
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Il tramonto della schiavitù nel mondo antico

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Il tramonto della schiavitù nel mondo antico


Author: Ettore Ciccotti



Release date: July 15, 2023 [eBook #71198]


Language: Italian


Original publication: Italy: Bocca, 1899


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was produced from images made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK IL TRAMONTO DELLA SCHIAVITÙ NEL MONDO ANTICO ***







IL TRAMONTO DELLA SCHIAVITÙ

NEL MONDO ANTICO










IL

TRAMONTO DELLA SCHIAVITÙ

NEL

MONDO ANTICO




UN SAGGIO




DI




ETTORE CICCOTTI




TORINO

FRATELLI BOCCA EDITORI

LIBRAI DI S. M. IL RE D’ITALIA




SUCCURSALI

MILANO Corso Vittorio Em., 21.

ROMA  Via del Corso, 216-217.

FIRENZE Via Cerretani, 8.

Depositi a PALERMO — MESSINA — CATANIA




1899.









PROPRIETÀ LETTERARIA




Torino — Vincenzo Bona, Tip. di S. M. e dei RR. Principi.










INDICE













IL TRAMONTO DELLA SCHIAVITÙ NEL MONDO ANTICO



INTRODUZIONE




I.



Molti contrasti e molte differenze separano e distinguono il
mondo antico dal mondo moderno, ma nessuna è così saliente
come l’esistenza normale e generale di una classe di schiavi, che
costituisce la base ed il sostrato della società antica, ne sostenta,
direttamente od indirettamente, gli elementi liberi e diviene
perciò la ragione e la condizione di tanti altri contrasti e di
tante altre distinzioni.




Così, chiunque della ricerca assidua, oculata e minuziosa de’
dati della tradizione e delle reliquie del passato non faccia, come
ora accade non di rado, una mera esercitazione di erudito, fine
a se stessa, ma il presupposto necessario della conoscenza positiva
del passato e di una ricostruzione nè fantastica, nè soggettiva
della storia; chiunque, attraverso questa faticosa indagine
de’ tempi andati, cerchi, con la nozione sicura ed organica
di un mondo scomparso, le leggi della vita sociale e delle sue
trasformazioni; chiunque si volga a’ tempi che furono, non già
per ismarrire tra i morti le tracce della vita, ma per rievocarle
tra di essi, sarà tratto con fascino sempre nuovo a considerare
le condizioni in cui avvenne la grande metamorfosi
della struttura economica della società, con tutte le sue cause
e le sue conseguenze.




Nè lo distoglierà dal proposito il pensiero che già più volte
un tal problema fu oggetto di studi speciali da parte d’ingegni

alacri e dotti, che l’abbondanza de’ dati raccolti ordinarono con
illuminata pazienza e rischiararono con acume. Anche quando
i dati dell’indagine non fossero più suscettibili d’accrescimento,
vi sarebbe sempre modo di coordinarli diversamente, di determinarne
meglio i mutui rapporti, di riferirli a cause più efficienti
e più sicure, di guardarli infine da un punto di vista diverso e
quale può venir suggerito da una nuova e diversa interpretazione
della storia e dalle fondate induzioni di nuove leggi della
vita sociale.




Che il tramonto della schiavitù nel mondo antico si dovesse
al progresso e al trionfo del Cristianesimo, od alla filosofia stoica,
in ispecie, e alla formazione di una più elevata coscienza etica,
in genere, che ne avrebbe scalzato il fondamento morale, o ad
un consapevole principio utilitario, o, finalmente, al sopravvenire
delle invasioni barbariche; sono tutte spiegazioni, da cui forse
si sentirà poco o niente appagato più d’uno che voglia guardare
il problema a fondo e da’ vari suoi aspetti.




Che al propagarsi della mite e solenne voce messiaca, diffusa
e ripercossa, come di eco in eco, per il mondo, i cuori degli uomini
si sentissero conquisi, e i ceppi degli schiavi cadessero
spezzati, e la servitù si andasse dileguando come l’incubo di un
sogno pauroso; tutto ciò ha potuto bene esser creduto, e s’intende
anzi che si credesse. Due grandi movimenti, che si sono
svolti in un giro di tempo non diverso, facilmente son considerati
come dipendenti l’uno dall’altro; ed una spiegazione come
questa, insieme facile e pronta, è fatta per dar tregua all’inquietudine
di chi non ne trova subito una più esauriente e
per appagare chi non può e non sa cercare le ragioni intime
di uno de’ fenomeni più complicati della storia. Per giunta l’anima
aperta alla fede se ne compiace, e la tendenza a concepire
la storia come una serie di rapidi ed impressionanti, straordinari
e spettacolosi mutamenti di scena, s’accorda meglio col
rapido dramma della parola redentrice che non col dramma meno
facilmente percettibile delle rivoluzioni lentamente e inconsapevolmente
preparate e svolte col concorso e l’antitesi degli uomini
e delle cose, nel seno della vita, attraverso i secoli.




Pure, se appena si cominci a riflettere, un dubbio sorge e ne
suscita altri; e tutti insieme incalzano e premono.









II.





Se il Cristianesimo è incompatibile con l’istituzione della schiavitù,
tanto che ha avuto il potere di dissolverla e sradicarla dal
mondo antico, come può mai spiegarsi che la schiavitù sia riescita
a risorgere e svilupparsi nel seno stesso della civiltà cristiana,
perdurando sino a ieri in paesi che più tenevano a
chiamarsi cristiani, e all’ombra delle leggi cristiane, sotto l’egida
e gli auspici di governi e sovrani, che si atteggiavano a depositari
privilegiati e difensori della fede cristiana?




La tratta cessò nelle isole francesi appena nel 1830; nel Brasile
venti anni dopo, nel 1850. Nelle isole olandesi la schiavitù non fu
abolita definitivamente che nel 1854; a Puerto-Rico ebbe termine
nel 1872, a Cuba nel 1880[1]. L’Inghilterra attese nientemeno sino
al 1833 e al 1838 per non liberare che i suoi negri delle Antille[2];
la Francia rivoluzionaria aboliva la schiavitù per vederla subito
reintegrata e raffermata dal Consolato, dall’Impero, dalla Restaurazione,
e non riesciva alla liberazione definitiva che nel 1848[3].
E, dovunque la schiavitù corrispondeva a un diritto, a un interesse,
o a un bisogno sia reale, sia creduto tale, nella maniera più
accomodante finivano per coesistere con essa le professioni di
fede, i sentimenti, le pratiche del culto cristiano. Il giornale
ufficiale della Martinique potea pubblicare nel 22 giugno 1840
che sulla piazza del borgo dello Spirito Santo, subito dopo la
messa, si sarebbe venduta all’asta, in seguito ad esecuzione
forzata, la schiava negra Susanna con sei figli, di tredici, di
undici, di otto, di sette, di sei e di tre anni![4]. Una relazione
fatta al Consiglio della Martinica dichiarava atea la legge, che

mettesse in forse la schiavitù; e un presidente della Corte reale
di Guadalupa trovava che il possesso dello schiavo era la più
sacra delle proprietà[5].




Negli Stati Uniti di America la guerra di secessione avea
come ultimo risultamento l’abolizione della schiavitù; ma questo
fatto non poteva, in nessuna maniera, ripetere le sue origini nè
prossime, nè remote da una causa di carattere religioso. Il movimento
schiavista e l’abolizionista s’erano svolti, non già da un
impulso religioso, ma dalle diverse condizioni della produzione,
dalle diverse condizioni economiche degli Stati del Sud e di quelli
del Nord. Gli Stati del Nord con la loro coltura di cereali e l’attività
industriale crescente, con l’incremento continuo di capitali,
la popolazione più densa, l’immigrazione sempre più notevole
e un proletariato sempre più considerevole, con le terre il
cui valore saliva continuamente, costituivano il contrapposto
degli Stati del Sud poveri di popolazione, di capitali, di strade,
forniti di un’industria rudimentale, con la ricchezza generale in
decrescenza. Era questa antitesi che si rifletteva in tutta l’azione
civile, politica ed economica degli uni e degli altri, nelle tendenze
ad un diverso regime doganale come nelle diverse abitudini
di vita, nelle diverse forme di lotta politica come ne’
diversi sentimenti morali, e conduceva naturalmente al dissidio,
che vedea il pomo della discordia, il punto di applicazione delle
forze contrarie nella schiavitù, siccome quella che costituiva il
carattere precipuo, il principale istrumento ed il sostrato di
ogni altro antagonismo[6]. E se, nell’ardore della lotta, non
si mancò di ricorrere ad argomenti forniti dalla religione,
ciò dipese dal dilagare del contrasto, che omai invadeva ogni
campo ed assumeva tutte le forme, e non avrebbe potuto trascurare
un mezzo di polemica così efficace e promettente, come
quello che permetteva d’invocare l’autorità della tradizione religiosa.
Ma quanto scarso valore potessero avere gli appelli alle
dottrine religiose in una controversia, che dovea essere risoluta

in via immediata dalle armi e poi meglio dalle mutate condizioni
della produzione, lo dimostrò la facilità, con cui, per una
fanatica ed interessata ermeneutica, i testi sacri si faceano servire
indifferentemente alla causa degli schiavisti e degli abolizionisti,
e gli schiavisti ne’ loro pubblici discorsi invocavano Dio
a testimone e fautore del loro proposito di mantenere la schiavitù[7].
Negli Stati del Sud spesseggiavano i pamphlets che si proponevano
di mettere d’accordo la religione e la schiavitù, e un
partito detto de’ mangiatori di fuoco si proponeva addirittura di
difendere la schiavitù con l’autorità della Bibbia[8]; mentre non
era raro vedere ministri del culto possedere schiavi con insolita
durezza e scrivere e dire e insegnare che la schiavitù è sotto
la sanzione di Dio, che è approvata dalla divina Provvidenza,
e che il favore con cui è considerata dal Vecchio e dal Nuovo
Testamento è il più irrefutabile documento ch’essa è voluta
da Dio[9].




Come poco potessero le considerazioni teoriche di ordine religioso,
quando nella coscienza si destava il dissidio tra la fede
e il necessario adattamento all’ambiente economico, e come gli
scrupoli della fede alla fine piegassero vinti; appare anche dalle
vicende che accompagnarono l’introduzione, la diffusione e il
definitivo assodarsi della schiavitù nel Nuovo Mondo. I divieti
generici e teorici sono sempre ripetuti e sempre violati; gli scrupoli
d’Isabella vanno a finire in una condanna alla schiavitù
de’ ribelli alla conversione presi con le armi alla mano; Las
Casas scongiura la schiavitù degl’indiani per sostituirla con
quella de’ negri, incoraggiata e reclamata da’ padri hieronimiti;
gli asientos alla importazione de’ negri cominciano come una
eccezione e finiscono per essere una impresa regolare e periodica,
a cui partecipano e di cui approfittano senza alcuna

puntura di cuore sovrani e credenti[10]. Non sono questi tanti
elementi per indurre chiunque a meditare e rimeditare ancora
le cause della diffusione della schiavitù e quelle della sua fine?




III.





L’indagine sul tramonto della schiavitù e sull’azione che vi
ha potuto spiegare il Cristianesimo, è stata sviata, ad un tempo,
dall’interpretazione idealista od empirica della storia e dall’indirizzo
tendenzioso e polemico, con cui veniva intrapresa la ricerca.
Pareva che il cristianesimo potesse, a sua elezione, volere o non
volere la fine della schiavitù, e, sopra tutto, che, volendo, potesse
imporne la fine, sforzando o trasformando le leggi dell’ambiente
economico, in cui cercava di vivere e svolgersi. E invece
queste poteano e doveano mutarsi solo col trasformarsi delle
condizioni di produzione, cioè con l’avvento di uno stato di cose
tale, che, per se stesso, consentisse di sopperire a’ bisogni della
vita senza il concorso di schiavi. Posta su questo falso terreno la
questione, la sua risoluzione dovea convertirsi naturalmente in
un atto di accusa o in una difesa del Cristianesimo, e il Cristianesimo
doveva assolutamente avere il merito o il demerito
di ciò che era avvenuto. Ora qui non si tratta punto di tributar
lodi od impartire biasimo: si tratta soltanto di ricondurre gli
effetti alle loro cause. In verità, anche nel semplice accertamento
di un fatto, inconsapevolmente, per via impensata, s’insinua,
come un elemento perturbatore, la preoccupazione delle
conseguenze vere o supposte che quel fatto può avere sulla
cerchia più immediata de’ nostri rapporti, de’ nostri sentimenti
e de’ nostri interessi; e quindi l’esame di un argomento come
questo forse non si libererà così facilmente da’ preconcetti che
spesso l’hanno intralciato. Qui, in ogni modo, si cerca guardare
la cosa da un punto di vista obbiettivo, che permetta
meglio di vedere quali rapporti potè avere con la schiavitù il

Cristianesimo, e di vederli a larghi tratti, s’intende, ed in via
di semplice proemio all’indagine delle vere cause cui può essere
dovuta la fine della schiavitù.




Non è facile fissare il vero contenuto e la vera forma dell’iniziale
movimento cristiano, ma chi, argomentando dal suo sviluppo
successivo e risalendo attraverso l’inviluppo dogmatico
incessantemente mutato e per necessità mutevole, voglia approssimativamente
farsene un concetto, potrà fermarsi a quell’affinarsi
del sentimento, a quell’elevazione del cuore, a quell’affermazione
della signoria dello spirito sulla materia, che son rimasti
la parte intima e più vitale del Cristianesimo[11]. Da un
lato dunque troviamo questa larga parte fatta alla vita interiore,
un modo eminentemente idealista di concepire la vita e
l’anima chiamata ad emanciparsi e a trionfare de’ reali rapporti
sociali; dall’altro l’aspettato avvento del regno di Dio, che agli
interessi e agl’ideali terreni intende sovrapporre o sostituire la
speranza di una vita futura, concezione essenzialmente oltremondana,
sia che considerasse la vita umana spostata in un
regno non terreno, sia che si ripromettesse sulla terra un ordine
di vita proprio di un regno celeste. Ora l’una cosa e l’altra menavano
a dare un’importanza sempre più scarsa alla diversità
di condizioni e rapporti sociali e a trascurare quindi ogni azione
politica, che si proponesse d’innovarli o di modificarli: eliminando
così ogni resistenza ed ogni lotta, lasciavano immutato
nel suo aspetto formale l’ordine delle instituzioni. I rapporti
esterni in fondo, secondo quella dottrina, doveano mutare d’indole,
col riflettersi, come in un mezzo diverso, nella coscienza,
e il temperamento di ogni asprezza e l’impulso al beneficare
doveano divenire per ognuno un obbligo verso se stesso, anzi che
verso il beneficato. Il pungolo e la desiderata pace della propria
coscienza e l’atteso giudizio divino avrebbero dovuto essere
l’impulso e la sanzione, la pena ed il premio di ogni singolo
atto e di tutta la condotta in generale, il rimedio sovrano di ogni
male e lo spirito rinnovatore del mondo. Era un ideale morale

elevato veramente, se anche restava addietro alla morale stoica
più disinteressata e più rigidamente schematica e perciò meno
capace di propagarsi e meno efficiente, ma era viziato dall’errore
fondamentale e insanabile di non concepire la moralità come
qualche cosa che rampolla dal seno stesso de’ rapporti sociali e
vive della loro vita; scindeva invece, spesso contrapponendoli, le
norme dell’azione e l’ambiente, lo spirito e il corpo, l’ideale e
la vita; sicchè assai spesso restava una regola astratta, smentita,
delusa e invanita nella pratica, e i suoi seguaci finivano
per appartarsi dal mondo, inerti cenobiti, o si esaurivano in
uno sterile contrasto con la forza stessa delle cose, od erano
riassorbiti dal vortice degli eventi e tratti con essi.




Inoltre la fede cristiana si schiudeva e si faceva via in una
regione, in cui la schiavitù, se anche antica e diffusa, non avea
avuto quello sviluppo, nè assunto, sopra tutto, quel carattere
schiettamente mercantile, che ne aveano altrove tanto peggiorate
le condizioni e fomentati gli orrori: anzi era rimasta ancora
nel suo stadio patriarcale con tutti i lenimenti, i riguardi e i
conforti, naturalmente assai relativi, di cui era suscettibile una
vita semplice e familiare[12]. Se qualche cosa potea colpire que’
primi cristiani, era l’antitesi tra la semplicità della vita nazionale
e lo sfoggio delle abitudini importate, il contrasto tra ricchi e poveri[13];
e non si mancò di notare tali antagonismi e di proiettarli
con sorte invertita nell’atteso regno di Dio; ma l’antitesi di liberi
e di schiavi non poteva essere facilmente rilevata, nè per deplorarla,
in un paese in cui l’antitesi non era acuita, nè per
risolverla dove il salariato mancava di tradizioni e di sviluppo[14].
Così può spiegarsi come nella tradizione evangelica,
anche quale è giunta a noi, alterata e rimaneggiata, l’accenno
alla servitù ricorre piuttosto raramente e, più che altro, in via
di esemplificazione, sicchè l’ermeneutica de’ polemisti ha potuto
a suo agio sbizzarrirsi per trovarvi argomenti pro e contro la

schiavitù. Ma, a misura che il movimento cristiano usciva dal
ristretto paese, che n’era stato la culla, e veniva a contatto con
la civiltà greco-romana, si trovava a dovere affrontare diversi
contrasti, vincere diverse resistenze, superare altre diffidenze,
adattarsi ad un altro ambiente. Ed una piaga viva e sanguinante
di quella civiltà stava divenendo ogni giorno più la schiavitù,
fonte di rivolte palesi e di intimo e permanente squilibrio
e di cui non si sapeva e poteva presagire la fine o indicare il
modo concreto di trasformazione; e tanto meno si sapeva e
poteva provocare una risoluzione definitiva con un consapevole
ed efficace indirizzo di politica economica. La netta separazione
tra il regno di Cesare e quello di Dio che la tradizione evangelica
mette in bocca a Gesù, oltre che un elemento integrante
della fede, diveniva pe’ suoi seguaci, evangelizzanti attraverso il
mondo greco-romano, un precetto di opportunità politica punto
trascurabile. Il carattere intransigente ed esclusivo della loro
fede, che non le permetteva di esistere accanto ad un’altra,
ma le imponeva di soppiantare ogni altra, avea già per sè
solo cominciato a provocare persecuzioni[15] da parte dello Stato
romano, così tollerante verso le religioni ed i culti non dominati
dallo spirito di proselitismo, eppure ora preoccupato degli
sforzi tendenti a scalzare la religione pagana. Che cosa non
sarebbe mai accaduto, quando alla propaganda religiosa se ne
fosse fatta seguire un’altra che attaccasse a dirittura o minasse
le instituzioni su cui poggiava l’ordine economico e politico
della società e dello Stato?




Così, nelle lettere apostoliche e cattoliche e in quelle pervenute
a noi sotto questo nome, il riconoscimento ampio dell’esistente
ordine sociale e politico, l’ossequio all’autorità costituita,
e con essi il rapporto di dipendenza degli schiavi da’ padroni,
divengono sempre più chiari, distinti e perfino insistenti, a misura
che si procede nel tempo.




Nella prima epistola a’ Corinzi, autentica dell’apostolo Paolo
e quindi più antica, il rapporto e la definizione del servo e

del libero sono riguardati da un punto di vista puramente
religioso, che ha come sostrato la devozione a Dio e la purificazione
battesimale; e si allude, in una forma rapida ed ellittica,
alla condizione sociale, come a qualche cosa di poco importante
e di secondario rispetto allo stato spirituale creato
dalla credenza religiosa. Viene messa innanzi la considerazione,
così di frequente ripetuta poi negli scrittori cristiani, che il
libero credente diviene servo di Cristo e il servo credente servo
affrancato del Signore (VII, 22), e si ristabilisce così virtualmente
la loro uguaglianza; si aggiunge indi, con due brevi paragrafi,
che nella forma letterale possono sembrare oscuri e deficienti
ma che sono chiariti dal complesso della lettera: “Foste
comperati per prezzo: non diventate schiavi degli uomini.
Ognuno, o fratelli, rimanga al cospetto di Dio [nella condizione]
nella quale era, essendo chiamato [alla fede]„[16].




Queste espressioni trovano il loro complemento in un altro
passo della stessa lettera (XII, 13), in cui è detto: “Giacchè
noi tutti siamo stati battezzati in un solo spirito ed in uno
stesso corpo, e Giudei e Greci, e servi e liberi, tutti ci siamo
abbeverati in uno stesso spirito„; tratto che ricomparisce in
forma presso che identica nella epistola a’ Galati (III, 27-29),
la cui autenticità, pur revocata in dubbio, è prevalentemente
ammessa[17].




Ma, qualcosa di più spiegato si trova, quando da queste lettere
si passa ad altre la cui autenticità è fortemente messa in dubbio
o a dirittura è asseverantemente negata e che hanno notevoli
tracce di rimaneggiamenti posteriori, sì da dare argomento a
ritenere che siano sorte tardi, fin sotto gli Antonini[18]. Allora,
tra l’intrico sempre più rigoglioso delle sottigliezze teologiche,
ove tendono a smarrirsi i bei sentimenti di fraternità universale
e di larga carità umana, si fanno via, in forma assai più recisa

e categorica e dal punto di vista della vita pratica, esortazioni
a’ servi perchè siano obbedienti, devoti, fedeli a’ propri padroni.
“Servi — dice la lettera agli Efesi[19] che va sotto il nome di
Paolo — ubbidite a’ vostri signori secondo la carne con timore
e tremore, nella semplicità del cuor vostro, come a Cristo; non
facendo le viste di servire, come per piacere agli uomini, ma
come servi di Cristo, adempiendo con l’animo il volere di Dio,
servendo con benevolenza come [se serviste] al Signore e non
agli uomini; sapendo che ciascuno avrà dal Signore il contraccambio
del bene che avrà fatto, sia egli servo o libero. — E
voi, signori, fate altrettanto verso loro, smettendo le minacce,
sapendo che il Signore vostro e loro è ne’ cieli e che presso
di lui non v’è riguardo alla condizione delle persone„.




E lo stesso motivo torna ancora, di nuovo, più esplicito ed
insistente, nella prima epistola a Timoteo e in quella a Tito
attribuite all’apostolo Paolo, e nella prima epistola cattolica che
va sotto il nome di Pietro apostolo[20]. Dice l’epistola a Tito[21]:
“Che i servi sieno soggetti a’ propri signori, sieno compiacenti
in ogni cosa e senza spirito di contraddizione, che non si sottraggano
al servizio, ma mostrino ogni buona fede, così che in
tutto onorino l’insegnamento di Dio, nostro salvatore„. E l’epistola
a Timoteo (VI, 1-5): “Tutti i servi che sono sotto il giogo
reputino i loro signori degni di ogni onore, perchè non sieno
bestemmiati il nome di Dio e la dottrina. E quelli che hanno
signori fedeli non manchino a’ propri doveri verso di essi,
perchè son fratelli; anzi molto più li servano, perchè son fedeli
diletti e che partecipano del beneficio. Insegna queste cose
ed inculcale. Se alcuno insegna diversa dottrina e non si
attiene alle sane parole del Signore nostro Gesù Cristo e alla
dottrina ch’è seconda pietà, esso si gonfia senza saper nulla,
vaneggiando tra dispute e logomachie, onde sorgono odi, contese,
bestemmie, tristi sospetti, conflitti di uomini viziati di
mente e alieni dal vero, che credono la pietà abbia ad essere
un mezzo di guadagno„.









E l’epistola cattolica di Pietro apostolo (II, 13): “Siate
adunque sommessi ad ogni umana potestà per riguardo del
Signore; e al re come a Sovrano.... (17-19): Onorate tutti,
amate la fratellanza, temete Iddio, rendete onore al re. Servi,
siate con tutta reverenza sommessi a’ padroni, non solo a’
buoni e a’ moderati, ma a’ severi ancora. Perchè questa è cosa
grata, se alcuno per la sua fede in Dio sopporta dolori, patendo
ingiustamente„.




IV.





Le apologie cristiane, arme di combattimento e di difesa del
periodo appunto in cui la chiesa si veniva organicamente formando
e rafforzando, assumevano questo punto di vista come
un motto d’ordine ne’ rapporti con la organizzazione politica
romana, in mezzo a cui i Cristiani vivevano, e non facevano
che svolgerlo e completarlo traendone tutte le conseguenze. Pare
occorra ritenere che le persecuzioni contro i Cristiani non
avessero il loro fondamento giuridico nelle leggi che punivano
le offese allo Stato e all’imperatore: è chiaro nondimeno come
dovea essere del massimo interesse per i Cristiani il poter mostrare
che l’estendersi della loro religione non attentava, nè direttamente
nè indirettamente, all’ordine sociale e politico esistente.




“Il re ordina — dice Taziano[22] — di pagare i tributi?
Eccomi pronto ad offrirli. Il padrone di servire e prestare gli
offici dovuti? Riconosco di essere schiavo„. E Giustino[23]:
Da per tutto ci sforziamo di pagare prima di tutti gli altri i
tributi e le tasse che ci vengono imposte da voi, com’egli
stesso (Gesù) c’insegnò„.




Altrove Giustino stesso[24] tiene a mostrare la posizione de’
Cristiani che varcano la terra con gli occhi verso il cielo, posizione
che non consente loro d’indugiarsi a voler cangiare le leggi,

nè a violarle: “Abitano le loro patrie, ma come ospiti; partecipano
a tutto come cittadini e tutto sopportano come stranieri.
Ogni terra straniera è patria per loro ed ogni patria è terra
straniera.... S’indugiano in terra, ma hanno in cielo il loro
Stato; obbediscono alle leggi stabilite, ma col loro tenore di
vita vincono le leggi;.... son miseri e arricchiscono molti; di
tutto son privi e tutto loro sovrabbonda (c. 6). Per dir tutto
in breve, i cristiani sono nel mondo come l’anima è nel corpo„.




Tertulliano non si stanca di ripetere, citando anche il testo
delle preghiere cristiane, come i cristiani impetrano agl’imperatori
“vita lunga, sicurezza nell’imperio e nella casa, gli eserciti
forti, il senato fedele, tutto il dominio quieto e quanto altro
è ne’ loro voti„[25]; pregano “per i re e i principi e per tutti
quanti esercitano poteri pubblici, acciò tutto proceda tranquillamente„[26]
“perchè la condizione temporale presente sia conservata,
le cose tutte restino quiete, la fine del mondo sia ritardata„[27];
e l’una cosa parea connessa all’altra, perchè il mondo
dovea finire col finire dell’Impero[28]. Aggiunge anche l’apologèta
un argomento destinato appresso ad avere uno sviluppo
ed un’applicazione sempre maggiori[29]. “Noi crediamo di sentire
negl’imperatori il giudizio di Dio, che li prepose a’ popoli:
sappiamo che in loro è quel che Dio li volle, e vogliamo che sia
in vigore quel che Dio volle, e abbiamo ciò per obbligo sacro„.




Vedendo questi Cristiani con l’occhio così rivolto verso il
cielo, non estranei nella pratica, ma estranei nell’intenzione
alla vita, con la tendenza e con la necessità anche sinceramente
sentita di non convertire il movimento religioso in un movimento
politico, come si potrebbe aspettare che il Cristianesimo
progrediente si proponesse di scalzare il fondamento della schiavitù?
Per ammettere soltanto che il movimento cristiano tendesse
all’abolizione della schiavitù, occorrerebbe anche ritenere

che si accompagnasse ad esso una visione, se non chiara, almeno
embrionale di una diversa forma di produzione, di una diversa
maniera di sopperire a’ bisogni della vita ed uno sforzo per trasformare
in quel senso l’ordinamento sociale. Ora il vero è che
di ciò non si trova, nè si saprebbe trovar traccia. E, del resto,
il servaggio e il salariato, anche quando avessero potuto essere,
ciò che non è, previsti e concepiti in anticipazione, più o meno
nettamente, sarebbero dovuti sembrare, essi stessi, poco conciliabili
collo spirito cristiano, se guardati da un punto di vista
puramente economico, e avrebbero dovuto apparire invece come
un mutamento di poca o nessuna importanza, quando un vero
senso di fratellanza e di carità sembrava da solo sufficiente a
modificare i rapporti de’ padroni con gli schiavi. L’ideale di una
società di poveri, contenti di poco e viventi del lavoro delle
loro mani, avea potuto per un momento inspirare l’indirizzo di
qualche setta o di qualche ristretta conventicola in Palestina,
ma urtava ora e si dissolveva contro la vastità della società
greco-romana e la forma complessa de’ suoi bisogni e della sua
civiltà. Lo stato di povertà dovea cominciare ad entrare, come
fu più perspicuo di poi, piuttosto tra i consilia che tra i praecepta
evangelica; e, dove riesciva più a diffondersi e ad essere
accettato, finiva col ribadire piuttosto che minare la schiavitù,
impedendo o rallentando quell’accumulazione della ricchezza, che
dovea condurre alla fine della schiavitù col mettere di fronte
il capitale e il proletariato, facendone al tempo stesso due avversari
e due cooperatori, e dando così vita al salariato e all’economia
da esso caratterizzata.




V.





Noi commettiamo pure un anacronismo riferendo ad altri
tempi quell’orrore della schiavitù, che è sorto e si è sviluppato
ne’ paesi di civiltà capitalistica dopo che la schiavitù è divenuta
una forma economica oltrepassata. Chi vivea in paesi
e in tempi, in cui la schiavitù costituiva ancora un istrumento
generale ed indispensabile della produzione; costui, anche
quando ne negava il fondamento naturale, ne ammetteva la

necessità economica e la base giuridica di diritto civile; e
potea pure, come Seneca, consigliare verso i servi la maggiore
umanità e carità, ma non diveniva perciò, come si direbbe con
parola moderna, un abolizionista. Infatti la ripetizione costante
ed obbligatoria di certi atti, la vista ripetuta ed ordinaria di
certe condizioni di fatto suscita in noi analoghi stati d’animo e
sentimenti correlativi, che perciò appunto possono considerarsi
come un mediato e remoto effetto del modo di produzione della
vita materiale. L’ambiente, in mezzo a cui si svolge la nostra
vita, diviene così la condizione costante de’ nostri atti e delle
nostre abitudini più frequenti e comuni, e mutano soltanto col
modificarsi e col trasformarsi di quello.




Probabilmente nessuno troverà che, ricorrendo agli apologeti,
si abbia a fare con persone di fede tepida o poco pura, con
uomini vissuti in tempo in cui non fosse vivo il rigoglio della
fede; eppure ecco qui vari apologeti che, all’occasione, enunciano
come un fatto ordinario, senza dissimulare e senza nessuno sforzo
di sincerità, anzi senza pure farvi attenzione, che essi stessi posseggono
schiavi. “Anche noi abbiamo servi„ dice Atenagora[30];
e Giustino[31] parla de’ servi domestici (οἰκέτας) tratti a testimoniare
su’ pretesi delitti de’ cristiani. Taziano anzi, eccitando
a sopportare la schiavitù, ne trova l’origine e la giustificazione
nel peccato originale[32]. Tertulliano parla più volte de’ domestici,
e per farne un quadro poco favorevole, dipingendoli
animati da sorda avversione verso i cristiani, pronti a calunniarli,
disposti ad accusarli[33].




E la cosa non farà così grande meraviglia a chi si figuri
questi cristiani, non come tipi astratti assolutamente straniati
dal mondo, ma come persone costrette a rimanere in mezzo alla
società, partecipandone alle vicende giornaliere e sentendo, nelle

idee e ne’ sentimenti modificati o smussati, il riflesso della vita
di ogni giorno. Giustino[34] teneva a rilevare che “i cristiani
non si distinguono nè per patria, nè per linguaggio, nè per costumanze
dagli altri uomini, nè abitano particolari città, o si servono
di uno speciale dialetto o menano una vita fuor dell’ordinario„.
Con più forza ancora insisteva su questo concetto Tertulliano[35]
respingendo l’accusa di quelli che li chiamavano “infructuosi„,
e tenendo a disdire ogni simiglianza con i bramani, i gimnosofisti
indiani e i sylvicolae e gli exules vitae. “Abitiamo qui con
voi sulla terra — egli diceva — durante questa nostra vita e
usiamo de’ tribunali, del macello, de’ bagni, delle botteghe,
delle officine, delle dimore, de’ mercati vostri e di tutti gli altri
commerci: navighiamo anche noi insieme a voi, e con voi militiamo
e attendiamo all’agricoltura e facciamo gli scambi.......„
Atenagora, esaltando la longanimità e l’abnegazione de’ cristiani,
giungeva a dire che “battuti non ripicchiavano, derubati non
ricorrevano in giudizio, davano a chi chiedeva ed amavano il
prossimo come se stessi„[36], ma non pensava punto a dire che
facessero a meno di schiavi, anzi poco appresso affermava il
contrario.




Ammessa e mantenuta l’istituzione, i consigli di pazienza e
di benevolenza, dati rispettivamente a’ servi ed a’ padroni, non
avrebbero dovuto fare che sorreggerla e perpetuarla, scongiurando
quelle ribellioni, che, pur esse, col concorrere a renderla
molesta, scalzavano la schiavitù; ma, nella pratica della vita, i
reciproci rapporti erano regolati più dalla diversa natura de’
temperamenti e dalla forza delle cose che non da precetti
astratti; e, per esempio, nell’episodio di Carpoforo e Callisto,
padrone e schiavo, entrambi cristiani e forse de’ migliori, abbiamo
un esempio di persecuzione lunga, ostinata, implacabile,
sia pure comprensibile, del padrone contro lo schiavo[37].









VI.





Nel largo e profondo movimento di elaborazione e diffusione
del Cristianesimo, non mancavano, è vero, sette ed eresie tendenti
a spingere sino alle più remote loro conseguenze alcuni
principi della nuova religione. La vista di alcuni di questi
pietisti, viventi di una vita inerte e segregata, avea suggerito
l’epiteto d’infructuosi, contro cui si ribellava Tertulliano. L’eresia
carpocraziana si affermava nettamente comunista. Epifane[38]
definiva la giustizia di Dio un “comunismo egualitario (κοινωνίαν
τινὰ εἶναι μετ’ ἰσότητος) giacchè Iddio nel compartire il massimo
de’ beni, la luce, “non distingue il ricco ed il povero, il
reggitore del popolo, il saggio, l’insipiente, le femmine, i maschi,
i liberi, gli schiavi„. Le leggi particolari sciolsero il comunismo
della legge divina, onde l’apostolo ebbe a dire: Per la
legge conobbi il peccato. “Il mio e il tuo subentrarono con le
leggi, così che non furono più comuni nè la terra, nè i beni,
nè l’amore; e Iddio fece comuni le viti, che non ricusano il loro
frutto nè al passero, nè al ladro, e il frumento e tutti gli altri
prodotti. La distruzione del comunismo e dell’uguaglianza per
opera delle leggi creò il ladro de’ frutti e delle greggi„.




Ma questo limitato movimento di eresie consequenziarie e
pel loro tempo semplicemente utopistiche, lungi dal diffondersi
e radicarsi in un ambiente non omogeneo, conduceva sempre
più il movimento cristiano a costituirsi sotto forma di chiesa
gerarchicamente ordinata e sempre più accentrata, respingendo,
come felicemente dice il Renan[39], al tempo stesso, i raffinati
del dogma e i raffinati della santità. “Gli eccessi di quelli che
sognavano una Chiesa spirituale, una perfezione trascendente,
venivano a rompersi contro il buon senso della Chiesa ufficiale.
Le masse già considerevoli, che entravano nella Chiesa, ne costituivano
la maggioranza e ne abbassavano la temperatura
morale al livello del possibile„.









Così quella tendenza, che per bocca degli apologèti mirava a
vincere la diffidenza degl’interessi materiali, dimostrando l’innocuità
del nuovo movimento religioso e la sua compatibilità
con la società greco-romana; che, maggiormente accentuata,
faceva presentare da Melitone la nuova fede all’Imperatore
come un’alleata[40]; menava sempre più a fare della Chiesa
quello che sarebbe stata poi: uno Stato nello Stato, un potere
tra gli altri poteri costituiti, che poggia sullo stesso sostrato
economico e vive della stessa vita economica degli altri poteri,
lottando con essi o contro di essi, ma sempre per l’egemonia,
ora emulo e rivale, ora alleato.




Da questo punto, sotto la pressione continua della necessità
d’adattamento all’ambiente economico-sociale, il primitivo profumo
di schietta carità evangelica va sempre più svanendo,
mentre la semplicità e la purezza della fede cristiana restano
sempre più oppresse ed alterate per l’elaborazione teologica dottrinale
e l’infiltrazione della liturgia, della superstizione e del
mito pagano. Del pari, il sentimento di fratellanza cede sempre
più il terreno di fronte all’esigenze della organizzazione economica
e legale della società, accettata ed usufruita, e di cui anzi
la gerarchia ecclesiastica tende a divenire sempre più una struttura
parassitaria.




Formalmente depositaria e continuatrice della tradizione evangelica,
in realtà, la Chiesa non è altro che l’istrumento di fusione
del mondo greco-romano con la tradizione evangelica,
che in quella combinazione si scolorisce e più spesso ancora si
falsa o si disperde. Per la specificazione del lavoro e delle funzioni,
l’esercizio del culto e il ministero della fede, sempre più
complessi nelle forme e più irti di formule e di sottili disquisizioni
teologiche, diventano una professione, che stacca e separa
i ministri della religione da quegli strati più umili della società[41],
dal cui seno si erano elevati e di cui facevano parte. La necessità
di alimentare e sostenere la gerarchia, le esigenze della
tutela e della guerra fanno della Chiesa e de’ suoi membri de’

proprietari, de’ guerrieri, de’ principi, che vivono e governano e
combattono come tutti gli altri principi, guerrieri e proprietari,
con le norme e con i sentimenti generati e imposti dallo stadio
economico, che la società attraversa, e dalla forma legale che in
conseguenza di esso ha dovuto assumere.




VII.





Qual maraviglia allora, se, nell’ordine teorico e nel pratico,
la Chiesa e l’ambiente cristiano sanzionano e perpetuano sia la
schiavitù, sia l’altra forma, che si viene ad essa sostituendo in
alcuni rami della produzione, il servaggio?




Quelli che, a scopo di polemica, hanno voluto mettere la
mano nella storia civile ed ecclesiastica, particolarmente in
quella de’ Concili, per rinfacciare il passato alla Chiesa, improvvidamente
rivendicante il merito dell’abolizione della schiavitù,
hanno avuto un compito ben facile, senz’altro imbarazzo che
quello della scelta[42].




Tra i tanti, o citati, o che si possono citare, è notevole il
Concilio di Gangra del 324, per uno de’ cui canoni “se qualcuno,
sotto il pretesto di pietà religiosa, insegnava allo schiavo ad
avere in non cale il padrone, o a sottrarsi al servizio e a
non servire con benevola disposizione e con ogni amore, s’invocava
l’anàtema su lui„[43].




La cosa più notevole, anzi, in questi canoni è l’inconscienza
perfetta, con cui si tratta degli schiavi e de’ servi, come di
esseri, il cui stato non abbia in sè nulla d’inumano e di anormale.
Vescovi ed arcidiaconi sono chiamati a presenziare le
vendite degli schiavi[44]. L’uccisione del servo si sconta con la

scomunica di due anni, o con la penitenza, che va da’ due a’
cinque e a’ sette anni, al più[45]. Altre volte un motivo religioso
non fa che creare nuove cause di schiavitù e nuovi schiavi,
sia che la schiavitù venga minacciata come pena agl’infedeli,
sia che s’irroghi alle donne viventi in illecito connubio con gli
ecclesiastici e, quel che è più, a’ figliuoli nati da tale unione[46].




Le incapacità de’ servi vengono sancite, o ribadite[47]. Le
stesse restrizioni imposte al libero commercio degli schiavi, col
solo scopo d’impedire la vendita de’ servi cristiani ad Ebrei ed
a Pagani, non fanno che meglio ribadire e rifermare la legittimità
del possesso di Cristiani da parte di Cristiani[48]. Il diritto
di asilo delle chiese e de’ luoghi sacri viene a grado a grado
limitato rapporto a’ servi, che vengono restituiti a’ padroni sotto
promessa d’intera o parziale impunità, promessa del resto non
di rado violata[49].




La Chiesa estendeva la sua azione, rendeva più salda la sua
compagine, affermava meglio il suo potere tra il decadere di
alcune potestà civili e il sorgere di altre, accrescendo nella
stessa misura i suoi beni e con essi i suoi servi e i suoi schiavi,
menzionati, ad ogni passo, nelle donazioni e ne’ lasciti fatti ad
essa[50]; e, quanto più s’ingolfava e si cointeressava nella vita
economica del suo tempo, s’immedesimava pure con le sue norme
e i suoi criteri, dando ad essi il suggello della sua ricognizione
canonica. Nelle epigrafi cristiane, così semplici e così scevre di
allusioni alla vita temporale, accade pure qualche volta, ad epoca
inoltrata, di trovarvi la traccia del possesso di schiavi, con un

accenno, a titolo di lode speciale, (tanto forse un siffatto merito
era poco frequente) alla benignità mostrata verso di loro (famulisque
benignus, mancipiis benigna, blandus servis)[51].




E, come ogni stato sociale dà luogo ad una teoria che lo
spiega e lo giustifica, così il pensiero cristiano, ora ricongiungendosi
più o meno consapevolmente, più o meno visibilmente,
ad Aristotile, ora dominato dalla preoccupazione delle necessità,
imposte dalla contemporanea vita sociale, e dalla preoccupazione
di risolvere la contraddizione tra lo stato di fatto e l’idea
della giustizia divina, legittima anch’esso la schiavitù, dandole
una base razionale.




Agostino, come già innanzi Taziano, trova la remota causa della
schiavitù nel peccato e, storicamente, vede in essa una conseguenza
delle guerre. La sua teodicea poi, da un lato, e dall’altro
la fusione del pensiero pagano e cristiano gli fanno
vedere nell’obbedienza illimitata, quale è prescritta dalle lettere
apostoliche, un modo di purgare il peccato, e gli fanno concepire
la schiavitù come un instituto di protezione e di direzione, reminiscenza
ed elaborazione della teoria aristotelica della schiavitù[52].
Questo eccitamento all’obbedienza, sentita e devota, è
quindi una conseguenza diretta del suo modo di considerare la
servitù; ed alla religione cristiana, pel modo onde permette di
considerare la schiavitù e per averla così ribattezzata, debbono,
secondo lui, essere grati schiavi e padroni; gli uni, perchè vi
trovano un mezzo di elevazione spirituale, gli altri anche perchè
essa induce così un principio di ordine nelle loro case e dissuade
dalla rivolta[53].




In Tommaso d’Aquino la teoria aristotelica della schiavitù
riceve una nuova affermazione e, attraverso una serie di distinzioni
e di deduzioni, l’istituzione è ricondotta a un certo suo
speciale fondamento di ragione.




De’ modi di modificare la legge naturale per addizione, che

non viola il diritto di natura, o per sottrazione, che conduce ad
una conseguenza contraria, l’introduzione e il mantenimento
della servitù rientrerebbero nella prima categoria “..... La distinzione
de’ possessi e la servitù non sono state indotte
dalla natura, ma dalla ragione umana per utilità della vita
umana, e così anche in questo la legge di natura non è mutata
che per addizione„[54].




Per più lunga via il Doctor Angelicus viene altrove alla stessa
conclusione, guardando al diritto naturale, in quanto riflette i
rapporti delle cose considerate in sè stesse, o nella loro reciproca
convenienza. “In un primo modo [qualche cosa è messa in rapporto
con un’altra] secondo la considerazione assoluta della
cosa stessa: così il maschio per ragione sua propria è messo
in rapporto con la femina, talchè generi da lei, e il padre con
il figlio, così che l’alimenti; in un secondo modo, qualche cosa
è naturalmente commisurata ad un’altra, non per ragione sua
propria assoluta, ma secondo qualcosa che ne consegue: per
esempio la proprietà de’ fondi. Se si considera un campo assolutamente,
non vi è ragione per cui sia di quello piuttosto
che di questo; ma, se si considera in rapporto all’opportunità
della coltura ed al pacifico suo uso, ha una certa ragione di
rapporto, perchè sia di uno piuttosto che di un altro, come è
dimostrato dal filosofo nel libro secondo della Politica (cap. 3).
L’apprensione assoluta di qualche cosa non solo conviene all’uomo,
ma anche agli altri animali, e però il diritto, che si
dice naturale, secondo la prima maniera, è comune a noi e
agli altri animali. Ma dal diritto naturale si distingue il diritto
delle genti, come dice il giureconsulto (lib. I, Dig., de
just. et jure), perchè quello è comune a tutti gli animali, questo
solo agli uomini ne’ comuni loro rapporti. Considerare ora
qualche cosa, riferendola a ciò che ne consegue, è proprio della
ragione, e per ciò stesso è, per l’uomo, naturale secondo la
ragione naturale che la detta; onde dice il giureconsulto Gaio
che la ragione naturale ha stabilito tra gli uomini quanto si conserva
(lib. 9, ff. cod.) ugualmente da tutti e si chiama diritto

delle genti. Con ciò è chiarita la risposta alla prima questione. — Rispondendo
alla seconda, giacchè, considerando in via assoluta,
non v’è ragione naturale che costui sia servo piuttosto
che un altro, ma solo secondo qualche utilità che ne deriva,
in quanto è utile a costui l’essere retto da uno più sapiente
di lui e all’altro di trarne vantaggio, come, si dice nel 1º lib.
della Politica (cap. 6), ne viene che la servitù spettante al
diritto delle genti è naturale nella seconda e non nella prima
maniera„[55].




E questo riconoscimento e questa legittimazione della schiavitù
si trasmettono tradizionalmente attraverso gli scrittori, specialmente
cattolici, sino ne’ meno lontani trattati di teologia e ne’
catechismi, intesi a divulgare e rendere più popolare la dottrina[56].
E quanto più la schiavitù si limitava a razze inferiori
e a popolazioni non cristiane, tanto più il concetto della
sua legittimità ne avea aiuto, e cresceva per l’illusione di salvare
delle anime, elevandole alla vera religione[57].




Si è detto, è vero, che il sentimento religioso cristiano avrebbe
concorso all’abolizione della schiavitù anche con le numerose
manumissioni, di cui direttamente e indirettamente sarebbe stato
causa[58].




Ma anche qui giova intendersi. Seguendo la storia de’ concili
e del diritto ecclesiastico, non si può non restare colpiti
dagl’inciampi, dalle restrizioni e da’ divieti imposti e rinnovati
alle manumissioni de’ servi di proprietà ecclesiastica. Per tacer
d’altri[59], è noto il canone del Concilio di Epaôn[60] che vuole
“non sia lecito all’abate manomettere gli schiavi donati a’

monaci; giacchè troviamo ingiusto che, mentre i monaci debbono
quotidianamente attendere al lavoro campestre, i loro
servi se ne stiano in ozio„. Tutte le cautele ordinate allo
scopo d’impedire le distrazioni e il baratto della proprietà ecclesiastica
rendevano, per sè sole, più difficili e rare tali manumissioni;
sicchè anche uno scrittore non sospetto, come il
Muratori[61], ha potuto dire che “son rare le manumissioni
fatte dalle chiese e da’ monasteri dell’uno e dell’altro sesso,
non per altra causa, a quanto sembra, se non perchè la
manumissione è una specie di alienazione, ed era interdetto
di alienare i beni ecclesiastici, non solo da recenti ma anche
da antichi decreti de’ Concili„.




Guardando in ogni modo a varie delle manumissioni, fatte
anche da ecclesiastici, accade di vedere indicato come motivo
della manumissione una ragione utilitaria chiaramente espressa
dalle frasi “Nostra quoque plurimum interesse„ “attendentes
multimoda commoditatum genera„ “attendentes utilitatem nostram„.
“Le terre che ora sono deserte ed incolte — dice l’arcivescovo
di Besançon — saranno, dopo le affrancazioni, messe
a coltura, arricchite di piantagioni e di edifici, in guisa che
anche le rendite de’ padroni dovranno moltiplicarsi ed aumentare„[62].




In altri casi, è vero ed è attestato da documenti, le manumissioni
avvengono per motivo religioso, per la salute dell’anima;
ma, per quante siano queste manumissioni, non saranno mai
tante, quante ce ne provano e ce ne lasciano supporre le iscrizioni
a noi pervenute del muro di Delfo[63] e la storia romana
degli ultimi secoli e le relative restrizioni legislative; eppure
non si sarà molto facilmente disposti a mettere anche il santuario

di Delfo tra i coefficienti dell’abolizione della schiavitù.
Vedremo appresso che le manumissioni possono considerarsi
piuttosto come un indizio ed un effetto, che non come una causa
della decadenza dell’economia a schiavi; reagiscono su questa,
solo in quanto concorrono a ingrossare quel proletariato, il cui
sviluppo è condizione alla fine della schiavitù. Ma quando
l’economia a schiavi non ha perduta ancora la sua ragion di
essere, e non si sono prodotte ancora le condizioni dell’economia,
che ad essa si sostituisce; le manumissioni non fanno che svecchiare
e rinnovare la massa degli schiavi, senza intaccare la
instituzione: son pari all’opera di chi sfronda e pota una pianta
senza toccare le radici e neanche il tronco, che perciò metterà
presto nuovi e più vigorosi germogli.




VIII.





Intanto, è noto, come, agli occhi de’ più, le ideologie, lungi
dall’essere, anch’esse, una conseguenza più o meno remota ed un
prodotto più o meno mediato dell’ambiente artificiale economico,
che gli uomini progressivamente son venuti formando e trasformando,
sono invece la causa e la ragione, il principio dinamico,
insomma, delle trasformazioni sociali. A quelli, che guardavano
la storia anche da questo punto di vista, non potea sfuggire
come, indipendentemente dal movimento cristiano, la natura
umana era già stata riconosciuta e rivendicata nello schiavo,
il fondamento naturale della servitù era stato già scosso e poi
demolito. Poichè era sorta l’idea del cosmopolitismo e si era
andato formando un più generale ed elevato concetto della consociazione
umana e della persona umana, si era venuto ad inculcare,
direttamente e indirettamente, non meno che nel Cristianesimo,
un trattamento umano degli schiavi.




Già Euripide[64] avea detto che “in molti schiavi non vi è
di brutto che il nome, mentre l’animo è più libero che non sia
quello de’ non asserviti„, e Filemone[65] avea detto nella maniera

più esplicita che “se anche taluno è schiavo, è pur uomo
non meno del suo padrone„. Lasciando stare Terenzio[66], da cui
la generica qualità d’uomo era evocata pure in un verso, tratto
poi ad assai più largo significato di quello ch’ebbe in realtà;
non si può leggere, senza averne la più viva impressione, la
lettera, con la quale Seneca[67], che riassumeva e sviluppava
il pensiero stoico, esprime, anche più chiaramente che altrove,
il suo concetto e il suo sentimento intorno agli schiavi: “Son
servi; son bene uomini; son servi; anzi camerati; son servi,
anzi umili amici; son servi, anzi consorti della nostra servitù,
se vorrai solo considerare per un momento quale potere abbia
la fortuna verso noi e verso loro. Perciò rido di costoro che
hanno a vergogna lo stare a cena con i servi.....„. “Vuoi
tu riflettere come questo, che tu chiami tuo servo, ha la medesima
tua origine, sta sotto il medesimo cielo e respira, vive,
muore come gli altri? Tanto tu puoi allora vederlo libero,
come a lui è dato poterti vedere servo„..... “Questo è il
riassunto de’ miei precetti. Vivi con l’inferiore come vorresti
che un tuo superiore vivesse con te. Tutte le volte che potrai
pensare a quello che ti è permesso verso il tuo schiavo, ti
venga in mente che altrettanto dev’essere lecito al tuo padrone.....
Vivi col servo con animo clemente, più ancora, amichevolmente,
e conversa con lui e con lui consigliati e chiamalo
alla tua mensa„.




È difficile concepire, tanto più se si guarda al tempo e all’ambiente
in cui furono scritte, parole più elevate ed umane;
e non era punto difficile che di esse e della tradizione filosofica,
da cui emanavano, si vedesse un riflesso ed un effetto diretto
nel punto di vista teorico, da cui omai i giureconsulti romani
guardavano la schiavitù; che ad esse si rannodassero le disposizioni
che mitigavano e disciplinavano la condizione de’ servi,

e che allo stesso impulso di pensiero si riportasse per una serie
di gradi il lento sparire della schiavitù[68].




Pure, chi rifletta, comincerà a dubitare fortemente dell’efficacia
delle parole di Seneca e degli stoici, quando veda, senza
andar fuori della stessa lettera citata, come quelle parole si
perdessero inascoltate, e consideri come quel movimento di pensiero
non uscisse da una breve cerchia di persone e si andasse
sempre più, da un lato, attenuando e, dall’altro, mostrando impotente
contro il mondo che voleva modificare. Se ne persuaderà
ancor meno, considerando da quali principi movesse la filosofia
stoica ed a qual fine intendesse[69].




Socrate, di fronte all’impotenza delle scienze fisiche a risolvere
i problemi della filosofia, ne avea cercato in sè stesso una
più soddisfacente risposta, spostando l’oggetto dell’indagine dal
mondo esterno nel mondo interiore. La filosofia platonica e l’aristotelica
si erano mostrate impotenti a risolvere nel campo delle
istituzioni politiche i problemi della vita pratica e a realizzare
nell’ambito dello Stato il compimento del dovere e del benessere
umano; mentre gli Stati, che aveano costituito il sostrato
o il modello della speculazione platonica ed aristotelica, decadevano
e ruinavano, esauriti, sotto l’incalzare degli avvenimenti
e di esigenze più vaste. La filosofia stoica, con un proposito eminentemente
pratico, sorgeva per risolvere, fuori e indipendentemente
dalla politica, il problema morale, ponendo termine al
dualismo e al contrasto platonico e aristotelico tra mondo interiore
ed esterno, tra il pensiero e la realtà, col dare la prevalenza
all’elemento razionale e col cercare nell’equilibrio dello
spirito e nella conformità dell’azione individuale all’ordine razionale
quel benessere e quella regola della vita, che inutilmente
erano stati chiesti ed ora non si potevano neppur più chiedere
ad uno o ad un altro ordinamento politico.




La base eminentemente subbiettiva della morale stoica e il

contrasto con la realtà della vita, che, disconosciuta, reagiva e
rivendicava tutti i suoi diritti, hanno fatto sì che la filosofia
stoica, secondo i diversi tempi e i diversi suoi seguaci, si presentasse
talvolta sotto parvenze un po’ discrepanti; rasentando
talora la dottrina e l’atteggiamento de’ cinici e tal’altra inclinando
ad un mal dissimulato opportunismo; ora predicando
l’astensione dalla vita politica, ora accettando di parteciparvi;
ora guardando alla vita dall’alto, quasi con olimpico dispregio,
or fecondando con un senso di benevolenza, che diveniva quasi
pietà e filantropia, il suo cosmopolitismo teorico[70]. Ma, attraverso
tutte queste varietà accidentali e queste attenuazioni, rimane
sempre, come fondo della dottrina, che la sapienza e la
felicità della vita consistono nell’emanciparsi, nella forma più
assoluta, dal mondo esteriore e dagli affetti, intesi in maniera
ora più larga ora più stretta, come quelli che attestano appunto
l’azione del mondo esterno su noi. Riporre l’ideale della
vita in ciò che dipende esclusivamente ed assolutamente da noi
(τὰ ἐφ’ ἡμῖν); e, rispetto a ciò che è fuori di noi (τὰ οὐκ ἐφ’ ἡμῖν)
che da noi non dipende, che che esso si sia[71] — ricchezza, salute,
figliuoli, oppressione, lusinga — adottare il supremo rimedio
della tolleranza e della rinunzia (ἀνέχου καὶ ἀπέχου), mantenendo
ad ogni costo la serenità dell’animo (ἀπαθία)[72]: ecco i criteri
fondamentali e le regole di condotta della scuola stoica[73].




Secondo la bella immagine di M. Aurelio[74], la vita dovea
essere pari a “quella fonte limpida e dolce che, offesa a parole
da chi le sta accanto, non cessa dal versare la sua acqua
dolce: infangata ed insozzata, subito disperde ed elimina la
bruttura e non ne resta punto maculata„.




Un’azione diretta quindi a modificare legalmente l’istituzione
della schiavitù, o ad abolirla, è fuori dell’orizzonte della filosofia
stoica; anzi implica una palese contraddizione alla sua dottrina,

perchè avrebbe fatto dipendere da un diverso rapporto esteriore
degli uomini e delle cose, da qualche cosa di mutevole ed accidentale,
quello che occorreva chiedere soltanto ad una disciplina
tutta interiore della propria anima.




“Fa quel che la natura comanda — diceva M. Aurelio —; opera
se ti sia dato, e non curarti se qualcuno lo saprà, nè
sperare la repubblica di Platone„[75].




L’utopia politica era così eliminata e resa inutile dall’utopia
morale.




E Seneca scrivea tutta una lettera[76] per contraddire chi
diceva che i cultori della filosofia fossero orgogliosi e ricalcitranti
e dispregiatori de’ magistrati e de’ re e di quelli da cui
si amministrava lo Stato. “Quell’uomo puro e sincero — egli
diceva — che si appartò dal foro, dalla curia e da ogni amministrazione
dello Stato, per ritrarsi nella cura di cose maggiori,
ama quelli per opera de’ quali gli è lecito di far ciò,
e da solo attesta loro la sua gratitudine, e si professa obbligato
ad essi che non lo sanno neppure„.




Di una emancipazione civile degli schiavi non si trova accenno
negli stoici, al pari che negli altri loro contemporanei:
era infatti fuori l’orizzonte economico e giuridico di tutti, e per
gli stoici, si aggiunga, era fuori l’ambito della loro attività.




Seneca possiede servi, e quanti! Trova anzi ragione di ammirarsi
e di compiacersi, quando un improvviso incidente di
viaggio gli mostra che possono bastargliene anche meno[77].
Perfino Diogene il Cinico, la cui filosofia rappresenta come l’iperbole
dello stoicismo, ne avea uno[78].




Schiavitù e libertà (δουλεία καὶ ἐλευθερία) hanno negli stoici
un significato tutto diverso da quello che si usava attribuire a
queste parole nell’uso generale e nel linguaggio tecnico giuridico.




La libertà, per gli stoici, consiste nel fatto che la volontà non
è determinata dal mondo esteriore, ma, pur sotto l’azione degli
agenti esterni, dalla sua propria natura[79].









“Libertà e schiavitù — dice Epitetto[80] — una è il nome
della virtù e l’altra del vizio, entrambe creature delle volontà.
Chi non partecipa di questa, non conosce nè l’una nè l’altra.
L’anima è usa a comandare al corpo e a quelle cose che concernono
il corpo e non partecipano dell’elemento razionale.
Quindi nessuno è schiavo, se lo spirito rimane libero„.




E altrove: “La fortuna è una trista catena del corpo e il
vizio è altrettale dell’anima. Chi ha il corpo libero e l’animo
in ceppi, è schiavo; chi, invece, ha il corpo legato e l’animo
sciolto, è libero„[81].




“Ciò che turba gli uomini — aggiungeva lo stesso Epitetto[82] — non
sono le cose, ma il punto di vista da cui essi considerano
le cose„. Coerentemente a questo principio, egli potea dire
alla divinità, in cui s’immedesimavano la sua ragione e la ragione
universale, con un linguaggio che richiama quello posteriore
degli apologèti cristiani: “Menami dove vuoi; cingimi la
veste che vuoi. Vuoi che io governi, che viva da privato, che
resti, che fugga, che viva in povertà o nella ricchezza? Io
di ognuna di queste cose ti loderò presso gli uomini: io mostrerò
quale è la vera natura di ognuna di queste cose„[83].




La dissertazione sulla libertà[84] è tutta una minuta, insistente
e, volta a volta, paradossale contraddizione del concetto
comune e di quello civile della libertà, mostrando, in diverso
ordine di rapporti, come usurpi il nome di libero il console e
il patrizio, l’usurpi l’amante, e come invece libero sia chi, a qualunque
stato appartenga, ha talmente disciplinato l’animo da
saper tutto sopportare senza lasciarsi vincere dal dolore, e che
può a tutto rinunziare senza lasciarsi trascinare dalla passione:
tetragono a qualunque perdita, sia pur quella dell’integrità corporale
e della salute, sia pur quella delle persone più care
(Diss., 4, 1, 111 sgg).




M. Aurelio prende spesse volte in prestito le sue immagini

dal mondo inorganico[85] per proporle come modello allo stoico;
e in verità lo stoicismo, per voler troppo sollevare lo spirito,
finiva per concepirlo come qualche cosa d’inorganico.




Così questa filosofia stoica, che era sorta con un carattere
pretensiosamente pratico, ora, per un’intima elaborazione, e di deduzione
in deduzione, finiva in una astratta speculazione ed in
una eccentricità sociale, contraddicendo e contraddetta alla sua
volta dalla realtà, smentendo e facendosi smentire alla sua volta
dalla società, in mezzo a cui era bandita.




Anche chi non creda alla tradizione più sfavorevole a Seneca[86]
e non si lasci impressionare dall’ombra fosca ch’essa
vorrebbe proiettare su lui, troverà un curioso ed interessante
oggetto di studio, vedendo, nelle stesse opere di Seneca, la
teoria smentita dalla pratica, le concessioni e le distinzioni insinuate
nella stessa salda compagine de’ principî dalla necessità
delle cose. Come dà a pensare il vedere questo sapiente, che
predica il dispregio delle apparenze, vergognarsi della rustica
vettura, che un accidente di viaggio lo costringe a prendere![87]
Come si resta colpiti dal sentirgli dire che non bisogna perdere
la calma dello spirito per nulla[88], e vederlo intanto a spargere
querimonie sul suo esilio in Sardegna[89], lui che pure dirà
altrove che ogni luogo è patria al sapiente[90]. E che effetto fa il
sentirgli negare il diritto di commuoversi per qualsiasi male[91]
e il sentirgli confessare di aver pianto[92] e il vederlo a ingrandire
i piccoli pericoli[93], schivare le grandi difficoltà della vita,
adulare![94].









Così la filosofia stoica, anch’essa, mostrava la sua impotenza
a rinnovare le condizioni della vita con un mezzo ed in un
campo esclusivamente spirituali.




Distinta dal Cristianesimo per varie e fondamentali discrepanze[95],
avea nondimeno con esso molti punti di contatto.
L’una e l’altro spostavano il centro di gravità della vita, l’una
nella vita interiore dello spirito, l’altro in cielo. Entrambi rinunciavano
alla lotta, talora appartandosi dal campo delle sofferenze
umane, tal’altra portandovi — l’una meno e l’altro più — una
voce consolatrice; e tutti, ignari del loro tempo e dell’avvenire,
rinunziavano, in teoria, ad ogni efficace sforzo per
mutare le condizioni della passeggiera vita presente e, in pratica,
finivano col soggiacere alla tirannia del mondo esterno,
alla forza degli eventi e alla necessità delle cose, malamente e
imprudentemente rinnegate.




La setta filosofica, più rigida; più ragionatrice, più schematica,
perdeva le ragioni della vita e s’isteriliva rimpetto alla setta
religiosa, che, sviluppando tutto il suo contenuto fantastico e
affettivo, si diffondeva seducendo le immaginazioni, e si consolidava
ricorrendo a tutte le inconseguenze del sentimento e assimilandosi
al tempo stesso l’ordine sociale esistente per farne
il sostrato della sua gerarchia.




Intanto il mondo procedeva, e potea parere anche che gli
rivelasse una nuova coscienza chi non facea che raccoglierne
l’eco dispersa. Dire che la più elevata morale umana e il cosmopolitismo,
che trovavano una espressione nella scuola stoica,
avessero in questa la loro origine e per essa soltanto entrassero
nel campo della civiltà; potrebbe fors’anche equivalere al
dire che la terra si muove, perchè qualcuno ne ha dimostrato
il moto, e non già che qualcuno ne ha dimostrato il moto, perchè
essa si muove. In verità può forse essere più rispondente alla
realtà il pensare che la nuova morale umana e il cosmopolitismo
si svolgessero naturalmente da’ nuovi rapporti di vita creati
dall’attività multiforme, feconda, diffusa dell’epoca ellenistica e

nell’ambito dello stato universale, in cui si veniva sempre più
trasformando il dominio romano.




Il mondo procedeva e, senza che i contemporanei, strumenti
essi stessi della rinnovazione, ne potessero apprezzare gli effetti
meno prossimi, veniva creando le condizioni di una nuova forma
di produzione, di una nuova organizzazione economica, che si
surrogava alla precedente ed eliminava a grado a grado la
schiavitù, rendendola non solo inutile, ma facendone un inceppo
allo svolgimento economico e morale della società.




Ma, non occorre dimenticarlo, era questa trasformazione obbiettiva
del modo di produzione e delle sue condizioni d’essere
che eliminava gradualmente la schiavitù, non già l’opinione
soggettiva della scarsa utilità sua; opinione, che, in quanto
diveniva coscienza individuale o comune, era pur sempre una
conseguenza di quel fatto.




Chi dice che la schiavitù venne meno, perchè gli uomini si
accorsero di poterle sostituire più utilmente qualche altra cosa,
crede di essere agli antipodi di chi attribuisce la fine della
schiavitù al formarsi di un nuovo concetto morale della sua
legittimità e de’ rapporti tra schiavi e padroni; eppure egli
guarda la storia dallo stesso punto di vista. Infatti, non è
un diverso rapporto delle nostre condizioni di vita, una metamorfosi
dell’economia sociale, ciò che spiega, in ultima istanza,
le nostre nuove ideologie, ma son queste invece che inducono
la modificazione degli ordini economici e civili? Ebbene, allora
i mutamenti sociali possono essere spiegati, tanto con l’azione di
idee religiose e morali, quanto con quella di un ragionamento
utilitario; e sarebbe un errore psicologico il sostenere che, sempre
e in ogni cosa, l’azione è determinata da uno scopo di utilità
immediata e materiale. Inoltre, col dire che la schiavitù sarebbe
stata eliminata dalla sopravvenuta opinione della sua scarsa
utilità, si sposta e si caccia un po’ indietro la questione piuttosto
che non la si risolva, e si elude la spiegazione del fenomeno,
mettendo innanzi una spiegazione che essa stessa ha bisogno
di essere spiegata. Giacchè nessuno potrà fare a meno
di chiedersi, perchè mai, e in virtù di qual fatto, sorgesse questo
nuovo concetto della funzione della schiavitù, e perchè sorgesse
in un periodo della storia piuttosto che in un altro.









IX.





Dunque il sorgere del Cristianesimo e, in genere, le nuove
correnti d’idee, la rinnovata coscienza morale e religiosa non
valgono a spiegare il tramonto della schiavitù?




E allora dove ne cercheremo la causa?




“Occorre — dicevano Marx ed Engels in un piccolo memorabile
scritto — “occorre tanto acume per comprendere che
con le condizioni di vita degli uomini, con i loro rapporti sociali,
con la base della loro società, mutano anche i loro modi
di vedere, i loro concetti, le loro opinioni e, in una parola,
anche la loro coscienza?




“Che altro mostra la storia delle idee, se non che la vita, la
produzione morale si trasforma col trasformarsi della produzione
materiale?




“Si parla d’idee che portano la rivoluzione in una intera
società; ma con ciò si esprime solo il fatto che si sono formati
gli elementi della nuova società nel seno dell’antica e che, col
perire delle vecchie condizioni di vita, tramontano, di pari passo,
le vecchie idee„.




L’uomo per provvedere gradatamente a’ suoi bisogni, sempre
crescenti, trae profitto dalla natura in mezzo a cui vive; e, ciò
facendo, la modifica necessariamente, con azione incessante e
progressiva, formando nell’ambiente naturale un ambiente artificiale.
Da questo comune sostrato, come da un terreno una
flora, germogliano, in forma sempre più complessa, tutte le manifestazioni
morali e giuridiche, le quali variano col variare
delle condizioni materiali, che ne sono l’occasione e il presupposto.
Le leggi, i costumi, le idee, le istituzioni, sono, al
tempo stesso, derivazione più o meno remota e mezzo di conservazione
della convivenza umana in ogni stadio del suo sviluppo.




L’ambiente artificiale, intanto, la struttura economica, fattura
e fattore della società, si trasforma senza interruzione con lo
svolgersi e il progredire delle cause stesse che l’hanno prodotto,
cioè de’ modi sempre più perfetti e più intensi di usufruire l’ambiente

naturale; e così, automaticamente, nel seno stesso del
vecchio si creano nuovi ambienti artificiali e nuove strutture
economiche e, come conseguenza, nuove forme di vita giuridica
e morale.




Le trasformazioni sociali sembrano l’opera consapevole e diretta
degli uomini, è, in realtà, ne sono soltanto l’effetto mediato
e in parte inconsapevole, perchè la loro origine e la loro causa,
più o meno visibili, si debbono cercare nel vario grado raggiunto
dagli uomini nell’appropriarsi e utilizzare i mezzi, con cui soddisfano
alle loro più immediate esigenze. Nulla va perduto di
quanto gli uomini compiono materialmente e moralmente, ma
ogni sforzo individuale va a fondersi, come in una grande risultante,
nella struttura economica formata nel corso delle generazioni,
dalla quale prendono le mosse e sono determinate, in via
diretta o indiretta, prossima o lontana, le rivoluzioni politiche
e sociali ed anche quelle del pensiero e de’ sentimenti con tutte
le conseguenti e varie manifestazioni.




Così tutto nella storia è soggetto, per necessità intrinseca, ad
un perenne mutamento, ed ogni forma sociale sviluppa ed alimenta,
essa stessa, con i germi di una forma diversa che ne
prenderà il posto, il principio della sua dissoluzione.




In ciò consiste il processo dialettico della storia. Esso trova
nello svolgimento delle forze produttive la sua ragione d’essere e la
causa ultima a noi nota; ha nel grado di sviluppo del modo di produzione
e nella forma di produzione il presupposto e la condizione
del complesso de’ suoi fenomeni, e si svolge maestosamente attraverso
i secoli con manifestazioni diverse di aspetti e di gradi,
d’epoca in epoca.




È dunque nella stessa evoluzione economica dell’antichità, che
si dovrà cercare la soluzione del problema storico che ci siamo
proposto.




Questo saggio intenderebbe appunto a rintracciare storicamente
le cause, che determinarono il tramonto della schiavitù
nel mondo antico, e la loro genesi, con l’indirizzo che ho esposto
e, insieme, con pieno ossequio allo stato obbiettivo de’ fatti.




L’economia antica, considerata nel suo insieme e specialmente
nel suo periodo iniziale, ha come precipuo carattere questo: che
i mezzi di produzione e la mano d’opera sono riuniti presso la

stessa persona, sia che la produzione avvenga individualmente,
sia che avvenga per la cooperazione di schiavi; e inoltre il
produttore, inizialmente almeno, produce per provvedere ad un
suo privato o familiare bisogno e con lo scopo del consumo
diretto.




L’economia moderna ci presenta, almeno nella sua forma più
rilevante, dissociati i mezzi di produzione e la mano d’opera;
e il prodotto ha essenzialmente carattere di merce, non è fatto
cioè per provvedere al consumo diretto del produttore.




Lo svolgimento delle forze produttive che da una forma di
economia ha sviluppata l’altra e ne spiega l’origine, ha pure
eliminata la schiavitù, che, con un evidente e notevole processo
dialettico, ha col suo stesso crescere e dilatarsi apparecchiata
la sua fine.




La schiavitù, contenuta in limiti modesti ne’ tempi e presso
i popoli meno economicamente progrediti, concorse all’iniziale
accumulazione della ricchezza; e, per una reciproca azione,
l’accumulazione e la schiavitù tendevano insieme a svilupparsi
sino a raggiungere il più alto grado compatibile con le condizioni
della civiltà antica.




Il capitale, sorto da prima come capitale commerciale[96], si
andava in parte convertendo in capitale industriale, in parte,
con la sua pressione, dava la spinta al sorgere de’ rudimenti
del sistema capitalistico, cioè di un’economia in cui il prodotto
non serve più all’uso personale ed immediato del produttore,
ha bensì carattere di merce.




Ma, per dirlo con le parole del vecchio Seneca. “le ricchezze
sorgono da molte povertà„; e quest’accumulazione primitiva,
sopra tutto nel campo dell’economia agricola, avea per
effetto diretto l’espropriazione delle masse, la creazione di quel
numeroso proletariato, ch’è come la chiave di volta di tutta
la storia antica, e i cui bisogni, il cui sostentamento e la cui
attitudine ci dànno la spiegazione di tanti degli avvenimenti
e del sorgere e del decadere delle istituzioni del mondo antico.




Dato il capitale ed il proletariato, questi due elementi della

produzione, questi due cooperatori ed avversari, questi due elementi
chiamati a convivere e a contendere tra loro, la schiavitù
perdeva la sua ragione d’essere ed era ormai destinata ad essere
eliminata come superflua.




In pari tempo, il capitale, non commisurando più la produzione
al bisogno ma al suo impiego, tendeva a moltiplicare
la produzione, a specificarla e variarla, ad affinare e sviluppare
la tecnica; e dovea quindi sentire sempre più l’insufficienza e
la scarsa produttività del lavoro servile; che prima, o non era
rilevata e sentita, o, sentita, rimaneva indifferente.




Perchè poi questo movimento che conduceva direttamente all’economia
capitalistica e all’adozione generale del salariato,
approdasse, indugiandovisi, ad una forma intermedia come il
servaggio e l’artigianato, è anche cosa che trova la sua spiegazione
nelle condizioni del capitale e della massa lavoratrice
e nelle particolarità che accompagnarono la caduta dell’impero
romano.




Come sarà meglio dimostrato appresso, il crollo dell’Impero
e le invasioni barbariche, che ne furono la causa più prossima
e più appariscente, esercitarono un’azione violenta e perturbatrice
sull’iniziata evoluzione della forma di produzione, e favorirono,
come effetto immediato, il regresso verso una forma
economica più primitiva e rudimentale, verso il servaggio; ma
a torto si considererebbero come le cause determinanti e della
fine della schiavitù, che, rósa già da tempo alle radici, sopravvisse
alla caduta dell’Impero[97], e della servitù della
gleba, che, già prima di quegli eventi, era sorta e si veniva
sviluppando sotto l’azione di cause più complesse e continue.




Non in tutti i popoli dell’antichità è possibile seguire il processo
evolutivo di cui si è fatto cenno, sì perchè lo sviluppo economico
di varî d’essi rimase a lungo rudimentale, e non presenta
quindi dal nostro punto di vista interesse, sì perchè non di tutti,
anzi di pochi, abbiamo notizie tali, che, pur nella loro incompiutezza,
ci permettano di scorgere e d’indurre positivamente le

tracce della lotta tra uno ed un altro ordinamento economico. Ma
la storia di Atene e la romana ci offrono un utile campo d’indagine
e ci consentono di trovare un addentellato alla nostra
struttura economica, di cui contengono in sè i germi e simulano
anche qualche volta, in qualche punto, le forme.




Il crescere del numero degli schiavi e l’azione che a loro si
può attribuire sulla vita economica, la formazione di un proletariato
e la sua funzione economica e politica, lo sviluppo
del capitale commerciale, la concorrenza del lavoro libero e del
lavoro servile, i rudimenti del credito e d’imprese industriali;
sono nella storia ateniese come tante pietre miliari del cammino
verso una struttura economica diversa da quella fondata
sulla schiavitù.




Senonchè, col rapido decadere della importanza politica di
Atene, questi fenomeni si alterano, e noi perdiamo anche il
modo di seguirli distintamente nelle loro successive vicende. Ma
nella storia romana quei fenomeni e quel processo si ripetono
in forma più intensa, su di una scala più vasta, con persistenza
maggiore, in un assai più lungo giro di tempo; e in
questo impero universale, che cerca di accomunare e fondere
l’Oriente e l’Occidente e in cui tutto il lavorìo lento e larvato
dell’epoca ellenistica porta i suoi frutti nel campo della vita
pratica e in quello della vita morale, noi possiamo vedere a
poco a poco dissolversi e indi ruinare la vecchia compagine
politica, appunto con lo svilupparsi e il grandeggiare delle cause
e degli elementi, onde sorgeranno la nuova economia e la nuova
civiltà.









PARTE PRIMA
La civiltà ellenica e la schiavitù.




I.



Non è nella guerra, e nemmeno nella violenza in generale,
che bisogna cercare l’origine e la causa della schiavitù. La
guerra diventa un possente strumento di schiavitù, quando le
condizioni sociali, che l’hanno fatta sorgere e progredire, sviluppandosi
anch’esse, sviluppano alla loro volta l’istituzione della
schiavitù e moltiplicano gli schiavi. Con l’adozione sempre più
estesa e progressiva de’ metalli, col convertirsi dell’agricoltura
di nomade in fissa, con l’incremento e lo specificarsi de’ mestieri,
col sorgere del commercio; con le condizioni insomma, che preparano
e apportano la proprietà privata della terra e l’accumulazione
della ricchezza e una struttura sociale più varia e
distinta da maggiori contrasti, sorge sistematicamente e comincia
ad avere sempre maggiore incremento la schiavitù; essa stessa
mezzo potente di maggiore accumulazione della ricchezza e di
più distinti contrasti sociali[98]. Ed è notevole come, nella varietà
delle etimologie, anche la scienza del linguaggio, senza
partire da concetti o preconcetti d’ordine economico, ma seguendo
l’applicazione puramente tecnica delle sue leggi; se tende,
per opera di alcuni suoi cultori, a rifermare l’etimologie che
implicano un fatto violento, tende, d’altra parte, per opera
d’altri, a ricondurre la varia terminologia, con cui l’antichità
indicava i suoi servi, ad un’origine, in cui non predomina

punto l’idea della violenza. L’origine di servus a servando, come
l’intendevano i giureconsulti latini, non è cosa in cui ci possiamo
appagar più, come vi si appagava Agostino d’Ippona[99]; non ci
soddisfa più, e, dato il suo rapporto con servare, l’epiteto mette
capo forse piuttosto ad una radice, che ha in sè il concetto di
una funzione protettrice, o addirittura ad un’altra, che ha in sè
il concetto dell’acquistare[100]. E degli altri epiteti comunemente
usati per indicare lo schiavo, alcuni (οἰκεύς, οἰκέτης, famulus)
indicano chiaramente un semplice rapporto di dipendenza e di
appartenenza al gruppo famigliare e a tutto ciò che ne forma
il sostrato economico; altri (δοῦλος, δμώς, ἀνδράποδον), contro
all’interpretazione di quelli che nella loro etimologia cercavano
la traccia di un’appropriazione e di una soggezione violenta, si
vanno anche riannodando, mercè un processo dimostrativo più o
meno completo, al concetto di casa e di famiglia e ad un semplice
rapporto di dipendenza[101].



II.



E questo intimo nesso dell’accumulazione della ricchezza, del
modo di produzione e delle relative forme di vita con la schiavitù

vera e propria si può scorgere ancora abbastanza distintamente
nella stessa incompleta e frammentaria tradizione ellenica.
Ferecrate[102] potea rievocare il tempo “in cui nessuno
avea schiavi, ma bisognava che esse (le donne) attendessero a
tutte le cose della casa. Esse sull’alba macinavano il frumento,
sì che il villaggio echeggiava dell’eco del loro lavoro„. Timeo
di Tauromenio[103] dicea che “anticamente non era costume patrio
degli Elleni di farsi servire da schiavi comperati per prezzo„.
E Teopompo[104] attribuiva l’introduzione dell’uso di comperare
gli schiavi a’ Chioti; a’ Chioti, a cui si connettevano e Glauco
e la scoperta della saldatura del bronzo e le più antiche tradizioni
della plastica greca, e lo sviluppo della ceramica, la cultura
intensiva accompagnata da una notevole esportazione, e
tutti insomma i dati di uno sviluppo commerciale, industriale
ed agricolo, rilevante per l’antichità[105]. Il sentimento, magari
inconsapevole, di questa stretta relazione tra lo stadio di sviluppo
delle forze produttive e la schiavitù, compariva persino
ne’ comici come Cratino, Grate e Telechide[106], quando, rievocando
il favoleggiato regno di Crono, o rifoggiando utopisticamente
la vita, essi eliminavano, al pari di Aristotile, lo schiavo
da una società, in cui la produzione e la soddisfazione de’ bisogni
si compivano automaticamente[107].




E questa tradizione e questo riflesso, comunque frammentario,
del passato hanno valore per noi tanto maggiore, in quanto ne
troviamo la conferma e la spiegazione, la riprova e il complemento
in dati d’instituzioni e di fatti storici. La forma di soggezione

più antica, più importante e più estesa, che troviamo
sul limitare della storia greca, non è la schiavitù, ma una specie
di servaggio e direi anche di vassallaggio. E bene lo notava
Teopompo[108]: “I Chioti primi fra tutti gli Elleni, dopo i Tessali
e i Lacedemoni, usarono schiavi, ma non facendone acquisto
alla maniera di questi. Si può vedere che i Lacedemoni e i
Tessali hanno formata la loro classe servile con gli Elleni che
abitavano prima il territorio ora da loro posseduto, asservendo
quelli gli Achei, e i Tessali i Perrebi e Magneti, e chiamando
gli asserviti, gli uni iloti e gli altri penesti. I Chioti invece
acquistano servi barbari, comprandoli a prezzo„. E la ragione
della differenza stava appunto nel diverso grado di sviluppo
economico degli uni e degli altri, popoli mediterranei i primi,
isolani i secondi. La mancanza assoluta, o la scarsezza almeno,
di ricchezza accumulata, la inesistenza di un movimento commerciale
escludevano in un luogo una produzione diretta e crescente
de’ padroni ed un diretto impiego de’ servi, e conducevano
invece alla forma più rudimentale del tributo e ad una specificazione
del lavoro e ad una formazione di classi, che facea denominanti
tutto un esercito in armi e de’ soggetti un ceto di agricoltori.
Altrove, a Chio, il concorso di condizioni affatto opposte
tendeva a dare alla società un tipo rudimentalmente industriale,
e conduceva all’adozione, o, meglio, all’incremento della schiavitù
vera e propria. E questo carattere diverso dell’economia
de’ popoli mediterranei e di quelli messi sulle grandi vie commerciali
dell’antichità permaneva presso a poco invariato col
persistere delle condizioni fondamentali. A tempo assai avanzato,
al cominciare della guerra del Peloponneso, Tucidide
potea far definire da Pericle i Peloponnesiaci (e dovea riferirsi
a’ mediterranei, più che a’ littoranei) con un vocabolo
assai comprensivo (αὐτουργοί)[109], il quale, oltre alla conseguente

scarsezza di schiavi, riesce a denotare la loro economia rudimentale,
la loro produzione, che si era fermata, o avea di poco
superato lo stadio della produzione casalinga (Hausfleiss)[110].
Dovunque ricorrevano un analogo stadio delle condizioni di produzione
e simili condizioni di vita, ricorreva la stessa mancanza
di schiavi, e Timeo[111] potea descrivere come di data recente
l’introduzione degli schiavi, acquistati a prezzo, tra i Locresi e
i Focesi, dandoci anche notizia della resistenza opposta all’innovazione
e delle temute sue conseguenze. E noi sappiamo
che in Acarnania, in Etolia, nella Locride, nella Focide la vita
era agricola e pastorale, e l’industria non vi avea avuto alcuno
sviluppo[112].




Quanto a Creta, già sapevamo dalla tradizione di un doppio
ordine di servi: uno costituito dall’antica popolazione indigena
asservita e addetta alla gleba, ed un altro di schiavi acquistati
a prezzo e introdotti, com’è da credere, posteriormente, con lo
svolgersi della vita cittadina[113]. Ora le grandi scoperte epigrafiche
recenti ci dànno modo d’intendere anche meglio questa
bipartizione[114].




III.





Che se guardiamo a tutto quel periodo più antico, la cui vita
e le cui condizioni si rispecchiano ne’ poemi omerici ed esiodei,

anche là troviamo che la schiavitù ha una funzione affatto limitata
ed accessoria, com’è da attendere in una società di struttura
semplice quale l’omerica. Anche là abbiamo che alcuni
de’ prodotti dell’industria, quelli di maggior pregio, sono importati,
mentre sul suolo ellenico gli utensili agricoli e domestici
e gli altri oggetti principali di uso sono lavorati in casa. Gli
eroi omerici, al pari de’ loro dèi, cooperano a’ lavori più ordinari
ed elementari della vita: Anchise, Enea, i figli di Priamo,
i fratelli di Andromaca e tanti altri attendono all’agricoltura
ed alla pastorizia; Ulisse può fabbricarsi egli stesso un letto
e mostrarsi esperto nella costruzione di barche, di aratri e così
via[115]. “Per il mestiere come tale occorreva che si allargasse
l’ambito dello smercio col relativo svolgersi della navigazione,
si agevolassero gli scambi col sussidio della moneta
coniata, e così si apparecchiasse il passaggio ad una produzione
più considerevole ed attiva„[116]. Intanto il mestiere veniva
sorgendo e differenziandosi in quelle forme di lavoro, che sopperivano
a’ bisogni più generali e comuni; e il nome all’artefice
10 dava appunto questa caratteristica del lavorare pel popolo
(δημιουργός)[117], specialmente forse per quelli che non aveano i
mezzi per sostituirlo col lavoro domestico, o in quelle specie di
lavoro, che, esigendo particolare perizia od utensili non comuni,
non potevano bene ed utilmente compiersi in casa. Al tempo
stesso incontriamo con relativa frequenza menzionati l’impiego del
lavoro libero, la locazione d’opera, con una retribuzione precipuamente
alimentaria; e, come riflesso morale di un tale stato di cose,
il lavoro gode di una considerazione[118], che perderà ben presto,
quando la crescente ricchezza sociale, i più distinti contrasti, la
divisione del lavoro, la differenziazione delle funzioni sociali e
lo sviluppo della schiavitù avranno reso incompatibile, o quasi,
l’esercizio del mestiere e quello de’ diritti politici, una maggiore

elevatezza di coltura, di abitudini e le esigenze di chi deve provvedere
al proprio sostentamento.




IV.





Il secolo settimo e il sesto, e più specialmente il periodo che
va dalla seconda metà del settimo secolo alla prima metà del
sesto, con l’introduzione della moneta, la diffusione degli scambi,
lo sviluppo de’ commerci segna una vera rivoluzione nella vita
ellenica, una trasformazione capace di essere paragonata, sin
dove il diverso tempo comporta, a quella indotta nella nostra
vita da’ progressi della tecnica e dalla conseguente trasformazione
del modo di produzione nell’ultimo secolo.




Con la formazione delle città, avvenuta in un periodo anteriore,
e il loro successivo incremento, si erano creati nuovi
bisogni, che suscitavano sempre nuovi mezzi, organi e strumenti
atti a soddisfarli, e li cercavano e trovavano in una maggiore
divisione del lavoro, in una specificazione crescente de’ mestieri
ed in uno sviluppo della tecnica.




Contrasti della campagna e della città, di ricchi e di poveri,
di nobili e di popolani erano la conseguenza diretta e inevitabile
di questo stato di cose; e gli effetti, in forma sempre più distinta
ed efficiente, si manifestavano nel campo della politica e
della economia, della coltura e della morale. Un istrumento
così efficace, duttile e potente, qual’era la moneta, divenne come
una leva capace di moltiplicare gli sforzi e le energie, che
trovava ovunque un punto di applicazione; sicchè i contrasti,
le differenze, i mutamenti, gli squilibri crebbero straordinariamente
di forza, di proporzione e di rapidità. L’eco di quella
nuova vita, delle sue peripezie e delle sue delusioni risuona
ancora in versi di una avvelenata acrimonia e di una solenne
elevatezza morale[119], che anche oggi potrebbero, nella loro
forma generica, riuscire espressione non inadeguata alle lotte
de’ partiti e delle aspirazioni sociali.









Si erano omai realizzate le condizioni per la creazione di una
maggiore ricchezza, ma questo passaggio da una forma ad
un’altra più elevata di economia non potea compiersi, come di
consueto, senza che si compisse una rivoluzione nella società in
cui si sviluppava, senza demolire e ruinare per riedificare. I metalli
preziosi erano stati un rilevante mezzo di accumulazione
della ricchezza: la moneta faceva questa accumulazione più facile,
più fruttifera, rendendone più agevole la circolazione. Appena che
si sia creato l’ambiente favorevole alla sua azione, questa ricchezza
accumulata funzionerà come capitale commerciale, “il
più antico capitale della forma di produzione capitalistica, storicamente
la più antica, libera forma di esistenza del capitale,
che concorrerà a creare la base dello sviluppo industriale„[120].
Ma, dove questo impiego commerciale non poteva ancora, o non
poteva più compiersi, cercava e trovava nel campo più immediato
della sua azione un impiego, ricorrente in tutti i paesi
che attraversano questo stadio economico: si manifestava sotto
forma di usura, risolvendosi in una espropriazione monopolizzatrice
della terra, ancora principale strumento di produzione,
e nell’asservimento del debitore come mezzo per far fruttificare
la terra, o come valore da mettere in commercio.




Questo stadio dell’evoluzione economica, che vedremo riapparire
a Roma, conservato dalla tradizione sotto forme eminentemente
drammatiche, si manifesta nello sviluppo del latifondo,
nel diritto di pegno sulla persona del debitore (δανείζειν ἐπὶ τοῖς
σώμασι) e nella relativa addizione al creditore; e appare in forma
più o meno completa ma assai diffusa: a Gortyna, sotto la più
modesta parvenza di un pegno temporaneo[121]; a Megara, nelle
varie vicende che accompagnano la crisi e la decadenza della
sua espansione commerciale[122]; nell’Attica, come uno de’ fatti
forieri della riforma solonica[123].









V.





Paese naturalmente poco fecondo, privo ancora di tutti quei
coefficienti che ne faranno appresso un emporio e un centro dell’attività
economica e della vita civile, tagliato fuori, per la
soverchiante forza delle rivali economicamente più progredite,
da’ commerci e dal libero uso del mare, sino all’acquisto di Salamina;
l’Attica, quale ci è rappresentata specialmente nella
Costituzione degli Ateniesi, ci appare come un paese di scarso
sviluppo economico, in cui il sostrato dell’economia agricola è
formato da una larga classe di tributari (πελάται καὶ ἑκτήμοροι),
mentre la schiavitù vera e propria non riesce a trovar posto
come un elemento di qualche importanza, e passa sotto silenzio
nella stessa tradizione di questo periodo, quale ci è stata tramandata
dall’inno a Demetra sino a Plutarco.




Lo sviluppo del credito è uno de’ fenomeni più notevoli nel
successivo sviluppo della vita economica ateniese, e, benchè la
ragione dell’interesse raggiunga anche una misura molto elevata[124],
nondimeno, lungi dal deprimere e sterilire, diventa fattore
di maggior progresso economico. Questa del mutuo è la
forma compiuta e tradizionale sotto cui si presenta il capitale,
e l’interesse appare come la forma, ad esso corrispondente,
del plus-valore prodotto dal capitale, prima che sorgano la
produzione capitalistica e i corrispondenti concetti di capitale
e profitto; onde nel linguaggio comune il denaro, il capitale che
produce interesse, è il capitale come tale, il capitale per eccellenza[125].
Ma il capitale che produce interesse è il capitale come
proprietà rimpetto al capitale come funzione. Nella società capitalistica
l’interesse non è che una parte del profitto attribuito
a chi presta il capitale, o, in generale, al capitale anticipato:
mutuante e mutuatario, capitalista e imprenditore non fanno che
ripartirsi il prodotto del lavoro messo in movimento. L’interesse
quindi, nella sua funzione normale, suppone l’impiego fruttifero

del capitale mutuato. Ora, nell’Attica non si erano ancora diffuse
neppure le forme di cultura intensiva, sorte poi in correlazione
all’aumento della ricchezza e all’incremento della vita
cittadina[126]; quanto all’industria, sembra provato che la ceramica
si fosse acclimatata nell’Attica, con tutti i caratteri e le
promesse di un’industria indigena[127], ma il mercato, limitato
all’Attica e forse alla Beozia, non le consentiva tutto lo sviluppo
di cui era suscettibile; e, quanto alle altre industrie fiorite di
poi, la tradizione ne attribuisce l’origine all’Attica[128], ma noi
non abbiamo argomento per riconoscere, se non la loro esistenza,
almeno un notevole loro sviluppo in questo periodo.




In tali condizioni il mutuo si presentava come un fatto rovinoso,
quale ancora tanto tempo dopo appariva a Plutarco[129] e,
anche di poi, a scrittori vissuti in tempi e in luoghi di limitato
sviluppo economico, che non sapevano spiegare nè giustificare
l’interesse. Non era insomma un fomite allo sviluppo della ricchezza;
era invece una manifestazione di povertà, ed era un mezzo
per i pochi ricchi di attrarre nell’orbita del loro patrimonio i debitori
con la loro famiglia e il loro avere. “La terra era di pochi„
è l’espressione, che torna come un malinconico ritornello nella
Costituzione degli Ateniesi, e ad essa risponde come un’eco questo
progressivo impoverimento ed asservimento de’ debitori[130], in
parte adoperati da’ nuovi padroni, in parte fuggiaschi o venduti
fuori paese, dove era più facile il loro impiego. L’instabilità e
i pericoli di questa condizione di cose provocarono la riforma
solonica, ma, nell’opinione stessa del suo autore, questa avea un
valore tutto relativo. Per quanto concerneva i debiti (σεισαχθεία),
sia che li condonasse (Ἀθ. Πολ., c. 6), sia che li riducesse agevolandone
il pagamento (Androz. presso Plut., Sol., 15), si appigliava
a un mezzo empirico e toglieva via gli effetti del male

senza svellerlo dalle radici. La riforma monetaria poi, intesa,
come pare, ad agevolare le relazioni d’Atene con i paesi, ov’era
in uso il sistema euboico, e gli altri provvedimenti d’ordine
politico e sociale, che a Solone vengono attribuiti, voleano essere
come il lievito della prosperità e della potenza ateniese[131].




VI.





“Ma gli effetti di tali innovazioni erano a lunga scadenza; e,
intanto, dal seno stesso de’ dissensi, che la riforma non avea
eliminati e forse neppure placati, dall’antagonismo degl’interessi
da essa urtati o solleticati, rinascevano le turbolenze per metter
capo, con l’elevazione di Pisistrato, ad una forma di reggimento
politico, principato a base popolare, ch’è come un cesarismo
anticipato, ma che in Grecia, invece di essere l’epilogo, è il punto
di partenza e il crogiuolo della futura democrazia. È un reggimento
all’apice formalmente diverso dal solonico e in cui pure
si maturano e fruttificano i germi di questo; e dura tale continuità
organica col lungo periodo anteriore, che noi stentiamo a
separare alcune delle stesse imprese di guerra compiute durante
l’uno o l’altro periodo; tanto la tradizione, a cui la tirannide
de’ pisistratidi inconsapevolmente appariva come l’epilogo di un
secolo di rivoluzione e come l’incubazione dell’èra nuova, ha, duplicandoli
o spostandoli, fusi e confusi insieme alcuni eventi[132].




Malgrado la sua vicenda di esigli e di contrastati ritorni, malgrado
i suoi fasti di guerra, la tirannide pisistratide poteva,
meglio del secondo impero francese, dire di essere la pace. Il
suo trionfo interno avea messo un termine alla comune prepotenza
e alla reciproca lotta de’ gruppi gentilizi, ancora non bene
fusi nello Stato, del quale ognun d’essi volea impadronirsi, emulo
e geloso degli altri; e le sue imprese di guerra aveano avuto il
carattere di una difesa ed erano riescite a rompere il cerchio

di ferro, in cui l’Attica, regione povera, era stata finora stretta,
condannata a vivere di sè stessa ed entro sè stessa, soffocando
ogni iniziativa. E, al pari del secondo impero in Francia, anche la
tirannide de’ Pisistratidi, se, per emergere, s’avvalse, come di
strumento, dell’elemento mobile e dissestato della cittadinanza,
fu poi, in quanto mirava a consolidare e ad allargare il ceto
de’ piccoli proprietari, l’emanazione della piccola proprietà campagnuola.




Aristotile[133] avea già cercato in questo stato del popolo,
sparso nella campagna e tutto inteso all’agricoltura, la ragione
del passaggio dalla forma oligarchica alla tirannide. Carlo Marx[134]
dovea spiegare luminosamente e diffusamente i rapporti del dispotismo
cesareo con lo stato della proprietà fondiaria, all’atto
stesso della formazione dell’impero napoleonico. “I campagnuoli
formano una massa enorme, i cui membri vivono in una situazione
simile, ma non entrano in rapporti gli uni con gli
altri. Il loro modo di produzione gl’isola invece di tenerli in
reciproche relazioni, e l’isolamento è favorito da’ cattivi mezzi
di comunicazione e dalla loro povertà. Il loro campo di produzione,
il boccone di terra non ammette nella sua cultura alcuna
divisione di lavoro, alcuna applicazione della scienza, alcuna
diversità di talenti, alcuna ricchezza di rapporti sociali. Ogni
famiglia di agricoltori basta quasi a sè stessa, produce immediatamente
essa stessa le cose necessarie al suo consumo e
acquista così quanto è necessario all’esistenza, mercè lo scambio
con la natura, più che mediante il commercio con la società.
L’appezzamento di terra, il contadino e la sua famiglia; accanto
un altro appezzamento, un altro contadino e un’altra famiglia:
un ammasso di queste unità forma un villaggio e un ammasso
di villaggi forma un dipartimento..... Essi sono dunque incapaci
di far valere il loro interesse di classe in loro proprio nome, sia
con un parlamento che con una convenzione. Essi non possono
rappresentarsi: occorre che siano rappresentati. Il loro rappresentante
deve apparire al di sopra di essi, al tempo stesso come

il loro padrone e come un’autorità, come una potenza governativa
illimitata che li protegga contro le altre classi e mandi
loro dall’alto la pioggia e il bel tempo. Così la società forma
l’ultima espressione dell’influenza politica del ceto agricolo„.




Divenire il re degli agricoltori, rassodarne il ceto, migliorarne
le condizioni, ampliarlo, favorendo, al modo stesso di un altro
tiranno di Sicilia[135], l’esodo verso la campagna di quegli antichi
possessori ruinati, di que’ dissestati, di quegli spostati affluiti
nella città, che erano stati in mano sua un’arma di combattimento
ed una scala al potere, ma che ne divenivano un pericolo,
se rimanevano una massa instabile, irrequieta e scontenta: — ecco
quale sembra sia stato il principale intento di Pisistrato
e il più saliente carattere del suo dominio[136]. E questo suo
proposito fu reso più agevole e di pratico effetto dalle confische,
che non poterono mancare contro i suoi avversari più ricchi e
più potenti, e si dovettero convertire in distribuzioni di terre[137];
mentre un’èra di pace interna e il mare dischiuso a’ commerci
adducevano un incremento economico, per cui era permesso
di dare una notevolissima spinta all’iniziata trasformazione
delle culture, diffondendo l’olivo e la vite, bonificando, irrigando
ed usando in forma sempre più razionale la terra. Ma, cooperando
a questo incremento economico e a questo nuovo stato di
cose, la tirannide apparecchiava necessariamente e inconsapevolmente,
ad un tempo, la sua fine; e, dal seno stesso del crescente
benessere, si schiudevano e maturavano i germi e le condizioni
di una trasformazione politica e sociale. La storia di quel periodo,
al pari e forse più che nella tradizione letteraria, si riflette
nelle vicende della topografia di Atene e dell’Attica[138]. Quello
sviluppo di tutte le attività economiche vivificava, come un
lievito potente, la vita cittadina, obbligando il principe stesso
a divenirne suscitatore ed istrumento. I bisogni estetici, che sorgono
da uno stato di agiatezza e che s’innestano mirabilmente

su tutti gli altri bisogni della vita pubblica e privata, creando
nuove esigenze all’esercizio delle funzioni politiche e religiose;
l’opportunità, se non a dirittura la necessità di dare un utile
impiego al lavoro; fomentavano, insieme a un rinnovamento edilizio,
la costruzione di nuovi edifizi, specie a scopo pubblico e
religioso; e la città, come un organismo fiorente che rompe la
veste troppo stretta in cui è serrato, si spandeva specialmente
nella direzione del Falero, il porto e l’emporio di Atene risorgente.
Questo sviluppo edilizio, con un nuovo impulso alle cave
de’ materiali da costruzione, dava un impulso ancora maggiore
al lavoro, che forse già da questo tempo avea un suo sito speciale
di offerta e di dimanda[139], ed a’ mestieri, alle arti, alle
manifestazioni di un industria sorgente. Sostituendosi al Kudathenaion,
il quartiere de’ nobili, il Kerameicos diveniva ora il
cuore e il centro di Atene e dell’Attica, la sede dell’Agorà; il
quartiere, a cui la più antica industria dell’Attica avea dato
il nome e che accoglieva ora in sè i fattori e le fatture della
nuova vita ateniese. Le vie, sopratutto sacre, che, movendo dal
Keraimeicos, s’irradiavano per tutta la regione, agevolando le
comunicazioni, fondevano in un sol tutto la campagna e la città,
facendo rifluire i campagnuoli in città per prestare anch’essi, se
anche interrottamente, la loro opera di giornalieri, in un periodo,
in cui tutto lascia supporre uno scarso o mediocre sviluppo
della schiavitù. E le festività periodicamente ricorrenti, che
richiamavano in Atene non solo la popolazione dell’Attica ma
anche quella insulare, concorrevano, anch’esse, a togliere gli agricoltori
da quello stato d’isolamento e di massa incoerente, che
li obbligava a trovare nel principe il loro punto di unione e il
rappresentante de’ loro interessi[140].




VII.





In questo sesto secolo, che ormai volgeva al tramonto, Atene
avea menato a buon punto il suo rinnovamento economico; avea

iniziata la sua espansione commerciale, spiegando, avida, le sue
mire in direzione dell’Ellesponto[141], onde poi si dovea in tanta
parte sopperire al suo sostentamento; avea maturati germi
della stessa sua fioritura artistica[142]; e avea, come conseguenza
di tutto ciò, preparato lo sviluppo della costituzione
solonica e l’avvenire della democrazia, a cui Clistene, dirompendo
politicamente le ultime trame de’ gruppi gentilizi, con
l’ordinamento territoriale dava un infallibile strumento di preponderanza.




Le grandi guerre mediche erano ornai in vista; e ben poteva
un giorno Isocrate[143] dire degli Ateniesi che combatterono
nelle guerre persiane, con una amplificazione retorica, di cui pur
non si sorride: “Credo che qualcuno degli Dei, ammirato della
virtù loro, abbia dato causa a quella guerra, perchè, essendo di
tale elevata natura, non rimanessero oscuri, nè terminassero la
vita senza gloria, ma si potessero comparare a’ nati dagli Dei,
chiamati semi-dei„.




La ruinosa fine delle spedizioni persiane, seguita dal contrattacco
che fece del bacino orientale del Mediterraneo un mare ellenico,
ha una culminante importanza per tutto il popolo greco,
ma per Atene segnava l’ora della palingenesi. La città era stata
messa a sacco e fuoco, e su’ colli sacri, dove era stata Atene,
erano adesso de’ ruderi; pure Atene risorgeva, più bella e più
gagliarda, come la Fenice dalle sue ceneri. Sotto la guida di
uomini geniali, che la necessità avea suscitati e che negli eventi
si erano temprati ed aveano trovata la rivelazione del loro valore
e de’ destini del paese; Atene ora riprendeva, con più
favore di mezzi e con lena migliore, quel cammino ascendente,
per cui dopo Solone le era riuscito di mettersi e su cui avea
proseguito senza interruzione. Con lo sviluppo della cultura
intensiva e con l’uso de’ suoi materiali da costruzione, essa era
venuto esprimendo dalla terra tutto quanto questa potesse dare;

e, tra i doni che la terra dell’Attica era capace di largire, vi
erano anche le miniere argentifere del Laurio.




Che queste miniere fossero usufruite da tempo remoto, lo
asserisce Senofonte[144], senza per altro poterne fissare l’epoca,
anche approssimativamente. Le penose condizioni economiche
del periodo solonico fanno credere che, a quel tempo, non ne
fosse ancora tratto utile partito; ed è sotto Temistocle che se
ne comincia a parlare, come di un vero cespite di ricchezza,
capace di dare, per quanto se ne può indurre, trenta o quaranta
talenti all’anno[145]. La scoperta, o l’uso più razionale e proficuo
di queste miniere, costituisce in ogni modo per l’economia e
l’avvenire di Atene un fatto, la cui importanza è rilevata e non
a torto dagli antichi[146]. Ad esse Atene dovea, se non proprio
l’origine, almeno la costituzione di una vera flotta; ad esse
dovea il vantaggio di aver potuto coniare monete di lega migliore,
che agevolavano i suoi scambi; ad esse dovea dunque i due
più efficaci istrumenti della sua prosperità commerciale, della
sua indipendenza politica e della sua successiva grandezza.




L’esito della guerra le avea assicurato non solo un annuo tributo,
che da quattrocentosessanta talenti dovea elevarsi molto tempo di
poi (425-4 a. C.) a novecento o mille[147], se non alla somma maggiore
voluta dalla tradizione[148], ma, quel che è più, la suprema
e indiscussa signorìa del mare; e la incontrastabile importanza
di questo predominio poteva non essere bene intesa da un retore
come Isocrate[149], stanco per giunta delle tante guerre e anelante
alla pace, ma appariva bene ad un politico acuto, loico
e flemmatico, come lo scrittore dello Stato degli Ateniesi pseudo-senofonteo,

il sostrato e l’anima della vita di Atene[150]. Atene
era destinata omai, per l’azione reciproca della maggiore potenzialità
economica e del conseguente sviluppo della cultura, ad essere
il centro del mondo ellenico; e, come n’era stato lo schermo
contro lo straniero, così ne diveniva innanzi al mondo la immagine
più eletta e compiuta. La signorìa del mare, come minutamente
è dimostrato in quella incomparabile anatomia dello
Stato degli Ateniesi[151], era anche più che oggi non sia: era
tutto; e, col realizzarsi di quella condizione, Atene acquistava
la base per diventare un centro d’industria, quale era compatibile
con l’antichità, un emporio di commerci, e, quel che ne era
causa e conseguenza, una città popolosa. Il commercio del danaro,
indice e base di ogni altro, che altra volta avea assunta
la forma sterile e depauperatrice dell’usura, ora risorgeva in
proporzioni incomparabilmente più vaste e con più feconda attività.
Gli opulenti tesori de’ templi funzionavano come tante
casse di prestanza, a cui attingevano le città ed i privati[152].
Già il tempio di Delfo avea avuto, il secolo innanzi, rapporti
d’affari ed avea fatto prestiti agli Alcmeonidi[153]. I conti del
tempio di Delo (377-4 a. C.) ci dànno, in tempo posteriore,
l’esempio di un capitale di forse quaranta talenti, accreditato a
città ed a privati, in parte ateniesi, per somme considerevoli:
tali infatti appariscono dalle cifre d’interessi pagati, che, per i
privati, giungono sino a novecento dramme e, per le città, ad
un talento, e da quelle degl’interessi arretrati, che per le città
riescono ad oltrepassare i quattro talenti[154]. E, accanto a’ templi,
o dietro l’esempio loro, altri enti, come i demi[155], e i privati mettevano
a frutto il danaro. Questo impiego del danaro, che, con

una frase caratteristica ancor oggi in uso, si diceva “far lavorare
il danaro„[156], quasi che, ricevuto il primo impulso, il danaro
seguitasse a correre automaticamente; questo giro del
danaro diveniva ogni giorno più rapido, instancabile, e quasi
affannoso, e si creava un organo speciale in tutto un ceto di
banchieri, che, assorbendo e richiamando il danaro per mille
vie, lo riversavano sul mercato, mettendolo a servigio della produzione,
del commercio e anche dello scialacquo.




Quel rinnovamento edilizio, che suole corrispondere ad un
periodo di espansione economica e che già sotto i Pisistratidi
si era affacciato col cominciare di uno stato di benessere materiale,
non potea questa volta mancare; e s’impose e fu grandioso,
quanto non sembrava possibile immaginare. Tutto quanto
potevano suggerire le esigenze della difesa, prima, e poi, a grado
a grado, quelle del culto, della vita pubblica, della bellezza, fu
compiuto con un senso d’arte e una prodiga magnificenza, di cui
non si saprebbe trovare l’uguale. Il proposito, che qualcuno attribuisce
a Temistocle di voler fare a dirittura del Pireo il centro
della vita cittadina, e l’opposto proposito di Cimone, che non
sapeva staccarsi dalle antiche sacre sedi, aveano finito col dar
luogo ad una doppia città, la quale si sviluppava contemporaneamente
in due ambienti diversi, tendenti a ricongiungersi.
Mentre, da un lato, il Pireo si cingeva di mura e si ordinava a
forma di città, dall’altro, l’Acropoli, fornita di mura di sostegno
e spianata, invitava quasi alla costruzione de’ monumenti insigni
eretti di poi; e il primo lungo muro congiungeva la città mediterranea
e la marina; opere tutte grandiose, a cui, per ironia
della sorte, avea contribuito il prezzo di riscatto de’ Persiani,
venuti a soggiogare la Grecia e rimasti prigionieri[157]. Ma, per
grandi che fossero queste opere, esse erano soltanto l’inizio di
una somma ingente di lavori, ne’ quali si veniva realizzando il
piano da Pericle concepito di fare di Atene, non solo una città
inespugnabile, ma, col contributo stesso della Grecia, l’incarnazione

di tutto quanto la Grecia avesse di grande e di bello;
non solo il baluardo, ma l’ornamento e l’orgoglio del mondo
ellenico. Così, dal completamento delle lunghe mura a quello del
Partenone, dalla costruzione dell’Odeion a quella de’ Propilei, fu
una vera febbre edilizia, che assalse il paese, e si risolveva incessantemente
in nuove opere, ora per agevolare le operazioni
del commercio nel Pireo, ora per soddisfare un bisogno religioso,
ora per appagare il crescente senso estetico, ora per il
riordinamento stesso della città, sotto la guida de’ più geniali
e perfetti artisti che sieno mai stati al mondo[158]. La spesa fu
enorme: i soli Propilei costarono duemila e dodici talenti, spesi
in soli cinque anni[159]. Il bilancio dello Stato ne fu gravato in
guisa che, a quanto è stato calcolato, da’ quattrocento talenti
annui di spese ordinarie, salì, specialmente poi col sopravvenire
delle esigenze della guerra, a duemila quattrocentotrenta talenti
annui (ol. 86,3-87,1) e a duemila ottocentosettanta talenti
(ol. 87,2)[160].




VIII.





Accanto al notevolissimo sviluppo economico, dovuto all’acquistato
imperio del mare, a’ commerci più doviziosi e frequenti,
al danaro abbondante, è facile immaginare quale azione dovesse
avere sulla vita ateniese anche questa semplice erogazione dello
Stato, considerata da sola. Opere costruite qualche volta con
fretta precipitosa, come ne’ lavori di difesa, sempre con tutta
speditezza, esigevano già, come primo ed immediato effetto, un
gran numero di braccia, e mettevano a partito tutte le forze
utili di lavoro del luogo, ed altre ne richiamavano di fuori. In
linea secondaria e mediata, poi, ne seguiva, che Atene diveniva
un centro di popolazione sempre più densa, e si rendeva più

celere il giro della moneta, dato uno stato di benessere come
quello, in parte anche artificiale. Gli effetti si riverberavano quindi
su tutte le manifestazioni economiche del paese, allargando,
come avvenne, rispetto all’agricoltura, la zona della coltura intensiva[161],
e, rispetto alla produzione industriale, portando quella
maggiore divisione del lavoro e quella maggiore perfezione del
prodotto che, come già notava in un tratto tante volte citato
Senofonte[162], sogliono corrispondere appunto alla maggiore richiesta,
determinata da una maggiore popolazione. In questo
periodo dobbiamo fors’anche vedere il germe di quelle manifatture
più o meno rudimentali, più o meno sviluppate, di cui
abbiamo più sicuro documento al IV secolo, negli oratori, ma
la cui esistenza è pure indirettamente[163], o direttamente[164]
portata a nostra notizia per la fine del V secolo e il principio
del IV.




È a questo periodo che dobbiamo attribuire uno sviluppo
abbastanza notevole della schiavitù ad Atene. Benchè, tra i
molteplici fini di quelle ingenti costruzioni, vi fosse quello di
dar lavoro a’ cittadini[165], e per quanto potessero concorrere
a prestare l’opera loro tanti di quei meteci, che anche appresso
sopperivano a tanta parte delle esigenze del lavoro in
Atene[166]; pure il numero degli schiavi si dovette venire notevolmente
accrescendo. Come domestici, per il servizio stabile
della casa, più che a preferenza, doveano essere adibiti, si può
dire, esclusivamente gli schiavi. Il lusso era ben lontano dall’assumere
in Atene le proporzioni che assunse nel periodo
dell’impero romano, e il numero degli schiavi addetti al servizio
domestico era contenuto in termini piuttosto modesti. I
casi di schiavi assai numerosi addetti al semplice servizio
domestico e a quelli di parata, si possono ritenere come rari
ed eccezionali; mentre compaiono in proporzioni limitate nelle

commedie, e la scorta di persone ricche e amanti di un certo
fasto è limitata a pochissimi schiavi[167]. Molta parte de’ servizi
domestici dovea essere poi disimpegnata dalle donne nella
casa[168]. Il crescere dell’agiatezza e de’ bisogni ampliava in
ogni modo il numero degli schiavi. Ma, d’altra parte, molti
bisogni, a cui prima si sopperiva in casa, cominciavano ad essere
soddisfatti fuori. La vendita della farina[169], quella del pane[170],
il sorgere di speciali centri produttori di oggetti di vestiario[171]
importavano una diminuzione della gente di servizio domestica,
addetta a quelle bisogne; o l’esempio di Pericle[172], che si provvedeva
fuori di casa, a seconda del bisogno, di ciò che gli occorresse,
dovea rappresentare tutt’altro che un caso isolato.




L’industria estrattiva, e non delle miniere d’argento soltanto,
ma anche de’ materiali di costruzione[173], che veniva fatta in
condizioni di non molta sicurezza e riesciva grave, insieme, di
pericolo e di fatiche, era un retaggio degli schiavi. Le officine,
le manifatture, gli spacci più o meno grandi, là dove si sostituivano
alla produzione casalinga, adoperavano, almeno a preferenza,
schiavi: ce lo fanno argomentare il numero rilevante di
schiavi operai (χειροτέχναι), a cui accenna Tucidide, e le testimonianze
esplicite, che troviamo del loro impiego, dall’esordire
del IV secolo.




Del numero concreto di schiavi esistenti allora in Atene non
abbiamo notizia; ma sappiamo in ogni modo che era inferiore
a quello della Laconia, inferiore anche a quello degli schiavi di
Chio, che avea una estensione inferiore a un terzo dell’Attica[174].









IX.





Accanto al lavoro servile sussisteva e si svolgeva il lavoro
libero[175].




Negli scritti specialmente de’ filosofi, più che il lavoro, i lavoratori
non godono di molta considerazione[176]; e la cosa è
naturale. Chi era in grado di vivere del lavoro altrui, avea modo
di dedicarsi esclusivamente alla politica, alla cultura della mente,
a quegli esercizi del corpo, che costituivano pe’ Greci un agone
di emulazione e di gloria. La sua persona quindi era meglio
sviluppata e più elegante, la sua mente si elevava, i suoi costumi,
se non s’ingentilivano, si raffinavano; e, chi non riesciva
ad avere un valore reale e diveniva soltanto un bellimbusto e
un uomo alla moda, raccoglieva pur sempre l’effimero successo
della folla, che si ferma volentieri a ciò che è bello esteriormente
e che splende. Chi invece dovea campare col suo lavoro la vita,
assorbito nella sua opera manuale, restava d’ordinario fisicamente
e intellettualmente inferiore a quegli altri; e il mondo che paga,
quando lo paga, chi gli è utile, e va dietro a chi lo diverte, non
poteva che constatare la inferiorità loro e considerarli da questo
punto di vista. Sotto questo rapporto, l’opinione degli antichi
sul lavoro manuale non era che il riflesso di uno stato di fatto;
e, se anche oggi lo si dissimula con maggiore ipocrisia, in fondo
era lo stesso di quello che oggi impera anche presso di noi,
specie dove le condizioni della classe lavoratrice sono più depresse
e il loro sviluppo più basso. Ma anche allora, come ora,
ciò che spingeva al lavoro manuale era il bisogno, e, per quanto
forte potesse essere il pregiudizio contro di esso, il bisogno finiva
per vincerla sul pregiudizio.




Il lungo periodo di strettezze e di depressione economica,

attraverso cui era passata Atene specialmente, avea dovuto dare
un impulso ad ogni specie di lavoro utile; e la tradizione dell’incoraggiamento
all’esercizio de’ mestieri, è, come tante altre,
riportata specialmente a Solone[177]. Ma l’incremento de’ mestieri
è tanto più antico: lo provano l’antichità dell’industria ceramica,
l’inno ad Efesto, la tradizione che de’ lavoratori (ἐργάδεις)
faceva nientemeno che una tribù[178], la menzione di Solone
stesso in una delle sue elegie[179], i due posti d’arconte concessi
a’ demiurghi dopo Damasia[180], le feste artigiane[181]. L’inoperosità
di quelli specialmente, che non aveano come provvedere
alla propria sussistenza, oltre all’esser corretta dal bisogno,
dovea destare una legittima preoccupazione ne’ reggitori dello
Stato, sino al punto di condurre a quell’accusa d’ozio (γραφὴ
ἀργίας), che si è voluta riportare sino a Dracone[182]. L’incoraggiamento
a’ mestieri e il proposito di trapiantare nell’Attica
anche quelli sin’allora ignoti o non diffusi, richiamandovi i
forestieri, è cosa che sta interamente nel carattere della legislazione
e del tempo di Solone[183]. Frenare, se non a dirittura
impedire la diffusione della schiavitù, è cosa conforme anche
al periodo de’ tiranni: lo sappiamo espressamente per Periandro[184],
ed abbiamo facoltà di ammettere altrettanto per
Pisistrato. Benchè egli favorisse a preferenza il lavoro agricolo,
pure il progresso economico e la crescente costruzione di opere
pubbliche doveano, direttamente o indirettamente, condurre alla
diffusione delle arti manuali, allo sviluppo di un ceto di artigiani.









Alla fine del secolo quinto la classe di artigiani era già largamente
diffusa: ne fa menzione Aristofane, ora in via di semplice
accenno, ora con piglio burbero[185]. Ma Plutarco[186], sopratutto,
raccogliendo poi la tradizione dell’età periclèa, ci mostra
come l’operosità spiegata nelle pubbliche costruzioni sotto la egemonia
di Pericle “con la varietà de’ bisogni, suscitasse tutte le
arti e movesse tutte le mani, dando quasi a tutta la cittadinanza
una mercede ed ornando così e alimentando al tempo stesso la
città..... Giacchè vi erano legname, pietre, rame, avorio, oro,
ebano, cipresso e vi erano le arti che lavoravano e adoperavano
queste cose: falegnami, lavoratori in rame, formatori, scalpellini,
tintori, lavoranti in oro ed avorio, ricamatori, fonditori,
gente che attendeva a’ trasporti per mare, come commercianti,
barcaiuoli, piloti, e, per terra, come costruttori di carri, vetturali,
carrettieri, e poi funaiuoli, linaiuoli, calzolai, selciatori di strade,
lavoranti in metallo. Ogni arte, come ogni generale ha il suo
esercito, avea i suoi salariati ed i suoi aiutanti, fatti organo e
strumento di quella categoria di servizi; sicchè, per così dire,
tutti questi mestieri distribuivano e spargevano per ogni età
e per ogni sesso il benessere„.




X.





Nell’agricoltura il lavoro de’ liberi dovea poi avere una parte
preponderante. Mentre la proprietà fondiaria era molto frazionata,
alla cultura di questi piccoli lotti attendeva il proprietario
stesso con la sua famiglia, che risiedevano, come sappiamo[187],
sul posto, e doveano bastare specie a’ lavori ordinari.
La cultura diretta delle terre, sì in Atene che negli altri paesi
di Grecia, era molto diffusa[188], e, dove l’ampiezza de’ fondi
esigeva un concorso di persone, gli schiavi vi erano certamente

adoperati, sia come lavoratori che come fattori di campagna od
intendenti, ma alternativamente con operai liberi. Come appare
anche da quelle delle commedie d’Aristofane, che hanno per
teatro d’azione la vita rusticale, gli schiavi rustici doveano
essere in numero limitato e proporzionato al lavoro continuo e
durevole, mentre altri lavori, che richiedevano l’applicazione
contemporanea di molti lavoratori, ma per breve durata, quali
la vendemmia, la raccolta delle olive, la mietitura, erano più
facilmente disimpegnati da mercenari, come ce ne fanno testimonianza
dati in parte del quinto secolo, in parte del seguente[189].
La stessa attestazione dell’impiego di schiavi altrui, temporaneamente
assoldati, fa argomentare il simile impiego di mercenari
liberi. Il sistema delle affittanze, che si trova più sviluppato
nel secolo IV[190], attesta l’impiego del capitale anche
in imprese agricole; ma, ove le corrisponsioni erano tenui, bastava
all’esecuzione de’ lavori il fittaiuolo, e, dove l’altezza dell’affitto
dimostra che si trattava di fondi estesi, niente obbliga
a ritenere che fossero coltivati con l’opera esclusiva o preponderante
di schiavi e non con quella di mercenari; tanto più
quando si consideri che la grande proprietà, o la grande cultura
ha come termine correlativo l’aumento del proletariato
agricolo e quindi di una larga categoria di lavoratori mercenari.
Questo proletariato era anche naturalmente ingrossato
dagli schiavi manomessi, già addetti all’agricoltura; e infatti
epigrafi attiche della fine del IV secolo[191] ci conservano traccia
di questi liberti agricoltori e vignaiuoli, che, per vivere, doveano
locare l’opera loro. È stato pure osservato[192] come quegli antichi
coltivatori, che troviamo sulla soglia della storia ateniese (πελάται,
ἑκτήμοροι) e che erano qualche cosa di medio tra i mezzadri
ed i coloni, scompariscono senza che gli autori antichi

assegnino le ragioni del cambiamento. Ora niente, se io non
m’inganno, ci dà facoltà di ritenere in forma assoluta che la
mezzadria fosse interamente scomparsa e che proprio non ne
rimanesse traccia nell’Attica, anche sotto forma meno oppressiva;
ma, d’altra parte, si ha tutta la ragione per credere, che
quel tipo di cultura, sotto l’azione combinata della sviluppata
cultura intensiva, della ricchezza crescente, del primo frazionamento
della terra, dovea apparire una forma superata, e quegli
antichi coloni, con varia vicenda, si tramutavano in piccoli proprietari,
fittaiuoli, mercenari della campagna e, talora, della città.




XI.





La persistenza di una classe di lavoratori liberi, produttori
di manufatti, era anche favorita da alcune condizioni, che la
sostenevano contro la concorrenza servile e le davano incremento.
La soddisfazione sempre più larga de’ bisogni, che avrebbe
poi fatto luogo nel IV secolo a qualche cosa che era il lusso e
lo rasentava, dava un lento eppur continuo impulso alla tecnica
manufattrice, creando una divisione del lavoro sempre maggiore
e affinando, migliorando, perfezionando i prodotti; talchè i
manufatti domestici cedevano sempre più il campo a quelli compiuti
con una tecnica più sviluppata e da speciali artefici, necessariamente
più abili. Così, la tintura delle stoffe, di regola, non
poteva essere fatta in casa, e ben presto si era convertita in
un’arte speciale[193]. La stessa arte tessile, esercitata generalmente
da tutte le donne nell’interno della casa, trasformava i
suoi telai e migliorava i suoi procedimenti, fabbricando, accanto
a’ tessuti usuali, altri più fini e di più complicata orditura[194].
L’arte del conciapelli e quella del lavoratore di cuoio, se ancora,
talvolta, si trovavano riunite in una stessa persona, in
generale tendevano a distinguersi come due mestieri distinti; e
lo stesso lavoro del cuoio, che, già dall’epoca omerica, rappresentava

un mestiere speciale, a grado a grado, pur serbando un
unico nome (σκυτότομος, σκυτεύς), avea una molteplice applicazione,
che non potea essere tutta esercitata da un solo e medesimo
artefice[195]. Tra gli stessi lavori d’intreccio, che pure
continuavano nella generalità de’ casi ad essere eseguiti da persone
non tecniche, la fabbricazione delle corde si costituiva come
un mestiere speciale[196].




E questi esempi si potrebbero agevolmente moltiplicare con
più visibile effetto, considerando lo sviluppo sempre maggiore
della tecnica e la divisione del lavoro sempre crescente nella
ceramica, nella lavorazione de’ metalli, nell’arte architettonica,
nell’ornamentazione, senza dire delle arti figurative e delle loro
svariate applicazioni.




XII.





Questo differenziarsi e specificarsi del lavoro manuale potè
limitatamente conciliarsi col lavoro servile nella manifattura;
ma, la manifattura, in Atene, per quanto se ne abbiano vari
esempi, non dette l’impronta a tutta la produzione, rimase bensì
circoscritta ad alcuni rami di essa; e, intanto che la manifattura
sorgeva, si formava un ceto di artefici, che doveano sostenere
la concorrenza della manifattura, fin che loro riusciva, e, vinti,
doveano tendere a divenirne gli operai. Gli schiavi, forniti
omai a’ vari mercati, in gran parte, dalla guerra e dalla pirateria,
erano reclutati alla rinfusa, e difficilmente aveano l’attitudine e
l’esperienza tecnica, che ne rendesse possibile, volta per volta,
un utile impiego industriale, adatto al luogo, al tempo, alle
condizioni particolari di chi l’acquistava.




E a tutte queste difficoltà se ne aggiungeva un’altra.




Le vendite di schiavi, fatte all’asta, a quanto pare nel 415,
in seguito al processo degli Ermocopidi[197], ci mostrano che il

loro prezzo, sceso sino a settandue dramme nella vendita di un
fanciullo cario, ascendeva a centoquindici e centosettanta dramme
per un Trace, a centotrentacinque, centosessantacinque e dugentoventi
dramme per una donna tracia, a centoquarantaquattro
dramme per uno Scita, a centoventuno per un Illirio, a dugentoquaranta
e trecentouno per un Siro. Queste vendite si facevano
all’asta, è vero; ma l’asta avea luogo in uno de’ momenti
relativamente più favorevoli della guerra del Peloponneso, quando
con audaci speranze e confidente iniziativa si tentava l’impresa
di Sicilia; e, per giunta, si trattava di schiavi, che non doveano
essere de’ peggiori, appartenenti, com’erano, a case delle più
benestanti ed anche delle più pretensiose. Si può dunque ritenere
di non andare lontano dal vero, fissando per questo periodo
a due mine, o ad un prezzo non molto inferiore, il valore venale
di schiavi, che, come questi, a quanto si può argomentare
dalle epigrafi, non aveano una speciale attitudine tecnica e doveano
essere adibiti a servigi domestici. Ma in un giro prossimo
di tempo Senofonte facea dire a Socrate: “Havvi un valore
degli amici come degli schiavi. E degli schiavi uno vale due
mine, un altro neppure la metà di una mina, un altro cinque
e un altro dieci mine. Di Nicia figliuolo di Nicerato si dice che
abbia comperato per un talento un sopraintendente alle miniere
di argento„[198].




Il prezzo di un talento è, come si vede, l’eco di una voce
indeterminata; e può semplicemente servire a farci vedere come
il prezzo di uno schiavo potesse salire molto alto, specialmente
trattandosi di un direttore dell’azienda, la cui importanza, anche
nell’economia agricola, è rilevata con cura speciale dallo stesso
Senofonte[199]. E probabilmente in quell’uffizio uno schiavo avea
più pregio di un libero, perchè la sua condizione assicurava
meglio la continuità del suo ufficio, ne faceva una diretta emanazione

del padrone e, relativamente, lo assicurava meglio contro
il pericolo di sottrazioni e ruberie, non potendo lo schiavo possedere
nulla di suo proprio e non avendo quindi un’azienda sua
propria, sotto cui dissimulare, ed a cui profitto volgere gl’illeciti
guadagni.




Se gli altri prezzi di cinque e di dieci mine e più oltre, invocati
ad esempio, si riferivano a schiavi, che avessero particolari
pregi o speciale attitudine ed educazione tecnica, il loro
acquisto dovea sempre più riescire di dubbia utilità e dovea,
sempre che fosse il caso di poter ricorrere al lavoro libero, indurre
a surrogarlo al lavoro servile.




XIII.





I conti de’ lavori dell’Eretteo[200], alla fine del V secolo
(408 a. C.), ci mostrano che il lavoro qualificato tendeva già ad
assumere preferibilmente la forma del cottimo, o del forfait,
quasi di un appalto, ciò che attesta un maggiore sviluppo del
lavoro ed anche una maggiore concorrenza. Ma, accanto al cottimo,
ricorre pure la locazione d’opera a giornata per lavori,
che, anche senza esigere un lungo tirocinio e singolari attitudini,
costituivano nondimeno un lavoro qualificato, come quello del
segatore, del falegname, ecc.; e la mercede giornaliera è di una
dramma, o intorno ad una dramma. Ora, lavori di questo genere
non avrebbero potuto essere compiuti per i singoli privati da
propri schiavi non esercitati, senza perdita di tempo e il danno
di una imperfetta esecuzione; e uno schiavo, particolarmente
addetto a questi lavori, non avrebbe potuto essere impiegato
per proprio uso dal padrone in tutto l’anno, nè a volerlo locare
giorno per giorno ad altri, come pure talvolta accadeva, si sarebbe
potuto esser sicuri di tenerlo sempre occupato. Così, per
poco che il prezzo di uno schiavo, adatto a un lavoro qualificato,
superasse il prezzo medio di tutti gli schiavi, l’interesse
corrispondente al capitale anticipato e la maggiore rata di ammortamento

e la difficoltà di un utile impiego continuativo
costituivano tanti motivi che ne sconsigliavano l’acquisto. Da
ciò derivava, simultaneamente, come una doppia conseguenza:
che, da un lato, mancava l’interesse di promuovere l’educazione
tecnica degli schiavi, e, dall’altro, il lavoro qualificato tendeva
sempre più a formare speciali mestieri coltivati da lavoratori
liberi, che, esercitandoli spesso ereditariamente, si procacciavano
una clientela adatta, e con l’aiuto di altre riprese, con la maggiore
libertà di movimento, sotto la spinta più potente dell’interesse
personale, poteano più facilmente vivere e trovare
impiego.




Ma la guerra del Peloponneso, resa inevitabile dal desiderio
sempre più intenso di espansione commerciale e dalla crescente
egemonia di Atene, che si risolveva in aggravi sempre maggiori
per gli alleati e soggetti ed in preoccupazioni sempre più vive per
gli emuli ed avversari; imposta dalle condizioni stesse interne di
Atene, dove la ricchezza mobiliare e il proletariato cercavano
nuove sorgenti di sussistenza e di guadagni; la guerra del Peloponneso
dovea, con le sue vicende e la sua fine disgraziata,
acuendo gli stessi contrasti interni di Atene, creare una condizione
di cose che, coattivamente, obbligava il lavoro libero a
svolgersi e cercare un impiego.




Iniziata appena la guerra, l’esercito peloponnesiaco avea invaso
il territorio dell’Attica; e l’invasione s’era poi ripetuta quattro
altre volte, nel 430, nel 428, nel 427, nel 425, sino all’abile
diversione che avea avuto per effetto l’episodio di Pilo[201]. Fin
dal primo annunziarsi de’ nemici, gli abitanti della campagna
erano stati, benchè assai a malincuore, costretti a ricoverarsi
in città; e s’immagina facilmente quale effetto abbia potuto
avere per l’agricoltura, e specialmente per le colture intensive,
l’accamparsi e lo scorrazzare di un esercito nemico, per giunta
non rintuzzato, che, al sicuro di ogni assalto, potè così una
volta spingersi fino al Laurio. L’eco dell’irreparabile danno rimane
ancora viva nelle commedie di Aristofane, specie nella
Pace e negli Acarnesi, che son tutte un rimpianto de’ campi devastati
e sopra tutto delle vigne distrutte.









La peste sopravvenuta nel secondo anno della guerra, pel suo
noto carattere infettivo, se fece strage de’ liberi, dovette fare
sterminio maggiore de’ servi, meno curati, peggio nutriti, più
esposti; e la difficoltà sempre maggiore di approvvigionamento,
le tristi vicende della fortuna pubblica e privata, la impossibilità
di impiegare utilmente nella città i servi già addetti all’agricoltura
ne dovettero ancor più, per vario modo, ridurre il
numero. L’occupazione di Decelea, poi, fatta per consiglio di Alcibiade
nel 413, proprio mentre l’impresa di Sicilia volgeva verso
la sua tragica fine, fu come la spada di Damocle sospesa sopra
Atene: fu la devastazione de’ campi organizzata in permanenza,
un impedimento fisso ad ogni stabile ed efficace coltura, e, al
tempo stesso, un richiamo di fuggitivi. Tucidide[202] ci dice che ben
ventimila schiavi, da lui definiti come operai (τεχνίται), si sottrassero
con la fuga; e, come ci è forse lecito argomentare da altri
dati, doveano essere, per una parte notevole, schiavi addetti alle
miniere[203]. In questo dato troviamo pure una riprova che i servi
addetti all’agricoltura, compresi oppur no nell’epiteto tucididèo,
erano già ridotti a’ minimi termini, se non a dirittura scomparsi,
perchè, in caso contrario, essi, meno custoditi e più vicini
a Decelea, avrebbero dovuto dare a’ fuggitivi un contingente
maggiore degli schiavi cittadini e di quelli stessi del Laurio.




Intanto la notevolissima mortalità degli schiavi, le loro fughe,
la difficoltà d’impiegarli stabilmente nell’agricoltura, l’imposta
per quanto lieve[204] da pagare allo Stato per ognuno di loro;
erano tanti fatti, che, presi insieme, doveano indurre ad eliminare,
in quanto fosse possibile, il lavoro servile per surrogarlo
col lavoro libero. E il lavoro libero, dal canto suo, tendeva a
questo punto, sotto la pressione del bisogno e per necessità di
cose, a prendere il posto del lavoro servile.




Ridotta, col disastro della sua agricoltura, a vivere quasi esclusivamente
d’importazione, Atene avea dovuto volgere la sua
attività, per quanto fosse possibile in istato di guerra, alla produzione

di manufatti; ma, quale che potesse essere la richiesta
di questi, nelle condizioni del tempo, in cui, in gran parte, si
provvedeva con la produzione familiare e locale al consumo locale
e familiare, l’esportazione, in ogni modo, dovea riescire inceppata
durante la guerra, che chiudeva tanti mercati e facea malsicuri
i trasporti; peggio che inceppata dopo la guerra terminata
con la rovina della potenza ateniese. Lo Stato poi s’era stremato
sotto lo sforzo continuo ed immane di una guerra così
lunga, dispendiosa e fortunosa, e le fortune private, mentre
erano state minate e falcidiate dalla ruina dell’agricoltura, dal
venir meno de’ redditi ordinari e dal languire de’ commerci,
aveano per giunta dovuto sopportare per due volte, a non grande
distanza di tempo, il peso della contribuzione diretta (εἰσφορά)
prelevata nel 428 nella misura di dugento talenti[205] e nel 410
in una proporzione forse maggiore[206].




Ricorrere pel sostentamento proprio e della propria famiglia
al lavoro manuale, era omai, per molti, una necessità imprescindibile.
Già i conti dell’Eretteo ci mostrano come nel 408 a. C.
Ateniesi, in numero proporzionalmente non indifferente, prestavano
l’opera loro in concorrenza con i metèci. Ma un quadro
vivo e parlante della condizione di cose, che si dovette verificare
in Atene sul finire della guerra del Peloponneso e subito
dopo di essa, ce lo dà Senofonte ne’ suoi Memorabili.




Niente forse è più adatto di quelle poche pagine a darci una
idea compiuta delle condizioni di Atene in quei giorni[207].




Alle conseguenze della guerra esterna si sono aggiunti i mali
della guerra civile, che provocano ancora l’intervento straniero.
“La terra non rende nulla, giacchè gli avversari sovrastano ad
essa: niente danno le case, giacchè gli abitanti si sono assottigliati.
Nessuno compera e in nessun modo vi è da avere danaro
in prestito„. Tornano i cleruchi, ma sono stati spogliati di
quanto possedevano nelle cleruchie, e nell’Attica non hanno nulla,
e non portano che l’offerta delle loro braccia e il bisogno di sostentarsi.

In questo stato di cose, s’imbatte in Socrate Aristarco,
che ha omai quattordici persone in casa da mantenere, s’imbatte
Eutiro, il cleruco rimpatriato; e da tutto il lento avvolgersi
e svolgersi della fine dialettica socratica balza fuori, quasi da
una necessità obbiettiva, come uno spontaneo ed inevitabile
insegnamento, come unico e imprescindibile rimedio, il consiglio
di ricorrere al lavoro più adatto, per elevarsi a quella condizione
materiale, che pur mo’ rendeva, agli occhi di uno di essi, invidiati
gli schiavi operai di Cyrebo, di Nausicyde, di Demea, di
Menone.




Così il proletariato ateniese si dedicava sempre più al lavoro
sotto l’impulso del bisogno, che la catastrofe immane della
guerra avea potuto rendere più vivo, ma che non avea cessato
mai d’essere sentito. E, per la imprescindibile dipendenza de’
concetti teorici da’ modi di vita, l’opinione della dignità del
lavoro si veniva ancora rialzando, e trovava il suo riconoscimento
nelle parole dell’uomo moralmente più elevato del tempo,
di Socrate.




XIV.





È stato spesso ripetuto, e si ripete ancora, che il soldo dato
a’ cittadini nelle assemblee, ne’ collegi giudiziari, ne’ teatri, li
distogliesse dal lavoro, fornendo loro il mezzo di una vita
oziosa. E pure questa è un’opinione, che non regge ad un esame
accurato.




Delle assemblee politiche si può ritenere che non ve ne fossero,
normalmente, più di quaranta per anno[208], e l’indennità
di presenza a’ cittadini fu di un obolo, di due, di tre forse
per più lungo tempo: al tempo di Aristotile salì a nove oboli
per l’assemblea principale e ad una dramma per le altre[209];
ma le cresciute esigenze della vita e il numero limitato delle

adunanze non poteano farne un mezzo per sostentare la vita.
Più frequenti delle assemblee politiche erano le adunate de’
collegi giudiziari; ma l’indennità accordata a’ giudicanti non superò
mai i tre oboli[210], e le convocazioni delle giudicature dovettero
necessariamente scemare, quando Atene perdette il potere
giurisdizionale sugli alleati. Inoltre erano legalmente giudici
i cittadini, che aveano sorpassati i trent’anni, e realmente, per
lo più, i vecchi che non aveano altra occupazione. Secondo la
costituzione delle giudicature, poi, nelle cause meno importanti
e però più frequenti, i giudici erano dugentouno, vi partecipava
quindi limitatamente la cittadinanza[211]. L’indennità di assistenza
agli spettacoli, che, probabilmente per un equivoco chiarito
ora indirettamente dall’Ἀθηναίων Πολιτεία, Plutarco fece introdurre
da Pericle, fu concessa in tempi posteriori; e, per quanto
nel IV secolo assumesse importanza, se era versata, sotto una
forma od un’altra, come diritto d’entrata al teatro, non potea
rappresentare un mezzo di sussistenza. Ed anche chi, ammettendo
conclusioni non in tutto accettabili, voglia ritenere nella misura
più alta le indennità teatrali, ammettendo che lasciassero un
margine di guadagno a’ cittadini e si estendessero da venticinque
a trenta ricorrenze festive[212]; pure non riescirà a farne un
contributo di qualche rilievo per la sussistenza del cittadino.




Così il soldo largito dallo Stato sotto queste varie forme,
anche quando raggiunse la proporzione più alta, non potè mai
rappresentare, nemmeno per quella parte de’ cittadini che ne
poteva usufruire, un’entrata stabile e continua, che toccasse i
tre oboli al giorno. E tre oboli al giorno, se si crede ad Aristofane,
rappresentavano appena il guadagno giornaliero di una
delle più basse categorie di lavoratori manuali, forse della più
bassa (πηλόφοροι)[213]; equivalevano al prezzo minimo di un

sesto di medimno di frumento; e il frumento, che, anche oggi,
è soggetto ad una continua oscillazione di prezzi, allora, specialmente
in un paese vivente d’importazioni come l’Attica, era
esposto a continui, rapidi e notevoli rincari.




Non si saprebbe dunque ammettere che, quand’anche il soldo,
percepito sotto varie forme dallo Stato, avesse potuto sopperire
al minimo della sussistenza, i cittadini rinunziassero a spiegare,
lavorando, un’attività che migliorasse le loro condizioni, per fare
una vita grama e penosa quale potea farla uno spazzaturaio.
Ma in questo, come in altre cose, si è stati fuorviati sopra
tutto dall’abitudine di attribuire a’ giudizi e alla satira di Aristofane
un valore obbiettivo, che mal si concilia col suo carattere
di comico e più di partigiano[214].




Il crescere graduale del soldo, lungi dal valere come un mezzo
che distoglieva i lavoratori dal loro mestiere, prova invece come
il lavoro professionale di molti rendesse necessario un indennizzo
sempre crescente, che li compensasse del tempo sottratto
al mestiere e l’inducesse a non disertare le pubbliche adunanze[215].




XV.





Del resto lo stesso Senofonte fa dire da Socrate[216] a Carmide
come l’assemblea, in fondo, è composta da tintori, lavoranti
di cuoio, falegnami, lavoranti in metalli, agricoltori,
commercianti e rigattieri. Questo ceto di artigiani, che, come
Socrate stesso osservava, costituiva il nucleo dell’assemblea,
avea acquistata una vera importanza politica; e, dopo la morte
di Pericle, dava esso dal suo stesso seno alla repubblica i suoi
uomini di Stato e, d’accordo col ceto de’ commercianti, costituiva
un partito opposto specialmente a’ proprietari fondiari, e
imprimeva alla politica ateniese un indirizzo, tendente a dare

o a mantenere alla città il carattere e la posizione di sovrana
del mare e centro economico e morale del mondo ellenico.




Pochi periodi sono atti a mostrare, al pari di questo, come
la storia non è che una lotta di classi; tanto sulla fine del
V secolo, in Atene, gl’interessi degli abbienti e de’ proletari, della
proprietà fondiaria e della proprietà mobiliare divenivano sempre
più opposti e cozzanti, e trovavano un’eco, una voce ed un’arma
nella letteratura, nella filosofia, nel teatro. Specialmente la
commedia assumeva una forma schiettamente politica; e, sotto
i più arditi e più fantastici travestimenti, chiedendo fino agli
uccelli, alle vespe, alle rane i nomi e le forme, invadendo le
regioni dell’aria e le inferne, portava sulla scena gli uomini
e le lotte contemporanee e, grazie alla veemenza della passione
e alla facoltà di rispecchiare direttamente e sinceramente la
vita popolare, smentiva l’aforisma che poema politico fosse anche
necessariamente poema noioso.




Ben dice il Renan[217] che “il quadro della cultura umana
creato dalla Grecia può essere indefinitamente allargato, ma è
completo nelle sue parti. Il progresso consisterà eternamente
a sviluppare ciò che la Grecia ha concepito, a riempire i profili
che essa ha, se si può dir così, stupendamente abbozzati„.




Gli è che in Grecia, e specialmente in Atene, con l’accumulazione
della ricchezza e la formazione di un proletariato di
liberi, col crescere de’ bisogni e con l’industre e ingegnosa operosità
nel cercare i mezzi tecnici di soddisfarli, si veniva formando
un ambiente, che, nella sua struttura economica, superava
spesso i confini dell’economia antica, per costituire come un’anticipazione
del nostro ambiente economico; e da quel sostrato
materiale di vita, quasi da un terreno lietamente fecondo, germogliavano
i maggiori problemi della vita politica e intellettuale
e la possibilità di un’elevata coltura e di una vita del pensiero,
e instituzioni e concetti giuridici e sistemi di filosofia pratica
e speculativa della più larga comprensione.




Quella lotta di classe contro classe che, alla sua volta, facea
luogo, nello stesso campo chiuso della classe, ad una lotta più
acre di uomo contro uomo, dovea richiamare naturalmente, con

la stessa sua persistenza e con la sua azione sempre più deleteria,
l’attenzione de’ pensatori, tanto più, quanto, in quel fiorire
di tante energie della vita, la loro aspirazione si elevava verso
un’associazione politica euritmicamente equilibrata; e si dovea
così essere tentati a ricercare le cause sempre più remote di
quel dissesto, per poterle recidere nella loro radice.




Quel rigoglioso germogliare d’ideologie, di schemi, di utopie
e di teorie, che scalza credenze e costumi tradizionali, che si
propone di dare un nuovo fondamento teorico alla società e alla
vita giuridica, e indaga le condizioni dello Stato migliore, foggiandone
all’occorrenza il modello; ha le sue radici in uno stato
di cose incerto, oscillante, non più adatto a’ bisogni presenti, ed
è l’indice migliore di un sistema di vita, che sta per compiere
il suo cielo, e di un altro che si annunzia in forma vaga ed
incerta. L’ordine costituito cercava una giustificazione teorica e
non la trovava che nella forza, nell’imposizione di una prepotenza,
nella confusione del giusto con l’utile, non universale, ma
personale; una giustificazione, che avea in sè gli elementi della
sua negazione e, con intento e forma conservatori, riesciva ad
uno scopo nettamente rivoluzionario, cancellando virtualmente
la differenza tra il padrone e lo schiavo[218] e suscitando così una
diuturna insurrezione e un permanente conflitto. Ma tutto ciò
non era che la conseguenza logica di quelle condizioni materiali,
che, in tutta la Grecia, ove più ove meno, aveano reso
più acre e disperato l’urto degl’interessi cozzanti: e le lotte
civili di Argo e Corcira, la guerra senza quartiere tra ricchi e
poveri, la perversione morale, che accompagnava quello stato
di guerra interna ed esterna, non sono spiegate, ma spiegano
questa nuova evoluzione delle idee politiche e morali[219].




D’altro canto lo stesso stato di malessere e il senso di angustia
materiale e morale, che emanava da siffatte condizioni
di vita, dovea riflettersi nel pensiero come l’aspirazione a forme
sociali e politiche coerenti in ogni loro parte e organiche nelle
loro funzioni. L’unità rotta nella pratica si ricomponeva nella

concezione ideale e il dissidio della vita diveniva concordia nel
pensiero. “Al punto di vista individualista-atomistico, che identificava
senz’altro lo Stato con i suoi temporanei e personali
elementi e lo risolveva in un complesso di unità meccaniche,
si opponeva un altro punto di vista, il quale riconosceva un
interesse sociale collettivo, che non si esauriva nella somma
degl’interessi singoli e cercava di concepire lo Stato come un
tutto coerente con un contenuto distinto da quello della somma
delle sue parti„[220].




Così Socrate riesciva a vedere nello Stato il supremo organismo
etico, nella politica lo scopo del benessere universale,
nell’arte di governo il compendio di tutte le virtù; ma, appunto
perchè della virtù è base il sapere, faceva della capacità la condizione
di partecipare alla direzione dello Stato[221]; ed egli
stesso, che avea teoricamente riabilitato il lavoro libero, nel
campo politico veniva ad abbassarlo, riconoscendo in esso un
impedimento a una compiuta educazione civile[222].




E la concezione socratica dello Stato domina tutta la successiva
speculazione, che, pur nelle parti in cui se ne discosta, non è
che un suo naturale sviluppo.




Nell’ideale concezione platonica lo Stato non è che la giustizia
realizzata con una razionale distribuzione di funzioni, compiute
da’ più adatti. Ma al grande idealista non avea potuto
sfuggire la perturbazione, che alla vita di un tale organismo
politico, ed anzi alla funzione di ogni arte[223], arreca il conflitto
d’interessi, il contrasto della ricchezza e della povertà; e
così Platone introduceva, quasi per necessità logica, quel comunismo,
che egli limitava alla classe de’ custodi dello Stato,
e che i preposteri o veri suoi satireggiatori[224] e i suoi

censori[225], più logici in questo di lui, assumevano in forma più
generale.




Quest’ideale comunista, che, pur così circoscritto, appariva
la prima volta, per una ironia della storia, nell’opera di uno
scrittore aristocratico e di tendenze conservatrici, dedotto da un
puro fondamento di ragione, sorgeva troppo tardi e troppo
presto: troppo tardi, rispetto ad alcune più antiche e superate
forme di utilizzazione sociale o gentilizia della terra; troppo
presto, rispetto a quello svolgimento delle forze produttive, che
dovea poi dare all’ideale comunista un sostrato scientifico e
pratico al tempo stesso e accennare a farne non una categoria
logica, ma una categoria storica; non una semplice forma
ideale di miglior reggimento, ma una necessità economica presente
ed obbiettiva. Il limitato svolgimento delle forze produttive,
mantenendo la produzione nel suo periodo di piccola e
diretta produzione, facea sentire a’ Greci antichi il bisogno dell’uguaglianza,
cioè della proprietà privata estesa a tutti, non già
del comunismo, la cui idea, se anche teoricamente trovasse
qualche discepolo, rimaneva politicamente sterile. Così Aristotele
poteva agevolmente combatterla mettendola in relazione alle condizioni
economiche e a’ sentimenti del tempo; come, in base alla
semplicità e alla natura inerte dello strumento tecnico, poteva
decretare eterna la schiavitù, nè da Socrate, nè da Platone
mai rinnegata e le cui catene venivano ora ribadite dal filosofo
di Stagira con un sofisma, che non era se non un abile travestimento
e un’ingegnosa fusione della teoria socratica, la quale
dava il governo a’ più capaci, e della sofistica, che assoggettava
i meno forti a’ più forti.




Ma, mentre queste teorie, figlie del loro tempo, presumevano
chiudere la realtà nella cerchia delle personali previsioni o della
dotta speculazione; per una evoluzione continua e persistente,
di cui si percepivano alcuni fenomeni più salienti e si scorgevano
i caratteri esteriori ma non si valutavano le conseguenze

non immediate, si preparavano, nell’accumulata ricchezza e nel
crescente proletariato, gli elementi, che avrebbero poi eliminata
la servitù col sostituirvi il salariato. E — val la pena di notarlo — il
comico conservatore, che, forte sul terreno della
realtà, derideva l’utopia, vedea, senza volerlo, più lontano degli
altri, quando introduceva sulla scena la Povertà per additare in
essa la causa delle cause di tutta la vita sociale, la ragione
ultima del moto automatico di tutta la vita economica e delle
sue molteplici attività[226]. La schiavitù stessa non era che uno
de’ tanti suoi effetti[227]: rotta la catena, che avvinceva il servo
al padrone, ne sarebbe rimasta ancora, come ripeteranno più
tardi un retore[228] e un filosofo stoico[229], un’altra invisibile e
perciò più forte e più difficile a spezzarsi, la fame, che in maniera
difforme, eppure non sostanzialmente diversa, avrebbe
riprodotta, sotto diverso aspetto, la soggezione di una parte del
genere umano ad un’altra.




XVI.





In realtà, in tutta la Grecia ed anche in Atene, benchè talvolta
sotto forma più larvata, il quarto secolo segna un processo
di acceleramento nella formazione di una forte massa
proletaria e nella concentrazione della ricchezza.




Il crescere della popolazione e l’aumento del proletariato, anche
per l’antichità, costituivano una fonte di legittima preoccupazione
e un urgente problema politico e aveano trovato per molto
tempo in Grecia il loro sfogo in quel vasto e ardito movimento
colonizzatore, che avea per tanta parte contribuito alla grandezza
economica e morale della civiltà ellenica. Ma l’espansione
coloniale avea trovato anch’essa il suo limite, e, con lo svolgersi
più rapido delle energie coloniali e la relativa tendenza

all’emancipazione economica e politica, veniva a scemare anche
il beneficio indiretto arrecato dalle colonie alla metropoli dopo
quello diretto della loro fondazione. Atene, che avea sviluppate
le sue interne energie e la sua potenza marittima, quando già
altri paesi più precoci l’aveano prevenuta nella espansione coloniale;
come, nella rifoggiata tradizione, ne usurpava talvolta il
merito, così, nella pratica, ne fu l’occupatrice. Il suo imperio
marittimo ascendente è contrassegnato dal corrispondente invio
di cleruchie, spedizioni di coloni, che servivano, al tempo stesso,
a dare uno sbocco al proletariato ateniese, ad assicurare il dominio
della madre patria e a punire alleati defezionati e sudditi
ribelli, senza creare comunità autonome, che venissero un giorno
in conflitto col paese d’origine, ma seguitassero invece a considerarsi
come elementi staccati di questo[230]. La grande catastrofe,
in cui avea trovato il suo epilogo la guerra del Peloponneso,
avea coinvolto in una ruina gli sforzi del passato e le speranze
dell’avvenire; e la difficoltà di collocare fuori patria il proletariato,
divenuto più numeroso e più misero in seguito a tutta una
serie di disastri, era aggravata dal ritorno de’ cleruchi scacciati.
Veramente, dal punto di vista demografico, questi elementi venivano
a rinsanguare la popolazione stremata dalla peste e dalla
guerra, ma, dal punto di vista economico, le terre, già appartenenti
a’ cittadini periti, si erano concentrate ne’ loro successori;
e i reduci e i superstiti, che non aveano parte alla proprietà
della terra, non poteano che impiegarsi come mercenari, sia ne’
lavori agricoli che in quelli industriali. La pertinacia con la
quale Atene, a poca distanza di tempo dalla sua schiacciante
sconfitta, tentava di ripristinare la sua fortuna politica e commerciale,
e l’invio di cleruchie, che tien dietro ad ogni prospero
evento di guerra; ci mostrano anche meglio, quanto urgente
fosse il bisogno di trovare un utile impiego ad una parte della
sua cittadinanza. Ma le nuove forze politiche entrate nel gioco
della politica greca e il loro barcamenarsi per dividere ed imperare,
rendevano anche più durevole lo stato di guerra e più
malsicuro ogni acquisto; e il rovescio di un momento faceva

perdere il vantaggio di molti anni. Così la pace di Antalcida,
che ratificava l’autonomia delle città greche, toglieva ad Atene
il frutto delle conquiste recenti; e quando, dopo poco meno che
un decennio, fu possibile gettare le basi di una nuova confederazione
marittima, capace di ridare ad Atene una via di risorgere
economicamente e politicamente dal suo abbattimento,
in linea preliminare gli Ateniesi dovettero rinunziare “ad acquistare
sia a titolo pubblico che a titolo privato case e terre ne’
paesi degli alleati, a comprare, a prendere in ipoteca, sotto
pena di vedere confiscato il loro acquisto„[231]. Il campo della
loro espansione restava così limitato a’ paesi non alleati, e gli
Ateniesi ne profittarono, sempre che poterono, per sopperire a
questo loro bisogno avido quanto urgente di terre; ma l’egemonia
politica, così disputata e così mutevole in questo quarto
secolo, le guerre frequenti e la loro varia fortuna, il sorgere
e l’ingrandirsi della potenza macedonica limitavano, contrastavano,
rendevano caduchi quegli acquisti[232], che, in ogni modo,
non costituivano più, come a’ tempi migliori della potenza ateniese,
un largo e sistematico mezzo di scaricare Atene di una
parte del suo crescente proletariato. Anzi accadeva talvolta di
vederlo improvvisamente ingrossato col ritorno di espulsi cleruchi.




XVII.





Il quarto secolo segna, abbiamo detto, un passo notevole verso
quella concentrazione della ricchezza, che va sempre crescendo
nelle età posteriori[233]; e da essa rampollava anche quella nuova
fioritura di oligarchie, nelle quali uno scrittore[234], non a torto,
ha voluto scorgere la causa prevalente, a cui conviene ascrivere
la guerra d’Atene con gli alleati e la dissoluzione della
lega marittima.









Una simile concentrazione della ricchezza, specie immobiliare,
viene di solito negata, o, almeno, messa seriamente in dubbio
per Atene[235]. Eppure, se in Atene il precedente frazionamento
della proprietà immobiliare e, più che quello, la cultura in
parte intensiva e la scarsa produttività del suolo offrivano
qualche ostacolo alla concentrazione; d’altra parte, ivi stesso,
come e più che altrove, operavano le cause efficienti della concentrazione
della ricchezza. Più lenta, forse, e meno completa
per ragione dello stesso ambiente fisico, essa è solo dissimulata
agli occhi nostri, in parte, dalla mancanza di dati concreti e, in
parte, dal carattere industriale dell’economia ateniese, la quale,
offrendo un utile impiego di lavoro, rendeva meno sensibile e
meno deleterio che altrove il crescere del proletariato.




Ma, per via indiretta, guardando agli stessi caratteri esteriori
della vita di quel tempo e aggruppando dati di ordine diverso,
si può forse riescire a vedere, anche in Atene, lo stesso fenomeno,
o, almeno, una spiegata tendenza a realizzare, fin dove gli
agenti di ordine opposto lo consentivano, lo stesso fenomeno.




Una notizia sullo stato della proprietà dopo la caduta de’
trenta ci dice che cinquemila cittadini[236], cioè un quarto almeno
della cittadinanza, secondo il calcolo comune, e più di un quarto,
se si calcola lo stato a cui la cittadinanza avea dovuto venire
dopo la peste e la guerra, erano assolutamente privi di ogni
possesso fondiario. Che poi anche nella restante parte della
cittadinanza la proprietà fosse assai disugualmente divisa, lo
dimostrano i tentativi oligarchici di quel torno di tempo, che,
dopo essersi provati a limitare a cinquemila cittadini i diritti
di cittadinanza attiva, riescivano, alla fine della guerra, ad una
più chiusa e più prepotente oligarchia[237].




Inoltre la notizia, che ci avanza, di fortune familiari, esistenti
dalla fine del quinto al declinare del quarto secolo[238], accanto alla
menzione non infrequente di patrimoni di tre, quattro e cinque
talenti, ci mostra fortune di trenta, quaranta, cinquanta, sessanta,
cento talenti. E sono tanto più frequenti ed importanti,

quanto più procediamo nel tempo, sino ad arrivare alla fortuna di
Difilo[239], che, confiscata sotto Licurgo, avrebbe reso centosessanta
talenti, e a quella di Epikrate, cui se ne attribuivano seicento[240].
È vero che in molti casi non sappiamo per quanta parte entrasse
in questi patrimoni il possesso fondiario, e, per altri, sappiamo
che rappresentavano in gran parte ricchezza mobiliare. Ma non
si può fare a meno di osservare che uno de’ più frequenti investimenti
della ricchezza mobiliare era il mutuo ipotecario e, in
un’epoca di facili rovesci, causati, in mancanza di casi straordinari,
dallo stesso più rapido giro degli affari, niente era più
facile che il creditore si sostituisse al debitore espropriato, accentrando
vari poderi. I discorsi degli oratori ci attestano questa
frequenza di mutui ipotecari e ce ne danno un’idea adatta anche
le stele ipotecarie superstiti[241], che — fatto molto notevole — cominciano
appunto da questo quarto secolo. “Di tutte le stele
ipotecarie — si è osservato[242] — neppur una risale alla guerra
del Peloponneso. Il numero ne è troppo considerevole oggi, e
non si può attribuir ciò al caso della scoverta; onde, senza pretendere
che l’ipoteca non sia stata praticata che al quarto secolo,
possiamo ammettere che le stele ipotecarie siano riapparse
solo a quest’epoca, al momento stesso in cui il sistema
delle ipoteche avea il suo completo sviluppo„. Si aggiunga pure
che, per quanto, date le varie vicende ed anche le crescenti imposizioni
del tempo, la proprietà mobiliare presentasse de’ vantaggi
sull’immobiliare, pure il capitale mobiliare dovette essere
tratto all’investimento in fondi, quando i cereali, come spesso
accadde, crebbero di prezzo[243], e un tale impiego potè apparire
proficuo. Il sistema degli affitti, non limitato esclusivamente
a’ beni degli enti morali[244], ci attesta anch’esso, con la sostituzione
della cultura avente carattere d’intrapresa alla cultura
diretta, una nuova fase della proprietà immobiliare.









Finalmente, non mancano nemmeno chiari accenni e dati concreti,
che mostrino possedimenti di larga estensione e una concentrazione
della proprietà fondiaria. Demostene vi accenna
esplicitamente là dove dice che “parecchi possiedono più terra
che non tutti voi che siete nel tribunale„[245]; asserzione ripetuta
ed ampliata in un’altra orazione[246], di cui vien negata
peraltro l’autenticità. Si è osservato[247], che i presenti nel tribunale
poteano essere soltanto duecentoun cittadino, ma potevano
essere anche assai di più; e, per il concetto approssimativo che
possiamo formarci del numero de’ giudicanti ne’ vari casi[248] e
per la natura della causa, è lecito ritenere che sieno stati, in
quel caso, assai di più. In ogni modo la proporzione di uno a
duecento, tanto più se ripetuta, non è fatta per escludere la
concentrazione della proprietà.




Gl’inventari de’ fondi, desunti dagli oratori[249], con un valore
indicato, che va da duemila dramme a due talenti e mezzo,
non valgono nemmeno a fare indurre una grande distribuzione
della proprietà fondiaria, quando si consideri che, data la scarsa
produttività del suolo dell’Attica, quelle somme, per se stesse
non tenui, poteano corrispondere a proprietà non piccole, tanto
più, quanto erano più lontane da Atene. Le vendite di terre,
per quel che ne sappiamo, ascendono talora a un prezzo alto
di tremila e cinquanta dramme, di due talenti e mezzo;
tal’altra hanno un prezzo assai tenue, che può valere come
indice dell’assorbimento de’ piccoli appezzamenti[250]. La varietà
de’ prezzi inoltre dovea dipendere anche dalla maggiore
o minore lontananza dal centro; così che, quando, nelle epigrafi
della tassa sulle vendite, troviamo venduti a prezzi non rilevanti
terre in demi lontani, come quello di Anaflysto verso il capo
Sunio e di Kydantide (alle falde del Pentelico?)[251], il basso

prezzo non depone, per sè solo e in via assoluta, contro l’estensione.
È stato rilevato che “il tratto caratteristico di
un paese di grande cultura è la tendenza che hanno i
proprietari ad aggruppare i loro beni in uno stesso luogo,
in modo da costituirne una sola coltivazione: la sorveglianza
ne è più facile e le spese di mano d’opera diminuiscono.
Per tutto, all’incontro, ove la proprietà è sparsa, si può
affermare arditamente che il suolo è frazionatissimo„[252].
Ma, se io non m’inganno, qui si identificano a torto due cose,
che hanno azione reciproca è vero, ma che non sempre si escludono: — la
piccola cultura e la concentrazione della proprietà.
La scarsa produttività del suolo dell’Attica avea resa necessaria,
insieme ad alcune speciali forme di cultura intensiva, la piccola
cultura. In paesi di maggiore fecondità e di cultura estensiva,
anche senza uscire dalla Grecia, la concentrazione della proprietà
avveniva più facilmente ed assumeva la forma del latifondo.
A Sparta specialmente, dove ogni podere aveva la sua
scorta viva, non di schiavi propriamente detti, ma di addetti
alla gleba, d’iloti, era evitata anche la ben nota incompatibilità
della coltura de’ cereali con la mano d’opera servile[253], e il
latifondo quindi si costituiva facilmente e rapidamente, con una
semplice aggregazione di parti: tutta la fatica consisteva nell’ereditare,
o nell’anticipare il capitale d’acquisto. In Atene, invece,
il frazionamento della proprietà, reso indispensabile dal
metodo di cultura e favorito per un certo tempo da’ poteri dello
Stato, opponeva un ostacolo gravissimo alla formazione del latifondo
ed un ostacolo relativo alla concentrazione della proprietà,
ma non un ostacolo insuperabile, specie rispetto alla
concentrazione. Dove il terreno era adatto alla cultura di cereali,
o boscoso, facilmente si costituiva il latifondo, e ce ne porge
esempio il caso di Fenippo, il cui fondo, se ne valuti come si
vuole l’estensione[254], dava un prodotto di mille medimni di grano,

ottocento metreti di vino e dodici dramme al giorno di legna[255].
Non abbiamo nessuna ragione di ritenere che questo fosse un
caso isolato; ed anzi, dove concorrevano identità di condizioni,
secondo ogni probabilità, dovea nascerne il medesimo effetto.
Il rincaro stabile de’ cereali, spinto spesso durante il quarto
secolo a prezzi di carestia, sino al punto da superare notevolmente
il prezzo del vino, come appare dalla stessa orazione
contro Fenippo[256], dovette sviluppare sino al suo estremo limite
la cultura de’ cereali e con essa la possibilità di fondi più estesi.
Nell’inventario de’ fondi menzionati dagli oratori attici, i poderi
di due talenti[257] e due talenti e mezzo[258] sono ad Eleusi e a
Thria, appunto nelle zone dell’Attica produttrici di cereali. Non
manca nemmeno il classico desiderio di arrotondare il proprio
fondo, la libido agri continuandi: Demostene nell’orazione contro
Callicle ce ne dà un esempio[259].




Ma, indipendentemente dalla formazione del latifondo, che
non potea costituire il tratto generale della proprietà nell’Attica,
la concentrazione avveniva con la riunione di appezzamenti
separati e distinti in mano di un solo. L’attestazione di casi
simili ricorre specialmente negli oratori[260]: a questa stregua
vanno fors’anche intesi i venti talenti di possessioni immobiliari
del banchiere Pasione[261].




XVIII.





Un’altra anomalia, che rappresentava l’eccesso opposto della
concentrazione, ma che produceva effetti sociali analoghi, avveniva
nella proprietà immobiliare dell’Attica con quel frazionamento

crescente de’ piccoli lotti, a cui oggi si dà il
nome di polverizzazione del suolo. Ce lo attesta, se non direttamente,
almeno indirettamente, il censo del cadente secolo
quarto; e del resto era conseguenza naturale di un sistema di
successione, che, non riconoscendo il diritto di primogenitura[262],
ad ogni passaggio di proprietà per causa di morte, spezzettava
ancora il già piccolo appezzamento. La legge[263] poi, o, per chi
non la ritenga tale, la consuetudine comune di assegnare in contanti
la dote alle eredi, se evitava un maggiore smembramento
della proprietà, d’altro lato la gravava di debiti, rendendone
sempre più difficile la condizione e formandone un inceppo irrimediabile.
La piccola proprietà quindi, pur sopravvivendo, era
soggetta ad una crisi permanente. Gli stessi rincari, che secondo
Demostene arricchivano gli agricoltori, giovavano in realtà
a’ grandi proprietarî i quali avevano molti prodotti da vendere,
anzi che a’ minuscoli, che, nelle cattive stagioni si caricavano
di debiti, e, nelle buone stagioni, sotto il peso della concorrenza,
non riescivano a pagarli con l’esiguo raccolto. La piccola proprietà
si veniva a trovare così in una condizione somigliante
a quella in cui si trova nel tempo nostro, e il cui malessere
intimo fu così bene intuito e rilevato dal Marx, prima, e poi da
altri, per la Francia del secondo Impero. In quel paese classico
della piccola proprietà, secondo un calcolo fatto pel 1815[264],
non meno di un milione centounmila quattrocento ventuno
persone possedevano un mezzo ettaro di terra a testa. “Ma — diceva
il Marx[265] —, nel corso del secolo decimonono l’usuraio
delle città ha preso il posto dell’usuraio feudale, l’ipoteca ha
sostituito il tributo feudale, il capitale borghese ha surrogata
la proprietà fondiaria aristocratica. Il boccone di terra del contadino

non è che il pretesto che permette al capitalista di estrarre
dalla coltivazione profitti, interesse e rendite: egli lascia al
coltivatore la cura di tirarsi d’impaccio da sè per ritrovare il
suo salario... La proprietà sminuzzata produce infine una soprapopolazione
disoccupata, che non trova posto nè in campagna,
nè in città e che, quindi, corre dietro agl’impieghi di Stato,
come dietro a una specie di elemosina rispettabile...„.




I frammenti de’ conti della centesima prelevata sulle vendite[266],
che partono appunto dalla seconda metà del secolo
quarto, ci mostrano le varie vendite che, mentre nel complesso
ascendevano ad oltre tredici talenti, a venti talenti e più, a quattro
mila ottocento trentasette dramme, comprendevano il piccolo
orto di dugento cinquanta dramme, gli appezzamenti di cento,
di centosessantadue, di dugento cinquanta dramme; e in un
caso — ciò che non è privo di valore per l’indotta concentrazione
della proprietà — una stessa persona, Diofanto Sfettio,
ci apparisce tre volte successive come acquirente, e in due altri,
due altre persone, Mantiteo e Atarbo, acquistano ciascuno due
lotti distinti[267].




XIX.





Che se dalla concentrazione della proprietà fondiaria, inceppata
o attenuata dalle condizioni speciali dell’Attica, si passa
alla concentrazione della fortuna in generale, si trova che tanti
dati concorrevano a favorirla.




Tra le altre cose, le imposizioni pubbliche.




Senza voler sostituire ad alcune ipotesi non provate altre
più lambiccate ed anche meno giustificate, non si può a meno
di riconoscere che il carattere progressivo dell’imposta, sia nella
forma concepita dal Rodbertus[268], che in quella più accettata

del Böckh[269], poggia semplicemente sopra un’ipotesi. Ma, anche
ritenendo nella sua integrità l’ipotesi del Böckh, basta dare un’occhiata
al quadro dimostrativo da lui redatto[270], per accorgersi
che pure quella progressione era tale da lasciare sempre un
margine larghissimo ed una via di accumulazione crescente alle
grosse fortune; e l’impedimento, così posto al crescere di queste,
era inferiore al peso, che ne dovevano sentire le medie e piccole
fortune. Ora, per quanto si sia discordi sulla proporzione dell’imposta,
si sa nondimeno che fu prelevata dopo Nausinico con relativa
frequenza[271]; e i dispendi ordinari e straordinarî, a cui Atene
andò incontro e a cui con l’attenuarsi di ogni introito esterno, in
dati momenti[272], dovè provvedere del suo, ce ne possono dare una
idea conveniente. E non è arrischiato il credere che, anche quivi,
accadesse quello che suol sempre accadere sotto un sistema
gravoso d’imposte: che i primi a risentirsene e soccombere fossero
appunto i meno ricchi, sia per effetto diretto che per ripercussione.




Che poi i più ricchi finissero per riversare su’ meno ricchi
il peso della triarchia, lo dice espressamente Demostene[273]:
aggiunge, è vero, che egli con la sua legge metteva riparo a
ciò, ma resterebbe a saperne gli effetti pratici.




La locazione della triarchia, anch’essa, costituiva sempre un
mezzo di profitto[274].




Perfino quello che nelle contribuzioni sembrava un aggravio
fatto a’ più ricchi, l’obbligo di anticipare per poi rivalersi
(προεισφορά), diveniva, in mano loro, un mezzo per rifarsi. Ed i
rimedî escogitati, come quello radicale dello scambio delle fortune
(ἀντίδοσις), approdavano a poco, se era così facilmente
aperto l’adito a tutte le frodi, di cui abbiamo esempio[275].









A tutto ciò si aggiungeva un continuo crescere de’ bisogni nella
vita di ogni giorno, e abitudini di lusso, che rinnovavano le
case[276], gli usi, le fogge, fomentavano la gara della magnificenza
e dello sperpero, nella vita privata e nella pubblica, specialmente
nelle dispendiose coregie[277], rendendo sempre più
grandi e frequenti i debiti, instabili le fortune e continue le loro
vicende, e sviluppando, come un termine correlativo, il desiderio
del guadagno, il pregio della ricchezza e la brama e i mezzi di
arricchire presto. Questi fenomeni, ora esplicitamente accennati
negli oratori, ora rivelati da fenomeni che ne costituiscono i
sintomi, hanno l’eco più piena nella nuova commedia del secolo
quarto, in cui ricorre, ad ogni piè sospinto, magnificata o deplorata,
questa oltrepotenza della ricchezza[278], che procaccia considerazione,
amici, agi, adulazione e, nell’opinione e nella speranza
di chi l’ha, “quasi l’immortalità„. E, di fronte a questa ricchezza
che ogni giorno più diviene e si sente una forza, la povertà si
presenta come qualche cosa che deprime e fa paura[279].




XX.





Gli effetti morali di questo stato materiale si riflettevano naturalmente
su tutta la vita, ripercotendosi alla loro volta e generando
un nuovo ordine di conseguenze economiche. Le donne,
già diffamate, secondo Aristofane, da Euripide, che pure avea
creata l’Alcesti, perdevano sempre più di considerazione, di tanto
di quanto guadagnavano di prepotenza, di arroganza, di abitudini
lussuose e dissipatrici; e il matrimonio diveniva sempre più
una cosa temuta, odiata, spregiata. È vero che abbiamo a fare
con frammenti di commedie, ma son frammenti della commedia

nuova, dove la vita è rispecchiata da un punto di vista affatto
realista; e, in ogni modo, fanno senso la frequenza, con cui ritorna
lo stesso motivo, e la qualità delle immagini evocate. Le
belve feroci, l’infido mare, la tempesta divengono i soli termini
di paragone creduti adatti a dare un concetto adeguato delle
donne[280]. Alla catena corta e resistente, se non perpetua, del
matrimonio si preferiva sempre più lo svago fuggevole della
donna vampiro, quale Menandro la figurava nella sua Taide[281]
“ardita e fiorente al tempo stesso, e insinuante di modi, che
fa de’ torti, che lascia fuori la porta l’amante, che ha sempre
qualche cosa da chiedere, che non ama nessuno e sempre finge
di amare„; si preferiva perfino quella profanazione dell’amore,
dalla quale Filemone[282] traeva occasione per tributare lodi a
Solone, e forse non interamente per ironia, come qualcuno vorrebbe[283].
Se “la povertà è per sè stessa un malanno, quando vi si
aggiunge l’amore, i malanni diventano due„[284]; il matrimonio
si sfuggiva quindi per non rendere più difficile la propria condizione,
e, come accade, anche più che non da’ più poveri, si
evitava dalle persone di media condizione, che a gran fatica
poteano riescire a mantenere il loro equilibrio e tenevano a non
peggiorare il loro stato. Come conseguenza generale ne veniva che
auspice, consigliera e regola de’ matrimoni era la dote[285]. Un
marito che non andasse a caccia di doti era, anche allora, una
cosa degna di essere notata[286]. Ahimè! non si comperavano
più ingenuamente le donne per tante paia di buoi, come a’
tempi del buon vecchio Omero; ma si pescavano i mariti con
l’esca di tante dramme, e non sempre sonanti e contanti. Lo
sborso, o il conteggio, formavano il motivo e il sostrato del matrimonio[287],
e finivano poi per rendere il marito soggetto alla

moglie[288]. E la frequenza e l’importanza delle doti ne’ matrimoni,
a confermare questi detti generali de’ comici, ci vengono
attestate dagli oratori e dalle epigrafi. Se una dote di dieci talenti
costituiva un caso raro, e una dote di cinque non era frequente[289],
non mancavano doti di rilievo: ad Atene le epigrafi[290]
ce ne mostrano di un talento e di oltre un talento; perfino
nella piccola Mykonos, durante l’epoca macedonica, ricorrono
doti di diecimila e di quattordicimila dramme[291], senza parlare
del corredo che non soleva essere di poco pregio[292].




Un siffatto carattere delle unioni matrimoniali, da un lato
rendendo rare le unioni nella classe media e dall’altro favorendo
le nozze de’ più ricchi tra loro, dovea riescire a stremare
di numero la classe media, a favorire una continua concentrazione
di fortune e a mettere di contro a un numero sempre più
ristretto di ricchi un numero più grande di proletari; giacchè
questi, per il loro stato stesso e per la possibilità d’impiegare
in un lavoro retributivo tutti i membri della famiglia, relativamente
non trovavano, anche in quel periodo economico, un
inceppo così forte alla propagazione. Anche a Sparta l’abitudine
diffusa delle doti e il loro incremento aveano create simili conseguenze.




XXI.





“Se te ne stai inerte, pur essendo ricco, diverrai povero„, dice
un frammento di Menandro[293]; e risponde a pieno alle condizioni
de’ tempi, in cui l’incertezza degli eventi, la moltiplicità de’
bisogni, la circolazione della ricchezza sempre più vorticosa alimentavano
la febbre delle speculazioni e fomentavano lo spirito
d’iniziativa, incitando a’ commerci, alle intraprese. Si tentavano

nuovi rami d’industria, quanto più, diffondendosi l’industrie
usuali, lo smercio de’ prodotti, ne’ mercati esterni, veniva limitato
dalla concorrenza anche indigena. Si cercava di acclimatare in
Atene, con la importazione delle materie prime, la lavorazione
di quegli oggetti di lusso, che corrispondevano ogni giorno più
ad un bisogno e che prima erano importati belli e compiuti[294].




Lo stesso svilupparsi dell’industria rendeva indispensabile in
parecchi rami di essa un capitale iniziale (ἀφορμή), e, se non in
tutte, in più di una il capitale più forte potea assicurarsi una
prevalenza, e rendeva più, in proporzione del maggiore suo impiego.
Non tutte le industrie e i mestieri comportavano un ampliamento
verso la manifattura, ma, dove ciò era possibile, la
manifattura sorgeva e si estendeva, abbracciando vari rami di
produzione e impiegando sino a centoventi persone[295]. È stato
rilevato che la manifattura non era in grado di poter fare una
vittoriosa concorrenza agli artigiani isolati, perchè non poteva
trarre partito dall’impiego meccanico delle forze naturali[296].
Certamente la manifattura non era l’opificio moderno, ma pure
essa era, se non il solo organo, almeno quello più adatto alla
produzione di manufatti, che esigessero il concorso di molte
persone e un anticipo di capitale di qualche rilievo. In certi
altri rami della produzione potea ottenere, con la divisione del
lavoro e l’uso di strumenti più adatti, prodotti più perfezionati.
“La manifattura — dice il Marx[297] — non potea abbracciare
in tutta la sua estensione la produzione sociale, nè trasformarla
radicalmente. Essa culminava come una economica opera d’arte
sull’ampia base dell’artigianato cittadino e dell’industria casalinga
rurale. È ad un più alto grado di sviluppo che la sua angusta
base tecnica venne in contrasto con le stesse esigenze
della produzione da essa generata„.




Il capitale, che cercava impiego, e la possibilità di raccogliere
più facilmente mezzi e forze adatte, favorivano il sistema degli

appalti nella esecuzione delle grandi opere pubbliche, come la
ricostruzione delle lunghe mura e la costruzione dell’arsenale
(σκευοθήκη) ad Atene[298], o il prosciugamento di una palude
a Eretria[299], ed altre opere pubbliche a Delo, Tegea, ecc.[300],
di cui abbiamo ancora i prospetti di appalto. Tutti fatti e
condizioni, che, dando agio di più guadagnare a chi più avea,
specialmente in quanto mancavano d’ordinario le restrizioni imposte
nell’epigrafe di Tegea[301], concorrevano anch’essi, naturalmente,
ad accumulare la ricchezza in una cerchia relativamente
ristretta e rendevano sempre più spiegata la disparità delle
fortune.




Le intraprese e i commerci aveano, s’intende bene, i loro
rischi, ma questi stessi, con le ruine che seminavano, compivano
una selezione a rovescio, a danno de’ meno ricchi ed a
favore de’ più ricchi.




L’immagine economica e demografica di Atene sul tramontare
del secolo quarto ci è data, benchè in maniera non molto particolareggiata
ma soltanto a grandi tratti, dalla riforma costituzionale
avvenuta per opera di Antipatro nel 322, con la quale si
rilevò che su ventunmila cittadini, ben dodicimila non raggiungevano
una sostanza di duemila dramme[302]. Quanti di questi
dodicimila fossero a dirittura proletari, non ci vien detto; ma,
in ogni modo, si può ben ritenere che, anche quando tutta la
sostanza non si compendiava nella sola casa di abitazione, occorreva
loro ricorrere al lavoro per alimentare se stessi e la famiglia.
Il piccolo campo spesso non avea che delusioni per il coltivatore:
in Menandro l’agricoltore parla di questo suo campo che,
con vero senso di giustizia, gli rende tanto orzo quanto ve ne
ha messo[303]; in Filemone, anche peggio, pare che “il campo si

voglia vendicare di chi lo raschia e lo fende[304]: per venti
medimmi di orzo, non ne riporta neppur tredici; è insomma
un vero ladrone„[305]; e l’agricoltore “non vive che di speranza,
giacche è sempre ricco, ma sempre per l’anno che verrà„[306].




Il numero de’ liturgi, limitato a milledugento con un possesso
superiore a due talenti, e tutti gli altri dati innanzi considerati,
che sembrano attestare una concentrazione sempre crescente della
ricchezza, inducono a credere che, anche tra i novemila, non
pochi toccassero, o superassero appena, una sostanza di duemila
dramme, e anche questi erano quindi costretti a chiedere al
lavoro la sussistenza. Ed è notevole vedere, in qualche frammento
de’ comici, come si andasse facendo strada questo concetto
della necessità di lavorare per vivere, che, naturalmente,
contribuiva ad eliminare sempre più i pregiudizî sul lavoro
manuale. “Cerca di trarre donde che sia la tua sussistenza, pur
che non faccia cattive azioni — dice Menandro„[307]. “L’accidia — soggiungeva
altrove egli stesso — non alimenta i poveri
oziosi„[308]. E Filemone[309]: “O Cleone, smetti le ciarle: se
tarderai ad imparare, senza avvedertene, avrai privato di un
sostegno la tua vita. Un naufrago non si salverebbe, se, sospinto,
non prendesse terra; nè un uomo, divenuto povero, potrebbe
assicurarsi l’esistenza, quando non avesse imparata un’arte. — Ma
io ho una sostanza. — È presto distrutta. — Fondi, case. — Non
ignori le vicende della fortuna, che dall’oggi al domani
fa del benestante un mendico. Se alcuno ormeggiò nel porto
dell’arte, quegli gettò l’áncora, ponendosi al sicuro; chi non si
è fatto esperto in qualche arte, e gli accade di essere travolto
dal turbine, non ha modo nella vecchiezza di salvarsi dalla miseria. — Ma
vi sono soci, amici, camerati, per Giove, che ti
porteranno soccorso. — Prega di non avere a fare esperienza
degli amici; se no, ti accorgerai di essere niente altro che
un’ombra„.









E occasione di lavoro non poteva mancare, sia per la ripresa
della costruzione di opere pubbliche sotto Licurgo, sia
per la moltiplicità de’ bisogni ordinari e di lusso sempre più
sviluppati in Atene.




XXII.





Ma in quali condizioni, intanto, si trovava il lavoro servile, e
quale era la sua azione e la sua funzione rispetto al lavoro
libero?




Un censo fatto, come vorrebbe un frammento di Ctesicle[310],
da Demetrio il Falereo, in anno, che non si può con sicurezza
determinare per la lacuna del testo ma che si tende a fissare
nel 309[311], ci rivelerebbe l’esistenza nell’Attica di quattrocentomila
schiavi; una cifra che si può dire enorme, solo che
la si riferisca al numero de’ cittadini (21.000) ed a quello de’
metèci (10.000), od all’area dell’Attica e alla presente sua
popolazione[312]. E, in verità, quel dato inspirò così poca confidenza,
che, comunque abbia trovato nel Böckh[313] un difensore
ed abbia ancor oggi chi gli presta fede[314], nondimeno,
da David Hume in poi, è stato revocato in dubbio e scalzato
continuamente; e non pare proprio più possibile ritenerlo, specialmente
dopo la scoperta de’ conti del tributo ad Eleusi[315],
che ha tolto il fondamento ad altri conti sulla produzione de’
cereali dell’Attica. Si è cercato allora di giungere per via indiretta,
emendando testi e calcolando la produzione, l’importazione
e il consumo de’ cereali, a determinare il vero numero degli
schiavi alla fine del IV secolo; ma il fatto stesso che questo
numero si è potuto fare ascendere a centoventimila[316], a centottantotto,

o dugentremila[317] e a centomila circa[318], mostra
che, nell’affermare e ricostruire, si è ben lungi dall’aver raggiunto
il risultamento ottenuto nel negare e demolire.




Io cerco dimostrare altrove[319] come questi dati, non solo
mancano di ogni criterio di certezza, ma eziandio di una base
positiva, e rientrano “in quella statistica congetturale, che, per
dirlo con l’Engel, serve a sviare ed è peggiore della mancanza
di statistica„[320].




Mi proverò qui piuttosto a vedere, se è mai possibile cogliere,
ne’ fatti, nelle condizioni e ne’ sentimenti del tempo, qualche
cosa che accenni, già durante il secolo quarto, ad un iniziale
decadimento della schiavitù e al primo sorgere di quel germe, che
poi, sviluppandosi sempre più, la doveva dissolvere ed eliminare.




Tra la fine del secolo quinto e il principio del quarto, tutta
la massa di schiavi d’Atene si trovava stremata e quasi annichilita.
Sarebbe occorso quindi ricostituirla, e non era impresa
facile. L’economia a schiavi si cominciava a diffondere ora, per
le moltiplicate esigenze della vita e la diversa distribuzione
della ricchezza, su di una zona più larga, sia della Grecia
che del bacino del Mediterraneo in genere, usciti dallo stadio
economico più semplice e primitivo. Ciò, bilanciando l’azione
di paesi, dove la schiavitù cominciava a essere sostituita dal
salariato, teneva ancora talvolta al primo livello il prezzo degli
schiavi, o, in virtù del minor potere d’acquisto della moneta,
tal’altra lo rialzava.




Atene mostra di aver raggiunto nel quarto secolo un grado
elevato di sviluppo economico, in quanto le riesce di riannodare
le tradizioni del secolo precedente e rifare, in maniera
meno urtante per l’ambiente in cui si svolgeva, il cammino
già percorso e troncato violentemente, mettendo a profitto
l’esperienza, i tentativi, i risultamenti, le attitudini acquistate
nel tempo passato. Ma non si può dimenticare che la

contrastata egemonia e l’ambito primato di Sparta, il dissolversi
della seconda lega marittima, l’ostinato defezionare dell’Eubea,
la crescente potenza macedonica fanno del secolo quarto,
per Atene specialmente, una serie persistente di guerre, interrotte
da non lunghi periodi di pace come il periodo della prevalenza
di Eubolo, e riparate in qualche modo da brevi periodi
di amministrazione sapiente come quella di Licurgo. Più volte,
e specialmente al finire della guerra con gli alleati[321], in mezzo
a quella prosperità, spesso esagerata e larvata dalle belle
parvenze ingannatrici di cui s’adornava, Atene s’era trovata a
mal partito; e le sue energie interne, da cui omai traeva la sua
forza, erano apparse stremate e isterilite sotto l’azione combinata
di quelle cause nefaste, che ne impedivano tutta l’espansione
e ne esaurivano le sorgenti.




Se Atene potè tener testa a tante influenze malefiche e raggiungere
e mantenere un certo grado di prosperità, lo dovette
a questo risvegliarsi di attività, che fece volgere i suoi cittadini
con rinnovata lena al lavoro, alla produzione, a’ commerci sopra
tutto, che erano allora la via migliore d’arricchirsi. La forma
più elementare e rude di parassitismo, che consisteva, all’esterno,
nello smungere tributi agli alleati e, all’interno, nel vivere oziosi
alle spalle de’ servi, cominciava a cedere il posto ad altre forme
di parassitismo più complesse e perciò stesso meglio larvate.




La proprietà fondiaria, laboriosamente, è vero, accennava a
concentrarsi, ma pur si andava concentrando; e potrebbe sembrare
che ciò costituisse un elemento favorevole all’incremento
di schiavi agricoli. Pure, ad un effetto diverso conducevano la
natura del suolo dell’Attica, poco produttivo, l’estendersi della
coltura de’ cereali, il crescere del proletariato agricolo e di quel
quasi-proletariato di minuscoli possidenti, che, non trovando sufficiente
impiego nel loro boccone di terra, dovevano divenire,
volta a volta, mercenari e fittuari. Come è stato già rilevato
innanzi, la coltura de’ cereali dovea essere favorita dal crescente
prezzo de’ cereali, dalla distruzione delle vigne avvenuta durante
le incursioni dell’Attica (Lysia parla anche degli oliveti

abbattuti[322]), dalla concorrenza sempre maggiore de’ vini forestieri,
che a poco a poco facevano sì che non si parlasse più de’ vini
dell’Attica. È stato pure osservato[323] che, per l’indole sua,
la coltura de’ cereali, non esigendo un’opera continua e ininterrotta,
tende a limitare l’impiego degli schiavi per sostituirvi
lavoratori presi a mercede secondo il bisogno, specialmente dove
la terra non è così largamente remuneratrice da compensare lo
sperpero nelle spese di produzione, nè così abbondante da permettere
un continuo avvicendamento di area coltivabile. In qualche
regione del mezzogiorno d’Italia, dove la cultura de’ cereali si
fa senza sussidio di mezzi meccanici, e gli stessi animali sono
adoperati soltanto per la trebbiatura, bastano da quaranta a
quarantaquattro giornate di lavoro per eseguire tutto quanto
occorre per un ettaro di terra, dalla preparazione alla raccolta.
La contemporaneità poi de’ lavori nelle culture simili esclude
l’impiego successivo dello stesso lavoratore.




La stessa coltura dell’olivo, più persistente nell’Attica di quella
della vite, a quanto possiamo dedurre dalla menzione che si
seguita a farne, non era tale da favorire l’impiego degli schiavi.




D’altra parte appartengono appunto al quarto secolo avanzato
le menzioni di locazioni d’opera agricola; menzioni, che
hanno il loro valore, anche nel caso che l’opera locata è quella
di schiavi[324].




Appartengono pure in gran parte a questo periodo i documenti
di affittanze[325], che prendon le mosse da cifre basse di
dieci dramme e di cinquantaquattro dramme per l’Attica[326], di
diciassette dramme per Delo[327]. Lysia[328] accenna, in breve
spazio, più volte a queste piccole affittanze.









XXIII.





Ciò per l’agricoltura.




Ma, v’era l’industria; e la notizia di schiavi, adibiti nelle fabbriche
di Atene, ha facilmente menato ad esagerare il loro numero
e ad indurre che tutta l’industria fosse nelle loro mani.




Ora, anzi tutto, non bisogna esagerare lo sviluppo dell’industria
in tutta l’antichità, e in particolare in Atene. La grande importanza
del capitale commerciale e la prevalenza di esso sul capitale
industriale ci attestano appunto che l’industria si trovava
ancora ad un livello inferiore. Il commercio, raccogliendo in grandi
masse la produzione de’ singoli produttori e poi distribuendola,
sopperiva appunto alla mancanza di grandi centri di produzione,
e trovava in questo suo compito la ragione della prevalente sua
importanza e la fonte degl’ingenti suoi guadagni. Costituiva il
presupposto e il fomite della grande produzione; ma la sua prevalenza
è in ragione inversa dello sviluppo di questa; e la egemonia
del capitale commerciale nell’antichità è un sintomo del
limitato sviluppo industriale[329].




“Negli stadî, che precedono la società capitalistica, il commercio
domina l’industria; nella società moderna accade il
contrario. Il commercio naturalmente reagirà più o meno sull’ambiente,
in mezzo al quale esso viene esercitato; esso assoggetterà
sempre più la produzione al valore di scambio,
facendo dipendere i godimenti e la sussistenza dalla vendita,
anzi che dall’uso immediato del prodotto. Così dissolve gli
antichi rapporti; accresce la circolazione della moneta; non raccoglie

più soltanto l’esuberanza della produzione, ma prende
nel suo ingranaggio, a poco a poco, anche questa, e mette
sotto la sua dipendenza tutti i rami di produzione„[330].




Uno degli effetti di questo processo economico era il sorgere
delle manifatture in Atene; ma, come si è visto, queste abbracciavano
soltanto qualche branca della produzione. E l’impiego
degli schiavi nelle manifatture trovava la sua ragione d’essere
e la sua utilità nella divisione del lavoro, che là massimamente
si potea realizzare.




“L’ignoranza — dice il Marx — è la madre dell’industria
come della superstizione. Riflessione e facoltà immaginativa
sono soggette all’errore; ma l’abitudine di muovere il piede,
o la mano, non dipende dall’una cosa, nè dall’altra. Così potè
dirsi, rispetto alle manifatture, che la loro perfezione consiste
nel potersi privare dello spirito, in modo che il laboratorio
può essere considerato come una macchina, di cui gli uomini
sono le parti„[331].




La successiva divisione del lavoro, che risolveva e scomponeva
in un lavoro semplice e tutto materiale la complicata elaborazione
tecnica di un prodotto, non poteva trovar niente che
meglio dello schiavo, di questo strumento animato, si adattasse
come un utensile automatico, a compiere la sua opera monotona
ed estenuante. La materialità del lavoro risoluto ne’ suoi
più semplici elementi permetteva pure, secondo la diversa specie
de’ prodotti, di adoperare schiavi non affatto esperti di un lavoro
qualificato, o di educarli, in tempo relativamente breve, ad un
certo lavoro meccanico, e quindi di averli più a buon mercato.
Così, mentre gli schiavi di Demostene adoperati nella fabbrica
d’armi, dove era richiesta maggiore abilità, valevano da cinque
a sei mine l’uno[332], gli schiavi fabbricanti di mobili valevano di
meno, forse quattro mine l’uno, forse due mine, se si ritiene che
essi costituissero un pegno uguale al valore del credito. Inoltre
per una manifattura, che rappresentava l’esercizio continuo e

ininterrotto di una industria, un personale fisso e invariabile
costituiva un vantaggio non trascurabile. Ma noi ignoriamo se,
come pur taluno suppone[333], accanto a questo personale fisso,
non fosse adoperato, specialmente in vista del temporaneo crescere
e contrarsi della produzione, anche un certo numero di
lavoratori liberi.




In ogni modo accanto alla manifattura, o contro di essa,
esisteva tutta un’altra specie di lavoro, che, per la maggiore
esperienza tecnica, per la necessità di uno spostamento continuo,
da luogo a luogo, di chi l’esercitava, e per altre consimili ragioni,
sosteneva e sviluppava la classe de’ lavoratori liberi.




“Quantunque — soggiunge il Marx[334] — il frazionamento del
lavoro tecnico abbassi il costo di produzione e con esso il
valore de’ lavoratori, occorre sempre, per il più difficile lavoro
di dettaglio, da parte dell’apprendista, un più lungo tempo di
noviziato, che viene severamente fatto rispettare da’ lavoratori.
Troviamo p. es. in Inghilterra le laws of apprenticeship
in pieno vigore, col loro alunnato di sette anni, sino alla fine
del periodo della manifattura, e le vediamo eliminate soltanto
dalla grande industria„.




Un’altra condizione dell’impiego del lavoro servile è che lo si
possa far compiere in poco spazio, così che la sorveglianza sia
facile, poco costosa e tale da eccitare negli schiavi il timore,
impulso per essi al lavoro, come sono per i liberi il bisogno e
la speranza[335]. La manifattura e l’industria estrattiva realizzavano
questa condizione; non così altri rami di operosità.




XXIV.





Segno ed effetto di un rivolgimento nelle condizioni della
produzione, è anche il concetto, già in parte notato innanzi, della
ricchezza e della povertà.




Il commercio ravvivato e divenuto il principale fattore della

ricchezza rendeva sempre più ordinario lo spettacolo di fortune
rapidamente fatte e rapidamente sperperate, e induceva una
graduale eliminazione di scrupoli morali. Ce ne fanno prova
le simulazioni, le frodi, gli artifici, onde abbondano le arringhe
degli oratori. Ne’ comici ricorre l’osservazione che “l’uomo
giusto non diviene ricco„[336]; che “nessuno divenne mai ricco
in breve ora, mantenendosi giusto„[337]; ma, del pari, come
vero riflesso de’ tempi, torna con insistenza l’altro motivo
della intollerabilità della miseria e della onnipotenza della
ricchezza. “Fece molti infelici chi per primo trovò pel povero
l’arte che lo tiene in vita; era più semplice che morisse
chi non può vivere senza dolore„[338]; e, rimpetto a questo
lamento sorge l’altro grido: “credi che questa vita è un
mercato„; “il danaro rende schiavi i liberi„; “l’oro apre
tutto, anche le porte dell’inferno„; “la povertà rende inonorato
anche il bennato„[339]. Quella potenza impersonale e
onnipresente del danaro, di cui Aristofane avea data già la
più efficace e suggestiva rappresentazione, veniva ogni giorno
crescendo e divenendo più palese, e sostituiva i rapporti più
semplici e rudimentali d’immediata dipendenza, già concretati
nella schiavitù. Come dovea più tardi osservare Ateneo[340], la
schiavitù, e ciò si può dire specialmente d’Atene, cominciava
a rappresentare semplicemente una delle tante forme d’impiego
del capitale, e si andava sempre più restringendo a que’ casi,
in cui poteva apparire come un impiego utile, assumendo, per
giunta, forme molteplici ed ibride, che denotano, in maniera
abbastanza perspicua, il degenerare dell’economia servile.




Schiavi dati in pegno[341], schiavi presi a mercede[342] s’incontrano

con una relativa frequenza. Ora, l’ho notato altra volta
e v’insisto, per quanto si tratti di schiavi, ciò indica un successivo
incremento della locazione d’opera, e indica, al tempo
stesso, la fine di quella forma di produzione diretta, in cui materia
prima, strumenti di produzione, lavoratori appartengono
tutti al padrone. Con gli schiavi dati e presi a mercede accenna
a finire la produzione fatta direttamente in vista del consumo;
si annunzia la scissione del capitale e della mano d’opera, e il
servo preso a salario preannunzia e fa supporre il libero salariato.




Appariscono pure i servi divenuti, dirò così, semplicemente
tributari (χωρὶς οἰκοῦτες)[343], che non solo non sono più impiegati
direttamente dal padrone, ma sono fuori della sua diretta
dipendenza, fuori della sua vista, che abitano a parte e compendiano
il loro rapporto col padrone nel pagamento di una
parte de’ loro guadagni. Essi lavoravano, esercitavano il loro
mestiere, commerciavano sopra tutto, spiegando tutta la loro
attività e apparecchiandosi i mezzi per comprare dal padrone
il loro affrancamento[344]. Il salariato veniva così ad essere il
terreno comune, in cui si ritrovavano e si confondevano schiavi
e proletari, e si veniva quindi rilevando il concetto dello schiavo.
Già dal secolo quinto, del resto, con una punta di sottile ironia,
l’autore dello Stato degli Ateniesi pseudo-senofonteo, notava che
se una legge avesse permesso di battere lo schiavo, o il metèco,
o il liberto, spesso sarebbe accaduto di battere un Ateniese,
“giacchè il popolo non veste punto meglio degli schiavi e de’
metèci, nè, all’aspetto, è loro superiore„[345].




XXV.





La potenza del denaro, che entrava come una irresistibile
livellatrice, cancellando ogni altra distinzione, si ripercoteva
anch’essa, sulla posizione e sulla considerazione degli schiavi.









Riesciva loro non di rado di divenir ricchi, e “dove gli
schiavi son ricchi — soggiungeva l’autore dello Stato degli
Ateniesi[346] — non conviene che il mio schiavo ti tema„.




Uomini di fiducia de’ banchieri, coadiutori de’ maggiori commercianti,
finivano talvolta per divenirne i soci, i successori, gli
eredi, con lo sposarne, in seconde nozze, le mogli[347]. Anche,
quando ciò non accadeva, godevano della potenza riflessa del
loro padrone, temuti, adulati, corteggiati da tanti di que’ liberi,
che, attraverso il cuore o il favore del servo, voleano giungere
a quello del padrone.




Gli schiavi pubblici, godenti di maggiore libertà e di maggiori
prerogative[348], chiamati spesso a mettere le mani sul cittadino
libero, come esecutori della legge, rinnegavano ogni giorno,
con l’atto pratico, l’abisso, che, teoricamente, dovea separare il
libero dallo schiavo. Schiavi pubblici ateniesi, che sapevano di
lettere, erano messi al fianco di cassieri e generali, per servire
un giorno di controllo e di mezzo di accusa contro di loro[349];
e si può immaginare quale autorità e quale reale potere, a
dispetto del loro stato inferiore, dovessero riescire ad acquistare.




Con queste nuove condizioni create a’ servi dalla forza stessa
delle cose e dall’azione spesso inconsapevole degli uomini, che
doveano cedere ad essa; non è a meravigliare, se si veniva modificando,
a grado a grado, al tempo stesso, la loro posizione
giuridica e morale.




L’Economico di Senofonte rileva già, da un punto di vista
schiettamente utilitario, tutto l’interesse, che debbono avere i
padroni a trattar bene i servi[350]. A ciò doveano incitare specialmente
i casi non lontani della guerra di Decelea.




Che una vera rivolta di schiavi avesse avuto luogo al principio
o alla fine del quinto secolo, non solo non è accertato, ma
sembra si debba escludere almeno pel tempo più antico[351]. In

ogni modo, non potea mancare negli schiavi quell’attitudine
passivamente ostile, di cui vi è l’eco in qualche autore, e che,
in condizioni più adatte, a Chio, nel secolo seguente e, poi, nell’Attica
stessa[352], per ripercussione di altri paesi, dovea prorompere
in aperta ribellione. Questi sintomi non poteano fare a meno
d’inspirare qualche preoccupazione.




La condizione degli schiavi si veniva dunque migliorando, e
al loro miglioramento doveva contribuire non poco il restringersi
del loro numero. Non a torto queste migliori condizioni
degli schiavi sono state già da lungo tempo invocate come un
argomento, se non come una prova, del numero limitato degli
schiavi dell’Attica.




L’uccisione del servo e perfino il suo maltrattamento era
soggetto a pena[353]; e questa tutela dello schiavo, che un
secolo prima avea ricevuto un’interpretazione affatto pedestre,
riflettendosi nella coscienza civile del quarto secolo, riappariva
sotto la forma di un elevato sentimento etico, di un’alta ragione
sociale. “Se rifletterete su ciò, o Ateniesi — diceva Eschine[354] — troverete
che questa è una delle cose migliori; giacchè il legislatore
non si dette pensiero degli schiavi; ma, volendo che vi
avvezzaste ad astenervi dal fare ingiurie a’ liberi, v’impose
di non recare ingiuria nemmeno a’ servi. Egli credette che,
chi in una democrazia fa ingiuria a chi che sia, non è
adatto a convivere politicamente con gli altri„. E l’orazione
contro Midia[355] ripete presso a poco, con parole non dissimili,
lo stesso concetto.




È vero che la mancanza di una personalità giuridica nello
schiavo rendeva il più delle volte teorica, anzi che pratica,
questa sua tutela, specialmente verso il padrone[356]; ma a qualche
cosa, come un ritegno, pur potea servire. Più praticamente efficace

forse era l’espediente del rifugiarsi in luoghi sacri, specialmente
nel tempio di Teseo. Fuori di Atene, ad Andania[357],
per esempio, si era, appresso, attenuato questo, che per i padroni
era un inconveniente, introducendo limitazioni forse maggiori
e abilitando il sacerdote alla restituzione; ma in Atene lo schiavo
acquistava il diritto, dopo constatati i maltrattamenti, a farsi
rivendere ad altri, il che, in molti casi, era una via alla
manomissione[358].




Il sostrato morale della schiavitù era già venuto meno. Quella
vicenda continua di guerre che faceva, a vicenda, schiavi i liberi
e liberi gli schiavi; l’introduzione ora legale[359], ora clandestina
di schiavi manomessi tra i cittadini; quella alterna depressione
ed elevazione di liberi e di schiavi sotto l’azione della
ricchezza e della miseria; l’allargarsi degli orizzonti morali e
intellettuali de’ Greci, che cominciava a renderli un po’ meno
sprezzanti verso lo straniero[360]; le relazioni internazionali più
frequenti, nell’intrecciarsi de’ rapporti politici e commerciali;
erano tutte cose che preparavano a concepire l’uomo attraverso
i mutevoli rapporti politici e sociali e, prima anche che a concepirlo,
a sentirlo.




Ben potevano i filosofi, nell’intento di dare un fondamento
etico e necessario all’esistente ordinamento economico o politico,
giustificare, con un sottile sofisma, la schiavitù, o cercare
di sorreggerla, escludendone gli uomini di stirpe ellenica.
Pure non mancavano filosofi che negassero il fondamento naturale
della schiavitù[361]; mentre, d’altra parte, qualche sofista,
per la sua maniera di concepire il diritto naturale, arditamente
vedeva nel rapporto de’ padroni e servi un puro stato di fatto,
che la violenza avea creato e di cui un’altra violenza avrebbe
potuto invertire le parti[362]. E nella vita di ogni giorno, perfino

negl’incanti[363], lo schiavo ricompariva col suo appellativo
di uomo; e la commedia, facendosi specchio della vita popolare
ed eco della sua coscienza, tale lo ribattezzava sulla scena. Che
momento dovette esser quello, in cui sulla scena di Atene risonarono
que’ noti versi di Filemone: “Se anche alcuno sia servo,
non è, o padrone, meno uomo di quel che tu sia„[364]; e:
“Se qualcuno è schiavo, è pur fatto della stessa carne; nessuno
mai fu schiavo per natura; è la sorte che ne asservì il
corpo„[365]. E nel teatro probabilmente v’erano degli schiavi!




XXVI.





Per un bisogno materiale, insieme, e morale si attenuavano
certe asprezze della schiavitù, senza pur riuscire ad eliminarle;
perchè la fustigazione[366], la tortura nelle inquisizioni giudiziali[367],
rimanevano, ora e poi, una consuetudine ed una legge.
Ma le mitigazioni non giovavano a sorreggere l’istituzione: cominciava
ad accadere quello, che acutamente è stato detto di
un periodo successivo della schiavitù e che può ripetersi di tutte
le instituzioni, le quali vanno perdendo la loro ragione economica
e sociale: “più si cercava di migliorarla e meno diveniva
vitale„[368].




Col venir meno della facoltà di usare ed abusare, col restringersi
del potere illimitato del padrone, veniva meno uno de’
motivi, che, data la scelta, potevano fare anteporre la schiavitù
al salariato.




E, in realtà, il lavoro libero era destinato sempre più ad
aver ragione del lavoro servile, per l’effetto continuo e più

di condizioni antecedenti e pel maturare di nuove condizioni.




La divisione del lavoro sociale, che avea addossato a’ servi
il compito della produzione materiale per affidare a’ liberi
quello della guerra, si era venuta via via adombrando e sfumando
col restringersi dell’obbligo regolare della milizia alle
classi possidenti, e poi con l’introduzione e lo sviluppo delle
milizie mercenarie. Il proletario, chiamato in via straordinaria
e in emergenze eccezionali ad una guerra sopratutto difensiva[369],
potea attendere ad un lavoro continuo forse meglio degli schiavi,
che, insieme a’ meteci, venivano sopperendo a’ bisogni della
flotta[370]; e le milizie mercenarie scaricavano il proletariato della
parte più instabile, più amante di avventure e meno adatta
all’esercizio di un mestiere.




Al tempo stesso la schiavitù si veniva, ogni giorno più, rendendo
e mostrando meno utile e, come su di un corpo esaurito
fioriscono a gara i malanni, venivano germogliando dal suo
stesso seno i caratteri esteriori e i sintomi allarmanti del dissesto
interno che la travagliava.




La mancanza o l’incertezza, sia reale sia supposta, di dati
incontrastabili sul prezzo reale degli schiavi, di cui conosciamo
il rendimento giornaliero[371], non ci permette di fissare, con
sicurezza di criteri, il tasso medio, o almeno massimo e minimo,
del profitto dato dagli schiavi, che così viene calcolato da diversi
autori diversamente[372]. Ove, mettendo da parte le interpretazioni
e le considerazioni correttrici del Böckh[373], se ne
adotti semplicemente il calcolo materiale, si trova come il profitto
degli schiavi, che, al tempo della guerra del Peloponneso,
era del 47 11﻿⁄﻿37 % sugli schiavi impiegati nelle miniere, era invece

del 15 15﻿⁄﻿19 e del 30%, al tempo di Demostene, su gli schiavi
adibiti nella fabbrica di armi e in quella de’ mobili.




Considerando la cosa da un altro punto di vista, si ha che
gli schiavi minatori di Nicia rendevano un obolo al giorno,
e, almeno pel tempo della locazione, il padrone era garantito
contro la loro mortalità e, in genere, contro la loro decrescenza[374].
Alla distanza di un secolo quasi, gli schiavi di Timarco,
lavoratori di cuoio e perciò addetti ad un lavoro qualificato,
rendevano due oboli al giorno, che, per lo scemato
valore d’acquisto della moneta valevano meno, o al più altrettanto,
dell’obolo del secolo precedente; e, per giunta, il rischio
della loro perdita era continuo ed a carico del padrone.




Ancora: la tendenza ad un tasso unico del profitto avrebbe,
in ultimo, fatto sì che il profitto dato dagli schiavi venisse
a mettersi al livello de’ profitti dati da altri investimenti, col
volgersi de’ capitali a quel ramo di speculazione. Ma, tenendoci
anche, in forma assoluta, al tasso di profitto forse esagerato,
che attestano i dati di Demostene, si ha che gli schiavi non
davano un profitto superiore a quello di altre imprese commerciali,
le quali apparentemente più rischiose, non presentavano,
in fondo, maggior pericolo dell’investimento fatto in un
capitale di schiavi. La mortalità degli schiavi, che, come ci
mostrano i recenti esempi delle colonie, si è mantenuta sempre
in proporzioni elevate, sino a raggiungere e sorpassare la proporzione
del 5%, sino a ridurre la vita media dello schiavo
a sedici anni e meno ancora; non ha potuto a meno di essere
elevata anche nell’antichità; e il profitto elevato dello schiavo,
anche nel migliore de’ casi, era assorbito o reso insufficiente
dalla notevole rata di ammortamento.




La mortalità, del resto, non rappresentava che il rischio ordinario;
ma, accanto a quello, ve n’erano tanti altri straordinari,
che pareggiavano e superavano l’ordinario.




L’ambito ristretto degli Stati greci e le guerre frequenti con
gli Stati più vicini esponevano ad una continua perdita degli
schiavi, sia per le incursioni de’ nemici, che si ritiravano traendosi

dietro un bottino di liberi e di servi (ἀνδράποδα)[375], sia
per le fughe agevoli de’ servi, attratti spesso da’ nemici con la
lusinga e talvolta col dono della libertà. Queste fughe, che
preoccupavano tanto, da costituire motivi di doglianza tra gli
Stati e oggetto di speciali clausole ne’ trattati[376], inceppavano
l’utile impiego degli schiavi ed aumentavano le spese, già notevoli,
di vigilanza e custodia. Eppure, tutto ciò non bastava.
La cosa era venuta a tale, che, nel periodo macedonico, potè
sorgere una forma di contratto di assicurazione; ma ciò importava
un’altra annua spesa di otto dramme[377].




Il complicarsi e l’intrecciarsi degl’interessi, che esigevano
tutela, portavano un assetto giuridico sempre più distinto, sviluppavano
la responsabilità de’ padroni per alcuni fatti de’ loro
schiavi[378]; e, anche sotto questo rapporto, la cosa non era
senza danno per i padroni. In tempo più avanzato, ma in paesi
di rapporti economici meno sviluppati, lo schiavo, di solito, per
le sue colpe è soggetto alla fustigazione; ma pel furto si aggiunge
che debba pagare il doppio del valore rubato e una
multa di venti dramme, con obbligo al padrone, sotto la propria
responsabilità, di consegnare lo schiavo al danneggiato, in caso
di mancato pagamento[379].




XXVII.





Un altro elemento sfavorevole alla schiavitù erano le condizioni
del mercato de’ cereali. Si parla spesso di un prezzo medio
de’ vari cereali nell’antichità.




Ora, innanzi tutto, noi non abbiamo una quantità tale di dati
da poter stabilire un prezzo medio de’ cereali, quando fosse possibile

determinarne uno. Poi, se diamo appena uno sguardo a’
prezzi contemporanei de’ cereali, vediamo che, anche oggi, vi è
una notevole e permanente oscillazione da mese a mese, da
anno ad anno, da mercato a mercato[380]. Eppure lo straordinario
progresso ne’ mezzi di trasporto, la possibilità di colture
più regolari e meno perturbate da cause violente, la formazione
del mercato mondiale son fatti per favorire una maggiore stabilità,
una maggiore analogia di prezzi. La mancanza di tutte
queste condizioni nel mondo antico faceva sì che in ogni paese,
e specialmente in quelli che vivevano d’importazione, le oscillazioni
costituissero la regola; e, da mese a mese, da anno ad
anno[381], un’incursione di nemici, un cattivo ricolto, un’incetta,
qualche naufragio, un approdo impedito erano tutte ragioni per
provocare un aumento di prezzi; e, quanto parecchi di questi
eventi sieno frequenti sempre ed erano frequenti nell’antichità,
non occorre rilevare.




Così, i pochi dati che abbiamo, ci possono servire per determinare
non i prezzi medî ed ordinarî, ma i prezzi minimi del
periodo, a cui si riferiscono, quando pure, come accade, non si
tratti di prezzi minimi artificialmente determinati con vendite
fatte da privati e dallo Stato, a scopo di sollievo della popolazione.




Questi prezzi minimi della fine del secolo quarto ci dànno,
in Atene, per l’orzo un prezzo di tre dramme al medimmo;
per il frumento di cinque e sei dramme[382]; e a Delo, nel
secolo successivo (282 a. C.) un prezzo pel frumento di quattro
dramme e tre oboli[383].









Tali prezzi rappresentano già un rincaro rispetto a’ prezzi
minimi di periodi più antichi e dello stesso principio del quarto
secolo[384]; e s’intende. I maggiori sbocchi trovati da’ paesi esportatori;
forse la loro produzione, se non regolarmente decrescente
per graduale esaurimento, almeno saltuariamente meno abbondante;
finalmente la loro popolazione crescente, portavano, come
conseguenza, un aumento di prezzo. Tutto ciò a prescindere
dal diminuito potere di acquisto della moneta, delle cause accidentali
e del fatto che Atene non potea più, come in altri periodi,
assicurarsi la continuità e la prevalenza del rifornimento.




Ma le fonti stesse, che ci parlano di questi prezzi, ci dicono,
o ci fanno intendere che erano prezzi di favore; e, inoltre, ci
parlano, a poca distanza di tempo, di rincari notevoli, che a
Delo aveano portato il medimmo di frumento sino a dieci dramme
e in Atene il medimmo di frumento e di orzo sino a sedici e
diciotto dramme[385]. E l’altezza de’ prezzi doveva essere una
cosa quasi solita, se ci vien detto che i proprietari di terre
faceano ottimi affari e divenivano ricchi[386].




Di tratto in tratto, documenti, che si estendono sino al secolo
terzo, accennano a doni e ad importazioni di cereali[387] e
ci fanno concepire, indirettamente, la penuria sentita in Atene.
Una epigrafe della fine del terzo secolo[388] parla della campagna
rimasta deserta ed inseminata per causa di guerra, e della beneficenza
di Euriclide Cefisio, che ne avea resa possibile la seminagione.




Alle cagioni di ordine generale si aggiungevano anche gli
inconvenienti delle incette. Anche assai prima che Cleomene[389]
organizzasse le sue grandiose incette, quasi un tentativo di monopolizzare
la vendita de’ cereali, non erano mancate incette di
proporzioni minori e speculazioni sul prezzo de’ grani: vi accennano

varî autori[390], e ricorrono allusioni evidenti nelle orazioni
di Demostene. Ma già Lisia, nella sua viva e serrata
orazione contro i commercianti di grano, ci avea dato un concetto
adeguato delle arti di questi monopolizzatori de’ cereali
e della inanità delle disposizioni prese contro di loro. “Il loro
vantaggio — diceva l’oratore — è il danno altrui. Allora guadagnano
più, quando, essendo annunziata qualche disgrazia per
la città, vendono cari i generi. Così vedono di buon animo le
nostre disavventure, cercano di saperle prima degli altri, e vanno
dicendo, o che le navi son perite nel Ponto, o che sono state
prese, durante la rotta, da’ Lacedemoni, o che gli emporî son
chiusi, o che i trattati stanno per rompersi; e vengono a tal
punto, da insidiarci in quelle stesse congiunture in cui c’insidiano
i nemici„.




Non occorre insistere molto per mostrare, come, in tale stato
di cose, il sostentamento degli schiavi rappresentava una spesa
reale sempre maggiore, ed era, di più, un argomento di continua
preoccupazione, nell’incertezza de’ rincari, ricorrenti con
maggiore intensità e maggior frequenza.




In questi periodi difficili, a favore de’ cittadini liberi interveniva
l’aiuto dello Stato e de’ privati con largizioni, vendite a prezzi di
favore[391], distribuzioni: non mancano nemmeno attestazioni documentate
di carichi di frumento mandati in dono da sovrani e
principi amici od alleati[392]. Si aiutavano pure i cittadini liberi con
la ripresa, che potea fornire qualche loro boccone di terra, con la
retribuzione assegnata alle pubbliche funzioni, che, insufficiente per
provvedere al sostentamento di un individuo o di una famiglia,
era tuttavia, specialmente in tempi straordinari, un aiuto pur
che sia[393]. Sovveniva pure la beneficenza, il cui sentimento, ad
argomentare anche da alcune manifestazioni teoriche, si andava
sviluppando in questo periodo[394]; e quelli, che aveano qualche

difetto organico, erano, a dirittura, comunque in maniera insufficiente,
sussidiati dallo Stato[395].




Sopra tutto, poi, sotto la spinta del bisogno, i liberi ricorrevano
ad ogni espediente per campare la vita in patria, o fuori:
si davano, o tornavano con più ardore al lavoro, producendo
naturalmente, con la sovrabbondante offerta di braccia, un rinvilìo
delle mercedi, che riesciva, in modo eminente, ad eliminare
il lavoro servile.




Le distribuzioni, le vendite di cereali a prezzo ridotto aveano,
s’intende bene, luogo a favore de’ liberi e non degli schiavi; e
questi, durante i periodi di rincaro de’ generi alimentari, doveano
rappresentare pe’ loro padroni una vera perdita, un danno
emergente e un lucro cessante. Forse erano momenti come questi,
che, già sin d’allora, prima ancora che alla dipendenza della
schiavitù si sostituisse la schiavitù del salariato, facevano riconoscere
l’illusione di una libertà nominale e facevan dire:
“Quanto è meglio trovare un buon padrone, che vivere male e
miseramente da libero!„[396].




In questi casi, a chi dovea essere sostentato potea sembrare
vantaggiosa la condizione dello schiavo, ma al padrone, che lo
dovea sostentare, la cosa dovea apparire da un punto di vista
perfettamente opposto.




XXVIII.





Quasi che tutto ciò non bastasse, la classe degli schiavi andava
soggetta ad una continua e progressiva degenerazione.
Con il venir meno di ogni sostrato morale della schiavitù e il
suo ridursi a un puro stato di fatto, ad una prepotenza legale,
quanto meno si faceva strada una speranza e un proposito di
redenzione generale, esclusi o compressi dalla visione circoscritta
alle forme del contemporaneo ambiente economico; tanto più
covavano e fermentavano, ascosi e persistenti, l’invidia, il rancore,

il desiderio di opporre forza a forza e sostituire signoria
a signoria, mutando la vicenda di servi e padroni.




Dove si trovavano accolte insieme grandi masse di schiavi,
o di servi, e vi era il terreno favorevole alla cospirazione, il malcontento
prorompeva in aperta rivolta, come in Laconia, come
a Chio, nel terzo secolo, come, appresso, ne’ dominî romani. Dove
la palese insurrezione era meno facile, o impossibile, come suole
accadere, l’astuzia, l’inganno, la frode prendevano il posto della
violenza, e si traducevano in una reazione sorda e continua,
tanto più pericolosa e più invincibile quanto meno visibile e
più incoercibile.




La servitù abbassa e corrompe; ma, per una ironia della
vita, compie essa stessa inconsapevolmente la sua vendetta su’
dominatori parassiti; e, quanto più cade in basso, trova, come
la miseria, come tutte le altre negazioni della solidarietà umana,
nella sua stessa abbiezione un più sottile e più sicuro veleno,
col quale attossica e trae in una stessa via di perdizione oppressi
ed oppressori.




La commedia classica, che ne ha poi fatto un tipo convenzionale,
s’impernia, in gran parte, su questo tipo di servo corruttore
e corrotto, consorte ed infedele, pieno di espedienti
e bugiardo, che fomenta i vizi del figlio di famiglia ed è l’inesauribile
architetto di tutti i complicati intrighi, con i quali
si mina la vita economica e morale della casa. La posterità
romana e quella che all’antichità classica chiederà le forme atte
ad esprimere rapporti analoghi di vita, riporteranno sulle scene
questo tipo, nell’atto stesso in cui ne faranno esperienza nella
vita; ma è la commedia greca, che prima l’ha scorto, l’ha saputo
cogliere nel vertiginoso viluppo contemporaneo e l’ha tramandato
a noi, animandolo del soffio non perituro dell’arte. “A che
esser buono ed economo? — si trova in Menandro[397] — se
il padrone dissipa tutto? Se tu non prendi nulla per te, ti
sarai macerato, e non avrai giovato neppure a lui„. Un servo
buono avea certamente ancora pregio: “Se accade di avere un
servo affezionato, non c’è cosa più bella nella vita„[398]; ma

la stessa espressione iperbolica mostra, come omai questo dovesse
essere un fatto non frequente. La cosa era così poco frequente
che vi era chi avea, omai, in avversione non più i servi,
ma il servo, negando l’utilità di tutta la categoria: “Niente vi
è di peggio di uno schiavo, sia pure buono„[399]. La situazione
diveniva tale che la vicenda quasi s’invertiva: “un solo è lo
schiavo della casa, il padrone„[400].




Anche sotto un altro rapporto i servi divenivano un pericolo
permanente ed un danno per i padroni.




La facoltà di assoggettarli alla tortura, per ottenerne una deposizione
in giudizio, era usufruita, da avversario ad avversario,
in misura piuttosto larga, e faceva dello schiavo un organo
rivelatore di tutti i segreti e di tutte le magagne della casa;
il che era tanto più grave di conseguenze, quanto più la debolezza
o il malvolere dello schiavo poteano dare faccia di vero
alla menzogna. E la deposizione ottenuta per mezzo della tortura,
era anche quella che avea maggior credito[401].




Lo Stato stesso, mettendo talvolta a profitto, come i privati,
questo naturale antagonismo, incoraggiava lo spionaggio de’
servi, promettendo il premio maggiore, quello che in tanti casi
dovea essere più gradito, la libertà, allo schiavo che denunziasse
qualche fatto d’interesse dello Stato[402].




V’era perfino chi avea degli schiavi per servirsene come di
una banda di ladri, per poterli sguinzagliare qua e là e farne
degli eterni sicofanti[403].




Come si vede, non si ha che l’imbarazzo della scelta, quando
si vogliono mettere sott’occhio i tanti gravi inconvenienti di
ordine morale e materiale, che recava seco lo stato di schiavitù.
E si progrediva nel tempo, e più esso diveniva degradante con
le condizioni più complesse della vita e quindi più irte di pericoli.









Si poteano dare pure casi, in cui accadesse un delitto in casa,
e allora, se non ne era conosciuto il vero autore, tutti gli
schiavi erano messi a morte[404]; e, pur troppo non doveva
essere cosa rarissima qualche meditato e occulto assassinio in
case, in cui vi fossero schiavi.




XXIX.





L’azione continua e stringente di tutte queste cause, più o meno
consapevolmente sentita, ma, in ogni modo, sempre obbiettivamente
efficace, dovea tendere a limitare il numero degli schiavi
e a restringerne l’impiego a quel genere di operosità, a cui il
lavoro libero non potesse piegarsi, o per cui non fosse profittevole
l’impiego del lavoro libero. Così gli schiavi si trovano in
Atene più particolarmente impiegati nelle manifatture, ne’ lavori
più faticosi attinenti alla marineria[405], e sopratutto nelle miniere.
Tutto il progetto, così ben architettato da Senofonte[406],
per ridare forza e sviluppo alle finanze ateniesi, non consisteva
già, come un altro progetto di Falea di Calcedonia[407], nell’attribuire
agli schiavi l’esercizio esclusivo di tutti i mestieri,
bensì nell’esercizio pubblico delle miniere del Laurio, mediante
l’acquisto di schiavi in numero crescente, proporzionalmente al
profitto da essi stessi dato. Nondimeno il progetto di Senofonte
non fu messo in atto, ed anzi le miniere, andando incontro a
quell’esaurimento a cui Senofonte non credeva, finirono per dare
impiego a un numero di schiavi sempre decrescente.




L’esercizio delle miniere era capace di dare, come ne avea già
dati, lauti guadagni; ma lo stesso Senofonte, ci lascia intendere,
fors’anche senza volerlo, come fosse pieno di alea, quando ci
dice che occorrevano buoni capitali e che l’aprire un nuovo pozzo
era una cosa economicamente assai rischiosa; e, se accadeva di

diventar ricco a chi trovava molto metallo, perdea tutta la sua
spesa chi non ne trovava[408]. Il tipico accanimento, con cui si
scavava al tempo di Demetrio Falereo, quasi che, come costui
diceva, si volesse giungere sino al regno di Plutone[409], è forse
un indizio del materiale che cominciava a divenire più scarso,
e che, alla fine del secondo secolo, a quanto pare dal numero degli
schiavi in rivolta, non dava lavoro a più di mille schiavi[410]. Certo
è che quando Senofonte scriveva il suo trattato sulle finanze di
Atene, nel 347/6, come qualcuno vorrebbe, o nel 357/6, come
è più generalmente ammesso[411], il numero degli schiavi era
inferiore a quello che era stato prima della guerra di Decelea[412].
E chi ritiene, secondo la dimostrazione data da qualcuno[413],
che il desiderato di Senofonte sarebbe stato di avere tre schiavi
per ognuno de’ ventimila cittadini, e non nelle miniere soltanto,
ma in generale; ammette che in questo tempo l’Attica contava
meno di sessantamila schiavi. Nè vi sono dati positivi per credere
che questo numero crescesse, o crescesse di molto nel tempo
che seguì.




XXX.





È probabile pure che in questo periodo cominciassero ad avere
maggiore sviluppo le manumissioni di schiavi, come un fenomeno
corrispondente a questa utilità decrescente della schiavitù.
In Atene le manumissioni non lasciarono traccia documentale, come
accadde più tardi a Delfo, in Beozia e altrove; e non è possibile

quindi avere un’idea adeguata de’ limiti, in cui erano mantenute,
o delle proporzioni, in cui si sviluppavano; ma un accenno,
che troviamo, al divieto di manomettere i servi in teatro[414],
può forse costituire un dato non trascurabile per metterci innanzi
una consuetudine non infrequente di manumissioni, alimentata
poi, come appresso a Roma, da un interesse materiale,
che era fomentato, alla sua volta, da una ragione di vanità e
ne prendeva le forme. E l’impulso così intenso che troviamo
dato alle manumissioni in tutta la Grecia, nel secolo posteriore
e nell’altro, è anch’esso un fatto tanto rilevante, che difficilmente
possiamo acconciarci a credere avesse potuto sorgere e grandeggiare
d’un tratto; e più probabile ci parrà invece il cercarne
in questo quarto secolo il moto iniziale.




XXXI.





Lo scadimento del lavoro servile si può argomentare, altresì,
da quel tanto che sappiamo de’ prezzi degli schiavi nel
quarto secolo, e specialmente verso il suo periodo più avanzato.




Non senza acutezza è stato detto per Roma che il mercato
degli schiavi era la “Borsa romana„[415]; e ciò potrebbe ripetersi,
in proporzioni più ridotte, per le altre parti del mondo
antico, dove la ricchezza fu più attiva e più sviluppata. Il prezzo
degli schiavi era quindi anch’esso variabile; ma, specialmente
in mancanza di avvenimenti straordinari, è meno difficile stabilirne
un valore medio.




Ora il quarto secolo, segnando per tutta la Grecia un periodo
di relativo sviluppo industriale, più o meno notevole, che si
allarga, in maggiori o minori proporzioni, anche nelle zone sin
qui contraddistinte dalla produzione casalinga, porta seco una
diffusione della schiavitù; e infatti si ha la memoria della
tardiva introduzione della schiavitù in paesi che, a grande

distanza di tempo, entrano in un periodo economico, in cui
paesi più progrediti, come Atene, erano già entrati da un pezzo,
e che stavano omai superando.




Questo diffondersi della schiavitù, pel contributo nuovo che
recava alla domanda di schiavi, avrebbe dovuto farne salire notevolmente
il prezzo, tanto più che veniva a coincidere con una
minore potenza di acquisto della moneta, determinato dalla maggiore
quantità di metalli preziosi e dal peso della dramma, che
accennava qua e là a scemare di peso. Invece non credo si possa
parlare di un vero rincaro. Gli schiavi, che hanno qualche perizia
tecnica, anche quella più limitata che si esige per la funzione
di una manifattura, hanno, come si è visto, un prezzo in qualche
modo elevato, ma di cui non si può nemmeno dire che sia superiore
a quelli del secolo precedente, in casi analoghi. Invece gli
schiavi ordinari sono valutati ad un prezzo poco elevato. Gli
schiavi, di cui Senofonte propone l’acquisto allo Stato per impiegarli
nelle miniere, sono valutati a 153 Dr. 3,7 ob. ovvero a 183 Dr.
3,6 ob., secondo il diverso calcolo, di cui è suscettibile il tratto
ove se ne parla[416]. Nell’orazione contro Nicostrato, due schiavi,
di cui si dice appresso che erano impiegati ne’ diversi lavori di
campagna, sono valutati complessivamente due mine e mezzo[417]:
altrove[418] uno schiavo è valutato a centocinquanta dramme.
Dunque il prezzo degli schiavi non solo non era formalmente
mutato da quello attestato, il secolo innanzi, dalla vendita in
danno degli Ermocopidi; ma, se si tien conto di tanti altri dati
concorrenti, si può dire ch’era sminuito. Nè si può opportunamente
invocare il riscatto degli schiavi di Rodi, stabilito a cinquecento
dramme, nell’assedio posto da Demetrio. In quel caso
particolare si trattava di schiavi associati alla difesa della città,
cui era stata promessa la libertà e che costituivano un efficace
strumento di resistenza contro l’assediante[419]. Occorreva
per necessità mettere un prezzo superiore, non solo al medio,

ma agli alti prezzi degli schiavi, per togliere ogni allettativa
a venderli altrove; e, se qualcosa sorprende, è che non sia stato
fissato per essi, in tali condizioni, un prezzo di riscatto uguale
a quello de’ liberi.




Questa vicenda del prezzo degli schiavi si spiega dunque soltanto
con l’osservare che l’economia servile s’era diffusa più
che non fosse cresciuta, aveva guadagnato di estensione assai
più che d’intensità.




XXXII.





Del resto l’aneddoto dell’astuzia adoperata da Agesilao per
mostrare, che solo gli Spartani, tra i Peloponnesi, attendevano
esclusivamente al mestiere delle armi, ci mostra come si fosse
esteso anche tra la cittadinanza libera de’ rimanenti popoli
l’esercizio de’ mestieri[420].




Gli accenni a locazioni d’opera e a mercedi divengono, in Atene,
sempre relativamente più frequenti: mercedi a’ lavoratori di campi,
a’ maestri e ad ogni altra categoria di lavoratori[421]. Anche la
medicina, che a Roma dovea per qualche tempo essere officio di
servi, e poi di liberti e di liberi, è qui coltivata da liberi[422].
Il lavoro manuale presenta talvolta un così favorevole campo
di azione, che, come dice Aristotile[423] “molti tra gli artigiani
si arricchiscono„; e ciò che dà la sua fisonomia particolare
al dominio di Demetrio Falereo, secondo un suo avversario, è
l’ambiente favorevole all’artigiano[424].




Per conoscere bene le condizioni del lavoro in questo periodo,
e lo stato de’ salari, meno oscillanti d’altre merci, ma pur soggetti
a variazioni, occorrerebbero naturalmente dati assai più
numerosi e particolari de’ pochi che abbiamo; ma, in mancanza

di meglio, anche i soli dati che abbiamo, e si riferiscono a costruzioni
del 329/8 a. C. e del 317-307, possono, con le debite
riserve, essere utilizzati. Lo sguardo che, attraverso questo spiraglio,
ci vien fatto di dare sulle condizioni del lavoro in Atene,
ci colpisce a primo aspetto per la divisione del lavoro che ci
mostra, per la moltiplicità degli esercizi di vendite, sempre più
sdoppiati e distinti, e finalmente per tutti i caratteri propri
delle condizioni del lavoro, quando sono in continuo sviluppo ed
incremento[425].




Il salario senza vitto sembra raggiungere, in un caso, nel
329/28 la proporzione di due dramme e tre oboli[426]; ma, se
questo non è uno de’ parecchi errori di queste epigrafi, chiarito
da un esempio successivo[427], costituisce, in ogni modo, un caso
isolato, e si riferisce ad un lavoro, di cui non possiamo valutare
la particolare difficoltà.




La mercede del giornaliero appare di una dramma e tre oboli
nell’epigrafe del 329/8, e si può assumere come la mercede del
lavoro a giornata, in quell’anno[428].




Ora, si è domandato: la retribuzione del lavoro era realmente
cresciuta, rispetto al secolo precedente, almeno per quel tanto
che ne sappiamo da’ conti dell’Eretteo?




In punto di fatto, il salario del giornaliero, che il 408 è di una
dramma, diventa nel 329/8 di una dramma e mezza: lo stesso
lavoro specifico della coppia di segatori, che ricorre nell’un
tempo e nell’altro, ci mostra la stessa variazione[429].




Ma il salario di una dramma, nel 408, era accompagnato dal
vitto all’operaio, oppur no? Ed era un salario ordinario, od un
salario ribassato per condizioni eccezionali?




L’una cosa e l’altra sono state sostenute[430]; e, secondo tali
opinioni, il prezzo del lavoro sarebbe andato soggetto ad un

rinvilìo notevolissimo. Questo asserito rinvilìo delle mercedi sarebbe
un gravissimo argomento per la decadenza dell’economia
a schiavi. Esso mostrerebbe a quali proporzioni dovea essere
giunta la concorrenza, non solo tra liberi e schiavi, ma tra gli
stessi lavoratori liberi, se il salario, malgrado il crescente aumento
de’ prezzi e lo scemato potere d’acquisto della moneta,
avea avuto un tale tracollo. Pure si può ritenere come dimostrato,
in sèguito di una speciale indagine[431], che nel 408 i giornalieri
non aveano, insieme al salario, anche il vitto; e il ritenere che
il salario, pagato a’ lavoratori dell’Eretteo, fosse un salario basso
per causa delle condizioni eccezionali di Atene in quel periodo,
è una semplice ipotesi, che non potrebbe mai, in ogni caso,
condurre ad asserire, come si è fatto, che il salario fosse al
principio della guerra del Peloponneso perfino tre o quattro volte
maggiore.




XXXIII.





Ma, se non è lecito dedurre da questi dati non esatti, o non
sicuri, la decadenza dell’economia a schiavi e il progresso del
lavoro libero, si può ben dedurli da altri dati; e la conseguenza,
fatte le debite proporzioni, non varia.




Valutando semplicemente a tre dramme il medimmo di frumento,
al tempo di Socrate, e a cinque in quello di Demostene,
è stato osservato che “il salario avrebbe dovuto salire da sei
a dieci oboli, giacchè i prezzi salirono nella proporzione di
tre a cinque. Le iscrizioni invece provano che le mercedi salirono
da sei a nove oboli, per il lavoro semplice, e più
alto per quello specificato„[432].




Accogliendo queste premesse, apparirebbe dunque un rinvilìo
relativo delle mercedi, spiegabile, in via più semplice e diretta,
con la cresciuta concorrenza. Ma, si è già accennato che il
prezzo de’ cereali, continuamente oscillante, era andato soggetto

a forti rincari, che ne aveano elevato il prezzo, talvolta, assai
oltre le cinque dramme. In quello stesso anno 329/8, l’orzo era
stato venduto a tre dramme, ed anche a qualche cosa di più, e
il frumento, di cui il popolo avea potuto fissare il prezzo, era
stato venduto a sei dramme[433]. Ora, come è stato osservato, il
prezzo della mano d’opera arriva sempre in ritardo a regolarsi
su quello degli altri prodotti scambiati[434], e quindi questo
aumento di mercede andrebbe probabilmente ragguagliato a’
rincari del periodo precedente, e apparirebbe perciò sempre
più inadeguato e sproporzionato a’ cresciuti bisogni. Oltre di
ciò va tenuto conto del peso un po’ calante della dramma e del
notevole aumento di medio circolante, che, anche quando da sè
solo non sia adatto a provocare un rialzo di prezzi, ottiene
questo effetto, se coincide con una maggiore richiesta[435].




XXXIV.





Ma una vera luce sullo sviluppo del lavoro ci è fornita da
dati, che non ci danno notizia specifica di salari, e nondimeno ci
permettono, appunto per il graduale scomparire de’ salari a giornata,
di formarci un concetto generale ma non inesatto della
condizione della mano d’opera in Atene: parlo del cottimo e
del forfait[436].




Già, nelle stesse epigrafi de’ lavori dell’Eretteo, l’una e l’altra
forma trovano il loro posto. In tutti i lavori che esigono una
speciale attitudine artistica, in quelli in cui un lavoro poteva essere
compito a parte e per cura di una sola persona, nella pittura
ad encausto, nelle figure del zoforo, nelle formazioni di modelli,

negli accessori ornamentali, si trova il cottimo, o il prezzo unico[437].
E, a misura che procediamo nel tempo, il cottimo e il prezzo
unico tendono sempre più a sostituirsi alla locazione d’opera a
giornata, e abbracciano opere anche di lavoro più semplice e
fornimenti di proporzioni maggiori.




Ora la maggiore frequenza del lavoro a cottimo, che ha per
causa e per effetto una maggiore autonomia del lavorante, un
lavoro più produttivo, una serie di rapporti più complicati, è
già, esso solo, adatto a farci acquistare un concetto, per quanto
generico, altrettanto profittevole ed esatto dello sviluppo del
lavoro libero e delle sue condizioni.




“Il lavoro a cottimo — dice il Marx[438] — è soltanto una
forma modificata del lavoro a giornata... La qualità del lavoro
è qui controllata dall’opera stessa, che deve avere una
bontà media, perchè il lavoro a cottimo sia ben pagato. Sotto
questo aspetto il lavoro a cottimo diviene una migliore sorgente
di lucro e di sfruttamento del lavoro da parte del capitalista.
Esso offre al capitalista una misura affatto determinata
per l’intensità del lavoro. Soltanto il tempo di lavoro,
che s’incorpora in una quantità di merce, determinata in precedenza
e stabilita mercè l’esperienza, vale come tempo di
lavoro socialmente necessario, ed è pagato come tale... Il controllo
della qualità e dell’intensità del lavoro, fatto mercè la
stessa forma di retribuzione, rende in gran parte superflua la
sorveglianza..... Il cottimo da un lato agevola l’intromissione di
parassiti tra capitalisti e salariati, la sublocazione del lavoro
(subletting of labour)...; d’altra parte permette al capitalista di
fare con l’operaio assuntore un contratto a tanto il pezzo, ad
un prezzo, per cui l’assuntore stesso si assume l’impiego e il
pagamento de’ suoi aiutanti. Lo sfruttamento de’ lavoratori per
mezzo del capitale si compie qui con lo sfruttamento del lavoratore
per mezzo del lavoratore. Dato il cottimo, è naturale che
il lavoratore abbia un interesse personale a sviluppare nella
maniera più intensiva la sua forza di lavoro, ciò che agevola al

capitalista una elevazione del grado normale della intensità. È
interesse personale dell’operaio allungare la giornata di lavoro,
perchè con ciò sale il suo salario giornaliero o settimanale.
Accade così la stessa reazione rilevata per il salario a giornata,
senza considerare che il prolungamento della giornata di lavoro,
anche quando il salario a cottimo rimane costante, include
per sè stessa un rinvilìo del prezzo del lavoro... Ma
la maggiore latitudine, che il cottimo offre all’individualità,
tende a sviluppare, da un lato, il sentimento di libertà, d’indipendenza
e di controllo autonomo, e dall’altro, una forma
secondaria di concorrenza tra i lavoratori. Ha perciò una tendenza
a sollevare al tempo stesso i salari individuali sulla
media e ad abbassare questa stessa media„.




Questa minuziosa analisi dell’indole e degli effetti del cottimo,
che riflette i fenomeni della nostra epoca capitalistica, va
applicata con cautela all’antichità, tenendo conto che i fenomeni
da essa considerati non hanno potuto ancora acquistare, nè per
estensione, nè per intensità, la pienezza del loro sviluppo.




Ma questa indole del cottimo, la sua diffusione e le sue oscillazioni
si presentano in maniera uniforme anche in tempi intermedi,
di minore sviluppo.




“Il lavoro a cottimo — dice il Rogers[439], per l’Inghilterra
del secolo XV e XVI — si generalizzò a poco a poco. Per
esempio i segatori, prima pagati a giornata, furono pagati più
tardi in ragione del centinaio (in realtà centoventi) di tavole
rese, ch’erano il lavoro presuntivo di un paio di segatori.
Prima lievemente inferiore al prezzo della giornata, il prezzo
del lavoro a cottimo fu, a partire dal secolo decimoquinto,
lievemente superiore, indice di una tendenza al rialzo. Nel
periodo di reazione, che toccheremo più tardi, questa proporzione
fu capovolta a danno del lavoro a cottimo„.




Il concetto che ci possiamo formare del cottimo da questi
dati e da queste osservazioni, ci permette quindi di spiegar meglio
alcune particolarità della storia del lavoro in Atene e di formarci

intorno alle sue condizioni un concetto più ampio ed organico
di quello, che possa essere consentito dagli scarsi dati
sul salario a giornata.




La retribuzione di novantatre dramme, data per una sola protoma
ad un cottimante ne’ lavori dell’Eretteo[440], non può più,
allora, tradursi semplicemente, come si è cercato fare[441], in
un salario giornaliero di tanto superiore a quello noto per lo
stesso periodo; ma piuttosto ci serve come dato di uno de’ più
antichi stadi del cottimo e come un punto di partenza delle
successive sue fasi.




Quale fosse la relazione precisa del cottimo al lavoro a giornata,
nel 329/8 o 317-307, non credo si possa stabilire; e nemmeno
si può stabilire la diversa retribuzione del cottimo, alla
fine del quarto e quinto secolo. Ma, dall’importanza crescente e
dall’estensione sempre maggiore, che ha il cottimo in quei due
importanti documenti degli ultimi decenni del quarto secolo, si
può ben dedurre che il lavoro libero avea assunta quella forma,
la quale corrisponde a un periodo di maggiore sviluppo del lavoro
e del ceto operaio, e che, se anche l’incremento del cottimo
non avea già sviluppato una concorrenza maggiore tra i lavoratori,
deprimendo così la media della loro retribuzione, si maturavano
almeno le cause di siffatti fenomeni.




Si erano create insomma e si venivano sempre più svolgendo
quelle condizioni, che rendevano più accessibile e più conveniente
l’impiego del lavoro libero e concorrevano quindi ad eliminare
gradualmente l’impiego del lavoro servile.




Infatti, la stessa epigrafe citata del 329/8[442] ci offre un impiego
limitato di schiavi, in tutto diciassette schiavi pubblici,
e ci dà modo di valutare approssimativamente l’indole e la convenienza
del loro impiego, la loro utilità, il loro costo. La loro
alimentazione giornaliera costa tre oboli, a cui debbono aggiungersi,
pel sorvegliante, altri tre oboli di vitto e dieci dramme
mensili di mercede[443]. Nel corso della seconda pritania si comprano

loro diciassette berretti del costo di quattro dramme,
cinque oboli e tre quarti[444]; nella pritania sesta si rifanno loro
i calzari spendendo quattro dramme per uno, e in tutto sessantotto
dramme[445] e si spendono pure, per un sacrificio e cinque
vasi di vino, altre trentanove dramme[446]; nella quarta pritania,
per fornirli di mantelli si spendono altre diciotto dramme e tre
oboli per ognuno, in tutto trecentoquattordici dramme e tre
oboli, e poi ancora settantasei dramme e tre oboli per tuniche
di pelle, a quattro dramme e tre oboli l’una, e centodue dramme
per calzari, a sei dramme l’uno[447].




Durante il corso della quarta pritania, a quanto appare, venne
a morire uno degli schiavi, e vi fu luogo ad altre spese per la
cremazione del cadavere e per la purificazione[448]. Nella decima
pritania, in cui gli schiavi son ridotti a sedici, la solatura a’
calzari importa un’altra spesa di quaranta dramme, e due altre
dramme sono spese senza che si sappia il perchè[449]. Nell’epigrafe
del 317-307 compare anche un’altra spesa, una mercede
mensile di otto dramme e due oboli per la compera al mercato
di quanto occorresse per gli schiavi[450]; e poi altre spese per
iniziazioni e funzioni religiose riguardanti i misteri[451].




Inoltre, nella prima epigrafe, si vede che occorreva prendere
in fitto ordigni ed utensili per fare eseguire i lavori[452].




Si è detto che, secondo la prima epigrafe, il costo giornaliero
dello schiavo sarebbe stato di una dramma al giorno, circa[453].
Fare un conto preciso, è difficile, specie con la mancanza di
altri dati; ma si può ben dire, con probabilità che, se non superava
questa cifra, non vi rimaneva inferiore.









Anche limitando ad una dramma il costo del mantenimento, il
margine di tre oboli avrebbe dovuto compensare l’impiego del capitale,
i rischi, le malattie, le giornate disoccupate. Questo calcolo
poi terrebbe presente l’anno 329/8, in cui l’orzo fu venduto a tre
dramme e il frumento a sei dramme[454]; mentre noi sappiamo
che altre volte il costo dell’uno e dell’altro salì assai più alto.
In questi casi, più che mai, lo svantaggio dell’impiego del lavoro
servile dovea saltare agli occhi; e, come si è visto, le
oscillazioni del prezzo de’ cereali erano forti e continue.




Pure, anche fuor de’ casi straordinarî, l’inferiorità e la poca
convenienza del lavoro servile erano destinate ad apparire sempre
più manifeste. Le spese di sorveglianza e di direzione, la minore
produttività del lavoro servile, le attitudini d’ordinario affatto
elementari degli schiavi, le spese di nolo degli utensili; queste
ed altre cose costituivano tanti svantaggi, specialmente rispetto al
cottimo. Se anche, ne’ casi di scarsa concorrenza, questo elevava
per un momento la mercede del lavoro, la ribassava poi col suscitare
la concorrenza, e, in ogni caso, rendeva più spedita e più
facile l’esecuzione di qualsiasi opera, più sicuro il suo perfetto
adempimento, più certo il suo conto, nè vincolava il tempo e la
libertà del committente. A quali scarse proporzioni potesse scendere
la mercede del lavoro con l’introduzione di questi prezzi
unitari, ce lo mostra la retribuzione di una dramma e un obolo
e mezzo al misuratore del frumento, per ogni centinaio di medimni,
e di quattro oboli soli, per ogni centinaio, a’ caricatori[455].
Misurare e caricare cento medimni, se non importava una giornata
di lavoro, vi restava inferiore di poco.




XXXV.





Le cause di dissoluzione dell’economia servile divenivano
quindi, di continuo, più operose, e più manifesti ne apparivano
gli effetti; e, tra le altre cose che c’inducono a toglier fede

all’esistenza di quattrocentomila schiavi, asserita da Ctesicle per
l’Attica, deve esser posta, in prima linea, questa decadenza dell’antica
struttura economica, a cui si conviene meglio il decrescere
che non l’aumentare degli schiavi.




Con la fine del quarto secolo, intanto, vien meno anche la
possibilità di seguire da vicino e con l’aiuto di notizie più specifiche
e minute le ulteriori fasi dell’economia greca. Dobbiamo
limitarci alla cognizione degli effetti più appariscenti, dell’aspetto
generale, che il paese assunse, del suo declinare per la curva
discendente della parabola, della concentrazione progrediente
della ricchezza, del suo spopolamento; tutte cose che, al tempo
stesso, sono documento della persistenza delle cause dissolventi
fin qui indagate, e trovano la spiegazione e il commento in
queste stesse cause e nella creazione di nuovi centri d’industria
e di civiltà e nella perduta egemonia, che toglieva ad Atene
specialmente di poter sorreggere con una forma di puro parassitismo
la sua posizione già culminante.




Qua e là, nondimeno, documenti di non poca importanza dànno
un punto di appoggio concreto per ricongiungere, con una linea
ideale e continua, le conseguenze ultime, indistintamente riassunte
nelle posteriori condizioni di vita, e lo stato anteriore,
meglio noto nelle sue cause e ne’ suoi effetti.




I conti de’ templi di Delo ci mostrano come anche là, nel terzo
secolo, si rendessero sempre più distinti nella funzione del lavoro
quei fenomeni già notati in Atene: l’appalto, e, accanto
al lavoro retribuito a giornata, il cottimo che acquista un posto
sempre più considerevole[456]. L’uso di retribuire un singolo servizio,
con riguardo alla sua importanza e alla sua durata, trova
il suo riscontro nell’esiguità di alcuni compensi[457], e mostra
anch’esso, come, via via, il movimento più rapido della vita economica,
facesse sorgere la convenienza di sostituire a questo
rapporto perpetuo e personale del padrone e dello schiavo un

rapporto meramente reale e temporaneo, consistente nello scambio
di servigi e di valori. L’opera servile vi comparisce poi in forma
affatto eccezionale; ed, anche là dove comparisce, vi appare con
una fisonomia sua speciale, con un corrispettivo annuo determinato
di alimenti e di vesti. Un simile contratto, che compensa
col solo mantenimento i servigi prestati, ha luogo pure
con persone, il cui stato si è voluto riguardare come servile,
ma che non si può fuor d’ogni dubbio ritenere come tale[458].




XXXVI.





Notevole del pari è la notizia degli schiavi del Laurio ridotti,
nella seconda metà del secondo secolo, a mille[459].




Notevoli, ancor più, sono le numerosissime epigrafi di manumissioni
della Grecia settentrionale negli ultimi due secoli: un
fenomeno davvero degno di ogni attenzione.




Dal secondo secolo in poi, queste manumissioni, sotto forma,
talvolta, di dedicazioni e, assai più spesso, di vendita alla divinità
cominciano a spesseggiare nella Beozia[460], nella Locride[461],
nella Focide[462]; e nelle iscrizioni delfiche, finalmente, raggiungono
un numero davvero esorbitante[463].




Ora qui non si può trattare nè di un fatto accidentale, nè di
una cosa trascurabile.




L’aumento delle manumissioni suol essere uno degl’indizi esteriori
più visibili di una crisi della schiavitù; e a tale stregua
vogliono essere considerate quelle manumissioni.




Se possono essere considerate come atti religiosi e spiegate
con moventi analoghi altre epigrafi della Grecia settentrionale,
che, nella loro forma primitiva e rudimentale, appariscono come

semplici dedicazioni, come offerte alla divinità[464]; ciò non è
più possibile nelle iscrizioni di Delfo. In esse la divinità entra
per una ragione d’ordine esclusivamente giuridico, cioè per
compiere una vendita, che spogli il padrone dagli antichi suoi
diritti senza investirne un’altra persona reale capace di esercitarli
e disposta a farne uso, quando ne fosse investita.




Il motivo della manumissione è schiettamente e incontrastabilmente
utilitario. La libertà assoluta è d’ordinario pagata a
buon prezzo, ad un prezzo maggiore di quello che potesse allora
avere uno schiavo. Ma, molte altre volte, il più delle volte,
il manomesso si obbliga a rimanere ancora presso il padrone
per tre, per cinque, per sei anni[465], ed anche fin che il padrone
viva, prestando tutta l’opera sua[466]; si obbliga pure a farlo suo
erede, nel caso che muoia senza prole, od anche incondizionatamente[467];
a fargli l’esequie e rendergli altri uffici funerarî[468], ad
alimentarlo, a educargli i fanciulli[469], ad alimentare i suoi
proprî genitori od altre persone, secondo l’interesse del manumittente[470],
e così via ad un’altra serie di obblighi di vario genere;
obblighi alla loro volta commutabili in denaro, talora per
convenzione espressa, che include anche la probabilità di anticipare
la libertà definitiva, mediante una sostituzione di persona.




Vi è in tutto questo la rivelazione sicura di uno stato di
cose, che tendeva a surrogare la prestazione e poi la locazione
di opere alla schiavitù; che dall’impiego diretto e rudimentale
dello schiavo, stretto da un legame visibile al padrone e lavorante
a tutto suo profitto e a tutto suo rischio, si sforzava
di arrivare, anche senza piena consapevolezza d’intenti, all’impiego
del proletario. Ciò importava sostituire prima al rapporto

di proprietà un rapporto obbligatorio personale e poi il definitivo
avvento del nuovo ordine economico-giuridico, che emergeva ogni
giorno più dalla crisi dell’economia servile. Il prezzo del riscatto,
che rappresentava tutti i risparmî passati dello schiavo e impegnava
spesso molto del suo lavoro avvenire, concorreva così, anch’esso,
a costituire e mettere di fronte i due elementi della nuova
economia, il capitale e il proletario; e, come suole avvenire, per
una crudele ironia della storia (ben lo avrebbe veduto e detto
da un altro punto di vista Epitetto[471]), gli schiavi nell’atto
stesso, in cui credevano di spezzare la loro catena, si trovavano
di averne formata una meno visibile, ma più stretta e più
duratura.




Questo sviluppo così notevole di manumissioni è la conseguenza
ultima e non molto remota della reazione del lavoro
libero sul lavoro servile; e non è un caso che si presenti, sotto
forma così perspicua, precisamente in quel tratto di paese, in cui
la schiavitù, introdotta, secondo la tradizione, o almeno allargata,
da Mnasone, nel IV secolo, vi avrebbe destato tante preoccupazioni
e tanti malumori.




Queste manumissioni, poi, oltre al corrispondere ad una necessità
economica, costituivano una vera speculazione per gli
stessi padroni; e in ciò trovavano un altro e più vivo incoraggiamento.
Organi di questa speculazione divenivano i templi e
gli erani, che funzionavano come casse di risparmio e casse di anticipazioni
per gli schiavi, ed eccitavano, così, e agevolavano sia
l’accumulazione de’ riscatti che le liberazioni condizionali, con
pagamenti successivi e rateali[472].




E a tutta questa condizione di cose si deve probabilmente se i
prezzi di riscatto si aggirano sulla media delle tre mine e salgono
talvolta assai più alto. Sarebbe un errore, se non mi sbaglio, voler
desumere il valore venale e corrente degli schiavi da documenti
come questi, che non rappresentano un semplice affare di parti
liberamente contraenti, ma costituiscono una convenzione di genere
speciale, compiuta sotto l’azione di determinate e molteplici

cause, come il desiderio di riacquistare la libertà, la speranza di
accumulare col proprio lavoro il qualsiasi prezzo di riscatto, il
pagamento rateale e così via. Senza di questo, per la stessa decadenza
dell’economia servile, di cui questi documenti sono una
prova, il prezzo avrebbe dovuto scendere assai in basso.




XXXVII.





Pure, per quanto decadesse in Grecia l’economia a schiavi,
la Grecia non costituiva nè uno Stato isolato, nè tutto il mondo
antico.




La Grecia, non che realizzare, non avea neppur potuto tentare
un dominio universale, in cui si unissero popoli diversi, e
si formassero ne’ diversi paesi, per lunga elaborazione, condizioni
analoghe di vita, onde poi germogliasse, uniformemente o quasi,
un nuovo assetto sociale. Grande parte del mondo antico si trovava
in condizioni affatto diverse da quelle della Grecia, sotto
il rapporto dello sviluppo delle forze produttive, delle condizioni
di produzione, della distribuzione della ricchezza, dell’assetto
politico e delle relazioni internazionali.




La forma di produzione non si muta in maniera radicale
esclusivamente da uno Stato, che non sia isolato: la s’impone
o la si subisce, più che con la forza delle armi, con la persistenza
degli effetti di ordine economico.




La Grecia non era stata, e tanto meno era al caso ora, di costituire
un vasto dominio, di cui la vita economica si rifoggiasse
sulla sua. Fu questa l’opera di Alessandro, ma ebbe per campo
l’Oriente; così che poteva sempre risorgere e risorgeva in Occidente
quel processo evolutivo, che in Grecia volgeva alla fine.




Fuori della Grecia dunque ci conviene cercare le ulteriori fasi
della schiavitù; e, fuori della Grecia, in epoca più tarda e in
campo più vasto, ci verrà fatto di vederne, almeno per quanto
riguarda il mondo antico, il generale e definitivo tramonto.




Il mondo ellenico propriamente detto, e Atene più specialmente,
ci dà come un’anticipazione, limitata nello spazio e nel tempo,
e prematuramente troncata, del processo, per cui verrà a decadere
e perire l’economia servile.









Interrotto con la fine dell’egemonia e poi anche dell’autonomia
greca, quel processo riprende, come può, il suo corso, nel mondo
e nell’epoca ellenistica, ove la civiltà ha spostato il suo centro
di gravità.




Il periodo ellenistico ha il carattere ed il nome da questo
diffondersi della civiltà ellenica nelle regioni adiacenti al bacino
del Mediterraneo e dal suo innestarsi sulle civiltà più antiche.
E questa diffusione e questo innesto erano resi appunto possibili,
anzi prodotti da uno sviluppo di condizioni della vita
materiale, analoghe a quelle de’ più progrediti centri dell’Ellade.




Sotto l’azione di tali cause, come effetti di una sfera assai
più allargata di commercî, di forze attive, di rapporti morali
e materiali, sorgevano o crescevano, nell’Asia minore, nell’Egitto,
nel bacino occidentale del Mediterraneo, centri cittadini più popolosi
di quelli della Grecia propria, con una vita industriale
più operosa e molteplice, con una potenzialità produttiva e una
circolazione rapida e intensa, quale non era stato lecito vedere
sino a questo punto, e quale si può solo supporre guardando
agli straordinari e crescenti bisogni, che ogni giorno più chiedevano
una più larga soddisfazione.




Per gli auspicî sotto cui era sorta, per la sua posizione privilegiata,
per la facoltà di assimilarsi e fondere insieme le
civiltà più varie e raccogliere gli elementi etnici più diversi e
discordi; Alessandria, nuovo centro dell’Egitto, è come il fuoco
di questa ellissi, ch’è il mondo ellenistico; ne è il riflesso, l’esempio,
il tipo.




Se, com’è stato detto[473], “in questo tempo il genere umano
tendeva a crearsi un nuovo modo di esistenza e, si potrebbe
dire, un nuovo modo di aggruppamento molecolare; tendeva
a dare a un temperamento nuovo un’espressione durevole, una
forma sicura, ed a farla penetrare più addentro in tutti gli
ambienti„; Alessandria era uno de’ crogiuoli più adatti e più
maravigliosi di siffatta metamorfosi.




Città cronologicamente antica, e pure essenzialmente moderna
di indole, di forme, di tendenze, non a torto è stata chiamata la

regina del lusso e della moda, la Parigi dell’antichità; ed era
più e meno che una metropoli moderna, città internazionale,
paradiso ed inferno di godimenti, di scialacqui, di tentazioni, e
insieme laboratorio del mondo antico, suo arsenale, suo alimento.




Messa nel centro di un paese, dove era lecito produrre più
che in qualsiasi altra regione e con minore fatica, diveniva
naturalmente il centro favorito dell’industria. La produzione
de’ manufatti più indispensabili e d’uso più immediato e di quelli
di lusso, vi attecchiva del pari mettendovi radice; e si sviluppava
nelle forme più ampie, consentite dalla richiesta e dall’ambiente.
I filati, i tessuti di tutte le fogge e del gusto più bizzarro e
raffinato; la lavorazione del legno d’ogni genere, da quello adoperato
per le navi e per i carri a quello prezioso usato per i
mobili e per i ninnoli; l’estrazione de’ metalli e la loro lavorazione
più varia ed artificiosa, che li piegava a tutti gli usi della
guerra e della pace, della vita domestica e del lusso; l’industria
del vetro, del cuoio, della terracotta, della carta; tutte le industrie
insomma e le arti, che nel passato erano lentamente
emerse in centri separati, si trovavano qui raccolte e sviluppate[474].
Quelle che già vi aveano una lunga tradizione si erano
raffermate e vi rifiorivano; le nuove vi erano state trapiantate
e vi prosperavano.




Messa poi, com’era, a cavaliere delle principali vie commerciali,
che i suoi sovrani tendevano sempre più a monopolizzare;
fatta come per essere il punto d’incontro e il mercato più agevole
delle tre parti del mondo antico; essa era l’esempio, il
richiamo e lo strumento di tutti i commercî, che alimentavano,
insieme, e suscitavano sempre più, con la loro continua pressione,
le sue industrie. Dati questi elementi di fatto, non potevano
a meno di prodursi, anche qui, quel contrasto, più o meno
palese, del lavoro libero e del lavoro servile, e la graduale eliminazione
di questo, e tutti quei fenomeni di un’economia più

progredita, in cui la schiavitù si viene spezzando come uno
strumento poco adatto e impacciante; mentre cominciano, d’altra
parte, a sbozzarsi e a germogliare i rudimenti dell’economia
capitalistica.




Il numero degli schiavi di Alessandria, che da qualcuno si
farebbe salire a dugentomila, è desunto da analogie e congetture,
mancanti le une e le altre di una base sicura. In una città,
che pareva realizzare un gran sogno di lusso e di piacere, dove
la vita turbinava senza posa in una febbre di godimenti, certo
non doveano far difetto gli schiavi, ministri di voluttà, addetti
a tutti i servizi, che le abitudini sempre più raffinate esigevano
e moltiplicavano ogni giorno; ed è sopratutto di questi schiavi
che ricorre più facilmente la menzione. Non doveano neppure
mancare schiavi in quelle fabbriche, in cui, come in Atene, la
divisione e la semplificazione del lavoro potea consigliarne l’impiego.




Ma, più che di schiavi, troviamo menzione del lavoro libero
e delle condizioni che lo fanno supporre.




Nell’agricoltura, le condizioni particolari dell’Egitto, per la
possibilità di usufruire alcuni agenti naturali come l’inondazione
del Nilo, rendevano i lavori della coltivazione brevi di durata
e agevoli ad eseguirsi con uno scarso impiego di opera umana,
e, in qualche caso, senza l’impiego di essa[475]. Dato un tale
stato di cose, l’impiego fisso di schiavi addetti all’agricoltura,
per quanto potesse costar poco il loro mantenimento, doveva
andar soggetto ad una sicura eliminazione. Del resto, in forma
più positiva, è noto come alla coltivazione delle terre reali si
sopperisse con la corvée, con una requisizione temporanea di
liberi, e come la cultura diretta, gli affitti, le locazioni d’opera
vi avessero largo sviluppo[476]. Varrone attesta che l’Egitto,
come l’Asia, si serviva per l’agricoltura sopratutto di liberi
mercenari[477].




Nel campo industriale la crescente specificazione delle arti e

de’ mestieri, rappresentati in tutte le loro varietà e con la
maggiore raffinatezza, esigevano, in vari casi, nonostante la
divisione del lavoro, un’educazione tecnica speciale e alcune particolari
attitudini, che non era facile trovare negli schiavi, almeno
di primo acquisto. Le arti e i mestieri poi costituivano
già dal passato, un patrimonio peculiare di alcune caste o classi
della popolazione egiziana libera[478]. In Alessandria vi davano
ancora un largo contributo i Giudei residenti in gran
numero[479]. Finalmente, tutta quella massa avventizia, che
traeva alla città dalla campagna, o vi conveniva da ogni altro
punto, dovea chiedere al suo lavoro i mezzi di sussistenza; e
tanto più era spinta a far ciò, quanto più le comodità della
vita più abbondanti, le raffinatezze, rese più comuni, stimolavano
meglio i suoi desiderî. Se possiamo applicare ad un tempo
anteriore quello che dell’Alessandria de’ suoi tempi diceva
Adriano, nessuno vivea ozioso, tutti erano occupati[480].




È poi in quest’epoca ellenistica, a Siracusa, ad Alessandria
specialmente, che, per opera di Archimede, di Herone, di Ctesibio,
la scienza, mentre segue il suo svolgimento teorico, tenta,
d’altra parte, tante sue geniali applicazioni pratiche, e la meccanica,
pura ed applicata, riceve impulso e sviluppo. La leva,
l’impiego della forza motrice dell’acqua e perfino di quella del
vapore; tutte cose destinate in tempo più o meno lontano a
trovare applicazioni più o meno efficaci, più o meno estese,
sono ritrovamenti e deduzioni di quest’epoca e delle verità in
essa accertate. Questo magnifico sviluppo della tecnica costituiva
l’elemento dinamico e il sostrato di tutta un’evoluzione
del modo e poi della forma di produzione; evoluzione interrotta
ancora e strozzata in un ambiente non maturo, ma che, pure
a grande distanza di tempo, avrebbe ripigliato e proseguito il
suo corso. Giova notare intanto che la tecnica trova l’impulso
a nuovi progressi e a nuove applicazioni nel crescente valore

del lavoro e nella necessità di sopperire a una maggiore richiesta;
onde, anche come indizio delle condizioni della produzione
del mondo ellenistico e della nuova fase del lavoro, sono
caratteristici e degni di considerazione questi progressi tecnici[481].




In queste città del periodo ellenistico si sente talvolta qualche
cosa, che è come un’anticipazione fuggevole delle nostre città
industriali, della nostra vita moderna. Quella massa popolare,
specie alessandrina, inquieta, volubile, mobile, ha un carattere
speciale, pur fra tutte le sedizioni delle città antiche; ha qualche
cosa che richiama le convulsioni di Parigi.




L’elemento operaio, crescendo di numero e di forza, si veniva
costituendo, come oggi par probabile, se non sicuro[482], in corporazioni,
indipendenti di forma e di origine dalle corporazioni
romane; e in quelle corporazioni stesse si atteggiava talora a
partito[483]. Perfino gli scioperi e le coalizioni, queste armi
tanto moderne e tanto caratteristiche della nostra èra industriale,
facevano capolino, comunque in maniera attenuata e
fuggevole, a Magnesia sul Meandro ed a Paros[484].




Ma, mentre l’Oriente ellenistico, proseguendo e ampliando
l’opera della civiltà greca, minava, senza pur avvedersene, l’istituzione
della schiavitù, era destinato, col tributo stesso de’ suoi
figli, a sorreggerla e alimentarla in Occidente, dove condizioni
diverse spingevano la schiavitù per la curva ascendente della
parabola, portandola a un grado di sviluppo che, per forza intrinseca,
dovea affrettarne la fine. Perchè intanto maturasse la
fine, occorreva che l’Occidente conquistasse l’Oriente, e l’Oriente
lo conquidesse alla sua volta, insinuando, attraverso tutto il dominio,
il suo spirito vitale e i suoi veleni, i suoi modi di produzione
e di vita, la sua cultura, le sue ricchezze accumulate,

le sue scoperte; che si compisse insomma tutta un’opera di
fusione e di assimilazione.




L’Impero romano è il gigantesco organismo politico, entro cui
si compie quest’opera di fusione e di assimilazione di tutte le
civiltà del mondo antico.




In esso si maturano e si svolgono una nuova coscienza universale
etica, giuridica e religiosa e una nuova forma di produzione,
che ne costituisce l’antecedente e il sostrato; e in esso
la schiavitù, rosa dalla base, più vasta ma omai unica, vacilla
e vede segnati i suoi giorni.




Il resto del nostro lavoro consiste omai nel percorrere ancora,
in un campo più vasto, la via che già abbiamo battuta,
rintracciando in un altro ambiente e sotto aspetti diversi le
stesse cause dissolventi della schiavitù, seguendo cioè nel mondo
romano un processo economico analogo a quello sin qui osservato.
Potremo così riannodare alle più antiche fasi della schiavitù in
Occidente la sua fase finale, e seguire in una più larga sfera,
fin dove sia possibile, attraverso gli spiragli, per cui è consentito
guardare nell’intimo congegno della vita materiale e
morale del tempo, il suo lento tramonto.









PARTE SECONDA




I.



La vita romana più antica ci si presenta sotto un aspetto
semplice e modesto: la ricchezza, i bisogni, le abitudini, tutto
vi è limitato e quale può attendersi da una popolazione di
costumi primitivi.




Roma, sorta come luogo di rifugio, è la sede di una popolazione
che vive una vita pastorale ed agricola, gravitando
sempre più verso l’agricoltura, quanto più la stabilità della sede,
le commodità della cultura e le altre condizioni favorevoli lo
consentono[485].




La schiavitù, che nell’antichità si può assumere come l’indice
dello sviluppo della vita economica, è quindi, naturalmente, in
questo più antico periodo assai ristretta[486]. Chi legge Dionigi
d’Alicarnasso e vi trova una menzione relativamente frequente
ed esagerata di schiavi[487], potrebbe forse essere tentato ad
attribuire alla schiavitù, anche per questo periodo più antico,
un’importanza maggiore della vera; ma non tarderà a scorgere

anche qui un riflesso della tendenza inconsapevolmente anacronistica
di Dionigi, solo che guardi agli altri fonti della tradizione
e, più ancora, a tutti gli altri dati della vita romana in
quell’epoca.




Il territorio romano, sino alla fine dell’età regia e agl’inizi della
repubblica, consisteva in una stretta zona sulla riva destra del
Tevere, e sulla sinistra era limitato a breve distanza, nelle varie
direzioni, da Fidenae, da Tusculum, da Tellenae e Laurentum[488]:
consentiva quindi un’industria agricola ristretta anch’essa in
brevi confini e tale da non richiedere, ordinariamente, l’impiego
di schiavi o almeno di un numero notevole di essi. La cultura
diretta era, insieme, un’esigenza, una consuetudine ed un vanto[489]
anche per chi in quella società primitiva godeva di una posizione
preeminente. La famiglia, più che mai unanime e stretta
da un legame di solidarietà materiale e morale, impiegava
tutte le sue forze nella cura del modesto patrimonio che le
assicurava l’esistenza e lo sviluppo. S’aggiungeva ancora la
clientela. Se anche non è ben provato che i clienti fossero
tenuti a prestare, in una certa misura, l’opera loro a favore
de’ patroni[490]; nondimeno può sempre ritenersi che, in maniera
indiretta, coltivando terre concesse precariamente o temporaneamente
sotto varie forme, avessero una funzione utile non
trascurabile nell’economia domestica della casa patronale[491].




La semplicità rude di quella vita è anch’essa rimasta nella
tradizione, che ce ne ha conservata l’immagine e la notizia.




L’ideale della casa che basta a se stessa e del fondo che
sopperisce a tutti i bisogni della famiglia, riappare anche appresso
come un consiglio ed una mèta: ora appariva come una
necessità e, insieme, un’aspirazione facilmente realizzata, data
la corrispondenza tra i pochi bisogni e la maniera di soddisfarli.
Bisogni che, poi, più largamente intesi e in maniera diversa,

dettero luogo a un’attività sociale distinta, a mestieri speciali, — costituivano
ora un ramo ordinario dell’operosità domestica disimpegnato
dalle donne della famiglia, a cui nelle poche case
più doviziose prestava assistenza qualche ancella. In casa si
preparavano e provvedevano le vesti; in casa si preparava il
pane[492]. E questo carattere dell’antica famiglia romana, che
sopperisce da sè alle esigenze del proprio consumo, è rilevato
da uno storico con lo stesso vocabolo già usato da Tucidide a
proposito de’ Peloponnesiaci (αὐτουργοί)[493], che con la semplicità
sua ci richiama nella maniera più evidente questo periodo
di attività domestica, di economia familiare chiusa e di manufatti
dovuti al lavoro delle proprie mani.




Ma, anche qui, manufatti, che richiedevano una particolare
esperienza tecnica e speciali istrumenti, o corrispondevano a
bisogni non continui della famiglia, facevano luogo, per la progrediente
e vantaggiosa divisione del lavoro, ad arti e mestieri
speciali, esercitati da distinte categorie di artefici come una
distinta attività professionale. E la tradizione, quale che possa
essere la sua esattezza cronologica nel riferirsi a un punto preciso
del periodo leggendario, accenna all’antichità di questi artefici
costituiti finanche in corporazioni[494]. Secondo questi dati
della tradizione, non solo si sarebbe avuto ben presto un artigianato
di vasai, industria delle più antiche e della quale scoperte
non lontane hanno rintracciato in Roma i prodotti entro strati
sempre più remoti e con forme sempre più rudimentali, accennanti
alle suppellettili delle terremare[495], ma tante altre
categorie di artefici intenti al lavoro del legno, del cuoio, della
tintura de’ tessuti, del bronzo e perfino dell’oro. Lo stesso frequente
stato di guerra, che spesso costringeva il piccolo stato

come in un cerchio di ferro, l’obbligava a sviluppare entro i
propri confini la produzione di tutto il necessario, acclimatando
e rendendo indigena anche quella prima importata o presa a
prestito da popoli più progrediti[496].




Ora questi mestieri, quando, appresso, assunsero più larghe
proporzioni sino a prendere l’aspetto di una manifattura o di
un’industria, poterono giovarsi e si giovarono della cooperazione
di schiavi; ma in questi tempi più antichi, in cui l’esercizio del
mestiere era limitato ed individualmente disimpegnato, difficilmente
potevano essere esercitati da schiavi, privi di ogni autonomia
e che avrebbero solo potuto esercitarli sotto la direzione
o, come cominciò ad avvenire più tardi, in rappresentanza
del padrone. L’esercizio di codesti e degli altri mestieri, che
venivano sempre più sorgendo col crescere de’ bisogni e con la
corrispondente divisione del lavoro, dovea costituire, insieme,
una prerogativa e un mezzo di vita degli stranieri che venivano
a dimorare a Roma, della plebe urbana e, in genere, di tutti
quelli che, per una via o per un’altra, direttamente o indirettamente,
non partecipavano alla produzione agricola e al godimento
della terra. I cognomi di alcune famiglie, che accennano
evidentemente a utensili, ad arti e a mestieri, se possono
avere avuta origine da un patronato verso corporazioni di artefici,
possono fors’anche meglio derivarsi dalla tradizione di un diretto
esercizio di arti manuali in famiglie libere, a grado a grado
salite poi a condizione più elevata e a maggiore importanza
sociale[497].




II.





Il successivo ampliarsi della città e le grandi costruzioni — che,
riferite dalla tradizione all’epoca regia[498], hanno tuttavia, almeno

in parte, carattere di remota antichità, come il tempio di Giove
sul Campidoglio, la grande cloaca, le mura serviane — sono un
indizio del continuo progresso economico e civile di Roma; e
la ingente forza di lavoro, necessaria specialmente alle opere
monumentali, lascia sospettare un impiego di servi e un incremento
quindi della schiavitù. E, veramente, tra le prede, che
si vuole facessero le spese di qualcuna di quelle opere[499], potettero
o dovettero esser compresi degli schiavi. Ma l’espandersi
della città fu lento e graduale, e fu più spesso la fusione di
borgate e centri già innanzi abitati: le grandi opere pubbliche
poi, se la tradizione non mente[500], furono elevate oltre che con
l’opera mercenaria, col concorso forzato degli stessi cittadini,
sotto forma di corvées, che riescirono di forte aggravio alla plebe
e sarebbero state tra le cause precipue del suo sentimento ostile
verso l’ultimo de’ re.




Nondimeno, in maniera lenta e insensibile ma costante, si
venivano fecondando i germi che doveano portare a uno sviluppo
della schiavitù.




In quella lotta impegnata con i vicini e di volta in volta
allargata, lotta combattuta prima per l’esistenza e poi per una
forma sempre più elevata di dominio; con la conquista di territori
e l’appropriazione della altrui ricchezza mobiliare[501], si
veniva inducendo nella società romana una serie di rapporti più
complessi e come una stratificazione sempre più distinta de’
vari elementi della cittadinanza. Le spese e gli aggravî della
guerra, riversati, come accade, da quelli che avevano il monopolio
del potere su quelli che n’erano esclusi o poco meno che
esclusi; i danni delle incursioni e delle rappresaglie, più sentite
da chi meno possedeva e vi era più esposto; il monopolio dell’agro
pubblico e la possibilità di impiegarvi, mettendolo a cultura
o tenendovi greggi ed armenti, un capitale che vi trovava
il suo frutto; l’accumulo reso più facile a chi più ha, e fatto
sempre più possibile e più agevole dall’azione sempre più diffusa e

operosa della moneta, che investiva e trasformava i più antichi
e semplici rapporti economici e le prime forme rudimentali di
scambi; tutte queste cose insieme concorrevano a creare nuove
condizioni di vita, foriere esse stesse di maggiori mutamenti,
per i maggiori bisogni suscitati, per lo sforzo e il modo di
appagarli.




Pure l’accumulazione della ricchezza e il progresso economico
dovettero essere, per lungo tempo, lenti ed esigui.




Nella legislazione delle dodici tavole si riflette ancora l’angustia
d’orizzonti della vita romana e lo stato rudimentale della
sua economia[502].




È ancora un popolo che vive tutto d’agricoltura e per cui
non è spuntato ancora il periodo dell’industria e del commercio.
La ricchezza, il vantaggio, il danno, le forme di guadagno hanno
tutti la loro espressione in parole relative alla pastorizia e
all’agricoltura[503], e i delitti che la legge considera hanno del
pari stretta relazione con l’una e con l’altra. La moneta coniata
non è giunta ancora a divenire la comune misura degli scambi
e della valutazione, che ancora, tradizionalmente, in alcune
multe, si determina in quantità di animali[504]. Diecimila assi
costituiscono ancora una ricchezza[505]; bassi sono i prezzi de’
prodotti dell’agricoltura e degli animali; le multe son tenute in
confini limitati, e appena la massima multa raggiunge una cifra
che, nella sua stessa misura relativamente elevata, ci dà un
criterio della limitata economia del tempo, anche considerata
nelle sue maggiori manifestazioni[506].




Del resto le forme di produzione, gli sfoghi alla varia attività
umana, i mezzi di moltiplicare la ricchezza erano assai circoscritti.
La terra anche ne’ ricolti migliori dava un prodotto

tenue, che, secondo qualche calcolo[507], al lordo, non raggiungeva
il cinque per cento. La produzione familiare, in questo e
per molto altro tempo ancora, non solo abbracciava i generi
d’alimentazione, ma comprendeva ancora il vestimento, la lavorazione
degl’istrumenti ed utensili di legno necessari all’agricoltura,
quella delle corde e de’ lavori d’intreccio, di alcune più
rozze stoviglie, delle suola[508]. Strumenti ed utensili, che si era
obbligati a chiedere al lavoro tecnico più provetto dell’artigiano,
si riunivano a larghi intervalli di tempo, e intanto si riparavano,
si rimettevano all’ordine in casa.




Il commercio era limitato, com’era da attendersi da questa
stessa limitata produzione, che non offriva larga materia di
scambi[509]. I mercati più vicini, oltre il Tevere, servivano al
traffico de’ prodotti di uso più immediato; e, attraverso di essi,
forse, giungevano anche que’ pochi prodotti transmarini, che si
erano introdotti o cominciavano ad introdursi negli usi de’ Romani[510].




I capitali perciò, limitati come potevano essere da queste
condizioni di limitata accumulazione, si volgevano, come già altrove,
in uno stato analogo di cose, se non esclusivamente, preferibilmente
all’usura, che costituiva una vera piaga di questi
tempi e le cui fasi occupano una parte notevole nella tradizione[511].
Finchè l’allargamento del dominio e l’appropriazione
sistematicamente organizzata della ricchezza di tanti paesi soggetti
non offrirono un appagamento a’ crescenti bisogni di una
società sterile; si può dire che il popolo romano, nell’ámbito
chiuso del piccolo stato, si volgea co’ denti in sè medesimo.




L’interesse, limitato dalla legge delle dodici tavole, non già,

secondo un’ipotesi inverosimile, al 100%[512], ma, secondo una
più accettabile interpretazione, al 10% per un anno di dodici
mesi e rispettivamente all’8 1﻿⁄﻿3 % per un anno di dieci mesi[513],
ci fa vedere, in realtà, come i capitali esistenti fossero inadeguati
alla richiesta, e quanto alto salisse d’ordinario l’interesse,
se la legge l’avea stabilito in una misura pur di tanto superiore
al reddito ordinario della terra.




Le vicende della pace e della guerra e quelle ancora più ordinarie
delle stagioni sopra aziende agricole di limitata estensione
e produzione facevano sì che la plebe, la classe ancora meno
provveduta, rasentasse sempre l’abisso del debito, pronta a
cadervi per non uscirne più mai. Avvenimenti poi come l’invasione
e l’incendio gallico, dietro cui non rimanevano salve
che la terra e la parte di scorta metallica sfuggita alle rapine e
alle taglie, aveano reso più acuto il bisogno e più forte l’impero
della moneta, più rara e più richiesta[514].




Questa manifestazione sociale-patologica dell’infierire dell’usura,
propria di dati tempi, in paesi di economia poco progredita, costituiva
per la società romana uno stato di equilibrio instabile,
che dovea trovare la sua risoluzione e il suo rimedio in una
estensione della schiavitù.




Se, come pare[515], ciò che dava a’ patrizi (sotto il qual nome
del resto la tradizione volle fors’anche intendere i ricchi) l’egemonia
economica e la possibilità di mutuare, era massimamente
il possesso sempre crescente dell’ager publicus; in questo impiego
usurario del danaro e nelle forme rigorose in cui si esplicava,
si può vedere non solo una conseguenza dell’angustia economica
che non consentiva altri modi d’impiego, ma un mezzo di appropriarsi
il lavoro altrui, sia indirettamente sotto forma d’interesse,
sia, più ancora, direttamente con l’addictio del debitore
moroso, divenuto così a tempo o in perpetuo, il servo del creditore,
che in un caso l’adoperava nelle sue coltivazioni e in un
altro lo vendeva o permutava con uno schiavo straniero. La lex

Paetelia, è intesa da Livio[516] e da’ più come la liberatrice della
plebe che faceva de’ beni e non del corpo del debitore la garentia
del creditore. Ma, se proprio si potesse ritenere, come qualche
interprete[517] vorrebbe, secondo un’ipotesi repugnante alla tradizione,
che essa si limitasse soltanto a modificare le forme anzi che
la sostanza del diritto del creditore, l’addictio dovette essere poi
ristretta od eliminata, in fatto più che in diritto, dall’estensione
della schiavitù, che rendeva non necessaria quella maniera d’acquisto
d’incommodi servi, e da forme di procedure, che rendevano
più agevole e possibile l’espropriazione del debitore.




Le dodici tavole, veramente, oltre a rivelare, in questa forma
indiretta, il bisogno della schiavitù, crescente col progredire
delle condizioni economiche, rivelano anche, in maniera più prossima,
che questo bisogno cercava il suo soddisfacimento, e la
schiavitù si andava sempre estendendo nella società romana.




Infatti nelle dodici tavole troviamo irrogata la pena di cencinquanta
assi pel ferimento del servo[518], e d’altro lato la
menzione della pena comminata al servo ladro[519]. Ricorrono
anche disposizioni sullo statu liber[520], il servo manomesso sotto
condizione, con un accenno, forse, a quel peculio[521], che, meglio
sviluppato appresso, è destinato ad avere tanta importanza nelle
condizioni e nelle sorti della schiavitù; vi si fissa la norma per
la devoluzione al patrono dell’eredità del liberto morto senza
testamento[522], e si sancisce finalmente la responsabilità civile
del padrone per i fatti delittuosi e colposi del servo[523].




Tenuto conto dello spirito della legislazione decemvirale, che,
in maniera rapida e comprensiva, fissa le sue norme, regolando

interessi pratici e concreti; si può dire che, se anche non
molto diffusa, pure, relativamente alle condizioni economiche del
tempo, la schiavitù cominciava ad essere un elemento integrante
del patrimonio e della vita economica; e maggiore tendeva a
divenire nell’ambiente sempre più largo che Roma si formava
e nell’affluire alla città dominatrice di tante forze economiche,
che le vittorie omai più numerose e feconde richiamavano con
successione sempre più frequente e costante e che la illimitata
libertà di testare sancita dalle dodici tavole[524], il giro più
rapido della ricchezza e la vita economica sempre meno compressa
e più complicata tendevano a raccogliere in poche mani.




III.





Il popolo che doveva giungere a dare il suo nome al mondo
antico e doveva dare a tante parti di esso l’impronta della sua
fisonomia, compiva questa sua funzione nella storia con l’assimilarsi
i caratteri e le attitudini de’ popoli, che assoggettava
o con cui veniva in contatto, trovando così in una straordinaria
potenza e varietà di adattamenti il segreto e la fortuna del suo
dominio e il mezzo più potente della fusione di così diversi elementi
in una grande organizzazione politica e civile. A misura
che la sfera d’azione di Roma si estendeva e se ne ampliava
il dominio, la vita romana si modificava sotto l’azione di tutte
le correnti e di tutte le forze economiche e morali che vi s’insinuavano
e, dominate, riescivano a dominarla; e quanto più
vasto era l’ambito, su cui l’attività romana si esercitava, e più
vari gli elementi, con i quali veniva in rapporto, tanto più profondi
e complessi n’erano gli effetti.




Roma, uscita vittoriosa da quelle sue più antiche guerre, combattute
sul suo stesso territorio o in quello adiacente, procedeva
a guerre sempre più lontane e più gravi; e la storia tradizionale
tiene a rilevare come, di volta in volta, ad ogni impresa fortunata
si arricchisse di terre e di prede, onde i vinti erano come multati.
L’assoggettamento della Sabina avea fatto gustare per la prima

volta la ricchezza a’ Romani. Ma, quando estesero il loro dominio
all’Italia centrale e agli estremi lembi dell’Italia meridionale,
oltre al vantaggio immediato delle prede e degli acquisti,
si creò una condizione di cose, che dovea dare un diverso e
non preveduto indirizzo alla loro politica ed alle loro forme di
vita. Non solo era così data l’occasione ad entrare nella politica
de’ grandi stati del Mediterraneo; non solo la civiltà più raffinata
della Campania e delle colonie greche suscitava esigenze
e rapporti, di cui poteva valere come indizio l’argento di recente
adottato quale tipo monetario[525]; ma il nuovo e più
grande dominio costituiva, nel suo insieme, per le sue stesse
condizioni naturali, un ambiente in cui l’economia romana, il
vecchio modo di produzione, la base stessa della vita romana
ed italica si dovevano trasformare.




“Per l’agricoltura italica — dice il Nitzsch[526] — era della
più alta importanza che i Romani, ora, mercè le colonie e
l’ager publicus, fossero signori delle montagne e del piano. La
schiacciante preponderanza della pastorizia, come si trova in
Ispagna e in Italia a danno della coltura della terra e di una
coltivazione intensiva, è solo possibile, dove si può evitare
l’allevamento nelle stalle. La necessità di riparare, all’inverno,
le greggi nelle stalle obbliga anche il più grande proprietario
fondiario a limitare il suo bestiame, giacchè egli deve provvedere
non solo al riparo e alla custodia, ma anche all’alimento
invernale. Questa necessità non vi è più, dove le greggi, col
principio d’inverno, possono trovare pastura in luogo dove il
clima e il pascolo permette ad esse di trascorrere, senza inconvenienti,
i mesi freddi a cielo aperto. A’ paesi settentrionali
d’Europa mancano questi pascoli e mancano a’ montanari d’Italia,
se le pianure delle marine non sono accessibili alle loro greggi.
Così, se possiamo sostenere che il bestiame de’ Sanniti e de’
Lucani era limitato, quando le Puglie e le coste del Golfo di
Taranto non erano loro soggette, o non potevano servire di
pascolo; del pari non possiamo non rilevare che anche le greggi

delle pianure non potevano essere eccessive, finchè non erano
loro dischiusi i pascoli montani per l’estate. L’aridità della campagna
romana e delle Puglie, la malaria del Golfo di Taranto
portano l’epidemia e la morte agli agricoltori e a’ pastori e
specialmente al bestiame. Che questo stato malsano delle marine
italiane sia cresciuto nel Medio Evo, ma che già vi era
nell’antichità, è risaputo. Se anche i boschi dell’Appennino non
erano così barbaramente devastati e le pianure delle coste non
ancora così desolate ed appestate a cagione de’ latifondi; tuttavia
l’afa di un’estate italiana, il freddo di un inverno di montagna
erano insopportabili per le greggi e gli armenti dell’antica
Italia come per gli odierni.




“È difficile dire se le guerre delle città della Magna Grecia
con i barbari del paese montuoso adiacente portassero in qualche
modo, da una parte e dall’altra, all’ampliamento de’ pascoli e
dell’industria armentizia: notiamo soltanto che la produzione
della lana sul Golfo di Taranto doveva essere ancora insignificante,
se i Sibariti si provvedevano di oggetti di lana a Mileto
(Timaei Fragm. ed Mueller, p. 286). Nè nel Lazio, nè in Etruria,
nè sul rimanente littorale occidentale si vede, prima del dominio
de’ Romani, lo sviluppo della pastorizia che appresso incontriamo.
Ma quando i Romani alla fine della seconda e, meglio
ancora, della terza guerra sannitica penetrarono con le loro colonie
nella zona interna dell’Appennino e anche ivi ridussero ad ager
publicus larghi tratti di territorio, fu loro ben possibile di aumentare
il loro bestiame. Livio (X, 23 e 47) menziona già per la prima
volta alla metà del quinto secolo condanne di pecuarii. Sembra
inverosimile che la legge licinia abbia limitato col possesso della
terra coltivabile anche il diritto di pascolo, perchè la pastorizia,
come già si è mostrato innanzi, era limitata in que’ tempi dalle
condizioni dell’ager publicus, dalla mancanza di grandi pascoli
estivi in montagna. Non appena i Romani se ne ebbero procacciati
mercè le loro conquiste nell’Appennino interno, allora,
per la prima volta, sopravvenne il pericolo di una preponderanza
della pastorizia. Al tempo stesso fu possibile a’ Romani di
prendere parte diretta al commercio del Mediterraneo. Mancavano
loro finora i grandi prodotti di una ricca regione interna,
con cui Cartagine faceva il suo esteso traffico, e mancava anche

l’attività industriale delle città greche, lo smercio de’ cui prodotti
avveniva specialmente per mezzo di Corinto. La grande maggioranza
de’ proprietari terrieri romani poteva riserbare per
mercanti stranieri solo piccola parte della loro produzione
agricola, e, finchè vi fu questo felice limite del possesso fondiario,
non vi era da pensare per Roma ad un proprio ceto
commerciale e ad un naviglio mercantile„.




Ma questo così vasto demanio, se in parte rimase direttamente
in potere dello Stato e in parte servì a fondare colonie e a
farne assegnazioni a’ meno abbienti, per una parte assai maggiore
andò a finire nelle mani della nobiltà, che, avendo già
l’egemonia politica, la faceva valere e la rassodava, sorreggendo
ed afforzando la sua posizione economica.




Del resto per molte ragioni, su alcune delle quali accadrà
di fermarsi appresso, i meno abbienti avrebbero, sotto certi
aspetti, poco potuto avvalersi di queste terre pubbliche.




Molte di esse erano forse più appropriate al pascolo che non
alla coltura; molte altre erano in luoghi distanti da centri
abitati, forse impervii, dove solo una completa azienda rustica
poteva menare innanzi la coltura, non già un contadino isolato.
Si trattava pure, per lo più, di terre incolte, che occorreva
dissodare con impiego non indifferente di spese e di lavoro;
mentre, d’altro canto, bisognava cominciare a pagare la decima
allo Stato concedente.




Nella valle del Po e, in luoghi, dove abbondanza d’acqua,
agevolezza di vita, esigenze militari, opportunità politica e
l’opposizione non ancora ridesta e organizzata delle classi dominanti
l’aveano voluto e permesso, s’erano fondate colonie o
fatte assegnazioni; ma altrove era il possesso de’ ricchi che si
stendeva sul demanio pubblico col progresso, se non così lento,
certamente continuo e sicuro come quello dell’edera che si attortiglia
alla pianta vigorosa per avvincerla tutta tra le sue spire.




Si occupava non solo la terra, che si poteva coltivare di presente,
ma quella ancora che si aveva speranza di coltivare[527],

e si andava diritti alla formazione del latifondo e alle forme
sotto le quali esso è messo a profitto.




Altro ancora si aggiunse a favorire e precipitare questa
tendenza.




La guerra, malgrado il suo carattere talvolta necessario e la
speranza spesso ingannatrice di attesi vantaggi immediati, era
stata, come appare dalla tradizione raccolta da Livio, la preoccupazione
e il tormento della classe agricola, del ceto di agricoltori
obbligati a coltivare direttamente la terra e messi nella
triste alternativa di vedere il proprio campo desolato da’ nemici
o dall’abbandono, in cui lo lasciava il coltivatore guerreggiante
in paese nemico.




Il soldo militare, introdotto dopo la presa di Veio[528], avea
attenuata una delle gravezze, a cui il soldato andava incontro,
e la guerra portata sempre più lontana da’ propri confini esimeva
il campo dalla devastazione de’ nemici, ma non lo rendeva
meno deserto con la più protratta lontananza del suo coltivatore.




La guerra annibalica, agitata in Italia, riprodusse, a un tempo,
tutti questi mali: il tributo, la lunga milizia, il saccheggio; e,
se tutti n’ebbero danno, più danneggiati furono i piccoli possidenti,
che più facilmente andavano in ruina al menomo squilibrio,
e che aveano le loro terre ne’ piani, teatro della guerra,
mentre gli armenti si ritraevano su’ monti, protetti dalla prudenza,
secondo qualcuno anche troppo calcolatrice di Fabio.




La concorrenza de’ cereali della Sicilia, dove l’agricoltura era
rifiorita, risorgendo dalla distruttrice opera di Agatocle[529], e
poi la concorrenza più vasta dell’Africa, resa sempre più possibile
ed estesa dalle strade, che, più e più, si diramavano per
l’Italia, solcandola, minavano con azione più lenta ma anche più
sicura il piccolo proprietario e il fittaiuolo italico coltivatore di
cereali.




L’egemonia continuamente progrediente di Roma faceva di
Roma e delle sue classi dominanti come il vampiro del mondo,

la piovra di tutta l’attività produttrice del mondo soggiogato; e,
sotto forma di preda, di tributi, di decime, di appalti, di ruberie
e perfino di eredità, i tesori del vasto dominio si venivano accumulando
nelle mani di una categoria sempre più ristretta di
persone, occupate, per dirla con l’emistichio solonico[530], a
spannare il pingue latte, di cui il fiore più veniva alla superficie,
quanto più n’era continuo e turbinoso il rimescolio.




Questa gara sfrenata dell’opulenza, eccitata e resa necessaria
dallo stesso crescere e concentrarsi della ricchezza, assorbiva
la piccola proprietà, insidiandola col litigio cavilloso, occupandola
con la violenza, tentandola con le lusinghe di una vita
più molle, liberandola da ogni vincolo, che la potesse rendere
più o meno inalienabile e creandole intorno quell’ambiente di
leggi, di cui può valere come un sintomo eloquente la legge
agraria del 643 a. u. c.; ciò sino al punto che potè sembrare tutta
la ricchezza di Roma si accogliesse in non più che due mila
persone[531].




Questo stato di cose — la proprietà fondiaria e la ricchezza
mobile, riunite in una cerchia sempre più ristretta — voleva dire
il monopolio del mezzo di produzione, la terra, e, data la facoltà
sempre maggiore di acquistare schiavi, la possibilità di dare a
quel mezzo di produzione un movimento quasi automatico.




Così sulle rovine del piccolo possesso e della piccola proprietà
si elevava il latifondo, e al posto dell’agricoltore subentrava il
pastore e al posto del libero lo schiavo.




IV.





L’Italia peninsulare ogni giorno più si sentiva spinta a rivolgersi
ad altre nazioni per provvedere al suo bisogno di cereali[532]:
successivamente e in varia misura, si volgeva alla Sardegna,

all’Africa, all’Egitto, alla Spagna, alla Gallia, alla Beozia, alla
Cilicia, alla Siria, alla Brittannia perfino in tempi più avanzati[533];
ciò che era al tempo stesso un indizio e un fomite
dell’abbandono graduale della coltura cereale, la quale ogni
giorno più cedeva il posto a un impiego della terra più remunerativo.




Già Catone, nello scrivere il suo trattato sull’agricoltura, determinando
l’utilità decrescente delle varie colture, metteva in
primo luogo la vigna, poi l’orto irriguo, e successivamente il
saliceto, l’oliveto, il prato, il campo frumentario, la selva cedua,
l’arbusto, la selva ghiandifera[534].




E appresso, nel trattato di Varrone, un interlocutore, rilevando
che non tutti s’accordavano nella classificazione di Catone,
metteva in cima ad ogni coltura il prato[535], il che mostra
che, da Catone a Varrone, col progresso del tempo, la pastorizia
aveva sempre più acquistato il sopravvento sull’agricoltura.




Col divenire che Roma faceva un centro sempre più popoloso
e importante, il territorio, su cui aveva un’azione più diretta,
trasformava le sue colture, mercè una graduale selezione, per
servire a’ bisogni ognora crescenti e più vari della popolazione
cittadina.




Le terre meno lontane e più adatte s’avviavano a fornire
fiori, frutta, legumi[536].




L’oliveto e la vigna, sotto l’impulso della crescente richiesta
di olio e di vino, erano tratti ad estendersi. Vi era, è vero,
chi riteneva che la vigna “divorasse il suo prodotto col suo

“stesso dispendio„[537]; ma non mancava chi soggiungeva che,
specialmente quando si posseggono le cose inservienti alla
cultura della vigna, questa non teme il dispendio[538]. E Columella,
prendendo le mosse dal prodotto minimo di una vigna, mostrava
che, mentre il capitale impiegato con l’interesse del 6%
avrebbe reso millenovecentocinquanta sesterzi all’anno, la vigna,
nella peggiore delle ipotesi e con un vignaiuolo costato ottomila
sesterzi, ne rendeva duemilacento[539].




Vi erano pure allevamenti, che, iniziati forse per mero diletto
e per il ristretto uso della casa e del podere, si allargarono,
sopratutto in vista della città crescente, sino a divenire
importanti riprese del podere o la sua produzione principale.




Oltre all’allevamento di animali da tiro e da soma, l’allevamento
di volatili, di api, di animali selvatici e qualche volta
anche le piscine erano capaci di dare guadagni non lievi[540].




Di queste ville, come si chiamavano le sedi di tali allevamenti,
se ne citava qualcuna che rendeva cinquantamila sesterzi;
in un’altra, nella Sabina, a poca distanza da Roma, la
sola vendita de’ tordi avea reso sessantamila sesterzi, il doppio
di quel che aveva reso l’intero fondo di Varrone, dell’estensione
di duecento iugeri, su quel di Rieti[541].




I pavoni, in un caso citato da Varrone[542], rendevano 600.000
sesterzi. I colombi raggiungevano talvolta prezzi eccezionali[543].
In un piccolo fondo di un iugero, nell’agro falisco, l’allevamento
delle api dava un reddito di diecimila sesterzi[544].




Così la cultura arborea da un lato, dall’altro gli allevamenti
di tutte le forme restringevano la cultura de’ cereali, sviliti di

prezzo, importati da regioni straniere, e si manteneva ancora
in Italia là dove, come nella valle del Po, vi era ancora
una popolazione di coloni, o dove l’importazione era difficile, o
il terreno dava molto prodotto come in Etruria, nell’agro di
Sibari e in luoghi simili[545].




Intanto, la cultura arborea, dell’olivo specialmente, come la
pastorizia esigevano un concorso di persone minore che non la
cultura de’ cereali.




Per un oliveto di dugentoquaranta iugeri Catone calcola
cinque operai, tre bifolchi, un asinaio, un pastore, un porcaio,
in tutto tredici persone, di cui gli ultimi sette erano adoperati
alla custodia e all’uso di tre paia di bovi, alcuni asini e cento
pecore[546]. Per cento iugeri di vigna lo stesso Catone riteneva
necessari sedici uomini, tra cui il vilicus e la vilica e quattro
uomini addetti alla custodia e all’uso di due bovi e tre
asini[547]; e per Saserna bastavano otto operai soltanto[548].




È vero che Varrone[549] dà un valore relativo a questi calcoli,
ma, anche accettandoli con le debite riserve, resta sempre
che il numero delle braccia si andava limitando, e tanto più
forse, quanto la pastorizia più estesa forniva bovi da lavoro.




Quanto alle pecore era vario il numero de’ custodi. Varrone[550]
 suggeriva un pastore per ogni ottanta pecore, Attico
per ogni centinaio; ma, quando sorpassavano il migliaio, lo
stesso Varrone osservava che se ne poteva ben ridurre il
numero.




Per una mandra di cinquanta cavalli Varrone[551] fissa due
uomini. Un piccolo servo bastava poi alla cura degli asini[552].
E talora alla custodia delle greggi e degli armenti venivano
appunto adoperati donne e fanciulli[553].









Durante questa metamorfosi dell’economia agricola e nel periodo
che la precedette e la preparò, tutto favoriva l’impiego
sempre più diffuso della schiavitù.




Il gravoso servizio militare, che distraeva i proprietari dalla
cultura de’ fondi, li obbligava a surrogare l’opera loro con altra
ugualmente stabile; e l’opera de’ servi doveva avere carattere
di continuità più di quella del lavoratore mercenario, a prescindere
dalla considerazione che, dal tempo di Polybio, già i
minori abbienti stessi erano arrolati[554], e dopo Mario l’esercito
si reclutava anche tra i proletari[555].




La stessa media e piccola proprietà dunque era spinta a far
uso di schiavi.




Che se alcuni fondi erano siti in luoghi remoti e lontani
da centri che potessero fornire l’opera mercenaria, l’impiego
degli schiavi diveniva una inevitabile necessità. Come mostra
l’aneddoto di Attilio Regolo, il mercenario, nell’assenza del padrone,
facilmente abbandonava il fondo[556] e contro lui non vi
era, quando v’era, che un’azione civile, mentre v’era ben altro
modo di ricondurre al podere il servo fuggitivo.




I latifondi poi, che si andavano formando, per la loro destinazione
a pascoli o per la loro situazione in luoghi di recente
dissodati e per la loro stessa estensione, si trovavano assai
spesso lontani da centri abitati ed esigevano, per tante ragioni,
la presenza e l’assistenza continua di quell’instrumentum vocale,
che, secondo l’espressione di Varrone[557], erano gli schiavi.




Tanti degl’inconvenienti dell’opera servile non potevano
ancora essere sentiti e sensibili, in questo periodo, ne’ latifondi.




Si è già altrove rilevato, come l’opera degli schiavi è poco
produttiva, e s’accorda male con la coltura de’ cereali, la quale
esige un lavoro da un lato discontinuo, e, dall’altro, in date
ricorrenze, contemporaneo di molti.




Quanto alla scarsa produttività, essa è risentita quanto più i

prodotti, invece che al consumo, sono destinati ad essere messi
in circolazione sotto forma di merce; e inoltre la possibilità,
esistente in questo periodo più remoto, di avvicendare la terra
e mettere successivamente a coltura larghe estensioni di terre
incolte, dissimulava, se non elideva, la scarsa produttività del
lavoro servile. La varietà poi delle colture e dell’impiego del
latifondo, ove s’introducevano anche forme più o meno rudimentali
d’industria, dava agio di tenere variamente occupati
nel corso de’ mesi gli schiavi, onde il fondo era dotato. Ove
poi si consideri come la pastorizia dilagava continuamente, soverchiando
ogni altra forma d’uso della terra, sarà facile rilevare
che una funzione continua e quasi inerte, come quella de’
custodi del bestiame, poteva meglio essere disimpegnata da
servi che non da liberi. Per giunta, in uno stadio molto rudimentale
della pastorizia, si lasciava che tutto andasse innanzi
e si svolgesse, si può dire, automaticamente; e questi custodi
di greggi e di armenti, lasciati allo stato semi-selvaggio tra
boschi e lande erbose, erano talora abbandonati a sè stessi[558],
perché provvedessero, alla peggio, con ogni espediente e, all’occorrenza,
anche con le rapine a’ bisogni dell’esistenza. Questo
sistema, naturalmente, era possibile assai più con i servi che
non con elementi liberi.




E a questa opportunità, per le condizioni del tempo sentita, di
impiegare schiavi, corrispondeva anche la facilità di ottenerli.




Le guerre fortunate e le conquiste si risolvevano in una sorgente
feconda di schiavi.




Lasciando stare i tempi più remoti, tra la sola fine del sesto
e il principio del settimo secolo di Roma, stando alla tradizione
liviana, erano stati ridotti in ischiavitù nel 544/210 dieci
mila prigionieri di guerra, nel 546/208 quattromila, nel 552/202
milledugento, nel 554/200 trentacinquemila, nel 557/197 cinquemila,
nel 564/190 millequattrocento, nel 587/167 centocinquantamila[559].




Il tempo successivo, che dischiuse a’ Romani le porte dell’Oriente

e vide le clamorose sconfitte d’incursioni barbariche e
il consolidamento e l’ampliamento del dominio romano in ogni
verso, rese più feconda la messe di schiavi[560].




Senza aspirare a determinare, con la precisione di cifre facilmente
illusorie, la popolazione servile[561], si può avere una
idea del suo sviluppo dal prodotto della tassa imposta alle manomissioni,
la cui sola introduzione è un sintomo per sè notevole,
e che nello spazio di centoquarantotto anni, dal 397/357
al 545/209, rese quattromila libbre pesanti d’oro[562]. Ed è dalla
fine del sesto secolo che la schiavitù prende uno sviluppo anche
maggiore.




Su’ prezzi medi di uno schiavo in questo periodo non è facile
pronunziarsi[563]; ma dovettero essere assai oscillanti.




Se di Catone è riferito che non pagava mai uno schiavo oltre
le millecinquecento dramme[564] e che, nella sua riforma del
tributo, considerò come oggetto di lusso uno schiavo al disotto
di venti anni del valore di diecimila sesterzi[565], il costo degli
schiavi al suo tempo non doveva essere elevato; e delle oscillazioni
a cui potè andare incontro e del livello a cui talvolta
potè discendere, vale a darci un’idea, la notizia che, nel bottino
fatto nel Ponto da Lucullo, gli schiavi si vendevano sino a
quattro dramme[566].




Questa instabilità di prezzi, che, a lungo andare, avea anche
i suoi inconvenienti, doveva, nondimeno, specie ne’ primi rinvilii
eccitare tanto più il bisogno già sentito di schiavi.









V.





Se la conquista dell’Italia aveva apportata una tale metamorfosi
nell’industria agricola, anche maggiore fu la rivoluzione
che nelle abitudini, ne’ sistemi di vita, nelle norme generali
della condotta doveva introdursi per il contraccolpo di questa
trasformazione e per il successivo estendersi del dominio fino
a’ paesi di cultura greca e poi oltre il mare sino all’Oriente.




Tutte le raffinatezze del vivere, ignote o quasi a’ Romani, si
offrivano loro con l’attrattiva, la seduzione di una cosa nuova,
a cui era assai difficile il resistere; e tanto più difficile quanto
più si presentavano insieme le tentazioni e i mezzi di appagarle.
Se il trionfo di Papirio[567] avea recato a Roma gran copia di
argento, i trionfi successivi, da quello di Flaminino a quello di
Silla[568], riempirono d’oro l’Erario, e si stabilì un regolare
riflusso di ricchezza, sotto tutte le forme, dal mondo romano
alla sua capitale.




Il denaro, smunto alle provincie, cercava dovunque un impiego,
negli appalti, nelle imprese commerciali, nell’esercizio dell’usura
a danno degli stessi provinciali; ma il declinare della ragione dell’interesse[569]
mostra che il capitale rimaneva ancora superiore
alla possibilità dell’impiego; e, sia in quanto produceva ingenti
lucri, sia in quanto rimaneva improduttivo, tendeva a disperdersi
in spese improduttive, a soddisfare quella voga crescente
del lusso, che diveniva sempre più un’abitudine e un bisogno.




La nuova e vecchia nobiltà, patrizia e plebea, di cui era
stato già un vanto la residenza in campagna e la cura dell’agricoltura,
distolta da’ campi anche per la nuova fase dell’economia
agricola, cercava dimora stabile nella città; e, sotto l’impulso delle
nuove forme di vita, le case si ampliavano e si ornavano e le
esigenze crescevano con vicenda assidua e incalzante.









Volgere la larga massa di numerario e la ricchezza accumulata
ad una diretta produzione industriale, era cosa, oltre che
prematura, difficile e lenta; più facile e spedito era dirigerla
al commercio, che raccoglieva qua e là l’esuberanza della produzione
più o meno progredita. Così, pur tendendo a trasformarsi,
restava ancora base della produzione il lavoro casalingo. In
queste condizioni il crescere delle esigenze della casa importava
necessariamente un aumento del suo personale; e, quanto
più, in quella vita sempre maggiormente mossa, gli aggregati
gentilizî si scioglievano e si allentavano i gruppi familiari più
numerosi e complessi, si doveva sentire il bisogno di supplire
all’elemento familiare meno numeroso con l’opera di un elemento
estraneo acquisito ch’era appunto la schiavitù[570].




Così, il bisogno dell’indispensabile come quello del superfluo,
il più elevato tenore di vita e l’abitudine del fasto, tutto contribuiva
a diffondere e moltiplicare anche nella vita cittadina
quel numero preponderante di schiavi che si era insinuato nella
vita rurale e ne formava omai la caratteristica.




A custodire l’entrata, ad annunziare, ad introdurre i visitatori,
a regolare i ricevimenti era adoperato uno schiavo[571].
L’alimentazione, quanto più crescevano il lusso della tavola e
lo sfoggio dell’etichetta, teneva occupata una vera coorte. A
cominciare da’ più umili e più travagliati, che, faticosamente,
con un metodo affatto primitivo, riducevano il frumento in
farina, si andava sino al maggiordomo, attraverso tutta una serie
di servi incaricati della cantina, della provvista del pane, della
preparazione con tutta una gerarchia di cuochi, di sotto-cuochi,
di guatteri, a cui facevano riscontro nella sala della mensa il
direttore, quelli che preparavano la tavola, i letti, gli scalchi,
i distributori, i pregustatori, i coppieri, i valletti posti a piedi
de’ commensali e pronti ad ogni loro cenno. La stanza da letto,

il guardaroba, la toletta tenevano occupata altra gente di servizio.
Le donne poi si circondavano di un vero stuolo, a cominciare
dalle addette all’opere indispensabili, come la tessitura
e il cucito, per arrivare a quelle occupate in tutti gli amminicoli
che il gusto, la moda, la raffinatezza e spesso anche la depravazione
sapevano suggerire. Se nasceva un bimbo in una casa magnatizia,
non era appena nato che già era circondato di nutrici
e di tutta una comitiva di persone che gli stessero attorno per
curarlo, cullarlo, addormentarlo, mantenergli intorno il silenzio,
mentre dormiva.




A tutti questi si aggiungevano gli altri servi, che attendevano
a funzioni speciali necessarie a’ bisogni della casa e delle persone,
come il fabbro di varie specie, il gualcheraio, il barbiere, e, secondo
la grandezza e la magnificenza della casa, il giardiniere,
il medico, il copista, il segretario, il cassiere, i suonatori, i
cantanti, i bagnini.




Nè questa torma di servi si conteneva e finiva nella casa, ma
seguitava anche fuori, o che occorresse rischiarare la via al padrone
e a’ suoi visitatori di notte, o che occorresse condurlo in
lettiga, o che bisognasse, specie in tempo di elezioni, rammentargli
i nomi di quelli in cui s’imbatteva e cui era opportuno
anticipare il saluto o ricambiarlo con la familiarità del conoscente.




Farsi precedere e seguire da una torma di servi era, a poco
a poco, divenuto come un segno di distinzione, un modo di
darsi maggiore importanza, e allora in quella gara di fasto e
di vanità diveniva anche questa una ragione per moltiplicare i
servi e spiegarli come un indice della propria opulenza[572].




L’elenco così minuzioso e differenziato delle varie categorie
di servi è stato in buona parte condotto sulle tracce epigrafiche,
che ci rimangono, dell’ordinamento della casa imperiale e
sugli scrittori dell’epoca imperiale; ma in parte se ne trova
riscontro anche negli scrittori dell’ultimo periodo dell’epoca repubblicana,

a cui la materia poteva dare occasione a farne
cenno. Non di rado parecchie di quelle funzioni ed incombenze,
che sono enunciate con nomi distinti, si trovavano raccolte in
una stessa persona[573], tanto più quanto era meno considerevole
la casa; ma, con le ingenti fortune che si erano venute cumulando
negli ultimi tempi della repubblica, la tendenza a questa
divisione di lavoro, e si potrebbe talora dire anche d’ozio, si
faceva sempre più insistente. Cicerone[574] stesso trovava di
cattivo gusto l’affidare a un solo schiavo funzioni disparate.




D’altra parte tutte quelle opere gigantescamente faticose,
come le gettate in mare, l’artificioso mutamento dell’aspetto
de’ luoghi e le opere di genere voluttuario, quali i giardini con
i loro parchi, le loro piscine e tutte le bizzarrie e gli abbellimenti
suggeriti dal capriccio, di luculliana memoria, lasciano
concepire e travedere lunghe torme di schiavi messi per lunga
durata, senza interruzione e senza tregua, a domare con la crudele
ostinazione dell’uomo l’inerte e dura resistenza della materia
bruta.




I giuochi del circo, poi, gli spettacoli gladiatorî, caratteristici
della vita romana, che, a preferenza di ogni rappresentazione
teatrale, divennero la vera festa nazionale romana[575], importavano
un altro notevole aumento di schiavi, una requisizione
permanente destinata a rinnovarsi continuamente.




I funerali, il conferimento di magistrature, la ricorrenza di
solennità cittadine divenivano tutti occasione e fomite di questi
tragici giuochi; e, a misura che il gusto stracco si sentiva stuzzicato
da quell’aere sensazione del sangue versato per trastullo
e l’uso si estendeva da’ più a’ meno ricchi, dalla capitale alle
provincie, crescevano queste legioni di dilettanti della morte,
di cui ben presto i padroni stessi avrebbero poi fatto una così
amara esperienza.




La schiavitù, così, si diffondeva e sviluppava straordinariamente,
alimentata dalle guerre e dalla pirateria, fecondata, in
città e in campagna, da una nuova fase della vita economica,

adoperata, nella complicazione crescente de’ rapporti sociali,
alla soddisfazione de’ moltiplicati bisogni, impiegata dallo Stato
stesso nel vario estendersi delle sue funzioni, dalle società e
da’ privati nella gestione delle loro industrie e de’ loro commerci,
divenuta mezzo di produzione in mano di alcuni, strumento
e fomite di raffinatezza in mano di altri e, in mano a
molti altri, materia prima di speculazione, come oggetto d’incetta,
mezzo di scambi, investimento e forma notevolissima di
proprietà mobiliare e mezzo di far valere e mettere in movimento
ogni altro genere di ricchezza.




VI.





Date le vicende e le condizioni dell’evoluzione economica nel
mondo romano, l’impiego della schiavitù diveniva sempre più indispensabile,
come inevitabile n’era stata la estensione. Ma oltre
a questo suo carattere di necessità, la schiavitù era fatta per
presentare, a primo aspetto almeno e alla superficie, le apparenze
de’ maggiori vantaggi, anche là dove fosse stato possibile — ciò
che in molti casi non era — avere libertà d’elezione tra
lo schiavo e il lavoratore libero.




Possedere, oltre al mezzo di produzione, la forza che lo doveva
mettere in movimento; avere in propria mano una forza
di lavoro, che fosse come la continuazione e la moltiplicazione
della propria energia, atta ad essere adoperata senza interruzione
e padroneggiata a discrezione e diretta a proprio talento;
doveva sembrare, a prima vista almeno, quanto di meglio si
potesse desiderare. E l’agricoltura del tempo di Catone e di
Varrone, che tendeva a limitare a’ casi puramente indispensabili
l’impiego del lavoro libero[576], obbediva insieme allo stato di
fatto di quel periodo e a quest’ordine di considerazioni.




Pure una più lunga e più approfondita esperienza doveva
venire sviluppando e mettendo in luce, gradatamente, tutti gli
inconvenienti e gli svantaggi della schiavitù.









Quando Catone consigliava di acquistare il fondo rustico là
dove fosse possibile, all’occorrenza, avere de’ mercenari[577], riconosceva
con ciò, implicitamente, l’utilità, di una forza di lavoro
impiegata e pagata soltanto pel periodo limitato di tempo, in
cui adempisse una funzione utile.




Quando Varrone suggeriva di adoperare ne’ luoghi e ne’ lavori
malsani lavoratori liberi piuttosto che servi[578], veniva a riconoscere
tutti i danni e gli svantaggi della mortalità degli schiavi.




Quando lo stesso Catone consigliava di vendere lo schiavo
divenuto vecchio ed inutile[579], segnalava, anche senza volerlo,
gli svantaggi di uno strumento di lavoro che funzionava a pro’
del padrone, ma si esauriva anche a suo danno.




Possedere schiavi voleva dire avere impiegato nel loro acquisto
un capitale, che altro ne esigeva per mantenersi, e correre
quindi tutti i rischi della perdita, del rinvilio, dell’improduttività
e dell’inerzia che, per tempo più o meno lungo, lo rendesse
infruttifero.




Le condizioni sanitarie specialmente de’ grandi centri di popolazione
nell’antichità erano peggiori che non ne’ tempi nostri[580].
La durata media della vita era, per quanto si può
calcolare da dati di valore approssimativo, un po’ inferiore,
anche per i liberi a quella de’ giorni nostri[581]. Oltre alle malattie
ordinarie, derivanti da uno stato malsano, si succedevano
a non lungo intervallo epidemie pestilenziali e contagiose, che
facevano strage. Se ne trova menzione nella tradizione del tempo
più antico[582], e, a misura che si procede più innanzi e le notizie

si fanno più distinte, si trova traccia di epidemie come
quelle degli anni 23 e 22 a. C. che desolarono l’Italia, di quella
dell’anno 65 d. C., in cui i libri della Dea Libitina registrarono
trentamila morti soltanto de’ più agiati; e più gravi furono
quella del 79 d. C., quando la mortalità giornaliera toccò
la cifra di diecimila, e quella che, cominciata nel 162 a Babilonia,
si propagò a tutto l’impero, durando sino al 180 e riproducendosi
nel 187-9 sotto Commodo[583].




È facile immaginare come e in qual numero dovessero soccombere
gli schiavi in queste epidemie, e come la loro mortalità,
d’ordinario così notevole, dovesse essere grande, specialmente,
per quelli importati dall’Oriente ed obbligati a vivere
in condizioni di clima e spesso anche di stato sociale diverse
da quelle cui prima erano avvezzi.




A ciò si aggiungevano le carestie, non infrequenti[584] date le
difficoltà di comunicazioni e di approvvigionamento, a cui si cercò
di riparare a Roma con un ordinamento sempre più largo dell’annona;
ma i suoi benefici erano limitati a Roma e a’ cittadini,
nè si estendevano a’ servi. La cosa aveva tale valore pratico
che Cicerone, nel libro su’ doveri[585], si proponeva il quesito,
se in caso di carestia potesse un uomo onesto trascurare di
alimentare i suoi schiavi; e, benchè Cicerone risolvesse la questione
da un punto di vista morale, non si può non tener conto di
tutti gl’imbarazzi, che creava il possesso di servi nel caso di
carestia, e che, alla men peggio, andavano a finire in una vendita
di essi al ribasso o in una manumissione, o, in ogni caso, si
risolvevano, come suole avvenire in tutte le carestie, in un deperimento
lento de’ malnutriti e in una abbreviazione della
loro esistenza.




I delitti degli schiavi, poi, che nella classe servile dovevano
essere più frequenti per lo stesso loro stato di depressione e
per la progressiva degenerazione indotta dalla loro condizione,
esponevano il padrone, tenuto conto delle penalità più severe

comminate a’ servi e della responsabilità civile del padrone, alla
perdita dello schiavo e a tutti i danni che importava la riparazione
del fatto suo criminoso o colposo[586].




La norma introdotta di tenere responsabili tutti i servi di un
delitto commesso nella casa e di cui non si rintracciasse il
preciso autore, si doveva convertire in un vero disastro per il
padrone[587].




La tortura, cui erano sottoposti gli schiavi chiamati a deporre
in giudizio, le fughe non rare, nè sempre impedite, le
mutilazioni e le debilitazioni, cui i servi andavano soggetti nell’esercizio
del loro mestiere, e tanto forse più frequenti quanto
più esorbitanti erano i lavori imposti e minori le cure e le precauzioni;
tutte queste cose rappresentavano tanti altri danni e
rischi per il padrone. Le misure dirette ad evitare alcuni di
questi danni o a sminuirne il rischio, anche riuscendo, importavano
sempre una maggiore spesa.




Oltre poi a tutti questi che potevano considerarsi come casi
straordinari, o potevano essere cosa di più lontano e lento effetto,
come la mortalità; molti altri inconvenienti sovvenivano,
più vicini e continui.




Una delle maggiori preoccupazioni de’ padroni, che si riflette
ripetutamente e con insistenza negli agronomi, era la cura di
non tenere inoperosi questi schiavi, che rappresentavano al
tempo stesso un capitale fisso e circolante, un impiego ed una
spesa corrente. Ma, per quanto essi facessero, ciò non sempre
poteva loro riescire completamente.




Dove le culture erano variate, era più facile adoperare successivamente
gli schiavi in lavori d’ordine vario, adatti alle diverse
stagioni, senza peraltro che si potesse mettere rimedio
agli ozi forzati e talora assai lunghi voluti dalle vicende atmosferiche
e dal corso della vegetazione. Ma, dove, come poteva

accadere ne’ fondi più limitati o in paesi di clima e di costituzione
meno propizia, la coltura era uniforme; s’imponeva la scelta
tra un personale insufficiente o esuberante, con tutti gl’inconvenienti
dell’una cosa e dell’altra e la necessaria dipendenza dalla
mano d’opera mercenaria. Sotto questo rapporto, al pari che da
altri punti di vista come la minore produttività e il rapido
sfruttamento della terra, la schiavitù, secondo è stato bene osservato[588],
appare come il termine correlativo del latifondo,
causa ed effetto di essa, ad un tempo.




A questi ozî forzati sembravano forse rimedio quelle intraprese
sussidiarie di genere industriale, che, sotto le forme più
modeste di industria casalinga o sotto quelle più sviluppate di
fabbrica, andavano sorgendo nelle tenute di campagna, favorite
anche dalla presenza della materia prima, dal minor costo de’
lavoratori. Ma quest’impiego alternato degli stessi servi in lavoro
di carattere diverso precludeva tutti i vantaggi della divisione
del lavoro, e si ripercoteva così sotto forma di altri inceppi e
di altri inconvenienti sull’uso degli schiavi.




La continuità del lavoro, poi, anche quando non era elusa con
tutti gli espedienti[589], e le trovate che la malavoglia, l’astuzia
e altri sentimenti consimili potevano suggerire, non sopperiva
alla qualità deficiente del lavoro, dovuto all’incuria, all’inesperienza,
alla mancanza d’interesse.




Nell’esporre le forme sempre più differenziate e complesse, che
l’agricoltura veniva assumendo, gli agronomi hanno, non di rado,
occasione di notare come a certo genere di lavori, di colture e
di allevamenti occorresse avvedimento, solerzia ed abilità non
poca; tutte cose che spesso mancavano agli schiavi per la brutalità
deprimente, in cui crescevano, e spesso anche erano trascurate,
come un modo di reazione verso il padrone. In ogni caso
la maggiore abilità rappresentava un valore ed un costo maggiore.
Columella[590] nota bene come il buon vignaiuolo costava
ottomila sesterzi, e tutti quelli che, per impotenza o per inesperienza,
credevano di potergli sostituire uno schiavo d’accatto,

s’accorgevano alla raccolta quanto fosse errato il calcolo dell’avaro,
o impotente il proprietario a corto di capitale. E il
guadagno che Catone faceva, istruendo o facendo addestrare gli
schiavi inesperti per poi rivenderli[591], mostra quale differenza
vi dovesse essere tra il prezzo di alcuni e di altri.




In verità la lentezza de’ progressi dell’agricoltura nel mondo
antico è in gran parte dovuta all’impiego degli schiavi.




Vi è chi calcola[592] che, indipendentemente da ogni moderno
uso di macchine, l’agricoltura romana impiegava il quadruplo o
il quintuplo de’ lavoratori che noi impieghiamo per ottenere lo
stesso prodotto.




Il sistema della mietitura in Italia era peggio che rudimentale;
e basti dire che si tagliavano, in due volte, prima le
spighe e poi gli steli[593], ciò che, oltre a tutti gli altri inconvenienti,
avea quello di raddoppiare il lavoro. Si conosceva anche
talvolta il mezzo di accrescere il prodotto[594], ma non veniva
usufruito. Mancava l’impulso, che, come con una pressione costante,
spinge a produrre più e a più buon mercato; mancava l’iniziativa
e l’interesse di chi è a diretto contatto con i campi, e,
contendendo con gli altri produttori e con la natura stessa,
cerca di accrescere la produzione della sua azienda. Il piccolo
possidente, per la scarsezza de’ suoi mezzi, per la ristrettezza
de’ suoi orizzonti, per la piccolezza del fondo che lo rendeva
inadeguato agli esperimenti e a certi mezzi più costosi di produzione,
come, sempre, era disadatto all’introduzione di metodi
di cultura nuovi e più progrediti e rimaneva stretto a’ sistemi
tradizionali, compensandone in qualche modo l’insufficienza con
un lavoro più assiduo, più esercitato e sorretto dal diretto interesse.




Il latifondo italico si volgeva agli allevamenti e alla produzione

de’ generi di consumo richiesti da’ centri cittadini vicini
e da Roma; e la produzione de’ cereali, divenuta molte volte
sussidiaria[595], riesciva a mantenersi in una proporzione limitata
per la possibilità di reintegrare la terra sfruttata col concime
dato dagli abbondanti allevamenti, per l’abbondanza degli schiavi,
per la sua lunga esenzione da’ pesi che gravavano le terre provinciali.
Impiegare capitali nella terra, intensificarne la coltura,
oltre che inutile, sembrava molte volte rischioso[596]. Così l’agricoltura
italica procedeva stracca, quasi per virtù d’inerzia, con
un automatismo, di cui la forza iniziale ogni giorno si veniva
sperdendo.




E non è senza interesse il notare come la maggior parte de’
miglioramenti ne’ mezzi di produzione e specialmente negli strumenti
rustici venisse dalle provincie, specialmente dalle Gallie.




Dall’Africa veniva un istrumento da trebbiare più progredito
(tribula)[597], che si sostituiva al metodo affatto primitivo di
trebbiare in uso in Italia.




Ma progressi anche maggiori vennero dalle Gallie.




Ivi un sistema più razionale d’innestare le viti[598]; ivi meno
dispendiosa e più razionale la falciatura dell’erba.




Era dalle Gallie che veniva la nuova forma d’aratro a ruote,
che, riversando le zolle e sommergendo l’erbacce, rappresentava
un notevole progresso[599]. Nelle Gallie stesse, non solo la mietitura
non esigeva un lavoro doppio come in Italia, ma si faceva
con una specie di macchina, spinta da animali e guidata dall’uomo,

che importava un grande risparmio di tempo e di fatica[600].




E non si trattava di fatto casuale, nè di ragioni meramente
accidentali.




L’introduzione dell’ultimo ingegnoso e complicato ordigno non
era dovuto, come un antico voleva, alla necessità da parte de’
Galli di utilizzare la paglia: anche nell’agricoltura italica, come
si rileva dal libro di Catone, la paglia era molto utilizzata, e
più ancora se ne sentiva il bisogno appresso, a’ tempi di Palladio,
col ridursi della coltura de’ cereali.




La ragione forse n’è ben più intima e complessa.




Da quel poco che ci dice Cesare della Gallia preromana[601],
dalle sue notizie sullo sviluppo della clientela e l’esercizio dell’usura,
che riproduceva uno stato sociale analogo a quello di
Roma nel periodo di maggiore sviluppo del nexum, si può argomentare
che la schiavitù non vi era sviluppata in maniera notevole.
Ora la conquista romana, le strade, che mettevano sempre
più in relazione le varie regioni della Gallia con la provincia
narbonense e con un emporio commerciale come Marsiglia, fecero
sì che, in periodo relativamente breve, la terra coltivata si
dovette allargare a spese de’ boschi e delle paludi; e la relativa
scarsezza di lavoratori e il costo della mano d’opera, come
accade, costringeva a cercare loro un surrogato ne’ mezzi meccanici,
conciliabili con lo stato de’ tempi e suscettibili di compiere
il lavoro con risparmio di tempo e di opera umana. Per
giunta il tributo, da cui per tanto tempo il suolo d’Italia andò
esente e che gravava invece il suolo delle provincie, obbligava
queste, se col suo eccesso non ne stremava la potenzialità economica,
a cercare e praticare le forme e i metodi di cultura
meno dispendiosi e più rimunerativi[602].




Ma, a misura che il terreno sfruttato diveniva più ingrato e
la concorrenza si faceva più viva e la vita economica più complessa;
a misura che le conseguenze stesse dell’economia servile,

accumulandosi, divenivano più sensibili; si faceva strada in
maniera sempre più distinta e insistente la nozione della improduttività
e degli svantaggi del lavoro servile. Si veniva maturando
il tempo, in cui Plinio[603] avrebbe detto che la peggiore
cosa era affidare la cultura de’ campi a’ servi degli ergastoli,
il cui lavoro è poco produttivo come tutto ciò che si fa da
disperati. È una specie di ravvedimento che si scorge già spesso
in Columella, il quale, se anche non condanna in forma astratta
ed assoluta il lavoro servile, lo viene a condannare in concreto
per la maniera, come lo vedeva funzionare sotto i suoi occhi[604].




E la condanna del lavoro servile risultava anche implicitamente
dalla condanna che sempre più colpiva il latifondo[605],
termine correlativo della schiavitù e delle forme affini, ne’
tempi e ne’ luoghi di uno stato agricolo rudimentale.




Anche poi a chi non appariva la relazione stretta, che correva
tra la schiavitù e questo stato di malessere dell’agricoltura,
non potevano rimanere occulti, nè passare inosservati,
tanti altri fatti, che per la ripetizione continua e la quotidiana
esperienza di ognuno o per la loro stessa grandiosità si rendevano
perspicui agli occhi di ognuno ed esercitavano automaticamente
la loro azione, come impulso a cercare surrogati della
schiavitù.




Già nella più antica tradizione appare come i servi fossero
considerati quali un pericolo permanente, pronti a servire d’istrumento
in mano agli ambiziosi e a’ ribelli, disposti a tendere

la mano a’ nemici in occasione di qualche assalto[606]. Ora, quanto
più il loro numero si andava accrescendo e si trovavano insieme
in grandi masse, lo spirito di rivolta ed il proposito di emancipazione
ne aveano eccitamento ed aiuto.




Nel 335/419 si ha già l’esempio di una vera e propria cospirazione
diretta a occupare il Campidoglio e mettere in fiamme
la città[607]; e l’ardimento del proposito e la preoccupazione che
destò, mostrano come si fosse sviluppata la schiavitù e quanto
grande fosse il pericolo.




Col secolo sesto e coll’ampliarsi dell’economia servile, congiure
e rivolte divengono sempre più gravi e pericolose, come quella
di Apulia del 569/185, dell’Etruria del 558/196, del Lazio del
556/198, dove gli schiavi furono a un punto d’impadronirsi per
sorpresa di Setia e Preneste[608].




Nel 621/133 centocinquanta schiavi venivano decapitati a
Roma, quattrocentocinquanta a Minturnae, quattromila a Sinuessae;
e contemporaneamente rivolte più vaste scoppiavano a Delo,
nelle miniere dell’Attica, nel regno di Pergamo[609]. Più tardi
altre ne accadevano a Nuceria, a Capua, nel Bruzio, e quel che
dovea fare più sensazione era vedere alla testa degli schiavi
Vezio, un cavaliere romano, contro cui bisognava che movesse
un console con una legione[610].




Le congiure e le rivolte prendevano aspetto e proporzioni di
guerre, come mostravano le guerre servili della Sicilia e quella
de’ gladiatori in Italia.









In Sicilia l’economia servile avea avuto tutto il suo più completo
sviluppo.




La dolcezza del clima e l’avvicendarsi de’ monti e de’ piani,
de’ boschi e delle marine la rendeva adatta ad una pastorizia
esercitata su larga misura, che infatti vi era fiorita con tanto
rigoglio, riflessa perfino in una speciale forma letteraria.




La sua naturale fecondità, la sua relativa vicinanza a Roma,
di cui vezzeggiativamente era detta un fondo suburbano e l’incetta
di frumento che Roma preferibilmente vi faceva ad alimentare
la sua plebe e a provvedere a’ bisogni della sua annona,
portava, finchè le cause di decadenza non si vennero svolgendo,
a dare un impulso sempre maggiore alla cultura del frumento.




L’economia agricola siciliana poi si presentava con alcuni
suoi caratteri particolari.




I lunghi dissensi civili seguiti dalle lunghe guerre aveano operata
una selezione accentratrice nella classe de’ proprietari, e il
latifondo, favorito anche dalle condizioni topografiche e idrografiche
della regione e rimasto poi sempre come il tipo dell’economia
agricola dell’isola, si era venuto sempre più formando
e allargando sotto l’azione delle devastazioni, delle confische,
delle successioni avvenute in un periodo così lungo e così agitato,
e del lusso, figlio di tutti i bisogni di un più elevato stadio di
civiltà.




In un paese esportatore, come la Sicilia, facilmente l’agricoltura
da un semplice mezzo di vita si converte in una industria;
ma la conquista romana era fatta per imprimerle viepiù questo
indirizzo. La tendenza alla speculazione, fomentata e promossa
nella società romana dalla progrediente accumulazione di ricchezze,
in nessun luogo poteva trovare uno sfogo più facile e
impiego e più comodo come nella vicina Sicilia sotto forma di
acquisti di terre, di appalti, di locazioni di fondi rustici. L’una
intrapresa, come accade, ne richiamava un’altra e portava ad
associarne una terza. Era anche quello il tempo in cui le guerre
fortunate e la crescente estensione del dominio romano fornivano
a dovizia gli schiavi; e la Sicilia, gettata come un ponte tra i
punti più diversi del mondo soggiogato, in prossimità de’ più
fiorenti mercati di schiavi, a contatto diretto con la pirateria,
che ne forniva in abbondanza, era forse de’ paesi dove più facilmente

e a più buon mercato si potesse procacciarsi degli schiavi,
completandone all’occorrenza, in certi lavori temporanei e sussidiari,
l’opera col concorso di un proletariato miserabile[611].




Le aziende agricole vennero così in gran parte in mano di
membri dell’ordine equestre romano e di altri speculatori: tutto
l’agro leontino, il più ricco e il più fecondo, avea solo ottantaquattro
fittavoli, il cui numero si andava sempre più restringendo[612].
Intanto il pagamento delle decime, l’incetta pubblica
stabilita dalla legge Cassia Terentia a prezzi determinati dallo
Stato, le vessazioni che non mancavano[613], congiunte al bisogno
di assicurarsi un margine di lucro e all’avidità di ampliarlo,
portavano a restringere quanto più fosse possibile le spese di
produzione; e la maniera più facile e più comoda, specialmente
per latifondisti lontani, era quella di ridurre, quanto più fosse
possibile, il costo di manutenzione degli schiavi. Il paese meridionale,
che comportava un meno elevato tenore di vita ed
un’agevole soddisfazione di più immediati bisogni, favoriva
anche meglio questa tendenza; ma, quando le cose si spinsero
a tal punto che i padroni si credettero talvolta dispensati perfino
di dare il minimo indispensabile a’ loro schiavi rustici e
indicarono loro il brigantaggio e il ricatto come mezzo di sussistenza[614]
le difficoltà della vita spinte all’estremo e l’esempio
proposto si ritorsero contro gli stessi padroni e portarono a
una vasta sollevazione.




La guerra, durata una prima volta tre anni (620-22/134-2) pose a
dura prova i Romani[615] e la loro signoria sull’isola, e mostrò
in quello strumento vocale, come lo chiamava Varrone, in quel
gregge umano doti di valore, d’intelligenza e qualche volta anche
di temperanza, atte ad essere per i loro padroni oggetto di
molta meditazione.









La sollevazione fu alla fine repressa, ma si potè dire domata
più che vinta: risorse infatti, poco meno che un trentennio dopo
(651/103)[616] con uguale ostinazione e con intento non diverso,
e, domata anche questa volta a grande fatica, seguitò a serpeggiare
sotto forme più occulte e attenuate, ma anche più
persistenti[617].




Nè meno grave fu la guerra di Spartaco(681-2/73-2)[618], che potè
mettere le turbe di animali da soma e da macello di fronte agli
eserciti consolari e sconfiggerli, e rinnovò la guerra in Italia,
quando pareva che ormai non vi dovesse più riapparire, riproducendo,
sotto certi aspetti, le preoccupazioni e i terrori della
guerra annibalica[619].




Erano queste le rivolte grandi ed aperte, gravi e pericolose,
ma che pure si potevano combattere con le armi e stornare
come un pericolo che non s’ignora. Senonchè, accanto ad esse
e più ancora col loro sparire, v’era la reazione lenta, insidiosa,
continua, fatta di resistenze passive, d’inerzie, d’inganni, che
non si vinceva e non si domava, se non per farla rinascere
sotto altre forme più accanita.




In tutta l’antica tradizione romana compare sempre lo schiavo,
che denunzia una congiura, lo schiavo corrotto per tradire il
padrone[620]. Era il nemico introdotto nella casa ed appostato
nell’ombra, pronto sempre a prendere la rivincita dello stato di
soggezione in cui era tenuto, dell’umiliazione in cui viveva, delle
sofferenze che non gli potevano mancare. E nel lungo periodo
delle guerre civili gli schiavi non mancarono di fare la loro
parte[621]. Qualche scrupolo, ch’era come un inconsapevole senso
di solidarietà della classe dominante, finiva per cedere all’interesse
individuale e diretto del momento e, con un espediente

legale, si rompeva il rapporto esistente tra servo e padrone e
si raccoglieva la denunzia[622].




Ma, fuori anche di questi casi straordinarî, non era senza le
più gravi conseguenze l’infiltrarsi e l’allargarsi nella società
romana di una categoria sempre più larga di esseri, considerati,
per abitudine, a una stregua diversa da tutti gli altri uomini:
non solo riguardati in modo diverso dalle leggi, ma tenuti e
fatti estranei a un complesso almeno di sentimenti, di abitudini,
di riguardi, che formavano la vita morale degli altri e ne regolavano,
ne contenevano in certi determinati confini i rapporti.




Tutti i maggiori impulsi al ben fare, come il sentimento della
gloria, quello dell’onore, che elevavano le regole della condotta
e, rendendo la vita conforme a virtù, giungevano sino all’alta
concezione del dovere, fine a sè stesso, tutte queste cose, per
la sfera in cui esso viveva e per la sua mancanza di stato
civile e politico, erano per lo schiavo lettera morta. Lo stesso
senso di devozione, che talvolta nobilita ed eleva chi dedica
tutto sè stesso ad un altro, e in un certo senso avrebbe potuto
essere come una idealizzazione del rapporto di schiavitù, trovava
spesso inciampo nelle durezze e ne’ contrasti della vita
quotidiana; e, in ogni modo, perdeva d’importanza morale per
il carattere non volontario ma coatto dello stato servile ed era
capace di abbassare ancor più lo schiavo, facendone uno strumento
cieco in mano di un padrone cattivo, capriccioso, dissipato.




Niente è più desiderabile che uno stato di vera uguaglianza
civile, in cui il desiderio smodato e l’azione eccessiva di ciascuno
trovano un limite permanente e un freno salutare nella
legittima aspirazione ed azione di altri membri del corpo sociale,
il quale così riesce una forma di coesistenza utile alla massa
e agl’individui.




Niente invece è più deleterio di uno stato sociale, in cui una
classe possa essere impunemente degradata e i diritti di molti
negati o impunemente violati, così che alla coordinazione si
sostituisca una subordinazione fraudolenta o violenta, e gli uomini,
invece di esistenze autonome cospiranti reciprocamente al

proprio benessere, divengano strumenti in mano di altri uomini.
Come ebbe a dire un cortigiano, ma non servo: “Non ci si appoggia
se non su ciò che resiste„; e, dove la resistenza vien
meno, viene a mancare ogni base sicura di moralità e di progresso.
La facoltà dell’abuso ne diventa il fomite e il generatore
immancabile; la intemperanza e la mancanza di freno
producono la degradazione in alto, e l’oppressione e le conseguenze
di ogni eccesso patito la producono in basso; e così
la corruzione, per l’intima solidarietà del corpo sociale, dilaga
per tutto, e la società si adagia in un parassitismo che la
estenua e la dissolve.




Posti tra gli estremi della obbedienza cieca e della ribellione,
gli schiavi piegavano, come verso una risultante, ad una via di
mezzo, feconda di mezzi termini, di astuzie, di espedienti, qualche
volta ricalcitrando, più spesso cedendo, opponendo la frode alla
violenza e cercando quell’adattamento all’ambiente, che, di
dedizione in dedizione, sogliono cercare i deboli, salvo a trovare,
con la inconsapevole tenacia de’ deboli, tutta una serie
di sostitutivi, che, se non ristabilisce in qualche modo l’equilibrio
a favor loro, fa, inconsciamente, le vendette della loro
disfatta.




Quello che fu detto della Grecia vinta, che, soggiogata, soggiogò
Roma, potrebbe, sotto un certo aspetto, ripetersi di questi
schiavi, che, arrivando a Roma da paesi di coltura greca, vi
esercitavano tutta l’azione resa possibile da una superiorità intellettuale
o dalle abitudini della vita vissuta in mezzo a società
più raffinate.




Ministri e ministre di voluttà, avvincevano i nipoti di Romolo,
che l’avevano incatenati, in una rete di fili sottili ma inestricabili,
ove andavano a perdersi il loro vigore e le loro sostanze.




Pedagoghi, si assidevano nella casa; e, per quanto tenuti in
una posizione inferiore e magari disprezzati, divenivano i formatori
intellettuali dei loro padroni.




Lo stato di soggezione loro e di ogni altro servo e la forzata
compiacenza li faceva istrumenti e complici di ogni intrigo de’
figli di famiglia.




Si vedeva il servo lesinata la razione od escluso da’ varî

diletti della vita? Ed egli, facendo onore al suo nome antico
(fur)[623], se ne rifaceva rubando.




Non poteva liberamente informare alla sua volontà le sue
azioni e sostenerne a fronte aperta la coerenza? Ed egli ricorreva
alla menzogna, che in lui, così, non soltanto non veniva
chiamata vizio, ma arte; non solo arte, ma virtù[624]. Infatti per
la degenerazione dei sentimenti, che corrisponde alla degenerazione
de’ rapporti sociali, virtù diventa, o ne usurpa il nome,
in un determinato ambiente e per quello a cui è utile, tutto
ciò che costituisce un impreteribile mezzo di difesa, un inevitabile
espediente di vita. Il servo è ingannatore (fallax)[625] per
antonomasia, e, all’occasione, è anche spergiuro.




E, quando di fronte alla verga il servo giunse a sorridere, e
la dignità e la sensibilità d’uomo furono così bene cancellate in
lui, che, col cinismo il quale non costa più nemmeno uno sforzo,
celiò sulle lividure, onde era rigata la sua pelle[626]; il padrone
si dovette sentire disperato ed impotente innanzi all’apatia di
questo bruto, come Zeus di fronte alla divina, incoercibile coscienza
di Prometeo.




Era l’eroismo capovolto: l’estrema degradazione che toccava
l’estrema dignità; l’estrema servilità che rivendicava la libertà;
l’ultimo abbassamento che fiaccava il dispotismo.




L’adattamento divergente, nel corso del tempo, ad Euno, ad
Atenione, a Spartaco aveva sostituita quest’altra forma di ribelli,
la cui azione era più lenta ma anche più sicura.




Così i tarli lavorano assidui, di notte e di giorno, in ogni
punto della casa, intesi e non curati, pazienti, finchè la trave,
che resisteva al colpo iroso e replicato della scure affilata, si
spezza e il tetto rovina.




Nell’economia agricola, non meno che in città, per un altro
verso diveniva deleteria l’azione de’ servi. Specialmente quando,
come accadeva ne’ fondi lontani, non erano sotto l’immediata
vigilanza del padrone, si davano alla rapina piuttosto che alla

cultura[627]: maltrattavano i bovi di lavoro, trascuravano il bestiame,
non lavoravano la terra come si dovea, portavano come
sparsa più semente di quella che fosse stata sparsa in realtà[628].




Un mezzo per lo schiavo di procurarsi l’ozio era quello di
danneggiare gli strumenti agricoli, senza i quali era impossibile
compiere il lavoro; onde gli agronomi si vedevano costretti a
consigliare al proprietario del fondo di avere in doppio gli
utensili necessarî[629], ovvero di avere un fabbro che li riparasse[630].
Nè sappiamo, se ed in quanto questo rimedio giovasse.




Le malattie vere e le finte, le disparizioni, l’impiego anche,
pare, in opere pubbliche erano del pari tanti mezzi ed occasioni
di perdite pel padrone[631].




Di fronte a tutti questi inconvenienti lo stesso prezzo tenue,
a cui gli schiavi, in qualche periodo, avevano potuto essere comperati,
poco giovava. Anzi, sotto un certo aspetto, l’oscillazione
così forte, anzi gli sbalzi de’ prezzi degli schiavi, determinati
da guerre fortunate, da larghe importazioni e da carestie, riescivano
di danno per quelli, che aveano investito in servi una
notevole parte della loro sostanza, e, costretti repentinamente a
vendere, sentivano tutti i danni dell’improvviso ribasso. Ciò
doveva senz’altro, come qualunque impiego poco stabile e sicuro,
dissuadere dall’acquisto.




Si aggiungeva poi il caro crescente de’ viveri[632] in mezzo al
decrescere de’ prezzi degli altri generi, e l’impossibilità di giovarsi
per gli schiavi de’ provvedimenti dell’annona, specialmente
delle distribuzioni gratuite di frumento.









Tutto questo complesso di fatti economici e di condizioni morali,
che ne derivavano, di casi ordinari e straordinari della vita rendevano
sempre più malagevoli i rapporti reciproci de’ padroni e
degli schiavi, e anche quando non li rendevano più aspri, per
lo meno li rendevano più incommodi. I padroni, pur senza potersene
ancora completamente dispensare, trovavano molesto l’uso
degli schiavi; e passava in proverbio il detto: “Tanti schiavi,
tanti nemici„[633]; e si rendeva possibile, più tardi, il tipico
epitaffio — il quale, magari non essendo vero, meriterebbe esser
tale; tanto bene risponde alla realtà del tempo — di un padrone
che faceva scrivere sulla sua tomba di avere accolta come una
liberazione la morte per emanciparsi dalla servitù de’ suoi
servi![634].




VII.





Oltre a tutti questi inconvenienti che, come un intimo male,
venivano rodendo l’istituto della schiavitù, v’era tutto un disquilibrio
sociale, che la schiavitù determinava quanto più si allargava,
e che, provocando una inevitabile reazione, poteva soltanto
trovare la sua risoluzione in una profonda trasformazione del
modo di produzione.




Il latifondo e la progressiva concentrazione della ricchezza,
resi possibili e favoriti dalle nuove condizioni, che all’economia
agricola e al commercio avea creato la conquista dell’Italia,
avevano trovato e trovavano un impulso ed un ambiente propizio
in tutte le vicende della successiva storia di Roma. La
schiavitù, il cui sviluppo avea avuto luogo simultaneamente,
come termine correlativo di quella nuova fase della vita economica,
divenuta omai il sostrato dell’economia del mondo romano,
esercitava su di esso una pressione più o meno consapevolmente

avvertita ma continua, costringendolo a dirigere la
sua attività politica e sociale con moto sempre più vivo, nel
senso che era compatibile con quell’estensione del lavoro servile
e consentaneo alle sue condizioni di esistenza.




La schiavitù, in generale, da un lato, per la scarsa produttività
del lavoro servile, esige una vicenda di terre non usufruite
e fa cercare nell’estensione dell’area e nel maggiore
ampliamento dell’azienda un compenso alla limitata forza produttiva;
dall’altro lato, esige ed assorbe molto capitale per
l’acquisto e la reintegrazione degli schiavi. Sulla base dell’economia
a schiavi si viene costituendo così un organismo sociale,
che nella sua politica esterna è aggressivo e invadente e nella
sua vita interiore presenta una distribuzione assai disuguale della
ricchezza, e tende verso forme oligarchiche più o meno larvate
per l’interesse, che il ceto ristretto de’ ricchi ha di monopolizzare
il potere come mezzo di assicurare e sviluppare il proprio
stato sociale, e per l’agevolezza, che l’opulenza dà di raggiungere
meglio questo scopo[635].




Come in parte, qualche volta, si è innanzi accennato, era
ciò appunto che avveniva; e, grazie al carattere particolare
delle sue vicende, si manifestava con carattere di singolare
rilievo nel seno dello stato romano.




Il ceto de’ piccoli e medi possidenti, destinato a sentire sempre
più il malessere e gli effetti letali della concorrenza straniera,
delle vicissitudini dell’agricoltura, dell’invadente latifondo vicino,
del nuovo e più elevato tenore di vita, soggiacque anche più
rapidamente alle devastazioni della guerra divampata in Italia
e alle conseguenze delle guerre lunghe e lontane, che, non solo
distraevano la sua opera dal campo, ma, fin oltre la metà del
sesto secolo almeno (587/167), lo aggravavano, in misura sproporzionata,
col pagamento del tributo, a cui i ricchi sottostavano
in misura proporzionalmente minore. Infatti essi erano tassati
soltanto in proporzione della loro proprietà privata, che costituiva
la parte minore della loro sostanza rispetto alle terre pubbliche
occupate, e, dopo Catone, per alcuni oggetti di lusso[636].









Così delle rovine della piccola possidenza, dall’occupazione del
demanio pubblico e più spesso anche dall’usurpazione dell’uno e
dell’altro, si sviluppava la grande proprietà a cui talvolta faceva
riscontro e sovente si accompagnava anche un’ingente fortuna
mobiliare.




La concentrazione della proprietà immobiliare, rispecchiata
anche, sotto l’Impero, nelle tavole di Veleia[637] e da Plinio
deplorata per l’Italia non meno che per le provincie[638], era
l’effetto di un lungo processo storico, che già era maturato sotto
la Repubblica, portando gli amari suoi frutti.




Quella irrefrenata tendenza alla concentrazione della ricchezza,
che, determinata da cause intrinseche e generali, aveva trovato
un fomite e un aiuto nelle vicende di Roma, s’era pure venuta
foggiando nel testamento romano[639] e nel rispetto per un certo
tempo illimitato alla volontà del testatore un altro mezzo potente
e continuo, operante anche nel giro della vita quotidiana.




Così la popolazione si veniva sempre più dividendo in due
masse ognora più distinte e repugnanti di ricchi e di poveri, e
si verificava quella legge per la quale “l’accumulazione della
ricchezza ad un polo significa accumulazione di miseria, disoccupazione,
schiavitù e degradazione morale al polo opposto„[640].




Già, all’esordire del settimo secolo, Tiberio Gracco, con parole
che probabilmente son quelle stesse pronunziate da lui[641]
e corrispondono in ogni modo all’occasione e allo stato delle
cose, poteva descrivere in questi termini le condizioni della popolazione
e della proprietà: Le fiere che sono per l’Italia hanno
una caverna e ognuna di loro ha un ricetto e un giaciglio;

ma quelli che combattono e muoiono per l’Italia, di aria e di
luce partecipano, non di altro, e randagi e privi di dimora
vagano con i figli e le donne. I generali mentono quando incitano
i soldati a difendere le are e le tombe da’ nemici, perchè
nessuno di tali cittadini ha un’ara famigliare, non una tomba
avita, ed essi combattono per l’altrui ricchezza e corruttela,
dicendo di essere i signori del mondo e non avendo per sè
una zolla di terra„[642].




Qualche tempo di poi Sallustio[643] poteva con maggiore brevità
e con più sentita acrimonia far riassumere così quest’antitesi
da Catilina: “Così ogni facoltà, il potere, l’onore, le ricchezze
sono in mano di quelli o dove essi vogliono; a noi reietti lasciarono
i pericoli, i processi, la miseria„.




E non si debbono vedere in queste parole semplicemente l’ira
e l’esagerazione del ribelle, se un uomo d’ordine, come lo stesso
avversario e accusatore di Catilina, poteva dire, ripetendo parole
pronunziate nel 650/104 da Marcio Filippo, tribuno ma di sentimenti
moderati, che in tutta Roma il numero de’ possidenti si
poteva dire ridotto a duemila![644].




Infatti il territorio di Preneste, per esempio, al tempo di Cicerone
era ridotto in mano di pochi latifondisti[645].




Anche per le terre demaniali, che erano date in affitto da’
censori, il grande affitto tendeva a sopraffare e surrogare il
piccolo e insieme a prolungarsi, direi quasi a perpetuarsi[646].




Le grandi fortune del tempo sono anche indicate dalla grandiosità
di edificî costruiti da privati per sè stessi o per farne
dono allo Stato, dal lusso esuberante, dalle stesse cifre enormi
de’ debiti soliti a contrarsi in questo periodo[647].




La fortuna di Crasso da trecento talenti saliva nel giro non
lungo della sua vita a settemila e cento talenti, e il suo possessore
soleva dire che può chiamarsi ricco solo chi è in grado

di alimentare un esercito[648]; ciò che prova come rapida fosse
divenuta la circolazione della ricchezza, come più facile la sua
accumulazione, quanto più elevato il tenore di vita e quanto
maggiore l’impulso ad arricchire con lo sminuito potere d’acquisto
del danaro e la cresciuta opinione della ricchezza.




Il profondo malessere sociale che derivava da questo stato di
cose e specialmente la sua azione sulle condizioni del lavoro è
riassunto con chiarezza ed acume da Appiano[649] così. “I ricchi,
avendo occupata gran parte di questo agro pubblico indiviso,
e, col tempo, confidando che nessuno loro la toglierebbe, incorporavano
i piccoli appezzamenti de’ disagiati loro vicini,
inducendo alcuni a venderli e da altri prendendoli con violenza,
e così coltivavano vaste estensioni invece di limitati
lotti, adoperando coltivatori e pastori schiavi per non sentire,
a causa della milizia, la mancanza de’ lavoratori liberi
e perchè l’acquisto degli schiavi dava loro molto guadagno
mercè la prole, che si moltiplicava sicuramente, essendo essi
sottratti a’ pericoli della guerra. Laonde i potenti arricchivano
strabocchevolmente, e la schiavitù si dilatava per tutto il paese,
mentre la popolazione italica, estenuata dalla povertà, da’
tributi e dalle guerre, si assottigliava. E se anche cessava
dal patire di queste cose, languiva per l’inerzia, essendo la
terra in mano de’ ricchi, e servendosi essi di schiavi invece
che di lavoratori liberi.„




Una parte dunque della popolazione, messa nell’impossibilità
d’impiegare direttamente il suo lavoro nella terra e di locarlo,
d’altra parte, in servizio altrui, per lo stato di dissesto che
sentiva e che da esso, di rimbalzo, si ripercuoteva nel resto del
corpo sociale, dovea inevitabilmente provocare in questo un movimento
e una trasformazione, che, per una via o per un’altra,
eliminasse o attenuasse quello squilibrio così sentito e così
grave.




Il filo conduttore e la chiave della storia di Roma repubblicana
sta appunto in questa trasformazione del modo di produzione
e della diversa distribuzione della ricchezza, che spiegano

e chiariscono, insieme alle sue guerre esterne, le sue lotte interne
e danno una ragione della irrequietezza, da cui è invasa
la repubblica specie ne’ tempi più avanzati e del suo precipitare
verso il cesarismo.




L’assottigliarsi del ceto de’ piccoli proprietari e l’aumento del
proletariato, tanto più forte quanto più la città ingrandita diveniva
centro d’attrazione, e la campagna, che non ne avea più
bisogno, ve li respingeva in massa; l’una e l’altra cosa non
potevano fare a meno di destare la maggiore preoccupazione
dell’uomo di stato.




Prima di tutto veniva a mancare la base all’esercito, che si
reclutava ancora esclusivamente fra i censiti, e perdeva l’elemento
stesso ond’era formato col cadere che facevano tra i
proletari tanti proprietari.




E la popolazione libera si veniva infatti assottigliando.




I cittadini capaci di portare le armi da trecentoventottomila,
quanti se ne calcolano pel 595/159, scendevano continuamente a
trecentoventiquattromila nel 600/154, a trecentoventiduemila
nel 607/147 e a trecentodiciannovernila nel 623/131[650].




La piccola proprietà e la piccola cultura, se importano una
dissipazione di lavoro, hanno pure come termine corrispondente
un aumento rapido e continuo della popolazione, il cui crescere
sopperisce nuove forze di lavoro[651].




Col venir meno di questo stato di cose la popolazione si andava
continuamente stremando, e infatti essa presenta una curva discendente
sino al principio dell’Impero, in cui, per altra cagione,
riprende un movimento ascendente[652].




Il tentativo di reintegrare e sostenere il ceto de’ piccoli e
medi possidenti, fulcro dell’ordinamento repubblicano e dell’esercito,
venne fatto e ripetuto, con intento ora più distintamente
militare, ora prevalentemente civile, assumendo anche nelle vie

seguìte e nelle forme scelte una fisonomia diversa e incontrando
pure dovunque difficoltà d’aspetto diverso[653].




Un modo di aprire uno sfogo al proletariato e rinsanguare il
ceto de’ possidenti era, nell’antichità romana, la fondazione di
colonie, che, suggerite da una necessità e da un proposito d’indole
militare, riescivano anche ad uno scopo sociale e civile.




Ma le colonie e le assegnazioni in genere, se ricreavano artificialmente
un ceto di proprietari, non lo sottraevano a quelle
cause che rodevano e stremavano la piccola proprietà e specialmente
agli effetti disastrosi del prolungato e lontano servizio
militare. Ciò rese necessario un diverso ordinamento dell’esercito,
e, con una legge che si vorrebbe attribuire al tribuno
Terenzio Culleone e che era in vigore all’età di Polybio[654], il
servizio militare venne esteso anche a’ censiti tra gli undicimila
e i quattromila assi, mentre, aspettando che i proletari s’insinuassero,
come poi avvenne, nell’esercito, intanto si reclutavano
per la flotta[655].




Ma, se questo nuovo ordinamento dell’esercito, rendendo anche
più incerta la condizione de’ più piccoli proprietari e de’ lavoratori
mercenari, favorì lo sviluppo del lavoro servile, neppure
giovò ad arrestare la decadenza della piccola proprietà. Nè giovarono
la finanza severa di Catone e le sue imposizioni sugli
oggetti di lusso e tutto quell’insieme di provvedimenti che, sotto
forma di sistemi di amministrazione e di leggi suntuarie, voleva
mettere un freno al tempo novello e comprimere quelli ch’erano
gli effetti inevitabili di un’economia più progredita e di una ricchezza
accumulata; mentre questa aveva bisogno di circolare
per convertirsi in valori di uso e per moltiplicarsi, specie in
quel decadere del potere d’acquisto della moneta e in quell’elevarsi
del tenore generale di vita.




I nuovi e più vasti territorî conquistati oltre i termini d’Italia
avrebbero potuto offrire uno sbocco sempre nuovo al proletariato,
comunque crescente e rinnovato; ma a ciò si opponevano
varie altre difficoltà.









Già l’assegnazione di terra in un paese non interamente pacificato,
e dove il godimento non ne fosse pienamente sicuro e
spensierato, riesciva così poco attraente che, come riferisce anche
la tradizione[656], e come si deduce dal sistema di arruolamento
de’ coloni, talvolta non si riesciva ad espletare le liste con quelli
che si offrivano volontariamente e bisognava ricorrere a una
specie di coscrizione[657]. La colonizzazione, poi, contenuta ne’
termini d’Italia non interrompeva assolutamente i rapporti con
Roma, e anzi, quando la colonia non era molto lontana, v’era
sempre modo di esercitare anche effettivamente, almeno nelle
occasioni più importanti, i propri diritti di cittadini. Una colonizzazione
fuori d’Italia, se non spezzava, rendeva almeno assai
più difficili i rapporti con la madre patria, e, se lasciava di
diritto immutata la qualità di cittadino nel colono, di fatto ne
menomava l’azione effettiva.




Ma, più di tutto, un’assegnazione di terre in suolo provinciale,
specialmente, se fatta su larga scala, urtava contro gl’interessi
delle classi dirigenti romane[658] e specialmente dell’ordine
equestre, che dell’ordinamento provinciale aveva fatto il sostrato
della propria speculazione, sia mediante gli appalti delle varie
riscossioni, sia mediante il credito esercitato a condizioni usurarie
e fomentato e favorito dallo stesso stato di disagio, in
cui, per opera delle gravose percezioni e delle indebite esazioni,
cadevano i provinciali. Il reddito poi delle provincie era precisamente
quello che alimentava l’Erario di Roma e costituiva,
insieme alle rendite dell’agro pubblico non ancora alienato o
distribuito, il mezzo per far fronte alle guerre e alle altre
emergenze dello Stato dopo il disuso del tributo imposto già
a’ cittadini.




Così, dopo le assegnazioni avvenute prima della seconda guerra
punica per opera di Flaminio nella valle Padana[659] e le colonizzazioni
avvenute dipoi massime per opera di Scipione, allo
scopo di remunerare e compensare i veterani[660]; dopo che le

ultime colonie d’importanza militare furono spinte sino agli ultimi
termini d’Italia[661]: la vera colonizzazione italica scompare
per riapparire solo come un’appendice delle guerre civili, destinata
ad essere un’arma di partito e un mezzo di afforzare
poteri personali senza riescire veramente a creare un ceto di
piccoli proprietarî e a mutare i soldati di mestiere in veri e
buoni agricoltori.




Lo sfogo, che, per tante ragioni, il proletariato cittadino non
aveva trovato fuori d’Italia, cercò di trovarlo in Italia; e,
poichè il demanio pubblico era in grandissima parte occupato
e usurpato da’ maggiori possidenti, non restava che rivendicarlo
da costoro per farne la distribuzione.




Lasciando stare la rogazione di Sp. Cassio, così fortemente
revocata in dubbio[662], e le altre leggi riferite dalle tradizioni
e tendenti in ogni caso a ottenere alla plebe la partecipazione
al possesso effettivo dell’agro pubblico[663]; quella che si è presa
finora come punto di partenza e caposaldo del movimento a
favore della piccola proprietà è la legge agraria licinia-sestia
del 387 367.




Se questa legge, recentemente revocata in dubbio insieme ad
altre dello stesso tempo e degli stessi autori[664], non è una
foggiata anticipazione, una prolepsi di leggi posteriori; già dalla
fine del quarto secolo la questione dell’esistenza di un largo
proletariato cittadino si sarebbe imposta, e, quel che è notevole,
non solo con l’evocazione di un provvedimento tendente ad allargare
il ceto de’ possessori dell’agro pubblico e quindi de’
contadini autonomi e indipendenti, ma anche con una contemporanea
misura tendente a restringere l’impiego della mano
d’opera servile e a favorire quindi la diffusione del salariato[665].









È in ogni modo con i Gracchi, quando il proletariato era divenuto
più numeroso, più accentrata la proprietà, più diffusa, invadente
e minacciosa l’economia servile; è al tempo de’ Gracchi che
il contrasto tra il lavoro libero e il servile, il proletariato e la
classe detentrice della grande proprietà fondiaria appare, insieme,
rilevante e distinto, sia pel suo carattere storico come per la
sua importanza e per il deciso indirizzo di risolvere la grande
questione con la rivendicazione del demanio italico malamente
appropriato da’ suoi possessori.




La disposizione restrittiva del numero degli schiavi, attribuita
dalla tradizione alla legge licinia-sestia, non riappare, per quanto
almeno noi sappiamo, nelle leggi sempronie; e poteva bene non
apparirvi, perchè l’effetto si sarebbe raggiunto indirettamente
col frazionamento della proprietà e con l’incremento assicurato
a tutto un ceto di lavoratori liberi.




Ma la reintegrazione e l’allargamento del ceto de’ piccoli proprietarî
apparivano così insidiati dalla condizione de’ tempi e così
precaria ne dovea sembrare la normale durata, che, ne’ suoi
varî momenti, la riforma graccana da un lato credette indispensabile,
con la proposta distribuzione dell’eredità di Attalo[666],
di assicurare a’ nuovi proprietari con una scorta i mezzi di
coltivare il proprio campo, e, dall’altro, di proteggerli contro
l’assorbimento da parte della grande proprietà col renderne
inalienabili i lotti.




L’interesse di usufruire a tutto loro profitto le provincie avea
stretto insieme l’ordine equestre e il senatorio contro i meno
abbienti; il nuovo indirizzo dato specialmente da Caio Gracco
alla sua riforma e i vantaggi d’ordine vario da lui garantiti
all’ordine equestre, valsero a scindere la coalizione della nobiltà
senatoria e de’ cavalieri, facendo di questi gli alleati della plebe.
Ma v’era più di una cosa che minava questa potente ed anormale
coalizione, sperdendo l’augurio della vittoria. La fondazione
della colonia oltremarina Giunonia, benchè passata nel
complesso delle altre leggi, dovea non piacere a’ cavalieri, se
poteva essere l’inizio di una colonizzazione oltremarina più
vasta; i trambusti, attraverso i quali la riforma si veniva ponendo

in atto e gl’intralciati rapporti creati dall’espropriazione
de’ grandi possessori non doveano molto piacere ad uomini d’affari
e speculatori, la cui barca procede meglio nel mare calmo increspato
da un vento fresco e regolare che non tra il contrasto
di venti auspici della burrasca. La restaurazione della piccola
proprietà era qualche cosa di così artificiale, in quelle condizioni
di tempo e di luogo, tra quell’affluire in Italia delle ricchezze
del mondo sotto tutte le forme e le esigenze della
nuova vita, che gli interessati ora si lasciavano traviare da
maggiori ed illusorie promesse, ora lasciavano intiepidire i
loro entusiasmi per la riforma graccana. Quell’ampio ceto di
piccoli possidenti, se poteva parere (e neppure era con lo Stato
così allargato) la salvezza della forma repubblicana, rappresentava
un ritorno all’accarezzata tradizionale età di Cincinnato e
di Curio, e, sotto questo aspetto, era un sogno, come quello di
Catone, di mettere la camicia di forza alla società, la quale, sotto
l’azione della cresciuta ricchezza e de’ nuovi bisogni, pure pervertendosi,
s’inciviliva e si faceva più raffinata. Quella sancita
inalienabilità, se era una sterile difesa contro le forme di economia
agricola più lusingatrici e contro la forza assorbente della
ricchezza accumulata, finiva per non piacere a chi avea brama
e speranza di acquistare e a chi desiderava il lotto per la speranza
di rivenderlo, o si sentiva almeno a disagio con la sua
commerciabilità limitata.




Se la plebe rustica, idolatra e assetata del boccone di terra,
teneva a conservare e ad arrotondare i suoi poderetti, la plebe
urbana, che esercitava nella vita pubblica un’azione più continua
e più rumorosa, cominciava a preferire il frumento, che si raccoglie
senza coltivarlo, alla sana ma monotona e faticosa vita
de’ campi; e così veniva a mancare all’agitazione agraria quel
sostegno presente ed audace, di cui aveano bisogno i suoi aùspici,
anche per difendersi contro le violenze degli avversari.




Le leggi frumentarie avevano il sopravvento sulle agrarie, e
il popolo le preferiva, o si rassegnava almeno a non avere la
propria parca sua mensa, pur di raccogliere le miche del banchetto
di Epulone.




Così la reazione, obbedendo talora a un proposito consapevole,
talora cedendo al senso dell’opportunità, ora resistendo violenta,

ora simulando tendenze quasi demagogiche, mandava a
vuoto il tentativo appena iniziato de’ Gracchi, la cui opera in
pochi anni andava tutta distrutta.




Con la legge o le leggi di Livio Druso[667] si liberavano dalla
imposta prestazione le terre assegnate e le si rendevano alienabili,
ricacciandole così nella voragine sempre aperta del
latifondo.




Pochi anni dipoi (535/219-536/218) una legge Thoria, con tutta
probabilità, poneva termine alle assegnazioni, aboliva la magistratura
costituita per porle in atto, confermava i possessori
ne’ loro possessi, entro e fuori i limiti della legge Sempronia,
e, per meglio far accettare tutte queste disposizioni, faceva della
prestazione, nuovamente imposta o piuttosto gravitante sulle
terre indebitamente possedute e non più soggette a ripartizione,
un fondo da suddividersi tra la plebe[668].




Pochi anni dopo ancora, nel 643/111, una nuova legge[669], rifermando
nello Stato la proprietà delle terre demaniali non
ripartite e di quelle concedute con riserva del diritto di proprietà,
riconosceva come di pieno ed assoluto diritto privato e
quindi senz’altro alienabili le terre demaniali assegnate a’ cittadini
mandati in una colonia romana[670], le terre demaniali

date a cittadini romani e a soci italici a titolo di semplice assegnazione
viritaria[671], le terre possedute dagli antichi possessori
prima della legge Sempronia e ne’ limiti loro consentiti,
quelle date in cambio a’ vecchi possessori[672] e finalmente quelle
che dopo la legge Sempronia erano state occupate in una
misura non eccedente i trenta iugeri[673]. Emetteva disposizioni
analoghe per la colonia fondata sul territorio di Cartagine e
per il demanio africano[674]. Il pascolo sulle terre pubbliche era
reso gratuito per un numero di dieci animali, oltre la prole
nata nell’anno, e, per un numero maggiore di animali, non era
più limitato, ma soggetto soltanto a pagamento[675].




Come si vede, con questa legge la riforma di Gracco era pienamente
demolita, perchè, da un lato, si sospendeva la rivendicazione
degl’illegittimi possessi, che restavano teoricamente
come semplici possessi ma in linea di fatto rimanevano in
.]

mano degli usurpatori; dall’altro canto i legittimi possessi e le
assegnazioni erano convertiti in proprietà omai pienamente
alienabili.




L’ager privatus, a Roma, era il prodotto di un esplicito indirizzo
di politica agraria, che per vie studiatamente artificiali si
proponeva di dare una incondizionata libertà alla disponibilità
economica e giuridica della proprietà fondiaria e tendeva a mobilizzarla,
come poi fece, non senza esercitare un’azione economicamente
e socialmente deleteria. Questo indirizzo, che avea
per molto tempo lottato contro le forme di proprietà comune,
si era svolto in un lungo periodo di tempo ed era stato, prima
di trionfare, l’oggetto di lunghe e accanite lotte di classi[676].
Esso si era affermato, in maniera recisa nelle leggi delle Dodici
tavole, e questa legge agraria del 643/111 segnava come l’epilogo
del lungo processo d’evoluzione, e, ponendo termine alla
fase più importante e schietta delle rivendicazioni agrarie e de’
tentativi di restaurare il ceto de’ piccoli proprietari, sgombrava
la via a una concentrazione sempre maggiore della ricchezza.




Dopo questa legge le antiche usurpazioni, i possessi illegittimi
non erano più messi seriamente in pericolo, e non si hanno
più che tentativi demagogici, non riesciti, di assegnazioni sul
suolo provinciale, o ripartizioni proposte e in parte attuate del
demanio ancora posseduto dallo Stato, o compre e confische
dirette a rimunerare le milizie e a sorreggere, come si è accennato,
poteri personali[677].




In tutti i casi l’inanità del tentativo, il campo limitato del
provvedimento, il suo carattere di mero espediente e di episodio
di un movimento politico, tolgono alla cosa le proporzioni e
l’indole di una vera riforma sociale, e tanto meno riescono ad
arrestare l’incremento del proletariato, per cui queste distribuzioni
sono date ed accolte come tutti gli altri atti di temporanea
e sterile beneficenza.









Questi atti di beneficenza, che sovente al posto di varî proprietari
espropriati o confiscati mettevano un veterano, non
risolvevano la questione del proletariato crescente, anche quando,
come pure assai di frequente accadeva, il veterano fatto proprietario
non ricadeva tra i proletarî, donde per poco era uscito.




Le distribuzioni frumentarie, poi, che, per quanto allargate,
riguardavano un numero relativamente ristretto di persone[678],
meno che mai potevano risolvere la questione del proletariato
non cittadino.




Nell’ambito della famiglia si resisteva e si reagiva a questo
incremento del proletariato con una limitazione nuovamente introdotta
(querela inofficiosi testamenti)[679] della facoltà illimitata
di testare, accumulando nelle mani di un solo figliuolo la proprietà
familiare e diseredando gli altri.




Una parte del proletariato cercava e trovava uno sfogo nell’esercito,
che oramai per opera di Mario si era aperto a’ proletari
e che diveniva per essi, nell’estendersi del dominio romano
e nella piega sempre più inquieta della politica interna
della repubblica, una carriera, un’occasione di bottino, una via
anche, come si è visto, ad uscire, per poco o per molto, non
importa, dal proletariato.




Ma un’altra parte, per forza stessa delle cose, bisognava che
cercasse nel lavoro delle sue mani i mezzi di sussistenza, e che
con un’opera più o meno utile, produttiva o improduttiva, si
facesse il suo posto nella vita.




La cura e l’interesse messi da C. Gracco nel promuovere la
costruzione di vie, oltre allo scopo economico più generale e a
preferenza di questo, come viene distintamente rilevato da’ narratori

della sua azione storica[680], avea lo scopo immediato e
diretto d’ingraziarsi imprenditori ed operai.




Così, mentre la schiavitù per fatto suo proprio andava soggetta
ad una crisi che la veniva minando, cominciava, in senso
contrario all’azione esercitata dalla mano d’opera servile e della
sua diffusione, una reazione della classe libera, concorrente ad
allargare il salariato insieme agli stessi schiavi, di cui si andava
trasformando in parte la funzione e l’impiego.




VIII.





Il lavoro libero, come si è già prima accennato, aveva nel
mondo romano una tradizione. Lo stesso Dionigi che lo diceva
rilegato tra i servi e gli stranieri[681], segnala altre volte la presenza
di artigiani anche nell’esercito romano[682]. E più volte
ancora, in Livio specialmente[683], ricorre la menzione del lavoro
libero. Le stesse secessioni della plebe, presentate dalla tradizione
non come sedizioni violente ma come semplici scioperi,
non avrebbero giustificato le preoccupazioni che inspiravano, se la
partecipazione dell’elemento libero alla produzione non ne avesse
fatto, anche da questo punto di vista, un elemento integrante
dell’economia pubblica romana.




Nell’agricoltura poi la stessa straordinaria diffusione della
schiavitù non era riescita a sopprimere del tutto il lavoro libero,
che, compresso e ridotto, pur seguitava a sussistere sia sotto
la forma d’impiego diretto nella piccola proprietà e ne’ piccoli
affitti, sia sotto forma di lavoro mercenario[684].




La lontananza de’ fondi che impediva talvolta di potere esercitare
sulla loro cultura una direzione oculata e una sorveglianza

continua[685], la mancanza di capitale per costituire gl’impianti
e le scorte, il senso insomma della maggiore convenienza dello
sfruttamento indiretto della terra consigliavano l’affitto, la colonia
parziaria e le altre forme d’impiego di lavoro remunerato
anche in natura e a base di partecipazione[686].




I lavori del ricolto[687], come quelli che esigevano la cooperazione
simultanea ma temporanea di molti, facevano sì che
l’economia agricola, nella coltura de’ cereali e in quella arborea,
dovesse assolutamente contare sul lavoro mercenario, che in
molti casi era prestato appunto da’ lavoratori liberi. Il lavoro
mercenario infatti, se per il grande agricoltore costituiva un
oggetto di richiesta necessario, per il piccolo proprietario e il
piccolo affittaiuolo, oltre che pel proletariato agricolo, costituiva
del pari un oggetto di offerta necessaria, in un caso come ripresa
e come impiego sussidiario dell’opera propria e in un altro
come mezzo di procurarsi la sussistenza[688].




Ne’ luoghi insalubri il lavoro mercenario si raccomandava
anche come un mezzo di diminuire i rischi del padrone[689] con
una crudezza, che può sembrare cinismo e ch’è la misura delle
forme di coscienza determinate da alcuni rapporti economici.




L’utilità e l’efficacia di questa cooperazione del lavoro libero,

oltre che dalle varie menzioni del suo impiego sia sotto forma
di locazione d’opera che sotto forma diversa[690], appare dal
fatto, chiaramente rilevato da Catone e da Varrone che l’opportunità
di procurarsi il lavoro mercenario faceva crescere il valore
del fondo[691]. La possibilità di procurarsi medici, falegnami,
fabbri, cardatori secondo il bisogno, più che un’utilità, per le
aziende minori costituiva una necessità; giacchè, se i ricchi potevano
averli del loro, i meno ricchi non potevano fare altrettanto,
e la morte di un solo di questi artefici avrebbe assorbito
il prodotto del fondo[692].




La possibilità del pari di avere a propria disposizione per gli
stessi lavori agricoli la mano d’opera, quando e nella misura
che occorresse, importava un minore investimento di capitale
nell’instrumentum vocale, come si chiamava la dote di schiavi
rustici dati al fondo e un risparmio anche di tutti i rischi e
di tutte le perdite, cui era esposto un siffatto capitale soggetto
a perire o, per lo meno, a rimanere infruttifero. La disponibilità
quindi del lavoro necessario era considerato, anche nel tempo
di Catone e di Varrone[693], tra i vantaggi inerenti ad un fondo
insieme alla sua vicinanza a’ centri abitati ed a’ mercati, alla
sua posizione sulle grandi vie di acqua e di terra, tra le prerogative

insomma che, rendendo meno dispendiosa la produzione
o più facile lo spaccio, agevolavano e facevano prosperare l’economia
agricola.




Come si vede, a misura che si formavano e crescevano i centri
cittadini, i mestieri trovavano l’ambiente per meglio svilupparsi
e assicurarsi quella clientela, che rendeva possibile l’artigianato.




Per quanto Roma dalla sua stessa posizione politica fosse
spinta sempre più ad essere un centro di consumo piuttosto che
di produzione, pure il crescere della sua popolazione e de’ suoi
bisogni, l’utilità di avere sul posto alcuni prodotti e manufatti,
che per lo stesso loro uso ordinario e pel tenue loro valore, mal
sopportavano il dispendio di noli non di rado difficili, e, finalmente,
la pressione stessa del bisogno sul proletariato crescente,
doveano dare un impulso all’estendersi del lavoro manuale.




Perciò, a misura che venivano importati a Roma de’ manufatti,
cominciava un lavoro d’imitazione e si accentuava una
tendenza ad acclimatare alcuni rami di produzione[694], cosa che
poteva riescire più agevole col convenire a Roma di gente di
ogni paese, che vi portava, con i propri vizî, anche le proprie
attitudini.




Di questa tendenza e del diffondersi in Roma delle arti manuali,
noi troviamo le prove, in parte dirette, in parte indirette,
talvolta ne’ manufatti stessi e tal’altra nell’importanza sempre
maggiore che veniva acquistando ne’ vari aspetti della vita il ceto
degli artigiani.




Quali progressi facesse anche a Roma e nel Lazio la toreutica,
la varia lavorazione de’ metalli, l’architettura, il disegno, la fabbricazione
de’ vari fittili ce lo dimostrano i resti monumentali,
e lavori come quelli della fibula di Preneste e della cista Ficoroni
e altri avanzi di minori manufatti, la cui tecnica, innestandosi
su quella degli oggetti importati, la sviluppava superandola[695].




Nè meno notevole è il seguire come i lavoratori manuali divenissero
un elemento sempre più notevole e più avvertito nella
stessa vita pubblica.









Gli artigiani aveano una festa loro particolare e che da essi
prendeva nome (artificum dies) nel giorno anniversario dell’inaugurazione
del tempio di Minerva (Quinquatrus)[696]. Pitture murali
di Pompei rappresentano processioni di esercenti speciali
mestieri[697].




Verso il settimo secolo questi artigiani erano cresciuti a Roma
e nelle stesse borgate e costituivano un elemento, il cui avvenire
e le cui speranze stavano tutti nell’opera delle loro mani[698]
e che perciò nella vita politica rappresentavano qualche cosa di
continuamente mobile, facile ad essere attirata nelle sedizioni e
nelle congiure e a cui perciò ne’ momenti più inquieti si rivolgeva
l’occhio di chi voleva giovarsene e di chi credeva di doversene
difendere.




Lo stesso fatto che si radunavano in associazioni e collegi ci
fa arguire che il loro numero doveva essere alquanto diffuso.
Epigrafi della fine della repubblica ci danno notizia di parecchi
di questi collegi d’artigiani, così a Roma[699], come nel Lazio[700],
e ce ne lasciano supporre naturalmente più altri, tanto più quando
si consideri, che, se alcuni di questi collegi riflettono mestieri di
larga applicazione, altri concernono mestieri assai speciali.




Nel periodo elettorale queste unioni di artigiani costituivano
una vera forza, un elemento con cui bisognava far bene i
conti[701].




Questa diffusione delle arti manuali ci è pure attestata dal
nome, che prendono da quelli che l’esercitavano alcune delle
stesse vie di Roma[702].









La produzione di alcuni manufatti avea in qualche luogo trovate
condizioni così favorevoli e vi si era così bene acclimatata
da acquistare per tradizione una nomèa, che ne raccomandava
l’acquisto anche fuori della ristretta cerchia cittadina. Catone
fa tutto un elenco de’ vari centri speciali di produzione di singoli
istrumenti ed utensili agricoli. Secondo le indicazioni di Catone[703]
Cales e Minturnae fornivano specialmente arnesi di ferro, la
Lucania plaustri, Venafro tegole, Pompei trappeti, Capua canapi
e vasi di bronzo, Roma stessa vesti, anfore, serrature, canestri
e così via. Questo differenziarsi, sia pure rudimentale, della produzione,
mentre era indizio di una maggiore diffusione e di un
più lungo esercizio de’ mestieri, riceveva un nuovo impulso ed
un continuo incremento dallo sviluppo della viabilità, che, rendendo
possibili o più agevoli le comunicazioni, eccitava a
estendere la produzione oltre i limiti del consumo locale, specialmente
quando, come ne’ casi accennati da Catone e in altri,
l’abbondanza della materia grezza, o una speciale tradizione ed
educazione tecnica e il conseguente credito acquistato dalla merce
ne favorivano lo spaccio.




Era questo l’effetto mediato della viabilità sviluppata; ma vi
era anche un effetto immediato ed era il largo impiego di lavoro
bisognevole e che in parte dovea essere prestato da liberi, come
si è altra volta accennato. E si trattava di una rete stradale
che assunse a grado a grado proporzioni gigantesche[704]. Già
sotto la repubblica alla Via Appia aveano fatto seguito la Junia,
la Valeria e poi l’Aurellia, la Flaminia, l’Aemilia, la Cassia ed

altre[705], che, oltre a’ lavori d’esecuzione, importavano periodici
rifacimenti e continua manutenzione, a cui non sempre e in tutto
erano chiamati a provvedere i possessori frontisti (viasii vicanei)
per tacere dell’opera che questi stessi dovevano impiegare.




Le vie, poi, erano de’ rami più importanti di opere pubbliche,
ma non il solo: la costruzione di edificî sempre più numerosi,
destinati a scopi religiosi, civili ed edilizi e la loro continua
manutenzione, gli acquedotti, gli espurghi e altre opere dettate
da esigenze sanitarie[706] ci attestano ancora ne’ loro avanzi
l’enorme quantità di lavoro per essi messo in movimento.




Non è possibile intanto dissimularsi i contrasti e le difficoltà,
attraverso cui il lavoro libero doveva svilupparsi rimpetto al
lavoro servile.




La scarsa produttività del lavoro servile dovea tardare ad
essere sentita in una vita economica, come la romana, tanto
artificiale e che viveva dello sfruttamento de’ soggetti e delle
forme più o meno dissimulate della rapacità. L’effetto, che si
risolveva in un esaurimento graduale delle sorgenti di ricchezza,
era risentito, prima che da’ proprietari di schiavi, dagli altri, e
solo con la sua azione lenta, continua e per molto tempo incompresa
riusciva a ferire anche i più ricchi.




La schiavitù, per compensare la sua scarsa produttività e
mantenersi, ha bisogno di terre sempre nuove e più feconde.
Finchè questo bisogno potè essere facilmente appagato, la scarsa
produttività del lavoro servile era facilmente dissimulato; e,
anche quando questa possibilità fu meno agevole o fu esclusa,
la reazione contro la concorrenza de’ cereali stranieri prese le
forme di trasformazione di cultura e di un sopravvento della
pastorizia sull’agricoltura.




Così la scarsa produttività del lavoro servile era ancora, se
non evitata, larvata e girata.




Del resto la scarsa produttività del lavoro servile poteva
essere risentita soltanto per effetto della concorrenza, e a ciò
si opponevano varie difficoltà.









La concorrenza, in molti rami della produzione, tardava a
sorgere perchè, per il prevalere della produzione casalinga, il
prodotto non acquistava ancora generalmente il carattere di
merce, e il commercio stesso, che, raccogliendo l’esuberanza
de’ prodotti del lavoro casalingo, cercava di surrogare la grande
produzione, si sviluppava gradualmente, e sempre ne’ limiti
consentiti al mondo antico, con lo sviluppo graduale de’ mezzi
di comunicazione. La minore produttività del lavoro è certamente
meno avvertita da chi produce direttamente pel proprio
consumo che non da chi produce per vendere a scopo di guadagno.
Nel primo caso, anche avvertito, può non indurre subito,
anzi tarda di solito ad indurre una trasformazione di metodo,
sia per ragioni psicologiche, per senso d’inerzia, sia per
ragioni d’ordine pratico, come la non chiara percezione del rimedio
e l’impotenza di sostituire un metodo a un altro. Nel
caso invece della produzione fatta per la vendita, vi sono la
concorrenza e il mercato, che avvertono e obbligano a mutare
metodi sotto pena della rovina.




Una delle conseguenze più prossime e visibili dell’economia
a schiavi è l’abbandono delle terre meno feconde, che così rimangono
incolte; ed era ciò appunto che cominciava ad accadere
nel dominio romano[707]; ma non tutti riportavano il fatto
alla sua vera causa, nè per molti grandi latifondisti, specialmente
finchè il male non giunse al suo culmine, il danno dovè
riescire molto grave e sentito.




In un certo senso, benchè in maniera non perfettamente consapevole,
si può dire che Columella rilevasse ciò, ma come uno
stato di fatto[708], e son queste le terre, che Columella voleva
destinate a quella forma di lavoro libero, che era in questo
caso l’affitto. Ma è ben chiaro, che, se questa era un’occasione

all’impiego del lavoro libero, era anche un’impresa poco conveniente
e facilmente rovinosa, che poteva essere accettata o
sussistere semplicemente in condizioni quali si verificarono poi
nello stabilirsi del colonato.




Per altre vie anche il lavoro servile inceppava lo sviluppo
del lavoro libero.




Il lavoro assorbente, che toglieva modo al lavoratore di potersi
mantenere, sia nelle forme esteriori che nello sviluppo
intellettuale, al livello della classe dominante, aveva depresso il
lavoratore e, nel differenziarsi degli elementi della società, gli
aveva creata una condizione non solo economicamente ma moralmente
inferiore[709]. La condizione inferiore del lavoratore
poi, alla sua volta, si rifletteva sul lavoro stesso e ne abbassava
la considerazione nell’antichità. L’estensione presa dalla schiavitù
e la parte preponderante, che avea nell’esercizio de’ lavori manuali,
dovevano più che mai — come è accaduto anche in tempi
recentissimi, in paesi di economia a schiavi[710] — dovevano
anch’esse costituire un altro motivo di riluttanza verso generi
di lavoro, che accomunavano i liberi con i servi, e li portavano
a confondersi quasi con essi.




Si aggiunga che anche la concentrazione della fortuna e la
ripartizione tanto inuguale della ricchezza non erano fatte per
favorire lo sviluppo del lavoro libero. Le ricche case provvedevano
con la numerosa servitù a’ bisogni domestici, rifornendosi
fuori soltanto degli oggetti di lusso che non era possibile
produrre in casa e trovando il compenso del maggiore impiego
di lavoro e di spesa in quell’assoluta disponibilità delle proprie
forze di lavoro dirette e usufruite a proprio talento. La massa
de’ disagiati d’altra parte, che non era in grado di sopperire
con la produzione casalinga a’ suoi bisogni e doveva ricorrere
quindi all’artigiano, vedeva dall’insufficienza de’ suoi mezzi depresso
il tenore di vita e compressi i suoi desideri.




Le distribuzioni gratuite di frumento, le largizioni e le liberalità
pubbliche e private, che tendevano sempre più a divenire
consuetudine e stabile istituzione non erano adatte a

mantenere per sè sole il proletariato, perchè non si estendevano
a tutto il proletariato, nè a tutta la famiglia, ed erano
anche insufficienti al conveniente mantenimento di un uomo
solo[711]. Ma, indirettamente, esercitavano un’azione deprimente
sul lavoro libero, giacchè permettevano a chi ne partecipava di
locare l’opera propria per una mercede inferiore al minimo necessario
e di abbassare così il tasso generale della mercede,
che si regolava sull’offerta più vantaggiosa. Accadeva precisamente
qui quanto si è osservato in linea più generale[712], che
chi sostituisce con elemosina il 10 % del salario deficiente a
centomila persone, fa ribassare per ciò stesso del 20 % il salario
di un milione di lavoratori.




Sotto questo rapporto le distribuzioni pubbliche di Roma vanno
considerate ad una stregua diversa da quella, a cui debbono
giudicarsi le retribuzioni delle funzioni pubbliche nell’antica
Atene. Il soldo dato a’ cittadini ateniesi per la partecipazione
alle funzioni pubbliche era una indennità diretta a compensare
anche in parte soltanto il cittadino del lucro cessante pel mancato
impiego della propria attività; ma chi l’aveva, occupato ne’
tribunali e nelle assemblee, non poteva fare concorrenza agli
altri lavoratori, e anzi il numero di questi, così più ristretto,
doveva far elevare la misura della mercede. Invece a Roma le
distribuzioni, fatte a mero titolo di largizione, con una tessera
ch’era anche talvolta ceduta, esercitavano tutta l’azione che un
sistema di carità pubblica può avere.




Una mancanza quasi assoluta di dati per l’epoca repubblicana
non ci consente di conoscere in maniera determinata la proporzione
delle mercedi. Cicerone, in una delle sue orazioni[713],
valuta a dodici assi il guadagno giornaliero di un lavoratore,
ma lo dice quasi per incidente; e questo semplice accenno, senza
alcuna distinzione di tempo e di lavoro tecnico o semplice, non
può nè appagarci, nè costituire la base di conclusioni rigorose.
Nondimeno una cosa si può osservare, ed è che, col caro de’

viveri e delle pigioni[714], segnalato per Roma ne’ tempi più
vicini, quel salario era insufficiente a’ bisogni della vita, il cui
tenore si era pure elevato e si veniva ancora elevando; era
inferiore perfino alla sportula de’ clienti del tempo di Marziale
e che pure pareva sì poca cosa[715]. Ma nella sua insufficienza
mostra nondimeno l’avvenire del lavoro mercenario, perchè l’esiguità
della mercede può valere come un indizio della concorrenza
e quindi dell’incremento del lavoro salariato, e al tempo
stesso fa indurre che la convenienza del lavoro salariato, il suo
stesso buon mercato gli avrebbero dischiusa la via e avrebbero
finito per assicurargli la prevalenza sul lavoro servile.




Intanto tutti questi ostacoli di carattere oggettivo e soggettivo,
la difficoltà di trovar sempre lavoro, le attitudini non
ancora bene sviluppate, il ritegno non ancora del tutto vinto
di compiere opera da schiavi e di mescolarsi con essi davano
luogo a un fenomeno anch’esso caratteristico dell’economia a
schiavi[716], allo svilupparsi di una estesa classe di parassiti e
al diffondersi del parassitismo sotto molteplici forme. Risorgeva
la clientela[717], non fondata come l’antica su di un bisogno inevitabile
di assistenza e di protezione, ma sulla cortigianeria,
sull’indigenza accidiosa che aspira a vivere o deve vivere di
carità con tutte le umiliazioni, le bassezze, le degenerazioni
inerenti a un siffatto stato di cose e che per varî secoli sino a
Luciano facevano le spese della satira, dell’invettiva, dell’ironia
di poeti e scrittori[718].




Ma questa stessa larga categoria di parassiti, che con la sua
inerzia e con la sua funzione sociale deleteria concorreva così
efficacemente all’impoverimento della società romana, indirettamente
anch’essa si può dire che cooperasse a rovinare l’antica

economia a schiavi: e spostata continuamente, in quel crollare
frequente di fortune divorate dal lusso e dalla ignavia, incerta
sempre del domani e spesso dell’oggi, doveva pur dare ne’ tempi
più difficili e ne’ suoi momenti più scabrosi una mano al salariato,
che vi reclutava i suoi elementi avventizî.




Così l’ultimo periodo della repubblica, che virtualmente conteneva
in sè tutti i germi schiusi poi nel periodo imperiale, mostra
in forma abbastanza perspicua questa crisi, che, ne’ suoi ultimi
effetti, doveva portare alla fine della schiavitù.




E sono appunto fenomeni e indizî di questa crisi i fatti rilevati
e che si andranno rilevando.




La lotta tra la forma economica che si andava decomponendo
e l’altra che accennava a sorgere con i suoi rudimenti non si
compiva senza che gli elementi in contrasto s’infliggessero reciprocamente
perdite e danni.




A Roma, come in tutti i centri e le zone, dove la schiavitù
era più sviluppata e accentrata, dove il parassitismo avea
terreno più favorevole e sfogo maggiore, il lavoro libero, accanto
a qualche condizione che ne favoriva lo sviluppo, ne avea pure
altri molti che lo ritardavano.




Fuori di Roma, dove i lavoratori liberi non avevano da dibattersi
tra le distrette del caro de’ viveri[719] e delle pigioni,
fuori d’Italia, dove il peso de’ tributi e lo sfruttamento del
popolo dominante dovevano far sentire di più la scarsa produttività
del lavoro servile e i varî altri svantaggi della schiavitù,
il lavoro libero e le forme ad esso corrispondenti dovevano
trovare migliori elementi di vita.




In ogni modo, a Roma stessa come si è visto, il lavoro libero,
tra tutte le sue difficoltà, sussisteva e avanzava.




La schiavitù, quale che fosse la sua resistenza, dovuta all’energia,
allo spirito conservatore, a tutte le ragioni che mantengono
in vita ancora un’istituzione nella sua lenta decadenza,
poteva dirsi condannato; e lo dimostrava anche meglio la
trasformazione che avveniva nel suo stesso seno, volgendola a
forma diversa e traendo dalla sua stessa compagine nuovi elementi

pel lavoro libero o pel lavoro mercenario, che anticipava
l’avvento e sostituiva la funzione del lavoro libero.




IX.





Il carattere predominante dell’economia più antica, come si è
più volte accennato, consiste nella produzione fatta nella casa
e in vista del consumo diretto. La schiavitù avea contribuito
non solo a mantenere, ma anche a sviluppare questa produzione
casalinga, sia prendendo il posto degli elementi familiari meno
numerosi pel disgregarsi successivo de’ gruppi più complessi di
parenti, sia come mezzo, nelle case più ricche, ad estendere
l’attività della casa a un campo più esteso e più multiforme.




Intanto, col complicarsi de’ rapporti sociali e con l’avvento di
uno stadio di economia più progredito ed elevato, la funzione
degli schiavi sorpassava il ristretto ambito della cerchia domestica
e si convertiva in qualche cosa di diverso e anche di
opposto alla pura cooperazione della vita economica familiare.




Già la nuova fase dell’economia agricola, che al campo alimentatore
della famiglia avea surrogato il latifondo con tutte
le sue varie forme di produzione, variava, insieme alla primitiva
posizione dello schiavo, il suo uso e il suo concetto più antico.




Ma ancora, con ciò, non è turbato quel carattere dell’economia
antica che raccoglie nella stessa mano, come mezzi di produzione
della medesima categoria il capitale e la mano d’opera.
“Il lavoro sta così allo stesso grado della rendita fondiaria e
lo schiavo al grado della terra, in modo che il lavoro come
forza creatrice non ha rilievo in contrapposizione alla terra
con cui esso crea. Quindi non si trova nell’economia romana
la distinzione di capitale e lavoro, ma solo quella di sorta
principale e frutto„[720].




Gli schiavi divenivano materia di speculazione. Erano comperati

per dirozzarli, istruirli e poi rivenderli, come si faceva
in casa di Catone il vecchio[721], e, appresso, date certe condizioni,
se ne procurava la moltiplicazione e l’allevamento con
l’esclusivo e precipuo scopo della vendita.




Si locavano, funzionando come una vera e propria forza di
lavoro separata e indipendente dal capitale in cui il loro lavoro
veniva incorporato, costituendo così una vera forma di salariato
con tutti i suoi rapporti. Questo impiego degli schiavi, che
s’incontra poi nel Digesto come un fatto ordinario, appare già,
sia sotto forma di commodato che di locazione di opera, in
giureconsulti della repubblica[722]. Crasso nelle speculazioni edilizie,
a cui attendeva con ardore e con pari fortuna, forniva
insieme, nella ricostruzione delle case incendiate, le aree comprate
al ribasso e l’opera de’ suoi molti schiavi costruttori[723].




Si venivano così creando, anche nel seno della schiavitù e col
suo mezzo, quella separazione e quell’antitesi del capitale e del
lavoro, che dovevano costituire il carattere peculiare della nuova
economia in contrapposizione dell’antica. La nuova fase dell’economia,
con la divisione progrediente del lavoro, con i maggiori
progressi tecnici, col bisogno di una educazione tecnica
professionale rompeva l’insufficiente e chiusa cerchia della produzione

casalinga e trovava nel salariato una forma più conveniente
e più consentanea alla sua indole. Ma, per quella continuità
che v’è tra il vecchio e il nuovo, per quella pressione
lenta e assidua che infonde nelle vecchie instituzioni uno spirito
nuovo e le adopera per nuovi bisogni, sformava il tipo
genuino della schiavitù antica e le faceva assumere una forma
ibrida, dandole l’impronta del salariato.




La schiavitù si sformava e si trasformava da tutti i lati.




Il peculium, sviluppandosi ed esercitando una funzione sempre
più importante, non solo creava una nuova condizione morale
allo schiavo, ma ne modificava radicalmente la posizione e la
funzione economica e concorreva anch’esso a mutare il carattere
dell’antica economia.




L’origine del peculium era veramente antica, tanto che si
cerca trovarne la traccia nelle XII tavole; ma quello stato di
cose più antico lascia indurre che si trattasse di cosa nè straordinariamente
diffusa, nè che raggiungeva una rilevante entità.
Appresso, con l’ampliarsi delle aziende agricole, col crescere
dell’opulenza e delle liberalità, questo gruzzolo, consistente in
danaro ed in ogni altra specie di valore, sia come frutto di
risparmi che come premio e come partecipazione tollerata all’industria
e all’azienda del padrone, doveva crescere di proporzioni
e divenire più diffuso. Il peculio poi si raccomandava come una
maniera di eccitare nello schiavo uno degli stimoli dell’operosità
non facile a trovarsi in esso, l’interesse, ed avvezzarlo a quelle
abitudini di economia e di solerzia, che avrebbero poi potuto
riflettersi ne’ suoi rapporti verso il padrone; tanto che il possesso
di un peculio era come una commendatizia e un indizio
di lodevole operosità in uno schiavo. Rispetto al padrone, quantunque
si dicesse che il peculio non dovea servire ad alimentare
lo schiavo, quest’opinione doveva andar soggetta a molte riserve,
specialmente ne’ casi di carestia e in quelli, in cui, come ci vien
riferito degli schiavi siciliani, si trascurava il mantenimento de’
servi, abbandonandoli quasi a sè stessi per quanto concerneva
il procacciarsi i mezzi di esistenza. Poteva in ogni modo il
peculio valere come una riserva pel padrone, sia come un eventuale
prezzo di riscatto, sia (giacchè il diritto di proprietà rimaneva
sempre presso il padrone) come un premio quasi di

assicurazione pel caso di morte del servo o di fuga, già resa
più difficile da un interesse che lo teneva legato alla casa del
padrone.




L’estendersi poi degl’interessi e dell’attività della classe padronale
a paesi lontani e a’ più disparati campi d’azione allentava
o rompeva quel rapporto continuo e contiguo tra padroni
e servi e faceva sì che costoro, pur essendo le braccia allungate
del padrone, avessero bisogno di una maggiore libertà di movimento
e quasi di una certa autonomia. La condizione, il sostrato
e l’effetto, tutt’insieme, di questa nuova condizione di cose era
appunto lo sviluppo del peculio, sia nel senso dell’estensione
come in quello della sua importanza: ed è questa l’evoluzione
del peculio, di cui la giurisprudenza attesta e riflette il punto
di arrivo anche più che non il divenire, e che perciò viene a
vicenda affermata e negata per determinati periodi, tanto accentuata
n’è la linea generale e tanto impercettibili, nella loro continuità,
ne sono i momenti[724].




Nel sesto secolo di Roma il peculio de’ servi ricorre, non solo
nella giurisprudenza dell’epoca, ma nella commedia plautina, con
tale frequenza che si può concepire quale importanza dovesse
avere nella vita degli schiavi e nell’economia romana in generale[725].




Ora questo nucleo di ricchezza, virtualmente e legalmente di
proprietà del padrone e realmente oggetto e base di una economia
separata del servo, era appunto il germe sempre più
fecondato di un nuovo rapporto tra schiavo e padrone, che
poteva e doveva convertire la dipendenza personale assoluta in
un rapporto prevalentemente economico.




Il crescente movimento commerciale cercava di rendere mobile
ed attiva la ricchezza, e di questa tendenza sentiva naturalmente
gli effetti il peculio, che tanto più poteva essere fonte
di profitti, quanto più gli riesciva di guadagnare di libertà e di
autonomia, riflettute l’una e l’altra sullo schiavo, che del peculio

era come l’appendice, ma che, attraverso il peculio, riusciva ad
avere moralmente, se non giuridicamente, una personalità che
gli mancava.




“Se il peculio non era di regola la base economica dell’esistenza
autonoma della persona soggetta a potestà, c’è tuttavia
sempre da pensare che nel caso della sua evoluzione avesse
sempre più, gradualmente, assunto il carattere di un fondo
adibito in un’azienda autonoma. Non vi è neppure da dubitare
che il numero de’ peculii investiti in questa maniera e adoperati
a questo scopo crescesse straordinariamente nel periodo
in questione„[726].




Così tra la fine della Repubblica e il principio dell’Impero
qualche giurecunsulto ci parla di servi ch’erano nel fondo come
coloni[727] e di servi a cui il padrone loca il fondo e dà i bovi[728].
Come si vede, il servo cessa di essere uno strumento materiale
nelle mani del padrone per assumere verso di lui, malgrado la
deficiente sua personalità, l’aspetto almeno di un contraente.
L’uno e l’altro accenno, in ogni modo, alludono chiaramente a
un’economia non solo separata ma, si può dire, contrapposta a
quella del padrone, la cui funzione veniva praticamente a concretarsi
non più nell’impiego diretto dello schiavo, ma in un
benefizio indiretto ottenuto con la costituzione di un improprio
contratto di locazione.




“Tanto per questi coloni, come per gli schiavi adoprati sempre
più come artigiani col principio dell’Impero, noi possiamo intendere
così la loro condizione: che i coloni come affittaiuoli
di appezzamenti pagavano un tributo annuo; gli operai di città
erano provveduti di un’officina o dovevano pagare al padrone

una tangente (Tantième) del loro guadagno[729]. Così si creava
tutto un complesso di esistenze, che il padrone non deve più
sorvegliare e a cui non deve più provvedere„[730].




Dalla schiavitù stessa, così, per un’intima trasformazione sorgeva,
in forma ibrida ma corrispondente a un’epoca di transizione,
una categoria di artigiani e di salariati, che tenevano
dell’antico e del nuovo, del lavoro libero e del lavoro servile,
del primo de’ quali — staccati omai dalla stretta dipendenza personale — adempivano
la funzione e del secondo risentivano l’origine
e la condizione giuridica.




Era una trasformazione che esercitava la sua azione non solo
sulla condizione de’ servi, ma anche sull’economia generale del
tempo di cui era un portato e su cui reagiva.




“Nell’economia a schiavi — è stato osservato in uno studio
su’ concetti economici fondamentali del Corpus iuris civilis[731] — nell’economia
a schiavi scompare il concetto di capitale come
quantità di ricchezza fecondata dal lavoro in opposizione al
lavoro stesso, e l’economia ha a fare con aggregati di ricchezza,
che non impropriamente sono stati designati col nome di sostanza
domestica (Oikenvermögen). Ma, in realtà, naturalmente
doveva accadere che da queste grandi masse se ne staccassero
altre minori e dall’ambito dell’economia privata entrassero
in quello dell’economia sociale; queste masse minori consistono
in cose e costituiscono un peculium, ovvero sono rappresentate
da danaro e costituiscono una sors.




“La prima esce dalla sostanza domestica solo esteriormente
come patrimonio dello schiavo, non di fatto: l’altra assume
una funzione autonoma come capitale mobile circolante.




“Il peculium era importante, politicamente come un passaggio
dalla schiavitù al servaggio, economicamente come un mezzo
di rendere produttivo e mobile il patrimonio domestico, scientificamente

in quanto con esso poteva realizzarsi una figura
di capitale che si accosta molto al moderno.




Materia del peculium può essere tutto ciò che può formare
parte del patrimonio domestico; esso sorge dall’accumulo di
prodotti ed è destinato ad una ulteriore produzione.




“Lo scindersi di peculî dal patrimonio domestico e la loro
produttività rendeva, in linea di fatto, l’immagine dell’economia
romana simile alla moderna. L’industria domestica divenne
una industria con capitali mobili; il lavoro divenne mobile e
riuscì ad avere azione sulla formazione del capitale: il danaro
divenne sempre più la base della circolazione e degli scambi
compiuti prima direttamente per mezzo degli stessi prodotti[732].




“Così, mentre il peculio si atteggiava nella sua forma esteriore
a capitale produttivo, eppure tornava sempre e ancora alla
massa improduttiva del patrimonio domestico, spunta come
autonomo il capitale mobile in forma di prestito (sors)„.




Un altro modo, per cui si facevano strada e si realizzavano
la tendenza e il bisogno di sostituire l’impiego diretto degli
schiavi con l’utilità indiretta, che si poteva trarre mediante una
partecipazione a’ frutti della loro attività indipendente, erano le
manumissioni rese sempre più frequenti e che hanno stretta
relazione col peculio, sia in quanto questo si convertiva assai
spesso in un prezzo di riscatto[733], sia in quanto, lasciato al
liberto, seguitava ad esercitare assai meglio e più efficacemente
la sua funzione economica, e metteva il liberto in grado di
poter meglio esercitare il suo commercio, la sua industria e il
suo mestiere con un capitale atto ad essere messo in circolazione
od a fornire l’impianto.




Le manumissioni, che già dal 397 357 al 545 209, in soli
centoquarantotto anni, erano state tanto numerose, come lascia
supporre l’ingente somma ricavata dalla tassa su’ manomessi,
erano venute così crescendo, specialmente negli ultimi tempi

della Repubblica, che n’erano divenuti insieme uno de’ caratteri
salienti ed una preoccupazione.




I motivi di queste numerose manumissioni, più volte accennati,
si possono ritrovare nel desiderio di crearsi delle clientele
da far valere ne’ comizi e nelle varie vicende della vita politica,
nella vanità che godeva della fama stessa delle manumissioni
e de’ loro effetti, nel desiderio di sottrarre a’ creditori una parte
del patrimonio così notevole ma così facile a distrarsi, e finalmente
anche nella crescente abitudine delle liberalità e, qualche
volta, in un senso di filantropia, che, anch’esso, dovea crescere
col progredire della civiltà e con l’allargarsi de’ più angusti
orizzonti romani.




Ma, sotto a questi motivi di carattere più immediato e più
appariscenti, operava, più dissimulata o meno consapevole, ma
più persistente ed efficace, la pressione continua delle nuove
condizioni di vita, che, facendo sentire l’insufficienza de’ vecchi
rapporti economici e rendendo più elastici, col senso di scontento
che suscitavano, le vecchie e rigide forme e i rudimentali
modi di produzione, scalzavano l’istituto della schiavitù innovandone
la vecchia forma e trasformandola in ibride forme di
soggezione e di salariato.




II cinico consiglio del vecchio Catone di disfarsi dello schiavo
vecchio e malato[734], che tanto doveva spiacere alcuni secoli
dopo a Plutarco[735], non sempre poteva risolversi nella vendita
desiderata e andava a finire talvolta in un abbandono, come ce
lo provano le disposizioni proibitive dell’imperatore Claudio[736],
e, in ultima analisi, in una manumissione.




Ma, indipendentemente da questo caso, la manumissione si
raccomandava spesso per molti rispetti, sì da costituire un’utilità
comune del padrone e dello schiavo.




Ben di frequente l’emancipazioni non erano gratuite[737], e
quindi il padrone cominciava dall’esigere una somma, che gli

permetteva, volendo, di rinnovare la sua servitù, sostituendo al
servo più invecchiato e stanco uno nuovo. In ogni caso, fosse
remunerativa oppur no la manumissione, nell’atto che si compiva
non si poteva mai dire veramente gratuita, perchè non interrompeva
i rapporti e il legame tra manomittente e manomesso,
ed era concessa, tanto più quando era in apparenza gratuita,
con l’obbligo di prestare tutta una serie di servigi e di lavori,
che contrattualmente si potevano estendere anche a favore di
altri che non fosse il patrono e si risolvevano in una vera partecipazione
a’ proventi professionali e a’ lucri del liberto[738].




Già per sè stessa la condizione di manomesso includeva tutta
una serie di doveri morali che importavano rispetto, devozione,
aderenza al patrono, e si estendeva sino all’obbligo giuridicamente
riconosciuto di fornire, in caso di bisogno, gli alimenti
al patrono.




Includeva pure atti di liberalità, anche a ricorrenze fisse,
durante la vita del liberto e un diritto più o meno limitato,
secondo i casi ed i tempi, alla sua eredità[739]. Ma a questi
doveri ed obblighi inerenti alla qualità di liberto, e però implicitamente
od esplicitamente preveduti dalla legge, se ne potevano
aggiungere e se ne aggiungevano contrattualmente tanti
altri, che, costituendo la condizione della manumissione, avevano
tutta l’elasticità di una privata convenzione[740]. In questa categoria
rientravano l’obbligo di educare i figli del patrono, di
pagare, a tempo determinato, delle somme e altre stipulazioni
dello stesso genere. Il più comune e il più importante di questi

obblighi consisteva nell’impegno assunto d’impiegare il proprio
lavoro, in termini definiti, a favore del patrono, di prestare a
pro’ suo le operae, che si dividevano in officiales — se dirette a
soddisfare bisogni e commodità personali del patrono e della
sua famiglia senza scopo di speculazione[741] — e fabriles, se suscettibili
d’essere impiegati dal patrono a favor proprio o di
altri, anche e massimamente a scopo di speculazione[742].









L’obbligo di prestare queste opere veniva costituito con una
apposita stipulazione giurata dallo schiavo prima della manumissione,
e, poichè lo schiavo non aveva personalità giuridica
per obbligarsi rimpetto al padrone, la manumissione aveva efficacia
a condizione che il liberto assumesse, sotto giuramento,
quell’obbligazione.




La condizione impari del padrone e del servo, il desiderio
in costui naturale di recuperare la libertà dovevano dare spesso
alla convenzione un’indole leonina, e la manumissione rappresentava
quindi pel padrone quello che si direbbe un ottimo
affare. Il servo non gli costava più nulla e gli forniva un guadagno.
D’altra parte lo stesso liberto, sorretto e aiutato dalla
distribuzione pubblica a cui poteva come cittadino aver parte,
agevolato da un capitale di scorta anche talvolta, rotto al lavoro
ed edotto pure, in parecchi casi, di uno speciale mestiere, aveva
un campo aperto alla sua attività in quella società, dove tanti
elementi, per pregiudizi di classe e altri motivi, erano inoperosi.




Le norme di questi rapporti tra patroni e liberti, nella forma
in cui noi le conosciamo, si vennero sviluppando e coordinando
sotto l’Impero; ma, da quelle che è lecito riportare più sicuramente
a tempi anteriori e dalla stessa disposizione con cui ripetutamente
cercavano rimediare a deplorati inconvenienti, si
scorge come i patroni cercassero di ritrarre tutto l’utile da
questa condizione fatta a’ loro liberti.




Da un lato si cercò di assicurare il diritto de’ patroni all’eredità
del liberto, eliminando, almeno per le eredità più considerevoli,
la possibilità di eluderlo mediante testamento[743];

dall’altro s’inclinava a estendere la prestazione delle operae,
allargando il concetto e il modo di prestazione e d’impiego
delle stesse operae officiales[744].




Il riflesso di questa tendenza de’ patroni a estendere i loro
diritti, lo troviamo in parte nelle testimonianze appartenenti ad
epoca posteriore, ma che ci mostrano come il loro scopo fu raggiunto,
in parte, in disposizioni mitigatrici e limitatrici de’ loro
diritti, magari di epoca tarda, ma che sono l’effetto di una reazione
naturale contro l’esorbitanza de’ patroni.




Così le opere del liberto non si limitavano semplicemente al
mestiere o al genere di lavoro da lui esercitato durante la
schiavitù, ma anche a quello che apprendesse di poi[745]. Così
ogni miglioramento e ogni vantaggio del liberto tornava anche
a profitto del patrono. E, per converso, se anche egli smetteva
di esercitare il suo mestiere, doveva nondimeno prestare sempre,
quando occorrevano al patrono, altri uffici corrispondenti, in
compenso[746].









Limite e misura alla prestazione delle opere a favore del
patrono erano il pericolo della vita e la turpitudine delle opere
richieste[747]; ma questa stessa restrizione ci mostra che i patroni
dovettero anche oltre quel termine spingere le loro pretese,
se l’equità del giureconsulto dovette intervenire a contenerle.




Il giureconsulto Javoleno voleva, in linea generale, che il
patrono alimentasse il liberto, mentre l’impiegava a vantaggio
proprio[748]; ma il giureconsulto Sabino faceva di quest’obbligo
del patrono una mera eccezione pel caso che il liberto non
avesse di che alimentarsi; e del resto, in ogni altro caso, anche
durante la prestazione delle opere dovute, doveva nutrirsi e vestirsi
a sue spese[749].




Questa tendenza, di cui la legislazione e la giurisprudenza imperiale
ci danno come una proiezione, ci è anche più direttamente
attestata da quel che ci rimane della giureprudenza del
periodo repubblicano più tardo.




Erano frequenti le liti, le controversie e le occasioni a trattare
di questioni riflettenti schiavi e liberti, e questi formavano
la clientela preferita di qualche giureconsulto[750]. Di P. Rutilio
Rufo, giureconsulto e console nel 649/105, è ricordato espressamente
che contenne e moderò le soverchierie di patroni verso
i liberti[751].









È facile allora scorgere quale impulso, indipendentemente dalle
più prossime occasioni di ordine politico e personale, dovesse
venire alle manumissioni da questa condizione di cose, che, sotto
un certo aspetto, sembrava conservare gli eventuali vantaggi
della schiavitù eliminandone i molti inconvenienti, scaricando il
padrone del peso di alimentare il servo meno che, tutt’al più,
nelle giornate di lavoro utile, cointeressando l’antico servo all’utilità
del padrone e suscitando in esso quel pungolo del bisogno
e dell’interesse, che ne doveva duplicare e fecondare
l’attività.




Quindi — quanto più il lavoro servile si rivelava meno produttivo,
il lavoro salariato più conveniente ed accessibile, la
circolazione e la vicenda delle fortune più rapide — le manumissioni
crebbero in maniera così straordinaria che lo Stato dovette
emettere provvedimenti, intesi tuttavia, per chi ben guardi,
più a regolarle che non realmente a limitarle.




Quello che preoccupava i poteri pubblici, tanto più quando si
furono accentrati in una persona, non era già il fatto delle
semplici manumissioni e del diverso rapporto economico che si
costituiva tra l’antico schiavo e l’antico padrone. Le manumissioni
erano oggetto di preoccupazione e di misure restrittive,
in quanto, come atti inconsiderati ed ispirati a sentimento di
vanità de’ minori e de’ testatori, contribuivano a quelle abitudini
di dissipazione ed a quei crolli di fortune, contro cui reagiva
la nuova politica imperiale, interessata a mantenere, come e fin
dove fosse possibile, il dominio in uno stato di assetto, senza
elementi dissestati e necessariamente irrequieti. Più ancora si
era preoccupati di allontanare e limitare le conseguenze delle
manumissioni sulla vita pubblica; si trattava d’impedire che
tanti schiavi manomessi, divenendo cittadini di pieno diritto,
concorressero a ricostituire o a rendere più salde e più potenti
nella vita politica le clientele e le consorterie, che, in mano
della nobiltà e della classe ricca non ancora purgate o disilluse
delle loro ambizioni oligarchiche, dovevano presentare come una
minaccia e una insidia al potere imperiale; si trattava d’impedire
che concorressero ad accrescere le schiere degli aspiranti
o de’ fruenti delle distribuzioni pubbliche, divenute sempre più
un così grave carico dello Stato; si trattava insomma, per quell’antico

travestimento dell’interesse ch’era l’orgoglio romano e
per gli stessi interessi pratici in cui tornava a risolversi l’orgoglio,
d’impedire che fosse troppo inquinata da questi nuovi
elementi la cittadinanza romana.




A queste ragioni erano inspirate e a questo scopo erano rivolte
la legge Fufia Caninia, l’Aelia Sentia, la Junia Norbana,
tutte venute in un giro relativamente breve di tempo. La prima
si proponeva in via più immediata di moderare la smania di
manomettere in chi, con un atto di ultima volontà, si spogliava
di cose che non era più chiamato a godere[752]; l’altra sottoponeva
al previo parere di un consiglio composto di dieci cavalieri
e dieci senatori le manumissioni degli schiavi d’età inferiore
a’ trent’anni e quelle volute per giusta causa da un
minore di venti anni, e fatte con il rito della vindicta[753]; l’ultima,
la Junia Norbana, dava a’ manomessi soltanto la latinità e non
già il diritto di città[754].




Tutte e tre non costituivano un vero impedimento alle manumissioni.




Se le manumissioni fatte dal minore di venti anni erano nulle
e inefficaci a dare la libertà, non pare sicuro che fosse altrettanto
dell’affrancamento degli schiavi inferiori a’ trent’anni fatto
da persone capaci senza l’intervento del Consiglio[755].




Questa procedura irregolare e incompleta avrebbe avuto, secondo
qualche interprete, semplicemente l’effetto di non fare
del liberto un cittadino romano, ma di lasciarlo nella classe
meno favorita de’ Latini[756]. La legge Junia Norbana poi, apprendendosi
come a un mezzo termine, nell’atto stesso che precludeva
agli schiavi la via dell’acquisto de’ diritti di cittadinanza
piena ed intera, apriva l’adito a un maggior numero di
manomissioni, elevando a stato di diritto la manomissione compiuta

senza forme solenni inter amicos, la quale prima costituiva
soltanto uno stato di fatto[757].




Quest’ultima legge quindi, lungi dal costituire un impedimento
all’allentarsi e allo sciogliersi del vero rapporto servile, ne agevolava
la trasformazione, al punto da essere considerata da
qualcuno come il punto, da cui prende le mosse, la tendenza
legislativa a favorire le manumissioni sempre più marcata sotto
l’Impero.




D’altra parte la legge Fufia Caninia, limitata a’ soli atti di
ultima volontà, dava luogo, come è noto, a tutta una serie di
espedienti e di astuzie[758], che, se talvolta riescivano a eluderla,
mostravano sempre come forte fosse l’impulso a liberare gli
schiavi e come i freni fossero poco efficaci anche in un genere
di manumissioni, come quelle testamentarie, a cui dava la
spinta la vanità anche più che non l’interesse.




Le restrizioni della legge Aelia Sentia finalmente, che alla
loro volta, all’occorrenza, cedevano il campo alle preoccupazioni
di fare argine al decrescere della popolazione, se anche talvolta
inceppavano il raggiungimento della libertà come condizione legale,
non impedivano, nè potevano impedire — ciò che a noi
più importa, dal nostro punto di vista — il raggiungimento di
uno stato di fatto corrispondente a una condizione di libertà
e sopratutto di attività autonoma.




Così da ogni parte l’artigianato e il salariato, compatibilmente
alla condizione de’ luoghi e de’ tempi, ricevevano incremento;
e, mentre la concentrazione della ricchezza, di cui la schiavitù
era stata strumento, e l’impoverimento delle masse apparecchiavano
nel numeroso proletariato il campo, dove la nuova forma
di produzione doveva reclutare le sue forze di lavoro; la stessa
schiavitù, trasformandosi e disfacendosi, faceva spesso de’ servi
e massimamente de’ liberti altrettanti artigiani e salariati. È
una trasformazione, la quale, nel periodo più antico, anche
quando non trova sempre prove dirette, è accreditata da fatti
concomitanti; e, a misura che si procede nel tempo e si rendono
più frequenti i documenti epigrafici, l’esercizio delle arti,

de’ mestieri, del piccolo commercio, proseguito in maniera sempre
più prevalente da liberti e dalla loro discendenza, si riflette
sul tempo anteriore, e vi fa scorgere la naturale anticipazione
e il precedente necessario di quello stato di cose.




X.





Un’altra traccia indiretta ma eloquente di questa funzione più
complessa e insieme più indipendente dalla schiavitù appare
anche nello sviluppo che la giurisprudenza dà a istituti nuovi
o appena accennati, che acquistano rilievo e forma sempre più
organica, non già, come s’intende agevolmente, per un’elaborazione
meramente teorica e per un processo deduttivo svolto da
alcuni principi giuridici, ma per la necessità di corrispondere
a un complesso di nuovi rapporti economici. Erano questi che
si venivano sostituendo agli antichi e provocavano norme giuridiche
ordinatrici, ottenute, per quel felice e pratico senso di
orientamento ch’è proprio della giurisprudenza romana, con
l’adattare, mediante uno sforzo di elasticità, il vecchio diritto
alle nuove condizioni, che lo penetrano del loro spirito e lo rinnovano,
lasciandolo in apparenza immutato e riuscendo in tal
modo a contemperare e fondere la tradizione e il progresso.




Così nella giurisprudenza stessa del più avanzato periodo della
Repubblica, il peculio, il lievito e l’indice della nuova azione
della schiavitù, dà luogo a una larga ed importante elaborazione
giuridica, che mira a disciplinarne la disponibilità per
parte dello schiavo, la sua posizione rispetto al padrone e gli
obblighi e i diritti che ne possono derivare a questo rispetto agli
estranei, con cui lo schiavo entra in rapporti d’affari[759].




Divenivano sempre più complessa l’indole e sempre maggiori
le proporzioni degl’investimenti, degli affari, degli scambi e, necessariamente,
per l’impossibilità di una gestione sempre diretta
e immediata, erano chiamati ad avervi una maggiore funzione
gli schiavi, i liberti, gli uomini di fiducia del padrone e dello
speculatore, le sue braccia allungate. Di ciò si scorge il riflesso

nelle norme sempre più sviluppate sulla responsabilità de’ padroni
per gli atti di varia natura de’ loro servi e de’ loro preposti;
lo si scorge nella forma sempre più dottrinale, coerente ed
organica che vengono prendendo le regole disciplinatrici de’ rapporti
creati dall’attività, di chi gerisce sotto varia forma e in
diversa maniera gl’interessi altrui (actio institoria, exercitoria,
gestio negotiorum).




Sopratutto poi l’impronta di lavoro salariato, che veniva assumendo
per necessità di cose il lavoro libero e spesso anche
il servile, si riflette nell’apparire che fanno gli istituti giuridici
della locatio operarum e della locatio operis, più sviluppati e più
trattati, quanto più il salariato si diffonde e diventa un elemento
integrante della nuova economia.




È nel sesto secolo che troviamo formati e sviluppati i due
istituti giuridici[760]. Ce ne forniscono numerosi esempi le commedie
di Plauto[761]; ce ne fornisce il trattato di Catone sull’agricoltura[762].




La locatio operarum, che importa la prestazione della propria
attività a vantaggio di altra persona ed a tempo, rappresenta
la forma più antica e più rudimentale; ma, a misura che la
società romana progredisce e i suoi rapporti diventano più complessi,
fa sempre più luogo a una forma più sviluppata di locazione,
alla locatio conductio operis.




“Che la locatio conductio operis sia più recente della locatio
conductio operarum possiamo dedurlo — si è osservato[763] — specialmente
da argomenti intrinseci. Tanto l’economia privata
che la pubblica eccedono l’impiego di singole operae. Come il
privato cercava e raggiungeva un risultato economico da ottenersi
mediante il lavoro con l’opera de’ suoi figliuoli, schiavi,
clienti, liberti e salariati, combinata e diretta da lui o da un
suo rappresentante, così anche il re che, per esempio, rappresentava
lo Stato, il funzionario che ne teneva il luogo e così

via doveano compiere delle costruzioni mediante i munera
imposti a’ cittadini e l’opera di operai forestieri presi a mercede.
Intanto, così per lo Stato come per i privati più ricchi,
si rendono necessarie intraprese, a compiere le quali debbono
essere messe in movimento tante e così varie operae e così
speciali attitudini tecniche ed artistiche che diviene difficile o
impossibile per il privato e il funzionario di combinare e dirigere
da solo e senza intermediarî, in numero sufficiente,
tutte queste forze di lavoro dotate di tali attitudini e di
guidare la loro combinata e predisposta cooperazione al raggiungimento
del fine predisposto. Da prima era lo Stato, a cui
toccava di compiere opere delle più grandi proporzioni da eseguirsi
mediante lavori della più varia natura e che, al tempo
stesso, aveva a sua disposizione un insieme di funzionarî assai
scarso e non tecnicamente istruito per tradurre in atto e dirigere
le sue intraprese. Per esso, con la fondazione della Repubblica,
sopravvenne anche un’altra ragione di abbandonare il sistema
d’impiego di singoli lavoratori. I munera fin qui imposti a’
plebei per il compimento delle grandi opere intraprese da’ Tarquinii
erano stati una delle principali ragioni di malcontento
verso il potere monarchico specialmente dell’ultimo re. Sembra
che già negl’inizi della Repubblica si cominciasse a decampare
da questa normale imposizione di operae. Si formò il sistema
degli ultrotributa; lo Stato si disimpegnava dalla diretta assunzione
di costruzioni e di altre intraprese economiche, lasciandone
l’esecuzione per una somma complessiva a privati
od a società di privati. Non già la locatio conductio rerum e
nemmeno quella operarum, bensì quella operis sembra essersi
introdotta ne’ rapporti privati modellandosi sul sistema adottato
dallo Stato ne’ suoi rapporti patrimoniali. Anche nella vita
privata, poichè erano scomparsi i sistemi semplici e patriarcali,
molte necessità d’ordine economico non potevano più
essere soddisfatte in maniera immediata dal padre di famiglia,
da’ suoi familiari e da’ lavoratori avventizi presi a mercede;
anche qui si cercò di raggiungere questi risultamenti affidandone
l’incarico a un imprenditore e corrisponendogli una
somma determinata. Mentre ne’ rapporti patrimoniali dello
Stato la locatio conductio operis ha quasi del tutto eliminata

l’esecuzione diretta de’ singoli lavori, ne’ rapporti privati
prende il suo posto accanto alla locatio conductio operarum,
ma tuttavia in modo da farla passare in secondo ordine. Secondo
Catone, nell’azienda agricola troviamo adottata dagli
stessi proprietarî la locatio conductio operis per i maggiori lavori
agrari; così per le costruzioni, per l’oleam facere et legere, ecc.
Il padrone poteva in tal modo, normalmente, raggiungere meglio
e a condizioni migliori il suo scopo che non quando cercava di
arrivarvi con l’immediato e diretto impiego de’ singoli lavoratori.
In ogni caso poi il conductor operis per eseguire i lavori necessarî
ricorre dal suo canto alla locatio conductio operarum,
come dev’essere accaduto anche de’ redemptores delle opera
publica, quantunque anche quest’imprenditori, come si vedrà,
davano pure in subappalto l’esecuzione dell’opera assunta. Così
la locatio conductio operarum passa, per quanto ancora duri,
in seconda linea„.




È interessante poi vedere, come, attraverso le varie forme del
suo impiego, il lavoro acquista una funzione prima più notevole,
poi anche più distinta, poi anche preponderante, che mal si accorda
con la schiavitù e specialmente con la sua più antica e
rudimentale funzione domestica; e, per l’azione e reazione de’
fenomeni sociali, mentre ciò è indizio della decadenza del lavoro
servile, ne diventa causa, alla sua volta, ne’ successivi momenti.




Si comincia da forme ibride, quali i diversi contratti secondo
cui al lavoratore è assegnata un’aliquota, maggiore o minore,
del prodotto del fondo[764]; una specie di contratto che sta come
di mezzo tra la locatio rerum e la locatio operis, e tiene dell’una
e dell’altra. Un altro termine di passaggio e un tratto d’unione
tra queste forme d’impiego di lavoro e il lavoro più propriamente
salariato, lo costituisce il compenso del lavoro in natura, di cui
sono resto, insieme, e documento le accessiones, conservate ancora
col prevalere della retribuzione in moneta. Ma col diffondersi e
prevalere delle forme più progredite d’impiego di lavoro subentra
regolarmente il salario in moneta e la locatio operis sotto
la veste del cottimo e dell’appalto[765].









Gli effetti che questa forma d’impiego ha nel rendere il lavoro
più compiuto e più spedito e, al tempo stesso, nel determinare
tra i lavoratori una concorrenza che, elevando il salario di
qualcuno, ne abbassa il livello generale, sono stati già notati
a proposito della funzione del cottimo nell’economia ateniese[766],
e qui gioverà soltanto richiamare l’attenzione sulla ricorrenza
di fenomeni e di effetti analoghi nell’economia romana. Il
rinvilìo della mano d’opera, che ne conseguiva, determinava,
non solo una convenienza sempre maggiore di sostituire al
lavoro servile il lavoro salariato, ma dava la spinta anche
a un differenziarsi continuo del lavoro, contribuendo così a
creare una classe più larga di artigiani. La locatio operis poi
che, nella sua forma più semplice e rudimentale, si limitava a
stabilire un prezzo unitario del lavoro incorporato nella materia
fornita dal committente[767], doveva spianare la via a un’altra
forma più importante e doveva trasformarsi ancora in una maniera
di produzione più progredita, in cui il conductor operis
metteva di suo il materiale da lavorare, e quella merces, che
prima indicava la retribuzione del lavoro e doveva poi dare
origine al nome della materia stessa trasformata dal lavoro[768].




Non si può dire, è vero, che la locatio conductio operis si risolvesse
sempre ed assolutamente in una locatio operarum e
tanto meno che portasse sempre ed assolutamente all’impiego
di lavoratori liberi.




In più casi erano adoperati a questo scopo anche schiavi;
ma ne’ lavori minori l’opera poteva essere esaurita da un lavoratore
libero col concorso anche di suoi familiari, chiamati
tradizionalmente ad esercitare lo stesso mestiere; in altri casi

si è pensato[769] ad associazioni di lavoratori liberi, la cui
esistenza o la cui possibilità, almeno, non può essere esclusa
in forma assoluta, se anche il tratto che s’invoca a dimostrarne
l’esistenza è tutt’altro che chiaro ed esplicito[770]. In
ogni caso, poi, la proporzione sempre variabile delle forze di
lavoro richieste in questi cottimi e appalti importava che, pur
ricorrendosi al lavoro servile, si faceva uso assai spesso di schiavi
locati, e si aveva quindi sempre, come nel caso di Crasso, un
lavoro salariato, i cui soggetti variavano ma la cui natura era
identica.




È notevole pure il vedere come si cercasse di rimediare agli
inconvenienti, che questi sistemi, per quanto più progrediti, non
potevano fare a meno di presentare.




Il vantaggio che il lavoro servile aveva sul lavoro mercenario
consisteva sopratutto nella sua continuità, nella sua illimitata
disponibilità, nella disciplina a cui lo si poteva assoggettare, nel
fatto che il servo, essendo incapace di avere un diritto di proprietà,
il padrone poteva meglio essere garantito verso di lui
dal pericolo e dalle conseguenze di eventuali sottrazioni.




Ora si cercava di trasportare nell’impiego de’ mercenari questi
stessi vantaggi, cercando così di conciliare il lato favorevole del
lavoro servile con quello del lavoro mercenario.




Si cercava quindi di afforzare il rapporto di dipendenza del
lavoratore mercenario con la coabitazione e con la concessione
di un potere disciplinare[771].









Si cercava di difendersi e premunirsi contro l’eventuali sottrazioni,
obbligando gli operai a giurare di non aver nulla sottratto
dal fondo, ove erano andati a prestare l’opera loro e
pattuendo che nulla sarebbe dovuto a chi si rifiutava di prestare
tale giuramento[772].




Ad ottenere il concorso de’ lavoratori in luoghi malsani si
elevava la retribuzione[773].




Gl’istrumenti e gli utensili forniti dal padrone erano garentiti
contro i possibili danni mediante un diritto da parte del locator
di ritenere, deducendolo dal prezzo della locazione, l’equivalente
del danno[774].




Era oggetto di molta cura e preoccupazione il premunirsi
contro la temuta incertezza di avere a tempo e nella necessaria
quantità il numero di lavoranti, incertezza che costituiva uno
degli inconvenienti del lavoro salariato; e ciò formava oggetto
di speciale convenzione[775]. A questo stesso scopo, ad assicurare
cioè con opportune guarentigie il regolare concorso della

mano d’opera, dovevano mirare le clausole, che cercavano di salvaguardare
ed assicurare il regolare pagamento de’ lavoratori,
dando all’uopo al padrone il diritto di ritenere, a favor loro,
quanto ad essi fosse dovuto dal redemptor e dal compratore, e
garantendolo alla sua volta contro quest’ultimo con un diritto
di pegno su quanto si trovasse per l’esecuzione del suo contratto
di avere introdotto nel fondo[776].




L’attitudine e l’abilità degli operai, cosa che costituiva, per
la facoltà di elezione, uno de’ vantaggi del lavoro salariato, era
guarentita col diritto riservato al padrone del fondo e all’acquirente
de’ frutti di accettare o respingere i lavoranti adoperati
dal redemptor de’ lavori del ricolto[777].




La locatio operis, intanto, insieme a tutti i suoi vantaggi,
presentava pure l’inconveniente delle coalizioni. Più persone che
volevano assumere un’opera o un’intrapresa qualunque di lavori,
piuttosto che farsi una reciproca concorrenza, la quale si risolveva
in una diminuzione del prezzo di appalto e quindi in un
vantaggio del locatore, si accordavano e, mediante reciproci accordi,
fondendosi in una sola società, finivano per dettare la
legge al locatore, elevando artificialmente il prezzo dell’appalto.
Ora anche contro questo inconveniente si provvedeva, se a ciò,
come sembra, si riferisce un passo, del resto controverso[778], con

l’imposizione di un giuramento, che tendeva a escludere l’esistenza
di ogni precedente maliziosa intesa tra i soci[779].




In tal modo il lavoro mercenario, per opera di liberi e di
schiavi, si faceva strada, sviluppandosi e diffondendosi, invadendo
il campo chiuso delle più antiche forme di lavoro servile,
cercando il riconoscimento in nuovi istituti giuridici o in vecchi
istituti nuovamente atteggiati, evitando o eliminando gli ostacoli
opposti alla sua funzione, trovando uno stimolo nelle nuove condizioni
di vita, di cui alla sua volta diveniva un lievito, e progredendo
sino al punto di subordinare a sè la materia della sua
applicazione e farne un’appendice, come prima esso stesso vi
era stato subordinato e n’era sembrato una semplice appendice.




Questo momento dell’evoluzione del lavoro mostra la sua
azione e trova la sua espressione nella nota controversia intorno
alla specificatio, cioè nella disputa se l’incorporazione del proprio
lavoro nella materia di proprietà altrui lasciasse la proprietà
dell’oggetto così trasformato al proprietario della materia adoperata,
o la trasferisse chi l’aveva trasformata col suo lavoro.




Questa controversia, sorta, non come una mera disquisizione
teorica, ma come il riflesso di un’antitesi di rapporti economici
sempre crescente, prova praticamente il progresso della nuova
fase economica, in cui materia e lavoro non si trovavano più
sempre e necessariamente riuniti in una mano, ma tendevano
a dissociarsi e si dissociavano per combinarsi di nuovo sotto
altra forma. La controversia quindi mette di contro, sotto la
veste di due diversi indirizzi giuridici, due contrari indirizzi
economici, come espressione e riflesso di due epoche diverse, di
due diversi sistemi di vita e di produzione: da un lato i Sabiniani,
dall’altro i Proculeiani[780]; ma dietro Sabino è l’economia

del passato e l’antica funzione del lavoro; innanzi a’ Proculeiani
la nuova economia e l’avvenire del lavoro; e tutta la controversia
è un’espressione di quel termine di passaggio, di quella
forma intermedia di produzione, in cui il lavoro, distinto dall’oggetto
in cui era immedesimato, era locato al cliente solito a
fornire egli la materia necessaria su cui il lavoro dovea essere
esercitato[781].




Con quel senso pratico, che la distingue, e quell’eccletismo,
che n’era in certo modo la conseguenza, la giureprudenza romana
prese spesso una via di mezzo[782], risolvendo la questione
a favore del proprietario della materia o di chi l’aveva trasformata,
secondo criterî intuitivi di equità, che alla loro volta si
risolvevano in un apprezzamento del valore della materia adoperata
e del lavoro impiegato. Ma il fatto stesso che, se per
poco il lavoro era di qualche entità[783], la questione era risoluta
a favore del lavoro, è un indice della importanza e del valore
che questo aveva acquistato e veniva sempre più acquistando.




In realtà il valore del lavoro, la sua equivalenza e la sua
riducibilità in quella che nell’antichità era non solo la misura
ma la forma per eccellenza del valore, nella moneta, trovava
sempre più il suo legale riconoscimento[784], sino al punto che,
sotto l’Impero, nel caso di menomata integrità corporale dell’uomo
libero, di contro alla massima, che il corpo dell’uomo

libero non è soggetto a valutazione, si faceva strada un modo
di vedere più concreto, che liquidava in contanti la inabilità
temporanea o permanente in cui l’offeso era stato messo e le
conseguenze del danno prodotto a lui ed alla sua famiglia[785]
col metterlo nell’impossibilità d’impiegare, utilmente e con la
prospettiva di una mercede, l’opera sua.




XI.





Come bene è stato notato[786], nella condizione giuridica dello
schiavo vi era una latente, ma intima contraddizione, destinata
a balzar fuori e ad apparire più stridente ad ogni occasione.




Lo schiavo era un uomo considerato e destinato a funzionare
come una cosa.




In quanto gli era attribuito il commercium, lo si riconosceva
come dotato di una capacità giuridica, ma, in quanto era privo
di ogni diritto politico e privato, personale e patrimoniale, anche
il suo commercium rimaneva privo di giuridico effetto per farne
una persona, ed era non più che un istrumento e un mezzo
d’acquisto in mano del suo padrone.




Era una cosa, ma faceva parte de’ familiares, ed era ammesso
a prender parte a’ sacra familiaria.




Era un semplice instrumentum vocale, ma la manumissione
poteva farne un cittadino, dotato di diritti politici che nella sua
discendenza si venivano sempre più ampliando sino a cancellare
il vizio d’origine.




Questo dissidio tra la legge che ne faceva una cosa e la natura
che ne aveva fatto un uomo era destinato a venire sempre più

in luce col sopravvenire di tutte le condizioni e gli eventi, che
davano rilievo e modo e necessità di esplicarsi alla persona
umana dello schiavo, smentendo così e rendendo con la forza
de’ fatti praticamente contraddittorie e insostenibili, nella vita
e nella logge, le premesse giuridiche e le loro ben congegnate
deduzioni logiche.




A misura che i primi angusti confini dello Stato romano si
allargavano, i contatti e i rapporti con altri popoli e il variare
delle condizioni di vita esigevano un terreno comune per le
mutue relazioni e conducevano i Romani ad ampliare e innovare
lentamente, ma continuamente, le forme, le modalità, i criteri
informatori della loro coscienza giuridica e della espressione legislativa
ch’era sorta sotto l’azione di ristretti bisogni e per sopperire
alle necessità di uno sviluppo economico limitato e di una
corrispondente vita civile.




Le analogie e le differenze con le norme regolatrici della vita
giuridica di altri popoli erano fatte per modificare, dal punto
di vista teorico, il concetto assoluto che i Romani avevano del
loro diritto cittadino, del loro statuto personale, del loro ius
civile insomma; e le norme, che erano talora costretti ad adottare
come un termine medio tra i loro istituti giuridici e quelli stranieri,
iniziavano e proseguivano un lento lavoro di reciproca
assimilazione e di fusione, per cui il diritto particolare de’ Romani
avrebbe preso posto sotto il ius gentium, come una categoria
teoricamente subordinata; e l’uno e l’altro, per una elaborazione
successiva, generalizzando ancora, avrebbero condotto
al concetto del ius naturale.




Quell’angusto modo di vedere, figlio di anguste condizioni di
vita, che concepiva il solo cittadino come subbietto di diritti e
faceva della qualità di uomo e di cittadino un tutt’uno, non
allargando la qualità di cittadino ad ogni uomo, ma contraendo
la qualità di uomo in quella di cittadino; era destinato prima
a modificarsi e poi a sparire sotto l’azione di successive e
sempre nuove esperienze offerte da un più largo campo di esistenza
e da nuove condizioni di vita.




A questo punto la natura umana dello schiavo doveva non
solo riconoscersi, ma affermarsi esplicitamente. Era intanto
questa un’affermazione destinata a reagire sulla condizione dello

schiavo e a servire come leva al miglioramento della sua condizione
giuridica e punto di applicazione ed espressione teorica
delle nuove esigenze sociali; ma non era che il riflesso e il
contraccolpo di tanti fatti e avvenimenti della vita pratica, che
aveano nella realtà elevata o modificata la condizione e la funzione
degli schiavi, e, per un processo d’induzione promosso da
lunghe, non interrotte esperienze, portavano, attraverso una
serie di azioni e reazioni di carattere morale, a quel nuovo concetto
della schiavitù.




Una delle particolarità notevoli della manumissione degli
schiavi a Roma, anzi la più notevole era questa: che il manomesso
non otteneva semplicemente, col suo affrancamento, di
rompere l’immediato legame di dipendenza che l’univa al padrone,
ma, con lo stato di libertà, acquistava il mezzo di farla
valere, di esercitarne gli attributi mediante il diritto di cittadinanza
che acquistava al tempo stesso pel fatto dell’affrancamento.




Questa misura, in cui, al suo tempo, Dionigi di Alicarnasso[787]
scorgeva semplicemente un motivo di opportunità politica della
classe patrizia e che giustificava con una ragione astratta di ordine
teorico, doveva avere avuto cause più varie e complesse.
Prevalenti tra queste erano forse stati il bisogno, a cui accenna
anche l’antica tradizione sulla fondazione della città[788], di rinsanguare
la popolazione spesso poi stremata da guerre continue
e la necessità di offrire a’ liberti un modo di proteggere da sè
stessi il proprio stato di libertà ed esercitare i propri diritti
civili anche indipendentemente dall’antico padrone; il che, nel
corso della discendenza, con l’affievolirsi e lo sciogliersi de’ rapporti
di patronato, scalzava il fondamento e la ragione dell’antica
clientela e finiva col fare de’ discendenti degli schiavi
un elemento avverso alla nobiltà, se anche, come Dionigi vorrebbe,
i padroni avevano cercato e trovato, immediatamente,
un appoggio politico negli schiavi appena affrancati.




In ogni modo, senza volere qui ancora insistere sulle probabili

e varie ragioni del conferimento della cittadinanza agli
schiavi manomessi e considerandone invece le conseguenze, è
agevole scorgere e valutare tutto l’effetto morale del vedere il
servo di ieri, divenuto oggi cittadino, prendere posto ne’ comizi
insieme al suo vecchio padrone e concorrere con esso al governo
de’ più alti interessi dello Stato.




È vero, era precluso a’ libertini l’adito alle alte magistrature;
era chiuso il senato; si cercava di tenerli ricacciati in una tribù
urbana per contenerne l’effettiva azione politica e scemarne
l’importanza; ma a tutto ciò corrispondeva una tendenza ne’
libertini di guadagnare terreno, di farsi innanzi; e lo stesso
provvedimento di ridurli in una tribù urbana era stata una
misura di reazione contro la politica del censore Appio Claudio,
che, avendo vanamente tentato di aprire loro la via del senato,
li aveva intanto sparsi per le tribù rustiche[789]. Si faceva, è
vero, all’occasione valere come una macchia la loro origine, ed
erano fatti segno all’ostentato disprezzo delle classi più elevate[790];
ma intanto guadagnavano importanza e potere effettivo
nella vita pratica, acquistavano credito e considerazione nelle
classi medie della popolazione, esercitavano una funzione notevole
nella flotta, ed erano alla vigilia di avere, con l’avvento
dell’Impero, un largo posto nella gerarchia amministrativa.




Nelle congiure tramate e nell’infuriare de’ dissensi civili si
faceva, poi, assegnamento sugli schiavi, si prometteva la libertà
in premio della loro partecipazione[791], e così, a scopo
partigiano sì, ma pur sempre si chiamavano i servi a dignità di
cittadini o si mettevano contro cittadini[792]. Lo Stato stesso,
durante le guerre puniche, era costretto dalla deficienza di combattenti

ad armare schiavi, che così si trovavano elevati a
quella che pareva la più alta funzione del cittadino e il fondamento
di ogni altra dignità, il servizio nelle legioni.




Oltre a questi casi straordinari, che per sè soli dovevano
potenzialmente rilevare la condizione morale de’ servi, rivelando
in essi praticamente l’identità umana, v’era l’aspetto, sotto cui
si presentava la schiavitù nella sua nuova fase determinata
dalle conquiste oltremarine.




Agli schiavi rozzi e incolti de’ tempi più antichi succedevano
schiavi provenienti da paesi di cultura greca, appartenenti
spesso alle più elevate classi della popolazione, che vincevano
per coltura, per tratto, per forme i loro nuovi padroni, e li costringevano
a meditare sulla vicenda delle sorti umane; tanto
più quanto anche cittadini romani, fatti prigionieri in guerra e
non riscattati, dovevano richiamare a’ loro congiunti e concittadini
un simile stato di cose. Il jus postliminii introdotto negli
istituti giuridici provava appunto che la schiavitù poteva essere
un triste accidente ed una fase passeggera della vita, non già
una distinzione naturale.




La diffusione del lavoro servile e la più larga importazione
di schiavi aveva peggiorate le condizioni di costoro, dove
erano incettati e adoperati in gran numero, lontano dagli occhi
del padrone, per essere sfruttati sino all’estremo sotto la pressione
della concorrenza e col fine unico della speculazione. Ma
dove avevano seguitato a formar parte dalla casa in numero
piuttosto ristretto, partecipando alla vita della famiglia, il livello
intellettuale più alto del servo, la sua capacità ad adempire
funzioni più importanti ed il riflesso morale della sua origine
sulla presente sua condizione, erano tutte cose che ne dovevano
migliorare il trattamento. Il loro ufficio di precettori, per quanto
vi si potesse annettere poca importanza, li collocava in una
posizione speciale verso i padroni giovanetti che avevano educati
ed istruiti. Le delicate funzioni che esercitavano dirigendo
aziende del padrone, maneggiandone il danaro, conducendo,
vicino e lontano[793], speculazioni per suo conto, non possono

essere ricordate senza pensar a un sentimento reciproco di fiducia
e di attaccamento e a una mitezza di trattamento[794].




“Contro il rigore del concetto giuridico della servitù — si è
notato[795] — è rilevantissimo in Plauto il contrasto del fatto,
e, ancor più, l’affermarsi man mano nel diritto della contraddizione
insita nello stesso rapporto di servitù. Difatti lo
schiavo è bene spesso negli ordinari rapporti della vita assunto
dal padrone a consigliere ed amico: convive colla famiglia,
e prende parte alle gioie e ai dolori di questa; è
dato o compagno o custode ai figli del padrone, e in ogni
caso il padrone conta su di lui come su di una forza tutta e
assolutamente in suo favore. E l’intimità del servo col padrone
arriva bene spesso a tal segno, che il servo pone nelle
cose di questo lo stesso interessamento, e maggiore che in
quelle che fan parte del suo peculio, come se egli pure vi
avesse parte. Se il padrone è figlio di famiglia, allora la confidenza
e l’intimità da questo accordata al servo arriva talvolta
a strani eccessi, sicchè padroni e servi insieme, da pari
a pari, o persino invertito il rapporto che li lega, si dànno
a sollazzi e bagordi„.




La più elevata funzione e la maggiore importanza di mansioni
a lui affidate, oltre all’elevare la sua posizione verso il padrone,
innalzava il servo anche verso tutti gli altri negli ordinari rapporti
della vita, e lo metteva talvolta al disopra de’ liberi. Le
funzioni adempiute da’ servi pubblici come esecutori degli ordini
de’ magistrati, cui erano addetti; la parte importante che i
servi avevano nelle società de’ pubblicani[796] e il potere loro
di premere, costringere, angariare, all’occorrenza, contribuenti e
debitori, li doveva mettere tante volte in condizione di guardare
i liberi dall’alto in basso e di affermare su loro una superiorità
reale, che li vendicava dell’inferiore condizione giuridica con la
realtà del fatto concreto. Con la più larga e più indefinita sfera
d’azione, poi, che il più esteso dominio romano creava a’ magistrati,
con l’affacciarsi prima incerto e poi sempre più ricorrente

e sicuro de’ poteri personali, si rendeva sempre più frequente
il caso di schiavi, che, degnati di tutta la fiducia del
padrone, divenuti le sue braccia allungate e, all’occorrenza, i
suoi complici, potevano atteggiarsi ad autocrati e sogghignare
come di una distinzione bizantina dello stato di servitù e di
libertà.




La corte, più o meno numerosa, di Silla e di Verre ce ne
porge l’esempio; e del resto i servi erano strumenti tanto più
adatti de’ liberi a tutti gli scopi e a’ voleri dei poteri personali,
che, col crescere di questi, cresce il loro impiego e la loro forza
sino ad avere un massimo e regolare sviluppo con l’avvento
dell’Impero.




La funzione trasforma e foggia l’organo a suo modo, e la diversa
distribuzione delle funzioni sociali non poteva fare a meno
di riflettersi sul modo di considerare comparativamente i servi
ed i liberi.




La marcata distinzione sociale tra il libero che vive del lavoro
altrui o lavora sul suo, signore nella sua casa e nel suo campo,
indipendente da ogni potere estraneo nella vita privata, e lo
schiavo considerato e adoperato come instrumentum vocale accanto
alla bestia di lavoro, veniva ad attenuarsi e forse a sparire col
crescere del proletariato e il diffondersi del lavoro salariato. Con
la parte sempre più larga fatta al lavoro salariato, liberi e servi
dovevano spesso trovarsi allo stesso livello, a compiere opere di
uno stesso genere, in servizio d’altri, senza che nè le loro condizioni
di vita, nè la loro posizione morale presentassero una
differenza veramente notevole. In questo caso, se il consorzio
de’ servi abbassava in qualche modo i lavoratori mercenarî, la
comunione di vita e d’opera insieme con i liberi elevava un po’
i servi, e ne faceva in un certo senso tutta una classe. Così, se
in Italia la possibilità del parassitismo privato e pubblico, l’esercizio
più diffuso de’ diritti politici facevano meglio distinti e non
di rado anche avversi il proletariato e la schiavitù, in provincia,
come per es. in Sicilia, l’uno e l’altra avevano tali contatti e
tale comunione di modi di vita che l’insurrezione ne faceva tutto
un solo elemento ribelle[797].









Anche la condizione de’ liberti non poteva fare a meno di esercitare
un’azione sul modo di considerare gli schiavi.




I liberti cominciavano a costituire, come avvenne poi — e ce
lo attestano le epigrafi — in grado sempre più rilevante sotto
l’Impero, l’elemento più attivo e industrioso della cittadinanza.
La necessità della vita li obbligava ad esercitare i mestieri
anticamente esercitati durante la schiavitù e a rendersi operosi
per sopperire a’ proprî bisogni, per fare fronte alle gravezze imposte
da’ patroni. La stessa condizione d’inferiorità morale dovuta
alla loro origine li ricacciava con più forza nel mondo degli
affari, come accade di tutti gli elementi colpiti d’incapacità politiche;
e, poichè la legge Claudia interdiceva all’ordine senatorio
il commercio, i liberti divenivano prestanomi e intermediarî di
membri dell’ordine senatorio per esercitarlo. Con l’importanza
poi sempre crescente della proprietà mobile, la considerazione e
la potenza de’ liberti, che, per via diretta o indiretta, a nome
proprio o d’altrui n’avevano quasi il monopolio, cresceva di quanto
cresceva la potenza del danaro, di cui essi erano i più autentici
rappresentanti.




Molti di questi liberti, come tutti i nuovi arrivati, cercavano,
quando, fatta la fortuna, volevano circondarsi di prestigio morale,
di far dimenticare la loro origine accentuando il loro distacco
dagli schiavi, ostentando dispregio per loro, trattandoli
male[798]. Ma, se ciò accadeva a’ liberti che salivano per fortuna
e per posizione più in alto, gli altri, come lo mostrano le epigrafi
dell’epoca imperiale, erano costretti ancora a serbare con
gli schiavi gli antichi rapporti, a fare in certo modo vita comune
con loro e ad elevarli quindi per riflesso.




Inoltre, indipendentemente dal contegno che i liberti potessero
serbare verso gli schiavi, il semplice loro movimento continuamente
ascendente, la vista di antichi schiavi liberati, innanzi
alla cui porta facevano ressa persone del più elevato grado sociale
per mendicare prestiti, come appresso, nell’epoca imperiale
specialmente, vi andrebbero per mendicare favori, si doveva
naturalmente riflettere sugli schiavi, di cui si poteva dire che
avessero in potenza il potere che i liberti avevano in atto.









S’intende bene allora quale azione dovesse avere tutta questa
serie di fatti nel formare una nuova coscienza, che non poteva
tardare a sorgere, come riflesso necessario di una mutata condizione
di cose.




E una delle prime e più compiute espressioni di questa nuova
coscienza ce la dà un tratto veramente notevole di Dionigi d’Alicarnasso[799],
tanto più notevole forse quanto più dimessa è l’indole
dello scrittore.




Anacronistico anche questa volta, Dionigi mette in bocca
nientemeno che a Servio Tullio parole, che sembrano un’anticipazione
di quelle usate da Seneca verso gli schiavi e che suonano
così: “Innanzi tutto disse di meravigliarsi di quelli che
si sdegnano, se credono che i liberi si distinguono da’ servi
per natura e non per vicenda di fortuna; e poi, non giudicano
quanto sieno degni di onore gli uomini da’ costumi e
dalle maniere, ma dalle prosperità, pur vedendo che cosa oscillante
e instabile è la fortuna e che a niuno anche veramente
felice è agevole il dire sino a quando essa durerà. Credeva
che dovessero considerare quante città greche e straniere
dalla servitù erano passate alla libertà e quante dalla libertà
alla servitù....„.




Naturalmente a nessuno può mai venire in mente di attribuire
valore storico a questo preteso discorso di Servio Tullio,
ma esso può valere come un segno della coscienza dello scrittore
e de’ suoi tempi; ed è tanto più notevole che Dionigi abbia
potuto attribuire a Servio idee ed espressioni come queste.




Questa nuova coscienza, riflesso e conseguenza della nuova
vita e delle nuove esperienze, era l’indice della rivoluzione morale
generata dalla rivoluzione economica e che, quanto più si
svolgeva, appariva come l’opera di un puro processo ideale,
sorto in maniera indipendente e che seguitava ad esercitare la
sua azione come tale.




Veramente questa trasformazione morale, di cui non sempre
i posteri hanno saputo vedere l’origine indiretta e remota e di
cui tanto meno potevano vederla i contemporanei, distinta quanto
più ne era la radice, seguitava poi ad operare inconsapevolmente

e continuamente, anche come schietto movente morale, sotto
forma di spontaneo impulso individuale e di sanzione dell’opinione
pubblica. La rivolta del sentimento pubblico, avvenuta
ne’ primi tempi dell’Impero, contro il decretato supplizio de’
molti schiavi ritenuti solidalmente responsabili dell’ignorato assassino
del padrone e di cui Tacito[800] ci ha tramandata la
memoria, può valerci d’esempio.




Lo stoicismo, processo ideale che, mediante e attraverso le
cumulate esperienze della vita e della storia, attraverso le differenze
accidentali e le analogie sostanziali de’ popoli assorgeva
al concetto di uomo e di una vita morale superiore ed emancipata
dagli ordini giuridici e politici e dalla stessa vita pratica;
non faceva che tendere a divenire sempre più l’espressione
rigida e schematica di questo stato di cose e di coscienza.




Intanto la stessa azione della nuova vita trasformata e sintetizzata
nel sentimento di forma inconsapevole e spontanea,
trovava fomite e concorso in moventi utilitarî, in costrizioni
esterne, che talvolta si larvavano della tendenza morale disinteressata,
tal’altra ingenuamente si mostravano per quello che
erano.




Uno schiavo era poi, infine, una proprietà che, quanto si era
meno opulenti e dissipatori, più voleva essere curata e tenuta
da conto, non foss’altro che come il resto di quell’istrumentum
vocale sotto cui Varrone comprendeva gli schiavi. E quando il
prezzo degli schiavi saliva, o, per ragioni diverse, lo schiavo
costava molto, la cura doveva raccomandarsi da sè. Il vignaiuolo,
a cui Columella[801] assegnava un prezzo di ottomila sesterzi, non
lo si poteva vedere, in qualunque maniera, andare a male senza
rincrescimento.




Anche le rivolte servili, di cui l’eco si faceva lontana ma che
pure durava, non v’erano state inutilmente, e qualche insegnamento
ne veniva da esse e dalla reazione sorda o palese, lenta
ma continua, che a quella era succeduta.




Catone, poi, nelle agevolezze concedute agli schiavi cercava

e confessava, senza peritanza, una ragione ed un fine di utilità[802].




Varrone[803] parlando de’ sorveglianti dice che “non bisogna
conceder loro di condursi in modo da tenere in freno gli schiavi
con la frusta piuttosto che con le parole se anche sia possibile
riuscirvi in ugual modo. Nè si debbono tener molti schiavi
della stessa nazione. Da ciò massimamente vengono de’ danni
domestici. I preposti debbono essere resi più alacri con premi
e si deve fare in modo che abbiano peculio e serve ad essi
congiunte, da cui abbiano figli. Con ciò si rendono più stabili
e più attaccati al fondo. È per questi rapporti famigliari che
gli schiavi epiroti sono più raccomandati e più cari. Debbono
essere anche allettati i preposti con l’usar loro qualche tratto
d’onore, e, se vi sono operai migliori degli altri, bisogna
discorrere con loro sul da fare, perchè, quando si fa ciò, son
condotti meno a credere d’essere tenuti in dispregio dal padrone
e pensano invece d’essere avuti in conto da lui. Si
ottiene pure che mettano più impegno nel loro compito con
l’essere più liberali verso di loro sia ne’ cibi che nelle vesti e
condonando qualche lavoro e facendo loro qualche concessione,
come lasciare che possano pascere nel fondo qualche animale
proprio e simili altre cose, così che, se accada di comandar
qualche cosa di più gravoso o di castigarli, ciò, consolandoli,
ridesti in loro il buon volere e la benevolenza verso il padrone„.




E Columella non solo raccomanda di riparar bene i servi dal
freddo, nell’interesse stesso del padrone, ma dà sul loro trattamento
questi più generali suggerimenti.




“Quanto agli altri servi sono da seguire questi precetti, che
io non mi pento mai di avere osservati, in modo che con gli
schiavi di campagna, i quali non si conducevano male, io
discorrevo più spesso che non con gli schiavi di città, e, vedendo
che l’affabilità del padrone alleviava la loro perpetua
fatica, celiavo talvolta con loro e più ancora permettevo che
essi celiassero con me. Spesso faccio anche come se mi consigli

con alcuni di loro su’ nuovi lavori, quasi con persone
più perite..... Allora vedo che anche si accingono più volentieri
all’opera che credono deliberata insieme a loro e intrapresa
secondo il loro avviso„[804].




Quanto peggiore anzi era la condizione degli schiavi, tanto
più Columella suggeriva di evitare loro maggiori aggravi e
alleviarne il disagio, in quanto fosse possibile. Così per gli
schiavi incatenati diceva[805]: “Tanto più diligente deve essere
la sorveglianza del padre di famiglia su questa categoria di
servi, perchè non sieno maltrattati nelle vesti e nelle altre
provvisioni, quanto più, soggetti come sono a maggior numero
di persone quali i fattori, i capi d’arte, gli ergastolarî, sono
più soggetti ad abusi e si rendono ancora più pericolosi se
stizziti dalla crudeltà e dall’avarizia. Così il padrone diligente
chieda tanto a loro come a’ servi non incatenati, cui si può
aggiustare più fede, se ricevono tutto quanto egli ha loro
assegnato. Assaggi egli stesso se son buoni il loro pane e la
loro bevanda: veda le vesti, i manicotti, i calzari. Spesso dia
loro modo di fare le loro doglianze su quelli che li aggravano
con la crudeltà o con la frode. Anche noi talora rendiamo
ragione a quelli che muovono giuste doglianze, allo stesso modo
che castighiamo quanti provocano sedizioni nella servitù e
calunniano i loro preposti: del pari premiamo gl’industriosi e
i solerti. Alle donne più feconde, che occorre ricompensare
quando hanno raggiunto un certo numero di figli, concediamo
talvolta il riposo e anche la libertà dopo che ne hanno allevati
parecchi. Giacchè a quelli che aveano tre figli toccava
il riposo e a chi ne aveva più la libertà. Queste cose e la
giustizia e la solerzia del padre di famiglia conferiscono assai
ad accrescere il patrimonio„.




Notevole anche è quanto dice Columella, dove, trattando de’
compiti della moglie del fattore (vilicus), le suggerisce di visitare
al mattino la fattoria per vedere se vi sono ammalati o
finti ammalati. “E, se anche comprenderà che si tratta di una

finta malattia, conduca nondimeno il servo, senz’altro, all’infermeria;
giacchè giova meglio che, stanco dal lavoro, se ne
stia quieto e custodito uno o due giorni e non che, oppresso
dalla soverchia fatica, finisca col recare qualche danno reale„[806].




Parrà forse difficile a spiegare come, mentre da un lato si
veniva così rilevando il concetto dello schiavo e si vedeva la
necessità di migliorarne il trattamento, mettendo anche all’occasione
in pratica il precetto, d’altra parte, proprio in questo
periodo, ci vengono segnalati casi di singolari maltrattamenti
degli schiavi e atti di raffinata crudeltà.




Eppure le due cose sono meno inconciliabili di quel che
sembri a prima vista.




La critica di una istituzione sorge all’apparire de’ giorni di
malessere che ne iniziano la decomposizione, e come effetto di
quell’intima dissoluzione che trova nella critica un aiuto e un
mezzo atto ad accelerarne il cammino. Ma, per ciò stesso, la
critica precorre la reale e completa fine dell’istituzione che mira
a scalzare, e i nuovi indirizzi morali e le teorie, che costituiscono
il lato positivo della critica, riflettono una realtà non ancora
maturata ma che diviene. Al medesimo tempo i rimedî, che, nell’ambito
degli stessi antichi orizzonti morali, si escogitano come
mezzi termini tra il passato e l’avvenire, o come puntelli d’istituzioni
crollanti, non sempre riescono ad avere una pratica applicazione,
nè l’hanno contemporanea ed universale. Come in
tutti i periodi di transizione, vi è, ad un tempo, conflitto e
coesistenza di elementi diversi, anacronistici nella loro identità
cronologica, congiunti nel tempo ma disgiunti e opposti nello
spirito che gli anima; e lo stesso processo di dissoluzione, che
avanza, moltiplica gli inconvenienti che fanno l’istituzione sacra
alla morte, ne accentua le anomalie, ne rende più stridenti i
contrasti, dando così a tali periodi storici quel particolare aspetto
di confusione, in cui il misoneismo e l’angustia d’orizzonti fanno
vedere a molti contemporanei come l’apocalittica fine di un
mondo, col quale non finisce una delle forme della vita ma la
vita stessa.




Se in alcuni casi, in determinate condizioni, molte cose consigliavano

e conducevano a trattar meglio gli schiavi, in certi
altri il disagio economico crescente, la minore produttività del
lavoro servile, la reciproca concorrenza col lavoro libero costringevano
ad usufruire sino all’estremo e senza riguardi gli schiavi
e, sopratutto, a ridurne il costo di mantenimento.




Altre volte il maltrattamento degli schiavi poteva essere effetto
di varietà di temperamento ne’ padroni, le quali erano più forti,
nella loro reazione, de’ nuovi influssi morali.




In altri casi se il valore degli schiavi era una ragione di cura
maggiore per le modeste fortune, non poteva avere lo stesso
effetto nelle enormi fortune, i cui proprietarî dissipavano, senza
un pensiero al mondo, la forza e la vita de’ loro schiavi, così
come dissipavano e profondevano le altre loro ricchezze.




Quella disparità crescente di fortune, che si risolveva in una
degenerazione progressiva di ricchi e di poveri, e ch’era un
lievito di vizî e di corruttele, impronta di un mondo destinato
a sfasciarsi per risorgere trasformato, portava anche come conseguenza
lo spettacolo di deformità morali invincibili, che, con
la loro ombra, doveano meglio mettere in luce ed evocare gli
ideali nuovi e l’opera di rinnovazione morale.




Lo stesso venir meno di quel fondamento della schiavitù, che,
involuto nella tradizione, ne costituiva la legittimazione non solo
giuridica ma anche economica e morale, doveva dar ansa alla
reazione sorda e individuale, occulta e incoercibile, degli schiavi
e fecondare contrasti che terminavano con atti di crudeltà.




Così tutto, il bene e il male, la sevizia e l’indulgenza, l’allentarsi
del rapporto sotto un’azione morale e il suo incrudelirsi
per effetto di una necessità presente, tutto concorreva a minare
la schiavitù. Erano tanti germi di dissoluzione, che si apparecchiavano
meglio a fruttificare sotto l’Impero, ambiente favorevole
al loro svolgimento.




XII.





Suscitato e preparato dall’intimo antagonismo e da’ contrasti
sempre crescenti e più aperti tra la metropoli e le provincie,
la grande possidenza e la piccola, i benestanti e i proletarî, gli
schiavi e i padroni, i dominatori e i dominati, l’Impero sorgeva

come una forma di governo meglio rispondente alle nuove proporzioni
del dominio e alla modificata composizione del corpo
sociale, come un organismo politico in cui le antitesi e i dissidî
dell’èra repubblicana potevano e dovevano trovare, se non la
loro risoluzione, almeno un qualche componimento, un relativo
stato di equilibrio.




L’Impero trovava la sua ragion d’essere e il segreto della
sua vita e del suo avvenire, se anche i suoi strumenti non ne
avevano chiara e piena coscienza, in un compromesso, imposto
dalla forza delle cose, promosso o bene accolto da varî elementi
del dominio, accettato o tollerato, come una inevitabile necessità,
da altri. Esso è stato bene considerato come una diarchia,
ove il potere era diviso ed equilibrato tra il senato come rappresentante
dell’aristocrazia romana e l’imperatore come rappresentante
del popolo; ma il popolo andrebbe veramente inteso
in senso assai largo, e si potrebbe vedere nell’imperatore il
rappresentante, magari talvolta inconsapevole e implicito, di
tutti i molteplici elementi, che, come i provinciali, gli stessi
servi, i dominati in generale non avevano un modo diretto di
determinare l’indirizzo politico dello Stato, di far sentire regolarmente
e con utile effetto la propria voce, di resistere a quella
ristretta classe di persone, che da Roma e dalla zona più vicina
sfruttava ogni maniera di soggetti e monopolizzava il potere, facendo
della legge e del governo l’espressione e lo strumento
de’ suoi interessi. Nell’intuizione di queste molteplici solidarietà,
in questo largo consenso d’interessi l’Impero aveva il suo sostegno,
e, quanto più il senso della sua utilità si diffondeva in
una più estesa cerchia di persone e l’utilità nell’esperienza si
rendeva più evidente e più certa, più l’istituzione metteva radici
e acquistava vigore.




Questo potere, prima di divenire, come poi fece, un’istituzione,
aveva i caratteri e le forme di un’egemonia personale, e si affermava
e operava per vie e con forme, che stavano di mezzo
tra le private e le pubbliche, tendendo a dare apparenza di
rapporti e funzioni private a certe funzioni e ingerenze di carattere
pubblico ma inerenti alla persona del principe; mentre
gli stessi rapporti e funzioni di carattere privato riescivano
spesso, anche senza volerlo, ad assumere carattere pubblico.









Per realizzare le condizioni necessarie all’esercizio dell’egemonia
personale, il principe aveva bisogno di una larga categoria
di persone, che non vivessero di vita autonoma, ma fossero
come la proiezione della sua persona e le sue braccia allungate
e che, pur valendo all’occorrenza come funzionarî, rimanessero
avvinti a lui da un legame di stretta dipendenza e da lui riconoscessero
la propria posizione e la ragione della loro azione.




Niente meglio de’ liberti e degli schiavi, secondo i casi e la
natura più o meno subordinata e rilevante delle funzioni, poteva
sopperire a questo bisogno.




Essi costituivano anche un elemento affatto scevro di tradizioni
non solo repubblicane ma politiche, e come tali avevano
il vantaggio di essere migliori e più sicuri strumenti in mano
del principe nella sua lotta, se anche non più aperta, pur
sempre persistente, in forma coverta, con le classi dominanti
che avevano perduto il monopolio del potere.




Ciò spiega anzi un’apparente contraddizione nel trattamento
fatto a’ liberti sotto l’Impero, che, mentre già dalle origini fecondava
e favoriva il potere effettivo de’ liberti, ne deprimeva
la condizione politica, togliendo loro, come pare, il diritto di
voto, escludendoli dalle legioni, esigendo per le stesse flotte,
dopo che divennero un vero servizio militare, l’origine libera e
precludendo loro l’adito alle magistrature e a’ sacerdozî[807].




La ragione di queste restrizioni stava appunto, a quanto
sembra, nel proposito d’impedire che, mediante le numerose
manumissioni, i privati si creassero delle clientele capaci di
spiegare un’azione anche nel campo della politica e che i liberti,
entrando nel pieno esercizio de’ diritti politici, si avvezzassero
a vedere nel potere imperiale un antagonista anzi che un rappresentante
e un protettore.




Al dubbio potere da conquistare nel campo della politica e
dell’amministrazione cittadina, in un periodo in cui il principato
mirava a farsi sempre più incombente e soverchiante, i liberti
dovevano anteporre il largo posto ad essi fatto nella gerarchia
della casa imperiale, nella gestione delle finanze, nell’amministrazione

e talvolta nel governo stesso delle provincie imperiali[808],
che, compenetrandoli col potere imperiale, li veniva a
rendere al tempo stesso strumenti e partecipi di esso.




Con la riforma compiuta da Adriano nel campo dell’amministrazione
imperiale, è vero, i posti più perspicui toccano ormai
all’ordine equestre, e i liberti passano in second’ordine[809], riservati
a uffici subordinati. Ma, anzitutto, l’ordine equestre stesso
non era assolutamente chiuso a’ manomessi, che avevano il modo
di elevarsi ad esso gradualmente; e poi, se anche sfuggiva loro
di mano il monopolio del potere formale concesso dalla gerarchia,
erano ben lontani dal perdere quella potenza effettiva
che nella società e più nella corte era loro assicurato dalla ricchezza,
dalla versatilità e varietà di attitudini e da quella agilità
di espedienti e di modi, da quel fare insinuante e spesso
insidioso, a cui si erano bene addestrati negli anni di servitù
e che ora portavano seco nella vita come un’arma, l’arma più
maneggevole e adatta in un tempo e in una vita come quelli
di Roma imperiale.




Essi traevano partito dal proprio ingegno, dalla giovinezza
degl’imperatori, dalle loro debolezze, dalle rivalità, dalle ambizioni,
dalla passione delle donne loro familiari per ordire tutta
una trama d’intrighi, di cui le fila erano in mano loro e ch’essi
così intrecciavano e svolgevano a loro talento.




“La massima parte de’ principi — poteva dire Plinio[810] a
Traiano — mentre erano padroni de’ cittadini, erano servi de’
liberti: governavano secondo i loro suggerimenti, secondo i loro
cenni; per mezzo loro sentivano, per loro mezzo parlavano;
per mezzo loro si chiedevano le preture e i consolati, anzi si
impetravano da loro„.




Infatti lo stesso regime sagace di Augusto e quello severo di
Tiberio aveano dato l’esempio, il primo, delle rapacità di Licinio

e l’altro della potenza di Severo, di Thallo, di Nomio; ma l’invadenza,
contenuta sotto questi primi principi, avea vinto ogni
ritegno sotto Caligola, sotto Claudio specialmente e sotto Nerone;
e, frenata talvolta da qualche imperatore più savio o più
energico, era sempre pronta a eccedere di nuovo con imperatori
del genere di Domiziano, di Commodo[811] e di Elagabalo[812].
Anche imperatori buoni, come M. Aurelio, non riuscirono
a contenere ne’ giusti termini i liberti; e, in ogni caso,
pur sapendo contenerli, li tenevano sempre in onore. Così
Adriano[813], così Traiano, di cui Plinio[814] soggiungeva: “Tu
rendi anche a’ tuoi liberti grandissimo onore, ma sempre come
si conviene a liberti e credi che basti se abbian fama di
gente proba ed economa„.




La condizione di fatto, che schiavi e liberti acquistavano e
mantenevano nelle case de’ potenti e specialmente alla corte
imperiale e nelle sue dipendenze, assicurava loro una prevalenza
e un prestigio, che si sovrapponeva alla loro condizione
legale e la faceva dimenticare.




Che importava che lo stato servile impedisse loro di partecipare
all’esercizio di diritti politici resi sempre più nominali
e illusorî, se potevano, con i vantaggi e con l’irresponsabilità
di un governo indiretto, recarsi il potere effettivo nelle mani?
Che importava se, ricordo di un tempo passato, la loro pelle
serbava ancora le tracce della mano fustigatrice del padrone?
Anche a questo sapeva portar rimedio l’arte della teletta, fatta
dal tempo sempre più dotta di espedienti e ricca di cosmetici.
E, intanto, senatori e magistrati e potenti facevano ressa alla
porta o nell’anticamera del favorito[815], cercando che il loro
ossequio non passasse inosservato, o sollecitando un’udienza,

ora, quasi per rappresaglia, concessa a fatica e con tutte le
forme atte a far sentire la superiorità dell’ignobile figlio della
fortuna, la quale, obbedendo al suo capriccio, l’aveva prima
bistrattato, facendolo nascere in basso, e poi l’aveva col suo
noncurante sorriso lanciato in alto per tenervelo su in bilico
e precipitarlo ancora all’occorrenza, se il vento del successo o
l’umore bizzarro del padrone turbava quel pericoloso e sapiente
giuoco d’altalena e gli faceva perdere l’equilibrio.




I liberti intanto, e in dati casi anche gli schiavi, costretti
dalla loro stessa inferiorità legale ad appagare per altre vie il
loro desiderio di ascendere e migliorare il proprio stato, mettevano
a profitto tutti i mezzi di far fortuna.




Della loro posizione alla corte e del favore imperiale si servivano
per accumulare fortune talora enormi[816], fatte mediante
ruberie o con la vendita della loro mediazione alla turba de’
postulanti.




Fuori anche del parassitismo, studiosamente coltivato e abilmente
usufruito, essi rappresentavano l’elemento più industrioso
e sapiente nell’arte di scovare le vie del guadagno e venirne
a capo con la mercatura specialmente e poi con tutte le altre
forme di operosità, in cui essi facevano talora da pionieri e
tal’altra da emuli del lavoro libero.




Si vedevano così servi, che veramente si potevano dir tali
solo di nome, fatti indipendenti, o quasi, da’ padroni, forti delle
sostanze accumulate e che ampliavano sempre più l’uso de’ vicarii,
sorti come uno de’ cespiti del peculio, come un mezzo di
speculazione, e poi convertiti in surrogati de’ servi ed estesi
sino al punto da dare al servo stesso una servitù talvolta anche
numerosa[817].




I liberti poi tendevano a costituire essi stessi una classe
media, in cui intanto s’insinuavano in ogni maniera, e che penetravano
da tutti i lati, elevandosi sino ad essa, colmandone
i vuoti crescenti, dominandola con la potenza del danaro.









L’augustalità, un’istituzione ibrida, le cui origini non si lasciano
determinatamente seguire e che, senza avere scopi e
funzioni religiose o civili nettamente definite, avea le apparenze
delle une e delle altre, era una forma di organizzazione de’
liberti, fuori delle cariche municipali e di contro all’ordine investito
dell’amministrazione ne’ municipî, su cui si vennero
anche modellando e rifoggiando organizzazioni simili formate
non più da liberti. Questa organizzazione non aveva una vera
e reale sfera di azione nella vita giuridica ed amministrativa
del paese, ma dava modo a’ liberti di costituire un ordine, che
tra il decurionato e la plebe de’ municipî simulava la posizione
tenuta a Roma dall’ordine equestre tra l’ordine senatorio e la
plebe, e dava modo a’ liberti di sentirsi non più come elementi
disgregati ed erranti nella compagine dell’Impero romano, ma
come una classe solidale; li ricongiungeva all’autorità e alla
persona dell’imperatore, da cui improntavano il nome quasi a
suggello di protezione e di nobiltà; e li metteva in grado, mediante
i donativi, le largizioni e gli spettacoli di accaparrarsi il
favore della folla e crescere d’importanza, gareggiando vittoriosamente
con gli altri cittadini in quella funzione di beneficenza
decorativa, a cui pareva si andassero sempre più riducendo
le funzioni e la ragione d’essere di molte cariche.




A prescindere dall’importanza e dalla potenza raggiunta dagli
schiavi nello stesso stato di servitù e che costituiva un fatto
sempre meno infrequente, anche nel campo della vita privata,
col crescere delle fortune, cui essi erano preposti in qualità di
actores, vilici, ecc.; lo stato sociale raggiunto da’ servi sotto
forma di liberti non poteva fare a meno di riflettersi sulla
generalità de’ servi per mutare sempre più il concetto teorico
della schiavitù e degli schiavi.




Veramente, come già innanzi si è osservato, moltissime volte
accadeva che il servo manomesso, o semplicemente innalzato su’
suoi compagni di servitù, a disdire e disconoscere la sua origine
ignobile, non trovasse miglior modo che rinnegare ogni solidarietà
con i suoi uguali di un tempo e affettasse e ostentasse
verso di loro dispregi e, all’occorrenza, un contegno inumano.
Ma ciò non toglieva che gli altri considerassero, moralmente,
a una stregua schiavi e manomessi per confonderli in un solo

sentimento di sprezzo o per guardarli con un solo senso di
timore, e, in altri casi, per vedere in essi una sola e medesima
natura umana piegata dagli eventi a vari atteggiamenti e varie
fortune.




Così, a misura che da’ bassifondi della società, dove i servi
erano relegati, se ne staccavano più elementi per ascendere all’alto,
si attenuava la rigidità di questa stratificazione e si costituiva,
sempre più saldo e perspicuo, un legame di continuità.




La ostinata distinzione delle classi sociali e la loro ripugnanza
a fondersi, in nessuna cosa forse più dura e meglio si mostra
che ne’ matrimonî, dove l’ostacolo, che viene dalla disparità
della condizione sociale, è mantenuta dal costume, anche quando
vien meno la legge che la prescrive.




È tanto più notevole quindi l’imbattersi in matrimonî misti,
non solo di schiavi e liberti, ma di persone di condizione rispettivamente
libera e servile.




Non saprei dire se e in quanto, come si è accennato[818],
questi matrimonî divenissero più frequenti nell’ambiente cristiano
e per opera del nuovo movimento religioso, tanto più che ne
mancano vere prove, e il sentimento religioso cristiano, quando
era più fervido e sentito, tendeva a distogliere da ogni specie
di rapporto sessuale.




Si può osservare invece, come queste unioni coniugali miste
sorgevano e si rendevano relativamente frequenti prima e fuori
dell’azione del movimento cristiano.




I servi pubblici, che dalla stessa natura de’ loro rapporti sono
messi in una posizione di fatto più elevata rispetto a’ servi
comuni, ci offrono già esempî di unioni con donne libere[819].




Il connubio poi tra ingenui e libertini ebbe il suo giuridico
riconoscimento e la sua forza legale per opera di Augusto
nel 736/18[820].




Che le unioni coniugali anche di servi privati con donne di
condizione libera non dovessero essere rare sin da’ primi tempi

dell’Impero, ce lo lascia argomentare il senatoconsulto Claudiano,
deliberato sotto Claudio nel 53 d. C.[821] e poi ripetutamente
richiamato in vigore[822] con maggiore severità.




E del resto, a confermare questa ragionevolissima induzione,
soccorrono le epigrafi, che ci dànno, con la prova, l’esempio di
queste unioni tra liberi e servi[823], talvolta della casa imperiale[824],
tra padrone e servi, specialmente schiave liberate e
fatte spose[825].




Sono naturalmente semplici vestigi di tanti altri casi forse,
di cui la memoria non venne fermata, od è andata perduta.




Intanto, il fatto che non solo questi rapporti si creavano, come
la tradizione letteraria assevera, per rilassatezza di costumi, ma
divenivano vere unioni stabili, il che è altra cosa; e non solo
ciò avveniva, ma se ne prendeva atto pubblicamente nell’iscrizione
sepolcrale e se ne formava come il documento; tutto
questo attesta una corrente nuova d’idee, tutta una serie di
pregiudizi vinti, un lungo cammino fatto per colmare la voragine
già esistente tra liberi e schiavi.




XIII.





Il vasto dominio romano, quale si era venuto costituendo
negli ultimi secoli della repubblica e che si veniva rendendo

sempre più stabile ed ordinato con l’Impero, diveniva come il
crogiuolo, in cui andavano a fondersi, fin dov’era possibile,
gl’interessi, i costumi, le credenze, gl’istituti de’ suoi varî elementi.




L’immenso e meraviglioso sviluppo della rete stradale formava
come il sostrato e la condizione materiale di un più agevole e
più rapido sistema di scambi, e la pace, assicurata almeno
nell’interno del dominio, era come l’auspicio e il lievito di
quel lento ma continuo lavoro di fusione.




Eliminati, almeno nella forma rude ed immediata della guerra,
i conflitti tra città e città, tra regione e regione, tra popolo e
popolo, gli angoli si smussavano, le differenze si attenuavano,
e tutte le energie, nella loro forma sia materiale che morale,
convergevano a Roma, il centro omai del mondo incivilito, la
città universale, donde ribattezzate, rese più organiche e dotate
di maggiore forza d’impulso, trasformate in pensiero civile, in
mezzo d’espressione universale, in opere d’arte, in leggi, si diffondevano
pel mondo per mezzo de’ suoi coloni e de’ suoi mercanti,
de’ suoi eserciti e degli agenti della sua amministrazione,
della sua lingua e de’ suoi ordinamenti.




Era tutto un enorme movimento centripeto e centrifugo, una
diastole e sistole enorme, mercè cui quel dominio si sforzava di
diventare qualche cosa di coerente e di organico e trovava in
Roma, cuore e cervello, la rivelazione di una vita, ch’essa alimentava
del suo sangue e ch’era la sua, e che ogni parte, per
intuito, sentiva come tale, pur non riescendo sempre a scorgere
il mistero di quella concrescenza e di quella comunione spirituale.




Nell’ambito del dominio universale si veniva producendo come
conseguenza necessaria, per una ragione naturale di equilibrio,
una coscienza universale. L’incremento quantitativo dell’aggregato
portava, come suole accadere, per una inevitabile reazione
delle parti, ad una trasformazione qualitativa. Il particolarismo
dell’antica vita romana si tendeva e si allargava sino a sfasciarsi
e a scoppiare nel suo sforzo di abbracciare un campo
tanto più ampio e di contenere lo spirito nuovo.




Di qui il germogliare di una nuova vita morale, che cercava
la sua espressione e la sua leva in concezioni sistematiche come
lo stoicismo, in correnti religiose come il Cristianesimo.









E questo processo che come coscienza morale rimaneva spesso
vago ed oscillante, si manifestava, in maniera più concreta,
come coscienza giuridica, esercitando una continua pressione
sulle istituzioni e sulle norme legali, obbligandole a trasformarsi
per obbedire a un impulso unico che si manifestava in doppio
aspetto: come riflesso de’ rapporti reali nella coscienza e quindi
quale bisogno morale, da una parte; d’altra parte come bisogno
obbiettivo di assicurare la coesistenza d’interessi e rapporti
sempre più complessi, impedendone il conflitto e agevolandone
l’esplicamento e la reciproca azione.




Il diritto, che nelle manifestazioni sociali corrisponde a quello
ch’è la vita nelle manifestazioni del mondo organico, è la proporzione
che rende possibile la coesistenza de’ vari elementi, e
muta quindi col mutare di tutti gli elementi dell’aggregato sociale,
col loro vario aggrupparsi, col mutare di tutto ciò che ne
modifica l’azione.




Il ius gentium era il risultato necessario di un inevitabile processo
d’induzione, che, nello sforzo di trovare una norma e un
terreno comune ad uomini de’ più diversi paesi e delle più varie
abitudini, attraverso gli elementi più accidentali e mutevoli
cercava e trovava il fondo comune e più stabile.




Il ius naturale era il portato di un processo d’induzione anche
più spinto, che, generalizzando ancora le norme del ius gentium
ed elevandole a legge necessaria ed assoluta, cercava di determinare
le condizioni della convivenza umana nella forma ultima
e più semplice, indipendentemente dalle forme speciali, che assumevano
presso questo o quel popolo, e quindi ne fissava le
norme come inerenti alla natura umana.




L’equità, che da prima, come un senso instintivo, come un bisogno
di equilibrio, aveva cercato di adattare le antiche, rigide,
anguste norme, sorte per bisogni limitati, a rapporti emergenti
da bisogni più vasti e più complessi, si faceva sempre più cosciente;
e, mentre aveva la sua elaborazione teorica fuori del
campo legislativo e giurisdizionale, in questo stesso campo, non
di rado anche deduttivamente, svolgeva sino alle ultime conseguenze
compatibili alcuni principi indotti, più o meno direttamente,
dalla moltiplicata esperienza, adattando alle nuove esigenze,
senza brusca rottura della tradizione, istituzioni del

vecchio diritto civile e spiegando la sua azione anche in un
ambito finora non tocco da questo[826].




L’Impero, che costituiva il periodo e l’ambiente di più progressivo
e più notevole sviluppo di questa nuova coscienza giuridica
e morale maturata ne’ tempi che prepararono l’Impero,
aveva anche nella sua organizzazione lo strumento adatto per
rendere più efficiente e tradurre in pratica quella metamorfosi
morale.




Che la funzione legislativa de’ comizi cessasse più o meno rapidamente[827]
col sorgere e l’affermarsi dell’Impero, resta pur
sempre che il potere e la funzione legislativa si veniva sempre
più concentrando nell’Imperatore, di cui, in maniera diretta o
indiretta, la legislazione, la giurisprudenza, tutto infine il diritto
positivo apparivano come un’emanazione sola sotto forma molteplice[828].




La nuova coscienza giuridica e morale, ch’era in continua formazione,
sia sotto forma di pressione dell’opinione pubblica, sia
sotto forma di opportunità politica e di esigenza del momento,
riesciva, specie per quanto riguardava la classe servile, a trovare
il suo interprete e il mezzo di tradursi in atto assai meglio
in un potere unico come quello imperiale che non in un’aristocrazia
governante o in una cittadinanza dominante, di numero
relativamente ristretto rispetto a tutta la popolazione dell’Impero,
di numero relativamente troppo largo per cedere alla suggestione
di un momento o riconoscere e soddisfare un elevato
bisogno morale estraneo e forse alieno, in apparenza almeno,
alla cerchia de’ propri immediati interessi.




Anche se si tien conto della procedura esteriore e della tecnica
della funzione legislativa, era tanto più lungo e difficile
condurre in porto una legge destinata ad attraversare, come nel
periodo repubblicano, le discussioni e le tempeste de’ comizi, che
non un provvedimento adottato dal senato sopra iniziativa dell’Imperatore,
o preso direttamente dallo stesso Imperatore sotto

tutte le forme, che poteva assumere in lui il potere di dar leggi,
col ius edicendi e tutti gli altri poteri ed attribuzioni, che, anche
sotto la parvenza più modesta di provvedimenti particolari, permettevano
al sovrano di dare un determinato indirizzo ed una
speciale espressione ad alcuni istituti.




La continuità e la stabilità poi assicurata all’editto pretorio,
senza che venisse meno la facoltà di supplirlo e completarlo,
avevano data forma sistematica ed organica a questo strumento
vivo ed attivo dell’equità, permettendogli di meglio spingere i
suoi criteri informatori sino a certe conseguenze e di colmare
certe lacune.




In tal modo la nuova coscienza del fondamento, non naturale,
ma politico della schiavitù, dopo aver trovato il suo riconoscimento
negli scrittori[829], lo trovava nella stessa giurisprudenza,
nella maniera più esplicita[830]. E l’espressione di questa nuova
coscienza, nello stesso campo giuridico, si rivelava, oltre che con
affermazioni generiche, con particolari provvedimenti, che avevano
preceduto od accompagnavano quegli aforismi rivelatori
delle nuove vedute.




La nuova forma di stato più vasta e più organica, succeduta
a quella forma repubblicana che aveva conservato, per quanto
svisato e trasformato, l’aspetto originario di aggregato di gruppi
gentilizi; il nuovo potere politico, avocando a sè le varie funzioni
di carattere pubblico, doveva realizzare sempre più il
carattere e l’interesse prevalentemente pubblico del diritto di
punire, scalzando gli ultimi resti di quella giurisdizione famigliare,
che aveva ancora incondizionata applicazione verso lo
schiavo.









Quindi, per un complesso di ragioni di morale progredita e
di opportunità politica, quell’uccisione volontaria dello schiavo,
che altra volta aveva potuto essere un diritto appena colpito
da sanzione morale o censoria, diveniva ora, già da’ primordi
dell’Impero, un delitto agguagliato all’uccisione del libero[831].
E il divieto di uccidere si estendeva poi al divieto di maltrattare
il servo.




Il potere pubblico, cessando di ritenersi estraneo a’ rapporti
tra servo e padrone, affermava la sua ingerenza, proteggendo
il servo contro il padrone che l’affamava, o incrudeliva contro
di lui, o lo impiegava in cose che ne mettevano in pericolo la
vita o ne abbassavano la condizione morale[832]. In un caso di
eccessivi maltrattamenti Adriano aveva condannato al bando
una donna[833], e Antonino Pio, riconoscendo quasi un diritto
d’asilo per gli schiavi presso le statue dell’Imperatore, introduceva
il rimedio di obbligare alla vendita dello schiavo il padrone
crudele[834]. Già, poi, dal 61 d. G. C. una lex Petronia, inaugurando
una tradizione proseguita da successivi senatoconsulti,
disponeva che lo schiavo non potesse essere addetto alla lotta
con le fiere nel Circo se non per gravi mancamenti e per pronunziato
di giudici[835]. L’evirazione dello schiavo, volente o nolente — già
vietata da Domiziano, se il divieto di costui si estendeva
a’ servi — veniva di nuovo proibita da Adriano[836], la cui legislazione
protettrice degli schiavi[837] costituisce come il riepilogo
de’ miglioramenti introdotti da’ suoi predecessori e il punto di
partenza di altri notevoli progressi.









Così le schiave vennero difese contro il padrone che le prostituiva
contro loro volontà[838].




La tortura, adoperata per raccogliere le deposizioni testimoniali
de’ servi, venne limitata a’ casi che, secondo i criterî del
tempo, parevano quasi indispensabili[839].




Il senso d’umanità, che progrediva in quel fondersi delle varie
civiltà e pareva evocato talvolta, per reazione, dagli stessi atti
di crudeltà di alcuni, si faceva strada nelle stesse voci ch’erano
come l’ultima espressione del declinante mondo antico, in leggi
che si compiacevano a riconoscere nello schiavo tutto quanto
egli poteva avere d’umano e valesse ad elevarlo agli occhi di sè
stesso e d’altrui.




Plutarco, l’apologèta della virtù eroica antica e del mondo
pagano, inculcava il migliore trattamento degli schiavi; e il progresso
compiuto entro i secoli nella maniera di considerare e
trattare lo schiavo appare tutto nella censura che Plutarco,
senza tener conto de’ tempi diversi, fa de’ criterî manifestati
da Catone il maggiore a questo riguardo[840].




Il sepolcro, in cui riposavano le ossa travagliate dello schiavo,
era sacro come quello del libero[841].




Veniva riconosciuto nello schiavo il diritto di amare, di avere
una famiglia. Assai prima che venisse espressamente vietato di
separare gli schiavi congiunti per sangue, forse già sotto Marco
Aurelio, talvolta, pietatis intuitu, talvolta per un concorso di sentimenti
umani ed utilitarî, la sottigliezza degl’interpreti nobilmente
si adoperava ad impedire che una famiglia di schiavi venisse avulsa
e sparpagliata[842]. Quei rapporti sessuali de’ servi, che, più o
meno permessi, non avevano superato il grado di una pura manifestazione
fisiologica, di un accoppiamento animale, ora, magari
per un movente utilitario sperduto ed elevato in un sentimento

morale, divenivano un rapporto di famiglia. La definizione di
coniuge, affacciata prima forse timidamente su qualche pietra
sepolcrale, si ripeteva poi, diveniva più insistente e frequente,
quasi un nome d’uso legittimo[843].




Il testamento, questa manifestazione che, dal punto di vista
economico e giuridico, accentua così vivamente la persona e
l’azione dell’individuo nell’incipiente economia capitalistica, cominciava
ad entrare nelle consuetudini de’ servi publici, l’aristocrazia
servile, e indi, eccezionalmente e con restrizioni, s’intende,
si allargava anche, in alcuni casi, a’ servi privati[844].




E come lo svilimento del prezzo degli schiavi e il loro grande
numero ne aveva determinato un trattamento peggiore, così il
graduale esaurirsi delle fonti della schiavitù e l’aumento, relativo
almeno, del valore degli schiavi faceva sì che fossero meglio
trattati[845].




Sopra tutto poi la legislazione imperiale s’inspirava sempre
più a quello che con espressione caratteristica si diceva favor
libertatis[846]. Erano tante disposizioni intese ad agevolare la
manumissione, sia facendo in modo che potessero accumulare il
prezzo di riscatto ed usarlo a proprio vantaggio senza vederselo
tolto e volto ad altro scopo[847], sia che si trattasse di assicurare
alle disposizioni testamentarie concernenti manumissioni la loro
esecuzione contro il malvolere e le astuzie degl’interessati ad
eluderle e di dare a tali disposizioni un’interpretazione favorevole
alla manumissione, anche ne’ casi di dubbio e di oscurità[848].
Prevaleva la massima che “quante volte era dubbia l’interpretazione

favorevole allo stato di libertà, doveva rispondersi in
senso favorevole alla libertà„[849].




La legislazione e la giurisprudenza del periodo imperiale anche
meno recente abbondano di tanti di questi casi giuridici, in cui,
di deduzione in deduzione, si giunge, animati da questo spirito,
a decidere per la libertà de’ manomessi.




Ne’ vari casi, in cui, come nelle istituzioni fidecommissarie o
nelle vendite con patto di manumissione, l’esecuzione di questa
era affidata ad un terzo, la legislazione e la giurisprudenza
assicuravano agl’interessati i mezzi per tradurre in realtà la
disposizione testamentaria o contrattuale, e giungevano perfino
a dar facoltà ad un terzo estraneo di ottenerne legalmente l’esecuzione[850].




In altri casi la libertà, ottenuta anche in base ad un falso
supposto, era irretrattabile e dava luogo soltanto a un debito
civile equivalente al presunto valore dello schiavo[851]; mentre,
d’altra parte, la libertà non si perdeva per prescrizione[852].




La libertà era pure promessa come compenso a benemerenze
degli schiavi[853]. Si dava per rendere possibile la devoluzione di
un’eredità, in mancanza di chi volesse adirla[854]. Altre volte era
come la sanzione di norme dirette a guarentire la condizione e
il buon trattamento degli schiavi.




Così, sin dal tempo di Claudio, l’abbandono dello schiavo infermo
faceva luogo, di diritto, alla sua liberazione, anche quando
guarisse[855]. La schiava arbitrariamente prostituita diveniva
anch’essa libera[856].









Ora tutto questo complesso di disposizioni e di criterî d’interpretazione,
che si riassumono nel favor libertatis, rivela per
se stesso, senz’altro, l’esistenza nella società imperiale di condizioni,
che rendevano necessarie od opportune le manumissioni
e creavano e favorivano lo svolgimento di un indirizzo morale,
che come pensiero teorico e come norma legislativa ne realizzava
l’aspirazione e ne moltiplicava l’azione. Senza tali condizioni
di fatto favorevoli alle manumissioni questo indirizzo non
sarebbe sorto o si sarebbe vista preclusa la strada.




E, invero, le norme restrittive delle manumissioni avevano
avuto qualche volta l’intento di tutelare l’interesse de’ creditori
e di frenare la prodigalità inconsiderata di testatori noncuranti
di ciò che eventualmente lasciavano dietro di sè; ma, sopratutto,
avevano avuto uno scopo politico. La ragione politica, intanto,
era stata soddisfatta con leggi ed istituzioni, che toglievano a’
manomessi una diretta e incondizionata partecipazione alla vita
pubblica; e il consolidarsi del potere imperiale e il decadere delle
istituzioni repubblicane, che importavano il governo diretto del
popolo, eliminavano quelle preoccupazioni, le quali rendevano sospette
e malviste, da un punto di vista politico, le troppo numerose
manumissioni. Restavano invece le ragioni d’ordine economico,
d’opportunità pratica, che favorivano le affrancazioni, e
queste, ogni giorno più, in maniera più intensa, esercitavano la
loro azione, fomentando con il sentimento della loro necessità
e con l’abitudine stessa della loro frequenza i concetti morali e
le norme giuridiche, che n’erano il riflesso teorico, la giustificazione
e il mezzo d’azione più diffuso e più intenso.




Perciò quest’indirizzo si manifesta ben presto, nello stesso
periodo più antico dell’Impero, ed è continuo e persistente.




Culmina, si può dire, con Adriano e i suoi più prossimi successori,
sotto cui l’Impero meglio si consolida e assume la sua
impronta universale; e tutte le cause e le forze, che durante
due secoli circa avevano lentamente e occultamente operato,
divengono più efficienti ed aperte in un’èra di sicurezza e di
pace. Al tempo stesso l’indirizzo è omogeneo e continuo; e, per
quanto la forma personale del potere imperiale desse un peso
e un’azione non trascurabili all’impulso individuale del sovrano,
persiste e si spiega con tutti quasi gl’imperatori, buoni e cattivi,

determinato com’è non da motivi accidentali, non da cagioni
di carattere esteriore, non da correnti religiose non ancora capaci
di esercitare una efficace pressione specialmente su’ poteri pubblici,
ma da cause intime, da un processo intimo di fatti che si
estrinsecano in idee, e d’idee, che, successivamente, come risultanti
di tante forze disperse, con raccolta energia, si concretano
in una consapevole azione sociale.




XIV.





È appunto, quando Roma poteva dire di avere realizzato e
reso stabile il suo dominio universale, e mentre una nuova coscienza
morale e religiosa si veniva sempre più sviluppando in
quell’organismo politico che abbracciava tutti i popoli con la
tendenza a fonderli in uno; è appunto in quel tempo e in quell’Impero
che sorse e cominciò a dilatarsi il Cristianesimo, avvalendosi
dello stesso gigantesco sistema di comunicazioni e di
scambi organizzato sotto gli auspici romani; assimilandosi le
forme più elevate di vita intellettuale e morale a cui aveva
approdato l’antichità attraverso la sua civiltà più volte millenaria;
adoperando gli stessi strumenti di cultura, che l’antichità
aveva elaborati e temprati.




Con un sentimento di tolleranza, ch’era al tempo stesso superstizione
e strumento di regno, Roma aveva non solo rispettate,
ma spesso anche accolte le divinità de’ vinti, implorandone
il patrocinio e prendendole essa stessa sotto la sua protezione.




Questa tendenza ad accogliere tutte le religioni era, in gran
parte, il prodotto dello stato rudimentale delle vedute cosmogoniche,
che faceva identica, pur sotto aspetto diverso, la coscienza
religiosa e fomentava e rendeva possibile l’ipotesi della
coesistenza di culti differenti. Ma il fatto stesso dell’accogliere
come in una vasta classificazione, una accanto all’altra, le diverse
divinità, non poteva non avere una profonda azione sulle
vicende della speculazione e delle credenze; e il concetto, più
o meno accessibile e più o meno sviluppato, che una forza unica
o un’unica divinità si riflettesse ne’ molteplici numi e che le

religioni emanassero da un comune bisogno, il quale si manifestava
sotto parvenze diverse ne’ diversi popoli, doveva portare
ad un processo di eliminazione ed unificazione, e il più frequente
e più persistente commercio materiale e morale de’ popoli doveva
spingere a soddisfare ed esternare in forma più omogenea
il bisogno e il sentimento comune.




La società del più antico periodo imperiale riflette appunto
uno stadio notevole di questo processo[857]. Mentre l’Olimpo
ufficiale si arricchiva di nuove divinità, qua e là, tra i sapienti
de’ centri più civili si affacciava il sorriso superiore dello scettico;
tra gli elementi più superstiziosi della folla, ricca e povera,
cittadina e campagnuola, si facevano strada, raccomandati da
riti bizzarri, culti orientali; e, in anime più buone ed elevate,
il processo di unificazione si compiva cercando di dare alla coscienza
religiosa un contenuto e una base prevalentemente
morale, sorretta da una concezione religiosa ora monoteista,
ora panteista, più spesso dominata dallo sforzo di conciliare
monoteismo e politeismo, conservando la varietà antropomorfica
sotto forma di potenze demoniache[858], e, assai più appresso,
di santi.




Il prevalere del Cristianesimo rappresenta il compimento di
quest’opera di fusione e il trionfo del lungo lavoro di trasformazione
nelle istituzioni religiose e nelle coscienze.




Come è stato ben detto in maniera molto sintetica, “occorreva
la mediazione della religione monoteista ebraica per far
rivestire al monoteismo erudito della filosofia volgare greca la
forma sotto la quale soltanto poteva aver presa sulle masse.
Una volta trovata questa mediazione, non poteva divenire religione
universale che nel mondo greco-romano, continuando
a svilupparsi, per fondersi finalmente, nel sistema d’idee a
cui aveva approdato quel mondo„[859].




La nuova corrente religiosa, la quale aveva il segreto del suo

avvenire in un largo e inspirato senso umano, emancipato da
riti e da formule, rifletteva, sotto forma di sentimento, l’elevazione
morale, raggiunta dal mondo nelle manifestazioni più alte
della vita e della speculazione e costituiva la forma, sotto la
quale la nuova coscienza poteva e doveva concretarsi e divenire
universale. La stessa ingenua semplicità, ch’essa portava nella
concezione del mondo e dell’esistenza, ne faceva la forza; e la
mirabile concordia del pensiero e della vita apparsa nel suo
fondatore, la toglieva anche meglio dal novero delle pure astrazioni
per darle i vantaggi e la potenza suggestiva di una manifestazione
viva e personale, a cui il martirio, il miracolo e
tutto un ciclo di soavi leggende davano la potenza fascinatrice
atta a conquistare la fantasia e il cuore del popolo.




Che infatti la propaganda cristiana reclutasse i suoi seguaci
tra gli elementi più bassi della popolazione, ci viene espressamente
attestato[860]; uno de’ rimproveri, che le si faceva, era
anzi appunto questo. Ma non bisogna credere che anche tra
questi elementi e tra i servi si facesse sempre strada così facilmente
e senza contrasto.




Il misoneismo caratteristico delle classi sociali più depresse
e meno rese proclivi dalla cultura alla varietà d’adattamento
creava un inciampo al diffondersi del Cristianesimo, tanto più
quanto la credulità faceva prestare più facile orecchio alle stranezze,
alle parvenze odiose, sotto cui lo presentava l’ira e la
preoccupazione degli interessati e la stessa azione inconsapevolmente
alteratrice della fama. La fatica che il Cristianesimo
durò a penetrare nelle campagne trova appunto in questo la
sua spiegazione.




Accadeva di questa corrente religiosa, quello che accade di
altri grandi movimenti religiosi, politici e sociali e in cui riesce
difficile spiegarsi alla bella prima la difficoltà, che trovano a
propagarsi tra le masse idee e correnti favorevoli a’ loro interessi
considerati sotto forma astratta e generale.




“Ecco un problema presso che insolubile per quelli che costruiscono
la storia assumendone come elemento dinamico

alcune idee generali operanti sotto forma di astratte categorie
sugli uomini concepiti come masse indistinte. Invece il problema
trova agevole risposta per chi risolve quelle masse indistinte
ne’ loro elementi discreti, in individui, che pensano,
operano e si muovono nelle condizioni concrete di vita della
quale vivono„[861].




A questa stregua si può più oculatamente considerare quale
azione avesse la nuova corrente religiosa tra gli schiavi e sulla
condizione loro.




Quell’inesausto fervore di fede, di cui ci parla la tradizione
del movimento cristiano, e la suggestione ch’esso esercitava
spingendo fino al martirio, doveva determinare volta a volta
nelle conventicole cristiane un caldo ambiente morale, una corrente
di fraternità; e sotto l’impulso dell’ascetismo trionfante,
assorti nel pensiero dell’eternità, ond’era sopraffatta questa dimora
passeggiera sulla terra, una corrente di sentita fratellanza
si stabiliva tra i fedeli e cancellava, per un momento almeno,
le differenze tra ricchi e poveri, nobili e plebei, servi e padroni.




Degli schiavi vi avevano anche la loro parte, e il martirio di
qualcuno di loro, che ne rifletteva la pura luce sugli altri e
faceva oggetto di venerazione la loro tomba, non era senza
significato[862].




Ma questi erano i giorni aurei e brevi del Cristianesimo primitivo,
povero ancora di seguaci e di beni, ricco di schietti
entusiasmi.




Era il tempo de’ pochi eletti, le cui anime erano state prima
tocche dalla voce divina, perchè erano fatte per accoglierla.




Quanto più il movimento si allargava, per le immistioni continue
di elementi estranei, per le inevitabili concessioni al
mondo esterno, più ne discendeva l’atmosfera morale.




Gl’interessi terreni, piccoli e grandi ma prepotenti e continui,
deprimevano gli entusiasmi, ristabilivano di nuovo i rapporti un
momento oscurati nella conventicola tra padroni e servi.




A misura poi che entravano gli elementi delle classi superiori,

rifoggiavano la corporazione cristiana nel senso de’ loro pregiudizi
e de’ loro interessi, fondando una gerarchia del resto indispensabile
alla funzione della congrega; e gli elementi inferiori,
specie i servi, dovevano trovarsi a disagio.




Quegli stessi consigli di sommissione dovevano spesso riescire
irritanti per i servi.




L’antagonismo inevitabile e persistente tra padroni e servi
si spostava anche nel campo religioso; e, come i servi divenivano
cristiani quando i padroni erano pagani, così talora restavano
o ridivenivano pagani, quando i padroni si facevano
cristiani.




L’ostilità de’ servi, a cui allude anche Tertulliano, attesta
questo fatto e ne ha spiegazione.




Questa ostilità degli schiavi, sorretta da un attaccamento
al Paganesimo, o presentata almeno sotto questa parvenza, apparve
più volte sotto la forma più recisa ed aperta[863]. E il
sospetto, mai bandito o sempre rinascente, delle denunzie servili,
manteneva un abisso tra servi e padroni, e concorreva, insieme
all’interesse e al pregiudizio di classe, a precludere o a rendere
difficile a’ servi l’entrata nell’associazione cristiana.




Inoltre, se nell’opera assidua di fusione, il Cristianesimo, assimilandosi
parte della mitologia e della liturgia pagana, v’insufflava
uno spirito nuovo, tal’altra n’era sopraffatto e non restava
che la faccia del vaso senza contenuto.









Finalmente, com’è stato osservato[864], l’azione della nuova
coscienza che si era formata, anche quando operava nella forma
di fede religiosa cristiana, operava interrottamente e sopratutto
individualmente.




Quando andava per ridursi in un indirizzo stabile, per concretarsi
in un’istituzione, in una regola fissa ed universale, gli
interessi sociali presenti prendevano il sopravvento e l’azione
della corrente religiosa, anzi che modificare, ne restava modificata.




Il Cristianesimo, nella sua forma più schietta, popolare e suggestiva,
incarnava la coscienza universale, che si era formata
nell’ambito dell’Impero e rispondeva alle nuove condizioni di
questo, che veniva sempre più attenuando il suo carattere di
dominio esclusivo romano per acquistare un’impronta tutta sua,
consentanea alla fusione e alla risultante de’ suoi varî elementi.




In questa opposizione dell’uomo al cittadino, della vita individuale
alla politica, della religione allo Stato, che si presentava
come opposizione anche quando voleva sembrare od essere semplicemente
distinzione, stava il germe del contrasto tra il movimento
cristiano e l’Impero. La riluttanza al culto degl’imperatori
ed altri fatti consimili n’erano piuttosto i fenomeni e gli
incidenti. Roma, magari inconsapevolmente, combatteva nel Cristianesimo
la forma e il riflesso di quella potenza trasformatrice
e dissolvente, che sottraeva allo Stato il monopolio e il
prestigio della religione, e, facendone base di un organismo crescente
nell’organismo dello Stato e a detrimento di questo,
dava al mondo romano, alla società universale dell’Impero un
altro centro che non fosse il potere politico dell’Impero.




E la lotta fu dura ed acre, finchè la tradizione cittadina romana
rimase viva e salda; ma, a misura che questa periva e
scompariva assorbita nel vasto organismo dell’Impero, la nuova
religione appariva come un principio unificatore, come il terreno
comune de’ vari popoli dell’Impero, sempre più alieni da un’organizzazione

politica, che perdeva ogni giorno più la sua ragione
d’essere e diveniva un’istituzione, sotto molti aspetti,
parassitaria.




Fare allora del Cristianesimo la religione di Stato potè parere
quasi come sposare a’ suoi destini quelli dell’Impero e dare a
questo una nuova base, piegandolo, come sostegno e rappresentante
della nuova coscienza del mondo imperiale concretata nella
nuova religione, ad apparire di nuovo come la forma costituzionale
organica del mondo antico.




Così l’Impero, nell’atto stesso che rinnegava la tradizione romana
abbandonandone perfino la sede primitiva, si manteneva
fedele a’ suoi metodi di adattamento e di rinnovazione e prolungava
indefinitamente la sua esistenza.




Intanto, col suo legale riconoscimento e col suo avviamento
graduale verso la forma di religione ufficiale, il Cristianesimo
era tratto sempre più a costringersi e plasmarsi entro i termini
de’ rapporti sociali contemporanei, accentuando quella contraddizione
tra l’insegnamento teorico e la pratica della vita, che
si riflette nel pullulare di alcune sètte, nelle recriminazioni de’
rigoristi, nel recalcitrare de’ Padri e dignitari della Chiesa in
lotta con la potestà civile, nella degenerazione dagli stessi
membri della Chiesa denunziata dalla gerarchia ecclesiastica.




Le condizioni de’ tempi e la insormontabile forza delle cose
vincevano allora e sopraffacevano la teorica virtù de’ precetti,
dando uno spettacolo, in cui doveva vedere tutto una parata
d’ipocrisia chi non riesciva a vedervi il germe ineluttabile del
contrasto.




Così il secolo quarto e i successivi, accanto alle forme più
elevate di predicazione morale e ad individui che ne costituivano
l’incarnazione e il vivo esempio, presentavano tutte le forme
della corruzione e della decadenza[865].









Così accadeva che, sotto imperatori cristiani, la legislazione
regolatrice della condizione de’ servi costituisse, talora, una
sosta, talora anche un regresso rimpetto alla legislazione d’imperatori
pagani[866].




E, infatti, è proprio sotto Costantino, cioè mentre la religione
cristiana, trionfando delle persecuzioni e degli ostacoli,
otteneva il suo riconoscimento ufficiale; è proprio allora che
una nuova sorgente di schiavitù veniva sancita e si rincrudivano
le disposizioni sulla schiavitù.




Aggravando le norme del S. C. Claudiano, attenuato da Alessandro
Severo[867], Costantino comminò la morte alla libera che
sposasse il proprio servo, riservando il rogo a costui[868].




A risolvere la controversia tra due litiganti sulla proprietà
del servo fuggitivo, decretò che come mezzo d’indagine s’adoperasse
la tortura dello stesso schiavo conteso[869].




Mentre la giurisprudenza classica avea conservato il carattere
imprescrittibile della libertà, e dal dissoluto Caracalla, autore di
norme felicemente contraddittorie a favore della libertà degli
schiavi[870], sino al dispotico Diocleziano, si vietava la vendita
del libero fatta da sè stesso[871] e specialmente quella de’ figli
fatta dal padre[872]; sotto Costantino, con un passo reazionario,
si veniva a sancire il diritto padronale di chi avesse raccolto
un esposto[873].




Quest’ultima disposizione, che uno storico antico spiegava con
lo stato di disagio dovuto in gran parte al peso crescente e
soverchiante delle imposte[874], veramente s’era insinuata come

una misura inevitabile per ovviare a’ peggiori effetti delle esposizioni
d’infanti, dopo che per altre vie si era cercato di sovvenire
all’alimentazione della prole de’ poveri[875].




Ma si vede, intanto, anche da questo come le riforme fossero
determinate da concrete condizioni sociali e come il Cristianesimo,
accettato nella sua parte liturgica e formale sempre più
prevalente, si spuntava nel tentativo di riformare la società
sulla sua base morale; e, a misura che progrediva come associazione
organizzata, come chiesa costituita, si compenetrava
con l’ordinamento legale dell’ambiente circostante, oscurando la
forza nativa de’ precetti astratti e cercando di attenuare, con
restrizioni mentali, sottintesi e distinzioni scolastiche, il dualismo
inconciliabile tra una coscienza morale ridotta in gran parte allo
stato di pura teoria e un’azione pratica, che, se talvolta per
impulso e favore di condizioni esterne ne realizzava qualche
conseguenza, molte altre volte ne riusciva la negazione.




Si riusciva così ad una specie di compromessi, come quello
tipico di Costantino, che vietava d’imprimere il marchio sul
volto, “figurato ad immagine della bellezza celeste„, ma non
rinunziava ad imprimerlo sulle mani e su’ polpacci![876].




Quindi per secoli ancora, nello stesso diffondersi del Cristianesimo
e nel progresso del suo carattere ufficiale, continuavano
la schiavitù con i suoi inevitabili malanni e gli spettacoli orrendi
del circo[877], minati pur sempre dalle cause intime, già
prima accennate e sempre persistenti e più attive, che cercavano
un’espressione nella coscienza cristiana come altra volta l’aveano
cercata nelle teorie filosofiche e si servivano, quando se ne offriva
il modo, de’ nuovi istituti e de’ nuovi organi di pubblico
potere e di vita sociale per tradursi in realtà.




In tal modo l’eliminazione della schiavitù, qualche volta inceppata,
riprendeva per necessità di cose il suo corso. Le stesse
necessità quotidiane di vita, inconsapevolmente, ne realizzavano
le condizioni. Si faceva via mediante privilegi, concessioni, attenuazioni

e miglioramenti, che, nella mente di chi li consentiva,
potevano muovere da un criterio d’opportunità o da un
proposito di sorreggere una istituzione vacillante, ma riuscivano,
nondimeno, a puntellare, fors’anche nell’oggi la schiavitù per
isvolgere in essa un germe di disorganizzazione e di trasformazione.




I costosi giuochi del circo declinavano, condannati in forma
più manifesta e consapevole dagl’interpreti di una più elevata
coscienza morale, scalzati al tempo stesso, senza che altri forse
se ne avvedesse, dal disagio crescente, dal venir meno delle magistrature,
della gerarchia, dell’ordinamento politico, ch’erano
stati ad essi occasione, condizione ed impulso.




La coscienza giuridica, sempre più svolta, cercava poi forme
più coerenti ed organiche nell’opera di codificazione, e al lavorìo
singolo, frazionario, inconsapevole, attraverso cui la giurisprudenza
e la legislazione aveano lentamente ma continuamente
fatto il loro cammino, faceva succedere l’opera consapevole di
chi di quel lavorìo può abbracciare tutti i risultamenti; alla
casistica sostituiva la regola, all’analisi la sintesi, alla induzione
la deduzione.




Questa fase dell’evoluzione giuridica, che si compiva specialmente
sotto Giustiniano ed è stata a questo rinfacciata come
una colpa ed un errore[878], era la necessaria successione dello
stadio riflesso a quello spontaneo. La funzione legislativa veniva,
per questa via, talvolta a perdere del suo valore pratico e della
sicurezza nelle applicazioni a’ casi singolari, ma, in cambio, si
colmavano lacune, si generalizzavano casi specifici, si allargavano
conseguenze di esperimenti, si svecchiavano forme e si
eliminavano norme ed istituti, ch’erano omai semplici sopravvivenze.




Sotto Teodosio quindi, e assai più e specialmente sotto Giustiniano,
quando era anche progredita di tanto la formazione
degli elementi costitutivi della schiavitù, si vede riassunta,
svolta, completata l’opera della giurisprudenza e della legislazione
miglioratrice della condizione degli schiavi[879].









Si riproducono e si svolgono gli antichi postulati sull’indole
tutta civile della schiavitù contraria al diritto naturale[880], si
abolisce il S. C. Claudiano[881]; si abolisce la servitù della
pena[882]; si ribadiscono e si allargano le cause di liberazione[883],
e, inspirandosi sempre al favor libertatis, si eliminano inceppi
alla manumissione[884], che non adempiono più una funzione utile,
o distinzioni fatte per creare incapacità politiche e gradazioni
nell’esercizio de’ diritti de’ cittadini, che non aveano più significato
dopo l’allargamento del diritto di cittadinanza a tutti gli
abitanti dell’Impero, la mutata organizzazione de’ poteri pubblici
e l’accentramento della vita politica nel palazzo imperiale.




Del pari col sostituirsi che la Chiesa faceva al foro, col divenire,
ch’essa faceva, il massimo organo di relazione, il più
continuo e più generale luogo di convegno, era naturale che
divenisse più frequente e prevalente la forma di manumissione
ecclesiastica, già sancita da Costantino[885] e preferita per il suo
rito più semplice, per il prestigio che acquistava dall’ambiente
mistico, ove si compiva, per la protezione divina, che, anche se
non impetrata, sembrava esserle inerente, e aveva più valore
quando più vacillavano le istituzioni civili.




XV.





Queste nuove correnti morali, queste nuove istituzioni e le
nuove funzioni che schiavi e liberti compivano nella vita economica
e civile indicavano, anche alla superficie, in forma più
apparente la trasformazione che avveniva nell’ordinamento e
nella funzione della schiavitù. Ma, già si è accennato, mentre
ciò avveniva alla superficie, come effetto che riassumeva e conservava

le energie trasformatrici e reagiva alla sua volta su di
esse, altre cause intime, lente ma continue, remote ma non interrotte,
scalzavano l’istituto stesso dalle fondamenta.




Allargando successivamente le sue conquiste, Roma poteva
dire d’avere abbracciato e compreso nel suo dominio tutto l’antico
mondo civile; e quelle parti del più lontano Oriente, che
potevano aspirare a questo titolo senza appartenere al suo dominio,
erano, si può dire, fuori della sua sfera d’azione.




Gli schiavi di maggior pregio, quelli che più potevano servire
a’ bisogni del lusso, all’esercizio delle arti e de’ mestieri, alle
stesse pratiche più complicate dell’agricoltura e a tutte in genere
le funzioni della vita civile, erano venuti appunto da questi paesi
civili, forniti in numero prevalente dalle lunghe guerre.




Ma, col finire delle guerre e con l’assodarsi della conquista,
questa sorgente era venuta a cessare almeno in maniera continua
e regolare.




Le guerre a’ confini, oltre che più rare, erano fatte di solito
con popolazioni barbariche o quasi. In tempi più tardi la migliore
gioventù di questi stessi popoli veniva reclutata per l’esercito;
ma, anche quando prima riesciva di trarne alimento per
la schiavitù, il loro impiego, per le limitate loro attitudini, doveva
essere ristretto alle occupazioni più semplici, che non richiedevano
particolare abilità e lungo esercizio tecnico, bensì la
semplice forza materiale.




Ora ciò veniva a coincidere proprio con un periodo, in cui
la vita romana aveva maggiori esigenze di lusso e di raffinatezza
e tutte le sue forme divenivano più elette e più complesse.




Le case perdevano sempre più l’antico aspetto rozzo e la
prima semplicità per ornarsi di dipinti, di fregi, di sculture,
crescendo di mole e di varietà architettonica. I mobili, gli utensili,
le stoviglie, i tessuti, le vesti, i mille gingilli ed amminicoli,
che servivano ad abbellire e fornire le case e ad ornare
le persone, avevano sempre più l’impronta del buon gusto, o,
almeno, del lusso[886].









Ora lavori di questo genere depongono di una tecnica assai
progredita, anche messa a confronto di quella odierna[887].




La ceramica acquistava nell’epoca imperiale romana una
diffusione sempre maggiore, in grazia del suo uso pratico, e
un’ornamentazione sempre più complicata[888]. Se talvolta mancavano
i dipinti, subentravano in cambio i fregi plastici, che
attirano la nostra attenzione per la stessa loro difficoltà[889]. I
lavori in bronzo, in argento, in legno, i gioielli, la lavorazione
delle pietre preziose esigevano cura e perizia[890], tanto che alcuni
di quei lavori possono essere talvolta definiti come miracoli
di pazienza[891]. La pittura decorativa, sempre più diffusa, se
anche poteva essere costretta nelle forme e nei procedimenti
del mestiere, richiedeva esperienza; e il mosaico, se pure si
riduceva a un procedimento di riproduzione meccanica, era
tutt’altro che scevro di difficoltà[892].




È stato osservato, è vero, che lo stesso minuzioso lavoro di
pazienza qualche volta fa supporre l’opera dello schiavo[893]; ma,
anzitutto questa pazienza non era poi tanto comune in servi spesso
animati da un sordo rancore che si sfogava nella stessa cattiva
esecuzione del lavoro, e poi, in ogni modo, alla pazienza bisognava
che si aggiungesse l’educazione tecnica, tanto maggiore
quanto più si trattava, anche in oggetti di ceramica, di lavori
fatti a mano[894]. Erano dunque più qualità, ciascuna non comune,
che si dovevano combinare insieme; e non si potevano trovare
nel servo maldestro e recalcitrante preso in campagne contro
popoli barbarici.




Nella stessa agricoltura le relazioni più facili e frequenti da
regione a regione portavano all’introduzione di nuovi strumenti
agricoli[895], di nuove culture e di pratiche agricole più complicate.

La stessa redazione di scritti dove l’agricoltura veniva
trattata da un punto di vista teorico accenna al bisogno ed allo
sforzo di superare almeno il più rozzo e rudimentale empirismo.
Ora alcuni lavori — e qualche scrittore lo nota[896] — esigevano
cura, interesse, perizia; come nota del pari il malgoverno che
gli schiavi facevano degli strumenti agricoli[897] sia per impulso
di dispetto che per avere pretesto di riposo. Bisognava tra
l’altro, per ciò, possedere in doppio gl’istrumenti agricoli.




La stessa rarità di queste attitudini e di queste qualità negli
schiavi faceva poi che, anche quando accadesse di trovarle, il
prezzo ne saliva molto alto.




Ciò spiega la varietà grande del prezzo degli schiavi, che — lasciando
stare i prezzi d’affezione eccezionali ed elevatissimi[898] — differiva
del doppio e anche di più secondo l’età,
l’educazione, la professione, al punto da duplicare il valore dello
stesso schiavo dopo avere sviluppato in lui certe attitudini[899].




Così Columella[900] dava pel suo tempo a un buon vignaiuolo
il prezzo di ottomila sesterzi, notando che se ne potevano avere
a minor ragione, ma la vigna poi ne sentiva i tristi effetti.




Al qual proposito si può notare come i prezzi, che ricorrono
nel Digesto, toccano o superano questa cifra quando se ne parla
in via di esemplificazione[901]; ma restano notevolmente inferiori,
quando si accenna a casi concreti. Si aggirano allora intorno a’
dieci solidi per schiavi inferiori a’ dieci anni, a’ venti per quelli
superiori, raggiungendo i trenta per quelli che avevano una
professione e i cinquanta e i sessanta solidi, se questa professione
era quella di notarius o di medico rispettivamente. Il
prezzo degli stessi eunuchi è di trenta, di cinquanta, di settanta
solidi secondo l’età e la capacità professionale[902].









Ora, anche senza volere di soverchio generalizzare questi dati,
merita considerazione il fatto che, pur nel restringersi del numero
degli schiavi, il loro prezzo non saliva molto alto; e deve
poter valere come un indizio dell’uso sempre più scarso, del
bisogno sempre meno avvertito degli schiavi, della concorrenza
loro fatta dal lavoro libero, che si cercava disciplinare e, si
direbbe meglio, reggimentare.




La diminuzione degli schiavi è dimostrata anche dalla menzione
più frequente del plagiato e dell’allevamento.




Già Augusto avea dovuto far perquisire gli ergastula per rivendicare
in libertà uomini liberi rapiti e ridotti in servitù[903].
La frequenza ed il rigore delle leggi contro il plagiato[904] durante
il periodo imperiale mostra la persistenza del male e la
insufficienza della minaccia, anche aggravata da pene severe.




L’allevamento degli schiavi poi, come mi è accaduto di avere
altrove notato[905], non è utile e non si raccomanda, dove vi è
una larga importazione di schiavi e sono aperti mercati che
sopperiscono alla richiesta. Ne’ casi di vietata o limitata importazione,
invece, l’allevamento diviene un’industria e viene a
tenere in vita la schiavitù, là dove il graduale esaurimento del
suolo e la scarsa produttività del lavoro servile l’eliminerebbe
lentamente. In tali condizioni avviene come una divisione di
lavoro nella stessa schiavitù: i paesi più esauriti o meno fecondi,
che sogliono pure essere più sani de’ piani opulenti ma spesso
avvelenati, alimentano schiavi per fornirli a paesi, dove l’allevamento
trova un ostacolo nella maggiore mortalità o riesce
inadeguato alla richiesta[906].




In Columella già l’allevamento degli schiavi è oggetto di
suggerimenti insistenti[907], quali mancano negli scrittori anteriori

d’agricoltura e che trovano la loro spiegazione appunto
nell’èra di pace inaugurata da Augusto. E il gran numero di
epigrafi, che ci attestano delle unioni di schiavi, ci fanno vedere
come il suggerimento s’imponesse anche per i tempi posteriori;
tanto più che in paesi di coltura estensiva, dove la terra coltivabile
o i pascoli superavano l’impiego, l’allevamento doveva
presentare inconvenienti relativamente minori.




Con la decrescente importazione, l’allevamento era un mezzo
inevitabile di reintegrare, anche ne’ limiti dello scemato bisogno,
l’elemento servile, che, per giunta, aveva una quota di mortalità
molto elevata, come è risaputo e facile ad arguirsi da
esempi analoghi e come ci lasciano ragionevolmente indurre le
stesse epigrafi funerarie dell’epoca imperiale romana, ove gli
schiavi appariscono d’ordinario defunti in età non avanzata.




E questa mortalità, mentre direttamente stremava la schiavitù,
aprendovi vuoti che l’allevamento non riusciva a colmare,
accresceva l’alea del possesso degli schiavi e costituiva così uno
de’ maggiori inconvenienti della schiavitù, che ne avea tanti,
come si è visto, e a cui si aggiungeva sotto l’Impero la delazione,
frenata e repressa, è vero, dalle leggi ne’ casi ordinari,
ma solleticata e incoraggiata invece ne’ casi — e non eran pochi — in
cui entrasse l’interesse del sovrano e dello Stato.




E mentre così la schiavitù, per fatto suo proprio e per i suoi
rapporti all’ambiente, seguitava sempre più ad intristire, maturavano
sempre più, d’altra parte, e spiegavano un’azione
vieppiù grande e continua le cause, che dovevano generalizzare
il lavoro libero, suscitato del resto e reso indispensabile per
azione riflessa dallo stesso decadere della schiavitù, dal lavoro
libero scalzata.




XVI.





Nel mondo antico, come in quello moderno, la civiltà sorgeva
e ascendeva a forme più alte ne’ paesi, dove si riesciva ad accumulare
maggiore ricchezza e si costituivano così centri più o
meno popolosi e classi più o meno larghe, che, emancipate dal
bisogno di attendere a un lavoro materiale onde rimanesse

assorbita ogni loro attività, potevano elevare il loro tenore di
vita e crearsi bisogni di carattere superiore, trovando modo di
soddisfarli[908].




Dato lo scarso sviluppo delle forze produttive, che toglieva
il modo di sopperire in maniera facile e soddisfacente a’ bisogni
più immediati di tutti, un sistema sociale, ove ognuno fosse
obbligato a provvedere da sè alla propria sussistenza, sarebbe
stato un inceppo allo sviluppo di più alte forme di civiltà e
avrebbe costituita la condizione di una permanente mediocrità.




Il parassitismo oggi, dato lo sviluppo delle forze produttive,
capaci di sopperire a’ bisogni universali, non costituisce per noi
una condizione relativa di civiltà; anzi è causa di una relativa
sosta del progresso morale e intellettuale; ma nell’antichità si
presentava come una condizione obbiettiva di progresso, che
trovava la sua manifestazione e il suo strumento successivamente,
con vicenda continua, in popoli diversi, a misura che un processo
intimo di degenerazione, facendo luogo ad una sopraffazione
esterna, dava all’un popolo sull’altro le condizioni della
supremazia politica e della superiorità civile.




La guerra e l’arte di rendere più o meno stabili e fruttifere
le sue conseguenze erano il mezzo per accentrare in un popolo
la ricchezza di molti popoli, in una classe la ricchezza dello stesso
popolo sovrano.




Su questa base si era sviluppata la civiltà ateniese; su questa
base, in ambiente più vasto, con maggior forza assimilatrice e
per più lunga durata si era sviluppata la civiltà romana, riassumendo
e propagando tutte le civiltà precedenti.




Senonchè, questo parassitismo, per quanto glorioso e benemerito
della civiltà, aveva in sè stesso i germi della sua distruzione;
e, a lungo andare, per la sua persistenza, pel suo abuso
e per il lavoro improduttivo necessario a sorreggerlo, si risolveva
in una causa di enorme depauperamento, tanto più grande
e sensibile quanto minore era la potenzialità produttiva del
mondo antico.









L’Impero romano era una forma di organizzazione politico-sociale
troppo costosa e dissipatrice di forza.




Nella forma più appariscente e diretta, i paesi dominati dovevano
cominciare dall’alimentare buona parte della popolazione
di Roma e poi anche di Costantinopoli, ciò che, già sin dalla
fine della repubblica, importava una spesa, che, per quanto calcolata
approssimativamente, si può considerare abbastanza notevole[909].




Ma tutto ciò si poteva dire ben poco in proporzione al resto.




A misura che il lusso, lo spreco e la corruzione crescevano,
si turbava sempre più ogni possibile equilibrio tra la produzione
e il consumo; e il lavoro improduttivo e le classi semplicemente
consumatrici si sviluppavano in ragione inversa e a danno del
lavoro produttivo. E il danno immediato e diretto scompariva
quasi di fronte a quello mediato e indiretto, ma infinitamente
maggiore. L’accumulo della ricchezza destinata allo sperpero
non era cercato alla produzione, ma alla speculazione, sotto
forma di commerci, di appalti e specialmente di usura, esercitata
a larga base e con raffinata durezza sopra tutto verso i
provinciali e fomentata e sorretta dalla prevalente posizione
politica.




Cresceva, moltiplicandosi e diffondendosi fuor d’ogni misura,
la categoria degl’intermediari di ogni risma, che se, talvolta,
come commercianti, davano un qualche impulso alla produzione,
assai più spesso come pubblicani, affittuari, usurai, inceppavano
lo sviluppo naturale della ricchezza, e, per soverchia avidità, ne
inaridivano le fonti al modo stesso del selvaggio che per cogliere
più agevolmente i frutti abbatte l’albero dal tronco.




Nel periodo epico della conquista e in quello che lo seguì più
da vicino fu come una gozzoviglia gigantesca, resa più dolce
da una felice spensieratezza de’ vincitori, mentre nello strepito
della grande orgia perivano soffocati o si perdevano inascoltati
i lamenti degli oppressi e le preoccupazioni dell’avvenire.









Ma, come una Nemesi seguace, inesorabile, sorgente dalla
forza stessa degli elementi e ad essi indissolubilmente congiunta,
la carie procedeva lenta, implacabile, senz’arrestarsi mai, segnando
i giorni omai contati di quell’organismo nell’aspetto
sempre più fiorente e sempre più ròso di dentro.




L’Impero aveva cercato di apportare qualche rimedio alle
rapine, alle ruberie, alle vessazioni delle provincie; ma, anche
quando vi era riuscito, si poteva dire che avesse curato il male
alla superficie.




Certamente esso non aveva potuto, nè poteva mutare radicalmente
tutta quella viziosa organizzazione economico-sociale.




Se la piccola e la media proprietà, come del resto è naturale,
non erano assolutamente, nè ovunque scomparse[910], i latifondi
nondimeno perduravano e progredivano anche, specie nelle regioni
più ubertose come l’Africa[911]. Così, molte volte, la piccola
e la media proprietà, anche perdurando, erano sopraffatte dalla
concorrenza soverchiante, dal peso delle imposte, da’ danni de’
tempi incerti per essi più sensibili, dal cancro del debito; e così
della proprietà finivano per conservare l’apparenza più che non
la sostanza, anche quando dal novero de’ proprietari non passavano
in quello degli affittuari, rimanendo con questa mutata
qualità sul loro antico podere.




L’Impero si era venuto e si veniva in tal modo a trovare
faccia a faccia con un proletariato già numeroso e forse sempre
crescente; ed esso stesso era stato obbligato a mantenere, a
rendere stabili, ad accrescere e ad allargare quelle forme di
assistenza[912], che assorbivano, per via diretta e indiretta, col
loro effetto immediato e con la loro ripercussione, tanta parte
delle risorse del dominio.









Una delle stesse maggiori benemerenze dell’Impero, il consolidamento
e lo sviluppo di una regolare amministrazione, si era
convertito in un’altra fonte di aggravi e di spese, e la gerarchia
era divenuta sempre più numerosa e complicata sino a raggiungere
forme e proporzioni straordinarie. Infatti, ne’ tempi più
avanzati dell’Impero, lo Stato si sentiva spinto ad accrescere le
sue funzioni ed estendere la sua azione, e si cercava d’altra
parte nella gerarchia l’unità del dominio, che si sfaldava e si
disgregava da tutte le parti premuto da forze esterne e dissolto
dal formarsi che facevano più autonomi e più coerenti aggregati
sulla base di rapporti etnici e di sviluppati centri e rapporti
locali.




La forza armata di terra e di mare aveva dovuto poi ricevere
uno sviluppo considerevolissimo per proteggere i vasti confini
dell’Impero, assicurare la quiete interna e la regolare funzione
di servizi pubblici inerenti alla soddisfazione de’ più elementari
bisogni della popolazione e dello Stato.




L’esercito era divenuto stanziale, e le legioni da cinquanta
ridotte a diciotto dopo Azio, indi avevano cominciato a risalire
sino a raggiungere il numero di ventitre, di venticinque, di
trenta, poi di trentatre tra Settimio Severo e Diocleziano, e
dopo questo si erano accresciute sino ad arrivare a sessantacinque.
E intorno alle legioni si aggruppavano e si diramavano
le flotte, le truppe ausiliarie, le truppe accasermate in Roma,
le milizie provinciali e municipali[913].




In quel progressivo disgregarsi del dominio l’esercito, come
il maggiore e più diffuso corpo organizzato, diveniva il creatore
e la base del potere politico. Chi legge il Codice teodosiano
vede come l’esercito dava la sua impronta alla stessa amministrazione
civile, e intorno ad esso si aggruppavano e si condensavano,
come a centro, tutte le altre funzioni e attività dello
Stato.




Un prospetto[914] tratto dalla Notitia dignitatum lascia vedere,

anche ammettendo che l’effettivo non rispondeva pienamente a’
quadri, come questa forza armata si stendeva per tutto l’Impero
quale una vasta rete di ferro; e il suo costo — retribuiti
com’erano i pretoriani a settecentoventi denari, le coorti urbane
a trecentosessanta e i legionari a dugentoventicinque[915], oltre
gli eventuali aumenti di paghe e i donativi — era tutt’altro che
indifferente.




Le imposte escogitate a tenere insieme questa macchina immane
dell’Impero con i suoi parassiti, i suoi sostegni, le sue
dissipazioni dovevano per necessità crescere oltre misura; e più
pesanti e più deleterie le rendevano i sistemi vessatori di esazioni,
che, rilevati tante volte, hanno reso quasi un luogo comune
questo argomento.




A misura che si procede verso il periodo più avanzato dell’Impero
si ha il senso di tutto questo disagio, che lasciava la
sua impronta su tutte le manifestazioni della vita, anche le più
ingannevoli e simulatrici di un fasto apparente; e, per quanto se
ne vogliano ritenere caricate le tinte, si ha l’impressione della
povertà crescente di capitali, dello stremarsi delle energie produttive,
dell’esaurimento della ricchezza.




L’Impero aveva per molto tempo instaurata la pace, ma, come
l’uomo che sente nel momento di riposo tutta la stanchezza di
uno sforzo eccessivo, in quello stesso periodo di pace le popolazioni
dovevano cominciare a sentire gli effetti del malessere
che covava segreto.




Le grandi razzie delle guerre fortunate e quelle de’ primi
tempi del dominio avevano alimentato in maniera fittizia l’economia
pubblica del popolo dominante e larvata così la realtà
delle cose, ma la realtà delle cose, in quel riprendere che la
vita faceva regolarmente il suo corso, aveva il sopravvento, e
le riserve già esauste non davano altro alimento o lo davano
appena.




D’altra parte, nell’ambito stesso dell’Impero e per effetto della
nuova organizzazione, veniva sorgendo e si diffondeva un tenore
di vita più alto. Il vasto sviluppo della rete stradale, i comuni

rapporti con Roma, centro e luogo di convegno universale, il
commercio, l’esercito creavano correnti di scambio, dove più,
dove meno forti, persistenti o intermittenti; e tutto ciò, con la
conoscenza di nuovi usi e di nuovi prodotti, con l’allargarsi degli
orizzonti e il progredire della vita civile creava nuovi bisogni,
solleticava nuovi desideri e quindi suscitava nuove attività e
nuovi rami di produzione. Per quanto lo sviluppo limitato dell’industria
antica e il suo esercizio per opera di artigiani non
fosse molto favorevole alla sua facile diffusione su zone più
larghe e al suo rapido innesto in diversi paesi[916], in maniera
sia pure lenta e in proporzioni sia pure modeste, almeno le arti
e i mestieri rispondenti a’ nuovi più impellenti bisogni riescivano
a trapiantarsi. Se ne’ paesi, ove la tradizione di certi rami
di produzione mancava od era stenta, i Romani, direttamente
almeno, non riescivano a suscitarli; dove l’industria era bene
avviata esercitavano su di essa la loro azione con la crescente
dimanda e la maggiore esportazione[917]. Il lusso delle corti e
delle classi abbienti, la necessità di rifornire regolarmente la
vasta gerarchia e gli eserciti disseminati pel territorio dell’Impero,
spingevano, poichè non si poteva più provvedere in forma
tumultuosa col diritto di guerra, ad assicurare cespiti continui
di rifornimento, anche, all’occorrenza, sotto gli auspici e la direzione
dello Stato.




Così l’esigenze di alcuni e il bisogno di altri, la ricchezza di
questi e l’indigenza di quelli, la tradizione incoraggiata e fomentata
e la facilità d’assimilazione, erano come tante forze
cospiranti che suscitavano, per quanto certe condizioni sfavorevoli
lo permettevano, la produzione e obbligavano a mettere
in movimento il lavoro quelli che dell’opera altrui avevano d’uopo
per sopperire a’ propri bisogni, ed erano costretti a ricorrere al
lavoro libero, unico rifugio di chi, non riescendo a collocarsi tra
gli abbienti o tra i loro parassiti, doveva al lavoro domandare
i mezzi di sussistenza.









Uno sguardo infatti alle condizioni dell’Impero fa scorgere
questo generale allargarsi di una operosità produttrice, che, se
molte volte non aveva il rigoglio de’ paesi ricchi, rivelava nondimeno
delle forze quasi dovunque messe in movimento, sia pure
per soddisfare in forme rudimentali alle esigenze della vita
sociale.




Le proporzioni e le forme precise di questa produzione non
si lasciano rigorosamente stabilire e determinare[918]; e probabilmente
incorre in un’esagerazione chi, quasi spostando nell’antichità,
con criteri anacronistici, un’immagine magari assai attenuata
dell’industria moderna, dà all’industria di questo periodo
come impronta generale il tipo della fabbrica[919] e le concede
uno sviluppo e una proporzione maggiore di quella che potè
avere.




Le fabbriche non mancarono, e n’ebbero non poche anche lo
Stato e la casa imperiale[920], senza tuttavia che la fabbrica — come
del resto lo fa ammettere anche lo stremarsi de’ capitali
e il decrescere della ricchezza — costituisse il tratto caratteristico
della produzione del tempo.




E ciò s’accorda anche meglio con la diffusione sempre maggiore
del lavoro libero, non inconciliabile con l’esistenza della
fabbrica, ma pur meglio rispondente, per l’antichità, ad altre
forme dell’attività produttrice de’ manufatti.









Nella stessa tradizione letteraria il lavoro libero si affaccia
già non di rado.




Vespasiano si rifiutava di adottare il congegno suggerito da
un meccanico a trasportar con poca spesa delle colonne in Campidoglio
per non togliere una fonte di guadagno al popolino, che
dunque lavorava per mercede[921].




Il padre dello stesso imperatore era un imprenditore di lavori
agricoli[922]. Il padre di Massimo era un fabbro, o, secondo altri,
un costruttore di veicoli[923]. Mario, uno de’ trenta tiranni, fu
ucciso da un operaio, che aveva già lavorato nella sua officina[924].
Il padre di Pertinace era un negoziante di legname e aveva
in Liguria un esercizio, che Pertinace, divenuto imperatore, seguitò
a menare innanzi per mezzo de’ suoi servi[925].




L’Historia Augusta accenna, a più riprese, ad operai lavoranti
per mercede[926].




Il diffondersi del lavoro manuale è pure mostrato dalle imposte
che lo colpivano[927]. In Oriente i Romani l’avevano trovate
e le avevano mantenute. Caligola tassava con misura generale
i salari de’ facchini[928]. Alessandro Severo, nell’atto stesso
che riordinava corporativamente arti e mestieri, imponeva sugli
operai che l’esercitavano un’imposta di cui si serviva per costruire
le terme[929]. Dello stesso imperatore è detto, come una
particolarità, che adoperò de’ servi suoi come cuochi, panattieri,
pescatori, gualcherai e bagnini[930]; il che lascia supporre che
altri si fossero serviti e si servissero per quelle incombenze
di mercenarî, servi o liberi, non importa.









Le corporazioni di mestieri che, perdendo il carattere indistinto
e non bene definito dell’epoca repubblicana[931], venivano insieme
sviluppandosi e acquistando uno schietto carattere corporativo
e si avviavano a diventare una parte sempre più importante o
integrale dell’ingranaggio dell’economia pubblica e dello Stato:
le corporazioni di mestiere, con questa nuova fase della loro
vita, mostrano, anch’esse, quale funzione prevalente esercitasse
il lavoro mercenario e come surrogasse il lavoro servile.




Più volte, innanzi, si è rilevato come il vero elemento della
trasformazione economica, che menava alla fine della schiavitù,
stesse nel carattere mercenario, che progressivamente veniva
assumendo il lavoro, e che lo stato libero o servile del mercenario
costituiva un’accidentalità, mentre, in ogni caso, si venivano
separando e contrapponendo la materia di lavoro e la mano
d’opera prima appartenenti ad una sola persona, e si procedeva
verso il salariato, dove e quando condizioni diverse, sotto la
forma dell’artigianato e della produzione domestica, non riunivano
di nuovo, ma in maniera diversa, materia di lavoro e mano
d’opera.




Tuttavia la composizione delle corporazioni è tale che se ne
rileva non solo il progresso del lavoro mercenario, ma il fatto
ch’erano i liberi ad esercitarlo.




Liberi erano i componenti le corporazioni di barcaiuoli del
Rodano e della Saona[932] e, in generale de’ navicularii incaricati
de’ pubblici trasporti[933]; liberi i membri de’ collegi de’ pistores[934];
liberi gli operai delle fabbriche d’armi[935], delle zecche[936]; e
“dovunque — crede poter soggiungere il Waltzing[937] — anche
nelle manifatture e nelle cave, i lavoratori erano uomini liberi.
Gli schiavi non sembra che facessero parte d’alcuna corporazione
[di mestiere s’intende]; ove se ne trovano, bisogna ammettere
che sono di proprietà del collegio o dello Stato. Tali

erano quelli che lavoravano incatenati ne’ panifici, nelle manifatture
e nelle miniere. Occorre aggiungervi i condannati o
servi della pena.




La moneta d’oro e d’argento e indi quella d’ogni specie, fabbricata
da schiavi e liberti imperiali, prima sotto la direzione
di liberti imperiali e poi di un procuratore della moneta, al
quarto secolo è già fabbricata da liberi[938].




In più larga misura e in maniera più particolareggiata possiamo
vedere nell’epigrafi il crescere e il diffondersi del lavoro
libero, che, per opera d’ingenui e massimamente di liberti, sorge
e si sviluppa dal lavoro servile o s’insinua e si sovrappone ad
esso, assimilandoselo e disgregandolo per mutarne in ultimo la
funzione e la fisonomia.




Se noi potessimo stabilire l’ordine cronologico di queste iscrizioni,
vedremmo probabilmente, in maniera più distinta, come
l’elemento libero e specialmente i liberti si sovrappongono gradualmente
ma continuamente agli schiavi nell’esercizio de’ mestieri,
ma d’ordinario non ci è possibile ricostruire quell’ordine
cronologico. Tuttavia, anche senza di ciò, questa concorrenza
dell’elemento libero e del servile si riflette sotto altra forma
nelle epigrafi.




Gli uffici, che importano una dipendenza continua e assoluta,
continuano ad essere coverti esclusivamente o quasi da’ servi:
così l’ufficio di vilicus[939], di actor[940], di exactor[941] e tutti quegli

altri che si riferiscono specialmente a servigi domestici e ordinari,
tali che esigono un’assoluta dipendenza[942].




In questi casi per la più stretta dipendenza, per la continuità
del servizio, per la minore facilità di potere utilmente commettere
sottrazioni a proprio vantaggio, il servo presentava de’
vantaggi che lo facevano preferire al libero. Si aggiunga che,
riferendosi questi uffici alle case de’ ricchi, il possesso de’ servi
era imposto anche da ragioni di fasto e di etichetta.




Quando invece si trattava di ufficî, che non importavano un
legame di stretta dipendenza e un rapporto continuo, i servi
cominciano a divenire meno frequenti e si alternano con i liberti
e anche con gl’ingenui.




Ma anche qui sopraggiungono altre distinzioni.




L’elemento libero cerca naturalmente di occupare a preferenza
le professioni e le arti meglio retribuite, meno faticose, più
considerate. Così la medicina, prima retaggio quasi esclusivo
de’ servi, viene esercitata in prevalenza da liberi[943].









In moltissimi casi poi ricorrono indistintamente gli uni e gli
altri, servi e liberti, mostrando anche meglio la concorrenza dell’elemento
libero, che cedeva al bisogno e alle difficoltà de’
tempi e scendeva sempre più a livello de’ servi per eliminarli
surrogandoli[944].









I liberti sopra tutto compariscono con la maggiore frequenza
esercitando tutti i mestieri. La mancanza dell’indicazione specifica
di liberti e del nome del patrono desta molte volte il
dubbio, se abbiamo proprio a fare con un manomesso; ma il
nome ci dice che se, come di frequente può accadere, non si ha

a fare con un manomesso, si ha a fare con un suo discendente;
il che ci mostra come tutto l’elemento servile che, per le manumissioni
penetrava nella classe de’ liberi, seguitava l’esercizio
del proprio lavoro manuale, reso quasi ereditario nelle loro
famiglie. E così, anche per questa via, il lavoro libero riceveva
sempre più diffusione ed incremento.









E bisogna notare pure come, sotto la pressione costante delle
nuove abitudini e per i vantaggi che l’esercizio di un’arte poteva
procacciare, il pregiudizio contro il lavoro manuale perdeva
sempre più la sua forza.




I collegi, che già in Pompei[945] raccomandavano candidati,
divengono molte volte una forza e hanno attestati di considerazione
e di onore[946], ricevono lasciti.




L’esercizio de’ mestieri doveva sembrare omai a molti così
poco atto a diminuire la loro considerazione personale e il loro
prestigio morale, che in tante lapidi sepolcrali si aveva cura
d’indicarlo con frasi talvolta amplificative. Molte altre volte
questa indicazione era fatta in forma che meglio dava all’occhio
con appositi anaglyfi rappresentanti i ferri del mestiere e gli
strumenti professionali[947].




Ma l’importanza, la diffusione, e la frequenza del lavoro mercenario,
prestato e retribuito in tutte le forme, ci son mostrati
in tutta la loro estensione dall’Edictum de pretiis rerum venalium
di Diocleziano[948], che ci mostra così, come in un quadro sinottico,
la funzione sociale varia, attiva e molteplice del lavoro
mercenario all’aprirsi del quarto secolo (301 d. C.), tempo della
promulgazione. Mentre da un lato l’Editto prende a considerare
e a regolare i prezzi de’ prodotti già belli e compiuti, dall’altro
attende a regolare i prezzi della mano d’opera nelle varie sue

forme e vi porta la stessa cura minuziosa, la stessa diffusione
analitica che aveva portata nell’elenco de’ generi di consumo e
de’ manufatti. Il lavoro del contadino, del muratore, del falegname,
quello del fornaciaio, del mosaicista, del pittore d’ornato
e di figure, del costruttore di veicoli e di barche, del fabbro,
del fornaio, del mattonaio, del mulattiere, dell’asinaio, del conduttore
di camelli, del veterinario, del flebotomo, del barbiere,
del tosatore di pecore, vi sono tutti destintamente considerati[949].
Segue poi l’elenco de’ lavori in metallo[950], a cui fanno seguito,
alla loro volta, i lavori de’ formatori, de’ portatori d’acque, dell’espurgatore
di cloache, dell’arrotino[951], e poi, in tutte le loro
suddivisioni e distinzioni, il lavoro degli scritturali, quello de’
sarti, degl’insegnanti, degli avvocati[952], nella cui immediata
vicinanza, senza criterio di ordine, si parla de’ bagnini[953]. E
finalmente l’Editto, riprendendo, dopo essere passato a considerare
altri manufatti, le mercedi del lavoro, si occupa de’ ricamatori,
de’ tessitori di seta e di lana e de’ gualchierai[954].




Si è cercato, naturalmente, di mettere a profitto il tasso de’
salari stabilito dall’Editto per dedurre quale fosse la condizione
delle mercedi a quel tempo; ma se ne sono tratte le più disparate
conseguenze.




L’Editto fissa mercedi di proporzioni assai diverse per i diversi
generi di lavoro; ma fanno difetto i termini di paragone,
a cui riferirli per trarne analoghe conseguenze.




Il salario giornaliero dell’operaio di campagna, fissato nell’Editto
a venticinque denari[955], cioè a cinquantaquattro press’a
poco de’ nostri centesimi, è stato messo in relazione col salario
giornaliero di un lavoratore comune, valutato da Cicerone[956] a
dodici assi, uguali press’a poco a sessantadue e mezzo de’ nostri

centesimi. Ma si è fatto osservare[957] che questa costanza approssimativa
del salario dopo tre secoli circa è soltanto apparente,
quando si valuti in oro il valore del denaro posto a
base della tariffa dioclezianea; giacchè, con questo calcolo, il
salario giornaliero al tempo di Cicerone veniva a corrispondere
a più di ottantuno centesimi, al tempo di Luciano a più di
settantatre centesimi e al tempo di Diocleziano a soli cinquantadue
centesimi. La condizione de’ lavoratori quindi sarebbe divenuta
molto peggiore al tempo di Diocleziano, tanto più che
era salito il prezzo del grano e quello del vino.




Una valutazione critica de’ prezzi dell’Editto di Diocleziano
suggeriva ad un autore la conclusione che il salario in moneta
del giornaliero ai tempi di Diocleziano è, rimpetto al minimo
necessario per l’esistenza, di alcuni centesimi più elevato che
non i corrispondenti recenti salari della Germania e dell’Italia[958].




Se non che non è sfuggito che nell’Editto di Diocleziano si
tratta di misura massima del salario, ciò che impedisce di considerarlo
come salario effettivo o di prenderlo come medio.




Inoltre, come si è accennato altra volta, il dato ciceroniano
è così vago, e non si saprebbe da due dati isolati e disparati
trarre conclusioni sode e positive sull’oscillazione de’ salari nelle
due epoche lontane.




Un accenno di Plinio[959] rileva la facoltà di procurarsi la
mano d’opera, pure a prezzo assai conveniente, ma l’accenno si
riferisce alla sola Nicomedia, al tempo di Traiano, e non possiamo
dire se e in quanto si riproducesse la stessa condizione
di cose col variare de’ luoghi, de’ tempi, de’ rapporti di popolazione
e della richiesta di braccia.




Intanto, se da questo lato l’Editto poco ci giova ad intendere

le condizioni del lavoro e de’ lavoratori del suo tempo, ci fornisce
altri elementi per formarcene da un altro punto di vista
un concetto.




La tariffa stabilisce da un lato i prezzi de’ prodotti già belli
e compiuti e dall’altro quelli della mano d’opera ad essi relativa.
Da un confronto degli uni con gli altri appare come solo in
limitati campi di produzione si danno esclusivamente i prezzi
de’ manufatti, senza dare parimenti quelli della mano d’opera
adibita a confezionarli. Accade così per i lavori in cuoio, i prodotti
di pelo di capra e di camello, i piccoli manufatti di legno
e di osso come spole, pettini, aghi, stacci e finalmente il materiale
da scrivere. Ogni altra cosa rientrava nell’ambito della
materia grezza[960].




Ora, anche senza voler venire a conclusioni assolute sullo
sviluppo dell’industria, ciò prova che, nell’economia del tempo,
accanto alla vendita de’ manufatti compiuti, vigeva ancora diffusa
e limitata la produzione casalinga (Hausfleiss) e quella
forma che ne costituiva uno stadio appena superiore e consisteva
nell’assoldare, sotto varie forme, un operaio per fargli
trasformare la materia prima, fornita da chi la prendeva a
salario (Lohnwerk). Questa locazione d’opera, atteggiata in varie
forme, sia come lavoro a giornata che come lavoro a cottimo,
era prestata, secondo i casi, nella residenza del committente e
dell’operaio, ed era retribuita semplicemente in danaro, o in
contanti e generi, o secondo l’opera prestata o con una combinazione
di queste varie specie di retribuzione.




E tutte queste varietà di prestazioni d’opera e di retribuzioni
ricorrono tutte nell’Editto di Diocleziano, anche e specialmente
quella più antica e rudimentale del compenso in generi e contanti.




Se nell’epoca imperiale romana lo sviluppo della ricchezza
fosse stato progressivo anzi che regressivo; se vi fosse stato
un’accumulazione anzi che uno sperpero di capitali, vi sarebbe
stato luogo sulle rovine dell’economia servile a un vero sviluppo
d’industria capitalistica, di cui il tempo anteriore aveva dati
gli accenni e creati i rudimenti.









L’economia a schiavi si dissolveva inesorabilmente; ma, se la
ricchezza accentrata in un numero relativamente ristretto di
persone e la contrapposizione di proprietari e proletari spingeva
verso l’economia del salariato e ne abbozzava le linee; l’insufficienza
de’ capitali disponibili spingeva verso una forma di economia
più regressiva ancora dell’economia a schiavi, verso il
servaggio e i fenomeni ad esso corrispondenti.




Se, come accadde per l’industria della macinazione, si fossero
potute usufruire tecnicamente le forze naturali per sostituirle
agli schiavi, vi sarebbe stata ancora una via di progresso; ma
l’impiego delle forze naturali si limitava ad una delle più semplici
e rudimentali, all’uso delle cadute d’acqua per i molini;
e le fabbriche, invece di estendersi e dare la loro impronta all’industria,
rimanevano come un accessorio dell’industria agricola,
ne’ poderi, ove erano sorti specialmente sotto forme di
fabbriche di laterizi, e seguivano l’agricoltura nel suo declinare.




Vi era così prima una sosta e poi un regresso, un processo
d’involuzione economica, che, nell’agricoltura si traduceva nel
servaggio, nell’industria si rivela con la persistenza e la prevalenza
della produzione casalinga e di quelle forme di locazione
d’opera che la completavano e l’integravano.




E tutta quella organizzazione pubblica della produzione che
appare nelle fabbriche dello Stato e della casa imperiale; tutta
quella disciplina rigorosa, ferrea, che tende a regolare e dominare,
irrigidendole, le forze produttive e le funzioni sociali; son
fatti che hanno la loro ragione d’essere e la loro spiegazione
in quella crisi enorme della schiavitù che si dissolveva, mentre
erano manchevoli e deficienti alcune delle condizioni necessarie
allo sviluppo del salariato.




Il pagamento de’ tributi, ora richiesto e mantenuto in natura,
ora permesso in contanti, è uno de’ sintomi di questa crisi economica,
dove il vecchio e il nuovo sono in contrasto e predomina
qualche cosa che non è nero ancora e il bianco muore.




Lo stesso Editto di Diocleziano, verosimilmente, come scopo
immediato ebbe l’intento di “ristabilire con un provvedimento
governativo il rapporto, secondo cui le merci dovevano essere
scambiate con la moneta convenzionale svilita. Secondo ogni
verosimiglianza si voleva rialzare artificiosamente la piccola

moneta che era ricaduta al suo reale valore dopo che aveva
cessato di funzionare come moneta divisionale[961]„. Ma, in
realtà, l’Editto è un sintomo anch’esso della più vasta crisi
economica accennata e contro cui inutilmente si tentava reagire
con quella costrizione diretta.




La nuova fase della corporazione, riconosciuta, disciplinata e
resa organo ufficiale della vita economica dello Stato, che vi
costringe come in una cerchia di ferro tutti i rami d’attività
più indispensabili alla vita sociale, si spiega appunto con questa
necessità obbiettiva di assicurare le condizioni d’esistenza sotto
una organizzazione politica e giuridica, di cui veniva meno ogni
giorno la base economica.




Quelle forme di coazione e d’intervento dello Stato, specialmente
nella composizione e nella funzione delle corporazioni,
ristabiliva, sotto altri aspetti, quella continuità di azione e
quella dipendenza assoluta e diretta, che costituivano uno de’
pochi vantaggi della schiavitù.




Il moltiplicarsi delle attribuzioni dello Stato e la sua funzione
assorbente si spiegano in questa, come in tutti gli altri casi
simili, con una reazione dell’ordine politico sull’ordine economico
e con la necessità che, nella trasformazione del modo di produzione,
chiama lo Stato, l’unico potere costituito, a servire
come di centro delle energie che sorgono, e di quelle che si
disgregano e che hanno tutte, le une e le altre, bisogno di
qualche cosa, che sia come un centro di attrazione e un punto
di applicazione.




XVII.





È facile vedere in quali rapporti stesse questa condizione di
cose col colonato.




Questa istituzione è stata oggetto di tante indagini, che
sarebbe inutile ripetere lo studio analitico fatto già tante volte

e da tanti[962]. Basterà quindi accennare al suo carattere generale
e alla sua funzione sociale tanto più che questo lavoro non si

occupa di proposito del colonato, ed è il caso di accennare alla
sua ragione determinante solo in quanto essa coincide con la
causa dissolvente dell’economia a schiavi, ed elimina la schiavitù,
almeno come istituzione più generale, mettendo il colonato al
suo posto e facendo compire in buona parte dal colonato la funzione
economica prima esercitata dalla schiavitù.




Come si vede dal riassunto delle spiegazioni date al sorgere
del colonato, la ricerca è stata piuttosto di carattere storico-giuridico

che storico-economico, benchè, per forza delle cose,
abbia dovuto a mano a mano acquistare questo carattere, che
diventa sempre più notevole ne’ più recenti scrittori.




Come accade di tutte le trasformazioni, anche il colonato
appare nella tradizione letteraria e ne’ monumenti legislativi
quando è già bello e formato, e costituisce un rapporto sociale
rilevante, che il potere pubblico vuole regolare, innovare e
rendere stabile e capace di speciali conseguenze giuridiche.




Ciò posto, il proposito di accertare storicamente, in determinati
luoghi e tempi, con dati positivi della tradizione letteraria
e della legislazione, il diretto e consapevole sorgere del
colonato portava a scambiare il modo di formazione con la
causa del suo sorgere e le forme legali, che assunse, con lo
stesso modo di formazione.




E, per questa via naturalmente si incorreva nel difetto della
unilateralità, che talora veniva rimproverato a’ predecessori da
chi veniva dopo di loro, eppure incorreva alla sua volta nello
stesso difetto[963].




La causa delle cause del servaggio, che si sdoppia in tante
altre cause secondarie e si rivela in tante manifestazioni particolari
e locali è l’impoverimento del mondo romano, che si è
innanzi rilevato.




“Un considerevole capitale — osserva un autore già altre
volte citato[964] — è condizione indispensabile a menare innanzi
le intraprese nelle regioni d’economia a schiavi. Un capitalista
che impiega il lavoro libero ha bisogno per sopperire
alle sue forze di lavoro di una somma sufficiente a covrire
l’ammontare de’ loro valori durante l’intervallo che corre dal
principio del loro lavoro sino alla vendita de’ prodotti che ne
ricava. Ma il capitalista che impiega il lavoro degli schiavi non
ha bisogno soltanto di questa somma, rappresentata in questo
caso dal vitto, vestito e ricovero forniti agli schiavi durante il
periodo corrispondente, ma, oltre a ciò, di una somma sufficiente

ad acquistare le stesse sue forze di lavoro. Per menare
innanzi, quindi, una data intrapresa, è ovvio che chi impiega
schiavi, avrà bisogno di un capitale maggiore di quello occorrente
a chi impiega il lavoro libero„.




Così l’eliminazione della schiavitù, sia sotto forma di vendita
degli schiavi, sia sotto forma di rinunzia a ricostituire la scorta
degli schiavi, costituiva una maniera di liberare il proprio capitale
per utilizzarlo altrimenti o di sopperire alla sua deficienza.




E il servaggio, a differenza del lavoro libero che richiede un
capitale minore del lavoro schiavo ma pur ne richiede uno, non
ne esigeva nessuno. Ciò che spiega maggiormente come e perchè
il servaggio si costituisse prima e preferibilmente ne’ più estesi
latifondi. Mentre l’imperatore o altri proprietari avevano — il
primo per il suo potere politico e il secondo per il carattere
quasi di circoscrizione amministrativa assunto dal fondo — l’autorità
e il mezzo di ritenere il colono nel fondo, ne avevano
anche maggiore necessità, perchè quanto più grande era il fondo,
tanto maggiore doveva essere il capitale necessario a coltivarlo.




La coltivazione in grande, fatta direttamente da parte del proprietario
o a mezzo di conductores, si esercitava su di una parte
del fondo, sulla parte migliore, intorno alla villa; e i coloni,
accasati talvolta sulle parti più lontane o più scadenti del latifondo,
erano i subaffittuarî o gli elementi complementari della
coltura del fondo[965]. E questi coloni, oltre all’utilizzare le terre
meno feconde, sussidiavano con l’opera loro anche la coltivazione
diretta, cosa la cui utilità veniva già molto tempo innanzi,
rilevata da Columella.




Date le condizioni de’ tempi e delle cose, pel proletario, che
non avrebbe facilmente trovato ad allogarsi, il colonato, nella
forma non coattiva sotto cui sorgeva o si sviluppava, rappresentava
forse la sola maniera possibile di assicurarsi l’impiego
del proprio lavoro e la sussistenza. A misura che il disordine

e le vessazioni crescevano, poteva in dati casi risolversi in un
rapporto di protezione[966]. In tanti casi, è vero, ciò voleva dire,
aumentare gli organi delle prepotenze e moltiplicare le vessazioni;
ma l’interesse stesso del padrone doveva talvolta valere
al colono di schermo; e, anche quando ciò restava solo una
speranza ingannatrice, i diversi organi di prepotenza finivano
talvolta, come pure accade, per neutralizzarsi tra loro.




Il colonato quindi rappresentava, nella maggiore parte de’ casi,
per i padroni la maniera più utile, se non la sola, di mettere
a profitto i propri fondi e per i coltivatori forse la sola maniera
di provvedere al proprio sostentamento.




Costituiva il punto di minima resistenza della vita economica
del tempo, il centro di gravità della produzione, una necessità
sociale; ed i rapporti economici si ricomponevano e si riadagiavano
quindi, in maniera prevalente se non universale, su quella
base. L’enfiteusi stessa, pur nella costruzione giuridica diversa,
richiama il colonato, e mostra un altro aspetto di una stessa
causa economica.




Gli schiavi fuggiaschi e quelli manomessi che non trovavano
lavoro, i barbari accolti per necessità politica nel territorio dell’Impero
e quelli attratti per coltivare le terre abbandonate:
tutti, con diversi nomi, sotto diverse forme rientravano nella
categoria generale del colonato.




Nel settentrione e nel mezzogiorno, in paesi di popolazione
relativamente densa e relativamente rada, dovunque il capitale
difettasse o fosse inadeguato alla coltura, sorgeva o risorgeva e
si diffondeva il colonato.




E dico che risorgeva, riferendomi anche alle più antiche forme
di servaggio, le quali sono state evocate a proposito del colonato,
ma non già per evocarle, alla mia volta, come un modello
che, artificialmente e consapevolmente imitato, avrebbe portato
alla diffusione del colonato e del servaggio in cui esso si tradusse.




Sarebbe assai arduo il dire se ne’ paesi di arretrato sviluppo
economico l’antico servaggio riuscì a persistere, più o meno

larvato. Il nuovo servaggio, in ogni modo, non sorgeva per forza
di espansione di questi residui di un remoto passato; ma perchè,
per un fenomeno di regresso economico, si riproduceva quella
stessa deficienza di capitali, quello stesso scarso svolgimento
delle forze produttive, che, come si è visto in principio di questo
lavoro, faceva preludere all’evoluzione economica col servaggio
e ve lo manteneva, dove un più maturo e più rapido sviluppo
economico era impedito.




L’antico servaggio quindi non giova a chi vorrebbe servirsene
per indurne la continuità storica col colonato e la sua diffusione,
dirò così, epidemica; serve invece benissimo a mostrare come il
verificarsi di una condizione economica analoga a quella che
l’aveva prodotto nell’antichità, tornava a produrlo nello sfasciarsi
del mondo antico, al sorgere dell’Evo medio.




E tante cause secondarie che, per via più o meno indiretta,
si ricongiungevano alla causa accennata, contribuivano vie maggiormente
a diffondere e ad acclimatare il servaggio.




In quello stato sociale malsicuro, con un’organizzazione politica
oppressiva all’interno e fiacca all’esterno, che suscitava
rapine, che lasciava l’adito aperto ad invasioni, come non dovea
essere malsicuro il possesso di schiavi, pronti alla fuga, pronti
all’insidia e alla rivolta?




Si diradava quindi questa specie d’instrumentum vocale insieme
a quelle altre specie che costituivano la pastorizia e che avevano,
a preferenza di ogni altra industria, bisogno di sicurezza
per sussistere e progredire.




E, tra il declinare della pastorizia e le condizioni poco adatte
all’ampliamento di colture intensive, tra le importazioni di frumento
rese sempre più difficili, riprendeva piede, dove e come
poteva, la coltura de’ cereali, a cui, come già Columella[967] aveva
osservato alcuni secoli prima, era tanto adatta l’opera del colono
quanto era disadatta quella dello schiavo; e tanto più disadatta,
quanto più aveva a fare con un suolo esaurito.




Questi nuovi rapporti economici, sorti così per necessità obbiettiva
nel processo della storia e resi obbligatori, prima ne’

fondi imperiali per autorità di principe o prepotenza di ufficiali,
e poi negli stessi latifondi per prepotenza di proprietarî,
avevano la loro ultima sanzione per prepotenza di legge. Allora,
a poco a poco, la prescrizione, la discendenza, tutto concorreva
ad allargare il ceto de’ coloni, ridotto ad una classe chiusa se
si trattava d’impedirne l’uscita, aperta se si trattava di ampliarla
come che sia, sopra tutto con gli equivoci legali e gli
atti di violenza che, dato il riconoscimento legale della categoria,
servivano a procacciare servi, anche meglio che prima non avevano
potuto servire a procacciare schiavi.




Tutte quelle ragioni, che avevano portato ad irrigidire in un
congegno legale l’attività industriale, fomentate dallo stimolo
di assicurare l’esazione de’ tributi, puntelli allo Stato tarlato e
crollante, conducevano a rendere rigida e immutabile anche quella
nuova formazione economica sociale che doveva dare a tutti
alimento.




Il servaggio, qual’era omai il colonato, diveniva così, sempre
più, non l’espressione di un’attività più feconda, suscitata da’
tributi o dal bisogno di una cultura intensiva; ma il fenomeno
più perspicuo di un collasso sociale, di un estenuarsi graduale
delle forze economiche. Quelle norme, che alle stesse classi dominanti
erano o sarebbero sembrati vincoli in tempo e in luogo
di grande sviluppo economico, erano ora una necessità economica,
una forza, un mezzo di vita.




Dove forse il capitale era meno raro, od altre condizioni capaci
di agevolare la cultura potevano dispensare dalla costituzione
del servaggio, la stessa legge, nello stesso interesse delle classi
dominanti, teneva il colonato ne’ termini di un’istituzione contrattuale[968];
ma quelle condizioni venivano meno, ed ecco che
subentrava subito il servaggio[969], procedendo sempre, sempre
allargandosi, ricacciando nell’ombra la schiavitù coll’abbassarne
e menomarne la funzione.









XVIII.





La schiavitù non veniva abolita per legge, e anche in pratica
seguitava a persistere ancora a lungo[970], ma come una sopravvivenza.




Ciò che costituiva il carattere distintivo della nuova epoca,
la misura della sua potenzialità produttiva, la forma della sua
economia erano il servaggio nell’àmbito dell’agricoltura, e nell’industria
un modo di produzione oscillante tra la produzione
casalinga e l’artigianato.




Sopra questo sostrato poggiava la nuova società e in esso
avevano radice quelle varietà di manifestazioni sociali, che
n’erano l’espressione morale, come quella struttura n’era l’espressione
economica.




La schiavitù, quasi per virtù d’inerzia, stentava a sparire del
tutto, ma, ricacciata nel puro uso domestico o divenuta un oggetto
di lusso[971], raggiungeva anche talvolta una proporzione
magari elevata[972], massime se era alimentata da guerre, cui
davano l’impronta i contrasti di religione e di razza, e se rispondeva
a qualche bisogno reale[973] od era fomentata dalla crescente
ricchezza. Tuttavia, anche nel suo notevole numero, durava in
realtà stenta, priva di una vera funzione sociale; finchè la scoperta
del nuovo mondo e il vasto sviluppo coloniale, chiamandola
di nuovo a fornire forze di lavoro, nella deficienza di un proletariato
che potesse darle, tornava a darle uno sviluppo straordinario
e rinnovava — in quanto il diverso ambiente fisico e i
nuovi tempi consentivano — insieme agli orrori, l’immagine della
schiavitù antica.




Ma la ricchezza accumulata ne’ secoli dal lavoro persistente
di quei servi e di quegli schiavi, i progressi tecnici da quelle

stesse anguste condizioni della produzione suscitati e lentamente
realizzati in quel faticoso risorgere dell’economia, e finalmente
le forze naturali sempre più vittoriosamente soggiogate e meglio
usate, erano tutte cose, onde sorgevano condizioni di vita sociale,
a cui il servaggio e la schiavitù, già istrumenti, divenivano
inceppi, e donde si sviluppavano nuove forme di coscienza
morale, foriere di diverse istituzioni.




Schiavitù e servaggio, dati finalmente in olocausto a una
nuova èra economica e civile, cedevano il campo al salariato,
servitù dissimulata, strumento più elastico e duttile alla nuova,
gigantesca e prepotente forza del capitale; destinato, nondimeno,
anch’esso, il salariato, a dissolversi per un processo intimo,
analogo al processo di dissoluzione della schiavitù e del servaggio
e, come in quegli altri periodi, destinato ad aprire con
la sua stessa decomposizione, una nuova èra, lunga aspirazione,
feconda, laboriosa incubazione de’ secoli, di cui ora la storia
par che attinga la soglia.




Ma questo è un altro capitolo, che essa stessa, la storia, va,
ogni giorno, in ogni terra scrivendo dolorosamente sulla grande
pagina del mondo, sullo spiegato volume del tempo; e chi vive
nel presente e del presente, memore del passato, pensoso dell’avvenire,
guarda, indaga, compara e forse intende nel presente il
passato e nel passato l’avvenire.




Qui, per ora, il mio lavoro è finito.










INDICE DELLE MATERIE



 
  	Introduzione 	pag. 1
 

 
  	I. 	Gli aspetti della questione 	1
 

 
  	II. 	Cristianesimo e schiavitù nelle colonie 	3
 

 
  	III. 	Il Cristianesimo primitivo e la schiavitù 	 6
 

 
  	  	Le lettere apostoliche e la schiavitù 	9
 

 
  	IV. 	Le apologie cristiane e l’ordine sociale 	12
 

 
  	V. 	Le apologie cristiane e la schiavitù 	14
 

 
  	VI. 	L’eresie e le tendenze comuniste 	17
 

 
  	  	La formazione della Chiesa cristiana 	18
 

 
  	VII. 	La Chiesa e la schiavitù 	19
 

 
  	  	La filosofia cristiana e la schiavitù 	21
 

 
  	  	La Chiesa e le manumissioni degli schiavi 	23
 

 
  	VIII. 	L’umanità degli schiavi secondo alcuni scrittori pagani 	25
 

 
  	  	La morale degli stoici 	26
 

 
  	  	Lo stoicismo e la schiavitù 	28
 

 
  	  	Schiavitù e libertà secondo gli stoici 	29
 

 
  	  	Lo stoicismo e la realtà della vita 	31
 

 
  	  	L’azione pratica della filosofia stoica. 	32
 

 
  	  	La fine della schiavitù dal punto di vista utilitario 	33
 

 
  	IX. 	La fine della schiavitù e il materialismo storico 	34
 

 
  	  	Il disegno del lavoro 	36
 

 
  	 
 

 
  	Parte Prima. — La civiltà ellenica e la schiavitù 	39
 

 
  	I. 	L’origine della schiavitù 	39
 

 
  	II. 	L’esordio della schiavitù in Grecia 	40
 

 
  	III. 	La schiavitù ne’ tempi omerici 	43
 

 
  	IV. 	L’evoluzione economica del settimo e sesto secolo 	45
 

 
  	V. 	Le antiche condizioni economiche dell’Attica 	47
 

 
  	VI. 	Atene sotto i Pisistratidi 	49
 

 
  	VII. 	L’evoluzione economica di Atene 	52
 

 
  	  	Le miniere del Laurio. I tributi 	54
 

 
  	  	Il commercio di Atene 	55
 

 
  	  	Il rinnovamento edilizio di Atene 	56
 

 
  	VIII. 	Le nuove condizioni del lavoro. Gli schiavi 	57
 

 
  	  	L’incremento della schiavitù nell’Attica 	59
 

 
  	IX. 	Il lavoro libero in Atene 	60
 

 
  	X. 	Il lavoro libero nella città e nella campagna 	62
 

 
  	  	Il lavoro libero nell’agricoltura 	63
 

 
  	XI. 	I progressi della tecnica e lo sviluppo de’ mestieri 	64
 

 
  	XII. 	Il prezzo degli schiavi alla fine del quinto secolo 	65
 

 
  	
 

 
  	XIII. 	Lavoro libero e lavoro servile 	 67
 

 
  	  	La guerra del Peloponneso e le sue conseguenze 	68
 

 
  	  	La crisi economica e lo sviluppo del lavoro libero 	70
 

 
  	XIV. 	Le indennità pubbliche e il lavoro libero 	71
 

 
  	XV. 	Politica ed economia 	73
 

 
  	  	Schiavitù e salariato 	77
 

 
  	XVI. 	La crisi politico-economica e l’aumento del proletariato 	78
 

 
  	XVII. 	La concentrazione della proprietà immobiliare 	80
 

 
  	XVIII. 	La polverizzazione del suolo 	85
 

 
  	  	Le condizioni della piccola proprietà 	86
 

 
  	XIX. 	La concentrazione della ricchezza 	87
 

 
  	  	Gli effetti del sistema tributario 	88
 

 
  	XX. 	Le condizioni economiche e la vita morale 	89
 

 
  	  	I matrimoni e la classe media 	90
 

 
  	XXI. 	Le condizioni economiche e la popolazione 	91
 

 
  	  	L’incremento dell’industria 	92
 

 
  	  	Le condizioni della popolazione e il lavoro libero 	93
 

 
  	XXII. 	Il numero degli schiavi nell’Attica 	95
 

 
  	  	Le condizioni del lavoro agricolo nell’Attica del IV secolo 	97
 

 
  	XXIII. 	Le relazioni tra lo sviluppo del commercio e dell’industria 	99
 

 
  	  	Il lavoro nelle manifatture 	100
 

 
  	XXIV. 	La potenza del danaro e la schiavitù 	101
 

 
  	XXV. 	La crescente importanza e la condizione degli schiavi 	103
 

 
  	  	La migliore condizione degli schiavi 	105
 

 
  	  	Il fondamento della schiavitù 	106
 

 
  	XXVI. 	L’utilità decrescente della schiavitù 	107
 

 
  	XXVII. 	Il costo de’ cereali e gli schiavi 	110
 

 
  	XXVIII. 	La progressiva degenerazione degli schiavi 	114
 

 
  	XXIX. 	Gli schiavi delle miniere 	117
 

 
  	XXX. 	Gli schiavi delle miniere. Le manumissioni 	118
 

 
  	XXXI. 	L’estensione dell’economia servile e il prezzo degli schiavi 	119
 

 
  	XXXII. 	Le condizioni del lavoro manuale nel IV secolo 	121
 

 
  	XXXIII. 	Il significato e gli effetti del cottimo 	123
 

 
  	XXXIV. 	Il lavoro servile alla fine del IV secolo 	127
 

 
  	XXXV. 	Lavoro libero e lavoro servile 	129
 

 
  	XXXVI. 	Manumissioni di schiavi dopo il II secolo 	131
 

 
  	  	Il significato e gli effetti delle manumissioni 	132
 

 
  	XXXVII. 	Evoluzione economica del periodo ellenistico e la schiavitù 	134
 

 
  	  	Le condizioni del lavoro manuale in Alessandria 	136
 

 
  	  	I progressi della tecnica 	138
 

 
  	  	L’Oriente e l’Occidente 	139
 

 
  	 
 

 
  	Parte Seconda. — I. L’economia romana primitiva e la schiavitù 	141
 

 
  	II. 	L’incremento della schiavitù 	144
 

 
  	  	L’economia romana al tempo delle dodici tavole 	146
 

 
  	
 

 
  	  	Le dodici tavole e la schiavitù 	149
 

 
  	III. 	L’evoluzione dell’economia romana 	150
 

 
  	  	La concentrazione della ricchezza 	154
 

 
  	  	La concentrazione della ricchezza e la schiavitù 	155
 

 
  	IV. 	La nuova fase dell’economia agricola 	155
 

 
  	  	L’economia agricola e la schiavitù 	159
 

 
  	  	Le importazioni di schiavi 	161
 

 
  	V. 	La nuova vita romana 	162
 

 
  	  	La nuova vita romana e la schiavitù 	163
 

 
  	VI. 	L’incremento e l’impiego degli schiavi 	166
 

 
  	  	Gli svantaggi della schiavitù 	167
 

 
  	  	Le condizioni dell’agricoltura e la schiavitù 	171
 

 
  	  	La sicurezza pubblica e la schiavitù 	175
 

 
  	  	Le guerre servili 	177
 

 
  	  	La funzione morale dello schiavo nella società 	179
 

 
  	  	Le reazioni servili 	181
 

 
  	  	La politica romana e la schiavitù 	183
 

 
  	VII. 	Il medio ceto e la schiavitù 	183
 

 
  	  	La concentrazione della ricchezza 	186
 

 
  	  	Proletariato e schiavitù 	187
 

 
  	  	La decadenza della piccola proprietà 	189
 

 
  	  	Le difficoltà della colonizzazione 	190
 

 
  	  	Le leggi agrarie 	191
 

 
  	  	Le leggi agrarie e il proletariato 	192
 

 
  	  	Le leggi agrarie e la piccola proprietà 	193
 

 
  	  	L’inanità delle leggi agrarie 	196
 

 
  	  	Il proletariato e il lavoro 	197
 

 
  	VIII. 	L’incremento del lavoro libero 	198
 

 
  	  	Il lavoro libero nell’agricoltura 	199
 

 
  	  	Il lavoro libero e i mestieri 	201
 

 
  	  	La diffusione delle arti manuali 	202
 

 
  	  	La diffusione del lavoro manuale 	203
 

 
  	  	Lavoro libero e lavoro servile 	204
 

 
  	  	La scarsa produttività del lavoro servile 	209
 

 
  	  	Il lavoro libero e l’assistenza pubblica 	211
 

 
  	  	Il parassitismo e il lavoro 	212
 

 
  	  	L’avvenire del lavoro libero 	213
 

 
  	IX. 	La nuova funzione della schiavitù 	214
 

 
  	  	Il peculium e la sua funzione 	216
 

 
  	  	Le manumissioni e i loro effetti 	221
 

 
  	  	Le manumissioni e la schiavitù 	225
 

 
  	  	La limitazione delle manumissioni 	227
 

 
  	  	Le leggi sulle manumissioni 	228
 

 
  	X. 	Le leggi sul peculium e la rappresentanza 	230
 

 
  	  	Locatio operarum e locatio operis 	231
 

 
  	  	La specificatio 	238
 

 
  	
 

 
  	XI. 	Le contraddizioni della schiavitù 	240
 

 
  	  	La nuova coscienza giuridica e la schiavitù 	241
 

 
  	  	I diritti di cittadinanza e la manumissione 	242
 

 
  	  	I manumessi e la vita pubblica 	243
 

 
  	  	Il nuovo concetto dello schiavo 	244
 

 
  	  	Il miglioramento della condizione servile e le sue cause 	249
 

 
  	XII. 	Le antinomie della condizione servile e le loro cause 	253
 

 
  	  	L’Impero e la schiavitù 	254
 

 
  	  	Fusione di liberi e schiavi 	260
 

 
  	XIII. 	L’impero e le nuove correnti morali 	261
 

 
  	  	La nuova coscienza giuridica 	263
 

 
  	  	L’Impero e la legislazione 	264
 

 
  	  	L’Impero e la legislazione sugli schiavi 	266
 

 
  	  	Il favor libertatis e le sue cause 	270
 

 
  	XIV. 	L’Impero e il Cristianesimo 	271
 

 
  	  	Le nuove forme della coscienza religiosa 	272
 

 
  	  	I proseliti del Cristianesimo 	273
 

 
  	  	Il Cristianesimo e gli schiavi 	274
 

 
  	  	La lotta contro il Cristianesimo 	276
 

 
  	  	Il Cristianesimo adottato dallo Stato 	277
 

 
  	  	La legislazione sugli schiavi e gli imperatori cristiani 	278
 

 
  	  	La legislazione sugli schiavi e il Cristianesimo 	279
 

 
  	  	L’evoluzione della coscienza giuridica e la codificazione 	280
 

 
  	  	La codificazione e la legislazione sugli schiavi 	281
 

 
  	XV. 	La fine delle conquiste e la schiavitù 	281
 

 
  	  	I progressi della tecnica e la schiavitù 	283
 

 
  	  	I prezzi degli schiavi 	284
 

 
  	  	Lo scemare della schiavitù 	285
 

 
  	XVI. 	La funzione del parassitismo 	286
 

 
  	  	Il parassitismo e l’Impero 	288
 

 
  	  	Le condizioni sociali sotto l’Impero 	289
 

 
  	  	Le forze dissolventi dell’Impero 	290
 

 
  	  	L’impoverimento della società imperiale 	291
 

 
  	  	La produzione industriale 	292
 

 
  	  	La produzione industriale e il lavoro mercenario 	294
 

 
  	  	Il lavoro mercenario 	296
 

 
  	  	Lavoro libero e lavoro servile 	297
 

 
  	  	Il lavoro libero 	301
 

 
  	  	Il lavoro libero nell’editto di Diocleziano 	302
 

 
  	  	Forme economiche regressive 	305
 

 
  	XVII. 	Il lavoro coatto. Il servaggio 	306
 

 
  	  	Il colonato 	307
 

 
  	  	Il servaggio e la sua causa 	309
 

 
  	XVIII. 	Il tramonto della schiavitù e il salariato 	314
 











NOTE:




1.  Leroy Beaulieu P., De la colonisation chez les peuples modernes, 4 éd.,
Paris, 1891, pp. 261, 263, 276.





2.  Larroque P., De l’esclavage chez les nations chrétiennes. Paris, 1870,
p. 147.





3.  Leroy Beaulieu, op. cit., p. 218; Wallon, Hist. de l’esclavage dans
l’antiquité. Paris, 1879, I2, p. CLXV sgg.; Larroque, op. cit., p. 133 sgg.





4.  Wallon, op. cit., I2, p. XLIX; Larroque, op. cit., p. 141.





5.  Wallon, op. cit., I2, LXXXV.





6.  Horr E. O., Bundesstaat unti Bundeskrieg in N. Amerika. Berlin. 1886,
pp. 617 sgg.





7.  Hopp, op. cit., p. 605.





8.  Noack Th., Der vierjährige Bürgerkrieg in Nordamerika. Braunschweig,
1889, pp. 5, 9, 11.





9.  American Slavery as it is, etc., New York, 1839, p. 188; Freeman,
The Bible against the slavery. New York, 1831, pp. 1-98, etc. presso Loria,
Die Sclavenwirtschaft in modernen America nella Zeitschrift für Social und
Wirthschaftsgesch. herausg., von Dr Bauer, IV, Bd. Hft., 1, 1895.





10.  Haebler. Die Anfünge der Sclaverei in Amerika nella Zeitschrift f. Social
und Wirthsrhaftsgeschichte, IV, 2, pp. 177-221.





11.  Cfr. Zeller, Das Urchristenthum nelle Vorträge und Abhandlungen,
Leipzig, 1875, I, pp. 291 sgg.





12.  Nowack W., Lehrbuch d. Hebräische Archaeologie, Leipzig, 1894, I,
pp. 173-80.





13.  Holtzmann, Die Gütergemeinschaft d. Apostelgesch. nelle Strassbürger
Abhandlungen zur Philosophie, Freiburg, 1884, pp. 40 sgg.





14.  Nowack, op. cit., I, p. 180.





15.  Hist. Zeitschr., 1890. Mommsen, Der Religionsfrevel nach römischen Recht,
pp. 397 sgg.





16.  Εἰς Κορινθίους A, VI, 23-4, ed. Tischendorf: τιμῆς ἠγοράσθητε . μὴ
γἰνεσθε δοῦλοι ἀνθρώπων. — Ἕκαστος ἐν ᾧ ἐκλήθη, ἀδελφοί, ἐν τούτῳ
μενέτω παρὰ θεᾦ.





17.  Holtzmann H. J., Lehrb. d. hist.-krit. Einleifung in d. N. T. Freiburg,
1892, pp. 208, 257.





18.  Holtzmann H. J., op. cit., 1892, pp. 206, 257 sgg., 272 sgg.





19.  VI, 5-9, cfr. Holtzmann, op. cit., 257.





20.  Holtzmann, op. cit., p. 272 sgg., p. 315 sgg.





21.  II, 9-10 ed. Tischendorf.





22.  Contra Gr., 4, D.





23.  Apol., I. c. 17, A, B, cfr. Tertullian., Apol., 42.





24.  Ad Diognetum epist., 5.





25.  Apolog., c. 30.





26.  Apol., c. 30, 31, 32, 39: Oramus etiam pro imperatoribus, pro ministris
eorum ac potestatibus, pro statu saeculi, pro rerum quiete, pro
mora finis.





27.  Apolog., 32.





28.  Apolog., 32.





29.  L. c.





30.  Legat, pro Christ., c. 35, A, καίτοι καὶ δοῦλοί εἰσιν ἡμῖν.





31.  Apol., II, c. 12, E.





32.  Contra Gr., c. 11, A, B.





33.  Apolog., c. 7 — tot hostes eius [religionis] quot extranei, et quidem
proprie ex aemulatione Judaei, ex concussione milites, ex natura ipsi etiam
domestici nostri: c. 28 erumpunt adversus nos, in quorum potestate
sunt, certi impares se esse et hoc magis perditi.





34.  Ad Diognet. epist., c. 5, A.





35.  Apolog., c. 42.





36.  Leg. pro Christ., c. 11, D.





37.  Hippolyt., Refut. omnium haeres., ed. Duncker-Schneidwein, p. 450.
Lechler G. V., Sklaverei u. Christentum, II, Th. Leipzig, 1878, p. 12.





38.  Clemente Alex., Stromat., III, 2, ed. Potter.





39.  Marc-Aurèle, Paris, 1882, p. 239, cfr. anche Herzog J. J., Abriss d.
Kirchengesch. Erlangen, 1890, I, p. 80.





40.  Renan, op. cit., p. 283; Euseb., H. E., IV, 36.





41.  Cfr. Hatch E., Die Gesellschaftverfassung d. christl. Kirchen. Uebersetz.
von A. Harnack. Giessen, 1883, pp. 144 sgg.





42.  Larroque P., De l’esclavage chez les nations chrétiennes. Paris, 1870.





43.  Εἴ τις δοῦλον προφάσει θεοσεβείας διδάσκοι καταφρονεῖν δεσπότου, τε
ὰναχωρεῖν τῆς ὑπηρεσίας καὶ μὴ μετ ’εὐνοίας καὶ πάσης τιμῆς τᾦ ἑαυτοῦ
δεσπότου ἐξυπηρετεῖσθαι, ἀνάθεμα ἔστω. Labbe, Concil. Coll. Paris, 1644,
II, p. 498 sgg.





44.  Labbe, Concil. Coll., XVIII, 165: Dom. Bouquet, Recueil des hist. des
Gaules. Paris, 1744, V, a. 779, art. 19.





45.  Concil. Epaon., a. 517 in Condita aevi meroving., ed. Maassen, in M.
Germ. Hist., I, p. 21; Labbe, Concil. Coll., XVII, p. 105, XXIII, p. 205.





46.  Labbe, Concil. Coll., XIII, p. 120; XIV, p. 501, c. 43; XV, p. 390, c. 10,
XXV, p. 564.





47.  M. G. H., Concilia, I, p. 199, c. 17. Labbe, Concil. Coll., XXXVII, p. 158.





48.  Labbe, Concil. Coll., XIII, p. 493; XIV, p. 468; XVII, pp. 318, 421;
XV, p. 291; XVIII, p. 195. M. G. H., Conc., I, p. 199, c. 13.





49.  Labbe, Concil. Coll., VII, p. 374; IX, p. 435; Gregor. Tur., Hist. eccl.
Franc., V. 3; Greg. Magn., Epist., ed. Ewald-Hartmann, I, 39.





50.  Larroque, op. cit., con i molti tratti di cronache e documenti ivi riportati.
Cfr. pure Biot, Aboliz. della schiavitù in Occidente, trad. ital. Milano,
1841, pp. 172, 206, 250, 287, 312, 316, 343.





51.  Le Blant, Inscriptions chrétiennes de la Gaule. Paris, 1856, I,
pp. LXXXIX, 58, 60; II, p. 123.





52.  De civit. Dei, XIX, 15.





53.  Enarrat. in Psalm., CXXIV.





54.  Lechler, op. cit., p. 23-4. — Summa theologica, I, 2, 94, 5, 3.





55.  Summa theol., II, 2, Qu. 37, art. 3.





56.  Larroque, op. cit., p. 28 sgg.; Joly, Le socialisme chrétien. Paris, 1892,
pp. 76, 141.





57.  Larroque, op. cit., p. 35 sgg.; Azurara, Chronica do descobrimento e
conquista de Gumé. Paris, 1841, p. 228; Haebler, op. cit., p. 179 sgg.





58.  Abignente, La schiavitù ne’ suoi rapporti con la chiesa e col laicato.
Torino, 1890, p. 200 sgg.





59.  Hefele, Conciliengeschichte. Freiburg i. B, 1873, II2, 658, 693, III2, 57,
76, 86, 628.





60.  Mon. Germ. Hist. Concilia aevi merovingici, p. 21.





61.  Antiq. ital. M. E. Diss., XV: Lechler, op. cit., II, p. 27.





62.  Sugenheim, Gesch. d. Aufheb. d. Leibeigenschaft und Hörigkeit in Europa.
St. Petersburg, 1861, pp. 113-9; Doniol, Hist. d. class. rurales en France.
Paris, 1857, pp. 96-99; cfr. Ricca Salerno, La teoria del valore. Roma,
(Lincei), 1894, p. 275 sgg.





63.  Wescher et Foucart, Inscriptions rec. à Delphes. Paris, 1863, p. 339
sgg.; Die delphischen Inschriften bearb. von J. Baukack. Göttingen, 1892,
p. 181 sgg.





64.  Fragm. presso Stob. Floril., LXII, 39.





65.  Stob., Floril., CXII, 28.





66.  Heautontim., I, 1, 75-7:




Men. Chreme, tantumne ab re tua est otii tibi

            Aliena ut cures ea quae nihil ad te adtinent?

Chr. Homo sum: humani nihil a me alienum puto.








67.  Epistul. moral., V, 6 (47), cfr. Epp. 31, 44.





68.  L. 4, § 1, de stat. hom., 1, 5; Ulpian., 1. 32, D. de r. j.; 1. 2, D. de
natalib. rest., 40, 11; Iust. Inst., § 2, De jur. nat., 1, 2; Laferrière, Influence
du stoïcisme sur le droit romain. Paris, 1860; Schneider A., Zur Gesch.
d. Sclaverei im alten Rom. Zürich, 1892, pp. 40-1.





69.  Zeller, Die Philosophie d. Griechen, III, 13, pp. 12, 13, 14, 16, 19.





70.  Zeller, Philosoph. d. Griech., III, 13, pp. 284 sgg., 298 sgg., 725.





71.  Epikt. Ench., c. 1.





72.  Epikt. Dissert, ab. Arrian. dig. 4, 1, 76; 4, 1, 111, ed. Schenkl.





73.  Zeller, Philosoph. d. Griech., III, 1, pp. 27 sgg., 698 sgg.; Ueberweg,
Grundr. d. Gesch. d. Philosoph., I8, pp. 276 sgg., 299 sgg.





74.  Comment., 8, 51.





75.   Comment., 9, 29.





76.  Epist. moral., 9, 2 (73).





77.  Epist. moral., 13, 2 (87).





78.  Sen., De tranquil. anim., 8, 7.





79.  Zeller, Philos. d. Griech., III, I3, p. 201.





80.  Stob., Florileg., 1, 155, Heuse.





81.  Stob., Florileg., 1, 156.





82.  Encheir., c. 5.





83.  Dissertat., 2, 16, 42, ed. Schenkl.





84.  4, 1.





85.  Comment., 4, 20; 8, 51.





86.  Zeller, Die Philos. d. Griech., III, 13, p. 718, n. 2.





87.  Epist. mor., 13, 2 (87).... Vehiculum in quo impositus sum, rusticum
est.... Vix a me obtineo ut hoc vehiculum velim videri meum; durat adhuc
perversa recti verecundia.





88.  Ep. mor., 9, 3 (74).





89.  Dial. XI, Ad Polyb. de consolat., 18, 9.





90.  Dial. VII, 20, 5; IX, 4, 4; XII, 9, 7; Ep. 28, 4; 68, 2.





91.  Epist., IX, 3 (74).





92.  Dial., XI, 2, 1.





93.  Epist., VI, 1 (53).





94.  Dial., XI, Ad Polyb.





95.  Talamo S., Le origini del Cristianesimo e il pensiero stoico negli
Studi e documenti di storia e diritto, 1889-92.





96.  Marx, Das Kapital. Hamburg, 1895, III, 1, p. 309 sgg.





97.  Langer O., Sklaverei in Europa während d. letzten Jahrhunderte des
Mittelalters. Bautzen, 1891, p. 3 sgg.





98.  Morgan L., Die Urgesellschaft, Deutsch. Uebersetz. Stuttgart, 1891,
pp. 289, 432, 464, 478; Engels Fr., Dühring’s Umwälzung der Wissenschaft,
Stuttgart, 1894, pp. 162 sgg., Gewaltstheorie.





99.  De civit. Dei, XIX, 15: Origo autem vocabuli servorum in Latina
lingua inde creditur ducta, quod hi, quod iure belli possent occidi, a
victoribus cum servabantur, servi fiebant a servando appellati.





100.  Vaniček A., Griech.-Latin. Etym. Wörterbuch, II, 1026-28.





101.  Vaniček, op. cit., p. 983: (ἀνδ-οπα-δον, daraus durch Volketymologie)
ἀνδράποδον (des freien Mannes Begleiter): p. 322, δοῦλος con le autorità ivi
citate. — Johansson K. F., Indische Miszellen nelle Indogermanische Forschungen
herausg. von Brugmann und Streitberg, III, p. 227 sgg., p. 229: “Im Griechischen
begegnet nämlich ein δοῦλος, δῶλος = οἰκία bei Hesych., pp. 229-30.
Ich gehe soweit, auch noch in δομεῖς eine Beziehung zu “Haus„ oder
Wohnung zu sehen; pag. 231, Griech. δμώς, ἀδμενἰδες gehort zu δῶ,
δῶμα, l. domus u. s. w. Am eingehendsten ist δοῦλος behandelt worden
von Legerlotz, Etymologische Studien, Prog. (Festschr.) Salzwedel 1882,
S. 1 ff., und dieser hat, wie mir scheint, die rich tige Beurtheilung von
δοῦλος angebahnt namentlich bezüglich der Bedeutungsentwickelung. — Das
vorige war niederschrieben, als mir das im Folgenden erwâhnie Programm
von Legerlotz bekannt wurde.





102.  Athen., VI, p. 263, b.





103.  Athen., p. 264, c.





104.  Athen., 265, b.





105.  Blümner, 11, Die gewerbliche Thätigkeit der Völker d. klassisch. Alterthums.
Leipzig, 1869, p. 45-6.





106.  Crates presso Athen., VI, p. 267, e, f, 268, a, b, c.





107.  Crates presso Athen., VI, p. 268:




    «ἔπειτ ’ ἀλάβαστος εὐθέως ἥξει μύρου

    αὐτόματος ὁ σπόγγος τε καὶ τὰ σάνδαλα»,

  Βέλτιον δὲ τούτων Τηλεκλείδης Ἀμφικτύοσι ·

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

ἡ γῆ δ’ ἔφερ ’ οὐ δέος οὐδὲ πόνους, ἀλλ’ αὐτόματ’ ἦν τὰ δέοντα.








108.  Athen., VI, p. 265, b.





109.  Thuc., I, 141. Il Beloch (Die Bevölkerung d. alten Welt. Leipzig, 1886,
p. 424) ha un’apposita nota per indicarsi come lo scopritore di questo
epiteto tucidideo. Il vero è che tanti anni prima di lui il Drumann (Arbeiter
und Comunisten in Griechenland und Rom. Konigsberg, 1860, p. 36)
ne avea rilevata l’importanza, dandone anche un’interpretazione più ampia;
e il Blümner (Besitz und Erwerb, etc., p. 184) avea riportato lo schol. a
Thuc., 1, 141, e il Marx (Das Kapital, I4, p. 369, n. 79) non avea mancato
di trar profitto del passo tucididèo.





110.  “Hausfleiss è la produzione tecnica fatta in casa, per la casa e con
la materia prima di propria produzione„. Bücher K., Die gewerblichen Betriebsformen
in ihrer hist. Entwickelung. Karlsruhe, 1892, p. 35.





111.  Athen., VI, p. 264, c, d, παραπλησίως δὲ καὶ Μνάσωνα τόν τοῦ
Ἀριστοτέλους ἑταῖρον χιλίους οἰκέτας κτησάμενον διαβληθῆναι παρὰ τοῖς
Φωκεθσιν, ὡς τοσούτους τῶν πολιτῶν τὴν ἀναγκαίαν τροφὴν ἀφηρημένον.





112.  Blümner H., Die gewerbliche Thätigkeit etc., pp. 58-90.





113.  Athen., VI, p. 263, e, f: καλοῦσι δὲ οἱ Κρῆτες τοὺς μὲν κατὰ πόλιν
οἰκέτας χρυσωνήτους, ἀφαμιώτας δὲ τοὺς κατ’ἀγρόν, ἐγκωρίους μὲν ὄντας,
δουλωθέντας δὲ κατὰ πόλεμον.





114.  Ciccotti E., Le instituzioni pubbliche cretesi. Roma, 1893, pp. 39 sgg.





115.  Il., 5, 313; 6, 313; 7, 219 sgg.; 11, 106; 18, 556; 20, 188; 21, 37.
Od., 5, 243; 7, 5; 8, 493; 11, 523; 14, 23; 15, 320; 18, 365; 23, 189.





116.  Riedenhauer A., Handwerk und Handwerker in den homerischen Zeiten,
Erlangen, 1873, p. 163.





117.  Riedenhauer, op. cit., p. 10.





118.  Hesiod, Ἔργα καὶ ἡμέραι vss. 294 sgg., 307 ed. Kirchhoff.





119.  Poetae lyrici gr. rec. Bergk Th., II3, pp. 416 sgg., 482 sgg.





120.  Marx, Das Kapital, III. 1, pp. 308, 314.





121.  Monumenti antichi ed. dall’Accademia de’ Lincei, voi. III: Iscriz. di
Gortyna ed. dal Comparetti, pp. 253, 278 sgg.





122.  Cauer Fr., Parteien und Politiker in Megara und Athen, Stuttgart, 1890,
pp. 12 sgg., 33 sgg.





123.  Πολιτ. Ἀθην. 1-16, 11-2; Plut. Sol., 13, 15.





124.  Böckh A., Staatshaltung d. Athener. Berlin, 1886, I3, pp. 156 sgg.





125.  Marx, Das Kapital, III, 1, pp. 355, 361, 365.





126.  Wiskemann H., Die antike Landswirtschaft und das von Thünensche
Gesetz. Leipzig, 1859, p. 5 sgg.





127.  Jahrbücher d. d. Arch. Inst., I (1886). Kroker, Die Dipylonvasen.
pp. 113, 125; II (1887). Böhlau, Frühattische Vasen, pp. 33, 65.





128.  Blümner, Die gewerbliche Thätigkeit etc., pp. 61 sgg.





129.  De vit. aere alieno.





130.   Ἁθην. Πολιτ., c. 2; 4; 12.





131.  Plut., Sol., 20 sgg.; Wilamowitz, Aristotiles und Athen. Berlin, 1893, I,
pp. 41 sgg.; Hermes, 1892; Lehmann C. F., Zur Ἀθηναίων Πολιτεία, p. 553.





132.  Toepffer, Quaestiones pisistrateae, Dorpat, 1885, pp. 1 sgg., pp. 61 sgg.





133.  Polit., p. 1035, a, 5 (8), 4, 5.





134.  Le dix-huit Brumaire de Louis Bonaparte. Lille, p. 105.





135.  Plutarch., Apophtegm. reg., p. 175 b; Büchsenschütz B., Besitz und
Erwerb im griechischem Alterthume. Halle, 1869, p. 52.





136.  Ἀθην. Πολ. 16.





137.  Büchsenschütz, Besitz und Erwerb., pp. 51-2.





138.  Curtius E., Die Stadtgeschichte von Athen. Berlin, 1891, pp. 67-97.





139.  Harpok, s. v. Κολωνίτας; Hesych. s. v. Κολωνός . παροιμία · ὄψ  ̓ἦλθες
ἀλλὰ εἰς Κολωνὸν ἵεσο . ἐλέγετο δὲ ἐπὶ τῶν μισθαρνούντων.





140.  Curtius E., Stadtgeschichte etc., p. 83 sgg.





141.  Wilamowitz, Aus Kydaten, p. 16-17.





142.  Jahrb. d. d. Arch. Inst., II (1887) Winter, Zur altattischen Kunst,
p. 216 sgg.






143.  Paneg. 84.





144.  De vectigal, 4, 2.





145.  Böckh A., Staatshaltung d. Athen., I3, p. 379; Kleine Schriften, V,
p. 8 sgg.





146.  Aeschyl., Pers. 238; Xenoph., De vectig., 1, 5; 4, 42; Böckh A., Kleine
Schriften, V, p. 1 sgg.





147.  Busolt, Der Phoros d. Athen. Bündner nel Philologus XLI, p. 717-8;
Pedroli U., I tributi degli alleati d’Atene negli Studi di storia antica di
G. Beloch, p. 204.





148.  Andoc., de pace, 9; Plut., Arist. 24.





149.  De pace.





150.  c. 2 sg.





151.  c. 2.





152.  Büchsenschütz, Besitz und Erwerb., pp. 507 sgg.; Perrot, Le commerce
de l’argent à Athènes (Mém. d’arch.). Paris, 1875, p. 372.





153.  Isokr., Antid. 232; [Demosth.], c. Mid., p. 561, 144.





154.  C. I. A., II, 814; Böckh, Staatshaltung d. Ath., II3, 68 sgg.; Hicks E. L.,
A manual of greek historical inscriptions. Oxford, 1882, pp. 142 sgg.





155.  C. I. A., II, 570, vs. 18 sgg.: κατ’ἐν[ιαυτ]ὸν δανείζεται δανείζ[ον]τας
ὅ[στι]ς ἄν πλεῖστον τόκον διδᾦ....; C. I. A., II, 578.





156.  τὸ δάνειον ἐνερλὸν ποιεῖν [Demosth.] c. Dionysod, p. 1291, 29 cfr.
Perrot, op. cit., p. 384.





157.  Curtius E., Die Stadtgeschichte etc., pp. 98 sgg.





158.  Curtius E., op. cit., pp. 138 sgg.





159.  Harpokr. Προπύλαια ταῦτα; Curtius E., op. cit., LXXVII, 149; Dörpfeld
nelle Mitth. d. d. arch. Inst., X, 28 sg., 131 segg.





160.  Kirchhoff, Zur Gesch. d. Athen. Staatsschatz. nelle Abhandl. d. Akad.
von Berlin, 1876, p. 58.





161.  Wiskemann, op. cit., 5-8.





162.  Cyrop., VIII, 2, 5.





163.  Thucyd., VII, 27.





164.  Xenoph., Memor., II, 7, 6.





165.  Plut., Pericl., 12.





166.  Clerc M., Les métèques athéniens. Paris, 1893, p. 387 sgg.





167.  Becker-Göll, Charikles, III, p. 17 sgg., con i testi ivi citati.





168.  Wallon, Hist. de l’escl., I3, p. 182-3.





169.  Curtius, Stadtgeschichte etc., p. 173, XC.





170.  Böckh, Staatshaltung d. Athen., I3, p. 121 sgg.





171.  Büchsenschütz B., Die Hauptstätten d. Gewerbfleisse im Mass. Alterthume.
Leipzig, 1869, pp. 58 sgg.





172.  Plut., Pericl., 16.





173.  Curtius E., Stadtgesch., p. 145.





174.  Thuc., VIII, 40; Beloch J., Die Bevölkerung d. Griech.-Röm. Welt.
Leipzig, 1886, p. 224; Wallon, op. cit. I, p. 232 sgg.





175.  Mi duole che non mi sia riuscito avere, per usarne in questo mio
lavoro, gli scritti del Frohberger sugli operai e sulle manifatture nell’antichità.





176.  Meyer Ed., Die wirthschaftliche Entwickelung die Alterthums. Jena, 1895,
pp. 35 sgg.





177.  Plut., Sol. 22.





178.  Plut., Sol. 23; Thes., 25.





179.  Bergk Th., Poetae lyr. graec., II3, p. 425, vs. 50-1:




ἄλλος Ἀθηναίης τε καὶ Ἡφαίστου πολυτέχνεω

ἔργα δαεὶς χειροῖν ξυλλέγεω βίοτον.








180.  Ἀθην. Πολ., c. 13.





181.  Mommsen A., Heortologie. Leipzig, 1864, p. 313-4.





182.  Meyer-Schömann, Der att. Process neu bearb. von J. Lipsius. Berlin,
1883-87, p. 364.





183.  Plut., Sol. 22.





184.  Herakl., Pont., Polit., 5; Nic., Damasc., fr. 59; Meyer, Gesch. d. Alt.,
II. 621.





185.  Plut., vss. 160 sgg.





186.  Pericl., c. 12.





187.  Thuc., II, 14 sgg.





188.  Guiraud P., La propriété foncière en Grèce jusqu’à la conquête romaine.
Paris, 1893, pp. 450 sgg. con i testi ivi citati.





189.  Aristoph., Vesp., 712; Demosth., c. Eubulid., 1313, 45 [Demosth.] c.
Nicostr., 1253, 21.





190.  C. I. A., II, 565, 1055-58; IV-II, 53ª; Recueil des inscript, jurid. grecques
par R. Dareste, B. Haussoullier, Th. Reinach, II, pp. 235 sgg.





191.  C. I. A., II, 768, 772, 773. Su questa epigrafe cfr. Clerc M., Les métèques
athéniens. Paris, 1893, pp. 288 sgg. con la letteratura ivi riportata.





192.  Guiraud, op. cit., pp. 422-3.





193.  Blümner H., Technologie und Terminologie der Gewerbe und Künste.
Leipzig 1875, I, p. 217.





194.  Op. cit., I, p. 151 sgg.





195.  Blümner H., Technologie und Terminologie etc., I, pp. 256, 268.





196.  Blümner, op. cit., I, p. 288.





197.  C. I. A., I, 275-7. L’epigrafe 274 secondo il Kirchhoff non appartiene
all’Ol. 91, 2. Sul prezzo degli schiavi in Atene si possono riscontrare
Büchsenschütz, Besitz und Erwerb, pp. 200 sgg; Böckh, Staatshaltung d.
Ath., I3, p. 85 sgg.; Wallon, Hist. de l’escl., I2, pp. 198 sgg.; Gigli G.,
Delle mercedi nell’antica Grecia nelle Memorie dell’Accademia de’ Lincei pel
1896.





198.  Memorab., II, 5, 2.





199.  Oecon., c. 12, sgg.





200.  C. I. A., I, 324. Cfr. anche 321, 325.





201.  Thuc., II, 10-23; 47, 55-7; III. 1, 26; IV, 2, 6.





202.  VII, 27.





203.  Xenoph., De vectigal., 4, 25.





204.  Böckh A., Staatshaltung, I3, p. 400 sgg.





205.  Thuc., III, 19.





206.   Lys., XXI, 1-3; Guiraud P., La propriété foncière etc., p. 532.





207.  Memorab., II, 7-10.





208.  Hermann-Thumser, Griech. Staatsalterthümer, I6, p. 504 sgg. con i testi
e le autorità ivi citate.





209.  Ἀθην. Πολ. 27, 41, 62.





210.  L. c.





211.  Fraenkel M., Die attischen Geschworenengerichte. Berlin, 1877, pp. 7,
9 sgg., 92 sgg.; Ἀθην. Πολ. 63. In Meier u. Schömann (D. Att. Proc. n.
bearb. von J. H. Lipsius, I, p. 1861) si calcolano a soli cento giorni all’anno
le udienze de’ tribunali dopo Euclide.





212.  Böckh A., Staatshaltung d. Athener, I3, pp. 274 sgg.





213.  Aristoph., Ecclesiaz., vs. 310.





214.  Müller-Strübing H., Aristophanes u. seine Zeit. Leipzig, 1873, p. 48 sgg.





215.  Ἀθ. Πολ. 41.





216.  Memor., III





217.  Hist. du peuple d’Israël. Paris, 1887, I, II.





218.  Plat., Gorg., 484 a.





219.  Thuc., III, 82 sgg.; Isokr., Philip., 20; Archidam., 28.





220.  Pöhlmann R., Gesch. d. antik. Kommunismus und Sozialismus. München,
1893, I, p. 162.





221.  Zeller E., Philosoph. d. Griechen, II, 14, p. 168 sgg.





222.  Döring A., Die Lehre des Sokrates als sociales Reformystem. München,
1895, pp. 387 sgg.





223.  Polit., 421-22.





224.  Chiappelli A., Le Ecclesiazuse di Aristofane e la Repubblica di Platone
nella Rivista di filologia e d’istruzione classica, XI (1883), pp. 161 sgg. e XV
(1887) pp. 343 sgg.; Zeller E., Die Philosoph d. Griechen, II, 14, p. 551; cfr.
anche Cognetti de Martiis S., Socialismo antico. Torino, 1889, pp. 508 sgg.





225.  Chiappelli, op. cit., XV, p. 351.





226.  Plut., vs. 510 sgg.





227.  Plut., vs. 517 sgg.





228.  Λιμοῦ δὲ φόβος ὁ ἡμέτερος δεσπότης. Liban., XXXI, S. serv., II,
p. 652 a.





229.  Epitect., Dissert., 4, 1, 34.





230.  Böckh, Staatshaltung d. Athener, I3, p. 499 sgg.





231.  C. I. A., II, 17, vs. 33 sgg.





232.  Busolt G., Der zweite athenische Bund ne’ Jahrbüch. f. clas. Phil., VII,
SB., 1874, p. 807 sgg., p. 853 sgg. e passim; Böckh, Staatshaltung, I3,
p. 499 sgg.; Guiraud, op. cit., p. 616 sgg.





233.  Guiraud, op. cit., p. 398 sgg.





234.  Busolt, op. cit., pp. 852-3.





235.  Guiraud, op. cit., p. 406.





236.  Dion. Hal., Lys., c. 32.





237.  Aristot., Ἀθηναίων Πολ., c. 29-38.





238.  Böckh, Staatshaltung d. Athen., I3, p. 560 sgg.





239.  Plut., Vita X orat. 7, 34.





240.  Suid., s. v.





241.  C. I. A., II, 1103 sgg.; Recueil des inscriptions jurid. grecques par R. Dareste,
B. Haussoullier, Th. Reinach. Paris, 1891, I, p. 107 sgg.





242.  Recueil des inscript. jurid., etc., I, p. 122.





243.  [Demosth.], c. Phaenip., p. 1045, 20.





244.  Recueil des inscrip. jurid., II, p. 254 sgg.





245.  Contr. Aristokr., p. 689-208.





246.  περὶ συντάξεως, 30.





247.  Pöhlmann R.. Aus Alterthum und Gegenwart. München, 1895, p. 395.





248.  Fraenkel, Die attischen Geschworenengerichte, p. 103.





249.  Guiraud, La propriété foncière, etc., p. 393.





250.  C. I. A., II, 784, 785, 788. Guiraud, op. cit., p. 392.





251.  C. I. A., II, 784 B, 785; Loeper R., Die Trittyen und Demen Attikas
(Mitth. d. d. arch. Inst. v. Athen., XVII, p. 431 e carta XII).





252.  Guiraud, op. cit., p. 393.





253.  Cairnes E. J., The slave power, its character, career and probable design.
London, 1862, p. 51, con l’annessa citazione del Tocqueville.





254.  Büchsenschütz, Besitz und Erwerb., p. 50-1.





255.  [Demosth.], c. Phaenip., p. 1041, 5, 7; 1045, 20.





256.  p. 1045, 20.





257.  Isaei, De Hagn. her., 41.





258.  Isaei, De Hagn. her., 42.





259.  p. 1272, 1.





260.  Guiraud, op. cit., 393, con le autorità ivi citate.





261.  Demosth., pr. Phorm., p. 945, 5: ἡ μὲν ὰρ ἔγγειος ἦν οὐσία Πασίωνι
μάλιστα ταλάντων εἶκοσιν.





262.  Caillemer, Le droit de succession légitime à Athènes. Paris, 1879, p. 30.





263.  Sull’espressione di Arist., Polit., p. 1265, b, II, 3, 6: νῦν μὲν γὰρ οὐὶδες
πορε δι τ μερζεσθαι τς οσας ες ποσονον πλθος, che considera l’ipotesi
astratta della successiva suddivisione de’ beni familiari, e sull’interpretazione
datale dal Guiraud (op. cit., p. 397), cfr. Platon G., Le socialisme en
Grèce nel Devenir social, 1895, p. 528.





264.  Jahrbüch. f. Nationalökonomie v. B. Hildebrand, 1867, p. 494.





265.  Le dix-huit Brumaire de Louis Bonaparte, p. 108.





266.  C. I. A., II, 784 AB, 785.





267.  C. I. A., II, 787.





268.  Jahrbücher f. Nationalökonomie u. Statistik, VIII, p. 453 sgg.





269.  Böckh, Staatshaltung d. Athener, I3, p. 578 sgg.. e II, p. 121; Thumser V.,
De civium Atheniensium muneribus, 1880, p. 28 sgg.





270.  Böckh, Staatshaltung d. Athen., I3, p. 603.





271.  Lipsius J., Die athenische steuerreform in jahr der Nausinikos ne’ N.
Jahrb. f. clas. Phil., 1878, p. 288; Guiraud, op. cit., p. 522, 532.





272.  Demosth., De cor., 292; Busolt G., Der zw. Athen. Bund, p. 860.





273.  De coron., p. 261, 104; Hermann-Thumser, Staatsalterthümer, I6, p. 755.





274.  [Demosth.], in Mid., p. 540, 80; Hermann-Thumser, Staatsalt., I6, p. 703.





275.  [Demosth.], c. Phaenip., passim.





276.  Demosth., c. Aristocr., p. 689, 206-208.





277.  Thumser V., De civium atheniensium muneribus. Vindobonae, 1880,
p. 83 sgg.





278.  Menandr., Fragm., ed. Didot, pp. 3, 4, 22, 91, vs. 64, 93 vs. 165, etc.
Meineke.





279.  Menandr., Fragm., ed. Didot, p. 98, vs. 436, 450, 461; Philem., Fragm.,
ed. Didot, p. 121, XV.





280.  Menandr., Fragm., ed. Didot, pp. 1, 3, 7, 32, 41, 53 I, 55 VI, 62 LIV,
66 CII, CIII, CIV, CV, etc.





281.  Plut., Moral., p. 19; Men., Fragm., ed. Didot, p. 24, 1.





282.  Athen., XIII, p. 569 D; Philem., Fragm., ed. Didot, p. 107.





283.  Denis J., La comédie grecque. Paris, 1886, II, p. 435.





284.  Philist., Gnom., ed. Didot, p. 106.





285.  Menandr., Fragm., ed. Didot, pp. 11,41, 54 III, 62 LIU, LVII, 97 v. 371.





286.  Menandr., Fragm., p. 11.





287.  Menandr., Fragm., p. 54 III.





288.  Menandr., Fragm., ed. Didot, pag. 32, Misog., I, 7.





289.  Böckh A., Staatshaltung d. Athen., I3, p. 598.





290.  Inscriptions jurid. grecques, II, p. 109 sgg., p. 119.





291.  Inscriptions jurid. grecques, II, p. 49 sgg.; Dittenberger, Sylloge, n. 433.





292.  Böckh, Staatshaltung d. Athen., II, Fraenkel, Anm., p. 29*.





293.  Pag. 99 vs. 472, ed. Didot.





294.  Hermann-Blümner, Privatalterthümer. Dr. Ausg., p. 437.





295.  Böckh, Staatshaltung d. Athener, I3, pp. 49 sg., 57 sg., 73, 135, 625.






296.  Brants V., De la condition du travailleur libre à Athènes, nella Rev.
de l’enseign. publ. en Belg., 1883, pp. 106-7.





297.  Das Kapital, I4, p. 564.





298.  C. I. A., II, 167, 1054.





299.  Recueil d’inscript. jurid. grecques, I, p. 143 sgg.





300.  Bull. de corr. hell., XIV (1890), p. 462 sgg.; Hermann-Thalheim, Rechtsalterthümer,
II, I4, p. 115-6; Hermes, XVII (1882), p. 4 sgg.; Cauer,2 Delectus,
n. 457.





301.  Cauer,2 Delectus inscr. gr., n. 457, vs. 25-6.





302.  Diod., l. c., XVIII, 18; Plutarch., Phoc., 28.





303.  Fragm., ed. Didot, p. 10, 4.





304.  Fragm., ed. Didot, p. 118, IV.





305.  p. 119, VI.





306.  p. 117.





307.  Fragm., ed. Didot, p. 91, vs. 63.





308.  p. 99, vs. 460.





309.  Fragm., ed. Didot, p. 117, I.





310.  Athen., VI, p. 272, o. c.





311.  Böckh A., Staatshaltung d. Athener, I3, p. 48, n. A.





312.  Nel 1879 gli abitanti dell’Attica e della Beozia erano 185,000. Encyclop.
Brit., XI, p. 85.





313.  Staatshaltung d. Athen., I3, p. 42 sgg.





314.  Curtius E., Stadtgeschichte von Athen, p. 230.





315.  C. I. A., IV, 834b; Bull. de corr. hell., VIII (1884), p. 194 sgg.





316.  Letronne, Mém. s. la popul. de l’Attique, nelle Mém. de l’Acad. des
inscr., VI (1822), p. 220.





317.  Wallon, Hist. de l’esclav., I2, p. 277.





318.  Beloch J., Die Bevölkerung d. Griech-Rõm. Welt. Leipzig, 1886, p. 98.





319.  Del numero degli schiavi nell’Attica ne’ Rendiconti dell’Istituto Lombardo,
maggio 1897.





320.  Pöhlmann R., Die Ueberbevölkerung d. antik. Grossstädte. Leipzig, 1884,
p. 22.





321.  Isocr., De pace; Schaefer A., Demosthenes u. s. Zeit, I2, p. 188 sgg.





322.  Pro sacr. olea, 6, 7.





323.  Cairnes J. E., The slave power, p. 51, 53 sgg.





324.  Demosth., c. Eubul. 1313, 45; [Demosth.] c. Nicostrat. 1253, 21; Theophr.,
Charact. 4, 30.





325.  Recueil des inscriptions jurid. grecques, II, p. 235 sgg.





326.  C. I. A., II, 1059, vs. 4; 1058, vs. 12.





327.  Bull. de corr. hell., 1890, p. 437.





328.  Pro sacr. olea, 4, 9, 10.





329.  Marx K., Das Kapital, III, 1, p. 310: Je unentwickelter die Production,
um so mehr wird sich daner das Geldvermögen koncentriren in den
Händen der Kaufleute, oder als specifische Form des Kaufmannsvermögens
erscheinen. Innerhalb der Kapitalistischen Produktionsweise, d. h. sobalcl
sich das Kapital der Produktion selbst bemachtigt und ihr eine ganz
veränderte und specifische Form gegeben hat, erscheint das Kaufmannskapital
nur als Kapital in einer besonderer Funktion. In allen früheren
Produktionsweisen, und umsomehr jemehr die Produktion unmittelbar Produktion
der Lebensmittel des Producenten ist, erscheint Kaufmannskapital
zu sein, als die Funktion par excellence des Kapitals.





330.  Marx K., Das Kapital, III, 1, p. 314 sgg.





331.  Marx K., Das Kapital, I4, p. 365; Tuckett J. D., A history of the past
and present state of the labouring population. London, 1846, I, p. 149.





332.  Demosth., in Aphob. I, p. 816, 9; 820, 24.





333.  Brandts V., La condition des travailleurs libres à Athènes, p. 110.





334.  Das Kapital, I4, p. 371.





335.  Cairnes, The slave power, pp. 44-5.





336.  Menandr., Fragm., ed. Didot, p. 91, vs. 52.





337.  p. 29, n. 4.





338.  p. 3, n. 5.





339.  Menandr., Fragm., ed. Didot, p. 98, vs. 464, p. 100, vs. 514, 538,
p. 98, vs. 455.





340.  VI, p. 272 e.





341.  Demosth., in Aphob., I, p. 816, 9, c. Pantanet, p. 973, 25; C. I. A., II,
1104, 1122, 1123.





342.  [Demosth.], c. Nicostr., p. 1253, 21; c. Aphob., I, pp. 819, 821, 25, 27;
Πολ. τ. Ἀθην., 11, 17; Theophr., Char., 30; Andoc., De myst., I, 38.





343.  Harpokr., s. v. toùç xwplç οἰκοῦντας, e più specialmente Bekker, Anecd.,
p. 316, 11.





344.  Hermes, XXII: Wilamowitz, Demotika der attischen Metoeken, p. 119,
n. 1; Clerc, op. cit., pp. 281, 283; Meier-Schömann, Der attische Process,
p. 751.





345.  11.





346.  10.





347.  Demosth., in Stephan., I, p. 1102, 3; pro Phorm., p. 946, 8.





348.  Meier-Schömann, Att. Proc., 752, 664.





349.  Schol. in Demosth., p. 544, Didot, 23, 19.





350.  C. 12.





351.  Wallon, Hist. de l’escl., Iª, p. 483-4.





352.  Athen., VI, p. 272.





353.  Antiph., de caed. Herod., 47, 48; Aesch., c. Timarch., 17. Cf. Meier-Schömann,
Att. Proc., p. 396 sgg. con la letteratura ivi citata; Becker-Göll,
Charikles, III, p. 29 sgg.





354.  Aesch., c. Timarch., 17.





355.  [Demosth.], c. Mid., pp. 529-30, 46, 47, 48.





356.  Meier-Schömann, Att. Proc., p. 401.





357.  Dittenberger, Sylloge, n. 338, vs. 81 sgg.





358.  Meier-Schömann, Att. Proc., p. 625 sgg.





359.  Arist., Ἀθηναιων Πολ., 40.





360.  Meyer E., Die wirtschaftliche Entwickelung des Altertums. Jena, 1895,
p. 41. Aum. 2.





361.  Arist., Polit., I, p. 1233, b, 2 sgg.; Zeller, Phil. d. Griech., II, I4, p. 170.





362.  Plat., Gorg., 484 a: ἐάν δέ γε, οῖμαι, φύσιν ἰκανὴν γένηται ἔχων ἀνὴρ,
πάντα ταῦτα ἀποσεισάμενος καὶ διαρρήξας καί [διαφυγὼν], καταπατήσας τ
ἡμετὲρα γράμματα καὶ μαγγανεύματα καί ἐπῳδὰς καί νόμους τοὺς παρὰ φύσιν
ἅπαντας, ἐπαναστὰς ἀνεφάνη δεσπότης ἡμέτερος ὁ δοῦλος, ἐνταῦθα ἐξέλαμψεν
τὸ τῆς φύσεως δίκαιον.





363.  C. I. A., I, 274-6.





364.  Philem., Fragm., ed. Didot, p. 109.





365.  Fragm., p. 124, XXXIV, Didot.





366.  C. I. A., II, 476, vs. 5; Dittenberger, Sylloge, n. 388, vs. 78 sgg.





367.  Meier-Schömann, Att. Proc., p. 889 sgg.





368.  Lange, Hist. du matérialisme, trad. franc. Paris, 1877, I, p. 154.





369.  Schaefer A., Demosthenes u. seine Zeit. Leipzig, 1885, I2, pp. 5-6;
Hermann-Droysen, Kriegsalterthümer. Freiburg i. B., 1888, p. 61.





370.  Böckh, Staatshaltung d. Athener, I2, p. 90 sgg., II; Fränkel, Anm., p. 17*,
21*, 118, 122.





371.  Mém. de l’Acad. d. I. B. L., VI (1822): Letronne, Mém. s. la popul.
de l’Attique, p. 211 sgg.





372.  Böckh, op. cit., p. 91-2.





373.  Xenoph., De vect., 4, 25.





374.  Aesch., c. Timarch., 97.





375.  Thuc., I, 55, 62; Xenoph., Hell., I, 6, 15; III, 2, 2; IV, 5, 8.





376.  Thuc., I, 139; IV, 118.





377.  [Aristot.], Oekon., II, 2, 34; Böckh, Staatshaltung, I2, p. 91; cfr. anche
C. I. A., II, 281.





378.  Meier-Schömann, D. Att. Process., p. 766.





379.  Dittenberger, Sylloge, n. 388, vs. 77 sgg.; C. I. A.,, II, 476, vss. 44-9.





380.  Times (19 Jan. 1897). Average prices per imp. Qr. of wheat, barley
and oats for the ten years 1887 to 1896. Wheat, 1890-96: 31, 11; 37, 0;
30, 3; 26, 4; 22, 10; 23, 1; 26, 1. — Barley: 28, 8; 28, 2; 26, 2; 25, 7;
24, 6; 21, 11; 22, 11; Rogers Th., Hist. d. travail et salaires en Angleterre.
Paris, 1897, p. 376; Wiebe G., Zur Gesch. d. Preisrevolution des XVI und
XVII Jahrhund. Leipzig, 1895, pp. 344, 346, 354, 363, 365-6; Pareto V.,
Cours d’économie politique. Lausanne, 1896, I, p. 272 sgg.





381.  Bull. de corr. hell., XIV (1890), pp. 481-2.





382.  Demosth., c. Phorm., p. 918, 38; C. I. A., IV, 834b, col. II, vs. 75;
Corsetti R., Sul prezzo de’ grani nell’antichità classica negli Studî di storia
antica di G. Beloch, II, p. 65 sgg.





383.  Bull. de corr. hell., XIV (1890), p. 482; Hermes, VII, p. 3 sgg.





384.  Guiraud, op. cit., p. 557 sgg.; Corsetti, op. cit., p. 67 sgg.





385.  Bull. de corr. hell., XIV, p. 481-2; [Demosth.], c. Phaenipp., p. 1045,
20; c. Phorm., p. 918, 38.





386.  [Demosth.], c. Phaenip., p. 1045, 2; 1048, 31.





387.  C. I. A., II, 311, 312, 314, 809 (325/4, Ch.), 195.





388.  C. I. A., II, 379.





389.  [Aristot.], Oeconom., II, 33.





390.  Böckh A., Staatshaltung d. Athen., I2, p. 106.





391.  13.





392.  [Demosth.], c. Phorm., p. 918, 37, 38.





393.  C. I. A., II, 195, 311, 312, 314; Bull. de corr. hell., VI (1882), p. 1 sgg.,
102 sgg.





394.  Menandr., Fragm., ed. Didot, p. 96, vs. 348; p. 97, vs. 389; Philemon.,
Fragm., ed. Didot, p. 127, LXXV; Theophr., Char., 23.





395.  Lys., περὶ τοῦ ἀδυνατοῦ.





396.  Philipp. p. Stob., Serm., LXII, 35.





397.  Menandr., Fragm., ed. Didot, p. 62, LIII.





398.  Menandr., Fragm., p. 66, XCVIII.





399.  92, vs. 134.





400.  Menandr., Fragm., ed. Didot, p. 93, vs. 168.





401.  Meier u. Schömann, Att. Proc., pp. 875 sgg., 889 sgg.





402.  C. I. A., II, 546, vs. 29.





403.  Hyperid., Fragm., 155, Sauppe:..... καὶ παρέχει ὥσπερ τοῖς λῃσταῖς
ἐπισιτισμὸν καὶ δίδωσι τούτ ὑπὲρ ἑκάστου τοῦ ἀνδραπόδου ὀβολὸν τῆς ἡμέρας
ὅπως ἄν ῇ ἀθάνατος συκοφάντης.





404.  Antiphont., Super choreut., 4.





405.  C. I. A., II, 807, c. 1-25; Böckh, Urkunden d. Seewesen. Berlin, 1840,
p. 413.





406.  De vectigal, 4.





407.  Aristot., Pol., p. 1267 b. II, 4, 13.





408.  De vectigal., 4, 28: τί δτα, φαίν ἄν τις, οὐ καὶ νῦν, ὤσπερ ἔμποσθεν,
πολλο καινοτομοσιν: ὅτι πενέστεροι μέν εἰσιν οἱ περὶ τ μέταλλα’ νεωστὶ γὰρ
πάλιν κατασκευάζονται κίνδυνος δὲ μέγας τῷ καινοτομοῦντι. ὁ μὲν γὰρ εὑρὼν
ἀγαθὴν ἐγρασίαν πλούσιος γίγνεται’ ὁ δὲ μὴ εὑρὼν πάντα ἀπόλλυσιν ὅσα ἄν
δαπανήση.





409.  Strab., p. 147, III, 2, 9.





410.  Diod. Sic., XXXIV, II, 18.





411.  Bergk Th., Gr. Litteraturg. Berlin, 1887, IV, 312; Sittl, Gesch. d.
Griech. Litt. München, 1884. II, 460; Beloch, Att. Pol., p. 175, Anm.





412.  De vectigal., 4, 25.





413.  Letronne, op. cit., p. 195.





414.  Aeschin. in Ctesiph., 41, 44.





415.  Jahrbüch f. Nationalökon. und Statistik, gegr. v. B. Hildebrand, VII,
p. 154.





416.  De vectigal., 4, 23; Böckh, Staatshalt. d. Athen., I3, p. 86. II; Fraenkel,
Anmerk., 117.





417.  p. 1246, 1.





418.  Demosth., c. Pantanet., 967, 4; 972, 18 e Böckh, l. c.





419.  Diod. Sic., XX, 84.





420.  Plut., Agesil., 26.





421.  Theophr., Char., 4; 23; 30.





422.  C. I. A., II, 187, 83513, 83617, 1149, 2343.





423.  Polyb., III (II), 3, (5), 4.





424.  Polyb., XII, 13, 8 sgg.





425.  C. I. A., II, 834b, 834c, IV, 834b.





426.  C. I. A., II, 834b, Col. I, vss. 26 sgg.





427.  C. I. A., II, 834b, Col. I, vss. 31 sgg.





428.  C. I. A., II, 834b, Col. I, vs. 31 sgg., 42 sgg., 60 sgg.





429.  C. I. A., II, 834b, Col. I, vs. 23 sgg.





430.  Kirchkoff, Zur Gesch. d. Athen. Staatsschatz., p. 57 sgg.; Böckh, Staatshalt.,
II; Fraenkel, Anm., p.. 33*, n. 202.





431.  Journal of Hellenic studies, XV (1895): Jevons F. B., Work and wages
in Athen, p. 243 sgg.





432.  Jevons, op. cit., p. 244.





433.  C. I. A., IV, 834b, vs. 70 sgg., 74 sgg., 80 sgg.





434.  Thorold Rogers J. E., Hist. du travail et des salaires en Angleterre
depuis la fin du XIII siècle. Paris, 1897, p. 362; Tooke, Hist. of prices, II,
p. 71.





435.  Das Kapital, I4, p. 563 sgg.





436.  Wiebe G., Geschichte der Preisrevolution des XVI und XVII Jahrhunderts.
Leipzig, 1895, p. 319 sgg.; Schoenhof J., A history of money and
prices. New-York, 1896, p. 112 sgg.





437.  C. I. A., I, 321, 324.





438.  Das Kapital, I4, p. 565 sgg.





439.  Histoire du travail et des salaires en Angleterre depuis la fin du XIII
siècle. Paris, 1897, p. 297 sgg.





440.  C. I. A., I, 321, vs. 12 sgg.





441.  Hermes, IV: Schöne, Baurechnungen des Erechteios, p. 43.





442.  C. I. A., II, 834b; IV, 834b.





443.  C. I. A., II, 834b, Col. I, vs. 42 sgg.; IV, 834b, Col. I, vs. 40 sgg.





444.  C. I. A., II, 834b, Col. I, vs. 71.





445.  C. I. A., II, 834b, Col. II, vs. 54 sgg.





446.  C. I. A., II, 834b, Col. II, vs. 68 sgg.





447.  C. I. A., IV, 834b, Col. I, vs. 26 sgg.






448.  C. I. A., IV, 834b, vs. 40 sgg.





449.  C. I. A., IV, 834b, Col. II, vs. 18, 22 sgg.





450.  C. I. A., II, 834c, vs. 57 sgg.





451.  C. I. A., II, 834c, vs. 24; C. I. A., II, 834b, Col. II, vs. 71.





452.  C. I. A., II, 834b, Col. II, vs. 31; IV, 834b, Col. I, vs. 44.





453.  Foucart, Note sur les comptes d’Eleusis (Bull, de corr. hellén., 1884),
p. 214.





454.  C. I. A., IV, 834b, vs. 70 sgg.





455.  C. I. A., IV, 834b, vs. 79-81.





456.  Bull. de corr. hell., XIV (1890); Homolle, Comptes et inventaires des
temples déliens en l’année 279, p. 393, vs. 45 sgg.; p. 396, vs. 86 sgg.; p. 399,
vs. 120; p. 483.





457.  Bull. de corr. hell., XIV (1890): p. 395, vs. 70; p. 397, 483.





458.  Bull. de corr. hell., XIV (1890), p. 396, vs. 82 sgg., p. 480 sgg.





459.  Diod. Sic., XXXIV, II, 18.





460.  Collitz H., Sammlung d. griech. Dialekt-Inschriften, n. 374 sgg.; I. G. S.,
2315, 3309, 3317, 3346, 3349-50, 3358, etc.





461.  Collitz, Sammlung, 1474 sgg.





462.  Collitz, Sammlung, 1554 sgg.





463.  Collitz, Sammlung: Baunack, Die delphische Inschriften, 1684 sgg.





464.  Baunack J., Die delphischen Inschriften, 1689, 1694, 1696, 1702, 1714,
1716, 1717, 1731, 1742, etc.





465.  Op. cit., 1684, 1696, etc.





466.  Op. cit., 1689, 1723.





467.  Op. cit., 1723.





468.  Op. cit., 1719.





469.  Op. cit., 1708.





470.  Op. cit., 1717, 1718, 1749, 1754.





471.  Dissert., IV, 1, 34 sgg.





472.  Curtius E., Ueber die neu entdeckten Delphischen Inschriften nelle
Nachrichten von d. K. Gesellsch. d. Wiss. Göttingen, 1865, p. 149 sgg.





473.  Droysen G. J., Hist. de l’hellénisme, trad. franç. Paris, 1885, III, p. 606.





474.  Lumbroso G., Recherches sur l’économie politique de l’Égypte sous les
Lagides. Turin, 1870, p. 100 sgg.; Lumbroso G., L’Egitto dei Greci e dei
Romani, 2ª ediz. Roma, 1895, passim; Blümner H., Die gew. Thätigkeit d.
Völker d. klass. Alterthums. Leipzig, 1869, p. 6 sgg.





475.  Lumbroso G., Recherches, etc., p. 100.





476.  Op cit., p. 89 sgg.





477.  R. R. I., 17.





478.  Lumbroso G., Recherches, etc., p. 104 sgg.





479.  Friedlaender L., Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms, III6, p. 616.





480.  Script. hist. Aug., Saturninus, c. 8; Pöhlmann R., Die Uebervölkerung
d. ant. Grosstädte. Leipzig, 1884, p. 31 sgg.





481.  Pregel Th., Die Technik im Alterthum, Chemnitz, 1896, pp. 22 sgg.,
27 sgg., 33 sgg.; Bourdeau L., Les forces de l’industrie. Paris, 1884, pp. 118
sgg., 188 sgg.





482.  Ziebarth E., Das griechische Vereinswesen. Leipzig, 1896, p. 107 sgg.





483.  Op. cit., p. 109.





484.  Bull. de corr. hell., VII (1883), p. 504, n. 10; C. I. G., 2374e; Waltzing
J. P., Étude sur les corporations professionelles chez les Romains. Bruxelles,
1895, p. 191 sgg.





485.  Büchsenschütz B., Bemerkungen über die römische Volkswirthschaft der
Königzeit. Berlin, 1886, pp. 8 sgg.; Voigt M., Die römischen Privatalterthümer,
zw. Aufl. München, 1893, p. 289 sgg.





486.  Iuven., XIV, 168; Apul. de mag., 17; Marquardt J., La vie privée des
romains, trad. franc. Paris, 1892, I, pp. 23 sgg., 160 sgg.; Wallon, op. cit., II2,
p. 8; Mommsen, Röm. Gesch. I8, pp. 186, 188.





487.  I, 76, ; III, 55, ; IV, 22 ; 23 57, ; V, 7 ; 22; ,
26  ; 42 ; 51 ; 53, ; VI, 22 , etc.





488.  Liv. I, 27, 3; 38; II, 13, 4; 19, 1; Dionys Hal. V, 61; Büchsenschütz B.,
Bemerkungen etc., p. 30.





489.  Varr., R. R. II praef.





490.  Karlowa O., Römische Rechtsgeschiechte. Leipzig, 1885, I, p. 38.





491.  Büchsenschütz B., Bemerkungen, etc., pp. 13 sgg.; Voigt M., D. röm.
Privatalterthüm., p. 311; Mommsen, Röm. Forsch. I, p. 366 sgg.





492.  Drumann, Arbeiter u. Communisten, pp. 164 sgg., con le autorità ivi
citate.





493.  Dionys Hal., IX, 27, 3, cfr. II, 76; Voigt M., Die XII Tafeln, Leipzig,
1883, I, pp. 26 sgg., II, p. 247.





494.  Plut. Num. 17; Waltzing J. P. Étude hist. sur les corporations profession.
chez les Romains. Bruxelles, 1895, pp. 62 sgg.





495.  Bull. dell’Ist. di corr. arch., 1875, p. 232; Pöhlmann R., Die Anfänge
Roms. Erlangen, 1881, p. 7.





496.  Gamurrini G. F., Dell’arte antichissima in Roma (Bull. dell’Ist. arch.
germ. Sez. rom.), II (1887), p. 221 sgg.





497.  Wezel E., De opificio opificibusque apud veteres Romanos. Berlin, 1881,
P. I, pp. 12 sgg., 31 e passim; Voigt, Röm. Privatalt., pp. 302 sgg.





498.  Richter O., Topographie von Rom (in Iw. Müller’s Handbuch d. klass.
Alterthumwiss., III, 10, pp. 752, 756, 763, 815, 841).





499.  Liv., I, 53; 55, 6.





500.  Liv., I, 56, 1; 52, 9; Dionys, IV, 44; Cic. in Verr., V, 19, 44. Cfr.
Büchsenschütz B., Bemerkungen, etc., p. 32.





501.  Liv., I, 38, 1; II, 25, 6; 31, 4; III, 3, 9; IV, 36, 2; VI, 4, 2, etc.





502.  Voigt M., Die XII Tafeln. Geschichte und allgemeine juristische Lehrbegriffe
der XII Tafeln nebst deren Fragmenten. Leipzig, 1883, I, pp. 16 sgg.
con i testi ivi citati.





503.  Adsiduus, proletarius, detrimentum, emolumentum, pecunia, peculium,
fenus. Cfr. Voigt, op. cit., I, pp. 18-9.





504.  Voigt, op. cit., I, p. 196, n. 6, con i testi ivi citati.





505.  Liv. IV, 45, 2: dena milia gravis aeris, quae tum divitiae habebantur.





506.  Voigt, op. cit., I, pp. 21-3.





507.  Voigt, op. cit., I, p. 22.





508.  Virg. Georg., I, 261 sgg.; Cat. De agricultura, ed. Keil, 2, 3; 23, 1;
31, 1; 33, 5; 37, 5; 39, 1; 59; Varr. RR. I, 2, 22; 22, 1; 23, 5; Plin., H. N.
XVIII, 26, 236; Cat. RR. XI, 2; Blümner, Technologie, I, 98 sgg.; Voigt,
op. cit., I, pp. 26 sgg.





509.  Büchsenschütz, Bemerkungen, etc., pp. 28 sgg.





510.  Voigt, op. cit., I, pp. 30 sgg.





511.  Liv., II, 23, 27, 29; VI, 14-5; 27; 31, 2; 34, 2, etc.; Dionys., IV, 9;
V, 33, 63, 66; VI, 22, 26, etc.





512.  Hartmann, Röm. Kalender, p. 29, n. 57. Voigt, op. cit., I, p. 723,
VII, 17; II, pp. 581 sgg.





513.  Hartmann, Röm. Kalender, p. 29, n. 57. Voigt, op. cit., I, p. 723,
VII, 17; II, pp. 581 sgg.





514.  Liv., V, 55.





515.  Karlowa O., Röm. Rechtsgeschichte, I, p. 97.





516.  Liv., VII, 28.





517.  Savigny, Das altrömische Schuldrecht in Vermischte Schriften. Berlin,
1850, II, pp. 425 sgg.





518.  Bruns6, Fontes iuris romani antiqui, Leg. XII, tabul. VIII, 2; Voigt,
op. cit., I, p. 722, VII, 15 e II, p. 533 sgg.





519.  Bruns6, VIII, 14; Voigt, VII, 2.





520.  Bruns6, VII, 12; Voigt, IV, 13.





521.  Voigt, op. cit., II, pp. 78 sgg.





522.  Bruns6, II, 1.





523.  Bruns6, XII, 2; Voigt, VII, 13; XII, 1.





524.  Bruns6, V, 3; Voigt, IV, 1.





525.  Plin., N. H. XXXIII, 13, 44; Liv. epit., 15; Mommsen, Hist. de la monnaie
rom. I, p. 300.





526.  Die Gracchen und ihre nächsten Vorgänger. Berlin, 1847, p. 15.





527.  Gromatici veteres. Berolini, 1848, p. 115. Hyg. De conditionibus agrorum:
“quia non solum tantum occupabat unusquisque, quantum colere praesenti
tempori poterat, sed quantum in spem colendi habuerat, ambiebat„.





528.  Liv. IV, 59, 11; V, 7, 12; Marquardt J. L’organisation militaire chez
les Romains, trad. franç. Paris, 1891, p. 20.





529.  Nitzsch, op. cit., pp. 37 sgg.





530.  Ἀθην. πολ. c. 12.





531.  Cic., De off. II, 21, 73.





532.  Varron, R. R. II, Praef.:..... in qua terra culturam agri docuerunt
pastores progeniem suam, qui condiderunt urbem, ibi contra progenies
eorum propter avaritiam contra leges ex segetibus fecit prata.




Columella, R. R. I, Praef.:.. in hoc Latio et Saturnia terra, ubi dii
cultus agrorum progeniem suam docuerunt, ibi nunc ad hastam locamus,
ut nobis ex transmarinis provinciis advehatur frumentum, ne fame laboremus.





533.  Wiskemann H. Die antike Landwirthschaft und das von Thünensche
Gesetz. Leipzig, 1859, pp. 50 sgg.





534.  Caton., de agr. cult., 1, 7, ed. Keil.





535.  R. R. I, 7, 9.





536.  Varron., R. R. I, 16, 3: itaque sub urbe colere hortos late expedit,
sic violaria et rosaria, item multa quae urbs recipit, cum eadem in longinquis
praediis, ubi non est quo deferri possit venale, non expediat colere.
Wiskemann, op. cit., p. 40 sgg.





537.  Varron., R. R. I, 7, 9.





538.  Varron., R. R. I, 8, 2.





539.  Columella, R. R. IV, 3.





540.  Varron., R. R. II, Praef. 5: Ex ea enim quaque fructus tolli possunt
non mediocres, ex ornithonibus ac leporariis et piscinis; III, 4, 2; 7, 1 sgg.;
10, 1; 12, 1; Colum. R. R. VIII, 1 sgg.; IX, Praef.





541.  Varron., R. R. III, 2, 14-15.





542.  R. R. III, 6, 1.





543.  Colum., R. R. VIII, 8.





544.  Varron., R. R. III, 16, 10.





545.  Varron., R. R. I, 9, 3; 44, 1.





546.  De agri cult., 10.





547.  De agri cult., 11.





548.  Varron., R. R. I, 18.





549.  Varron., l. c.





550.  Varron., R. R. II, 10, 10.





551.  R. R. II, 10, 11.





552.  Varron., R. R. III, 17, 6.





553.  Varron., R. R. II, 10, 1.





554.  Polyb., VI, 19, 2; Sall., Jugurt., 86, 2; Marquardt, Organisation militaire,
p. 142.





555.  Polyb., VI, 19, 2; Sall., Jugurt., 86, 2; Marquardt, Organisation militaire,
p. 142.





556.  Val., Max., III, 4, 7.





557.  R. R. I, 17.





558.  Diod. Sic., XXXIV, 2, 36, 38.





559.  Boeger G., De mancipiorum commercio apud Romanos. Berol., 1841.
p. 25.





560.  Wallon, op. cit., II2, pp. 34 sgg.





561.  Wallon, op. cit., II2, pp. 82 sgg.





562.  Liv. XXVII, 10; Cagnat R., Étude historique sur les impôts indirects
chez les Romains. Paris, 1882, p. 172.





563.  Boeger, op. cit., p. 21; Wallon, op. cit., II2, p. 159 sgg.; Abignente,
op. cit., p. 75; Dureau de la Malle, Économ. polit. des Romains, Paris, 1840,
I, 147 sgg., 244.





564.  Plut., Cat. maj, 4, 5.





565.  Liv., XXXIX, 44.





566.  Appian., De bell. Mithr., 78.





567.  Liv., X, 46, 5.





568.  Marquardt J., De l’organisation financière chez les Romains, trad. franç.
Paris, 1888, p. 27.





569.  Marquardt J., op. cit., p. 76.





570.  Bücher K., Die Entstehung der Volkswirthschaft. Tübingen, 1893, p. 18.





571.  Dal Popma (De operis servorum ap. Polen. suppl. a Graevius, vol. III),
in poi, è stato molte volte fatto, sviluppato e completato l’elenco delle
diverse funzioni esercitate da’ servi nella casa. Cfr. Wallon, op. cit., II2,
pp. 104 sgg.; Voigt, Privatalt.2, p. 388 sgg.; Marquardt, La vie privée des
Romains, trad. franç. Paris, 1892, I, pp. 160 sgg.





572.  Boeger, op. cit., p. 4: Quot pascit servos? quaeritabat, primorum Caesarum
temporibus, quisquis alicuius fortunas exploraturus erat, nec quisquam
divitis nomine dignus habebatur, nisi centum vel ducentos aleret... Cfr. Senec.,
de tranqu. anim., 8; Ep. 17, 3-4; Athen., VI, p. 272.





573.  Wallon, op. cit., II2, p. 141 sgg.





574.  in Pis. 27, 67.





575.  Wallon, op. cit., II2, pp. 121 sgg.





576.  Caton., De agri cult., 4, 5; Varr., R. R., I, 17.





577.  De agri cult., 1, 3.





578.  R. R. I, 17.





579.  Cat. de agri cult., 2, 7.





580.  Pöhlmann R., Die Ueberbevölkerung, etc., pp. 114 sgg.; Friedlaender L.,
Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms in d. Zeit von August bis zum
Ausgang der Antonine. Leipzig, 1888, Iº, p. 37.





581.  Dig. XXXV, 2, 68. Euseb., H. E., VII, 21, 9; Pöhlmann, l. c.; Hildebrand,
Bevölkerungsstatistik im alter Rom. (Jahr. f. N. O., VI, 91); Beloch J., Die
Bevölkerung, etc., pp. 41 sgg.





582.  Liv., IV, 30, 8: Volgatique contactu in homines morbi. Et prius in
agrestes ingruerant servitiaque. VIII, 22, 7; IX, 28, 6; X, 31, 8; 47, 6.





583.  Friedlaender, op. cit., I2, pp. 39 sgg., con i testi ivi citati.





584.  Liv., II, 51-2; III, 31, 1; IV, 25, 4, etc.





585.  De offic., III, 6 e 23.





586.  Wallon, op. cit., II2, p. 187 sgg.; Karlowa, op. cit.





587.  Dig. XXIX, 5 L. 1, De Senacons. Silaniano. Cum aliter nulla domus
tuta esse possit, nisi periculo capitis sui custodiam dominis tam ab domesticis
quam ab extraneis praestare servi cogantur, ideo senatus consulto introducti
sunt de publica quaestione a familia necatorum habenda. Cfr. Tacit.,
Ann. XIII, 32; XIV, 42-44.





588.  Cairnes J. E., The slave power, pp. 56 sgg.





589.  Colum., R. R. XII, 3; Cat., De agri cult., 2, 2.





590.  R. R. IV, 3.





591.  Plut., Cat. maj., c. 21.





592.  Bücher K., Die Aufstände der unfreien Arbeiter, Frankfurt a. M., 1874,
p. 43. Cfr. Roscher, Grundlagen d. Nationaloekonomie, II, § 35.





593.  Varron. R. R. I, 50; Dureau de la Malle, Mém. sur l’agricultore romaine
depuis Caton le Censeur jusqu’à Columelle (Mém. de l’Inst., XIII (1828),
p. 458, 59.)






594.  Dureau de la Malle, op. cit., p. 439.





595.  Weber M., Die römische Agrargeschichte in ihrer Bedeutung für das
Staats- und Privatrecht. Stuttgart, 1891, pp. 222 sgg.





596.  Plin., H. N., XVIII, 7: ..... nihil minus expedire quam agrum optime
colere..... Bene colere necessarium est: optime, dannosum, praeterquam subole,
suo colono, aut pascendis.





597.  Serv. ad Virg. Georg., I, 160: Tribula, genus vehiculi, omni parte
dentatum, unde teruntur frumenta, quo maxime in Africa utuntur; Mongez,
Mém. sur les instrumens d’agriculture employés par les anciens (Mém. de
l’Inst., III, (1818), p. 42); Magerstedt F. A., Bilder aus dem römischen
Landwirthschaft. Sonderhausen, 1861, V, p. 245.





598.  Columel., De arborib., 8.





599.  Mongez, op. cit., p. 56; Magerstedt, op. cit., V, p. 142 sgg.





600.  Pallad., R. R. VII, 2; Mongez, op. cit., p. 39; Magerstedt, op. cit., V,
p. 240 sgg. Cfr. anche p. 238.





601.  Caes. de bell. gall., VI, 13.





602.  Heisterbergk B., Die Entstehung des Colonats. Leipzig, 1876, pp. 73 sgg.





603.  H. N., XVIII, 7, 36: ....... Coli rura ab ergastulis pessimum est et
quidquid agitur a disperantibus.





604.  R. R. I, Pr.: ..... rem rusticam pessimo cuique servorum, velut carnifici
noxa dedimus.... Nunc et ipsi praedia nostra colere dedignamur, et
nullius momenti ducimus peritissimum quemque villicum facere. Cfr. I,
1 e 7.





605.  Colum., R. R. I, 3: Huc pertinet praeclara nostri poetae sententia:




Laudato ingentia rura. Exiguum colito.....






Tantum enim obtinendum est, quanto est opus: ut emisse videamur quo
potiremur, non quo oneremur ipsi atque aliis fruendum eriperemus, more
praepotentium qui possident fines gentium quos ne circumire quoque valent,
sed proculcantibus pecudibus et vastandos feris derelinquunt aut occupatos
nexu civium ergastulis tenent. Pallad., R. R. I, 6 e 7.





606.  Liv., III, 15, 16.





607.  Liv., IV, 45: Annus felicitate populi Romani periculo potius ingenti
quam clade insignis. Servitia urbem ut incenderent distantibus locis coniurarunt,
populoque ad opem passim ferendam tectis intento ut arcem Capitolium
armati occuparent. Auertit nefanda consilia Juppiter...; Bücher,
Aufstände, etc., p. 24; Mommsen, R. G., I8, p. 448.





608.  Bücher, op. cit., pp. 29-9; Mommsen, R. G., I8, p. 859.





609.  Mommsen, R. G. II8, p. 77. Il Bücher (op. cit., p. 123) ne contesta la
data. Cfr. II, 69; Posid., fr. 15, presso Athen., XII, 542; Diod. Sic., XXXIV,
XXXV, c. 2 sgg.; Liv. Epitom., 56, 58, 59; Bücher, Aufstände, etc., pp. 95,
105 sgg.





610.  Diod. Sic., XXXVI, c. 2; Mommsen, R. G. II3, p. 132.





611.  Diod. Sic., XXXIV, 2, 48.





612.  Cic. in Verr., A. S. III, 51, 120.





613.  Ciccotti E., Il processo di Verre. Milano, 1895.





614.  Diod. Sic., XXXIV-V, 2, 3.





615.  Diod. Sic., XXXIV-V; Oros. V, 5, 9; Val. Max., II, 7, 9; IX, 12, 1;
Flor., II, 7, 7 (III, 19 ed. Halm.); Bücher, op. cit.; Siefert O., Die Sklavenkriege.
Altona, 1860.





616.  Diod. Sic., XXXVI e 3300: Dio Cass. 93, ed. Dindorf: Flor., II, 7, 7
(III, 19), ed. Halm. e le opere prima citate.





617.  Ciccotti E., Il processo di Verre. Milano, 1895, p. 227.





618.  Plut., Crass., 8-11; Appian., B. C. I, 116-120; Sall., fr., III, 67-81, Kr.,
Oros. V, 24.





619.  Mommsen, R. G. III2, p. 84 sgg.





620.  Liv., I, 51, 2; II, 4, 5; II, 5; III, 15, 5; IV, 45, 1, etc.





621.  Appian., B. C., IV, 14.





622.  Wallon, op. cit., II2, p. 186, con le autorità ivi citate.





623.  Virg., Eclog. III, 16: Wallon, op. cit., II2, pp. 268-9.





624.  Wallon, op. cit., II2, p. 259, con le citazioni ivi addotte.





625.  Ovid., Amor, I, XV, 17.





626.  Wallon, op. cit., II, p. 274.





627.  Columel., R. R., I, 1: Nam qui longinqua ne dicam transmarina rura
mercantur, velut haeredibus patrimoniosus, vel quid gravius est, vivi cedunt
servis suis: quoniam quidem et illi tam longa dominorum distantia corrumpuntur
et corrupti post flagitia quae commiserunt, sub expectatione
successorum, rapinis magis quam culturis student.





628.  Colum., R. R., I, 7: ... et maxime vexant servi qui boves elocant,
eosdemque et cetera pecora male pascunt, nec industrie terram vertunt
longeque plus imputant seminis iacti quam quod severint.





629.  Varr., R. R., I, 16, 3; Colum., R. R., I, c. 8.





630.  Pallad., R. R., I, 6, 2, ed. Schmitt.





631.  Caton., De agri cult., 2, 2: servos non valuisse, tempestates malas
fuisse, servos aufugisse, opus publicum effecisse...; Colum., R. R., XII, Praef.





632.  Pöhlmann R., Die Ueberbevölkerung, p. 38.





633.  Senec., Epist., 47, 3; Macrob., Sat., I, 11.





634.  Fabretti, Inscript. ant., X, 238: C. Aelius Asprenas Commodi Caes.
Negot. quo nemo mortem alacrius admisit quod a servorum suorum servitute
tandem liber evaderet. Hoc autem testam(ento) cavit posteris inscribi.
Bix(it). Ann. LVIII M. IX D. XI.





635.  Cairnes, The slave power, p. 85.





636.  Liv., XXXIX, 44; Plut., Cat. maj.; 18; Nitzsch, Die Gracchen, pp. 127, 142.





637.  Hermes, XIX: Mommsen Th., Die italische Bodentheilung und die Alimentartafeln,
pp. 401, 405.





638.  H. N., XVIII, 35.





639.  Grom. vet., I, p. 53: Frontin., de controv. agror.: Inter res publicas et
privatos non facile tales in Italia controversiae moventur, sed frequenter
in provinciis, praecipue in Africa, ubi saltus non minores habent privati
quam res publicae territoria. Cfr. Hyg., de limitibus, p. 116.





640.  Weber M., Römische Agrargeschichte, pp. 67-8.





641.  Meyer E., Untersuchungen zur Geschichte der Gracchen. Halle a. S. 1894
(Sep. Abdr.), p. 15.





642.  Plut., Ti. Gracch., c. 9.





643.  Catil., 20.





644.  Cic., de off., II, 21, 73.





645.  Weber, Agrargeschichte, p. 112.





646.  Weber, op. cit., p. 130 sgg.





647.  Deloume A., Les manieurs d’argent à Rome. Paris, 1887, pp. 72 sgg.





648.  Plut., Crass., 2.





649.  B. C., I, 7.





650.  Mommsen, R. G. II8, p. 81.





651.  Dureau de la Malle, Mém. sur l’agriculture romaine depuis Caton le
Censeur jusqu’à Columella (Mém. de l’Acad. des Inscript., XIII (1828),
p. 416 sgg.).





652.  Dureau de la Malle, Économie polit. des Romains, II, p. 245 sgg.;
Beloch J., Die Bevölkerung, pp. 415, 501.





653.  Nitzsch, Die Gracchen, p. 133.





654.  VI, 19, 2.





655.  Marquardt, Organisation militaire, p. 230.





656.  Dionys., VII, 13; 27; IX, 59; Plut., Coriol., 13; Liv., XXXVII, 46, 10.





657.  De Ruggiero E., Le colonie dei Romani. Spoleto, 1897, p. 62.





658.  Nitzsch, Die Gracchen, op. cit., pp. 74, 76, 135, etc.





659.  Nitzsch, op. cit., p. 60 sgg.





660.  De Ruggiero, Le colonie, p. 38.





661.  De Ruggiero, op. cit., pp. 128-9.





662.  De Ruggiero E., Leges agrariae (in Enciclopedia giuridica italiana,
Vol. I, P. 2ª. Milano, 1884, pp. 737 sgg.), dove la questione è largamente
riassunta e discussa con la menzione de’ testi e delle autorità ivi citate.





663.  De Ruggiero, op. cit., pp. 752 sgg.





664.  Hermes XXIII (1888); B. Niese, Die sogenannte Licinisch-Sextische Ackergesetz,
pp. 410 sgg., p. 423.





665.  De Ruggiero, Leges agrariae, pp. 768 sgg., con le autorità ivi citate.





666.  Plut., ib. Gr., 14.





667.  De Ruggiero E., Leges agrariae, pp. 815, 817.





668.  Appian., B. C., I, 27: Καὶ ἡ στάσις ἡ τοῦ δευτέρου Γράκχου ἐς τάδε
ἔληγε νόμος τε οὐ πολὺ ὕστερον ἐκυρώθη, τὴν γῆν, ὑπὲρ ἧς διαφέροντο,
ἐξεῖναι πιπράσκειν τοῖς ἒχουσιν ἀπείρητο γὰρ ἐκ Γράκχου το προτέρου καὶ
τόδε. Καὶ εὐθὺς οἱ πλύοσιοι παρὰ τῶν πενήτων ἐωνοῦντο, ἤ ταῖσδε ταῖς προφάσειν
ἐβιάζοντο, καὶ περιῆν ἐς χεῖρον ἔτι τοῖς πένησι, μέχρι Σπόριος Θόριος
δημαρχῶν ἐσηγήσατο νόμον, τὴν μὲν γῆν μηκέτι διανέμειν, ἀλλ’ εἴναι τῶν
ἐκόντων, καὶ φόρους ὑπὲρ αὐτῆς τῷ δήμῳ κατατίθεσθαι καὶ τὰδε τὰ χρὴματα
χωρεῖν ἐς διανομάς. — De Ruggiero, Leges agrariae, pp. 820-21.





669.  C. I. L., I, p. 175, n. 200; Bruns6, Fontes, pp. 74 sgg.; De Ruggiero,
op. cit., p. 821 sgg., 880 sgg.





670.  Bruns6, Fontes, p. 74, 3: [..... quem agrum locum] quoieique de eo
agro loco ex lege plebeive sc(ito) III vir sortito ceivi Romano dedit adsignavit.....
(Cfr. p. 76, 15). p. 75-7-8: ager locus aedificium omnis quei supra
scriptu[s est..... (134)..... extra eum agrum locum de quo supra except]um
cavitu[mve est, privatus esto... (66/102)... eiusque locei agri aedificii emptio
venditi]o ita, utei ceterorum locorum agrorum aedificiorum privatorum est,
esto; emsorque queicomque erit fa[c]ito, utei is ager locus aedificium, quei
e[x hace lege privatus factus est, ita, utei ceteri agri loca aedificio privati,
in censum referatur.....].





671.  Bruns6, Fontes, p. 75, 5: [..... quod eius quisq]ue agri locei publicei
in terra Italia, quod eius extra urbem Romam est, quod eius in urbe oppido
vico est, quod eius III vir dedit adsignavit, quod... (211/102)..... tum cum
haec lex rogabitur habebit possidebit.....





672.  Bruns6, Fontes, p. 74, 1-2: Quei ager poplicus populi Romanei in
terram Italiam P. Mucio L. Calpur[nio cos. fuit, extra eum agrum, quei
ager ex lege plebeive sc(ito), quod C. Sempronius Ti. f. tr(ibunus), pl(ebei)
rogavit, exceptum cavitumve est nei divideretur.... (150/82).., quem quisque
de eo agro loco ex lege plebeive scito vetus possessor sibei] agrum locum
sumpsit reliquitve, quod non modus maior siet, quom quantum unum hominem
ex lege plebeive sc(ito) sibei sumer[e relinquereve licuit...].





673.  Bruns6, Fontes, p. 78, 21-23: [agrum lo]cum publicum populi Romanei
de sua possessione vetus possessor prove vetere possessor[e...]





674.  Bruns6, Fontes, p. 76, 13-4: Quei ager locus publicus populi Romanei
in terra Italia P. Mucio L. Calpurnio cos. fuit, extra eum agrum, quei
ager ex lege plebive sc[ito quod C. Sempronius Ti. f. trib. pl. rogavit,
exceptum cavitumve est nei divideretur... (110)... e]xtraque eum agrum,
quem vetus possessor ex lege plebeive [scito sibei sumpsit reliquitve, quod
non modus maior siet, quam quantum unum hominem sibei sumere relinquereve
licuit, sei quis tum cum hae lex rogabitur (45/102) agri colendi
cau]sa in eum agrum agri iugera non amplius XXX possidebit habebitve:
[i]s ager privatus esto.





675.  Bruns6, Fontes, p. 83, 53 sgg.





676.  Bruns6, Fontes, p. 79, 24-6: [Agen locus quei sup]ra scriptus est, quod
eius agri locei post[h.] l. rog. publicum populei Romanei erit, extra eum
ag[rum locum, quei publico usui destinatus est vel publice locatus est, in
eo agro queive.]..... etc.





677.  Weber M., Römische Agrargeschichte, pp. 114 sgg. Cfr. pp. 97, 104, 105.





678.  Hirschfeld O., Die Getreideverwaltung i. d. römischen Kaiserzeit (Sep.-Abdr.
aus Philologus. Bd. XXIX, 111), pp. 2 sgg.; Marquardt, Organisation
financière, pp. 144 gg.





679.  Weber M., Röm. Agrargeschichte, p. 69. Anm. 38: Es ist im übrigen
charakteristisch für das Bestehen des im Text behaupteten Zusammenhangs
dass sobald mit Vollendung der Expansion des römischen Flurbezirkes und
nachdem das zur Besiedelung bereitstehende Land im wesentlichen vergeben
war, die Testierfreiheit durch die Praxis des Centumviralgerichtshofes
vermittelst der Inofficiositätfiktion beseitigt wurde.





680.  Plut., C. Gracch., c. 7; Appian., B. C., I, 23: Ὁ δὲ Γράκχος καὶ ὁδοὺς
ἔτεμνεν ἀνὰ τὴν Ἰταλίαν μακράς, πλῆθος ἐργολὰβων καὶ χειροτεχνῶν ὑφ’ ἑαυτῶ
ποιούμενος...





681.  II, 28.





682.  III, 68: IX, 12.





683.  I, 56, 1; 59, 9; VI, 1, 6; 25; VIII, 19, 3.





684.  Varr., R. R. I, 17, 1.





685.  Colum., R. R. I, 3:... Propter quod operam dandam esse ut rusticos
et eosdem adsiduos colonos retineamus cum aut nobismetipsis non licuerit
aut per domesticos colere non expediverit quod tamen non evenit nisi in
his regionibus quae gravitate coeli solique sterilitate vastantur. — 7:..... In
longinquis tamen fundis in quos non est facilis excursus patrisfamilias,
cum omne genus agri tollerabilius est sub liberis colonis quam sub vilicis
servis habere tum praecipue frumentarium.





686.  Cat., R. R. 136-7.





687.  Varr., R. R. I, 17, 1: Omnes agri coluntur hominibus servis aut liberis
aut utrisque, liberis aut cum ipsi colunt, ut plerique pauperculi cum sua
progenie, aut mercenariis, cum conducticiis liberorum operis res maiores,
ut vindemias ac foenisicia, administrant, iisque quos obaerarios nostri vocitarunt
et etiam nunc sunt in Asia atque in Aegypto et in Illyrico complures.





688.  Sallust., Cat., 37, 7:..... iuventus, quae in agris manuum mercede
inopiam toleraverat. Nitzsch, Die Gracchen, pp. 184, 187 sgg.. 192, 194.





689.  Varron, R. R. I, 17, 1: De quibus universis hoc dico, gravia loca utilius
esse mercenariis colere quam servis. Cfr. Cat., R. R. 14, 5.





690.  Caton., R. R. 136-7.





691.  Cat., R. R. 1, 3; 4, 6; Varron, R. R. 16, 3.





692.  Varron, R. R. I, 16, 3:..... item si ea oppida aut vici in vicinia aut
etiam divitum copiosi agri ac villae, unde emere possis quae opus sunt
in fundum, quibus quae supersunt venire possint, ut quibusdam pedamenta
aut perticae aut harundo, fructuosior fit fundus, quam si longe sit imputanda,
non numquam etiam, quam si colendo in tuo ea parere possis.
Itaque in hoc genus coloni potius anniversarios habent vicinos quibus imperent
medicos, fullones, fabros, quam in villa suos habeant, quorum non
nunquam unius artificis mors tollit fundi fructum. Quam partem lati fundi
divites domesticae copiae mandare solent. Si enim a fundo longius absunt
oppida aut vici fabros parant, quos habeant in villa, sic ceteros necessarios
artifices, ne de fundo familia ab opere discedat ac profestis diebus ambulet
feriata potius, quam opere faciendo agrum fructuosiorem reddat.





693.  Varron, R. R., l. c. — Cat., R. R. 1, 3:.. loco salubri, operariorum
copia siet, bonumque aquarium oppidum validum prope siet aut mare aut
amnis, qua naves ambulant aut via bona celebrisque.





694.  Mommsen, R. G. I8, p. 196.





695.  Gamurrini G. F., Dell’arte antichissima in Roma (Bull. dell’Istit. arch.
germanico. Sez. Romana II (1887), pp. 221 sgg.).





696.  Waltzing J. P., Étude hist. sur les corporations professionnelles chez les
Romains. Bruxelles, 1895, I, p. 199.





697.  Waltzing, op. cit., I, p. 239 con le autorità ivi citate.





698.  Sallust., Bellum Jugurt., 73, 6:..... plebes sic accensa, uti opifices
agrestesque omnes, quorum res fidesque in manibus sitae erant, relictis
operibus frequentarent Marium et sua necessaria post illius honorem ducerent.





699.  Waltzing, op. cit., I, p. 86.





700.  Waltzing, op. cit., I, p. 88.





701.  Cic., Pro dom., 33, 89; de pet. consul., 8, 30; Waltzing, op. cit., I,
p. 86.





702.  Marquardt, Vie privée des Romains, II, pp. 31-2.





703.  R. R. 135: Romae tunicas, togas, saga, centones, sculponeas: Calibus
et Minturnis cuculliones, ferramenta, falces, palas, ligones, secures, ornamenta,
murices, catellas: Venafro palas. Suessae et in Lucania plostra,
treblae albae: Romae dolia, labra: tegulae ex Venafro. Aratra in terram
validam romanica bona erunt, in terram pullam campanica: iuga romanica
optima erunt: vomeris indutilis optimus erit: trapeti Pompeis, Nolae ad
Rufri maceriam: claves, clostra Romae: Romae, urnae oleariae, urcei aquarii,
urnae vinariae, alia vasa ahenea Capuae, Nolae: fiscinae campanicae †
eome utiles sunt. Funes subductarias, spartum omne Capuae: fiscinas romanicas
Suessae, Casino † optimae erunt Romae.





704.  Fredländer J., Darstellungen, II6, pp. 3 sgg.





705.  Pauly, Real-Encycl. d. class. Alterthumw. VI, p. 2545.





706.  Marquardt, Organisation financière, pp. 108 sgg.; Pöhlmann R., Die
Ueberbevölkerung, etc., pp. 114 sgg.





707.  Cairnes, The slave power, pp. 71, 74.





708.  R. R. I, 3:..... qui possident fines gentium quos ne circumire quoque
valent, sed proculcantibus pecudibus et vastandis feris derelinquunt;
7: operam dandam esse ut rusticos et eosdem assiduos colonos retineamus,
cum aut nobismetipsis non licuerit aut per domesticos colere non expedierit,
quod tamen non evenit nisi in his regionibus quae gravitate coeli
solique sterilitate vastantur.





709.  Vedi innanzi, pag. 60.





710.  Cairnes, The slave power, p. 75.





711.  Marquardt, Organisation financière, pp. 144 sgg.





712.  Schaeffle, Das gesellschaftliche System d. menschlichen Wirthschaft
(3 Aufl.), II, p. 485; Pöhlmann, Die Ueberbevölkerung, p. 51.





713.  Pro Roscio Comoed., c. 10.





714.  Pöhlmann, Die Ueberbevölkerung, pp. 38, 107, con le autorità ivi citate.





715.  Friedlaender, Darstellungen, I9, p. 882: Der karge Tagelohn, der in
Martials Zeit 6 1﻿⁄﻿4 Sesterzen zu betragen pflegte (eine Summe die man einem
Sklaven als Trinkgeld gab), die aber nebst den übrigen Emolumenten für
den Lebensunterhalt der Clienten nothdürftig hinreichte.....





716.  Cairnes, The slave power, pp. 75 sgg.





717.  Friedlaender, Darstellungen, I6, pp. 379 sgg.





718.  Περι τῶν ἐπὶ μισθῶ συνόντων.





719.  Pöhlmann, Die Ueberbevölkerung, pp. 38, 82 sgg.






720.  Scheel v. H., Die wirthschaftlichen Grundbegriffe im Corpus juris civilis
(ne’ Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik hrg. von Br. Hildebrand,
IV (1866), p. 337).





721.  Plut., Cat. maj, c. 21.





722.  Jurisprudentiae antehadrianae quae supersunt ed. P. Bremer. Lipsiae,
1896, pp. 185, 208; D. 40, 7, 14; D. 13, 6, 5, 7.





723.  Plut., Crass, 2; Pöhlmann, Die Uerberbevölkerung, p. 89: So kaufte
Crassus allein ein halbes Tausend unfreier Bautechniker und Bauhandwerker
auf um sie wieder an Bauunternehmen zu vermiethen, die sich durch derartegewiss
nich vereinzelt dastehende Speculationen nicht selten genöthigt
sehen mochten, neben Monopolpreise der Baustellen auch noch
solche der Arbeitskrafte in den Kauf zu nehmen (Annuar, k. 3). Plutarch
bemerkt ausdrücklich a. a. O.: τουσούτους δὲ κεκτηυένος τεχνίτας οὐδὲν
ῷκοδόμνησεν αὐτὸς ἢ τὴν ἰδίαν οἰκίαν, ἀλλ’ἔλεγε τοὺς φιλοικοδόμους αὐτοὺς ὑφ’
ἑαυτῶv καταλύεσθαι χωρὶς ἀνταγωνιστῶν. Diese Worte haben Drumann (R. G.
IV, 111), Rodbertus (Untersuchungen auf dem Gebiete der Nationalökonomie
des class Alterthums, Jahrb. f. Nationalök. und Statist., 1865, S. 300), Marquardt
(Privatleben, I, 159), übersehen und lassen daher Crassus selbst die
abgebrannten und eingestürzten Häuser wiederaufbauen und vermiethen,
so dass das so bedeutungsvoll Moment des Baustellenwuchers ganz verschwindet.





724.  Karlowa, R. R. G. II, 1, pp. 111 sgg.; Jhering, Geist. d. r. R. II, 1,
pp. 185 sgg.





725.  Karlowa, op. cit., II, 1, p. 112.





726.  Mandry G., Das gemeine Familiengüterrecht, Tübingen, 1876, II, p. 29;
Pernice A., M. Antistius Labeo. Halle, 1873, I, 149.





727.  Bremer, Jurisprudentia antehadriana, p. 170; D. 33, 7, 12, 3-6.





728.  Bremer, op. cit., p. 201 (D. XV, 3 e 16). Alfenus libro secundo Digestorum.
Quidam fundum colendum servo suo locavit et boves ei dederat.
Cum hi boves non essent idonei, iusserat eos venire et his nummeis quoi
recepti essent alios reparari. Servus boves vendiderat nummos venditori
non solverat, postea conturbaverat. Qui boves vendiderat, nummos a domino
petebat actione de peculio aut quod in rem domini versum esset etc.





729.  Per gli schiavi ne darebbe una prova il fr. 14, pr. de statal. 40, 7;
per i liberti lo attesta Dositeo, Hadr. sent. et ep., § 8, p. 9 Böcking.





730.  Pernice, op. cit., p. 136.





731.  Scheel v. H., Die wirthschaftliche Grundbegriffe im Corpus juris civilis
(Jahrbücher f. Nationalökon. und Statistik herausg. von Br. Hildebrand IV,
Jahrg. I, Bd. (1866), p. 337).





732.  Die Naturalwirlhschaft wurde zur Geldwirtshchaft.





733.  Costa E., Il diritto privato romano nelle comedie di Plauto. Torino 1890,
p. 108 sgg., con tutti i testi ivi citati; Jhering R., Geist. d. römischen Rechts
auf den verschiedenen Stufen seiner Entwickelung, II, Th., I, Abth. Leipzig,
1854, p. 185.





734.  De agri cult., 2, 7: ..... servum senem, servum morbosum et siquid aliut
supersit vendat.





735.  Cat. maj., 5, 2.





736.  Suet., Div. Claud., c. 25.





737.  Wallon, op. cit., II2, p. 397 sgg.





738.  D. XXXVIII, 1, 9: Operae in rerum natura non sunt. Sed officiales
quidem futurae nec cuiquam alio deberi possunt quam patrono, cum proprietas
eorum et in edentis persona et in eius cui eduntur consistit: fabriles
autem aliaeve eius generis sunt, ut a quacumque cuicumque solvi
possint. Sane enim, si in artificio sunt, iubente patrono et aliis edi possunt;
Lemonnier H., Etude historique sur la condition privée des affranchis aux trois
premiers siècles de l’empire romain. Paris, 1887, p. 120 sgg., 144 sgg.; Karlowa,
R. R. II, 1, pp. 145 sgg.





739.  Karlowa, R. R. G. II, 1, pp. 142 sgg.; Lemonnier H., Étude historique
sur la condition des affranchis aux trois premiers siècles de l’Empire romain.
Paris, 1887, pp. 101 sgg., con le autorità da loro citate.





740.  Lemonnier, op. cit., pp. 120 sgg.; Karlowa, II, 1, pp. 144-5.





741.  D. XXXVIII, 1, De operis libertorum; Karlowa, R. R. G., II, 1, p. 145:
Bei den Freigelassenen werden operae officiales und operae fabriles unterschieden.
Die officiales erklären Burchardi für Ehrendienste, Danz für die
der Person des Patrons zu leistenden Ehren und Liebesdienste, Keller für
Aufwartung und Ehrendienste, mehr persönlichindividueller Natur, Zimmern
und Mühlenbruch für häusliche Dienste, Rein für persönliche, die Person
oder den Haushalt der Patronus betreffenden Dienste, Küntze für die Dienstleistungen,
wie sie zum geselligen Luxus vornehmer Römergehörten. Dem
gegenüber werden dann die fabriles als Handwerkmässige und künstlerische,
kunstartige Verrichtungen charakterisiert. Nach Leist, welcher sich in
seinem Werk über das romische Patronatsrecht am ausführlichsten über den
Gegensatz auslässt, sind operae officiales solche Dienste, welche innerhalb
der Grenzen und der Grundgedankens des officium sich halten, officium aber
ist Handeln in Gemässheit eines der Person des andern (hier des Patrons) in
jedem konkreten Fall zum Dienen sich sittlich Verbundenfühlens. Fabriles
dagegen sind nach Leist die über das Gebiet des officium hinausliegenden
Dienste, zu welchen die Freilasser in nicht zu billigender, egoistischer
Weise die Freigelassenen anheischig machten, zu welchen nur Dienste
gehörten, die die Erlernung eines gewissen Artificiums erfordeten. Dabei
bleibt nur die Frage welche Dienste liegen denn innerhalb des officium,
welche nicht, zumal da von Leist angenommen wird, dass auch artificiale
Dienste sich innerhalb des officium halten und ganz im guten Geist des
Patronatsrecht auferlegt werden konnten. Als zum officium des immer nach
im weitern Sinne zur familia des Patrons gehörigen Freigelassenen sah man
es an, auf die Person, die Familie, das Hauswesen, den Freundkreis des
Patrons bezügliche Dienste zu leisten auch wenn solche Kunstfertigkeit
voraussetzten. Dahin gehören also keineswege blos häusliche, d. h. im Innern
des Hauses zu leistende Dienste, auch nicht bloss Ehrendienste oder gar bloss
zum geselligen Luxus vornehmer Römer gehörende Dienste. Sie sind von
unbestimmter Mannigfaltigkeit, nur müssen sie dem Patron seinen ganzen
Verhältnissen nach (für seine Person, seine Familie, sein Hauswesen, seine
Freunde) einen Nutzen gewähren; wie sie der libertus seiner Individualität
und Ausbildung nach zu leisten vermag; die proprietas eorum, wie Ulpian,
l. 9, § 1, D. de op. lib. 38, 1 treffend sagt, et in edentis persona et in eius
cui eduntur consistit.





742.  Karlowa, op. cit., p. 146: Die operae fabriles dagegen sind bestimmte
Leistungen, zu deren Vornahme Ausbildung in dem betretfenden Kunst
gehört, ganz ohne Rücksicht darauf ob dieselben gerade dem Patron
seinen Verhältnissen nach dienlich sind oder nicht. Diese innere Verschiedenheit
der operae officiales und fabriles prägte sich juristisch zunächst in
der Art aus, wie sie zugesagt wurden.





743.  Gaii, Inst. III, 39-42, ed. Huschke: Nunc de libertorum bonis videamus.
Olim itaque licebat liberto patronum suum in testamento praeterire... Qua
de causa postea praetoris edicto haec iuris iniquitas emendata est: sive
enim faciat testamentum libertus, iubetur ita testari, ut patrono suo partem
dimidiam bonorum suorum relinquat, et si aut nihil aut minus quam partem
dimidiam reliquerit, datur patrono contra tabulas testamenti partis dimidiae
bonorum possessio; si vero intestatus moriatur suo herede relicto adoptivo
filio (vel) uxore, quae in manu ipsius esset, vel nuru, quae in manu filii
eius fuerit, datur aeque patrono adversus hos suos heredes partis dimidiae
bonorum possessio.... Postea lege Papia aucta sunt iura patronorum.......;
Lemonnier, op. cit., pp. 116 sgg.; Karlowa, op. cit., l. c. Ciccotti E., Il
processo di Verre. Milano, 1895, pp. 100 sgg.





744.  D. XXXVIII, 1, 25: Patronus qui operas liberti sui locat, non statim
intellegendus est mercedem ab eo capere: sed hoc ex genere operarum, ex
persona patroni atque liberti colligi debet. Nam si quis pantomimum vel
archimimum libertum habeat et eius mediocris patrimonii sit ut non aliter
operis eius uti possit quam locaverit eas, exigere magis operas quam mercedem
capere existimandus est. — D. XXXVIII, 1, 27: Si libertus artem pantomimi
exerceat, verum est debere eum non solum ipsi patrono, sed etiam
amicorum ludis gratuitam operam praebere: sicut eum quoque libertum,
qui medicinam exercet, verum est voluntate patroni curaturum gratis amicos
eius. Neque enim oportet patronum, ut operis liberti sui utatur, aut ludos
semper facere aut aegrotare.





745.  D. XXXVIII, 1, 16.





746.  D. XXXVIII, 1, 38: Si tamen libertus artificium exerceat, eius quoque
operas patrono praestare debebit, etsi post manumissionem id didicerit.
Quod si artificium exercere desierit, tales operas edere debebit, quae non
contra dignitatem eius fuerint, velut ut cum patrono moretur, peregre proficiscatur,
negotium eius exerceat.





747.  D. l. c.: Hae demum impositae operae intelliguntur, quae sine turpitudine
praestari possunt et sine periculo vitae. Cfr. D. XXXVIII, 1, 16.





748.  D. XXXVIII, 1, 33: Javolenus libro sexto ex Cassio. Imponi operae ita,
ut ipse libertus se alat, non possunt.





749.  D. XXXVIII, 1, 18-19: Suo victu vestituque operas praestare debere
libertum Sabinus ad edictum praetoris urbani libro quinto scribit: quod si
alere se non possit, praestanda ei a patrono alimenta (19 Gaius libro quarto
decimo ad edictum provinciale) aut certe ita exigendae sunt ab eo operae, ut
his quoque diebus, quibus operas edat, satis tempus ad quaestum faciendum,
unde ali possit, habeat.





750.  Bremer, Jurisprud. antehadrianae, pp. 60-61, 180, 282.





751.  Bremer, op. cit., pp. 43, 235; D. XXXVIII, 2, 1... Namque, ut Servius
scribit, antea soliti fuerunt a libertis durissimas res exigere, scilicet ad
renunciandum tam grande beneficium, quod in libertos confertur, cum ex
servitute ad civitatem Romanam perducuntur. Et quidem primus praetor
Rutilius edixit se amplius non daturum patrono quam operarum et societatis
actionem, videlicet si haec pepigisset, ut, nisi ei obsequium praestaret
libertus, in societatem admitteretur patronus.





752.  Lemonnier, op. cit., pp. 39 sgg., con le autorità ivi citate.





753.  Gai, Inst., I, 42-4; Lemonnier, op. cit., pp. 53 sgg.





754.  Dio. Cass., LV, 13; Gai, Inst., I, 16-8; Ulpian, Fragm., I, 12, ed. Huschke;
Lemonnier, op. cit., pp. 48 sgg.





755.  Gai, Inst., III, 56; Lemonnier, op. cit., pp. 59 sgg.





756.  Lemonnier, op. cit., 51.





757.  Lemonnier, op. cit., pp. 43, 61.





758.  Gai, Inst., I, 46.





759.  Bremer, Jurisprud. antehadr., pp. 171, 180, 234, 384, etc.





760.  Voigt M., Röm. Rechtsgesch., pp. 641, 657.





761.  Costa E., Il diritto romano nelle commedie di Plauto. Torino, 1890,
pp. 378 sgg., con i testi ivi citati.





762.  C. 5, 4; 144-46.





763.  Karlowa, op. cit., II, 2, p. 644 sgg.





764.  Caton., De agri cult., 136: Politionem quo pacto partiario dari oporteat;
136: Vineam curandam partiario....





765.  Caton., De agri cult., 144-5; Beckker E. J., Ueber die leges locationis bei
Cato de re rustica (in Zeitschrift für Rechtsgeschichte herausg. von Rudorff,
Bruns, etc., III, 2, 3), p. 428.





766.  Bekker, l. c.





767.  Vedi sopra, pp. 124, sgg.





768.  Caton., De agri cult., 14, 3: hae rei materiem et quae opus sunt dominus
praebebit et ad opus dabit.... — 16: ... dominus lapidem, ligna ad
fornacem, quod opus siet, praebet; Bücher K., Gewerbe (Handwörterbuch d.
Staatswissenschaften herausg. von Conrad, Lexis, Elster und Loening. Jena, 1892,
III Bd.), p. 931 sgg.





769.  Bekker, op. cit., pp. 430-1.





770.  Caton., De agri cult., 144, 4: nequis concedat, quo olea legunda et
faciunda carius locetur, extra quam siquem socium in praesentiarum
dixerit. Cfr. 144, 5; 145, 3; Bekker, op. cit., l. c.; Mommsen presso Bekker,
p. 432; Karlowa, R. Rechtsgesch., II, 2, p. 650.





771.  Karlowa, R. Rechtsgesch., II, 2, p. 644: Es wird zur Zeit jener häufiger
vorgekommen sein, dass ein römischer Bürger, welcher keine genügende
Anzahl von Sklaven hatte, arme Freie servorum loco in operis gegen eine
merces hatte. Solche mercennarii, welche auch ihre operae wohl schlechthin,
so dass dem conductor die Bestimmung der Art derselben zustand, zu vermieten
pflegten, gehörten zur Hausgenossenschaft des conductor. Dieses
hatte einmal eine grössere faktische Abhängigkeit des mercennarius zur
Folge, es konnte aber auch rechtliche Folgen haben: Vorteile, an welchen
die Hausgenossenschaft des Hausherrn teilnehmen darf, kommen auch
solchen mercennarii zu gute [L. 4, pr. D. de usu et habit. 7, 8], nur von
solchen gilt der Satz, dass aus einem von ihnen gegen den conductor verübten
furtum die actio furti nicht entstehe [L. 90 (89) D. de furtis 47, 2.
Vgl. auch l. 11, § 1, D. de poenis 48, 19], denn man schrieb wohl dem
Hausherrn solchen, aber auch nur solchen, mercennarii gegenüber eine
Disziplinarbefugniss, wie gegenüber Freigelassenen und Klienten, zu.





772.  Caton., De agr. cult., 144, 2: Qui oleam legerint, omnes iuranto ad
dominum aut ad custodem sese oleam non subripuisse neque quemquam
suo dolo malo ea oletate ex fundo L. Manli. Qui eorum non ita iuraverit,
quod is legerit omne, pro eo argentum nemo dabit, neque debebitor.
Cfr. 145, 2.





773.  Caton., De agr. cult., 14, 5.





774.  Caton., De agri cult., 144, 2-3: Scalae ita ut datae erunt, ita reddito,
nisi quae vetustate fractae erunt. Si non [erunt] reddet, aequom solvito, id
viri boni arbitratu deducetur. Siquid redemptoris opera domino damni datum
erat, resolvito: id viri boni arbitrato deducetor; 146, 3: Vasa, torcula, funes,
scalas, trapetos, et siquid aliut datum erit, salvo recte reddito, nisi quae
vetustate fracta erunt, si non reddit, aequom solvito.





775.  Caton., De agri cult., 144, 3: Legulos, quot opus erunt, praebeto et
strictores. Si non praebuerit, quanti conductum erit aut locatum erit, deducetur:
tanto minus debebitur.





776.  Caton., De agri cult., 145: Si operarii conducti erunt aut facienda
locata erunt, pro eo resolvito aut deducetur. — 146, 3: Si emptor legulis et
factoribus, qui illic opus fecerint, non solverit, cui dari oportebit, si dominus
volet, solvat. Emptor domino debeto et id satis dato proque ea re
ita ut s. s. e. ita pignori sunto.





777.  Caton., De agri cult., 145. Homines eos dato, qui placebunt domino
aut custodi aut quis eam oleam emerit. Cfr., in quanto può trovare applicazione,
145, 3: Socium nequem habeto, nisi quem dominus iusserit aut
custos. Sul significato di homines cfr. Bekker, op. cit., p. 430. Per l’epoca
imperiale cfr. C. I. L. X, 3948 vs. 5: suas operas sanas va[le]ntes. — IX 3948,
XI 3949. — Bruns, Fontes8, p. 328.





778.  Caton., De agri cult., 144, 4-5: Nequis concedat, quo olea legunda et
faciunda carius locetur, extra quam siquem socium in praesentiarum dixerit.
Siquis adversum ea fecerit, si dominus aut custos volent, iurent omnes socii.
Si non ita iuraverint, pro ea olea legunda et faciunda nemo dabit neque
debebitur ei qui non iuraverit.





779.  Bekker, Ueber die leges locationis, etc., p. 431 sgg. — Mommsen, ivi,
p. 432. — Karlowa, op. cit., II, 2, p. 650-1.





780.  Gai, Instit., ed. Huschke, II, 79: Quidam materiam et substantiam
spectandam esse putant, id est, ut cuius materia sit, illius et res, quae facta
sit, videatur esse, idque maxime placuit Sabino et Cassio; alii vero eius
rem esse putant, qui fecerit, idque maxime diversae scholae auctoribus visum
est.....; Oertmann P., Die Volkswirthschaftslehre der Corpus juris civilis.
Berlin, 1891, p. 135 sgg.





781.  Bücher K., Gewerbe (Hdwb. d. Staatsw., Bd. III), p. 931: Auf die Haufigkeit
des gewerblichen Lohnwerkes deutet endlich noch die berühmte
Streitfrage der Juristenschulen über den Eigenthümer des Fabrikates bei der
Stoffumwandlung (specificatio), wenn der Verarbeiter nicht zugleich Eigenthümer
des Materiales war.....





782.  Gai, Inst., II, 77 sgg.





783.  Gai, Inst., II, 78-79.





784.  Oertmann, op. cit., p. 123: Erst in späterer Zeit und im Gegensatz zu
der altnationalen Rechtsbildung ist im römischen Recht eine Anerkennung
der Bedeutung und der Ansprüche der redlichen Arbeit zur Durchbruch
gelangt....... l. 52, § 2, 7; l. 80, D. XVII, 21, § 2, S. III, 25:..... quia
saepe opera alicuius pro pecunia valet; l. 52, §2 cit.: pretium enim operae
artis est velamentum. — Diese Citate in denen in ziemlich klaren Weise
der Arbeit ein Wert (pretium) zugesprochen wird und für unseren Zweck
von den erheblichsten Interesse, zumal sie uns zum Theil schon von den
Ansichten republikanischen Junsten referieren.





785.  Oertmann, op. cit., p. 125: Während ursprünglich eine Entschädigung
wegen Verletzung freier Menschen nach dem Grundsatz “liberum corpus
nullam recipit aestimationem„ unzulässig war, wurde in der Kaiserzeit — Dernburg,
II, § 132, meint: etwa seit Hadrian — die actio legis Aquiliae
analog auf diese Fälle ausgedehnt, so Ulpian in l. 7, pr. D., IX, 2 (quominus
ex operis filii sit habiturus) und l. 13 pr. eodem; Gaius in l. 7, D. IX, 3
(mercedes operarum, quibus caruit) und l. 3, D. IX, 1.





786.  Voigt M., Die XII Tafeln, II, p. 283 sgg.





787.  IV, 23.





788.  Liv., I, 8, 6:..... eo ex finitimis populis turba omnis sine discrimine,
liber an servus esset, avida novarum rerum perfugit, idque primun ad coeptam
magnitudinem roboris fuit.





789.  Liv. IX, 467; Nitzsch, Die Gracchen, pp. 70-71.





790.  Horat., Sat., I, 6, vss. 45-6:




“Nunc ad me redes libertino patre natum

Quem rodunt omnes libertino patre natum.






Lemonnier, op. cit., pp. 254 sgg.





791.  Val. Max., VIII, 6, 2; Plut., Syll., 9; Appian., B. C., I, 100; Sallust.,
Cat., 24; Wallon, op. cit., II, p. 318 sgg.





792.  Liv., XXII, 57, 11. Cfr. XXVII, 38; XXVIII, 46; Wallon, op. cit., II.
p. 483.





793.  Marquardt, Vie privée des Romains, I, p. 190 sgg.





794.  Jhering, Geist d. röm. Rechts, II Th., 1 Abth., p. 187.





795.  Costa, Il diritto romano privato nelle commedie di Plauto. Torino, 1890,
p. 94, con i testi ivi citati.





796.  Kniep F., Societas publicanorum. Jena, 1896, p. 65 sgg.





797.  Diod. Sic., XXXIV, 2, 48.





798.  Tacit., Ann., XIII, 23; Wallon, op. cit., II2, p. 427.





799.  IV, 23.





800.  Ann., XIV, 42.





801.  R. R., IV, 3.





802.  Plut., Cat. maj., 21.





803.  R. R., I. 17, 5.





804.  R. R., I, 8.





805.  R. R., I, 8.





806.  R. R., XII, 3.





807.  Mommsen, Droit public romain, trad. fr. VI, 2, pp. 36-40.





808.  Hirschfeld O., Untersuchungen auf dem Gebiete der roemischen Verwaltungsgeschichte.
Berlin, 1877, I, pp. 30-3, 242; Friedlaender, Darstellungen,
I6, pp. 171 sgg., 192 sgg.





809.  Hirschfeld, op. cit., pp. 248 sgg.; Friedlaender, op. cit., I6, pp. 82-3
sgg., 185 sgg.





810.  Paneg., c. 88.





811.  Friedlaender, Darstellungen, I6, p. 88 sgg., con i testi ivi citati.





812.  Hist. Aug. Anton. Heliog., c. 11: Fecit libertos praesides, legatos,
consules, duces, omnesque dignitates polluit ignobili late hominum perditorum; — c.
6: Vendidit et honores et dignitates et potestatem, tam per
se quam per omnes servos et libidinis ministros.





813.  Hist. Aug. Hadr., c. 9, 16.





814.  Paneg., 88.





815.  Friedlaender, Darstellungen, I6, p. 101.





816.  Friedlaender, Darstellungen, I6, p. 96.





817.  Friedlaender, Darstellungen, I6, pp. 126 sgg. — Erman H., Servus vicarius,
l’esclave de l’esclave romain. Lausanne, 1896, pp. 391 sgg.; pp. 436 sgg.
e passim.





818.  Allard P., Les esclaves chrétiens. Paris, 1876, pp. 286 sgg.





819.  Mommsen, Droit public romain, trad. franç., VI, 2, p. 13.





820.  Dion. Cass., LIV, 16; LVI, 7; D. XXIII, 2, 23.





821.  Tacit., Ann., XII, 53: Inter quae refert ad patres de poena feminarum,
quae servis coniungerentur; statuiturque ut ignaro domino ad id prolapsae
in servitute, cui consensisset pro libertis haberentur. — Suet. Vespas., c. 11:
Libido atque luxuria coercente nullo invaluerat: auctor senatus fuit decernendi
ut quae se alieno servo iunxisset, ancilla haberetur..... Cfr. Cod. Theod.,
IV, 11, 1; Cod. Just., VII, 24.





822.  CIL. IX, 154, 507, 872, 989, 1853, 2507, 2728, 2877, 3057, 3680. Cfr.
anche 910, 1267, 2687, 2724, 2760, 3763; XII, 724, 901, 2839, 3231, 3310 add.,
3601, 3751, 4465, 4502, 4993.





823.  CIL. IX, 888; XIV, 2832, 3920.





824.  CIL. IX, 1884; X, 593; XII, 682a, 3446, 3782, 3801; XIV, 218, 357, 396,
564, 881, 1654, 2522.





825.  Friedlaender, Darstellungen, II6, pp. 3 sgg., con le autorità ivi citate.





826.  Cfr. Voigt M., Jus naturale aequum et bonum, IV, pp. 22 sgg.





827.  Karlowa, R. R. G., I, pp. 616 sgg.





828.  Karlowa, op. cit., I, pp. 646 sgg.; pp. 657 sgg.





829.  Vedi sopra pp. 25 sgg.; Petron., Satyr., 71, 1: Amici et servi homines
sunt, et aeque unum lactem biberunt etiamsi illos malus fatos (sic) oppresserit...





830.  D. de stat. hom., I, 5, l. 4, § 1: Servitus est constitutio juris gentium
qua quis domino alieno [contra naturam] subicitur. — D. L, 17, l. 32 Ulpian.:
Quod attinet ad jus civile, servi pro nullis habentur: non tamen et jure
naturali, quia, quod ad jus naturale attinet, omnes homines aequales
sunt. Cfr. Schneider, Zur Gesch. der Sclaverei im alten Rom, pp. 41 sgg.,
p. 52.





831.  Sueton., Claud., 25. — Gai, Inst. I, 52-3. — Schneider, op. cit., p. 22.






832.  Wallon, op. cit. III3, pp. 56 sgg.; Schneider, op. cit., pp. 22 sgg; Abignente,
op. cit., p. 101.





833.  D., I, 6, 2: Divus etiam Hadrianus Umbriciam quandam matronam
in quinquennium relegavit, quod ex levissimis caussis ancillas atrocissime
tractasset.





834.  D., l. c.





835.  D., XLVIII, 8.





836.  Suet., Domit., c. 7; Dig., XLVIII, 8, 4: Nemo enim liberum servumve
invitum ementem castrare debet.





837.  Hitzig H. F., Die Stellung Kaiser Hadrians in der römischen Rechtsgeschichte.
Zürich, 1892, p. 6.





838.  D., II, 4, 10, § 1; I, 12, 8, §§ 8-9.





839.  D., XLVIII, 18, §§ 1-2.





840.  Cat. maj., c. 5, 2.





841.  D., XI, 7, 2 pr.: Locum in quo servus sepultus est religiosum esse
Aristo ait.





842.  D., XXIII, 3, 10, § 2; XXXIII, 7, 2, 5-7; XXI, 1, 35; XXXII, 41, 2;
Erman, Servus vicarius, p. 444, n. 1.





843.  Orelli, I. L., 2846: Ita contubernales honestiore coniugum nomine
sexcenties utuntur in inscriptt. — Allard, op. cit., 271.





844.  Plin., Epist., VIII, 16: ..... permitto servis quoque quasi testamenta
facere eaque ut legitima custodio. Mandant rogantque quod visum; pares
ut jussus. Dividunt, donant, relinquunt dumtaxat intra domum. — Schneider,
op. cit., 28.





845.  Gibbon E., The decline and fall of the Roman Empire. London, 1893, I,
Chap. 11, p. 45. — Lange, Hist. du matérialisme, I, p. 465.





846.  Schneider, op. cit., pp. 28 sgg. — Wallon, op. cit., III2, pp. 62 sgg.





847.  Wallon, op. cit., III2, p. 62, 67 sgg., con i fonti giuridici ivi citati.





848.  Wallon, op. cit., III2, pp. 71 sgg.





849.  D. L. 17, 20: Pomponius libro septimo ad Sabinum. Quotiens dubia
interpretatio libertatis est, secundum libertatem respondendum erit.





850.  Iust., Inst., III, 11, 1.





851.  Cod. iust., de fide com., lib. VII, 4, 1-2; Schneider, op. cit., pp. 35, 49,
n. 44.





852.  Cod. iust., VII, 22, 1-2.





853.  Schneider, op. cit., pp. 34, 51, n. 62, con le autorità ivi citate.





854.  Iust., Inst., III, 11, 1.





855.  Suet., Claud., c. 25.





856.  D., XXXVII, 14, 7: Divus Vespasianus decrevit, ut si qua hac lege
venierit, ne prostitueretur et, si prostituta esset, ut esset libera, si postea
ab emptore alii sine condicione veniet ex lege venditionis liberam esse et
libertam prioris venditoris.





857.  Friedlaender, Darstellungen, III6, pp. 509 sgg.; 661 sgg.





858.  Friedlaender, op. cit., III6, p. 516, e Zeller, Philosoph. d. Griech. ivi
citato.





859.  Engels F., Contribution à l’histoire du Christianisme primitif (Le devenir
social, I, 2), p. 147.





860.  Origen., c. Cels., III, 50, 55. Cf. anche Pélagaud E., Un conservateur
au second siècle. Paris, 1879, pp. 313 sgg.





861.  Ciccotti E., Psicologia del movimento socialista (nel Pensiero italiano,
vol. XXII), p. 265.





862.  Allard P., Les esclaves chrétiens, pp. 245 sgg.





863.  Allard, Les esclaves chrétiens, p. 250-1: Un des récits les plus anciens
de l’époque des persécutions est la célèbre lettre sur les martyrs de 177
écrite par les Églises de Lyon et de Vienne à celles d’Asie et de Phrygie
(Euseb., H. E., V, 1 sgg.)... On y voit des accusations terribles portées contre
les chrétiens de Lyon par leurs esclaves païens.... (N. 1). Quelque temps
après, S. Epipode et S. Alexandre furent encore, à Lyon, dénoncés par
leurs esclaves. Passio SS. Epipodii et Alexandri, ap. Ruinart, Acta sincera,
p. 63. — Autres exemples d’attachement des esclaves au paganisme: sous
Commode, le sénateur chrétien Apollonius est dénoncé par un esclave:
Eusèbe, H. E.,  V, 21; Saint Basile montre en Cappadoce, pendant la dernière
persécution, “les esclaves insultant leurs maîtres chrétiens„: Éloge
de S. Gordius; le concile d’Elvire, de la même époque, nous apprend que
souvent les maîtres n’osaient pas renverser les idoles qui étaient dans
leurs maisons, de peur d’irriter leurs esclaves (vim servorum metuunt):
Concilium Eliberitanum, canon XLI, apud Hardouin, t. I, p. 254.





864.  Lecky, Hist. of the european morals from Augustus to Charlemagne.
London, 1892, II10, pp. 14, 147: Its moral action has always been much
more powerful upon individuals than upon societies, and the spheres in
which its superiority over other religions is most incontestable, are precisely
those which history is least capable of realising.





865.  Lecky, op. cit., p. 15: A boundless intolerance of all divergence of
opinion was united with an equally boundless toleration of all falsehood
and deliberate fraud that could favour received opinions. — p. 149: ..... The
pictures of Roman societies by Ammianus Marcellinus, of the society of
Marseilles by Salvian, of the society of Asia minor and of Constantinople
by Chrysostom, as will as the whole tenor of the history, and innumerable
incidental notices of the writers of the time exhibit a condition of depravity
which has seldom been surpassed.





866.  Wallon, op. cit., III2, pp. 389 sgg. — Abignente, op. cit., pp. 108,
113 sgg.





867.  C. J., VII, 16, 3.





868.  Cod. Theod., IX, 9, 1.





869.  Cod. Iust., VI, 1, 6. Cfr. anche VI, 1, 3.





870.  C. J., IX, 47, 4.





871.  C. J., VII, 16, 24 e 36.





872.  C. J., VII, 16, 1 (Imp. Antoninus A. Saturninae).





873.  Cod. Theod., V, 7, 1; 8 l. n.





874.  Zosim., II, 38.





875.  Cod. Theod., XI, 27, 1.





876.  Cod. Theod., IX, 40, 2.





877.  Wallon, op. cit., III2, pp. 597 sgg. — Abignente, op. cit., pp. 115 sgg.
con i testi ivi citati.





878.  Jhering, Geist d. R. R., II Th., 2 Abth., p. 372. — Bury J. B., A history
of the later Roman Empire from Arcadius to Irene. London, 1889, I, p. 371.





879.  Wallon, op. cit., III2, pp. 416 agg. — Abignente, op. cit., p. 117 sgg.





880.  D., I, 5, 4, § 1; L, 17, 32; XL, 11, 2; Inst., I, 2, § 2.





881.  Novell., XXII, coll. IV, I, c. VIII.





882.  l. c.





883.  Novell., CXLII; C. J., I, 10; VII, 22; Dig., XLIX. 15, 19, § 5.





884.  C. J., VII, 3; 6; 8; 15; Just., Inst., II, 20.





885.  C. J., I, 13.





886.  Cfr. Marquardt, Vie privée des Romains, passim; Friedlaender, Darstellungen,
III6, p. 1-172, Der Luxus; pp. 173 sgg., Die Künste e passim;
Blümner H., Das Kunstgewerbe im Altertum. Leipzig, 1885.





887.  Blümner, Das Kunstgewerbe, I, p. 214 e passim.





888.  Blümner, op. cit., I, pp. 70 sgg.





889.  Blümner, op. cit., I, pp. 83 sgg.





890.  Blümner, op. cit., I, pp. 118 sgg., 157 sgg., 182 sgg., 192, 194, 217.





891.  Blümner, op. cit., I, p. 105.





892.  Blümner, op. cit., 1, p. 232 sgg., 243 sgg., 249.





893.  Blümner, op. cit., I, p. 105.





894.  Blümner, op. cit., I, p. 57, 85.





895.  Rodbertus, Zur Gesch. d. agrar. Entwickelung Roms unter den Kaisern
(Jahrb. f. Nationalökonomie, II Bd., 1864), p. 210 sgg.





896.  Colum., R. R., VI, 27. Cfr. VII, Praef.; VIII, 11; IX, 9.





897.  Colum., R. R., I, c. 8.





898.  Martial, III, 62 — Senec., Ep. 27 — Gell., XV, 29 — Cic. in Verr.,
A. S., 5, 7 — Wallon, op. cit., II2, pp. 164 sgg. — Boeger, op. cit., p. 22.





899.  D., XVII, 1, 26, § 8.





900.  R. R., IV, 3.





901.  D., XVI, 2, 21; XXI, 1, 57 — Wallon, op. cit., II3, p. 169.





902.  C. J., 6, 43, 3 — Wallon, op. cit., II2, pp. 172-4.





903.  Svet., Aug., 32.





904.  Mos. et. Rom. leg. coll., XIV, de plag. ed. Huschke — C. J., IX, 20,
7 e 15 — Wallon, op. cit., II2, pp. 50 sg.





905.  Il numero degli schiavi nell’Attica (ne’ Rendiconti dell’Istituto lombardo,
1897).





906.  Cairnes, The slave power, p. 114 sgg.





907.  R. R., I, c. 8: Foeminis quoque foecundioribus, quarum in sobole
certus numerus honorari debet, otium nonnunquam et libertatem dedimus,
cum plures natos educassent. Nam cui tres erant filii vacatio, cui plures
libertas quoque contingebat.





908.  Ciccotti E., La retribuzione delle funzioni pubbliche civili e le sue
conseguenze nell’antica Atene (ne’ Rendiconti dell’Istituto lombardo, 1897).





909.  Marquardt, De l’organisation financière chez les Romains. Paris, 1888,
pp. 147-8 — Hirschfeld O., Die Getreidererwaltung in der röm. Kaiserzeit,
p. 68.





910.  Mommsen Th., Die italische Bodenvertheilung und die Alimentartafeln
(Hermes, XIX), p. 408. — Fustel de Coulanges, Le domaine rural chez les
Romains (Rev. des deux mondes, 1886), p. 326. — Brugi B., Le dottrine
giuridiche degli agrimensori romani. Verona, 1897, pp. 284 sgg.





911.  Plin., N. H., XVIII, 7, 35:..... Sex domini semissem Africae possidebant,
cum interfecit eos Nero princeps....... Frontin., De controv. agrar. (Gromatici
veteres), p. 53.





912.  Marquardt, De l’organisation financière, pp. 139-87 — Hirschfeld,
Getreideverwaltung, pp. 3 sgg.





913.  Marquardt J., De l’organisation militaire chez les Romains. Paris, 1891,
pp. 166-71; 183 sgg.; 231 sgg. — Cagnat, Exercitus, in Daremberg et Saglio,
Dictionn. des ant. grecques et rom., pp. 915 sgg.





914.  Cagnat, l. c., p. 915.





915.  Marquardt, Organisation militaire, p. 203, 282.





916.  Büchsenschütz B., Die Hauptstätten des Gewerbfleisses in klassischem
Alterthume. Leipzig, 1869, p. 4.





917.  Blümnder H., Die gewerbliche Thätigkeit der Volker des klassischen Alterthums.
Leipzig, 1869, p. 1.





918.  Bücher K., Die Diokletianische Taxordnung vom Jàhre 301 (in Zeitschrift
für die gesamte Staatswissenschaft, herausg. von A. Schäffle), Bd. L
(1894), p. 697: Sie [die Alterthumwissenschaft] hat mit modernen Vorstellungen
gearbeitet und mit grossem Eifer die Stellen aufgesucht, wo
die äussern Formen des antiken Lebens an moderne Erscheinungen erinnern,
um an ihnen zu zeigen, wie herrlich weit es die Alten schon gebracht
hatten. Ein solches Verfahren ist für die wissenschaftliche Erkenntnis nirgends
so verderblich als auf wirthschaftlichen Gebiete. Die ökonomische
Welt des Altertums will als Ganzes aus sich selbst begriffen sein, oder sie
wird überhaupt nicht verstanden werden. Cfr. anche Bücher K., Die Entstehung
der Volkswirthschaft. Tübingen, 1893.





919.  Büchsenschütz B., Die Hauptstätten, etc., p. 4.





920.  Notitia dignitatum oc. XI, 45-63, 74-7. — Cod. Theod., X, 20, 2-3, 6-9, 16;
Or., 16-20, 26-27. — Bücher K., Die Diokletianische Taxordnung, pp. 209,
212 sgg. — Waltzing, op. cit., II, pp. 232 sgg. — Marquardt, La vie privée
des Romains.





921.  Suet., Vesp., c. 18:... Sineret se plebeculam pascere.





922.  Suet., Vespas., c. 1.





923.  Jul. Capitol., Maxim. et Balb., c. 5.





924.  Trebell. Pollion., Trig. Tyr., c. 8.





925.  Jul. Capitol., Pertinax Imp., c. 1 e 3.





926.  Ael. Lampr., Alexand. Sev., c. 22, 24-5; Jul. Capitol., Anton. Pius,
c. 10.





927.  Marquardt, Organisation financière, pp. 216, 251-2, 295, 297, 298 con
i testi ivi citati.





928.  Suet., Calig., c. 40; Dio. Cass., LIX, 28.





929.  Ael. Lamprid., Alex. Sev., c. 24 e 33.





930.  Ael. Lampr., Alex. Sev., c. 22.





931.  Waltzing, op. cit., II, pp. 3 sgg.





932.  Waltzing, op. cit., II, 32 con le prove ivi citate.





933.  Op. cit., II, p. 35.





934.  Op. cit., II, p. 81.





935.  Op. cit., II, pp. 239 sgg.





936.  Op. cit., II, pp. 228 sgg.





937.  Op. cit., II, pp. 359-60. Cfr. pag. 245.





938.  Cod. Theod., X, 20, 1. — Waltzing, op. cit., II, pp. 228-9 con le autorità
ivi citate.





939.  C. I. L., II, 1552, 1742; III, 337, 2130, 5540, 5622; V, 878, 5500, 5558,
5668, 7449, 7339 add.; VI, 9984-91; VIII, 2232, 5268; IX, 163, 820. 1456,
2484, 2485, 2829, 3056, 3103, 3446, 3517, 3571, 3617, 3701, 3908, 4053,
4664, 4877, 5460; X, 25, 1561, 1746, 4917, 3967, 7041, 8217; XIV, 2751,
2726, vilicus supra hortos, VI, 9472.





940.  III, 67, 1181, 1182, 1549, 1573a, 4445, 5616. 5622, *6010153-217, V,
90, 1035, 1049, 1939, *5048, 5318, 7473, 8111,39; VI, 9106 sgg.; VIII, 939,
*1828, 2803, 8209, 8421, 8905, 10734, 10962; IX, 6083,111 X, 238, 284, 285,
419, 429, 421, 1909, 1910, 1911, 1912, 1913, 4600, 6592, 7228, 8045,12 80465,
*8056154, 805929-135; XII, 2250, 5690111; XIV, 352b, 372, 469, 2251, 2301,
2509, 2792. In IX, 2123 ricorre eccezionalmente, come si vede, un actor
liberto.





941.  C. I. L., VI, 9383; VIII, 2228.





942.  Ab ark. (a), C. I. L., IX, 1248; arkarius C. I. L., VI, 9146-8, 9150; IX, 697.
*969, 2244, 2606, 3579, 3773, 3845, 4109, 4110, 4111, 4112, 608311, 46-51;
X, p. 1160 e 1163; atriensis C. I. L., VI, 9192-9197; cellarius C. I. L., VI,
9243-53; IX, 2484, 3424; cursor, VI, 9317; cubicularii, VI, 9291-312; 9285-6;
custos horrei, VI, 9469-70; dispensator C. I. L., II, 1198, 3525 7; III, 2935,
3038, 354, 563, 1085, 1301, 1839, 1955, 978, 333, 978; V, 1034, 2883, 6407,
7638, 5924; VI, 9319-72; IX, 3580, 608365; X, 237, 1732, 1917, 1920, 1921.
4594, 7893, 8059157, 172, 189; XII, 856, 5690108; XIV, 207, *1396, 1876, 2852,
3033, 3716; insularii, VI, 6215, 6217, 6296, 6297-9, 7291, 7407, 8855-6;
ostiarii, VI, 9737-8. Nondimeno ricorre un cellarius libero, XIV, 472, un
supra iumenta anche libero, VI, 9486, un ministrator, VI, 9645; qualche nomenclator
(VI, 9687 sgg., 8930-36), qualche ornatrix (VI, 9726-36), qualche
pedissequus libero (VI, 9767-83), X, 1942. Tra i coci poi, con la maggiore
importanza che assumono in tempi di raffinatezza e con le maggiori occasioni
che hanno di ottenere il favore del padrone e la libertà, ricorrono in più
gran numero liberi e liberti: C. I. L., V, 2544; VI, 9263-70; IX, 3938; X,
5211; XII, 4468.





943.  C. I. L., II, 21, 2348, 470, 2337, 3666, 1737, 5655; III, 559, 3583, 3834;
V, 89, 562, 1909, 1910, 2181, 2396. 2530, 5277, 5317, 5920, 3156, 3940.
8320, 2183; VI, 9562-610; VII, p. 235; VIII, 2834, 8498; IX, 467, 470, 1714,
1715, 2369a, 2607, 2686, 3388, 4553, 5462; X, 2858, 3955, 3962, 4918, 6469.
6471, 6124, 388, 5719; XII, 725, 1622, 1804, 3341, 3342, 4485-9: XIV, 2652.
3030, 3710. Abbondano, naturalmente, quelli che il nome anche più chiaramente
rivela come stirpe di liberti: in ogni modo sono persone che
godono dello stato di libertà. È pure notevole il ricorrere non infrequente
di donne, che esercitano la medicina: C. I. L., II, 497; VI, 9614-7; IX, 586;
X, 3980; XII, 3343.





944.  Aerarii, C. I. L., II, 2238; VI, 9134-38; X, 3988; XII, 3333, 4473;
albarii, VI, 9139-40; aluminarii, VI, 9142; aurifices, V, 1982, 2308, 8834;
VI, 9149, 9202-8; X, 3976, 3978; XII, 4391, 4464-5; architecti, V, 1886, 3464;
VI, 9151-3; X, 841, 1443, 1446, 1614, 4587, 5371, 6126, 6339, 8093, 8146:
argentarii, VI, 9155-85; IX, 236, 348, 3157, 4793; X, 1914, 1915, 3877;
XII, 1597, 4457-60; argentarius coactor, XIV, 2886; armarii, XII, 4463; anularii,
XII, 4456; axiarii, VI, 9215; bybliopolae, VI, 9218; caelatores, II, 2243;
VI, 9221-2; caligarii, V, 1585, 6671; VI, 9225; X, 5456; candelabrarii, VI,
9227-28; capsarii, V, 3158; VI, 9232; capistrarius, XII, 4406; carpentarii,
V, 5922; chartarii, VI, 9255-6; XII, 3284; clavarii, II, 5819; V, 702; XII,
4467; claviclarii, X, 7613; clostrarii, VI, 9260; copones, V, 5930; XII, 3345;
coloratores, X, 5352; citharoedi, X, 6340; codicarii, II, 25, 260; coriarii,
VI, 9279-80 (cfr. 1117-18, 1682), X, 1916; coronarii, VI, 9292-3 (cfr. 4414,
4415, 7009, 9227), X, 6125; crepidarii, VI, 9284; cultrarii, X, 3984-5; dissignatores,
VI, 9373; dolabrarii, V, 908; eboriarii, VI, 9375; epippiarii,
VI, 9376; fabarii, XII, 4472; fabri, III, 1652; V, 1030, 2328, 3316; VI,
9385-417; faber lignar. V, 4216; XII, 722; faber argent. XII, 4474; faber
navalis, XII, 5811; faber pectenarius, V, 98; figuli, X, 424, 8043, 83, 8055, 51,
8036, 354; XII, 4478, 5686, 878, 5697, 6; flaturarii, VI, 9418-9; florentinarii, VI,
9421; fontani, XII, 3337; fullones, II, 5812; VI, 9429-30 (cfr. Waltzing,
op. cit., I, 183 sgg.; II, 152 e 528): gaunacarii, VI, 9431; gemmarii, VI,
9433-7; gladiarii, VI, 9442; IX, 3962: X, 3986; glutonarii, VI, 9443; grammatici,
II, 2236, 3872; X, 3911; XII, 1921; gustatores, XII, 1754; gypsiarii, IX,
5378; XII, 4479; harundinarii, VI, 9456; holitores, VI, 9457-9; horrearii,
VI, 9460-68; lanarii, VI, 9490-4; XII, 4481 (cf. Waltzing, op. cit., II, 153 e
532); larii, V, 3307; VI, 9499; IX, 4227, 9332; X, 6493; XII, 4482; lapidarii,
II, 2404, 2772; III, 1365, 1601, 1777; V, 3045; XII, 732; lanternarius,
X, 3970; lecticarii, III, 1438; VI, 9504-14; librarii, V, 6801; VI, 9516-25;
XII, 1592; limarii, XII, 4475, 5969; linarii, V, 5923; lintiarii, 9526; XII,
3340, 4484; lintiones, V, 1041, 3217; lorarii, VI, 9528; macellarii, VI, 9532;
machinatores, VI, 9533; margaritarii, VI, 9543-7; X, 6492; XIV, 2655;
marmorarii, II, 133, 1724; VI, 9550-7; X, 1648, 1873, 3985, 7039; XIV,
3560; materiarii, VI, 9561; X, 3965; mensores, III, 1220, 2124, 2129; V,
3155, 6786; VI, 9619-21; XII, 4490; mensores aedificiorum, VI, 9222-5; XIV,
23, 3032, 3713; mensores machinariorum, VI, 9626; mensularii, XII, 4491;
mercatores, magnarii, negotiatores, III, 2086, 2125, 2131, 4250, 4251, 5816,
5830, 5833; V, 1040, 1982, 5145, 8939, 1047, 5911, 5929, 5932, 5925, 5928,
5982, 7377; VI, 9628-32, 9652-86; VIII, 7149; X, 487, 545, 1797, 1872, 1931,
3947, 5588, 6113, 6493, 7612, 7330; XII, 1896, 5973; XIV, 397, 2793, 4142;
museiarius, VI, 9647; musicarii, II, 224; VI, 9648-51; XII, 3344; nauta,
V, 94; navicularii, V, 1598, 1606; XII, 4493-5; 5972 (cfr. Waltzing, op. cit.,
II, 536); nummularii, II, 498; III, 1938; V, 93, 4099, 8318; VI, 9707 sgg.;
IV, 1707; X, 3977, 6493, 6699; XII, 4497; olearii, II, 1481; VI, 9716-19;
XII, 4497; obstetrices, VI, 9720-4; X, 1932, 3972; paedagogi, II, 1981; II,
2111; VI, 9739-64: VIII, 1506, 3322; X, 1943-4, 6562, 8129; pectenarii, II,
5812, 2538, 2543; V, 450; pelliones, XII, 4500; pictores, VI, 9786; X, 702,
1950; pilarii, XII, 4501; piscatores, VI, 9799-801; pistores, V, 1036, 1046; IX,
3190; X, 499, 5346, 5933-4, 6494; XII, 4503; XIV, 2212, 2302; pistor candidarius,
4502; plicatrix, XII, 4504; plumarii, VI, 9813-4; plumbarii, VI,
9815-8; plutiarii, VI, 9819; politores, VI, 9820; poenularius, X, 1945; pomarii,
VI, 9821-3; X, 3956; popa, VI, 9824; praceptores, VI, 9827; praecones,
IX, 4910; X, 5429-30, 6472, 8222; propola, XII, 4506; pugillariarius,
VI, 9841; purpurarii, II, 2235; V, 1044; VI, 9844-8; IX, 5276; X, 540,
1952, 3973; XII, 4507-8; redemptores, VI, 9851; IX, 1549, 3707, 3821; resinaria,
VI, 9855; rogatores, VI, 9859-63; sagarii, V, 5773, 5918, 5926, 6670;
VI, 9864-72; IX, 2399, 5752, 8263; XII, 1898, 1928, 4509; salinatores, XII,
5360; sarcinatores, V, 2542, 2881, 7568; scabillari, IX, 3188; scribae, XIV,
3714; scriniarii, VI, 9885; segmentarii, VI, 9889; sericarii, VI, 9891-3; sigillarii,
VI, 9894-5; signarii, VI, 9876; solatarii, VI, 9897; solearii, XII,
4510; spatarii, VI, 9898; structores, VI, 9908-10; XII, 4511; XIV, 288, 2656;
supellectilarius, VI, 9914; X, 1960; sumptuarii, VI, 9912-3; sutores, II, 5934;
V, 2728, 5812, 5919, 7265; IX, 3027; symphoniacus, XII, 3348; tabellarii,
VI, 9916-8; X, 1027, 1870, 1961; XII, 4512; tabularii, VI, 9921 sgg.; IX,
5064; X, 7039, 5361, 7936; tectores, IX, 3192; X, 6593; tegularii, X, 3729;
tesserarii, V, 4508, 7044; XII, 1385; thurarii, V, 2184; VI, 9928; X, 1962,
3966, 6802; XII, 4518; tibiarii, VI, 9935; tignuarii, IX, 5862; tonsores, V,
4101; VI, 9937-42; X, 1963-4; XII, 4514-6; tritor argentarius, VI, 9950;
vascularii, VI, 9953-8; IX, 1720; X, 7611; XII, 4519; XIV, 2887; vestiarii,
VI, 9961-78; VIII (vestiarius Aug.) 5234; IX, 1712; X, 3959, 3963, 5718;
XII, 3202, 4520-1; XIV, 467; vestificus, VI, 9979; victumarius, 9982; viminarius,
XII, 4522; unctores, 9997; unguentarii, VI, 9899-1000; IX, 471, 5905.




Questo elenco, insieme a qualche altro tentato in precedenza (Wallon,
III2, pp. 494 sgg.), senza proprio pretendere ad essere completo, sopperisce
allo scopo della dimostrazione come un altro, che, anche essendo assolutamente
completo, avrebbe, al pari di questo, un valore dimostrativo notevolissimo
ma non mai assoluto, dato il numero relativamente tenue delle
epigrafi e la considerazione che l’epigrafi sepolcrali degli schiavi — tali son
queste — dovevano essere, comparativamente, meno frequenti di quelle de’
liberi. Ciò per non esagerare eccessivamente questo genere di prova.




Del resto la diffusione e lo sviluppo del lavoro libero è dimostrato nel
corso del lavoro per tante altre vie.




In ogni modo, anche da questo riepilogo epigrafico, qual’è e quale va
inteso, si scorge come il lavoro libero si fosse allargato a quasi tutte le
arti. Ciò era accaduto specie per mezzo de’ liberti, ma i mestieri erano
poi moltissime volte rimasti tradizionalmente nella loro discendenza.




In parecchi de’ mestieri riportati nell’elenco l’elemento libero tien solo
il campo; ricorrono invece liberi e servi tra gli aerarii, aquarii, aurifices,
architecti, argentarii, capsarii, chartarii, clavarii, corarii, coronarii, fabri,
grammatici, holitores, horrearii, lapidarii, lanii, librarii, lintiarii, marmorarii,
mensores (non specificati), negotiatores, musicarii, navicularii, nummularii,
olearii, obstetrices, paedagogi, pectenarii, pedissequi, pictores, plumarii,
plantarii, purpurarii, sericarii, supellectilarii, sumptuarii, tabellarii, tabularii,
thurarii, vestiarii.




Tuttavia, anche nella massima parte di questi, nella quasi totalità, la
grande prevalenza è de’ liberi (liberti o ingenui che fossero), ed è notevole
ad osservare come ordinariamente l’elemento servile è dato da Roma e
dalla Spagna, cioè dal paese, in cui la ricchezza accentrata faceva persistere
la produzione casalinga nella casa imperiale e nelle grandi case aristocratiche,
e dal paese dell’estremo Occidente, in cui la produzione casalinga
persisteva invece per il persistere di maniere di vita più rudimentali,
ed erano meno sviluppate le manumissioni, meno i centri cittadini, meno
il proletariato.




Secondo il mio spoglio epigrafico, poi, compaiono come servi esclusivamente
questi: cabatores (C. I. L., VI, 9239); casarii (VI, 9238); circitores
(VI, 9257); confectorarii (VI, 9278); dulciarii (VI, 9374); eunuchi (VI, 9378-80);
fenarii (VI, 9417); geruli (VI, 9439-41); factor (VIII, 9432); iugarii (XII,
3102, 3338); inaurator (II, 6107); infector (II, 5519); lagunaria (VI, 9486);
lanipendae (VI, 9496-7; IX, 3157, 4350); loricarii (II, 3359); muliones (VI,
9646); notarii (III, 1938; V, 93, 1586, 1601-4); pastillarii (VI, 9766); pecuarius,
(IX, 5276); promo (VI, 9839); quasillaria (VI, 9849); refectores pectenarii
(IX, 1711): saltuarii (VI, 9874; VIII, 5383, IX, 706); sarcinatrices
(VI, 9875-84, meno una liberta); sector (VIII, 5267); scutarius (VI, 9886);
speclarius (VI, 9899); topiarii (VI, 9943-9); vestiplica (V, 5316). Anche qui è
difficile trarre induzioni troppo larghe da esempi isolati; ma, in ogni modo,
si vede come il lavoro servile persiste preferibilmente in impieghi più faticosi,
o più ignobili, o più continui e ordinarî, o di carattere sussidiario
ad arti e funzioni di lavoro più specificato.






945.  C. I. L., IV, 490, 710, 677, 336, 597, 826, 886, ecc.





946.  Waltzing, op. cit., II, pp. 185 sgg., 429.





947.  C. I. L., XII, 4523, 4515, 4517, 3335, XIV, 2656.





948.  Der Maximaltarif des Diocletian herausgegeben von Th. Mommsen,
erläutert von H. Blümner. Berlin, 1893 e C. I. L., III.





949.  VII, 1-23. Cfr. pp. 104 sgg.





950.  VII, 24-8.





951.  VII, 29-37. Cfr. pp. 112.





952.  VII, 38-74. Cfr. pp. 112 sgg.





953.  VII, 75-6.





954.  XX, 1-13; XXI, 1-6; XXII, 1-26. Cfr. pp. 156 sgg.





955.  VII, 1ª.





956.  Pro Roscio com., 10, 28. — Blümner, Maximaltarif, p. 105.





957.  Seek O. nella Deutsche Literaturzeitung, 1894, p. 458.





958.  Michaelis H., Kritische Würdigung der Preise des Edictum Diocletiani
(Zeitschrift für die gesammte Staatswissensch. herausg. von A. Schaeffle.
Bd. LIII — 1897), p. 49.





959.  C. Plini Caecil. Secundi Epist. ad Traianum lmp., 41 (50), ed. Keil:
... Hoc opus multas manus poscit; at eae porro non desunt. Nam et in
agris magna copia est hominum et maxima in civitate, certaque spes omnes
libentissime adgressurae opus omnibus fructuosum.





960.  Bücher K., Die Diokletianische Taxordnung, p. 692.





961.  Bücher, Die Diockletianische Taxordnung, p. 194. — Michaelis, op. cit.,
p. 15 e Seek, l. c.





962.  Credo utile riportare dal Segrè G., Studio sulla origine e sullo sviluppo
storico del colonato romano (Archivio giuridico di F. Serafini, voll. 42, 43,
44, 46), il diligente elenco de’ testi, che hanno costituito gli elementi delle
dispute sul colonato e il riepilogo de’ principali punti di vista da cui il
colonato è stato considerato, rimandando per la bibliografia allo studio del
Segrè, insieme al quale è opportuno riscontrare Schulten A., Colonus (nel
Diz. epigr. di E. De Ruggiero, II, p. 457 e Hist. Zeitschr., LXXVIII, 1-17). — Segrè,
op. cit., vol. 42, p. 468: Varro, RR., I, 17, 2; Caes., De bell. gall.,
VI, 13; De bell. civ., I, 34; Colum., RR., I, 7, 1 e 3; Plin., Epist., III, 19;
Tacit., Germ., c. 25; Frontin., De controv. agror., p. 53. Lachm.; Jul. Capitol.
M. Anton. Philos., 22; Trebell. Poll., Claudius, 9; Eumenes, Panegyr. Const.
Caes. c. 8; Salv., De gubern. Dei, V, 8; Cod. Theod., V; 4, 3; D. XX,
1, 32; XXX, 1, 112; XXVII, 1, 1757; L, 15, 4 § 8; Paul, Rec. Sent., III,
6, 48; Cod. Just., IV, 65, 1, 11; VIII, 51, 1, 1; Hermes, XV, 385-411,
478-80 e Journal des Savants, 1880, pp. 686-90 pel decreto di Commodo
su’ coloni del saltus Burunitanus.




Cfr. inoltre le fonti citate dallo Schulten, l. c.




Segrè, op. cit., vol. 43, pp. 150 sgg.: “Il numero e la varietà delle
opinioni sull’origine e sullo sviluppo storico del colonato, di cui non esporremo
che le principali, bastano a dimostrare quanto sia difficile tale ricerca.
Per riescire più chiari, crediamo opportuno raccoglierle in gruppi
secondo i loro punti di contatto e distinguerle secondo le loro differenze,
senza la pretesa di fare qualche cosa d’esatto, ma coll’intenzione di tentare
la classificazione meno grossolana che ci sembrava possibile.




“1º Alcune di queste teorie traggono l’elemento costitutivo del colonato
dai soli servi (Puchta, Rodbertus), altre dai soli liberi, piccoli proprietarî,
o fittabili, o lavoratori vaganti (Cuiacio, Heisterbergk, Mommsen, Karlowa,
Revillout, Wallon, Esmein); altre da questi e da quelli insieme (Giraud,
Savigny, Fustel de Coulanges, Dareste).




“2º Secondo alcuni l’istituto è originario d’Italia (Rodbertus); per altri è
esclusivamente provinciale (Savigny, Heisterbergk, Schultz, Rudorff, Guizot);
secondo altri, e sono i più, sorse a un tempo nell’Italia e nelle Provincie.




3º Quanto all’epoca della sua formazione, per alcuni è un istituto preromano
delle Provincie (Rudorff, Heisterbergk, Schultz, Guizot); per altri
del tempo repubblicano (Giraud, Laferrière); per i più è del tempo imperiale.




4º Alcuni trovano il fondamento del colonato in un ceppo indigeno
libero o schiavo, italico o di altre parti dell’impero (Rodbertus, Rudorff,
Schultz, Guizot, Laferrière, Heisterbergk, Fustel de Coulanges, Dareste);
altri in un elemento straniero (Wenck, Zumpt, Savigny, Maynz, Vesme,
Fossati, Mommsen) introdottosi nell’impero Romano. Una teoria ecclettica,
che tien conto dell’uno e dell’altro elemento, è quella dell’Huschke.




5º Finalmente alcuni rannodano l’istituto a costumi italo-greci (Giraud),
altri all’organizzazione dell’antica famiglia celtica (Guizot), altri ad istituzioni
italico-gallesi (Laferrière); altri al servaggio germanico (Mommsen,
Maynz)„.




Più particolarmente, secondo le varie opinioni che ora passeremo in
rassegna, il fondamento di fatto e giuridico del colonato è diverso, vale
a dire:




a) manumissione limitata, con fondamento legislativo (Puchta, Giraud),
ad un patto naturale di fitto con servi (Rodbertus, Fustel de Coulanges per
la servitù della gleba); seguito ed accompagnato dalla sottommissione dei
piccoli proprietarii o dei fittabili immiseriti;




b) gli istituti agrarii nelle Provincie come substrato del colonato posteriore
(Rudorff, Schultz, Guizot, Heisterbergk);




c) la violenza dei proprietari sanzionata poi dalle leggi (Wallon, Yanoski,
Jung, Fustel de Coulanges pel colonato dei liberi); o l’opera dell’amministrazione
romana, divenuta poi legge di questa e del costume
(Revillout, Hegel, Kuhn, Esmein, Karlowa);




d) l’influenza diretta della legislazione sui liberi agricoltori (Huschke,
Marquardt), per alcuno (Puchta) anche sugli schiavi;




e) i trapiantamenti barbarici, secondo alcuni quelli dei soli dediticii,
secondo altri di questi e de’ Laeti e dei Gentiles (Gothofredo, Wenck,
Vesme, Fossati, Zumpt, Savigny, Laboulaye, Marquardt); ad essi poi in
certo senso è messo da alcuni in rapporto il colonato. Quanto alla derivazione
germanica dell’istituto (Maynz, Mommsen), i più fanno rimontare
questi trapiantameli all’imperatore Marco, altri ad Augusto (Huschke,
Marquardt);




f) la clientela romana e gallese;




g) l’esercizio della piccola cultura sui latifondi in Italia (Rodbertus),
nelle provincie frumentarie (Heisterbergk). Però queste due teorie, specialmente
la seconda, si occupano più di rintracciare il materiale sociale che
costituì il colonato, di quello che il suo fondamento giuridico;




h) Altri scrittori si limitano a designare gli stadii o momenti storici
dell’istituto (Léotard, Lattes).





963.  Jung J., Zur Würdigung der agrarischen Verhältnisse in der röm. Kaiserzeit
(Hist. Zeitschrift, XLII (1879), p. 45 e 53).





964.  Cairnes, The slave power, p. 67.





965.  Schulten A., Die röm. Grundherrschaften (Zeitschr. für Social und
Wirthschaftsgesch., III (1895), pp. 357, 362 sgg.) — Mommsen, Decret des
Commodus, etc. (Hermes, XV), pp. 392 sgg. — Boissier G., L’Afrique Romaine.
Paris, 1895, p. 165.





966.  Jung J., op. cit., pp. 74 sgg. — Zachariae von Lingenthal K., Geschichte
d. Griechisch-Römischen Rechts. Berlin, 1877, p. 227 con le autorità
ivi citate.





967.  R. R., I, 7.





968.  Zachariae von Lingenthal, op. cit., p. 240 con le autorità ivi citate.





969.  Op. cit., pp. 243 sgg.





970.  Laenger O., Sklaverei in Europa während d. letzten Jahrhunderte des
Mittelalters. Bautzen, 1891, pp. 5 sgg. con le opere e le autorità ivi citate.





971.  Laenger, op. cit., p. 22.





972.  Laenger, op. cit., p. 19, 25.





973.  Laenger, op. cit., pp. 20, 26, 27 sg. 30.








Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici. In particolare il testo
greco è stato trascritto tal quale, senza alcuna correzione.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK IL TRAMONTO DELLA SCHIAVITÙ NEL MONDO ANTICO ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/724562058649343618_cover.jpg
BBLIEG
n SCENTE






