
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Gereformeerde dogmatiek. Vierde deel

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Gereformeerde dogmatiek. Vierde deel


Author: Herman Bavinck



Release date: September 17, 2022 [eBook #69005]

                Most recently updated: October 19, 2024


Language: Dutch


Original publication: Netherlands: J. H. Bos, 1901


Credits: Jeroen Hellingman, Hans Pieterse and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GEREFORMEERDE DOGMATIEK. VIERDE DEEL ***






Opmerkingen van de bewerker

Inhoud


GEREFORMEERDE DOGMATIEK.




GEREFORMEERDE

DOGMATIEK.

DOOR

DR. H. BAVINCK.



VIERDE DEEL.





KAMPEN. — J. H. BOS. — 1901.




Typ. der Weesinrichting te Neerbosch.




INHOUD.







	HOOFDSTUK IX.

Over de Kerk.



	  Paragraaf.
	Bladz.



	47.
	Het wezen der Kerk
	1



	48.
	De regeering der Kerk
	59



	49.
	De macht der Kerk
	132



	HOOFDSTUK X.

Over de Middelen der Genade.



	50.
	Het Woord
	193



	51.
	De Sacramenten
	215



	52.
	De Doop
	252



	53.
	Het Avondmaal
	299



	HOOFDSTUK XI.

Over de Laatste Dingen.



	54.
	De tusschentoestand
	353



	55.
	De wederkomst van Christus
	422



	56.
	De voleinding der eeuwen
	481



	




	 
	Breedere inhoudsopgave Deel I-IV
	530



	 
	Register van min of meer verklaarde Schriftuurplaatsen
	557



	 
	Register van Namen
	559



	 
	Register van Zaken
	569










Hoofdstuk IX.

Over de Kerk.



§ 47. Het wezen der kerk.

1. De gemeenschap dergenen, die Christus en zĳne weldaden
deelachtig zĳn, draagt den naam van de kerk. In strikten zin is
er daarom van deze alleen binnen de grenzen van het Christendom
sprake. Maar dat neemt toch niet weg, dat er, gelĳk van priesterschap
en offerande en altaar en allerlei andere elementen in
dogma en cultus, zoo ook van de kerk analogieën zĳn in de
godsdiensten der volken. Van nature is de mensch reeds een
gezellig wezen, een ζωον πολιτικον; hĳ wordt uit en in en tot
de gemeenschap geboren en kan geen oogenblik zonder haar
bestaan. Huisgezin, maatschappĳ, staat, vereenigingen van allerlei
aard en voor allerlei doel binden de menschen saam en doen hen
leven en handelen in gemeenschap met elkander. Sterker nog dan
al deze instellingen en corporaties is de band, die in de religie
de menschen vereent. Er ligt in den godsdienst een machtig
sociaal element, Schleiermacher, Chr. Gl. § 6. A. Dorner, Kirche
und Reich Gottes, Gotha 1883 S. 11-17. De reden daarvan is
niet ver te zoeken; dieper dan iets anders wortelt de religie in
het hart van den mensch. Zĳ is met zĳne schepping naar Gods
beeld onmiddellĳk gegeven en daarom onuitroeibaar eigen aan
zĳne natuur. In die religie regelt de mensch zĳne verhouding
tot God, en deze is centraal en principieel. Zooals onze verhouding
tot God is, zoo is die tot onze medemenschen en tot alle schepselen.
Op den bodem van alle vragen ligt die van de religie.
Wie in den godsdienst met ons samenstemt, is het met ons eens

in de diepste, heiligste en alles beheerschende overtuigingen en
komt vroeger of later ook op afgeleide punten tot hetzelfde
inzicht; maar verschil van geloofsovertuiging doet bĳ ernstig
nadenken in alle ondergeschikte vraagstukken steeds verder uiteengaan.
Wat in den godsdienst de menschen verbindt, is sterker
dan stoffelĳk belang, natuurlĳke liefde, of geestdrift voor wetenschap
en voor kunst; voor den godsdienst heeft de mensch alles,
heeft hĳ ook zĳn leven veil. Want indien hĳ dezen verliest, dan
verliest hĳ zichzelven; in den godsdienst staat volgens ieders
overtuiging des menschen ziel en zaligheid op het spel. Daarom
zoekt elke godsdienst zich ook te propageeren en missionair op
te treden. De religie is nooit eene private aangelegenheid, eene
subjectieve opinie, eene kwestie van smaak; zĳ sluit steeds de
pretentie in, de ware en zaligmakende te zĳn, en zoekt daarom
ingang bĳ anderen, uitbreiding zoo mogelĳk over heel de menschheid
heen. Zĳ is nooit eene zaak van den individu alleen, maar
steeds ook van het gezin, de familie, het volk en den staat. Zĳ
brengt daarom altĳd een gemeenschappelĳk dogma en een gemeenschappelĳken
cultus voort, als het ware gedragen door het
besef, dat niet de enkele mensch maar de menschheid het voltooide
beeld Gods, zĳn tempel en lichaam is. Buiten het terrein
der bĳzondere openbaring is echter algemeen het bewustzĳn
verloren van de eenheid Gods zoowel als van de eenheid der
menschheid. De eenheid van godsdienst beperkt zich tot de stam-
of volksgenooten; burgerlĳke en godsdienstige gemeenschap vallen
samen; de staat is zelf ook een Cultusgemeinschaft. Wel openbaart
de religie zich ten deele ook in zelfstandige organisatie van
priesterschap, offeranden, ceremoniën, godsdienstige vereenigingen
en geheime genootschappen; de buddhistische religie in Tibet
vertoont zooveel overeenkomst met die van Rome, dat de Jezuitenpaters,
toen zĳ haar eerst leerden kennen, er een spel des duivels
in zagen. Maar toch bracht geen der heidensche godsdiensten het
tot zulk eene zelfstandige organisatie, als die, welke wĳ onder
het Christendom in de kerk aantreffen. Het Mohammedanisme
stichtte niet anders dan eene soort van theocratischen staat,
waarin de Arabieren de heeren der onderworpen volken zĳn en
de koran het wetboek is ook voor het burgerlĳk recht. En het
Buddhisme vormde slechts vereenigingen van wereldontvluchtende
monniken, die op de burgerlĳke maatschappĳ een verlammenden

druk oefenden en tegenover den staat nimmer zelfstandig werden.
Cf. Saussaye, Religionsgesch. I 132. Pfleiderer, Religionsphilos.3
727 f. Rauwenhoff, Wĳsb. v. d. godsd. 835v. Tiele, Inl. tot de
godsdienstwet. Tweede reeks 1899 bl. 132-154. Falke, Buddha,
Mohammed, Christus II 155 f.

Voorbereid werd echter de christelĳke kerk in de dagen des
O. Testaments. In den patriarchalen tĳd waren de huisgezinnen
der geloovigen de godsdienstige gemeenten en de huisvaders de
priesters; een geregelde, gemeenschappelĳke cultus bestond er
nog niet, al ligt in Gen. 4:26 toch reeds opgesloten, dat de
Sethieten tegenover de Kaïnieten den naam Gods begonnen uit
te roepen en te prediken, en al kwam er na den zondvloed tusschen
Semieten, Japhetieten en Chamieten eene scheiding tot
stand. Bĳ Abraham kreeg deze scheiding zelfs voor eeuwen haar
beslag. God liet van nu voortaan de Heidenen wandelen op hunne
eigene wegen en richtte met Abraham en zĳn zaad een verbond
op, dat ook uitwendig door het teeken der besnĳdenis de kerk
van de wereld afscheidde en aan den voet van Sinai bevestigd
en tot een nationaal verbond verheven werd. Onder Israel was
kerk en staat niet één en hetzelfde; er was onderscheid tusschen
priester en koning, tempel en paleis, godsdienstige en burgerlĳke
wetten. Maar beide waren toch zoo nauw vereenigd, dat burger
en geloovige, natie en volk Gods saamvielen en het ééne Goddelĳke
wet was, die heel het leven van Israel beheerschte. Israel
als volk was eene עֵדָה יהוה of eene קָהָל יהוה.
Beide deze woorden worden in het O. T. van de vergadering of de gemeente Israels,
zonder onderscheid van beteekenis, gebruikt. Maar na de ballingschap
onderging Israels volksbestaan eene merkwaardige verandering;
de Joden hielden op een volk te zĳn als de andere volken
der aarde en werden eene godsdienstige gemeente. Op alle plaatsen
in en buiten Palestina ontstonden er samenkomsten der geloovigen
op den sabbat, Ps. 74:8, Hd. 15:21, om de wet te lezen en
in haar onderwezen te worden; het leeren was het voornaamste
bestanddeel van den daarin geoefenden eeredienst, Mk. 1:21,
6:2 enz. Deze vergaderingen, כְנֵסֶת, συναγωγη,
werden voor de Joden meer en meer het middelpunt van hun religieuse leven
en kregen in plaatsen met gemengde of overwegend grieksche
bevolking eene zelfstandige organisatie. De tempel te Jeruzalem
bleef wel bestaan en werd nog altĳd geëerd als de plaats van

de bĳzondere tegenwoordigheid Gods. Maar de Joden buiten
Jeruzalem kregen toch allengs eene godsdienstoefening, die buiten
tempel en altaar, buiten priesterschap en offerande omging, en
geheel en al in prediking en in gebed bestond. Daardoor werd
reeds in de dagen des O. T. de christelĳke gemeente voorbereid.
Evenals de beide hebreeuwsche, werden de grieksche woorden,
συναγωγη en ἐκκλησια,
oorspronkelĳk voor deze godsdienstige samenkomsten der Joden dooreen gebruikt; de LXX
zet עדה in
den regel door συναγωγη over, en קהל door
ἐκκλησια, behalve in Ex. Lev. Num. Jos., waar ook
קהל gewoonlĳk door συναγωγη
wordt vertaald. Maar langzamerhand kwam er bĳ de Joden toch
reeds dit onderscheid, dat συναγωγη meer de empirische, feitelĳke
samenkomst aanduidt (congregatio, vergadering), en ἐκκλησια het
woord wordt voor de ideale gemeente, gelĳk zĳ de door God
tot zĳn heil geroepenen omvat (convocatio, gemeente). Cf. Schürer,
Gesch. des jüd. Volkes im Zeitalter Jesu Christi II3 428-433.

2. Hieruit wordt verklaard, dat het christelĳk spraakgebruik
het woord συναγωγη alleen van de godsdienstige vergaderingen
der Joden en van de gebouwen, waarin zĳ plaats had, bleef
bezigen, Mt. 4:23, Hd. 13:43, Op. 2:9, 3:9, maar overigens
van het woord ἐκκλησια zich ging bedienen. Wel komt dit woord
in het N. T. enkele malen nog van volksvergaderingen voor,
Hd. 7:38, 19:32, 39, 41; maar doorgaans heeft het een godsdienstig
karakter en duidt het de N. Testamentische gemeente
aan. In de patristische litteratuur en vooral bĳ de Ebionieten
wordt de christelĳke gemeente nog wel eens door συναγωγη aangeduid,
maar weldra maakt dit woord toch geheel voor ἐκκλησια
plaats, Schürer t. a. p. 432. Sohm, Kirchenrecht 16 f. Cremer
s. v. Het was trouwens Christus zelf, die het eerst het woord
קהל, ἐκκλησια toepaste op de gemeente,
welke Hĳ rondom zich vergaderde, Mt. 16:18, 18:17. Vele nieuwere critici zĳn van
meening, dat dit woord Jezus later in den mond is gelegd,
Holtzmann, Neut. Theol. I 210. Maar er bestaat hiervoor geen
grond, en er is niets bevreemdends in, dat Jezus dat woord in
dien zin gebruikte. Want wel trad Jezus op met de prediking
van het koninkrĳk der hemelen. Maar Hĳ droeg daarvan terstond
eene gansch andere opvatting voor dan zĳne tĳdgenooten en
leefde eerst volstrekt niet in de verwachting, dat het gansche

volk zich bekeeren en Hem volgen zou. Johannes zonderde reeds
door den doop der bekeering de ware Israëlieten van de massa
des volks af. En Jezus was zich niet alleen van den aanvang
zĳn zoonschap, zĳn messianiteit en zĳn toekomstig lĳden bewust,
deel III 235v.; maar Hĳ verkoos
ook een aantal jongeren en vergaderde hen rondom zich; Hĳ zond hen uit, om te prediken
en discipelen te winnen; Hĳ gaf aan zĳne volgelingen andere
wetten, dan die in de kringen van het Joodsche volk golden,
Mt. 5-7, 18:15-35, 20, 28 enz. Zoo kwam er allengs eene
schare van discipelen rondom Hem te staan, die zich onderscheidde
en afzonderde van het volk der Joden. En op deze schare paste
Jezus nu het woord קהל, ἐκκλησια toe.
Zĳ waren de ware ἐκκλησια, het echte volk Gods, gelĳk Israël dat had behooren
te zĳn maar nu in de verwerping van den Messias betoonde niet
te wezen. Jezus kwam immers niet, om iets volstrekt nieuws te
scheppen, maar om de wet en profeten in vervulling te doen
gaan en de echte, wezenlĳke קהל te herstellen. Als Jezus dit
woord dan ook in Mt. 16:18 en 18:17 bezigt van zĳne gemeente,
gebruikt Hĳ het daarom ook nog in gansch algemeenen zin. Hĳ
zegt niet, dat die קהל, ἐκκλησια,
plaatselĳk zal zĳn of over heel de aarde zich zal uitbreiden; de latere onderscheiding van plaatselĳke
en algemeene kerk is hier nog niet te vinden. Maar Jezus
zegt heel in het algemeen, dat Hĳ zĳne ἐκκλησια, in tegenstelling
met die der Joden, bouwen zal, niet op de wet, maar op Petrus’
belĳdenis van zĳne messianiteit, en dat Hĳ ze daarom ook zelfstandig
inrichten en naar eigen wetten zal doen leven. In de
discipelen, die Jezus zelf rondom zich vergaderde, zĳn reeds de
aanvangen aanwezig van de N.-Test. gemeente. Maar zoolang
Jezus op aarde was, bleef Hĳ zelf het persoonlĳk middelpunt en
trad de gemeenschap der jongeren nog terug. Zĳ waren nog niet
zelfstandig en moesten dagelĳks door Hem geleerd en geleid
worden. En de Heilige Geest was nog niet, overmits Christus
nog niet was verheerlĳkt. Maar na Jezus’ heengaan sluiten zĳ
zich terstond nauwer aaneen, Hd. 1:14, en ontvangen op den
pinksterdag in den H. Geest een eigen levensprincipe, dat hen
zelfstandig maakt tegenover het volk der Joden en hen onderling
ten nauwste verbindt. Dan wordt de gemeente van Christus in
beginsel losgemaakt van Israels nationaal bestaan, van priester
en wet, van tempel en altaar; zĳ wordt eene eigene, zelfstandige,

godsdienstige vergadering; zĳ treedt in de plaats van het oude
Israel op als het volk, als de gemeente Gods.

Deze ἐκκλησια bestond eerst alleen te Jeruzalem. Maar spoedig
kwamen er ook geloovigen te Samaria, te Antiochie en op vele
andere plaatsen onder Joden en Heidenen; en ook hunne vergaderingen
werden met den naam van ἐκκλησια aangeduid; ook zĳ
waren daar ter plaatse het volk, de gemeente Gods. Zoo kreeg
het woord allengs onderscheiden beteekenissen. Jezus gebruikt
het woord nog in algemeenen zin, zonder aan de latere onderscheidingen
te denken. Maar na zĳn heengaan wordt het toegepast
op den kring van geloovigen op eene bepaalde plaats, wĳl deze
daar het volk Gods uitmaakt. En dan wordt het op hen toegepast,
hetzĳ zĳ al dan niet in eene bepaalde vergadering bĳeen zĳn
gekomen. In Hd. 5:11, 11:26, 1 Cor. 11:18, 14:19, 28, 35
slaat het woord ἐκκλησια duidelĳk op de vergadering of samenkomst
der gemeente; maar elders komt het meermalen voor van
de gemeente zelve, ook al is zĳ niet vergaderd, en kan er dus
van ἐκκλησιαι in plurali gesproken worden, Rom. 16:4, 1 Cor.
16:1, Gal. 1:2, 1 Thess. 2:14 enz. Nog enger beteekenis
krĳgt het woord, wanneer het gebezigd wordt van een gedeelte
der geloovigen, dat op eene bepaalde plaats in een private woning
vergadert. In steden n.l., waar het getal Christenen zeer groot
werd, moest men wel tot zoogenaamde huisgemeenten komen.
De Joden hadden in verschillende plaatsen, bĳv. in Rome, meer
dan ééne synagoge; en de Christenen werden te meer genoodzaakt,
zich bĳ de samenkomst te verdeelen, wĳl zĳ in den eersten tĳd
geen kerkgebouwen hadden maar in de woning van een der gemeenteleden
vergaderden. Volgens Hd. 19:9 kwamen de Christenen
te Efeze een tĳd lang saam in de misschien daarvoor
gehuurde zaal van een zekeren Tyrannus, maar in den regel
hadden zĳ hunne vergaderplaats in eene private woning. Bĳ eene
eenigszins aanzienlĳke uitbreiding der gemeente moesten zĳ daarom
in verschillende woningen samenkomen en een soort van huisgemeenten
vormen. Dit was het geval in Jeruzalem, waar de
gemeente weldra duizenden zielen sterk was, Hd. 2:41, 46, 47,
4:4, 5:14, 8:3, 11:21, 12:12, 17, 21:8, en zoo ook in
Rome, Rom. 16:23, Corinthe, 1 Cor. 16:19, Colosse, Philem.
2, Laodicea, Col. 4:15. Deze huisgemeenten werden elk voor
zich eene ἐκκλησια geheeten. Maar daarbĳ wordt de eenheid geen

oogenblik uit het oog verloren. Want al komen de geloovigen
in dezelfde stad soms vanwege hun groot aantal in verschillende
woningen saam, zĳ vormen toch daar ter plaatse met elkaar de
ééne ἐκκλησια, Hd. 5:11, 8:1 enz. Indien de lezing van Tischendorf
in Hd. 9:31 juist is, worden daar al de gemeenten van
Judea, Galilea en Samaria onder den éénen naam van ἐκκλησια
in singulari samengevat. En in Rom. 12:5, 1 Cor. 12:12-28,
15:9, Gal. 1:13, Phil. 3:6, Ef. 1:22, 5:32, Col. 1:18,
24, 25 worden op dezelfde wĳze alle gemeenten als ééne ἐκκλησια
saamgenomen en omschreven als het lichaam, de bruid, het
pleroma van Christus. Deze eenheid van alle gemeenten komt
ook niet eerst aposteriori door belĳdenis, kerkenorde en synodaal
verband tot stand; de kerk is geen associatie van personen, die
eerst buiten haar om tot het geloof zĳn gekomen en daarna zich
hebben vereenigd. Maar zĳ is een organisme, waarin het geheel
aan de deelen voorafgaat; hare eenheid gaat aan de veelheid der
plaatselĳke gemeenten vooraf en ligt in Christus. Hĳ is het, die,
in den staat der verhooging zĳn middelaarswerk voortzettend,
zĳne gemeenten uit zich als het hoofd samenvoegt en opbouwt,
Ef. 1:23, 4:16, 5:23, Col. 1:18, 2:19, die haar vergadert
en regeert, Joh. 10:16, 11:52, 17:20, 21, Hd. 2:33, 47,
9:3v., altĳd bĳ haar blĳft, Mt. 18:20, 28:20, ten nauwste
met haar is vereenigd, Joh. 15:1v., 17:21, 23, 1 Cor. 6:15,
12:12-27, Gal. 2:20, en door zĳnen Geest in haar woont,
Rom. 6:5, 8:9-11, 1 Cor. 6:15v., Ef. 3:17 enz. In zoover
is de bewering van Sohm, Kirchenrecht S. 20 juist, dat de algemeene
ἐκκλησια aan de plaatselĳke gemeenten voorafgaat; zĳ is
wel niet het historische, maar toch het logische prius, Holtzmann,
Neut. Theol. II 177; elke plaatselĳke gemeente is het volk Gods,
het lichaam van Christus, op het fundament van Christus gebouwd,
1 Cor. 3:11, 16, 12:27, omdat zĳ daar ter plaatse
datzelfde is, wat de gemeente in haar geheel is, en Christus voor
haar is, wat Hĳ voor de gansche gemeente is, Zahn, Einl. in
das Neue Test. I 355 f. In de verschillende plaatselĳke vergaderingen
der geloovigen komt de ééne gemeente van Christus tot
openbaring. Haar wezen ligt, zoo voor het geheel als voor elk
der deelen in het bĳzonder daarin, dat zĳ het volk Gods is,
Rom. 9:25, 2 Cor. 6:16, 18, Tit. 2:14, Hebr. 8:10, 13:12,
1 Petr. 2:9, 10, bestaande uit menschen, die den Heere

toegedaan en tot Hem bekeerd zĳn, Hd. 5:14, 14:15, die den naam
van discipelen, broeders, uitverkorenen, geroepenen, heiligen, geloovigen
dragen, Hd. 1:15, 6:1, 9:1, 32, Rom. 1:7, 1 Cor.
1:2 enz. In den ruimsten zin is ἐκκλησια de vergadering van
al het volk Gods, op aarde niet alleen maar ook in den hemel,
Hebr. 12:23, in het verleden en heden niet slechts maar ook
in de toekomst, Joh. 10:16, 17:20.

3. Deze geestelĳke eenheid der gemeente van Christus treedt
ook nog in den na-apostolischen tĳd gedurig op den voorgrond.
De Christenen zĳn de heiligen, de uitverkorenen, zĳ hebben één
God, één Christus, één Geest der genade, ééne roeping, Clem.
1 Cor. 46. De kerk is een toren, die met den rots Christus één
steen vormt, Herm. Sim. IX 13. 18, uit welken de steenen, die
onrein en zwart zĳn en niet passen, verwĳderd worden, ib. 6. 7;
het geslacht der rechtvaardigen, waarvan de goddeloozen worden
afgezonderd, ib. 17. 18. De Christenen zĳn de ziel der wereld,
Ep. ad Diogn. 6, het ware Israel, het gezegende volk Gods, Just.
Dial. c. Tryph. 116. 123. 135; zĳ zĳn allen priesters, Iren. adv.
haer. IV 8, 3. Tert. de exh. cast. 7, hebben allen den H. Geest
ontvangen, Iren. ib. IV 36, 2 en vormen saam eene communicatio
pacis et appellatio fraternitatis et contesseratio hospitalitatis,
Tert. de praescr. 20 enz. Daarbĳ maakt men dan, evenals Hermas,
onderscheid tusschen ware en valsche leden der kerk. Met het
oog op geëxcommuniceerden zeide Origenes: ita fit ut interdum
qui foras mittitur intus sit et ille foris, qui intus videtur retineri.
En elders spreekt hĳ meermalen uit, dat velen geroepen en
weinigen uitverkoren zĳn, dat er geestelĳke en vleeschelĳke leden
zĳn, dat er onkruid onder de tarwe is en veler wandel met hun
belĳdenis strĳdt, Seeberg, Der Begriff der christl. Kirche, Erl.
1885 S. 29. Maar spoedig kwam er in deze opvatting van de
kerk als communio sanctorum eene groote verandering. Toen er
in de tweede eeuw allerlei secten en haeresieën opkwamen, rees
vanzelf de vraag op, welke de ware kerk was. En daarop werd
ten antwoord gegeven: die, welke bĳ het geheel blĳft en de
gemeenschap met de katholieke kerk onderhoudt. Katholiek werd
de kerk reeds genoemd door Ignatius, Smyrn. 8, cf. Murat. en
Mart. Polyc. 5. 16. 19, omdat zĳ over de gansche aarde, in
alle tĳden en plaatsen, alle geloovigen omvat en er buiten haar

geen zaligheid is, Clem. 1 Cor. 57. Ign. Ef. 16. Trall. 7. Phil. 3.
Herm. IX 16. Deze katholiciteit der kerk werd echter tegenover
de ketterĳ niet meer geestelĳk opgevat, maar veruitwendigd en
in een zichtbaar instituut belichaamd. De bisschop, in rechte lĳn
van de apostelen afstammend en in het bezit der zuivere traditie,
werd het criterium der ware kerk. De algemeene kerk hield op
een logisch prius te zĳn en werd als een historisch prius van
alle plaatselĳke kerken gedacht. Zoo kwam er in het kerkbegrip
een algeheele omkeer. Niet de plaatselĳke kerken zĳn het, die
saam eene eenheid vormen, maar de katholieke kerk met het
episcopaat gaat vooraf, en de plaatselĳke kerken zĳn deelen van
het geheel en slechts zoolang ware kerken, als zĳ bĳ dat geheel
zich houden en daaraan zich onderwerpen. De ontwikkeling van
dit katholieke kerkbegrip werd bevorderd door den tegenstand,
dien het van kettersche zĳde ondervond. Het Gnosticisme maakte
van de kerk eene school, waarin de πνευματικοι verre verheven
waren boven de populaire voorstellingen van het historisch Christendom.
Het Montanisme wilde de kerk vestigen op den grondslag van
beweerde inspiratie en profetie, met loochening van alle ambt
en gezag; ecclesia proprie et principaliter ipse est spiritus, Tert.
de pudic. 21. Het Novatianisme en Donatisme ĳverden voor de
heiligheid der kerk ten koste van hare katholiciteit. Tegen al
deze dwalingen traden de kerkvaders op en legden meer en meer
op het bisschoppelĳk kerkinstituut den nadruk. De kerk, welke
door de bisschoppen geleid wordt, is de eenige bewaardster en
predikster der waarheid, Iren. adv. haer. I 10, 2. Tert. de praescr.
28, en daarom het onmisbare instituut des heils, de moeder aller
geloovigen, de uitdeelster der genade, de middelares der zaligheid,
scala ascensionis ad Deum. Ubi enim ecclesia, ibi et spiritus Dei,
et ubi spiritus Dei, ibi ecclesia et omnis gratia, spiritus autem
gratia, Iren. ib. III 24, 1. Tert. de or. 2. Clemens, Paed. I 6.
Strom. VIII 17. Gelĳk er maar één God en één Heer is, zoo is
er ook maar ééne kerk, ééne kudde, ééne moeder, uit welke alle
geloovigen geboren worden en buiten welke er geen zaligheid is.
De lichtstraal kan niet van de zon, de tak niet van den boom,
de beek niet van de bron worden gescheiden, Cypr. de unit. ecll.
5. 7. Ook Augustinus beweegt zich in denzelfden kring van gedachten.
Hoewel de kerk door hare eenheid, katholiciteit en
majesteit reeds vroeger een diepen indruk op hem had gemaakt,

werd hĳ toch eerst door zĳn strĳd tegen het Donatisme 393-411
genoodzaakt, om meer opzettelĳk over haar wezen na te
denken. Ook dan wordt echter niet de leer van de kerk, maar
blĳft de leer van de genade het middelpunt van zĳn denken en
leven, en de leer der kerk komt tot op zekere hoogte los, zelfstandig
en onverzoend daarnaast te staan. Want als God de eenige
en volstrekte oorzaak der genade is, gelĳk Augustinus leert, dan
kan de kerk dit niet wezen. Daarom onderscheidt hĳ al aanstonds
tusschen de kerk als corpus verum en de kerk als corpus permixtum,
de doctr. chr. III 32. Er zĳn leden der ware kerk
buiten de zichtbare kerk, zooals de engelen, Enchir. 29, de moordenaar
aan het kruis, die alleen den bloeddoop ontving, de bapt.
IV 22 en alle niet-Israëlieten, die vóór Christus’ komst zĳn zalig
geworden, de civ. XVIII 23. 47, want de christelĳke religie is
zoo oud als de wereld, Ep. 102. Tot de ware kerk behooren ook
zĳ, die nu nog goddeloos leven of in bĳgeloof en ketterĳ verstrikt
zĳn en toch door God worden gekend. Namque in illa ineffabili
praescientia Dei multi qui foris videntur intus sunt, et multi
qui intus videntur foris sunt. Ex illis ergo omnibus, qui ut ita
dicam intrinsecus et in occulto intus sunt, constat ille hortus
conclusus, fons signatus, puteus aquae vivae, paradisus cum
fructu pomorum, de bapt. V 27. Omgekeerd zĳn er velen binnen
de zichtbare kerk, die niet tot de electi behooren. Er is kaf onder
het koren, er zĳn kwade visschen onder de goede, er zĳn plurimae
oves foris, plurimi lupi intus, hom. in Joann. 45. c. lit. Petul.
III 3. de bapt. I 10. Multi sunt in communione sacramentorum
cum ecclesia, qui tamen non sunt in ecclesia, de unit. eccl. 74.
Vanwege deze onderscheiding werd Augustinus door de Donatisten
beschuldigd, dat hĳ twee kerken leerde; maar hĳ gaf daarop
ten antwoord, dat hĳ beide niet scheidde, evenmin als wie bĳ
den mensch ziel en lichaam onderscheidt, en dat naar het woord
van Christus onkruid en tarwe samen moesten opwassen. De
kerk is voor Augustinus niet de uitdeelster der genade, maar
toch de kring, binnen welken God in den regel zĳne genade
uitdeelt. En zoo verdedigt hĳ haar tegen de Donatisten. De kerk
is de middelares der zaligheid, omdat in haar alleen de Geest,
de liefde, de volharding aanwezig is. Buiten haar is er geen
zaligheid. Want ketters en scheurmakers kunnen wel het woord
en sacrament medenemen, maar niet de wedergeboorte en de liefde.

welke door den H. Geest alleen binnen de kerk worden geschonken;
hunc spiritum, quod illi non habeant, qui sunt ab ecclesia segregati,
Judas apostolus 1:10 apertissime declaravit. Zĳ hebben
den vorm maar missen het wezen, evenals afgesneden lichaamsdeelen
nog wel een hand, vinger, oor enz. zĳn maar geen leven
hebben. Wie de kerk niet tot moeder heeft, heeft God niet tot
vader, de bapt. VII 44. de unit. eccl. 1. c. lit. Petul. III 9.
De kerk is pia mater, sponsa sine macula et ruga, unica columba,
sancta ecclesia; en de kerk blĳft heilig, ook al hebben de goddeloozen
in haar de meerderheid, want hare heiligheid ligt,
evenals hare eenheid en katholiciteit, voor Augustinus veel meer
in het objectieve instituut van leer, genademiddelen en cultus,
dan in de leden der kerk; scheiding is daarom altĳd ongeoorloofd,
een bewĳs van hoogmoed en ongehoorzaamheid, de algemeene
kerk voor eene particularistische of zelfs eene nationale inruilende,
c. Cresc. II 37. de unit. eccl. 12. 14. En juist door dezen sterken
nadruk, dien Augustinus tegen de Donatisten op het instituut
der kerk legt, heeft hĳ in niet geringe mate bĳgedragen tot de
ontwikkeling van het Roomsche kerkbegrip. Cf. behalve de dogmenhist.
werken van Harnack, Schwane enz., Seeberg, Der Begriff
der chr. Kirche 1-56. Köstlin, Die Kath. Auffassung v. d. Kirche
in ihrer ersten Entw., Deutsche Zeits. für chr. Wiss. u. chr.
Leben 1856. H. Schmidt, Aug. Lehre v. d. Kirche, Jahrb. f.
deutsche Theol. 1861 S. 197-250. Reuter, August. Studien
1887 S. 4-105. Dorner, Augustinus S. 276-295. Specht, Die
Lehre v. d. Kirche nach dem h. Aug. Paderborn 1892.

In de Middeleeuwen werd dit kerkbegrip practisch uitgewerkt
in de ontwikkeling der hierarchie, in de machtige organisatie
van het kerkelĳk instituut, in den strĳd der kerk met en hare
verheffing boven den staat. Des te opmerkelĳker is, dat het
theoretisch bĳna in het geheel niet behandeld werd. Niet de
theologie maar de jurisprudentie heeft toen de ontwikkeling geleid,
Harnack, D. G. III 400. Over de leer der kerk vinden wĳ alleen
iets bĳ Hugo Vict., de sacr. II 2. Halesius, Summa IV qu. 4.
Thomas, c. Gent. IV 76. S. Theol. I 2 qu. 101 art. 2. II 2 qu.
10 art. 10. qu. 88 art. 12. III qu. 8 art. 3. 4. qu. 68 art. 9.
Eerst na de bestrĳding door Wiclef, Hus, de Hervormers enz.
wordt het kerkbegrip van Roomsche zĳde breeder ontwikkeld en
verdedigd, vooral door Torquemada 1468, Catech. Rom. I c. 10.

Canus, Loci theol. IV-VI, Bellarminus, Disp. de controv. Tom.
I en II. Becanus, de ecclesia Christi itemque de ecclesia Romana
1615. Id. Manuale controv. I 1-5. Bossuet, Exposition de la
doctrine de l’église cath. sur les matières de controverse 1671 enz.
In dit kerkbegrip staat het zichtbaar instituut op den voorgrond.
Christus heeft n.l. op aarde eene kerk gesticht, waaraan de
zichtbare en de onzichtbare zĳde onafscheidelĳk verbonden zĳn.
Evenals in Christus eene Goddelĳke en eene menschelĳke natuur,
in ieder mensen een ziel en lichaam, in het sacrament een teeken
en eene beteekenende zaak vereenigd zĳn, zoo zĳn er in de kerk
eene zichtbare en eene onzichtbare zĳde. De zichtbaarheid der
kerk berust op de vleeschwording des Woords. Christus is de
causa efficiens, exemplaris en finalis van de kerk; Hĳ leeft zelf
als profeet, priester en koning door den H. Geest in haar voort,
en stort al de gaven zĳner genade in haar uit. Hĳ deelt deze
uitsluitend mede door middel van ambt en sacrament; het instituut
gaat dus vóór het organisme; de kerk is eene moeder der
geloovigen, voordat zĳ eene vergadering is; de ecclesia docens
met haar hierarchische inrichting en haar genadewerkende sacramenten
gaat aan de ecclesia audiens vooraf en staat hoog boven
haar. Op deze ecclesia docens zĳn dan ook in de eerste plaats al
die eigenschappen toepasselĳk, die de Roomsche Christen aan
zĳne kerk toekent. Zĳ is de ééne, eenige, alleen-christelĳke,
katholieke, door regelmatige successie van de apostelen afstammende,
onvergankelĳke, onfeilbare kerk, die aan alle andere
zoogenaamde kerken het bestaansrecht betwist, intolerant is
krachtens haar aard, geen andere kerken naast zich duldt of
erkent, van welke af te wĳken in de leer of te scheiden in het
leven altĳd zonde en nooit geoorloofd is. Want omdat Christus
alle genade alleen mededeelt door ambt en sacrament, daarom
is de ecclesia docens, het Roomsche kerkinstituut, de eenige
middelares der zaligheid, de bewaardster en uitdeelster van alle
genade voor alle menschen, de eenige ark des behouds voor heel
het menschelĳk geslacht. Zĳ alleen leidt den mensch tot de
Schrift, tot den persoon van Christus, tot de gemeenschap met
God. De heilsorde is niet deze, dat God door zĳn Woord den
mensch tot de kerk leidt, maar omgekeerd gaat zĳ van de kerk
uit en voert dan tot de Schrift en tot Christus heen. Daarom
behoort de kerk voor allen kenbaar, aanwĳsbaar en zelfs bewĳsbaar

te zĳn; door hare eigenschappen en kenteekenen moet zĳ zoo
duidelĳk in het oog springen, dat er ten haren aanzien geen
twĳfel mogelĳk is en alleen moedwillig en schuldig ongeloof
haar miskennen en verwerpen kan. Zĳ is de allereerste en voornaamste
kenbron der waarheid en wordt om deze reden door vele
Roomsche theologen in de leer der principia behandeld. Van deze
ecclesia docens is de ecclesia audiens volkomen afhankelĳk; zĳ
heeft alleen passief deel aan al de heerlĳke eigenschappen der
kerk; haar eenige taak is, om de bovennatuurlĳke genade uit
de hand van den priester in het sacrament aan te nemen; geloof
aan wat de kerk gelooft, gehoorzaamheid aan de hierarchie, onderwerping
aan den paus is haar grootste deugd en tot de zaligheid
noodzakelĳk. Ubi papa, ibi ecclesia. Van de qualiteit dezer ecclesia
audiens hangt daarom het wezen der kerk niet af. Wel is het
goed en nuttig, dat de leden der kerk geloovigen zĳn; decor
ecclesiae principaliter in interioribus consistit, Thomas, Sent. IV
dist. 15 qu. 3 ad 1. Maar de ecclesia docens, het objectieve
heilsinstituut blĳft er evengoed de ware kerk om, ook al zĳn
hare leden ongeloovigen en goddeloozen. Geen leden der kerk van
Christus zĳn allen, die buiten de Roomsche kerk zich bevinden,
zooals de catechumenen, de excommunicati, de schismatici enz.
Hun christelĳk geloof, hun vrome wandel baat hun niet; zĳ zĳn
buiten de alleenzaligmakende kerk. Maar leden van de kerk zĳn
wel allen, die in de gemeenschap met Rome blĳven, al zĳn zĳ
ook openbare ongeloovigen en goddeloozen. Dezen zĳn niet actu
maar potentia de ecclesia; zĳ behooren niet tot de ziel maar tot
het lichaam der kerk; zĳ zĳn niet zoo perfectissime de ecclesia,
als degenen, die gelooven en in de Roomsche kerk leven; maar
zĳ zĳn toch leden der kerk en behooren er evengoed toe als het
lichaam tot ’s menschen wezen behoort. Om op eenigerlei wĳze,
meer of minder volmaakt, tot de kerk te behooren, is geen interna
virtus van geloof of liefde noodig, maar alleen externa professio
fidei et sacramentorum communio. Want de kerk is even visibilis
et palpabilis, ut est coetus populi Romani vel regnum Galliae
aut respublica Venetorum. Zĳ is in één woord coetus hominum
ejusdem Christianae fidei professione et eorundem sacramentorum
communione colligatus, sub regimine legitimorum pastorum ac
praecipue Christi in terris vicarii Romani pontificis, Bellarminus,
de eccl. mil. III 2. cf. Heinrich, Dogm. Theol. II 163 f. Perrone,

Prael. theol. I 1838 p. 207 sq. Möhler, Symbolik § 36 f. Simar,
Dogm. 576-592. Scheeben-Atzberger, Dogm. IV 279-377.
Jansen, Prael. I 325 sq. Concil. Vatic. ed. Lacensis VII Frib.
p. 269 sq. 567 sq. enz.

4. In dezelfde mate als dit Roomsche kerkbegrip in de Middeleeuwen
practisch gerealiseerd werd, vond het van verschillende
zĳden tegenstand en bestrĳding. De katholiseering der kerkidee
was in de eerste eeuwen niet geschied dan onder krachtig en
aanhoudend protest. De Grieksche Christenheid, schoon overigens
in de leer van de kerk met Rome overeenstemmende, erkende
nooit het primaat van den paus en weerstond daarmede het
streven naar absolute eenheid en katholiciteit. En zoo ook kwamen
in de Middeleeuwen verschillende secten tegen de ontwikkeling
van de Roomsche kerkidee in verzet. De oppositie kwam uit
verschillende beginselen voort. Bĳ Katharen, Albigenzen, Bulgaren,
de volgelingen van Amalrik van Bena, de secten van den nieuwen
en van den vrĳen geest was zĳ de vrucht van dualistisch-manicheesche
of gnostisch-pantheistische dwalingen. Bĳ anderen zooals
de Waldenzen, Bradwardina, Wiclef, Hus enz. werkte de beschouwing
van Augustinus na, volgens welke de kerk eene vergadering
van praedestinati was. Maar de kenbaarheid dezer ware
kerk werd dan niet objectief in de bediening van woord en
sacrament, doch in het heilig leven, in het leven naar de wet
van Christus, in liefde, armoede enz. gezocht; vandaar dat de
overgang uit de idee der kerk tot de werkelĳkheid ontbrak en
de poging tot reformatie niet doorwerken kon of ook op teleurstelling
uitliep, Harnack, D. G. III 392-419. Eerst in de
zestiende eeuw werd door de Hervorming een principieel verschillend
kerkbegrip tegenover dat van Rome geplaatst. Luther
vond vrede voor zĳne ziel, niet in het ex opere operato werkende
sacrament noch ook in de goede werken, maar in de vergeving
der zonden door het geloof alleen. En van dit standpunt uit viel
hĳ de Roomsche kerk aan, verwierp priester, offerande, monnikenwezen,
onfeilbaar kerkinstituut en magisch werkend sacrament,
proclameerde de vrĳheid van den christenmensch en vatte de
kerk op als eene vergadering van geloovigen, als eene communio
sanctorum, gelĳk zĳ als voorwerp des geloofs in de twaalf artikelen
beleden werd. Het kostte Luther hevigen strĳd, om met de

Roomsche kerk en haar kerkbegrip te breken; een program van
reformatie had hĳ niet; het was hem eerst alleen te doen, om
de misbruiken tegen te gaan. Maar hĳ vond en behield zĳne
vastigheid in de rechtvaardiging des zondaars door het geloof
alleen en kwam van daar uit veel verder, dan hĳ oorspronkelĳk
had gedacht of bedoeld. Dit beginsel leidde hem ook tot eene
andere opvatting van de kerk, tot die, welke hĳ vond in de Schrift.
De kerk was geen vergadering van praedestinati zonder meer
noch ook van zulken, die naar enkele voorschriften der bergrede
wandelen. Maar zĳ was eene vergadering van geloovigen, van
menschen, die door het geloof vergeving der zonden hadden ontvangen
en dus allen kinderen Gods, profeten en priesters waren.
Vanzelf had zĳ daarom eene onzichtbare en eene zichtbare zĳde.
Deze onderscheiding is volgens Seeberg, Der Begriff der christl.
Kirche 91, het eerst niet door Zwingli maar door Luther gemaakt.
Maar hĳ verstond daaronder geen twee kerken, doch twee zĳden
aan eene en dezelfde kerk. De kerk is voor Luther geen platonisch
ideaal, geen idee zonder werkelĳkheid, maar zĳ bestaat
voor hem concreet in menschen, die leven en door het geloof de
vergeving der zonden deelachtig zĳn. Naar de eene zĳde is zĳ
onzichtbaar, een voorwerp des geloofs, want wat men gelooft,
ziet men niet; naar de andere zĳde is zĳ zichtbaar, want zĳ
wordt openbaar en is kenbaar, niet aan pausdom, bisschoppen,
misgewaden en andere uitwendigheden, maar aan de zuivere
bediening van woord en sacrament. Waar deze is, kan men er
zeker van zĳn, dat er eene kerk is; daar zĳn ware geloovigen,
al was het alleen onder de kinderen in de wieg; Gottes Wort
kann nicht ohne Gottes Volk sein. Want er kunnen in eene kerk
wel ongeloovigen zĳn, evenals er in een lichaam vreemde bestanddeelen
kunnen wezen, maar het wezen der kerk wordt door
de geloovigen bepaald, het geheel wordt genoemd naar het voornaamste
deel, cf. Köstlin, Luthers Theol. I 317 f. II 534 f.
Seeberg t. a. p. 84 f. Gottschick, Hus’, Luthers und Zwingli’s
Lehre von der Kirche, Zeits. f. Kirchengesch. 1886. Dienovereenkomstig
werd in de Luthersche symbolen de kerk omschreven
als eene communio of congregatio sanctorum et vere credentium,
in qua evangelium recte docetur et recte administrantur sacramenta.
Zĳ is wel zichtbaar, heeft ambten en instellingen, maar
ecclesia non est tantum societas externarum rerum ac rituum

sed principaliter est societas fidei et Spiritus Sancti in cordibus,
Conf. Aug. en Apol. 7. 8. Smalc. art. 12. Cat. maj. II 3. De
onderscheiding van zichtbare en onzichtbare kerk diende oorspronkelĳk
dus alleen, om tegenover Rome uit te spreken, dat
het wezen der kerk in het onzichtbare lag, in het geloof, in de
gemeenschap met Christus en zĳne weldaden door den H. Geest,
maar volstrekt niet, om aan de zichtbaarheid, aan de realiteit
der kerk eenigermate afbreuk te doen. Spoedig werd zĳ echter
in een anderen zin gebezigd. Men kon toch het oog niet sluiten
voor het feit, dat er in de kerk in hac vita multi mali et hypocritae
admixti sunt, die wel socii verae ecclesiae secundum
externos ritus zĳn maar toch niet de kerk vormen en veeleer tot
het regnum diaboli behooren, Symb. B. ed. Müller 153. 154.
155. De kerk kon dus enger of ruimer genomen worden als
ecclesia stricte et large dicta, ib. 153. Luther sprak soms van
zwei Kirchen en Melanchton noemde dit een discrimen duorum
corporum ecclesiae, C. R. 21, 507, en latere theologen, zooals
Heerbrand, Chemniz, Hutter, Gerhard enz. pasten daarop de
onderscheiding van onzichtbare en zichtbare kerk toe. Onzichtbaar
werd de kerk nu genoemd, niet omdat ze eene geestelĳke zĳde
had en daarom voorwerp des geloofs was, maar wĳl de kring
der geloovigen door ons niet kon gekend worden; en zichtbare
kerk werd de naam, niet voor de openbaring der geloovigen in
belĳdenis en wandel, maar voor de ongeloovigen, die vroeger door
Luther en de belĳdenisschriften niet tot de kerk maar tot het
regum diaboli gerekend werden. Idee en werkelĳkheid, wezen en
verschĳning werden daardoor los naast elkander gesteld. De geloovigen
vormden eene onzichtbare ecclesiola in de zichtbare
ecclesia. Cf. Gerhard, Loc. XXII 69 sq. Quenstedt, Theol. IV
493 sq. Hollaz, Examen theol. 1278 sq. Buddeus, Instit. theol.
1207 sq. Schmid, Dogm. der ev. luth. K. 434. 440 f. Schultz.
Das protest. Dogma v. d. unsichtbaren Kirche, Jahrb. f. prot.
Theol. 1876 S. 673-690. Krauss, Das prot. Dogma v. d. uns.
Kirche, Gotha 1876 S. 80 f. Seeberg, t. a. p. 104 f. 141 f.
Nitzsch, Ev. Dogm. 529 f.

Met de Luthersche leer van de kerk komt de Gereformeerde
in hoofdzaak overeen, maar zĳ vertoont toch enkele niet onbelangrĳke
eigenaardigheden. Ten eerste neemt het instituut der
kerk er eene eenigszins andere plaats in. Luther verstond onder

de kerk wel de communio sanctorum, maar zocht toch hare
eenheid en heiligheid meer in de objectieve instellingen van ambt,
woord en sacrament dan in de subjectieve gemeenschap der geloovigen,
die dikwerf zoo veel te wenschen overliet. Zoo werd
de kerk meer en meer een Goddelĳk instituut, dat de eenheid
en heiligheid der geloovigen realiseeren moest. In denzelfden
geest omschreef Melanchton in de Loci van 1543 de kerk als
coetus vocatorum en zeide, dat wĳ nec alibi electos
ullos somniemus, nisi in hoc ipso coetu visibili. En latere Luthersche
dogmatici vonden er een verschilpunt in, dat volgens hunne leer
de uitverkorenen niet extra coetum vocatorum te zoeken zĳn en
volgens de Gereformeerden ook daarbuiten konden voorkomen.
En werkelĳk is het Gereformeerde leer, dat God wel ordinarie
de weldaden van Christus schenkt door middel van woord en
sacrament, maar toch daaraan niet gebonden is en, zĳ het dan
ook rarissime, de zaligheid verleent buiten het instituut der kerk
om, Calvĳn, Inst. IV 16, 19. Ursinus, Expl. catech. qu. 21.
Bucanus, Inst. theol. 400. Gomarus, Theses 30, 29. Ten tweede
brachten de Gereformeerden de kerk ten nauwste met de
verkiezing in verband en vatten daarom hare onzichtbaarheid
dikwerf anders dan de Lutherschen op. Zwingli liet eerst wel
de onzichtbaarheid slaan op de ecclesia universalis, die over de
gansche aarde verspreid was en daarom door niemand empirisch
kon waargenomen worden, in tegenstelling met de ecclesia particularis,
die op eene bepaalde plaats aanwezig en zichtbaar is.
Maar later verstond hĳ onder de ecclesia invisibilis de gezamenlĳke
uitverkorenen, gelĳk zĳ in de twaalf artikelen voorwerp des
geloofs is en eerst bĳ de parousie zichtbaar zal worden. En in
onderscheiding daarvan noemde hĳ de ecclesia universalis en de
ecclesia particularis eene zichtbare (visibilis, sensibilis) vergadering
van geloovigen, waarin ook hypocrieten kunnen zĳn, Fidei ratio,
Op. IV 8. In zĳne Christianae fidei expositio van het jaar 1531
spreekt hĳ dan nog weer eenigszins anders en zegt, dat de kerk
der geloovigen op aarde onzichtbaar is, inzoover zĳ alleen de
ware geloovigen omvat, en zichtbaar, inzoover allen tot haar
behooren, quotquot per universum orbem Christo nomen dederunt,
Op. IV 58. Calvĳn sluit zich bĳ dit spraakgebruik aan. Als hĳ
de uitdrukking ecclesia invisibilis voor het eerst in de Institutie
van 1543 opneemt, verstaat hĳ daaronder de gezamenlĳke

uitverkorenen, die alleen Gode bekend zĳn, en onderscheidt daarna
de kerk als universa hominum multitudo in orbe diffusa, die
zichtbaar is en ook hypocrieten in zich bevat, maar toch ook in
zooverre weer onzichtbaar en voorwerp des geloofs is, als wĳ
niet weten kunnen, wie daarin de ware geloovigen zĳn, Inst. IV
1, 1-9. Onzichtbaar kon de kerk dus reeds heeten in drieërlei
opzicht: 1o als ecclesia universalis, omdat een bepaald persoon
de kerk op andere plaatsen en in andere tĳden niet waarnemen
kan; 2o als coetus electorum, die eerst in de parousie voltooid en
zichtbaar zal wezen; 3o als coetus electorum vocatorum, omdat
wĳ in de kerk op aarde de ware geloovigen niet kunnen onderscheiden.
Daarbĳ kwamen later nog andere gezichtspunten, waaronder
de kerk onzichtbaar kon genoemd worden, omdat zĳ niet
van deze wereld is, omdat haar hoofd Christus en dus ook zĳ
zelve als zĳn lichaam onzichtbaar is, omdat haar grootste deel
in den hemel is, omdat zĳ tĳdelĳk en plaatselĳk van bediening
der genademiddelen verstoken kan zĳn, omdat zĳ in tĳden van vervolging
in woestĳnen en spelonken schuil gaat, omdat zĳ wel in
hare uitwendige belĳdenis maar niet in het inwendig geloof des
harten waarneembaar is, omdat de kerk nooit op één plaats en
in één tĳd tegenwoordig is maar door de eeuwen en volken heen
zich uitbreidt, Polanus, Synt. theol. 531. En zichtbaar heette
dan de kerk daartegenover, wĳl zĳ in belĳdenis en wandel openbaar
wordt, of als instituut met ambten en bedieningen optreedt,
of niet alleen ware geloovigen doch ook hypocrieten bevat. Confessie
en dogmatiek bĳ de Gereformeerden ging nu eens van
deze en dan van gene opvatting uit. Sommigen stelden de kerk
als de gemeenschap van alle uitverkorenen op den voorgrond en
noemden deze de ecclesia invisibilis, Cat. Genev. bĳ Niemeyer
135. Scot. I 16. Westm. Conf. 25. Alsted, Theol. did. schol.
590. Wĳl echter de uitverkorenen, die nog niet leven of nog
niet geroepen zĳn, alleen potentia leden van de kerk kunnen
heeten, lieten anderen deze idee van de kerk rusten en gingen
uit van de kerk als vergadering aller electi et vocati, Basil. I 5.
Helv. I 15. Heid. Catech. 54. Belg. 27. Helv. II 17. Gomarus,
Theses theol. disp. 30. Polanus, Synt. 530. Martyr, Loci 390.
Dan moest men daarbĳ echter terstond onderscheiden tusschen
ware geloovigen en hypocrieten en ging daarom spreken van ecclesia
stricte en latius dicta, van het esse de ecclesia en het esse in

ecclesia, of ook wel van ecclesia invisibilis en visibilis, Ursinus
op qu. 54. Alsted, Theol. did. schol. 598. Heidegger, Corpus theol.
XXVI 29 enz. Dit leidde in verband met het bederf, dat in de
kerk intrad, tot de onderscheiding van twee kringen of groepen
van menschen in de eene kerk, Turretinus, Theol. El. XVIII
3, 3. 24. en bracht Janssonius, van der Eerde e. a. in de vorige
eeuw er toe, om een uit- en een inwendig verbond naast elkander
te stellen, om de forma externa en interna van de kerk te
scheiden en om de leer te verkondigen, dat ook onbegenadigden,
indien zĳ onergerlĳk leefden, ware leden van de kerk konden zĳn
en rechtmatige aanspraak hadden op hare goederen en weldaden,
cf. deel III 227. Tevergeefs trachtten daartegenover anderen de
eenheid der kerk te handhaven, door te zeggen, dat onzichtbare
en zichtbare kerk twee zĳden waren van dezelfde zaak, Synopsis
pur. theol. 40, 34. Turretinus, Theol. El. XVIII 7, 4. Mastricht,
Theol. VII 1, 11. 13. Appelius, De Herformde Leer 1769 bl.
300v.; de leer klopte hoe langer hoe minder op het leven. En
dit was voor de Gereformeerde leer over de kerk te erger, wĳl
zĳ veel minder dan de Lutherschen in het instituut het wezen
der kerk zag. Want, en dat is een derde onderscheid, dat later
duidelĳker in het licht zal treden, de Gereformeerden zochten
het kenmerk der ware kerk wel ook in de zuivere bediening van
woord en sacrament, maar zĳ voegden gewoonlĳk daaraan nog
de kerkelĳke tucht en den christelĳken wandel toe; de verkiezing
was de grondslag der kerk maar werd eerst in het geloof en de
goede werken openbaar. Cf. verder nog over de Ger. leer van
de kerk: Beza, Tract. theol. 1582 I 32. Hyperius, Meth. theol.
529. Bullinger, Huysboeck 1612 fol. 204. Bucanus, Inst. theol.
455. Gomarus, Op. II 97. 202. Voetius, Pol. Eccl. I p. 1 sq.
Moor, Comm. VI 1-179. M. Vitringa, Doctr. chr. relig. IX enz.,
cf. Seeberg t. a. p. 159 f.

5. De wĳziging, welke de Reformatie in het Roomsche kerkbegrip
aanbracht, had ook practische gevolgen. De uniformiteit
maakte voorgoed plaats voor de pluriformiteit; verschillende
kerken traden na en naast elkander op en gaven aan religie en
kerk eene gansch andere gedaante. De Reformatie trachtte onzichtbare
en zichtbare kerk nog in goed verband te houden;
maar de historie bewees, hoe moeilĳk dat ging. En bĳ andere

kerken buiten de Gereformeerde en Luthersche werd het verband
dikwerf geheel verbroken, en de onzichtbare kerk aan de zichtbare
of deze aan gene opgeofferd. Het Socinianisme nam de
onderscheiding nog wel aan, maar sprak toch bĳna alleen van de
zichtbare kerk, wĳl het de christelĳke religie opvatte als eene
vrĳ wel voor allen aannemelĳke leer, Fock, Der Socin. 690 f.
Het Remonstrantisme wandelde niet alleen in hetzelfde spoor,
maar ontnam aan de kerk ook nog alle zelfstandigheid en liet
niets aan haar over dan het recht van prediking en vermaning,
Conf. en Apol. conf. 21. 22. Limborch, Theol. Christ. VII. Bĳ
het Rationalisme werd de kerk eene vereeniging van menschen
tot uitoefening van den godsdienst en tot verbetering der zeden,
Wegscheider, Instit. § 188. Bretschneider, Syst. Entw. 760.
Doederlein, Instit. theol. christ. 1787 S. 716. Kant duidde met
de namen onzichtbare en zichtbare kerk het volk Gods aan naar
zĳne idee en naar zĳne empirische verschĳning; de laatste, dat
is, de kerk met haar statutarisch geloof is bestemd, om meer en
meer in de redelĳke en zedelĳke religie, in een Rĳk Gods op
aarde over te gaan, Religion ed. Rosenkranz 119 f. 146 f. Bĳ
Hegel had de kerk evenzoo slechts eene tĳdelĳke, voorbĳgaande
beteekenis, want de staat is de ware realiseering der zedelĳke
idee, die vernünftlich-sittliche Substanz. De kerk heeft alleen
zoolang recht van bestaan, als de staat nog niet ten volle aan
zĳne idee beantwoordt, Philos. der Rel. Werke XII 279. Voor
de kerk als instelling van Christus blĳft op het standpunt van
het rationalisme geen plaats. En van een ander beginsel uit kwam
het mysticisme tot gelĳk resultaat. Het Anabaptisme ging uit
van de volstrekte tegenstelling van schepping en herschepping,
natuur en genade, wereld en Godsrĳk en beschouwde de geloovigen
daarom als menschen, die in de wedergeboorte iets gansch
anders geworden waren en daarom gescheiden van de wereld
moesten leven. Zĳn program was: niet reformatie maar separatie;
het wilde eene afgezonderde kerk, Menno Simons, Werken 262.
Eeuwen lang was er geen kerk geweest, maar enkel Babel, en
Babel moest verlaten en gemeden worden, ib. 33 v. 289 v. 295.
409 v. In Munster zeide men, dat er in 1400 jaren geen waar
Christen was geweest, Goebel, Gesch. d. christl. Lebens I 179.
De ware kerk was eene kerk van heiligen, die na persoonlĳke
belĳdenis gedoopt waren en door onthouding van eed, oorlog,

overheidsambt en allerlei andere wereldsche practĳken in spĳze
en drank, in kleeding en verkeer van anderen zich onderscheidden,
De Bres, De wortel, den oorspronck ende het fundament der
Wederd. 1589 bl. 39-45. Cloppenburg, Op. II 233. Goebel
t. a. p. 134 f. Hetzelfde dualistisch beginsel ligt ten grondslag aan
allerlei secten, die later binnen den kring van het Protestantisme
zĳn opgetreden. Labadie riep te Middelburg in 1666, evenals
vroeger te Genève en te Amiens, conventikelen in het leven, aan
welke hĳ den naam van profetieën gaf en stichtte in 1669 eene
„evangelische gemeente”, die alleen uit ware geloovigen mocht
bestaan, en later te Herford door een huiselĳk familieleven, door
eene bedenkelĳke huwelĳkspractĳk en door gemeenschap van
goederen zich onderscheidde, Goebel t. a. p. II 181-273. Ritschl,
Gesch. d. Piet. I 194-268. Het pietisme, zoowel hier als in
Duitschland, trok heel het leven saam in den engen kring der
religie, werd onverschillig voor kerk en ambt, sacrament en formulier,
vergaderde de geloovigen in afgezonderde gezelschappen
en bevorderde het separatisme, Ritschl, ib. II 135 f. Zinzendorf
organiseerde den 12en Aug. 1729 eene apostolische gemeente,
welke in allerlei trekken met de gemeente van Labadie overeen
kwam, Goebel, ib. II 271. In Engeland kwam onder anabaptistischen
invloed bĳ Robert Browne en John Robinson het Independentisme
op, dat de kerk geheel en al laat opkomen uit de
samenvoeging van individueele geloovigen, Weingarten, Die Revolutionskinderen
Englands 24 f. Na Cromwells revolutie in zĳn
enthousiasme getemperd, ging het, gelĳk het Anabaptisme in het
Mennonitisme, in de religie der Kwakers over, die eene van de
wereld afgezonderde en in allerlei uitwendigheden onderscheiden
gemeente vormden. Van al het historische en objectieve losgemaakt,
werd de kerk bĳ hen de gemeenschap van allen, die de
verlichting des H. Geestes deelachtig waren, en voorts de naam
voor hen, die samen op ééne plaats vergaderden, als het ware
één gezin vormden en krachtens het innerlĳk licht ook uitwendig
in belĳdenis en leven overeenstemden, Barclay, Verantwoording
1757 bl. 212 v. Weingarten ib. 185. 186. Ook het Methodisme
wordt door dezelfde tegenstelling beheerscht. Wel trachtte Wesley
eerst de kerk zelve te reformeeren, maar in 1784 ging hĳ
toch tot separatie van de staatskerk over; hĳ ordende predikers,
stelde hen onder bescherming van de Tolerantie-acte en voegde

de bekeerden in gezelschappen saam, die dagelĳks tot gebed
samenkwamen, van tĳd tot tĳd liefdemaaltĳden, vastendagen,
waaknachten, prayermeetings enz. hielden en tot voornaamste taak
kregen, om aan de bekeering van anderen te arbeiden, Schneckenburger,
Kleinere prot. Kirchenparteien 1863 S. 103 f. Het heilsleger
van generaal Booth is van dit Methodisme de consequentie;
de bekeerden vormen geen kerk meer maar een staand leger van
Christus, een corps van evangelisten onder een officier, door
bĳzondere kleeding en leefwĳze van de wereld gescheiden, Kolde,
Die Heilsarmee 1885 S. 49 f. Geen wonder, dat onder al dergelĳke
verschĳnselen John Darby er toe kwam, om open en beslist
alle kerk en kerkvorm te verwerpen. Naar zĳne meening werd
de N. T. bedeeling van het verbond der genade eerst wel door
God met kerk en ambt begiftigd, maar deze zĳn reeds in den
apostolischen tĳd door der menschen ontrouw ontaard en van Gods
wege verworpen. Daarom zĳn alle kerken sedert dien tĳd niets
dan Babel, voorbereidingen van den antichrist, geheel en al
bedorven, door de geloovigen ten eenenmale te verwerpen. Dezen
moeten thans niets anders doen dan zich uit de wereld terugtrekken,
elkander in hunne bĳeenkomsten met hunne verschillende
gaven stichten en in stilte afwachten de wederkomst van Christus,
Dr. G. J. v. d. Flier, Het Darbisme ’s Grav. 1879. Art. Plymouthbrüder
in Herzog2.

Zoo schĳnt alles te wĳzen op eene ontbinding der kerk en op eene
radicale wĳziging van het kerkbegrip. Wel ontbreekt het daartegenover
niet aan eene machtige reactie. De Russische kerk, wier
opperbestuur bĳ de Heilige Synode berust en door middel van den
procurator aan den keizer gebonden is, handhaaft haar aanspraak
op den naam van eenigware, orthodoxe kerk en streeft met onderdrukking
der secten naar eenheid des geloofs in het gansche rĳk;
Pobedonoszew, de tegenwoordige procurator, is voorstander van de
absolute monarchie en van de staatskerk en verdedigt de leer, dat
de massa in de macht den maatstaf der waarheid vindt, zie zĳne
Streitfragen, autor. Uebersetzung, Berlin Deubner 1897. De Roomsche
kerk is nog dezelfde, die zĳ te voren was, toen zĳ ketters en
scheurmakers vervolgen en ter dood brengen liet en kan in beginsel
geen kerken naast zich erkennen en dulden; als Roomschen spreken
in het belang van godsdienstvrĳheid en scheiding van kerk en staat,
zĳn zĳ te beschouwen als vrienden van beide uit berekening,

maar als vĳanden van beide uit beginsel, cf. bĳv. Stöckl, Lehrb.
d. Philos. III 474. Cathrein, Moralphilos. II3 555 f. Hettinger,
Apol. des Christ. IV2 407 f. In Engeland is eerst het Irvingisme
opgetreden, dat de kerk reformeeren wilde door herstelling van
het apostolaat, J. N. Köhler, Het Irvingisme, ’s Grav. 1876, en
verbreidt zich thans in de Anglicaansche kerk het ritualisme, dat
ambten, sacramenten, eeredienst, ceremoniën meer en meer naar
Roomsche leer en practĳk vervormt, art. Tractarianismus in
Herzog1. Mr. Walter Wash, Secret History of the Oxford movement
1897. Williams, The crisis in the church of England.
Presb. and Ref. Rev. July 1899 p. 389-412. Zelfs onder de
Lutherschen gingen vele confessioneelen tot het objectieve instituut
van kerk, ambt en sacrament terug en bonden daaraan alle
mededeeling der genade, Löhe, Drei Bücher von der Kirche 1845.
Kliefoth, Acht Bücher v. d. Kirche 1854. Münchmeyer, Das
Dogma v. d. uns. u. sichtb. Kirche 1854. Vilmar, Theol. der
Thatsachen 1876 S. 48 f. Id. Dogmatik II 212. Stahl, Die
Kirchenverfassung nach Lehre u. Recht der Prot. 2e Ausg. 1862 S.
67 f. Maar ondanks dit alles verliest de kerk hoe langer hoe meer
haar uniform karakter. Niet alleen in de Protestantsche landen,
vooral in Engeland en Amerika, maar ook in Rusland breidt het
aantal secten zich uit, J. Gehring, Die Sekten der Russischen Kirche
1003-1897. Nach ihrem Ursprunge und inneren Zusammenhange
dargestellt. Leipzig Richter 1898. Zelfs in de Roomsche
kerk, die zoo gaarne aan de verdeeldheid van het Protestantisme
zich te goed doet, is in veel opzichten de eenheid meer schĳn
dan wezen. Geloovigen en ongeloovigen staan binnen haar muren
even ver van elkaar als in vele kerken der Hervorming. De verschillende
orden staan dikwerf met elkander op alles behalve
vriendelĳken voet. Dieselben Motive besonderer Frömmigkeit,
welche auf katholischem Boden zu neuen Ordensstiftungen führen,
wirken auf protestantischen Boden zur Bildung von Sekten,
Ritschl, Gesch. des Piet. III 303. En Reform-katholicismus en
„Los-van-Rome”-beweging toonen, hoeveel onvrede er in menig
hart onder den uiterlĳken glans der eenheid verborgen is. Het
geloof aan de ééne, onfeilbare, alleenzaligmakende kerk is tegenover
het bestaan en den bloei van zoovele andere kerken niet
meer te handhaven; de leer wordt door het leven en door de
geschiedenis zoo sterk mogelĳk weersproken.


Terwĳl Rome voor deze ontwikkeling van Christendom en kerk
de oogen sluit, loopt de Protestantische theologie gevaar, om ter
wille van de historie de Goddelĳke instelling van de kerk voorbĳ te
zien. Volgens Schleiermacher ontstond de kerk durch das Zusammentreten
der einzelnen Wiedergeborenen zu einem geordneten Auf- und
Miteinanderwirken, Chr. Gl. § 115. Wĳl echter de wedergeboorte
geen magische verandering maar eene ethische vernieuwing
is, blĳft er in de wedergeborenen nog altĳd een stuk wereld over,
en moet er dus in de kerk tusschen het blĳvende en het veranderende
en verdwĳnende onderscheiden worden, ib. 125. 126. Op
deze onderscheiding past Schleiermacher de vroegere namen van
onzichtbare en zichtbare kerk toe. Hun vroeger gebruik was
verkeerd, want van de onzichtbare kerk is het meeste niet onzichtbaar,
wĳl de wedergeboorte naar buiten in belĳdenis en
leven openbaar wordt, en van de zichtbare kerk is het meeste niet
kerk, wĳl het tot de wereld behoort. Onzichtbare kerk duidt niet
zoozeer personen, als wel werkingen des Geestes in de personen
aan, en zichtbare kerk geeft te kennen, dat deze werkingen des
Geestes bĳ alle geloovigen nog samengaan met nawerkingen der
zonde, ib. 148. Beide staan dus tot elkander in verhouding als
wezen en verschĳning, als idee en werkelĳkheid, en worden in
dienzelfden zin ook door vele andere theologen opgevat, Nitzsch,
Syst. d. chr. Lehre § 186-188. Lange, Dogm. II 1090 f. Martensen,
Dogm. § 191. Müller, Dogm. Abh. 332 f. Thomasius,
Christi Person und Werk II3 505. Frank, Chr. Wahrheit II2
369 f. Kaftan, Dogm. 573. 585. Sommigen laten daarbĳ de oude
namen varen en spreken liever van Godsrĳk en kerk, A. Dorner,
Kirche und Reich Gottes, Gotha 1883. Krauss, Das prot. Dogma
v. d. uns. K. 1876, of ook van gemeente en kerk, Stahl, Kirchenverfassung
67. De la Saussaye in mĳne Theol. van Ch. d. l.
S. 61. Van Oosterzee § 129. Men kan deze zichtbare kerk dan
nog met Stahl houden voor eene stichting van Christus; maar
de meesten denken haar toch als een product, een noodzakelĳke
bestaansvorm van de gemeente, Lipsius, Dogm. § 859 f. Tiele,
Inl. tot de godsdienstwet. II 1899 bl. 141v., of oordeelen zelfs,
dat de institutaire kerk haar tĳd heeft gehad, en in den staat,
Strauss, Dogm. II 618. Rothe, Ethik § 124 f. 440 f. 1167 f.,
of in de belĳdende gemeente moet overgaan, Rauwenhoff, Wĳsb.
v. d. godsd. 843. Pfleiderer, Religionsphilos. 1896 S. 745. Sohm,

Kirchenrecht passim. Chavannes, Qu’est ce qu’une église, Paris
Fischbacher 1897.

6. De naam קָהָל,
ἐκκλησια, duidt reeds krachtens zĳne afleiding
van werkwoorden, die samenroepen beteekenen, eene vergadering
van menschen aan, die voor een of ander, inzonderheid
politiek of godsdienstig doel, saamgekomen, of, al zĳn ze op een
bepaald oogenblik niet vergaderd, toch voor zulk een doel onderling
vereenigd zĳn. Onder het Oude Testament was Israel het
volk, dat door God voor zĳn dienst saamgeroepen en bĳeenvergaderd
was; en in het Nieuwe Testament is dit volk van Israel
vervangen door de gemeente van Christus, die nu het heilig volk,
het uitverkoren geslacht, het koninklĳk priesterdom Gods is. Het
woord kerk, church, kirk, kirche, chiesa, waarmede ἐκκλησια is
overgezet, drukt niet zoo duidelĳk als het oorspronkelĳke dit
karakter van de gemeente van Christus uit. Waarschĳnlĳk is het
afgeleid van κυριακη, scil. οἰκια, of
κυριακον, scil. οἰκον en
beteekende het dus oorspronkelĳk, niet de gemeente zelve, maar
de plaats van hare samenkomst, het kerkgebouw, Suicerus s. v.
Herzog2 7, 685. Thans bezigen wĳ dit woord in denzelfden zin
van het kerkgebouw, of in dien van godsdienstoefening (bĳv. de
kerk begint om tien uur), of in dien van geinstitueerde groep
van gemeenten (de Roomsche, de Anglikaansche kerk enz.). De
beteekenis van het Nieuwtestamentisch woord ἐκκλησια staat bĳ
het woord kerk op den achtergrond; in sommige tĳden was het
bewustzĳn, dat kerk de benaming van het volk Gods is, schier
geheel uitgesleten. Dit is ook de reden, waarom het woord
ἐκκλησια in de Statenvertaling niet door kerk, maar door gemeente
is overgezet; dit woord deed toch weer uitkomen, dat het wezen
der kerk in de gemeenschap der heiligen ligt. Indien er geen
bezwaren tegenover stonden, zou het overweging verdienen, om
het woord kerk door dat van gemeente te vervangen. Maar maatschappĳ
en staat hebben dit woord op burgerlĳk gebied in beslag
genomen, spreken van gemeente, gemeenteraad, gemeenteschool,
gemeentehuis, en hebben daardoor dit woord veelszins voor het
kerkelĳk leven onbruikbaar gemaakt. Gemeente kan en mag wel
op kerkelĳk gebied gebezigd worden, maar heeft dan een bepaalden
zin en is niet zoo plooibaar als het woord kerk, dat velerlei
beteekenissen kan aannemen. Want ofschoon dit woord oorspronkelĳk

het kerkgebouw en dan ook de godsdienstoefening en het
kerkelĳk instituut aanduidde, zoo is er toch de beteekenis van
volk Gods, van vergadering der Christgeloovigen, niet vreemd aan.
In dien zin komt het voor in de twaalf artikelen, in de Ned.
Geloofsbel. art. 27-29, in de Dordsche kerkenorde passim. Het
komt er slechts op aan, om deze beteekenis in het bewustzĳn te
verlevendigen. De woorden gemeente en kerk kunnen dan naast
elkander gebruikt worden maar zĳ zĳn nooit zoo van elkander
te onderscheiden, dat het woord gemeente de vergadering der
geloovigen op eene bepaalde plaats, en het woord kerk de saamvoeging
der gemeenten tot één geheel aanduidt. Want kerk en
gemeente zĳn beide vertalingen van hetzelfde woord ἐκκλησια en
hebben daarom dezelfde beteekenis. Beide woorden zĳn namen
voor de vergadering der geloovigen, hetzĳ op eene bepaalde plaats,
hetzĳ in een land, hetzĳ over de gansche aarde. Geheel verkeerd
is het daarom, om bĳ gemeente aan de ware geloovigen, bĳ kerk
aan de schĳngeloovigen te denken, om beide begrippen te vereenzelvigen
met die van onzichtbare en zichtbare kerk, of ook onder
gemeente de vergadering der geloovigen en onder kerk het instituut
te verstaan. Hoogstens verschillen zĳ daarin, dat gemeente meer
denken doet aan de gemeenschap der geloovigen onderling, en
kerk meer aan diezelfde geloovigen, gelĳk zĳ institutair, onder
ambt en bediening des woords, georganiseerd zĳn. Beide malen
is het dan echter toch dezelfde vergadering van geloovigen, die
erdoor aangeduid wordt; slechts het gezichtspunt verschilt, waaruit
zĳ beschouwd wordt. Terwĳl deze beide woorden dus op kerkelĳk
terrein burgerrecht bezitten, is het gansch anders met het woord
kerkgenootschap gesteld. Deze naam heeft een collegialistischen
bĳsmaak. Het kwam hier te lande in gebruik in 1773 door de
eerste berĳming van de twaalf geloofsartikelen, werd dan in den
zin van plaatselĳke of algemeene kerk opgenomen in de staatsregeling
van 1798, 1801 en 1805, werd in de grondwet van
1814 en 1815 vervangen door het woord godsdiensten en godsdienstige
gezindheden en daarna in de grondwet van 1848 en
1887 en ook weer in de wet op de kerkgenootschappen van
10 Sept. 1853 naast den naam van godsdienstige gezindheden
ingevoerd, Heraut 627. De saamvoeging van kerk en genootschap
is eene mesalliance en moeder van vele dwalingen.
Eene kerk is juist geen genootschap, want zĳ ontstaat niet door

vrĳwillige toetreding van volwassen personen maar uit de wedergeboorte
door den H. Geest. Eindelĳk verdient het ook geen
aanbeveling, om het woord kerk in den zin van het volk Gods
door dat van Godsrĳk te vervangen. Want tusschen beide is er
een niet onbelangrĳk verschil. Het koninkrĳk Gods, waarmede
Jezus’ prediking begint, is in de eerste plaats een eschatologisch
begrip voor het naderende Messiaansche rĳk met al zĳne goederen.
En ook, inzoover dit rĳk door wedergeboorte, vergeving en vernieuwing
hier reeds op aarde in de harten aanwezig is, bestaat
het veelmeer in geestelĳke goederen, dan in gemeenschap van
personen. Het koninkrĳk der hemelen is of wordt juist een
eigendom van de armen van geest, de reinen van hart, de kinderkens
en bestaat zelf in vrede, vreugde, blĳdschap door den
H. Geest. Daarom is het, althans hier op aarde, niet georganiseerd;
het is in beginsel overal, waar de geestelĳke weldaden
van Christus geschonken zĳn, en is nergens op aarde afgerond
en voltooid, deel III 233v. Maar de kerk is vooral een diesseitig
begrip, een gemeenschap van personen, toegerust met ambten en
bedieningen en in het zichtbare optredend als het vergaderde
volk Gods. De kerk is dus het middel, waardoor Christus de
weldaden van het Godsrĳk uitdeelt en de voltooiing ervan voorbereidt.
En op haar weg, om het Godsrĳk te doen komen, neemt
zĳ allerlei elementen op, die onzuiver zĳn en eigenlĳk niet tot
haar behooren (hypocrieten en ook den ouden mensch in de geloovigen),
terwĳl het koninkrĳk Gods, in goederen bestaande,
zuiver en onvermengd is en alleen het wedergeborene omvat.
Christus is der gemeente gegeven tot een hoofd, juist opdat God
aan het einde als Koning van zĳn volk optreden en alles in alles
kunne zĳn. Cf. Philippi, Kirchl. Gl. V 3, 203. Frank, Chr.
Wahrheit II 375. Kaftan, Dogm. 584.

Nu is er geen twĳfel aan, dat volgens de H. Schrift het
wezen der kerk daarin ligt, dat zĳ het volk Gods is. Immers,
de kerk is eene realiseering der verkiezing, en deze is eene verkiezing
in Christus tot roeping, rechtvaardigmaking, verheerlĳking,
Rom. 8:28, tot gelĳkvormigheid aan den Zone Gods, Rom. 8:29,
tot heiligheid en zaligheid, Ef. 1:4v. De zegeningen welke aan
de kerk worden geschonken, zĳn in de eerste plaats inwendig en
geestelĳk van aard en bestaan in roeping en wedergeboorte, in
geloof en rechtvaardigmaking, in heiligmaking en verheerlĳking.

’t Zĳn goederen van het koninkrĳk der hemelen, weldaden van
het verbond der genade, beloften voor dit maar bovenal voor het
toekomende leven. Op grond daarvan heet de kerk het lichaam
van Christus, 1 Cor. 12:27, Ef. 5:23, Col. 1:18, de bruid
van Christus, 2 Cor. 11:2, Ef. 5:32, Op. 19:7, 21:2, de
schaapskooi van Christus, die zĳn leven stelt voor de schapen
en door dezen gekend wordt, Joh. 10, het gebouw, de tempel,
het huis Gods, Mt. 16:18, Ef. 2:20, 1 Petr. 2:5, opgetrokken
uit levende steenen, 1 Petr. 2:5, op den hoeksteen Christus en
op het fundament van apostelen en profeten, 1 Cor. 3:17, 2 Cor.
6:16, 17, Ef. 2:22, Op. 21:2-4, het volk, het eigendom,
het Israel Gods, Rom. 9:25, 2 Cor. 6:16, Hebr. 8:10, 1 Petr.
2:9, 10. De leden der kerk heeten ranken aan den wĳnstok,
Joh. 15, levende steenen, 1 Petr. 2:5, uitverkorenen, geroepenen,
geloovigen, geliefden, broeders en zusters, kinderen Gods enz.,
en zĳ, die dit niet in waarheid zĳn, worden in de Schrift beschouwd
als kaf aan het koren, Mt. 3:12, als onkruid onder
de tarwe, Mt. 13:13, als kwade visschen in het net, Mt. 13:47,
als een mensch zonder feestkleed op de bruiloft, Mt. 22:11, als
geroepen doch niet uitverkoren, Mt. 22:14, als kwade ranken
aan den wĳnstok, Joh. 15:2, als niet Israel, schoon uit Israel
zĳnde, Rom. 2:28, 9:6, als boozen, die weggedaan moeten
worden, 1 Cor. 5:12, als vaten ter oneere, 2 Tim. 2:20, als
zulken, die uit ons uitgegaan zĳn maar niet uit ons waren, 1 Joh.
2:19 enz. Dit alles verheft het boven allen twĳfel, dat de kerk
naar haar wezen een vergadering van ware geloovigen is. Zĳ, die
het oprechte geloof niet deelachtig zĳn, mogen uitwendig tot de
kerk behooren; zĳ maken toch haar wezen, haar forma niet uit,
zĳ zĳn in, maar niet de ecclesia.

Bevestigd wordt dit nog door de wĳze, waarop de Schrift van de
gemeenschap der heiligen spreekt. De geloovigen hebben één Heer,
één geloof, één doop, één God en Vader van allen, en zoo ook hebben
zĳ éénen Geest, Ef. 4:4-6, in wiens gemeenschap zĳ leven,
door wien zĳ wedergeboren, tot één lichaam gedoopt en met Christus
vereenigd zĳn, Joh. 3:5, 14:17, Rom. 8:9, 14, 16, 1 Cor. 12:3,
13, 2 Cor. 1:22, 5:5, Ef. 1:13, 4:30, 1 Joh. 2:20. En deze
Geest doet in de eenheid de verscheidenheid niet te niet, welke
onder de geloovigen bestaat, maar Hĳ handhaaft en bevestigt ze.
Gelĳk Hĳ in schepping en onderhouding alle dingen op hunne

wĳze versierde en voltooide, deel II 295, en onder Israel allerlei
natuurlĳke en geestelĳke gaven schonk, deel II 230; zoo deelde
Hĳ zichzelf op den pinksterdag met al zĳne charismata aan de
gemeente van Christus mede. Deze charismata omvatten in ruimer
zin ook de weldaden der genade, die het deel van alle geloovigen
zĳn, Rom. 5:15, 16, 6:23; maar duiden in enger zin die
bĳzondere gaven aan, welke aan de geloovigen in verschillende
mate en graad ten nutte van elkander geschonken zĳn, Rom. 1:11,
1 Cor. 1:7, 2 Cor. 1:11, 1 Tim. 4:14, 2 Tim. 1:6 en vooral
Rom. 12:6-9 en 1 Cor. 12:12 v. Van al deze gaven is de
H. Geest, die ze alle uit Christus neemt, Joh. 16:13, 14, Ef.
4:7, de uitdeeler; Hĳ deelt ze aan een iegelĳk uit, gelĳkerwĳs
Hĳ wil, echter niet naar willekeur, maar in verband met de mate
des geloofs, met de plaats, die iemand in de gemeente inneemt,
en met de taak, waartoe hĳ geroepen is, Rom 12:3, 6, 2 Cor.
10:13, Ef. 4:7, 1 Petr. 4:10, zoodat elke gave eene φανερωσις
του πνευματος is, 1 Cor. 12:7. Deze gaven zĳn zeer vele in
aantal. Paulus noemt er onderscheidene op, en bedoelt nog geenszins
eene volledige lĳst te geven. De Roomschen spreken, evenals
van zeven hoofdzonden, zeven deugden, zeven zaligheden, zoo
ook gaarne met beroep op Jes. 11:2, 3 van zeven dona Spiritus
Sancti, Lombardus, Sent. III dist. 34. Thomas, S. Theol. I 2
qu. 68. II 2 qu. 8. Bonaventura, Brevil. V 5. Meschler, Die
Gabe des h. Pfingstfestes, 3te Aufl. Freiburg 1896 S. 233 f.
Simar, Dogm. 554. Heinrich-Gutberlet, Dogm. VIII 631. Maar
dit zevental omvat niet de eigenlĳke charismata, die door Paulus
worden opgenoemd en die in de Roomsche theologie veeleer onder
den naam van gratiae gratis datae ter sprake komen, Simar ib.
486. En deze zĳn niet tot een zevental te beperken. Bĳ die, door
Paulus opgeteld, kunnen ook nog gevoegd worden die van gebed
en dankzegging, van vermaning en vertroosting, van mededeelzaamheid
en herbergzaamheid enz. Eene indeeling is daarom ook
moeilĳk te geven. Sommige dragen duidelĳk een bovennatuurlĳk
karakter of zĳn eerst in of na de bekeering geschonken, andere
vertoonen meer den aard van natuurlĳke gaven, die door den H.
Geest verhoogd en geheiligd zĳn. Gene traden in den eersten
tĳd vooral sterk op den voorgrond, deze zĳn meer eigen aan de
kerk in hare historische, normale ontwikkeling. Maar welke die
gaven ook zĳn, zĳ dienen allen ten nutte van de gemeente. De

communio sanctorum is eene sanctorum communicatio, Calvĳn,
Inst. IV 1, 3. De H. Geest deelt de charismata niet aan de
leden der gemeente uit ten bate van zichzelven, maar ten bate van
anderen. Zĳ mogen niet begraven of verzuimd, maar moeten ten
nutte en ter zaligheid der andere leden gewilliglĳk en met vreugde
aangelegd worden, Heid. Cat. 55; zĳ dienen tot οἰκοδομη, 1 Cor.
14:12, Ef. 4:12, en zĳn ondergeschikt aan de liefde, welke de
uitnemendste gave is. Deze liefde toch is nog eene andere dan
de algemeene naastenliefde; zĳ is de liefde tot de broederen, tot
de huisgenooten des geloofs. Jezus noemt deze liefde een nieuw
gebod, Joh. 13:34, 35, 15:12, 17:26, omdat de liefde onder
Israel niet een zuiver geestelĳk karakter droeg maar met de
banden des bloeds was samengestrengeld, en de liefde, die Hĳ
thans onder zĳne jongeren tot stand brengt, eerst volkomen
zuiver, onvermengd en van aardsche betrekkingen onafhankelĳk is.
De leden van Jezus’ gemeente zĳn broeders en zusters onder
elkander, Mt. 12:48, 18:15, 23:8, 25:40, 28:10, Joh. 15:14,
15, 20:17, Rom. 8:29, Hebr. 2:11 enz. Zĳ zĳn kinderen
van één gezin; God is hun Vader, Ef. 4:6, Christus hun eerstgeborene
broeder, Rom. 8:29, Jeruzalem, dat boven is, hunne
moeder, Gal. 4:26. En zoo hebben zĳ elkander met al hun
geestelĳke en natuurlĳke gaven te dienen. De kerk is eene gemeenschap
der heiligen. Cf. over deze geestelĳke gaven de verklaringen
over het geloofsartikel van de gemeenschap der heiligen
en voorts, Amesius, Med. Theol. II 2 § 19-23. Voetius, Disp.
II 1086-1100. Neander, Pflanzung u. Leitung d. christl. Kirche5
S. 180 f. Pfleiderer, Der Paulinismus 242. Holtzmann, Neut.
Theol. II 143. 175. Art. Geistesgaben van Cremer in Herzog3.
Lauterburg, Der Begriff des Charisma u. seine Bedeutung für
die prakt. Theol. Gütersloh 1898.

7. Zoolang wĳ dit wezen der kerk vasthouden, baart haar
begrip geen overgroote moeilĳkheid. De kerk is dan altĳd in
ruimer of in enger zin de vergadering der geloovigen. In den
ruimsten zin omvat zĳ allen, die door het geloof in Christus
zalig zĳn geworden of het ook nog zullen worden. Adam en Eva
vóór den val behooren er dan nog wel niet toe, want zĳ hadden
toen nog geen middelaar van noode. En ook de engelen kunnen
niet tot haar gerekend worden, ofschoon dit door velen geschiedde;

want Christus is wel de Heer der engelen en heeft door zĳn
kruis alle dingen, ook engelen en menschen, in de rechte verhouding
tot God en tot elkander geplaatst; maar engelen zĳn toch
niet naar Gods beeld geschapen, zĳn niet gevallen en niet door
Christus verlost en zĳn dus ook geen leden van de kerk, welke
Christus vergadert ten eeuwigen leven. De geloovigen komen
volgens Hebr. 12:22 wel tot de gemeenschap met de duizenden
van engelen, maar dezen worden duidelĳk onderscheiden van de
πανηγυρις και ἐκκλησια πρωτοτοκων, vs. 23, cf.
deel II 442-445.
III 405-408. Leden der kerk zĳn alleen menschen,
die door het geloof in Christus behouden zĳn. Tot haar behooren
dus alle geloovigen, die van de paradĳsbelofte af tot op dit
oogenblik toe op aarde geleefd en niet in den limbus patrum of
in het vagevuur maar in den hemel zĳn opgenomen, Hebr. 12:23.
Tot haar behooren alle geloovigen, die thans nog op aarde
leven. En tot haar behooren in zekeren zin ook al degenen,
die later nog tot het einde der eeuwen toe in Christus gelooven
zullen. Want de kerk, ook als zĳ in dezen ruimsten zin
genomen wordt, is geen platonische staat, die alleen in de
verbeelding bestaat en nooit werkelĳkheid wordt, maar zĳ heeft
den waarborg van haar existentie nu of in de toekomst in
het besluit Gods, in de vastheid van het genadeverbond, in het
middelaarschap van Christus, in de belofte des H. Geestes. Het
grootste gedeelte der leden van deze kerk is dan echter op een
gegeven oogenblik niet op aarde; want van het paradĳs af tot
heden toe zĳn er reeds vele duizenden en millioenen in den hemel
opgenomen en hun getal wordt dagelĳks, van oogenblik tot oogenblik
vermeerderd (ecclesia triumphans), en velen zĳn er, die nu
nog niet gelooven of zelfs nog niet geboren zĳn en toch onfeilbaar
zeker tot het geloof zullen komen. De kerk, als vergadering der
geloovigen, die op een gegeven oogenblik op aarde leven (ecclesia
militans), is dus maar een klein deel van de kerk, in haar ruimsten
zin genomen. Toch is het goed en noodig, om den samenhang der
kerk op aarde met die in het verleden en in de toekomst vast
te houden. Want het is ééne vergadering, ééne ἐκκλησια van
degenen, die in de hemelen zĳn opgeschreven en die eenmaal als
eene bruid zonder vlek of rimpel voor Gods aangezicht zullen staan.
En het handhaven van deze eenheid der gansche kerk verhoogt
het gemeenschapsgevoel, staalt den moed en prikkelt tot den strĳd.

Indien wĳ ons verder bepalen tot dat gedeelte der kerk, dat op
aarde zich bevindt (ecclesia militans), dan kan dit nog weer
ruimer of enger genomen worden. Wĳ kunnen erbĳ denken aan
al de geloovigen saam, die thans in alle kerken, onder alle volken,
in alle landen aanwezig zĳn (ecclesia universalis), aan de geloovigen
in één land of in eene provincie, Hd. 9:31 (ecclesia nationalis,
provincialis) of ook aan de geloovigen op eene bepaalde
plaats, hetzĳ stad of dorp (ecclesia particularis, localis). Daarbĳ
verdient het dan opmerking, dat de ecclesia universalis (nationalis)
aan de ecclesia particularis voorafgaat. De kerk van Christus is
een organisme, waarin het geheel gaat vóór de deelen; zĳ heeft
haar oorsprong in het paradĳs, Gen. 3:15, of ook voor de dagen
des N. Test. in Jeruzalem, Hd. 1:8; de kerk te Jeruzalem was,
zoolang zĳ alleen bestond, de ecclesia universalis, de kerk van
Christus op aarde, en de kerken, die straks naast haar optraden,
kwamen niet autochthonisch maar van uit Jeruzalem door de
prediking der apostelen en evangelisten tot stand.


Tot dusver is het begrip der kerk duidelĳk en klaar. Maar
nu komt er eene dubbele moeilĳkheid. De eerste bestaat daarin,
dat dit begrip van kerk in de Schrift toegepast wordt op concrete,
historisch bestaande, afgesloten groepen van personen, onder welke
ook altĳd ongeloovigen zĳn. In het O. Test. heette het gansche
volk volk Gods, ofschoon lang niet alles Israel was, wat uit
Israel was. In de kerken des N. Test. was er ook, schoon in
veel mindere mate, kaf onder het koren en onkruid onder de
tarwe. En na den apostolischen tĳd zĳn de kerken telkens verwereldlĳkt,
verbasterd, verdeeld, en toch noemen wĳ ze alle nog
met den naam van kerken. De theologie heeft, evenals de Schrift,
dit feit ten allen tĳde erkend en op haar voorgang steeds verklaard,
dat het wezen der kerk niet door de ongeloovigen maar
door de geloovigen werd bepaald, boven bl. 8 v. Augustinus helderde
deze aanwezigheid van ongeloovigen in de kerk op door het
schriftuurlĳk beeld van kaf en koren, of ook door dat van lichaam
en ziel, uit- en inwendigen mensch, kwade sappen in het lichaam;
de ongeloovigen zĳn in het lichaam van Christus quomodo humores
mali, bĳ Seeberg t. a. p. 45. En zoo spraken ook de
scholastieke en Roomsche theologen. Bellarminus bĳv. tracht wel
aan te toonen, dat ook ongeloovigen leden der kerk zĳn, maar
hĳ brengt het niet verder dan tot de bewering, dat zĳ het aliquo

modo zĳn, de eccles. mil. III 2; zĳ zĳn alleen de corpore, niet
de anima ecclesiae; de boni zĳn pars interior, de mali zĳn pars
exterior van de kerk; de ongeloovigen zĳn membra mortua, arida,
die alleen externa conjunctione met de kerk verbonden zĳn; zĳ
behooren niet tot het rĳk van Christus,
quoad fidei professionem maar
tot het rĳk des duivels, quantum ad morum perversitatem; zĳ
zĳn filii propter formam pietatis, alieni propter amissionem virtutum;
er mogen geen twee kerken zĳn, er zĳn toch twee partes
in de kerk, ib. III 9. En de Catech. Rom. zegt, dat er in de
strĳdende kerk duo hominum genera zĳn en dat er volgens de
Schrift kwade visschen in het net zĳn en onkruid op den akker
en kaf op den dorschvloer, dwaze onder de wĳze maagden en
onreine dieren in de ark, I 10 qu. 6. 7. In theorie wĳkt dit
niet veel af van de leer der Reformatie; maar practisch zag het
er met de kerk tegen het einde der Middeleeuwen gansch anders
uit, en Rome voedt ook steeds het denkbeeld, dat uitwendig
lidmaatschap, historisch geloof, onderhouding van de geboden der
kerk en onderwerping aan den paus het wezen der kerk constitueeren.
Daartegen kwam de Hervorming in verzet en stelde zĳ
de onderscheiding over van zichtbare en onzichtbare kerk. Augustinus
had reeds gezegd van de naamchristenen, quum intus
videntur, ab illa invisibili caritatis compage separati sunt, de
bapt. III 19 bĳ Seeberg t. a. p. 42; en eigenlĳk kan Rome tegen
deze onderscheiding geen bezwaar hebben en aanvaardt ze ook
zelve, inzoover zĳ in de ééne kerk duo hominum genera, duas partes
onderscheidt. Bellarminus handelt, de eccl. mil. III 10, over de
infideles occulti, en Möhler, Symb. § 49, prĳst Luther, als deze de
kerk opvat als eene gemeenschap der heiligen en zegt, dat de
geloovigen, die Unsichtbaren, de dragers der zichtbare kerk zĳn.
Maar de onderscheiding van zichtbare en onzichtbare kerk kan verschillend
opgevat worden, boven bl. 18. De meeste dezer opvattingen
zĳn echter te verwerpen of komen althans niet in de dogmatiek
ter sprake. Onzichtbaar is de kerk niet te noemen, omdat Christus,
omdat de ecclesia triumphans, omdat de aan het einde der eeuwen
voltooide kerk thans niet voor ons waar te nemen valt; noch ook,
omdat de kerk op aarde in vele plaatsen en landen door ons niet
gezien wordt of in tĳden van vervolging verborgen is of soms
van bediening van woord en sacrament verstoken is. De onderscheiding
van zichtbare en onzichtbare kerk is alleen op de ecclesia

militans van toepassing en duidt dan aan, dat de kerk naar
hare geestelĳke zĳde of in hare ware leden onzichtbaar is. Beide
deze beteekenissen zĳn bĳ Lutherschen en Gereformeerden ineengevloeid
en kunnen ook niet uit elkander gehouden worden. De
kerk is een voorwerp des geloofs. Het inwendig geloof des harten,
de wedergeboorte, de waarachtige bekeering, de verborgen
gemeenschap met Christus enz. zĳn geestelĳke goederen, die met
het natuurlĳk oog niet waar te nemen zĳn, en die toch aan de
kerk haar eigenlĳke forma schenken. En aan geen enkelen mensch
heeft God den onfeilbaren maatstaf in handen gegeven, waarnaar
hĳ anderer geestelĳk leven beoordeelen kan. De intimis non judicat
ecclesia. De Heere alleen kent degenen, die zĳne zĳn. Zoo is
het dus mogelĳk en is het ook altĳd in de christelĳke kerk een
feit geweest, dat er kaf onder het koren school en hypocrieten
onder de ware geloovigen verborgen waren. De naam kerk, gebezigd
van de ecclesia militans, van de vergadering der geloovigen
op aarde, heeft daarom bĳ alle Christenen, zoo Roomsche als
Protestantsche, altĳd een overdrachtelĳken zin. Zĳ wordt zoo
geheeten, niet naar de ongeloovigen, die er zich in bevinden, maar
naar de geloovigen, die er het essentieele bestanddeel van vormen
en er het wezen aan geven. Het geheel wordt naar het deel genoemd.
Eene kerk is en blĳft eene vergadering van ware Christgeloovigen.

8. Zoo opgevat, kan de onderscheiding van zichtbare en
onzichtbare kerk door niemand gewraakt en moet zĳ veeleer door
allen worden erkend. Maar er is nog eene andere moeilĳkheid
aan het begrip der kerk verbonden. De vergadering der geloovigen
op aarde is niet alleen charismatisch maar ook institutair
ingericht. Zĳ is niet alleen zelve het eigendom van Christus, maar
doet ook dienst, om anderen voor Christus te winnen. Zĳ is coetus,
doch ook mater fidelium; organisme doch ook instituut; doel en
middel tegelĳk. De verhouding van de kerk als organisme tot
de kerk als instituut komt eerst in de volgende paragraaf, bĳ
de regeering der kerk, ter sprake. Want evenals het begrip staat
moeilĳk te omschrĳven is en dan eerst duidelĳk wordt, wanneer
daarin volk en overheid onderscheiden en afzonderlĳk behandeld
wordt, zoo is er van het begrip kerk dan alleen eene goede definitie
te geven, als tegen vereenzelviging van de vergadering der geloovigen

met hare organisatie in het instituut gewaakt wordt, Turretinus,
Theol. El. XVIII 3, 10. Stahl, Kirchenverfassung 46.
Velen echter brengen de onderscheiding van de kerk als organisme
en als instituut met die in onzichtbare en zichtbare in verband
en geven daardoor aan deze laatste ongemerkt een zin, die haar
niet toekomt. Aan de eene zĳde staan zĳ, die niet alleen de kerk
naar hare idee of de ecclesia triumphans maar ook de ecclesia
militans op aarde omschrĳven als vergadering van de praedestinati
of electi (Wiclef), of van de perfecti (Pelagius volgens August.,
de haer. 88, de Anabaptisten volgens Calvĳn, Inst. IV 1, 8 en
vele anderen), of van hen, qui nunquam lapsi sunt (Novatianus),
of ook van die leden der kerk, die ten avondmaal gaan (communicanten,
gelĳk velen in Amerika de kerk opvatten). Aan de
andere zĳde bevinden zich de Roomschen, die het zwaartepunt
der kerk uit de vergadering der geloovigen in het hierarchisch
instituut, in de monarchia externa et suprema totius orbis verleggen
en haar wezen veelmeer zoeken in de ecclesia docens dan
in de ecclesia audiens. En dien kant gaan ook uit allen, die, om
de ongeloovigen en hypocrieten althans eenigermate als ware leden
vast te houden, de kerk omschrĳven als vergadering van geroepenen
(Melanchton, Löhe, Kliefoth enz.) of van gedoopten (Münchmeyer,
Delitzsch, Vilmar enz.). Beide deze beschouwingen zĳn
eenzĳdig en doen aan het wezen der kerk te kort. Op het eerste
standpunt wordt de kerk geheel en al onzichtbaar, blĳft zĳ eene
idee en treedt niet in de werkelĳkheid op. De verkiezing zonder
meer maakt iemand nog niet tot een lidmaat der kerk op aarde.
Wel behooren de uitverkorenen, die nog niet tot het geloof zĳn
gekomen, tot de kerk, gelĳk zĳ in de gedachte en het besluit
Gods bestaat; zĳ kunnen zelfs gezegd worden, potentia tot de
kerk te behooren, maar zĳ zĳn er toch actu nog geen leden van.
En ook kan de kerk niet omschreven worden als vergadering van
volmaakten, van niet-gevallenen of van communicanten, want de
geloovigen bereiken in dit leven de volmaaktheid niet, zĳn door
de beloften Gods niet tegen elken val gewaarborgd en zĳn niet
tot het getal der avondmaalgangers beperkt. Evenmin is de tweede,
bovengenoemde omschrĳving met het wezen der kerk in overeenstemming.
Want uitwendig lidmaatschap, roeping en doop zĳn
geen bewĳs van waarachtig geloof; velen worden geroepen, die
niet zĳn uitverkoren; velen worden gedoopt, die niet gelooven;

niet allen zĳn Israel, die uit Israel zĳn. Terwĳl eerstgenoemden
dus tot geen zichtbare kerk komen, verwaarloozen laatstgenoemden
de onzichtbare kerk. Dan alleen komen deze beide tot haar
recht, wanneer de kerk opgevat wordt als vergadering van geloovigen.
Immers is het het oprechte, ware geloof, dat zalig maakt,
vergeving der zonden en eeuwig leven ontvangt. Dat geloof is een
zaak des harten, doch het blĳft niet binnen den mensch besloten
maar openbaart zich naar buiten in belĳdenis en wandel, Rom.
10:10, en belĳdenis en wandel zĳn teekenen van het inwendig
geloof des harten, Mt. 7:17, 10:32, 1 Joh. 4:2. Wel is waar
zĳn ook geloof en belĳdenis lang niet altĳd in overeenstemming;
er is geloof, bĳv. bĳ de kinderen der geloovigen, dat niet in
daden openbaar wordt, en er is een belĳden, dat in het roepen
van Heere, Heere bestaat en niet uit waar geloof wordt geboren.
Maar toch heeft de opvatting van de kerk als vergadering van
geloovigen dit voor boven hare omschrĳving als vergadering van
geroepenen en gedoopten, dat zĳ datgene handhaaft, waarop het
voor ieder mensch en voor heel de kerk aankomt. Niet het geroepen
en het gedoopt zĳn beslist, maar wie geloofd zal hebben
en gedoopt zal zĳn zal zalig worden, daarentegen die niet zal
geloofd hebben, ook al werd hĳ geroepen en gedoopt, zal verdoemd
worden, Mk. 16:16.

Hieruit volgt, dat de onderscheiding van de kerk als instituut
en organisme eene gansch andere is dan die in zichtbare en
onzichtbare kerk, en met deze niet vereenzelvigd mag worden.
Want instituut en organisme zĳn beide benamingen van de
kerk naar hare zichtbare zĳde. Men mag hierbĳ niet vergeten,
dat ook instituut en organisme der kerk, in het zichtbare
optredend, een onzichtbaren, geestelĳken achtergrond hebben.
Want ambt en gave, bediening van woord en sacrament, broederliefde
en gemeenschap der heiligen berusten alle op werkingen,
die er uitgaan van het verheerlĳkt Hoofd der gemeente
door den H. Geest. Afkeuring verdient daarom de voorstelling,
alsof het instituut als iets toevalligs en uitwendigs op mechanische
wĳze aan de kerk als vergadering der geloovigen ware toegevoegd.
Maar toch denken wĳ bĳ de kerk als instituut en als
organisme in de eerste plaats aan de kerk naar hare zichtbare
zĳde, dat is, aan de ambten en bedieningen, waarmede zĳ toegerust
is en aan de gemeenschap der heiligen, gelĳk die in de

broederliefde openbaar wordt. En juist in deze beide treedt de
kerk naar buiten zichtbaar op. Onjuist is daarom ook de meening,
dat de kerk alleen zichtbaar wordt in het instituut, in ambt en
bediening, in woord en sacrament, in eenigen vorm van kerkregeering.
Ook wanneer dit alles weggedacht wordt, is nochtans
de kerk zichtbaar. Want elk geloovige openbaart zĳn geloof in
belĳdenis en wandel op ieder terrein van het leven en alle geloovigen
saam staan met hun geloof en leven tegen de wereld over.
In den hemel is er geen ambt en bediening, geen woord en sacrament
meer en zal toch de kerk ten volle zichtbaar zĳn. Zichtbaarheid
en onzichtbaarheid onderscheiden de kerk dus uit een
geheel ander gezichtspunt dan instituut en organisme. De laatste
onderscheiding zegt ons, waarin de kerk voor ons zichtbaar en
kenbaar wordt; de eerste leert, dat die zichtbare verschĳning
eene onzichtbare, geestelĳke zĳde heeft, welke alleen Gode bekend
is. Daarmede is nu vanzelf ook gegeven, dat zichtbare en onzichtbare
kerk geen twee kerken zĳn. Deze bedenking werd reeds door
de Donatisten tegen Augustinus ingebracht en is later door de
Roomschen tegen de Protestanten herhaald. Maar de aanklacht
berust op misverstand. Rome zelf erkent, gelĳk boven aangetoond
is, dat er duo hominum genera in de kerk zĳn, dat zĳ
duas partes heeft, en tracht nu wel aan te toonen, dat de ongeloovigen
aliquo modo tot de kerk behooren maar durft toch niet zeggen,
dat zĳ het wezen der kerk uitmaken. Feitelĳk staat zĳ dus voor
dezelfde moeilĳkheid als de Hervorming. Want dat de hypocrieten
aliquo modo tot de kerk behooren, is geen punt van verschil.
Ook de Protestanten erkennen, dat zĳ in ecclesia zĳn en tot de
kerk behooren, gelĳk de kwade ranken tot den wĳnstok en het
kaf tot het koren. Alleen ontkennen zĳ, dat dezen aan de kerk haar
forma geven, want het oprechte geloof is het en niets anders, dat
zalig maakt en Christus inlĳft. De ongeloovigen zĳn dus het
wezen der kerk niet, zĳ zĳn niet de ecclesia. Onzichtbare en
zichtbare kerk zĳn dus ook volstrekt geen benamingen voor de
groep van ongeloovigen en van geloovigen, die er in eene kerk
zĳn. In de kerk is over leer en leven de tucht te handhaven
naar des Heeren gebod; maar elke poging, om de geloovigen en
de ongeloovigen te scheiden, en eene ecclesiola in ecclesia op te
richten, is evenzeer met des Heeren gebod in strĳd; Mt. 13:30
verbiedt dit niet, want de akker, daar bedoeld, is niet de kerk doch

de wereld, vs. 38, maar het volgt daaruit, dat wĳ aan belĳdenis
en wandel gebonden zĳn en over het hart niet kunnen of mogen
oordeelen. Ongeloovigen maken dus evenmin het wezen van de
zichtbare als van de onzichtbare kerk uit; zĳ behooren tot de
kerk in geen van beide opzichten, al ontbreekt ons het recht en
de bevoegdheid, om hen van de geloovigen af te zonderen en
uit te werpen. Zelfs kan nog sterker gezegd worden, dat ook de
oude mensch, die in de geloovigen overblĳft, niet tot de kerk
behoort. Daarmede heeft Schleiermacher nog geen gelĳk, als hĳ
het wezen der kerk in werkingen des H. Geestes gelegen acht,
want de kerk is geen vergadering van werkingen maar van personen;
het zĳn menschen, die door den H. Geest worden wedergeboren
en tot het geloof gebracht en die als zoodanig, als
nieuwe menschen, het wezen der kerk vormen. Maar toch, de
kerk is eene vergadering van geloovigen, en al wat niet uit het
geloof, uit den nieuwen maar uit den ouden mensch opkomt,
behoort niet tot de kerk en wordt daarom eenmaal buitengeworpen.
Zichtbare en onzichtbare kerk zĳn om deze reden twee zĳden
van eene en dezelfde kerk; het zĳn dezelfde geloovigen, die de
eene maal beschouwd worden van de zĳde des geloofs, dat in
het hart woont en Gode alleen zeker bekend is, en de andere
maal van de zĳde der belĳdenis en des levens, welke naar ons
toegekeerd en voor ons waarneembaar is. Omdat de kerk hier op
aarde wordende is, zĳn deze beide zĳden nooit, zelfs niet in de
zuiverste kerk, aan elkander gelĳk. Er zĳn altĳd ongeloovigen
binnen, en geloovigen buiten de kerk; multi lupi intus, multae
oves foris. Het laatste was bĳv. onder het O. Test. het geval met
Naäman den Syriër en geldt nu nog van allen, die om eene of
andere reden buiten de gemeenschap der geinstitueerde kerken
leven en toch het ware geloof deelachtig zĳn. Maar dit alles doet
toch niets af van het feit, dat het wezen der kerk alleen in de
geloovigen ligt.

9. Indien de kerk naar haar wezen eene vergadering van ware
Christgeloovigen is en deze alleen Gode bekend zĳn, wordt de
vraag van gewicht, waaraan de kerk door ons kan worden gekend.
De Roomsche Christen heeft daarom vooral bezwaar tegen het
reformatorisch kerkbegrip, wĳl het de zekerheid der kerk en dus
van de zaligheid zĳner ziel ondermĳnt en voor twĳfel, verdeeldheid,

onverschilligheid de deur opent. Bellarminus zegt het zoo
duidelĳk mogelĳk: necesse est, ut nobis certitudine infallibili
constet, qui coetus hominum sit vera Christi ecclesia, nam cum
Scripturae traditiones et omnia plane dogmata ex testimonio
ecclesiae pendeant, nisi certissimi simus, quae sit vera ecclesia,
incerta erunt prorsus omnia. Dit nu is onmogelĳk, als het oprechte
geloof iemand alleen waarlĳk tot lid der kerk maakt, want dit
kan nooit door ons zeker worden gekend, en eene cognitio conjecturalis
is onvoldoende, wĳ hebben hier een certitudo infallibilis
van noode, de eccl. mil. III c. 10, want tenemur omnes sub
periculo mortis aeternae verae ecclesiae nos adjungere et in illa
perseverare, ib. c. 12. De ware kerk moet daarom zoo visibilis
en palpabilis wezen, ut est coetus populi Romani, vel regnum
Galliae aut respublica Venetorum, ib. c. 2. Vandaar dat Bellarminus
alle krachten inspant, om de waarheid der Roomsche kerk
te bewĳzen. Hĳ telt niet minder dan 15 notae op, n.l. ipsum
catholicae ecclesiae nomen, antiquitas, duratio diuturna, multitudo
et varietas credentium, successio episcoporum, conspiratio in
doctrina cum ecclesia antiqua, unio membrorum inter se et cum
capite, sanctitas doctrinae, efficacia doctrinae, sanctitas vitae
primorum patrum, gloria miraculorum, lumen propheticum, confessio
adversariorum, infelix exitus eorum qui ecclesiam oppugnant,
felicitas temporalis, de eccl. mil. IV c. 4-18. De Roomsche
theologen volgen dit voorbeeld, maar herleiden het vĳftiental
notae gewoonlĳk tot de vier, welke in het symbolum Nic.-Const.
worden genoemd, n.l. de unitas, sanctitas, catholicitas en apostolicitas,
Perrone, Prael. I 248. Liebermann, Instit. theol. I 255.
Scheeben-Atzberger, Dogm. IV 372. Jansen, Prael. I 659.
Hettinger, Apol. 7te Aufl. IV 411, V 106. Daarbĳ verdient het
nog de aandacht, dat Rome in eigenlĳken zin geen notae of
criteria heeft, waaraan de ware kerk kan gekend worden. Deze
onderstellen toch een maatstaf, die boven de kerk ligt en waarnaar
zĳ door ieder beoordeeld mag worden. En zulk een maatstaf
heeft Rome niet, want de Schrift is afhankelĳk van de kerk, en
de kerk is zelve de hoogste maatstaf voor leer en leven. Notae
ecclesiae zĳn bĳ Rome dus niets anders dan indicia, eigenschappen,
waarin de kerk uitkomt en zich openbaart. Bewĳzen voor
de kerk zĳn dezelfde als die voor het Christendom, want beide
zĳn bĳ Rome één. En deze bewĳzen maken de stelling, dat de

Roomsche kerk de ware kerk is, wel niet evidenter veram maar
toch evidenter credibilem, ib. IV c. 3. Evenzoo spreekt het
Vaticanum, III c. 3: Deus per Filium suum unigenitum Ecclesiam
instituit, suaeque institutionis manifestis notis instruxit, ut ea
tamquam custos et magistra verbi revelati ab omnibus posset
agnosci. Ad solam enim catholicam Ecclesiam ea pertinent omnia,
quae ad evidentem fidei christianae credibilitatem tam multa
et tam mira divinitus sunt disposita. Quin etiam Ecclesia per se
ipsa, ob suam nempe admirabilem propagationem, eximiam sanctitatem
et inexhaustam in omnibus bonis foecunditatem, ob
catholicam unitatem invictamque stabilitatem, magnum quoddam
et perpetuum est motivum credibilitatis et divinae suae legationis
testimonium irrefragabile. Absoluut bewĳsbaar is dus de waarheid
der kerk voor een ieder niet; dan toch zou de kerk geen articulus
fidei en het geloof niet vrĳ en verdienstelĳk zĳn. Er moet volgens
het Vaticanum bĳ het getuigenis, dat van de kerk uitgaat een
efficax subsidium ex superna virtute bĳkomen. Feitelĳk neemt
Rome daarmede hetzelfde subjectieve standpunt in als de Hervorming.
De motieven, hoe sterk ook, kunnen niet metterdaad
bewegen tot het geloof. Het is Gods Geest alleen, die iemand
inwendig vast en zeker overtuigen kan van de waarheid der
Goddelĳke openbaring. De diepste grond voor het geloof is ook
bĳ Rome niet de Schrift of de kerk, maar het lumen interius.
Rome heeft met zĳne onfeilbare kerk en zĳn onfeilbaren paus
principieel niets vóór boven de kerken der Hervorming, want
kerk en paus zĳn, hoe zichtbaar ook, toch articuli fidei, cf. dl. I
425. 426. 486-489.

De kenteekenen, die Rome voor de ware kerk opgeeft, zĳn dan
ook in geen enkel opzicht duidelĳker en krachtiger dan de zuivere
bediening van het woord, welke door de Hervorming als kenteeken
der kerk werd erkend. Sommige van de kenteekenen, door
Bellarminus genoemd, zĳn van zeer ondergeschikte waarde. De
wondergave is volstrekt geen afdoend bewĳs voor de waarheid
der leer, welke iemand verkondigt, Deut. 13:1, 2, Mt. 7:22,
23, 24:24 enz. cf. deel I 429v.; het ongelukkig uiteinde van
de vĳanden en vervolgers der kerk is meestentĳds slechts eene
legende, gelĳk ook Roomschen thans erkennen, Nik. Paulus,
Luthers Lebensende, Freiburg 1898; en de aardsche voorspoed
der kerk is altĳd tĳdelĳk, wisselt met vervolging en

onderdrukking af, en kan even goed als een bewĳs tegen de waarheid
der kerk worden aangevoerd, Mt. 5:10, 16:24, Joh. 16:33,
Hd. 14:22, 2 Tim. 3:12. Bĳ andere kenmerken hangt alles
af van den zin, waarin zĳ worden verstaan; de naam katholiek
wordt ook door Protestantsche kerken aangenomen en is op zichzelf
evenmin een bewĳs voor de waarheid der Roomsche kerk, als
de naam Christus, dien de valsche Christussen zich toeeigenen,
Mt. 24:24, of de naam Israel of Abrahams zaad, waarop de
Joden zich verhoovaardigden, Joh. 8:33, Rom. 9:6; de oudheid,
de historische continuiteit en de onafgebroken successie zĳn niet
alleen aan Rome, maar ook aan andere kerken, bĳv. de Grieksche
eigen, en bewĳzen op zichzelf evenmin iets voor de waarheid der
Roomsche kerk als zĳ dat deden voor die van de Joodsche gemeente
in Jezus’ dagen; de eenheid en de katholiciteit zĳn
pretensies van Rome, welke het feit niet kunnen te niet doen,
dat er millioenen Christenen leven buiten haar; er is niet maar
ééne kerk, er zĳn vele kerken, en er is geen enkele, die alle
geloovigen omvat. De overige kenmerken, overeenstemming met
de leer der apostelen, heiligheid der leer, vernieuwende kracht,
welke van haar uitgaat, heilig leven van velen harer belĳders,
komen volstrekt niet alleen aan Rome maar ook aan vele andere
kerken toe, en zĳn aan dezelfde bedenkingen onderhevig, als
welke door de Roomschen tegen de Protestantsche kenteekenen
worden ingebracht en straks besproken worden. Cf. Beza, de eccl.
cath. notis, Tract. theol. III 132. Polanus, Synt. p. 532 sq.
Amesius, Bellarminus enervatus II 56-72. Maresius, Syst. theol.
XVI 23 sq. Turretinus, Theol. El. XVIII qu. 13. Mastricht,
Theol. VII 1, 34. Moor VI 50. M. Vitringa IX 1 p. 98. Gerhard,
Loc. XXII c. 10. 11. Quenstedt, Theol. IV 503. De
Roomsche kerk verheugt zich daarbĳ wel in hare eenheid en
wĳst met zelfbehagen op de verdeeldheid van het Protestantisme.
Maar zĳ betaalt deze vreugde met een duren prĳs. Ten eerste
is het gedwongen, om het wezen der kerk hoe langer hoe meer
van de vergadering der geloovigen op het instituut der hierarchie,
d. i. ten slotte op den paus over te dragen. Met meer recht, dan
Lodewĳk XIV kon zeggen: l’état c’est moi, kan de paus verklaren:
de kerk ben ik. Ubi papa, ibi ecclesia. Als dan ook bĳ de kerk,
gelĳk behoort, niet eens aan het instituut maar aan de vergadering
der geloovigen gedacht wordt, is de verdeeldheid in de Roomsche

kerk niet zoo veel minder dan in de Protestantsche kerken. Het
verschil is alleen, dat Rome, in de coelibataire hierarchie hare
kracht zoekend, in de kerk alle richtingen en meeningen stil
naast elkaar laat bestaan en aan hare leden, zelfs de ongeloovigste,
de energie, den vrĳheids- en den waarheidszin ontneemt, om met
de kerk en hun eigen onware positie te breken. Ten tweede betaalt
Rome die vreugde met den duren prĳs van het extra ecclesiam
nulla salus. De leer der Schrift, dat de zaligheid gebonden is
aan het geloof in Christus, werd spoedig tegenover schisma en
haeresie zoo verstaan, dat ieder, die de zaligheid in Christus
deelachtig wilde worden, verbonden moest zĳn met den bisschop,
Ign. ad Eph. 4. 5. Phil. 3. Trall. 7. Wie behouden willen
worden, moeten vluchten in de heilige kerken Gods, Theoph. ad
Autol. II 14. Sola catholica ecclesia est, quae verum cultum
retinet. Hic est fons veritatis, hoc domicilium fidei, hoc templum
Dei; quo si quis non intraverit vel a quo si quis exiverit, a spe
vitae ac salutis aeternae alienus est, Lact., Inst. div. IV 30.
Dikwĳls gebruikten de kerkvaders voor de kerk het beeld van
de ark, en inzonderheid Cyprianus bediende zich daarvan, om
het extra ecclesiam nulla salus, boven allen twĳfel te verheffen,
bĳv. de unit. eccl. 6 Ep. 69, 2. 74, 11. Augustinus
had geen andere meening: manifestum est, eum qui non est in
membris Christi, christianam salutem habere non posse, de unit.
eccl. 2. Buiten de kerk kan iemand alles meenemen, sed nunquam
nisi in ecclesia catholica salutem potest invenire, Super gestis e.
Emerito. Concilies en pausen hebben deze leer bekrachtigd. Het
vierde Lateraan-concilie verklaarde in c. 1, dat er ééne katholieke
kerk der geloovigen is, buiten welke volstrekt niemand zalig
wordt. Trente zeide, dat het zonder het katholieke geloof onmogelĳk
is, Gode te behagen, Sess. 5. Bonifacius VIII sprak uit,
dat onderwerping aan den paus de necessitate salutis was. Eugenius
IV leerde, dat niemand buiten de katholieke kerk het eeuwig
leven deelachtig kan worden. En Pius IX verklaarde in de allocutie
van 9 Dec. 1854: tenendum ex fide est, extra apostolicam Romanam
ecclesiam salvum fieri neminem posse. Rome moet daarom
intolerant zĳn, zĳ kan geen kerken naast zich erkennen; zĳ is
zelve de eenige kerk, de bruid van Christus, de tempel des H.
Geestes. Toch zĳn de feiten ook Rome te machtig geworden.
Duizenden en millioenen hebben in den loop der eeuwen de

gemeenschap met de Roomsche kerk verbroken, Novatianen, Donatisten,
Grieksche Christenen, Arianen, Monophysieten, Monotheleten,
vele secten in de Middeleeuwen en dan in de zestiende eeuw meer
dan de helft der Christenheid. En al heeft Rome door de contrareformatie
veel teruggewonnen, toch telt het thans van de 500
millioen Christenen ternauwernood de helft en gaat in getalsterkte
eer achter- dan vooruit. Tegenover deze feiten is het niet vol
te houden, dat er buiten de Roomsche kerk geen zaligheid is.
Het valt Roomschen zelf moeilĳk, aan deze leer getrouw te
blĳven; velen zĳn tot concessiën geneigd. Zĳ maken onderscheid
tusschen hen, die bewust, opzettelĳk, pertinaciter en daarom
culpabiliter de kerk verlaten, en hen, die meegesleept en verleid
worden, bona fide buiten de kerk zĳn en voto, desiderio, animo
nog tot de kerk, ad animam ecclesiae behooren. In dienzelfden
geest werd door den Roomschen stoel de stelling van Bajus
verworpen; infidelitas pure negativa in his, quibus Christus non
est praedicatus, peccatum est, en sprak Pius IX in de allocutie
van 9 Dec. 1854 uit: pro certo habendum esse, eos qui verae
religionis ignorantia laborant, si ea invincibilis set. nulla posse
hujus rei culpa obstringi. Bellarminus, de eccl. mil. III c. 3. 6.
Perrone, Prael. I 331. Klee, Dogm. I 141. Jansen, Prael.
I 344. Schanz, Apol. III 188. Dublanchy, De axiomate: extra
ecclesiam nulla salus, dissertatio theologica. Bar-le-Duc, Contant-Laguerre
1895.

10. Voor het Protestantisme had de leer van de kenteekenen
der ware kerk eene geheel andere beteekenis. Door de Hervorming
werd de eenheid der Westersche Christenheid voorgoed verbroken
en kwamen verschillende kerken naast en tegenover elkander te
staan. De Hervormers hadden te betoogen, dat de kerk van Rome
de ware niet was, en dat de kerken der Reformatie aan het wezen
der kerk, gelĳk de Schrift het omschreef, beantwoordden. Hun
reformatorische daad onderstelde, dat de kerk niet was αὐτοπιστος,
dat zĳ dwalen en afwĳken kon, en dat er een hooger gezag was
waaraan ook zĳ zich te onderwerpen had. En dat kon niet anders
zĳn dan de H. Schrift, het Woord Gods. Eenparig gingen daarom
alle Hervormers tot de Schrift terug, zagen in haar ook den
maatstaf der kerk, en bepaalden dienovereenkomstig de kenmerken,
waaraan de ware kerk van de valsche te onderscheiden was. In

de opgave dier notae was er wel eenig verschil. In zĳn geschrift
Von den Concilien und Kirchen telde Luther er zeven op: zuivere
bediening van het woord, van den doop, van het avondmaal, van
de sleutelen, wettige keuze van de dienaren, het openbare gebed
en onderwĳs, en het kruis; maar elders noemde hĳ er maar
twee, zuivere bediening van woord en sacrament. En zoo deden
ook Melanchton in de Conf. Aug. art. 8 en in de Loci, en latere
Luthersche theologen, Gerhard, Loc. XXII § 131. Quenstedt, Theol.
IV 503; alleen voegde Melanchton in het Examen ordinandorum
aan deze twee nog een derde vrĳ hiërarchisch kenmerk toe:
obedientia ministerio debita juxta evangelium. Van de
Gereformeerden gaven sommigen, zooals Beza, Sohnius, Alsted, Amesius,
Heidanus, Maresius één kenteeken op, de zuivere bediening des
woords; anderen, zooals Calvĳn, Bullinger, Zanchius, Junius,
Gomarus, Mastricht, Marck e. a. twee, n.l. zuivere bediening
van woord en sacrament; velen, zooals Conf. Gall., Belg, Scot. I,
Hyperius, Martyr, Ursinus, Trelcatius, Walaeus, Amyraldus,
Heidegger, Wendelinus, voegden er als derde nog de rechte bediening
der tucht of de heiligheid des levens aan toe. Maar
terecht merkten Alsted, Alting, Maresius, Hottinger, Heidanus,
Turretinus, Mastricht e. a. op, dat dit meer een verschil in
naam dan in de zaak was, en dat er eigenlĳk maar één kenteeken
is, n.l. het ééne en zelfde woord, dat dan op verschillende
wĳze, in prediking, onderricht, belĳdenis, sacrament, leven enz.
bediend en beleden wordt, M. Vitringa IX 1 p. 101-109. Dat
de Hervorming in het Woord Gods terecht het kenteeken der
kerk zocht, is met de Schrift in de hand aan geen twĳfel onderhevig.
Immers, zonder woord Gods is er geen kerk, Spr. 29:18,
Jes. 8:20, Jer. 8:9, Hos. 4:6; door woord en sacrament vergadert
Christus zĳne kerk, Mt. 28:19, die op de leer van apostelen
en profeten gebouwd is, Mt. 16:18, Ef. 2:20; door het woord
wederbaart Hĳ, 1 Petr. 1:23, Jak. 1:18, werkt Hĳ het geloof,
Rom. 10:14, 1 Cor. 4:15, reinigt en heiligt Hĳ, Joh. 15:3,
Ef. 5:26. En zĳ, die alzoo door het woord Gods zĳn wedergeboren
en vernieuwd, hebben de roeping om Christus te belĳden,
Mt. 10:32, Rom. 10:9, hooren zĳn stem, Joh. 10:27, bewaren
zĳn woord, Joh. 8:31, 32, 14:23, beproeven de geesten, 1 Joh.
4:1, vermĳden wie deze leer niet brengt, Gal. 1:8, Tit. 3:10,
2 Joh. 9. Het woord is inderdaad de ziel der kerk, Calvĳn,

Inst. IV 12, 1. Alle dienst in de kerk is een dienst des woords.
God geeft zĳn woord aan de kerk, en deze neemt het aan,
bewaart, bedient, onderwĳst het, belĳdt het voor God, voor
elkander, voor de wereld in woord en in daad. In het ééne kenteeken
des woords zĳn de andere als nadere toepassingen begrepen.
Waar Gods woord recht gepredikt wordt, daar wordt ook het
sacrament zuiver bediend, de waarheid Gods naar de meening
des Geestes beleden, de handel en wandel naar Gods getuigenis
ingericht. Zelfs Rome kan niet ontkennen, dat Gods woord het
kenteeken der kerk is. Gerhard, Loc. XXII § 138 haalt vele
kerkvaders aan, die klaar en duidelĳk dit uitspreken. Zoo zegt
Tertullianus: illae sunt verae ecclesiae, quae tenent quod ab
apostolis receperunt, de praescr. 21. Vroeger, zegt Chrysostomus
op Mt. 24:15, kon op velerlei wĳze aangetoond worden, welke
de kerk van Christus was, maar sedert de ketterĳen zĳn ingeslopen,
is dit niet anders aan te wĳzen dan door de Schriften;
die Schriften toch, verklaart hĳ, hom. 33 in Act. Ap., zĳn eenvoudig
en waar, zoodat het gemakkelĳk valt daarnaar te oordeelen,
welke leer de ware is. Herhaaldelĳk spreekt Augustinus
in dezen geest: inter nos et Donatistas quaestio est, ubinam sit
ecclesia. Quid ergo facturi sumus? in verbis Donati eam quaesituri
an in verbis capitis sui Domini Jesu Christi? Puto, quod in
illius verbis eam quaerere debeamus, qui veritas est et optime
novit corpus suum, novit enim qui sunt ejus, de unit. eccl. 2.
Bellarminus zelf omschrĳft de kerk als coetus hominum ejusdem
Christianae fidei professione et eorundem sacramentorum communione
colligatus enz., neemt de sanctitas doctrinae onder de
kenteekenen der kerk op, ib. IV 11, en geeft toe, dat in sommige
gevallen, indien de Schrift als Gods woord aangenomen wordt,
de Schrift bekender is dan de kerk en hare waarheid bewĳst,
ib. IV 2. Bĳ beantwoording der vraag, welke de onderscheidende
kenmerken der kerk zĳn, moet ook Rome de Schrift gebruiken
als bewĳsgrond, indien zĳ niet bĳ een sic volo, sic jubeo, stat
pro ratione voluntas wil blĳven staan, cf. anderen nog bĳ Gerhard
ib. § 139. Turretinus, Theol. El. XVIII 12, 16. Scheeben-Atzberger,
Dogm. IV 375.

Toch verwerpt Rome de kenteekenen, welke de Reformatie
voor de ware kerk aangaf. Bellarminus brengt er ten eerste tegen
in, dat zuivere bediening van het woord hoogstens alleen aanwĳst,

waar, maar niet, welke de ware kerk is, d. i. wie de ware geloovigen
zĳn, die toch alleen naar de Protestantsche definitie het
wezen der kerk uitmaken, de eccl. IV 2. Deze bedenking is tot
op zekere hoogte juist, maar feitelĳk ook zonder bezwaar. Want
het is ons volstrekt niet noodig, om met onfeilbare zekerheid te
weten, wie ware geloovigen zĳn; daarvoor bĳv. met J. Müller,
Dogm. Abh. 346 f. onfeilbare kenteekenen op te zoeken, leidt
op het dwaalspoor der Donatisten. De zuivere bediening van het
woord is geen kenmerk van het oprechte geloof der individueele
leden maar van de kerk als vergadering der geloovigen. De
belofte Gods n.l., Jes. 55:11, 2 Cor. 2:15, 16 enz. staat er
ons borg voor, dat het woord Gods allerwege, waar het gepredikt
wordt, zĳne werking zal doen en niet ledig zal wederkeeren.
Gottes Wort kann nicht ohne Gottes Volk sein,
wiederum Gottes Volk kann nicht ohne Gottes Wort sein (Luther). Daarom noemden
de Reformatoren als eerste en voornaamste kenteeken der kerk
niet de belĳdenis en het leven der geloovigen, maar de bediening
van woord en sacrament. De geloovigen toch, die het wezen
der kerk uitmaken, worden op tweeërlei wĳze openbaar, in de
bediening van woord en sacrament, die onder hen plaats heeft
en in belĳdenis en wandel, waardoor zĳ zich van de wereld
en ook van andere kerken onderscheiden, d. i. in de kerk als
instituut en in de kerk als organisme. De aard der zaak brengt
mede, dat het kenteeken, dat aan de bediening van woord en
sacrament, aan de kerk als instituut ontleend wordt, een onbedriegelĳker,
vaster, bestendiger, duurzamer karakter draagt, dan
dat, hetwelk in belĳdenis en leven der geloovigen gevonden wordt.
Aan het laatste kan veel ontbreken, zonder dat daarom het eerste
ophoudt te bestaan. De Roomsche kerk bewĳst dit in zeer sterke
mate, maar het geldt toch ook van de Protestantsche kerken.
Van hoeveel belang een zuivere belĳdenis en een heilige wandel
der geloovigen ook zĳ, hoofdzaak voor een iegelĳk blĳft de
zuivere bediening van woord en sacrament. Daarom behoort dit
als eerste en voornaamste kenteeken der kerk te gelden. Maar
de Gereformeerden legden er toch terecht nadruk op, dat de kerk
als vergadering der geloovigen niet alleen in het instituut, maar
ook in het geloof, in het vlieden der zonden, in het najagen
der gerechtigheid, in de liefde tot God en den naaste, in de
kruisiging des vleesches openbaar wordt. Ned. Gel. 29. De

zuivere bediening des woords sluit ook in de toepassing der
kerkelĳke tucht.

Eene andere bedenking van Bellarminus luidt, dat de zuivere
bediening des woords een veel te algemeen en te onduidelĳk
kenteeken is, dan dat de ware kerk daarnaar beoordeeld worden
kan. Immers laat de bediening des woords eenerzĳds in ware
kerken, zooals bĳv. te Corinthe en in Galatië, dikwerf aan zuiverheid
nog veel te wenschen over, en is zĳ andererzĳds in kettersche
en sectarische kerken niet ten eenenmale teloor gegaan. Socinianen
en Remonstranten redeneerden op dezelfde wĳze en bestreden de
noodzakelĳkheid en de profĳtelĳkheid van kenmerken, waaraan
de ware kerk te onderkennen was, Cat. Rac. qu. 489. Episcopius,
Disp. III 28 Op. II 2 p. 459. En hoewel Lutherschen en Gereformeerden
in den eersten tĳd zeer kras staande hielden, dat zĳ
de ware kerk waren, maakte de toenemende onzuiverheid van
eigen kerken en het optreden van andere kerken naast de hunne
het hoe langer hoe moeilĳker, om deze bewering in al hare
strengheid te handhaven. Ja, van den beginne aan was de houding,
welke de Protestantsche kerken tegenover de Roomsche kerk aannamen,
eene gansch andere dan omgekeerd. Rome kan secten
maar geen kerken naast zich erkennen, Hettinger, Apol. d. Christ.
V7 118. Doch de Protestanten, schoon de kerkelĳke hierarchie
van Rome beslist verwerpende, bleven het christelĳke in Rome’s
kerk ten volle erkennen. Hoe bedorven Rome ook zĳ, er zĳn toch
nog vestigia ecclesiae, ruinae dissipatae ecclesiae in, er is nog
aliqua ecclesia, licet semirupta, in het pausdom overgebleven, Calvĳn,
Inst. IV 2, 11, cf. Op. ed. Schippers VIII 111. 309. IX Epist.
51. 57. Beza, Tract. theol. III 145. 192. Bullinger, Huĳsboeck
1612 p. 206. 207. Zanchius, Op. II in de praef. vóór de natura
Dei. Polanus, Synt. 535. cf. 496. Polanus a Polansdorf. Part.
Theol. p. 196. Junius, Op. II 1018-1023. Alsted, Theol. schol.
696. Voetius, Desp. causa papatus 699-703. Mastricht, Theol.
VII 1, 25. Turretinus XVIII 14, 24. 27. De Hervorming was
eene afscheiding ab ecclesia Romana et Papali, maar niet
a vera ecclesia, Turretinus, XVIII 15, 8. Id. de
necessaria secessione nostra ab ecclesia Romana, et impossibili cum ea syncretismo,
achter zĳne Disp. de satisf. Christi 1691 en andere anti-Roomsche
geschriften bĳ Vitringa IX 1 p. 116. Moor VI 58. Voorts waren
of werden althans de Hervormers zich spoedig ervan bewust, dat

de zuivere bediening van woord en sacrament niet als een absoluut
kenmerk gelden kon. Calvĳn waarschuwt ten sterkste tegen alle
willekeurige afscheiding. Al ontbreekt er iets aan de zuiverheid
der leer of der sacramenten, al laat de heiligheid des levens en
de trouw der dienaren veel te wenschen over, men mag daarom
niet aanstonds de kerk verlaten. Eerst als de summa necessariae
doctrinae, de praecipua religionis doctrina voor de leugen ingeruild
wordt, is scheiding plicht, Inst. IV 2, 12-16. 2, 1. Comm.
op Mt. 13:40, 41. 2 Thess. 3:6. Toen later het bederf in de
staatskerken toenam en velen tot scheiding zich gedrongen voelden,
kwamen de meeste leeraars op dezelfde gronden tegen het separatisme
in verzet, Voetius, Pol. Eccl. IV 488. Brakel, Red. Godsd.
c. 25. V. d. Waeyen en Witsius, Ernstige betuiginge der Geref.
kercke aan hare afdwalende kinderen 1670. Koelman, Hist. Verhaal
nopende der Labadisten scheuring en velerleye dwalingen met
de wederlegging derzelver, 2 deelen, Amst. 1683-84, cf. Hoe
oordeelt de H. S. en hoe oordeelen de Geref. vaderen over
Scheiding en Doleantie bĳ J. Campen te Sneek. Allen zagen zich
gedrongen, om met Calvĳn te erkennen, dat er in de ware kerk
veel onzuivers in leer en leven voorkomen kan, zonder dat dit
recht tot afscheiding geeft, en dat er in de gescheiden kerken
dikwerf veel goeds wordt gevonden. Zoo onderging het begrip
ware en valsche kerk eene belangrĳke wĳziging. Aan de eene
zĳde moest men toegeven, dat eene ware kerk in absoluten zin
hier op aarde onmogelĳk is; er is geen enkele kerk, die volstrekt
en in alle deelen, in leer en leven, in bediening van woord en
sacrament aan den eisch Gods beantwoordt. En aan den anderen
kant werd het duidelĳk, dat er ook eene valsche kerk in absoluten
zin niet bestaan kan, wĳl zĳ dan geen kerk meer ware; al was
Rome eene valsche kerk, in zoover ze pauselĳk was, er waren toch
nog vele overblĳfselen der ware kerk in. Er was dus onderscheid
tusschen vera en pura ecclesia, Polanus, Synt. p. 532. Alsted,
Theol. schol. 601 sq. Synopsis 40, 37. Maresius XVI 20, Vitringa
IX 1. 79. Ware kerk werd de naam, niet voor ééne kerk met
uitsluiting van alle andere, maar voor velerlei kerken, die de hoofdwaarheden
des Christendoms, de fundamenteele artikelen, cf. deel I
520v. nog vasthielden, doch overigens in graden van zuiverheid
zeer verre van elkander afweken; en valsche kerk werd de naam
van de hierarchische macht van bĳgeloof of ongeloof, welke in de

plaatselĳke kerken zich opwierp en zichzelve en hare ordinantiën
meer macht en autoriteit toeschreef dan den Woorde Gods,
Ned. Gel. 29.

11. Deze ontwikkeling van het kerkbegrip, die in de geschiedenis
zelve valt waar te nemen, heeft hare onmiskenbare schaduwzĳde;
het denkbeeld van een eenig, alle geloovigen omvattend
kerkinstituut is er voorgoed door verstoord. Ook is het niet te
ontkennen, dat de eindelooze gedeeldheid van de belĳders van
Christus aan de wereld eene oorzaak biedt van vreugde en spot,
en haar een reden geeft voor haar ongeloof aan den Gezondene
des Vaders, wĳl zĳ de eenheid der geloovigen in Christus niet
ziet, Joh. 17:21. Wĳ kunnen ons als Christenen niet diep genoeg
verootmoedigen over de scheuring en tweedracht, die alle eeuwen
door in de kerk van Christus heeft bestaan; zĳ is eene zonde
tegen God, in strĳd met de bede van Christus, en veroorzaakt
door de duisternis van ons verstand en de liefdeloosheid van ons
hart, cf. Gunning, De eenheid der kerk 1896. Hooger dan de
kerk 1897. Rekenschap 1898. En het is te begrĳpen, dat vele
Christenen zich telkens weer hebben laten verleiden tot de poging,
om die vurig begeerde eenheid der kerk van Christus, hetzĳ door
gewelddadige middelen, vooral door den sterken arm der overheid,
of op kunstmatige wĳze, door syncretisme en fusie, tot stand
te brengen of in stand te houden, cf. bĳv. J. von Döllinger,
Ueber die Wiedervereinigung der christl. Kirchen, Leipzig Mohr
1897. Maar ter anderer zĳde mogen wĳ toch ook niet vergeten,
dat de mislukking van al deze pogingen ons iets te leeren heeft.
De historie is evenals de natuur een werk Gods; zĳ gaat niet
buiten zĳne voorzienigheid om; Christus is door zĳne opstanding
en hemelvaart verheven tot Koning aan des Vaders rechterhand
en zal dat blĳven, totdat al zĳne vĳanden onder zĳne voeten
gelegd zĳn. Hĳ regeert, ook over de verdeeldheden en scheuringen
van zĳne kerk op aarde. En zĳne bede om hare eenheid is niet
voortgevloeid uit onbekendheid met hare geschiedenis noch ook
uit onmacht tot hare regeering; in en door de verdeeldheid heen
wordt zĳ dagelĳks verhoord en hare volkomen vervulling tegemoet
gevoerd. De diepe, geestelĳke zin, waarin de eenheid zĳner discipelen
door Jezus opgevat wordt, sluit juist alle gewelddadige
of kunstmatige poging tot hare invoering uit. Christus, die er

om bad, kan ook alleen haar tot stand brengen; zĳne bede is
waarborg, dat zĳ in Hem reeds bestaat en te zĳner tĳd uit Hem
ook in alle geloovigen openbaar worden zal. Daarom hebben wĳ
tot recht verstand van de gedeeldheid der kerk van Christus,
het volgende te bedenken: 1o Alle scheiding en scheuring, die
er thans in de kerk van Christus bestaat, dagteekent principieel
reeds uit den apostolischen tĳd. In weerwil dat de kerken om
allerlei redenen toen veel meer geestelĳk één zich gevoelden,
dan thans zelfs tusschen kerken van dezelfde belĳdenis het geval
is, waren zĳ in velerlei opzicht onderscheiden. De apostelen te
Jeruzalem en Paulus, de gemeenten uit de Joden en uit de
Heidenen, gingen op vele en zelfs belangrĳke punten uiteen; het
kwam tusschen Petrus en Paulus, Gal. 2:11, tusschen Paulus
en Barnabas, Hd. 15:39 tot een ernstig verschil; ketterĳen en
scheuringen van allerlei aard kwamen ook toen reeds voor,
1 Cor. 1:10, 11:18, 19 enz.; de gemeente van Corinthe was
in partĳen verdeeld, zag het schandelĳk leven van een der broederen
stilzwĳgend aan, en geloofde voor een deel zelfs niet aan een
zoo beteekenisvol feit, als de lichamelĳke opstanding van Christus
en de geloovigen; en de gemeenten van Klein-Azië waren enkele
tientallen van jaren, nadat zĳ door Paulus gesticht werden, verre
gezonken beneden het eerst door haar in leer en leven ingenomen
standpunt. 2o Deze scheidingen en scheuringen in den apostolischen
tĳd maken daarom nog niet zoo diepen indruk, wĳl wĳ het in
het N. T. altĳd in de eerste plaats te doen hebben met plaatselĳke
kerken. Er was nog niet anders dan een geestelĳke band,
die alle gemeenten verbond. Maar toen in de kerk van Christus
de hierarchie zich ontwikkelde en deze zichzelve voor het wezen
der kerk hield, toen is het deze valsche, onchristelĳke kerkidee
geweest, die alle eeuwen door de scheuringen en ketterĳen uitgelokt
en vele ware geloovigen van zich vervreemd heeft. Overal
waar en in dezelfde mate als de hierarchie zich ontwikkeld heeft,
in de Roomsche, de Grieksche, de Anglikaansche kerk, daar zĳn
telkens weer de secten opgestaan en hebben, indien zĳ niet gewelddadig
onderdrukt en uitgeroeid werden, de officieele kerk
teruggedrongen en zĳn haar menigmaal boven het hoofd gegroeid.
De hierarchische kerkidee, die allereerst op de eenheid der Christenheid
bedacht is, heeft juist alle eeuwen door de verdeeldheid
bevorderd en scheuring veroorzaakt. En het Protestantisme

verloochent zĳn beginsel, indien het de eenheid der Christenheid
zoekt te handhaven door eenigen hierarchischen dwang. 3o Juist
wĳl het woord het kenteeken der kerk is en er geen onfeilbare
uitlegging van dat woord bestaat, is aan ieder mensch door
Christus zelven de vrĳheid gegeven, om dat woord voor zichzelven
te verstaan, gelĳk hĳ het inziet. Zedelĳk is hĳ daarbĳ natuurlĳk
wel aan Christus gebonden, en ieder zal voor zichzelven moeten
verantwoorden, hoe hĳ het woord van Christus verstaan en beoefend
heeft. Maar tegenover zĳne medemenschen en medechristenen
staat hĳ volkomen vrĳ. Rome vreest deze vrĳheid, en werpt
aan het Protestantisme zĳn individualisme, subjectivisme en
sectarisme voor den voet. Maar wat de zwakheid van Rome is,
wĳl het zichzelf door hierarchische middelen in stand houden
moet, dat is de kracht van het Protestantisme, wĳl geen schepsel
maar Christus zelf zĳne kerk regeert. Het is volkomen waar, dat,
indien het woord kenteeken der kerk is en allen menschen in
handen gegeven wordt, ieder daarmede het recht ontvangt, om
over de kerk te oordeelen en, indien hĳ het goedvindt, van haar
te scheiden. Maar deze vrĳheid is volkomen te eerbiedigen en
door geen staat of kerk te belemmeren. Zelfs het schrikkelĳk
misbruik, dat er van gemaakt kan worden en gemaakt is, mag geen
oogenblik tot afschaffing van het gebruik verleiden. 4o De gedeeldheid
der kerk van Christus heeft zonder twĳfel in de zonde
haar oorzaak; in den hemel is er geen plaats meer voor. Maar
toch is daarmede niet alles gezegd. God heeft in de eenheid de
verscheidenheid lief. Verscheidenheid was er onder alle schepselen,
ook toen er nog geen zonde was. Door de zonde is zĳ ontaard
en verbasterd, maar in zichzelve is zĳ goed en ook voor de kerk
van Christus van beteekenis. Verschil van geslacht en leeftĳd,
van karakter en aanleg, van verstand en hart, van gaven en
goederen, van plaats en van eeuw komt ook aan de waarheid,
die in Christus is, ten goede. Hĳ neemt ze alle in zĳn dienst en
siert er zĳn kerk mede. Ja, al heeft de gedeeldheid der menschen
in volken en talen in de zonde haar aanleiding gehad, zĳ bevat
iets goeds, dat in de gemeente ingedragen en alzoo voor de
eeuwigheid bewaard wordt. Uit vele geslachten en talen en volken
en natiën vergadert Christus zĳne kerk op aarde. 5o Indien wĳ
daarom weer naar het N. T. spraakgebruik onder kerken de
plaatselĳke kerken in de gansche Christenheid verstaan, dan zĳn

er geen ware en geen valsche kerken in volstrekten zin. Eene
kerk is eene vergadering van ware Christgeloovigen op eene bepaalde
plaats. Indien ergens geen enkel geloovige meer is, noch
actu noch potentia, dan is er ook het woord Gods onbekend,
en is er geen kerk meer. En omgekeerd, indien het woord Gods
op een bepaalde plaats nog eenigermate bekend is, zal het zekerlĳk
zĳn werking doen en is er eene kerk van Christus, hoe onzuiver
en vermengd dan ook. Daarmede wordt geen indifferentisme en
syncretisme bedoeld. Onverschillig is er niets, allerminst in de
waarheid, die naar de godzaligheid is. Het staat niet zoo, dat
wĳ gerust de zoogenaamde articuli non fundamentales kunnen
prĳsgeven en loochenen, indien wĳ de articuli fundamentales maar
aannemen. Terwĳl wĳ echter in betrekking tot anderen het woord
van Jezus in toepassing hebben te brengen: wie niet tegen mĳ
is, die is voor mĳ, behooren wĳ ons voor onszelven te houden
aan dat andere woord: wie niet voor mĳ is, die is tegen mĳ.
Er is groot verschil in de zuiverheid van de belĳdenissen en de
kerken. En naar de zuiverste hebben wĳ te staan en te streven.
Wie daarom tot de overtuiging komt, dat de Protestantsche kerk
beter is dan de Roomsche, en de Gereformeerde zuiverder is dan
de Luthersche of Remonstrantsche of Doopsgezinde, heeft, zonder
daarmede zĳne kerk als eene valsche te oordeelen, deze te verlaten
en bĳ de andere zich aan te sluiten. En in de eigen kerk
te blĳven, in weerwil van veel onzuiverheid in leer en leven, is
zoolang plicht, als zĳ ons niet verhindert, om naar de eigen
belĳdenis getrouw te zĳn en zĳ het ook indirect, ons niet dwingt,
om den menschen meer te gehoorzamen dan Gode. Want eene
kerk, die hare leden daartoe dwingt, zou zich in datzelfde oogenblik
aan de conscientie harer leden, in zooverre als zĳ dat deed,
als eene valsche openbaren, die zichzelve en haren ordinantiën
meer macht en autoriteit toeschrĳft dan den woorde Gods.
6o Met de namen schisma en haeresie behoort men daarom voorzichtig
te zĳn. Zonder twĳfel zĳn dit beide groote zonden; aan
schisma maken zĳ zich schuldig, die, ofschoon het fundament
der leer intact latende, toch om ondergeschikte punten van eeredienst
of kerkregeering zich van de kerk scheiden; haeretici zĳn
zĳ, die dwalen in de substantie der waarheid; genen verbreken
de gemeenschap der kerk, dezen de gemeenschap der leer. Toch
is het moeilĳk, in de practĳk de grens aan te wĳzen, die wettige

en plichtmatige verbreking van de gemeenschap met eenige kerk
of leer van ongeoorloofde breuke scheidt. Voor Rome is dit wel
gemakkelĳk, wĳl het maar ééne kerk en ééne belĳdenis erkent
en over al wat daarbuiten is het anathema uitspreekt. Maar het
Protestantisme kan hoogstens eenige algemeene regelen aangeven
en moet de toepassing daarvan in ieder concreet geval aan de
conscientie der geloovigen overlaten. Het begrip van haeresie en
schisma heeft daardoor eene rekbaarheid verkregen, welke in het
gebruik tot voorzichtigheid maant. Sedert de Reformatie is de
kerk overgegaan in de periode der pluriformiteit; en dit feit
dwingt ons, om de eenheid der kerk veelmeer in den geestelĳken
band des geloofs dan in den uitwendigen vorm der regeering te
zoeken. Cf. Gladstone, The place of heresy and schism in the
modern Christian Church, Nineteenth Century Aug. 1894 p. 157-194.
Kuyper, Encycl. II 607v.

12. In overeenstemming hiermede krĳgen ook de zoogenaamde
eigenschappen (attributa, proprietates, adjuncta, affectiones, epitheta,
elogia) der kerk op Protestantsch standpunt een geheel
anderen zin dan bĳ Rome. Rome heeft een absoluut en exclusief
kerkbegrip; het kan de bediening van woord en sacrament niet
erkennen als kenteeken der kerk, wĳl deze ook buiten de Roomsche
kerk, zĳ het in onzuiveren vorm, nog voorkomt; het kan daarom
ook geen onderscheid maken tusschen kenteekenen en eigenschappen
der kerk, want de eigenschappen zĳn juist de indicia, die de
eenige ware kerk aanwĳzen; en het moet eindelĳk die eigenschappen
zoo zinnelĳk, tastbaar en uitwendig opvatten, dat zĳ alleen op
de Roomsche kerk van toepassing zĳn en deze als de alleenzaligmakende
aan allen in het oog doen springen. De eerste
eigenschap, de eenheid der kerk, duidt dan ook wel aan, dat de
gemeente één Heer, één geloof, één doop heeft, maar toch komt
zĳ volgens Rome vooral daarin uit, dat de door Christus gestichte
kerk één zichtbaar hoofd in den paus heeft (unitas hierarchica,
regiminis) en nooit eene andere kerk naast zich (unitas simultanea)
of na zich (unitas successiva) hebben kan; eigenlĳk is de paus
het ééne, afdoende kenmerk der ware kerk, cf. Cat. Rom. I 10,
10. Schema const. dogm. de eccl. Christi en de daarbĳ behoorende
adnotationes op het Vaticaansch concilie, Collectio Lacensis VII
569. 586-588. Bellarminus, de eccl. mil. IV 9. 10. Scheeben-Atzberger

IV 340. Schanz, Apol. d. Chr. III § 6. Door deze
alzoo opgevatte eenheid der kerk is Rome verplicht, om tegenwoordig
over de helft der gansche Christenheid het anathema
uit te spreken. Zelfs de gedachte van Pusey in zĳn Eirenikon en
van Palmer, de doctrina christ. I c. 5, dat de Roomsche, Oostersche
en Anglikaansche kerk saam de ééne kerk uitmaken, kan
niet toegelaten worden. Buiten de gemeenschap met den paus is
er geen zaligheid. Maar het Protestantisme denkt bĳ de eenheid
der kerk allereerst aan de eenheid van het Hoofd der gemeente,
Ef. 1:10, 5:22, aan de gemeenschap aller geloovigen door één
en denzelfden Geest, 1 Cor. 6:17, 12:13, 2 Cor. 12:11, Ef.
4:4 met Christus en met elkander, Joh. 10:16, 15:1, Rom.
12:5, 1 Cor. 12:12, 13, Ef. 1:22, en dan voorts aan de
eenheid des geloofs, der liefde, der hope, des doops enz. Ef. 4:3-5.
Deze eenheid is wel in de eerste plaats geestelĳk van
aard, maar zĳ bestaat toch objectief en reëel en blĳft ook niet
geheel onzichtbaar. Zĳ openbaart zich, zĳ het ook op zeer onvolkomene
wĳze, naar buiten en treedt in datgene, wat alle
christelĳke kerken met elkander gemeen hebben, althans eenigermate
aan het licht. Er is geen Christendom boven of beneden,
maar er is wel een Christendom in de geloofsverdeeldheid aanwezig.
Omdat ons oog het meest op de verschillen en scheuringen
in de Christenheid gericht is, loopen wĳ steeds gevaar, om deze
toch waarlĳk bestaande eenheid te miskennen. Wat alle ware
Christenen verbindt is altĳd nog meer dan wat hen scheidt. Onder
de heiligheid der kerk verstaat Rome in de eerste plaats de
liturgische, ceremonieele heiligheid, daarin bestaande, dat de kerk
als instituut den rechtmatigen offerdienst en het heilzame gebruik
der sacramenten bezit, waardoor God als door krachtige werktuigen
der Goddelĳke genade, in de geloovigen de ware heiligheid
werkt, en dan ten tweede de persoonlĳke heiligheid, die in de
kerk wel niet het deel van allen of ook van de meesten is of
behoeft te zĳn, maar toch altĳd in enkelen en dan weer in zeer
verschillende graden gevonden wordt, Cat. Rom. I 10, 12. Bellarminus,
ib. c. 11-15. Scheeben-Atzberger IV 347. Schanz,
Apol. III c. 10. Jansen, Prael. I 452. Omdat de Reformatie de
kerk weer kennen deed als gemeenschap der heiligen, zocht zĳ
de heiligheid niet allereerst in het bovennatuurlĳk karakter van
het heilsinstituut maar in de geestelĳke vernieuwing van de leden

der kerk. Heilig is de kerk, omdat zĳ eene gemeenschap van
heiligen is. Maar daarbĳ is de Reformatie toch niet in het euvel
van het Donatisme vervallen, en heeft zĳ veeleer in de practĳk
deze eigenschap der kerk al te zeer verwaarloosd. Doch dat neemt
niet weg, dat naar het beginsel der Hervorming de kerk heilig
is, wĳl zĳ is eene gemeenschap van heiligen. En heilig heeten
de geloovigen, allereerst omdat zĳ objectief in Christus krachtens
de toerekening zĳner gerechtigheid door God voor heiligen gerekend
worden, en ten tweede, omdat zĳ, wedergeboren uit water en
Geest en vernieuwd naar den inwendigen mensch, een lust en
begeerte hebben, om niet alleen naar sommige maar naar alle
geboden Gods in oprechtheid te wandelen, Joh. 17:19, Ef. 5:25-27,
Tit. 2:14, 1 Thess. 4:3, Hebr. 12:14, 1 Petr. 2:9.
Ook deze eigenschap der kerk is geestelĳk doch niet gansch
en al onzichtbaar; al hebben de allerheiligsten, zoolang zĳ in dit
leven zĳn, nog slechts een klein beginsel der volmaakte gehoorzaamheid,
zĳ wandelen toch naar den Geest en niet naar het
vleesch.

De derde eigenschap is de katholiciteit. Bĳ Rome draagt de
kerk dezen naam ten eerste, omdat zĳ, hoewel één geheel en
eene volkomene eenheid vormende, toch over de gansche aarde
zich uitbreidt, terwĳl de secten altĳd tot eenig land, of deel der
wereld beperkt blĳven. Ten tweede is zĳ katholiek, wĳl zĳ, hoewel
vroeger in minder volmaakten vorm bestaande, toch altĳd van
het begin der wereld af op aarde geweest is en alle geloovigen
van Adams dagen af in zich begrepen heeft, terwĳl de secten
altĳd komen en gaan. En ten derde heet zĳ zoo, omdat zĳ alle
door God tot mededeeling aan de menschen bestemde waarheid
en genade volkomen deelachtig is, bewaart en uitreikt, en daarom
voor alle menschen het eenige en noodzakelĳke instituut ter
zaligheid is, terwĳl de secten altĳd maar een gedeelte der waarheid
bezitten. Wĳl de katholiciteit bĳ Rome een duidelĳk zichtbaar
kenmerk der kerk moet zĳn, is zĳ vooral in dien zin te verstaan,
dat de kerk onder alle volken, waar zĳ bestaat, eene in het oog
vallende menigte van leden telt. In den eersten tĳd was dit nog
wel niet het geval, maar spoedig kwam de kerk toch tot groote
uitbreiding. En nu is het eisch der katholiciteit, dat het ledental
der ware kerk wel niet grooter zĳ dan dat van alle buiten haar
levende menschen, maar toch grooter dan het ledental van iedere

secte afzonderlĳk en waarschĳnlĳk ook van alle secten saam.
Cf. Cat. Rom. I 10, 13. Bellarminus, de notis eccl. c. 4. 7.
Scheeben-Atzberger, Dogm. IV 351. Schanz, Apol. d. Chr. III § 7.
Söder, Der Begriff der Katholicität der Kirche und des Glaubens
nach seiner gesch. Entw. Würzburg 1881. In uitwendigen glans
en heerlĳkheid, in ruimtelĳke uitbreiding en in getalsterkte der
leden zoekt de Roomsche Christen dus een wezenlĳk kenmerk
van de ware kerk. Kerkvaders, zooals Tertullianus, Origenes,
Augustinus, zĳn al begonnen, om de verbreiding van het Christendom
onder de volken te overdrĳven. En nog altĳd wordt hun
voorbeeld door vele Roomschen, bĳv. in de zendingsstatistiek,
nagevolgd. Toch kon men tegenwoordig niet als vroeger het oog
sluiten voor het feit, dat er nog bĳna een duizend millioen niet-Christenen
zĳn en nauwelĳks een vĳfhonderd millioen Christenen,
dat deze laatsten wederom verdeeld zĳn in ongeveer 112 millioen
Grieksche, 225 millioen Roomsche en 160 millioen Protestantsche
Christenen, en dat de Roomsche Christenen in deze eeuw schier
overal geregeld in getalsterkte achteruitgaan en door de Protestantsche
Christenen op zĳ gestreefd worden. Naar dit kenmerk
der katholiciteit, dat de Roomsche kerk zelve aangeeft, staat
het met hare waarheid hoe langer hoe treuriger geschapen. De
naam katholiek komt der Roomsche kerk steeds minder toe.
Roomsch en katholiek zĳn ook met elkander in tegenspraak;
gelĳk onder het O. T. de bedeeling der genade Jeruzalem tot
middelpunt had en alle geloovigen aan die plaats verbond, zoo
maakt de Roomsche kerk in de dagen des N. T. het geloof en
de zaligheid der menschen van eene bepaalde plaats en van een
bepaald persoon afhankelĳk en doet daarmede aan de katholiciteit
van het Christendom tekort. De naam van Roomsche of Pauselĳke
kerk drukt daarom haar wezen veel beter uit dan die van katholiek.
Eene katholieke kerk wordt in het apostolisch symbool
en soms ook in hunne eigene confessies door alle Protestanten
geloofd en beleden, Ned. Gel. 27. Apol. Conf. Aug. art. 7. 8. Men
verstond er gewoonlĳk onder de ecclesia universalis, welke alle
ware geloovigen omvatte en in de verschillende kerken meer of
minder zuiver tot openbaring kwam, of ook de kerk des N. T.,
die in onderscheiding van die des O. T., voor alle volken en
plaatsen der aarde bestemd was. Het woord katholiek komt in
de Schrift niet voor. Maar de teksten, waarop de kerkvaders

zich voor de katholiciteit der kerk beroepen, zooals Gen. 12:3,
Ps. 2:8, Jes. 2:2, Jer. 3:17, Mal. 1:11, Mt. 8:11, 28:19,
Joh. 10:16, Rom. 1:8, 10:18, Ef. 2:14, Col. 1:6, Op. 7:9
enz. bewĳzen, dat hare beteekenis vooral hierin gelegen is dat
het Christendom wereldgodsdienst is, voor alle volk en eeuw,
voor iederen stand en rang, voor elke plaats en tĳd bestemd en
geschikt. Het meest katholiek is die kerk, welke dit internationaal
en kosmopolitisch karakter van de christelĳke religie het klaarst
in hare belĳdenis uitgedrukt en in de practĳk toegepast heeft.
De Gereformeerden hebben er een oog voor gehad, als zĳ in de
verschillende landen en kerken de waarheid op eigene, vrĳe,
zelfstandige wĳze beleden en op de Synode te Dordrecht afgevaardigden
uitnoodigden van de gansche Gereformeerde Christenheid,
cf. mĳne rede over de Katholiciteit van Christ. en Kerk,
Kampen 1888. De vierde eigenschap der kerk is hare apostoliciteit.
Volgens Rome komt deze haar toe, omdat zĳ door de apostelen
is gesticht, in leer, inrichting en dienst met die der apostelen
overeenstemt, maar vooral omdat hare ambtsdragers in onafgebroken
lĳn opvolgers van de apostelen zĳn en hun macht en
gezag ontvangen hebben van zulken, die ze zelven op hun beurt
in wettige successie van de apostelen hadden ontvangen. De
eerste beteekenis is daarbĳ geheel aan de tweede ondergeschikt.
Het woord der apostelen, d. i. de H. Schrift, maakt niet uit,
welke kerk apostolisch is, d. i. met de leer der apostelen overeenstemt;
maar omgekeerd beslist de in onafgebroken successie van
de apostelen afstammende kerk, wat apostolisch, wat de leer der
apostelen is. Ja zelfs wordt na de afkondiging van het dogma der
onfeilbaarheid de apostolische successie der ambtsdragers geheel
en al door hunne gemeenschap met den paus bepaald. Al is een
bisschop ook de apostolische successie deelachtig, deze wordt toch
terstond ĳdel, als hĳ de gemeenschap met den paus verbreekt.
Omgekeerd kann der Papst vermöge seiner kirchlichen Vollgewalt
jeden Mangel heben, der etwa der formalen Apostolicität irgend
eines Kirchenvorstehers anhaftet. So ist die Einheit mit den Papste
nothwendig, damit ein Vorsteher rechtmässiger Nachfolger der
Apostel werden oder sein kann, es ist aber jene Einheit auch
sofort hinreichend, um die wahre Apostolicität des letztern zu
erkennen, Scheeben-Atzberger IV 1 S. 356. De paus maakt alles
goed. Waar de paus is, daar is de ware kerk, de zuivere leer,

de apostolische successie. Nu is zulk eene apostolische successie
met geen woord in de Schrift te vinden en op zichzelf evenmin
waarborg voor de zuiverheid der leer als de erfelĳke hoogepriesterlĳke
waardigheid bĳ Kajafas een bewĳs was voor het
recht zĳner uitspraken en daden. En daarom zeiden de Protestanten
terecht, dat niet de successio locorum et personarum maar
de successio doctrinae een kenmerkende eigenschap der ware kerk
was. Indien deze laatste ontbrak, kon de eerste geen kerk tot
eene ware kerk maken; en indien zĳ aanwezig was, was de eerste
van zeer ondergeschikte beteekenis.

Bĳ de eigenschappen der kerk behooren ten slotte ook nog de
indefectibilitas en de infallibilitas. Jezus heeft aan zĳne kerk
beloofd, dat de poorten der hel niets tegen haar zouden vermogen
en dat Hĳ ze bewaren zou tot aan het einde der wereld, Mt.
16:18, 28:20, Ef. 4:11-13, 1 Tim. 3:15. De Roomschen
leiden hieruit af, dat hun kerk, de pauselĳke, blĳven zal tot
het einde der wereld toe, en dat niet alleen, maar ook dat die
pauselĳke kerk altĳd de katholieke zal blĳven, welke door de
talrĳkheid harer leden en door haar uitwendigen glans voor ieder
zichtbaar en kenbaar zal zĳn, Bellarminus, de eccl. milit. c. 11.
13. 16. De notis eccl. c. 5. 6. Scheeben-Atzberger, Dogm. IV
1 S. 359. Maar voor deze bewering ontbreekt genoegzame grond.
Niet alleen is de kerk in verschillende tĳden, b. v. van Noach,
Abraham, Elia, Christus enz. tot enkele personen beperkt geweest,
maar telkens zĳn ook bepaalde kerken in bepaalde landen, bĳv.
in Klein-Azië te gronde gegaan. Ja, het N. T. zegt duidelĳk,
dat in het laatste der dagen het bederf toenemen en de kerk aan
allerlei verleiding en vervolging blootstaan zal, Mt. 24:21, 22,
Luk. 18:8, 2 Tim. 3:1. Jezus’ belofte waarborgt dus wel, dat
er altĳd eene vergadering van geloovigen op aarde zal zĳn, hetgeen
Socinianen en Remonstranten ten onrechte ontkennen, Moor IV 122,
maar zĳ houdt in het minst niet in, dat eene bepaalde kerk in een
bepaald land steeds blĳven en door hare grootte en heerlĳkheid
voor een ieder kenbaar zal zĳn. En evenzoo is het met de onfeilbaarheid
der kerk. De Roomsche kerk heeft lang geaarzeld, om
een antwoord te geven op de vraag, bĳ wie ten slotte de onfeilbaarheid
berust en heeft haar eindelĳk op het Vaticaansche
concilie ten gunste van den paus beslist. De paus waarborgt,
dat de ecclesia docens niet kan dwalen
in docendo. Maar de

H. Schrift verbindt de onfeilbaarheid nergens aan een bepaald
persoon of aan eene bepaalde, plaatselĳke kerk. Er is wel eene
onfeilbaarheid der kerk, die ook de Protestanten gaarne erkennen,
maar deze onfeilbaarheid komt der kerk als vergadering van
ware geloovigen toe en bestaat daarin, dat Christus als Koning
zĳner kerk ervoor zorgen zal, dat er steeds op aarde eene vergadering
van geloovigen zal zĳn, hoe klein en onaanzienlĳk dan
ook, die zĳn naam belĳden zal. Cf. over de eigenschappen der
kerk van Prot. zĳde: Martyr, Loci Comm. p. 226. Turretinus,
Theol. El. XVIII qu. 5 sq. Heidegger, Corp. Theol. XXVI 16 sq.
Maresius, Exeg. conf. Belg. art. 27. Witsius, Exerc. in Symb.
24. Vitringa IX 1 p. 81. Mastricht, Theol. VII 1, 9. Quenstedt,
Theol. IV 482. 497. Thomasius, Christi Person u. Werk II 543.
Philippi, Kirchl. Gl. V 3 S. 16 f. Hase, Handb. d. prot. Polemik
I c. 1. Van Oosterzee, Dogm. § 130.



§ 48. De regeering der kerk.

1. Bĳ de kerk als vergadering der geloovigen is eene regeering
onmisbaar. Gelĳk bĳ den tempel een bouwmeester, bĳ den akker
een zaaier, bĳ den wĳnberg een landman, bĳ het net een visscher,
bĳ de kudde een herder, bĳ het lichaam een hoofd, bĳ het gezin
een vader, bĳ het rĳk een koning behoort, zoo is ook de kerk
niet zonder een gezag te denken, dat haar draagt en leidt, verzorgt
en beschermt. In nog specialer zin dan op politiek terrein
berust dit gezag bĳ God, die niet alleen de Schepper aller dingen
maar ook de Zaligmaker der gemeente is; de gemeente is als
volk Gods, zoowel onder het Nieuwe als onder het Oude Verbond
eene theocratie, de Heere is haar rechter, wetgever en koning,
Jes. 33:22. Maar gelĳk God op burgerlĳk terrein de souvereiniteit
op de overheid heeft overgedragen, zoo heeft Hĳ in de
kerk Christus tot koning aangesteld. Van eeuwigheid reeds tot
middelaar aangewezen, heeft deze zĳn profetisch, priesterlĳk en
koninklĳk ambt uitgeoefend van het paradĳs af aan, zette het
voort in de dagen des O. Test. en tĳdens zĳne omwandeling op
aarde en voleindigt het thans in den hemel, waar Hĳ gezeten is

aan des Vaders rechterhand, deel III 408-424. En deze werkzaamheid
van Christus onderstelt niet de gemeente, tenzĳ dan
als gedacht en gewild in Gods eeuwigen raad, maar gaat aan
haar vooraf en heeft haar tot product; de gemeente wordt als
een tempel op Christus als de rots gebouwd, als een lichaam uit
Hem als het hoofd geboren; de koning is hier eer dan zĳn volk.
Maar ook nog in een anderen zin is de kerk niet zonder regeering
denkbaar. Wel is waar had Christus zĳn ambt kunnen uitoefenen
zonder eenigen dienst van menschen; indien het Hem behaagde,
kon Hĳ zĳne geestelĳke en hemelsche zegeningen uitdeelen zonder
hulp van instellingen en personen. Maar dit heeft Hem alzoo
niet goedgedacht. Het is zĳn welbehagen geweest, om, zonder
zĳne souvereiniteit ook maar eenigszins op menschen over te
dragen, toch bĳ hare uitoefening van hun dienst gebruik te
maken en door hen het evangelie te prediken aan alle creaturen.
En ook in dezen zin is de kerk nooit zonder regeering geweest;
zĳ was altĳd op eene of andere wĳze georganiseerd en institutair
ingericht. Dat was necessitate hypothetica noodig, wĳl de gemeente
hier op aarde eene wordende gemeente is. In den hemel valt alle
ambt en alle genademiddel weg, omdat het Godsrĳk voltooid en
God alles in allen is. Maar op aarde is dit anders; de kerk als
vergadering der geloovigen wordt zelve door Christus als een
instrument gebruikt, om anderen tot zĳne gemeente toe te
brengen; door haar bedient Christus zĳn middelaarsambt in het
midden der wereld. Zoo treedt de kerk van den aanvang af in
tweeërlei gedaante op; zĳ is eene vergadering van het volk Gods
in passieven en actieven zin, is tegelĳk een coetus en een
mater fidelium, of naar eene andere benaming op hetzelfde oogenblik
organisme en instituut. Gelĳk boven bl. 36 reeds gezegd is, is
deze onderscheiding eene gansch andere dan die tusschen onzichtbare
en zichtbare kerk. Het is eene distinctie in de zichtbare
kerk en zegt, dat de kerk als vergadering der geloovigen op
tweeërlei wĳze voor ons openbaar wordt, in ambten en genademiddelen
als instituut, en in gemeenschap des geloofs en des
levens als organisme. Bĳ deze onderscheiding wordt steeds de
vraag opgeworpen naar de prioriteit. Sommigen stellen het zoo
voor, dat het instituut der kerk met ambt en bediening altĳd
aan de kerk als vergadering van geloovigen voorafgaat en leggen
dus op het mater fidelium den nadruk. Anderen oordeelen, dat

de kerk als vergadering der geloovigen de eerste plaats inneemt
en dan zelve naar den drang der omstandigheden zich op de eene
of andere wĳze institutair inricht. Zelfs wordt daarin dan het
principieele verschil tusschen Protestantisme en Romanisme gezocht.
De onderscheiding van de kerk als instituut en organisme
met die in zichtbare en onzichtbare kerk verwarrend, zegt Schleiermacher,
dat het Protestantisme das Verhältniss des Einzelnen zur
Kirche abhängig macht von seinem Verhältniss zu Christo, terwĳl
het Romanisme omgekeerd das Verhältniss des Einzelnen zu
Christo abhängig macht von seinem Verhältniss zur Kirche, Chr.
Gl. § 24. En volgens Möhler gaat bĳ Rome de zichtbare kerk
aan de onzichtbare, doch bĳ de Lutherschen deze aan gene vooraf,
Symbolik § 48. Maar heel deze voorstelling is verre van volledig
en juist te achten. Want 1o is van Tertullianus’ dagen af aan,
de orat. 2. de monog. 7. adv. Marc. V 4 de kerk door alle
Christenen niet alleen een coetus maar ook een mater
fidelium genoemd. De Protestanten zĳn daarin met de Roomschen eenstemmig,
en Calvĳn legt er zelfs zeer sterken nadruk op, Inst.
IV 1, 4. En dat was de kerk volgens hunne overtuiging, niet
omdat zĳ vrĳ en zelfstandig zich tot instituut organiseerde en
zichzelve eene eigene regeering gaf, maar omdat Christus haar
alzoo ingericht had. Het instituut der kerk is volstrekt niet,
althans niet volgens de Gereformeerde belĳdenis, een product der
gemeente, maar eene instelling van Christus. En dat deze overtuiging
op goede, schriftuurlĳke gronden steunt, zal in het vervolg
duidelĳk blĳken. 2o De kerk als vergadering der geloovigen komt
niet, gelĳk Schleiermacher, Chr. Gl. § 115 zegt, durch das Zusammentreten
der einzelnen Wiedergeborenen tot stand. Want de
vraag blĳft hierbĳ onbeantwoord, vanwaar die wedergeborenen
zĳn. Dezen komen er toch niet, doordat de H. Geest atomistisch
en unvermittelt (niet: unmittelbar) menschen wederbaart en ze
dan samenvoegt. Maar de H. Geest is in al zĳne werkingen, ook
in die der wedergeboorte, aan Christus gebonden, uit wien Hĳ
alles neemt. En Christus is op aarde slechts daar, waar zĳn
woord is. Gods woord en Gods volk hooren bĳeen. Wel is waar
worden kinderkens menigmaal wedergeboren, zonder dat zĳ persoonlĳk
de prediking des woords hebben kunnen hooren. Maar
dit zĳn dan kinderkens, die in het verbond der genade zĳn geboren,
die in de gemeenschap der kerk leven en die inwendige

roeping ontvangen, welke van Christus uitgaat door den H. Geest.
3o Het verschil tusschen Rome en de Hervorming op dit punt
bestaat niet in de prioriteit van zichtbare of onzichtbare kerk,
van instituut of organisme, van de gemeenschap met de kerk of
de gemeenschap met Christus; althans bestaat het daarin niet
zonder scherpere bepaling; maar het is hierin gelegen, dat Rome
de zaligheid bindt aan priester en sacrament en de Hervorming
aan de prediking des woords. Volgens Rome wordt de gratia
infusa alleen medegedeeld door den doop en is deze dus absoluut
noodzakelĳk. Volgens de Hervorming is het woord het eerste en
voornaamste genademiddel en geloof dus ter zaligheid genoegzaam.
En dat woord werkt als genademiddel volstrekt niet alleen,
als het ambtelĳk bediend wordt in de vergadering der geloovigen,
maar ook, wanneer het in huisgezin en school, door opvoeding
en onderwĳs tot ons gebracht wordt. Gods volk is, waar Gods
woord is, maar dat volk en dat woord kan er wel zĳn en is er
ook menigmaal, waar geen priester en geen paus, geen pastor
en geen presbyter is. 4o Ook volgens de Hervorming komt de
kerk als vergadering der geloovigen niet unvermittelt tot stand,
uit eene van het woord losgemaakte werking des Geestes. Tusschen
Christus en den individueelen mensch staat zeker niet,
gelĳk bĳ Rome, de priester en het sacrament, de ecclesia docens,
in maar toch wel het woord van Christus, want de gemeenschap
met Christus is volgens het getuigenis der Schrift gebonden aan
de gemeenschap met het woord der apostelen, Joh. 17:3, 1 Joh.
1:3. Gelĳk het in het natuurlĳke is, is het ook in het geestelĳke.
Ieder mensch is een product der gemeenschap en de individueele
geloovige wordt uit den schoot der gemeente geboren. De ecclesia
universalis gaat aan de ecclesia particularis en aan de afzonderlĳke
fideles vooraf, gelĳk in elk organisme het geheel voor de deelen
gaat. Eene moeder is daarom inderdaad de kerk van Christus,
maar zĳ is dit volstrekt niet alleen als instituut doch ook als
organisme. De geloovigen saam zĳn tegelĳk producent en product;
in visibili ecclesia invisibilis colligitur et formatur; invisibilis in
visibili haeret ac continetur, Synopsis pur. theol. 40, 34; door
de kerk vergadert Christus zĳne kerk. 5o Door dit standpunt in
te nemen, vermeed de Reformatie zoowel de hierarchie der
Roomschen als het enthousiasme der Wederdoopers, en deed de
waarheid, die in beide aanwezig is, tot haar recht komen. Eenerzĳds

geen binding van de werking des H. Geestes aan priester
en sacrament en anderzĳds geen werking des H. Geestes buiten
Christus en zĳn woord om! De kerk als vergadering wordt in
beide, instituut en organisme, openbaar; zĳ heeft tot kenteeken
de zuivere bediening des woords en de belĳdenis en den wandel
der geloovigen; zĳ is institutair en charismatisch ingericht. Het
ambt onderdrukt de gaven niet maar organiseert ze en houdt ze
in het rechte spoor, en de gaven zetten het ambt niet ter zĳde
maar maken het krachtig en vruchtbaar. Irvingianisme en Darbysme
bevatten beide eene waarheid, die erkend dient te worden.
Ambten en gaven zĳn samen door Christus aan zĳne gemeente
geschonken tot volmaking der heiligen en tot opbouw zĳns
lichaams, Rom. 12:5-8, 1 Cor. 12:25, 28, Ef. 4:11, 12.
Daarom getuigt 6o de vraag naar de prioriteit van het instituut
of het organisme der kerk zelve reeds van eenzĳdigheid. Beide
zĳn met elkander gegeven en werken voortdurend op elkander in.
In den staat zĳn volk en overheid steeds ten nauwste met elkander
verbonden; men kan wel onderzoek doen naar het ontstaan
bĳ eenig volk van een of anderen regeeringsvorm; men kan wel
aantoonen, dat de politieke overheid eerst om der zonde wil is
ingesteld, maar overal, waar menschen zĳn, is er ook zekere
vorm van regeering; Adam werd terstond als hoofd der menschheid
geschapen. En zoo ook is de regeeringsvorm der kerk lang
niet altĳd dezelfde geweest, maar eene regeering heeft haar
nimmer ontbroken, noch in het onzichtbare, waarin Christus haar
hoofd is, noch ook in het zichtbare, waarin zĳ altĳd eene zekere
organisatie deelachtig was.


2. De H. Schrift stelt dit in helder licht. Als Adam gevallen
is en zich voor des Heeren aangezicht verbergt, is het God zelf,
die den mensch opzoekt en roept, de belofte des evangelies hem
predikt en daardoor zĳne gemeente sticht. Met Noach richt hĳ
zĳn verbond op, deelt er een schat van zegeningen in mede en
bezegelt het met den boog in de wolken. Abram roept Hĳ uit
Ur der Chaldeën, maakt hem tot zĳn bondgenoot en geeft hem
het teeken der besnĳdenis. In den patriarchalen tĳd waren de
huisgezinnen de gemeenten der geloovigen; de huisvaders waren
de priesters, die de beloften meedeelden aan hunne kinderen en
Gode offeranden brachten van aanbidding en dank. Het volk van

Israel ontving bĳ den Sinai niet alleen eene burgerlĳke maar
ook eene godsdienstige organisatie en werd in priesterschap en
offerande, in tabernakel en altaar, in allerlei wetten en instellingen
als het volk Gods openbaar. Als bĳ den aanvang des N. Test.
Johannes de Dooper optreedt, predikt hĳ den doop der bekeering
tot vergeving der zonden, en zondert daardoor het volk Gods
van het zondig Israel af. Jezus neemt deze prediking en dezen
doop van Johannes over, voegt er later het avondmaal aan toe,
vergadert eene ἐκκλησια rondom zich, regeert haar zelf rechtstreeks,
zoolang Hĳ op aarde is, en stelt een twaalftal apostelen
aan, die straks als zĳne getuigen zullen optreden. De instelling
van het apostolaat is vooral een krachtig bewĳs voor het institutair
karakter, dat Christus aan zĳne kerk op aarde gaf.
Christus is zelf de ἀποστολος, Hebr. 3:1, en zet deze
ἀποστολη
in de twaalven voort, Joh. 20:21. Dit twaalftal vormde zich
niet allengs vanzelf, maar werd uitdrukkelĳk door Jezus zelven
geroepen en aangesteld. Er is bĳ hen, ofschoon Jezus van den
aanvang wist, wie Hĳ tot apostelen verkiezen zou en daarom
reeds terstond tot hen kon zeggen, dat hĳ hen tot ἁλεεις
ἀνθρωπων, Mk. 1:17 zou maken, toch een duidelĳk onderscheid
te maken tusschen hunne eerste roeping tot het discipelschap,
en hunne tweede roeping tot het apostelschap, Mt. 4:18-22
en 10:1, Mk. 1:16 en 3:14, Luk. 6:1 en 13-16. Door
velen, zooals Schleiermacher, Volkmar, Harnack, Seufert, Holtzmann
enz. wordt deze speciale roeping tot het apostelambt door
Jezus wel ontkend. Maar de feiten zĳn met deze bewering in
strĳd. Het twaalftal apostelen stond toch reeds lang vóór het
optreden van Paulus in de christelĳke gemeenten vast, Mt. 26:33,
28:18, Luk. 24:47, Joh. 20:19, 21, 1 Cor. 15:5, 7,
Op. 21:14. Ook de naam van apostel, שָׁלוּחַ, is hun door Jezus
gegeven, Luk. 6:13, cf. 11:49, Mt. 23:34, 10:2, Mk. 6:30,
Luk. 9:10, 17:5, 22:14, 24:10, omdat zĳ door Hem werden
uitgezonden om te prediken, Mk. 3:14. Jezus was zelf de gezondene
van den Vader, Joh. 3:34, Hebr. 3:1 en had tot
uitvoering van zĳn werk getuigen van noode, die het in Hem
verschenen evangelie bekend maakten onder heel het volk van
Israel, Mt. 10:6. Deze naamgeving door Jezus wordt daardoor
bevestigd, dat het woord apostel van den beginne aan, een ambtsnaam
is geweest, zoozeer zelfs, dat het woord ψευδαποστολος

gevormd kon worden, 2 Cor. 11:13. Het woord שָׁלוּחַ komt
trouwens in LXX slechts eenmaal, 1 Kon. 14:6, en het woord
ἀποστολος, in het profaan grieksch zelden voor. Toch schĳnen deze
feiten der Schrift over het apostolaat door andere gegevens weersproken
te worden. Ten eerste is het onzeker, wie tot dit
twaalftal apostelen gerekend moeten worden. Ook al wordt het
verschil tusschen de vier apostellĳsten, Mt. 10:2, Mk. 3:16,
Luk. 6:14, Hd. 1:13 in dien zin opgelost, dat Lebbeus Thaddeus
en Judas Jacobi vereenzelvigd worden, dan blĳft toch nog
over, dat Judas uitviel en door Matthias vervangen, Hd. 1:15-26,
en later Paulus nog aan het twaalftal toegevoegd werd. De
verhouding van Paulus tot de twaalven is daarbĳ verre van
duidelĳk. Wel maakt Paulus meermalen dit onderscheid, dat de
apostelen te Jeruzalem onder Israel en hĳzelf onder de Heidenen
het evangelie verkondigen zou, Hd. 9:15, 13:47, 22:21, Rom.
11:13, Gal. 1:16, 2:7-9, Ef. 3:8, 1 Tim. 2:7, 2 Tim. 1:11.
Maar dit onderscheid is toch zeer relatief; want Paulus
wendde zich bĳ zĳne evangelieverkondiging altĳd eerst tot de
Joden, Hd. 13:5, 14, 46 enz. en de twaalf apostelen ontvingen
van Christus na zĳne opstanding den uitdrukkelĳken last, om aan
alle volken het evangelie te prediken, Mt. 28:19, Hd. 10:42,
en hebben aan dien last ook in meerdere of mindere mate voldaan.
Niet alleen de gemeente uit de Joden, maar geheel de
Nieuwtestamentische gemeente rust op het fundament van apostelen
en profeten, Ef. 2:20, Op. 21:14 en heeft door hun woord
gemeenschap aan Christus, Joh. 17:20, 1 Joh. 1:3. Het apostolaat
van Paulus draagt echter een van dat der twaalven zeer
onderscheiden karakter. Wel handhaaft Paulus met alle macht
den Goddelĳken oorsprong, de zelfstandigheid en de waarachtigheid
van zĳn apostolisch ambt tegenover alle bestrĳders, Gal.
1-2, 1 Cor. 1:10-4:21, 2 Cor. 10:13. Maar desniettemin,
hĳ heeft met Jezus niet verkeerd tĳdens zĳne omwandeling op
aarde, hĳ heeft de gemeente Gods vervolgd, hĳ is geroepen door
den verhoogden Christus op eene buitengewone wĳze en een
ongewonen tĳd, hĳ is geweest de voornaamste der zondaren en
de minste der apostelen, 1 Cor. 15:9, Ef. 3:8, 1 Tim. 1:15.
Zĳn apostolaat, hoe zelfstandig en uitnemend ook, is een middel
geweest, om het apostolaat der twaalven tot grondslag van heel
de gemeente te leggen. Paulus heeft door zĳn apostolaat het

apostolaat der twaalven niet beperkt of ondermĳnd maar het
integendeel bevestigd en uitgebreid. Hĳ heeft in de heidenwereld
voor het apostolaat der twaalven den weg gebaand, heeft het
eenerzĳds ontdaan van al het Joodsche, dat de dragers ervan
nog bleef aankleven en andererzĳds de Heidenen als wilde takken
ingeënt op den tammen olĳfboom van Israel, Rom. 11:24. Op
Christus als hoeksteen en de apostelen als fundament heeft
Paulus de ééne gemeente, het ééne volk Gods, het geestelĳk
Israel gebouwd. Daarmede is in beginsel ook reeds eene tweede
bedenking opgelost, welke tegen de aanstelling en naamgeving
van de twaalf apostelen door Jezus ingebracht wordt. Het is n.l.
een feit, dat het woord apostel, waarschĳnlĳk reeds in Jeruzalem,
H. 14:4, 14, 2 Cor. 11:13, Op. 2:2, maar dan vooral door
Paulus in ruimer zin is gebezigd en ook op anderen dan het
twaalftal toegepast is. Paulus moest dat daarom wel doen, wĳl
hĳ zichzelf een geroepen dienaar van Jezus Christus wist, in
ambt en eere aan de andere apostelen gelĳk. Hĳ was apostel in
een anderen zin dan de apostelen in Jeruzalem, op eene andere
wĳze en in een lateren tĳd geroepen en met eene speciale taak
belast. Maar één ding had hĳ met de apostelen in Jeruzalem
gemeen; hĳ was een geroepen apostel van Jezus Christus, die
zĳne roeping, zĳn evangelie, zelfs bepaaldelĳk ook den eigenaardigen
inhoud van zĳn evangelie, n.l. dat de Heidenen zĳn
mede-erfgenamen, aan eene bĳzondere openbaring van Christus en
niet aan menschen te danken had, 1 Cor. 9:1, 15:8, Gal. 1:1,
12, 15, 2:2, Ef. 3:3. Maar voor zĳn zendingsarbeid had hĳ
hulp noodig. Behalve de apostelen had Jezus ook reeds andere
zeventig uitgezonden, om in de steden en vlekken, waar Hĳ
komen zou, zĳne komst voor te bereiden, Luk. 10. Toen de
gemeente in Jeruzalem door de vervolging verstrooid werd, ging
Philippus, een van de in Hd. 6 verkozen zeven mannen, het
evangelie prediken onder de Samaritanen, Hd. 8:5, aan den
eunuch der koningin Candace, 8:26, cf. 11:20, en verder tot
Cesarea toe, 8:40, 21:8. En zoo bediende zich Paulus bĳ zĳn
zendingsarbeid van mannen als Barnabas, Markus, Lukas, Silas,
Tychicus, Aristarchus, Epaphras, Apollos, Timotheus, Titus e. a.,
die als zĳne συνεργοι, 1 Thess. 3:2 hem ter zĳde stonden.
Deze hulpzendelingen der apostelen werden nu door Paulus soms
ook apostelen genoemd, omdat zĳ wel niet rechtstreeks door Jezus

Christus, maar toch onder leiding des H. Geestes door de gemeente
gezonden waren, om op andere plaatsen het evangelie te verkondigen,
Hd. 13:2, 3, cf. 2 Cor. 8:23, ἀποστολοι ἐκκλησιων. Het woord
apostel kreeg naast den engeren dus ook een ruimeren zin, Hd.
14:4, 14, Rom. 16:7, 1 Cor. 4:6, 9, 9:5, 15:7, 2 Cor. 11:5,
13, 12:11, Gal. 1:19, 1 Thess. 2:6, Op. 2:2 en leefde
zoo ook nog later in den na-apostolischen tĳd, bĳv. in de Didache
c. 11 voort. Elders dragen deze apostolische helpers den naam
van evangelisten, Hd. 21:8, Ef. 4:11, 2 Tim. 4:5, omdat zĳ,
gelĳk Christus door den Vader, Luk. 4:18, en de apostelen door
Christus, Luk. 9:1, 6, zoo op hun beurt onder de leiding des
Geestes door de gemeente werden afgezonderd voor de verkondiging
van het evangelie, Hd. 8:5, 12, 40, 11:19, 20, 22,
13:2, 2 Cor. 8:18, 19, 23, Phil. 2:25, 1 Tim. 4:14. Zĳ
komen dus in drie opzichten met de apostelen in enger zin
overeen, 1o daarin, dat zĳ ook dienaren Gods of van Christus
zĳn, 1 Thess. 3:2, 1 Tim. 4:6, 6:11, 2 Tim. 2:24 en
niet maar een charisma hebben ontvangen, 1 Tim. 4:14, 2 Tim.
1:6, doch werkelĳk krachtens eene bĳzondere roeping en aanstelling
een ambt dragen, onder een bepaalden naam, Hd. 21:8,
met een eigen rang en plaats, Ef. 4:11, en met een speciale
taak, 2 Tim. 4:5; 2o dat hun ambt niet tot eene plaatselĳke
kerk beperkt is, maar zich uitstrekt tot alle kerken, tot de
ecclesia universalis, Hd. 13:4v., zoodat zĳ naar de oud-kerkelĳke
verklaring πανταχου περιιοντες ἐκηρυττον en macht en gezag
hadden over alle kerken, Tit. 1:5, en 3o dat zĳ deelnemen aan
den grondleggenden en gemeentestichtenden arbeid der apostelen;
zĳ zĳn hunne συνεργοι, 1 Thess. 3:2,
συνεκδημοι, Hd. 19:29,
συνστρατιωται, Phil. 2:25,
συνδουλοι, Col. 1:7, 4:7, die
natmaken wat de apostelen hebben geplant, 1 Cor. 3:6, en bĳ
relatieve zelfstandigheid toch aan de apostelen onderworpen waren,
Hd. 19:22, 1 Cor. 4:17, 1 Tim. 1:3, Tit. 1:5 enz. en ten
deele alleen, ten deele ook in gezelschap van de apostelen werkten,
ib. en Hd. 11:30, 12:25, 13:2 enz. In den na-apostolischen
tĳd verdwĳnt het ambt geheel en wordt de naam sedert Tertullianus,
Origenes en Eusebius gebruikelĳk voor de schrĳvers
der vier evangeliën, die als het ware de personen der evangelisten
overbodig maken. Cf. over de evangelisten: Suicerus s. v. Witsius,
Misc. Sacra I 315 II 564. Voetius, Pol. Eccl. III 364-369.

Mastricht, Theol. VII 2, 18. Lechler, Die neut. Lehre v. h. Amte
1857 S. 220 f. Philippi, Kirchl. Gl. V 3, 277. Sohm, Kirchenrecht
42. Zöckler, Diakonen und Evangelisten, München Beck
1893.

Naast de evangelisten treden in het N. T. nog profeten op,
die zelfs nog vóór hen genoemd worden, Rom. 12:6, 1 Cor. 12:28,
29, Ef. 4:11, soms zonder hen met de apostelen verbonden
worden, Ef. 2:20, 3:5, en dus in rang en eere boven hen staan.
Zĳ waren door Jezus beloofd, Mt. 23:34, Luk. 11: 49, werden
door den H. Geest, die op den pinksterdag uitgestort was, verwekt,
Hd. 2:17, 18, 1 Cor. 12:10, Op. 1:10 en komen dan
in grooten getale en in bĳna alle gemeenten voor, in Jeruzalem,
Hd. 6:5, 8, 11:27, Antiochie, 11:27, 13:1, Cesarea 21:9,
10, Corinthe, 1 Cor. 12, en allerwege, gelĳk uit hunne vermelding
in Rom. 12:6, 1 Cor. 12:28, Ef. 2:20, 3:5, 4:11, 1 Thess.
5:20 blĳkt. Zĳ worden besloten met Johannes, den apostel,
Op. 1:1, en verdwĳnen dan als stand uit de gemeente geheel.
Wel spreken de apostolische vaders nog van profeten, Hermas,
Mand. 11 Vis. 3. Didache 11. 15, maar zĳ denken daarbĳ aan
zulke mannen, die rondreisden en in verschillende gemeenten over
de christelĳke waarheid spraken maar daarbĳ nauwkeurig onderzocht
en van de valsche profeten onderscheiden moesten worden;
de tĳd voor de profetie was voorbĳ. Het Montanisme en andere
enthusiastische richtingen van vroeger en later tĳd trachtten de
profetie wel te doen herleven; Rome beweert, dat de profetische
gave nog voortduurt, Bellarminus, de notis eccl. c. 15;
Zwingli en velen na hem voerden zoogenaamde profetieën in,
waarbĳ de Schrift voor het volk werd verklaard, art. Prophezei
in Herzog2 en Dr. H. H. Kuyper, De opleiding tot den dienst
des Woords bĳ de Gereformeerden 1891 bl. 104v. Maar dat
alles is wezenlĳk onderscheiden van de profetie, gelĳk die in de
eerste christelĳke kerken bestond. Deze onderscheidt zich door
het volgende: 1o de N. T. profeten kunnen wel ambtsdragers
heeten, maar hun ambt is toch veel meer charismatisch dan dat
van profeten en apostelen. Zĳ worden niet onmiddellĳk door
Christus noch ook door zĳne gemeente geroepen en aangesteld,
maar ontvangen een bĳzonder charisma van den H. Geest, en
zĳn dientengevolge geroepen, om eene bĳzondere taak te vervullen
in de gemeente van Christus. 2o Met de apostelen en evangelisten

hebben zĳ gemeen, dat zĳ een ambt bekleeden, hetwelk voor
heel de kerk van Christus op aarde geldt en alzoo ook medearbeiden
aan de grondlegging der gemeente, Ef. 2:20, maar
terwĳl de evangelisten de apostelen vooral helpen in hun missioneerenden
en institueerenden arbeid, staan de profeten hun ter
zĳde in hun opbouwende, stichtende, leerende werkzaamheid.
3o De N. T. profetie is wel bewust en daarom hoog te achten
boven de glossolalie, 1 Cor. 14:5, 32, maar zĳ is toch momentaan
en buitengewoon, vrucht van ἀποκαλυψις, 1 Cor. 14:30;
zĳ breidt de natuurlĳke mate van het weten en kennen uit,
omvat zoowel den vorm als den inhoud der rede, Mt. 10:19, 20,
bewĳst zich als waarheid door hare innerlĳke, overtuigende kracht,
2 Cor. 2:14-17, en diende vooral, om aan het evangelie, dat
door de apostelen verkondigd werd, dat den Joden een ergernis
en den Grieken eene dwaasheid was, en nog niet in het geschreven
Woord voor heel de kerk toegankelĳk was, ingang te verschaffen
bĳ geloovigen en ongeloovigen en de gemeente alzoo door leering,
vermaning, vertroosting, 1 Cor. 14:3, op te bouwen in de genade
en kennis van den Heere Jezus Christus. Cf. over de N. T. profeten:
Voetius, Pol. Eccl. III 369 cf. Disp. Sel. II 1036 sq.
Witsius, Misc. Sacra I 282 sq. Neander, Geseh. d. Pflanzung u.
Leitung der chr. K5. 182 f. Bonwetsch, Die Prophetie im ap. u.
nachap. Zeitalter, Zeits. f. k. Wiss. u. k. Leben 1884 S. 408 f.
Burger, art. in Herzog2 12, 265. Zöckler, t. a. p. 71 f. Weiszäcker,
Das apost. Zeitalter, 584 f. enz.

Maar hoe nauw profeten en evangelisten ook aan de eigenlĳke
apostelen verwant zĳn, zĳ zĳn er toch wezenlĳk van onderscheiden.
De apostelen vormen een eigen kring, hun ambt draagt een
gansch bĳzonder karakter, en is door de volgende trekken kenbaar.
1o De apostelen zĳn aan Christus door den Vader gegeven,
Joh. 17:6, door Hemzelven uitverkoren en geroepen, Joh. 6:70,
13:18, 15:16, 19, 1 Cor. 1:17, 2 Cor. 5:20, Gal. 1:1, door
God gekozen tot hun ambt, Hd. 10:41. 2o Zĳ zĳn door Jezus
zelf voor hunne taak opgeleid en bekwaamd, zĳn oor- en ooggetuigen
van zĳne woorden en daden geweest, hebben het Woord
des levens met de oogen aanschouwd en met de handen getast,
en hun evangelie niet van eenig mensch maar van Christus zelven
ontvangen, Luk. 24:48, Joh. 1:4, 15:27, Hd. 1:21, 22,
26:16, 1 Cor. 9:1, 15:8, 2 Cor. 12:1v., Gal. 1:12, Ef. 3:2-8,

1 Tim. 1:12, 1 Joh. 1:1-3 enz. 3o Zĳ zĳn in bĳzondere
mate den H. Geest deelachtig, die hen onderwĳst en in alle
waarheid leidt, Mt. 10:20, Joh. 14:26, 15:26, 16:7, 13, 14,
20:22, 1 Cor. 2:10-13, 7:40, 1 Petr. 1:12. 4o Met dien
Geest toegerust, Joh. 20:22, Hd. 1:8, Ef. 3:5, treden zĳ
openlĳk op als getuigen van Jezus, bepaaldelĳk van zĳne opstanding,
Hd. 1:8, 21, 22, 2:14, 32, 3:15, 4:8 enz., zĳn
betrouwbare getuigen, Luk. 1:2, Joh. 19:35, 21:24, 1 Cor.
7:25, 1 Petr. 5:1,2 Petr. 1:16, Hebr. 2:3, Op. 1:3, 22:18,
19, en verkondigen Gods Woord, Joh. 1:14, 20:31, 1 Cor.
2:13, 2 Cor. 2:17, Gal. 1:7, 1 Thess. 2:13, 1 Joh. 1:1-4,
Op. 22:18, 19. 5o Hun getuigenis wordt door God bezegeld
met teekenen en wonderen en rĳken geestelĳken zegen, Mt. 10:1,
9, Mk. 16:15v., Hd. 2:43, 3:2, 5:12-16, 6:8 enz.,
Rom. 12:4-8, 15:18, 19, 1 Cor. 12:10, 28, 15:10, 2 Cor.
11:5, 23, Gal. 3:5, Hebr. 2:4. 6o Aan dit hun getuigenis is
de kerk aller eeuwen gebonden. Er is geen gemeenschap met
Christus dan door gemeenschap aan het woord en de personen
der apostelen, Joh. 17:20, Gal. 1:7-9, 1 Joh. 1:3; zĳ zĳn
het fundament der kerk, Mt. 16:18, 1 Cor. 3:10, Ef. 2:20,
Op. 21:14; hun woord, voor ons bewaard in de Schriften des
N. T., is medium gratiae, Joh. 20:31, 1 Cor. 1:18v., 15:2,
1 Joh. 1:1-4. 7o Hun ambt is dus niet voor een tĳd en niet
tot eene plaatselĳke gemeente beperkt, maar het blĳft en strekt
zich tot de gansche kerk uit. Het is het eenige, dat rechtstreeks
door Christus ingesteld is en sluit alle bevoegdheden en werkzaamheden,
die in de latere ambten verdeeld zĳn, in zich, de
pastorale, presbyterale, diakonale, zelfs ook de evangeliseerende
en profetische werkzaamheid. Van stonden aan genieten de apostelen
dan ook in de kerk van Christus eene algemeen erkende
autoriteit. Zĳ zĳn niet alleen de opzieners van de gemeente te
Jeruzalem, maar zĳ zĳn de grondleggers, de vaders, 1 Cor. 4:15
en leiders der gansche kerk, hebben opzicht over de geloovigen
te Samaria, Hd. 8:14, bezoeken de gemeenten, Hd. 9:32,
11:22, stellen ambten in, Hd. 6:2, nemen besluiten in den
H. Geest, Hd. 15:22, 28, treden op met apostolische volmacht,
1 Cor. 4:21, 5:2, 2 Cor. 2:9, geven bindende bevelen, 1 Cor.
7:40, 1 Thess. 4:2, 11, 2 Thess. 2:15, 3:6, 14 enz. en zĳn
nog met hun woord gezaghebbend voor de gansche Christenheid;

apostoliciteit is een eigenschap en kenmerk der kerk van Christus.
Cf. deel I 334v. en voorts Voetius, Pol. Eccl. III 351-363.
Burmannus, Exerc. Acad. II 104 sq. Spanheim, Op. II 289 sq.
Moor VI 250 e. a. bĳ Walch, Bibl. theol. III 444. Philippi,
Kirchl. Cl. V 3, 258. Gloël, Der H. Geist in der Heilsverkündigung
des Paulus, Halle 1888 S. 325 f. W. Seufert, Der Ursprung
u. die Bedeutung des Apostolates in de chr. K. der ersten 2
Jahrh. Leiden 1887. Köppel, Der Ursprung des Apost., Stud. u.
Krit. 1889 S. 257-331. Erich Haupt, Zum Verständniss des
Apost. Halle Niemeĳer 1896. Art. Apostel van Schmidt in Herzog3.

Onder de apostelen staat Petrus bovenaan. Simon of Schimeon,
zoon van Johannes of Jonas, broeder van Andreas,
afkomstig uit Bethsaïda, Joh. 1:45, doch waarschĳnlĳk sedert
zĳn huwelĳk wonende in Kapernaum, Mk. 1:29, ontving reeds
bĳ zĳne eerste ontmoeting van Jezus de toezegging, dat hĳ later
zou genoemd worden Κηφας, gr. vorm voor het hebr. woord
כֵּף
met het aram. artikel, de rots, ἡ πετρα, als manl. eigennaam
Πετρος, Joh. 1:43. Zonder twĳfel zinspeelde Jezus daarmede
op zĳn trouw karakter, dat hem in weerwil van zĳne sanguinische,
bewegelĳke natuur eigen was en het duidelĳkst uitkwam bĳ
Cesarea Philippi, toen hĳ tegenover het volk, dat met zĳne
aardschgezinde verwachtingen zich in Jezus teleurgesteld zag en
Hem verliet, de belĳdenis van Jezus’ Messianiteit vasthield en
openlĳk in den naam zĳner medediscipelen uitsprak, Mt. 16:13
tot 20, Mk. 8:27-29, Luk. 9:18-20, Joh. 6:66-69. Bĳ
deze gelegenheid herinnerde Jezus dan ook aan den naam, dien
Hĳ hem vroeger reeds gegeven had, Mt. 16:18. Door zĳne
vrĳmoedige en standvastige belĳdenis van Jezus als den Christus
betoonde zich Petrus de rots te zĳn, op welke Christus zĳne
gemeente zoo hecht en vast zou bouwen, dat de poorten van den
Hades haar niet in kracht overtreffen zouden. Volgens Launoi
dachten 17 kerkvaders bĳ de rots aan Petrus, 8 aan de apostelen,
44 aan het geloof van Petrus en 16 aan Christus, bĳ Scheeben-Atzberger,
Dogm. IV 411; later hebben de Roomschen de rots
meest op Petrus en de Protestanten op zĳne belĳdenis laten
slaan. Maar er is hier geen dilemma. De woorden „deze petra”
kunnen niet anders zien dan op den persoon van Petrus, maar
een rots is hĳ en heeft hĳ zich bewezen te zĳn door zĳne belĳdenis
van Jezus als den Christus, eene belĳdenis, die hĳ niet

aan zichzelven maar aan de openbaring des Vaders heeft te
danken. Juist daarom belooft Jezus hem, dat Hĳ op hem als
belĳder van zĳn Zoonschap en Messianiteit zĳne gemeente bouwen
zal. Christus stelt dus zichzelf als den bouwmeester van zĳne
gemeente voor en Petrus den belĳder als de rots, waarop zĳne
gemeente rusten zal. In Mt. 21:42, Hd. 4:11, 1 Cor. 3:10,
Ef. 2:20, Op. 21:14, cf. 1 Petr. 2:4-6 is hetzelfde beeld
gebruikt, maar wordt het op eene andere wĳze toegepast. Daar
worden n.l. de apostelen gedacht als de bouwmeesters, die door
hunne prediking op Christus als het fundament de kerk hebben
gegrondvest. Maar hier in Mt. 16:18 is Christus de bouwmeester,
die op den belĳdenden Petrus zĳne gemeente bouwt. En deze
belofte heeft Christus gestand gedaan; Petrus is de eerste onder
de apostelen, de voornaamste grondlegger der kerk, de voorganger
en aanvoerder van al de belĳders van Christus door de eeuwen
heen. Daarom wordt hĳ in de apostellĳsten altĳd het eerst genoemd,
Mt. 10:2, Mk. 3:16, Luk. 6:14, Hd. 1:13, behoort
hĳ met Johannes en Jakobus tot den intiemen vriendenkring van
Jezus, die dezen volgen mag, als de anderen moeten achterblĳven,
Mt. 17:1, Mk. 5:37, 13:3, 14:33, is de woordvoerder
en vertegenwoordiger der discipelen, Mt. 16:17, 17:24, 18:21,
26:40, treedt na Jezus’ hemelvaart als eerste getuige onder de
apostelen op den voorgrond, Hd. 1:15, 2:14, 3:1v., 4:8,
5:3, 29, 8:14, 10:5v., 12:3v., 15:7v., en wordt als primus
inter pares ook door Paulus geëerd, Gal. 1:18, 2:7-9. Cf.
art. Petrus in Herzog2 en de daar aangehaalde litt.

3. Aan eene regeering heeft het der kerk dus nimmer ontbroken;
en zĳ heeft zich deze niet zelve verschaft maar heeft
ze van God ontvangen. Instituut en organisme der kerk zĳn
telkens tegelĳk en in verband met elkander door God in het
leven geroepen. Van het apostolaat kan zelfs gezegd worden, dat
het aan de kerk des N. T. voorafging; de apostelen waren de
grondleggers der gemeente, als het ware de patriarchen van het
volk Gods in de dagen des N. T. Maar dit apostolaat is niet
voortgezet en was als ambt voor de stichting der kerk uit den
aard der zaak voor geen voortzetting vatbaar; het leeft voor ons
alleen voort in het apostolisch woord, dat de grondslag der kerk
blĳft en in gemeenschap brengt met den Vader en met zĳnen

zoon Jezus Christus, 1 Joh. 1:3. Zoodra de apostelen op verschillende
plaatsen gemeenten hadden gesticht, stelden zĳ in die
gemeenten ambten in, welke van het hunne wezenlĳk verschilden
en niet zonder medewerking van de gemeenten zelve tot stand
kwamen. Er is een groot onderscheid tusschen de buitengewone
ambten van apostelen, evangelisten en profeten, die tĳdelĳk voor
de grondlegging der kerk werden ingesteld, en de gewone ambten
van presbyters en diakenen, die onder apostolische leiding uit de
kerken zelve opkwamen. Deze laatste ambten onderstellen de
kerken, op dezelfde wĳze als de regeering het volk onderstelt.
Zĳ konden daarom niet rechtstreeks en onmiddellĳk, gelĳk het
apostolisch ambt, door Christus worden ingesteld, maar konden
eerst opkomen, toen de gemeenten gesticht waren en aan eene
geregelde leiding behoefte kregen. Dit had al spoedig in de kerk
van Jeruzalem plaats. Deze kreeg door den buitengewonen pinksterzegen
spoedig eene zeer groote uitbreiding en was duizenden
zielen sterk, Hd. 2:41, 47, 4:4, 21, 32, 5:14, 6:1. Dit
maakte natuurlĳk organisatie dringend noodig, welke ook onder
leiding der apostelen tot stand kwam. Ten eerste werd deze
gemeente van duizenden zielen, in weerwil van hare eenheid, op
de eene of andere wĳze ingedeeld. Zĳ kon n.l. niet in één
gebouw samenkomen maar moest bĳ gedeelten in private woningen
vergaderen. Zonder twĳfel ontstonden in Jeruzalem de eerste
huisgemeenten, gelĳk wĳ die ook elders in den apostolischen tĳd
aantreffen, boven bl. 6. Immers lezen wĳ, dat de geloovigen
niet alleen in den tempel, maar ook κατ’ οἰκον (niet: van huis
tot huis, maar: te huis, in verschillende huizen) vergaderden,
Hd. 2:46, 5:42, o. a. in het huis van Maria en van Jacobus,
Hd. 12:12, 17. Opdat alles eerlĳk en met orde geschieden zou,
was er voor deze vergaderingen allerlei regeling van noode; en
misschien heeft daarbĳ het voorbeeld der joodsche synagogen
met hare oudsten, beambten en dienaren en ook met haar Schriftlectuur,
prediking, gebed en zegen eenigen, hoewel zeker niet
zeer sterken invloed gehad, Schürer, Gesch. des jüd. Volkes im
Zeitalter J. Chr. 3te Aufl. II 437-459. Op zulk eene regeling
wĳst reeds de benaming van οἱ νεωτεροι, die in Hd. 5:6, 10
voorkomt; het artikel duidt aan, dat de jongere leden der gemeente,
evenals de הַזָּגִים, ὑπηρεται,
Luk. 4:20 in de synagogen, de vanzelf aangewezenen waren, om eenige ondergeschikte diensten

te verrichten. Niet onwaarschĳnlĳk is, dat zĳ als zoodanig tegen
de oudere leden der gemeente, οἱ πρεσβυτεροι, overstonden. Onder
Israel waren de ouden van dagen om hun grĳsheid en wĳsheid
geëerd. Uit hun midden werden de regeeringspersonen der burgerlĳke
gemeente en in later tĳd ook de verzorgers en opzieners
der synagogen benoemd. Zoo waren er ook van huis uit oudsten
in de christelĳke gemeente, dat is mannen en vrouwen, die niet
alleen ouder waren in leeftĳd, maar die Jezus persoonlĳk hadden
gekend of ontmoet, die zĳne woorden hadden gehoord en van
zĳne wonderen getuigen waren geweest, die reeds vóór den pinksterdag
Hem als den Messias hadden beleden of misschien wel
tot de zeventigen hadden behoord, door Jezus uitgezonden naar
de steden en vlekken van Palestina, Luk. 10:1, en die om dit
alles gansch natuurlĳk in hooge achting stonden bĳ hen, welke
later tot de gemeenten werden toegedaan. Zĳ bekleedden geen
ambt maar namen toch door hunne kennis en godzaligheid eene
aanzienlĳke plaats in de gemeente van Christus in. Tusschen
πρεσβυτεροι en ἐπιστοποι
dient daarom onderscheiden te worden.
Bewĳzen daarvoor zĳn: 1o dat de naam πρεσβυτερος, ter aanduiding
van het opzienersambt, langzamerhand door dien van
ἐπισκοπος nader omschreven en vervangen wordt, Hd. 20:28,
Phil. 1:1, 1 Tim. 3:2, Tit. 1:7, 1 Petr. 2:25; 2o dat Paulus,
na in 1 Tim. 3 over de ambten gesproken te hebben, toch nog
in 1 Tim. 5 de houding aanwĳst, welke Timotheus tegenover
verschillende gemeenteleden, ouderen en jongeren, mannen en
vrouwen, heeft aan te nemen, cf. 1 Petr. 5:5; 3o dat de apostolische
vaders, Clemens, 1 Cor. 1, 3. 3, 3. 21, 6. 47, 6. 57, 1.
63, 3, 4 en Hermas, Vis. II 4. III 1 duidelĳk spreken van een
stand van oudsten, die naast de eigenlĳke ambtsdragers in de
gemeente voortbestaat en op eerbiedige gehoorzaamheid aanspraak
heeft; en dat 4o de bekende tekst, 1 Tim. 5:17, zonder deze
onderscheiding aan te nemen, gelĳk straks blĳken zal, geen goeden
zin oplevert. Waarschĳnlĳk hebben wĳ het ons dus zoo voor te
stellen, dat de twaalf apostelen het werk in de groote gemeente
te Jeruzalem lang niet konden afdoen, en daarom al spoedig,
evenals van de νεωτεροι voor lagere diensten, zoo van sommigen
der πρεσβυτεροι voor hoogere diensten in de gemeente gebruik
maakten. Wanneer en hoe dit geschied is, wordt ons in de
Handelingen niet bericht. Het eerst vinden wĳ de πρεσβυτεροι

vermeld Hd. 11:30, 14:23, 15:2, 6, 22, 16:4, 20:17, 28,
21:18, Jak. 5:14, zonder dat van hun oorsprong iets wordt
verhaald. Het is niet onmogelĳk, dat zulk een in dienst nemen
van de πρεσβυτεροι door de apostelen reeds vóór Hd. 6, d. i.
vóór de instelling van het diakonale ambt heeft plaats gehad;
οἱ νεωτεροι in Hand. 5:6, 10 wĳst op eene onderscheiding van
οἱ πρεσβυτεροι. Maar in elk geval leert ons het boek der Handelingen,
dat er weldra in verschillende gemeenten onder leiding
des H. Geestes mannen werden aangesteld, die opzicht moesten
houden over de gemeente, en die eerst wel, omdat zĳ in den
regel uit de oudsten gekozen werden, den naam van οἱ πρεσβυτεροι
droegen maar later met het oog op hun werkkring dien van
ἐπισκοποι kregen. Episcopi zĳn dus zulke presbyteri, die voor
een bepaalden dienst in de gemeente werden aangewezen; alle
episcopi zĳn dus presbyteri, maar lang niet alle presbyteri waren
episcopi; presbyteri vormden een stand, episcopi droegen een
ambt. Wanneer echter, gelĳk eerst menigmaal geschiedde, de
episcopi presbyteri genoemd werden, dan was er in den naam
geen verschil; presbyteri en episcopi waren dan dezelfde personen
en dragers van eenzelfde ambt, Hd. 20:17, 28, 1 Tim. 3:1,
4:14, 5:17, 19, Tit. 1:5, 7, 1 Petr. 5:1, 2. Dit presbyterale
of episcopale ambt werd eerst in Jeruzalem en in de gemeenten
uit de Joden, Hebr. 13:7, 17, 24, Jak. 5:14, maar dan ook
in die uit de Heidenen ingesteld. Volgens Hd. 14:23 wezen
Paulus en Barnabas in iedere gemeente ouderlingen aan. Nu
wordt er in de brieven aan Rome en Corinthe door Paulus wel
niet met zooveel woorden van dit ambt melding gemaakt. Maar
verschillende plaatsen, Hd. 20:17, 28, Rom. 12:8, 16:5, 10,
11, 14, 15, 1 Cor. 14-16, 16:15, 16, Phil. 1:1, 1 Thess.
5:12-14, 1 Tim. 3:1-7, Tit. 1:5-9, 1 Petr. 5:1, Op.
4:4, 10, 5:6, 8v. bewĳzen, dat het ouderlingenambt eene bekende,
algemeen voorkomende, apostolische instelling was. En ter
versterking komt daarbĳ het getuigenis van Clemens Romanus,
1 Cor. 42, dat de apostelen, predikende op het land en in de
steden, de eerste bekeerlingen aanstelden tot opzieners en diakenen
over degenen, die daarna geloovig zouden worden.

De taak, die aan deze ouderlingen was opgedragen, wordt duidelĳk
uit de omschrĳving van hun ambt. De naam van presbyters
verspreidt daarover geen licht, en maakt daarom voor andere,

vooral voor dien van opzieners plaats, Hd. 20:28, Phil. 1:1,
1 Tim. 3:2, Tit. 1:7, evenals ook Christus zelf, 1 Petr. 2:25,
dien naam draagt. En voorts heeten zĳ προισταμενοι, Rom.
12:8, 1 Thess. 5:12, κυβερνησεις, 1 Cor. 12:28,
ἡγουμενοι,
Hebr. 13:7, 17, 24, ποιμενες, Ef. 4:11, die niet om vuil
gewin noch met heerschappĳ doch met een volvaardig gemoed
voor de gemeente hebben zorg te dragen, haar als de kudde des
Heeren hebben te regeeren, en daarom aan verschillende vereischten
moeten voldoen, bepaaldelĳk ook aan den eisch, dat zĳ
hun eigen huis wel regeeren, Hd. 20:28, 1 Tim. 3:1-7,
Tit. 1:5-9, 1 Petr. 5:1-3. Uit deze omschrĳving blĳkt, dat
het ouderlingenambt in de eerste plaats met het opzicht, de
regeering en de leiding der gemeente was belast. Natuurlĳk was
daarvoor ook eenige kennis van de waarheid noodig; volgens
Hd. 15:4, 22, 23 moesten zĳ zelfs op de vergadering te Jeruzalem
met de apostelen mede oordeelen en beslissen over het
gewichtige vraagstuk, dat door de bekeering der Heidenen aan
de orde werd gesteld inzake de verhouding tot de Mozaische wet.
Maar het opzienersambt was toch oorspronkelĳk geen leer-, doch
een regeerambt. Trouwens was aan een afzonderlĳk leerambt in
den eersten tĳd nog geen dringende behoefte. Apostelen, evangelisten
en profeten traden eerst als leeraars op, Hand. 13:1,
1 Cor. 14:3, 1 Tim. 2:7, 2 Tim. 1:11, en voorts werd het
charisma der leer aan velen geschonken, die geen ambt bekleedden
in de gemeente van Christus, Rom. 12:7, 1 Cor. 12:8,
28, 29, 14:26. De διδασκαλια was eerst vrĳ, evenals het
in de synagoge iedereen geoorloofd was, om een gedeelte der
Schrift toe te lichten, Luk. 4:16. Maar langzamerhand werd
zĳ met het episcopale ambt in nauwer betrekking gebracht. Toen
de gemeenten zich uitbreidden, kon in de behoefte aan woord en
sacrament door apostelen, evangelisten en profeten niet meer
worden voorzien; er was een plaatselĳk en blĳvend ambt van
noode, dat met de zorg daarvoor was belast. Ook ging het op
den duur niet aan, om de didaskalie geheel en al vrĳ te laten,
want deze vrĳheid gaf tot allerlei misbruiken aanleiding. Zoo
drong alles er toe, om de didaskalie aan het opzienersambt op
te dragen en alzoo eene blĳvende plaats in de gemeente te verzekeren.
Uit Hebr. 13:7 vernemen wĳ, dat ἡγουμενοι tevens
de verkondigers van het woord Gods zĳn. Als Paulus Ef. 4:11

zegt, dat Christus sommigen tot apostelen en sommigen tot
evangelisten en dan voorts ook sommigen tot herders en leeraars
gegeven heeft, dan leert hĳ daarmede duidelĳk, dat deze beide
laatstgenoemde personen geen wezenlĳk onderscheiden ambt bekleeden
maar werkzaamheden in de gemeente verrichten, die nauw
verbonden zĳn en toch onderling verschillen. Waarschĳnlĳk waren
in den eersten tĳd meer dan één of zelfs alle ouderlingen tot
bediening van woord en sacrament bevoegd. Doch ook daarin
moest spoedig verandering komen. Wel bleef de eisch voor alle
opzieners, dat zĳ διδακτικοι, bekwaam om te leeren moesten zĳn,
1 Tim. 2:2. Maar vooral twee omstandigheden bewerkten, dat
er onder de opzieners onderscheid kwam tusschen hen, die alleen
met de regeering, en anderen, die ook met de leer waren belast.
In de eerste plaats werden de eischen hoe langer hoe zwaarder
voor hen, die het woord der waarheid in de gemeente hadden
te verkondigen; de apostelen en evangelisten stierven weg; de
buitengewone gaven hielden op; allerlei dwalingen en ketterĳen
doken in en buiten de gemeente op; de bekwaamheid om te
leeren bestond niet alleen in onderwĳzing en vermaning, maar
ook in wederlegging van de tegensprekers, 2 Tim. 3:16, Tit.
1:9; opleiding, voorbereiding, studie werd voor de uitoefening
van dit ambt in de gemeente noodzakelĳk. Trouwens, de Joodsche
Schriftgeleerden hadden reeds hunne scholen; Jezus had zelf
zĳne discipelen opgeleid en tot hun dienst bekwaamd; Paulus
had Timotheus onderwezen en droeg hem op, om deze leer als
een kostelĳk kleinood over te dragen aan betrouwbare menschen,
die op hunne beurt weder bekwaam zouden zĳn om anderen te
leeren, 2 Tim. 2:2. En daarbĳ kwam nu in de tweede plaats
nog het voorschrift van Jezus, dat de arbeider in den dienst des
woords zĳn loon waardig is, Mt. 10:10, Luk. 10:7; een voorschrift,
dat in de christelĳke gemeenten algemeen erkend en
opgevolgd werd, Rom. 15:27, 1 Cor. 9:6, 11, 14, 2 Cor.
11:7-9, Gal. 6:6, 1 Thess. 2:6, 1 Tim. 5:17, 18, 2 Tim.
2:6. Wel had dit allereerst op de apostelen en evangelisten
betrekking, maar het gold toch verder ook van hen, die arbeidden
in het woord en de leer en daaraan hun leven wĳdden. Noodzakelĳkheid
van opleiding en voorziening in het levensonderhoud
waren oorzaak, dat de dienst des woords niet aan alle maar
slechts aan enkele opzieners werd opgedragen. De beroemde plaats,

1 Tim. 5:17, 18 verheft dit boven allen twĳfel. De πρεσβυτεροι
aldaar, cf. vers 1 zĳn geen opzieners, want dan zou Paulus eene
tegenstelling maken tusschen zulke opzieners, die slecht en anderen,
die goed regeeren en de eersten nog eenige eer doch de
laatsten eene dubbele eer waardig achten. Maar πρεσβυτεροι zĳn
oudere leden der gemeente in het algemeen, die als zoodanig
aanspraak hebben op eer. Van hen onderscheidt Paulus de
καλως προεστωτες πρεσβυτεροι, zulke oudsten, die tegelĳk goed
regeeren, die προισταμενοι, Rom. 12:8, 1 Thess. 5:12, zĳn,
d. w. z. die het ambt van opzieners bekleeden; en dezen zĳn nu,
omdat zĳ tot de oudere leden der gemeente behooren en tevens
opzieners zĳn, eene dubbele eer waardig. En van hen worden dan
nog weer onderscheiden οἱ κοπιωντες ἐν λογῳ και διδασκαλιᾳ,
die opzieners, die bepaald arbeiden in het woord en de leer en
daarvoor naar de Schrift aanspraak hebben op loon. Zoo is er
dus naar deze plaats duidelĳk onderscheid tusschen opzieners,
aan wie alleen de regeering, en andere, aan wie tevens de leer
en in het gevolg daarvan ook de bediening van het sacrament is
opgedragen. En nog binnen de grenzen van het N. T. treffen wĳ
dan in de Klein-Aziatische gemeenten dezen toestand aan, dat
onder de opzieners slechts één enkele met den dienst des woords
is belast; hĳ is de ἀγγελος, de gezant, die van Christus’ wege
de gemeente te leeren en te leiden heeft en voor haar geestelĳken
en zedelĳken toestand verantwoordelĳk is, Op. 1:20v.

Naast dit ambt van opziener, onderscheiden in dat van regeer- en
leer-ouderling, werd spoedig een tweede ingesteld. In Jeruzalem
n.l. was er volgens Hd. 6 spoedig ontevredenheid bĳ de
uit de Grieksche proselieten bekeerde Christenen, dat hunne
weduwen bĳ de toen reeds geoefende private weldadigheid door
de uit de Joden toegebrachte Christenen achteruitgezet en verwaarloosd
werden. De apostelen riepen daarop de gansche gemeente
saam, en verklaarden daar, dat zĳ het niet goed vonden, om met
vermindering van den arbeid in het woord zelven zich aan de
zorg voor de armen te wĳden. De gemeente moest dus uitzien
naar zeven mannen en dezen verkiezen, en de apostelen zouden
hen dan tot dezen dienst der barmhartigheid aanstellen en na
gebed hun de handen opleggen. Duidelĳk blĳkt hieruit, dat de
apostelen, ofschoon zĳ het aantal en de vereischten der διακονοι
aangeven, het recht en de bevoegdheid tot het kiezen dezer

mannen aan de gemeente toekennen. De apostelen zelven werden
wel uitdrukkelĳk door Christus aangesteld; maar Matthias werd
toch reeds uit een tweetal, dat door de 120 vergaderde geloovigen
opgemaakt was, door het lot als twaalfde apostel aangewezen.
Volgens Hd. 13:1-3 werden Paulus en Barnabas door
de in de gemeente te Antiochië aanwezige profeten en leeraars
afgezonderd tot het evangelistenwerk. Timotheus werd tot dezen
zelfden dienst verkozen door profetische aanwĳzing, in het bĳzĳn
van vele getuigen en met handoplegging door Paulus en het
presbyterium, 1 Tim. 1:18, 4:14, 6:12, 2 Tim. 1:6, 2:2.
In 2 Cor. 8:19 cf. vs. 23 is sprake van een evangelist, die
door de gemeenten benoemd is. De profeten en leeraars werden
natuurlĳk niet door de gemeenten gekozen, wĳl zĳ vrĳ optraden,
en meer een gave hadden dan een ambt; maar zĳ werden gansch
anders dan de apostelen door de gemeenten beoordeeld en waren
haar onderworpen, 1 Cor. 2:15, 12:10, 14:29, 1 Thess. 5:19-21,
1 Joh. 2:20, 27, Op. 2:2, 6, 14, 15, 20, 3:1v.
De onderstelling is daarom niet gewaagd, dat de verkiezing der
opzieners, nog veel minder dan die van de evangelisten, buiten
de gemeente is omgegaan. De woorden in Hd. 14:23, χειροτονησαντες
δε αὐτοις κατ’ ἐκκλησιαν πρεσβυτερους, zeggen alleen,
dat de apostelen sommige personen in iedere gemeente tot ouderlingen
aanstelden, maar wĳzen niet aan, hoe zĳ dit deden; en
Tit. 1:5 cf. 2 Tim. 2:2 verspreidt daarover ook geen licht.
Maar uit na-apostolische geschriften weten wĳ, dat bĳ de keuze
van een episcopus de gemeente rechtstreeks of zĳdelings gekend
werd, Did. 15. Clemens, 1 Cor. 44. Polycarpus, Phil. 11. cf.
Ign. Philad. 10. Const. Apost. VIII 4. En van de diakenen
bericht ons het N. T. in Hd. 6 zeer duidelĳk, dat zĳ door de
gemeente werden aangewezen. Er is echter groot verschil over
den aard van het ambt, dat hier door de apostelen ingesteld
werd. Sommigen meenen, dat het een buitengewoon ambt was,
hetwelk spoedig ophield te bestaan; anderen oordeelen, dat het
het latere ouderlingen- en diakenambt in zich sloot, en nog anderen
houden het er voor, dat in Hd. 6 de instelling van het presbyterambt
wordt verhaald. Al deze meeningen zĳn daarop gegrond,
dat sommigen van de in Hd. 6 verkozenen, zooals Philippus,
ook optreden als predikers van het evangelie, Hd. 8:5, 26v.,
21:8, en dat de presbyters in Jeruzalem ook gaven van de

gemeente te Antiochië in ontvangst nemen ten dienste der broederen
in Judea, Hd. 11:30. Dit laatste bewĳs heeft echter
weinig kracht; in Hd. 11:30 is er sprake van een geheel exceptioneel
geval, n.l. niet van het uitdeelen der naturalia, welke
door de gemeente te Jeruzalem zelve voor hare armen op de
tafelen werden neergelegd, maar van het overmaken van gelden,
die in Antiochië bĳ eene bĳzondere gelegenheid voor de broederen
in Judea bĳeengebracht en nu door de hand van Barnabas en
Saulus aan de presbyters overgereikt werden. Maar blĳkens Gal.
2:1 is er van deze reis niets gekomen; wĳ weten dus niet,
hoe en waar die gelden zĳn overgemaakt, noch ook door wie zĳ
feitelĳk in ontvangst genomen en uitgedeeld zĳn. En wat Philippus
betreft, hĳ was in Jeruzalem een van de zeven, maar trad, nadat
de vervolging uitgebroken en de gemeente verstrooid was, in
Samaria en elders op als evangelist en is dat gebleven; hĳ keerde
later niet naar Jeruzalem terug maar vestigde zich in Cesarea,
Hd. 21:8. Daarentegen pleit alles ervoor, dat wĳ in Hd. 6 de
instelling hebben van het later zoogenoemde diakonaat. Ten eerste
komt de naam in aanmerking; διακονια duidt in het
N. T. alle
ambt en gave aan, welke, door den Heere geschonken, in den
dienst en ten nutte der gemeente aangewend wordt; ieder lid
der gemeente is een δουλος van Christus en met al wat hĳ is
en heeft een διακονος der broederen; er zĳn daarom onderscheidene
διακονιαι, 1 Cor. 12:5, vooral bediening des woords, Hd.
6:4, 20:24, 1 Tim. 1:12, en bediening der barmhartigheid
aan armen, kranken, vreemden enz., Rom. 12:7, 1 Cor. 12:28,
1 Petr. 4:11. Zonder twĳfel was er nu in de gemeente te
Jeruzalem van het begin af, zulk een dienst der barmhartigheid;
er was eene διακονια καθημερινη, Hd. 6:1, die misschien wel
onder toezicht der apostelen stond maar toch aan private personen
overgelaten was. Maar de apostelen brachten hier regel in
door de instelling van een bĳzonder ambt. Er moet nu eene
reden zĳn, waarom het latere diakonaat juist bĳzonder met den
naam van διακονια werd aangeduid. Die reden is nergens anders
te vinden dan in Hd. 6. Daar wordt verklaard, dat de dienst
der barmhartigheid in bĳzonderen zin eene διακονια is, wĳl zĳ
is een dienst der tafelen, διακονειν τραπεζαις. Ten tweede wordt
aan de zeven mannen juist datgene opgedragen, wat elders in
het N. Test. meer bepaald met den naam van διακονια wordt

aangeduid. Immers bĳ de διακονια in Hd. 11:29, Rom. 12:7,
1 Cor. 12:5, 2 Cor. 8:4, 9:1, 12, 13, Op. 2:19 en voorts
overal, waar van het ambt van diakenen en diakonessen sprake is,
hebben wĳ speciaal aan den dienst der barmhartigheid te denken.
En deze wordt in Hd. 6 aan de zeven mannen toevertrouwd. Zĳ
moeten zorgen, dat de weduwen van de Grieksche Christenen
niet langer overgeslagen worden, en worden daartoe in het algemeen
met den dienst der tafelen belast. Onder deze tafelen zĳn
niet de tafels in de huizen der weduwen noch ook de wisseltafels
der bankiers, Mt. 21:12, maar eenvoudig de tafelen des Heeren
te verstaan. In elke vergaderplaats der gemeente was er een of
waren er meer tafels, waaraan men aanzat, om saam als leden
der gemeente het liefdemaal, ἀγαπη, en des Heeren avondmaal
te gebruiken. Op die tafels legden de rĳkere leden der gemeente
hunne gaven neder, meest bestaande in naturalia, opdat de armere
leden daarvan mede genieten en later nog bediend zouden worden.
Die tafels waren tafels des Heeren; wat er op neergelegd werd,
behoorde den Heere toe; wat men aan die tafels gebruikte, was
des Heeren spĳze en drank; en wat ervan overbleef en uitgedeeld
werd, was des Heeren gave. De zeven mannen in Jeruzalem
werden nu aangewezen, om die tafelen te dienen, d. i. om bĳ
de maaltĳden behulpzaam te zĳn en voorts de gaven des Heeren
eerlĳk onder de heiligen naar hunne behoeften te verdeelen. Ten
derde wordt de stelling, dat Hd. 6 den oorsprong van het diakonaat
verhaalt, daardoor gesteund, dat de eischen, eraan gesteld,
zoo hoog zĳn en in dit opzicht met die in 1 Tim. 3:8-10, 12
overeenkomen. Waarom er juist zeven mannen in Jeruzalem
verkozen werden, weten wĳ niet; misschien wel, omdat de groote
gemeente in zeven vergaderplaatsen samenkwam en in elk van deze
een diaken noodig had. Maar in elk geval moesten het mannen zĳn,
die in de gemeente de getuigenis hadden, dat zĳ πληρεις πνευματος
και σοφιας waren; en daarom moest de gemeente er eerst
onderzoekend en kiezend naar uitzien. Zoo wil ook Paulus, dat
de diakenen eerst beproefd worden en aan de vele eischen voldoen,
welke met die voor de opzieners grootendeels overeenkomen.
Hatch en Sohm gaan te ver, als zĳ hieruit afleiden, dat de vereischten
voor presbyter en diaken nauwelĳks te onderscheiden
zĳn. Want terwĳl bĳv. voor den ouderling op het διδακτικον
εἰναι nadruk valt, wordt van den diaken zuiverheid des gewetens

in betrekking tot den inhoud des geloofs geeischt, 1 Tim. 3:9.
Maar overigens zĳn de godsdienstige en zedelĳke eischen voor
ouderling en diaken vrĳwel gelĳk. Presbyteraat en diakonaat
staan blĳkens Hd. 6 en 1 Tim. 3 in nauw verband. Ten vierde
is er weinig grond voor de bewering, dat het diakonaat eerst
later ongeveer gelĳktĳdig met het bisschoppelĳk ambt is opgekomen.
Uit de διακονια, Rom. 12:7 en de
ἀντιληψεις, 1 Cor.
12:28 moge weinig af te leiden zĳn. Maar alles pleit er voor,
dat met het presbyteraat ook het diakonaat door de apostelen
van de Jeruzalemsche gemeente in andere gemeenten is overgeplant.
Evenals aan ouderlingen, moest er toch elders ook spoedig
voor den dienst der tafelen aan diakenen behoefte rĳzen. In
Phil. 1:1 worden zĳ dan ook terloops als iets heel gewoons
naast en na de ouderlingen genoemd; in 1 Tim. 3 somt Paulus
hunne vereischten op, en in Rom. 16:1, 2, 1 Tim. 3:11, 5:9,
10 is er van diakonessen sprake. Het apostolaat moge dus
als buitengewoon ambt aan de kerk als vergadering der geloovigen
voorafgaan; de ambten van leeraar, ouderling en diaken
onderstellen de gemeente, die het recht heeft, de dragers ervan
aan te wĳzen en te verkiezen. Cf. over de organisatie der kerk
in de dagen des N. T. Rothe, Die Anfänge der christl.
Kirche 1837. Lechler, Die neut. Lehre vom h. Amte 1857. Neander,
Gesch. der Pflanzung u. Leitung d. christl. Kirche durch die
Apostel5, Gotha 1862. Hatch, Die Gesellschaftsverfassung d. chr.
Kirche im Alt. Aus d. Engl. von A. Harnack, Giessen 1883.
Harnack, Lehre der 12 Apostel, Texte und Unters. II 1. 2. 1884.
Sohm, Kirchenrecht, Leipzig 1892. Loening, Die
Gemeindeverfassung des Urchrist. Halle 1888. Loofs, Die urchr. Gemeindeverfassung
mit spez. Bez. auf Loening u. Harnack, Stud. u. Krit.
1890 S. 619. Weiszäcker, Das apost. Zeitalter d. chr. K2. 1890.
Lechler, Das apost. und nachapost. Zeitalter3 1885. Zöckler,
Diakonen und Evangelisten, München 1893. Moeller-v. Schubert,
Lehrb. d. Kirchengesch. I2 1897 S. 88. Kurtz,
Lehrb. der Kirchengesch. 13te Aufl. 1899 § 31.

4. Deze aristocratisch-presbyterale kerkinrichting is niet lang
blĳven bestaan maar spoedig in eene monarchisch-episcopale
overgegaan. Hoe dat toegegaan is, weten wĳ niet; voor gissingen
en onderstellingen is hier dus een ruim veld, cf. Karl Sell,

Forschungen der Gegenwart über Begriff und Entstehung der
Kirche, Zeits. f. Theol. u. Kirche v. Gottschick, 1894 S. 347-417.
Maar zeker hebben verschillende omstandigheden de kerk
in deze richting gestuurd. Ten eerste lag het voor de hand, dat
de kerken in den aanvang nog niet streng onderscheiden konden
tusschen de buitengewone (apostelen, evangelisten, profeten) en
de gewone (episcopi, diaconi) ambten. De op een charisma berustende
ambten van apostel (in den ruimeren zin van evangelist),
profeet en leeraar duurden, ook nadat de twaalf apostelen en
Paulus gestorven waren, in de gemeenten nog voort, Did. 11 sq.
Hermas, Mand. 11. Euseb. H. E. III 37. Maar toen deze ophielden
en hoe langer hoe meer ontaardden, zoodat tusschen ware
en valsche steeds moeilĳker te onderscheiden viel, toen werd de
evangeliseerende, profetische en didaskalische werkzaamheid aan
het ambt van de episcopi gebonden; zĳ werden de ware evangelisten,
profeten en leeraars, Did. 15. Gelĳk altĳd, zoo werd
ook toen allengs de stroom van het vrĳe leven in de bedding
eener vaste organisatie geleid. Ten tweede leeren ons de toestanden,
die volgens het N. T. en de apostolische vaders in de gemeenten
bestonden, duidelĳk, dat de eerste Christenen lang niet in staat
waren, om de waarheid van het evangelie in al haar rĳkdom en
zuiverheid in zich op te nemen. Vooral de denkbeelden van Paulus
werden met allerlei vreemde, joodsche en heidensche bestanddeelen
vermengd. De rechtvaardiging uit het geloof werd nergens zuiver
geleerd. Het geloof aan Gods openbaring in Christus behield
slechts beteekenis als motief voor een zedelĳk, dikwĳls reeds
ascetisch gekleurd, leven; het evangelie werd een nieuwe wet,
welker onderhouding het eeuwige leven, de ἀφθαρσια, schonk.
Heel deze moreele, wettische richting kwam aan de verheffing van
het ambt als orgaan van de Goddelĳke openbaring ten goede, stempelde
gehoorzaamheid en onderwerping aan de kerkelĳke overheid
(μαθετε ὑποτασσεσθαι, Clem. 1 Cor. 57) tot eersten Christenplicht,
en haeresie en schisma tot de schrikkelĳkste van alle
zonden. Ten derde maakte het optreden van allerlei haeretische
en sectarische richtingen organisatie en consolidatie der christelĳke
gemeenten dringend noodzakelĳk. De vraag naar de ware kerk
kreeg practisch belang. En het antwoord daarop luidde: de ware
kerk is die, welke zich aan het geheel houdt, aan de catholica
ecclesia, en deze is, waar de bisschop is, Ign. Smyrn. 8. Deze

verandering in de regeering kwam niet in alle kerken tegelĳk
tot stand. De Didache kent ze nog niet; zĳ spreekt niet van
presbyteri, maar alleen van episcopi en diaconi, die den Heere
waardige mannen moeten zĳn en den dienst der profeten en
leeraars vervullen moeten, c. 15. Hermas noemt apostelen, episcopi,
leeraars en diakenen naast elkaar, zonder van presbyteri
gewag te maken, Vis. III 5, maar schĳnt aan het hoofd van
elke gemeente een college te onderstellen, dat uit presbyteri
saamgesteld is, II 4, en maakt dus nog geen ambtelĳk onderscheid
tusschen presbyteri en episcopi. Omstreeks den tĳd, waarin
de Pastor van Hermas geschreven werd, dat is in elk geval in
de eerste helft der tweede eeuw, bestond het monarchisch episcopaat
dus in Rome nog niet. Het is trouwens ook niet in Rome,
gelĳk Sohm S. 157-179 beweert, en ook niet in het Westen
maar in het Oosten ontstaan. De eerste brief van Clemens, aan
het einde der eerste eeuw uit Rome geschreven, zegt wel, dat
de apostelen de eerstbekeerden tot episcopi en diaconi hebben
aangesteld en dat het zonde is hen te ontslaan, wanneer zĳ hun
dienst op onberispelĳke wĳze vervullen, maar kent het onderscheid
van episcopi en presbyteri nog niet en gebruikt beide namen
dooreen, c. 42. 44. 47. Daarentegen heeft het monarchisch episcopaat
zich in het Oosten zeer spoedig ontwikkeld; de brieven
van Ignatius, bisschop van Antiochië, onder Trajanus ongeveer
110-115 als martelaar te Rome gestorven, zĳn daarvoor een
onwraakbaar getuige, en zouden dat zelfs in geval van onechtheid
blĳven, wĳl zĳ dan toch niet jonger kunnen zĳn dan de jaren
130-140. Ignatius spreekt herhaaldelĳk, tot 13 malen toe, van
episcopi, presbyteri en diakenen als van drie onderscheidene ambtsdragers;
hĳ ziet in den episcopus een gezondene van Christus,
Ef. 6, eene χαρις θεου, Magn. 2, eene gelĳkenis van God of van
Christus, Magn. 7. Trall. 2. 3. Smyrn. 8; en dringt er onophoudelĳk
in het belang van de eenheid der kerk op aan, dat de
leden der gemeente zich naar Gods gebod met den bisschop
vereenigen, niets kerkelĳks buiten hem doen, en alle ketterĳ en
scheuring ten strengste vermĳden. Toch staat de bisschoppelĳke
idee bĳ Ignatius nog maar aan het begin van hare ontwikkeling;
de bisschop is geen drager der traditie, geen priester des N. Testaments,
geen opvolger der apostelen, hĳ wordt altĳd omgeven
door den raad van presbyters en diakenen, gelĳk Christus door

zĳne apostelen, hĳ draagt een ambt in eene plaatselĳke kerk en
heeft daarbuiten geen gezag. In de gemeenten van Klein-Azië
stonden in Paulus’ dagen, Hd. 14:23, 20:17, Phil. 1:1, Tit.
1:5 en ook later nog, Clemens, 1 Cor. 42, 4. 44, 2. 4. 6 niet
een maar onderscheidene episcopi aan het hoofd. Volgens 1 Tim.
4:14 vormden zĳ samen reeds een college, een presbyterium.
En een onder hen trad volgens Op. 1:20v. zoo op den voorgrond,
dat hĳ als ἀγγελος aangeduid en als vertegenwoordiger der
gansche gemeente beschouwd kon worden. Waarschĳnlĳk sloot
de ontwikkeling van het monarchisch episcopaat zich daarbĳ aan.
De presbyter, die met de leiding van de vergaderingen en misschien
ook in onderscheiding van alle ambtgenooten alleen met
den dienst des woords was belast, werd allengs als drager van
een bĳzonder ambt beschouwd. Hĳ alleen was episcopus, terwĳl
alle anderen slechts presbyters waren. Op deze wĳze zou ook te
verklaren zĳn, dat Ignatius het monarchisch episcopaat reeds als
lang bestaande onderstelt, dat Clemens Alexandrinus bĳ Eusebius,
Hist. eccl. III 23, 6 van Johannes spreekt als ὁπου μεν
ἐπισκοπους καταστησων, en dat dit episcopaat al spoedig, omstreeks
het midden der tweede eeuw, overal ingevoerd was.
Indien men daarin niet gemeend had te steunen op eene apostolische
traditie, zou de snelle verbreiding schier onverklaarbaar
zĳn. Het nieuwe, dat bĳ Ignatius ons tegemoet treedt, bestaat
dan daarin, dat hĳ den naam episcopus uitsluitend bezigt voor
hem, die eerst slechts primus inter pares was, dat hĳ dezen
episcopus wel nog altĳd in verband houdt met maar toch ook
reeds verre verheft boven de presbyteri en diaconi, dat hĳ hem
telkens vergelĳkt met God of met Christus, en dat hĳ voor hem
van de leden der gemeente eene bĳna onbeperkte gehoorzaamheid
eischt. In deze richting heeft de ontwikkeling van dat episcopaat
zich voortgezet. Als in eene gemeente maar één bisschop mocht
zĳn, dan sprak het vanzelf, dat in eene groote gemeente, met
vele kerkgebouwen, die kerk een zekeren voorrang verkreeg,
waaraan de bisschop verbonden was; dat de van uit de steden
gestichte landelĳke gemeenten filialen werden van de moedergemeente
en eene διοικησις (dioecesis, eerst sedert 9e eeuw;
vóór dien tĳd παροικια), van den bisschop; dat deze alleen
de eigenlĳke kerkelĳke handelingen, bĳv. de eucharistie, de
ordening, de absolutie verrichten kon enz. Daarmede werd in

beginsel heel de vroegere verhouding omgekeerd; in den apostolischen
tĳd waren er eerst gemeenten, vergaderingen van geloovigen,
in welke door de apostelen episcopi en diaconi werden
aangesteld, die met toestemming der gemeenten verkoren werden
en aan haar oordeel onderworpen waren. Maar nu werd het
omgekeerd; de ware kerk, leer, doop, eucharistie, gemeenschap
met God is daar, waar de bisschop is, gelĳk Ignatius telkenmale
zegt en Irenaeus, Cyprianus e. a. na hem uitwerken. De strĳd
tegen de gnosis, welke op de overlevering zich beriep en daarmede
haar recht en waarheid trachtte te bewĳzen, maakte het daarbĳ
noodzakelĳk, om de echte, apostolische traditie tegenover haar te
stellen. En deze vond men in de bisschoppen als opvolgers der
apostelen en dragers der traditie. Zĳ waren door de apostelen in
de gemeenten aangesteld, in regelmatige successie elkander opgevolgd
en daarom dragers van het charisma veritatis certum,
Iren. adv. haer. III 2, 2. 3, 1, 2. IV 26, 2, cf. 1 Clem. 42, 2.
44, 2. Cypr. Ep. 66, 4. 75, 16. de unit. 4. Deze gansch nieuwe
opvatting van het episcopaat als voortzetting van het apostolaat
en van zĳne onaantastbare autoriteit in de kerk werd daarin
voltooid, dat sedert de tweede helft der tweede eeuw de onderscheiding
van clerus en leeken ingevoerd werd. Clerus, κληρος,
lot, erfdeel, eigendom, duidde oorspronkelĳk de gemeente van
Christus aan als het erfdeel of eigendom Gods, Deut. 4:20,
9:29, 1 Petr. 2:5, Ignat. Eph. 11, 2. Trall. 12, 3. Phil. 5, 1.
Maar langzamerhand werd het gebruik van dit woord beperkt,
en eerst alleen toegepast op de presbyters, Tert. de monog. 12.
de exhort. cast. 7. Cypr. Ep. 15, 1, dan ook op de diakenen,
Clem. Alex. Quis dives 42, Tert. de fuga 11. 12. Hippol. Philos.
IX 12 en eindelĳk nog op al de ordines minores (acoluthi, exercistae,
lectores, ostiarii), die in het begin der derde eeuw opkwamen,
Cypr. Ep. 29. 34, 4. 59, 9. Al deze dienaren der kerk
werden toch langzamerhand meer en meer van de gemeente
onafhankelĳk en tot beambten van den bisschop gemaakt en dan
met dezen als clerus, als ecclesia docens gesteld tegenover de
leeken, de ecclesia audiens, die niets meer te zeggen maar alleen
nog te luisteren en te gehoorzamen had, cf. Cremer s. v. Harnack
D. G. I 383 Sohm, Kirchenrecht I 157-247. Zoo ontstond het
episcopale stelsel van kerkregeering, dat in den bisschop den
wettigen opvolger der apostelen en den geestelĳken vorst der

geloovigen ziet. Naar dat stelsel zĳn verschillende christelĳke
kerken ingericht, de Grieksche kerk en vele andere Oostersche
kerken en secten, Hofmann, Symboliek § 44. 55. 62v.; voorts
de Roomsche kerk, die echter van het episcopale stelsel tot het
papale is voortgeschreden en daarom steeds door de aanhangers
van het zuivere episcopale stelsel, zooals de mannen der reformatorische
conciliën, de Gallikanen, de Jansenisten, de Febronianen,
de Oud-katholieken bestreden werd, Conc. Trid. sess. 23 c. 4
en can. 6. Bellarminus, de membris ecclesiae militantis, Controv.
II 2. Petavius, de eccl. hierarchia, in 5 boeken, Theol. dogm.
Paris. 1870 VIII 97-406. C. Pesch, Prael. dogm. I prop. 33.
Scheeben-Atzberger, Dogm. IV 1 S. 480. Simar, Dogm. 624.
Conc. Vatic. sess. 4 prooem.; en eindelĳk de Anglikaansche kerk,
die in den eersten tĳd bĳ monde van Cranmer, Parkington,
Whitgift, Usher e. a. het episcopale stelsel nog slechts als een
geoorloofd en nuttig jus ecclesiasticum, maar later, vooral na
de aartsbisschoppen Bancroft en Laud als een jus divinum verdedigde,
Richard Hooker, The laws of ecclesiastical polity
1593 etc., meermalen herdrukt, beste ed. van Keble, Oxford
1845. Joseph Hall, Episcopacy by divine right asserted 1640.
Makower, Die Verfassung der Kirche von England, Berlin 1894.
Art. Anglik. Kirche in Herzog3.

Doch de Roomsche kerk is bĳ het episcopale stelsel niet
blĳven staan maar heeft het verder ontwikkeld tot het papale
systeem. Rome was reeds eeuwenlang de wereldstad en nam ook
terstond in de christelĳke kerk eene gewichtige plaats in. Paulus
was wel niet de stichter der gemeente aldaar, maar verlangde
toch zeer haar te zien, en richtte aan haar zĳn grootsten en
belangrĳksten brief, Rom. 1:9v., 15:22v. Later verkeerde hĳ
er een tĳdlang evenals Petrus, en beiden vonden er den marteldood.
Om haar milddadigheid en hulpvaardigheid ten opzichte
van andere, zwakke gemeenten werd ze spoedig beroemd, Ign.
Rom. Euseb. H. E. IV 23, 10. VII 5, 2. Blĳkens den eersten
brief van Clemens droeg zĳ eene moederlĳke zorg voor de gemeente
van Corinthe. Bĳ al de groote vragen, die in de tweede
en derde eeuw door Gnostiek en Montanisme aan de orde kwamen,
werd zĳ betrokken en legde het grootste gewicht in de schaal.
Daar werd omstreeks het midden der tweede eeuw de eerste
bisschopslĳst vervaardigd; daar kwam de idee van de successie

der bisschoppen en van hun apostolische waardigheid op. Roomsch
en katholiek stonden van huis uit met elkaar in verbinding en
ontwikkelden zich hand aan hand, Harnack, D. G. I 400 f. De
gemeente der wereldstad werd het middelpunt der christelĳke
kerk. De centrale beteekenis, welke Rome had in het heidensch
keizerrĳk, werd overgedragen op de gemeente en verhief haar
tot hoofd der gansche Christenheid. Dit principaat van de gemeente
te Rome droeg echter in den eersten tĳd nog geen kerkrechtelĳk,
maar slechts een zedelĳk-godsdienstig karakter. Rome was prima
inter pares; alle andere gemeenten stonden met haar gelĳk; alle
bisschoppen hadden met dien van Rome gelĳken rang. Irenaeus
zegt wel in de beroemde plaats, adv. haer. III 3, dat elke kerk
en alle geloovigen met de kerk van Rome propter potiorem principalitatem
overeenstemmen moeten, wĳl in haar de apostolische
traditie zuiver is bewaard, maar hĳ haalt de kerk van Rome
toch bĳ wĳze van voorbeeld aan, schrĳft aan alle door de
apostelen gestichte kerken principalitas toe, en zegt alleen, dat
Rome eene potior principalitas bezit, wĳl zĳ de grootste, de
oudste, de bekendste, de door de apostelen Paulus en Petrus
gestichte kerk is. Ook spreekt hĳ met geen woord van het primaat
van Petrus noch ook van den bisschop van Rome; allen nadruk
legt hĳ op de kerk van Rome. Later bestreed hĳ dan ook de
excommunicatie, welke Victor I over de Klein-Aziatische Quartodecimanen
had uitgesproken, met het gevolg, dat deze ze herroepen
moest, Euseb. H. E. V 24. Deze oppositie moge eene
zaak van tucht gegolden hebben, zĳ bewĳst toch de vrĳmoedigheid
en zelfstandigheid van Irenaeus en anderen tegenover den bisschop
van Rome. Evenzoo stelt Tertullianus alle door de apostelen
gestichte kerken, Efeze, Corinthe, Philippi enz. op ééne lĳn, al
zegt hĳ ook, dat Carthago in Rome hare autoriteit heeft en dat
de apostelen in Rome totam doctrinam cum sanguine suo profuderunt,
de praescr. 36, cf. 20. de virg. vel. 2; in zĳne montanistische
periode bestreed hĳ het edict van Calixtus over de
wederopneming der gevallenen, noemde hem spottend pontifex
maximus, episcopus episcoporum, en zag daar eene verregaande
aanmatiging in, de pudic. 1. 13. 21. Ook Cyprianus staat nog
op hetzelfde standpunt; alle bisschoppen zĳn gelĳk, zĳn eene en
dezelfde bisschoppelĳke waardigheid deelachtig, zĳn als het ware
één bisschop, staan aan het hoofd der kerk en moeten onderling

caritas animi, collegii honor, vinculum fidei et concordia sacerdotii
bewaren, Ep. 43, 5. 49, 2. 55, 24. 73, 26. de unit. eccl. 5.
Daarom kwam hĳ in den strĳd over den ketterdoop tegen den
bisschop van Rome, Stephanus, nog in verzet, Ep. 71-74; de
eenheid bewarend, is ieder bisschop toch in zekere mate zelfstandig
en alleen Gode verantwoordelĳk, Ep. 72, 3. Maar de
bovengenoemde nieuwe opvatting van bet episcopaat moest uit
den aard der zaak aan Rome ten goede komen. Het zwaartepunt
was uit de gemeente in den bisschop verlegd. Deze werd beschouwd
als opvolger van de apostelen, als drager van den schat der
waarheid en van de apostolische macht. Indien dit zoo was,
welke bisschop kon dan meer aanspraken maken en meer rechten
doen gelden dan de bisschop van Rome? Geen kerk stond in
macht en aanzien met die van Rome gelĳk; zĳ liet ze alle
achter zich en streefde ze alle voorbĳ, de kerken van Palestina
en Klein-Azië, straks ook die van Antiochie en Alexandrie. En
de bisschoppen van Rome wisten van hun positie gebruik te
maken en gingen wat eerst zedelĳke invloed was allengs vindiceeren
als een recht. Toch kwam het niet zoo spoedig tot erkenning
van dit recht. Tertullianus ontkende nog, dat Mt. 16:18 aan
den bisschop van Rome eenige macht over andere kerken gaf,
wĳl het alleen eene belofte aan Petrus behelsde, de pudic. 21.
Cyprianus legde wel sterken nadruk op de eenheid der kerk en
deed haar ook rusten op de identiteit der episcopale macht,
maar zag van die macht in de cathedra Petri te Rome toch niet
meer dan eene symbolische eenheid, de unit. 4. De Synode te
Nicea stelde in canon 6 de bisschoppen van Rome, Alexandrie
en Antiochie nog gelĳk, kende aan de beide laatsten in hunne
provinciën dezelfde ἐξουσια toe, als de bisschop van Rome reeds
in Italie bezat, ἐπειδη και τῳ ἐν τῃ Ῥωμῃ ἐπισκοπῳ τουτο συνηθες
ἐστιν en hield voor deze en ook nog voor andere kerken het haar
toekomend primaat, τα πρεσβεια of τα πρωτεια
vast. Na de ontwikkeling der bisschoppelĳke macht in de derde eeuw volgde
die van de aartsbisschoppelĳke of metropolitenwaardigheid in de
vierde eeuw; niet Rome alleen, maar vele kerken naast haar
hadden een zekeren voorrang of primaat in hare provinciën; de
bisschoppen werden in den loop der vierde eeuw aan de aartsbisschoppen
onderworpen. Het Oosten bleef steeds tegen het alles
overheerschend primaat van den bisschop van Rome zich verzetten.

Naast Alexandrie en Antiochie steeg sedert het midden der vierde
eeuw Constantinopel hoe langer hoe meer in kerkelĳke macht. Het
concilie van Constantinopel in 381 can. 2 zegt, dat de bisschop van
Alexandrie alleen in Egypte kerkelĳke macht bezit, dat Antiochie
de rechten houdt, welke volgens Nicea eraan toekomen en dat de
bisschoppen van het Oosten alleen het Oosten zullen besturen.
En nadat het alzoo de macht van den bisschop van Alexandrie
tot Egypte beperkt heeft, voegt het er in can. 3 aan toe, τον
Κονσταντινου πολεως ἐχειν τα πρεσβεια της τιμης μετα τον της
Ῥωμης ἐπισκοπον, δια το εἰναι αὐτην νεαν Ῥωμην. Na den
bisschop van Rome zal niet die van Alexandrie, al heeft hĳ ook
de oudste rechten en de oudste brieven, maar die van Constantinopel
den voorrang der eere hebben, niet op grond van eenig
kerkelĳk of geestelĳk prerogatief, maar alleen om de politieke
overweging, dat Constantinopel het nieuwe Rome is. Het Westen
werd aan den bisschop van Rome overgelaten, maar het Oosten
weigerde zich voor hem te buigen en kwam meer en meer onder
de jurisdictie van Constantinopel te staan. Het concilie van
Chalcedon 451 can. 28 erkende den voorrang, τα πρεσβεια,
van het oudere Rome, omdat het de keizerstad was, δια το
βασιλευειν την πολιν ἐκεινην, maar schreef gelĳken voorrang,
τα ἰσα πρεσβεια, toe aan den heiligen stoel van het nieuwe
Rome. In weerwil van de protesten van Rome, handhaafde Constantinopel
zĳne rechten. De pauselĳke macht van den bisschop
van Rome berustte voor een groot deel op het politieke aanzien
der stad; deze zelfde aanspraken kon daarom Constantinopel als
tweede Rome laten gelden. De bisschop van Rome is daarom
nooit herder der gansche Christenheid geweest; hĳ werd het
hoofd alleen van de Westersche, Latĳnsche Christenheid. En dit
werd hĳ rechtens eerst in de vierde eeuw. Reeds de later door
de kerk niet erkende synode van Sardika 343 droeg aan den
bisschop van Rome de beslissing op, of, ingeval een bisschop
door eene synode was afgezet, eene nieuwe synode al dan niet
zou worden saamgeroepen. In het jaar 380 vaardigde keizer
Theodosius het beroemde edict uit, waarbĳ hĳ beval, cunctos
populos, quos clementiae nostrae regit temperamentum, in tali
volumus religione versari, quam divinum Petrum apostolum
tradidisse Romanis religio usque nunc ab ipso insinuata declarat.
Bĳ de kerkvaders der vierde en vĳfde eeuw is er geen twĳfel

meer over, dat zĳ de gemeenschap met en de onderwerping aan
Rome noodzakelĳk achten voor het wezen der kerk. Van de kerk
te Rome gaan alle rechten der kerkelĳke gemeenschap uit, inde
enim in omnes venerandae communionis jura dimanant, Ambros.
Ep. cl. 2 ep 2. Ecclesiae salus in summi sacerdotis dignitate
pendet, Hier. c. Lucif. 9. Bĳ hem berust de onvervalschte overlevering
der vaderen, hĳ is lux mundi, sal terrae, aurea vasa et
argentea, Hier. Ep. 15 ad Dam. Roomsch is de maatstaf van
het katholieke; indien Rufinus zich houdt aan het geloof van
Rome, is hĳ katholiek; si Romanam responderit, ergo catholici
sumus, Hier. c. Ruf. 1, 4. Als Innocentius I de besluiten der
synode van Carthago en Mileve tegen het pelagianisme bekrachtigd
en Pelagius en Coelestius veroordeeld heeft, zegt Augustinus:
causa finita est, utinam aliquando finiatur et error! Ep. 132 de
script. Klaar en welbewust ontwikkelt dan Leo I 440-461 dit
primaat van den Roomschen stoel in verschillende brieven en
verheft het tot den rang en de waarde van een godsdienstig
dogma, dat in Mt. 16:18 zĳn schriftuurlĳken grond bezat, cf.
bĳ Heinrich, Dogm. Theol. II 325 f.

Toen de ontwikkeling zoover was voortgeschreden, moest vanzelf
de vraag oprĳzen, waaraan de paus zoo eminente plaats en
zulk een hoog gezag te danken had. In den oudkatholieken tĳd,
ook nog na de invoering van het monarchisch episcopaat, viel de
nadruk altĳd op de plaatselĳke kerk; de kerk te Rome was door
Petrus en Paulus gesticht, en had daarom de zuiverste traditie;
alle kerken moesten, om christelĳk en katholiek te zĳn, in geloof
overeenkomen met haar, Iren. adv. haer. III 3. De bisschop was
daarom van zĳne gemeente afhankelĳk, hĳ werd door haar gekozen
en ging in alle gewichtige zaken, vooral bĳ excommunicatie,
met haar te rade. Cyprianus zegt uitdrukkelĳk in zĳne brieven
aan het Carthaagsche presbyterium, dat hĳ niets wil doen sine
consilio vestro et sine consensu plebis, Ep. 14, 4. 17, 1. 3. 19,
2 enz. In moeilĳke gevallen werd de raad en hulp van afgevaardigden
van naburige gemeenten ingeroepen, Hd. 15:2, Const.
Apost. c. 1, Clemens, 1 Cor. 63. Cypr. Ep. 17, 3; de oudste
kerkelĳke vergaderingen waren gemeentevergaderingen, hoogstens
door afgevaardigden van naburige gemeenten bĳgestaan. Maar
toen de bisschop als opvolger der apostelen beschouwd en juist
hierdoor van allen onderscheiden werd, toen kon hĳ niet meer

door de gemeente gekozen worden noch van haar afhankelĳk
zĳn; hĳ moest zĳn ambt van boven in den weg van successie
ontvangen, en dus door een synode van bisschoppen of door een
kapittel benoemd en geordend worden; hĳ had met de gemeente
niet meer te raadplegen maar was souverein en bepaalde alles
alleen, hoogstens na overleg met het uit het presbyteraat allengs
zich ontwikkelend kapittel. En wat alzoo sedert de vierde eeuw
in de plaatselĳke of dioecesale kerken geschiedde, herhaalde zich
op grooter schaal in de algemeene kerk. Uit het episcopaat kwam
in den loop der tĳden het papale stelsel voort, en de oude gemeentevergaderingen
breidden zich tot synoden en conciliën uit,
die eerst ook nog wel uit presbyters, diakenen, lectores maar dan
vervolgens alleen uit bisschoppen als vertegenwoordigers der gemeenten
waren saamgesteld. Deze synoden beschouwden zich niet
als onfeilbaar; in de vierde eeuw doet telkens eene volgende
synode teniet, wat de vorige vastgesteld heeft; en ook droegen
zĳ van dien tĳd af tot de 9e eeuw toe een staatkundig karakter,
waren rĳkssynoden en werden door den keizer saamgeroepen,
officieel of officieus geleid en bekrachtigd. Maar de paus steeg
in macht; als bisschop van Rome en aartsbisschop van Italie
had hĳ reeds macht, om provinciale en landssynoden saam te
roepen en te leiden, evenals andere bisschoppen dat recht elders
bezaten; sedert de 12e eeuw wist hĳ deze provinciale en landssynoden,
evenals de bisschop van Constantinopel dat al met zĳne
συνοδοι ἐνδημουσαι voor de Grieksche kerk had gedaan, tot
oecumenische synoden der gansche Westersche kerk uit te breiden.
De oecumenische conciliën der Westersche Christenheid ontwikkelden
zich dus uit de Roomsche synoden, en werden daarom
door den paus saamgeroepen, geleid en bekrachtigd. Wel trachtten
de reformatorische conciliën in de 15e eeuw, onder den invloed
der humanistische theorie van de volkssuperioriteit, zich als vergaderingen
van afgevaardigden der gansche kerk onafhankelĳk
van den paus te maken en zich als onfeilbaar boven hem te
stellen. Maar de paus wist zich te handhaven ook tegenover en
boven de oecumenische synoden en moest daarom wel een prerogatief
deelachtig zĳn, dat aan geen anderen bisschop geschonken
was. Nadat van de dagen van Irenaeus af reeds langen tĳd overeenstemming
in geloof met de kerk te Rome voor het wezen der
christelĳke kerken noodzakelĳk werd geacht, wĳl daar met de

rechtmatige successie het charisma veritatis certum berustte,
werd het allengs hoe langer hoe klaarder uitgesproken, dat deze
indefectibilitas der kerk van Rome haar grond had in eene bĳzondere
gave, welke door den H. Geest aan den bisschop van
Rome, als opvolger van Petrus, geschonken werd. Eerst werd
daarbĳ nog de nadruk op de kerk te Rome gelegd; deze kon
niet afvallen, wĳl zĳ door de apostelen Petrus en Paulus was
gesticht en voortdurend door hunne wettige opvolgers werd geleid.
Zoo zegt Irenaeus van de presbyteri, dat zĳ cum episcopatus
successione charisma veritatis certum secundum placitum Patris
acceperunt, adv. haer. IV 26. Maar dit gaf geen waarborg genoeg,
vooral toen vele kerken in weerwil van hare apostolische stichting
met hare rechtmatig opvolgende bisschoppen afvielen en geheel
verdwenen. Daarom werd hoe langer hoe meer de grond voor de
indefectibilitas der kerk te Rome daarin gezocht, dat aan haar
hoofd een bisschop stond, die als opvolger van den ook onder
de apostelen eene gansch bĳzondere plaats innemenden Petrus
eene bĳzondere gave en leiding des H. Geestes deelachtig was.
Augustinus leidde de onwankelbaarheid van Petrus’ geloof uit
de voorbede van Christus af, Luk. 22:32, de corr. et gr. 8.
Ephraem Syrus zeide in zĳne lofrede op Petrus, Paulus en
Andreas: lucerna Christus, candelabrum est Petrus, oleum autem
subministratio S. Spiritus. Leo de Groote sprak in zĳn brief aan
de bisschoppen der kerkelĳke provincie Vienna van een mirabile
munus gratiae, waardoor de bouw van den eeuwigen tempel op
de vastheid van Petrus bevestigd wordt, en verklaarde elders,
dat de stoel van Petrus tanta divinitus soliditate munita est, ut
eam neque haeretica unquam perrumpere pravitas, nec pagana
potuerit superare perfidia. Paus Hormisdas getuigde in zĳn libellus
van het jaar 516, dat de waarheid van de belofte van Christus
aan Petrus door de feiten bevestigd wordt, quia in sede apostolica
immaculata est semper catholica servata religio. Evenzoo
verklaarde Paus Agatho in een schrĳven aan de keizers van het
jaar 680, dat de kerk te Rome door de genade Gods en de bescherming
van Christus nooit van den weg der waarheid is
afgeweken en ook krachtens de belofte des Heeren daarvan nooit
afwĳken zal. Het was dus geen nieuwigheid meer, als Gregorius
VII in zĳn Dictatus Papae uitsprak: Romana ecclesia nunquam
erravit, nec in perpetuum Scriptura testante errabit, en

Bonifacius VIII in de bul Unam Sanctam 1302 decreteerde: subesse
Romano Pontifici omni humanae creaturae declaramus, definimus
et pronunciamus esse de necessitate salutis, cf. bĳ Heinrich,
Dogm. Theol. II 357 f. Met deze practĳk en theorie der pausen
stemden de theologen overeen. Sommigen, zooals Beda, Alcuinus,
Paschasius, Radbertus, Damiani, Anselmus, Lombardus, Sent. IV
dist. 24 enz. spreken nog maar in het voorbĳgaan en met enkele
woorden over het gezag van den paus; zelfs is dat nog het geval
bĳ Thomas, C. Gent. IV 76. S. Theol. II 2 qu. 1 art. 10. qu.
11 art. 2. Sent. IV dist. 7 qu. 3 art. 1. dist. 20 qu. 1 art. 4 enz.
(cf. Leitner, Der h. Thomas v. Aq. über das unfehlbare Lehramt
des Papstes 1872) en Bonaventura, Breviloquium adjectis illustrationibus
ex aliis operibus ejusdem S. Doct. depromptis opera
et studio Ant. Mar. de Vicetia, Frib. 1881 VI c. 12. Maar de
verschillende pogingen, die van de 14e tot de 16e eeuw tot reformatie
der kerk werden aangewend, brachten Rome tot zelfbewustzĳn.
Het eigenlĳke papalisme of curialisme trad op, sprak
de plenitudo potestatis en de onfeilbaarheid van den paus duidelĳk
uit en ontwikkelde haar menigmaal tot in haar uiterste consequentiën
toe. Canus, Loci theol. lib. 6. Bellarminus, de summo
pontifice, in Tom. I zĳner Controv. p. 188-255. Becanus,
Manuale Controv. I c. 4. Theol. Wirceb. ed. 3 Paris. 1880 I
267 sq. Joseph de Maistre, Du pape 1819. Perrone, Prael. Theol.
1843 VIII 295-536. Heinrich, Dogm. Theol. II 163-476.
Scheeben, I 220 f. IV 397-458. Simar, Dogm. 598 f. Jansen,
Prael. Theol. I 512-658. Ermann, De Paus, Utrecht 1899 enz.
Den 18e Juli 1870 werd op het Vaticaansch concilie de constitutio
dogmatica de ecclesia Christi aangenomen, en daarbĳ bepaald:
1o dat het primatus jurisdictionis in universam Dei ecclesiam
onmiddellĳk en rechtstreeks door Christus aan Petrus beloofd en
opgedragen is; 2o dat dit primaat van Petrus in den bisschop
van Rome als zĳn opvolger voortduurt; 3o dat dit primaat van
den paus bestaat in plena et suprema potestas jurisdictionis in
universam ecclesiam, non solum in rebus, quae ad fidem et mores,
sed etiam in iis, quae ad disciplinam et regimen ecclesiae per
totum orbem diffusae pertinent, zoodat hĳ judex supremus fidelium
is, in alle zaken, die de kerken raken, de hoogste beslissing
heeft, boven aller oordeel verheven en aan geen concilie onderworpen
is; 4o dat in dit primaat ook begrepen is suprema

magisterii potestas, zoodat de paus wel geen nieuwe openbaringen
ontvangt en alleen onder de leiding des H. Geestes de overgeleverde
openbaring zuiver bewaart en uitlegt, maar toch dit zoo doet,
dat hĳ, wanneer hĳ ex cathedra spreekt en als Herder en Leeraar
van alle Christenen eene leer over geloof of zeden vaststelt, door
Goddelĳke ondersteuning de onfeilbaarheid deelachtig is, uit
zichzelven en niet eerst tengevolge van de toestemming der kerk.
Cf. Acta et decreta sacr. conc. rec. Collectio Lacensis VII Friburg
1890 p. 262-498.


5. Ofschoon deze hierarchische kerkregeering in haar oorsprong
veel ouder is, dan vroegere Protestanten geneigd waren te erkennen
en zelfs tot den aanvang der tweede eeuw teruggaat; ofschoon
zĳ door den logischen gang harer ontwikkeling en door het imposante
van hare verschĳning nooit nalaat, indruk te maken; zĳ
is desniettemin in beginsel en wezen met de regeering, welke
Christus aan zĳne kerk heeft geschonken, in lĳnrechten strĳd.
Ten eerste toch wordt de onderscheiding van clerus en leeken,
die aan deze hierarchie ten grondslag ligt, in het N. T. nergens
geleerd en door de inrichting der kerk der eerste eeuw ten
stelligste weersproken. Rome beroept zich wel, behalve op de
convenientia, op het des N. T. priesterschap, op de ambten, welke
Christus in zĳne kerk ingesteld heeft, en op de macht, welke
Hĳ daaraan toebetrouwd heeft. Maar dit bewĳst niet hetgeen
bewezen moet worden. De Schrift maakt zeer zeker onderscheid
tusschen herders en kudde, bouwers en tempel, planters en akkerwerk,
leeraars en discipelen, voorgangers en volgelingen enz.;
indien met de namen clerus en leeken geen andere dan deze
onderscheiding bedoeld werd, zouden zĳ zonder schade gebruikt
kunnen worden. Maar het gebruik heeft er een gansch anderen
zin aan gehecht. Clerus is in de Roomsche kerk de naam geworden
van eene bĳzondere klasse van kerkelĳke personen, die
door tonsuur en wĳding van alle anderen afgezonderd zĳn, een
eigen stand van „geestelĳken” vormen, in gansch bĳzonderen zin
het eigendom Gods zĳn, met eene volstrekte souvereine macht
over het volk zĳn toegerust, en voor de leeken tot noodzakelĳke
en onmisbare middelaars des heils verstrekken, Cat. Rom. II 7,
13. Zulk een stand nu kent de Schrift niet. Zelfs op het Oude
Testament is de tegenstelling van clerus en leeken niet toepasselĳk;

het gansche volk was clerus, eigendom en erve des
Heeren, een priesterlĳk koninkrĳk, een heilig volk, Ex. 19:5, 6,
Deut. 7:6, 14:2, 26:18, 32:9, 1 Kon. 8:51, 53, Ps. 135:4,
Jes. 19:25, 41:8, Jer. 12:7, 8, Joel 2:17 enz.; de priesterschap,
die niet benoemd maar krachtens afstamming uit Aäron
tot dezen dienst geroepen werd, was toch ten strengste aan de
wet Gods gebonden, Lev. 10:11 en aan het oordeel der profeten
onderworpen, Jes. 28:7, Jer. 1:18, 2:26, 6:13, Ezech. 22:26,
Hos. 4:9 enz., Israel was eene theocratie doch geen hierarchie.
Veel minder is er nog in het N. T. van een clerus sprake: de
H. Geest is op allen uitgestort, Hd. 2:17, en nu zĳn allen
πνευματικοι, Rom. 8:14, 1 Cor. 2:15, 3:1, Gal. 5:25, 6:1,
de zalving deelachtig, 1 Joh. 2:27, een koninklĳk priesterdom,
1 Petr. 2:5, 9, eene gemeente van heiligen en geroepenen,
Rom. 1:7, een volk en eigendom Gods, 2 Cor. 6:16, 1 Petr.
2:10, Hebr. 12:22-24. Nergens maakt het N. T. gewag van
een bĳzonder priesterambt, door de dienaren der kerk waar te
nemen, of van eene bĳzondere offerande, door hen te offeren;
het ambt in de kerk van Christus is geen magisterium maar
een ministerium, geen ἱεραρχια maar een
ἱεροδουλεια, een διακονια,
οἰκονομια, welke alle heerschappĳ over het erfdeel des
Heeren (των κληρων, 1 Petr 5:3, d. i. de aan de presbyters
ter verzorging toevertrouwde gemeenten) ten eenenmale buitensluit,
Mt. 20:25, 26, 1 Cor. 3:5, 4:1, 2 Cor. 4:1, 2, Ef.
4:12. Cf. Luthers leer over het algemeene priesterschap der
geloovigen bĳ Köstlin, Luthers Theol. I 316. 376. II 538.
Gerhard, Loci Theol. Loc. 23 § 37. Calvĳn, Inst. IV 4, 9. 12, 1.
Comm. op 1 Petr. 5:3. Junius, Op. II 1181. Amesius, Bellarminus
enervatus III c. 1. Voetius, Pol. Eccl. III p. 2. Cappellus,
Synt. thesium theol. in Acad. Salmur. III p. 272-279. M. Vitringa
IX 1 p. 423-437. Art. Geistliche van Caspari in Herzog3.

Ten tweede leert desniettemin de H. Schrift zeer duidelĳk,
dat Christus in zĳne gemeente niet alleen gaven uitdeelt, maar
ook bepaalde ambten ingesteld heeft, buitengewone zooals die van
apostel, profeet en evangelist, en gewone zooals die van ouderling
en diaken. Over het episcopaat is daarbĳ het grootste verschil.
Grieken, Roomschen (ook Gallikanen en Oudkatholieken) en Anglikanen
houden dit voor een ambt, dat wezenlĳk en jure divino
van het presbyteraat onderscheiden, door wettige en onafgebroken

successie van het apostolaat afstamt en bepaaldelĳk de potestas
magisterii, jurisdictionis en ordinis bezit; de bisschoppen hebben
eigenlĳk alleen het leerambt, de macht om te prediken en de
sacramenten te bedienen, zĳ bedienen zich daarbĳ van de priesters
(pastoors) als hunne vicarii, en hebben het uitsluitend recht der
zending en ordening; patriarchen, metropolieten, aartsbisschoppen
dragen geen ander ambt maar zĳn van de bisschoppen alleen door
eene toevallige macht, door jurisdictie over een grooter gebied enz.
onderscheiden. Bewĳzen uit de H. Schrift zĳn voor deze onderscheiding
alleen te ontleenen aan de ambten, die door Timotheus,
Titus e. a. werden bekleed, en aan den ἀγγελος in de zeven
Klein-Aziatische gemeenten, Op. 1:20. Maar Timotheus en vele
anderen waren in dien eersten tĳd door de apostelen tot het
buitengewone ambt van evangelist geroepen, boven bl. 66; en
de engelen der gemeenten waren geen anderen dan de eersten
onder hunne gelĳken, zooals de pastores thans, zoodat de singularis
in Openb. 2:10, 23, 24 ook met den pluralis afwisselt.
Bellarminus, de membris eccl. milit. I c. 14, Petavius, de eccl.
hierarchia I c. 2 e. a. gewagen dan ook niet van Schriftuurlĳke
argumenten, maar beroepen zich op de traditie bĳ Irenaeus,
Tertullianus, Eusebius enz., die zeggen, dat de apostelen in verschillende
gemeenten een bisschop aanstelden en van sommige
gemeenten de bisschopslĳsten opgeven. Maar al is het monarchisch
episcopaat ook zeer spoedig in de kerk opgekomen, er is daarin
toch duidelĳk eene afwĳking te zien van de ordeningen der
apostelen. Immers het N. T. weet nog niets van een ambtelĳk
onderscheid tusschen ἐπισκοπος, en πρεσβυτεροs.
Ofschoon de naam πρεσβυτεροι in den eersten tĳd waarschĳnlĳk eene ruimere
beteekenis had, en soms ook de oude en eerwaardige leden der
gemeente aanduidde, als ambtsnaam was hĳ toch met dien der
ἐπισκοποι identisch. Immers waren er in de gemeenten vele
ἐπισκοποι, Hd. 20:17, 28, Phil. 1:1; en dit
επισκοπειν was
juist aan πρεσβυτεροι opgedragen, Hd. 20:17, 28, 1 Tim. 3:1-7,
5:17, Tit. 1:5, 7, 1 Petr. 5:1-3; Petrus noemt zich
daarom ook een πρεσβυτερος, 1 Petr. 5:1; van eene bĳzondere
instelling van het episcopaat naast het presbyteraat weet het N. T.
dan ook niets; behalve de buitengewone ambten van apostel,
profeet en evangelist, zĳn er maar twee gewone ambten, dat van
diakenen en dat van πρεσβυτεροι, Phil. 1:1, 1 Tim. 3:1, 8,

ποιμενες και διδασκαλοι, Ef. 4:11, 1 Tim. 5:17,
κυβερνησεις,
1 Cor. 12:28, προισταμενοι, Rom. 12:8, 1 Thess. 5:12,
ἡγουμενοι, Hebr. 13:7, 17. Deze getuigenissen der Schrift zĳn
zoo sterk, dat niet alleen Aerius in de 4e eeuw, de Waldenzen,
Wiclef, de Hervormers enz., het presbyterale en episcopale ambt
identisch noemden, maar ook vele kerkvaders, zooals Theodoretus,
Chrysostomus, Epiphanius e. a. zich gedrongen zagen tot de
erkentenis, dat in het N. T. de namen van presbyter en episcopus
door elkander werden gebruikt; en Hieronymus, Ep. 65 ad Evagrium
en Comm. op Tit. 1:5 zegt zelfs, dat presbyteri en episcopi
oorspronkelĳk gelĳk waren, doch dat er later één uit hen over
de anderen gesteld werd, in schismatis remedium, bĳ Petavius,
Dissert. eccles. I c. 1-3, cf. ook Lombardus, Sent. IV dist.
24, 9. De Roomschen kunnen met de Schrift op dit punt niet
in het reine komen. Volgens Hd. 20:17, 28, Phil. 1:1 waren
er ongetwĳfeld onderscheidene episcopi in ééne gemeente; maar
de Roomschen kunnen dit niet erkennen en zeggen daarom, dat
de apostelen soms aan de presbyteri tegelĳk de episcopale wĳding
gaven (Petavius) of dat daaronder tegelĳk de episcopi der naburige
gemeenten begrepen zĳn (Franzelin), of dat de namen van
presbyteri en episcopi nog niet onderscheiden waren, Scheeben,
Dogm. IV 395. Ermann, de Paus, 2e ged. 96. In het laatste
geval is echter het beweerde verschil tusschen het presbyterale
en episcopale ambt niet te handhaven. Bĳ deze getuigenis der
Schrift komt dan nog de les der historie, dat het Roomsche
episcopaat de wortel is der hierarchie, den weg tot het pausdom
opent, de ongelĳkheid der gemeenten meebrengt en de geloovigen
van de ambten slaafs afhankelĳk maakt. Ook dit alles is met
de Schrift ten eenenmale in strĳd. Eene hierarchie is er in de kerk
van Christus niet, Luk. 22:25, 26, 2 Cor. 1:24, 1 Petr. 5:3;
eene dioecesane, cathedrale, patriarchale of metropolitaansche
kerk bestaat er niet, want alle gemeenten zĳn in het N. T. gelĳk
en hebben elk haar eigen ἐπισκοποι; en nergens wordt aan de
geloovigen bevolen, om naar de legitima successio van hare
dienaren onderzoek te doen maar om de Schrift te onderzoeken,
in de leer te blĳven enz., Joh. 5:39, Hd. 17:11, 1 Tim. 4:13-16,
2 Tim. 1:13, 14, 3:14-17; wettelĳke opvolging
waarborgt niet de zuiverheid der leer, Joh. 8:39, Rom. 2:28,
9:6, en zou de zaligheid afhankelĳk maken van bepaalde

personen en van een onpractisch, feilbaar en dikwerf zelfs onmogelĳk
historisch onderzoek. Om deze redenen werd het episcopaat door
de Hervormers eenparig verworpen. Wel waren de Lutherschen
bereid, om het recht, dat het secundum ecclesiasticam politiam
verkregen had, te erkennen, indien het wezenlĳke in het bisschoppelĳk
ambt maar bleef het op goddelĳk recht berustend
ministerium verbi et sacramentorum, Symb. Bücher ed. Müller
p. 62. 205. 286. 340. Ook werd de naam van bisschop soms
behouden en op den landsheer overgedragen, of ook werd wel
in enkele zoowel Gereformeerde als Luthersche kerken één uit
een kring van dienaren onder den naam van bisschop of superintendent
met de inspectie over een groep van gemeenten belast.
Calvĳn en vele anderen, Knox, a Lasco, Saravia, Tilenus, Scultetus,
Bochartus, Spanheim enz. hadden daartegen geen overwegend
bezwaar, M. Vitringa IX p. 210 sq. Maar dit was toch iets
wezenlĳk anders dan het bisschoppelĳk ambt in de Roomsche
kerk, dat volgens het concilie te Trente essentieel van het presbyteraat
verschilt, op goddelĳk recht berust en in de 17e eeuw
ook in de Anglikaansche kerk ingevoerd en verdedigd werd. Cf.
Calvĳn, Inst. IV 3, 8. 4, 2 sq. 5, 1 sq. Beza, Responsio ad
tractationem de ministrorum evangelii gradibus ab Hadriano
Saravia editam, 1592. Thomas Cartwright, † 1603, A directory
for church government 1644. William Bradshaw, † 1618, English
Puritanism, containing the main opinions of the rigidest sort of
those called Puritans in the realm of England 1604. David Calderwood,
Altare Damascenum seu politica ecclesiastica obtrusa
ecclesiae Scoticanae 1621. Robert Parker, De politica ecclesiastica
Christi 1616. Smectymnus, een antwoord op Hall’s Episcopacy
door Stephen Marshal, Edmund Calamy, Thomas Young, Matthew
Newcomen en William Spurstow 1641. Blondel, Apologia pro
sententia Hieronymi de episcopis et presbyteris, 1646. Voetius,
Pol. Eccl. III 832-869. Maresius, Examen quaestionis de episcoporum
origine 1657. Cappellus, Synt. thes. theol. in acad.
Salm. III 296. Buddeus, de origine et potestate episcoporum,
Misc. Saera I 131. M. Vitringa IX 1 p. 141-229.

Ten derde staat volgens de H. Schrift vast, dat het apostolaat
een exceptioneel, tĳdelĳk en onvernieuwbaar ambt is geweest in
de gemeente des N. T. Ook al ware het episcopaat een ander
ambt dan het presbyteraat, er zou toch volstrekt niet uit volgen,

dat het met het apostolaat identisch en daarvan de voortzetting
was. Natuurlĳk kan wel in goeden zin gezegd worden, dat de
episcopi of presbyteri opvolgers der apostelen zĳn, want dezen
stelden hen aan in al de gemeenten, welke zĳ stichtten, en droegen
de verzorging dier gemeenten aan hen op. Maar dat neemt het
groote en wezenlĳke onderscheid tusschen beiden niet weg. Ook
van Roomsche zĳde kan dit onderscheid niet worden uitgewischt.
Immers de apostelen deelden in eene gansch bĳzondere leiding des
H. Geestes, en droegen een ambt, dat tot heel de kerk, ja tot de
gansche wereld, Mt. 28:20 zich uitstrekte. Maar hunne opvolgers,
ook al zouden zĳ bisschoppen geweest zĳn in Roomschen zin,
hebben zulk een ambt geenszins; zĳ zĳn ook volgens Rome niet
onfeilbaar en zĳ hebben de zorg slechts over een klein gedeelte der
kerk, over eene dioecese, Schwane D. G. IV 267. 285. 294. Simar,
Dogm. 612. Heinrich, Dogm. II 247. Ermann, De Paus, 2e gedeelte
89v. Doch het onderscheid is nog sterker; de apostelen
waren oor- en ooggetuigen van Jezus’ woorden en daden, zĳ werden
onmiddellĳk door Christus zelven tot hun ambt geroepen, ontvingen
den H. Geest in bĳzondere mate, hadden eene geheel
eenige taak, n.l. om den grondslag der kerk te leggen en in
hun woord het blĳvend middel der gemeenschap tusschen Christus,
en zĳne gemeente te bieden. In dit alles zĳn zĳ van alle anderen
onderscheiden, staan zĳ hoog boven al hunne navolgers, en bekleeden
zĳ een ambt, dat onoverdraagbaar en onvernieuwbaar is.
De buitengewone gaven, waarin zĳ mochten deelen, worden aan
geen andere dienaren in de kerk geschonken. Als apostelen in
eigenlĳken zin hebben zĳ geen opvolgers, al is het ook, dat de
leiding der gemeente, waartoe zĳ geroepen waren, ook op andere
wĳze en in beperkter kring aan anderen na hen toebetrouwd is.

Ten vierde is er in de Schrift geen bewĳs voor te vinden,
dat het primaat van Petrus wederom essentieel van het apostolaat,
dat hĳ met dezelven gemeen had, onderscheiden was. Ook Roomsche
theologen erkennen, dat al wat de Schrift verhaalt van den voorrang
van Petrus boven de andere apostelen, nog niet in staat is,
om zĳn primatus jurisdictionis over de andere apostelen te bewĳzen,
Scheeben-Atzberger, Dogm. IV 405. De sedes doctrinae
voor deze leer zĳn alleen Mt. 16:18, Luk. 22:32 en Joh. 21:15-17.
Maar ook deze houden niet in, wat Rome eruit afleidt.
Mt. 16:18 leert, dat Petrus door zĳne belĳdenis de rots is,

waarop Christus zĳne gemeente bouwt. Dit is natuurlĳk beeldspraak
en geeft zonder beeld toch niet minder maar ook niet
anders te kennen, dan dat Christus van den persoon van Petrus
als den getrouwen belĳder zich bedienen zou, om zĳne gemeente
te vergaderen. In de gemeente als het gebouw Gods zĳn de
geloovigen de levende steenen, die op de apostelen als de fundamentsteenen
worden opgebouwd. Die plaats neemt Petrus in
het Godsgebouw in, en hĳ niet alleen, maar al de apostelen met
hem. Want Petrus legde de belĳdenis van Jezus’ Messianiteit af
in aller naam, Mt. 16:15, 16; al sprak hĳ haar het eerst en
het klaarst uit, hĳ gaf toch uiting aan wat onbewust in aller
hart leefde; en niet alleen Petrus doch alle apostelen legden
door deze belĳdenis, welke zĳ straks in het midden der wereld
verkondigden, den grondslag der kerk van Christus; in beeld
gesproken, waren zĳ dus allen met Petrus de rots, op welke
Christus zĳne kerk bouwde, of ook is, met eene andere toepassing
van hetzelfde beeld, Christus de rots, welke de apostelen samen
door hunne verkondiging legden tot grondslag der gemeente,
Hd. 4:11, Rom. 9:33, 1 Cor. 3:10, 11, Ef. 2:20, 1 Petr. 2:5,
6, Op. 21:14. De sleutelmacht, welke Petrus om zĳne kloeke
belĳdenis reeds Mt. 16:19 ontvangt, wordt 18:18, Joh. 20:23
aan alle apostelen verleend. De bĳzondere bekwaammaking en
leiding des H. Geestes was niet alleen het deel van Petrus maar
gelĳkelĳk van alle apostelen, Mt. 10:20, Joh. 14:26, 15:26,
16:13, 20:22, Hd. 1:8, Ef. 3:5. Door de handhaving van
het apostolaat als een exceptioneel en onoverdraagbaar ambt laat
de Reformatie aan al deze teksten, ook aan Mt. 16:18, veel
meer recht wedervaren dan Rome. De apostelen zĳn en blĳven
de grondleggers der kerk; zĳ zĳn door hun belĳdenis de rots
der gemeente; geen gemeenschap met Christus dan door de gemeenschap
met hun getuigenis! Wat de andere plaats, Luk. 22:32
betreft, Jezus zegt daar tot zĳne jongeren, dat Satan hen
allen, ἱμας in plur., zal trachten tot verloochening van hun
Meester te brengen, maar dat Hĳ bepaaldelĳk voor Petrus, περι
σου in sing., bidden zal, dat zĳn geloof niet ophoude. Petrus
zou dit vóór allen noodig hebben, omdat hĳ zĳn Meester het eerst
en het sterkst verloochenen zou. Dat zĳn geloof dan niet ophoudt,
zal hĳ alleen aan eene geheel bĳzondere voorbede van Jezus te
danken hebben. En als hĳ dan door dat gebed van Jezus bewaard

zal blĳven en uit zĳn val weder zal opstaan, dan zal hĳ, door
de beproeving geleerd en in zĳn geloof bevestigd, juist zĳne
broederen kunnen sterken, als dezen later misschien eens in hun
geloof zullen wankelen. Gelĳk van Paulus met hetzelfde woord,
στηριζω, gezegd wordt, dat hĳ de discipelen sterkte, Hd. 18:23,
cf. Rom. 1:11, 16:25, 1 Thess. 3:2, 13, 2 Thess. 3:3,
1 Petr. 5:10, zoo wordt hier aan Petrus beloofd, dat hĳ later
zĳn broederen tot bemoediging, volharding, bevestiging dienen
zal. Van dezen heerlĳken, geestelĳken steun maakt het wettische
Rome een primatus jurisdictionis! In Joh. 21:15-17 eindelĳk
wordt Petrus hersteld in den rang, dien hĳ vroeger met en onder
de apostelen ingenomen had. Hĳ ontvangt geen nieuw ambt, uitgaande
boven dat, hetwelk hĳ vroeger bezat. Want de aanspraak
met den naam van Simon, Jona’s zoon, de drievoudige vraag en
de omstandigheden, waarbĳ dit voorval plaats had, bewĳzen
onweerlegbaar, dat Petrus alleen hersteld wordt in den rang,
dien hĳ door zĳne verloochening van Jezus verbeurd had, dus
in het apostolaat en in het primatus honoris, dat hem vroeger
reeds geschonken was. En zoo ook wordt hem, als Jezus hem
weder de zorg en leiding van zĳne kudde in het algemeen en
van de schapen in het bĳzonder toevertrouwt, geen andere werkzaamheid
opgedragen, dan die in het apostolaat als zoodanig lag
opgesloten en dus ook aan alle andere apostelen toekwam, Mt.
28:19, Mk. 16:15, 2 Cor. 11:28. De voorrang, dien Petrus
onder de apostelen genoot, nam dan ook ganschelĳk niet weg,
dat hĳ door Jezus, dien hĳ afhouden wilde van zĳn aanstaand
lĳden, als een satan en ergernis teruggewezen wordt, Mt. 16:23,
om zĳne zelfverheffing boven de andere apostelen vernederd wordt,
Joh. 21:15, om zĳn onoprechtheid in Antiochie door Paulus
bestraft wordt, Gal. 2:11, met Johannes door de andere apostelen
naar Samarie gezonden wordt, Hd. 8:14, over Paulus hoegenaamd
geen jurisdictie had, Gal. 2:6, 9, nooit in de Schrift
afzonderlĳk als hoofd en vorst der apostelen genoemd wordt,
1 Cor. 12:28, Ef. 2:20, 4:11, Op. 21:14, en zelf de bewaring
der geloovigen alleen aan de kracht Gods toeschrĳft, zichzelf een
συμπρεσβυτερος noemt en tegen een heerschappĳ voeren over de
gemeenten waarschuwt, 1 Petr. 1:5, 5:1, 3.

Ten vĳfde. Maar al zou de Schrift aan Petrus ook een primaat
in Roomschen zin toeschrĳven, wat echter geenszins het geval is,

dan zou daarmede nog niets gewonnen zĳn voor het primaat van
den bisschop van Rome. Want hiertoe moet er nog heel wat
meer bewezen worden, n.l. 1o dat Petrus te Rome geweest is,
2o dat hĳ daar het ambt van bisschop en primas heeft bekleed,
en 3o dat hĳ met bewustheid en opzet deze beide ambten aan
één bepaalden opvolger heeft overgedragen. Nu is het, in den
laatsten tĳd door Baur en Lipsius, ten onrechte bestreden, dat
Petrus in Rome geweest is. Indien 1 Petr. 5:13 al niet beslist,
waar volgens velen bĳ Babylon aan Rome moet gedacht worden,
dan is de getuigenis der traditie, van den eersten tĳd af, bĳ
Clemens Rom., Ignatius, Marcion, Dionysius van Corinthe, Irenaeus,
Canon Murat., Cajus, Tertullianus, Hippolytus, Origenes, Lactantius
enz. zoo vaststaand en eenstemmig, dat haar waarheid
redelĳkerwĳs niet te betwĳfelen valt. Ook mag geacht worden
vast te staan, dat Petrus in het jaar 64 onder Nero als martelaar
gestorven is, hetzĳ in hetzelfde jaar met of een paar jaren vóór
Paulus. Op. 18:20, cf. 17:6, 19:2 wĳst erop, dat Rome het
bloed van apostelen vergoten heeft, en de genoemde oud-christelĳke
schrĳvers zeggen allen eenparig, dat Petrus en Paulus in
Rome, soms met de nadere tĳdsbepaling, onder Nero, den marteldood
hebben ondergaan. Maar volstrekt onbewĳsbaar is, dat
Petrus 20 à 25 jaren in Rome heeft vertoefd, dat hĳ bisschop
der gemeente aldaar en primas der gansche kerk is geweest, en
dat Linus in episcopaat en primaat hem opgevolgd is. Immers,
1o Hand. 12:17 bericht, dat Petrus Jeruzalem verliet, niet lang
vóór den dood van Herodes, vs. 23, die in het jaar 44 stierf.
Dat hĳ toen naar Rome is gegaan, is niets dan een vermoeden
en mist allen grond. Maar indien dit ook zoo ware, dan zou
daarbĳ aan niets anders dan aan een kort bezoek te Rome gedacht
kunnen worden, evenals hĳ toen volgens Harnack misschien ook
in Corinthe is geweest, 1 Cor. 1-3, 9:5; in elk geval was
Petrus bĳ de synode in Hd. 15, dat is in het jaar 47, in Jeruzalem
terug. 2o In den brief, dien Paulus van Corinthe uit
ongeveer het jaar 54-58 aan de gemeente te Rome schreef,
wordt met geen enkel woord van Petrus’ verblĳf en arbeid te
Rome gewag gemaakt; evenmin geschiedt dit in de brieven aan
Philemon, Colosse, Efeze, welke Paulus waarschĳnlĳk, noch in
dien aan Philippi, welken hĳ zeker uit Rome schreef in de jaren
57-58 of 61-63; en ook Petrus maakt in zĳn eersten brief,

dien hĳ uit Babylon, 1 Petr. 5:13, dat is misschien Rome,
schreef, met geen woord van Paulus melding, zoodat Zahn vermoedt,
dat Petrus juist in Rome geweest is tusschen de eerste
en tweede gevangenschap van Paulus in, toen deze op reis was
naar Spanje, en daar in het jaar 64 onder Nero en een paar
jaren vóór Paulus den marteldood heeft ondergaan. Niet langer
dan een halfjaar of een jaar heeft Petrus dus in Rome vertoefd.
3o In overeenstemming met deze feiten noemt de oudste traditie
Petrus en Paulus steeds naast elkaar en zegt, dat niet Petrus
alleen, maar Petrus en Paulus de gemeente te Rome gesticht
en bevestigd hebben, Clemens 1 Cor. 5. Cajus en Dionysius van
Corinthe bĳ Euseb. Hist. eccl. II 25, 7. 8. Ignatius, ad Rom. 4.
Iren. adv. haer. III 1, 1. 3, 1-3. Tert. de praescr. 36. Van
een jarenlang verblĳf en van een episcopaat van Petrus te Rome
weten deze oude geschiedenissen niets. Integendeel, volgens den
brief van Clemens uit de jaren 93-95, den in Rome omstreeks
100 of 135-145 geschreven Pastor van Hermas, en den brief
van Ignatius aan de Romeinen bestond toentertĳd, dat is in elk
geval omstreeks het einde der eerste eeuw, in Rome het monarchisch
episcopaat nog niet, maar werd de gemeente geleid door
een college van presbyters of episcopi. Uit de bisschopslĳsten
bĳ Hegesippus, Irenaeus, ’t Murat. fragment, Hippolytus, Tertullianus,
Epiphanius blĳkt, dat men op het einde der tweede en
zelfs in het begin der derde eeuw Petrus nog niet als bisschop
van Rome beschouwd heeft. De gewone voorstelling was toen
nog deze, dat Petrus en Paulus de gemeente hadden gesticht en
aan Linus den dienst van het episcopaat hadden opgedragen,
Iren. adv. haer. III 3. En vanaf Linus als eersten bisschop
worden dan de volgende als tweede, derde enz. aangeduid, zoo,
dat de apostelen Petrus en Paulus als εὐαγγελιζομενοι και
θεμελιουντες την ἐκκλησιαν, ib. III 1, 1 aan hen allen voorafgegaan
zĳn, en de bisschoppen na hen gekomen en elkander
opgevolgd zĳn ἀπο των ἀποστολων, d. i. van den tĳd der apostelen
af, Iren. I 27, 1. Euseb. Hist. Eccl. V praef., 28, 3. Epiph.
haer. 42, 1. 4o Eerst in den tĳd van Victor of Zephyrinus,
180-217 is deze oude traditie zoo gewĳzigd, dat Paulus hoe
langer hoe meer zĳn aandeel in de stichting en bevestiging van
de gemeente te Rome verloor en Petrus uitsluitend als de insteller
van het episcopaat en daarna ook als de eerste bisschop van

Rome voorgesteld werd. Volgens Tertullianus, de pudic. 21
noemde Calixtus zich reeds bisschop op den stoel van Petrus.
Stephanus beweerde, per successionem cathedram Petri habere,
Cypr. Ep. 71, 3. 75, 17. En Cyprianus duidde den stoel van
den bisschop te Rome doorloopend als de cathedra Petri aan,
Ep. 55, 8. 59, 14. Omstreeks dienzelfden tĳd kwam ook eerst
de legende op, dat Petrus 20 of 25 jaren lang in Rome gearbeid
had en er zoolang bisschop was geweest. Eusebius spreekt in
zĳne kerkgeschiedenis nog niet van Petrus als bisschop en noemt
Petrus en Paulus nog naast elkaar, III 2, maar noemt III
4, 9 Petrus alleen en zegt II 14, 6, dat Petrus reeds onder
keizer Claudius naar Rome is gekomen, om Simon Magus te
bestrĳden. Hier wordt tegelĳk de oorsprong der legende ontdekt.
Reeds vóór het midden der tweede eeuw gold het in Rome als
een feit, dat Simon Magus onder Claudius naar Rome was gekomen.
De omstreeks 160 ontstane Acta Petri leerden in aansluiting
aan Hd. 8, dat Petrus en Simon Magus veel met elkaar
hadden gestreden. Deze overleveringen werden gecombineerd en
gaven zoo geboorte aan de legende, dat Petrus onder Claudius
naar Rome was gekomen en daar tot zĳn dood in 64, dus een
twintigtal jaren geleefd had. En Eusebius en Hieronymus maakten
haar tot een bestanddeel van de Roomsche traditie. Cf. Herzog2
11, 375 f. Hase, Protest. Polemik5 S. 150 f. Kattenbusch, Vergl.
Conf. 90 f. Harnack, Die Chronologie der altchristl. Litteratur
bis Eusebius I 1897 passim, vooral S. 171 f. 240 f. 703 f.
Th. Zahn, Einl. in das N. T. I 1897 II 1899 passim, vooral II
17-27. Erbes, Die Todestage der Apostel Paulus und Petrus
und ihre röm. Denkmäler, Leipzig Hinrichs 1899, die meent,
dat Paulus den 22 Febr. 63 ter dood gebracht is, dat Petrus,
daarvan gehoord hebbende, naar Rome is gekomen en in het
volgend jaar aldaar als martelaar gestorven is.

Ten zesde, de Roomschen, ofschoon in de traditie na Irenaeus
steun vindende, verkeeren tegenover de oudste, uit de eerste
en tweede eeuw afkomstige getuigenissen in niet geringe verlegenheid.
Maar al zouden deze getuigenissen gunstiger en meer
in hun voordeel zĳn, zĳ moeten toch allen erkennen, dat het
primaat van den bisschop van Rome gebouwd is op eene historische
onderstelling, n.l. hierop, dat Petrus in Rome geweest is,
dat hĳ daar het ambt van bisschop en primas heeft bekleed en

dit aan zĳn opvolger heeft overgedragen. Nu is deze traditie,
onderstel al, dat zĳ dit alles bevestigde, toch slechts een historisch
getuigenis, dat ook volgens Rome niet op onfeilbare
zekerheid doch slechts op hooge waarschĳnlĳkheid aanspraak kan
maken. Het primaat van den bisschop van Rome, de kerkelĳke
waardigheid van den paus, en dus de waarheid der Roomsche
kerk en de zaligheid der Roomsche kerkleden is op eene historische
waarschĳnlĳkheid gebouwd, die ieder oogenblik door nieuwe getuigenissen
teniet gedaan kan worden. De eeuwigheid hangt hier
aan een spinrag. Doch daarbĳ doet zich voor Rome nog eene
andere moeilĳkheid voor. De traditie bĳ Julius Africanus, Origenes,
Eusebius enz. verhaalt, dat Petrus vóór zĳne reis naar Rome in
het tweede jaar van keizer Claudius in Antiochie is geweest en
daar het episcopaat heeft ingesteld, Harnack, t. a. p. 118. 705.
Laat deze traditie nu op zichzelve onbetrouwbaar zĳn, voor de
Roomschen is het toch moeilĳk hare waarheid te loochenen, wĳl
zĳ dan den schĳn aannemen, van met twee maten te meten.
Doch ook afgezien van deze traditie, het is allerwaarschĳnlĳkst,
dat evenals de andere apostelen, zoo ook Petrus in verschillende
gemeenten het episcopaat heeft ingesteld. Waarom is dan bepaald
de bisschop van Rome de opvolger van Petrus en de erfgenaam
van het primaat? Petrus was volgens Rome toch ook primas,
toen hĳ te Jeruzalem, te Antiochie en elders zich ophield. Bĳ
hem bestond er dus in elk geval geen onverbrekelĳke band tusschen
zĳn primaat en het episcopaat van de gemeente te Rome.
Hĳ had dat primaat dus evengoed aan een anderen bisschop dan
dien van Rome kunnen overdragen. Heeft hĳ, als hĳ, wat zeer
waarschĳnlĳk is, ook elders episcopi in gemeenten aanstelde, het
episcopaat wel overgedragen maar het primaat uitdrukkelĳk gereserveerd,
totdat hĳ dit aan den bisschop van Rome kon overdoen?
En waarom deed hĳ dan zoo? Op welk gezag handelde hĳ aldus?
Welk bewĳs is er, dat Linus de opvolger van Petrus is, niet
alleen in het apostolaat maar ook in het primaat? Een historisch,
kerkelĳk recht, dat het zoo altĳd opgevat is, is hiervoor niet
voldoende, want het betreft juist den grondslag, waarop heel de
Roomsche kerk rust. Er moet een goddelĳk recht voor bestaan.
Maar dit is er niet; Christus heeft met geen woord van Petrus’
episcopaat te Rome noch van zĳn opvolger aldaar gesproken;
Petrus zelf heeft noch volgens de Schrift, noch volgens de traditie

ook maar in de verste verte aangeduid, dat de episcopus te Rome
zĳn eenige, ware opvolger was. De verbinding van het primaat
met het Roomsche episcopaat rust dus alleen op het feit, dat
Petrus te Rome geweest is en op de onhistorische onderstelling,
dat hĳ daar het ambt van bisschop en primas heeft bekleed.
Ook al zou dit laatste historisch juist zĳn, dan gaf het nog niet
wat het geven moet. Want dan ontbrak nog het strikt noodzakelĳk
bewĳs, dat Petrus welbewust, met opzet, krachtens apostolische
volmacht en goddelĳken last, dit episcopaat en dit primaat aan
zĳn opvolger te Rome heeft willen overdragen en werkelĳk
overgedragen heeft. Dat is, het primaat van den Roomschen
bisschop over de gansche kerk hangt in de lucht; het kan geen
jus divinum aanwĳzen, waarop het rust; en het heeft zelfs geen
betrouwbaren, historischen grondslag. De Roomsche theologen
moeten dan ook huns ondanks erkennen, dat het primaat van
den Roomschen bisschop neben einer unmittelbar göttlichen Grundlage,
nämlich der Einsetzung des Primates als einer dauernden
Institution (wat echter ook onbewĳsbaar is), auch eine menschlich
vermittelte Grundlage von geschichtlicher Natur bezit, Scheeben-Atzberger,
Kath. Dogm. IV 1 S. 425. Daarom zĳn eindelĳk de
Roomsche theologen onderling ook niet eenstemmig over den aard
der verbinding van primaat en Roomsch episcopaat. Sommigen,
zooals Dominicus Soto, Banner, Mendoza e. a. zĳn van meening,
dat die verbinding slechts is ex jure ecclesiastico en dat het
primaat van den Roomschen bisschopszetel op een ander kan
overgedragen worden. Ballerini, Veith e. a. laten de vraag onbeslist
en achten ze hoogst moeilĳk te beantwoorden. Maar
Cajetanus, Canus, Suarez enz. zĳn van oordeel, dat Petrus, nadat
hĳ in Antiochie het episcopaat had ingesteld, eene bĳzondere
goddelĳke openbaring ontving en krachtens deze het primaat
onlosmakelĳk met het episcopaat te Rome verbond, Schwane,
D. G. IV 300. 303. 311. 341 en voorts Bellarminus, de Rom.
pontif. lib. II. Theol. Wirceb. ed. Paris. 1880 I 267-306.
Perrone, Prael. theol. Lov. 1843 VIII 295-419. Scheeben-Atzberger,
Dogm. IV 424-435. Jansen, Prael. I 512-582.
Hettinger, Apol. des Christ. IV 1897 S. 499-618. W. Esser,
Des h. Petrus Aufenthalt, Episkopat und Tod zu Rom., Breslau
1889. Joseph Hollweck, Der apost. Stuhl und Rom, Mainz 1895.
Hoewel dit geschil nog niet formeel tot beslissing is gebracht,

spreken pausen, conciliën, theologen meest ten gunste van het
laatste gevoelen; onwillekeurig gaan zĳ altĳd van de onoplosbare
verbinding van beide uit. Door den Syllabus van Pius IX prop.
35 is uitgemaakt, dat de kiesgerechtigden het primaat niet van
de stad Rome en haar bisschop op een andere stad en bisschop
mogen overdragen. Alleen blĳft de vraag over, of de paus zelf
dit zou mogen doen; en dit is natuurlĳk alleen door den onfeilbare
zelf te beslissen. De Roomsche Christen is dus gehouden
te gelooven, dat de gemeenschap met de plaatselĳke kerk te
Rome noodzakelĳk tot de zaligheid is. De zoogenaamde katholieke
kerk is in der waarheid Roomsche kerk; dat is haar naam en
haar wezen.

6. De Roomsche hierarchie lokte, naarmate zĳ zich verder
ontwikkelde, te ernstiger verzet en tegenstand uit. In de Middeleeuwen
stonden er verschillende secten op, die Rome als Babel
en den paus als den antichrist verwierpen. En in de eeuw der
Hervorming breidde deze oppositie over heel de westersche Christenheid
zich uit. Uit verklaarbare reactie kwamen velen er toe,
om alle kerkinstituut te verwerpen, of om daarin slechts een
vrĳe, willekeurige schepping van de gemeente te zien, of ook
om alle regeering der kerk stilzwĳgend toe te kennen aan de
christelĳke overheid, boven bl. 20v. Zelfs bĳ de Lutherschen kwam
de zelfstandige regeering der kerk niet tot haar recht. Wel ging
Luther oorspronkelĳk uit van het algemeene priesterschap der
geloovigen en van de kerk als gemeenschap der heiligen. Maar
zĳn standpunt was ook hier te anthropologisch, dan dat hĳ uit
de belĳdenis van het koningschap van Christus een eigen regeering
voor zĳne kerk afleiden kon. Den vorm van kerkregeering achtte
hĳ tot op zekere hoogte eene uitwendige, onverschillige zaak;
desnoods was eene pauselĳke of bisschoppelĳke regeering hem
goed, mits ze maar geen hindernis in den weg legde voor de
verkondiging van het evangelie, Art. Smalc. II 4. De kerk wordt
alleen zichtbaar in woord en sacrament maar hoegenaamd niet
in eenige wĳze van inrichting of vorm van regeering; Christus
regeert in zĳne kerk alleen door het predikambt. Deze overtuiging,
gevoegd bĳ zĳne beschouwing van de overheid als praecipuum
membrum ecclesiae, bracht Luther ertoe, om reeds in zĳn
geschrift An den christl. Adel deutscher Nation 1520 de overheid

tot het werk der reformatie op te roepen. In 1526 verzocht hĳ
zelfs den keurvorst van Saksen, om het werk der visitatie ter
hand te nemen. Den 27 Aug. 1526 werd te Spiers de reformatie
onder bescherming der vorsten en standen geplaatst. En van 1527
af berustte de regeering der kerk in handen van de landsoverheid.
De ordo ecclesiasticus (de pastores) behield wel de bediening van
woord en sacrament, de ordo oeconomicus (de gemeente) ontving
het recht van consensus en approbatio; maar de ordo politicus
(de overheid) kreeg heel de externa gubernatio, dat is, het recht
tot aanstelling, onderhoud, ontslag der pastores, tot stichting
van kerken en scholen, tot regeling der godsdienstoefeningen,
tot reformatie der leer enz., en oefende deze macht onder Melanchtons
inspiratie sedert 1529 door consistoria uit. De gronden,
waarop de Lutherschen dit uitgebreide recht over de kerk aan
de overheid toekenden, waren verschillend. Maar hetzĳ de overheid
beschouwd werd als plaatsvervangster der bisschoppen, hetzĳ
ondersteld werd, dat zĳ deze macht stilzwĳgend van de kerk
had ontvangen, hetzĳ ze als voornaamste lid der kerk werd geëerd,
altĳd kwam het toch hierop neer, dat de kerk schier van alle
eigen regeering verstoken was. Maar al deze stelsels van kerkregeering,
die tĳdens en na de Reformatie in vele Protestantsche
kerken opgekomen zĳn, beantwoorden niet aan wat de Schrift
dienaangaande leert. Immers, 1o hoe nauw onder Israel het godsdienstige
en het burgerlĳke leven verbonden was, er was toch ook
toen reeds onderscheid; naast de koningen bestonden de priesters,
die eene onafhankelĳke positie innamen en tot eene eigene taak
geroepen waren. Veel zelfstandiger is de gemeente als het volk
Gods nog geworden in de dagen des N. Test. Want niet alleen
is zĳ toen uit de nationale verhoudingen van Israel losgemaakt
maar zĳ ontving ook op den Pinksterdag in den H. Geest een
zelfstandig levensprincipe, dat haar tegenover staat en maatschappĳ
een eigen aard en een onafhankelĳk bestaan schenkt. 2o Het
wezen der kerk bestaat daarin, dat zĳ eene vergadering van
Christgeloovigen is. Als zoodanig is zĳ niet en kan ze niet wezen
eene stichting van menschen. Zĳ ontstaat niet door den wil des
vleesches noch door den wil des mans, maar door geboorte uit
God. Zĳ is geen product van menschelĳke associatie noch van
het goedvinden van den staat, maar is in haar oorsprong en
wezen een wonder, vrucht van eene bĳzondere, genadige

werkzaamheid Gods en daarom ook krachtens haar aard zelfstandig,
onafhankelĳk, vrĳ tegenover alle gunst of ongunst van menschen.
3o Reeds hieruit vloeit voort, dat de gemeente een eigen regeering
hebben moet. Zĳ heeft een eigen leven, draagt in dat leven eene
bĳzondere levenswet, welke God erin gelegd heeft, en eischt
daarvoor vanzelf ook eene vrĳe, zelfstandige uiting. Het is niet
juist te zeggen, dat de wĳze van inrichting en de vorm van
regeering voor de kerk van Christus eene onverschillige zaak is.
Zoo los en onverschillig staan wezen en vorm, het onzichtbare
en het zichtbare, het in- en uitwendige nooit naast of tegenover
elkaar. Wel is waar komt de kerk allereerst uit in de bediening
van woord en sacrament, in de zuiverheid van leer en van leven,
maar de regeering der kerk gaat niet buiten dit alles om, doch
staat er zeer nauw mede in verband. Juist opdat woord en sacrament
zuiver bediend en leer en leven daarnaar ingericht zĳ,
is eene goede regeering van noode. De belĳdenis is de hoofdzaak
maar de kerkenorde is het middel, om de belĳdenis te handhaven.
En evengoed als een onzuivere belĳdenis ook de regeering vervalscht,
gaat er van eene slechte regeering een bedervende
invloed op de belĳdenis uit. 4o Christus heeft daarom aan zĳne
gemeente eene eigene regeering geschonken. Hĳ riep, bekwaamde
en ordende zelf de apostelen, die het fundament der kerk zĳn.
En deze apostelen hebben op hun beurt onder zĳne leiding de
gewone ambten van opzieners en diakenen ingesteld, opdat de gemeenten
van Christus in hunne afwezigheid en na hun dood niet
van regeering verstoken zouden zĳn. Ook deze gewone ambten
hebben hun oorsprong in God, Hd. 20:28, 1 Cor. 12:28, Ef.
4:11 en zĳn niet in den apostolischen tĳd geeindigd maar zĳn
daartoe ingesteld, dat zĳ blĳven zouden tot het einde van deze
bedeeling, Hd. 14:23, 1 Tim. 3, Tit. 1:5. De Schrift is geen
kerkenorde maar zĳ bevat toch beginselen van kerkregeering,
welke niet zonder schade voor het geestelĳk leven veronachtzaamd
kunnen worden. 5o Daarom is het ook niet goed te zeggen, dat
de gemeente van Christus zelve zich naar den eisch der omstandigheden
eene regeering kan geven of deze stilzwĳgend of opzettelĳk
aan de christelĳke overheid opdragen kan. Want ofschoon
in zekeren zin gezegd kan worden, dat de gemeente zelve zich
hare regeering geeft en het instituut der kerk opricht, wĳl de
apostelen bĳ het instellen der gewone ambten de gemeenten

raadpleegden en dezen de personen voor die ambten aanwezen,
toch is dat slechts in zekeren zin het geval. Het is altĳd Christus,
die tot de ambten roept en bekwaamt; de gemeenten kunnen en
mogen de personen aanwĳzen, maar zĳ zĳn daarbĳ niet zelfstandig
en autonoom doch gebonden aan de inzettingen des Heeren; zĳ
mogen bĳ de oprichting van het instituut niet willekeurig en naar
eigen inzicht te werk gaan, maar hebben ook daarin te vragen,
wat de Heere wil dat zĳ doen zullen. Daarom staat het ook niet
vrĳ aan de gemeenten, om de ambten af te schaffen of de regeering
aan de christelĳke overheid op te dragen. Want al is
het waar, dat er onder eene christelĳke overheid en in eene
christelĳke maatschappĳ hoe langer hoe meer overeenstemming
en samenwerking met de kerk zal komen in den maatstaf, in de
beoordeeling en in de handhaving van leer en leven, toch blĳft
ook dan nog de taak van kerk en staat wezenlĳk onderscheiden.
Dezelfde zonde wordt anders in de kerk dan in den staat gestraft;
de tucht, welke gene oefent, verschilt hemelsbreed van de straf,
welke deze oplegt. De verzorging der armen, het opzicht over
de kudde, de bediening van woord en sacrament, de roeping en
verkiezing der dienaren blĳft het onvervreemdbaar recht en de
dure plicht der gemeente.

Dit hebben de Gereformeerden ingezien, dank zĳ hun diep
besef van de souvereiniteit Gods. Wie eenzĳdig van de goedheid
of de liefde of het vaderschap Gods uitgaat, komt daar niet toe.
Maar wie niet eene van Gods deugden maar al die deugden
saam op den voorgrond stelt en van God als God uitgaat, die
kan niet anders dan alle schepsel in afhankelĳkheid en ootmoed
plaatsen onder Hem. God is souverein, altĳd en overal, in natuur
en genade, in schepping en herschepping, in wereld en gemeente.
Zĳne inzettingen en rechten zĳn de regel van ons leven, want
de mensch is zĳn schepsel, aan Hem onderworpen en tot volstrekte
gehoorzaamheid verplicht. In de kerk leidde dit vanzelf tot de
heerlĳke belĳdenis van het koningschap van Christus. Want
evenals God in het burgerlĳke leven om der zonde wil de overheid
had ingesteld, zoo heeft Hĳ zĳnen Zoon gezalfd tot koning
over Sion, den berg zĳner heiligheid en heeft Hem der gemeente
gegeven tot een Hoofd boven alle dingen, Ps, 2:6, Ef. 1:20,
Phil. 2:9-11. Christus is niet alleen profeet, die door zĳn
woord en voorbeeld onderwĳst; niet alleen priester, die door zĳne

offerande verzoent, maar Hĳ is ook koning, die de zĳnen bewaart
en beschermt, die daartoe met macht in hemel en aarde is bekleed,
en in veel waarachtiger zin koning is dan eenig wereldsch
vorst. Hĳ is dat niet alleen naar zĳne Goddelĳke maar evenzeer
naar zĳne menschelĳke natuur; de mensch Christus Jezus is
verhoogd aan ’s Vaders rechterhand. En Hĳ was dit alles niet
slechts van eeuwigheid en in de dagen des O. Test., en tĳdens
zĳn verblĳf op aarde, maar Hĳ is dit alles nog heden ten dage
en tot het einde der eeuwen; Hĳ is gister en heden dezelfde en
in der eeuwigheid. Ja, Hĳ is het thans in den staat der verhooging
in nog veel rĳker zin, dan Hĳ het was in den staat der
vernedering en in den tĳd, die daaraan voorafgegaan is. Want
wel was Hĳ van eeuwigheid tot koning gezalfd en oefende Hĳ
dit ambt met dat van profeet en priester terstond na den val
en tot den dood des kruises uit. Maar om zĳne vernedering heeft
God Hem uitermate verhoogd en een naam gegeven boven allen
naam. Door de opstanding is Hĳ verordineerd en aangesteld als
Zoon Gods in kracht, is Hĳ κυριος geworden, heeft Hĳ alle
macht ontvangen in hemel en op aarde, en regeert nu, totdat
Hĳ het koninkrĳk voltooid en alle vĳanden onder zĳne voeten
zal gelegd hebben, deel III 415v. Dit koningschap van Christus
valt in tweeën uiteen. Het is eenerzĳds een regnum potentiae,
Ps. 2:8, 9, 72:8, 110:1-3, Mt. 28:18, 1 Cor. 15:27,
Ef. 1:21, Phil. 2:9-11, Hebr. 1:6, 1 Petr. 3:22, Op. 17:14.
Opdat Christus in waarheid koning over zĳn volk zĳ, die
het verlost, beschermt en bewaart, moet Hĳ macht hebben in
hemel en aarde, over Satan en wereld. Het is een koningschap
der macht, ondergeschikt aan en middel voor zĳn koningschap
der genade. Er ligt niet in, dat de Vader van de regeering der
wereld afstand heeft gedaan, en dat alle gezag in de schepping
nu van Christus afdaalt en in zĳn naam wordt geoefend. Maar
God heeft aan den Middelaar Christus op grond van zĳne volmaakte
gehoorzaamheid het recht en de macht geschonken, om
zĳn volk uit de wereld saam te vergaderen, tegen alle vĳanden
te beschermen en die vĳanden zelven volkomen aan zich te onderwerpen.
God regeert de wereld zoo, dat Christus de Heidenen
mag eischen tot zĳn erfdeel en de einden der aarde tot zĳne
bezitting. In de verhooging heeft de Vader zĳnen Zoon erkend
en aangesteld als een κληρονομος παντων, Hebr. 1:2. Maar

andererzĳds is het koningschap van Christus een regnum gratiae,
Ps. 2:6, Jes. 9:5, 6, Jer. 30:9, Ezech. 37:24, Luk. 1:33,
Joh. 18:33, Ef. 1:22, 4:15, 5:23, Col. 1:18, 2:19. En
omdat dit koningschap een geheel ander karakter draagt dan dat
van de vorsten der aarde, heet Christus in het N. T. veel meer
hoofd dan koning der gemeente, deel III 421. Het is immers
een koninkrĳk der genade, waarin Christus heerscht door zĳn
Woord en Geest. Zĳn Woord komt uit het verledene tot ons,
bindt ons aan den historischen persoon en het in den tĳd volbrachte
werk van Christus, en vraagt van ons geloof in den zin
van assensus, cognitio. Maar die nedergedaald is, is dezelfde ook,
die opgevaren is verre boven alle hemelen, die gezeten is aan
Gods rechterhand en met zĳne Godheid, majesteit, genade en
Geest in ons woont en nimmermeer van ons wĳkt. Het is de
levende, de aan de rechterhand Gods verhoogde Christus, die
met bewustheid en vrĳmacht zĳne gemeente vergadert, zĳne vĳanden
verwint en de wereldgeschiedenis heenleidt naar den dag
zĳner parousie. Hĳ is nog altĳd in den hemel als middelaar
werkzaam, en door zĳn Geest op aarde in kerk en ambt, in
woord en sacrament tegenwoordig. Ook de toepassing des heils
is zĳn werk. Hĳ is de handelende, en ambten en bedieningen
zĳn niets dan middelen in zĳne almachtige hand. Ongerĳmd is
het daarom te denken, dat Hĳ de regeering zĳner kerk op eenig
mensch, op een bisschop of paus, op een instituut of sacrament
zou hebben overgedragen. Hĳ is en blĳft de Heer uit den hemel,
die juist daartoe verhoogd is tot hoofd der gemeente, opdat Hĳ
zelf regeeren en alle dingen vervullen zou, deel III 409. 449.
Dit koningschap van Christus was het Materialprinzip van de
Gereformeerde kerkregeering. Het werd reeds uitgesproken door
Zwingli, en ontwikkeld en gehandhaafd door Calvĳn; het vond
een plaats in bĳna alle belĳdenisschriften en was van de 16e eeuw
af tot den huidigen dag toe de drĳfkracht tot bestrĳding van
alle menschelĳke heerschappĳ in de kerk van Christus en tot
herwinning en bewaring van hare vrĳheid en zelfstandigheid. Cf.
Helv. I 18. Helv. II 17. Gall. 30. Belq. 31. Scot. 16. Westm.
25. 30. Calvĳn, Inst. II 15, 3-5. Martyr, Loci 403. Bucanus,
Inst. theol. 464. Synopsis pur. theol. disp. 41. M. Vitringa
IX 125 enz. cf. Rieker, Grundsätze ref. Kirchenverf. Leipzig
1899 S. 105 f.


7. Het koningschap van Christus over zĳne kerk bestaat
daarin, dat Hĳ de zĳnen door Woord en Geest vergadert en
regeert en bĳ de verworven verlossing beschut en behoudt, Heid.
Cat. 31. 54. De kerk heeft haar grondslag en eenheid in den
raad Gods, in het verbond der genade, in den persoon van
Christus, maar zĳ moet, als bestaande uit menschen, vergaderd
en toegebracht worden door Woord en door Geest. Deze vergadering
geschiedt door Christus en gaat van Hem uit. Ook al
bedient Hĳ zich daarbĳ van ambten en genademiddelen, Hĳ is
het toch, die de weldaden des verbonds uitdeelt en daardoor
zĳne gemeente sticht. Hĳ bouwt zelf de gemeente op de rots der
belĳdende apostelen, Mt. 16:19 en dezen zĳn het, die als instrumenten
in zĳne hand de gemeente bouwen op Hem als het
fundament, 1 Cor. 3:11. Christus is de wĳnstok, en de geloovigen
zĳn de ranken, die uit Hem voortkomen, sappen trekken
en vruchten dragen, Joh. 15. Christus is het hoofd, en de gemeente
is het lichaam, dat uit Hem wordt saamgevoegd en zĳn
wasdom bekomt, Ef. 4:16, Col. 2:19. Christus is de Herder,
en de geloovigen zĳn de schapen, die door Hem worden toegebracht
en tot ééne kudde saamgevoegd, Joh. 10:16. Christus is
de Heer, die degenen, die gered worden, tot de gemeente toevoegt,
Hd. 2:47. Wĳl de gemeente een organisme is, gaat het hoofd
aan de leden en de ecclesia universalis aan de ecclesia particularis
vooraf. De kerk in haar geheel komt niet tot stand door de
atomistische saamvoeging van verschillende deelen. Maar de
ecclesia catholica is er eerst, zĳ heeft haar bestand in Christus,
kwam in de dagen des N. T. het eerst tot openbaring in de kerk
te Jeruzalem en breidde zich dan vandaar in andere plaatsen uit.
Elke ecclesia particularis (localis) is daar ter plaatse, waar zĳ
optreedt, eene openbaring van de ecclesia catholica, van het volk
Gods. Reeds krachtens haar oorsprong staat zĳ met deze in onlosmakelĳk
verband. Want geen enkele plaatselĳke kerk komt
autochthonisch uit het onbewuste op, maar werd geplant door
het zaad des woords, dat een andere kerk daar ter plaatse strooien
deed. Wel is naar de leer der H. Schrift iedere plaatselĳke kerk
zelfstandig, eene ecclesia completa, hoe klein en gering zĳ ook
wezen moge. Er zĳn geen moederkerken in dien zin, dat de
eene kerk over de andere zou mogen heerschen; noch Jeruzalem
noch Rome heeft op zulk eene regeering eenige aanspraak.

Alle kerken staan gelĳk, omdat zĳ alle, al is de eene middelĳkerwĳze
ook door de andere gesticht, op dezelfde wĳze, d. i.
rechtstreeks en volstrekt van Christus afhankelĳk en aan zĳn
woord gebonden zĳn. Daarom hebben de Gereformeerden niet
alleen het verband hunner kerken met die te Rome verbroken
maar ook aan de diocese en de parochie een einde gemaakt. Een
diocese toch is het kerkelĳk gebied van een bisschop, die, aan
de hoofdkerk verbonden, van daaruit heel den kring der geloovigen
beheerscht. En eene parochie duidt de groep van
geloovigen op eene bepaalde plaats slechts aan als object van
de werkzaamheid van den parochus. Beide begrippen wĳzen
er op, dat bisschop en parochus van buiten af tot de geloovigen
gezonden worden, en hoog als regenten boven hen staan. Maar
dit is het geval niet. Elke kerk is zelfstandig, kiest en roept
hare dienaren en staat in het kerkverband, waarin zĳ werd
opgenomen, met alle andere kerken volkomen gelĳk. Soms,
bĳv. bĳ de kerken der Hugenoten in Frankrĳk, heeft het den
schĳn, alsof het verband geheel vrĳ door confederatie is ontstaan.
Maar dat is toch de Geref. beschouwing niet, welke
op dit punt beslist tegen die der Independenten overstaat. Bĳ
de beschrĳving van het wezen der kerk gingen alle Gereformeerde
theologen van de ecclesia universalis uit en daalden
zoo tot de ecclesiae particulares af, M. Vitringa IX 60. Deze
laatsten zĳn plaatselĳke openbaringen van het ééne mystieke
lichaam van Christus, zĳn daarom geestelĳk één, staan krachtens
haar historischen oorsprong met elkander in verband en zĳn tot
het onderhouden der gemeenschap met allen, die hetzelfde geloof
deelachtig zĳn, van ’s Heeren wege verplicht. Elke plaatselĳke
kerk is daarom tegelĳkertĳd eene zelfstandige openbaring van het
lichaam van Christus en een deel van een grooter geheel; eene
ecclesia particularis, die opkomt uit en geestelĳk en historisch
met de ecclesia catholica in verband staat, cf. Rieker, Grundsätze
ref. Kirchenverf. 80 f. En wat van elke plaatselĳke kerk geldt,
is ook op ieder harer leden in het bĳzonder toepasselĳk. Geen
enkele kerk en geen enkel levend lidmaat dankt zĳn ontstaan
aan eigen wil of aan het werk van menschen. Christus heeft hem,
zĳ het ook door middel van de bediening des woords, geroepen
en vergaderd, en hem niet alleen maar allen, die leden der gemeente
zĳn. Zoo zĳn het dan niet wĳ, maar is het Christus alleen,

die bepaalt, wie leden der gemeente zĳn en met wie wĳ in
gemeenschap hebben te leven. Het staat niet aan ons believen
al dan niet, om bĳ deze of bĳ gene kerk ons te voegen; maar
het is schuldige plicht van alle geloovigen, om zich te voegen
tot die kerk, die het zuiverst als de kerk van Christus tot openbaring
komt, Ned. Gel. 28. Ook hier staan de Gereformeerden
tegen de Independenten over. De geloovigen deelen zichzelven
niet willekeurig in conventikels en congregaties in en lezen zelven
niet uit, met wie zĳ willen saamvergaderen. Maar op eene bepaalde
plaats behooren alle geloovigen bĳeen en zĳn daar te zamen
het volk Gods en de gemeente van Christus. Gelĳk God het is,
die de tĳden verordent en de bepalingen van ieders woning,
Hd. 17:26, zoo is het ook Christus, die, bĳ deze ordinantie des
Vaders zich aansluitend, de geloovigen plaatselĳk vergadert en
als eene zelfstandige ecclesia optreden doet. Natuur en genade
werden ook op dit punt door de Gereformeerden niet uit elkander
gerukt, noch vĳandig tegenover elkander gesteld, want de genade
herstelt de natuur en het evangelie is de vervulling der wet.
Toch is met deze eenheid der plaatselĳke kerk de zoogenaamde
kerspelvorming niet in strĳd. Verschillende gemeenten in het N. T.,
Jeruzalem, Rome, Corinthe enz., waren elk op zichzelf eene eenheid;
die te Jeruzalem stond onder hetzelfde college van apostelen
en benoemde in haar geheel een zevental diakenen, en die te
Rome, Corinthe, Colosse ontvingen van Paulus brieven, waarin
alle geloovigen ter zelfde plaats door hem als eene eenheid worden
saamgevat. Maar dat nam toch niet weg, dat die gemeenten bĳ
hare vergaderingen in verschillende gebouwen samenkwamen en
zoo weer onderscheidene huisgemeenten vormden. En daartoe
moet elke kerk komen, die tot een ledental van duizenden zielen
zich uitbreidt. Gelĳk het dan geoorloofd en plichtmatig is, om
in verschillende gebouwen saam te komen, zoo is het ook in het
belang van den geestelĳken welstand, de regeering en de verzorging
der geloovigen geboden, om aan elke groep van geloovigen,
die in een bepaald gebouw vergadert, een bepaald getal predikanten,
ouderlingen en diakenen te verbinden. Aan de eenheid
der kerk behoeft dit geen afbreuk te doen, wĳl die zich in den
kerkeraad, in het beheer, in het beroepen van predikanten enz.
uitspreken kan. En soms zĳn bĳ de groote uitbreiding van vele
steden in den tegenwoordigen tĳd stadsgedeelten meer in karakter

van elkander verschillend, dan nabĳgelegen dorpen of vlekken
en de kerken die daar zĳn geformeerd.

In deze plaatselĳke kerken stort Christus allerlei gaven uit,
niet alleen zaligmakende gaven van wedergeboorte, bekeering,
geloof enz., maar ook geestelĳke gaven, die onder den naam van
charismata bekend staan, boven bl. 29. In den apostolischen tĳd
was er eene rĳke bedeeling van; maar al zĳn zĳ ten deele van
aard en werkzaamheid veranderd, zĳ worden ook thans nog door
den H. Geest aan de geloovigen geschonken, opdat zĳ daarmede
elkander dienen en als één lichaam zich openbaren zouden. De
gemeente is niet onmondig, zĳ is geen ecclesia audiens of
ordo
oeconomicus, die slechts te luisteren en te zwĳgen heeft. Maar
zĳ is de zalving van den Heilige deelachtig, bestaat uit vele
leden, die alle elkander van noode hebben, en mag de gaven,
haar geschonken, niet verzuimen. Elke gemeente is en moet zĳn
een leger des heils, dat onder Christus strĳd voert tegen duivel,
wereld en vleesch en geen soldaten kent in rust of op nonactiviteit;
eene gemeenschap van heiligen, waarin allen lĳden en zich verblĳden
met elkaar en hunne bĳzondere gaven ten nutte en ter
zaligheid der andere lidmaten gewilliglĳk en met vreugde aanwenden.
En gelĳk alle geloovigen eene gave hebben, zoo staan
zĳ ook allen in het ambt. Zĳ hebben niet alleen in de kerk als
organisme maar ook in de kerk als instituut eene roeping en
taak, die hun van ’s Heeren wege opgelegd is. De apostelen gaan
wel aan de kerk vooraf, zĳn haar grondleggers en binden haar
aan hun, d. i. aan Gods woord. Maar zĳ stellen niet van te voren
en niet eigenmachtig ambtsdragers aan, doch stichten eerst gemeenten
en laten dan door die gemeenten zelve ouderlingen en
diakenen verkiezen. Aan het speciale ambt van opziener en armverzorger
gaat daarom het algemeene ambt der geloovigen vooraf.
Christus toch is in het midden, waar twee of drie in zĳn naam
vergaderd zĳn, Mt. 18:19, 20. Hĳ heeft voor allen den H. Geest
verworven, die in alle geloovigen als zĳn tempel woont, Hd. 2:17,
1 Cor. 6:19, Ef. 2:22 enz., zoodat zĳ, met dien Geest
gezalfd, een heilig, koninklĳk priesterdom zĳn, 1 Petr. 2:5, 9;
profeten, die de deugden Gods verkondigen, zĳn naam belĳden, en
alle dingen weten, Mt. 8:38, 10:32, 1 Joh. 2:20, 27; priesters,
die hunne lichamen stellen tot eene levende, heilige, Gode welbehagelĳke
offerande, Rom. 12:1, 1 Petr. 2:5, 9, Hebr. 13:16,

Op. 1:6, 5:10; koningen, die den goeden strĳd strĳden, zonde
en wereld en dood overwinnen en eens met Christus heerschen
zullen, Rom. 6:12, 13, 1 Tim. 1:18, 19, 2 Tim. 2:12, 4:7,
1 Joh. 2:13, 14, Op. 1:6, 2:26, 3:21, 20:6, en daarom
den naam van Christenen, gezalfden, dragen, Hd. 11:26, 26:28,
1 Petr. 4:16, cf. Heid. Cat. vr. 32. Deze profetische, priesterlĳke
en koninklĳke werkzaamheid van de geloovigen mag de
uitoefening van een ambt heeten. Immers reeds in het algemeen
is de mensch er niet om zichzelf, maar om Gods wil. God schiep
hem naar zĳn beeld, opdat hĳ Hem kennen, liefhebben en verheerlĳken
zou, en dus als profeet, priester en koning Hem dienen
zou. Maar bepaaldelĳk is Christus door den Vader tot middelaar,
tot knecht des Heeren, tot profeet, priester en koning aangesteld,
om dit werk, dat de mensch nagelaten en verstoord had, wederom
tot stand te brengen en te voltooien. En daartoe worden nu ook
de geloovigen geroepen. Als gezalfden, die de gemeenschap met
Christus deelachtig zĳn, zĳn zĳ geroepen tot eenzelfde werk,
dienst en strĳd, Joh. 12:26, 14:12. Van het oogenblik hunner
roeping af zĳn de geloovigen hun zelfs niet meer maar behooren
zĳ Christus toe; zĳ zĳn zĳne dienstknechten, hebben zĳn wil te
doen en zĳn werk te volbrengen. Zĳ zĳn het zout der aarde, het
licht der wereld en hebben in en ten opzichte van de kerk bepaaldelĳk
eene drieërlei taak. Ten eerste zĳn zĳ verplicht, zich
bĳ de kerk te voegen. Zĳ staan niet op zichzelf, maar zĳn leden
van het lichaam van Christus en hebben dus de gemeenschap
daarmede te zoeken en te onderhouden. Ten andere zĳn zĳ in die
gemeente geroepen tot allerlei werkzaamheid, tot het aanleggen,
der gaven ten nutte van anderen, tot het mede lĳden en zich
verblĳden met de broederen, tot het bezoeken van de samenkomsten
der geloovigen, tot het verkondigen van ’s Heeren dood,
tot het opzicht hebben op elkander, tot het dienen en uitdeelen
in barmhartigheid enz. En eindelĳk zĳn zĳ elk op zĳne wĳze en
in zĳne mate ook tot formatie en reformatie der kerk verplicht.
Als er ergens ter wereld geloovigen zĳn, en er bestaat geen gelegenheid,
dat dienaren van elders de verkiezing tot de door
Christus ingestelde ambten leiden en den verkozenen de handen
opleggen, dan hebben zĳ zelven het recht, om samen in den naam
des Heeren ambtsdragers te verkiezen en te ordenen. Zoo geschiedde
feitelĳk te Mainz en te Parĳs in 1555, cf. Lechler,

Gesch. d. Synodal- und Presb. Verfassung, 1854 S. 65. 66. Doumergue,
Jean Calvin 1899 I 232; zoo oordeelden de Gereformeerden,
Voetius, Desp. Causa Papatus p. 268 sq., en zoo was
ook het gevoelen van Luther, Köstlin, Luthers Theol. I 327.
Het ambt hangt toch van geen successie af, het ontstaat niet
door overdracht; het berust op de gave en de roeping van
Christus en op de aanwĳzing zĳner gemeente. En die gemeente
is zelve mondig en de gaven des H. Geestes deelachtig; de gaven,
tot het ambt van noode, zĳn niet essentieel verschillend van die,
welke aan alle geloovigen geschonken worden; daarom kan zĳ
uit haar midden diegenen aanwĳzen, die in bĳzondere mate met
ambtelĳke gaven versierd zĳn en hen in Christus’ naam roepen en
verkiezen tot het ambt. Maar daaruit vloeit ook voort, dat de
geloovigen zelven desnoodig tot reformatie der kerk mogen voortschrĳden.
Als eene kerk in hare ambten en bedieningen toont,
zichzelve en hare ordinantiën meer autoriteit toe te kennen dan den
woorde Gods en zich duidelĳk als eene valsche kerk openbaart,
dan hebben de geloovigen het heilig officie en den schuldigen
plicht, om zich af te scheiden en wederom kerkelĳk te gaan
leven naar des Heeren woord, Ned. Gel. art. 28. 29.

8. Op de basis van deze gaven en dit ambt aller geloovigen
heeft Christus ook bĳzondere ambten in de gemeente ingesteld.
De apostelen deden hierbĳ wel ministerieelen dienst maar Christus
is het toch, die deze ambten geeft, en de personen ertoe bekwaamt
en verkiest. In de Roomsche kerk beweerde echter Richer, de
ecclesiastica et politica potestate 1611, dat Christus alle macht
primarie, proprie et essentialiter aan de kerk en dan
instrumentaliter,
ministerialiter et quoad exsecutionem aan paus en bisschoppen
had opgedragen, Scheeben-Atzberger, Dogm. IV 404. Luther leidde
in den eersten tĳd uit het algemeene priesterschap der geloovigen
af, dat bediening van woord en sacrament eigenlĳk aan allen
geschonken was maar ordeshalve door een hunner werd uitgeoefend,
Köstlin, Luthers Theol. I 327. Gereformeerden drukken
zich soms zoo uit, alsof de macht der dienaren eigenlĳk aan de
gemeente toebehoort en door hen in haar naam wordt uitgeoefend,
Amesius, Med. I 35, 6. Turretinus, Theol. El. XVIII qu. 24,
7. 8. 19. 26. Meermalen wordt het beeld gebruikt, dat, gelĳk
de mensch ziet door het oog en hoort door het oor, zoo de

gemeente de institutaire werkzaamheden door de ambten verricht.
En in den nieuweren tĳd is de voorstelling algemeen, dat het
ambt een orgaan der gemeente is. Dit alles is slechts ten deele
juist. In Mt. 18:17 geeft Jezus de sleutelmacht wel aan heel
de gemeente, maar Hĳ gebruikt dit woord daar nog in gansch
algemeenen zin, zonder melding te maken van de organisatie, die
later ingevoerd zou worden. Zoodra deze er is, zien wĳ, dat de
sleutelmacht bĳ de apostelen en dan bĳ de opzieners berust. Ook
kan de macht in het algemeen aan de kerk geschonken heeten,
wĳl zĳ tot haar heil en welstand strekt, en dus, indien niet
formaliter, dan toch finaliter aan haar is geschonken. Zĳ is toti
quidem ecclesiae ad illius ædificationem destinata, maar proprie
a solis ejus ministris tractanda, Maresius, Syst. Theol. XVI 70,
cf. tegen Richer Petavius, de eccl. hier. III c. 14-16. De
ambten in de kerk van Christus zĳn geen heerschappĳvoerende
maar een dienende macht; zĳ zĳn er ter wille der gemeente,
1 Cor. 3:22, Ef. 4:12; Paulus noemt zich met zĳne mededienaren
zelfs δουλους ὑμων δια Ιησουν, 2 Cor. 4:5. Het doel
van de kerk als instituut ligt in de vergadering der uitverkorenen,
in den opbouw van het lichaam van Christus, in de volmaking
der heiligen en alzoo in de verheerlĳking Gods, Ef. 4:11. God
had zeker ook wel zonder eenig middel van kerk of ambt, woord
of sacrament zĳn volk tot de zaligheid kunnen leiden. Maar zĳn
welbehagen is geweest, om zĳne uitverkorenen te vergaderen door
den dienst van menschen; de kerk heeft de salus electorum tot
doel; de ambten zĳn necessitate hypothetica noodzakelĳk, Gall.
25. Belg. 30. Helv. II 18. Voetius, Pol. I 17. III 213. Vitringa,
IX 131 sq. Turretinus, Theol. El. XVIII qu. 22. Maar toch,
al zĳn de ambten in dien zin om de gemeente, zĳ zĳn toch niet
haar orgaan, en hebben niet van haar hun macht ontvangen.
Immers, in het O. T. werden Mozes en Aaron, priesters en profeten
door den Heere geroepen en aangesteld; in het N. T. zĳn
de apostelen, Paulus inbegrepen, rechtstreeks door Christus zelven
verkoren en bekwaamd. Valsche profeten en apostelen hebben juist
geen zending van Godswege en komen alleen in hun eigen naam,
Jer. 32:21, 32, Joh. 5:43, maar de ware dienaren beroepen
zich op hunne zending van Godswege en ontleenen daaraan hun
macht en autoriteit, Jes. 6:8, Jer. 1:4, Hos. 1:1, Rom. 1:1,
Gal. 1:1 enz. Daarom, al zĳn zĳ ook ten dienste van de

gemeente, zĳ heeten toch διακονοι Χριστου, Col. 1:7, Hd. 20:24,
1 Tim. 1:12, δουλοι Χριστου, Rom. 1:1, Gal. 1:10, 2 Petr.
1:1, ὑπηρεται Χριστου, Hd. 26:16, 1 Cor. 4:1,
δουλοι θεου,
Hd. 16:17, συνεργοι θεου, 1 Cor. 3:9, die, de mond Gods en
gezanten ten behoeve van Christus zĳnde, van Christus’ wege
bidden, dat men zich met God late verzoenen, 2 Cor. 5:20, en
zonder menschen te behagen, het evangelie verkondigen, dat hun
toebetrouwd is, 1 Thess., 2:4 en de verborgenheden van Christus
uitdeelen, 1 Cor. 4:1. Daarom staan zĳ als opzieners en verzorgers
ook boven de gemeente, zĳn hare ἐπισκοποι, προισταμενοι,
ἡγουμενοι, zĳn voor haren geestelĳken welstand verantwoordelĳk,
en hebben op hare achting en gehoorzaamheid aanspraak. En dit
geldt niet alleen van de buitengewone maar ook van de gewone
ambten. Ook deze worden door Christus gegeven, Mt. 9:38,
23:34, Hd. 20:28, 1 Cor. 12:5, 28, Ef. 4:11. Er is geen
prediking zonder zending, Rom. 10:15. Niemand mag zich deze
eere nemen, dan die van God geroepen is, Joh. 10:1, 2, Hebr.
5:4. Al is het ook, dat alle geloovigen tot verkondiging van
het evangelie geroepen zĳn, Hd. 8:4, 13:15, 1 Cor. 14:26;
dit te doen met macht en gezag in des Heeren naam, tot eene
reuke des levens ten leven of eene reuke des doods ten doode,
vereischt eene speciale zending en opdracht.

De weg, waarlangs Christus zĳne dienaren in het ambt zet,
loopt over vocatie, examinatie en ordinatie. Sedert de roeping
niet meer, gelĳk tot profeten en apostelen, op buitengewone
wĳze tot iemand komt, is zĳ alleen kenbaar aan de samenstemming
der in- en der uitwendige roeping. De inwendige roeping,
welke dus van de bovennatuurlĳke en buitengewone wel te onderscheiden
is, bestaat 1o in de verleening der gaven, die tot
het ambt vereischt worden, 2o in de zuivere, oprechte en standvastige
begeerte, die iemand naar het ambt doet streven, en 3o in
de baning der wegen, welke tot het ambt leiden, Gerhard Loc.
XXIII cap. 3, Voetius Pol. Eccl. III 529. Moor VI 282. Alting,
Theol. probl. nova I 15. Brakel, Red. Godsd. XVII 12. Vitringa
IX 298. Deze inwendige, subjectieve roeping moet haar waarmerk
en zegel ontvangen in de uitwendige roeping door de gemeente,
wĳl ook op dit terrein dwaling en verleiding niet uitgesloten is,
Ned. Gel. art. 31. Daarom staat deze uitwendige roeping niet
tegenover de inwendige maar zĳ gaat evengoed als deze van

Christus uit. Hĳ alleen kan roepen en roept in der waarheid.
Maar deze uitwendige roeping is middellĳk en geschiedt door de
gemeente in Jezus’ naam. De Schrift laat hier geen twĳfel over,
Hd. 1:23, 6:2-6, 2 Cor. 8:19, cf. boven bl. 79. In de
eerste eeuwen oefende de gemeente dit recht ook feitelĳk uit;
zelfs de bisschop werd door de gemeente gekozen, cf. Sohm,
Kirchenrecht 59. 229. 271. 275. 282. 285, Achelis, Lehrb. d.
prakt. Theol. 12 S. 147 en oudere litt. bĳ Vitringa IX 308-310.
De verkiezing van den paus, den bisschop van Rome, door de
kardinalen, d. i. oorspronkelĳk het presbyterie der plaatselĳke
gemeente aldaar, is nog een overblĳfsel van het vroeger gebruik.
Maar langzamerhand werd het recht der gemeente beperkt en
ten laatste in de Roomsche hierarchie aan den paus, en onder
invloed van een humanistisch staatsrecht door Erastianen en Remonstranten
aan de overheid toegekend. Zelfs in de Gereformeerde
kerken was hierover groot verschil. Al hield men in theorie
staande, dat het recht tot beroeping van dienaren des woords
bĳ de gemeente berustte, practisch werd dit dikwerf zeer beperkt
en aan den kerkeraad of aan patronen of aan de overheid of aan
gemengde colleges afgestaan, Calvĳn, Inst. IV 3, 11-15. Voetius,
Pol. Eccl. III 557 sq. 580 sq. Turretinus, Theol. El. XVIII qu.
24. M. Vitringa IX 311-321. Moor VI 288-298. Aan de
andere zĳde is echter ook de dwaling van Grotius, Pufendorf e. a.
te vermĳden, alsof de keuze der kerkedienaren een natuurrecht
van de geloovigen ware, evenals het recht, om een bestuur te
verkiezen, bĳ de leden eener vereeniging berust, cf. M. Vitringa
IX 310. Want de kerk is geen vereeniging, die door den wil
van menschen tot stand komt, maar eene stichting van Christus.
Alle macht, welke der gemeente toekomt, is haar daarom door
Christus geschonken; zĳ is geen recht maar eene gave. De gemeente
is geen democratie, waarin het volk zichzelf regeert.
Maar Christus regeert in haar, en de keuze der gemeente heeft
geen andere beteekenis dan dat zĳ de gaven opmerkt en de personen
aanwĳst, welke Christus voor het ambt heeft bestemd.
Vandaar dat de gemeente wel kiest, maar die keuze staat onder
leiding van hen, die reeds in hun ambt zĳn, van apostelen, evangelisten
enz., Hd. 1:15, 6:2, 14:23, Tit. 1:5, en later van
naburige bisschoppen, Sohm, t. a. p. Voorts is de keuze niet
volstrekt vrĳ, maar gebonden aan voorwaarden en vereischten,

die door Christus voor het ambt zĳn aangegeven, Hd. 1:21,
6:3, 1 Tim. 3. En eindelĳk staat iemand nog niet in het ambt,
als hĳ door de gemeente gekozen is, maar moeten hem daarna
de handen worden opgelegd, Hd. 6:6 enz. Keuze door de gemeente
en leiding door den kerkeraad behooren dus samen te
gaan bĳ de roeping tot een ambt in de gemeente van Christus,
hetzĳ de kerkeraad zich bĳ de beroeping binde aan eene nominatie
der gemeente of aan eene keuze der gemeente uit eene nominatie
van den kerkeraad.

Maar met de keuze van de gemeente en de beroeping door
den kerkeraad (vocatio stricte sic dicta), is de uitwendige roeping
nog niet afgeloopen. Zĳ zet zich voort in de beproeving, het
onderzoek of examen. Natuurlĳk is deze niet volstrekt noodzakelĳk;
als de gemeente beslist weet, dat hĳ, dien zĳ roept, de
vereischte gaven bezit, is verder onderzoek overbodig. Maar de
gemeente is niet onfeilbaar en kan zich vergissen; zĳ deelt zelve
de gaven niet uit maar kan alleen opmerken, aan wien Christus
gaven tot zĳn dienst heeft geschonken. Om daarin nu zoo veilig
mogelĳk te gaan, stelt zĳ na de roeping nog eene beproeving in,
strekkende om der gemeente de zekerheid te verschaffen, dat de
beroepene de vereischte gaven bezit. Reeds Paulus eischte daarom
1 Tim. 3:30, dat de diakenen —en het και οὑτοι δε bewĳst,
dat dit ook reeds bĳ de presbyters gebruikelĳk was— op eene
of andere ons onbekende wĳze zouden beproefd worden en daarna,
als zĳ onberispelĳk bleken in leer en leven, zouden dienen.
Daarop berustte het recht, waarvan de kerk later gebruik ging
maken, om vóór de aanvaarding van het ambt een proeftĳd te
stellen of ook een examen af te nemen, Bingham, Origines eccles.
or the Antiq. of the Christ. Church, London 1843 II 225.
Hier te lande stonden de Geref. kerken, nadat de universiteit te
Leiden was opgericht, het recht tot afneming van het (peremptoir)
examen aan de professoren af en vergenoegden zich met hun testimonium
academicum, Syn. Midd. vr. 3. ’s Gr. art. 18. Maar
langzamerhand wisten zĳ overal, behalve in Groningen, het recht
om het peremptoir en het praeparatoir examen af te nemen, met
groote moeite en niet zonder veel tegenstand, zelfs van Voetius
en Maccovius, aan de professoren te ontnemen en voor zichzelve
te behouden. Daargelaten de vraag, of de kerken niet goed doen,
als zĳ bĳ het afnemen der examina in de classes zich van de

hulp der professoren bedienen, het recht tot het instellen van
zulk een onderzoek komt naar de H. Schrift, de Geref. belĳdenis
en ook naar den aard der zaak aan de kerken toe. De school
neme hare examens af, maar de kerken houden het recht, om
te beroepen, om te beproeven, om te zenden, om macht te geven
tot bediening van woord en sacrament. Het eigenlĳke, kerkelĳke
examen is daarom het peremptoir examen; het praeparatoir is,
ofschoon reeds vermeld ’s Grav. art. 18, van ondergeschikte beteekenis,
werd eerst langzamerhand ingevoerd vooral ten gevolge
van de Remonstrantsche twisten, en was volgens Voetius’ getuigenis,
Pol. Eccl. III 517, eerst in 1669 algemeen in gebruik.
Het diende alleen, om de voorloopig geëxamineerden een tĳd lang
in het houden van propositiën onder leiding van een predikant
en kerkeraad zich te laten oefenen.

Bĳ de vocatie en examinatie komt ten slotte nog de ordinatie,
die vooral door de handoplegging geschiedt. Deze was onder
Israel in gebruik bĳ zegening, Gen. 48:14, Lev. 9:22, offerande,
Ex. 29:10, Lev. 1:4, beschuldiging, Lev. 24:14, bĳ Levietenwĳding,
Num. 8:10, bĳ aanstelling tot een ambt, Num. 27:18-23,
later ook bĳ installatie van rechters en promotie van
leeraars, Schürer, Gesch. des jüd. Volkes II3 199. Jezus legde
de handen op, om te genezen, Mt. 8:15, 9:18, Mk. 5:23 cf.
2 Kon. 4:34, 5:11 en te zegenen, Mt. 19:15, (Luk. 24:50),
en het volk hechtte daaraan groote waarde, Mt. 9:18, Mk. 5:23,
7:32, maar nergens lezen wĳ, dat Hĳ alzoo ook deed bĳ
de aanstelling tot een ambt. Zĳne apostelen stelde Hĳ alleen
aan met het woord, zonder eenige ceremonie, Mt. 10:1v., 28:19.
Bĳ de aanstelling van Matthias, Paulus, Barnabas, Silas, Lukas
enz. wordt nergens van eene handoplegging melding gemaakt;
een algemeen gebruik bĳ de inleiding tot een kerkelĳk ambt
was zĳ zeker niet. Maar de handoplegging had plaats bĳ genezing,
Hd. 9:12, 17, bĳ meedeeling van de gave des Geestes, Hd. 8:17-19,
bĳ de aanstelling van diakenen, 1 Tim. 4:14, 2 Tim.
1:6; volgens 1 Tim. 5:22 was zĳ bĳ de ordinatie tot een
kerkelĳk ambt algemeen in gebruik en volgens Hebr. 6:2 behoort
zĳ tot de eerste beginselen der leer van Christus. Doch
eene reëele mededeeling van de geestelĳke ambtsgaven was zĳ
niet. Want Hd. 6:3 leert, dat de diakenen, die verkozen werden,
van te voren reeds moesten zĳn vol des H. Geestes en der wĳsheid.

In Hd. 13:3. geschiedt de handoplegging niet bĳ de
ordening, maar bĳ de uitzending van Barnabas en Paulus, die
te voren reeds in het ambt stonden. Volgens 1 Tim. 1:18, 4:14
werd de aanstelling van Timotheus tot evangelist door profetische
getuigenissen en door handoplegging van het presbyterium bekrachtigd.
En wel wordt 2 Tim. 1:6 de ambtsgave gedacht als
geschied δι ἐπιθεσεως, maar 1 Tim. 4:14 zegt, dat zĳ geschonken
werd δια προφετειας en μετα ἐπιθεσεως;
een bewĳs daarvoor, dat profetie en handoplegging niet de oorsprong van de gaven
waren, maar het middel, waardoor zĳ in den dienst der gemeente
overgeleid en daarvoor bestemd werden. Van de apostelen ging
dit gebruik der handoplegging over in de christelĳke kerk, die
haar toepaste bĳ den doop, bĳ genezing, bĳ de wederopname van
gevallenen en ketters, bĳ het huwelĳk, bĳ de boete en bĳ de
ordening. In het laatste geval werd het recht, om haar toe te
passen, in later tĳd alleen aan den bisschop toegekend en als
verleening van eene bĳzondere ambtsgave opgevat. Tegenover
Gnosticisme en Montanisme toch werd de waarheid der kerk
daarmede betoogd, dat de bisschoppen in de gemeenten, die door
de apostelen werden gesticht, de bewaarders der zuivere traditie
waren. Zĳ hadden deze zelven van de apostelen ontvangen en
ongeschonden aan hunne opvolgers overgegeven. De successio ab
initio decurrens, met 2 Tim. 2:2 betoogd, leverde daarvoor den
waarborg, want het ambt sloot de meedeeling van een bĳzonderen
ambtsgeest in, dien de ambtsdrager behoudt ook al is hĳ persoonlĳk
nog zoo goddeloos. De handoplegging was in de oude
kerk zeker gebruikelĳk bĳ de ordening tot presbyter, diaken en
de lagere ambten, ging altĳd met gebed gepaard en werd nog
langen tĳd opgevat als symbolisch teeken van de meedeeling der
ambtsgave. Manus impositio, quid est aliud nisi oratio super
hominem? Aug. de bapt. 3, 16. Maar allengs werd zĳ beschouwd
als een sacrament, dat ex opere operato een character indelebilis
aanbracht, Trid. 23 c. 7. de ref. c. 3. 10. Cat. Rom. II 7, 29.
Bellarminus, de clericis I 14. De Lutherschen verwierpen ze eerst,
maar namen ze later weer op en kenden er soms groote waarde
aan toe, Apol. Conf. art. 13, cf. Herzog2 11, 80. De Gereformeerden
oordeelden eenparig, dat de handoplegging geen bevel
van Christus en dus niet volstrekt noodzakelĳk was. Maar terwĳl
sommigen haar nuttig, eerbiedwaardig en navolgenswaard achtten,

Calvĳn, Inst. IV 3, 16. 14, 20. 19, 31, Aretius, Spanheim,
Koelman, Pligt der ouderl. en diakenen 1889 bl. 53v., hielden
anderen haar voor een adiaphoron en ontrieden haar gebruik uit
vrees voor superstitie, Syn. Emden art. 16. Dordr. 1574 art. 24
Midd. 1581 art. 4. Dordr. 1578 art. 5. Voetius, Pol. Eccl. III
452. 579. Moor V 352-356. VI 327-331. M. Vitringa IX 209.
353-357. Een wezenlĳk element van de ordening is zĳ niet,
want noch bĳ Jezus zelf, noch bĳ de apostelen, noch ook bĳ de
ouderlingen, Hd. 14:23, 20:28, wordt er eenige melding van
gemaakt. Ook kan en mag zĳ niet opgevat worden als mechanische
mededeeling van een bĳzonderen ambtsgeest. Want zĳ schenkt
niet doch onderstelt naar de Schrift de voor het ambt vereischte
charismata. Zĳ is ook niet met de verkiezing of roeping tot het
ambt identisch maar volgt daarop en kan daarom niet anders
zĳn dan eene openbare aanwĳzing van dengene, die tot een ambt
geroepen is, en eene plechtige inleiding en bestemming tot dat
ambt. Evenals het trouwen voor de overheid het wezen van het
huwelĳk niet is en de kroning den koning niet maakt, zoo is
ook de ordinatio, met of zonder handoplegging, geen mededeeling
van het ambt of van een ambtsgeest. Zĳ is alleen de plechtige,
openlĳke verklaring voor God en zĳne gemeente, dat de geroepene
langs wettigen weg en mitsdien van Godswege gezonden wordt,
dat hĳ de vereischte gaven bezit en als zoodanig door de gemeente
ontvangen, erkend en geëerd moet worden. Cf. Sohm, Kirchenrecht
56 f. Art. Handauflegung en Ordination in Herzog. Zahn,
Einl. in das N. T. I 465. Achelis, Lehrb. der prakt. Theol.
Leipzig 1898 I 139-173.


9. Over het aantal ambten, dat Christus in zĳne gemeente ingesteld
heeft, bestaat er in de christelĳke kerk groot verschil. In den
apostolischen tĳd was uit den aard der zaak de grens tusschen
buitengewone en gewone ambten en zoo ook tusschen ambten en
gaven nog niet scherp getrokken. Maar de hierarchische ontwikkeling,
die met het opkomen van het episcopaat een aanvang
nam, beroofde de gemeente van alle vrĳheid en zelfstandigheid
en zonderde de ambten door eene breede klove van haar af. De
leden der gemeente werden de laici, die, van alle regeering uitgesloten
en voor hun zaligheid van priester en sacrament volstrekt
afhankelĳk, niets hebben te doen dan te luisteren en te gehoorzamen.

En door een speciaal karakter en een bĳzonderen ambtsgeest
van hen gescheiden, staan hoog boven hen de clerici, die
een afzonderlĳken stand vormen, door successie zich voortplanten,
en ook zonder een bepaalden dienst in de gemeente tot de klasse
der geestelĳken kunnen behooren. Deze clerici zĳn in twee rangen
verdeeld, ordines minores (non sacri) en ordines majores (sacri).
De ordines minores, waartoe de acoluthi, exorcistae, lectores en
ostiarii behooren, waren eerst vrĳwillige diensten van gemeenteleden
maar werden in de eerste helft der derde eeuw in Rome
georganiseerd tot lagere ambten, wĳl zĳ tot het heilige in betrekking
stonden en daaraan in mindere of meerdere mate deel
hadden; hoewel dikwerf alleen in naam, zĳn zĳ ook thans nog
voorbereiding voor de hoogere ambten, Sohm, Kirchenrecht 128.
Moeller-von Schubert, Kirchengesch. I 370. Wieland, Die genet.
Entw. der sogen. ordines minores in den 3 ersten Jahrh., Freiburg
Herder 1897 en daarbĳ Schürer’s Theol. Lit. Z. 1898 n. 1.
Reeds bĳ de ordines minores komt het streven voor den dag,
om ze van de gemeente los te maken en ze in te lĳven in de
kerkelĳke hierarchie. Maar veel sterker is dit bĳ de ordines
majores het geval. Deze omvatten de drie ambten van bisschop,
presbyter en diaken, maar van deze drie is eigenlĳk het bisschoppelĳk
ambt alleen overgebleven. In dit episcopaat zĳn wel allerlei
onderscheidingen aangebracht van jurisdictie en digniteit, zoodat
men spreekt van aartsbisschoppen, patriarchen, metropolieten enz.,
maar deze onderscheidingen maken op de eenheid en het wezen
van het bisschoppelĳk ambt geen inbreuk. Zelfs het pauselĳk
ambt is essentieel een bisschopsambt, slechts tot de gansche kerk
uitgebreid en daartoe met bĳzondere gaven toegerust, niet hieratisch
maar alleen hierarchisch van het gewone bisschopsambt
verschillend. Dit bisschoppelĳk ambt is in de Roomsche kerk
eigenlĳk het eene, ware ambt. Nadat het in de tweede eeuw uit
het presbyteraat zich ontwikkeld had, trok het de leer, de traditie,
de jurisdictie aan zich, scheidde zich door successie, tonsuur,
coelibaat van de gemeente af en maakte presbyters en diakenen
allengs tot zĳne organen. Nog binnen den kring des N. Test.
treffen wĳ aan het hoofd der gemeente een raad van presbyters,
een presbyterium, aan, 1 Tim. 4:14, en zulk een raad bleef,
ook nadat een hunner tot bisschop zich verheven had, nog lang
om hem heen bestaan. Maar deze raad verloor meer en meer

elken band met de gemeente, werd een kapittel van den bisschop
en diende, om onder hem krachtens eene door hem verleende
volmacht als bedienaars van het heilige, vooral van het sacrament,
op te treden. Evenzoo veranderde spoedig het diakonaat geheel
van karakter. Toen de priester- en offeridee ingang vond, werd
het διακονειν τραπεζαις, Hd. 6:2, niet meer van de verzorging
der behoeftigen maar van hulpdienst bĳ de eucharistie verstaan.
De bisschop werd hoogepriester, de presbyters werden priesters
en de diakenen werden levieten, die, de armenzorg aan particulieren
en kloosterorden overlatende, den bisschop ter zĳde stonden bĳ
de bediening der mis. Terwĳl op deze wĳze presbyters en diakenen
geheel en al van de gemeente afgezonderd en tot organen van
den bisschop werden gemaakt, is deze zelf bepaaldelĳk door
ééne macht van alle andere onderscheiden. Het bisschoppelĳk
ambt is een priesterlĳk ambt, maar verbonden met de macht
om het voort te planten, met de vis generativa sacerdotii; het
waarborgt het voortbestaan van het sacerdotium en dus de voortplanting
van de kerk. De bisschop is het punctum saliens in de
kerk; leeken, diakenen, presbyters kunnen tĳdelĳk ontbreken
maar de bisschop niet; waar hĳ is, is de kerk, want hĳ is de
drager der leer, de voortplanter der priesterschap. De presbyters
zĳn ook priesters, bevoegd om de sacramenten te bedienen, maar
zĳ mogen niet ordenen, zĳ missen de vis generativa sacerdotii,
hun priesterschap is onvruchtbaar, zĳ zĳn dienaren en helpers
van den bisschop, omdat deze niet overal kan zĳn en niet alles
kan doen. Presbytoraat en diakonaat zĳn bĳ Rome verlengstukken
van het episcopaat; het zĳn drie graden in het ééne sacerdotium,
niet geco- maar gesubordineerd. De presbyter is ook diaken, de
bisschop is ook presbyter; telkens stĳgt de ambtsgave een trap
hooger, totdat zĳ culmineert in den bisschop, of, gelĳk de volgende
paragraaf zal aanwĳzen, in den paus. Cf. Thomas, S. Theol.
suppl. qu. 34-40. Lombardus e. a. op Sent. IV dist. 24. Bonav.,
Brevil. VI 12. Conc. Trid. sess. 23. Cat. Rom. II c. 7. Bellarminus,
de clericis I c. 11 sq. Dens, Theol. VII 50 sq. Oswald,
Die dogm. Lehre v. d. h. Sakr. II2 315-335. Seydl, Der
Diakonat, Regensburg 1884. Vering, Lehrb. des kath. orient.
und prot. Kirchenrechts3, Freiburg 1893 S. 558 f., enz.

Tegenover deze hierarchie stelde Luther zich tevreden met de
herstelling van het oorspronkelĳk predikambt. Wel achtte hĳ

tot oefening der tucht een raad van oudsten en tot verzorging
der armen een raad van diakenen noodig. Maar deze ambten
werden toch van wege de ongelegenheid der tĳden niet hersteld;
zĳ waren ook niet zoo noodig als het episcopale, geestelĳke
predikambt, het Pfarramt, dat het voornaamste ambt is en waardoor
Christus in het bĳzonder zĳne kerk regeert. Het ouderlingen-
en diakenambt werden daarom in de Luthersche kerk vervangen
door consistorie en kerkvoogdĳ; de Roomsche ordines maakten
plaats voor den ordo ecclesiasticus, politicus en oeconomicus. Cf.
Köstlin, Luthers Theol. II 538 f. Conf. Aug. en Apol. art. 5.
14. 28. Gerhard, Loc. XXIII vooral § 232. 233. Sohm, Kirchenrecht
460-542. Achelis, Lehrb. d. prakt. Theol. I2 60 f. Daarentegen
is de presbyterale kerkregeering te danken aan Calvĳn.
Wel werden er reeds vóór hem, o. a. door Oecolampadius te
Bazel in 1530 pogingen beproefd, om ten behoeve der kerkelĳke
tucht het ambt van oudsten in te stellen, maar Calvĳn heeft dit
toch het eerst uitgevoerd en het ouderlingenambt tot een kenmerk
der Gereformeerde kerkregeering gemaakt, Lechler, Gesch. der
Presb. u. Syn. Verfassung, Leiden 1854 en art. Presbyter in
Herzog2. Hĳ ging daarbĳ uit van het woord Gods. Want al is
het ook, dat karakter en omstandigheden Calvĳns oog openden
voor de beteekenis der ambten in de H. Schrift, toch is de
presbyterale kerkregeering door hem niet uit eenig abstract
beginsel maar uit het woord Gods afgeleid en op zĳn gezag in
de kerk ingevoerd. In den nieuweren tĳd is men wel van een
Gemeindeprinzip gaan spreken en heeft men daaruit een soort
van presbyterale en diakonale ambten opgebouwd; eene gemeente
had recht, om zichzelve te regeeren, evenals op staatkundig gebied
het volk hoe langer hoe meer invloed op de regeering
verkrĳgt, zoo Stahl en vele jongere kerkordeningen bĳ Rieker,
Grundsätze ref. Kirchenverf. 130 f., en evenzoo had eene gemeente
organen, d. i. diakenen en diakonessen noodig tot uitoefening van
het werk der inneren Mission, Paul Wurster, Die Lehre v. d.
inneren Mission, Berlin 1895 S. 128 f. Maar dit is eene gansch
andere voorstelling, dan die men bĳ Calvĳn en de Gereformeerden
aantreft. Al is het ook, dat zĳ de regeering der kerk daarmede
aandringen, dat zĳ anders evenmin als een volk of eene maatschappĳ
kan bestaan, Calvĳn, Inst. IV 11, 1. a Lasco, Op. II
45; toch leiden zĳ de ambten niet uit de gemeente maar uit de

instelling van Christus af. De kerk als gemeenschap der heiligen
is niet autonoom; zĳ is niet vrĳ, om zich al dan niet, zoo of
anders in te richten, maar zĳ is ook op dit punt aan het woord
Gods gebonden en vindt daarin de beginselen aangewezen en de
lĳnen getrokken, welke zĳ bĳ de regeering der kerk te volgen
heeft. Het was algemeene overtuiging, dat de regeering der kerk
in substantie op een jus divinum berusten moest, Calvĳn, Inst.
IV 3, 1. 4, 1. Conf. Gall. 25. 29. Belg. 30. Helv. II 18, vooral
de Westm. synode bĳ Neal, Historie der Purit. II 1 bl. 182v.
Maar daarbĳ verloor men toch niet uit het oog, dat de Schrift
geen wetboek was, noch in allerlei bĳzonderheden afdaalde en
zeer veel aan de vrĳheid der kerken overliet, Syn. Wezel I 9. 10.
Emden 19-21. Westm. I 6. Zelfs over de ambten, welke Christus
in zĳne kerk ingesteld had, was er niet gering verschil. Vooreerst
waren er, die tegen een episcopaat in den zin van eene
superintendentuur geen bezwaar hadden, a Lasco, Op. II 51.
57. Knox, First Book of Discipline, cf. Saravia, Scultetus,
Bochartus, Spanheim Jr., Tilenus, Forbesius a Corse e. a. bĳ
M. Vitringa IX 210 sq. Dan was er verschil over, of het doctorenambt,
opgevat als professoraat in de theologie, een afzonderlĳk,
kerkelĳk ambt vormde dan wel of het, wĳl van geen
apostolische instelling, slechts in ruimer zin zoo genoemd kon
worden, cf. mĳne rede over het Doctorenambt, Kampen 1899.
Vervolgens spraken, afgedacht van het doctoraat, sommigen liever
van drie ambten pastor, presbyter en diaken, Calvĳn, Ordonn.
eccl. Syn. Wezel c. 2. 4. 5. Emden 13. 14. Dordr. 12v.
Midd. 2. ’s Grav. 2. Dordr. 2; anderen noemden twee ambten,
presbyter en diaken en verdeelden dan het eerste in leer- en
regeerouderlingschap, a Lasco Op. II 51 en vele Schotsche en
Amerikaansche kerkenorden, bĳ Rieker, Grundsätze ref. Kirchenverf.
104; zelfs waren er, die de presbyterale kerkregeering
wel nuttig maar niet krachtens een jus divinum noodzakelĳk
vonden en de onderscheiding van leer- en regeerouderlingen verwierpen,
Cappellus, Theses Salm. III 330. Burmannus, Synopsis
VIII 7, 41v. e. a. bĳ M. Vitringa IX 235 sq. Voorts werd de
onderscheiding van diakenen in die voor armen en voor kranken
door Calvĳn wel ingevoerd, Inst. IV 3, 9 maar slechts zelden
overgenomen, Zanchius, Op. IV 767. Syn. Wezel. c. 5; en door
anderen het ambt van diakonessen hersteld, Junius, Op. I 1567.

Walaeus, Op. I 466. Voetius, Pol. Eccl. II 508 sq. 529; en
ook was volgens sommigen in Hd. 6 niet de instelling van het
diakonaat bericht en dit ambt daarom niet van Goddelĳken oorsprong,
Cappellus e. a. bĳ M. Vitringa IX 277 sq. En eindelĳk
was er nog verschil over de wĳze van verkiezing, over het bekleeden
van een ambt zonder een bepaalden dienst in de gemeente,
Heidegger, Corpus Theol. II 571, over het nut der handoplegging,
zoowel in het algemeen als vooral bĳ de bevestiging van ouderlingen
en diakenen, Voetius, Pol. Eccl. III 466, over de herhaling
van de bevestiging bĳ herbenoeming van ouderlingen en diakenen,
Moor VI 329, M. Vitringa IX 361, over den duur van het ouderlingschap,
Rutgers in de Heraut 944-948 enz. De behandeling
van al deze onderwerpen hoort in het kerkrecht thuis. Maar
zooveel mag veilig gezegd, dat de Gereformeerden, door de herstelling
van het ouderlingen- en het diakenambt naast dat van
den dienaar des woords, het zuiverst de gedachte der Schrift
hebben gegrepen en het krachtigst de rechten der gemeente
hebben erkend. Over de kerk is Christus alleen koning; hare
regeering is in het onzichtbare strikt monarchaal. En koning was
Hĳ niet alleen in het verleden, maar Hĳ is het nog. Van uit
den hemel regeert Hĳ zĳne gemeente op aarde door zĳn Woord
en zĳn Geest, door zĳne profetische, priesterlĳke en koninklĳke
werkzaamheid. Deze drie ambten zet Hĳ op aarde voort, niet
uitsluitend maar toch ook door middel van de ambten, die Hĳ
ingesteld heeft. In het zichtbare is zĳne regeering niet democratisch
noch monarchaal noch oligarchisch, maar aristocratisch-presbyteraal.
Het zĳn de ἀριστοι, de besten, niet in geld en
goed maar in geestelĳke gaven, die Hĳ zelf bekwaamt en door
de gemeente voor zĳnen dienst aanwĳzen laat. Door hen zorgt
Hĳ voor de geestelĳke en voor de stoffelĳke belangen van zĳne
gemeente. Door het leeraarsambt onderwĳst Hĳ, door het ouderlingenambt
leidt Hĳ, door het diakenambt verzorgt Hĳ zĳne
kudde; en door alle drie bewĳst Hĳ zich te zĳn onze hoogste
profeet, onze eeuwige koning en onze barmhartige hoogepriester.




§ 49. De macht der kerk.

1. De kerk behoort evenmin als de staat tot de oorspronkelĳke
instellingen van het menschelĳk geslacht. De oudste vorm van
samenleving was de familie, waarin het burgerlĳk en het godsdienstig
leven nog ineengestrengeld lagen en onder leiding stonden
van den vader of aartsvader, die profeet, priester en koning was
in zĳn gezin. De zonde echter maakte voor het behoud van het
menschelĳk geslacht de instelling van kerk en staat noodzakelĳk.
In het gebod van de doodstraf op menschenmoord, Gen. 9:6,
stelt God principieel de overheid in; en deze treedt dan ook
weldra na den torenbouw onder de leiding van Gods voorzienigheid
bĳ alle volken op, in welke de menschheid verdeeld wordt.
Zoodra er eene overheid opstaat, komt er vanzelf ook eene zekere
onderscheiding en scheiding tusschen het burgerlĳke en het godsdienstige
leven; naast de vorsten treden er priesters op. Daarmede
is dan vanzelf de mogelĳkheid van botsing gegeven; de grenzen
worden bĳ de volken telkens verschillend getrokken en de banden
op onderscheidene wĳze gelegd. Terwĳl in het Oosten over het
algemeen de macht der vorsten aan de priesterschap onderworpen
is, is in het Westen, bĳ Grieken en Romeinen, de godsdienst
een politiek belang en zĳn de priesters beambten van den staat.
Eene volkomene scheiding kwam in de oudheid nergens voor;
een neutrale staat is daar ten eenenmale onbekend. De staat onderhoudt
en beschermt den godsdienst, desnoods met verbanning
en doodstraf (Socrates), want deze is de grondslag en waarborg
van zĳn eigen bestaan. Ook Israel was van huis uit patriarchaal
ingericht en in huisgezinnen, familiën, geslachten en stammen
ingedeeld. Onder de koningen bleef de genealogische indeeling
bestaan en gaf aan de staatsinrichting een democratischen stempel,
zoodat de hoofden der stammen enz. in de volksvergaderingen
over gewichtige zaken te beslissen hadden. Reeds onder dezen
patriarchalen regeeringsvorm was er onderscheid tusschen burgerlĳke
en godsdienstige belangen, tusschen Mozes en Aaron,
tusschen schrĳvers, שֹׁטְרִים en richters,
שֹׁפְתִים, ter eene, en priesters
en levieten ter andere zĳde. Alleen in het opperste gerechtshof,
dat te Jeruzalem gevestigd was en over zeer moeilĳke gevallen
te oordeelen had, hadden ook priesters zitting, Deut. 17:8-13,

19:17, 18. Onjuist is het daarom, te zeggen, dat onder Israel
kerk en staat één waren. Beide waren in wetten, instellingen,
ambten, ambtsdragers, en ten deele zelfs in leden duidelĳk
van elkaar onderscheiden, cf. Hoedemaker, Kerk en Staat in
Israel, in het tĳdschrift Troffel en Zwaard 1898 bl. 208-237.
De priesters moesten dienen in den tempel, met de offeranden
des volks tot God naderen, aan het volk Gods genade en zegen
uitdeelen, en het onderwĳzen in de wet, Lev. 9:22, 10:11,
21:8, Num. 6:22, 16:5, Ezech. 44:23, maar zĳ moesten ook
voor zichzelf offeren, Lev. 9:7, 16:6, waren gebonden aan de
wet, Deut. 33:10, Jer. 18:18 en voor hun levensonderhoud
van het volk afhankelĳk, Lev. 23:10, Num. 18:8-32 enz.
Ook hadden zĳ geen geheime leer of kunst, geen staatkundige
of burgerlĳke macht, geen hierarchische heerschappĳ; een priesterstaat
is Israel nooit geweest, de vrĳheid des volks was op
alle manier tegenover den priesterstand gewaarborgd. De profeten
traden vrĳ op, hadden het woord Gods te verkondigen, moesten
zonder sparen aan Israel zĳne zonden bekend maken en volk en
overheid Gods oordeelen aanzeggen, maar zĳ hadden geen andere
macht dan de macht van het woord. Vreemdelingen konden door
de besnĳdenis Israel worden ingelĳfd, Ex. 12:48, en onreinen
en melaatschen bleven burgers, ook al werden zĳ tĳdelĳk afgezonderd.
Ondanks de scheuring had de godsdienstige eenheid des
volks op zichzelve zeer goed kunnen blĳven bestaan. Maar het
eigenaardige van Israels inrichting bestond nu daarin, dat al deze
wetten, ambten en instellingen door God gegeven en gehandhaafd
werden; Israel was eene theocratie; God was zĳn wetgever,
rechter en koning, Jes. 33:22. Er was daarom op geen enkel
gebied in Israel plaats voor eene onafhankelĳke souvereiniteit;
ook de koning mocht geen despoot zĳn, maar moest door God
verkozen, uit het midden der broederen genomen en aan Gods
wet gebonden worden, Deut. 17:14-20, 1 Sam. 10:25. Boven
alle ambten, instellingen en personen stond de wet Gods, die
heel het leven van Israel regelde en door allen zonder onderscheid
gehouden moest worden; Israel moest een heilig volk en een
priesterlĳk koninkrĳk zĳn, Ex. 19:3, Deut. 7:6. Daaruit vloeit
voort, dat, zonder dat het onderscheid tusschen burgerlĳk en
godsdienstig leven werd uitgewischt, de overheid toch ook op
haar terrein de wet Gods had te handhaven. Afgoderĳ, beeldendienst,

tooverĳ, Godslastering, Sabbatschennis enz., alle zonden
tegen de eerste tafel, werden daarom menigmaal met den dood
gestraft, Ex. 22:18, 20, Lev. 20:2, 6, 27, 24:11-16, Num.
25:5, 7, Deut. 13:1-5, 17:2-7, 18:9-12, 20, 1 Kon.
15:12, 18:40, 2 Kon. 9:7, 24, 33, 10:6, 11, 17, 18v.,
11:15, 12:2, 18:4, 2 Chr. 15:13, 17:6, 29:10, 31:1,
34:5, 33. De godsdienst was eene nationale zaak, zonde was
misdaad, overtreding van de eerste tafel der wet was verbreking
van het verbond. Maar daarbĳ dient toch bedacht, dat de wet
slechts zeer weinige, algemeene regelen gaf, en de voltrekking
der straf dikwerf aan God zelven overliet; dat het dooden van
de Kananieten, van Agag, van Achabs huis op zichzelf staande
gevallen waren, dat Jehu’s ĳver veel verder ging dan het gebod
Gods, dat de reformatie der koningen zich meest bepaalde tot
het uitroeien der afgodsbeelden en tot herstel van den publieken
dienst van Jahveh, dat ongeloof en ketterĳ onder Israel door
geen inquisitie werden opgespoord en menigvuldig voorkwamen,
dat gewetensdwang ten eenenmale onbekend was, dat vreemdelingen,
op voorwaarde van zich te onthouden van publieke schennis
van Israels godsdienst, niet alleen geduld maar ook met voorkomendheid
werden behandeld, dat priesters en profeten nooit
opwekten tot vervolging van de goddeloozen maar alleen hen
vermaanden tot bekeering, bĳv. ook in Ps. 2:10, en van God
zelven de staatkundige en godsdienstige overwinning van Israel
over al zĳne vĳanden verwachtten. Daarom kon ook, toen Israel
meer en meer zĳne politieke zelfstandigheid verloor, de godsdienstige
gemeente blĳven bestaan en zich op eigene wĳze
organiseeren. Al breidde de macht van priesters en hoogepriester
na de ballingschap zich gaandeweg uit, straks kregen zĳ in
farizeën en schriftgeleerden gevaarlĳke concurrenten; in de synagoge
werd het godsdienstig leven zelfstandig, niet alleen tegenover den
staat, maar ook tegenover tempel en priesterschap; en heel dat
leven werd meer en meer geconcentreerd om de wet, wier onderwĳzing
het hoofddoel der synagoge was, Mt. 4:23, Mk. 1:21 enz.
Hd. 15:21, 2 Tim. 3:15. Die wet, of ruimer genomen, de
Oudtest. Schrift was grondslag, middelpunt, bron van Israels
godsdienstig leven; eene andere macht bezat het niet, dan die er
lag in dat Woord. Vandaar dat het zich daaraan vastklemde
met angstvallige nauwgezetheid en allen, die er niet naar wilden

leven, door den ban גִּדּוּי‏‎, ‎‏חֵרֶםַ‏‎, ‎‏שַׁמַּתָא uit zĳn midden wegdeed
en zonder of met anathematismen, voor een tĳd of voor goed
buiten de gemeente sloot, Luk. 6:22, Joh. 9:22, 12:42, 16:2.
Cf. Schürer, Gesch. d. jüd. Volkes im Zeitalter J. C. II3 passim,
vooral 428 f.

2. Toen Jezus, komende tot het zĳne, door de zĳnen niet aangenomen
werd, organiseerde Hĳ zĳne discipelen tot eene ἐκκλησια,
die hopend en lĳdend zĳne tweede komst en de overwinning van
al zĳne vĳanden verbeiden moest. Deze gemeente toont in inrichting
en cultus wel eenige overeenkomst met de synagoge, maar
is toch eene nog vrĳere en meer zelfstandige organisatie van het
nieuwe leven, dat Christus aan het licht gebracht had. Immers
kan er geen twĳfel over bestaan, of Christus zulk eene gemeente
gesticht en haar eene zekere macht toebetrouwd heeft. Zelf toch
spreekt Hĳ van haar als zoo hecht op eene rots gebouwd, dat
de poorten der hel niets tegen haar zullen vermogen, Mt. 16:18,
en voorts geeft Hĳ aan die gemeente ambten, bedieningen, instellingen,
gaven, Rom. 12:6v., 1 Cor. 12-14, Ef. 4:11, die
er alle op wĳzen, dat zĳ een eigen, vrĳ, onafhankelĳk bestaan
en eene zelfstandige inrichting heeft. Maar deze macht, welke
Christus aan zĳne gemeente verleent, draagt een bĳzonder karakter.
Zĳ bestaat in niets anders maar ook in niets minder dan in de
macht der sleutelen, die door Christus het eerst aan Petrus
toebedeeld werd, Mt. 16:19. Nadat Petrus eerst om zĳne belĳdenis
van Jezus’ Messianiteit eene rots was genoemd, op welke
Christus zĳne gemeente zou bouwen, stelde Hĳ hem daarna in
vers 19 tot οἰκονομος van het koninkrĳk der hemelen aan en
droeg de sleutelen van dat rĳk aan hem over. Sleutelen zĳn een
teeken van heerschappĳ, Jes. 22:22, Luk. 11:52, Openb. 1:8,
3:7, 9:1, 20:1, en duiden hier de macht van Petrus aan,
om het koninkrĳk der hemelen te openen en te sluiten, d. i. om
te bepalen, wie er in komen zal en wie niet. Zĳn oordeel toch
zal ook in den hemel gelden; wat hĳ binden of ontbinden (losmaken,
bevrĳden) zal, zal ook door God alzoo gerekend worden.
In deze woorden wordt aan Petrus geen wetgevende macht geschonken,
maar wel eene oordeelende of richtende; omdat hĳ
belĳder van Jezus als den Christus is, heeft hĳ in die belĳdenis
een maatstaf om te bepalen, wat tot de gemeente al dan niet

behoort en dus al dan niet in het koninkrĳk der hemelen zal
ingaan. In Mt. 18:18 krĳgt de gemeente in het algemeen de
macht, om een onboetvaardige als een heiden en tollenaar te
beschouwen, want haar oordeel is in de hemelen van kracht.
En in Joh. 20:24 ontvangen al de apostelen, op grond van de
hun in vers 22 geschonken Geestesgave, de macht, om der menschen
zonden los te laten of vast te houden. Hieruit blĳkt duidelĳk,
dat de macht der gemeente en bepaaldelĳk van Petrus
en de apostelen bestaat in het uitspreken van een rechterlĳk
oordeel over der menschen verhouding tot het koninkrĳk der
hemelen naar den maatstaf van de belĳdenis van Jezus als den
Christus en de gave des H. Geestes. Deze macht wordt in het
N. T. telkens nader omschreven. Zĳ is geen autoritaire, onafhankelĳke,
souvereine heerschappĳ, Mt. 20:25, 26, 23:8, 10,
2 Cor. 10:4, 5, 1 Petr. 5:3, maar een διακονια, λειτουργια.
Hd. 4:29, 20:24, Rom. 1:1 enz., gebonden aan Christus, die
alle macht heeft in hemel en op aarde, Mt. 28:18, die het
eenige hoofd der gemeente is, Ef. 1:22 en die als zoodanig alle
gaven en ambten uitdeelt, Ef. 4:11; gebonden aan zĳn Woord
en Geest, door welke Christus zelf zĳne gemeente regeert, Rom.
10:14, 15, Ef. 5:26, en uitgeoefend in zĳn naam en kracht,
1 Cor. 5:4. Zĳ is daarom wel eene macht, eene wezenlĳke
veelomvattende macht, bestaande in de bediening van woord en
sacrament, Mt. 28:19, in de opening en sluiting van het koninkrĳk
der hemelen, Mt. 16:19, in het vergeven of houden
der zonden, Joh. 20:20, in het oefenen van tucht over de leden
der gemeente, Mt. 16:18, Rom. 16:17, 1 Cor. 5:4, 2 Thess.
3:6, Tit. 3:10, 2 Joh. 10, 2 Tim. 2:17, Hebr. 12:15-17,
Op. 2:14, in het onderscheiden aller dingen, 1 Cor. 2:15, in
het leeren, vertroosten, vermanen enz. der broederen, Col. 3:16,
in het aanleggen der gaven ten nutte van anderen, Rom. 12:4-8,
1 Cor. 12:12v., in het doen van wonderen, Mk. 16:17,
18 enz. Maar al deze macht is geestelĳk, zedelĳk van aard,
wezenlĳk onderscheiden van alle andere macht, welke God aan
menschen over menschen of over andere schepselen in gezin,
maatschappĳ, staat, kunst, wetenschap geschonken heeft. Jezus
toch is niet anders opgetreden dan als Christus, als profeet,
priester en koning; een ander ambt heeft Hĳ niet bekleed, eene
andere betrekking heeft Hĳ niet waargenomen. Hĳ was geen

huisvader, geen geleerde, geen kunstenaar, geen staatsman; Hĳ
heeft alle ordinantiën en werken des Vaders geeerbiedigd en kwam
alleen, om de werken des duivels te verbreken, 1 Joh. 3:8. Zĳn
koninkrĳk had in deze wereld zĳn oorsprong niet, Joh. 18:36.
En daarom erkent Hĳ alle overheid, hoogepriester, sanhedrin,
Herodes, Pilatus enz., betaalt Hĳ de belasting, Mt. 17:24,
weigert scheidsrechter te wezen tusschen twee broeders, die
twisten over eene erfenis, Luk. 12:14, beveelt den keizer het
zĳne te geven, Mt. 22:21, bestraft Johannes, die vuur wil doen
nederdalen van den hemel, Luk. 9:55, en Petrus, die Malchus
het oor afhouwt, Joh. 18:10, verbiedt dat zĳne jongeren voor
zĳn naam en zaak strĳden met het zwaard, Mt. 26:52. Het
evangelie van Christus bindt nooit den strĳd tegen de natuur als
zoodanig aan, het kwam niet om de wereld te veroordeelen maar
te behouden, Joh. 3:16, 17; het laat huisgezin, huwelĳk, verhouding
van ouders en kinderen, van heeren en dienstbaren, van
overheid en volk onaangetast; het vindt niets verwerpelĳks in
zichzelve en alle schepsel goed, indien het met dankzegging genomen
wordt en geheiligd door het woord van God en door het
gebed, 1 Tim. 4:4; het laat een iegelĳk blĳven in de roeping,
in welke hĳ geroepen werd, 1 Cor. 7:12-24, 1 Thess. 4:11,
leert de overheid eerbiedigen, Rom. 13:1, 1 Tim. 2:2, 1 Petr.
2:13, en laat zelfs de slavernĳ bestaan, 1 Cor. 7:22, Philem. 11.
Zelfs als het gebiedt, Gode meer te gehoorzamen dan den menschen,
predikt het alleen lĳdelĳk verzet, Hd. 4:19, 5:29. Maar
desniettemin, schoon van alle revolutie afkeerig, is het des te
meer op reformatie gesteld. Het bindt nooit tegen de natuur als
zoodanig, maar wel overal en altĳd, op ieder terrein en tot in
de verborgenste schuilhoeken toe tegen de zonde en de leugen
den strĳd aan. En zoo predikt het beginselen, die niet langs
revolutionairen maar langs zedelĳken en geestelĳken weg overal
doorwerken en alles hervormen en vernieuwen. Terwĳl het naar
Jezus’ bevel gepredikt moet worden aan alle creaturen, Mk. 16:15,
is het eene kracht Gods tot zaligheid een iegelĳk die gelooft,
Rom. 1:16; een tweesnĳdend scherp zwaard, dat doordringt tot
de verdeeling der ziel en des geestes, Hebr. 4:12; een zuurdeesem,
die alles doorzuurt, Mt. 13:33; een beginsel, dat alles
herschept; eene macht, die de wereld verwint, 1 Joh. 5:4.


3. Deze apostolische leer van de kerkelĳke macht bleef geruimen
tĳd in de christelĳke kerk erkend. Het kwam eerst in
de gedachte niet op, dat de arme, kleine gemeente nog eens eene
wereldkerk zou worden, die aan vorsten en volken de wetten
voorschreef. Alwat men begeerde, was, om onder de heidensche
overheid een gerust en stil leven te mogen leiden in alle godzaligheid
en eerbaarheid. Maar toen de kerk tot aanzien en heerschappĳ
kwam, werd ook hare macht gansch anders opgevat. De
ontwikkeling van episcopaat en traditie, van priester- en offeridee
bracht mede, dat de ordinatie als eene sacramenteele handeling
werd beschouwd, die, door den bisschop verricht, den ambtsgeest
mededeelde en tot het voltrekken der kerkelĳke ceremoniën recht
en bevoegdheid schonk. En hoewel de sleutelmacht, in Mt. 16:18
aan Petrus geschonken, door combinatie met Mt. 18:18 en
Joh. 20:23 in den eersten tĳd van de vergeving der zonden
verstaan werd, Cypr. de unit. eccl. 4. Ep. 75, 16, kreeg zĳ vooral
door het sacrament der boete allengs een juridisch karakter. De
macht der kerk is daarom volgens Rome tweeërlei: potestas ordinis
en potestas jurisdictionis, van welke de laatste dan weer
in jurisdictio fori interni (sacramentalis) en
fori externi (legifera,
judiciaria en coactiva) onderscheiden wordt, Thomas, S. Theol.
II 2 qu. 39 art. 3. Catech. Rom. II 7, 6. Conc. Vat. ed. Lacensis
col. 570. Klee, Kath. Dogm. I2 162. Dieringer, Kath.
Dogm.4 619. 715. Liebermann, Inst. Theol. I8 290. Simar, Dogm.
593. Scheeben-Atzberger, Dogm. IV 1 S. 317 f. Schell, Kath.
Dogm. III 1 S. 396. Jansen, Prael. theol. I 380 sq. enz. Tot
recht verstand van deze door Rome aan de kerk toegekende macht
dient het volgende in acht genomen te worden. 1o De potestas
docendi wordt soms door latere theologen wel afzonderlĳk behandeld
en komt natuurlĳk volgens Rome ook wel aan de kerk
toe. Maar eigenlĳk is zĳ onderdeel van de potestas jurisdictionis.
De Catech. Rom. II 7, 7 zou kunnen doen vermoeden, dat de
potestas docendi onder de potestas ordinis thuis behoort, omdat
hĳ zegt, dat deze niet alleen inhoudt de macht, om de eucharistie
te bedienen, sed ad eam accipiendam hominum animos praeparat
et idoneos reddit; maar het Conc. Vatic. IV c. 3. 4 brengt het
magisterium uitdrukkelĳk onder de potestas jurisdictionis. De
bediening des woords is bĳ Rome rechtspraak, culmineerende in
de onfeilbare beslissingen van den paus; zĳ is geen prediking

maar eene afkondiging van dogmata, die als zoodanig het geweten
binden, tot geloof, d. i. tot assensus verplichten, en desnoods
met dwang kunnen opgelegd worden, Richter-Dove-Kahl, Kirchenrecht
305. Achelis, Prakt. Theol. I2 79. 2o De potestas ordinis,
de macht, om de sacramenten te bedienen, is alleen verkrĳgbaar
door het door den bisschop verleende sacramentum ordinis, dat
den ambtsgeest mededeelt en een character indelebilis indrukt,
en is daarom onverliesbaar, Thomas, S. Theol. II 2 qu. 39 art. 3;
zelfs ketters en scheurmakers, die eens in Rome door den bisschop
geordend werden, behouden deze macht, zĳ staat daarom ook los
op zichzelve, en is geheel onafhankelĳk van de bediening des
woords. Het sacerdotium kan bĳ Rome ook zonder prediking van
het evangelie bestaan. Si quis dixerit..., sacerdotium... non
esse potestatem aliquam consecrandi et offerendi verum corpus
et sanguinem Domini et peccata remittendi et retinendi, sed
officium tantum et nudum ministerium praedicandi evangelium,
vel eos, qui non praedicant, prorsus non esse sacerdotes, anathema
sit, Conc. Trid. sess. 23 de sacr. ordinis can. 1. 3o In overeenstemming
hiermede wordt bĳ Rome de vergeving der zonden niet
geschonken in de prediking van het woord, welke slechts praeparatoire
beteekenis heeft, maar in het sacrament, hetwelk de
genade in zich bevat en ex opere operato in den ontvanger instort.
Bepaaldelĳk wordt zĳ medegedeeld in den doop en voor de na
den doop bedreven zonden in het sacrament der boete. De tucht
was n.l. in de eerste christelĳke kerk zeer streng. Toen de
ervaring leerde, dat lang niet allen, die Christen geworden waren,
hunner roeping waardig wandelden en dikwerf vervielen in
vleeschelĳke zonden en tĳdens de vervolgingen vooral ook in verloochening
van het evangelie, namen de vermaningen toe, om,
vooral vóór het gebruik des avondmaals, in het midden der
gemeente belĳdenis van zonden te doen, Did. 4:14, Clemens,
1 en 2 Cor. passim. Over den terugkeer van zulke gevallenen
en uitgeslotenen in den schoot der kerk ontstond een langdurige
strĳd. Montanisme, Novatianisme en Donatisme wilden voor zulke
gevallenen, bepaaldelĳk voor hen, die zich schuldig gemaakt
hadden aan verloochening, moord of ontucht, de deur der kerk
sluiten en hen aan Gods genade overlaten, cf. Hebr. 6:4-6,
10:26, 1 Joh. 5:16. Maar Hermas, Mand. IV 1, zeide reeds
in geval van echtbreuk, dat er ééne bekeering mogelĳk was. In

Tertullianus’ tĳd werd al tusschen vergefelĳke en doodzonden
onderscheid gemaakt; de bedrĳvers der eerste ondergingen, ook
al werden zĳ tĳdelĳk van de gemeente uitgesloten, slechts eene
castigatio, geen damnatio, Tert. de pudic. 7; die aan de laatste,
vooral aan afgoderĳ, echtbreuk of moord zich schuldig maakten,
werden bĳ berouw toch als ’t ware weer in den voorhof der kerk
toegelaten. De ontwikkeling van de katholieke kerkidee (als heilsinstituut),
de concentratie aller kerkelĳke macht in den bisschop,
de leer van de verdienstelĳkheid der goede werken (satisfactio,
meritum) kwamen aan de wederopname van gevallenen en gebannenen
door middel van boete ten goede. De bisschop van
Rome, Callistus verkondigde in 217, dat hĳ ook de zonden van
ontucht bĳ berouwhebbenden vergaf. Een concilie te Carthago 252
stond aan alle gevallenen, in geval van boetvaardigheid, de reconciliatie
of absolutie toe, Cypr. ep. 57, al moest de terugkeerende
ook verschillende stadiën doorloopen, eer hĳ in de volle
gemeenschap der kerk opgenomen werd (προσκλαυσις, ἀκροασις,
ὑποπτωσις, συστασις). En in 316 werden de Donatisten veroordeeld,
die beweerden dat geen geexcommuniceerde of der excommunicatie
waardige het sacrament bedienen kon, Moeller-v. Schubert,
Kirchengesch. I 96. 133. 278. 298. 358. 415 en de daar aangeh.
litt. In de boete, die langzamerhand als een sacrament werd
opgevat en in drie deelen bestond (confessio oris, contritio cordis
en satisfactio operis), schiep de kerk zich de mogelĳkheid, om
allen, die na den doop in kleinere of grootere zonden gevallen
waren, weder in haar volle gemeenschap op te nemen. Zĳ was
eene secunda post naufragium tabula na den doop, Trid. IV c. 2.
Heel de tucht ging bĳ Rome in deze gesystematiseerde boete
onder, en deze boete werd een actus judicialis, een rechtbank,
waarin de priesters zitten als praesides en judices, de belĳdenis
van de mortalia crimina aanhooren, naar den maatstaf der libri
poenitentiarii op casuistische wĳze de straf bepalen, en in den
naam van Christus niet conditioneel en declaratorisch maar absoluut,
kategorisch en peremptoir de vergeving der zonden
(absolutie) schenken. Dit juridisch karakter der boete komt ook
nog daarin uit, dat dit sacrament alleen mag bediend worden
aan hen, die gedoopt zĳn, wĳl de kerk over niemand jurisdictie
bezit dan wie door den doop onder haar macht staan; dat de
geloovigen dit sacrament slechts mogen ontvangen uit de hand

van dien priester, wiens subditi zĳ naar kerkelĳke, d. i. pauselĳke
beschikking zĳn; en dat hoogere geestelĳken, bisschoppen enz. en
vooral de paus, zich bepaalde, ergerlĳke gevallen voorbehouden,
waarin zĳ alleen oordeelen en beslissen kunnen, zooals bĳv. bĳ
de toepassing van ban en interdict over vorsten en landen in de
Middeleeuwen door de pausen, Conc. Trid. XIV. Cat. Rom. II
5, 32 sq. 4o Om deze jurisdictie in foro interno te kunnen uitoefenen,
beweert de Roomsche kerk voorts te bezitten de potestas
jurisdictionis in foro externo (potestas regiminis), onderscheiden
in potestas legislativa, judiciaria en coactiva. Christus gaf toch
aan de kerk, opdat zĳ aan haar roeping getrouw kon zĳn, vooreerst
eene wetgevende macht; zĳ mag binden en ontbinden, verbieden
of veroorloven, zedelĳke verplichtingen opleggen of teniet
doen; en al wat zĳ bepaalt, is in den hemel van kracht; het is
evengoed alsof God zelf het beveelt; het bindt daarom de gewetens
en verplicht tot onvoorwaardelĳke gehoorzaamheid, Mt. 16:19,
18:18, Joh. 20:21, 23, Hd. 15:27-29, 41, 1 Cor. 11:4-7,
14:26, 2 Cor. 8, 10:6, 8, 1 Tim. 3, Tit. 1:5, Hebr.
13:7, 17. Deze wetgevende macht sluit vanzelf de rechterlĳke
in, wĳl gene zonder deze niet zou kunnen bestaan; Christus gaf
deze macht aan de gemeente in Mt. 18:15-17 en de apostelen
oefenden haar uit, Hd. 5:1-10, 1 Cor. 5:3, 11-13, 1 Tim.
5:19, 20. En eindelĳk heeft de kerk ook eene uitvoerende en
dwingende macht, en kan niet alleen geestelĳke straffen opleggen,
gelĳk Donatisten, Waldenzen, Albigenzen enz. beweerden, maar
ook tĳdelĳke en lichamelĳke, en dat niet alleen op gezag of
door middel van den staat, maar ook zelve uit eigen autoriteit
en rechtstreeks. Rome grondt deze macht op Mt. 16:19, 18:18,
28:19, 1 Cor. 4:18-21, 5:4-5, 2 Cor. 10:6, 8, 13:2, 3,
1 Tim. 1:20, heeft ze menigmaal uitdrukkelĳk geleerd, Denzinger,
Enchir. symb. et defin. n. 1367. 1546. 1572. Conc. Vatic.
coll. Lac. VII 570. 577, en ook veelvuldig toegepast, cf. Perrone,
Prael. Theol. Lov. 1843 VII 275. Scheeben-Atzberger, Dogm. IV
1 S. 322. Jansen, Prael. theol. I 390 enz. 5o Eindelĳk leert
Rome, dat deze kerkelĳke macht, van alle aardsche macht
wezenlĳk onderscheiden, ten volle onafhankelĳk is en souverein.
Wel zegt zĳ, dat deze macht ten opzichte van Christus eene
bedienende, een ministerium is; maar tegenover alle aardsche
gezag en macht is zĳ volkomen zelfstandig. Met deze leer van

de onafhankelĳkheid der kerkelĳke macht sloeg zĳ een gansch
anderen weg in dan de kerk van het Oosten. Daar werd door
Constantĳn, Theodosius en Justinianus I de kerk hoe langer hoe
meer een orgaan in den staat; de keizer kon daarom met de
kerk nog wel niet doen wat hĳ wilde, want hĳ was aan het
dogma gebonden, en geen αρχιερευς maar alleen
εὐσεβης, beschermer
der orthodoxie, doch hĳ was toch evengoed als van den
staat het regeerend hoofd der kerk. In de Russische kerk heerscht
deze beschouwing nog thans. In 1721 legde Peter de Groote het
opperbestuur over de kerk in handen van eene permanente Heilige
Synode, welke door het intermediair van den procurator aan den
Czaar gebonden is. Hoezeer de macht van den Czaar in vergelĳking
met die der Byzantĳnsche keizers veelszins beperkt en
verzwakt is, is hĳ het toch, die door de Synode de kerk regeert,
de godsdienstige aangelegenheden van zĳn volk regelt, de mate
van vrĳheid voor zĳne Roomsche en Protestantsche onderdanen
bepaalt; het orthodoxe dogma is in Rusland nog altĳd in formeelen
zin staatsrecht en ketterĳ staatsmisdaad, cf. Pobedonoszew,
Streitfragen der Gegenwart. Autor. Uebersetzung. Berlin 1897.
Herzog2 5, 425 f. Kattenbusch, Vergl. Confessionskunde I 374-393.
Terwĳl alzoo in het Oosten het Cesareopapisme tot ontwikkeling
kwam, wist de kerk in het Westen, georganiseerd in
den paus, niet alleen hare zelfstandigheid te handhaven tegen
maar menigmaal ook hare suprematie uit te breiden over den
staat. Het keizerschap werd in Karel den Groote een Christelĳk,
een Roomsch instituut, en was van dien tĳd af menigmaal aan
den paus ondergeschikt. En dit was niet alleen practĳk maar
werd ook hoe langer hoe meer theorie. Staat, (gezin, maatschappĳ,
kunst, wetenschap, al het aardsche) en kerk verhouden zich volgens
Rome als natuur en genade, vleesch en geest, bonum naturale
en bonum supernaturale, het tĳdelĳke en het eeuwige, het aardsche
en het hemelsche. Gelĳk de maan haar licht ontvangt van de zon,
zoo hebben de vorsten hunne wereldlĳke macht aan den paus te
danken, die immers als stedehouder van Christus alle macht heeft
in hemel en op aarde, (Alvarus, Pelagius e. a.); of in elk geval
heeft de paus als hoofd der Christenheid ook summa potestas
disponendi de rebus temporalibus omnium Christianorum, Bellarminus,
de Rom. Pontif. V 6. 7. Zelfs is een wereldlĳk gebied tot
uitoefening van zĳn souvereine macht voor hem beslist noodzakelĳk.

Al is de staat dan ook binnen zĳn eigen terrein vrĳ en
zelfstandig, hĳ is toch minder dan de kerk, aan haar uitspraak
gebonden en overal waar het geestelĳke in het natuurlĳke ingrĳpt,
aan de kerk onderworpen. De staat moet Christelĳk, d. i. Roomsch
zĳn, mag geen andere als de ware erkennen dan de Roomsche,
en is verplicht, indien de kerk het verlangt en het zelve niet
doet, om ketters te vervolgen en te straffen. Cf. Augustinus’ brief
aan Vincentius contra Donat. et Rogat. de vi corrigendis haereticis,
id. aan Bonifacius de moderate coercendis haereticis, voorts
c. Epist. Parmeniani I 16. Contra literas Petiliani, vooral lib. II.
Contra Gaudentii Denatistarum episcopi epistolam I 20 II 17.
Thomas, de regimine principum. Bellarminus, de Rom.
Pontif. V.
de membris eccl. III. Hergenröther, Kath. Kirche und Christl.
Staat in ihrer geschichtl. Entw. 1872. Hammerstein, Kirche und
Staat, Freiburg 1883. Stöckl, Lehrb. d. Philos. III6 451-480.
Cathrein, Moralphilosophie II3 529 f. Hansjakob, Die Toleranz
und die Intoleranz der Kath. Kirche 2e Aufl. Freiburg 1899 enz.

4. Deze macht, door Rome aan de kerk toegekend, culmineert
en vindt ook den waarborg voor haar bestand en voortduur in
de macht van den paus. Deze draagt toch volgens het Conc.
Vatic. IV c. 3. 4 de volgende eigenschappen: 1o Zĳ is niet bloot
een primatus honoris noch ook alleen een ambt van toezicht en
leiding, maar eene van de bisschoppen onafhankelĳke volmacht
van wetgeving, regeering en rechtspraak, eene potestas jurisdictionis.
2o Zĳ is niet eene buitengewone, tĳdelĳke, maar eene
gewone, blĳvende macht, welke God hem geeft en die hĳ altĳd
en niet slechts in enkele buitengewone gevallen uitoefenen kan.
3o Zĳ is eene onmiddellĳke, zoowel naar oorsprong, wĳl Christus
haar geeft, als naar haar gebruik, wĳl de paus haar niet alleen
door de bisschoppen maar ook door zichzelf of zĳne legaten uitoefenen
kan, zonder verlof of volmacht van wie ook te vragen,
en dus met alle bisschoppen en geloovigen onmiddellĳk, vrĳ verkeeren
kan. 4o Zĳ is niet eene beperkte, maar eene plena et
suprema potestas, extensief zich uitstrekkende over de gansche
kerk, intensief alle macht bevattend, welke tot leiding en regeering
der kerk van noode is, en volstrekt souverein, aan geen leeken,
bisschoppen, concilie, maar alleen aan God onderworpen. 5o Alle
leden der kerk, hetzĳ afzonderlĳk of te zamen, alle bisschoppen,

elk voor zichzelf of in synode en concilie vergaderd, zĳn aan den
paus volstrekte gehoorzaamheid verschuldigd, niet alleen in zaken
van geloof en zeden, maar ook in die van tucht en regeering der
kerk. Haec est catholicae veritatis doctrina, a qua deviare, salva
fide atque salute, nemo potest. 6o Een deel van deze macht is
het leerambt, over hetwelk is bepaald, dat de paus, wanneer hĳ
ex cathedra spreekt, door Goddelĳken bĳstand onfeilbaar is.

Na al hetgeen vroeger van de leer der Schrift en de oudste
kerkelĳke getuigenissen gezegd werd, behoeft het geen betoog
meer, dat heel dit papale stelsel op een onschriftuurlĳken grondslag
rust. De consensus patrum, n.l. na Irenaeus, de leer en
practĳk van pausen en conciliën, de overeenstemming der latere
theologen, gelĳk ze in de Roomsche dogmatiek breeder uiteengezet
worden, bĳv. bĳ Heinrich, Dogm. II 323 f. kunnen dit
gebrek niet vergoeden. Hoezeer dit pauselĳk gebouw door zĳne
strenge eenheid dikwerf ook vele Protestanten bekoort, toch is
het in diezelfde mate religieus en ethisch zwak, als het politiek
en juridisch imponeert. Immers 1o aard en karakter der onfeilbaarheid
zĳn onvoldoende bepaald. Rome is zoover niet durven
gaan, dat zĳ aan den paus dezelfde onfeilbaarheid als aan de
apostelen toeschreef. Dit lag en ligt wel op de lĳn. Men zou
verwachten, dat de apostelen aan de episcopi, die zĳ aanstelden,
en Petrus bepaald aan den bisschop te Rome de apostolische
volmacht hadden meegedeeld. Maar dit is niet zoo. De paus is
onfeilbaar doch niet door inspiratie, maar door assistentie des
H. Geestes, door eene bĳzondere zorge Gods, waardoor de kerk
voor dwaling behoed en bĳ de waarheid bewaard wordt. En zĳne
onfeilbaarheid bestaat niet daarin, dat hĳ nieuwe openbaringen
ontvangt en eene nieuwe leer kan voordragen, maar zĳ bestaat
alleen hierin, dat hĳ de door de apostelen overgeleverde openbaring
getrouw bewaren en uitleggen kan. En ook is zĳ niet in
dien zin te verstaan, dat de door den paus ex cathedra gesproken
woorden in letterlĳken zin Gods Woord zĳn, maar alleen, dat zĳ
dit zakelĳk bevatten, Heinrich, Dogm. II 220-245. Jansen, Prael.
theol. I 616. 2o Ofschoon de onfeilbaarheid eene bĳzondere gave
is, is zĳ toch aan den paus niet altĳd eigen, en niet in zĳn
persoon, noch ook als schrĳver, als redenaar, als rechter, als
wetgever, als bestuurder noch ook als wereldlĳk vorst, bisschop
van Rome, metropoliet van de kerkelĳke provincie van Rome of

als patriarch van het Westen doch alleen als paus, als hoofd
der gansche kerk. Er heerscht hierover echter geen eenstemmigheid.
Vooral met het oog op het geval van paus Honorius gaven
vroegere theologen en zelfs Innocentius III, bĳ Schwane D. G.
III 535, toe, dat de paus privatim in ketterĳ kon vervallen, en
dan jure divino ex ipso facto als paus afgezet was (Paludanus,
Turrecremata, Alphonsus de Castro, Sylvester e. a.) of door een
rechterlĳk vonnis van een concilie kon afgezet worden (Cajetanus,
Canus e. a.) Dit had echter zĳne bedenkelĳke zĳde en bracht de
onbeperkte souvereiniteit en onschendbaarheid van den paus in
gevaar. Daarom konden anderen, zooals Pighius, Bellarminus,
Suarez e. a. zich beter vinden in de probabele en vrome meening,
dat de goddelĳke voorzienigheid den paus ook persoonlĳk voor
ketterĳ bewaren zal, Heinrich, Dogm, II 257. Scheeben-Atzberger,
Dogm. IV 1 S. 450. 3o Het Vaticanum zegt met eene misschien
het eerst door Melchior Canus, bĳ Schwane D. G. IV 302, gebezigde
uitdrukking, dat de paus onfeilbaar is, wanneer hĳ ex
cathedra spreekt. Dit schĳnt een grens te trekken, maar is
practisch een zeer onbruikbare maatstaf. Want het systeem eischt,
dat niemand uitmaken kan, of een paus ex cathedra gesproken
heeft, dan alleen de paus zelf. En zoo heeft een paus het altĳd
in zĳne hand, om eigen uitspraken of die van andere pausen te
verwerpen, door te zeggen, dat zĳ niet, of ook om ze bindend
te verklaren, door te zeggen, dat zĳ wel ex cathedra gesproken
zĳn. En zelfs kan hĳ later zeggen, dat hĳ of een voorganger,
meenende ex cathedra gesproken te hebben, het toch feitelĳk niet
gedaan heeft. 4o Het onfeilbare leerambt is een onderdeel van
de plena et suprema potestas jurisdictionis in universam ecclesiam.
Wel verklaart het Vaticanum, sess. IV c. 3, niet uitdrukkelĳk,
dat de paus bĳ het uitoefenen van deze gansche macht ten allen
tĳde onfeilbaar is. Maar het zegt toch, dat ten haren aanzien
cujuscumque ritus et dignitatis pastores atque fideles, tam seorsim
singuli quam simul omnes, officio hierarchicae subordinationis
veraeque obedientiae obstringuntur, non solum in rebus, quae ad
fidem et mores, sed etiam in iis, quae ad disciplinam et regimen
ecclesiae pertinent. Of de paus in dit alles dus feilbaar of onfeilbaar
zĳ, allen hebben zonder onderscheid, zender eenig recht
van critiek, (neque cuiquam de ejus licere judicare judicio) onvoorwaardelĳk
aan den paus te gehoorzamen, en dat bĳ niet

minder dan hunner zielen zaligheid. 5o De onfeilbaarheid wordt
in het Conc. Vatic. sess. IV c. 4 wel uitdrukkelĳk alleen aan
den paus toegekend, als hĳ ex cathedra spreekt en als herder
en leeraar aller Christenen doctrinam de fide vel moribus ab
universa ecclesia tenendam definit. Maar er is hier volstrekt niet
uit af te leiden, dat hĳ het anders niet is. Hoe zou anders in
c. 3 ook bĳ zaken van tucht, regeering, rechtspraak, absolute en
onvoorwaardelĳke gehoorzaamheid aan den paus kunnen geeischt
zĳn? Maar hoe dit zĳ, in zaken van geloof en zeden is de paus
zeker onfeilbaar. En wat hiertoe behoort, werken de Roomsche
theologen nader uit. Onfeilbaar is de paus, als hĳ handelt over
de waarheden der openbaring in de Schrift, over de waarheden
der traditie, over de waarheden der goddelĳke instellingen, sacramenten,
kerk, kerkelĳke inrichting en regeering, over de waarheden
der natuurlĳke openbaring. Maar ook hiermede is de grens
zĳner onfeilbaarheid nog lang niet bereikt. Om in dit alles
onfeilbaar te zĳn, moet hĳ het ook zĳn, zeggen de theologen,
in het oordeelen over de bronnen der geloofswaarheden en in de
uitlegging daarvan, dat is in de vaststelling van het gezag der
Schrift, der traditie, der conciliën, der pausen, der patres, der
theologen; in het gebruik maken en aanwenden van natuurlĳke
waarheden, voorstellingen, begrippen en uitdrukkingen; in het
beoordeelen en verwerpen van dwalingen en ketterĳen, in het
constateeren zelfs van de facta dogmatica; in het verbod van
boeken, in zaken van discipline, in de approbatie van orden, in
de canonisatie van heiligen enz. Geloof en zeden omvatten schier
alles, en al wat de paus daarover zegt, is onfeilbaar. De term ex
cathedra trekt feitelĳk hoegenaamd geen grens. Want deze uitdrukking
geeft toch niet te kennen, dat alleen die uitspraken
onfeilbaar zĳn, waarbĳ het ex cathedra letterlĳk vermeld wordt,
want dan waren alle vroegere pauselĳke bepalingen daarvan uitgesloten.
Ze duidt dus alleen iets zakelĳks aan. Maar wie maakt
dan uit, of de paus ex cathedra spreekt? Practisch en door het
volk zal zĳne uitspraak altĳd als onfeilbaar worden opgevat, al
was het alleen uit vrees, dat men eventueel eens eene onfeilbare
uitspraak verwerpen zou. En theoretisch kan alleen de paus
onfeilbaar zeggen, wanneer hĳ ex cathedra, onfeilbaar spreekt,
Heinrich, Dogm. II 554-654. Bovendien, waarom is de paus
onfeilbaar? Omdat hĳ het zelf verklaart? Maar dat is een circulus

vitiosus. Omdat het concilie het verklaart? Maar het concilie is
feilbaar, ook in deze verklaring. Waar is dus voor den Roomschen
Christen de zoo hooggeroemde zekerheid? 6o Het Vaticanum heeft
het resultaat opgemaakt van een lang historisch proces. In den
eersten christelĳken tĳd waren alle apostelen, alle gemeenten en
ook alle episcopi elkander gelĳk in rang; hoogstens was er een
primatus homoris maar in geenerlei opzicht een primatus jurisdictionis.
Maar allengs wist de kerk en de bisschop te Rome alle
andere kerken en bisschoppen aan zich te onderwerpen. Toch
bleef de zelfstandigheid der laatsten binnen eigen kring nog lang
tot op zekere hoogte bewaard. Tegen het einde der 13e eeuw
komt de controvers op over de verhouding van de bisschoppelĳke
en de pauselĳke macht, Schwane D. G. III 549. Sommigen
trachten dan nog de zelfstandigheid der eerste in dien zin te
handhaven, dat de bisschop, schoon ondergeschikt aan den paus,
toch de hem binnen zĳn kring toekomende macht van God, ex
jure divino, ontvangen heeft en door den paus slechts als drager
dier macht aangewezen wordt; zoo Henricus van Gent, Alphonsus
de Castro, bisschop van Brugge † 1558, Vitoria, 1480-1544,
vader der neoscholastiek aan de hoogeschool te Salamanca, Petrus
Guerrero, bisschop van Granada en vele andere Spaansche en
Fransche bisschoppen op het concilie te Trente, die in den 7en
canon der 23e zitting de woorden wilden opgenomen hebben: episcopos
jure divino institutos presbyteris esse superiores, Schwane,
D. G. IV 292 f. Er ontstonden op het concilie over deze quaestie
de heftigste debatten, die heel den winter van het jaar 1562 en
tot over het midden van het volgende jaar voortduurden. Den
15en Juli 1563 werd in can. 6-8 de bisschoppelĳke macht wel
nader omschreven, maar de vraag, of zĳ ex jure divino dan wel
ex jure ecclesiastico was, werd met opzet onbeslist gelaten. Er
stond dan ook aan de andere zĳde eene sterke partĳ, met Lainez,
den Jezuitengeneraal aan het hoofd, die beweerde, dat de bisschop
de potestas ordinis wel onmiddellĳk van God ontving, maar de
potestas jurisdictionis alleen verkreeg door vrĳe overdracht van
de zĳde van den paus; deze laatste was dus in zooverre de jure
ecclesiastico, en kon door den paus naar welgevallen beperkt,
gewĳzigd of ontnomen worden, want de paus had zĳne volle
macht over de gansche kerk alleen en onmiddellĳk van God.
Dit gevoelen won na Trente door den invloed der Jezuiten hoe

langer hoe meer veld, het behaalde over het Gallikanisme de
zegepraal en werd op het Vaticaansch concilie tot een dogma
verheven. Wel wordt er in sess. IV c. 3 gezegd, dat de macht
van den paus volstrekt geen inbreuk maakt op de ordinaria ac
immediata potestas jurisdictionis der bisschoppen maar deze veeleer
bevestigt, versterkt en handhaaft; doch de paus heeft de volle,
gansche wetgevende, regeerende en rechtsprekende macht over
heel de kerk, hĳ kan zonder iemands tusschenkomst of bemiddeling
vrĳelĳk verkeeren (communicare) met al de herders en
kudden der gansche kerk, en allen zĳn zonder onderscheid en
onvoorwaardelĳk aan hem onderworpen. Bisschoppen, conciliën,
heel de kerk, alle geloovigen zĳn feilbaar uit zichzelven en alleen
onfeilbaar met en door hem. De paus is de wortel, de vastheid,
het fundament van de eenheid, autoriteit en onfeilbaarheid van
bisschoppen, conciliën, kerkvaders, theologen, van alle geloovigen
en van heel de kerk. Hĳ alleen ontvangt alle macht en gezag
en onfeilbaarheid rechtstreeks van God. Eene enkele uitdrukking
herinnert nog aan de oude, katholieke opvatting; zoo bĳv. als in
het Conc. Vatic. IV c. 4 gezegd wordt, dat de paus ea infallibilitate
pollere, qua divinus Redemptor ecclesiam suam in definienda
doctrina de fide vel moribus instructam voluit, maar
onmiddellĳk wordt daaruit juist afgeleid, dat de definitiones van
den paus ex sese en niet ex
consensu ecclesiae onfeilbaar zĳn.
7o Nog verder gaat deze macht van den paus. Ofschoon de pausen
tot de 8e eeuw toe onderdanen van het Romeinsche keizerrĳk
waren en hun geestelĳk ambt hoegenaamd niet het bezit van
wereldlĳke macht insloot, toch is al spoedig in de Roomsche
kerk de gedachte opgekomen, dat de paus, om op geestelĳk
gebied onafhankelĳk te kunnen zĳn, ook in het wereldlĳke souverein
moest wezen. En na de opheffing van den kerkelĳken staat
in 1870 is deze gedachte nog meer op den voorgrond getreden en
met sterker nadruk uitgesproken. Pius IX en Leo XIII hebben
niet nagelaten, telkens te verklaren, dat de paus als universeel
bisschop niet onderdaan van een bĳzonder vorst kan zĳn noch
eene bepaalde nationaliteit kan dragen, Jansen, Prael. theol. I
657, Hase, Prot. Polem. 254; en hunne uitspraken binden de
Roomsche geloovigen. Al is de idee van een kerkelĳken, van een
priesterstaat, geheel uit den tĳd; al doet de existentie van zulk
een staat aan de eenheid van Italie tekort; al kan de paus niet

kerkelĳk opperhoofd en wereldlĳk souverein tegelĳk zĳn, zonder
dat kerk of staat of beiden daarbĳ schade lĳden; al heeft de
geestelĳke macht de politieke souvereiniteit volstrekt niet noodig;
al heeft de paus eeuwenlang geen politiek gebied gehad en al
heeft hĳ na den overigens op zichzelf onrechtmatigen roof van
den kerkelĳken staat in 1870 aan invloed niet verloren, evenmin
als de duitsche bisschoppen, sedert zĳ opgehouden hebben rĳksvorsten
te zĳn; al is de onafhankelĳkheid van den paus tegenover
den koning van Italie door de garantie van 13 Mei 1871 en door
de macht der Roomsche vorsten en volken meer dan voldoende
gewaarborgd; dit alles doet er weinig toe, Rome laat den eisch
niet varen, dat de paus weer worde wereldlĳk vorst. Dit is
echter nog maar een gering deel van den ganschen eisch. Met
beroep op Mt. 28:18 en Luk. 22:38 en in navolging van
Bonifacius VIII in de bul Unam Sanctam zĳn vele Roomschen
nog veel verder gegaan en hebben gezegd, dat de paus de eigenlĳke
souverein van heel de wereld is en de wereldlĳke macht naar
zĳn welgevallen overdraagt aan vorsten en koningen als zĳne
ministri en vicarii. Dit was velen echter al te kras. Zĳ bestreden
de meening, dat de paus souverein is over het ongeloovig deel
der wereld, want Christus vertrouwde aan Petrus alleen de zorg
over de schapen toe, en die buiten zĳn, oordeelt God; ook was
de paus niet wereldlĳk vorst over de christelĳke volken, want
nergens werd zulk eene politieke macht aan den paus opgedragen,
en Christus gaf aan Petrus alleen de sleutels van het hemelrĳk;
de paus heeft zelfs geen temporalis jurisdictio noch wereldlĳke
macht directe of jure divino, want Christus is een geestelĳk
koning en heeft een geestelĳk rĳk. Maar al verwierpen dezen
alzoo de directe wereldlĳke macht, zĳ bleven toch spreken van
eene potestas indirecta en kenden aan den paus niet bloot eene
potestas directiva in wereldlĳke zaken toe, doch ook in het belang
van het rĳk Gods eene summa potestas disponendi de rebus
temporalibus omnium Christianorum; want het weiden der schapen
eischt ook macht over de wolven. De wereldlĳke macht is immers
aan de kerk onderworpen gelĳk het lichaam aan den geest; ongeloovige
vorsten, die hun onderdanen tot ketterĳ verleiden,
mogen weerstaan en afgezet worden; christelĳke vorsten zĳn als
zoodanig aan Christus onderworpen, moeten het geloof bevorderen
en de kerk beschermen; gelĳk ook vele koningen in de dagen

des O. Test. en in de geschiedenis der kerk gehandeld hebben,
Bellarminus, de Rom. Pontif. lib. V. Maar ook bĳ deze theorie
der potestas indirecta behoudt de paus het recht, om in het
belang van het koninkrĳk Gods van alle vorsten onbepaalde
gehoorzaamheid te eischen, ingeval van ongehoorzaamheid hen
af te zetten en de onderdanen van hun eed van gehoorzaamheid
te ontslaan, niet-roomsche volken en landen aan roomsche vorsten
toe te wĳzen, politieke wetten en rechten krachteloos te verklaren
enz. Ook al geven vele Roomschen er tegenwoordig den
schĳn aan, alsof al deze rechten den pausen alleen tĳdelĳk en
toevallig in de Middeleeuwen toekwamen, de Syllabus van 1864
verklaart in n. 23 uitdrukkelĳk, dat de pausen en conciliën
nooit de grenzen hunner macht overschreden noch rechten der
vorsten zich aangematigd noch ooit bĳ beslissing in zaken van
geloof en zeden gedwaald hebben. De uitoefening der rechten
moge door de omstandigheden geschorst zĳn, er is geen twĳfel
aan, dat de rechten zelve onvervreemdbaar zĳn. Rome verandert
niet. Cf. Fr. v. Schulte, Die Macht der römischen Päpste über
Fürsten, Länder, Völker und Individuen 3te Aufl. Giessen 1896.
8o Uit dit alles blĳkt de allesbeheerschende plaats, welke de
paus in het leven van den Roomschen Christen inneemt. De
Roomsche kerk is eene monarchie, een rĳk, een staat met een
geestelĳk vorst aan het hoofd. Van de dagen van Augustinus af
wordt de kerk bĳ voorkeur als een staat en een rĳk voorgesteld,
waarin alle dogmata als wetten en rechten gelden, die de menschen
binden bĳ de zaligheid hunner ziel. Bonifacius VIII zeide
daarom van den paus, dat hĳ jura omnia in scrinio pectoris sui
censetur habere, bĳ Schulte t. a. p. 66. De regeering in dezen
staat is absoluut monarchaal; na het concilie van 1870 is zĳ
zelfs niet meer, gelĳk men vroeger zeide, door de aristocratie
der bisschoppen getemperd; want de bisschoppen zĳn feilbaar,
en ontleenen aan hem hunne macht; ja, volgens de uitdrukkelĳke
bepaling van het Vaticanum kan de paus met alle herders en
kudden onmiddellĳk verkeeren en dus, met algeheelen voorbĳgang
van den bisschop, direct iederen priester, iederen kapelaan aanstellen
of ontslaan, elk proces beslissen, elken leek onmiddellĳk
kastĳden enz., de bisschoppen zĳn van de souvereiniteit in eigen
kring principieel ten eenenmale beroofd. Ook is deze monarchale
regeering van den paus in beginsel niet meer constitutioneel,

want Schrift en traditie zĳn aan zĳne onfeilbare uitlegging onderworpen;
la tradizione son io, zeide daarom Pius IX tot den
kardinaal Guidi, bĳ Schulte t. a. p. 80; de paus bepaalt, indien
noodig, wat leer van Schrift en traditie is. Door zĳne onfeilbaarheid
is de paus in de Roomsche kerk de eenige, absolute souverein,
bron van alle kerkelĳke en zelfs direct of indirect van alle
wereldlĳke macht. Daarom heet hĳ sedert de 9e eeuw in onderscheiding
van alle andere bisschoppen Papa, Schwane D. G. I 543,
niet maar opvolger en plaatsvervanger van Petrus doch vicarius
Christi, vicarius Dei, Schwane III 536. 538, pater spiritualis
omnium patrum, imo omnium fidelium, hierarcha praecipuus,
sponsus unicus, caput indivisum, pontifex summus, fons et
origo, regula cunctorum principatuum ecclesiasticorum, Bonav.
Brevil. VI 12. De paus is de kerk, is het Christendom, is
het Godsrĳk zelf. Le pape et l’église, c’est tout un, zeide Fr.
de Sales. Ubi papa, ibi ecclesia. Het primaat van den paus is
summa rei christianae, Bellarminus, de Rom. Pontif. in de
voorrede. Zonder paus geen kerk, geen Christendom, Veuillot bĳ
Hase, Prot. Polemik5 187. Onderwerping aan den paus is voor
alle menschen noodzakelĳk ter zaligheid, (Bonifacius VIII). De
paus is middelaar der zaligheid, de weg, de waarheid en het
leven. Er ontbreekt nog maar aan, dat hĳ aangebeden wordt,
maar ook dat is eene quaestie van tĳd, Harnack D. G. III 652.
Inderdaad, Scheeben-Atzberger, Dogm. IV 1 S. 427 zegt het
terecht, indien het primaat van den paus niet Gods werk is,
dan is het eene blasphemische und diabolische Usurpation. Cf.
Luther, von dem Papstthum zu Rom. 1520, cf. Köstlin, Luthers
Theol. I 317. Art. Smalc. 4 en Tract. de potestate et primatu
papae, bĳ Müller, Symb. B. 306. 328. Calvĳn, Inst. IV c. 4-11.
Amesius, Bellarminus enervatus, I lib. 3. Chamier, Panstr. Cath.
II lib. 2. Voetius, Pol. Eccl. III 775 sq. Id. Disp. II 684-882.
Id. Desperata Causa Papatus, Amst. 1635. Heidegger, Corp. Theol.
Loc. 72, 2. Turretinus, Theol. El. XVIII qu. 16-20. Id. de
necessaria secessione nostra ab eccl. rom. vooral disp. 5: de
tyrannide romana. Moor, Comm. VI 195 sq. J. von Döllinger,
Das Papstthum. Neubearbeitung von Janus, Der Papst und das
Concil, von J. Friedrich, München Beck 1894. Langen, Das
Vatik. Dogma von dem Universalepisc. u. der Unfehlb. des
Papstes, 3 Theile, Bonn 1871-73. Dr. W. Joos, Die Bulle

Unam Sanctam und das Vatik. Autoritätsprinzip, 2e Aufl.
Schaffh. 1897. Bungener, Pape et concile au 19e siècle,
Paris 1870. Gladstone, Rome and the newest fashion in religion
1875. Hase, Handbuch der Prot. Polemik5, Leipzig 1891.
Tschackert, Evang. Polemik gegen die röm. Kirche, Gotha 1885.
D. Snĳder, Rome’s voornaamste leerstellingen en bedoelingen voor
den protestant toegelicht. Gor. 1890. Het dogma van de onfeilbaarheid
van den paus enz., uit het Duitsch door D. Snĳder,
Rott. 1899.

5. Tegen deze ontaarding der kerkelĳke macht kwam de
Reformatie in verzet. Zĳ beleed weer, dat de kerk eene communio
sanctorum was, en dat zĳ van Christus eene macht had ontvangen,
welke van die in den staat wezenlĳk onderscheiden was. Christi
Reich is nicht ein leiblich oder weltlich, irdisch Regiment, wie
andere Herren und Könige auf Erden regieren, sondern ein geistlich,
himmlisch Regiment, das da gehet nicht über zeitlich Gut,
noch was dies Leben betrifft, sondern über Herzen und Gewissen,
wie man vor Gott leben soll, seine Gnade erlangen, Luther bĳ
Sohm, Kirchenrecht 464, 488, cf. verder Köstlin, Luthers Theol.
II 486 f. 553 f. Evenzoo maakte Calvĳn tusschen kerk en staat
onderscheid als tusschen ziel en lichaam, het toekomstige en het
tegenwoordige leven en schreef aan de kerk eigen ambten, macht
en jurisdictie toe, Inst. IV 1-11. 20, cf. Lobstein, Die Ethik
Calvins 1877 S. 115 f. De macht der kerk bestond daarom niet
in eenig corpus juris canonici, dat door Luther te Wittenberg
den 10e December 1520 in het openbaar verbrand werd, maar
enkel en alleen in de bediening van Gods woord. Wĳl Christus
het eenige hoofd der kerk is, kan en mag in de kerk alleen het
woord Gods heerschen, niet door dwang maar alleen door liefde
en vrĳe gehoorzaamheid, Luther bĳ Sohm, Kirchenrecht 464.
468; de bediening van woord en sacrament is de eenige vorm
van kerkregiment, het inbegrip van alle kerkelĳke macht, de
gansche sleutelmacht, welke dan echter ook volgens de Lutherschen
wettige roeping, gehoorzaamheid aan de opzieners, beoordeeling
van leer en leven, oefening van tucht, uitsluiting der
goddeloozen uit de gemeente enz. insloot, Conf. en Apol. Aug.
art. 14. 20. 28 Smalc. art. de potestate et primatu papae. Sohm
heeft dit onderscheid in de macht, welke door Rome en door

Luther aan de kerk toegekend wordt, helder in het licht gesteld.
Wel is waar gaat hĳ te ver, als hĳ, in de meening, dat alle
recht dwang, menschelĳke heerschappĳ en aardsche macht is,
alle kerkrecht met het wezen der kerk in strĳd acht, cf. Rutgers,
Het kerkrecht, inzoover het de kerk met het recht in verband
brengt, Amst. 1894. Maar toch toont hĳ duidelĳk aan, dat het
groote verschil over de macht der kerk tusschen Rome en het
Protestantisme samenhangt met de politieke, juridische of de
geestelĳke, ethische opvatting van het Christendom. En hĳ erkent
zelf menigmaal, dat de gemeente van Christus, ofschoon eene
gemeenschap van heiligen, toch orde eischt, reeds in den eersten
tĳd zekere orde bezat, 51 f., en ook volgens Luther en de Lutherschen
zonder ambt, wettige roeping, zielzorg, tucht, ban,
regeering niet kan bestaan, 471. 476. 486. 494. 519 f. Alle
macht in de kerk is rechtstreeks of zĳdelings bediening des
woords; alle regeling, die zĳ maakt, is daaraan ondergeschikt en
dienstbaar. Zoo verstonden het ook de Gereformeerden; alle macht
in de kerk berust oorspronkelĳk bĳ Christus, die door God is
gezalfd tot koning over Sion, en draagt daarom een geestelĳk
karakter, want zĳn koninkrĳk is niet van deze wereld. Voor
zoover Christus bĳ de uitoefening dier macht zich van organen
bedient, zĳn deze niet zelfstandig, onafhankelĳk, souverein, maar
aan Hem, d. i. aan zĳn woord gebonden. Alle ambt in de gemeente
van Christus is een διακονια, ministerium, zonder wetgevende,
rechtsprekende en uitvoerende macht in zichzelf, maar
alleen kunnende bedienen, wat in het woord van Christus vervat
en opgesloten ligt. Feitelĳk is er dus in de kerk geen andere
macht dan de sleutelmacht, de bediening van woord en sacrament,
die dan echter gewoonlĳk wederom onderscheiden werd in potestas
doctrinae, potestas disciplinae en potestas ordinis of regiminis,
Calvĳn, Inst. IV c. 8-12. Martyr, Loci Comm. 405 sq. Polanus,
Synt. Theol. VII 10 sq. Junius, theses theol. 46. Turretinus,
Theol. El. XVIII 29 sq. enz.

Al was er zoo in de grondgedachten eenstemmigheid, toch kwam
er bĳ de uitwerking en toepassing tusschen Lutherschen en Gereformeerden
spoedig een belangrĳk verschil voor den dag. Ten
eerste nam Luther uit de Roomsche kerk de ambtelĳke bediening
van het woord aan den enkele over en was alzoo op handhaving
der biecht gesteld. Ofschoon hĳ de prediking van het evangelie

opvatte als vergeving der zonden, also dass ein christlicher
Prediger nimmer das Maul aufthun kann, er muss eine Absolution
sprechen, Sohm t. a. p. 488, toch was hem dit niet genoeg; de
absolutie moest ook door den pastor individueel in de wel niet
noodzakelĳke maar toch hoogst nuttige biecht worden toegepast,
Köstlin, Luthers Theol. II 528. Caspari, art. Beichte in Herzog3.
Conf. Aug. 11. 25 en Apol. Conf. Catech. minor I 5. Appendix
I ad Catech. maj. Art. Smalc. III 8. Gerhard, Loc. XV 97-117.
Quenstedt, Theol. III 584. 598. Harnack, Prakt. Theol. II
463 f. en daar aangeh. litt. Gandert, Zur Revision des Beichtwesens
in der ev. Kirche, Wittenberg 1898. Maar deze private
biecht stuitte op onoverkomelĳke moeilĳkheden, op het onvoldoend
getal herders, op het biechtgeld, op de onzekere beteekenis
der absolutie enz., en kwam allengs in onbruik. Hoewel nu de
Gereformeerden het elkander belĳden van de misdaden nuttig
vonden, lieten zĳ de ambtelĳke bediening van het woord en dus
ook de verkondiging van de vergeving der zonden, d. i. de absolutie
alleen plaats hebben in de openbare vergadering der geloovigen,
hielden van de biecht als kerkelĳke instelling alleen de
geregelde of somtĳds bĳ de voorbereiding tot het avondmaal
gebruikelĳke belĳdenis van zonden over, en vervingen overigens de
private biecht door het persoonlĳk huisbezoek, Zwingli bĳ Zeller,
Das theol. System Zwingli’s 153. Calvĳn, Inst. III 4. IV 1, 22.
Martyr, L. C. 274. Amesius, Bellarminus enervatus III 481.
Rivetus, Op. III 316. M. Vitringa III 127 sq. Biesterveld, Het
Huisbezoek, Kampen 1900. Ten tweede had de tucht in de Luthersche
kerk een ander verloop dan in de Gereformeerde. Luther zelf
wenschte wel terdege toepassing van tucht in de gemeente van
Christus; ofschoon hĳ den Roomschen ban verwierp en alle burgerlĳke
straf uit de kerkelĳke tucht verwĳderde, toch was zulk eene
gemeente zĳn ideaal, die na herhaalde vermaning het booze uit
baar midden wegdeed, Köstlin, Luthers Theol. II 530 f. 560 f.
Herzog2 8, 14. 13, 588. Th. Harnack, Prakt. Theol. II 497 f.
Dieckhoff, Luthers Lehre v. d. kirchl. Gewalt, Berlin 1865, de
Luthersche belĳdenisschriften bĳ Müller, S. 64. 152. 165. 288.
323. 340. 342. Maar het ontbreken van het presbyterambt en
de uitoefening van de kerkelĳke tucht alleen door den pastor
leidde tot zulke misbruiken, dat zĳ weldra geheel teniet ging
en voorzoover zĳ bleef, aan de gemengde consistoriën werd

overgelaten. Practisch gaf dit hetzelfde resultaat, als de leer van
Zwingli, Erastus, de Remonstranten, de Rationalisten en vele
nieuwere theologen, volgens welke de gemeente hare macht tot
tuchtoefening, sedert de overheid christelĳk is geworden, aan
deze heeft afgestaan. Daarentegen was voor Calvĳn de kerkelĳke
tucht eene levensquaestie; voor het recht der kerk, om het booze
uit haar midden weg te doen, streed hĳ in Genève twintig jaren
lang; hĳ verwierf het eerst in het jaar 1555, Choisy, La théocratie
à Genève 166. Tucht mocht niet de ziel der kerk zĳn,
zĳ was er toch de zenuw van. En deze beschouwing van de plichtmatigheid,
noodzakelĳkheid en nuttigheid der kerkelĳke tucht
werd het eigendom der Gereformeerden, en onderscheidde hen
van Roomschen en Lutherschen aan de eene zĳde, maar anderzĳds
ook van Anabaptisten en Mennonieten, die door hun tegenstelling
van natuur en genade den ban soms overdreven streng toepasten
en er zĳn geestelĳk karakter aan ontnamen. Cf. Calvĳn, Inst.
IV 12. Martyr, L. C. 411. Zanchius, Op. IV 736. Junius, Theses
Theol. 47. Bucanus, Instit. theol. 581. Mastricht, Theol. VII 6.
Synopsis pur. theol. 48. Turretinus, Theol. El. XVIII qu. 32.
Maresius, Syst. Theol. XVI 79-87. Voetius, Pol. Eccl. IV
841 sq. Conf. Gall. 27. Belg. 29. Cat. Heid. 83-85. Helv. II
18 enz. Ten derde werd de verhouding van het Christendom tot
het natuurlĳke leven door Luther anders dan door Calvĳn bepaald.
Alle Hervormers gingen daarin saam, dat zĳ het natuurlĳke
leven bevrĳdden van den druk en de macht der kerk, die bĳ
Rome met het Christendom samenvalt, als een supranatureel
toevoegsel aan de natuur toekomt doch daaronder overigens aan
dat natuurlĳke leven eene groote speelruimte gunt. Het Protestantisme
stelde daartegenover de belĳdenis, dat de gansche
wereld, ofschoon liggende in het booze, toch in zichzelve heilig
en goed is, een werk van God, den Almachtige, den Schepper
van hemel en aarde; het wisselde de quantitatieve tegenstelling
van natuurlĳk en bovennatuurlĳk voor de qualitatieve, ethische
tegenstelling van zonde en genade in. Maar daarbĳ was er toch
tusschen de Hervormers een groot verschil. Zwingli kwam het
Middeleeuwsch dualisme van vleesch en geest, van humana en
divina justitia nimmer geheel te boven. Luther beperkte het werk
van Christus dikwerf zoo tot het religieus-ethische terrein, dat
het natuurlĳke los daarnaast kwam te staan; het evangelie

veranderde alleen het uitwendige, het gemoed, het hart, maar werkte
niet vernieuwend en hervormend op heel het natuurlĳke leven in.
Vandaar de minachting, waarmede Luther dikwerf sprak over
de rede, de philosophie, de juristerĳ; vandaar het harde oordeel,
dat de Formula Concordiae velde over den natuurlĳken mensch
als lapis, truncus aut limus; vandaar de Luthersche onderscheiding
en scheiding tusschen het zinnelĳke en het geestelĳke als
duo hemisphaeria, quorum unum inferius, alterum superius, cf.
mĳne rede over de Kathol. van Christ. en Kerk 1888 bl. 28v.,
en over de Algemeene Genade 1894 bl. 24v. Daaruit is ook te
verklaren, dat de Luthersche kerk, mits zĳ maar de zuivere
bediening had van woord en sacrament, voor alle andere door
Christus der kerk geschonken macht vrĳ onverschillig was. Zĳ
wist wel beter en beleed, dat de kerk haar eigen opzieners en
diakenen, haar eigen regeering en tucht hebben moest. Maar in
de practĳk stond zĳ dat alles terstond en schier zonder strĳd
aan de overheid af. Desnoods kon zĳ eene monarchale (pauselĳke)
en episcopale regeering toegeven, vele ceremoniën als adiaphora
erkennen, de tucht aan de consistoriën overlaten en heel de uitwendige
regeering der kerk aan de overheid toevertrouwen. De
kerk hield voor zich alleen het predikambt, de bediening van
woord en sacrament, maar werd overigens een lands- en een
staatskerk, waarin de overheid als plaatsvervanger van het
Roomsche episcopaat, of als praecipuum membrum ecclesiae of
als gevolmachtigde der kerk zoo goed als alles te zeggen had,
cf. boven bl. 108. Köstlin, Luthers Theol. II 555 f. Lechler,
Die neut. Lehre v. h. Amte 1857 S. 223 f. 230 f. Sohm, Kirchenrecht
542 f. en voorts Melanchton, Loci Comm. de magistr.
civil. Gerhard, Loc. XXIV. Quenstedt, Theol. IV 420-450.
Hollaz, Ex. 1352-1366. Baier, Comp. 639-649. Buddeus,
Inst. Theol. 1267-1286. Zakelĳk stemde dit weder geheel
overeen met de macht, welke Zwingli, Erastus, de Remonstranten
enz. aan de overheid in betrekking tot de kerk toekenden. Maar
de Gereformeerden stelden zich hier principieel tegenover. Gelĳk
God de overheid in den staat tot souverein had aangesteld, zoo
zalfde Hĳ Christus tot Koning zĳner kerk. Beide, staat en kerk,
waren dus in oorsprong, natuur, regeering, wezenlĳk van elkander
onderscheiden; de macht der kerk aan de overheid opdragen was
eene aanranding van het koningschap van Christus. Maar deze

onderscheiding werd toch door de Gereformeerden nooit als
scheiding bedoeld. Integendeel, gelĳk de kerk haar geestelĳke
goederen uitdeelt tot heil van heel het natuurlĳke leven in
huisgezin en maatschappĳ, in kunst en wetenschap, zoo heeft ook
de overheid in een christelĳk land de dure roeping, om de ware
kerk te beschermen, in hare uitbreiding en voortplanting te
steunen, alle afgoderĳ en valschen godsdienst te weren en uit
te roeien en het rĳk van den antichrist te gronde te werpen.
Zĳ konden niet anders leeren, omdat zĳ geloofden, dat de overheid
door God zelven om der zonde wil, ter harer beteugeling,
ingesteld was; dat zĳ als zoodanig aan Gods wet en woord
gebonden was; dat niet alleen de tweede maar ook de eerste
tafel der wet op haar terrein en op hare wĳze gehandhaafd
moest worden; dat de H. Schrift een boek was niet uitsluitend
met religieus-ethischen inhoud, geldende alleen voor de kerk,
maar een woord Gods, uitgaande tot alle menschen en licht
verspreidend over alle schepsel en leven; dat de overheid onder
het O. Test. met zulk eene taak speciaal door God was belast;
dat de christelĳke waarheid universeel was en katholiek, duidelĳk
en klaar, en dus ook voor de overheid kenbaar. Cf. De Geref.
belĳdenisschriften bĳ Niemeyer 9. 32. 54. 55. 82. 98. 114.
122. 326. 355. 387. 534. 610. 765. 810. Calvĳn, Inst. IV 20;
over ketterstraf, Op. ed. Amst. VIII 510-567, cf. Choisy, La
théocratie à Genève au temps de Calvin, 1898. Bloesch, Gesch.
d. Schweiz.-ref. Kirchen, Bern 1899 I 227 s. Beza, de haereticis
a civili magistratu puniendis, Tract. Theol. I 85-169. Zanchius,
Op. IV 580-587. Martyr, L. C. 473. Bullinger, Huisboek II 7.
Junius, Op. I 544. Bogerman, in de diss. van der Tuuk 1868
bl. 32v. Trigland, Antapol. c. 29. Kerckel. Gesch. passim,
vooral bl. 440v. Rhetorford, Examen Arminianismi c. 19. Revius,
in de diss. van Posthumus Meyjes, 1895 bl. 151-171. Voetius,
Pol. Eccl. I 124 sq. en passim. Disp. sel. II 692-809. III
206. Synopsis pur. theol. 50. Mastricht, Theol. VII 7, 14.
Turretinus, Theol. El. XVIII qu. 34. Moor VI 470-518.
Vitringa IX 1. 700 sq.


Maar het leven bleek sterker dan de leer; het absolute standpunt
werd langzamerhand verzwakt. Reeds in de 16e eeuw eischten
sommige Wederdoopers en Socinianen, dat de overheid van alle
inmenging in zaken van religie en bepaaldelĳk van ketterstraf

zich onthouden zou. De Gereformeerde leer stuitte dan ook op
vele practische bezwaren. In theorie toch waren staat en kerk
wel onderscheiden, maar feitelĳk was de staat dikwerf onderworpen
aan de uitspraken der kerk, en gebonden aan hare belĳdenis.
Krachtens de nauwe vereeniging met de kerk en de verplichting,
die zĳ op zich genomen had, kwam de overheid tot daden van
geweld en dwang, van welke zĳ zelve meestal een afkeer had,
die haar een kwaden naam gaven bĳ vele edelgezinden, den schĳn
op haar laadden van Roomsche tirannie en met den Protestantschen
eisch van gewetens- en godsdienstvrĳheid in strĳd waren.
Zoolang in een land ééne confessie alle burgers of althans de
groote meerderheid verbond, was de vereeniging van kerk en staat
nog te handhaven; maar toen langzamerhand de Roomsche kerk
herleefde en in het Protestantisme velerlei kerken en belĳdenissen
opkwamen, aan wie men het christelĳk karakter niet ontzeggen
kon, toen werd het zelfs voor den strengste onmogelĳk, om het
confessioneel karakter van den staat en den eisch der ketterstraf
te handhaven. In Engeland kwam dit in de 17e eeuw het eerst
duidelĳk aan het licht. Niet alleen Roomschen en Episcopalen
streden daar met elkander om den voorrang, maar straks traden
na elkander de Presbyterianen, Independenten, Kwakers, Levellers
en Deisten op. Zoo schreed men, door de feiten geleid, allengs
van het confessioneel tot het algemeen christelĳk en vandaar tot
het deistisch karakter van den staat voort, en werd tolerantie
en moderatie het modewoord der achttiende eeuw. Roger Williams,
de „aartsindividualist” was de eerste, die in de 17e eeuw den
eisch van scheiding in kerk en staat uitsprak en volstrekte godsdienstvrĳheid
verlangde voor ieder, ook voor ketters en Joden,
en deze beginselen in zĳne kolonie te Rhode-Island in toepassing
bracht. Aan christelĳke en aan revolutionaire zĳde vond deze
theorie hoe langer hoe meer instemming. Sommige staten in
Amerika pasten haar sedert 1776 toe, de Fransche Omwenteling
dreef ze in vele landen door. Desniettemin bestaat zĳ nergens
zuiver en consequent, en deinst ieder in de practĳk voor hare
gevolgen terug.

6. Dat Christus aan zĳne kerk op aarde zekere macht heeft
toegekend, is haast voor geen twĳfel vatbaar. In het algemeen
reeds is het eene onloochenbare waarheid, dat niets zonder orde

en regel kan bestaan, dat wezen zonder vorm ondenkbaar is,
dat eene eigenlĳke ὑλη overal en op elk gebied niets dan eene
wĳsgeerige abstractie is. Een huisgezin kan niet bestaan zonder
hoofd, een volk niet zonder overheid, eene vereeniging niet zonder
bestuur, een leger niet zonder generaal enz.; anarchie is onmogelĳk.
Te zeggen, dat Christus eene kerk heeft gesticht, zonder
eenige organisatie, regeering of macht, is eene bewering, die uit
mystiek-philosophische beginselen opkomt maar noch met de leer
der Schrift, noch met de werkelĳkheid van het leven rekening
houdt. De vraag, die verdeelt, is dan ook eigenlĳk niet deze, of
de kerk van Christus, om te bestaan, eene zekere macht en
regeering behoeft, want dat stemmen allen toe, hetzĳ zĳ de gemeente
deze regeering zichzelf laten geven of haar aan de overheid opdragen.
Maar het verschil loopt hierover, of Christus zelf in
zĳn woord, natuurlĳk niet in allerlei bĳzonderheden maar in
beginselen en hoofdzaken, aan zĳne kerk eene macht en regeering
heeft toegekend, die daarom ook uitmaakt en uitmaken mag een
artikel van ons geloof en een stuk onzer belĳdenis, Ned. Gel.
art. 30-32. Doch ook dit verschil wordt door de H. Schrift
zoo sterk en duidelĳk mogelĳk beslist. Christus heeft wel gezegd,
dat zĳn koninkrĳk niet van deze wereld is, maar Hĳ is niet in
dien zin een geestelĳk koning, dat Hĳ om het uitwendige en
aardsche zich volstrekt niet bekommert. Integendeel, Hĳ heeft
de volle menschelĳke natuur aangenomen en is in de wereld
gekomen, niet om haar te veroordeelen, maar te behouden; Hĳ
heeft zĳn koninkrĳk in die wereld geplant en gezorgd, dat het
daarin bestaan en als een zuurdeesem op alle terreinen des levens
vernieuwend inwerken kan. Zĳn werk was, om allerwege de
werken des duivels te verbreken, en het recht en de eere Gods
tot erkenning te brengen; zoover als de zonde alles heeft verwoest
en bedorven, strekt intensief zĳne verzoenende en verlossende
werkzaamheid zich uit. Daarom brengt Hĳ maar niet sommige
menschen individueel door zĳn Geest tot het geloof, opdat zĳ
voorts vrĳ zich vereenigen en met de ontvangene gaven des
Geestes elkander dienen zouden. Maar Hĳ sticht eene gemeente,
eene kerk, en richt deze van stonden aan zoo in, dat zĳ bestaan,
zich voortplanten en uitbreiden, en haar taak op aarde volbrengen
kan. Ter verduidelĳking mag en moet tusschen het wezen en de
regeering der kerk onderscheid worden gemaakt. Maar dit onderscheid

mag nooit zoo worden verstaan, alsof de geloovigen oorspronkelĳk
van alle regeering en macht verstoken zouden zĳn
geweest. Integendeel, de vorige paragraaf heeft in het licht
gesteld, dat de kerk van het eerste oogenblik van haar bestaan
na den val af eene zekere organisatie heeft gehad, eerst in de
patriarchale gezinnen, daarna in het volk Israels, en sedert
Christus’ komst op aarde in de verschillende buitengewone en
gewone ambten, die Hĳ in zĳne gemeente ingesteld heeft, Mk.
3:14, Luk. 10:1, Hd. 20:28, 1 Cor. 12:28, Ef. 4:11. Elk
ambt sluit echter een macht, een recht, eene bevoegdheid in.
Wel is waar zĳn er vele gaven in de gemeente, die door den
H. Geest geschonken, als διακονιαι van Christus en als
ἐνεργηματα
Gods des Vaders zich openbaren en der gemeente onderling tot
stichting dienen, 1 Cor. 12:4v. Maar niettemin verbond Christus
aan de ambten, die Hĳ in zĳne gemeente instelde, eene speciale
macht, ἐξουσια, bestaande in het prediken van het evangelie,
Mt. 10:7, Mk. 3:14, 16:15, Luk. 9:2, enz., in het bedienen
der sacramenten, Mt. 28:19, Mk. 16:15, Luk. 22:19, 1 Cor.
11:24-26, in het doen van allerlei wonderen, Mt. 10:1, 8,
Mk. 3:15, 16:18, Luk. 9:1, 10:9, 19 enz., in het houden
of vergeven der zonden, Mt. 16:19, 18:18, Joh. 20:23, in het
weiden der kudde, Joh. 21:15-17, Hd. 20:28, in het oefenen
van tucht, Mt. 18:17, 1 Cor. 5:4, in het dienen der tafelen,
Hd. 6:2, in het recht om te leven van het evangelie, Mt. 10:10,
9:4v., 2 Thess. 3:9, 1 Tim. 5:18. Deze omschrĳving,
welke de Schrift van de macht der kerk geeft, wĳst niet alleen
haar ontwĳfelbaar bestaan, maar ook hare volkomene onafhankelĳkheid
en eigensoortigheid tegenover alle andere macht ter
wereld aan. Er is velerlei macht en gezag op aarde, in huisgezin,
maatschappĳ, staat, kunst, wetenschap enz. Maar de kerkelĳke
macht is van deze alle in wezen onderscheiden en tegenover haar
volkomen zelfstandig. Want al die andere macht is afkomstig
van God als Schepper van hemel en aarde, Rom. 13:1, maar
deze kerkelĳke macht heeft haar oorsprong rechtstreeks in God
als den Vader van onzen Heere Jezus Christus, 1 Cor. 12:28,
Ef. 4:11, Hd. 20:28, en is daarom ten opzichte van alle andere
aardsche macht volkomen vrĳ en onafhankelĳk. Wie met het
Cesareopapisme of het Erastianisme deze macht der kerk inkrimpt,
beperkt en aan de overheid opdraagt, komt de eere van Christus

te na en doet aan de der kerk geschonken rechten en vrĳheden
tekort. Onafhankelĳk moet deze macht der kerk tegenover alle
andere aardsche macht blĳven, omdat zĳ gansch eigensoortig is,
door geen andere macht kan overgenomen of uitgeoefend worden,
en dus bĳ zulk eene overdracht van haar natuur beroofd en
vernietigd wordt. Al de macht toch, die Christus aan zĳne kerk
heeft geschonken, bediening van woord en sacrament, oefening
van tucht, dienst der tafelen enz. heeft behalve een eigen oorsprong,
ook een eigen orgaan, een eigen natuur, een eigen doel.
Zĳ is gebonden aan ambten, die Christus alleen in zĳne gemeente
ingesteld heeft, waartoe Hĳ alleen de gaven verleent en verleenen
kan, die Hĳ alleen roept en zendt; niemand neemt zich deze eere
aan, dan die van God geroepen wordt, Rom. 10:15, Hebr. 5:4.
Voorts is deze macht geestelĳk. Dat wil niet zeggen, dat zĳ
onzichtbaar en gansch inwendig is, want Christus is wel een
geestelĳk koning doch regeert over ziel en lichaam beide, zĳn
woord en sacrament richten zich tot den ganschen mensch, de
dienst der barmhartigheid heeft zelfs voornamelĳk de lichamelĳke
nooden te lenigen. Maar als de macht der kerk geestelĳk heet,
dan wordt daarmede te kennen gegeven, dat zĳ door den H. Geest
van God wordt geschonken, Hd. 20:28, alleen in den naam van
Christus en de kracht des H. Geestes kan uitgeoefend worden,
Joh. 20:22, 23, 1 Cor. 5:4, uitsluitend over menschen als
geloovigen gaat, 1 Cor. 5:12, en alleen op geestelĳke, zedelĳke
wĳze, niet met dwang en straf in geld, goed of leven, maar door
overtuiging, geloof, goedwilligheid, vrĳheid, liefde en dus alleen
met geestelĳke wapenen, 2 Cor. 10:4, werkt en werken kan,
Mk. 16:16, Joh. 8:32, 2 Cor. 3:17, Ef. 6:7 enz. Eindelĳk
heeft deze macht ook een eigen doel; zĳ strekt, al brengt zĳ
voor de ongeloovigen ook verzwaring van het oordeel mede, tot
behoudenis, tot stichting en niet tot nederwerping, tot volmaking
der heiligen en opbouwing des lichaams van Christus, Mt. 10:13,
Mk. 16:16, Luk. 2:34, 2 Cor. 2:16, 10:4, 8, 13:10, Ef.
4:12, 6:11-18 enz. Voetius, Pol. Eccl. IV 783. Door dit alles
is de kerkelĳke macht soortelĳk onderscheiden van alle staatkundige
macht. Reeds onder het O. Test. waren staat en kerk,
schoon nauw verbonden, toch niet een en hetzelfde. Veel duidelĳker
echter heeft Christus het onderscheid uitgesproken tusschen
zĳn rĳk en de rĳken der wereld, Mt. 22:21, Joh. 18:36; zelf

weigerde Hĳ alle aardsche macht, Luk. 12:13, 14, Joh. 6:15,
en verbood aan zĳne jongeren al wat zweemde naar wereldlĳke
heerschappĳ, Mt. 20:25, 26, 1 Petr. 5:3. Tusschen kerk en
staat en beider macht is er dan ook allerlei verschil; in oorsprong
niet alleen, gelĳk boven reeds opgemerkt werd, maar verder ook
in organen, want de ambten in de gemeente van Christus zĳn
alle διαχονιαι, maar de politieke overheid is souverein, en heeft,
schoon dienaresse Gods, toch recht en macht, om wetten uit te
vaardigen en daaraan onderwerping te eischen; in aard en natuur,
want de macht der kerk is geestelĳk, maar de macht der politieke
overheid is natuurlĳk, aardsch, wereldlĳk, strekt zich uit over
alle onderdanen, zonder andere qualiteit dan dat zĳ onderdanen
zĳn, en regelt alleen hunne aardsche belangen; in doel, want de
kerkelĳke macht strekt tot opbouwing van het lichaam van
Christus, maar de politieke macht heeft hare bestemming in dit
leven en streeft naar het bonum naturale et commune; in middelen,
want de kerk heeft geen andere dan geestelĳke wapenen,
maar de overheid draagt het zwaard, heeft het recht over leven
en dood en mag gehoorzaamheid eischen met dwang en geweld.
Zoo ongeoorloofd het daarom aan de eene zĳde is, om de kerkelĳke
macht aan de overheid op te dragen, zoo zondig is het ook aan
de andere zĳde, om de kerkelĳke macht in eene politieke te
veranderen. Romanisme en Anabaptisme maken zich daar beide
aan schuldig, omdat beide uitgaan van de tegenstelling van natuur
en genade. Alleen maakt het Anabaptisme die tegenstelling absoluut
en vernietigt daardoor de natuur; Rome vat ze relatief op en
onderdrukt de natuur. In de Middeleeuwen, toen de Roomsche
kerk de alleenheerschappĳ bezat, kwam dit streven duidelĳker
voor den dag; maar principieel is zĳ niet veranderd, en nog
altĳd wordt zĳ gedreven door dezelfde zucht, om de geestelĳken
zooveel mogelĳk van de politieke onderhoorigheid vrĳ te maken,
om allerlei burgerlĳke zaken binnen haar kring te trekken en
aan haar oordeel te onderwerpen; om door uitwendigen glans en
praal te schitteren, bezit van kapitalen en vaste goederen uit te
breiden, politieken invloed aan de hoven uit te oefenen; om op
grond van Mt. 28:18 en naar de theorie der twee zwaarden
voor den paus zoo niet de directe dan toch de indirecte macht
over heel de wereld te eischen enz., cf. Voetius, Pol. Eccl. I 115.
Niet alleen echter is de Roomsche kerk er steeds op uit, om

alle aardsche, politieke macht aan zich dienstbaar te maken;
erger is nog, dat zĳ de kerkelĳke macht zelve van haar geestelĳk
karakter berooft en in eene politieke heerschappĳ verandert. Ten
eerste wordt dit hierin openbaar, dat de Roomsche kerk zichzelve,
d. i. aan den paus de hoogste wetgevende macht toeschrĳft.
Vroeger was deze macht nog beperkt door Schrift en traditie,
door bisschoppen en concilies; de regeering was eene door aristocratie
getemperde monarchie. Maar sedert de afkondiging van het
infallibiliteitsdogma is deze verhouding omgekeerd. De paus is in
formeelen zin absoluut monarch. Krachtens de beweerde assistentie
des H. Geestes bepaalt hĳ onfeilbaar, wat geloofd en gedaan
moet worden. Een hooger beroep is er niet; wat hĳ bindt of
ontbindt, is gebonden of ontbonden in den hemel; wat hĳ zegt,
heeft evenveel gezag, alsof het door Christus zelf gesproken ware.
De dogmata en wetten, die hĳ afkondigt, binden het geweten,
en verplichten tot geloof en gehoorzaamheid op verbeurte van
de eeuwige zaligheid. Van de overheid is er beroep op God,
maar de souvereiniteit van den paus is de allerhoogste, God zelf
spreekt door zĳn mond. Ten tweede kent de Roomsche kerk zichzelve,
d. i. aan den paus, de hoogste rechtsprekende macht toe.
De kerkelĳke macht is tweeërlei, potestas ordinis en potestas
jurisdictionis; de potestas docendi, ook al wordt ze afzonderlĳk
genoemd, behoort eigenlĳk tot de potestas jurisdictionis. Daarin
ligt opgesloten, dat de bediening van woord en sacrament bĳ
Rome geen verkondiging van het evangelie, maar een rechtshandel
en eene uitspraak is. Alle gedoopten behooren niet in zedelĳken,
geestelĳken zin maar rechtens, in juridischen zin, met een onveranderlĳk
en onverliesbaar recht aan den paus toe; zĳ zĳn zĳne
schapen, die hĳ desnoods met geweld in de schaapskooi terug
mag brengen, al kan hĳ het misschien ook niet door de omstandigheden
van tĳd. Nach dem Rechte der katholischen Kirche
gehören eigentlich alle Getauften zur Kirche, also auch zur
Parochie, aber in Ermangelung von Zwangsmitteln fehlt gegenüber
Andersgläubigen die Durchführbarkeit dieses Anspruchs, Vering,
Lehrb. des kath. orient, u. prot. Kirchenrechts3 603.
En al de Roomsche kerkleden komen onder de prediking en tot het sacrament
der boete, om hun oordeel te hooren. De biechtstoel is
een rechtbank, de priester een rechter; na de beschuldigingen
gehoord te hebben, die de biechteling tegen zichzelf inbrengt,

spreekt hĳ het vonnis uit; hĳ bindt en ontbindt, niet deprecatief
en conditioneel, maar krachtens den ambtsgeest, die in hem woont,
peremptoir en absoluut; zooals hĳ oordeelt, oordeelt God in den
hemel. Ten derde maakt Rome, d. i. de paus aanspraak op de
hoogste uitvoerende en dwingende macht. De onderscheiding van
kerkelĳke en burgerlĳke straf heeft voor Rome geen waarde.
Als de kerk het nuttig oordeelt en er toe in staat is, past zĳ
evengoed de laatste als de eerste toe. Het is zoo, de doodstraf
voltrok zĳ niet, want ecclesia non sitit sanguinem. Maar overigens
liet zĳ geen middel onbeproefd, om ongehoorzame kinderen te
dwingen tot onderwerping. En Rome was vindingrĳk. Geldstraf,
boete, kerker, inquisitie, pĳnbank, sluipmoord, ban, interdict,
ontslag der onderdanen van gehoorzaamheid aan den vorst enz.
hebben altemaal dienst gedaan. Dat was en is in beginsel nog
de opvatting van de kerkelĳke macht bĳ Rome.

De Hervormers hebben daartegenover de potestas ecclesiastica
weer in den zin der Schrift als eene geestelĳke macht opgevat.
Zoo kwam vanzelf de potestas docendi, de bediening van woord
en sacrament op den voorgrond te staan. De Lutherschen lieten
zelfs, althans in de practĳk, heel de kerkelĳke macht daarin
opgaan; zĳ hadden alleen pastores, geen presbyters en diakenen.
Maar de Gereformeerden herstelden ook deze ambten en namen
daarom naast de potestas docendi nog de potestas jurisdictionis
op. Het woord jurisdictio vond echter, hoewel Calvĳn, Inst. IV 11
het overnam, geen algemeene goedkeuring. Coccejus op 1 Cor. 5
verwierp het; Maresius, Syst. Theol. 15, 75 f. 16, 70 a zeide,
dat er, zuiver en juist gesproken, geen jurisdictio in de kerk was
en dat het woord op kerkelĳk gebied slechts analogice mocht
opgevat worden; allen erkenden, dat de jurisdictio in de kerk
van gansch anderen aard was dan in den staat en een geestelĳk
karakter droeg, Voetius, Pol. IV 798, en velen meden het woord
en spraken liever van potestas gubernans, ordinans, disciplinaris enz.
Voorts onderscheidden sommigen tweeërlei, maar anderen drieërlei
macht. De macht der kerk ging n.l. in de bediening van woord
en sacrament en in de oefening van tucht niet op; zĳ had ook
het recht en de bevoegdheid, om in het belang van de orde
wetten te maken en maatregelen te nemen van allerlei aard.
Zoo kwam naast en dikwerf tusschen de potestas docendi (doctrinae,
scientiae, dogmatica, ordinis) en de potestas disciplinae

(critica, jurisdictionis, correptionis) nog de potestas directionis
(regiminis, ordinis, diatactica, legislativa,) te staan, Calvĳn, Inst.
IV 8, 1. Bucanus, Inst. 519. Maresius, Syst. Theol. 16, 70.
Voetius, Pol. Eccl. I 118. Vitringa IX 1 p. 457. Opmerkelĳk
is, dat bĳ deze macht der kerk nooit het diakonaat ter sprake
werd gebracht. Toch heeft Christus ook daarin eene macht aan
zĳne kerk geschonken, die van de grootste beteekenis is. Drieërlei
macht is er daarom, in verband met de ambten van pastor,
presbyter en diaken en verder in verband met het drievoudig
ambt van Christus, het profetisch, koninklĳk en priesterlĳk ambt,
in zĳne kerk te onderscheiden: de potestas docendi, de potestas
gubernans (waarvan de potestas disciplinae een onderdeel is), en
de potestas misericordiae.

7. De potestas docendi heeft haar oorsprong en grond in het
profetisch ambt, waartoe Christus gezalfd is en dat Hĳ zelf nog
altĳd uitoefent door zĳn Woord en Geest. Hĳ heeft het niet
overgedragen aan eenig mensch, en geen paus of bisschop, geen
herder of leeraar tot zĳn zaakwaarnemer en plaatsvervanger aangesteld;
maar Hĳ is nog altĳd onze hoogste profeet, die van uit
den hemel door Woord en Geest zĳne gemeente leert. Toch
bedient Hĳ zich daarbĳ in den regel van menschen als zĳne
organen, niet alleen van de ambtsdragers in enger zin maar van
alle geloovigen en van een iegelĳk hunner naar de genade, die
hem is gegeven. De gemeente zelve is profetesse, en alle Christenen
zĳn der zalving van Christus deelachtig en geroepen tot
belĳdenis van des Heeren naam. Het ambt onderdrukt de gaven
niet maar leidt ze alleen. Er zĳn vele charismata, die tot de
potestas docendi der kerk behooren, wĳsheid, kennis, profetie enz.
1 Cor. 12:8v. Christus onderwĳst en leert door den vader in
het gezin, door den onderwĳzer op de school, door den presbyter
bĳ het huisbezoek, door al de geloovigen in hun onderling verkeer
en in hun omgang met anderen. Maar Hĳ doet het inzonderheid
op eene onderscheidene wĳze, ambtelĳk, met uitdrukkelĳk
verleenden last en volmacht, in de openbare samenkomsten van
het volk Gods, door den dienaar des Woords. Onder de potestas
docendi is nu voornamelĳk deze ambtelĳke bediening des Woords
te verstaan. Naar twee zĳden moet deze dienst in zĳne zelfstandigheid
gehandhaafd worden. Vooreerst naar de zĳde van de

Roomsche kerk, die het woord aan het sacrament, den homileet
aan den liturg, de prediking aan den cultus, de potestas docendi
aan de potestas jurisdictionis ondergeschikt maakt. Naar de Schrift
toch gaat het woord voorop, en het sacrament komt daaraan als
aanhangsel en zegel toe; er is geen sacrament zonder woord, wel
een woord zonder sacrament. Het sacrament volgt het woord;
wie het woord bedient, moet daarom nog niet altĳd, 1 Cor. 1:14-17,
maar kan en mag toch het sacrament bedienen, en is
ook dan een bedienaar des woords, van het zichtbare woord, dat
aan het hoorbare toegevoegd is. Ten tweede is deze ambtelĳke
bediening des woords zelfstandig tegenover alle onderwĳzing des
woords, die door de geloovigen onder elkander of naar buiten
geschiedt, en zelfs wezenlĳk onderscheiden van de toepassing,
welke de presbyter van het woord heeft te maken bĳ het bezoek
van de leden der gemeente. Zeker kan en mag ook de ambtelĳke
bediening des woords in de samenkomsten der gemeente als een
weiden der kudde worden opgevat. De Schrift gaat daarin ons voor.
De Heere is de herder van zĳn volk, Ps. 23:1, 80:2, Jes. 40:11,
49:10, Jer. 31:10, Ezech. 34:15; Christus heet de herder
der kudde, Ezech. 34:23, Joh. 10:11, 14, Hebr. 13:20,
1 Petr. 2:25, 5:4, Op. 7:17. En onder Hem als den ἀρχιποιμην,
1 Petr. 5:4, dragen ook zĳne dienaren den naam van herders,
ποιμενες, pastores, Jes. 44:28, Jer. 2:8, 3:15, 23:1v., Ezech.
34:2v. enz., Joh. 10:2, Joh. 21:15-17, Hd. 20:28, 1 Cor.
9:7, Ef. 4:11, 1 Petr. 5:2, cf. het Form. der Ger. kerken
voor de bevestiging van dienaren des woords. Maar sedert de
beide werkzaamheden van weiden en leeren, van regeeren en
arbeiden in het woord en de leer gescheiden werden en ieder een
eigen orgaan verkregen, Ef. 4:11, 1 Tim. 5:17, is de naam
van leeraar de karakteristieke titel van den dienaar des woords
geworden. Door zĳne voorbereiding en opleiding, door zĳn algeheele
toewĳding aan den arbeid in het woord, door de macht
om van het evangelie te leven, door zĳne ambtelĳke bediening
van woord en sacrament in de vergadering der geloovigen is hĳ
van den opziener, den regeerouderling onderscheiden, die speciaal
met het ποιμαινειν is belast, Hd. 20:28, 1 Petr. 5:2. Toch
mag dit leeren niet in intellectualistischen zin worden verstaan;
veeleer is het met het bovengenoemde Formulier alzoo te duiden,
dat de dienaren des Heeren woord grondig en oprechtelĳk aan

hun volk zullen voordragen en het toeeigenen, zoo in het gemeen
als in het bĳzonder, tot nuttigheid der toehoorders, met onderwĳzen,
vermanen, vertroosten en bestraffen, naar eens iegelĳks
behoefte, verkondigende de bekeering tot God en de verzoening
met Hem door het geloof in Jezus Christus en wederleggende
met de H. Schrift alle dwalingen en ketterĳen, die tegen deze
zuivere leer strĳden. Nader ligt er in deze potestas docendi opgesloten
het recht en de plicht der kerk, om 1º te zorgen voor
de opleiding van hare aanstaande dienaren of op die opleiding
nauwkeurig toe te zien, hare dienaren te roepen, te onderzoeken,
te zenden, te bevestigen, te onderhouden, door hun dienst het
woord Gods te doen prediken beide aan geloovigen en ongeloovigen,
en alzoo de kerke Gods te bevestigen, uit te breiden en
voort te planten onder het menschelĳk geslacht; 2º om het woord
Gods door middel van het ambt te bedienen in verschillenden
vorm naar elks behoefte, bepaaldelĳk in den vorm van melk aan
de jeugdige, en in dien van vaste spĳze aan de volwassen leden
der gemeente, maar voorts altĳd zoo, dat de volle raad Gods,
de gansche rĳkdom van zĳn woord ontvouwd en overeenkomstig
de behoeften van elk volk en land, van elke eeuw en tĳd, van
iedere gemeente en van alle geloovigen in het bĳzonder ontwikkeld
en toegepast wordt, Jes. 3:10, 11, 2 Cor. 5:20, 1 Tim. 4:13,
2 Tim. 2:15, 4:2; 3º om het woord Gods te bewaren, te
vertalen, uit te leggen naar den regel des geloofs, te verdedigen
tegen alle bestrĳding der leugen, 1 Tim. 1:3, 4, 2 Tim. 1:13,
Tit. 1:9-11, 13, 14 en alzoo de gemeente op te bouwen op
het fundament van apostelen en profeten, Ef. 2:20 en haar te
doen zĳn een στυλος και ἑδραιωμα της ἀληθειας, 1 Tim. 3:15,
d. i. een zuil en grondslag, die de waarheid draagt, ze uitstalt
voor ieders oog en aan allen kenbaar maakt.

Rechtstreeks vloeit hieruit de bevoegdheid der kerken voort,
om de waarheid, die zĳ gelooft, te belĳden en als belĳdenis in
haar midden te handhaven. Van den kant der Remonstranten in
de praefatie voor hun Confessie en Apologie, der Baptisten,
Congregationalisten, Kwakers, cf. Schaff, Creeds I 834. 852. 864.
en van vele anderen is daartegen ingebracht, dat het opstellen
van bindende confessies in strĳd is met de algenoegzaamheid der
Schrift, de christelĳke vrĳheid vernietigt, eene ondragelĳke
tirannie invoert, verder onderzoek en voortgaande ontwikkeling

afsnĳdt. De Schrift legt echter aan de kerken duidelĳk den plicht
op, om een pilaar en vastigheid der waarheid te zĳn en haar
voor alle menschen te belĳden, om zulken, die van de leer der
waarheid afwĳken, te mĳden en het woord Gods tegenover alle
bestrĳders te handhaven. De kerk is bĳna van het begin, d. i.
van den aanvang der tweede eeuw af eene belĳdeniskerk geweest,
die haar eenheid had in den allen gemeenschappelĳken regel des
geloofs, d. i. in de doopsbelĳdenis, in het oorspronkelĳke, later
eenigszins uitgebreide, apostolisch symbool, en voorts telkens in
den loop der eeuwen door ketterĳ en laster tot breedere ontwikkeling
der waarheid genoopt werd, cf. Zahn, Glaubensregel
und Taufbekenntniss in der alten Kirche, in zĳne Skizzen aus
dem Leben der alten Kirche 1898 S. 238-270. Id. Das apost.
Symbolum 1893. Kattenbusch, Das apost. Symbol I 1894.
Kunze, Glaubensregel, H. Schrift und Taufbekenntniss, Leipzig
1899. Een kerk kan ook in eene wereld vol leugen en bedrog
niet zonder een regel des geloofs bestaan, wordt, gelĳk de historie
vooral in deze eeuw leert, zonder eene vaste belĳdenis aan allerlei
dwaling en verwarring ten prooi en onderworpen aan de tirannie
van bovendrĳvende richtingen en meeningen. Met zulk eene belĳdenis
doet de kerk ook niet aan de volmaaktheid der H. Schrift
te kort, maar spreekt zĳ niet anders uit, dan wat in die Schrift
is vervat; de belĳdenis staat niet naast, veel minder boven, maar
diep onder de H. Schrift; deze is alleen αὐτοπιστος, onvoorwaardelĳk
tot geloof en gehoorzaamheid bindend, onveranderlĳk,
maar de confessie is en blĳft altĳd examinabel en revisibel aan
de Schrift, zĳ is geen norma normans, maar hoogstens norma
normata, geen norma veritatis, maar norma doctrinae in aliqua
ecclesia receptae, ondergeschikt, feilbaar, menschenwerk, onvolkomene
uitdrukking van wat de kerk uit de Schrift als Goddelĳke
waarheid in haar bewustzĳn opgenomen heeft en thans op gezag
van Gods woord tegenover alle dwaling en leugen belĳdt. Ook
dwingt de kerk met deze belĳdenis niemand noch bindt zĳ het
onderzoek, want zĳ laat een ieder vrĳ, om anders te belĳden
en de waarheid Gods in anderen zin op te vatten; zĳ luistert
opmerkzaam naar de bedenkingen, die eventueel tegen haar belĳdenis
op grond van Gods woord worden ingebracht en onderzoekt
die naar eisch van hare belĳdenis zelve; alleen weigert zĳ en
moet zĳ weigeren, zich tot een debating society of philosophisch

genootschap te verlagen, waarin heden voor waarheid geldt wat
gisteren leugen was, want zĳ is niet aan eene bare der zee, maar
aan een rots gelĳk, pilaar en vastigheid der waarheid. Cf. deel I
25 en voorts nog (Dunlop) A collection of confessions of faiths,
cathechisms, directories, books of discipline etc. of publick authority
in the church of Scotland, I Edinb. 1719 preface p. V-CXLIV.

8. Christus is niet alleen profeet, Hĳ is ook koning, die nog
voortdurend van uit den hemel persoonlĳk zĳne gemeente regeert.
Maar Hĳ bedient zich daarbĳ toch van menschen en gaf dus
in zoover aan zĳne gemeente een potestas gubernationis. In ruimer
zin is daaronder al de leiding en zorg te verstaan, welke de
geloovigen saam ten opzichte van elkander uitoefenen. In de
gemeente geldt het woord van Ezau niet: ben ik mĳns broeders
hoeder? Allen zĳn elkanders leden, lĳden en verblĳden zich met
elkaar, hebben de bekwaamheid en de roeping, om ook onderling
elkander te leeren, te vermanen, te vertroosten, te stichten,
Rom. 15:14, Col. 3:16, 1 Thess. 5:11. Er zĳn gaven der
leiding, der regeering, die Christus door den H. Geest aan de
gemeente uitdeelt en die Hĳ door de ambten niet te niet doet
maar in ’t goede spoor houdt, Rom. 12:8, 1 Cor. 12:28. En
onder die gaven staat de liefde bovenaan, die den een den ander
in waardeering en hoogachting doet voorgaan, Rom. 12:10,
Phil. 2:3, 1 Petr. 5:5. Maar toch heeft Christus als koning
zĳner kerk in het presbyteraat ook een bepaald ambt ingesteld,
waardoor Hĳ zĳne gemeente regeert. Dit regeeren draagt echter
een geestelĳk karakter, wĳl Christus koning is in het rĳk der
genade, en wordt in de Schrift een ποιμαινειν genoemd, Joh.
21:15-17, Hd. 20:28, 1 Petr. 5:2; al wat denken doet aan
aardsche macht en politieke heerschappĳ is ervan uitgesloten,
2 Cor. 1:24, 1 Petr. 5:2, 3. In ruimeren zin omvat dit
ποιμαινειν ook het werk van den leeraar, maar er is toch een
groot onderscheid tusschen de openbare verkondiging en de persoonlĳke,
individueele toepassing des woords, tusschen het hoeden
der kudde in het algemeen en het verzorgen van elk der schapen
in het bĳzonder. De geloovigen zĳn wel geroepen, om allen op
elkander acht te nemen tot opscherping der liefde en der goede
werken, Hebr. 10:24, maar opdat geen enkel schaap der kudde
onverzorgd blĳve, heeft Christus toch aan een bepaald ambt het

weiden der schapen opgedragen. Dat Hĳ hiermede in eene
wezenlĳke behoefte zĳner gemeente heeft voorzien, blĳkt daaruit,
dat, toen het presbyteraat allengs verdween, in de biecht een
menschelĳk surrogaat voor dezen ambtelĳken dienst is ingesteld.
Ongetwĳfeld bevat daarom de biecht iets goeds, Jak. 5:16,
Calvĳn, Inst. III 1, 13, maar zĳ kan niet opwegen tegen den
goed geregelden dienst van het presbyteraat. Immers voert zĳ
een ongeoorloofden gewetensdwang in, maakt de geloovigen van
de absolutie van den priester afhankelĳk, legt in de belĳdenis
van alle speciale, bepaaldelĳk van de doodzonden, een onmogelĳk
na te komen plicht op, maakt genade en zaligheid ieder oogenblik
onzeker en onvast, dwingt tot eene casuistische en quantitatieve
behandeling van zonde en straf, en geeft aanleiding tot allerlei
onzedelĳke praktĳken. De Schrift spreekt dan ook nergens van
zulk een gedwongen biecht. Maar wat zĳ in voorbeeld en voorschrift
ons zegt, is dit, dat Nathan tot David en Elia tot Achab
en Jesaja tot Hiskia gaat, om hen persoonlĳk over hunne zonden
te onderhouden; dat Christus het land doorgaat predikende en
zegenende, dat Hĳ al zĳne schapen bĳ name kent en er geen
verloren laat gaan, Joh. 10:3, 28, dat Hĳ aan Petrus en aan
al de apostelen niet alleen het weiden der kudde maar ook het
weiden der schapen opdraagt, Joh. 21:15-17, dat Hĳ aan zĳne
discipelen beveelt, om in steden, vlekken en huizen het evangelie
te prediken, Mt. 10:11, 12, dat Paulus de broeders in iedere
stad bezoekt, Hd. 15:36, de gemeenten versterkt, Hd. 15:41
in het openbaar en bĳ de huizen, δημοσιᾳ και κατ’ οἰκους, de
bekeering tot God en het geloof in Christus predikt, Hd. 20:20,
21, cf. Calvĳn, Inst. IV 1, 22. Trouwens ligt de behoefte
aan zulk eene voortdurende geestelĳke verzorging in den toestand
der kerk van Christus in deze bedeeling vanzelf opgesloten. Ook
al is de gemeente eens geplant, zĳ is niet terstond volmaakt;
integendeel heeft zĳ strĳd van binnen en buiten, staat ten prooi
aan allerlei aanvallen van zonde en leugen, en loopt zĳ ieder
oogenblik gevaar, om af te dwalen ter rechter of ter linker zĳde.
De gemeente is een akker, die voortdurend gewied, een boom,
die op zĳn tĳd gesnoeid, een kudde, die altĳd door geleid en
geweid, een huis, waaraan steeds gebouwd, een bruid, die toebereid
moet worden om als eene reine maagd aan haren man
te worden voorgesteld. Er zĳn kranken, stervenden, beproefden,

bedroefden, bestredenen, aangevochtenen, twĳfelenden, gevallenen,
gevangenen enz., die leering en onderwĳzing, vermaning en vertroosting
van noode hebben. En afgedacht zelfs hiervan, de gemeente
behoort op te wassen in de kennis en genade van den
Heere Jezus Christus; de kinderen moeten jongelingen, de jongelingen
mannen, de mannen vaders worden in Christus, en hebben
daartoe leiding en verzorging van noode. Ook de leeraars zĳn
zwakke en zondige menschen en behooren onder opzicht te staan;
indien de raad van ouderlingen en de vergadering van genabuurde
kerken dit niet doet, wordt de gemeente een speelbal van den
pastor of anders een superintendentuur of episcopaat noodzakelĳk.
In één woord, de leeraars zaaien het woord, de ouderlingen
zoeken de vrucht. Cf. voorts over het presbyteraat: Calvĳn,
Inst. IV 1, 22. 12, 2. Martyr, Loci p. 392b. Zanchius, Op. IV
730. Bullinger, Huysboeck, Dec. 5 serm. 3. Junius, Op. I 1563.
Bucanus, Inst. theol. 493. Mastricht, Theol. VII 2, 22. Voetius,
Pol. Eccl. III 436-479. VI 92-109. M. Vitringa IX 229.
Renesse, Van het regeerouderlingschap 1659. Koelman, Ambt en
pligt der ouderlingen 1765. Nieuwe werken van Th. Harnack,
Prakt. Theol. II 291-350. Id. in Zöcklers Handb. der theol.
Wiss. III 503-537. Achelis, Prakt. Theol. II 177-323. H. A.
Koestlin, Die Lehre von der Seelsorge, Berlin 1895. Kuyper, Enc.
III 524. Biesterveld, Het huisbezoek, Kampen 1900 enz.

9. Tot de werkzaamheid der opzieners behoort in het bĳzonder
ook de kerkelĳke tucht, potestas disciplinae. Het Hebr. heeft
voor tucht het woord מוּסָר, dat eigenlĳk adstrictio, constrictio
beteekent en in het grieksch door νουθετημα, διδασκαλια,
νομος, σοφια vertaald en in het N. T. vooral door het woord
παιδεια weergegeven wordt. Beide woorden geven evenals het
holl. woord tucht, van tien, trekken, in het algemeen te kennen,
dat iets dat jong, teer, klein, zwak is met zorg opgekweekt wordt.
Wĳl echter in het algemeen en vooral bĳ menschen deze opkweeking
altĳd tegelĳk abnormale ontwikkeling tegen moet gaan,
krĳgt het woord tucht de bĳbeteekenis van terechtwĳzing, kastĳding,
tuchtiging. Bĳna nooit duiden de woorden alleen onderwĳs,
onderricht aan, cf. echter Hd. 7:22, 22:3, maar altĳd zulk
eene opvoeding en onderwĳs, welke terechtwĳzend en kastĳdend
optreden. Zoo voedt God zĳne kinderen op, Hebr. 12:5-11,

en Christus zĳne gemeente, Op. 3:19, door middel van de
Schrift, die nuttig is προς διδασκαλιαν, προς ἐλεγμον, προς
ἐπανορθωσιν, προς παιδειαν την ἐν δικαιοσυνῃ, 2 Tim. 3:16.
En zulk een tucht heeft Christus ook in zĳne gemeente ingesteld.
In het O. T. bestond er nog geen eigenlĳke kerkelĳke tucht, al
werd Adam ook gebannen uit het paradĳs en al werden in Israel
onbesnedenen, melaatschen en onreinen uit het heiligdom geweerd,
Lev. 5v., Ezech. 44:9, want voor onopzettelĳke zonden bestond
er altĳd verzoening, op zonden met opgeheven hand stond de
uitroeiing, en de cherem was tegelĳk eene burgerlĳke straf.
Eerst toen Israel eene gemeente werd, kwam de uitsluitend kerkelĳke
straf op, de afzondering uit de gemeente der geloovigen,
Ezr. 10:8, en deze ban wordt nog door de Joden in sommige
gevallen toegepast, Gunning, De Chasidim bl. 55. Misschien in
aansluiting aan deze synagogale tucht, heeft Christus de tucht
in zĳne gemeente verordend. In Mt. 16:19 geeft Hĳ de sleutelen
van het hemelrĳk aan Petrus, in Mt. 18:18 aan de gemeente,
in Joh. 20:23 aan de apostelen, zoodat zĳ de macht hebben
om op grond van de belĳdenis van Christus en onder de voorlichting
des Geestes te binden en te ontbinden, iemand de zonden
te houden of te vergeven. Alleen omdat Christus deze macht
aan zĳne gemeente geeft, is deze tot het oefenen van tucht bevoegd.
In Mt. 18:15-17 wĳst Hĳ dan aan, hoe deze tucht
geoefend moet worden. God wil niet, dat een der kleinen, die in
Jezus gelooven, verloren ga. Mt. 18:1-14. Als dus iemand
door zĳn broeder beleedigd of onrechtvaardig behandeld is, dan
moet hĳ eerst door persoonlĳke bestraffing, dan door bestraffing
onder twee of drie getuigen, en daarna door bestraffing vanwege
heel de gemeente beproeven hem te winnen; en eerst, als dat
alles niet baat, dan mag hĳ, de beleedigde (σοι, vs. 17, in sing.)
hem beschouwen als een heiden en tollenaar, dan heeft hĳ alles
aan hem beproefd, en is hĳ vrĳ van zĳn bloed. Zulk een oordeel
heeft dan kracht in den hemel. Dit is de gewone weg, waarlangs
de tucht in de gemeente naar Jezus’ bevel loopen moet. Maar
daarvan is wel te onderscheiden de tucht, die God zelf, die
Christus, en die ook de apostelen soms oefenen in zĳn naam en
kracht. God kan zonden in de gemeente, bĳv. het onwaardig
gebruik van het avondmaal bezoeken met krankheid en dood,
1 Cor. 11:30. Ananias en Saffira vielen om hun liegen tegen

den Geest Gods dood voor Petrus’ voeten neer, Hd. 5. Paulus
strafte Elymas, Hd. 13:11 met blindheid. In 1 Cor. 5 beveelt
Paulus aan de gemeente, om, terwĳl zĳ met zĳn geest, die reeds
over den bloedschender in haar midden het oordeel heeft uitgesproken,
vs. 3, saamvergaderd en alzoo verbonden is met de
macht van den Heere Jezus Christus, in Christus’ naam den
zoodanige aan den Satan over te geven, opdat hĳ door dezen in
zĳn lichaam geslagen en alzoo toch weder naar den geest in den
dag van Christus behouden worde. Paulus berispt daarbĳ de
Corinthiërs vs. 2, dat zĳ hem al niet eerder uit hun midden
hadden weggedaan en onderstelt dus, dat zĳ daartoe het recht
en de verplichting hadden. En juist wĳl zĳ dat niet gedaan,
maar den zondaar gedragen en alzoo aan zĳne zonde deel gekregen
hadden, daarom acht hĳ thans een radicalen maatregel
noodig. Hĳ zelf heeft als apostel reeds voor zichzelf het oordeel
geveld, en eischt nu, dat de gemeente, in volle vergadering,
terstond, zonder verder vermaan, naar de thans door den apostel
haar verleende volmacht, ja naar de macht van Christus zelven,
in zĳn naam den booze oordeele; en niet maar eenvoudig buiten
de gemeente plaatse, gelĳk in vs. 2 van haar verlangd werd,
doch bepaaldelĳk ter lichamelĳke bestrĳding aan den Satan
overgeve. Er is hier dus sprake, niet van gewone excommunicatie,
zooals bĳv. in Mt. 18:17, maar van eene bĳzondere, apostolische
machtsdaad. Dit blĳkt ook uit 1 Tim. 1:20, 2 Tim. 2:17,
waar Paulus als apostel, geheel alleen, zonder de gemeente, op
dezelfde wĳze Hymeneus en Alexander aan den Satan overgeeft,
opdat zĳ getuchtigd zouden worden niet meer te lasteren. Er is
daarom groot verschil tusschen deze buitengewone straffen en de
gewone tuchtoefening, die aan de gemeente is opgedragen. Van
deze laatste handelde Paulus in 1 Cor. 5:2 en nog nader in
vs. 9-13. Daar zegt hĳ n.l., dat hĳ in een vroegeren brief,
die dus aan dezen „eersten” brief is voorafgegaan, hen vermaand
heeft, om zich niet te vermengen, d. i. geen omgang te hebben
met hoereerders. Maar de Corinthiërs hadden dat verkeerd opgevat
en daaruit afgeleid, dat zĳ hoegenaamd geen verkeer, ook
niet in het burgerlĳke, mochten hebben met hoereerders, geldzuchtigen,
roovers, afgodendienaars buiten de gemeente. Maar
dat was de bedoeling van den apostel niet; dat ware een onmogelĳke
eisch geweest, daarmede gelĳk staande, dat zĳ uit de wereld

moesten gaan. Alleen had hĳ verlangd, dat zĳ geen omgang
zouden hebben met een hoereerder enz., indien zoo iemand een
broeder genoemd werd en lid der gemeente was. Ja, in dat geval
wenscht hĳ, dat zĳ met zulk een gevallen broeder ook geen
maaltĳd zullen houden, niet bĳ hem gaan eten noch hem te eten
vragen, niet vriendschappelĳk en broederlĳk met hem zullen
verkeeren, maar dat zĳ, terwĳl zĳ hen, die buiten zĳn, aan Gods
oordeel overlaten, zulk een booze, die in hun kring verkeert, uit
hun midden zullen verwĳderen, cf. 2 Cor. 2:5-10. Evenzoo
spreekt Paulus elders van het recht en den plicht der gemeente,
om acht te geven op en af te wĳken, ἐκκλινειν, van hen, die
tweedracht en ergernis aanrichten, Rom. 16:17; om in Jezus’
naam zich te onttrekken, af te scheiden, στελλεσθαι ἀπο, van
iederen broeder, die ongeregeld wandelt, 2 Thess. 3:6, 14; om
na eerste en tweede, d. i. na herhaalde vermaning zich te onttrekken
aan, niet in te laten met (παραιτεισθαι, zich door beden
van iets of iemand afmaken, loslaten, ontslaan) een ketterschen
mensch, die (als lid der gemeente, of ook misschien van buiten
af) in de gemeente de eenheid des geloofs verbreekt, Tit. 3:10.
Hetzelfde zegt Johannes; als iemand tot u komt en deze leer
niet brengt, dan moogt gĳ hem niet ontvangen in uw huis als
een broeder, niet vriendschappelĳk en broederlĳk met hem omgaan,
en hem niet als een broeder begroeten en verwelkomen.
2 Joh. 10. En eindelĳk wordt in Op. 2:2 de gemeente van Efeze
geprezen, omdat zĳ de boozen niet verdraagt; in Op. 2:14, 20,
24 die van Pergamus en Thyatire berispt, wĳl zĳ kettersche
leeringen en heidensche gruwelen dulden. Cf. Meyer, Die Lehre
des N. T. von der Kirchenzucht, Zeits. f. kirchl. Wiss. u. kirchl.
Leben 1881.

Deze leer der H. Schrift is het zuiverst in de tuchtoefening
der Gereformeerde kerken toegepast. Volgens haar toch zĳn
1º geen onpersoonlĳke dingen, geschriften, gebouwen, landen,
maar altĳd personen het object; en geen menschen in het
algemeen, want die buiten zĳn, oordeelt God, 1 Cor. 5:10, geen
gestorvenen, geen klasse of groep van menschen, maar altĳd
bepaalde, individueele personen, die of alleen door doop, of ook
door belĳdenis leden der gemeente zĳn. 2º Oorzaak der tucht
zĳn niet allerlei zwakheden die in geloovigen vallen, ook niet
zulke schrikkelĳke zonden, welke de christelĳke overheid straft,

hoewel de kerk dan volgt en haar tucht niet overbodig is, Calv.
Inst. IV 11, 3. Bucanus 539, maar zulke zonden, die in het
midden der gemeente ergernis wekken en door de overheid niet
of zeer zacht worden gestraft, Mastricht, Theol. VII 6, 8. 3º Bĳ
deze zonden, op welke de kerkelĳke tucht van toepassing is, moet
tusschen verborgene en openbare zonden onderscheiden worden.
De eerste worden behandeld naar den regel van Mt. 18, en
krĳgen eerst het karakter van openbare zonden, als particuliere
vermaningen niet baten en dus de gansche gemeente, of hare
vertegenwoordiging in den kerkeraad erin gemoeid wordt. 4º Bĳ
deze door hardnekkigheid openbaar geworden en bĳ de van huis
uit door haar karakter (bĳv. moord, overspel) openbare zonden
is de procedure aldus: zoodra de overtreder oprechte boetvaardigheid
toont, houdt alle kerkelĳke tucht in engeren zin op.
Het avondmaal mag dan nog onthouden worden, opdat de ergernis
uit de gemeente worde weggenomen en de oprechtheid der schuldbelĳdenis
aan het licht trede; maar van tucht is geen sprake
meer. Wie zĳn zonde belĳdt, vindt bĳ God en dus ook bĳ zĳne
gemeente barmhartigheid. De tucht, die tot afsnĳding leidt, vangt
altĳd eerst aan na gebleken onboetvaardigheid en hardnekkigheid.
Opdat de gemeente hiervan ten volle overtuigd zĳ en niet lichtvaardig
tot het wegdoen van den booze uit haar midden overga,
begint de kerkeraad met vermaningen. Als de overtreder zich
hiertegen verhardt, volgt eerst met onthouding van het avondmaal
de bekendmaking van de zonde zonder den naam van den zondaar
in het midden der gemeente; daarna de bekendmaking van de
zonde met den naam van den zondaar, doch niet dan na een
welgegrond advies van de classis; vervolgens de bekendmaking
dat hĳ, indien hĳ blĳft volharden, zal afgesneden worden; en
eindelĳk de afsnĳding zelve met het formulier van den ban. De
tĳd, die tusschen al deze vermaningen en tuchtmaatregelen verloopen
moet, is niet vast te stellen, wĳl hĳ met den aard van
de zonde, het gedrag van den overtreder, de ergernis in en buiten
de gemeente in verband staat. 5º De straffen, die de kerk hierbĳ
toepast, zĳn zuiver geestelĳk. Zĳ bestaan niet en mogen niet
bestaan in geldboete, lichamelĳke kastĳding, brandmerk, pĳniging,
gevangenis, eerloosheid, verbanning, doodstraf enz., gelĳk Rome
beweert, noch ook in ontbinding van familie-, burgerlĳke, staatkundige
betrekkingen, gelĳk de Anabaptisten leerden; evenmin

in uitsluiting uit de openbare godsdienstoefeningen, gelĳk de
christelĳke kerk in den eersten tĳd dit toepaste. Want de wapenen
der gemeente zĳn niet vleeschelĳk maar geestelĳk en
daarom krachtig voor God, 2 Cor. 10:4. Maar de tucht der
gemeente is eene ernstige beproeving, of iemand, die zich misdroeg
en tegen alle vermaning zich verhardt, nog als een broeder
kan en mag beschouwd worden. De excommunicatie is daarom
ten slotte niets anders maar ook niets minder dan een opzeggen
van den broederlĳken omgang en de broederlĳke gemeenschap;
een zich onttrekken der gemeente; een eindelĳk, met smart loslaten
van dengene, die zich als een broeder voordeed maar geen
broeder bleek te zĳn. Zĳ is geen overgave aan den Satan, wat
in het N. T. alleen als eene apostolische daad voorkomt, geen
verdoemenis of vervloeking, geen ἀναθεμα, dat in het N. Test.
nooit, ook niet in Rom. 9:3, van de kerkelĳke tucht gebezigd
wordt, cf. Cremer s. v., maar alleen en toch ook niet minder
dan eene plechtige verklaring der gemeente in Jezus’ naam, dat
de zondaar openbaar is geworden als niet zĳnde een oprecht
broeder in Christus, en dus een hem stellen buiten de gemeente
en hare gemeenschap, opdat God alleen over hem oordeele.
6o De excommunicatie is een uiterste remedie, opdat de verwĳderde
uit den broederlĳken omgang tot inkeer kome. Zelfs de
apostolische overgave aan den Satan had nog deze beteekenis,
1 Cor. 5:5, 1 Tim. 1:20. Al mag de gemeente den uitgeworpene
ook als een heiden en tollenaar beschouwen, omdat zĳ alle moeite
aan hem, zonder vrucht, heeft ten koste gelegd; al moest zĳ hem
uitwerpen, om zelve geen gemeenschap aan zĳne zonden te hebben,
1 Cor. 5:6, 7, 11:30; toch blĳft de hope bestaan, dat hĳ nog
een broeder zĳ, die door vermaning van zĳne dwaling zal terecht
gebracht worden, 2 Thess. 3:14. 7o Daarom blĳft wederopneming
in de gemeente altĳd weer mogelĳk, Mt. 16:18, 18:18,
Joh. 20:23, 2 Cor. 2:5-10; maar daarbĳ is dan voorafgaande
openbare belĳdenis noodig, die in alle andere gevallen slechts
met alle voorzichtigheid en naar het oordeel van den ganschen
kerkeraad geeischt mag worden. Cf. Calvĳn, Inst. IV 12. Ursinus,
Explic. Cat. qu. 83-85. Zanchius, Op. IV 736. Polanus, Syst.
Theol. p. 544. Martyr, Loci 411. Junius, Theses Theol. 47.
Bucanus, Instit. theol. 531. Heidegger II p. 600. Synopsis pur.
theol. disp. 48. Voetius, Pol. IV 770-982. Mastricht, Theol.

VII c. 6. Moor VI 400-422. M. Vitringa IX 1 p. 498-573 enz.
Uit den nieuweren tĳd: Scheele, Die Kirchenzucht 1852. Fabri,
Kirchenzucht im Sinne und Geiste des Evang. 1854. Art.
Bann, Kirchenzucht, Schlüsselgewalt, Gerichtsbarkeit in Herzog. Müller,
Dogm. Abh. 496 f. Vilmar, Von der christl. Kirchenzucht 1872.
Id. Kirchenzucht u. Lehrzucht 1877.

10. In de derde plaats is Christus ook priester en oefent dit
ambt nog altĳd van uit den hemel in zĳne gemeente door voorbede
en zegening uit. Gelĳk Hĳ als profeet de zĳnen leert en
als koning hen regeert, zoo bewĳst Hĳ hun als priester den
rĳkdom zĳner barmhartigheid. Toen Hĳ op aarde was, omging
Hĳ de steden en vlekken, niet alleen leerende in de synagogen
en predikende het evangelie des koninkrĳks, maar ook genezende
alle ziekte en alle kwale onder het volk, Mt. 9:35. En dit was
geen bĳkomstige en toevallige werkzaamheid maar een hoofdbestanddeel
van het werk, dat de Vader Hem opgedragen had
om te doen, Mt. 8:17, Joh. 5:36, 9:3, 4 enz. De volheid
van zĳn macht en de rĳkdom zĳner barmhartigheid werd erin
openbaar; de werken van zonde en Satan werden er door verbroken;
de gevolgen der zonde in de physische wereld werden
er aanvankelĳk door weggenomen; zĳ liepen uit en ontvingen
hun zegel en voleinding in de opstanding, die de overwinning
van den dood en het beginsel der vernieuwing aller dingen was.
Als Hĳ dan ook zĳne discipelen uitzendt, geeft Hĳ hun niet
alleen den last, om het evangelie te prediken, maar even stellig
en nadrukkelĳk, om de onreine geesten uit te werpen en om alle
ziekte en alle kwale te genezen, Mt. 10:1, 8, Mk. 3:15,
Luk. 9:1, 2, 10:9, 17. De discipelen volbrachten dien last,
niet alleen tĳdens Jezus’ verblĳf op aarde maar ook na zĳne
hemelvaart, Hd. 5:16, 8:7 enz. Zelfs werden er naar Jezus’
eigen belofte, Mk. 16:17, 18 in den eersten tĳd aan de geloovigen
vele buitengewone gaven van gezondmaking en werkingen
van krachten geschonken, Hd. 2:44, 45, 4:35, Rom. 12:7, 8,
1 Cor. 12:28. Gelĳk het echter ging met de gaven der
leer en de gaven der regeering, zoo ging het ook met die der
barmhartigheid. De buitengewone toestand der kerk werd allengs
normaal. En al werden de gaven niet onderdrukt of vernietigd,
zĳ werden toch langzamerhand meer en meer verbonden

met het ambt. De leer werd aan den didaskalos, de regeering
aan den presbyter en evenzoo de dienst der barmhartigheid aan
den diaken opgedragen, Hand. 6. En de gaven zelve schoon
gaven des H. Geestes blĳvende, kregen een meer eenvoudig en
gewoon karakter. Rome beweert wel, dat de wonderkracht bĳ
haar voortduurt, deel I 270, maar schooner dan die wonderen,
waarop zĳ zich beroemt, zĳn de werken der barmhartigheid, die
van haar geloof en liefde een krachtig getuigenis afleggen. Want
toen het diakonaat in de christelĳke kerk langzamerhand geheel
van karakter veranderde, heeft de schat van liefde en barmhartigheid,
dien Christus in zĳne gemeente uitstort, in private
weldadigheid zich rĳk geopenbaard. Al laat de regeling van den
dienst der barmhartigheid in Rome veel te wenschen over, toch
neemt zĳ in werken der liefde onder de christelĳke kerken de
eerste plaats in. Want wel heeft de Gereformeerde kerk het
ambt van diaken hersteld, maar zĳ heeft zĳn plaats en dienst
niet behoorlĳk geregeld en zĳne werkzaamheid niet tot ontwikkeling
gebracht. Deze ontwikkeling, waartoe de nood der tĳden
tegenwoordig dringt, kan in hoofdzaak niet anders dan in deze
richting geschieden: 1o dat het ambt van diaken meer dan tot
dusver geëerd worde als een zelfstandig orgaan van de priesterlĳke
barmhartigheid van Christus, 2o dat de liefde en de barmhartigheid
als de christelĳke deugden bĳ uitnemendheid worden erkend en
beoefend, 3o dat aan diakenen opgedragen wordt, om alle leden der
gemeente, inzonderheid de vermogende, in den naam van Christus
te bewegen tot barmhartigheid, en voor de zonde der gierigheid, die
een wortel is van alle kwaad, te waarschuwen en te behoeden, 4o dat
het diakonaat de private weldadigheid niet doode, maar opwekke,
regele en leide, 5o dat de dragers van dit ambt, zoo noodig,
in groote gemeenten zich bedienen van de hulp van diakonessen,
op dezelfde wĳze als de beide andere ambten gebruik maken
van catechiseermeesters en ziekentroosters, 6o dat zĳ hunne gaven
uitdeelen, in Christus’ naam, als van de tafelen des Heeren
genomen, waarop zĳ door de gemeente neergelegd en aan Christus
zelven geschonken zĳn, Mt. 25:40, 7o dat zĳ hunne hulp uitstrekken
tot alle armen, kranken, vreemdelingen, gevangenen,
idioten, krankzinnigen, weduwen, weezen, in één woord tot alle
ellendigen en nooddruftigen, die er zĳn in het midden der gemeente,
en hen in hun lĳden tegemoet komen met woord en

met daad, 8o dat de dienst der barmhartigheid veel breeder plaats
verkrĳge op de agenda van alle kerkelĳke vergaderingen dan tot
dusver het geval is, 9o dat de diakenen met leeraren en ouderlingen
tot de meerdere vergaderingen der kerken worden afgevaardigd
en in alle zaken, rakende den dienst der barmhartigheid,
keurstem verkrĳgen, 10o dat op deze vergaderingen de dienst der
barmhartigheid naar algemeene beginselen geregeld worde, behoudens
het verschil van gemeentelĳke toestanden; voor generale
behoeften gemeenschappelĳk worde ter hand genomen, en van de
plaatselĳke gemeente tot ondersteuning van andere kerken, en
voorts ook tot hulpbetoon aan arme, verdrukte geloofsgenooten
in den vreemde worde uitgebreid, en 11o dat deze diakonale
arbeid in zĳne zelfstandigheid gehandhaafd blĳve en niet onderga
in of vermengd worde met het werk der inneren Mission, of ook
met de staatsarmenzorg, die een geheel ander karakter dragen.
Cf. Calvĳn, Inst. IV 3, 9. Musculus, Loci Comm. 425. Bullinger,
Huysboeck V 3. Zanchius, Op. IV 765. Junius, Op. I 1566. Bucanus,
Inst. 494. Voetius, III 496-513. M. Vitringa IX 272-296.
G. Uhlhorn, Die christl. Liebesthätigkeit, Stuttgart 1882-’90.
Bonwetsch, das Amt der Diakonie in der alten Kirche, 1890.
Seesemann, Das Amt der Diakonissen in der alten Kirche, 1891.
Schäfer, Diakonik in Zöcklers Handb. der theol.
Wiss. III 538-572. Achelis, Prakt. Theol. II 324-451. Wurster, Die Lehre
v. d. inneren Mission, Berlin 1895. Kuyper, Enc. III 535-545.

11. Deze macht, door Christus aan zĳne gemeente geschonken,
komt in de plaatselĳke kerk saam in den kerkeraad. Elke
plaatselĳke kerk is volgens het N. Test. zelfstandig, eene ecclesia
completa, en draagt daarom evengoed als de kerk in haar geheel
den naam van tempel Gods, 1 Cor. 3:16, 17, 2 Cor. 6:16,
bruid, 2 Cor. 11:2, of lichaam van Christus, 1 Cor. 12:27.
De geloovigen staan niet op zichzelf maar vormen eene eenheid,
en zoo ook blĳven de ambtsdragers in eene plaatselĳke kerk niet
los naast elkander staan maar sluiten zich tot een raad der kerk
aaneen. Sporen daarvan zĳn er reeds in het N. Test. In Jeruzalem
kwamen de geloovigen, nadat zĳ door den doop der gemeente
waren ingelĳfd, van tĳd tot tĳd saam, volhardende in de leer
der apostelen, in de gemeenschap, in de breking des broods, in
de gebeden, Hd. 1:14, 2:41v., 5:12 enz.; en stonden zĳ onder

leiding van het college der apostelen, die spoedig daarin door
de presbyters werden bĳgestaan, Hd. 6:2, 15:2, 6, 22. Allerlei
omstandigheden, de gaven des H. Geestes, inzonderheid die van
didaskalie, profetie en glossolalie, de samenkomsten der geloovigen,
de bediening van woord en sacrament, de inzameling der
collecten, de verzorging der armen enz., maakten leiding en
regeling en daarbĳ ook raad en overleg vanzelf noodzakelĳk.
Eerst voorzagen de apostelen zooveel mogelĳk in al die behoeften,
namen maatregelen en maakten bepalingen, Hd. 15:28v., 1 Cor.
11:4-6, 34, 14:27v., 16:1, 1 Tim. 3 enz. Want alles moest
in de gemeente van Christus betamelĳk en met orde, in vrede
en tot stichting geschieden, 1 Cor. 14:26, 33, 40. Maar toen
het ambt van ouderlingen was ingesteld, werden dezen met de
leiding en regeering der gemeente belast; en dezen vormden
onderling al spoedig een college, πρεσβυτηριον, 1 Tim. 4:14.
Onder de leiding van zulk een college genoot de gemeente echter
in de eerste tĳden eene groote mate van zelfstandigheid, zĳ werd
bĳ gewichtige zaken geregeld geraadpleegd. In Hd. 1 komen de
discipelen saam tot het kiezen van een apostel; in Hd. 6 kiest
de gemeente de diakenen; in Hd. 15 woont zĳ de vergadering
van apostelen en ouderlingen bĳ; in 1 Cor. 5 oefent zĳ de
tucht uit. De eerste synoden waren samenkomsten der plaatselĳke
kerk. Maar ook de plaatselĳke kerken alle te zamen vormen
eene eenheid. Zĳ dragen ook alle saam den enkelvoudigen naam
van ἐκκλησια; zĳ staan allen onder de apostelen, wien de leiding
en regeering der gansche kerk is opgedragen; zĳ zĳn met elkander
één in Christus, één dus in leer, in geloof, in doop, in liefde,
zĳ groeten elkander, Rom. 16:16, 1 Cor. 16:20, 2 Cor. 13:12,
dienen elkander met gaven der liefde, Rom. 15:26, 1 Cor. 16:1,
2 Cor. 8:1, 4, 9:1, Gal. 2:10, en laten elkander de brieven
lezen, die zĳ ontvangen van de apostelen, Col. 4:16. Het lag
dus in den aard der zaak, dat deze gemeenten, die geestelĳk één
waren, eventueel met elkander zouden beraadslagen over zaken
van algemeen belang. Het eerste voorbeeld komt daarvan voor
in Hd. 15, naar aanleiding van de vraag, of de Heidenen zalig
konden worden zonder besnĳdenis. De gemeente van Antiochië
zond Paulus en Barnabas en eenige anderen naar Jeruzalem, om
over dit belangrĳk vraagstuk met de apostelen en ouderlingen
aldaar van gedachten te wisselen en tot eenstemmigheid te komen.

De apostelen en ouderlingen hielden daarom met deze afgevaardigden
van Antiochië eene vergadering, 15:6, die misschien ook
door de gemeente bĳgewoond werd, 15:12, 22 (in vers 25 moet
echter και οἱ vóór ἀδελφοι
waarschĳnlĳk wegvallen). Na veel ζητησις, onderzoek,
redetwist, werd niet maar een advies gegeven,
doch in den H. Geest eene beslissing genomen, die de broederen
in Antiochië, Syrië en Cilicië bond, per brief hun meegedeeld
en door Judas en Silas nog mondeling, in eene vergadering der
gemeente, toegelicht werd, Hd. 15:22-31. Al deze vergaderingen,
waarvan het N. T. bericht, waren vergaderingen der
plaatselĳke gemeente, slechts in Hd. 15 door afgevaardigden
van elders bĳgewoond. Deze gewoonte werd later, ook reeds in
de tweede eeuw nagevolgd. Bĳ gewichtige aangelegenheden, zooals
benoeming en afzetting van een bisschop, excommunicatie, absolutie
van doodzonden enz., gaf niet alleen het presbyterium zĳn
leiding maar ook de gemeente hare toestemming. Cyprianus zegt
nog, dat hĳ van het begin van zĳn episcopaat af niets deed
zonder den raad van zĳn presbyterium en de toestemming der
gemeente, Ep. 14, 4. Op de synoden der tweede en derde eeuw
zĳn daarom niet alleen bisschoppen maar ook presbyters, diakenen
en gewone gemeenteleden tegenwoordig. Zelfs het concilie van
Nicea werd, behalve door bisschoppen, ook door presbyters,
diakenen en leden bĳgewoond, die aan de debatten deelnamen.
En de afgevaardigden, die op gemeentevergaderingen uit naburige
gemeenten werden uitgenoodigd, waren in den eersten tĳd volstrekt
niet alleen bisschoppen maar ook wel presbyters, diakenen
of andere leden der gemeente. Maar de ontwikkeling der hierarchische
idee bracht mede, dat de toestemming der gemeente
steeds minder gevraagd werd, dat presbyters en diakenen van
de gemeente werden losgemaakt en in raadgevers en helpers van
den bisschop veranderd, en dat de synoden langzamerhand alleen
door bisschoppen gehouden werden. Voorts waren in de tweede
en derde eeuw alle gemeentevergaderingen, bĳgewoond door
afgevaardigden van naburige gemeenten, gelĳk in rang; er was
nog geen hierarchie van kerkelĳke vergaderingen, er waren nog
geen provinciale, metropolitane, oecumenische conciliën; alle
vergaderingen der kerken hadden plaats in den naam van Christus,
maakten besluiten in den H. Geest, en golden voor de gansche
Christenheid (concilium universale, catholicum). Maar ook daarin

kwam verandering. Reeds in de derde eeuw zĳn er hier en daar
bepaald provinciale synoden, d. i. vergaderingen van bisschoppen
in eene bepaalde provincie gehouden. In de vierde eeuw kwamen
er, tengevolge van de groote twisten, die de kerk verdeelde,
synoden van bisschoppen uit verschillende provinciën bĳ. En het
concilie van Nicea, ofschoon volstrekt geen vertegenwoordiging
van de gansche Christenheid, wĳl het maar door enkele bisschoppen
uit het Westen werd bĳgewoond, was toch door den
keizer van alle kanten saamgeroepen. Zoo kwam er allengs eene
rangordening van provinciale, nationale, patriarchale, oecumenische
conciliën, Sohm, Kirchenrecht 247-344. Maar het karakteristieke
kenmerk van een oecumenisch concilie is moeilĳk aan te wĳzen.
Het kan niet daarin liggen, dat het door den paus is saamgeroepen,
want van de vierde tot de tiende eeuw werd het geconvoceerd
door den keizer; noch ook in de algemeene geldigheid
en de groote beteekenis zĳner besluiten, want dikwĳls zĳn de
canones van oecumenische conciliën verworpen en die van provinciale
synoden aangenomen; noch ook daarin, dat een oecumenisch
concilie de gansche Christenheid vertegenwoordigt, want dit is
lang niet altĳd met de dusgenaamde conciliën het geval geweest.
Tegen het einde der Middeleeuwen is wel de theorie opgekomen,
dat een concilie dan alleen oecumenisch en onfeilbaar was, wanneer
het bestond uit afgevaardigden van alle kerken. Maar deze
theorie was van revolutionairen oorsprong, leidde in de practĳk
tot allerlei moeilĳkheden en werd door Rome ook nooit geaccepteerd.
Voor Rome is een concilie alleen oecumenisch, wanneer
zĳne besluiten door den paus zĳn goedgekeurd en daardoor een
onfeilbaar, de gansche Christenheid bindend karakter verkrĳgen,
Bellarminus, de conciliis et ecclesia lib. I II. Heinrich, Dogm.
II 476 f. Scheeben, Dogm. I 230 f. Vering, Kirchenrecht
613 f. enz.

In de Protestantsche kerken is het synodale kerkregiment het
eerst op Franschen bodem tot ontwikkeling gekomen. In de
Luthersche kerk kwamen wel synoden voort, maar deze bestonden
alleen in samenkomsten van pastores. Zwingli stelde in 1528 te
Zurich synoden in, die door den raad werden saamgeroepen, uit
de predikanten van stad en land en enkele leden van den raad
bestonden en vooral klachten tegen leer en leven van de predikanten
moesten overwegen, Mörikofer, Ulr. Zwingli, Leipzig 1869

II 118 f. Calvĳn bepaalde evenzoo in de Ordonnances ecclesiastiques,
dat de predikanten alle drie maanden moesten samenkomen,
om op elkanders leer en leven toe te zien en voerde bovendien
1546 een jaarlĳksche visitatie in, Kampschulte, Joh. Calvin I
408. Franz Lambert ontwierp 1526 voor Hessen een kerkenorde,
waarin zoowel gemeentevergaderingen als synoden, bestaande uit
de predikanten en door de gemeenten benoemde afgevaardigden,
waren opgenomen, maar deze kerkenorde trad niet in werking,
Lechler, Gesch. d. Presb. n. Syn. Verf. 14 f. Eene synodale
kerkregeering kwam er eerst in Frankrĳk, waar de kerken zich
sterk uitbreidden en door behoefte aan eenheid den 26en Mei 1559
voor het eerst in synode te Parĳs samenkwamen en zich in eene
gemeenschappelĳke belĳdenis en kerkenorde vereenigden, Lechler
ib. 69. Opmerkelĳk is daarbĳ, dat de generale synode het eerst
is ontstaan, dat deze de provinciale synoden invoerde en dat later,
in 1572, tusschen deze en de kerkeraden nog de classis ingeschoven
werd, ib. 81, cf. evenzoo in Schotland 97. Zulk een
synodale kerkregeering werd dan later ook in andere Geref.
kerken ingevoerd, in Polen, Boheme, Hongarĳe, Duitschland,
Nederland, Schotland, Engeland, Amerika enz. Maar er kwam
spoedig van twee kanten oppositie tegen. De Remonstranten, zich
aansluitende bĳ Zwingli en Erastus, kenden de kerkelĳke macht
aan de overheid toe en leidden daaruit af, dat synoden wel geoorloofd
maar niet geboden en voor het zĳn of welzĳn der kerk
niet noodig waren, en dat, wanneer zĳ gehouden werden, het
recht tot samenroeping, tot afvaardiging, tot het vaststellen der
agenda, tot presideering aan de overheid toekwam, Uitenbogaert,
Tractaat van ’t ampt ende auctoriteit enz. 1610 bl. 107v. cf.
Limborch, Theol. Chr. VII 19. En de Independenten gingen onder
invloed der anabaptistische dwaling nog verder, hielden elke groep
van geloovigen voor independent, en verwierpen alle bindend
classicaal of synodaal verband, Robinson bĳ Kist en Roĳaards,
Ned. Arch. voor Kerk. Gesch. VIII 1848 bl. 371v. Neal, Historie
der rechtz. Puriteinen II 1 bl. 96. De gronden, die tegen de
synodale kerkregeering kunnen worden ingebracht, zĳn ook inderdaad
niet van gewicht ontbloot. Immers zĳn de plaatselĳke
kerken in het N. T. alle volkomen zelfstandig ten opzichte van
elkander; van een wettelĳk, bindend classicaal of synodaal verband
is er met geen woord sprake. Zoodanig verband schĳnt

ook met de zelfstandigheid der plaatselĳke kerken geheel in
strĳd te zĳn, omdat het vergaderingen invoert, die boven de
plaatselĳke kerken staan en met gezag tegenover deze optreden,
en alzoo in de kerk van Christus wederom eene ongeoorloofde
hierarchie en tirannie invoert. En daarbĳ komt dan nog, dat de
geschiedenis der synoden van hare nuttigheid niet altĳd een
gunstig getuigenis aflegt, en ze dikwerf doet voorkomen als oorzaak
van allerlei twist en verdeeldheid, zoodat Gregorius Naz.
reeds zeggen kon, μηδεμιας συνοδου τελος εἰδον χρηστον; en
het spreekwoord niet ten onrechte luidt: omne concilium parit
bellum. Maar daartegenover stellen toch andere overwegingen de
noodzakelĳkheid en nuttigheid der synoden duidelĳk in het licht.
1o In het N. T. is er nog geen classicaal of synodaal verband
der kerken, maar er was daar ook toen nog geen behoefte aan,
wĳl de apostelen zelven leefden, de gemeenten met raad bĳstonden
en ze ook door evangelisten als hunne plaatsvervangers
verzorgden. 2º De gemeenten waren ook toen reeds op allerlei
wĳze door geestelĳke banden aan elkander verbonden, en kregen
het recht, niet alleen om zelve te vergaderen, maar ook om naar
andere gemeenten afgevaardigden te zenden en daar beslissing in
zekere geschillen te vragen; Hd. 1, 6, 15, 21 toonen, dat synoden
in gansch algemeenen zin zĳn juris divini permissivi. 3º Synoden
zĳn niet beslist ad esse ecclesiae noodzakelĳk en zĳn ook niet
bepaald door Gods Woord bevolen, maar zĳ zĳn geoorloofd en
ad bene esse ecclesiae noodzakelĳk. 4º De noodzakelĳkheid ligt
daarin, dat de eenheid van leer, tucht en cultus, waartoe de
gemeente geroepen is; de orde, vrede en liefde, die zĳ te bewaren
heeft; en de gemeenschappelĳke belangen, die haar zĳn opgedragen
(zooals opleiding, roeping, zending van dienaren; missie
onder de Heidenen; ondersteuning van hulpbehoevende kerken enz.)
niet anders dan door middel van synoden tot hun recht kunnen
komen. 5º Synoden zĳn geen voetstuk voor maar eene ondermĳning
van alle hierarchie; zĳ handhaven de zelfstandigheid der plaatselĳke
kerken en bewaren haar voor verwarring, verdeeldheid,
hierarchie van den pastor, overheersching van enkele leden; zĳ
bevestigen de vrĳheid der enkele leden, door hun een steun te
geven in het verband met andere kerken en beroep op meerdere
vergaderingen toe te staan. 6º Ook zĳn zĳ geen oorzaak van
verdeeldheid en twist, maar een middel, om geschillen, die er

in de kerk hier op aarde altĳd weer over leer, tucht, dienst
oprĳzen, op eene vreedzame wĳze, door nauwkeurig onderzoek
en ampele bespreking tot beslissing te brengen. 7o Opdat zĳ aan
haar doel beantwoorden, behooren synoden altĳd vergaderingen
van kerken te zĳn, wier leden (pastores, presbyters, diakenen of
gewone leden) afgevaardigden van kerken zĳn en aan lastbrieven
van kerken gebonden, die door de kerken zelve en niet door
overheid, paus enz. saamgeroepen en door kerkelĳke daartoe
gekozen personen geleid worden, en die vrĳ en zelfstandig,
zonder inmenging der overheid, over kerkelĳke zaken oordeelen
en besluiten. 8o De kerkelĳke vergaderingen (plaatselĳke, classicale,
provinciale, generale, oecum.) zĳn niet wezenlĳk van
elkander verschillend. De eene vergadering is niet per se hooger,
gewichtiger, minder aan dwaling blootgesteld of meer van de
leiding des H. Geestes verzekerd dan de andere. Want elke kerk
en elke groep van kerken is zelfstandig tegenover de andere; en
alle zĳn zĳ in dezelfde mate gebonden aan het Woord en de
belofte des Geestes deelachtig. In de kerkelĳke vergaderingen
komen geen volksvertegenwoordigers maar kerkelĳke ambtsdragers
saam, die van Christus’ wege tot regeering zĳner kerk geroepen
zĳn. Zĳ zĳn dus onderscheiden, niet door andersoortige of hoogere
maar alleen door meerdere macht, die er samengebracht wordt
en over wĳder gebied zich uitstrekt. 9o Het gezag van alle kerkelĳke
vergaderingen is geen ander dan van de kerken zelve;
het is onderworpen aan het Woord van Christus. Christus is de
eenige, die in de kerken en in hare verschillende vergaderingen
gezag heeft; zĳn Woord alleen beslist; wat den H. Geest in en
door de leden goeddunkt, dat alleen is bondig in de kerk van
Christus. Maar ook deze hare naar Gods Woord en in den
H. Geest genomen besluiten kan de kerk niet anders handhaven
dan door zedelĳke middelen. Zĳ heeft geen heerschende, dwingende
maar alleen eene dienende macht. Cf. Calvĳn, Inst. IV c. 9.
Polanus, Synt. 541. Bullinger, Van de Conciliën, Dordr. 1611.
Martyr, Loci Comm. 407. Junius, Op. II 1029. Theses Salmur.
III 505. Amyraut, Du gouvernement de l’Eglise contre ceux
qui veulent abolir l’usage et l’autorité des synodes, Saumur 1653.
Heidegger, Corp. Theol. II 613. Turretinus, Theol. El. XVIII
qu. 33. Synopsis pur. theol. disp. 49. Voetius, Pol. Eccl. IV
114-272. Redevoering van C. Vitringa over de Synoden enz.,

uit het latĳn door S. H. van Idsinga, Harl. 1741. Moor VI
439-461. M. Vitringa IX 1 p. 574-653. Ch. Hodge, Discussions
on Church polity, New-York 1878 p. 364-456. Karl
Lechler, Die neut. Lehre v. h. Amte 1857 S. 254-275. Stahl,
Die Kirchenverfassung u. s. w. 332 f.

12. Zoo staat de kerk met een eigen oorsprong, wezen, werkzaamheid
en doel in het midden der wereld. Zĳ is in elk opzicht
van die wereld onderscheiden, maar staat er toch nooit gescheiden
naast. Wel hebben verschillende richtingen in de Christenheid
kerk en wereld in eene volstrekte, ethische tegenstelling tegenover
elkander geplaatst, en schepping en herschepping met zonde en
genade vereenzelvigd. Maar deze richtingen, hoe machtig zĳ nu
en dan ook geweest zĳn, hebben toch nooit de geschiedenis van
het Christendom beheerscht, en konden altĳd slechts naast de
kerken een sectarisch leven leiden. Afgezien van deze richtingen,
zĳn er maar twee wĳzen, waarop principieel de verhouding van
kerk en wereld bepaald kan worden, de Roomsche en de Protestantsche,
de supranatureele en de ethische. Rome beschouwt het
natuurlĳke niet als zondig gelĳk het Anabaptisme en komt niet
tot mĳding en scheiding, maar leert wel, dat het natuurlĳke
van lager orde is, licht oorzaak van zonde wordt en daarom den
teugel van het bovennatuurlĳke behoeft. Gelĳk het beeld Gods
als een donum supernaturale aan den natuurlĳken mensch werd
toegevoegd, zoo komt van boven mechanisch de genade aan de
natuur, de kerk aan de wereld, de hoogere aan de lagere moraal
toe; wie naar het ideaal van Rome wil leven, moet asceet worden,
het natuurlĳke onderdrukken en zich geheel aan de religie wĳden;
wie dat niet kan, krĳgt voor het natuurlĳke de noodige speelruimte,
en vindt in het bovennatuurlĳke de grens, die deze bepaalt.
Gansch anders was de verhouding, welke het Protestantisme
aannam tusschen kerk en wereld. Het verving de quantitatieve,
supranaturalistische tegenstelling door de ethische. Het natuurlĳke
was niet van lager orde maar was in zĳn soort even goed en
rein als het bovennatuurlĳke, want het was geschapen door dienzelfden
God, die in de herschepping zich openbaarde als Vader
van den Heere Jezus Christus. Alleen was het door de zonde
bedorven en moest daarom door de genade van Christus verzoend
en vernieuwd worden. De genade dient dus hier niet, om het

natuurlĳke te mĳden, te onderdrukken, te dooden, maar juist
om het van zĳne zondige bedorvenheid te bevrĳden, en weer echt
natuurlĳk te doen zĳn. Het is waar, dat Luther bĳ de toepassing
dezer beginselen halverwege is blĳven staan, het natuurlĳke
ongemoeid heeft gelaten en het Christendom al te zeer tot het
ethisch-religieuse terrein beperkt heeft. Maar Calvĳn, de man
van de daad, die na Luther kwam en daarom aan Luther zich
spiegelen kon, zette het werk der reformatie voort en trachtte
heel het leven door het Christendom te hervormen. Mĳding is
het woord der Anabaptisten; ascese dat der Roomschen; vernieuwing
en heiliging dat van den Protestantschen, bepaaldelĳk
van den Gereformeerden Christen. Deze laatste beschouwing is
zonder twĳfel de rĳkste en schoonste. Immers is er maar één
God in schepping en herschepping beide. De God der schepping,
van het Oude Testament, is geen lagere God dan die van de
herschepping, dan de Vader van Christus, dan de God des N.
Verbonds. Christus, de middelaar des N. Verbonds, is ook degene,
door wien God alle dingen geschapen heeft. En de H. Geest,
die auteur is van wedergeboorte en heiligmaking, is dezelfde, die
in den beginne zweefde over de wateren en de hemelen heeft
versierd. Schepping en herschepping kunnen dus niet als lager
en hooger tegenover title="elkandar">elkander staan. Zĳ zĳn beide goed en rein,
beide heerlĳke werken van den éénen en drieëenigen God. Voorts
heeft de zonde, die in de wereld is ingekomen, wel alles, niet
alleen het geestelĳke, het ethisch-religieuse leven maar ook al
het natuurlĳke, het lichaam, het huisgezin, de maatschappĳ, de
gansche wereld bedorven. Maar zĳ is toch geen substantie, geen
materia, doch forma, en dus niet met het geschapene identisch,
maar in en aan het geschapene wonend en daarvan altĳd door
de genade Gods los te maken en te verwĳderen. Substantieel en
materieel is de schepping na den val dezelfde als vóór dien tĳd;
zĳ blĳft een werk Gods, en als zoodanig te eeren en te prĳzen.
Tot herwinning van die gevallen wereld brengt God nu wel de
krachten der genade in die schepping in. Maar ook die genade
is geen substantie of materia, opgesloten in woord of sacrament
en uitgedeeld door den priester, maar zĳ is eene vernieuwende,
herscheppende kracht. Zĳ is niet per se bovennatuurlĳk, maar
zĳ draagt dat karakter alleen vanwege de zonde, en draagt het
dus in zekeren zin toevallig en tĳdelĳk, om de schepping te

herstellen. Deze genade wordt in tweeërlei vorm uitgedeeld, als
algemeene genade ter beteugeling, als bĳzondere genade ter vernieuwing.
Beide hebben haar eenheid in Christus, die koning in
het regnum potentiae en gratiae is;
beide zĳn tegen de zonde gericht; beide brengen en houden schepping en herschepping in
verband met elkander. Ook de wereld is na den val niet aan
zichzelve overgelaten, en niet van alle genade ontbloot, maar zĳ
wordt door de algemeene genade gedragen en gespaard, geleid
en bewaard voor de bĳzondere genade in Christus. Scheiding en
onderdrukking is daarom ongeoorloofd en onmogelĳk. Mensen
en Christen zĳn geen twee wezens. De schepping wordt in de
herschepping opgenomen en hersteld. De mensch, die wedergeboren
is, is substantieel geen andere dan die hĳ was vóór de
wedergeboorte. In de kerk ingelĳfd, blĳft hĳ toch in de wereld,
en heeft zich alleen te bewaren van den booze. Gelĳk Christus,
de zone Gods, uit Maria de volle menschelĳke natuur heeft aangenomen
en daarmede niets menschelĳks en niets natuurlĳks zich
vreemd heeft geacht, zoo is de Christen niet anders dan de
herboren, vernieuwde en daarom de waarachtige mensch. Dezelfde
menschen, die Christenen zĳn, zĳn en blĳven in dezelfde roeping,
waarmede zĳ geroepen zĳn; zĳ blĳven leden des gezins, burgers
der maatschappĳ, onderdanen der overheid, beoefenaars der wetenschap
en kunst, mannen of vrouwen, ouders of kinderen,
heeren of knechten enz. De verhouding, die tusschen kerk en
wereld bestaan moet, is daarom in de eerste plaats van organischen,
zedelĳken, geestelĳken aard. Christus is profeet, priester,
koning ook nu nog, en Hĳ werkt door zĳn Woord en Geest op
heel de wereld in. Door Hem gaat er van ieder, die in Hem
gelooft, een vernieuwende, heiligende invloed uit in gezin, maatschappĳ,
staat, beroep, bedrĳf, kunst, wetenschap enz. Het
geestelĳk leven is bestemd, om het natuurlĳk en zedelĳk leven
in volle diepte en omvang weer aan de wet Gods te doen beantwoorden.
Langs dezen organischen weg worden Christelĳke waarheid
en Christelĳk leven ingedragen in alle kringen van het
natuurlĳke leven, zoodat huisgezin en familieleven in eere hersteld,
de vrouw weer als de gelĳke van den man beschouwd, wetenschap
en kunst gekerstend, het peil van het zedelĳk leven
verhoogd, maatschappĳ en staat hervormd, wetten en instellingen,
zeden en gewoonten christelĳk gestempeld worden. Maar er is

nog eene andere regeling van de verhouding van kerk en wereld,
die veel moeilĳker is en waarover het grootste verschil van
gevoelen bestaat. Christus regeert zĳne kerk n.l. ook door ambten
en instellingen; en de vraag is, of de verhouding van de kerk
tot de verschillende terreinen van het natuurlĳke leven ook ambtelĳk
en institutair te regelen zĳ. Papalisme en Cesareopapisme
staan hier tegenover elkaar. Het Cesareopapisme regelt de verhouding
zoo, dat de kerk aan den christelĳken staat onderworpen
is en naar zĳne wetten zich heeft te gedragen. Er ligt hier eenige
waarheid in; de verhouding der kerk tot den staat is een gansch
andere, sedert deze christelĳk is geworden. Voordat de overheid
christelĳk was, vielen bĳv. veel meer zonden onder de christelĳke
tucht dan na dien tĳd. Het bĳwonen van heidensche feesten,
afgoderĳ, aanbidding van den keizer, sabbatsschennis, eedbreuk,
Godslastering, huwelĳken in verboden graad, gruwelĳke zonden van
hoererĳ, overspel enz., werden wel door de kerk maar niet door
den staat als zonden erkend en gestraft. Sedert de overheid gekerstend
is, is er in de zedelĳke beschouwing en beoordeeling
veel grooter overeenstemming gekomen. In menig geval kan de
kerk dus wachten op de behandeling van ergerlĳke overtredingen
door de justitie en heeft geen eigen rechtbank noodig. Maar toch
wordt daaruit te veel afgeleid, wanneer alle macht aan de kerk
ontnomen en aan de christelĳke overheid opgedragen wordt. Want
wezenlĳk is de macht der kerk dezelfde gebleven, al is hare
uitoefening ook belangrĳk gewĳzigd. Immers is de bediening van
woord en sacrament het onvervreemdbaar recht der kerk; voorts
blĳven er altĳd vele zonden, zooals sabbatsschennis, hoererĳ,
dronkenschap, vloeken enz., die door de overheid in het geheel
niet of slechts, wanneer zĳ zeer openbaar en ergerlĳk zĳn, matig
worden gestraft; en eindelĳk heeft de kerk ook bĳ die zondaars,
welke de overheid straft, een eigen taak, want de overheid is
met de straf tevreden, maar de kerk zoekt te overtuigen, tot
bekeering te brengen en te behouden, Calvĳn, Inst. IV 11, 4.
Aan de andere zĳde staat het papale stelsel, dat wel in zoover
lof verdient, als het de zelfstandigheid en vrĳheid der kerk
handhaaft, maar overigens, indien niet de gansche wereld, dan
toch heel de gedoopte christenheid in al haar levenskringen en
verhoudingen, rechterlĳk en wettelĳk aan den paus onderwerpen
wil; gezin, maatschappĳ, staat, kunst, wetenschap enz. moeten

kerkelĳk zĳn, want kerkelĳk is met christelĳk, roomsch, pauselĳk
identisch. Deze aanspraak van Rome is niet zedelĳk en geestelĳk
bedoeld, zoodat ieder, die zich niet aan den paus onderwerpt,
voor God schuldig staat; maar zĳ draagt bepaald dit karakter,
dat elk, die gehoorzaamheid weigert aan den paus, ook rechtens
en wettelĳk voor dezen vicarius Christi schuldig staat, door hem,
indien hĳ het nuttig oordeelt en er de macht toe heeft, gestraft
kan worden en niet alleen met geestelĳke en zedelĳke middelen
maar ook met lichamelĳke en burgerlĳke straffen tot gehoorzaamheid
gedwongen kan worden. Van deze pauselĳke tirannie,
heeft de geloofsmoed en de geesteskracht van Luther en Calvĳn
ons bevrĳd. Hun machtige hervormingsdaad bestond daarin, dat
zĳ het Christendom in zĳne religeus-ethische beteekenis, als religie
der genade, hebben hersteld en het natuurlĳke, niet van dit
Christendom, maar van de jurisdictie der Roomsche kerk hebben
bevrĳd. Daaruit volgde vanzelf, dat het verband tusschen kerk
en wereld, behalve op de bovengenoemde organische wĳze, slechts
contractueel kon worden gelegd. Het is waar, dat Calvĳn met
hand en tand vasthield, dat de overheid aan Gods woord onderworpen
was, de beide tafelen der wet te handhaven, en naar de
kerk als uitlegster van Gods woord te luisteren en verschillende
zonden, waarover de kerk tucht oefende, ook burgerlĳk te straffen
had. Hĳ trok de grenslĳn tusschen kerk en staat wel duidelĳk
en scherp maar hĳ trok ze anders dan wĳ; het gebied, waarop
beiden wat te zeggen hadden was veel grooter dan het thans
door ons wordt bepaald; de overheid als christelĳke had ook op
haar terrein en in hare mate voor de eere Gods, voor den bloei
zĳner kerk, voor de uitbreiding van zĳn rĳk te waken. Maar
desniettemin, de verhouding tusschen kerk en staat was contractueel
en vrĳ. De kerk kon niet anders dan het woord Gods
prediken, in zĳn naam van zĳne geboden getuigen; maar als de
overheid of wie dan ook weigerde te luisteren, dan had de kerk,
dan had Calvĳn zelf, dan had ieder Christen geen macht en ook
geen recht meer tot dwang. Dan bleef er niets over dan resistentia
negativa, lĳdelĳk verzet, Calvĳn, Inst. IV 20, 29, cf.
voor anderen Moor VI 513. Ook zulk een verzet was eene daad,
want gelĳk Doumergue, Calvin le fondateur des libertés modernes,
Montauban 1898 p. 14 zoo schoon zegt, c’est la soumission,
mais du corps et non de l’âme. Humilié devant le Dieu, qui le

châtie, le calviniste reste le juge inexorable du despote qui
l’oppresse. Il y a des soumissions plus mortelles à la tyrannie
que des révoltes! Maar alle recht tot dwang en straf was toch
aan de kerk tegenover de overheid en tegenover ieder mensch
ontnomen en het Christendom in zĳn zuiver geestelĳke macht
hersteld en geëerd. De overheid bleef, gelĳk ieder mensch, voor
haar ongeloof, voor hare verwerping van Gods woord, voor hare
overtreding van zĳne geboden, voor de vervolging en onderdrukking
van zĳne kerk alleen aan God verantwoordelĳk. Indien
echter de overheid vrĳ en zelfstandig van de christelĳke, van
de gereformeerde religie —gelĳk trouwens als haar plicht en
roeping steeds gepredikt werd— professie deed, dan vloeide
daaruit voort, dat zĳ in hare qualiteit en op haar gebied deze
religie had te bevorderen en ketterĳ en afgoderĳ had te weren
en uit te roeien. De fout was daarbĳ niet hierin gelegen, dat
aan de christelĳke overheid de bevordering van Gods eer en dienst
werd opgedragen, maar dat de grenzen van staat en kerk verkeerd
getrokken en ongeloof, ketterĳ enz. als staatsmisdaad werden
beschouwd. In de eeuw der Hervorming kon dit wel niet anders.
Maar sedert de taak der overheid beperkt is, de volken vrĳ en
mondig zĳn geworden, de kerken hoe langer hoe meer zich splitsen
en verdeelen, en allerlei richtingen in denken en leven zĳn opgetreden,
wordt het onderscheid tusschen misdaad en zonde helderder
ingezien en alle dwang als juist in strĳd met de christelĳke
belĳdenis door steeds meerderen erkend. Bĳ de regeling der
verhouding tusschen kerk en staat is daarom het volgende vast
te houden: 1º dat de kerk, al is door hare pluriformiteit haar
getuigenis verzwakt, niet van den eisch kan aflaten, dat alle
schepselen, kunst, wetenschap, huisgezin, maatschappĳ, staat enz.
zich onderwerpen aan des Heeren woord; 2º dat deze eisch alleen
eene prediking, een zedelĳk getuigenis is en nooit direct of indirect
door dwang of straf mag aangedrongen worden; 3º dat eene
christelĳke, gereformeerde overheid de roeping heeft, om Gods
eer te bevorderen, zĳn kerk te beschermen en het rĳk van den
antichrist te gronde te werpen; 4º dat zĳ dit echter nooit kan
of mag doen dan met middelen, die met den aard van het evangelie
van Christus in overeenstemming zĳn, en alleen op dat
terrein, dat haar ter bewaking toebetrouwd is; 5º dat zĳ, zelve
voor hare houding ten opzichte van Gods woord aan Hem rekenschap

verschuldigd, niet ingrĳpen mag in de rechten van den
enkelen mensch noch ook in die van huisgezin, maatschappĳ,
kunst, wetenschap en dus niet verantwoordelĳk is voor hetgeen
binnen deze terreinen tegen Gods woord en wet geschiedt; 6º dat
zĳ de grenzen tusschen zonde en misdaad te trekken heeft naar
den eisch van het evangelie en overeenkomstig de leiding van
Gods voorzienigheid in de geschiedenis der volken; welke grenzen
echter niet saamvallen met die tusschen de eerste en de tweede
tafel der wet, want vele zonden tegen de tweede tafel vallen
buiten het toezicht en de straf der overheid, en vele andere tegen
de eerste tafel (eedbreuk, sabbatschennis) zĳn ook voor de christelĳke
overheid strafwaardig; 7º dat vaste grenzen door niemand
in het afgetrokkene kunnen worden aangegeven, wĳl zĳ wisselen
met volk en met eeuw en alleen door het getuigenis der volksconscientie
eenigermate in hunne richting kunnen worden bepaald.







Hoofdstuk X.

Over de Middelen der Genade.



§ 50. Het Woord.

1. Alle heil en zaligheid vloeit den gevallen mensch toe uit
de genade als deugd Gods. Objectief is die genade met al hare
weldaden verschenen in Christus, die ze in den weg des verbonds
verwierf en uitdeelt. De gemeenschap dergenen, die Christus met
al zĳne weldaden deelachtig zĳn, draagt den naam van kerk of
gemeente. Thans komt de vraag aan de orde, of Christus bĳ de
mededeeling van deze zĳne weldaden al dan niet van middelen
zich bedient. De mystici zĳn allen geneigd, om deze vraag in
ontkennenden zin te beantwoorden. Geheel in overeenstemming
met hun dualistisch uitgangspunt, kunnen zĳ de genade niet
denken als afhankelĳk van of gebonden aan uitwendige teekenen
en handelingen; God zelf alleen, of de Christus in ons, de Geest
of het inwendig woord of licht werkt in den mensch de genade,
en woord en sacrament kunnen niet anders doen dan die inwendige
genade aanduiden en afbeelden; het geschreven woord drukt uit
wat in het hart van elk geloovige geschreven staat, en de sacramenten
stellen uiterlĳk voor oogen, wat Christus inwendig door
zĳn Geest geschonken heeft, cf. Moor I 359 sq. Het mysticisme
kwam ten slotte op hetzelfde neer als het rationalisme, dat door
Socinianisme, Fock II 559 f. en Remonstrantisme, Conf. en Apol.
Conf. c. 23. Limborch, Theol. V c. 66 vertolkt, in de sacramenten
slechts praecepta ceremonialia, herinneringsteekenen en belĳdenisacten
zag. Vlak daartegenover staat het Romanisme, dat de genade
absoluut aan middelen gebonden denkt. Volgens Rome toch is de

kerk, de zichtbare, door den onzichtbaren Geest gedragen kerk
het eigenlĳke, waarachtige, volkomene middel der genade, het
sacrament bĳ uitnemendheid. In haar toch zet Christus zĳn
Godmenschelĳk leven op aarde voort, vervult Hĳ zĳn profetisch,
koninklĳk en vooral zĳn priesterlĳk ambt, deelt Hĳ de volheid
zĳner genade en waarheid mede; de kerk is Christus op aarde,
Christus, gelĳk Hĳ na zĳn volbracht verlossingswerk in de aan
ruimte en tĳd gebonden ontwikkeling van het menschelĳk geslacht
ingegaan is, Oswald, Die dogm. Lehre v. d. h. Sakr. der Kath.
Kirche I2 8. En die genade, welke Christus verdiend en aan zĳne
kerk medegedeeld heeft, dient bovenal, om den mensch van de
natuurlĳke tot de bovennatuurlĳke orde op te heffen; zĳ is eene
gratia elevans, eene bovennatuurlĳke, physische kracht, welke
den natuurlĳken mensch door den priester in het sacrament ex
opere operato ingestort wordt, deel III 444. Gelĳk in Christus
de Goddelĳke en de menschelĳke natuur, in de kerk de onzichtbare
Geest en het zichtbaar instituut, zoo zĳn in het sacrament
de geestelĳke genade en het zichtbaar teeken onlosmakelĳk aan
elkander verbonden; buiten Christus, buiten de kerk, buiten den
priester, buiten het sacrament is er daarom geen zaligheid. Het
is zoo, Christus zet in de kerk niet alleen zĳn priesterlĳk, maar
ook zĳn profetisch en koninklĳk ambt voort. Maar de in de kerk
verkondigde leer van Christus dient alleen, om geloof, d. i. toestemming
te wekken, en de in de kerk gehandhaafde tucht dient
alleen, om gehoorzaamheid aan de zedewet te kweeken; geloof
en gehoorzaamheid zĳn echter geen van beide de genade zelve,
doch haar voorbereiding en haar vrucht, Oswald t. a. p. 10. Het
woord Gods, dat bovendien bĳ Rome in Schrift en traditie vervat
is en als eene wet wordt opgevat, heeft daarom alleen eene
praeparatoire, paedagogische beteekenis, en het geloof is slechts
eene der zeven praeparationes ad gratiam,
deel III 442. Het door
den priester uitgereikte sacrament, is het eigenlĳke genademiddel,
waardoor vera justitia vel incipit, vel coepta augetur, vel amissa
reparatur, Trid. sess. 7 prooem. Tusschen deze mystische geringschatting
en magische overschatting van de genademiddelen
nam de Reformatie positie en bracht in plaats en karakter van
kerk, ambt en genademiddelen eene groote verandering aan.
Immers is volgens de Hervorming Christus de volkomene Zaligmaker,
de eenige Middelaar Gods en der menschen, en de kerk

is in de eerste plaats communio sanctorum, niet middelares der
zaligheid, maar vergadering der geloovigen, die in gemeenschap
met Christus leven. Wel heeft Christus in die gemeente ambten
ingesteld, maar al die ambten zĳn geen sacerdotium doch een
ministerium, aan Christus’ woord absoluut gebonden en geen
andere macht hebbende dan de macht van dat woord. De verhouding
van Schrift en kerk is dus in het Protestantisme eene
gansch andere dan in het Romanisme, deel I 367. Bĳ Rome gaat
de kerk aan de Schrift vooraf, is de kerk niet op de Schrift
gebouwd maar de Schrift uit de kerk voortgekomen, heeft de
Schrift wel de kerk maar de kerk niet de Schrift van noode.
Maar de Reformatie plaatste de kerk weer op den bodem der
Schrift, en de Schrift weer hoog boven de kerk. Niet de kerk,
maar de Schrift, het woord Gods werd het genademiddel bĳ
uitnemendheid; zelfs het sacrament werd aan het woord ondergeschikt
en had zonder het woord hoegenaamd geen beteekenis
en kracht. En nu werd dat woord wel naar de instelling van
Christus in het midden der gemeente door den leeraar bediend;
maar dat nam toch niet weg, dat dat woord in aller hand werd
gegeven, dat het duidelĳk was voor een iegelĳk, die het heilbegeerig
onderzocht, dat het zĳne werking deed, niet alleen als
het in het openbaar verkondigd, maar ook, wanneer het in huis
onderzocht en gelezen werd. Zoo werd de Christenmensch, die
dat woord aannam niet slechts met een historisch geloof maar
met vertrouwen des harten, bevrĳd van de priesterheerschappĳ;
er stond tusschen hem en Christus niemand of niets in; door
het geloof had hĳ de gansche zaligheid; en in het sacrament
ontving hĳ daarvan het teeken en zegel. Zoo wĳzigde de Reformatie
de Roomsche leer van de genademiddelen. Maar aan den
anderen kant dreigde het gevaar van het mysticisme, dat de
middelen der genade geheel verwierp en daarvoor allerlei gronden
aanvoeren kon. Immers mocht Gods almacht niet door zulke
uitwendige middelen gebonden worden; Hĳ was souverein en vrĳ
en kon, maar behoefde zich toch niet van zulke middelen te
bedienen tot uitdeeling van de schatten der genade. Die genade
was ook geen materielles Etwas, geen physische kracht, geen
donum superadditum, geen
elevatio naturae humanae, maar zĳ
bestond voornamelĳk in het herstel in de gunste Gods, in de
vergeving der zonden, in de vernieuwing naar zĳn beeld. Daarom

kon zĳ ook niet in een zinlĳk teeken als in een vat opgesloten
noch ook door den bedienaar worden uitgedeeld. Christus was en
bleef de eenige, die ze, nadat Hĳ ze verworven had, ook uitdeelen
kon. Hĳ benoemde geen plaatsvervanger op aarde en stelde
geen priester aan, maar Hĳ bleef zelf van uit den hemel zĳn
profetisch, priesterlĳk en koninklĳk ambt uitoefenen; het teeken
mocht Hĳ toevertrouwen aan zĳn dienaar, maar Hĳ zelf bleef
toch de eenige uitdeeler van de beteekende zaak. En bleek dat
ook niet in de werkelĳkheid? Duizenden ontvingen iederen dag
het teeken van woord en sacrament, zonder de genade deelachtig
te zĳn; en omgekeerd stierven er dagelĳks duizenden kinderkens
des verbonds, die nooit een middel der genade ontvingen en aan
wier zaligheid toch de geloovigen op grond van Gods woord niet
twĳfelen mochten. Door deze bedenkingen verschrikt, zĳn de
Lutherschen op hunne schreden ten deele teruggekeerd, en hebben
de genade weer volstrekt aan de middelen gebonden, den nooddoop
ingevoerd, den doop als afwassching der zonden zelven
beschouwd, aan de kinderkens het geloof ontzegd. En ook in de
Gereformeerde kerken, bepaaldelĳk in de Anglikaansche, is ditzelfde
romaniseerend streven telkens boven en tot heerschappĳ
gekomen. Maar oorspronkelĳk nam de Reformatie een ander
standpunt in. Men kon de almacht en de vrĳheid Gods niet
beperken; Hĳ kon ook zonder uitwendige middelen zĳne genade
in het hart van zondaren verheerlĳken; als Hĳ van menschen
en teekenen zich daarbĳ bediende, was dat alleen aan zĳn welbehagen,
aan zĳne groote liefde en genade toe te schrĳven.
Daarom leerde Zwingli, dat God zelfs Heidenen, die nooit van
het evangelie hadden gehoord, uitverkoren, wedergeboren en tot
de hemelsche zaligheid had geleid. En al gingen de andere Hervormers
zoo ver niet, zĳ moesten toch, vooral in het geval van
vroegstervende kinderen des verbonds, toegeven, dat God ook
zonder woord of sacrament alleen door den H. Geest wederbaren
en zaligen kon, Calvĳn, Inst. IV 16, 17. 18. Toch stelden zĳ
deze gevallen als uitzonderingen voor en hielden als regel vast,
dat woord en sacrament voor degenen, die opwiesen, de gewone
middelen waren, waardoor God zĳnen Geest gaf en zĳne genade
meedeelde. De werking van wedergeboorte en geloof door de
prediking des Woords is de ordinaria Domini oeconomia et dispensatio,
quam tenere in vocandis suis solet, Calvĳn, IV 1, 5.

16, 19, cf. Conf. Belg. 24. Cat. Heid. 64. Conf. Helv. II 18.
Conf. Westm. c. 10. 14. Form. Conc. Sol. Decl. 11, 27: Dominus
non solet homines immediate vocare, Gerhard, Loc. XX 121, cf.
boven bl. 17. Bevredigen doet dit antwoord niet, wĳl het aantal
kinderen, dat zonder genademiddelen zalig wordt, veel grooter is
dan in het algemeen wordt vermoed, en niet als uitzondering op
den regel kan worden geboekt; en ook, omdat in degenen, die
opwassen, de wedergeboorte door den H. Geest aan den doop,
aan het gehoor van het woord Gods en aan het geloof, zoo niet
altĳd voorafgaat, dan toch zeker voorafgaan kan. Vandaar, dat
bĳ de Lutherschen hoe langer hoe meer de genade aan de middelen,
en bepaaldelĳk de wedergeboorte aan den doop verbonden
werd, en dat bĳ de Gereformeerden, die de sacramenten als
teekenen en zegelen van geschonken genade opvatten, de wedergeboorte
als aan den doop voorafgaande werd gedacht, zoodat de
middelen der genade niet dienden om te wederbaren, maar om de
wedergeborenen tot geloof en bekeering te brengen. Toch was
ook deze latere ontwikkeling van eenzĳdigheid niet vrĳ te pleiten.
Die bĳ de Lutherschen leidde tot Rome terug, en die bĳ de
Gereformeerden liep gevaar, om woord, sacrament, kerk en ambt,
ja zelfs den persoon en het werk van Christus voor de verwerving
en toepassing der zaligheid overbodig en alleen voor de openbaring
van leven en waarheid naar buiten in de wereld nog
noodig te achten. Maar zoo wordt de beteekenis der genademiddelen
verzwakt en hun begrip al te zeer begrensd. Immers de
genademiddelen van woord en sacrament staan niet los op zichzelf
maar houden nauw verband met kerk en ambt, met Christus’
persoon en werk. Men kan wel vragen, of God niet wederbaren
en zaligen kon zonder Christus en de zonden vergeven zonder
voldoening. Maar zulke vragen leiden tot niets; wĳ hebben te
rusten in het welbehagen Gods, dat de zaligheid niet anders
uitdeelt dan in en door Christus. Hĳ is de Middelaar Gods en
der menschen, de eenige naam, onder den hemel den menschen
ter zaliging gegeven. Maar voorts is het evenzoo Gods welbehagen
geweest, om de zaligheid niet anders uit te deelen dan door en
in de gemeente van Christus. Of God, gelĳk Zwingli leerde,
zĳne verkiezende genade ook onder de Heidenen werken deed,
kan hier, wĳl dit toch in elk geval, naar de belĳdenis aller
christelĳke kerken, eene uitzondering geldt, onbesproken blĳven.

Regel is, dat God de uitdeeling zĳner genade vrĳwillig aan de
gemeente van Christus bindt. De kerk is de gemeenschap en
daardoor ook de moeder der geloovigen. God richt zĳn verbond
met de ouders en in hen met hunne kinderen op. Hĳ deelt zĳne
weldaden uit in den weg des verbonds. In dien zin is het juist,
dat de kerk als gemeenschap der heiligen het groote genademiddel
is, waarvan Christus zich naar zĳn welbehagen bedient,
om zĳne uitverkorenen te vergaderen van het begin tot het einde
der wereld. De kerk in dezen zin bedoelt wel ter dege de salus
electorum; dat is niet haar eenige reden van bestaan; zĳ dient
ook tot volmaking der heiligen, tot opbouw van het lichaam van
Christus, tot prediking van het evangelie aan alle creaturen, tot
verheerlĳking Gods. Maar zĳ is er dan toch ook, om hier op
aarde dien heiligen kring te vormen, binnen welken Christus al
zĳne weldaden, ook die der wedergeboorte, meedeelt. Opdat zĳ
daartoe in staat zou zĳn, deelde Hĳ zĳn Geest haar mede, stortte
Hĳ allerlei gaven in haar uit, stelde Hĳ de ambten bĳ haar in,
betrouwde Hĳ de bediening van woord en sacrament haar toe.
En ook dit zĳn altemaal middelen, welke Christus bezigt, om
de Hem gegevenen van den Vader toe te brengen en tot de
hemelsche zaligheid te leiden. Ja, heel de leiding van het leven
met zĳne wisselingen van voor- en tegenspoed is in de hand des
H. Geestes menigmaal een middel, om de uitverkorenen tot
Christus of nauwer met Hem in gemeenschap te brengen. Zelfs
kan het begrip van genademiddel nog ruimer worden opgevat,
zoodat het ook insluit, wat onzerzĳds noodig is, om de weldaden
des verbonds voor het eerst en bĳ den voortduur te genieten,
zooals geloof, bekeering, strĳd tegen de zonde, gebed, cf. Calvĳn,
Inst. IV. Helv. II art. 16. Westm. 14, 1. Schleiermacher, Chr.
Gl. § 127. Nu verdient het wel geen aanbeveling, om dit alles
onder de media gratiae op te nemen. Want Christus is niet
middel maar middelaar, verwerver en toepasser der zaligheid.
De kerk is geen genademiddel naast woord en sacrament, want
al de macht, die haar toebetrouwd is, bestaat in niets anders
dan in de bediening van beide; kerk en ambt geven geen genade
op zichzelf maar alleen door woord en sacrament. En geloof,
bekeering, gebed zĳn veeleer vruchten dan middelen der genade,
zĳ zĳn geen objectieve instellingen maar subjectieve voorwaarden
om de overige weldaden des verbonds te bezitten en te genieten.

In strikten zin zĳn alleen woord en sacrament als genademiddelen
te beschouwen, d. w. z. als uitwendige, zinnelĳke handelingen en
teekenen, welke Christus aan zĳne kerk geschonken en waaraan
Hĳ de mededeeling zĳner genade verbonden heeft. Maar toch
mogen deze geen oogenblik losgemaakt worden van den persoon
en het werk van Christus, noch ook van de kerk als organisme
en als instituut. Christus brengt de zĳnen op velerlei wĳze toe,
en Hĳ kan dit doen, wĳl Hĳ alleen, gelĳk de verwerver, zoo de
uitdeeler der genade is en blĳft. Hĳ doet het daarom zonder of
door het woord en sacrament; maar Hĳ doet het toch altĳd
door de inwendige roeping van dien Geest, dien Hĳ aan de gemeente
schonk; in de gemeenschap dier kerk, welke Hĳ opdroeg
het evangelie te prediken aan alle creaturen; in den weg van
dat verbond, dat het evangelie tot inhoud en het sacrament tot
teeken en zegel ontving. Cf. art. Gnadenmittel in Herzog1. Lange,
Dogm. § 109. Philippi, Kirchl. Gl. V 2 S. 1 f. Nitzsch, Ev.
Dogm. 548. Harless und Harnack, Die kirchl.-relig. Bedeutung
der reinen Lehre v. d. Gnadenmitteln 1869. Rohnert, Die Lehre
v. d. Gnadenmitteln, Leipzig 1886. Lipsius, Dogm. § 783 f.
Frank, Chr. Wahrheit II 298 f. Oosterzee, Chr. Dogm. § 135.

2. Het eerste en voornaamste middel der genade is het woord
Gods. Lutherschen en Gereformeerden stemmen hierin met elkander
overeen. Toch brengen de laatsten het woord Gods niet
onder de media gratiae ter sprake, wĳl zĳ gewoonlĳk daarover
in de dogmatiek reeds vroeger hebben gehandeld in een afzonderlĳk
hoofdstuk, Calvĳn, Inst. II 7-9. Musculus, Loci Comm.
§ 11. 20. Junius, Theses Theol. § 23. 24. Synopsis pur. theol.
disp. 18. 22, of ook over de wet bĳ het werk-, en over het
evangelie bĳ het genadeverbond, Marck, Med. Theol. c. 11. 17.
Deze eigenaardige methode van behandeling geeft geen recht tot
de bewering, dat de Gereformeerden het woord Gods niet als
middel der genade hebben erkend, want telkens spreken zĳ het
tegendeel uit, cf. bĳv. Conf. Belg. 24. Cat. Heid. qu. 65. Maar
wel mag eruit afgeleid, dat het woord Gods voor de Gereformeerden
nog eene veel rĳkere beteekenis had dan dat het alleen
in den engeren zin van het woord als genademiddel dienst deed.
Het woord Gods is mede daarin van het sacrament onderscheiden,
dat dit laatste alleen dienst doet tot versterking van het geloof

en dus alleen een plaats heeft in het midden der gemeente.
Maar het woord Gods, beide als wet en als evangelie, is openbaring
van den wil Gods, is de promulgatie van werk- en genadeverbond,
gaat alle menschen en schepselen aan, en heeft eene
universeele beteekenis. Het sacrament kan alleen bediend worden
door den wettig geroepen dienaar in de vergadering der geloovigen,
maar het woord Gods heeft ook daarbuiten nog een bestaan en
plaats en oefent ook dan zĳne menigvuldige werking uit. Als
middel der genade in eigenlĳken zin naast het sacrament komt
het woord Gods alleen ter sprake, voorzoover het openlĳk door
den leeraar gepredikt wordt; op het in Gods naam en krachtens
zĳne zending gepredikte woord valt dan al de nadruk. Maar in
den regel zĳn de menschen reeds lang in het gezin, op de school,
door toespraak of lectuur met dat woord in aanraking gekomen,
voordat zĳ het openlĳk in de gemeente hoorden verkondigen. De
openbare bediening des woords omvat dus lang niet al de kracht,
die van het woord uitgaat; zĳ dient ook wel, om het geloof,
bĳ wie het nog ontberen, te werken, maar toch veelmeer om het
bĳ de geloovigen in hunne vergadering te versterken. In eene
christelĳke maatschappĳ komt het woord Gods tot den mensch
op allerlei manieren, in allerlei vormen, van allerlei kanten, en
het komt tot hem van zĳne prilste jeugd af aan. Ja, God brengt
dat woord in de inwendige roeping dikwerf, reeds voordat het
bewustzĳn ontwaakt is, tot de harten der kinderen, om hen te
wederbaren en te heiligen, evenals Hĳ in iederen mensch van
zĳn eerste bestaan af het werk der wet in zĳn hart schrĳft en
het semen religionis in hem inplant. Daarom is hier tusschen
woord Gods en Schrift wel te onderscheiden. Niet in dien zin,
alsof het woord Gods slechts in de Schrift te vinden en niet de
Schrift zelve ware; maar in dezen anderen zin, dat het woord
Gods lang niet altĳd en zelfs niet in de meeste gevallen als
Schrift, in den vorm der Schrift tot ons komt, maar dat het,
uit de Schrift in het bewustzĳn der gemeente opgenomen, van
daaruit weer in den vorm van vermaning en toespraak, opvoeding
en onderwĳs, boek en geschrift, tractaat en vertoog tot de verschillendste
menschen uitgaat en zĳne werking doet. En altĳd
staat God achter dat woord; Hĳ is het, die het in die onderscheidene
vormen tot de menschen doet uitgaan en ze alzoo roept
tot bekeering en leven. In de Schrift is dan ook de uitdrukking

woord Gods nooit met de Schrift identisch, al mag de Schrift
door ons zonder twĳfel Gods woord worden genoemd. Eene enkele
plaats moge zich laten aanwĳzen, waar de uitdrukking woord
Gods op een gedeelte der H. Schrift, bĳv. op de geschreven wet
wordt toegepast. Maar overigens is woord Gods in de Schrift
nooit hetzelfde als de Schrift, wat ook daarom reeds onmogelĳk
is, wĳl de Schrift toen nog niet compleet was. De uitdrukking
woord Gods heeft in de Schrift velerlei beteekenissen en kan
aanduiden de kracht Gods, waardoor Hĳ de wereld schept en
onderhoudt, of zĳne openbaring aan de profeten, of den inhoud
der openbaring of het evangelie, dat door de apostelen verkondigd
werd, cf. deel I 338. Maar altĳd is het een woord Gods, d. i.
nooit een klank alleen maar een kracht, geen loutere bekendmaking
maar tevens een volbrenging van zĳn wil, Jes. 55:11.
Door het woord schept en onderhoudt God de wereld, Gen. 1:3,
Ps. 33:6, 148:5, Jes. 48:13, Rom. 4:17, 2 Cor. 4:6,
Hebr. 1:3, 11:3, stilt Jezus de zee, Mk. 4:39, geneest de
kranken, Mt. 8:16, werpt de duivelen uit, 9:6, wekt de dooden
op, Luk. 7:14, 8:54, Joh. 5:25, 28, 11:43 enz. Door het
woord werkt Hĳ ook op zedelĳk en geestelĳk gebied.

3. Het woord, dat God bezigt om op zedelĳk en geestelĳk
gebied zĳn wil bekend te maken en te volbrengen, is in wet en
evangelie te onderscheiden. Als Jezus op aarde verschĳnt, om de
komst van het in het O. T. beloofde koninkrĳk aan te kondigen,
Mk. 1:15, om aan tollenaren en zondaren, aan armen en gevangenen
het evangelie der vergeving en der zaligheid te brengen,
Mt. 5:1v, 11:5, 28-30, Luk. 4:18, 19, 19:10 enz., komt
Hĳ vanzelf in strĳd met de farizeesche, nomistische opvatting
der religie, die er in zĳn tĳd heerschte. Toch al verwerpt Hĳ
de menschelĳke inzettingen der ouden, Mt. 5:21v., 15:9 en al
heeft Hĳ eene andere opvatting van doodslag, Mt. 5:16, overspel,
5:27, eed, 5:33, vasten, 6:16, echtscheiding, Mt. 19:9,
sabbat, Mk. 2:27; Hĳ handhaaft de gansche wet, ook in haar
ceremonieele bestanddeelen, Mt. 5:23, 24, 17:24-27, 23:2,
3, 23, Mk. 1:44, 11:16; Hĳ verklaart haar in haar geestelĳken
zin, Mt. 5-7, legt op haar ethischen inhoud den nadruk, beschouwt
de liefde tot God en den naaste als haar hoofdsom,
Mt. 7:12, 9:13, 12:7, Mk. 7:15, 12:28-34 en verlangt

een andere, overvloediger gerechtigheid dan die der Farizeën,
Mt. 5:20. Zelf heeft Hĳ, ofschoon meer dan de tempel, Mt. 12:6,
zich dan ook onder de wet gesteld, Mt. 3:15 en is gekomen,
om de wet en de profeten te vervullen, 5:17. En daarom weet
Hĳ, dat, al dringt Hĳ nooit op afschaffing der wet aan, zĳne
jongeren innerlĳk vrĳ zĳn van de wet, Mt. 17:26, dat zĳne
gemeente niet op de wet maar op de belĳdenis van zĳne Messianiteit
gegrond is, Mt. 16:18, dat in zĳn bloed een nieuw
verbond wordt gesticht, Mt. 26:28, dat in één woord de nieuwe
wĳn ook nieuwe lederzakken eischt, Mt. 9:17, en de dagen van
tempel en volk en wet zĳn geteld, Mk. 13:2. Jezus wil geen
revolutionaire omverwerping van de wettische bedeeling des O.
Verbonds, maar eene hervorming en vernieuwing, welke uit hare
volkomene vervulling vanzelf geboren wordt, cf. deel III 217.
En zoo is het ook feitelĳk toegegaan. De gemeente te Jeruzalem
hield zich in den eersten tĳd nog aan tempel en wet, Hd. 2:46,
3:1, 10:14, 21:20, 22:12. Maar eene nieuwe opvatting bereidde
zich voor. Met de bekeering der Heidenen kwam de vraag
aan de orde naar de beteekenis der Mozaische wet. En Paulus
was de eerste, die ten volle begreep, dat in den dood van Christus
het handschrift der wet was uitgewischt, Col. 2:14. Paulus
verstaat onder νομος, tenzĳ eene nadere bepaling anders aanwĳst,
bĳv. Rom. 3:27, Gal. 6:2, altĳd de Mozaische wet, de gansche
thora, inbegrepen ook de ceremonieele geboden, Rom. 9:4,
Gal. 2:12, 4:10, 5:3, Phil. 3:5, 6. En hĳ beschouwt die
wet niet, gelĳk de brief aan de Hebreën, als onvolkomene, voorbereidende,
Oudtestamentische bedeeling van het genadeverbond,
die verdwĳnt, als de hoogepriester en borg van het betere verbond
gekomen is, maar als openbaring van Gods wil, als religieus-ethische
eisch en vordering, als door God gewilde regeling van
de verhouding tusschen Hem en den mensch. En van deze wet,
zoo opgevat, leert Paulus nu, dat ze wel heilig en goed is, en
door God geschonken, Rom. 2:18, 7:22, 25, 9:4, 2 Cor. 3:3,
7, maar in plaats van, zooals de Farizeën beweerden, gerechtigheid
te kunnen schenken, is ze krachteloos door het vleesch,
Rom. 8:3, prikkelt de begeerte, 7:7, 8, vermeerdert de overtreding,
5:20, Gal. 3:19, bewerkt toorn, vloek en dood, Rom.
4:15, 2 Cor. 3:6, Gal. 3:10 en is slechts voor een tĳd, om
paedagogische redenen, tusschen beide ingekomen, Rom. 5:20,

Gal. 3:19, 24, 4:2, 3. Daarom heeft dan nu ook die wet in
Christus, het zaad der belofte, haar einde bereikt, Rom. 10:4;
de geloovige is vrĳ van de wet, Gal. 4:26v., 5:1, wĳl Hĳ
door Christus van den vloek der wet verlost, Gal. 3:13, 4:5,
en den Geest van het kindschap, den Geest der vrĳheid deelachtig
is, Rom. 8:15, 2 Cor. 3:16, 17, Gal. 5:18. Deze vrĳheid des
geloofs heft echter de wet niet op maar bevestigt haar, Rom.
3:31, wĳl haar recht juist in degenen, die wandelen naar den
Geest, vervuld wordt, 8:4. Die Geest toch vernieuwt de geloovigen,
zoodat zĳ een lust hebben in Gods wet naar den inwendigen
mensch en onderzoeken wat Gods heilige wil is, Rom. 7:22,
12:2, Ef. 5:10, Phil. 1:10, terwĳl zĳ door allerlei drangredenen,
de groote barmhartigheid Gods, het voorbeeld van Christus,
den duren prĳs, waarvoor zĳ gekocht zĳn, de gemeenschap des
H. Geestes enz. tot het doen van Gods wil worden aangespoord.
Cf. over de wet in het N. T. Weiss, Bibl. Theol. Holtzmann
Neut. Theol. I 130 f. II 22 f. L. Jacob, Jesu Stellung zum
mos. Gesetz, Gött. 1893. Grafe, Die Paulin. Lehre v. Gesetz2,
Leipzig Mohr 1893. Zehnpfund, Das Gesetz in den paulin.
Briefen, Neue Kirchl. Zeits. 1897 S. 384-419. Art. νομος bĳ
Cremer enz.

4. Deze antithese tusschen wet en evangelie werd in de
christelĳke kerk aan de eene zĳde, door het antinomisme in
zĳne verschillende vormen van Gnosticisme, Manicheisme, Paulicianisme,
Anabaptisme, Hattemisme enz., nog verscherpt en tot
een onverzoenlĳken strĳd gemaakt. Heel het O. T. was van een
lageren God afkomstig, van een toornenden, jaloerschen, wrekenden
God, en was nu door de gansch andere openbaring van den
God der liefde, van den Vader van Christus vervangen. Aan de
andere zĳde werd de antithese tusschen wet en evangelie door
het nomisme in zĳne verschillende vormen van Pelagianisme,
Semi-pelagianisme, Romanisme, Socinianisme, Rationalisme enz.,
verzwakt en uitgewischt. Wet en evangelie werden reeds door
de kerkvaders en later door scholastieke en Roomsche theologen
vereenzelvigd met Oud en Nieuw Testament en dan niet antithetisch
tegenover elkaar gesteld maar als een lagere en hoogere
openbaring van Gods wil beschouwd. Wet en evangelie verschillen
niet daarin, dat de eerste alleen eischt en het tweede alleen

belooft, want beide bevatten geboden, bedreigingen en beloften;
mysteria, promissiones, praecepta; res credendae, sperandae en
faciendae; niet alleen Mozes, ook Christus was legislator. Maar
in dit alles gaat het evangelie des N. T., de lex nova, de wet
des O. T., de lex vetus, zeer verre te boven; de mysteriën (triniteit,
vleeschwording, voldoening enz.) zĳn in het N. T. veel
duidelĳker geopenbaard, de beloften zĳn veel rĳker van inhoud
en omvatten vooral geestelĳke en eeuwige goederen, de wetten
zĳn veel heerlĳker en lichter, wĳl ceremonieele en burgerlĳke
wetten afgeschaft en door enkele ceremoniën vervangen zĳn. Voorts
is de wet door Mozes gegeven, de genade en waarheid is door
Jezus Christus geworden. De wet was tĳdelĳk en voor één volk
bestemd; het evangelie is eeuwig en moet tot alle volken gebracht.
De wet was onvolmaakt, een schaduw en voorbeeld, het
evangelie is volmaakt en het lichaam der goederen zelve. De
wet kweekte vrees en dienstbaarheid, het evangelie wekt liefde
en vrĳheid. De wet kon niet rechtvaardigen in vollen zin, zĳ
gaf geen rĳkdom van genade, zĳ schonk geen eeuwige zaligheid,
maar het evangelie schenkt in het sacrament de kracht der
genade, die in staat stelt om Gods geboden te volbrengen en het
eeuwige leven te verwerven. In één woord, de wet is het onvolkomen
evangelie, het evangelie de volkomene wet; het evangelie
zat in de wet in als arbor in semine, als
granum in spica, cf.
deel III 197 en voorts Suicerus s. v.
νομος en εὐαγγελιον.
Augustinus, de civ. VIII 11. In ev. Joh. tract. 30. de spir. et
litt. 19. 20. Lombardus, Sent. III dist. 25. 40. Thomas, S.
Theol. III qu. 106-108. Conc. Trid. VI can. 19-21. Bellarminus,
de Justif. IV c. 2 sq. enz. In zoover nu de Oud- en de
Nieuwtestamentische bedeeling van het genadeverbond naar haar
in het oog springenden vorm op voorgang van de H. Schrift met
den naam van wet en evangelie kan worden aangeduid, is de
onderscheiding, door Rome tusschen beide gemaakt, wel niet in
alle deelen maar toch in hoofdzaak goed te keuren. Doch Rome
vereenzelvigde Oud en Nieuw Verbond met wet en evangelie
geheel en al, miskende het evangelie in het Oude en de wet in
het N. Test., vatte de gansche leer, door Christus en de apostelen
verkondigd, als evangelie op, nam daarin niet alleen beloften,
maar ook wetten en bedreigingen op, en maakte het evangelie
dus tot eene tweede wet. De Paulinische antithese van wet en

evangelie werd uitgewischt. Want al is het, dat Paulus onder
de wet de gansche des O. T. bedeeling verstaat, hĳ beschouwt haar
dan juist in haar wettischen vorm en stelt ze zoo lĳnrecht tegen
het evangelie over. En ook als hĳ dat doet, erkent hĳ, dat de
wettische bedeeling de belofte, die reeds aan Abraham was geschied,
geenszins heeft teniet gedaan, Gal. 3:17, 21, dat ook
in de dagen des O. V. het evangelie verkondigd is, Gal. 3:8,
dat ook toen de gerechtigheid verkregen is uit en door het geloof,
Rom. 4:11, 12, 11:32, Gal. 3:6, 7. Van de wet als wet,
afgedacht van de belofte, aan welke zĳ in het O. T. dienstbaar
gemaakt was, beweert Paulus, dat zĳ niet rechtvaardigen
kan, dat zĳ de zonde vermeerdert, dat zĳ eene bediening der
verdoemenis is en juist daardoor de vervulling der belofte voorbereidt
en eene andere gerechtigheid, n.l. de gerechtigheid Gods
in Christus door het geloof noodzakelĳk maakt. En deze antithese
van wet en evangelie werd door de Hervorming weer ingezien.
Wel komen er uitspraken bĳ kerkvaders voor, die ook van een
beter inzicht getuigen, cf. citaten bĳ Suicerus, t. a. p., in Bibliotheca
studii theol. ex plerisque Doctorum prisci seculi monumentis
collecta, apud Is. Crispinum 1565 p. 195-216. Gerhard, Loc.
XIV 16. Maar het komt tot geen helderheid, omdat zĳ de onderscheiding
tusschen wet en evangelie altĳd weer verwarren met
die tusschen Oud en Nieuw Verbond. Doch de Hervormers, eenerzĳds
de eenheid van het genadeverbond in zĳne beide bedeelingen
tegen de Wederdoopers vasthoudende, hebben anderzĳds het
scherpe contrast van wet en evangelie in het oog gevat en daardoor
het eigenaardig karakter van de christelĳke religie als
religie der genade weer hersteld. Want al is het, dat wet en
evangelie in ruimer zin voor de oude en nieuwe bedeeling van
het genadeverbond kunnen worden gebezigd, in hun eigenlĳke
beteekenis duiden zĳ toch twee openbaringen van Gods wil aan,
die wezenlĳk van elkander verschillen. Ook de wet is Gods wil,
Rom. 2:18, 20, heilig en wĳs en goed, geestelĳk, Rom. 7:12,
14, 12:10, het leven gevend aan wie haar onderhoudt, Rom.
2:13, 3:12; maar zĳ is door de zonde krachteloos geworden,
rechtvaardigt niet maar prikkelt de begeerte, vermeerdert de zonde,
werkt toorn, doodt en vervloekt en verdoemt, Rom. 3:20, 4:15,
5:20, 7:5, 8, 9, 13, 2 Cor. 3:6v., Gal. 3:10, 13, 19. En
daartegenover staat het evangelie van Christus, het εὐαγγελιον,

dat niets minder bevat dan de vervulling der Oudtest. ἐπαγγελια,
Mk. 1:15, Hd. 13:32, Ef. 3:6, dat van Gods wege tot ons
komt, Rom. 1:1, 2, 2 Cor. 11: 7, Christus tot inhoud heeft,
Rom. 1:3, Ef. 3:6 en niets anders brengt dan genade, Hd. 20:24,
verzoening, 2 Cor. 5:18, vergeving, Rom. 4:3-8, gerechtigheid,
Rom. 3:21, 22, vrede, Ef. 6:15, vrĳheid, Gal. 5:13,
leven, Rom. 1:17, Phil. 2:16 enz. Als eisch en gave, als bevel
en belofte, als zonde en genade, als krankheid en genezing, als
dood en leven staan wet en evangelie hier tegenover elkander.
Ofschoon zĳ daarin overeenkomen, dat zĳ beiden God tot auteur
hebben, beide van eene zelfde volkomene gerechtigheid spreken,
beide zich richten tot den mensch om hem te brengen tot het
eeuwige leven, zoo verschillen zĳ toch daarin, dat de wet uit
Gods heiligheid, het evangelie uit Gods genade voortkomt; dat
de wet van nature, het evangelie alleen door bĳzondere openbaring
bekend is; dat de wet volkomene gerechtigheid eischt en het
evangelie haar schenkt; dat de wet door de werken heen tot
het eeuwig leven leidt en het evangelie de werken doet voortkomen
uit het in het geloof geschonkene eeuwige leven; dat de
wet thans den mensch verdoemt en het evangelie hem vrĳspreekt;
dat de wet zich richt tot alle menschen en het evangelie alleen
tot degenen, die eronder leven enz. Naar aanleiding van dit onderscheid,
kwam er zelfs verschil over, of de prediking van
geloof en bekeering, die toch een voorwaarde en eisch scheen,
wel tot het evangelie behoorde en niet veeleer met Flacius,
Gerhard, Quenstedt, Voetius, Witsius, Coccejus, Moor e. a. tot
de wet moest worden gerekend. En inderdaad in den striksten
zin zĳn er in het evangelie geen eischen en voorwaarden, maar
alleen beloften en gaven; geloof en bekeering zĳn evengoed als
rechtvaardigmaking enz. weldaden des genadeverbonds. Maar zoo
komt het evangelie, concreet, nooit voor; het is in de practĳk
altĳd met de wet verbonden en is dan ook door heel de Schrift
heen altĳd met de wet saamgeweven. Het evangelie onderstelt
altĳd de wet, en heeft haar ook bĳ de bediening noodig. Het
wordt immers gebracht tot redelĳke en zedelĳke menschen, die
voor zichzelven Gode verantwoordelĳk zĳn en daarom tot geloof
en bekeering moeten geroepen worden. De eischende, roepende
vorm, waarin het evangelie optreedt, is aan de wet ontleend;
elk mensch is niet eerst door het evangelie maar is van nature

door de wet verplicht, God op zĳn woord te gelooven en dus
ook het evangelie, waarin Hĳ tot den mensch spreekt, aan te
nemen. Daarom legt het evangelie van stonde aan beslag op alle
menschen, bindt het in hunne conscientie, want die God, die in
het evangelie spreekt is geen andere dan die zich in zĳne wet
aan hen heeft bekend gemaakt. Geloof en bekeering worden
daarom van den mensch in naam van Gods wet, krachtens de
relatie, waarin de mensch als redelĳk schepsel tot God staat,
geeischt; en die eisch richt zich niet alleen tot uitverkorenen en
wedergeborenen, maar tot alle menschen zonder onderscheid.
Maar zĳ zĳn zelve toch inhoud van het evangelie, geen werkingen
of vruchten der wet. Want de wet eischt wel geloof aan God
in het algemeen, maar niet dat speciale geloof, dat op Christus
zich richt, en de wet kan wel μεταμελεια, poenitentia werken
maar geen μετανοια, resipiscentia, die veeleer vrucht is van het
geloof. En juist wĳl geloof en bekeering, schoon de mensch er van
nature door de wet toe verplicht is, inhoud van het evangelie zĳn,
kan er sprake zĳn van een wet, van een gebod, van een gehoorzaamheid
des geloofs, Rom. 1:5, 3:27, 1 Joh. 3:23. van een
ongehoorzaam zĳn aan en een geoordeeld worden naar het evangelie,
Rom. 2:16, 10:16 enz. Wet en evangelie, in concreto beschouwd,
verschillen niet zoozeer daarin, dat de wet altĳd in bevelenden en
het evangelie in belovenden vorm optreedt, want ook de wet heeft
beloften, en het evangelie vermaningen en verplichtingen. Maar zĳ
verschillen vooral in inhoud: de wet eischt, dat de mensch zĳne
eigene gerechtigheid uitwerke en het evangelie noodigt hem, om van
alle eigengerechtigheid af te zien en die van Christus aan te nemen
en schenkt daartoe zelfs de gave des geloofs. En in die verhouding
staan wet en evangelie niet alleen vóór en bĳ den aanvang der
bekeering; maar in die verhouding blĳven zĳ staan heel het
christelĳk leven door, tot aan den dood toe. De Lutherschen
hebben bĳna alleen oog voor de beschuldigende, veroordeelende
werking der wet en kennen daarom geen hooger zaligheid dan
bevrĳding van de wet. De wet is alleen noodig om der zonde
wil. In den volmaakten toestand is er geen wet. God is vrĳ van
de wet; Christus was volstrekt niet voor zichzelf der wet onderworpen;
de geloovige staat niet meer onder de wet. De Lutherschen
spreken wel is waar van een drieërlei usus der wet, niet
alleen van een usus politicus (civilis), om de zonde te beteugelen,

en een usus paedagogicus, om kennis der zonde te wekken, maar
ook van een usus didacticus, om den geloovigen tot regel des
levens te zĳn. Maar deze laatste usus is toch enkel en alleen
daarom noodig, wĳl en in zoover de geloovigen nog zondaren
blĳven en door de wet in toom gehouden en tot voortdurende
kennis der zonde geleid moeten worden. Op zichzelf houdt met
het geloof en de genade de wet op en verliest al haar beteekenis.
Maar de Gereformeerden dachten er gansch anders over. De
usus politicus en de usus paedagogicus der wet zĳn maar toevallig
noodig geworden door de zonde; ook als deze wegvallen,
blĳft de voornaamste usus, de usus didacticus, normativus over.
De wet is toch uitdrukking van Gods wezen; Christus was als
mensch vanzelf voor zichzelf der wet onderworpen; Adam had
vóór den val de wet in zĳn hart geschreven; bĳ den geloovige
wordt zĳ weer op de tafelen zĳns harten gegrift door den H.
Geest; en in den hemel zullen allen wandelen naar des Heeren
wet. Het evangelie is tĳdelĳk maar de wet is eeuwig en wordt
juist door het evangelie hersteld. De vrĳheid van de wet bestaat
dan ook niet daarin, dat de Christen met die wet niet meer te
maken heeft, maar zĳ is hierin gelegen, dat de wet van den
Christen niets meer als voorwaarde der zaligheid eischen, hem
niet meer veroordeelen en verdoemen kan. Maar overigens heeft
hĳ een vermaak in de wet Gods naar den inwendigen mensch
en bepeinst ze dag en nacht. En daarom moet die wet altĳd in
het midden der gemeente, in verband met het evangelie, verkondigd
worden. Wet en evangelie, het gansche woord, de volle
raad Gods is inhoud van de prediking. Veel breeder plaats dan
in de leer der ellende neemt de wet bĳ de Gereformeerden in
de leer der dankbaarheid in. Cf. Luther bĳ Köstlin I 157 f.
II 237 f. 496 f. Melanchton, Loci Comm. de evangelio. Symb.
Bücher, ed. Müller S. 87. 181. 533. 633. Gerhard, Loc. XII-XIV.
Quenstedt, Theol. IV 1-72. Hollaz, Ex. 996-1043.
Schmid, Dogm. d. ev. luth. K. § 52. Heppe, Dogm. d. d. Prot.
II 225-262. Schneckenburger, Vergl. Darst. I 127 f. Frank,
Dogm. Studien 1892 S. 104-135. Zwingli, in mĳne Ethiek van
Zwingli 47v. 76v. Calvĳn, Inst. II 7-9. Zanchius, Op. VIII
509. Junius, Theses Theol. 23. 24. Ursinus, Explic. Cat. qu. 19.
92. Synopsis pur. theol. disp. 18 en 22. Voetius, Disp. IV 17.
V 283. Witsius, Oec. foed. III 1. Misc. Sacr. II 840-848.

Coccejus, de foedere IV 72. VI 179. Moor III 377 sq. Vitringa
VI 252-292 enz.

5. Behalve over de verhouding van wet en evangelie, bestaat
er in de christelĳke theologie ook nog een belangrĳk verschil
over de kracht, de efficacia, van het woord Gods en dus over
de verhouding van woord en Geest. Ook hier staan als uitersten
ter linker- en ter rechterzĳde het nomisme en het antinomisme.
Het nomisme, dat van het judaisme door het pelagianisme heen
tot in het nieuwere rationalisme doorloopt, heeft aan eene uitwendige
roeping, aan eene verstandelĳke, zedelĳke of aesthetische
werking van het woord genoeg en acht eene bĳzondere, bovennatuurlĳke
kracht des H. Geestes daarbĳ overbodig, cf. deel III
434v. 451v. Ook Rome toont duidelĳk aan deze richting verwant
te zĳn, inzoover het de gratia praeveniens verzwakt, aan het
geloof slechts de voorbereidende beteekenis van een historische
toestemming toeschrĳft, meer en meer den kant van het Molinisme
en Congruisme opgaat, en de eigenlĳke, bovennatuurlĳke
genade en de inwoning des H. Geestes eerst laat meedeelen door
het sacrament, cf. deel III 439-444. Het tegenovergestelde
uiterste wordt ingenomen door het antinomisme, dat eerst tegen
de wet en het Oude Testament maar dan weldra tegen alle uitwendig
woord en tegen alle objectieve, historische bemiddeling
des heils zich verzet en alles verwacht van de werking des H.
Geestes, van den Christus in ons, van het inwendige woord en
het inwendige licht. In het Anabaptisme van Schwencfeld, Franck,
Denck e. a. sprak deze richting zich op dit punt het duidelĳkst
uit. Uit- en inwendig woord staan tot elkaar als lichaam en ziel,
dood en leven, aarde en hemel, vleesch en geest, schaal en kern,
schuim en zilver, beeld en waarheid, scheede en zwaard, lantaarn
en licht, kribbe en Christus, natuur en God, schepsel en Schepper.
Kennis van het woord geeft daarom op zichzelve niets en laat
ons koud en dood. Om het te verstaan, is vooraf reeds het
inwendig woord van noode. Gelĳk woorden alleen ons leeren
kunnen, wanneer wĳ de zaken kennen, zoo leert de Schrift ons
dan alleen iets, als Christus reeds inwendig in ons harte woont.
Het woord is maar een teeken, een schaduw, beeld, symbool en
spreekt slechts uit, wĳst slechts aan, herinnert slechts wat inwendig
in ons hart is geschreven. Het inwendig woord gaat dus

vooraf aan, staat hooger dan de Schrift, die maar een papieren
woord en bovendien ook duister en vol tegenstrĳdigheden is. En
dat inwendig woord is niets anders dan God of Christus of de
H. Geest zelf, die één is in alle menschen, en de gansche volle
waarheid is. Om God te vinden en de waarheid te kennen, hebben
wĳ dus niet buiten ons zelven te gaan, naar de Schrift of den
historischen Christus; maar indalende in ons zelven, ons terugtrekkende
van de wereld, verstand en wil doodende en lĳdelĳk
wachtende op de inwendige, onmiddellĳke openbaring vinden wĳ
God, leven wĳ in zĳne gemeenschap en zĳn wĳ in zĳne aanschouwing
zalig. Cf. boven bl. 193 en voorts nog Cloppenburg,
Op. II 200. Hoornbeek, Summa Controv. lib. V. Episcopius,
Op. I 527. Quenstedt, Theol. I 169. Maronier, Het inwendig
woord, Amst. 1890. A. Hegler, Geist und Wort bei Seb. Franck,
Freiburg 1892. Feitelĳk was dit Anabaptisme eene herleving van
de pantheistische mystiek, die in het eindige een eeuwig wisselenden
verschĳningsvorm van het oneindige ziet en daarom gemeenschap
met God zoekt in de diepte van het gevoel, waar
God en mensch één zĳn. Tegenover deze beide richtingen van
nomisme en antinomisme hielden de Hervormers gemeenschappelĳk
staande, dat het woord alleen ongenoegzaam is om te
brengen tot geloof en bekeering, dat de H. Geest wel kan werken
maar gemeenlĳk toch niet werkt zonder het woord, en dat daarom
woord en Geest in de toepassing van het heil van Christus aan
den mensch met elkander gepaard gaan. Tusschen Lutherschen
en Gereformeerden was hierover eerst geen verschil. Ook de
eerstgenoemden leerden, dat de H. Geest, schoon werkende door
woord en sacramenten als zĳne instrumenten, toch alleen door
eene bĳzondere kracht het geloof werkt en werken kan, en dat
Hĳ dat doet ubi et quando visum est, Symb. B. ed. Müller S.
39. 455. 456. 471. 524. 601. 712. 720. cf. Luther bĳ Köstlin
II 494. Otto, Geist u. Wort nach Luther, Gött. 1898. Melanchton,
Ex. ordin. C. R. 23, 15, 18, 37. Loci, ib. 21, 761, 765, en
anderen, Flacius, Chemniz, Hunnius, Hutter, Gerhard bĳ J, Müller,
Das Verhältniss zw. der Wirksamkeit des H. Geistes u. d. Gnadenmittel
des göttl. Wortes, Dogm. Abh. 1870 S. 155 f. Maar
toch was er van huis uit al eenig onderscheid. Terwĳl de Gereformeerden
het gewoonlĳk zoo voorstellen, dat de H. Geest zich
paart met het woord, cum verbo, drukken de Lutherschen zich

liefst zoo uit en leggen er steeds sterker den nadruk op, dat de
H. Geest werkt door het woord als zĳn instrument, per verbum.
En terwĳl de Gereformeerden altĳd onderscheid maakten tusschen
de gewone en buitengewone wĳze, waarop God de genade werkte
in het hart, lieten de Lutheranen, uit vrees voor de Anabaptisten,
de buitengewone wĳze hoe langer hoe meer weg en zeiden, Deum
nemini spiritum vel gratiam suam largiri nisi per verbum et cum
verbo externo et praecedente, Smalc. III 8, of zooals Luther
telkens zeide: Deus interna non dat nisi per externa. En toen
nu in 1621 de Danziger predikant Hermann Rathmann † 1628
een geschrift uitgaf, waarin hĳ leerde, dat het woord alleen
geen kracht had om den mensch te bekeeren, tenzĳ de H. Geest
met zĳne genade erbĳ kwam, Herzog2 12, 506, toen verhieven
zich bĳna alle Luthersche theologen tegen hem en ontwikkelden
als de echte Luthersche leer, dat het woord Gods de kracht des
H. Geestes tot bekeering in zich bezit, dat die kracht door
Goddelĳke beschikking erin gelegd is en er zoo onafscheidelĳk
mede verbonden is, dat zĳ in het woord ook zelfs nog inzit ante
et extra omnem usum legitimum, evenals de hand des menschen,
ook al werkt zĳ niet, toch altĳd de vis operandi behoudt, Quenstedt,
Theol. I 169. Hollaz, Ex. 992. Buddeus, Inst. theol. 110. Schmid,
Dogm. d. ev. luth. K. § 51. Philippi, Kirchl. Gl. V 2 S. 29 f.

Nu is inderdaad het woord, dat van Gods mond uitgaat,
altĳd eene kracht, die datgene volbrengt, waartoe God het
zendt. Dat is het op natuurlĳk gebied in schepping en onderhouding,
dat is het ook op zedelĳk en geestelĳk terrein bĳ het
werk der herschepping. En dit geldt zelfs niet alleen van het
evangelie maar ook van de wet. Paulus zegt wel van de Oudtest.
wettische bedeeling, dat το γραμμα ἀποκτεννει, 2 Cor. 3:6,
maar daardoor drukt hĳ juist zoo sterk mogelĳk uit, dat zĳ geen
doode letter is; veeleer is zĳ zoo machtig, dat zĳ zonde, toorn,
vloek en dood werkt; ὁ νομος ὀργην κατεργαζεται, Rom. 4:15,
is δυναμις της ἁμαρτιας, 1 Cor. 15:56,
διακονια της κατακρισεως,
του θανατου, 2 Cor. 3:7, 9. En daartegenover staat nu het
evangelie als eene δυναμις θεο εἰς σωτηριαν, Rom. 1:16,
1 Cor. 1:18, 2:4, 5, 15:2, Ef. 1:13; het is, wĳl geen
menschen- maar Gods woord, Hd. 4:29, 1 Thess. 2:13, levend
en blĳvend, 1 Petr. 1:25, levend en krachtig, Hebr. 4:12,
geest en leven, Joh. 6:63, een licht, dat schĳnt in een duistere

plaats, 2 Petr. 1:19, een zaad, dat in de harten gestrooid wordt,
Mt. 13:3, opwast en vermenigvuldigd wordt, Hd. 12:24, van
groote waarde is, ook al zĳn degenen, die het planten en natmaken,
niets, 1 Cor. 3:7, een scherp tweesnĳdend zwaard, dat
doordringt in ’t binnenste wezen van den mensch en al zĳne
gedachten en overleggingen oordeelt, Hebr. 4:12. En daarom
is het niet ledig en ĳdel, maar het werkt, ἐνεργειται, in degenen
die gelooven, 1 Thess. 2:13; en de werken, die het tot stand
brengt, zĳn wedergeboorte, 1 Cor. 4:15, Joh. 1:18, 1 Petr. 1:23,
geloof, Rom. 10:17, verlichting, 2 Cor. 4:4-6, Ef. 3:9,
5:14, 1 Tim. 1:20, onderwĳzing, verbetering, vertroosting enz.,
1 Cor. 14:3, 2 Tim. 3:15. Zelfs in degenen, die verloren gaan,
oefent het evangelie zĳne werking uit; het is hun tot een val,
tot een ergernis en dwaasheid, tot een steen, waaraan zĳ zich
stooten, tot een reuke des doods ten doode, Luk. 2:34, Rom.
9:32, 1 Cor. 2:23, 2 Cor. 2:16, 1 Petr. 2:8. Tegenover het
spiritualisme is deze macht van het woord Gods en bepaaldelĳk
van het evangelie met de Lutherschen in hare volle, rĳke beteekenis
te handhaven. De tegenstelling van het in- en uitwendige,
van het geestelĳke en het stoffelĳke, van eeuwigheid en tĳd, van
wezen en vorm enz. is uit eene valsche philosophie afkomstig
en met de Schrift in strĳd. God is de Schepper van den hemel
maar ook van de aarde, van de ziel en van het lichaam beide,
van geest en stof te zamen. En daarom is ook het woord geen
ĳdele klank, geen ledig teeken, geen koud symbool; maar alle
woord, ook van den mensch, is eene macht, grooter en duurzamer
dan de macht van het zwaard; er zit gedachte, geest, ziel, leven
in. Indien dit geldt van het woord in het algemeen, hoeveel te
meer van het woord, dat van Gods mond uitgaat en door Hem
gesproken wordt? Dat is een woord, dat schept en onderhoudt,
oordeelt en doodt, herschept en vernieuwt, altĳd zĳn werking
doet en nooit ledig wederkeert. Bĳ een menschenwoord maakt
het een groot verschil, of het geschreven of gedrukt is, gelezen
of gehoord wordt; en bĳ het gesproken woord is wederom de
vorm en voordracht van de grootste beteekenis. Ook hangt de
macht van het menschelĳk woord af van de mate, waarin iemand
zĳn hart, zĳn ziel erin neergelegd heeft, van den afstand, die
tusschen den persoon en zĳn woord bestaat. Maar bĳ God is dat
anders. Het is altĳd zĳn woord; Hĳ is er altĳd bĳ tegenwoordig;

Hĳ draagt het steeds door zĳne almachtige en alomtegenwoordige
kracht; Hĳ is het altĳd zelf, die in wat vorm en door wat
middelen dan ook, het tot de menschen brengt en er hen door
roept. Daarom, al is het woord Gods, dat vrĳ door de dienaren
verkondigd of ook in vermaning, toespraak, boek of geschrift
tot de menschen gebracht wordt, wel uit de H. Schrift genomen
maar niet met die Schrift identisch, toch is het een woord Gods,
dat van Gods wege tot den mensch komt, door den H. Geest
gesproken wordt en daarom ook altĳd zĳne werking doet. Het
woord Gods is nooit los van God, van Christus, van den H. Geest;
het heeft geen bestand in zichzelf; het is niet deistisch van zĳn
schepper en auteur te scheiden. Gelĳk de Schrift niet eenmaal
door den H. Geest geinspireerd is maar voortdurend door dien
Geest gedragen, bewaard, krachtig gemaakt wordt, zoo is het
ook met het woord Gods, dat, uit de Schrift genomen, op eene
of andere wĳze aan menschen gepredikt wordt. Jezus sprak door
den Geest, Joh. 6:63; de apostelen, die dien Geest ontvingen,
Mt. 10:20, Luk. 12:12, 21:15, Joh. 14:26, 15:26, verkondigden
het evangelie niet alleen in woorden maar ook in kracht
en in den H. Geest, 1 Thess. 1:5, 6, in betooning van Geest
en kracht, 1 Cor. 2:4, en hanteerden het als het zwaard des
Geestes, Ef. 6:17. In zooverre hebben de Lutherschen ook volkomen
gelĳk; het woord Gods is altĳd en overal eene kracht
Gods, een zwaard des Geestes; semper huic verbo adest praesens
Spiritus Sanctus. Maar desniettemin leeren Schrift en ervaring,
dat dat woord Gods niet altĳd dezelfde werking doet; efficax is
het in zekeren zin altĳd, het is nooit krachteloos; indien het
niet opheft, slaat het neer; indien het niet tot een opstanding is,
dan tot een val; indien niet tot eene reuke des levens, dan tot
eene reuke des doods. De vraag rĳst dus, wanneer het woord
Gods in dien zin efficax is, dat het tot geloof en bekeering leidt.
De Lutherschen sluiten nu, om den mensch onontschuldigbaar te
stellen, deze Goddelĳke, bovennatuurlĳke efficacia op in het woord,
maar vorderen daarmede niets en moeten, om de verschillende
uitkomst van het woord bĳ den mensch te verklaren, tot den
vrĳen wil de toevlucht nemen. Maar de Gereformeerden rekenden
met het feit van die dubbele uitkomst, beschouwden de efficacia
niet als eene onpersoonlĳke, magische kracht, die in het woord
was gelegd, maar dachten dat woord altĳd in verband met zĳn

auteur, met den Christus, die het bedient door den H. Geest.
En die H. Geest is geen onbewuste kracht maar een persoon,
die altĳd bĳ het woord is, het altĳd draagt en werkzaam doet
zĳn maar niet altĳd werkzaam doet zĳn op dezelfde wĳze. Hĳ
bezigt naar het onnaspeurlĳk welbehagen Gods dat woord tot
bekeering maar ook tot verharding, tot een opstanding maar ook
tot een val. Hĳ werkt altĳd door het woord, maar niet altĳd
op dezelfde wĳze. En als Hĳ er zoo door werken wil, dat het
tot geloof en bekeering leidt, dan behoeft Hĳ objectief aan het
woord niets toe te voegen. Dat woord is goed en wĳs en heilig,
een woord Gods, een woord van Christus, en de H. Geest neemt
alles uit Christus. Maar opdat het zaad des woords goede vruchten
drage, moet het in een weltoebereide aarde vallen. Ook de akker
moet voor de ontvangst van het zaad worden gereed gemaakt.
Deze subjectieve werkzaamheid des H. Geestes moet dus bĳ het
objectieve woord bĳ komen. Zĳ kan uit den aard der zaak niet
in het woord opgesloten en besloten zĳn, zĳ is eene andere, eene
bĳkomende, eene subjectieve werkzaamheid, niet eene werkzaamheid
per verbum maar cum verbo,
een openen van het hart, Hd. 16:14, een inwendige openbaring, Mt. 11:25, 16:17,
Gal. 1:16, een trekken tot Christus, Joh. 6:44, een verlichting
des verstands, Ef. 1:18, Col. 1:9-11, een werken van het
willen en het werken, Phil. 2:13 enz., cf. deel III 498.
Daarmede wordt de Geest niet van het woord losgemaakt
of gescheiden, ook zelfs dan niet, wanneer Hĳ, gelĳk bĳ kinderkens, de wedergeboorte
werkt zonder eenig middel der genade. Want de Geest,
die wederbaart, is niet de Geest van God in het algemeen, maar
de Geest van Christus, de Heilige Geest, de Geest, dien Christus
verworven heeft, door wien Christus regeert, die alles alleen uit
Christus neemt en die door Christus in de gemeente uitgestort
is en dus de Geest der gemeente is. Daargelaten of de H. Geest,
soms ook in Heidenen werkt en werken kan, wat in elk geval
exceptioneel is, in den regel werkt Hĳ de wedergeboorte alleen
in zulken, die leven onder de bediening des verbonds. Ook kinderkens,
die door Hem worden wedergeboren, zĳn kinderen des
verbonds, van dat verbond, hetwelk het woord Gods tot inhoud
heeft en het sacrament tot teeken en zegel ontving. De H. Geest
volgt Christus dus in zĳnen gang door de historie; Hĳ bindt
zich aan het woord van Christus en werkt alleen in den naam

en naar het bevel van Christus. Individueel en subjectief, wanneer
bĳv. een kind losgedacht wordt van heel zĳne omgeving, van de
kerk, waarin het geboren wordt, moge het den schĳn hebben,
alsof de Geest werkte zonder het woord; objectief en zakelĳk
werkt de H. Geest slechts daar, waar het verbond der genade
met de bediening van woord en sacrament zich uitgebreid heeft.
En daarom wordt de wedergeboorte bĳ kinderkens, wanneer zĳ
opwassen, altĳd daaraan gekend en in hare echtheid bewezen,
dat zĳ in de daden van geloof en bekeering overgaat en dan zich
aansluit bĳ het woord Gods, dat objectief in de H. Schrift voor
ons ligt. De H. Geest, die in de wedergeboorte niets anders
toepast dan het woord, de kracht, de verdienste van Christus,
leidt vanzelf ook het bewuste leven naar dat woord heen, dat
Hĳ uit Christus nam en door profeten en apostelen beschrĳven
deed, cf. deel III 484. 504. 525 en voorts Conf. Belg. 24.
Heid. Cat. qu. 65. 67. Helv. II 18. Can. Dordr. III 6. V 7. 14.
Calvĳn, passim, bv. Inst. III 2, 33. IV 14, 11. adv. Libert. c.
9. Turretinus, Theol. El. XV, 4, 23 sq. Hodge, Syst. Theol.
III 466-485. Bartlett, The letter and the spirit, Bampton
Lectures 1888. Müller, Dogm. Abhandl. 127-277. Dorner, Chr.
Gl. II 799. Frank, Chr. Wahrheit II 243.



§ 51. De Sacramenten.

1. Bĳ het woord komt als tweede genademiddel het sacrament.
De H. Schrift kent dezen naam niet en heeft ook geen
leer over de sacramenten in het algemeen. Zĳ spreekt wel van
besnĳdenis en pascha, van doop en avondmaal, maar vat deze
instellingen niet onder één begrip saam. Zoo geschiedde ook nog
niet in de eerste christelĳke gemeenten. Ofschoon wĳ Hd. 2:42
lezen, dat de gemeente te Jeruzalem volhardde in de leer der
apostelen, in de gemeenschap, in de breking des broods en in
de gebeden, en uit Hd. 6:4 kunnen opmaken, dat er eene bediening
des woords was, weten wĳ toch van de inrichting der
gemeentevergadering te Jeruzalem weinig af. Iets meer is uit
1 Cor. 11:1-14:40 ons bekend van de godsdienstoefeningen
der geloovigen uit de Heidenen. Nadat de geloovigen op grond

van persoonlĳke belĳdenis door den doop op den naam van
Christus in de gemeente, εἰς ἑν σωμα, opgenomen waren, Rom.
6:3-5, 1 Cor. 12:13, Gal. 3:27, kwamen zĳ geregeld op
den dag des Heeren saam, Hd. 20:7, 1 Cor. 16:2, Op. 1:10.
Waarschĳnlĳk hielden zĳ op dien dag twee vergaderingen, eene
tot den dienst des woords, waarbĳ de toegang ook voor niet-leden
vrĳstond, 1 Cor. 14:23, een gedeelte uit de des O. T. Schrift en
later ook uit de apostolische geschriften werd voorgelezen, ieder
lid der gemeente vrĳ het woord kon nemen, 1 Cor. 14:26, en
gebeden en gezongen werd, Hd. 2:42, Rom. 12:12, 1 Cor. 14:14,
15, 26; en eene andere tot viering van het avondmaal, εἰς
το φαγειν, 1 Cor. 11:33, waaraan alleen de geloovigen mochten
deelnemen, 10:16v., 11:20v., waarin eerst gebeden en gedankt
werd, dan een gemeenschappelĳke maaltĳd (ἀγαπη) Jud. 12,
2 Petr. 2:13 gehouden werd van de door de geloovigen saamgebrachte
gaven, daarna wederom gebeden en gedankt (εὐχαριστια)
en het avondmaal gevierd werd. Wel meenen Jülicher, Spitta,
Haupt, Hoffmann, Drews e. a., dat in den apostolischen tĳd het
avondmaal niet van den gewonen maaltĳd onderscheiden was,
maar dat heel de ἀγαπη een εὐχαριστια,
een δειπνον κυριακον
was, maar dit gevoelen wordt door Harnack, Zahn, Grafe e. a.
terecht verworpen; Jezus stelde het avondmaal na den gewonen
maaltĳd in, Mt. 26:26, 1 Cor. 11:25, en Paulus onderscheidt
beide in 1 Cor. 11:20, 21 en stelt voor, om ze geheel te scheiden,
doordat de gewone maaltĳd te voren in huis gehouden
worde, 1 Cor. 11:22, Weiszäcker, Das apost. Zeitalter2 S. 566 f.
Moeller-von Schubert, Kirchengesch. I 96 f. 130 f. Zahn art.
Agapen en Drews art. Eucharistie in Herzog3. W. Schmidt,
Dogm. II 466. Maar in de tweede eeuw kwam hier allengs
groote verandering in. De viering van het avondmaal werd, om
welke redenen dan ook, cf. Drews in Herzog3 5, 562, van de
agapae losgemaakt, en de beide vergaderingen, die tot den dienst
des woords en die tot het avondmaal, werden vereenigd. Voortaan
had de viering van het avondmaal in de gewone godsdienstoefening
na de bediening des woords plaats; de godsdienstoefening
werd in twee gedeelten onderscheiden, bĳ het eerste, de bediening
des woords, mochten ook Heidenen of althans catechumenen en
poenitenten tegenwoordig zĳn, maar het tweede, de viering van
het avondmaal, stond alleen voor de gedoopten open, en kreeg

door de bĳvoeging van doopsbelĳdenis, doopsbediening, oratio
dominica en allerlei ritueele en symbolische handelingen hoe
langer hoe meer een mysterieus karakter. Het wĳd verbreide
grieksche mysteriewezen kreeg invloed op den christelĳken godsdienst.
In het N. T. is μυστηριον
de naam voor woorden en daden Gods, die vroeger verborgen waren maar die nu openbaar
zĳn geworden, deel I § 30. Maar dit woord
kreeg in de christelĳke kerk spoedig eene gansch andere beteekenis en werd de
aanduiding van al wat in den christelĳken godsdienst geheimzinnig
en onbegrĳpelĳk was. In het latĳn werd dit woord door sacramenten
overgezet, dat de beteekenis had van eed, vooral door
den soldaat aan het vaandel af te leggen, of van eene geldsom,
die bĳ een proces in een locus sacer moest neergelegd worden
en bĳ verlies van het proces aan de goden verviel, maar dat nu
de gedachte van eene geheimzinnige, heilige handeling of zaak
in zich opnam. In dezen zin kon al wat met God en zĳne openbaring
in eenig verband stond, een sacrament worden genoemd,
de openbaring zelve en haar inhoud, de leer, de triniteit, de
vleeschwording enz., voorts allerlei teekenen, zooals het teeken
van het kruis, het zout, dat aan de catechumenen gegeven werd,
eindelĳk alle heilige handelingen, priesterwĳding, huwelĳk, exorcisme,
sabbatsviering, besnĳdenis en alle ceremoniën; cf. behalve
de werken, deel I 530v. genoemd, Moeller-v. Schubert I 332 f.
en daar aangehaalde litteratuur. Herzog2 art. Sakrament. Ziegert,
Ueber die Ansätze zu einer Mysterienlehre, Stud. u. Kr. 1894.
Al treden nu onder deze met den naam van sacrament aangeduide
heilige handelingen doop en avondmaal nog altĳd duidelĳk op
den voorgrond, toch was de vaagheid van den naam oorzaak,
dat het getal der sacramenten langen tĳd onbepaald bleef. Ook
Augustinus bezigt het begrip nog in ruimeren zin en gaat bĳ
zĳne definitie van die beteekenis uit. Eerst Pseudodionysius in
de 6e eeuw telde in zĳne eccl. hier. IV 2 sq. zes sacramenten:
doop, confirmatie, eucharistie, priesterwĳding, monnikwĳding en
gebruiken bĳ de begrafenis. Maar de scholastiek sloot zich in
de bepaling van het begrip sacrament bĳ Augustinus aan en
rekende er verschillende heilige zaken en handelingen onder.
Hugo van St. Victor, de Sacr. I 9, 7 noemt niet minder dan 30
sacramenten en verdeelt ze in drie klassen: zulke, die tot de
zaligheid noodig zĳn (doop, confirmatie, eucharistie enz.), zulke,

die eene hoogere genade mededeelen (gebruik van wĳwater enz.)
en zulke, die dienen tot voorbereiding voor de overige sacramenten
(wĳding van heilige gereedschappen enz.). Abaelard telt er vĳf:
doop, confirmatie, eucharistie, laatste oliesel en huwelĳk, terwĳl
Robert Pullus er ook vĳf noemt, maar de beide laatste door
biecht en priesterwĳding vervangt. Bernard geeft geen getal op
maar noemt op verschillende plaatsen doop, voetwassching, confirmatie,
eucharistie, biecht, laatste oliesel, priesterwĳding, investituur,
huwelĳk met den naam van sacramenten. Eerst Lombardus,
Sent. IV dist. 2 heeft het bekende zevental, maar ook na hem
spreken theologen en synoden (bĳv. het lateraanconcilie van 1179)
nog van sacramenten in ruimen zin. En dit duurt, totdat de
sententiae van Lombardus algemeen handboek voor de studie der
theologie werden en het concilie te Florence 1439 het zevental
vaststelde, cf. Schwane, D. G. III 584 f. Harnack, D. G. III 463.
Met deze beperking van het getal ging de bepaling van het begrip
hand aan hand. Bĳ de kerkvaders werden vele heilige handelingen,
vooral doop en avondmaal, wel hoog verheven, en van
eene bovennatuurlĳke kracht en genade voorzien gedacht. Maar
eene leer der sacramenten ontbreekt; de verhouding van het
zinnelĳk en geestelĳk element wordt niet duidelĳk bepaald, en
de wĳze van werking niet helder omschreven. Augustinus onderscheidt
in de sacramenten twee bestanddeelen: dicuntur sacramenta,
quia in eis aliud videtur, aliud intellegitur. Quod videtur,
speciem habet spiritalem, Serm. 272. detrahe verbum et quid est
aqua nisi aqua? accedit verbum ad elementum et fit sacramentum,
in Ev. Joh. 80, 3. Soms legt hĳ zoozeer den nadruk op het
woord en voor de werking van het sacrament op het geloof van
den ontvanger, dat het teeken slechts een beeld wordt van de
beteekende zaak. Maar aan de andere zĳde gaf hĳ zulk een
ruime definitie van het begrip sacrament, dat er allerlei kerkelĳke
handelingen onder vallen konden, en bond hĳ tegen de Donatisten
de sacramenten zoo aan de kerk, dat zĳ door de ketters wel
konden meegenomen worden maar toch alleen binnen de kerk de
genade konden meedeelen, Hahn, Die Lehre v. d. Sakr. Breslau
1864 S. 11 f. Harnack, D. G. III 141.

De eigenlĳke leer der sacramenten is een product der middeleeuwsche
scholastiek; zĳ eerst stelde een nauwkeurig en dikwerf
splinterig onderzoek in omtrent het begrip, de instelling, den

bedienaar, de noodzakelĳkheid, de doelmatigheid, het getal, de
bestanddeelen, de verhouding van het sacramentum en de res
sacramenti, het onderscheid tusschen de sacramenten in het paradĳs,
het oude en het nieuwe testament, het onderling verschil
der zeven sacramenten, de physische of moreele werking, de
onderscheidene genade, die zĳ mededeelen, de vereischten voor de
uitdeeling en de ontvangst der sacramenten, Hugo Vict., de sacramentis.
Lombardus, Sent. IV 1. 2. en comm. van Thomas,
Bonaventura, Duns Scotus. Thomas, S. Theol. III qu. 60-65.
Bonaventura, Brevil. VI 1-5. Schwane, D. G. III 579-605.
Harnack, D. G. III 466 f. Resultaat van deze scholastieke ontwikkeling
was, dat ten deele reeds op vroegere conciliën maar
vooral te Trente over de leer der sacramenten in het algemeen
het volgende vastgesteld werd: 1o alle sacramenten des N. Verbonds
zĳn door Christus ingesteld en zĳn zeven in getal: doop,
confirmatie, eucharistie, boete, laatste oliesel, priesterwĳding en
huwelĳk. 2o Deze zĳn alle ware en eigenlĳke sacramenten, van
die des O. Verbonds wezenlĳk onderscheiden, maar toch onderling
in waarde verschillend. 3o Zĳ zĳn, ofschoon niet alle voor ieder
mensch, tot zaligheid noodzakelĳk, zoodat zonder hen of althans
zonder verlangen ernaar, door ’t geloof alleen, de genade der
rechtvaardigmaking niet te verkrĳgen is. 4o Zĳ beteekenen niet
alleen de genade, maar bevatten haar ook en deelen haar ex opere
operato mede. 5o Van de zĳde des bedienaars wordt voor de waarachtigheid
van het sacrament minstens vereischt, dat hĳ de intentie
hebbe om te doen, wat de kerk doet, maar is het overigens
onverschillig, of hĳ in doodzonde verkeert. 6o Wettige uitdeelers
der sacramenten zĳn alleen de geordende priesters, maar confirmatie
en priesterwĳding geschieden alleen door den bisschop, en
de doop mag in geval van nood ook door leeken bediend. 7o Van
de zĳde des ontvangers is alleen noodig, dat hĳ de intentie hebbe
om te ontvangen wat de kerk geeft en aan de genade geen
hindernis in den weg legge. 8o Ieder sacrament verleent eene
bĳzondere genade, en doop, confirmatie en ordening verleenen
een character indelebilis. Cf. Conc. Trid. VII de sacr. Cat. Rom.
II cap. 1. Bellarminus, Controv. III de sacramentis in genere in
2 boeken. Theol. Wirceb. ed. 3 IX 1-151. Perrone, Prael.
theol. ed. Lov. V 301-391. Simar, Dogm.3 659-693. Oswald,
Die dogm. Lehre v. d. h. Sakr. der Kath. Kirche2 I 20-132.

Möhler, Symbolik § 28. Jansen, Prael. III 281-367 enz. Over
de sacramentsleer in de Grieksche kerk verg. Kattenbusch,
Vergl. Confessionskunde I 393 f.

2. De ontwikkeling dezer sacramentsleer toont, dat zĳ zich
hoe langer hoe verder van de Schrift had verwĳderd. Vooral in
drieërlei opzicht is dit het geval. Ten eerste wordt de genade,
welke het sacrament mededeelt, door Rome alleen opgevat als
eene gratia sanctificans, d. i. als eene kracht, die in den mensch
wordt ingestort, hem tot de bovennatuurlĳke orde verheft en der
Goddelĳke natuur deelachtig maakt. De genade is van de schuld
en vergeving der zonden schier geheel losgemaakt en in eene
aan den mensch van buitenaf toekomende, bovennatuurlĳke gave
veranderd. Ten tweede is de band van het sacrament aan het
woord door Rome zoo goed als geheel verbroken; het woord heeft
wel eenige beteekenis, maar slechts eene voorloopige en praeparatoire;
het geloof, dat door het woord gewerkt wordt, is niets
dan een historisch geloof, dat ter zaligheid onvoldoende is en
door de liefde, d. i. door de gratia infusa moet aangevuld worden.
En deze gratia wordt alleen meegedeeld door het sacrament, dat
daarom eene eigene, zelfstandige plaats inneemt naast het woord
en het in waarde verre overtreft. Ten derde is het geloof volstrekt
geen vereischte meer in den ontvanger van het sacrament; de
genade ligt als gratia sanctificans, als iets materieels, in het
sacrament besloten, wordt erdoor medegedeeld ex opere operato,
en onderstelt dus hoogstens, dat de ontvanger geen onoverkomelĳke
hindernis in den weg legge. Het sacrament werkt dus physisch
en magisch, krachtens eene macht, door God aan den priester
geschonken, als een instrument in zĳne hand. Op alle drie punten
heeft de Hervorming de Roomsche sacramentsleer naar de Schrift
herzien en gewĳzigd; Zwingli, Luther, Calvĳn waren hierbĳ met
elkander eenstemmig en spraken het gemeenschappelĳk uit, dat
de genade, die in het sacrament werd meegedeeld, in de eerste
plaats de vergevende genade was en niet op de lagere, van het
donum superadditum verstoken natuur maar op de zonde betrekking
had; dat het sacrament een teeken en zegel was, aan het
woord gehecht, geen enkele genade meedeelde, die niet door het
woord geschonken werd en dus zonder het woord hoegenaamd
geen waarde had; en dat niet het sacrament zelf maar toch wel

zĳne werking en vrucht afhing van het geloof en in den ontvanger
dus altĳd het zaligmakend geloof onderstelde. Maar overigens
openbaarde zich in de sacramentsleer tusschen de Hervormers al
spoedig belangrĳk verschil. De sacramenten werden tusschen
Roomschen, Lutheranen, Zwinglianen, Gereformeerden, Anabaptisten
enz. het middelpunt van den strĳd. Zĳ werden het schibboleth
van elk dogmatisch systeem; daarin belichaamden zich practisch
en concreet de beginselen, van welke men in kerk en theologie,
in leer en leven uitging; de verhouding van God en wereld,
schepping en herschepping, Goddelĳke en menschelĳke natuur
van Christus, zonde en genade, geest en stof kwam in het sacrament
tot hare practische toepassing; alle strĳd bewoog zich om
de unio sacramentalis, de vereeniging van teeken en beteekende
zaak, het verband van sacramentum en res sacramenti. Luther
legde eerst, in 1518 en 1519, al den nadruk op het geloof, dat
alleen het sacrament werken doet en zoo de gemeenschap aan
Christus en zĳne weldaden ons deelachtig maakt; dan, van 1520
tot 1524, brengt hĳ het sacrament vooral in verband met het
woord, waarvan het een teeken en zegel is; en eindelĳk, na 1524,
kwam hĳ er, uit vrees voor de Wederdoopers, meer en meer toe,
om de sacramenten onontbeerlĳk te achten, hun objectief karakter
op grond van de instelling van Christus te handhaven, en het
verband tusschen teeken en beteekende zaak temporeel, corporeel
en locaal op te vatten, zoodat naar de latere Luthersche voorstelling
de res coelestis in, met en onder het element verborgen
is, gelĳk de kracht des H. Geestes ingegaan is in het woord,
en de genade door de sacramenten werkt als door hare instrumenta,
media, adminicula, vehicula, organa, Luther bĳ Köstlin
II 503 f. Heppe, Dogm. d. d. Prot. III 39 f. Symb. Bücher ed.
Müller S. 39. 41. 202. 264. 321 enz. Gerhard, Loc. XVIII.
Quenstedt, IV 73-88. Schmid, Dogm. d. ev. luth. K. § 53.
Daartegenover leerde Zwingli, dat de sacramenten, wĳl zĳ alleen
bediend worden aan zulken, die het geloof en door dat geloof
Christus en al zĳne weldaden deelachtig zĳn, in de eerste plaats
teekenen en bewĳzen des geloofs, belĳdenisacten zĳn, en dan in
de tweede plaats ook middelen tot versterking des geloofs, wĳl
zĳ ons herinneren de weldaden, waarop ons geloof betrekking
heeft, ons geloof steeds meer van onszelven af op Gods genade
in Christus richten en daardoor dat geloof oefenen en sterken,

Zwingli, Fidei ratio bĳ Niemeyer, Conf. Ref. 24-26. Expos.
chr. fidei, ib. 50-53, en voorts Zeller, Das theol. System Zw.
111 f. Nu vat ook Calvĳn de sacramenten wel op als belĳdenisacten,
als mutua nostra erga Deum pietatis testificatio. Maar
dat zĳn zĳ bĳ hem toch eerst in de tweede plaats; allereerst
zĳn de sacramenten divinae in nos gratiae testimonia externo
signo confirmata, teekenen en zegelen van de beloften Gods in
zĳn woord, spiegels, waarin wĳ den rĳkdom zĳner genade aanschouwen.
Het onzichtbaar element, de materia en substantia van
het sacrament, is dus het woord, de belofte, het verbond der
genade, de persoon van Christus met al zĳne weldaden. Maar
het zichtbaar element houdt deze geestelĳke goederen niet in
zich besloten, het schenkt ze ons niet propria, intrinseca virtute,
God staat zĳn werk niet aan de teekenen in het sacrament af,
Hĳ en Hĳ alleen is de bezitter en blĳft ook de eenige uitdeeler
van genade. De teekenen doen alleen instrumenteelen, ministerieelen
dienst; God bedient er zich van, om zĳne genade mee te deelen.
Maar Hĳ deelt deze genade alleen mede aan wie gelooven en
versterkt en voedt dan hun geloof; ongeloovigen ontvangen alleen
het teeken zonder de beteekende zaak. Hoe nu God van de sacramenten
zich bedient ter uitdeeling zĳner genade, wordt bĳ
Calvĳn en ook bĳ de latere Gereformeerden niet duidelĳk. Er
blĳft daarom voor allerlei vragen plaats; is de genade altĳd met
het teeken verbonden, zoodat het sacrament objectief steeds hetzelfde
blĳft? of verbindt God de genade met het teeken alleen,
wanneer het sacrament door geloovigen ontvangen wordt? of
biedt God de genade met het teeken ook aan de ongeloovige
gebruikers aan, zoodat het hun schuld is, als zĳ alleen het teeken
aannemen en ontvangen? waarin is de sacramenteele genade onderscheiden
van die, welke de geloovigen reeds vroeger ontvingen,
en waarin verschilt zĳ van de subjectieve werking des H. Geestes,
die het oog der geloovigen voor het sacrament opent en hun hart
ervoor ontsluit? gaat de uitdeeling der genade gepaard met de
bediening of de ontvangst van het teeken? heeft zĳ daarmede
tegelĳkertĳd plaats of kan zĳ ook vroeger of later geschieden
en de vrucht van het sacrament dus vóór en onder en na de
ontvangst worden genoten? cf. Calvĳn, Inst. IV 14. Catech.
Genev. 5. Cons. Tigur. Usteri, Stud. u. Krit. 1884 S. 417-455.
Conf. Gall. 34. 37. Belg. 33. Cat. Heid. qu. 66. 67 enz. a Lasco,

Op. ed. Kuyper I 115-232. 511-514. Bullinger, Huysboek V 6.
Sohnius, Op. I 55. Beza, Tract. Theol. I 206. Junius, Theses
Theol. 49. 50. Zanchius, Op. VIII 511. Polanus, Synt. Theol.
VI 49-51. Synopsis pur. theol. 43. Turretinus, Theol. El. XIX
qu. 1-10. Moor V 218-267. Vitringa VI 308 enz.

Buiten de Luthersche en de Gereformeerde kerken, die in
navolging van Luther en Calvĳn het objectief karakter der sacramenten
handhaafden, vond de leer van Zwingli hoe langer hoe
meer ingang. De Wederdoopers namen voetwassching, doop en
avondmaal nog wel als sacramenten aan, maar zagen er toch
alleen teekenen en symbolen, geen zegelen in; de sacramenten
stellen wel zichtbaar de weldaden voor oogen, die de geloovigen
van God hebben ontvangen, maar zĳ doen dat als belĳdenissen
van ons geloof en deelen geen genade mede, Cloppenburg, Op. II
238. De Socinianen keurden evenals Zwingli den naam sacrament
af, beschouwden het avondmaal als een gedachtenismaaltĳd en
een verklaring van wat wĳ in Christus hebben, en ontkenden,
dat de doop op een bevel van Christus berustte en eene blĳvende
instelling was, Fock, Der Socin. 559 f. De Remonstranten beleden
in hunne confessie c. 23 nog wel, dat God in de sacramenten
zĳne weldaden vertoont en certo modo exhibet atque obsignat,
maar hunne Apologie deed zien, dat zĳ daaronder geen bezegeling
van Gods belofte en geen meedeeling zĳner genade verstonden;
de sacramenten zĳn teekenen van het verbond tusschen God en
menschen, waarbĳ dezen zich verplichten tot een heilig leven en
God zĳne genade hun zichtbaar voor oogen stelt, cf. Limborch,
Theol. Christ. V 66. Bĳ de Rationalisten werden de sacramenten
tot herinnerings- en belĳdenisteekenen, wier doel was bevordering
der deugd, en die daarom licht met andere plechtige ceremoniën
konden vermeerderd worden, Wegscheider § 165. De Kwakers
verwierpen de sacramenten als joodsch ceremonieel, vatten den
doop als Geestesdoop ons, die ons van onze zonden reinigt, en het
avondmaal als afbeelding van de voeding onzer ziel door Christus,
Barclay, Verantwoording 1757 bl. 325. Dit ontbindend proces
werd inzoover door Schleiermacher gestuit, als hĳ eene poging
waagde, om het objectief karakter der sacramenten te handhaven
en al de verschillende opvattingen in eene hoogere eenheid te
verbinden. Hĳ omschreef ze daartoe als fortgesetzte Wirkungen
Christi, in Handlungen der Kirche eingehüllt und mit ihnen auf

das Innigste verbunden, durch welche er seine hohepriesterliche
Tätigkeit auf die Einzelnen ausübt und die Lebensgemeinschaft
zwischen ihm und uns, um derentwillen Gott allein die Einzelnen
in Christo sieht, erhält und fortpflanzt, Chr. Gl. § 143. Maar
deze poging tot verzoening slaagde niet. De Wirkungen Christi,
in Handlungen der Kirche eingehüllt, lieten onbeslist, wat in de
sacramenten het eerste en voornaamste was. Zoo ging de theologie
weldra weer in verschillende richtingen uiteen. Sommigen bleven
het bemiddelend standpunt innemen, Nitzsch, Chr. Lehre § 191.
Kaftan, Dogm. 595. Oosterzee, Dogm. II 815; anderen reproduceerden
het gevoelen van Zwingli, Lipsius, Dogm. § 807 f.
840 f. Schweizer, Chr. Gl. II 400 f. Biedermann, Chr. Dogm.
II 632. Ritschl, Unterricht in der christl. Rel. § 83. Scholten,
L. H. K. II 310, of keerden tot het confessioneele standpunt
van de Luth. of Geref. kerken terug, Philippi, Kirchl. Gl. V 2.
Hodge, Syst. Theol. III 485. En eindelĳk werd door de Neolutheranen
in Duitschland en door de Zwinglianen en de Puseyisten
in Engeland eene leer der sacramenten voorgedragen, die veelzins
aan Rome herinnerde, de genade door het sacrament heen liet
inwerken niet alleen op de ziel, maar ook op de geistleibliche
natuur en op het lichaam van den mensch, en het getal der
sacramenten dikwerf uitbreidde, Höfling, Das Sakr. der Taufe,
Erl. 1859 I 18-20. Hofmann, Schriftbeweis II 2 S. 167 f.
Thomasius, Christi Person u. Werk II3 355 f. Delitzsch, Bibl.
Psych.2 340. 350. 354. Martensen, Dogm. § 247-258. Vilmar,
Dogm. II 226 f. Paget, Sacraments in Gore’s Lux mundi 1892
p. 296-317.


3. De Schrift kent het woord sacrament niet en bevat ook
in het afgetrokkene geen leer over de sacramenten. Wel spreekt
zĳ van verschillende kerkelĳke handelingen in O. en N. Test.
maar zĳ vat die niet onder een gemeenschappelĳk begrip samen.
En ook in de christelĳke kerk is niet het begrip maar de zaak
het eerste; onderscheidene leerstellingen en gebruiken der kerk
werden allengs met den naam van sacrament aangeduid. Daarom
is het te begrĳpen, dat zeer velen tegen dezen naam bezwaar
hadden en hem liefst door dien van teekenen, zegelen, geheimteekens,
mysteriën, Geheimnisse wilden vervangen. Niet alleen
Carlstadt, Zwingli, Socinus, Schleiermacher, Doedes enz. keurden

het woord af; maar ook Luther zeide in zĳn praeludium de
captivitate Babylonica, dat de Schrift het woord niet kende in
die beteekenis, welke het had in de theologie; Calvĳn, Inst. IV
14, 13 merkte op, dat de kerkvaders in het latĳnsche woord
een nieuwen zin hadden gelegd; Melanchton verving in de eerste
uitgave zĳner Loci het woord sacramenta door signa, en ook
Musculus, Hottinger, Burman, Coccejus e. a. gaven aan de Schriftuurlĳke
namen van teekenen en zegelen de voorkeur. Dit bezwaar
tegen den naam wordt nog daardoor versterkt, dat de grieksche
beteekenis van het woord μυστηριον, in het latĳn door
sacramentum
vertaald, op de opvatting van de met dien naam aangeduide
kerkelĳke plechtigheid invloed heeft geoefend. Toch is
om dit alles het woord niet verwerpelĳk. Want de theologie
bedient zich van vele woorden, welke in de Schrift niet voorkomen
en welke binnen haar kring eene technische beteekenis
hebben verkregen. Indien zĳ zich daarvan onthouden moest, zou
zĳ allen wetenschappelĳken arbeid moeten staken en zou alle
prediking en uitlegging van Gods woord, ja zelfs alle vertaling
der H. Schrift ongeoorloofd zĳn. Om die reden is het ook niet
af te keuren, om de behandeling van de leer der sacramenten
aan die van doop en avondmaal te laten voorafgaan. Want wel
is er in de Schrift geen afzonderlĳke leer over de sacramenten
te vinden en moet deze veeleer opgebouwd worden uit hetgeen
de Schrift over de bĳzondere instellingen van besnĳdenis, pascha,
doop en avondmaal leert; maar een voorafgaand hoofdstuk over
de sacramenten in het algemeen stelt ons juist in staat, om
hetgeen die bĳzondere instellingen in de Schrift gemeen hebben
saam te vatten en deze juiste, Schriftuurlĳke opvatting te stellen
tegenover de onzuivere leer, die over de sacramenten allengs in
de christelĳke kerk is binnengedrongen. In de definitie der sacramenten
sloten daarom de Gereformeerden zich zoo nauw mogelĳk
bĳ de Schrift aan. De scholastiek disputeerde erover, of er van
de sacramenten wel eene definitie te geven was, wĳl zĳ, als
saamgesteld uit res en verba, geen ens reale,
geen unum per se waren, cf. Bellarminus, de sacr.
in genere I 10. Toch leidde men uit Augustinus, die meermalen in de sacramenten een zichtbaar
en een onzichtbaar bestanddeel onderscheidde, de definitie
af, dat zĳ waren sacrum signum of signum rei sacrae, Thomas,
S. Theol. III qu. 60 art. 1. 2. Hugo Vict. de sacr. I 9, of ook

invisibilis gratiae visibilis forma, Lombardus, Sent. IV 1. Hoewel
niet onjuist, is deze bepaling toch te ruim. Latere Roomsche
theologen namen daarom gewoonlĳk de bepaling van den Catech.
Rom. II 1, 6, 2, over en omschreven de sacramenten als signa
quaedam sensibus subjecta, quae ex Dei institutione sanctitatis
et justitiae tum significandae tum efficiendae vim habent. Hoewel
deze definitie goed kan verstaan worden, heeft zĳ toch in de
Roomsche theologie een zin verkregen, die met de H. Schrift
in strĳd is en haar daarom voor de Reformatie onbruikbaar
maakt. Immers vat de Roomsche theologie het sacrament op als
een res sacra, abdita atque occulta en legt daarin den zin, niet
van het Bĳbelsch, maar van het grieksche μυστηριον. En voorts
legt zĳ er al den nadruk op, dat de sacramenten de genade in
zich bevatten, dat zĳ deze ex opere operato meedeelen, en dat
deze genade vooral bestaat in de gratia sanctificans. De Schrift
spreekt echter van den regenboog en de besnĳdenis als אוֹת הַבְּרִית,
Gen. 9:12, 13, 17, 17:11, cf. Ex. 12:13, Hd. 7:8 en noemt
de laatste een σημειον περιτομης, een
σφραγις της δικαιοσυνης
της πιστεως, Rom. 4:11; en zĳ brengt evenzoo doop en avondmaal
ten nauwste met het verbond der genade, met den middelaar
en de weldaden van dat verbond en bepaaldelĳk met de vergeving
der zonden in verband, Mk. 1:4, 14:22-24 enz. Dienovereenkomstig
omschreef de Geref. theologie de sacramenten als heilige
zichtbare teekenen en zegelen, van God ingesteld, waardoor Hĳ
de beloften en weldaden van het genadeverbond aan de geloovigen
te beter te verstaan geeft en verzekert, en dezen hunnerzĳds
voor God, engelen en menschen hun geloof en liefde belĳden en
bevestigen. Hierbĳ verdient het de aandacht, ten eerste, dat God
als de insteller van de sacramenten wordt genoemd. In het
algemeen is er hierover in de christelĳke kerken geen verschil.
Alle belĳden, dat God alleen de auteur, de insteller, de causa efficiens
van de sacramenten kan zĳn. Hĳ toch alleen is de
bezitter en uitdeeler van alle genade; Hĳ alleen kan bepalen,
aan welke middelen Hĳ zich bĳ de uitdeeling zĳner genade
binden wil. Voorts heeft ook Christus als middelaar het recht,
om sacramenten in te stellen, want Hĳ is als middelaar de verwerver
van alle genade Gods. Hominum non est instituere et
formare Dei cultum, sed traditum a Deo recipere et custodire,
Helv. II 19. Maar Rome verkeert hierbĳ in eene eigenaardige

moeilĳkheid. Wĳl door Christus geen andere sacramenten waren
ingesteld dan die van doop en avondmaal, moest van de andere
sacramenten worden beweerd, dat zĳ òf geen sacramenten waren
òf dat ook de apostelen het recht hadden, tot instelling van
sacramenten. Vóór het concilie van Trente beweerden velen,
Lombardus, Sent. IV dist. 3, Hugo Vict., de sacr. II 15, 2,
Halesius, Bonaventura e. a., dat de sacramenten, bĳv. confirmatie,
biecht, niet onmiddellĳk door Christus, maar door de apostelen
waren ingesteld, Schwane, D. G. III 597. Doch het concilie te
Trente sess. 7 can. 1 bepaalde uitdrukkelĳk, dat alle zeven
sacramenten door Jezus Christus onzen Heere zelven, (niet middellĳk
want dat erkenden allen; dan ware geen conciliebesluit
noodig geweest, maar onmiddellĳk, Bellarm. de sacr. I c. 23)
waren ingesteld en legden daarmede aan de theologie eene onuitvoerbare
verplichting op. Toch had het concilie in zoover
gelĳk, als het erkent, dat het recht tot instelling van sacramenten
zelfs niet door God op schepselen kan worden overgedragen.
Menschen kunnen de instelling van een sacrament bekend maken,
Ex. 12:1, Mk. 1:4, 11:30, 1 Cor. 11:23, kunnen het teeken
ervan uitreiken, kunnen de genade Gods aankondigen, maar zĳ
kunnen deze genade uit den aard der zaak niet realiter schenken.
De genade toch is geen stoffelĳk goed, maar zĳ is de gunst,
de gemeenschap Gods, van Hem onafscheidelĳk en daarom door
geen schepsel, door geen mensch of engel mede te deelen. Daarom
is God in Christus door den H. Geest de eenige insteller maar
ook de eenige uitdeeler van het sacrament. Alleen dat sacrament
is het ware, dat door God zelf bediend wordt. Het is Christus
zelf, die in zĳne kerk doopt en avondmaal houdt. Hĳ heeft zĳn
ambt niet overgedragen en geen plaatsvervanger op aarde aangesteld,
Hĳ regeert zelf en gelĳk Hĳ alleen als profeet het
woord bedient, zoo is Hĳ ook de eenige bedienaar van het sacrament,
al is het, dat Hĳ ook daarbĳ menschen als zĳne instrumenten
gebruikt, Helv. II 19. Synopsis pur. theol. 43, 8.
Turretinus, Th. El. XIX 1, 14. Amyraldus, Theses Salm. III 10.
Vitringa VI 338. Ten tweede, in de Geref. definitie van de
sacramenten is ook opmerkelĳk, dat ze als teekenen omschreven
worden. Ofschoon enkele Gereformeerden ze ook wel, hetzĳ
doorgaans, hetzĳ bĳ afwisseling, tot de ceremoniae, ritus of
actiones rekenden, Bullinger, Huisboek, V 6. Trelcatius Jr. Loci

Comm. p. 141, Junius, Theses Theol. 50, 6 enz., toch herleidden
verreweg de meesten ze tot het soortbegrip van signa, sigilla,
imagines, symbola, typi, antitypi, cf. Moor V 231. Vitringa VI
341. Zĳ weken hierin, ten deele ook van de Roomschen maar
vooral van de Lutherschen af, die op de omschrĳving door actiones
bĳzonder gesteld waren en daarin een belangrĳk geschilpunt met
de Gereformeerden zagen, Gerhard, Loc. XVIII 22 sq. Dit is
van Luthersche zĳde daarom bevreemdend, wĳl zĳ bĳ het woord
leeren, dat de kracht des H. Geestes erin besloten ligt, ook vóór
en buiten het gebruik. De analogie zou eischen, dat niet op de
handeling maar op het teeken in het sacrament de nadruk viel.
Toch is dit niet het geval. De Lutherschen zien in het sacrament
allereerst eene handeling, bestaande in mededeeling van de genade
in, met en onder het teeken. De Gereformeerden ontkenden nu
volstrekt niet, dat er in het sacrament eene handeling was.
Maar dit was eene verborgene, onzichtbare handeling van Christus,
die inwendig in de harten door den H. Geest de genade schenkt.
Daarentegen ligt bĳ het sacrament niet de hoofdzaak in de handeling
van den dienaar, alsof die van zooveel gewicht ware en
zelfs eene con- of transsubstantiatie tot stand bracht, maar in het
teeken-zĳn van het sacrament; het beeldt af en verzekert de
handeling van Christus, ja de handeling van den bedienaar van
het sacrament, ofschoon eene actio, is zelve eene actio significativa.
En de Schrift noemt daarom de sacramenten met den
naam van teekenen en zegelen en verplicht ook Roomschen en
Lutherschen om deze benaming goed te keuren, Bucanus, Instit.
theol. 559. Maresius, Syst. Theol. XVIII 8. Mastricht, Theol.
VII 3, 14. Turretinus, Theol. El. XIX 3, 9. Vitringa VI 341.
Ten derde is de Geref. definitie van de sacramenten nog daarin
eigenaardig, dat zĳ de daad Gods en de belĳdenis der geloovigen,
die daarin op te merken valt, met elkander vereenigt. Calvĳn,
Inst. IV 14, 1 heeft op die wĳze Luther en Zwingli met elkander
verzoend. Met Luther was hĳ eenstemmig, dat de daad Gods in
het sacrament de eerste en voornaamste plaats innam; maar met
Zwingli oordeelde hĳ, dat de geloovigen in het sacrament ook
voor God, engelen en menschen belĳdenis deden van hun geloof
en hun liefde. In het sacrament komt God eerst tot de geloovigen,
om hun zĳne weldaden te beteekenen en te verzegelen;
Hĳ verzekert hun met zichtbare onderpanden, dat Hĳ hun God

is en huns zaads God; hĳ hecht zegels aan Zĳn woord, om hun
geloof aan dat woord te versterken, Gen. 9:11-15. 17:11,
Ex. 12:13, Mk. 1:4, 16:16, Luk. 22:19, Rom. 4:11 enz.
Maar andererzĳds zĳn de sacramenten ook acten van belĳdenis;
de geloovigen belĳden daarin hun bekeering, hun geloof, hunne
gehoorzaamheid, hun gemeenschap met Christus en met elkander;
terwĳl God hun verzekert, dat Hĳ hun God is, betuigen zĳ
plechtig, dat zĳ zĳne kinderen zĳn; elk sacramentsgebruik is een
verbondsvernieuwing, een gelofte van trouw, een eed, die tot den
dienst van Christus verplicht, Mk. 1:5, 16:16, Hd. 2:41,
8:37, Rom. 6:3v., 1 Cor. 10:16v., cf. Ned. Gel. 36. Form.
v. doop en avondmaal. Vitringa VI 423 sq. Heppe, Dogm. d.
ref. K. 441.

4. In den naam van teeken en zegel ligt opgesloten, dat het
sacrament uit twee deelen bestaat, die als verbum en elementum,
res sacramenti en sacramentum (in enger zin),
signatum en signum,
res coelestis en res terrestris,
materia interna en externa onderscheiden
worden. Teeken en zegel toch wĳzen beide heen naar
iets anders, waarvan zĳ teeken en zegel zĳn. Teekenen zĳn er
vele en velerlei; er zĳn, zooals Augustinus, de doctr. christ. II 1
reeds opmerkte, natuurlĳke en positieve, aangenomene, ingestelde
teekenen. Tot de eerste behooren bĳv. de rook, die aan het vuur,
de dageraad, die aan de zon, de voetstap, die aan den wandelaar,
de geur, die aan de bloem, de lach, die aan de vreugde, de
traan, die aan de smart doet denken. Positieve teekenen zĳn
zulke, die door afspraak, overeenkomst, gewoonte of gebruik
vastgesteld en in enger of ruimer kring aangenomen en erkend
zĳn; tot deze soort behooren alle letterteekens, parolen, vaandels,
insignes enz. Al deze teekens zĳn als gewone weder van de buitengewone
onderscheiden, onder welke de wonderen de voornaamste
plaats innemen; in de Schrift worden deze dikwerf met den naam
σημεια aangeduid, omdat zĳ een bewĳs en teeken zĳn van Gods
tegenwoordigheid, van zĳne genade of macht, van zĳne waarheid
of gerechtigheid. Ook worden teekenen nog tot verschillende
groepen gebracht, naarmate zĳ, gelĳk de gedenkteekenen, aan
iets verledens, Jos. 4:6, of, gelĳk de voorspellende teekenen,
aan iets toekomstigs, Gen. 4:15, of ook, gelĳk vele andere
teekens, aan iets tegenwoordigs en blĳvends, Deut. 6:8, doen

denken. Sacramenten nu behooren tot de ingestelde, buitengewone
teekenen, die door God, niet naar willekeur, maar naar eene door
Hem gepraeformeerde analogie, uit de zienlĳke dingen genomen
en tot aanduiding en verduidelĳking van onzienlĳke en eeuwige
goederen gebezigd worden. Behalve teekens zĳn de sacramenten
ook zegels, dienende tot bevestiging en versterking. Zegels zĳn
toch van teekens daarin onderscheiden, dat zĳ de onzichtbare
zaak niet maar in onze gedachte terugroepen, doch ze ook voor
ons bewustzĳn waarmerken en bekrachtigen. Wĳl er zooveel
bedrog en valschheid is in de wereld, worden er allerlei middelen
aangewend, om het ware van het valsche, het echte van het
onechte te onderscheiden. Zoo dient een handelsmerk, om de
echtheid van het fabricaat, een ĳk, om de zuiverheid van maten
en gewichten, een munt, om de juiste waarde van het geld, en
een zegel, om de onvervalschtheid van geschriften te waarmerken
en te waarborgen. Van zegel is er ook menigmaal in de Schrift
sprake, wanneer iets als echt gewaarmerkt en voor vervalsching
bewaard moet worden. Brieven van vorsten, 1 Kon. 21:8, Neh.
9:38, Esth. 3:12, of van andere personen, Jer. 32:10, en
voorts wetten, Jes. 8:16, boeken, Dan. 12:4, Op. 22:10.
Daniels leeuwenkuil, Dan. 6:18, het graf van Jezus, Mt. 27:66
enz. worden verzegeld en alzoo voor schennis behoed. Ook
God heeft een zegel, Op. 7:2; Hĳ verzegelt de sterren, als Hĳ
ze verbergt en met wolken bedekt, Job 9:7; Hĳ verzegelt het
boek des oordeels, zoodat niemand, dan alleen het Lam, het
openen en lezen kan, Op. 5:1; Hĳ verzegelt den afgrond, waarin
Satan gesloten is, opdat deze niet meer verleide, Op. 20:3;
Hĳ verzegelt zĳne dienstknechten in de laatste verdrukking, opdat
zĳ niet beschadigd worden, Op. 7:3, 9:4; Hĳ verzegelt alle
geloovigen met den H. Geest, opdat zĳ als erfgenamen voor de
toekomstige zaligheid bewaard worden, 2 Cor. 1:22, Ef. 1:13,
4:30; Hĳ verzegelt den Christus door allerlei teekenen als den
gever van de spĳze, die blĳft tot in het eeuwige leven, Joh. 6:27;
Hĳ geeft Paulus in den zegen op zĳn arbeid een zegel,
een bevestiging van zĳn apostelschap, 1 Cor. 9:2; Hĳ drukt
zĳn zegel op het gebouw der gemeente tot een onderpand, dat
zĳ zĳn eigendom is, 2 Tim. 2:19. Altĳd zĳn zegelen dus middelen,
om de echtheid van personen en zaken te waarborgen of
ook om ze voor schending te bewaren. Zoo ontving nu ook

Abraham in het teeken der besnĳdenis een zegel, dat is, eene
bevestiging, bekrachtiging, onderpand van de gerechtigheid, die
hĳ had door het geloof, Rom. 4:11. Sacramenten zĳn daarom,
behalve teekens, ook zegels, door God aan zĳn woord gehecht,
om het, natuurlĳk niet in zichzelf want dan is het als woord
Gods vast genoeg, maar voor ons bewustzĳn in geloofwaardigheid,
in betrouwbaarheid te doen winnen. Teeken en zegel zĳn in de
sacramenten echter de zichtbare elementen van water, brood en
wĳn niet alleen, maar beteekenende en verzegelende kracht hebben
ook de verschillende ceremonieele handelingen, die er mede gepaard
gaan. De besprenging of onderdompeling bĳ den doop, de
zegening, breking, uitdeeling en aanneming des broods in het
avondmaal zĳn geen willekeurige en onverschillige gewoonten,
maar zĳ maken mede de bestanddeelen uit van de sacramenten,
geven ons de beloften en weldaden des verbonds te beter te
verstaan en vormen saam met de elementen de sacramenten tot
teekenen en zegelen van de onzichtbare goederen des heils, Vitringa
VI 352.

De materia interna in het sacrament, de onzichtbare zaak, die
erin afgebeeld en verzegeld wordt, is het verbond der genade,
Gen. 9:12, 13, 17:11, de gerechtigheid des geloofs, Rom. 4:11,
vergeving der zonden, Mk. 1:4, Mt. 26:28, geloof en bekeering,
Mk. 1:4, 16:16, gemeenschap aan Christus, aan zĳn dood en
opstanding, Rom. 6:3v., aan zĳn vleesch en bloed, 1 Cor. 10:16
enz. Saamvattende kan men dus zeggen, dat Christus, de
gansche, rĳke, volle Christus, naar zĳne Goddelĳke en menschelĳke
natuur, met zĳn persoon en werk, in den staat zĳner
vernedering en in dien zĳner verhooging, de materia interna, de
res coelestis, de beteekende zaak in het sacrament is. Deze
Christus is toch met al zĳne weldaden en zegeningen de middelaar
van het genadeverbond, het hoofd der gemeente, de ja en
amen van alle beloften Gods, de inhoud van zĳn woord en getuigenis,
de wĳsheid, gerechtigheid, heiligmaking en verlossing
der geloovigen, de profeet, priester en koning, in wien God alleen
al zĳn genade mededeelt en die gister en heden en eeuwig dezelfde
is. Jezus Christus is de waarheid der sacramenten, zonder
wien zĳ niet met al zĳn zouden, Ned. Gel. 33, cf. conf. Belg.
34. 35. Cat. Heid. 67. Conf. Helv. II 19. Scot. 21. Westm.
27, 1. Calvĳn, Inst. IV 14, 16. 17. Synopsis pur. theol. 43,

20. 21. Mastricht, Theol. VII 3, 7 enz. De Roomschen verstaan
onder de materia interna der sacramenten de heiligmakende, d. i.
de aan de natuur toegevoegde, tot het doen van goede werken
en eenmaal tot de aanschouwing Gods in staat stellende, geschapene
genade, welke van de ongeschapen genade, dat is van
God zelf, niet wezenlĳk verschilt, want eigenlĳk geeft God in
iedere geschapene genade zichzelf, Heinrich-Gutberlet, Dogm. VIII
550 f., en zĳ leeren, dat die genade als iets zakelĳks in het teeken
ingegaan en vervat is, daarmede dus ex opere operato meegedeeld
wordt, en op geene andere wĳze, n.l. door het geloof alleen aan
Gods woord, te verkrĳgen is. Conc. Trid. VII can. 4 sq. De
Luthersche dogmatici noemden in den eersten tĳd de beide bestanddeelen
van het sacrament verbum en elementum, en lieten
dus door het sacrament dezelfde genade meedeelen als door het
woord. Maar tengevolge van hunne consubstantiatieleer kwamen
zĳ er allengs toe, vooral sedert Gerhard, om in het sacrament
bĳ het woord nog eene materia coelestis aan te nemen. Door het
woord der consecratie houdt het element niet alleen op, gelĳk
de oudere dogmatici zeiden, een gewoon, uitwendig element te
zĳn, maar neemt het ook eene bĳzondere, Goddelĳke kracht in
zich op, die van het woord onderscheiden is, als materia coelestis
aangeduid wordt en door het element werkt als zĳn medium en
vehiculum. Er kwam daarom een verschil tusschen de genadeweldaden,
die door het woord, en die, welke door het sacrament
werden meegedeeld; in het avondmaal toch werd het eigen vleesch
en bloed van Christus genoten. Omdat echter zulk eene van de
heilsweldaden onderscheidene materia coelestis alleen bĳ het
avondmaal en niet bĳ den doop zich aanwĳzen liet, kwamen Baier
en anderen er tegen op, om bĳ de sacramenten in genere van
eene materia coelestis te spreken, Schmid, Dogm. d. ev. luth. K.
391 f. Toch heeft de nieuwere theologie meermalen eene dergelĳke
voorstelling van het sacrament voorgedragen en woord en
sacrament zoo onderscheiden, dat het eerste eene Person-, en het
tweede eene Naturwirkung uitoefent; dat het eene een middel is
van de metanoetische en het andere een middel van de anagennetische
werking des H. Geestes; dat het woord het bewustzĳn
omzet, maar het sacrament den geest, het ik, ja de geistleibliche
natuur van den mensch verandert. Dit alles is echter met de
Schrift in strĳd en eene invoering van Roomsche dwaalleer. Het

sacrament schenkt geen enkele weldaad, die niet ook uit het
woord Gods door het geloof alleen ontvangen wordt. Immers,
wie gelooft, is wedergeboren, Joh. 1:12, 13, heeft het eeuwige
leven, Joh. 3:36, is gerechtvaardigd, Rom. 3:28, 5:1, geheiligd,
Joh. 15:3, Hd. 15:9, verheerlĳkt, Rom. 8:30, heeft
gemeenschap aan Christus, Ef. 3:17, aan zĳn vleesch en bloed,
Joh. 6:47v., aan zĳn Vader, 1 Joh. 1:3, aan den H. Geest,
Joh. 7:39, Gal. 3:2, 5 enz. Het woord bevat alle beloften
Gods, en het geloof neemt ze alle aan. De inhoud van het woord
is Christus, de gansche Christus, en deze is ook de inhoud van
het sacrament. Er is geen enkele weldaad der genade, die in het
woord teruggehouden en nu langs een bĳzonderen weg, door het
sacrament, aan de geloovigen meegedeeld wordt. Er is noch eene
aparte doops-, noch eene aparte avondmaalsgenade. De inhoud
van woord en sacrament is volkomen dezelfde; beide bevatten
denzelfden middelaar, hetzelfde verbond, dezelfde weldaden,
dezelfde zaligheid, dezelfde gemeenschap met God; één zĳn zĳ
zelfs in modus en instrumentum perceptionis, want ook in het
sacrament wordt Christus niet lichamelĳk maar geestelĳk, niet
door den mond maar door het geloof genoten. Zĳ verschillen
alleen in forma externa, in de wĳze, waarop zĳ denzelfden
Christus ons aanbieden. In zekeren zin is ook het woord een
teeken en zegel; een teeken dat ons denken doet aan de zaak
die het aanduidt; een zegel, dat bevestigt, hetgeen in de werkelĳkheid
bestaat. Dat geldt in het algemeen van alle woord,
maar het geldt in bĳzondere mate van het woord Gods; wie dat
loochent, maakt God tot een leugenaar, 1 Joh. 5:10. Maar het
woord beteekent en verzegelt ons Christus door het zintuig van
het oor; het sacrament beteekent en verzegelt ons Christus door
het zintuig van het oog. Saam bieden zĳ Christus met al zĳne
weldaden ons aan langs den weg van de beide hoogere zintuigen,
welke God aan den mensch heeft geschonken, zonder dat daarom
de andere, reuk-, smaak- en tastzin, geheel zĳn buitengesloten.
Uit dit verschil in de wĳze, waarop wĳ Christus met zĳne weldaden
ons aanbieden, vloeit verder voort, dat het sacrament aan
het woord ondergeschikt is; het is een teeken van den inhoud
des woords; een zegel, dat God aan zĳn getuigenis gehecht heeft;
een zuil, zooals Calvĳn zegt, die op den grondslag van het woord
is opgetrokken; een appendix, dat bĳ het evangelie bĳkomt en

eraan toegevoegd wordt. Het woord is dus iets en veel zonder
het sacrament, maar het sacrament is zonder het woord niets en
heeft dan geenerlei waarde of kracht; het is niets minder maar
ook niets meer dan een verbum visibile. Alle goederen des heils
zĳn te verkrĳgen uit het woord en door het geloof alleen, maar
er is geen enkele weldaad, die uit het sacrament alleen zonder
het woord en buiten het geloof om ontvangen zou kunnen worden.
Het woord werkt en versterkt daarom het geloof, het richt zich
tot ongeloovigen en geloovigen beide; maar het sacrament zegt
niets en bevat niets voor de ongeloovigen, het is uitsluitend voor
de geloovigen bestemd, het kan alleen het geloof, dat aanwezig
is, versterken; het is immers niets dan een teeken en zegel van
het woord. Daarin bestaat zĳn eenige maar toch ook naar Gods
bedoeling zĳn genoegzame waarde en kracht, om het woord te
verduidelĳken en te bevestigen en daardoor het geloof te versterken.
In den strĳd tegen Rome is handhaving van deze overeenstemming
en van dit verschil tusschen woord en sacrament
van het hoogste belang. Wie beide anders bepaalt en aan het
sacrament eene andere genadewerking toeschrĳft dan aan het
woord, deelt Christus en zĳne weldaden, verbreekt de eenheid
van het genadeverbond, materialiseert de genade, maakt het
sacrament zelfstandig tegenover en boven het woord, keert de
verhouding van Schrift en kerk om, maakt het sacrament ter
zaligheid noodzakelĳk en den mensch van den priester afhankelĳk.
Daarom werden de Gereformeerden, evenals ook de Lutherschen
in den eersten tĳd, niet moede, om deze juiste, Schriftuurlĳke
verhouding van woord en sacrament telkens weer in het licht te
stellen en altĳd opnieuw te betoogen, dat het sacrament aan het
woord ondergeschikt is en dat beide daartoe dienen, om ons
geloof op de offerande van Jezus Christus aan het kruis, als den
eenigen grond onzer zaligheid te wĳzen. Cf. Luther bĳ Köstlin
II 503. Symb. B. ed. Müller 202. 320. 487. 500. Heppe, Dogm.
d. d. Prot. II 36. Calvĳn. Inst. IV 14, 3. 5. 6. 14. Cons. Tigur.
bĳ Niemeyer 204. 206. Conf. Gall. 34. Belg. 33. Cat. Heid. 66.
Helv. II 19. Polanus, Synt. VI 51. Mastricht, Theol. VIII 3,
11. Turretinus, Theol. El. XIX 3, 6.

5. Het verband, dat tusschen teeken en beteekende zaak
bestaat, werd soms forma sacramenti, soms ook unio sacramentalis

genoemd. Tegen de laatste benaming maakte Gomarus,
Theses theol. disp. 31 § 36 niet zonder grond bezwaar; de
relatie, zegt hĳ, die tusschen teeken en beteekende zaak bestaat
en beide in zekeren zin vereenigt, nova et obscura phrasi,
unio sacramentalis, Ubiquitariorum imitatione, non satis recta,
vulgo nominatur. Quia res significata nobis verius unitur quam
signis idque signis denotatur ac confirmatur, cf. ook Heidegger,
Corp. Theol. XI 58. Roomschen en Lutherschen kunnen
tot op zekere hoogte bĳ het avondmaal van eene unio tusschen
de materia externa en interna in het sacrament spreken, want zĳ
leeren dat de beteekende zaak in het teeken ingaat en vervat is;
zĳ nemen eene physische, corporeele, locale vereeniging aan.
Maar zelfs op hun standpunt is er bezwaar; want bĳ de Roomschen
verandert het teeken in de beteekende zaak, en is er dus
geen eigenlĳke vereeniging mogelĳk; en bĳ de Lutherschen is de
beteekende zaak wel in, met en onder het teeken en dus met
het teeken op eene zelfde plaats en in eene zelfde ruimte saamgebracht,
maar zulk eene juxtapositie is toch nog iets gansch
anders dan eene vereeniging. Voorts draagt de unio sacramentalis
bĳ woord en doop en ook bĳ de andere door Rome aangenomene
sacramenten een zoo verschillend karakter van die in het avondmaal,
dat het niet aangaat, zoo maar in het algemeen van eene
unio sacramentalis te spreken. Veel meer bezwaar is er echter
op Gereformeerd standpunt. De Schrift noemt de sacramenten
teekenen en zegelen en duidt daarmede het verband aan, dat
tusschen materia interna en externa bestaat. Niemand zal het
verband tusschen een woord en de zaak, die het aanduidt, tusschen
een beeld en den persoon, dien het voorstelt, tusschen een
pand en datgene, waarvan het pand is, eene vereeniging noemen.
En toch van dienzelfden aard is de relatie, welke tusschen teeken
en beteekende zaak in het sacrament bestaat. Het is geen physisch,
locaal, corporeel, substantieel verband; de teekenen van
water, brood en wĳn zĳn geen miracula, medicamenta, ὀχηματα,
vehicula, canales, causae physicae van de beteekende zaak. Maar
het is een ethisch verband, eene relatie, volkomen gelĳk aan die
tusschen Christus en het evangelie, tusschen de weldaden van
het genadeverbond en het woord Gods, dat ze ons bekend maakt.
Mastricht, Theol. VII 3, 8. Turretinus, Theol. El. XIX 4, 3.
Bĳ het woord is dat verband met de zaken, die het beschrĳft,

vanzelf gegeven. Maar bĳ de teekenen in het sacrament is dit
niet het geval. Water, brood, wĳn zĳn niet van nature teekenen
en zegelen van Christus en zĳne weldaden. Niemand zou dat erin
kunnen of mogen zien, wanneer God het niet bepaald verklaard
had. Dat wil niet zeggen, dat deze teekenen gansch willekeurig
door God uit de zienlĳke dingen gekozen zĳn. Integendeel, nu
God het in zĳn woord ons gezegd heeft, ontdekken wĳ tusschen
teeken en beteekende zaak de treffendste overeenstemming. Trouwens,
het is dezelfde God en Vader, die in het rĳk der natuur
en in het rĳk der genade regeert; Hĳ schiep het zienlĳke zoo,
dat wĳ er het onzienlĳke uit kunnen verstaan; het natuurlĳke
is een beeld van het geestelĳke. Maar toch was er een bĳzonder
woord van God noodig, om in de teekenen van doop en avondmaal
een afbeelding te zien van de geestelĳke goederen des heils. En
dit was te meer noodig, wĳl water, brood en wĳn de genade
maar niet afbeelden doch ook verzegelen en dus in Gods hand
dienst doen, om ons geloof te versterken. In deze twee dingen
bestaat dan ook de forma sacramenti: in de bovengenoemde relatie
tusschen teeken en beteekende zaak (forma interna) en in de
Goddelĳke instelling, die door het woord zulk een verband tusschen
beide legt. Bucanus, Instit. theol. 561. Junius, Theses
theol. 49, 8. Maresius, Syst. Theol. XVIII 19. M. Vitringa
VI 400.

In overeenstemming met hunne leer van de unio sacramentalis
kennen Roomschen en Lutherschen aan het woord der instelling
eene andere kracht toe dan de Gereformeerden. Bĳ hen moet het
n.l. dienst doen, om het teeken in de beteekende zaak te veranderen
of de beteekende zaak in het teeken in te dragen. Het
heeft daarom eene consecratorische en operatieve kracht, is meer
tot het element dan tot de hoorders gericht en wordt om die
reden in de Roomsche kerk door den priester op geheimzinnige,
fluisterende wĳze en in de latĳnsche taal gesproken, Bellarminus,
de sacr. I 19. Maar bĳ de Gereformeerden bezit het woord der
instelling, dat door den dienaar gesproken wordt, geen verborgen,
mysterieuse, magische kracht; het dient niet en behoeft niet te
dienen, om de beteekende zaak in het teeken te incorporeeren;
het is veeleer een verbum concionale seu praedicatum, dat luide
tot de gemeente gesproken wordt, dat hoegenaamd geen verandering
in het teeken aanbrengt, maar het alleen voor het bewustzĳn

der hoorders van het gemeene gebruik afzondert en er hic et
nunc eene bĳzondere bestemming aan geeft, Calvĳn, Inst. IV
14, 4. Turretinus, Th. El. XIX qu. 6. Zonder dat woord en
buiten het gebruik zĳn water, brood en wĳn niets dan gewone,
dagelĳksche spĳs. Detrahe verbum et quid est aqua
nisi aqua; accedit verbum ad elementum et fit sacramentum.
Daarom houdt de dienaar, ook nadat hĳ het woord der instelling
gesproken heeft, niets dan het teeken in zĳne hand, en niets
dan het teeken deelt hĳ aan de geloovigen uit. Alleen heeft
God zich verbonden, om, waar het sacrament naar zĳn bevel
bediend wordt, zelf door zĳnen Geest de onzichtbare genade te
schenken. God en Hĳ alleen blĳft de uitdeeler der genade, en
de Christen hangt ook bĳ het sacrament niet van den dienaar
maar van God alleen af en heeft alles van Hem te verwachten.
Deze afhankelĳkheid van God alleen wordt door Roomschen en
Lutherschen in eene afhankelĳkheid van den dienaar veranderd
en deze laatste bovendien bĳ Rome nog daardoor versterkt, dat
in de dienaren, als zĳ het sacrament uitreiken, ten minste de
intentie vereischt wordt om te doen, quod facit ecclesia, Trid.
VII can. 11. In de dogmatiek wordt deze intentie uitermate
verzwakt; eene intentio generalis, niet om dit, maar om een
sacrament uit te reiken, is voldoende, en ook die intentie behoeft
niet actualis te zĳn maar is reeds als virtualis genoegzaam.
Zelfs is het niet noodig de intentie te hebben, om te doen wat
de Roomsche kerk doet; als een dienaar in de kerk te Genève
maar de intentie heeft om te doen, wat de kerk doet, die hĳ
voor de ware houdt, dan beantwoordt hĳ aan den eisch, en Rome
erkent het door hem bediende sacrament, Schwane, D. G. III 600.
Bellarminus, de sacr. in genere I 27. Desniettemin blĳft het
vereischte der intentie, zonder nadere verklaring, als eene onfeilbare
uitspraak in de Trentsche canones staan en houdt den ernstigen
Roomschen Christen in voortdurende onzekerheid. En als Calvĳn
in zĳn Antidotum hierop de aandacht vestigt, geeft Bellarminus
alleen ten antwoord, dat de mensen in dit leven zulk eene onfeilbare
zekerheid van zĳne zaligheid niet behoeft, dat eene
menschelĳke, moreele zekerheid voldoende is, en dat deze genoegzaam
te verkrĳgen is, ook al hangt men van de intentie van
den dienaar af, cum habere intentionem sit facillimum, ib. 28.
Cf. M. Vitringa VI 458 sq.


Al bestaat het verband tusschen teeken en beteekende zaak
niet in eene corporeele en locale vereeniging van beide, toch is
het daarom wel objectief, reëel, wezenlĳk. Roomschen en Lutherschen
hebben echter van realiteit een ander begrip dan de
Gereformeerden. Als de beteekende zaak niet physisch met het
teeken vereenigd is, meenen zĳ, dat het verband van beide niet
wezenlĳk is en dat Christus met zĳne weldaden niet waarlĳk in
het sacrament medegedeeld en genoten wordt. Toch loopt het
verschil in de sacramentsleer niet daarover, of God zĳne genade
werkelĳk meedeelt, maar over de wĳze, waarop Hĳ dat doet. En de
Gereformeerden zeiden: op geestelĳke wĳze, omdat zoo alleen de
genade waarlĳk meegedeeld wordt en worden kan. Physische meedeeling
van Christus en zĳne weldaden is met den aard der christelĳke
religie, met het wezen der genade, met de natuur der
herschepping in strĳd, en zou, ook al ware zĳ mogelĳk, toch niets
baten, Joh. 6:63. Maar de geestelĳke wĳze, waarop in het sacrament
Christus met zĳne weldaden wordt medegedeeld, vormt met
waarachtige realiteit zoo weinig eene tegenstelling, dat zĳ deze veeleer
in vollen zin tot stand doet komen en waarborgt. Het is
met het sacrament niet anders dan met het woord. In het woord
wordt Christus waarlĳk en wezenlĳk aangeboden en geschonken
aan een iegelĳk, die gelooft. En even reëel wordt Hĳ aan de
geloovigen medegedeeld in het sacrament. Het sacrament geeft
denzelfden vollen Christus als het woord en op dezelfde, dat is
op geestelĳke wĳze door het geloof, al is ook het middel verschillend,
de eene maal hoorbaar, en de andere keer zichtbaar.
Daarom komt in de Gereformeerde theologie de zoogenaamde
phraseologia sacramentalis even goed tot haar recht als in de
Luthersche en Roomsche. De Schrift n.l. duidt, om de relatie,
die God tusschen signum en signatum gelegd heeft, de beteekende
zaak soms aan met den naam van het teeken, Rom. 2:29, of
het teeken met den naam van de beteekende zaak, Mt. 26:26,
of schrĳft ook de eigenschap en werking van de beteekende zaak
aan het teeken toe, Hd. 22:16, 1 Cor. 11:24. Want dit spraakgebruik
doet niets af van het feit, dat ook volgens Lutherschen
en Roomschen God de eigenlĳke uitdeeler en werker der genade
in de harten der menschen is. En hiermede stemmen de Gereformeerden
van harte in. Of God die genade meedeelt in, met,
onder het teeken, door het teeken als kanaal heen, dan of Hĳ

het doet in verband met het teeken, tast de realiteit van die
mededeeling zelve niet aan. Ook in de Scholastieke en Roomsche
theologie was er ten allen tĳde verschil over de wĳze, waarop
de sacramenten de genade werken. De Thomistische school schreef
aan het sacrament eene physische, de Scotistische eene moreele
werking toe. Volgens Thomas en zĳne volgelingen werkt God
door het sacrament zoo, dat dit zelf op physische wĳze de genade
in den ontvanger veroorzaakt. Volgens Scotus echter had God
zich verbonden, om bĳ voltrekking van de sacramenteele handeling
de genade te laten volgen, zonder dat Hĳ ze daarom door het
teeken als door een kanaal henenleidt; hĳ stelde het sacrament
als eene schuldbekentenis voor, waarop de gebruiker van God
genade ontvangt. Rome leert dus wel, dat het sacrament werkt
ex opere operato, maar laat in het midden, op welke wĳze God,
de causa principaliter efficiens, door het sacrament als de causa
instrumentalis de genade mededeelt, cf. Schwane, D. G. III 595.
IV 363. Jansen, Prael. III 317. Al verwerpen de Gereformeerden
dan ook de leer, dat de genade door het teeken als een kanaal
ons toegevoerd wordt, zĳ hebben daarmede in geen enkel opzicht
te kort gedaan aan de waarachtigheid van het sacrament. Ja,
zĳ hebben daardoor de geestelĳke natuur van de genade veel
beter dan Rome en Luther gehandhaafd. Voor het overige blĳft
de wĳze, waarop God bĳ het uitdeelen zĳner genade van woord
en sacrament zich bedient, eene verborgenheid. De Schrift zegt
ook van het woord Gods, dat het schept en herschept, wederbaart
en vernieuwt, rechtvaardigt en heiligt. Maar wie beschrĳft, op
welke wĳze God zich daarbĳ van het woord en evenzoo van het
sacrament bedient?

6. Alnaarmate het verband van teeken en beteekende zaak
anders opgevat wordt, verschilt ook de kracht en de werking,
welke aan het sacrament wordt toegeschreven. Wĳl bĳ Rome
het zichtbaar teeken de onzichtbare genade in zich opgenomen
heeft, werkt het sacrament ex opere operato, zonder dat er iets
anders of iets meer in den ontvanger geeischt wordt dan het
zuiver negatieve non obicem ponere, Trid. VII can. 6-8. Reeds
Augustinus had het verschil tusschen de sacramenten des O. en des
N. Verbonds daarin gezocht, dat sacramenta novi testamenti dant
salutem, sacramenta veteris testamenti promiserunt salvatorem,

Enarr. in Ps. 73, 2. De scholastiek werkte dit zoo uit, dat de
sacramenten des O. V., wĳl zĳ den toekomstigen Christus praefigureerden,
geen kracht in zichzelve hadden, om de genade mede
te deelen maar alleen werkten uit en door het geloof. Onder het
O. Test. kwam dus alles aan op het opus operans, d. i. op het
geloovig subject, dat naar den toekomstigen Christus heenzag.
Maar bĳ de sacramenten des N. T. is dat anders; het offer van
Christus is gebracht, en daarom werken de sacramenten thans
per se, propria virtute, ex opere operato. Deze laatste uitdrukking,
die door Willem van Auxerre en Alexander van Hales in de
theologie werd ingevoerd, vormde eerst nog geen tegenstelling
daarmede, dat in den ontvanger van het sacrament een zekere
dispositie geeischt werd, —Thomas zegt bĳv. nog, dat virtus
sacramentorum praecipue est ex fide passionis Christi, S. Theol.
III qu. 62 art. 5 ad 2— maar gaf alleen te kennen, dat de
N. T. sacramenten uit het volbrachte lĳden van Christus de
kracht ontvangen hadden ad conferendum gratiam justificantem,
Thomas, ib. art. 6. Maar de handhaving van dit objectief, causatief
karakter der sacramenten leidde er dan vanzelf toe, om de
vereischte dispositie in den ontvanger hoe langer hoe meer te
verzwakken en ten slotte tot het negatieve non obicem opponere
te verminderen. Vroeger werd bĳ deze uitdrukking, die reeds bĳ
Augustinus, Ep. 98, 9 voorkomt, aan eene positieve gezindheid,
aan een bonus motus inferior gedacht. Maar de
N. T. sacramenten
werkten ex opere operato en sloten van de zĳde des ontvangers
alle kracht en verdienste uit; een bonus motus is echter volgens
Rome verdienstelĳk en daarom voor het sacrament onnoodig; ja
zelfs de zeven praeparationes, die in volwassenen aan den doop
voorafgaan, hebben nog een meritum de congruo en zĳn daarom
voor het sacrament overbodig; het sacrament werkt de genade
in elk, die niet opzettelĳk zich verhardt, die geen positieve hindernis
in den weg legt, die negatief en passief er zich onder
verhoudt, Schwane, D. G. III 581. Harnack, D. G. III 479 f.
Bellarminus, de sacr. in genere II 1 sq. Simar, Dogm. 686. De
genade, die door de sacramenten meegedeeld wordt, is de gratia
habitualis, infusa, sanctificans, hetzĳ deze, gelĳk in den doop,
voor het eerst wordt geschonken, of gelĳk in de boete, na verlies
vernieuwd, of ook, als in de andere sacramenten, vermeerderd
wordt. Daarvan is nog onderscheiden de gratia sacramentalis, die

aan de gratia sanctificans nog een divinum
auxilium ad consequendum finem sacramenti toevoegt, bĳ de verschillende sacramenten
verschillend is en in staat stelt, om dat speciale doel te
bereiken, dat aan ieder sacrament in het bĳzonder eigen is,
Thomas, S. Theol. III qu. 62 art. 2. En eindelĳk zĳn er nog
drie sacramenten, doop, confirmatie en ordening, die, behalve deze
genade, nog een character indelebilis indrukken, Trid. VII c. 9.
De kerkvaders zeiden reeds, dat de doop een geestelĳk teeken
en zegel was, dat op den doopeling afgedrukt werd; evenals een
teeken, dat een soldaat in de hand gebrand wordt, dezen altĳd
kennen doet en verplichten blĳft. Zoo drukt ook de doop een
πνευματικη σφραγις, nota, character, op, dat nooit verloren gaat,
Schwane, D. G. II 734. De scholastiek bracht ook dit leerpunt
tot verdere ontwikkeling. Zĳ omschreef het character als een
habitus of virtus, welke der ziel werd ingedrukt en den mensch
recht en macht gaf ad cultum divinum. Drie sacramenten toch
waren er, die den mensch inlĳfden in een verschillenden hierarchischen
stand en hem onherroepelĳk als lid daarvan voor God,
engelen en menschen deden kennen. De doop lĳft in in den status
fidei genitae, scheidt de geloovigen van de ongeloovigen af en
maakt ons Christus als ons geestelĳk hoofd gelĳkvormig; de
confirmatie lĳft in in den status fidei roboratae, scheidt de sterken
van de zwakken af en maakt ons tot strĳders onder Christus als
koning; de ordening lĳft in in den status fidei multiplicatae,
scheidt de priesters van de leeken en verheft hen tot gelĳkvormigheid
aan Christus als hoogepriester. Het is een signum
dispositivum, distinguitivum, configurativum, obligativum, dat
den mensch Gode toewĳdt, hem tot zĳn dienst verplicht, en nooit,
zelfs niet in de verlorenen, uitgewischt wordt, Schwane, D. G.
III 592. Thomas, S. Th. III qu. 63. Bonaventura, Brevil. VI
6. Bellarminus, de sacr. II 18-22.

Deze leer werd door de Reformatie eenparig verworpen. Immers
leerde de Schrift duidelĳk, dat de sacramenten teekenen en zegelen
van het genadeverbond zĳn, dat zĳ alleen voor de geloovigen
bestemd zĳn en dus altĳd het geloof onderstellen, Mk. 16:16,
Hd. 8:37, 38, 9:11, 17, 18, 10:34, Rom. 4:11 enz. Dan
alleen, wanneer het geloof aanwezig is, zĳn zĳ middelen in Gods
hand, om de onzichtbare goederen der genade te beteekenen en
te verzegelen, Hd. 2:38, 22:16, Ef. 5:26. Voorts maakt de

Schrift volstrekt geen onderscheid tusschen de gratia sanctificans,
welke in het sacrament wordt geschonken, en eene daarvan verschillende,
speciale gratia sacramentalis; want de genade, die
in het sacrament verzegeld wordt, is geen mindere maar ook
geen andere, dan die door het woord in het geloof wordt geschonken
en die allereerst in de vergevende, daarna ook in de heiligende
genade bestaat. En eindelĳk is er in de Schrift met geen woord
van een character indelebilis sprake, dat door doop, confirmatie
en ordening ingedrukt wordt; de teksten, 2 Cor. 1:22, Ef. 1:13,
4:30, waarop Bellarminus, t. a. p. c. 22 zich beroept,
handelen wel van eene verzegeling der geloovigen door den
H. Geest tot de toekomstige zaligheid, maar gewagen van geen
sacrament, waaraan die verzegeling gebonden is, noch van een
afzonderlĳke habitus of virtus, waarin die verzegeling zou bestaan.
Al is het dan ook waar, dat God een iegelĳk houdt aan en
oordeelt naar de mate der genade, die hem geschonken is, toch
is daarmede geen juridische aanhoorigheid aan de kerk van Rome
of eenige andere kerk ingedrukt, Calvĳn, Antid. 7, 9. De Lutherschen
zĳn later van hun oorspronkelĳk standpunt wel in
zoover afgeweken, als zĳ de wedergeboorte bĳ kinderen lieten
bewerken door den doop en ongeloovigen in het avondmaal het
vleesch en bloed corporeel lieten nuttigen. Maar toch handhaafden
zĳ daarbĳ ten allen tĳde, dat in volwassenen het geloof tot een
heilzame ontvangst van het sacrament beslist van noode was.
Daarmede kwamen de Protestanten voor de taak te staan, om,
in weerwil dat de werking der sacramenten van het geloof afhing,
hun objectief, reëel karakter te handhaven. Bĳ de Roomschen en
ook bĳ de Lutherschen schĳnt dit karakter beter bewaard, omdat
de genadewerking in woord en sacrament geincorporeerd is. Daarentegen
verkeeren de Gereformeerden schĳnbaar in eene dubbele
moeilĳkheid. Ten eerste toch leeren zĳ, dat de genade door God
wordt uitgedeeld niet per verbum et sacramentum maar alleen
cum verbo et sacramento. En ten tweede houden zĳ staande, dat
eene vocatio externa tot zaligheid onvoldoende is, dat bĳ de
roeping door het woord eene roeping door den H. Geest bĳkomen
moet, en dat dus per consequentiam het sacrament zonder meer,
zonder bĳzondere werking des H. Geestes in het hart der geloovigen,
aan zĳn doel niet beantwoordt. Toch is hiermede de realiteit
en objectiviteit van het sacrament in het minst niet te niet gedaan.

Want 1o de band tusschen teeken en beteekende zaak in het
sacrament is geen andere maar ook geen mindere dan die, welke
tusschen het woord des evangelies en den persoon van Christus
bestaat. Wie het woord geloovig aanneemt, krĳgt waarlĳk naar
Gods belofte Christus tot zĳn deel; en evenzoo, wie het sacrament
geloovig ontvangt, ontvangt op diezelfde wĳze en naar diezelfde
belofte Gods den ganschen Christus met al zĳne weldaden en
goederen. Wie daarentegen het woord door ongeloof verwerpt,
verwerpt daarmede Christus zelven, al is het dat hĳ het woord
gehoord en zelfs historisch aangenomen heeft; en op dezelfde
wĳze, wie het sacrament versmaadt, versmaadt daarmede Christus
zelven; al ontvangt hĳ het teeken, hĳ wordt niet deelachtig de
beteekende zaak. Eén regel geldt voor beide; objectief blĳft de
band voor woord en sacrament met Christus bestaan; want die
band is door God zelven gelegd. Hĳ heeft gezegd: indien iemand
mĳn woord en mĳn sacrament geloovig ontvangt, hĳ zal niet
verloren gaan in der eeuwigheid. 2o Roomschen en Lutherschen
verzekeren aan het sacrament geen andere, betere realiteit, dan
die er ook naar Geref. belĳdenis aan toekomt. Immers is er tot
zaligheid niet anders maar ook niet minder en meer noodig dan
de gansche Christus, die in woord en sacrament aangeboden en
door het geloof aangenomen wordt; en men kan niets schrikkelĳkers
doen, dan dienzelfden Christus in en met het woord en
sacrament verwerpen. Of ongeloovigen dan corporeel en locaal in de
teekenen van brood en wĳn het eigen vleesch en bloed van Christus
eten, doet aan de objectiviteit van het sacrament niets af, is geheel
onnut, en strekt ook niet tot verzwaring van het oordeel, want
de zedelĳke verwerping, d. i. het ongeloof is de groote zonde.
De genade Gods in Christus is van geestelĳke natuur en kan
daarom alleen geestelĳk aangenomen worden. 3o Ook de Lutherschen
durven bĳ volwassenen den eisch des geloofs voor de
ontvangst van het sacrament niet laten varen. Bĳ kinderen laten
zĳ evenals de Roomschen de wedergeboorte door den doop tot
stand komen, maar kinderen vormen eene eigene categorie, die
volgens Geref. belĳdenis in geen enkel opzicht in ongunstiger
conditie verkeert dan volgens Luthersche en Roomsche confessie. Bĳ
volwassenen echter is het geloof vereischte. En zelfs de Roomschen
eischen in dat geval, dat de ontvanger van het sacrament geen
hindernis in den weg leggen zal. Volgens beiden werkt dus het

sacrament niet absoluut ex opere operato. Er zĳn gevallen, waarin
het sacrament niet werkt, d. i. geen genade schenkt, en toch zĳn
objectief karakter behoudt. De scholastiek leerde nog eenparig,
dat qui sine fide vel ficte accedunt, sacramentum, non rem, suscipiunt,
Lombardus, Sent. IV dist. 4. En de Roomsche theologie
handelt nog altĳd over de vraag, of het sacrament, dat eerst
door een obex verworpen werd, ook later zĳne werking nog kan
doen, Schwane D. G. IV 371. Jansen, Prael. Theol. III 330.
De genadewerking gaat volgens geen enkele belĳdenis altĳd
tegelĳk met het sacrament gepaard. En toch wordt desniettemin
de objectiviteit, en de band van teeken en beteekende zaak gehandhaafd.
4o Roomschen en Lutherschen staan ten slotte voor
dezelfde moeilĳkheid als de Gereformeerden, dat is, voor de
vraag, wanneer en in welk geval de sacramenten den ontvangers
tot heil verstrekken en genade hun meedeelen. De vraag is
dezelfde, als die vroeger bĳ de roeping door het evangelie zich
voordeed. Daar werd zĳ beantwoord in dezen zin, dat bĳ de
vocatio externa eene vocatio interna bĳkomen moest. En niet
anders is het bĳ het sacrament. De door Roomschen en Lutherschen
geleerde unio sacramentalis, hoe innig ook, is toch niet,
zonder meer, in staat, om de genade mede te deelen, want dan
zou zĳ haar altĳd en overal en in alle gevallen moeten mededeelen.
Er moet bĳ de volwassenen van den kant van het subject
iets bĳkomen; de obex moet weggenomen en het geloof moet er
voor in de plaats gesteld worden. Objectief is het sacrament
wel voldoende; in het sacrament wordt even reëel als in het
woord de gansche Christus geschonken. Maar in het subject is
noodig, dat zĳn verstand verlicht, zĳn wil gebogen wordt, om
het sacrament waarlĳk te verstaan en aan te nemen. Zegt men,
dat het ongeloof de schuld is van het subject, dan spreekt men
de waarheid, maar noemt men de laatste en diepste oorzaak van
het onderscheid niet, hetwelk bĳ het gebruiken van het sacrament,
evenals bĳ het hooren van het woord, waar te nemen valt.
En daarom zeiden de Gereformeerden, dat al wordt Christus wel
ter dege objectief, waarlĳk en ernstig aan alle gebruikers van
het sacrament aangeboden gelĳk in het woord aan allen die het
hooren, er toch subjectief eene werking des H. Geestes noodig
was, om de ware kracht van het sacrament te genieten. Non
omnibus promiscue, sed electis Dei tantum, ad quos interior et

efficax Spiritus operatio pervenit, prosunt signa, Cons. Tigur. bĳ
Niemeyer 209. 5o Voor de geloovigen, voor hen, die de sacramenten
in het geloof ontvangen en genieten, zĳn zĳ teekenen en
zegelen van het verbond der genade. Met het oog op de velen,
die het sacrament ontvangen en toch niet gelooven, werd reeds
door Gomarus, disp. de sacr. § 31. Essenius, Comp. Theol. dogm.
XI 6. Kantt. op 1 Cor. 7:14, tusschen een in- en uitwendig
verbond onderscheid gemaakt. En toen de staat der kerk hoe
langer hoe meer een scheiding en tegenstelling tusschen beide
aanwees, gaf deze distinctie tot telkens herhaalden twist aanleiding.
Aan de eene zĳde werd beweerd, dat er in het O. T. een uitwendig
verbond had bestaan maar dat er nu alleen een inwendig
verbond was (C. Vitringa, Labadie enz.); aan de andere zĳde
zeiden velen, dat er ook thans nog een uitwendig verbond bestond,
waarin allen, die belĳdenis deden, deelgenooten waren en op de
sacramenten recht en aanspraak hadden (Swarte, van Eerde,
Janssonius). En tusschen beiden stonden zĳ in, die uit- en inwendig
verbond op min of meer gelukkige wĳze trachtten te vereenigen
(Koelman, Appelius, Bachiene, Kessler), cf. Vitringa VI 361-398.
Inderdaad weten de oudere theologen en belĳdenisschriften
van zulk eene scheiding niets af. In- en uitwendig verbond
zĳn evenmin twee verbonden, als onzichtbare en zichtbare kerk
twee kerken zĳn. En de sacramenten kunnen daarom niet alleen
zĳn teekenen en zegelen van een uitwendig verbond, waarop ook
„onergerlĳke onbegenadigden” recht zouden hebben. Zĳ zĳn geen
bevestiging alleen van de sententie des evangelies, dat, wie gelooft,
zalig wordt, maar zĳ zĳn voor de geloovigen zegelen van het
gansche genadeverbond, van al zĳne beloften, van den ganschen
Christus en al zĳne weldaden. Zĳ verzekeren daarom niet maar
eene algemeene waarheid, doch zĳ zĳn zegelen aan de belofte:
Ik ben uw God en uws zaads God; zĳ stellen ons voor, zoowel
hetgene God ons te verstaan geeft door zĳn woord als hetgene
Hĳ inwendig doet in onze harten, bondig en vast makende de
zaligheid, die Hĳ ons mededeelt, Ned. Gel. 33; zĳ geven ons
ze beter te verstaan en verzegelen ons, dat God ons van wege
het eenige slachtoffer van Christus, aan het kruis volbracht,
vergeving der zonden en het eeuwige leven uit genade schenkt,
Cat. Heid. 66v. Daarmede is niet ontkend, dat zĳ, die het
sacrament zonder geloof ontvangen, niet eenige tĳdelĳke vrucht

daarvan zouden genieten, want God is rĳk in barmhartigheid
en schenkt zelfs vele weldaden aan hen, die zĳn woord en sacrament
in ongeloof verwerpen, cf. deel III 491v. Maar de volle,
ware vrucht der sacramenten is, evenals die van het woord, alleen
voor de geloovigen. Zĳ worden er door verzekerd van hunne
zaligheid.

Uit dit alles volgt de waarde der sacramenten. Noodzakelĳk
zĳn zĳ niet op zichzelf, want God behoefde ze niet in te stellen;
en zĳn verbond en genade, zĳn woord en belofte zĳn, als die
van een waarachtig God, vast genoeg, dan dat zĳ de bevestiging
der sacramenten van noode zouden hebben, Calvĳn, Inst. IV 14,
3. 6. Noodzakelĳk zĳn zĳ ook niet in absoluten zin ter zaligheid,
want de Schrift bindt de zaligheid alleen aan het geloof, Joh.
3:16, Mk 16:16, en Roomschen en Lutherschen, ofschoon
schĳnbaar de volstrekte noodzakelĳkheid leerende en daarom den
nooddoop verdedigende, houden dit in de practĳk niet vol en
zeggen bĳv. met Augustinus, dat in het geval van den moordenaar
aan het kruis de bloeddoop den waterdoop vervangt. Niet privatio
maar contemptus sacramenti maakt schuldig voor God. Maar
desniettemin hebben dé sacramenten groote waarde. Omdat wĳ
geen geesten maar zinnelĳke, aardsche schepselen zĳn, die het
geestelĳke niet anders dan onder zinnelĳke vormen kunnen verstaan,
heeft God de sacramenten ingesteld, opdat wĳ door het
zien van die teekenen een beter inzicht zouden verkrĳgen in zĳne
weldaden, een krachtiger bevestiging zouden ontvangen van zĳne
beloften en alzoo in ons geloof zouden gesteund en versterkt
worden. De sacramenten werken het geloof niet, maar zĳ versterken
het, gelĳk de trouwring de liefde. Zĳ storten geen physische
genade in, maar schenken den ganschen Christus, dien de geloovigen
reeds bezitten door het woord, doch zĳ schenken hun
dienzelfden Christus op eene andere wĳze en langs een anderen weg
en versterken het geloof. En voorts vernieuwen zĳ der geloovigen
verbond met God, sterken hen in de gemeenschap van Christus,
sluiten hen onderling te nauwer aaneen, zonderen hen af van de
wereld, en betuigen aan engelen en menschen, dat zĳ het volk
Gods, de gemeente van Christus, de communio sanctorum zĳn,
M. Vitringa VI 422. 437.

7. Het getal der sacramenten wordt zeer verschillend bepaald,

alnaarmate het begrip sacrament enger of ruimer genomen wordt.
Als met Augustinus gezegd wordt: omne signum sacrum est
sacramentum, wordt het getal zeer uitgebreid. En ook als met
Calvĳn onder sacramenten al die teekenen worden verstaan, welke
God ooit aan menschen gaf, om hen te vergewissen van de waarheid
zĳner beloften, geeft de H. Schrift ons eene gansche reeks
van sacramenten, Inst. IV 14, 18. De Gereformeerden telden er
dan ook vele op, vooral toen later de leer der verbonden uitgewerkt
werd en ieder verbond en elke verbondsbedeeling het
noodig getal sacramenten hebben moest. Zoo telde men soms in
het werkverbond vóór den val, ofschoon er toen toch eigenlĳk
van geen middelen der genade sprake kon zĳn, den sabbat en
het paradĳs, den boom der kennis en den boom des levens als
sacramenten op. En in de Oudtestamentische bedeeling van het
genadeverbond werden niet alleen besnĳdenis en pascha, maar
dikwerf ook de uitdrĳving uit het paradĳs, het maken van rokken,
de offerande van Abel, de boog van Noach, de doorgang door
de Roode Zee, het manna, het water uit de rots, de koperen
slang, Aarons staf, Gideons vlies, Hiskia’s zonnewĳzer enz. als
sacramenten beschouwd, Polanus, Synt. Theol. VI 50-54. Witsius.
Oec. foed. I 6. IV 7. 10. Moor V 258-267. Aan de N. Test.
sacramenten toegekomen, vatte men echter het begrip terstond
in enger zin op en beperkte hun getal tot twee, al is het,
dat Calvĳn de handoplegging, Inst. IV 14, 20 en Luther en
Melanchton de absolutie, Symb. B. ed. Müller 173. 202 soms nog
een sacrament noemden. Rome echter breidde het getal sacramenten
tot zeven uit en voerde daarnaast nog een groot getal van zoogenaamde
sacramentalia in. Het onderscheid tusschen beide bestaat
daarin, dat de sacramenten door God, de sacramentaliën door de
kerk zĳn ingesteld; gene werken door de van God hun verleende
kracht, deze door de voorbede en zegening der kerk; de eerste
bewerken onmiddellĳk des menschen innerlĳke heiliging, de laatsten
dragen daartoe slechts bĳ door het verleenen van ondergeschikte
genaden en het bewaren voor tĳdelĳke onheilen; de
sacramenten zĳn noodzakelĳk krachtens Gods gebod, de sacramentaliën
zĳn door de kerk als nuttig en heilzaam aanbevolen.
Tot de sacramentaliën behooren voorwerpen als kerken, altaren,
priesterlĳke kleederen, kelken, klokken, water, olie, zout, brood,
wĳn, palmen enz., die door de kerk gewĳd en voor het

godsdienstig gebruik worden afgezonderd, en voorts de handelingen
van bezweren en zegenen, welke de kerk aanwendt, om zaken en
personen aan den boosaardigen invloed des duivels te onttrekken
en op het heilig erf der kerk over te brengen. Voor Rome toch
is de schepping van veel lagere orde dan de herschepping; de
schepping is natuur, de herschepping is genade, d. w. z. elevatio
naturae; de wereld draagt een profaan karakter en staat bovendien
onder invloed van Satan; al wat daarom uit de wereld in
den dienst der kerk overgaat, moet aan de macht van den duivel
onttrokken en tot den dienst van God gewĳd en gezegend worden.
Terwĳl alzoo de sacramentaliën de groote omheining vormen, die
de kerk scheiden van de wereld, zĳn de sacramenten de middelen,
waardoor God de leden der kerk inwendig heiligt, de bovennatuurlĳke
genade meedeelt en zĳne natuur deelachtig maakt.
Zĳ zĳn de middelen tot verlossing en opheffing van de gansche
zichtbare schepping, welke in de vier elementen, die zĳ gebruiken,
n.l. water, olie, brood en wĳn, gerepresenteerd wordt, en zĳn
zeven in getal, omdat zĳ, het getal der Godheid met het getal
der wereld verbindend, door de bovennatuurlĳke genade de gansche
schepping heiligen en tot den dienst Gods wĳden. De doop, door
Christus ingesteld, Mt. 28:19, neemt niet alleen alle schuld en
straf der zonde weg, maar bevrĳdt ook van de smet der zonde,
plant het beginsel der genade en heiligheid, de kiem des nieuwen
levens door de wedergeboorte in de ziel in, en maakt alzoo den
mensch tot een levend lid van Christus’ mystieke lichaam en
neemt hem op in de gemeenschap met den drieëenigen God.
Gelĳk Adam door het donum superadditum in eene hoogere
wereld, in het rĳk der genade, intrad, zoo wordt de gedoopte
in den stand der bovennatuurlĳke heiligheid verheven. Maar
evenals Adam de geschonken genade door zĳn vrĳen wil te bewaren
had, zoo moet ook de Christen door zĳn vrĳen wil de
doopsgenade zich toeeigenen. Om hem daartoe kracht te schenken,
dient het tweede sacrament, de confirmatie of het vormsel. De
Roomschen kunnen niet bewĳzen, dat Christus dit sacrament
ingesteld en aan de apostelen bevolen heeft, maar zĳ moeten dit
toch gelooven omdat de kerk het zegt, en beroepen zich daarom
op Hd. 8:15, 19:6, Hebr. 6:2, waar alleen sprake is van
buitengewone gaven des H. Geestes, die door de apostelen met
handoplegging werden medegedeeld, gelĳk uit Hd. 8:18, 10:44,

45 cf. 1 Cor. 14:1, 15, 37 duidelĳk blĳkt. Behalve in
handoplegging bestaat het vormsel voorts in zalving en in het
uitspreken van eene formule door den bisschop, welke aan de
H. Schrift geheel onbekend en eerst langzamerhand in de kerk
ingevoerd is. Volgens Rome verleent dit sacrament nu aan de
gedoopte kinderen, als zĳ tot het gebruik hunner rede gekomen
zĳn, de kracht des H. Geestes, om het in den doop ontvangen
leven der genade te bewaren en het geloof standvastig met woord
en daad te belĳden. Deze kracht des nieuwen levens wordt gevoed
en versterkt door het derde sacrament, dat des altaars of der
eucharistie genoemd, waarin Christus zelf met zĳne Goddelĳke
en menschelĳke natuur tegenwoordig is, zich op onbloedige wĳze
voor de zonden opoffert en zĳn waarachtig lichaam en bloed aan
de communicanten tot voeding hunner ziel te genieten geeft.
Omdat echter het leven der genade bĳ ’s menschen zwakheid door
allerlei zonde schade kan lĳden en verloren kan gaan, heeft
Christus een vierde sacrament, dat der boete, ingesteld, ten einde
zĳne heiligmakende genade te herstellen of te vernieuwen. Voor
de instelling door Christus beroept Rome zich op de macht, welke
Christus aan zĳne apostelen verleend heeft om zonden te vergeven,
Mt. 16:19, 18:18, Joh. 20:22, 23. Nu staat deze lastgeving
van Christus wel vast, maar met geen woord wordt gezegd, dat
zĳ het karakter draagt van een sacrament; een teeken ontbreekt
eraan en Rome weet niet anders te zeggen dan dat het berouw,
de belĳdenis en de genegenheid om te voldoen het teeken in dit
sacrament der boete zĳn. Het sacrament der boete is dan ook
bĳ Rome een rechtbank geworden, waarin de priester de in de
biecht beleden zonden, naar den maatstaf der libri poenitentiales
beoordeelt en, ofschoon van de schuld en de eeuwige straf vrĳsprekend,
toch met allerlei tĳdelĳke straffen op aarde of in het
vagevuur boeten doet, die echter dan weer door aflaten kunnen
worden kwĳtgescholden. Het sacrament van het heilig oliesel
dient niet tot genezing van den kranke, gelĳk de aangevoerde
bewĳsplaats Jak. 4:14 zou doen verwachten, maar tot voorbereiding
van den stervende voor den dood; de zalving met heilige
olĳfolie duidt de zalving des H. Geestes, de mededeeling der
genade aan, die de ziel van hare gebreken bevrĳdt en tot den
laatsten strĳd de noodige kracht verleent. Bĳ deze vĳf sacramenten
komen dan nog het sacrament der ordening, dat den priester

door eene ambtelĳke gave des H. Geestes van den leek onderscheidt
en hem de macht schenkt, om in de mis brood en wĳn in het
lichaam en bloed van Christus te veranderen en den berouwhebbenden
zondaar in Christus’ naam de zonden te vergeven; en
het sacrament des huwelĳks, dat den echtelĳken staat naar het
woord van Ef. 5:25 tot een afbeeldsel van de vereeniging tusschen
Christus en zĳne gemeente maakt, daartoe de gehuwden
niet alleen door natuurlĳke banden maar door bovennatuurlĳke
genade aan elkander verbindt en hun de kracht schenkt, om in
wederzĳdsche liefde te volharden tot den dood en hunne kinderen
in de vreeze Gods op te voeden. Cf. Lombardus, Sent. IV Thomas,
S. Theol. III qu. 65 sq. Trid. Sess. 7. 13. 14. 21-24. Catech.
Rom. pars II. Bellarminus, Controv. Tom. III enz.

Van Protestantsche zĳde is dit zevental sacramenten soms
bovenmate verheerlĳkt, bĳv. door Leibniz, Syst. der Theol. Mainz
1825 S. 195 f. Goethe, Aus meinem Leben II 179. Vilmar,
Dogm. II 227. Bilderdĳk, Opstellen I 61. Brieven IV 68. 174
V 42 enz. Zelfs kwam er telkens hier en daar een streven op,
om het aantal sacramenten en ceremoniën uit te breiden en de
Protestantsche kerken met den symbolischen ritus van Rome te
verrĳken. Toch bestaat er geen reden, om op begrip en getal
van Rome’s sacramenten jaloersch te zĳn. Bĳ alle waardeering
van het schoone, dat er zich in uitspreekt, is toch voor den
Protestantschen Christen dit reeds van te voren beslissend, dat
voor de vĳf door Rome aan doop en avondmaal toegevoegde
sacramenten het Schriftuurlĳk bewĳs ontbreekt. Soms wordt dit
van Roomsche zĳde openhartig erkend. Zoo zegt bĳv. Deharbe,
Verklaring der Kath. Geloofs- en Zedeleer IV 174 van het
vormsel, dat wĳ nergens lezen, dat Christus dit sacrament ingesteld
of aan zĳne discipelen verordend heeft het toe te dienen.
En dit geldt in dezelfde mate van biecht en laatste oliesel,
van huwelĳk en priesterwĳding. Maar afgedacht hiervan, wat
bereikt Rome met al deze sacramenten? Het schĳnt, dat de
schat en de uitdeeling der genade bĳ Rome buitengewoon rĳk
is, maar feitelĳk is deze zoo arm, dat telkens slechts een klein
gedeelte der zonden en straffen vergeven wordt en vergeven
kan worden en dat er telkens een nieuw sacrament van noode
is, om genade mede te deelen en van straffen te ontslaan. Ja,
al heeft men doop en avondmaal, boete en laatste oliesel genoten,

dan blĳft toch nog na dit leven een boetedoening in het vagevuur
noodig. Zonden en straffen worden door Rome zoo eindeloos verdeeld
en gesplitst, dat alle sacramenten saam met de aflaten
erbĳ daarvan nog niet volkomen bevrĳden kunnen. Hier staat
wel tegenover dat de heiligen het zoover kunnen brengen, dat
zĳ zelfs over verdienen en den thesaurus meritorum vermeerderen.
Maar dat is uitzondering; het is slechts mogelĳk voor heiligen,
die behalve de praecepta de consilia volbrengen en een uitsluitend
religieus leven leiden, en verschaft hunzelven geen zekerheid of
troost. De gewone Roomsche Christen, die te midden der wereld
leeft, verkeert in nog grootere mate in onzekerheid; hĳ blĳft
tot zelfs na zĳn dood toe tegenover God staan als tegenover een
Rechter, aan wien hĳ te voldoen en dien hĳ nog door allerlei
boetedoeningen te verzoenen heeft. Zĳn genadestaat is nooit zeker
en vast; altĳd verkeert hĳ in vreeze of hĳ er zich wel in bevindt
en niet het volgend oogenblik eruit vallen zal. En deze onzekerheid
wordt in het minst niet daardoor weggenomen, dat de
sacramenten werken ex opere operato. Want ofschoon doop, confirmatie
en ordening een character indelebilis schenken, de heiligende
genade, die de sacramenten mededeelen, is toch altĳd weer verliesbaar;
hare ontvangst is bĳ boete, communie, laatste oliesel,
huwelĳk van berouwvolle stemming afhankelĳk; en ook, waar
zĳ geschonken wordt, bevrĳdt zĳ niet van alle straf; satisfactio
operis blĳft er altĳd nog noodig, tot na dit leven in het vagevuur
toe. En wat soort van genade is het, welke de Roomsche Christen
in het sacrament ontvangt? Geen genade der vergeving en der
aanneming tot kinderen, maar eene genade, die als een donum
superadditum aan de natuur toegevoegd wordt, die nooit één
wordt met den mensch, en hem daarom òf het klooster binnendrĳft
òf in de wereld een dualistisch leven doet leiden. Daartegenover
heeft de Protestantsche Christen aan het woord en aan de
twee door Christus ingestelde sacramenten genoeg. Hĳ heeft
daarin, indien hĳ ze in het geloof aanneemt, den ganschen Christus,
den vollen schat zĳner verdiensten, de volkomene gerechtigheid
en heiligheid, de onverbrekelĳke gemeenschap met God. Van
alle schuld is hĳ bevrĳd, van alle straf ontheven. In den doop
is hĳ daarvan verzekerd en in het avondmaal wordt hĳ voortdurend
in dat geloof versterkt en bevestigd. Zoo heeft hĳ geen
aparte genade in confirmatie, boete en laatste oliesel meer van

noode, want door woord, doop en avondmaal ontvangt hĳ alle
genade, welke hĳ in leven en sterven, voor tĳd en eeuwigheid
behoeft. Zĳn eenige troost is, dat hĳ het eigendom van Christus
is; in dien troost leeft, in dien troost sterft hĳ. Christus heeft
alles voor hem volbracht; van hem wordt geen boete of straf
geeischt, noch in dit noch in het toekomende leven. En al deze
genade, die de Christen ontvangt, staat zoo weinig boven de
natuur of tegen haar over, dat zĳ veeleer al het natuurlĳke
vernieuwt en heiligt. Als hĳ huwt, heeft hĳ daarom geen nieuwe,
sacramenteele genade van noode, want het huwelĳk is krachtens
zĳn oorsprong heilig, en behoeft dus niet boven zĳne instelling
verheven maar moet slechts in zĳne natuurlĳke ordening hersteld
en vernieuwd worden. Of als hĳ een opzienersambt begeert, wordt
hĳ niet door een sacramenteele genade in een bĳzonderen stand
ingelĳfd maar van Gods wege tot een dienst in zĳne kerk geroepen
en daartoe door dezelfde genade van Christus bekwaamd.
In doop en avondmaal bezit de Protestantsche Christen oneindig
meer dan de Roomsche in zĳne zeven sacramenten; want niet
het aantal sacramenten beslist maar de instelling van Christus
en de volheid van genade, welke Hĳ erin meedeelt. Cf. over de
Roomsche sacramenten: Calvĳn, Inst. IV 19. Chamier, Panstr.
cath. Loc. IV lib. 4. Synopsis pur. theol. disp. 47. Turretinus,
Theol. El. XIX qu. 31. Moor V 330 sq. Gerhard, Loc. XIX
60 sq. Hase, Prot. Polemik5 414 f. Tschackert, Evang. Polemik
67 f. enz.



§ 52. De Doop.

1. De doop in het N. Test. werd in de dagen des O. Verbonds
voorbereid door de besnĳdenis, die door God uitdrukkelĳk aan
Abraham werd voorgeschreven, Gen. 17:10v. Volgens Herodotus
II 36. 104 kwam de besnĳding ook bĳ de Egyptenaren, Pheniciërs
en Syriërs voor. De Gereformeerden, bĳv. Witsius, Aegypt.
III 6, 11. 12, Marck, Med. Theol. 29, 8, trachtten dit getuigenis
wel te weerleggen of ook aan te toonen, dat deze volken haar
van Israel hadden overgenomen. Maar dit gevoelen is onhoudbaar.
Bĳ de Egyptenaren was zĳ reeds in overoude tĳden, althans voor

de priesters, in gebruik. En nieuwere ethnologische onderzoekingen
hebben boven allen twĳfel in het licht gesteld, dat de besnĳdenis
eene plechtigheid is, die bĳ tal van volken in Azië, Amerika,
Afrika en zelfs Australië voorkomt, Delitzsch op Gen. 17. Art.
Beschneidung in Herzog3. Glassberg, Die Beschneidung in ihrer
geschichtl. ethnogr. relig. u. medic. Bedeutung, Berlin Boas 1896.
Evenals God bĳ de instelling van tempel en priesterschap, van
offer en altaar, van wetten en ordeningen onder Israel bĳ bestaande
gebruiken onder andere volken zich aansluit, zoo doet Hĳ ook
bĳ de besnĳdenis. Hĳ neemt ze als het ware over, maar geeft
er eene andere, eene sacramenteele beteekenis aan. Want onder
de volken kwam wel de lichamelĳke besnĳdenis voor, maar zĳ
droeg daar geenzins het karakter van een sacrament. Ook werd
ze daar dikwerf, gelĳk bĳ de Egyptenaren, alleen aan enkele
personen, en gewoonlĳk niet in de eerste levensdagen maar op
lateren leeftĳd, voltrokken. Als God echter bĳ Abraham de besnĳdenis
instelt, dan beveelt Hĳ, dat al wat mannelĳk is besneden
zal worden, zoowel de dienstknecht als de zoon des huizes; dat
die besnĳdenis plaats hebben moet ten achtsten dage; en dat zĳ
dient als teeken des verbonds, zoodat wie haar niet ontvangt, een
verbondbreker is en uit het midden van zĳn volk moet worden
uitgeroeid. Al moge de besnĳdenis dus ook een sanitaire maatregel
zĳn, zĳ vindt daarin toch onder Israel haar doel niet; hier
strekt zĳ tot teeken en bevestiging van het verbond der genade,
welks ééne, groote, allesomvattende belofte is: Ik zal uw God
zĳn en de God van uw zaad, Gen. 17:7. Bepaaldelĳk is zĳ een
zegel van twee weldaden van dat verbond, van de gerechtigheid
des geloofs, Rom. 4:11, en van de besnĳdenis des harten, Deut.
10:16, 30:6, Jer. 4:4, Rom. 2:28, 29, Col. 2:11, dat is,
van de rechtvaardigmaking of vergeving der zonden en van de
wedergeboorte of heiligmaking. Niet dat zĳ deze weldaden werktuigelĳk
schenkt, want uitwendige besnĳdenis zonder die des
harten is zonder waarde, Hd. 7:51, Rom. 2:28, 29; 3:21, 30,
1 Cor. 7:19, zĳ is een zegel van de gerechtigheid des geloofs
en onderstelt dus het geloof. Toen de Joden hoe langer hoe meer
hunne eigene gerechtigheid uit de wet zochten op te richten,
werden zĳ evengoed als de Heidenen en in weerwil van hunne
uitwendige besnĳdenis verdoemelĳk voor God, Rom. 3:21. Daarom
stelde God reeds vóór het openbaar optreden van Jezus door

Johannes den waterdoop in. Ook deze doop was niet iets nieuws,
evenmin als oudtĳds de besnĳdenis. Heel de oudheid schreef in
den godsdienst aan het water eene symbolische beteekenis toe.
Het water van Eufraat, Indus, Ganges had eene verzoenende,
heiligende kracht. Bĳ Grieken en Romeinen waren bĳ allerlei
gelegenheden, bĳv. bĳ inwĳding in de mysteriën, wasschingen
voorgeschreven, Pfanner, Syst. Theol. gent. 346. Ook onder Israel
waren reeds langen tĳd vóór de Goddelĳke instelling van den
doop allerlei wasschingen in gebruik, Schürer, Gesch. des jüd.
Volkes3 II 481, en voor de proselyten was behalve besnĳdenis
en offer ook een doop noodig, om in de gemeente te worden
opgenomen, ib. III 129. Maar sacrament, teeken en zegel van
genade, wordt deze doop toch eerst door de instelling Gods.
Het N. Test. leert dan ook uitdrukkelĳk, dat er een ρημα θεου
tot Johannes uitging om te doopen, Luk. 3:2, 3, dat God hem
daartoe zond, Joh. 1:33, dat zĳn doop niet ἐξ ἀνθρωπων maar
ἐς οὐρανου was, Mt. 21:25, en dat de tollenaren, die zich lieten
doopen, God rechtvaardigden, terwĳl de farizeën en wetgeleerden,
den doop van Johannes weigerende, den raad Gods verwierpen,
Luk. 7:29, 30. Met dien doop predikte Johannes aan de Joden
van zĳn tĳd, dat zĳ, schoon besneden en de proselyten doopende,
zelven schuldig en onrein waren en den doop van noode hadden,
om in te gaan in het koninkrĳk der hemelen. De doop van
Johannes was dus eene aanklacht tegen, eene veroordeeling van
de Joden, eene prediking van hunne verdoemelĳkheid, maar —men
vergete het niet— hĳ was ook nog iets meer. Hĳ was het
onomstootelĳk bewĳs, dat God zĳn verbond gedacht en zĳne
belofte vervulde. Niettegenstaande de Joden schuldig en onrein
waren, er was toch vergeving bĳ God; en deze zou nu nog rĳker
zich gaan openbaren dan in de dagen des O. T. Johannes de
Dooper is daarom ook niet te beschouwen als de laatste der
des O. T. profeten, want al de profeten en de wet hebben tot Johannes
toe, ἑως Ιωαννου, geprofeteerd, Mt. 11:13, maar als de
aankondiger van het komende Godsrĳk, Mt. 3:2, als de prediker
van het naderend evangelie, Luk. 3:18, als de wegbereider van
Christus, Mk. 1:2, als de getuige van het opgaande licht,
Joh. 1:7, 29, 34, 36 cf. Mt. 3:11, Mk. 1:7, Luk. 3:16,
Hd. 19:4, die straks voor den meerdere plaats maakt en zĳne
jongeren naar dezen henenleidt, Joh. 1:35v., 3:27v. Met dezen

inhoud van zĳne prediking komt zĳn doop overeen. Het was een
βαπτισμα μετανοιας εἰς ἀφεοιν ἁμαρτιων, Mk. 1:4, hetgeen
niet beteekent, dat Johannes’ doop slechts tot de later door
Christus te ontvangen vergeving voorbereidde (Meyer), maar zeer
bepaald, dat hĳ in den weg van bekeering de vergeving schonk.
Immers het heet op dezelfde wĳze in Hd. 2:38 van den christelĳken
doop, dat hĳ geschiedde εἰς ἀφεσιν ἁμαρτιων, omdat
men door den doop als teeken en zegel de vergeving verkrĳgt.
Voorts is Jezus zelf met den doop van Johannes gedoopt, maakt
tusschen den doop, door zĳne jongeren bediend, en dien van
Johannes hoegenaamd geen onderscheid, Joh. 3:22, 23, 4:1,
neemt de door Johannes gedoopte jongeren eenvoudig over,
zonder hen te herdoopen, Joh. 1:37, Hd. 18:25, en stelt in
Mt. 28:19 geen anderen of nieuwen doop in, maar breidt hem
alleen tot alle volken uit. Op deze gronden werd door Gereformeerden,
Calvĳn, Inst. IV 15, 7. 8. Mastricht, Theol. VII 4, 17.
Turretinus, Theol. El. XIX 16, M. Vitringa VII 52 en Lutherschen,
Gerhard, Loc. XX 15 sq. 43 sq. bĳ gradueel verschil
toch de wezenlĳke identiteit van den Johanneischen en den christelĳken
doop vastgehouden. Maar deze werd bestreden door de
Roomschen, Thomas, S. Theol. III qu. 66 art. 4. Trid. sess. VII
can. 1. Bellarminus, de bapt. I 5, door de Anabaptisten, Socinianen,
Arminianen en door vele nieuwere theologen, Schleiermacher,
Chr. Gl. § 136, 1. Steitz in Herzog1 15, 468. Höfling, Das
Sakr. der Taufe I 26 f. van Oosterzee, Dogm. § 87, 2 enz. Er
zĳn ook inderdaad tegen de identiteit gewichtige bezwaren in te
brengen. Ten eerste wordt aan Mt. 3:11, Mk. 1:8, Luk. 3:16
de bedenking ontleend, dat de doop van Johannes en de christelĳke
doop tegenover elkander staan als water- en als Geestes- en vuurdoop.
Maar Hd. 1:5 leert duidelĳk, dat Johannes hier niet zĳn
doop tegen den christelĳken doop, maar tegen den overdrachtelĳk
zoo genoemden doop des H. Geestes op den pinksterdag
overstelt. De eigenlĳke christelĳke doop is immers ook een doop
met water, beteekenend de afwassching der zonden, en de doop
van Johannes was eveneens een doop met water, maar die tevens
verzegelde de bekeering en vergeving. Beide doopen komen dus
in teeken en beteekende zaak geheel overeen. Anders zou er ook
het ongerĳmde uit volgen, dat niet alleen de doop van Johannes,
maar ook de doop, dien Jezus zelf vóór den pinksterdag door

zĳne discipelen bedienen liet, niets dan een doop met water ware
geweest. En dat durven zelfs de bestrĳders van de identiteit van
den doop van Johannes en van Christus niet aan. Zĳ zeggen
gewoonlĳk, dat de christelĳke doop òf reeds bĳ Jezus’ doop door
Johannes òf bĳ het doopen van Jezus zelf door zĳne discipelen
ingesteld is. Maar beide doopen, zoowel die van Jezus als die
van Johannes, waren onderscheiden van dien Geestesdoop, die
op den pinksterdag plaats hebben zou, al beteekenden en verzegelden
zĳ beide ook dezelfde weldaden van bekeering en vergeving
der zonden. Maar nu wordt toch weer —en dat is het
tweede bezwaar tegen de bovenbedoelde identiteit— de Geestesdoop
van den pinksterdag met den christelĳken waterdoop in
verband gebracht. Volgens Hd. 19:1-7 toch trof Paulus te
Efeze eenige discipelen aan, die gedoopt waren εἰς το Ιωαννου
βαπτισμα, die μαθηται en
πιστευσαντες heetten en toch den
H. Geest niet ontvangen hadden en zelfs niet wisten, εἰ πνευμα
ἁγιον ἐστιν. Door Paulus beter aangaande de prediking van
Johannes onderricht, lieten zĳ zich doopen εἰς το ὀνομα του
κυριου Ιησον, en de handen opleggen en ontvingen alzoo den H.
Geest en begonnen te spreken in tongen en te profeteeren. Uit
dit laatste blĳkt, dat bĳ πνευμα ἁγιον hier, evenals 8:15, 10:44,
11:15, 15:8 aan de Geestesgave der glossolalie en profetie
moet worden gedacht; deze hadden de discipelen in Efeze niet
ontvangen en zĳ hadden er zelfs niet van gehoord. De doop gaf
niet altĳd die gave, niet alleen die van Johannes niet maar ook
niet die van Jezus. Want in Hd. 8:15 lezen wĳ, dat de geloovigen
in Samaria wel gedoopt waren εἰς το ὀυομα του κυριου
Ιησου, maar nog geen van allen den H. Geest ontvangen hadden
en dien eerst verkregen door handoplegging der apostelen. En
evenzoo laat Hd. 19:6 deze gave niet een gevolg zĳn van den
doop maar van de handoplegging. Doch het vreemde in Hd. 19
is, dat de discipelen in Efeze vóór deze handoplegging in den
naam van den Heere Jezus gedoopt werden. Paulus moet dus
den doop, dien zĳ ontvangen hadden, niet als een waren, echten
doop hebben erkend. Zĳ waren gedoopt εἰς το Ιωαννου βαπτισμα.
De doop van Johannes was wel goed, want hĳ doopte den doop
der bekeering tot geloof in Christus. Maar onder de discipelen
van Johannes, die bĳ hem gebleven en niet tot Jezus waren
overgegaan, was er allerlei dwaling binnengeslopen, ook aangaande

den doop; en zoo moesten de discipelen in Efeze niet op nieuw
maar voor de eerste maal in Jezus’ naam gedoopt worden, want
hun doop tot den naam van Johannes was geen ware doop, niet
de echte christelĳke en ook niet de echte, oorspronkelĳke Johanneische
doop. Cf. Baldensperger, Der Prolog des vierten Evang.
Freiburg Mohr 1898, die meent, dat heel de proloog van Joh. 1
tegen deze Baptisten of volgelingen van Johannes den Dooper
geschreven is.


2. De Goddelĳke instelling van den doop valt dus reeds bĳ
Johannes, maar Jezus heeft hem, na hem zelf ondergaan te
hebben, overgenomen, door zĳne jongeren laten bedienen, Joh. 3:22,
4:1, en in Mt. 28:19 voor alle geloovigen uit alle volken
verplichtend gesteld. De laatste plaats wordt door velen als
onecht beschouwd, wĳl in den apostolischen tĳd de doop nog
plaats had in den naam van Jezus en de trinitarische formule
eerst van later dagteekening is; en zelfs zĳn er, die beweren,
dat Jezus den doop heel niet voor zĳne gemeente ingesteld heeft.
Daartegen bestaan echter allerlei bezwaren. Het is wel niet voor
ontkenning vatbaar, dat Jezus zelf den doop van Johannes zich
heeft laten toedienen en dezen daarmede erkend heeft; Hĳ leidt
hem, waar hĳ er uitdrukkelĳk over spreekt, uit een bevel Gods
af, Mt. 21:25. Ook is er geen grond om te ontkennen, dat Jezus
den doop heeft overgenomen en hem, zoo niet zelf, dan toch door
zĳne jongeren heeft bediend, Joh. 3:22, 26, 4:1, 2, want Jezus
trad met dezelfde prediking op als Johannes, n.l. van de nabĳheid
van het koninkrĳk der hemelen en stelde voor den ingang
daarvan dezelfde eischen, n.l. geloof en bekeering, Mk. 1:15;
het lag dus voor de hand, dat Hĳ evenals Johannes den doop
der bekeering toedienen liet aan een ieder, die tot den engeren
kring van zĳne discipelen wilde behooren. In Joh. 3:5 is wel
niet van den doop sprake, deel III 501, maar de plaats bewĳst
toch, dat de Geestesmeedeeling in de gemeente beschouwd werd
als hebbende haar symbool in het water. Naarmate de tegenstelling
van het Joodsche volk met Hem en zĳne jongeren grooter
werd, werd een acte van afzondering eenerzĳds en van opname
in de gemeente van Jezus anderzĳds te meer noodzakelĳk. De
doop als inlĳving in de christelĳke gemeente moet ook wel door
Jezus zelf gewild en bedoeld zĳn, wĳl anders niet te verklaren

zou zĳn, dat hĳ terstond, zonder eenigen strĳd, in alle christelĳke
gemeenten, zoowel in die uit de Joden als uit de Heidenen, is
ingevoerd en toegepast, Hd. 2:38, 41, 8:12, 13, 16, 38, 9:18
enz. Rom. 6:3-5, 1 Cor. 1:13-17, Gal. 3:27, Ef. 5:26
enz. In 1 Cor. 1:17 zegt Paulus wel, dat Christus hem niet
gezonden heeft, om te doopen, maar om het evangelie te verkondigen.
Doch dit bewĳst hoegenaamd niet, dat Paulus den
doop gering schat of onnoodig acht; Rom. 6 en andere plaatsen
leeren dit wel anders. Jezus zelf heeft echter ook den doop niet
bediend maar liet hem bedienen. En zoo ook hield Paulus zich
voornamelĳk met de prediking van het evangelie bezig en liet
het doopen en andere werkzaamheden bĳ de stichting en den
opbouw der gemeenten aan zĳne medearbeiders over.

Nu heet de doop wel in den eersten tĳd een doop ἐν τῳ
ὀνοματι of εἰς το ὀνομα Ιησου, Rom. 6:3, 1 Cor. 1:13,
Gal. 3:27, Hd. 2:38, 8:16, 10:48, 19:5, maar daarmede
is volstrekt niet gezegd, dat de doop met die bepaalde formule
bediend werd. Immers zegt Paulus in 1 Cor. 10:2, dat de
Israelieten εἰς τον Μωυσην, in 1 Cor. 1:13, dat de geloovigen te
Corinthe niet εἰς το ὀνομα Παυλου, in 1 Cor. 12:13, dat zĳ
εἰς ἑν σωμα gedoopt werden, en in Hd. 19:3 zeiden de discipelen
te Efeze, dat zĳ εἰς το Ιωαννου βαπτισμα waren gedoopt; in
alwelke gevallen niemand aan eene formule denkt, die bĳ den doop
werd uitgesproken. De uitdrukking: in den naam van Jezus, is
niet als formule bedoeld, maar is omschrĳving van het karakter
van den christelĳken doop, Zahn, Einl. in das N. T. II 309. De
Israelieten lieten zich, uitgaande uit Egypte, in de wolk en in
de zee doopen εἰς τον Μωυσην, in betrekking tot Mozes, zoodat
zĳ hem erkenden als hun redder en verlosser, op hem hun
vertrouwen stelden en zich door hem lieten leiden. De discipelen
te Efeze waren gedoopt εἰς το Ιωαννου βαπτισμα en hadden
zich daardoor bĳ Johannes aangesloten. En zoo ook is en heet de
christelĳke doop een doop in of tot den naam van Jezus, omdat
hĳ de geloovigen in zĳne gemeenschap stelt en alleen op Hem
al hun vertrouwen richt. Ditzelfde is nu ook bedoeld, als Jezus
Mt. 28:19 zegt, dat zĳne discipelen gedoopt moeten worden
εἰς το ὀνομα του πατρος και του υἱου και του ἁγιου πνευματος.
Hĳ schrĳft hier niet aan de apostelen voor, wat zĳ bĳ de bediening
des doops zeggen, maar wat zĳ doen moeten; de

christelĳke doop is en moet zĳn eene inlĳving in de gemeenschap
met dien God, die zich als Vader, Zoon en Geest heeft geopenbaard.
De naam duidt God in zĳne openbaring aan, en de hoogste
openbaring Gods bestaat daarin, dat Hĳ zich kennen doet en
noemen laat als Vader, Zoon en Geest, deel II 63v. Het gedoopt
worden in dien naam geeft dus niet maar te kennen, dat men
op last of bevel Gods of tot belĳdenis van zĳn naam gedoopt
wordt; immers kan de uitdrukking: in den naam, met den persoon
zelf worden afgewisseld, gelĳk Paulus ook spreekt van gedoopt
worden εἰς Χριστον, Rom. 6:3, Gal. 3:27. Maar het geeft te
kennen, dat de doopeling in betrekking tot en in gemeenschap
met dien God gesteld wordt, die zich als Vader, Zoon en Geest
heeft geopenbaard, en nu op grond daarvan ook verplicht wordt,
om dien naam te belĳden en te verheerlĳken. Cf. Julius Böhmer,
Das biblische „im Namen”. Eine sprachwiss. Untersuchung über
das hebr. בְּשֵׁם und seine griech.
Aequivalente, Giessen Ricker 1898. Ofschoon Jezus echter na zĳne opstanding den doop als
eene inlĳving in de gemeenschap met Vader, Zoon en Geest
omschreven had, lag het voor de hand, dat hĳ in den eersten
tĳd meest met den persoon van Christus in verband werd gebracht.
Het kwam bĳ de intrede in de gemeente allereerst aan
op bekeering en op geloof in Christus, om in dien weg vergeving
van zonden te erlangen, en daarvan was de doop het teeken en
bewĳs. Daarom heet de doop in de Hand. nog even als bĳ Johannes
een βαπτισμα μετανοιας εἰς ἀφεσιν ἁμαρτιων, Hd. 2:38,
22:16. Maar er kwam in den eersten tĳd nog iets anders bĳ.
Johannes en ook Jezus zelf hadden dezen doop der bekeering
gesteld tegenover den Geestesdoop, die op den pinksterdag plaats
hebben zou. Deze Geestesdoop was volstrekt niet aan den waterdoop,
den doop der bekeering tot vergeving der zonden, gebonden,
want in Hd. 2:33 ontvangen alle discipelen dien Geest zonder
doop; in Hd. 9:17, 10:44 worden de gaven des Geestes aan
Paulus, Cornelius e. a. reeds geschonken vóór den doop, cf. 11:15-17;
in Hd. 8:1, 9:17, 19:6 wordt glossolalie en profetie
niet door den doop maar door de handoplegging verleend. Maar
toch was voor degenen, die buiten stonden, de doop der bekeering
de gewone weg, waarlangs zĳ ook de gaven des Geestes konden
ontvangen, Hd. 2:38, 19:5, 6. Deze verbinding was echter
tĳdelĳk; glossolalie en profetie waren niet de eigenlĳke weldaden

van den doop; de christelĳke doop bleef wezenlĳk een doop der
bekeering en des geloofs in Christus tot vergeving der zonden.
Zoo wordt hĳ ook overal in het N. T. verstaan en beschreven.
Petrus zegt 1 Petr. 3:21, dat, gelĳk Noach en de zĳnen door
het water, dat de ark droeg, behouden zĳn van den dood, zoo
de geloovigen van het verderf gered zĳn door den doop; maar
die doop moet dan worden opgevat, niet als σαρκος ἀποθεσις
ρυπου, niet gelĳk hĳ uitwendig ons afleggen doet de onreinheid
des vleesches, maar als συνειδησεως ἀγαθης ἐπερωτημα εἰς θεον,
δι’ ἀναστασεως Ιησου Χριστου, d. i. waarschĳnlĳk, de bede tot God
om een goed, van schuld bevrĳd, geweten, hetgeen de doop alleen
is en wezen kan door de opstanding van Jezus Christus als bewĳs
van onze rechtvaardigmaking, Rom. 4:25. Dezelfde opvatting keert
in den brief aan de Hebr. terug; deze rekent wel de διδαχη
βαπτισμων, d. i. niet de leer van den christelĳken doop maar
van de wasschingen in het algemeen, waarvan een rechte beschouwing
voor Joodsche Christenen dringend noodig was, cf. 9:10,
tot de grondbeginselen van het Christendom, maar onderscheidt
in den christelĳken doop twee elementen: de wassching des
lichaams met rein water en de reiniging des harten van een
kwaad, beschuldigend, geweten, 10:22, 23. Van eene andere
zĳde wordt de doop door Paulus beschouwd; hĳ brengt hem niet
zoozeer met de rechtvaardigmaking als wel met de heiligmaking
in verband. Als indalen in en opkomen uit het water is de doop
een afbeelding en onderpand van het treden in gemeenschap met
Christus, met zĳn dood en met zĳne opstanding, Rom. 6:3-6,
Col. 2:12. Zoovelen dan in Christus, in zĳne gemeenschap, gedoopt
zĳn, die hebben Christus aangedaan, Christus zich toegeeigend,
zoodat zĳ nu in Christus zĳn, Hem toebehooren, Gal. 3:27-29,
in nieuwigheid des levens wandelen, Rom. 6:4, 6v.,
Ef. 5:26, Gode leven, Rom. 6:11, 13, ja het leven van Christus
zelven in zich dragen, Gal. 2:20. En even als zĳ door den doop
in gemeenschap met Christus getreden zĳn, zoo ook met zĳne
gemeente, die zĳn lichaam is; zĳ zĳn allen door éénen Geest
tot één lichaam gedoopt, 1 Cor. 12:13, Rom. 12:5. De waterdoop
is bĳ Paulus tegelĳk Geestesdoop, maar niet een doop met
de geestelĳke gaven der glossolalie en profetie, doch met den
Geest als beginsel des nieuwen levens. Gedoopte menschen zĳn
nieuwe, geestelĳke menschen, πνευματικοι. Maar deze vernieuwing

des menschen door den H. Geest in den doop staat niet los
naast en komt niet toevallig bĳ de rechtvaardigmaking uit het
geloof. Zĳ vallen samen; de Corinthiërs zĳn op hetzelfde oogenblik
afgewasschen, geheiligd en gerechtvaardigd in den naam van den
Heere Jezus en door den Geest onzes Gods, 1 Cor. 6:11, cf.
deel III 531. In den doop zĳn al deze weldaden saamgevoegd
en aan de geloovigen geschonken, hetgeen echter niet wegneemt,
dat de Corinthiërs, trots hun doop, door Paulus nog σαρκικοι,
νηπιοι ἐν Χριστῳ genoemd en voor mogelĳken afval ernstig worden
gewaarschuwd, 1 Cor. 3:1, 3, 10:1-12. Cf. Bossert, Die
Bedeutung der Taufe im N. T., Zeits.
f. k. Wiss. u. k. Leben 1888 S. 339 f. Ehlers, Das
N. T. und die Taufe 1890. Holtzmann, Neut. Theol. I 378 II 178.

3. Eene vaststaande leer over en een algemeen geldende ritus
bĳ den doop wordt in de oude christelĳke kerk nog niet aangetroffen.
Maar toch kent Didache 7, 1 reeds de trinitarische
formule, terwĳl Hermas, Vis. III 7 nog spreekt van een doop
in den naam des Heeren, of hem, Sim. IX 16, een zegel noemt
van den Zone Gods, dat het leven geeft. De werkingen van den
doop zĳn vooral vergeving van de verledene zonden en een nieuw,
bovennatuurlĳk, eeuwig leven door den H. Geest, Justinus, Apol.
I 61. Tertullianus, de baptismo 4. 5. Cypr. de grat. 3. 4. Greg.
Naz. Or. 40, 3 sq. Hoewel duidelĳk gezegd wordt, dat het water
in den doop zĳne natuur behoudt, wordt de verbinding van teeken
en beteekende zaak mystisch opgevat; εἰ τις ἐστιν ἐν τῳ ὑδατι
χαρις, οὐκ ἐκ της φυσεως ἐστι του ἱδατος, ἀλλ’ ἐκ της του
πνευματος παρουσιας, Basil. de spir. sancto c. 15. Λι’ ἐκεινου
του ἱδατος ἡ θεια χαρις την αἰωνιον δωρειται ζωην, Theodoretus,
qu. 26 in Gen., bĳ Suicerus s. v. βαπτισμα, cf. Tert. de bapt. 4.
De doop wordt daarom ook met allerlei aan de mysteriën ontleende
namen aangeduid, φωτισμος, μυστηριον τελετη, τελειωσις,
μυησις, μυσταγωγια, en wordt beschouwd als ὀχημα προς οὐρανον,
ὀχημα προς θεον, κλεις οὐρανων βασιλειας, Schwane, D. G. II
735. Hatch, Griech. u. Christ. 219. Suicerus s. v. En toen sedert
de tweede eeuw de godsdienstoefening uiteenviel in een openbaar en
bĳzonder deel, nam de bediening van doop en avondmaal hoe langer
hoe meer een mysterieus, alleen voor de ingewĳden verstaanbaar
karakter aan. Door het catechumenaat voorafgegaan, werd de

doop zelf met allerlei symbolische handelingen omringd, zooals de
presentatie van den doopeling door peetouders, het afleggen van
belĳdenis, het blazen op het aangezicht en de teekening met het
kruis, het leggen van gewĳd zout in den mond van den doopeling,
het exorcisme, de driemaal herhaalde indompeling of besprenging,
de zalving met het chrisma, het geven van een nieuwen naam, de
omhanging met een wit kleed, de overreiking van eene brandende
kaars, de opname in de gemeente, de broederkus, en soms daarna
terstond de viering van het avondmaal, Suicerus s. v. Moeller-von
Schubert, Kirchengesch. I2 339, cf. Catech. Rom. II 2 qu.
45 sq. Bellarminus, de bapt. c. 24-27. Terwĳl dus in den
apostolischen tĳd de doop terstond op de bekeering volgde en
op de eenvoudigste wĳze bediend werd, Hd. 2:38, 41, 8:12,
36, 10:47 enz., werd hĳ van de tweede eeuw af in een altĳd
meer zich uitbreidend ritueel gehuld en in een magisch en mystisch
genademiddel veranderd. Zelfs Augustinus bevorderde de
ontwikkeling van de leer des doops in dezen geest, al is het
ook, dat hĳ bĳ volwassenen voor eene heilzame werking van den
doop voorafgaand geloof en bekeering vereischte. Want ten eerste
zegt hĳ, dat de doop de vergeving der zonden en de wedergeboorte
slechts geeft binnen de kerk; het sacrament is een sacrament
van Christus en door Hem aan zĳne kerk gegeven; ketters
en scheurmakers kunnen het wel medenemen buiten de kerk,
maar dan is het een gestolen en wederrechtelĳk bezeten goed en
oefent daarom geen heilzame werking uit, maar strekt ad perniciem,
de unit. eccl. 68 de bapt. 3, 13. 5, 7 sq. Ten tweede
schĳnt hĳ bĳ kinderen eene heilzame werking van den doop ex
opere operato te leeren; ongedoopt stervende kinderen gaan verloren,
de anima I 9. III 12. de pecc. mer. I 20. de nat. et gr.
8., maar bĳ hen, die gedoopt worden, vervangt de doop zelf of
de voorbede der kerk of het geloof der ouders het geloof, dat
zĳ zelven nog niet oefenen kunnen, de pecc. mer. I 19. 34 sq.
En ten derde schrĳft Augustinus aan den doop in elk geval de
werking van een character indelebilis toe, waardoor de gedoopten
rechtens Christus en zĳne kerk toebehooren en desnoods met dwang
onder hare hoede mogen worden teruggebracht, de bapt. V 21
VI 1. c. epist. Parmen. II 16, cf. Dorner, Augustinus 248 f.
Schwane, D. G. II 744 f. Harnack, D. G. III 143 f. De scholastiek
bleef eerst nog wel bĳ Augustinus staan en erkende, dat

de doop bĳ volwassenen het geloof onderstelde en ook niet volstrekt
ter zaligheid noodzakelĳk was. Maar zĳ bewoog zich toch hoe
langer hoe meer in deze richting, dat zĳ het sacrament ex opere
operato liet werken, en de subjectieve vereischten steeds meer
aan beteekenis verliezen deed, Lombardus, Sent. IV dist. 3-6,
Thomas, S. Theol. III qu. 66-71. Bonaventura, Brevil. VI 7.
Schwane, D. G. III 605-622. Harnack, D. G. III 478 f. Zoo
werd de leer des doops bĳ Rome voorbereid, die in het kort
hierop neerkomt: de doop is het eerste sacrament, de deur tot
het geestelĳk leven, de ingang tot de kerk; hĳ geeft de eerste
bovennatuurlĳke genade, die door de andere sacramenten ondersteld
en vermeerderd wordt en is daarom ter zaligheid volstrekt
noodzakelĳk, behalve in enkele gevallen, waarin hĳ door een
baptismus sanguinis of flaminis (voti) vervangen kan worden.
Hĳ moet daarom ook zoo spoedig mogelĳk en in geval van nood
door leeken of niet-christenen bediend worden. Door dien doop
toch worden meegedeeld: 1o het character indelebilis, dat iemand
onder de jurisdictie der kerk brengt, 2o de vergiffenis van alle
zonden, zoo erf-, als dadelĳke zonden, die vóór den doop zĳn
bedreven en kwĳtschelding van alle eeuwige en ook van alle
tĳdelĳke straffen, voorzoover zĳ opera satisfactionis, maar niet,
voorzoover zĳ natuurlĳke straffen der zonden zĳn, 3o de geestelĳke
vernieuwing en heiliging van den mensch, door de instorting der
heiligmakende genade en de bovennatuurlĳke deugden van geloof,
hoop en liefde, zoodat de smet der erfzonde ganschelĳk wordt te
niet gedaan en slechts de van nature aan den mensch als physisch
wezen eigene concupiscentia overblĳft, die echter zelve geen zonde
is doch wel aanleiding tot zondigen worden kan. 4o De inlĳving
in de gemeenschap der heiligen en in de zichtbare kerk der geloovigen.
Deze werkingen oefent de doop daardoor uit, dat onder
het uitspreken der bekende formule het woord Gods of de kracht
des H. Geestes zich op geheimvolle wĳze met het water verbindt
en dit tot een aqua viva et efficax, tot een uterus maternus van
den nieuwen mensch maakt. Feitelĳk worden dan ook door het
sacrament des doops wedergeboren niet alleen alle kinderen, maar
ook alle volwassenen, die aan de zeven praeparationes hebben
voldaan en geen obex in den weg stellen. Cf. Conc. Flor. bĳ
Denzinger n. 591. Trid. VI 4. VII de bapt. XIV de poenit. 2,
Cat. Rom. II 2. Bellarminus, de sacr. bapt. c. 1-27. Oswald,

Die dogm. Lehre v. d. h. Sakr. I2 141 f. enz., en voor de leer
der Grieksche kerk, Damasc., de fide orthod. IV 14. Conf.
orth. qu. 102. 103. Conf. Dosith. decr. 16. Kattenbusch, Vergl.
Conf. I 400 f.

4. De strĳd, die door de Reformatie tegen de sacramentsleer
van Rome werd aangebonden, concentreerde zich niet om den
doop maar om het avondmaal. De Duitsche Hervormers waren
zelfs van meening, dat de doop in het pausdom vrĳ wel ongeschonden
was bewaard en namen hem daarom met geringe wĳziging
over. Vele ceremoniën, die langzamerhand aan den doop waren
toegevoegd, bleven ook bĳ de Lutherschen in gebruik, zooals
naamgeving, kruisteeken, excorcisme, peterschap, handoplegging,
witte kleeding, zegening enz. Voorts leerde Luther in zĳne beide
Catechismi en in de Smalc. artikelen, dat het woord der instelling
het water van den doop maakte tot een divina, coelestis, sancta
et salutifera aqua; wel verwierp hĳ het gevoelen van Thomas
en de Dominicanen, die het woord der instelling miskenden en
God eene virtus spiritualis aan het water lieten mededeelen;
maar hĳ nam toch eene objectieve, reëele vereeniging van het
woord en het water aan; de doop is verbum Dei cum mersione
in aquam, aqua divino mandato comprehensa et verbo Dei obsignata;
het water in den doop is, gelĳk Luther het elders in
zĳn Sermon von der Taufe uitdrukte, durch
die göttliche Majestät ganz durchgöttet, gelĳk het ĳzer door het vuur verhit wordt.
Latere dogmatici werkten dit uit en leerden, dat door het woord
der instelling de materia coelestis, d. i. tota trinitas of sanguis
Christi of Spiritus sanctus zich met de materia terrestris, d. i.
het water zoo verbond, dat God in, cum en per aquam baptismi,
non seorsim et actione peculiari sed conjunctim cum aqua baptismi
et per eam, una atque indivisa actione de wedergeboorte
werkte. En eindelĳk liet Luther in den eersten tĳd de heilzame
werking van den doop wel altĳd afhangen van het geloof, waarmede
de weldaden van den doop werden aangenomen, maar later
legde hĳ hoe langer hoe meer op het objectief karakter van den
doop nadruk, en zeide niet meer, dat de kinderen geloovigen zĳn
of kunnen zĳn, doch liet den kinderdoop alleen rusten op Gods
bevel. De Lutherschen leerden daarom later, dat de heilzame
werking van den doop bĳ volwassenen wel van het geloof, althans

van eene passiva capacitas afhangt en dus, indien het geloof
aanwezig is, in obsignatio en confirmatio bestaat; maar bĳ kinderen
werkt de doop de wedergeboorte, is hĳ medium ordinarium
regenerationis et mundationis a peccatis, echter toch altĳd zoo,
dat wel de schuld en macht maar niet de geheele smet der zonde
wordt weggenomen; de radix aut fomes peccati blĳft. Cf. Symb.
B. ed. Müller 30. 40. 163. 320. 361. 384. 485. 768. 780.
Luther bĳ Köstlin, Luthers Theol. II 507 f., en Harnack, D. G.
III 748. Melanchton, Loc. de baptismo. Gerhard, Loc. XX.
Quenstedt, Theol. IV 106-176. Hollaz, Ex. theol. 1077-1103.
Schmid, Dogm. d. ev. luth. K. § 54. De Gereformeerden echter
verwierpen niet alleen de meeste ceremoniën, die allengs met den
doop verbonden waren en keerden tot den eenvoud der H. Schrift
terug. Maar zĳ gingen ook uit van de gedachte en trachtten deze
vast te houden, dat de doop voor de geloovigen was ingesteld
en dus het geloof niet werkte maar versterkte. Daardoor kwamen
zĳ bĳ den kinderdoop voor eene dubbele moeilĳkheid te staan.
Ten eerste moesten zĳ, voornamelĳk tegenover de Anabaptisten
maar dan voorts ook tegenover Roomschen en Lutherschen aantoonen,
dat de kinderen der geloovigen ook reeds vóór den doop
als geloovigen te beschouwen waren en als zoodanig behoorden
gedoopt te wezen. En ten andere waren zĳ verplicht een antwoord
te geven op de vraag, waarin bĳ de kinderen de genadewerking
des doops bestond, daar zĳ, als nog niet tot hun verstand gekomen
zĳnde en dus nog niet de fides actualis bezittende, ook moeilĳk
in dit geloof konden versterkt en bevestigd worden. Aan de
laatste vraag werd echter gewoonlĳk weinig aandacht gewĳd; men
bepaalde er zich in het algemeen toe, om te zeggen, dat de doop
voor de ouders een bewĳs was, dat hun zaad in het verbond
Gods was opgenomen, voor de kinderen later bĳ hun opwassen
tot een rĳken troost en zegen was, en ook reeds in hun onbewusten
staat hun een recht gaf op de goederen van het genadeverbond,
Witsius, Misc. Sacra II 648-667. De eerste vraag
werd echter van den aanvang af zeer verschillend beantwoord.
Voor het recht van den kinderdoop beriep men zich eenparig op
de H. Schrift, bepaaldelĳk op hare leer aangaande het genadeverbond.
Naar den regel van dat verbond moesten de kinderen
en ook de volwassenen beoordeeld worden; geloof en bekeering
geven geen recht op den doop, maar alleen het verbond. De

kinderen, uit geloovige ouders geboren, waren geen heidensche
kinderen, lagen niet onder den toorn Gods, verkeerden niet onder
de macht van Satan, zoodat er eerst een exorcisme bĳ hen moest
plaats hebben. Maar zĳ waren vóór den doop reeds kinderen des
verbonds; de doop was daarom ook niet absoluut tot zaligheid
noodig, en aan nooddoop bestond er geen behoefte. Zoodra men
echter nadacht over wat dit begrepen zĳn van de kinderen in
het genadeverbond inhield, ging men uiteen. Er waren er, die
de eenheid van verkiezing en verbond zoo lang en zoo nauw
mogelĳk wenschten vast te houden; zĳ beweerden daarom, dat
alle kinderen, uit geloovige ouders geboren, naar het oordeel der
liefde voor wedergeboren gehouden moesten worden, totdat zĳ in
leer of leven duidelĳk het tegendeel openbaarden, of dat althans
de uitverkoren kinderkens in den regel reeds vóór den doop of
zelfs reeds vóór de geboorte door Gods Geest waren wedergeboren,
a Lasco, Ursinus, Acronius, Voetius, Witsius e. a. Maar anderen,
lettend op de bezwaren der practĳk, die zoo dikwerf leert, dat
gedoopte kinderen opgroeien, zonder eenig teeken van geestelĳk
leven te toonen, durfden van deze wedergeboorte vóór den doop
geen regel maken. Zĳ erkenden wel allen zonder uitzondering,
dat Gods genade niet aan de middelen gebonden is en ook in
het hart van jonge kinderen de wedergeboorte kan werken, maar
zĳ lieten in het midden, of die wedergeboorte bĳ de uitverkoren
kinderkens vóór of onder of ook, soms zelfs vele jaren, na den
doop plaats heeft, Calvĳn, Beza, Zanchius, Bucanus, Walaeus,
Amesius, Heidegger, Turretinus e. a. Deze voorstelling kreeg de
overhand, toen de kerk door verwaarloozing der tucht tot verval
kwam. Verkiezing en kerk, in- en uitwendige zĳde des verbonds,
vroeger zooveel mogelĳk verbonden maar sedert Gomarus hoe
langer hoe meer onderscheiden, vielen steeds verder uit elkaar;
in de ecclesia vormde zich eene ecclesiola. De doop werd daarom
allengs geheel van de wedergeboorte losgemaakt, en, wĳl men
hem toch voor de kinderen wilde handhaven, opgevat en gerechtvaardigd
als een sacrament der kerk en onderpand van het zaad
der geloovigen in het algemeen, of als eene bevestiging van de
objectieve, conditioneele belofte des evangelies, of als bewĳs van
gemeenschap aan het uitwendig genadeverbond, of als waarborg
van eene verliesbare, met de zaligheid niet onverbrekelĳk verbondene,
en later door persoonlĳk geloof te bevestigen

wedergeboorte, of als een opvoedingsmiddel, dat de gedoopten op later
leeftĳd tot oprechte bekeering aanspoort. Cf. Voetius, Disp. II
408 sq. Witsius, Misc. Sacra II 611-618. G. Kramer, Het
verband van doop en wedergeboorte, Breukelen 1897. De strĳd
ontbrandde daarbĳ telkens weer op het punt van het doopsformulier.
Sommigen verstonden de uitdrukking: in Christus geheiligd
zĳn, van de inwendige vernieuwing door den H. Geest en hadden
daarom bezwaar, om deze vraag van het doopsformulier voor te
leggen aan ouders, die hun kind nog wel ten doop presenteerden
maar overigens om God noch zĳn gebod zich bekommerden;
onder pietistischen invloed hechtten zĳ aan de uitwendige doopshandeling
hoe langer hoe minder waarde, drongen op persoonlĳke
bekeering aan en trokken zich in den engen kring der gezelschappen
terug, Lodenstein, Gentman, Koelman, Brakonier, van de Putt,
Kelderman, Vos e. a. bĳ Proost, Jod. van Lodenstein 1880 bl.
160. 229. Ypey en Dermout, Gesch. der N. H. Kerk III 261-263.
Ypey, Gesch. der Chr. Kerk in de achttiende Eeuw VI
164. M. Vitringa VII 108. 115 sq. Moor V 489. Anderen verstonden
de uitdrukking in objectieven, verbondmatigen zin, zagen
in den doop niets meer dan een teeken van het uitwendig verbond,
waarop een historisch geloof en een onergerlĳk leven
voldoende recht gaven, Ostervald, Comp. Theol. II 6, 4, 4.
Vernet, Christ. Onderw. 300. en vooral Janssonius en van Eerde
tegen Appelius, cf. M. Vitringa VI 426 sq. 498 sq. VII 125 sq.

Zoo werd in de Gereformeerde kerken zelve de doop schier
geheel van zĳne waarde beroofd en feitelĳk die doopsleer ingevoerd,
welke in de eeuw der Hervorming reeds door Socinianen
en Anabaptisten en later door Remonstranten en Rationalisten
gehuldigd werd. Dezen komen toch bĳ alle onderling verschil
daarin overeen, dat de doop niet als zegel der genade van
Gods zĳde maar in de eerste plaats als belĳdenisacte van
’s menschen zĳde waarde heeft. De doop werkt niets en geeft
niets, maar is alleen een symbool van den overgang uit het
Joden- en Heidendom tot het Christendom, een teeken van
geloof en bekeering, een belofte van gehoorzaamheid en daarom
òf in het geheel niet door Christus als een blĳvend sacrament
ingesteld òf in elk geval voor kinderen hoogstens geoorloofd
en nuttig, doch niet noodzakelĳk en geboden; de Kwakers
gingen zelfs zoo ver, dat zĳ den waterdoop geheel verwierpen en

alleen den doop des Geestes erkenden, en de Rationalisten streden
erover, of de doop, die toch niet meer dan een plechtig zinnebeeld
was, niet beter kon worden afgeschaft, cf. M. Vitringa VII 297-415.
Strauss, Dogm. II 549-558. Wegscheider, Instit § 171.
172. Kant, Religion ed. Rosenkranz 233. Het moderne Protestantisme
staat nog op dit standpunt en maakt den doop facultatief,
Scholten, Initia 247, Ehlers, Das N. T.
und die Taufe, Giessen 1890; en bĳ vele anderen werkt de geringschatting van het
sacrament daarin na, dat het zwaartepunt uit den doop in de
later volgende, steeds plechtiger ingerichte aanneming en bevestiging
van leden verlegd wordt. Maar daartegenover werd in deze
eeuw van verschillende zĳden weer eene poging beproefd, om het
objectief karakter van den doop te handhaven. Schleiermacher
zag in den doop wel allereerst eene handeling der kerk, waardoor
zĳ den geloovige in hare gemeenschap opneemt, maar dan vervolgens
daarin tegelĳk eene opneming in de levensgemeenschap
met Christus, Chr. Gl. § 136-138, cf. Schweizer, Chr. Gl. § 171.
Lipsius, Dogm. § 846. Anderen plaatsten weder de genadedaad
Gods in het sacrament op den voorgrond en leerden, dat de
doop geen wedergeboorte onderstelt maar toch de kracht der
wedergeboorte of deze zelve verleent, een aanknooping is van den
liefdeband van Christus’ zĳde en den grondslag legt voor alle latere,
echter dan slechts in den weg des geloofs te verkrĳgene weldaden,
Philippi, Kirchl. Gl. V 2, 83 f. Kahnis, Luth. Dogm. II 333.
Dorner, Chr. Gl. II 832. Frank, Chr. Wahrheit II 266 f.
Althaus, Die Heilsbedeutung der Taufe im N. T.
Gütersloh 1898. H. Cremer, Wesen und Wirkung der Taufgnade, ib. 1899. W.
Schmidt, Dogm. II 461. Oosterzee, Dogm. § 138 9v. Vele Lutheranen
keerden zelfs tot de oude leer terug, dat de H. Geest
in en door het water des doops de wedergeboorte werkt en
lieten deze niet alleen in eene geestelĳke vernieuwing maar ook
in de inplanting van eene hemelsche lichaamlĳkheid bestaan,
Vilmar, Dogm. II 233. Martensen, Dogm. 398 f. Höfling, Das
Sakrament der Taufe I 17 f. Thomasius, Christi Person u.
Werk II 297 f. In Engeland trad het Tractarianisme op met de
leer van een baptismal regeneration, daarin bestaande, dat de
kinderen door den doop zoo werden vernieuwd, dat zĳ later zelfstandig
de genade door het geloof konden aannemen, Newman,
Lectures on Justification 1838, Waterland, Works, Oxford 1843

IV 425-458 cf. Hodge, Syst. Theol. III 591-604 en Cunningham,
Historical Theol. II 133-142. Ryle, Knots untied, 11th ed.
London Hunt 1886 p. 105-196. Hier te lande trachtte Dr. Kuyper
het objectief karakter van den doop te handhaven, door er eene
bĳzondere genade aan toe te kennen. Deze bestaat niet in de
wedergeboorte, welke bĳ den doop ondersteld wordt en dus niet
meer behoeft geschonken te worden, maar in eene bĳzondere,
anders niet te verkrĳgen weldaad, n.l. in de inlĳving in het
lichaam van Christus, of liever in de inplanting in ons geloof
van de hebbelĳkheid of den drang, om niet op onszelf te staan,
maar om ons één te voelen met heel het lichaam van Christus,
Heraut 646v.

5. De meeste kerken kennen tegenwoordig den doop bĳna
niet anders dan als kinderdoop. Behalve op het gebied der zending
en in de baptistische genootschappen komt de doop van volwassenen
niet anders dan als uitzondering voor. Toch is in de Schrift
het omgekeerde het geval; van den kinderdoop spreekt zĳ nergens
met zoovele woorden, altĳd gaat zĳ van den bejaardendoop uit;
en ook de christelĳke confessies en theologen zĳn haar daarin
altĳd in zooverre gevolgd, als zĳ van den doop van volwassenen
hun uitgangspunt namen en daarna eerst tot den kinderdoop overgingen.
Deze doop werd nu op Gods bevel door Johannes en daarna
door Jezus ingesteld, omdat de gansche wereld voor God verdoemelĳk
was. Dat gold niet alleen van de Heidenen, maar ook
van de Joden, die immers hunne eigene gerechtigheid zochten
op te richten uit de werken der wet en daarom niet kwamen
tot de wet der rechtvaardigheid, Rom. 9:31. Reeds de profeten
verkondigden toch, dat God, die getrouw is en zĳns verbonds
gedenkt, in de toekomst aan Israel bekeering en leven, een nieuw
hart en een nieuwen geest zou geven, alle zonden hun vergeven,
zĳn Geest op hen uitstorten, rein water op hen sprengen en van
alle onreinigheden hen reinigen zou, Hos. 6:2, Joel 2:28, 29,
Mich. 7:18-20, Jes. 1:16, 40v., Jer 31:31-34, 33:8,
Ezech. 11:17-20, 36:25-28, 37:1-14, 39:29, Zach.
13:1 enz. Wedergeboorte, bekeering, geloof was noodig, zoo
voor Israel als de Heidenen, om in te gaan in het koninkrĳk der
hemelen en aan zĳne goederen deel te krĳgen. Johannes en Jezus
traden met die prediking op, en wie haar aannamen, werden gedoopt.

Aan den doop ging dus de aanbieding en de aanneming van het
woord des evangelies vooraf. De Schrift laat er niet den minsten
twĳfel over bestaan, dat de doop uitsluitend voor geloovigen
ingesteld is. Er worden geen andere personen gedoopt, dan die
belĳdenis doen van hunne zonden en bewĳs geven van bekeering
en geloof, Mt. 3:2, 6, Hd. 2:37, 38, 8:12, 37, 18:8; de
doop heet daarom een doop der bekeering, opdat men in dien
weg de vergeving der zonden erlange, Mk. 1:4, Hd. 13:24;
in Mt. 28:19 duiden de beide participia βαπτιζοντες en
διδασκοντες wel den weg aan, waarin het
μαθητευειν παντα τα
ἐθνη volbracht moet worden, maar het doopen in den naam des
Vaders, des Zoons en des H. Geestes onderstelt juist de voorafgaande
prediking van en het geloof in dien naam, gelĳk dit
Mk. 16:15, 16 ook duidelĳk uitgesproken wordt en in Joh.
4:1 het discipelen maken aan het doopen voorafgaat; het zĳn
kinderen Gods door het geloof in Christus Jezus, die door den
doop Christus hebben aangedaan, Gal. 3:26, 27. Zoolang er van
den doop der volwassenen sprake is, bestaat er hierover tusschen
de christelĳke kerken geen verschil; geen enkele kerk doopt een
volwassene zonder voorafgaand onderricht in de waarheid, zonder
te voren afgelegde belĳdenis des geloofs. Zelfs Rome erkent, dat
in den volwassene de zeven praeparationes aan den doop moeten
voorafgaan, en maakt niet de objectieve geldigheid maar toch de
subjectieve werking van eene intentio virtualis als conditio sine
qua non in den ontvanger afhankelĳk, Trid. VI c. 5. 7. Catech.
Rom. II 2 qu. 30. 44. Maar Rome heeft hoe langer hoe meer
deze subjectieve voorwaarden in den ontvanger verzwakt, en het
zwaartepunt uit het woord en het geloof in het sacrament verlegd;
dit sacrament toch werkt ex opere operato, zonder in den ontvanger
iets anders te eischen dan een negatief obicem non ponere;
evenals de zonden, worden de weldaden der genade door Rome
eindeloos gesplitst, in stukjes en beetjes hier en hiernamaals uitgedeeld;
het is altĳd hetzelfde denkbeeld van hierarchie, dat hier
in de leer der genade, evenals overal elders, zĳn invloed gevoelen
doet. Daarom leert Rome dan ook, dat prediking en geloof slechts
praeparatoire beteekenis hebben; de eigenlĳke, heiligmakende, bovennatuurlĳke
genade wordt alleen medegedeeld door het sacrament
van den doop, dat daarom, behalve in enkele gevallen, waarin
het door den baptismus sanguinis of flaminis vervangen wordt,

voor alle menschen, volwassenen en kinderen, ter zaligheid volstrekt
noodzakelĳk is. De Reformatie heeft daartegenover dit
Schriftuurlĳk beginsel gesteld, dat het sacrament geen enkele
weldaad meedeelt of meedeelen kan, welke de geloovige niet
reeds bezit door zĳn vertrouwen op het woord Gods. Het geloof
alleen, afgedacht van alle sacrament, stelt in het bezit en genot
van alle weldaden des heils. Indien nu de doop dit geloof onderstelt,
blĳft er geen enkele weldaad meer over, die door den doop
nog aan den geloovige zou kunnen medegedeeld worden. De doop
kan niet anders dan de weldaden, die door het geloof ontvangen
zĳn, beteekenen en verzegelen en daardoor het geloof versterken,
Ned. Gel. art. 33. 34. Heid. Cat. qu. 69. Ook de Lutherschen
stemmen dit toe voor den doop der volwassenen, die vooraf wedergeboren
zĳn en belĳdenis deden van hun geloof; evenals het
geloof en de gave des H. Geestes door de prediking des woords
in de wedergeborenen vermeerderd wordt, ita quoqae idem fit per
baptismum, quin et baptismus donum regenerationis in illis
efficaciter obsignat, Gerhard, Loc. XX 123. Quenstedt IV 145.
Schmid, Dogm. d. ev. luth. K. 400. 407. Er is hier een Protestantsch
beginsel mede gemoeid; wie aan den doop eene mededeeling
van genade toeschrĳft, welke door het woord en het geloof
niet verkregen kan worden, zet voor de Roomsche sacramentsleer
de deur open.

De forma des doops bestaat in een door God gelegd verband
tusschen een zichtbaar teeken en een onzichtbaar geestelĳk goed.
Als teeken doet het water dienst, Mt. 3:6, Hd. 8:36, dat niet
toevallig of willekeurig maar om zĳne treffende overeenkomst
met de beteekende zaak gekozen is. Wat het onreine, vervuilende
en verstikkende stof is voor het lichaam, dat is de zonde voor
de ziel; en gelĳk water de onreinheid des lichaams afwascht,
zoo reinigt het bloed van Christus van alle zonden. Schier bĳ
alle volken en in alle godsdiensten heeft daarom het water eene
rĳke, symbolische beteekenis; dienst doende bĳ allerlei wasschingen,
schaduwde het de geestelĳke reiniging af, welke ieder
mensch behoeft, om te verkeeren in de gemeenschap met God;
in den Oudtest. eeredienst nam het water eene breede plaats in,
Ex. 30:18-20, 40:30, Lev. 6:28, 8:6, 11:32, 15:12, Num.
8:7, 19:7v. enz., en de profeten stelden de geestelĳke reiniging
van het volk als eene besprenging met water voor, Ezech. 36:25,

37:23, Zach. 13:1. Uit zichzelf en van nature, d. i. krachtens
den aard, dien God er bĳ de schepping aan gaf, is het water
dus uitnemend geschikt, om in den doop de afwassching der
zonden en de geestelĳke vernieuwing af te beelden en te verzekeren.
Daarom is het ook niet noodig, gelĳk Rome beweert, dat
het doopwater te voren op Paasch- of Pinkster-Zaterdag gewĳd
en met olie gemengd zĳ, Catech. Rom. II 2 qu. 47. Veel minder
mag met de Paulicianen het gebruik van het water nagelaten
worden, wĳl Christus het levende water is, of met andere secten
de doop door inbranding van een merkteeken of door geeseling
ten bloede toe vervangen worden, Moor V 409-411. Zelfs is
het overbodig, om met Beza en anderen toe te geven, dat, als
water ontbreekt eene andere vloeistof gebruikt mag worden, want
zulk een geval is zoo goed als onmogelĳk, M. Vitringa VII 14.
In den eersten tĳd bestond de handeling van het doopen daarin,
dat de doopeling in het water ondergedompeld en na een oogenblik
daaruit weer opgetrokken werd. Het grieksche woord βαπτιζω
wĳst daar reeds op, want het beteekent letterlĳk doopen, indoopen,
Joh. 13:26, en geeft ook dan, wanneer het in ruimer zin voor
wasschen, Mt. 15:2, Mk. 7:4, Luk. 11:38, Hebr. 9:10 of
overdrachtelĳk, Mt. 3:11, 20:22, Hd. 1:5 enz. wordt gebezigd,
zulk eene handeling te kennen, waarbĳ de persoon of zaak, die
gedoopt wordt, geheel en al wordt ondergedompeld en gereinigd.
Voorts toonen de gevallen, welke de Schrift verhaalt, duidelĳk
aan, dat de doop in den apostolischen tĳd bĳ wĳze van onderdompeling
plaats had, Mt. 3:6, Joh. 3:23, Hd. 8:38. En
eindelĳk is de phraseologia sacramentalis geheel en al op deze
wĳze van doopsbediening gebouwd, Rom. 6:3, 4, Gal. 3:27,
Col. 2:12. Eeuwenlang is de immersio dan ook in de christelĳke
kerk in gebruik gebleven; de Grieksche kerk houdt er nog aan
vast, besprenging (adspersio) of liever begieting (infusio) kwam
in oude tĳden alleen voor, als er geen water genoeg was, Didache
c. 7, of als kranken op hun leger gedoopt moesten worden (baptismus
clinicorum); Cyprianus, Ep. 69, 12, verdedigde in dit
laatste geval de adspersio of perfusio met beroep op Ezech. 36:25,
maar overigens spreken de kerkvaders altĳd van den doop als
van eene onderdompeling in het water, Suicerus, s. v. ἀναδυω.
Paus Stephanus II stond in 754 den doop per infusionem in
geval van noodzakelĳkheid bĳ kinderen en kranken toe, maar

een concilie van het jaar 816 schreef nog aan de priesters voor,
ut non effundant aquam super capita infantium sed semper mergantur
in lavacro. Thomas zeide, tutius est baptizare per immersionem,
quia hoc habet usus communis, S. Theol. III qu. 66
art. 7. Het Concilie van Ravenna 1311 liet de keuze tusschen
immersio en superfusio vrĳ. Tot de 13e eeuw toe komt dus in
het Westen de indompeling nog naast de besprenging voor; dan
echter wordt de laatste hoe langer hoe meer algemeen. Als in
het gekerstend Europa de bejaardendoop uitzondering en de kinderdoop
regel werd, kwam er niet uit dogmatische maar uit
hygiënische overwegingen ook verandering in de wĳze van doopsbediening;
kinderen waren in zekeren zin allen in infirmitate
positi. De Hervormers sloten zich bĳ dit gebruik aan; Luther
gaf aan onderdompeling de voorkeur, Calvĳn hield de vraag voor
een adiaphoron, maar de Anabaptisten maakten er een beginsel
van en keerden daarom tot de immersio terug. En dit is het,
wat alleen bestreden dient te worden. Er is geen twĳfel aan, of
de onderdompeling was oudtĳds algemeen in gebruik, is nog
geoorloofd en doet de rĳke beteekenis van den doop ook beter
dan de besprenging uitkomen. Maar er is hier geen beginsel van
te maken. Want 1o het water is niet het bloed van Christus
zelf en bewerkt niet zelf de afwassching der zonden, maar is
daarvan een teeken en zegel; zoo kan het bĳ den doop dus niet
aankomen op de hoeveelheid waters, die op den doopeling uitgestort
of in welke hĳ gedompeld wordt. 2o De geestelĳke weldaad,
die door den doop wordt afgebeeld, wordt niet alleen eene
afwassching der zonden maar ook eene besprenging met rein
water en met het bloed van Christus genoemd, Ezech. 36:25,
Hebr. 12:24, 1 Petr. 1:2, cf. Ex. 24:6, 29:16, 20. 3o Schoon
de onderdompeling eeuwenlang in gebruik bleef, werd toch van
de oudste tĳden af in gevallen van noodzakelĳkheid de besprenging
geoorloofd geacht; nooit dacht de christelĳke kerk eraan,
om den doop als ongeldig te beschouwen, alleen omdat hĳ bĳ
wĳze van besprenging was toegediend; en de voorstanders der
onderdompeling deinzen meestal in de practĳk zelven voor deze
consequentie terug. 4o Hoewel, in weerwil van de van oude tĳden
af gebruikelĳke immersio triplex, Did. c. 7, met Gregorius M.
is vast te houden: utrum unica an trina ablutio fiat, nihil
referre existimandum est, Catech. Rom. II 2 qu. 14, toch mag

de besprenging niet in zoo geringe mate geschieden, dat alle
denkbeeld van afwassching teloor gaat. Evenals het avondmaal,
hoe ook ingekrompen, een maaltĳd blĳven moet, behoort ook in
de besprenging met het doopwater de symboliek der afwassching
behouden te worden. Cf. Calvĳn, Inst. IV 15, 19. Voetius, Pol.
Eccl. I 683-694. Moor V 413-421. M. Vitringa VII 16-30.
Höfling, Das Sakr. der Taufe I 46-60. De Hoop Scheffer,
Overzicht der gesch. van den doop bĳ onderdompeling, Amst. 1882.

6. Dit water wordt tot een sacrament door het woord der
instelling. In de Schrift wordt de doop nu eens omschreven als
een doop in den naam van Christus, Hd. 2:38, 8:16, 10:48,
19:5 cf. Rom. 6:3, 1 Cor. 1:13-15, 6:11, Gal. 3:27 en
dan weer als een doop in den naam des Vaders, des Zoons en
des H. Geestes, Mt. 28:19. Deze uitdrukkingen bedoelen niet,
eene formule aan de hand te geven, welke bĳ den doop moet
uitgesproken worden, maar zĳ beschrĳven het wezen van den
christelĳken doop; deze moet zĳn een doop in den naam van
Christus en dus in den naam van God Drieëenig. Dat zĳ niet
als eene formule bedoeld zĳn, blĳkt daaruit, dat bĳ besnĳdenis
en pascha, bĳ den doop van Johannes en bĳ het avondmaal van
zulk eene formule geen sprake is. Maar zeker werd er bĳ het
bedienen en ontvangen van den doop reeds van den aanvang af
het een of ander gesproken; er werd belĳdenis van zonden. Mt.
3:6, en van het geloof in Christus, Hd. 8:37, afgelegd, cf.
1 Tim. 6:12. Daarvoor kwam spoedig uit den aard der zaak
eene vaststaande formule in gebruik, die aan de instellingswoorden
in Mt. 28:19 werd ontleend. De Didache spreekt van de Christenen
als βαπτισθεντες εἰς ὀνομα κυριου, 9:5 maar kent toch
reeds de trinitarische formule, 7, 1. 3, cf. Justinus, Apol. I 61.
Hoewel nu een doop in den naam van Christus of met de belĳdenis,
dat Jezus Christus de Zone Gods is, Hd. 8:37 in den
eersten tĳd volkomen voldoende was, moest toch later, toen allerlei
ketterĳen opkwamen, juist tot handhaving van het christelĳk
karakter van den doop de trinitarische formule hoe langer hoe
meer als noodzakelĳk beschouwd worden, cf. Cypr. Ep. 73,
16-18 en andere kerkvaders bĳ Suicerus s. v. βαπτισμος. Maar
ook deze trinitarische formule luidt in de verschillende kerken
niet gelĳk. De Grieksche kerk bedient zich van de woorden:

βαπτιζεται ὁ δουλος του θεου ὁ δεινα εἰς το ὀνομα του πατρος—ἀμην,
και του υἱου—ἀμην, και του ἁγιου πνευματος—ἀμην,
νυν και εἰς τους αἰωνας των αἰωνων. Hoewel de Latĳnsche
kerk den alzoo bedienden doop erkent, bezigt zĳ zelve toch
de formule: ego te baptizo in nomine Patris et Filii et Spiritus
Sancti, Catech. Rom. II 2 qu. 10. 11, en de Protestantsche
kerken namen gewoonlĳk deze over. De Syrische en Armenische
kerken hebben weer eene formule, die zoowel van de Grieksche als
van de Latĳnsche afwĳkt, Höfling, Das Sakr. der Taufe I 44. Alles
bewĳst, dat de geldigheid van den doop op zichzelf niet afhangt
van de letterlĳke woorden, die daarbĳ door den bedienaar gesproken
zĳn. De trinitarische formule is alleen noodig geworden,
om ketterĳ te weren, om waarborg te geven, dat de doop, die
bediend werd, de ware, christelĳke doop is, en om gewenschte
vastheid te brengen in het liturgisch gebruik. Daarbĳ is het nog
van belang op te merken, dat de trinitarische doopsformule geen
magische kracht bezit, om het water in het bloed van Christus
te veranderen. De Gereformeerden ontkennen dit niet alleen, maar
ook de Grieksche, Roomsche en Luthersche kerk spreken bĳ den
doop anders dan bĳ het avondmaal. Bĳ dit laatste sacrament
valt op de recitatio van de woorden der instelling, op hun consecratorische
kracht, en op de daardoor teweeggebrachte trans-
of consubstantiatie de nadruk. Maar al spreekt men bĳ den doop
ook van eene divina virtus, die aan het water medegedeeld is,
van aqua vivida, sancta, divina, van eene regeneratio per aquam
in verbo, zoo zegt toch zelfs de Catech. Rom., dat de instellingswoorden
klaar en duidelĳk, tot onderwĳs voor het volk, moeten
uitgesproken worden, II 2, 10, en ontkent, dat er bĳ den doop
eene transsubstantiatie, eene verandering van het water in het
bloed van Christus plaats heeft, II 4, 9. De unio sacramentalis
is hier dus eene andere dan bĳ het avondmaal. Zeker blĳft er
ook dan nog verschil. Roomschen en Lutherschen denken zich de
werking des H. Geestes bĳ den doop als heengaande per aquam.
De Gereformeerden verwerpen deze locale, physische vereeniging
en nemen in plaats daarvan een verband aan, gelĳk aan dat bĳ
het woord. Evenals de H. Geest wel werkt cum verbo maar
zĳne kracht en werking niet besluit binnen het woord, zoo is het
ook bĳ het water van den doop. In Ef. 5:26 zĳn de woorden
ἐν ρηματι niet, gelĳk de Lutherschen willen, eene nadere

bepaling van λοντρῳ of ἱδατος,
want dan hadden zĳ het artikel vóór zich vereischt: τῳ of
του ἐν ρηματι. Maar zĳ behooren bĳ
ἁγιαση: Christus heiligde zĳne gemeente door het woord des
evangelies, terwĳl Hĳ ze reinigde door het bad des waters. Paulus
onderscheidt hier juist de werking van Christus door het woord
van die door het water, evenals dat ook geschiedt in Hebr. 10:22
en 1 Petr. 3:21. Niet de dienaar en niet het water, maar
Christus heiligt en geeft de beteekende zaak, Mt. 3:11, 1 Cor.
6:11, Hebr. 9:14, 1 Joh. 1:7. Als het water des doops de
wedergeboorte bewerkte, had Paulus in 1 Cor. 1:14 niet kunnen
zeggen, dat Christus hem niet zond, om te doopen, maar om het
evangelie te verkondigen. Doch hoezeer er verschil is over de
wĳze, waarop teeken en beteekende zaak in den doop verbonden
zĳn, er is overeenstemming ten aanzien van de realiteit dier
verbinding. Ook de Gereformeerde kerk belĳdt, dat Christus in
den doop aan een iegelĳk, die hem in den geloove ontvangt,
toezegt en verzekert, dat hĳ zoo zekerlĳk met Zĳn bloed en
Geest van de onreinheid der ziel is gewasschen, als hĳ uitwendig
met het water, hetwelk de onzuiverheid des lichaams pleegt weg
te nemen, gewasschen is, Heid. Catech. 69.

Ook over de weldaden, die in den doop aan de volwassen
geloovigen geschonken worden, bestaat er in hoofdzaak overeenstemming.
Zĳ zĳn alle begrepen in de gemeenschap met den
drieëenigen God, in welke de geloovige door den doop wordt
ingelĳfd, Mt. 28:19. De Vader betuigt ons in den doop, dat
Hĳ met ons een eeuwig verbond der genade opricht, en ons tot
zĳne kinderen en erfgenamen aanneemt, Gen. 17:7, 10, Hd. 2:39.
De Zoon verzegelt ons, dat Hĳ ons wascht in zĳn bloed en ons
inlĳft in de gemeenschap zĳns doods en zĳner wederopstanding,
Rom. 6:3, Gal. 3:27. De H. Geest verzegelt ons, dat Hĳ in
ons woont en ons tot lidmaten van Christus heiligt, 1 Cor. 6:11,
12:13, Tit. 3:5. Nader uitgewerkt, zĳn deze weldaden: 1o de
rechtvaardigmaking of de vergeving der zonden, Mk. 1:4, Hd.
2:38, 22:16, 1 Petr. 3:21, Hebr. 10:22. Doedes meent, dat
deze weldaad niet bĳ den doop maar eerst bĳ het avondmaal in
aanmerking komt, wĳl de doop een doop der bekeering tot vergeving
der zonden wordt genoemd, Leer der Zaligheid 326. Maar
deze opvatting wordt door Hd. 22:16, 1 Petr. 3:21, Hebr. 10:22
duidelĳk weersproken; de bekeering is wel de weg, waarlangs

de door Christus verworven vergeving in ons bezit en genot komt,
maar de doop is juist van die in den weg van bekeering verkregen
vergeving bewĳs en onderpand; immers gaat de belĳdenis
der zonden en het rechtvaardigend geloof aan den doop vooraf.
In den doop worden daarom ook alle zonden met al haar schuld
en straf vergeven, niet alleen de verledene maar ook de tegenwoordige
en toekomstige, want de rechtvaardigmaking is eene
juridische daad, eene verandering van staat en daarom in eens,
volkomen en voorgoed tot stand gebracht, cf. III 548. 2o De
wedergeboorte, bekeering, afsterving van den ouden en opstanding
van den nieuwen mensch door gemeenschap aan den dood en de
opstanding van Christus, Mk. 1:4, Rom. 6:2-10, 1 Cor. 6:11,
Ef. 5:26, Col. 2:12. Volgens Rome wordt in den doop diezelfde
genade teruggeschonken, welke Adam als donum superadditum
ontving maar door de zonde verloor. Evenals nu in Adam als
homo naturalis ook vóór den val de concupiscentia woonde, die
door het donum superadditum beteugeld werd, zoo is dit bĳ
den gedoopte het geval. De concupiscentia blĳft in hem, maar
deze is op zichzelve geen zonde en den mensch als bestaande uit
vleesch en geest, van nature eigen. Alleen kan ze gemakkelĳk
aanleiding tot zonde worden, als de mensch, in plaats van door
de bovennatuurlĳke genade zich te laten leiden, naar haar luistert
en haar inwilligt. Doch afgedacht van dit gevaar, dat den gedoopte
altĳd blĳft dreigen, is hĳ door de genade, die hĳ in den
doop ontvangt, niet alleen van alle schuld maar ook van alle
smet der zonde bevrĳd. Daartegenover sprak de Ned. Geloofsbel.
art. 15 uit: de erfzonde is ook zelfs door den doop niet ganschelĳk
te niet gedaan noch geheel uitgeroeid (oorspr. in den
Walschen tekst van 1561: et n’est pas aboli mesme par le
baptesme, door de synode van 1566 vermeerderd met de woorden:
ou desraciné du tout). Hoewel velen met Doedes, Ned. Gel. 173
deze woorden afkeuren, zĳn zĳ toch volkomen correct en met
de H. Schrift in overeenstemming. Immers leert deze in de boven
aangehaalde plaatsen zeer duidelĳk, dat de doop, wel te verstaan
als teeken en zegel, den mensch wederbaart en vernieuwt, de
kracht der erfzonde in hem breekt, hem in nieuwigheid des levens
doet wandelen, doch zoo, dat de zonde nog altĳd in zĳn vleesch
blĳft wonen en hem tegen zĳn wil onder haar wet gevangen
neemt. De erfsmet wordt dus wel ten deele en in beginsel maar

niet ganschelĳk door den doop als sacrament te niet gedaan;
ofschoon zĳ den geloovige niet meer verdoemt, blĳft zĳ toch nog
in hem tot aan den dood toe eene onzalige fontein van allerlei
zonde. 3o de gemeenschap, niet alleen met Christus zelven, maar
ook met de gemeente, die zĳn lichaam is. De gedoopte wordt
behouden van het verkeerd geslacht, afgezonderd van de wereld,
Hd. 2:40, 41, tot een discipel van Jezus gemaakt, Mt. 28:19,
Joh. 4:1, in zĳne gemeente ingelĳfd, 1 Cor. 12:13, en dus ook
tot een wandel in oprechtheid, Gen. 17:1, en in nieuwigheid
des levens, Rom. 6, tot belĳdenis van Gods naam en tot onderhouding
van Jezus’ geboden verplicht, Mt. 28:19. Al deze weldaden
zĳn den gedoopte reeds geschonken vóór den doop in het
woord des evangelies; ze zĳn zĳnerzĳds aangenomen door het
geloof; maar nu worden zĳ hem in den doop nog beteekend en
verzegeld. Het mag dus niet zoo voorgesteld, alsof in het geloof
vóór den doop slechts enkele of in elk geval niet alle weldaden
werden geschonken, en dat de ontbrekende dan nog in den doop
worden verleend. Want het woord bevat alle beloften en het
geloof neemt ze alle aan. Er is geen enkele genade, die niet door
het woord en alleen door het sacrament wordt uitgedeeld. Ook
de inlĳving in het lichaam van Christus geschiedt door het geloof
en ontvangt in den doop haar teeken en zegel. De doopsgenade
bestaat en kan naar Schrift en Ger. belĳdenis nergens anders in
bestaan dan in declaratio en confirmatio, Heid, Catech. 66. 69.
Cf. voorts Calvĳn, Inst. IV 15. Martyr, Loci Comm. p. 435.
Polanus, Synt. p. 495. Bullinger, Huysboek 1612 fol. 254.
Ursinus, Explic. Cat. qu. 69 sq. enz.

7. Tot zoover is er tusschen de christelĳke kerken in hoofdzaak
overeenstemming in de leer des doops. Maar allerlei verschil
openbaart zich, zoodra de kinderdoop ter sprake komt. Van het
begin zĳner invoering af tot op den huidigen dag toe wordt deze
door een aanzienlĳk deel der Christenheid verworpen, vooral op
deze twee gronden, dat hĳ in de Schrift niet voorkomt en naar
zĳne oorspronkelĳke instelling altĳd geloof en bekeering onderstelt,
welke in kinderen niet vallen of in elk geval niet geopenbaard
en onderkend kunnen worden, cf. William Wall, The
history of Infant Baptism., 4 vol. new ed. Oxford 1836. A. H.
Newman, A history of Antipaedobaptism from the rise of

Paedobaptism. to A. D. 1609. Philad. American Baptist Publication
Society 1897. Strong, Syst. Theol. 534-538. Inderdaad ontbreekt
ook tot den tĳd van Tertullianus toe alle rechtstreeksch en
stellig getuigenis, dat de doop aan kinderen der geloovigen bediend
werd. Maar uit dit stilzwĳgen mag toch niet te veel worden
afgeleid. Het spreekt vanzelf, dat in de eerste en tweede eeuw,
toen de christelĳke kerk zich snel in de wereld uitbreidde, de
proselietendoop veel meer de aandacht trok dan de kinderdoop.
Eerst was de bejaardendoop de gewone, telkens voorkomende doop;
daarnaast kwam toen langzamerhand de kinderdoop op; en eindelĳk,
toen de kerk gevestigd en het eene na het andere volk
gekerstend was, werd de kinderdoop regel en de proselietendoop,
behalve in Heidenlanden, uitzondering. Als Tertullianus dan ook
voor het eerst van den kinderdoop gewag maakt, de bapt. 18,
bestrĳdt hĳ hem wel is waar, maar niet op grond daarvan, dat
hĳ eene nieuwigheid is en in den apostolischen tĳd niet gebruikelĳk,
maar omdat zĳne overtuiging in het algemeen deze is,
dat cunctatio baptismi utilior est. Si qui pondus intelligant baptismi,
magis timebunt consecutionem quam dilationem. In deze
overtuiging stond Tertullianus niet alleen. Zoolang het Christendom
zich nog in de dorpen, steden en landen, waar het gevestigd was,
onder Heidenen uitbreiden kon en er dus altĳd nog overgangen
plaats hadden, waren velen van meening, dat men niet beter doen
kon dan den doop zoo lang mogelĳk uit te stellen, omdat men
anders gevaar liep, om later weer in zonden te vallen en de in
den doop ontvangen genade te verliezen. Maar Tertullianus was
de eenige, die deze beschouwing ook bĳ de kinderen der geloovigen
wilde laten gelden. De kerk, ook in Afrika, stoorde zich echter
aan deze bestrĳding niet, en ging met den kinderdoop voort;
Origenes getuigt, dat de kinderdoop in zĳne dagen algemeen in
gebruik en van de apostelen afkomstig was; en Cyprianus verdedigt
in overeenstemming met het in 256 te Carthago gehouden
concilie, dat de kinderdoop niet eerst op den achtsten maar reeds
op den tweeden of derden dag na de geboorte moet worden
bediend. Cf. Höfling, Das Sakr. der Taufe I 104 f. Zoodra de
kinderdoop regel en de bejaardendoop uitzondering werd, moest
natuurlĳk zĳne beteekenis nader in het licht gesteld en zĳne
rechtmatigheid tegenover allerlei bestrĳders verdedigd worden.
Dit geschiedde op verschillende manier. 1o Toen Augustinus

tegenover de Pelagianen de erfzonde en dus ook de noodzakelĳkheid
van den doop voor kinderen verdedigde, moest hĳ zich rekenschap
geven van het recht, dat kinderen hadden op den doop. Belĳdende,
dat de doop alleen voor geloovigen ingesteld was en toch
erkennende, dat kinderen niet zelf gelooven konden, deed hĳ
daarom een beroep op het geloof der ouders, die het kind ten
doop presenteerden en in zĳne plaats antwoordden. Pie recteque
creditur, prodesse parvulo eorum fidem, a quibus consecrandus
offertur, de lib. arb. III 23. Kinderen van geloovigen moeten zelf
onder de geloovigen gerekend worden, want zĳ gelooven fide
parentum. Credit in altero, qui peccavit in altero, de verbis apost.
sermo de bapt. parv. c. Pelag. c. 14. En niet alleen ’t geloof der
ouders maar van heel de kerk komt hun ten goede: offeruntur
quippe parvuli ad percipiendum spiritalem gratiam, non tam ab
eis quorum gestantur manibus, quamvis et ab ipsis, si et ipsi
boni fideles sunt, quam ab universa societate sanctorum atque
fidelium, ad Bonif. ep. 25. Op dezen grond hebben de kinderen
der geloovigen volgens Augustinus recht op den doop, en in dien
doop worden zĳ zelven de vergeving der zonden en de wedergeboorte
deelachtig, echter met dien verstande, quod baptizatur
parvulus, si ad rationales annos veniens non crediderit, nec se ab
illicitis concupiscentiis abstinuerit, nihil ei proderit quod parvus
accepit, de pecc. mer. et rem. I 20, cf. Bibl. studii theol. Chrispin
1565 p. 115-128, en voorts dezelfde voorstelling bĳ theologen
van allerlei richting, Lombardus e. a. op Sent. IV dist. 4. Thomas,
S. Theol. III qu. 68 art. 9. Bonav. Brevil. VI 7. Catech.
Rom. II 2 qu. 27. 30. Bellarminus, de bapt. I 10. 11. Luther
bĳ Köstlin I 236. 352. II 88. Calvĳn, C. R. VIII 483. 493.
Beza, Tract. theol. III 345 en vele anderen, Oecolampadius,
Zanchius, Perkins, Bucanus, Marlorat, Rivetus, Venema, Hartmann,
cf. M. Vitringa VII 136. Quenstedt, Theol. IV 148. C. Vitringa,
Observ. Sacrae II c. 6. Kalchreuter, Der stellvertretende Glaube
und die Kindertaufe, Jahrb. f. d. Th. 1866 S. 523-544. 2o Zulk
een fides aliena kan echter het gemis van persoonlĳk geloof bĳ
het kind niet vergoeden en leidt daarom ongemerkt tot de leer
van eene wedergeboorte door den doop. Het geloof der ouders of
der kerk moge aan het kind recht geven, om gedoopt te worden,
in het kind zelf is toch niets vereischt dan hoogstens eene van
nature aanwezige capacitas passiva, een negatief obicem non ponere.

Daarom ontvangt het kind, dat om zoo te zeggen door de gansche
kerk met gebeden aan God opgedragen wordt, in den doop zelf
de genade, die het behoeft. Maar die genade, welke het kind
ontvangt, wordt dan weer zeer verschillend omschreven. Sommige
scholastici zeiden, dat den kinderen bĳ den doop geen deugden
werden ingestort noch actu noch habitu noch radice, maar dat
deze hun later werden medegedeeld, wanneer zĳ opgroeiden, of
ook, wanneer zĳ stierven, geschonken werden bĳ de scheiding der
ziel van het lichaam; anderen meenden, dat de kinderen bĳ den
doop de deugden ontvingen, hetzĳ secundum radicem, of secundum
habitum, Comm. op Sent. IV dist. 4, bĳv. Bonaventura ib. pars
2 art. 2 qu. 2. Thomas, S. Theol. III qu. 69 art. 6. Trente
stelde vast, dat de sacramenten des N. Test. de genade in zich
bevatten en allen mededeelen, die geen hindernis in den weg
stellen, zoodat ook de kinderen in den doop de genade en de
deugden ontvangen ex opere operato en niet van te voren geloovigen
zĳn maar door den doop geloovigen worden, Trid. VII can.
6-8, de bapt. c. 13. 14. cf. Bellarminus, de bapt. I 10. 11.
De Lutherschen bestreden, dat de kinderen vóór den doop geloof
hadden en eveneens, dat zĳ in aliena fide werden gedoopt, maar
leerden, dat zĳ in den doop het geloof ontvingen, en wel niet
habitu of potentia slechts, doch zelfs actu. Per baptismum et in
baptismo Spiritus S. fidem veram, salvificam, vivificam et actualem
accendit in infantibus, unde et infantes baptizati vere credunt,
Quenstedt IV 147. Ook enkele Gereformeerde theologen Pareus,
Baronius, Forbesius à Corse, Davenant, Ward, de Brais in Saumur
e. a. leerden, dat aan alle kinderen in den doop eene zekere
genade van vergeving en wedergeboorte geschonken werd, welke,
wanneer zĳ jong stierven, voldoende ter zaligheid was, maar
anders hunnerzĳds door persoonlĳk geloof aanvaard en bevestigd
moest worden, cf. Witsius, de efficacia baptismi in infantibus,
Misc. Sacra II 618. Voetius, II Disp. 409. M. Vitringa VII 72.
En hiermede komt de leer der High Churchmen van een
baptismal regeneration overeen. 3o Maar deze leer wordt door vele
bezwaren gedrukt. De fides aliena, die eerst bĳ Augustinus e. a.
nog als eene herinnering aan het volgens de Schrift voor den
doop vereischte geloof gehandhaafd werd, wordt geheel overtollig,
als de doop ex opere operato de genade meedeelt en in het kind
niets anders dan eene capacitas passiva onderstelt. Wanneer

kinderen dan reeds de genade des doops kunnen ontvangen, als
zĳ geen obex in den weg stellen, verdient het aanbeveling, om
zooveel mogelĳk kinderen, ook heidensche, te doopen, want zĳ
zĳn allen passief en dus allen vatbaar voor de ontvangst der
genade; de Scotistische school verdedigde dit dan ook tegenover
de Thomistische en bepaalde de practĳk der Roomsche kerk,
Schwane, D. G. III 621. Ten tweede wordt de doop van zĳn
Schriftuurlĳk karakter beroofd, wĳl hĳ losgemaakt wordt van het
geloof en het woord, ophoudt teeken en zegel van Gods beloften
te zĳn, een zelfstandig, onafhankelĳk, ex opere operato werkend
genademiddel wordt en zelfs onder de genademiddelen de eerste
en voornaamste plaats inneemt. En eindelĳk worden de weldaden,
welke de doop mededeelt, eenerzĳds overdreven en andererzĳds
verzwakt. Want met het oog op de feiten, die Schrift en ervaring
aan de hand doen, kan niemand volhouden, dat alle gedoopte
kinderen later blĳken geloovigen te zĳn en zalig te worden. Zoo
moet men dan aannemen, dat de weldaden, in den doop geschonken,
verliesbaar zĳn en later door persoonlĳk geloof aanvaard
moeten worden. Zĳ zĳn genoegzaam ter zaligheid voor jongstervende,
en ongenoegzaam voor opwassende kinderen, en plaatsen
deze laatste in een twĳfelachtigen toestand tusschen geloovigen
en ongeloovigen in, Ex. v. h. Ontw. v. Tol. VI 282-287. VII
493-495. Moor V 489. Witsius t. a. p. De Gereformeerden
keerden daarom tot de Schrift terug en namen bĳ de verdediging
van den kinderdoop eenparig hun standpunt in het verbond der
genade, dat naar Gods belofte niet alleen de geloovigen maar
ook hun zaad omvatte. Niet wedergeboorte, geloof of bekeering,
en veel minder ons vermoeden dienaangaande, maar alleen het
verbond der genade gaf, beide bĳ volwassenen en bĳ kinderen,
recht op den doop, Calvĳn, Inst. IV 16, 23. 24, cf. Kramer. Het
verband van doop en wedergeb. 122. Dit verbond was de vaste,
Schriftuurlĳke, objectieve grond, waarop alle Gereformeerden gemeenschappelĳk
en zonder onderscheid het recht van den kinderdoop
deden rusten; een anderen, dieperen, hechteren grond hadden zĳ
niet. Maar de Anabaptisten voerden altĳd nog een tweede bewĳs
tegen den kinderdoop aan; zĳ beweerden, niet alleen dat de kinderdoop
in de Schrift niet voorkwam, maar ook, dat kinderen
geen geloof en bekeering konden hebben of toonen en daarom
ook niet gedoopt mochten worden. Daartegenover betoogden de

Gereformeerden, dat kinderen wel niet, gelĳk de Lutherschen,
den actus fidei, maar toch zeer zeker den
habitus fidei konden
bezitten. Zĳ drukten zich zeer verschillend uit; men sprak van
fides in semine, in radice, in inclinatione, in potentia, in habitu, in
principio, in virtute interna Spiritus, van semen regenerationis enz.,
cf. M. Vitringa VII 134. Maar in de zaak zelve was er volkomen
overeenstemming. Alle Gereformeerden hielden op grond van de
Schrift, Jer. 1:5, Luk. 1:5 en overeenkomstig de katholiciteit
van de christelĳke religie tegenover de Anabaptisten staande, dat
kinderkens evengoed als volwassenen door God in genade aangenomen,
door zĳn Geest wedergeboren en met het zaad des geloofs
begiftigd konden worden. En hieraan hadden zĳ tegenover de
Anabaptisten genoeg. De onderlinge verschillen die zich voordeden,
zoodra zĳ hunne beginselen gingen uitwerken en toepassen, boven
bladz. 226, traden bĳ deze gemeenschappelĳke overtuiging op den
achtergrond.

8. Het recht van den kinderdoop hangt uitsluitend daarvan
af, hoe de Schrift de kinderen der geloovigen beschouwt en dus
wil, dat wĳ ze beschouwen zullen. Als de Schrift over zulke
kinderen op dezelfde wĳze als over volwassen geloovigen spreekt,
dan staat het recht en ook daarmede de plicht van den kinderdoop
vast; want wĳ mogen aan kinderen niet onthouden wat wĳ
aan volwassenen schenken. Bĳ den doop van kinderen is het dus
niet geoorloofd, om minder, doch evenmin, om meer dan bĳ den
doop van bejaarden te eischen. In het laatste geval zĳn wĳ en
moeten wĳ naar de Schrift er mede tevreden zĳn, dat iemand
zĳn geloof belĳdt. Nooit zĳn wĳ volkomen zeker, dat iemand
geen huichelaar is en dus ongerechtigd het sacrament ontvangt;
maar daarover komt ons het oordeel niet toe, de intimis non
judicat ecclesia. Zoo is het ook bĳ den kinderdoop. Wie volstrekte
zekerheid wil, kan nooit eenig sacrament uitdeelen. De vraag is
alleen, of de zekerheid, dat wĳ in de kinderen der geloovigen
met geloovigen te doen hebben, dezelfde is als die, welke wĳ
bezitten aangaande hen, die op volwassen leeftĳd hun geloof
belĳden. Eene andere, sterkere zekerheid hebben wĳ niet noodig
en mogen wĳ niet eischen. Zoo de vraag gesteld, geeft de Schrift
een duidelĳk antwoord. 1o Allereerst dient de bevreemding weggenomen,
dat het N. Test. nergens met zooveel woorden van den

kinderdoop spreekt. Dit feit is daaruit te verklaren, dat de doop
van volwassenen in de dagen des N. T. de regel en de kinderdoop,
zoo hĳ al voorkwam, uitzondering was. Het was de tĳd, waarin
de christelĳke kerk door overgang uit Jodendom en Heidendom
gesticht en uitgebreid werd. En het was juist die overgang, die
duidelĳk in den doop afgebeeld werd. De bejaardendoop is daarom
de oorspronkelĳke doop; de kinderdoop is afgeleid; gene moet
niet naar dezen, maar deze moet naar genen worden geconformeerd.
Daarmede vervalt het recht van den kinderdoop niet, noch ook
heeft het ter zĳner handhaving naar Roomsche bewering de
traditie van noode; want ook wat bĳ wettige gevolgtrekking uit
de Schrift afgeleid wordt, is even bondig als wat er uitdrukkelĳk
in vermeld staat. Zoo handelt de kerk ieder oogenblik in de bediening
des woords, in de practĳk des levens, in de ontwikkeling
der leer; zĳ blĳft nooit bĳ de letter staan maar leidt uit de
gegevens der Schrift onder de leiding des H. Geestes gevolgtrekkingen
en toepassingen af, die haar leven en ontwikkeling
mogelĳk maken en bevorderen. En zoo handelt zĳ ook, als zĳ
van den bejaardendoop tot den kinderdoop overgaat. De Schrift
geeft den algemeenen regel aan, wanneer de doop mag en moet
worden toegepast, en de kerk past dezen regel concreet in het
leven toe. Zĳ behoeft nergens te zeggen, dat kinderen mogen
gedoopt worden; zĳ zegt genoeg, als zĳ kinderen beschouwt op
dezelfde wĳze als volwassenen, die tot belĳdenis des geloofs zĳn
gekomen, en nooit gewag maakt van eene doopsbediening aan
zulke volwassenen, die uit Christenouders geboren waren. 2o In
het O. Test. werd de besnĳdenis bediend aan kinderen van het
mannelĳk geslacht op den achtsten dag na hunne geboorte.
Volgens Col. 2:11, 12 is deze besnĳdenis vervangen door den
doop. Immers de Colossers zĳn, ofschoon Christenen uit de Heidenen,
evengoed besneden als de Joden. Maar zĳ zĳn besneden,
niet met eene vleeschelĳke, door handen verrichte besnĳdenis,
welke bestaat in de uittrekking van het σωμα της σαρκος, van heel
de vleeschelĳke, zondige natuur. En zĳ heeft plaats gehad in
Christus, door middel en uit kracht van de besnĳdenis, welke
Christus zelf ten opzichte van de zonde in zĳn dood heeft ondergaan,
op het oogenblik toen zĳ in den doop met Christus begraven
en opgewekt zĳn. Door den dood van Christus heen, die eene
volkomene aflegging en overwinning van de zonde was en dus

de idee van de besnĳdenis ten volle realiseerde, is die besnĳdenis
verouderd en in den doop tot hare antitypische vervulling gekomen.
De doop is dus meer dan de besnĳdenis, niet in wezen maar in
graad; de besnĳdenis wees naar den dood van Christus heen, de
doop wĳst ernaar terug; gene eindigt, deze begint met dien dood.
Indien nu echter die besnĳdenis reeds als teeken des verbonds
aan kinderen mocht en moest worden bediend, dan geldt dit a
fortiori van den doop, die niet armer maar veel rĳker aan genade
is. Dat komt mede daarin uit, dat het sacrament des O. V. alleen
aan mannelĳke, maar dat des N. V. ook aan vrouwelĳke personen
wordt bediend; en ook de tegenstanders van den kinderdoop erkennen
in dit opzicht de rĳkere genade van den doop. De zonde
draagt n.l. bĳ menschen het karakter van σαρξ; zĳ openbaart
zich vooral in de organen der voortplanting en toont daar hare
macht. De besnĳdenis stelt dat in het licht, evenals ook de onreinheid
der vrouw na het baren. Maar Christus heeft door zĳn
dood, die de ware besnĳdenis is, alle zonde weggenomen, ook die,
welke aan de voortplanting kleeft; Hĳ heeft de vrouw in zelfstandige
betrekking tot zichzelven gesteld; Hĳ doet haar even
goed als den man in zĳne genade deelen; in Hem is er geen
man of vrouw; en daarom worden beiden in den doop met
Christus begraven en tot een nieuw leven opgewekt. En eindelĳk
blĳkt de rĳkere genade van het sacrament des N. V. ook nog
daarin, dat de besnĳdenis eerst op den achtsten dag na de geboorte
mocht worden voltrokken, want de kinderen deelden zoolang nog
in de onreinheid der moeder; maar nu, in de dagen des N. T.
hebben de kinderen van hunne geboorte af recht op den doop,
wĳl zĳ van het eerste oogenblik van hun bestaan af deelen in
de genade van Christus. 3o De besnĳdenis is lang niet het eenige
bewĳs, dat het O. T. de kinderen beschouwt als deelgenooten des
verbonds. Heel de verbondsidee brengt deze beschouwing mede.
Daarin toch is het verbond van de verkiezing onderscheiden, dat
het aantoont, hoe deze zich langs organischen en historischen weg
realiseert. Het wordt nooit alleen met één enkel persoon gesloten
maar in dien enkele ook terstond met zĳn zaad. Het omvat nooit
den persoon des geloovigen alleen, in het afgetrokkene, maar dien
persoon concreet, gelĳk hĳ historisch bestaat en leeft, dus hem
niet alleen, maar ook al wat zĳns is; hem voor zĳn persoon niet
alleen maar hem ook als vader of moeder, met zĳn gezin, met

zĳn geld en goed, met zĳn invloed en macht enz., deel III 226.
Bepaaldelĳk worden de kinderen in hem gerekend. Er is eene
gemeenschap van ouders en kinderen aan zonde en ellende, ib.
129v. Maar er is daartegenover ook door God eene gemeenschap
van ouders en kinderen aan genade en zegen gesteld. Kinderen
zĳn een zegen en een erfdeel des Heeren, Ps. 127:3. Zĳ worden
altĳd bĳ de ouders gerekend en met hen samengenomen; het
gaat hun samen wel, Ex. 20:6, Deut. 1:36, 39, 4:40, 5:29;
12:25, 28. Zĳ dienen samen den Heere, Deut. 6:2, 30:2,
31:12, 13, Jos. 24:15, Jer. 32:39, Ezech. 37:25, Zach. 10:9;
de daden en inzettingen Gods moeten door de ouders aan de
kinderen worden overgeleverd, Ex. 10:2, 12:24, 26, Deut. 4:9,
10, 40, 6:7, 11:19, 29:29, Jos. 4:6, 21, 22:24-27; het
verbond Gods met zĳn weldaden en zegeningen zet zich voort
van kind tot kind en van geslacht tot geslacht, Gen. 9:12,
17:7, 9, Ex. 3:15, 12:17, 16:32, Deut. 7:9, Ps. 105:8 enz.
Genade is geen erfgoed maar zĳ wordt toch in den regel uitgedeeld
in de lĳn der geslachten. Piorum infantibus primus ad
salutem aditus est ipsa ex piis parentibus propagatio, Beza, Resp.
ad coll. Mompelg. II 103 bĳ Gerhard, Loc. XX 211. 4o Deze
beschouwing gaat over in het N. Testament. Jezus treedt evenals
Johannes met de prediking op: bekeert u en gelooft het evangelie;
Hĳ neemt den doop van Johannes over en verkondigt daarin,
dat de Joden in weerwil van hunne besnĳdenis bekeering en vergeving
van noode hebben; de tegenstelling wordt langzamerhand
zoo sterk, dat Jezus heel geen verwachting meer van zĳn volk
heeft en het volk Hem verwerpt en hangt aan het kruis. En
toch desniettegenstaande blĳft Hĳ de kinderen beschouwen als
kinderen des verbonds, Mt. 18:2v., 19:13v., 21:15v., Mk. 10:13v.,
Luk. 9:48, 18:15. Hĳ roept ze tot zich, omhelst hen,
legt hun de handen op, zegent ze, zegt dat hunner is het koninkrĳk
der hemelen, stelt hen aan de volwassenen ten voorbeeld,
waarschuwt dezen, om hen te ergeren, zegt dat hunne engelen
over hen waken, en ziet in hun Hosannageroep eene vervulling
der profetie, dat God het spreken der kinderen tot een macht
heeft gemaakt, waardoor zĳ, die Hem haten, tot zwĳgen worden
gebracht, en uit hun mond zich lof, αἰνον naar de
LXX, heeft
toebereid. 5o Van dezelfde gedachte gaan de apostelen uit. Het
verbond der genade, met Israel opgericht, is wel gewĳzigd, wat

de bedeeling betreft, maar in wezen hetzelfde gebleven, deel III
216v. De ἐκκλησια is in de plaats getreden van het Oudtest.
Israel, zĳ is het volk Gods en God is haar God en Vader, Mt.
1:21, Luk. 1:17, Hd. 3:25, Rom. 9:25, 26, 11:16-21,
2 Cor. 6:16-18, Gal. 3:14-29, Ef. 2:12, 13, Tit. 2:14,
Hebr. 8:8-10, 1 Petr. 2:9, Op. 21:3. Evenals in het O. Test.,
zĳn onder dat volk Gods ook de kinderen der geloovigen begrepen.
Immers, de gemeente des N. Test. is geen groep van
individuen, maar een organisme, een lichaam, een tempel en is
als zoodanig, als een volk, in de plaats van Israel getreden. Zĳ
is als een wilde olĳfboom, terwĳl eenige takken zĳn afgehouwen,
op den stam van den tammen olĳfboom geënt en alzoo zĳn
wortel en vettigheid deelachtig geworden, Rom. 11:16, 17.
Daarom gaan soms gansche huisgezinnen tot het Christendom
over. Het huisgezin zelf is eene instelling Gods, een organisch
geheel, dat deelt in een gemeenschappelĳken zegen of vloek.
Jezus’ discipelen brengen vrede aan het huis, dat zĳ binnengaan,
Luk. 10:5, en Hĳ zegt zelf, dat, als Zacheus gelooft, zĳnen
huize zaligheid is geschied, Luk. 19:9. De apostelen leeren niet
alleen in den tempel maar verkondigen het evangelie van Christus
ook telkens in de huizen, Hd. 5:42, 20:20. Met het hoofd des
gezins wordt heel het huisgezin zalig, Hd. 11:14, 16:31, en
gansche huisgezinnen gelooven en worden gedoopt, Hd. 16:15,
34, 18:8, 1 Cor. 1:16. Hieruit is wel niet te bewĳzen, dat de
kinderdoop reeds door de apostelen is toegepast, maar uit het
stilzwĳgen is het tegendeel evenmin af te leiden; uit de vroege
invoering van den kinderdoop, uit de algemeene erkenning, die
hĳ terstond gevonden heeft, en uit het getuigenis van Origenes
volgt de mogelĳkheid en zelfs de waarschĳnlĳkheid, dat hĳ reeds
was een apostolisch gebruik. Voorts zegt Petrus, dat de belofte
des O. V., dat God de God der geloovigen en van hun zaad zou
zĳn, overgaat in de bedeeling des N. T., Hd. 2:39. Wel geldt
dit allereerst de Joden, en is er van de Heidenen eerst sprake
in de woorden: en allen die daar verre zĳn. Maar dit neemt niet
weg, dat de Joden, die zich tot Christus bekeeren, niet alleen
voor zichzelven maar ook voor hunne kinderen de belofte des
verbonds ontvangen; en de Heidenen, die tot het geloof komen,
deelen in dezelfde voorrechten en staan volgens heel het N. T.
in geen enkel opzicht bĳ de geloovigen uit de Joden ten achteren.

Volgens Paulus, 1 Cor. 7:14, zĳn zelfs de kinderen uit een
huisgezin, waarvan een der beide ouders geloovig is geworden,
heilig. Als zulk een geval zich voordeed, moest n.l. de geloovige
echtgenoot niet denken, dat hĳ het huwelĳksleven met de wederhelft
niet voortzetten mocht. Integendeel, door het geloof van den
eenen echtgenoot, wordt heel het huwelĳk, wordt ook de andere
echtgenoot geheiligd, ἡγιασται. En dit bewĳst Paulus daarmede,
dat immers de kinderen uit zulk een huwelĳk niet ἀκαθαρτα
maar ἁγια zĳn. Dat stond dus vast, was algemeen aangenomen
en kon daarom als argument dienst doen. Kinderen in een huisgezin,
waarvan vader of moeder geloovig is, worden gerekend
naar den geloovigen echtgenoot, zelfs al is deze de vrouw des
huizes. De christelĳke belĳdenis geeft in zulk een huis den toon
aan; zĳ is de maatstaf, waarnaar heel het gezin beoordeeld moet
worden; het geloof is het hoogere, dat over het lagere domineert.
De heiligheid, van welke Paulus hier spreekt, is niet als eene
subjectieve, inwendige, maar als eene objectieve, theocratische te
denken, want anders waren de kinderen en de man niet door de
geloovige moeder en vrouw maar door zichzelven heilig. Ook
denkt Paulus hier ganschelĳk niet aan den kinderdoop, noch aan
iets, dat als een grond daarvoor dienst moet doen. Maar het is
er hem alleen om te doen, om aan te toonen, dat het christelĳk
geloof de natuurlĳke levensordeningen niet verbreekt maar bevestigt
en heiligt, cf. vs. 18-24. Voor den kinderdoop is deze
plaats echter in zoover van belang, als zĳ leert, dat heel een gezin
naar de belĳdenis van den geloovigen echtgenoot gerekend wordt;
de geloovige heeft de roeping, om niet alleen voor zichzelf maar
met al wat het zĳne is en met heel zĳn gezin den Heere te
dienen. Daarom worden de kinderen der geloovigen door de apostelen
ook als Christenkinderen in den Heere vermaand, Hd. 26:22,
Ef. 6:1, Col. 3:20, 1 Joh. 2:13, 2 Tim. 3:15; ook
kleinen kennen den Heere, Hebr. 8:11, Openb. 11:18, 19:5,
en worden gesteld voor den troon, Op. 20:5. Van eene neutrale
opvoeding, die de kinderen op gevorderden leeftĳd volkomen vrĳ
en zelfstandig wil laten kiezen, weet de H. Schrift niets af,
Trid. de bapt. c. 14. De kinderen der geloovigen zĳn geen
Heidenen, zĳn ook geen duivelskinderen, die nog, gelĳk Roomschen
en Lutherschen leeren, bĳ den doop moeten geexorciseerd
worden; maar het zĳn kinderen des verbonds, wien de belofte

even goed als den volwassenen toekomt, zĳ zĳn in het verbond
begrepen en zĳn heilig non natura, Job 14:4, Ps. 51:7, Joh.
3:6, Ef. 2:3, sed foederis privilegio, Heid. Cat. 74. Can.
Dordr. I 17. 6o Dit alles klemt te meer, omdat de genade,
vooral in de bedeeling des N. T. veel overvloediger is dan de
zonde, Rom. 5:12-21. Indien de verwerping van den kinderdoop
enkel en alleen daaruit voortkwam, dat hĳ niet met letterlĳke
woorden in de Schrift wordt geboden, zou zĳ met toegevendheid
te beoordeelen zĳn. Maar gewoonlĳk hangt zĳ met geheel andere
overwegingen saam en vloeit voort uit eene beperking der genade
en uit eene miskenning van de catholiciteit van het Christendom.
Immers stelt het Anabaptisme aan de genade, tenzĳ het de erfzonde
ontkent en wedergeboorte voor kinderen onnoodig acht,
een grens in den kinderlĳken leeftĳd, in het nog niet gekomen
zĳn tot jaren des onderscheids, dat is dus, in wetten en ordeningen,
die door God zelven bĳ de schepping in de natuur zĳn
vastgesteld. Zulke perken kent echter de genade niet. Onder het
O. Test. moge zĳ in zekeren zin binnen het volk van Israel
besloten zĳn geweest; te midden van dat volk was zĳ zoo ruim
mogelĳk. En in het N. T. is alle grens van volk en land, van
geslacht en leeftĳd, volkomen uitgewischt. In Christus is geen
man of vrouw, geen Jood of Griek, geen kind of grĳsaard, maar
alleen een nieuw schepsel. De Vader heeft de wereld liefgehad;
Christus is eene verzoening voor de geheele wereld en heeft ook
voor kinderen zĳn bloed vergoten; en de H. Geest, die Jezus
ontvangen deed in Maria’s schoot en reeds van het eerste oogenblik
van hun bestaan af aan een Jeremia en Johannes geschonken
werd, heeft toegang tot ieder hart en wordt daarin door geen
leeftĳd of jonkheid belemmerd. Kinderen kunnen daarom, gelĳk
zĳ zonder hun weten der verdoemenis in Adam deelachtig zĳn,
op diezelfde wĳze weder in Christus tot genade aangenomen
worden. Al kunnen zĳ niet actu gelooven, zĳ kunnen toch wedergeboren
worden en daarin tevens het vermogen des geloofs ontvangen.
7o Door dit alles is het recht en dus ook de plicht van
den kinderdoop overvloedig betoogd. Want als kinderen der
geloovigen zoo te beschouwen zĳn, als de Schrift ons leert, dan
hebben zĳ naar de Goddelĳke instelling van den doop aanspraak
op dit sacrament, in dezelfde en zelfs in sterkere mate dan de
volwassenen, die belĳdenis doen. Volstrekte zekerheid is er toch

in geen van beide gevallen te verkrĳgen. Bĳ de bejaarden kunnen
wĳ evenmin over het hart oordeelen als bĳ de kinderen. Er is
voor ons, die aan het uitwendige gebonden zĳn, altĳd slechts
mogelĳk een oordeel der liefde. Naar dat oordeel houden wĳ
hen, die belĳdenis doen, voor geloovigen en deelen hun de sacramenten
uit; en naar datzelfde oordeel rekenen wĳ de kinderen
der geloovigen tot de geloovigen zelven, omdat zĳ met hunne
ouders in het verbond der genade begrepen zĳn. Zelfs is de waarschĳnlĳkheid,
dat de gedoopten ware geloovigen zĳn, bĳ de
kinderen grooter dan bĳ de volwassenen. Want niet alleen sluipt
in eene baptistische kerk de verzwakking van de beteekenis van
den doop, de verwaarloozing der tucht en de doodende macht
van de gewoonte evengoed in als in eene kerk, die den kinderdoop
in practĳk brengt; maar bĳna de helft der menschen sterft weg,
voordat zĳ tot jaren des onderscheids zĳn gekomen. Voor die
allen ligt er in de Schrift, inzoover zĳ in het verbond der genade
begrepen zĳn, eene belofte des Heeren, welke zĳ niet met bewustheid
en vrĳwillig verwerpen kunnen. Indien zĳ vóór den tĳd,
dat zĳ dat doen kunnen, sterven, mogen godzalige ouders aan
hunne verkiezing en zaligheid niet twĳfelen, Can. Dordr. I 17,
cf. Voetius, Disp. II 408. 417. M. Vitringa II 51. En zelfs bĳ
die kinderen, die opwassen, mag en moet zoolang naar het oordeel
der liefde, welke in de kerk van Christus heerschen moet, aan
hun zaligheid worden geloofd, als het tegendeel niet duidelĳk
blĳkt. Uit de kinderen der geloovigen wordt toch voortdurend
de gemeente, de vergadering der ware Christgeloovigen, gebouwd.
8o Daarbĳ mag echter nooit vergeten worden, dat dit zoowel
bĳ volwassenen als bĳ kinderen een oordeel der liefde is. Het
is geen onfeilbare uitspraak, die de zaligheid van elken gedoopte
vaststelt, maar alleen een regel, waarnaar de Schrift gebiedt,
dat wĳ in de practĳk van het kerkelĳk leven handelen zullen.
Grond voor den doop is niet het vermoeden, dat iemand wedergeboren
is en zelfs die wedergeboorte zelve niet, maar alleen het
verbond Gods. Op de subjectieve opinie van den dienaar des
woords over den geestelĳken staat van den doopeling komt het
ganschelĳk niet aan; of hĳ al dan niet voor zichzelven overtuigd
zĳ van de oprechtheid des geloofs bĳ den doopeling, hĳ heeft
daarmede niet te rekenen maar te handelen naar den geopenbaarden
wil Gods en den regel van zĳn woord. Maar bovendien,

het baat niets om de oogen te sluiten voor het feit, dat de doop
menigmaal toebediend wordt aan zulken, die later blĳken niet
te wandelen in den weg des verbonds. Schrift en ervaring leeren
beide, dat niet alles Israel is wat Israel heet, dat er kaf is onder
het koren, dat er in het huis Gods niet alleen gouden en zilveren
maar ook aarden vaten zĳn. Lang niet allen waren daarom wedergeboren,
toen zĳ den doop ontvingen. Zelfs is het niet te bewĳzen,
dat de uitverkorenen altĳd in hun jeugd, vóór den doop of zelfs
vóór de geboorte, door den H. Geest zĳn wedergeboren; God is
vrĳ in de uitdeeling zĳner genade en kan de vrucht van den doop
ook op veel later leeftĳd genieten doen. Daarom blĳft er ook
in de christelĳke gemeente plaats voor de prediking van het
evangelie, van wedergeboorte, geloof en bekeering. De profeten,
Johannes de Dooper en Jezus zĳn daarmede opgetreden te midden
van hun volk, dat toch het eigendom des Heeren was; en ook
de apostelen hebben het woord niet slechts bediend, om het
verborgen leven tot openbaring te brengen, maar het ook als een
zaad der wedergeboorte en als een middel tot werking des geloofs
gepredikt. 9o Toch mag daarom het wezen van den doop niet
afhankelĳk gesteld worden van zĳne uitwerking in het leven.
Evenals het oprechte geloof blĳft wat het naar de beschrĳving
van den Heid. Cat. 21 is, ook al vertoont de werkelĳkheid er
allerlei afwĳkingen en misvormingen van, zoo ook is de doop en
mag hĳ niet anders wezen dan wat de Schrift ervan leert. De
echte, wezenlĳke, christelĳke doop is die, welke aan geloovigen
toebediend wordt. Ofschoon de doop, evenals de uitwendige roeping,
ook voor de ongeloovigen nog menigen zegen afwerpt,
deel III 492, toch wordt zĳne echte vrucht en volle kracht alleen
door de geloovigen genoten. Objectief blĳft de doop, evenals het
woord, hetzelfde. Wie het woord, en zoo ook wie den doop in den
geloove ontvangt, krĳgt werkelĳk deel aan de beloften, die God
er mede verbonden heeft. God blĳft zichzelf getrouw en schenkt
de zaligheid aan een iegelĳk, die gelooft. Maar het geloof is niet
aller. Ten slotte wordt de vrucht van den doop alleen genoten
door hen, die uitverkoren zĳn en daarom op ’s Heeren tĳd ook
komen tot het geloof. In die uitkomst moeten allen berusten,
hetzĳ zĳ Roomsch of Protestant, Luthersch of Gereformeerd zĳn.
Sacramenta in solis electis efficiunt quod figurant, zeide Augustinus
en de scholastiek sprak het hem na, cf. Lombardus, Thomas,

Bonaventura op Sent. IV dist. 4, en voorts ook Calvĳn op Ef. 5:26.
Inst. IV 14, 9. 10. C. R. VII 694. Beza, Tract. III 124. Voetius,
Disp. II 408. Westm. Conf. 28, 6. M. Vitringa VI 90. VII 378.
De uitverkorenen hebben het gegrepen maar de anderen zĳn verhard
geworden. De kinderen der belofte worden voor het zaad gerekend.
10o De weldaden van den doop zĳn bĳ kinderen dezelfde als bĳ
volwassenen, n.l. de vergeving der zonde, de wedergeboorte en
de inlĳving in de gemeente van Christus. En deze worden niet
eerst in den doop geschonken maar zĳn reeds door het geloof
het deel van hem, die overeenkomstig den wille Gods den doop
ontvangt. De doop schenkt geen enkele weldaad, welke niet in
het woord reeds beloofd en door het geloof werd aangenomen,
maar hĳ schenkt dezelfde weldaden als het woord slechts op
eene andere wĳze en in een anderen vorm, zoodat het geloof,
naar de mate, welke God aan een iegelĳk geschonken heeft, er
door bevestigd en versterkt wordt. Ook voor kinderen gaat deze
regel door. Want gelĳk zĳ onbewust door den H. Geest wedergeboren
en met het geloofsvermogen begiftigd kunnen worden,
zoo kunnen zĳ ook door dienzelfden H. Geest buiten hun weten
in dat geloofsvermogen versterkt worden. Er is hier, als op zoo
menig terrein, eene geheimzinnige Wechselwirkung. Gelĳk het
licht en het oog elkander onderstellen en steunen, zoo geniet
het geloof van het sacrament te meer naarmate het sterker is
en wordt er tevens in diezelfde mate door verzegeld en bekrachtigd.
De sacramenten nemen daarom voor den geloovige, als hĳ
opwast, niet langzamerhand in beteekenis af maar winnen voortdurend
voor hem aan waarde. Zĳ spreiden altĳd schooner en
heerlĳker voor het oog des geloofs den rĳkdom van Gods genade
ten toon. Zĳ zĳn voor ieder geloovige en voor heel de kerk een
bewĳs van ontvangen genade, een teeken van Gods trouw, een
pleitgrond voor het gebed, een steunpilaar voor het geloof, eene
vermaning tot nieuwe gehoorzaamheid. Cf. over den kinderdoop:
Calvĳn, Inst. IV c. 16. Ursinus, Tract. theol. 1584 p. 597-619.
Junius, Theses Theol. 52. G. J. Vossius, Disput. XX de
baptismo, disp. 13. C. Vitringa, Observ. Sacrae lib. II c. 6.
Turretinus, Theol. El. XIX qu. 20. Moor V 476. M. Vitringa
VII 99. Martensen, De Kinderdoop 1842. Wormser, De Kinderdoop
1853. Pieters en Kreulen, De Kinderdoop 1861. Van
Oosterzee, Dogm. § 138. Thym, De beteekenis van den Christ.

doop en het goed recht van den Kinderdoop 1884. Kuyper,
Heraut 652v. Steitz art. Taufe in Herzog2. Bartels, Die bibl.
Lehre v. d. Taufe in Gegensatz zur bapt. Entw., Jahrb. f. d.
Theol. 1874 S. 69 f. Boy. Die Begründung der Kindertaufe,
Neue Jahrb. f. deutsche Theol. 1895 S. 500-511. Lobstein,
Zur Rechtf. der Kindertaufe, Zeits. f. Theol. u. Kirche 1896 S.
278-298. Dorner, Chr. Dogm. II 818. 835 f., enz.


9. Van dezen doop is Christus de bedienaar. En alleen als
Hĳ doopt en met het teeken ook de beteekende zaak schenkt,
is iemand waarlĳk gedoopt. Maar bĳ de bediening van den doop
maakt Christus van menschen gebruik, wien hĳ de uitdeeling der
verborgenheden Gods opdraagt. Onder het O. T. was de besnĳdenis
aan geen ambt gebonden; ieder Israeliet mocht ze voltrekken;
gewoonlĳk deed het de huisvader, Gen. 17:23, in geval van
nood ook de moeder, Ex. 4:25, 1 Makk. 1:60, later gewoonlĳk
de arts en tegenwoordig meest een bĳzonder daarvoor aangestelde
mohel. Maar in het N. T. wordt de doop alleen bediend door
zulken, die in het ambt zĳn gesteld, Johannes, Mk. 1:4, Jezus’
discipelen, Joh. 4:2, de apostelen, Hd. 2:38, aan wie het
Mt. 28:19 door Christus bepaaldelĳk was opgedragen, Philippus,
die in Jeruzalem diaken was maar later als evangelist optrad,
Hd. 21:8, en als zoodanig den doop bediende, Hd. 8:38,
Ananias, die aan Paulus de handen oplegde en hem waarschĳnlĳk
ook doopte, Hd. 9:17, 18, Paulus, die soms zelf doopte maar
overigens het doopen aan zĳne medearbeiders overliet, wĳl hĳ
als apostel der Heidenen in de eerste plaats geroepen was tot
verkondiging van het evangelie, 1 Cor. 1:14-17, cf. Hd. 10:48.
De bediening der sacramenten blĳkt hieruit duidelĳk, ondergeschikt
te zĳn aan de prediking van het woord, maar daarmede
toch ten allen tĳde verbonden te zĳn geweest. Het sacrament
volgt het woord, en daarom ging het recht, om de sacramenten
te bedienen, van de apostelen en evangelisten vanzelf op de leeraars
over, op die presbyters, die arbeidden in het woord en de
leer. Toen deze leeraars later als bisschoppen werden beschouwd,
die in ambt van de presbyters onderscheiden en boven hen verheven
waren, werd de doopsbediening een recht van den bisschop
geacht, Tert. de bapt. c. 17. Maar de uitbreiding van de gemeenten
en ook de meer en meer ingang vindende beschouwing,

dat de doop ter zaligheid volstrekt noodzakelĳk was, leidden er
toe, dat de doop ook door presbyters, diakenen, parochi, en in
geval van nood zelfs door ieder mensch, die zĳn verstand heeft,
bediend mocht worden. De Roomsche kerk erkent den doop, die
door een ketter, ja zelfs dien, die door een ongeloovige, door
een Jood of Heiden, bediend is, al is de vereischte intentio faciendi
quod facit ecclesia hier moeilĳk aan te wĳzen, en behoudt zich
daarin het recht, om op alle gedoopten het cogite intrare toe te
passen; alleen het se ipsum baptizare erkent zĳ niet. Om zeker
te gaan, heeft zĳ zelfs, indien er eenige twĳfel bestaat of de
doop bediend of juist bediend is, den conditioneelen doop ingevoerd,
waarbĳ de dienaar zegt: si non baptizatus es, ego te
baptizo etc., cf. Suicerus s. v. βαπτισμος. Comm. op Sent. IV
dist. 5. Thomas, S. Theol. III qu. 67. Trid. VII de bapt. 4.
Cat. Rom. II qu. 18. 23. 42. Bellarminus, de bapt. c. 7. Ook
andere kerken, zooals de Grieksche, de Luthersche enz. leeren
de noodzakelĳkheid van den doop en stonden daarom in geval
van nood zĳne bediening aan leeken toe. Maar ten slotte durven
zĳ geen van alle de consequentie aan, dat iemand enkel en alleen
daarom, dat hĳ geheel buiten zĳne schuld ongedoopt stierf, verloren
zou gaan; allen laten uitzonderingen toe, waarin een baptismus
sanguinis of flaminis voldoet. Conversio cordis potest
inesse non percepto baptismo, sed contempto baptismo non potest,
Lombardus, Sent. IV 4, 4. De Conf. Aug. art. 9 zegt in den
lat. tekst wel van den doop, quod sit necessarius ad salutem
maar leert in den duitschen tekst alleen, dass sie nöthig sei. De
Luthersche theologen ontzeggen de zaligheid niet aan kinderen,
die buiten de schuld der ouders ongedoopt gestorven zĳn, Quenstedt,
Theol. IV 164. En allen, die eene bĳzondere genade door
den doop laten meedeelen, erkennen, dat deze ook wel op andere
wĳze door God geschonken kan worden, Heraut 651. Daarom
oordeelden de Gereformeerden ook anders. De doop was immers
geen oorzaak maar teeken en zegel van de wedergeboorte, welke
God schenkt vóór en zonder het sacrament; geen enkele weldaad
werd door den doop verleend, die niet geschonken was door het
woord en aangenomen door het geloof. Zoo kon dus de doop niet
volstrekt noodzakelĳk ter zaligheid zĳn; niet de privatio baptismi
op zichzelve, maar de contemptus baptismi maakt schuldig voor
God. In Mk. 16:16 wordt daarom bĳ het tweede lid de doop

weggelaten en in Joh. 3:5, welke plaats van de andere zĳde
algemeen van den doop wordt verstaan, Trid. VII de bapt. c. 2.
Catech. Rom. II 2 qu. 31, is volgens Calvĳn enz. van den doop
geen sprake, al wordt er misschien ook aan den doop gedacht,
want het water komt hier, evenals in Mt. 3:11 het vuur, als
symbool van de werkzaamheid des H. Geestes voor en wordt in
vs. 6 en 8 in het geheel niet meer genoemd. Daarom is er ook
geen reden, om van het apostolisch gebruik af te wĳken en de
bediening des doops in gevallen van nood ook aan andere personen
dan de leeraars der gemeente toe te staan, Calvĳn, Inst. IV 15,
20. Bucanus, Inst. 613. Perkins, Werken I 461. Voetius, Pol.
Eccl. I. 631. M. Vitringa VII 75. 163. Moor V 435. Daarom
waren de Gereformeerden er ook op gesteld, dat de doop steeds
bediend zou worden in het midden der gemeente. Hoewel in het
N. T. de doopsbediening plaats had overal, waar maar water was,
Mt. 3:6, Joh. 3:23, Hd. 8:36, zoo werd het toch weldra,
toen de geloovigen eigen vergaderplaatsen kregen, gebruik, om
ze in deze te doen plaats hebben. Toch werd in gevallen van
nood, in wintertĳd, bĳ ziekten, voor vorsten en aanzienlĳke personen
eene uitzondering gemaakt en de doopsbediening in private
woningen toegestaan. Dit is zeker met den algemeenen regel, die
in de kerk gelden moet, in strĳd. Al zĳn er gevallen denkbaar,
waarin de bediening des doops in de huizen mag plaats hebben;
zĳ kunnen en mogen niet anders dan hooge uitzondering zĳn,
staan niet aan den dienaar des woords alleen maar aan den ganschen
kerkeraad ter beoordeeling, en eischen ook dan zelfs, dat
de bediening niet plaats hebbe dan in bĳzĳn van den kerkeraad.
Want het komt bĳ de uitdeeling van het sacrament niet aan op het
gebouw, maar wel op de vergadering der gemeente. Het sacrament
is een bestanddeel van den openbaren eeredienst, is een goed, dat
door Christus aan zĳne kerk is geschonken en moet daarom met
het woord openlĳk in de gemeente bediend worden. Immers is
het sacrament steeds vereenigd met het woord; Christus zelf heeft
de bediening van den doop verbonden met die van het woord,
Mt. 28:19. Bĳ de planting der kerk onder eene niet-christelĳke
bevolking kan de doop uit den aard der zaak niet terstond in het
midden van de vergadering der geloovigen plaats hebben. Maar
zoodra deze er is, moeten bediening van woord en sacrament in
haar worden overgebracht, want zĳ zĳn een bestanddeel van den

openbaren eeredienst en een goed der gemeente. Zoo werd in den
apostolischen tĳd het avondmaal in het midden der gemeente
gevierd, 1 Cor. 11:20. En zoo behoort niet minder met den doop
te geschieden, die immers juist de inlĳving in Christus en zĳne
gemeente afbeeldt, 1 Cor. 12:13, en daarom het passendst in
de openbare vergadering der geloovigen bediend wordt, Calvĳn,
Inst. IV 15, 16. Voetius, Pol. Eccl. I 726-730. Moor V 510-512.
M. Vitringa VII 171. Syn. Dordr. sess. 163. 175 K. O.
art. 56.

Over den tĳd, waarop de doop bediend moest worden, heerschte
in de kerk geen gering verschil. De besnĳdenis werd voltrokken
op den achtsten dag; de doop werd in het N. T. gewoonlĳk terstond
bediend, als iemand geloofde en belĳdenis deed, Mt. 3:6,
Hd. 2:41, 8:12, 36, 9:18, 10:47, 16:15, 33, 18:8. Maar
toen in het vervolg allerlei personen zich bĳ de kerk wilden
voegen, die met haar leer en leven ten eenenmale onbekend waren,
kwam reeds in de tweede eeuw het catechumenaat op, dat vervolgens
steeds meer geregeld werd en volgens de synode van
Elvira ± 300, twee jaren duren moest. Aan het einde daarvan
werden de catechumenen, liefst op een der groote feestdagen, op
plechtige wĳze gedoopt en in de gemeente ingelĳfd. Door de
gedachte geleid, dat de doop alleen de verledene zonden vergaf,
stelden velen zelfs den doop zoo lang mogelĳk en tot op het
sterfbed toe uit. Maar de meer en meer in gebruik komende
kinderdoop en de leer van de volstrekte noodzakelĳkheid van den
doop dreven de kerk toch in eene andere richting. Het werd
gewoonte, niet om den doop zoo lang mogelĳk uit te stellen,
maar om hem zoo spoedig mogelĳk na de geboorte te bedienen.
Eerst pleitten velen er nog voor, dat de doop bediend zou worden
in het derde of dertigste levensjaar; maar anderen zagen hem
het liefst bediend op den achtsten of op den veertigsten dag na
de geboorte; de synode van Carthago 252 onder voorzitterschap
van Cyprianus bepaalde reeds, dat de kinderen zoo spoedig mogelĳk,
op den tweeden of derden dag na hunne geboorte, gedoopt
moesten worden, Cypr. Ep. 59; en dit werd spoedig algemeen
gebruik en voor eene apostolische gewoonte aangezien, cf. Suicerus,
s. v. βαπτισμος en κλινικος.
Schwane, D. G. I 378. II 755. Moeller-Schubert, Kirchengesch. I 338. De Grieksche kerk heeft
geen bepaling over den tĳd, maar stelt den doop toch gewoonlĳk

niet langer dan tot den achtsten dag uit en bedient hem in geval
van nood ook reeds vroeger, zelfs terstond na de geboorte. De
Roomsche kerk dringt er op aan, dat het kind zoo spoedig mogelĳk
na de geboorte gedoopt worde, Trid. VII de bapt. c. 12.
Catech. Rom. II 2 qu. 28. Met dezen algemeenen regel stemmen
de Lutherschen, Gerhard, Loc. XX 245 en ook de Gereformeerden
in. De prov. synode van Dordrecht 1574 art. 57 verklaarde zelfs,
dat de affectie der ouderen, die den doop haarder kinderen begeeren
uit te stellen, ter tĳd toe, dat de moeders zelve hare
kinderen presenteren, ofte op de gevaders lange wagten, en is
geen wettelyke oorzake om den doop uit te stellen. Maar geen
andere synode nam deze uitspraak over. Ofschoon alle noodeloos
uitstel afgekeurd en telkens op spoedige presentatie van het kind
ten doop aangedrongen wordt, is het toch volstrekt de bedoeling
van de kerkordeningen niet, om, als zĳ alleen spreken van de
vaders, de moeders uit te sluiten, maar om het stelsel van getuigen
tegen te gaan en dezen niet de plaats der vaders te laten
innemen, cf. Bucanus, Inst. 634. Bullinger, Huysboek 1612 f.
249 f. Synopsis pur. theol. 44, 52. Voetius, Pol. eccl. I 724.
Moor V 512. M. Vitringa VII 176. Het stelsel van doopgetuigen,
ἀναδοχοι, sponsores, fidejussores, susceptores,
compatres, commatres, patrini, matrinae, patres et matres spirituales, kwam op,
toen de kinderdoop algemeen gebruik werd, en wordt reeds door
Tertullianus, de bapt. 18, vermeld. Er waren nu personen van
noode, die in de plaats van het kind belĳdenis deden en de gebruikelĳke
vragen beantwoordden; die als het ware als borgen,
sponsores, voor het kind optraden, en beloofden, om het later
op den grondslag van den doop christelĳk op te voeden. Zĳ waren
de vertegenwoordigers der kerk, die immers zelve eigenlĳk in
haar geheel het kind ten doop houdt en het draagt met haar
gebed. Nu lag het voor de hand, om de ouders als zulke sponsores
bĳ den doop van het kind te laten optreden. En in den
eersten tĳd geschiedde dit ook alzoo. Maar langzamerhand werden
vaderschap en peterschap naast elkander gesteld, evenals geboorte
en wedergeboorte, natuurlĳke en geestelĳke verwantschap. Ouders
waren vanzelf al verplicht tot christelĳke opvoeding van hun
kind en schenen eene bĳzondere gelofte daartoe niet meer op
zich te kunnen nemen. Zĳ waren de natuurlĳke ouders van het
kind, maar het peterschap was eene gansch andere geestelĳke

verwantschap, en werd daarom allengs een impedimentum matrimonii
tusschen de susceptores eener- en den doopeling en zĳne ouders
anderzĳds en ook tusschen hen zelven. Het concilie van Mainz 813
verbood dan ook reeds: nullus proprium filium vel filiam de fonte
baptismatis suscipiat, cf. Catech. Rom. II 2 qu. 20-24. Maar
deze zelfde Catechismus moest reeds klagen, dat deze dienst in de
kerk zoo verwaarloosd was, ut nudum tantum hujus functionis
nomen relictum sit. Lutherschen en Gereformeerden achtten dit
stelsel van doopgetuigen volstrekt niet noodzakelĳk, dewĳl het
in de Schrift niet voorgeschreven of vermeld was, maar hielden
het toch gewoonlĳk voor een adiaphoron, dat soms wel van eenig
nut kon zĳn, Gerhard, Loc. XX 267. Buddeus, Inst. p. 1071.
Dordsche Kerkenorde 57. Synopsis pur. theol. 44, 54. Bucanus,
Inst. theol. 640. Voetius, Pol. eccl. I 704. Moor V 509. M.
Vitringa VII 159. Maar de Gereformeerden legden er toch vooral
nadruk op, dat in de eerste plaats de ouders de vragen bĳ den
doop zouden beantwoorden en als susceptores en sponsores voor
hun kind zouden optreden, en eischten, dat als er getuigen
werden genomen, dezen van zuivere belĳdenis en wandel zouden
zĳn. Calvĳn, Op. ed. Amst. IX 142. Hooyer, Oude Kerkenordeningen
bl. 7. 11. 17. 46. 69. 105. 153. 205. 265. 314. 344.
456. Daar komt nog bĳ, dat in de Roomsche kerk de peters
en meters dienst moeten doen, om het kind in de leer des geloofs
te onderwĳzen, wĳl de pastoors, zooals de Catech. Rom. II 2 qu.
20 zegt, er geen tĳd voor hebben. Maar de Gereformeerde kerk
voerde op voorgang van Calvĳn de catechese der gedoopte jeugd
in en droeg deze aan de leeraar op. Zoo is in eene goed ingerichte
Gereformeerde kerk het stelsel van getuigen, dat overigens spoedig
in een nudum nomen ontaardde, behalve in enkele bĳzondere
gevallen overbodig en onnoodig geworden en practisch ook zoo
goed als verdwenen. Cf. Suicerus, s. v. ἀναδοχοι. Höfling,
Das Sakr. der Taufe II 4-20. Steitz in Herzog2 15, 247.

Heel deze leer des doops, gelĳk zĳ door de Gereformeerden
ontwikkeld werd, stelt in het licht, hoe eng zĳ zich aansloten
bĳ de H. Schrift. Des te meer verdient het de aandacht, dat zĳ
desniettemin of liever juist daarom in hunne erkenning en bediening
van den doop alle sectarisme wisten te vermĳden en eene
echt-christelĳke ruimte van hart en breedte van opvatting bewaarden.
In overeenstemming met de katholieke kerk in haar strĳd

tegen de Afrikaansche kerken leerden ook de Gereformeerden
eenparig, dat de ketterdoop, mits bediend in den naam van God
drieëenig, erkend moest worden; maar wĳl zĳ de doopsformule
niet magisch opvatten en den doop niet losmaakten van kerk en
ambt, voegden zĳ er de nadere beperking aan toe, dat hĳ bediend
moest zĳn door een in eene christelĳke gemeente erkenden dienaar.
Cf. Dr. G. van Goor, De strĳd over den Ketterdoop. Utr. 1872.
Herzog2 art. Ketzertaufe. Calvĳn bĳ Herzog, Das Leben Joh.
Calvins II 486. Voetius, Pol. eccl. I 631-645. Turretinus, Th.
El. XIX qu. 15. Moor V 443-453. Syn. Dordr. 1574 vr. 10.
Midd. 1578 vr. 29. Dordr. 1618 sess. 162. En van den doop
sloten zĳ wel uit alle zaken en voorwerpen, alle doode, omgekomene
of nog slechts ten deele geboren personen, alle monstra,
alle kinderen ook van Heidensche ouders, die gevangen genomen
waren, Syn. Dordr. 1618 sess. 18. 19, maar zĳ lieten tot den
doop toe alle kinderen, die na den dood hunner ouders of als
vondelingen in christelĳke familiën waren opgenomen, die uit een
onwettig huwelĳk of uit excommunicati, schismatieken, ketters
geboren waren, indien er maar eenige grond voor het vermoeden
bestond, dat de lĳn des verbonds niet geheel was afgebroken.
Voetius I 645-670. Moor V 500-509. M. Vitringa VII 95.
142-159. De Gereformeerden zĳn eer van te ruime dan van te
enge erkenning en bediening des doops te beschuldigen. Maar
daardoor hebben zĳ toch op uitnemende wĳze de eenheid en
catholiciteit der kerk van Christus op aarde gehandhaafd. Alle
christelĳke kerken erkennen nog elkanders doop en spreken
daarmede feitelĳk uit, dat in haar alle nog zooveel waarheid
aanwezig is, dat de mogelĳkheid van zalig te worden niet is
uitgesloten. Er is ééne belĳdenis, op welke zĳ alle gebouwd, één
geloof, dat zĳ alle deelachtig zĳn. In weerwil van alle verschil
en strĳd, erkennen allen toch één Heer, één geloof, één doop.



§ 53. Het Avondmaal.

1. Bĳ den doop komt als tweede sacrament het avondmaal,
dat onder het O. Test. zĳn voorbeeld in het pascha had. Evenals
bĳ de Heidenen, Num. 25:2 waren ook bĳ Israel met de offers

dikwerf maaltĳden verbonden. Soms werden de offers op het
brandofferaltaar geheel verbrand, maar bĳ andere werd slechts
een gedeelte verbrand en het overige voor gebruik bewaard, hetzĳ
door de priesters alleen bĳ het altaar, Lev. 2:3, 10, 6:16,
25-30, 7:1-10, 10:12, 13, ter verzoening, Num. 10:17;
hetzĳ door den dienstdoenden priester met zĳne familie op eene
reine plaats tot zĳn onderhoud, Lev. 7:12-14, 31-34, 10:14;
hetzĳ door den offeraar met zĳne familie en gasten, mits levietisch
rein, en buiten het heiligdom, Lev. 7:19-21, Deut. 12:7, 12,
1 Sam. 9:13v., 2 Sam. 6:19. De beteekenis dezer maaltĳden
was, dat God met zĳn volk samenkwam en op grond van de
gebrachte en aangenomen offerande in vreugde zich met zĳn volk
vereenigde. In dit heiligdom komt God tot de kinderen Israels
en woont onder hen, Ex. 20:24, 29:42-46, 33:7, Num. 11:25,
12:5, 17:4, Deut. 31:15; Hĳ is de gastheer, die een deel
der Hem gebrachte offerande afstaat en zĳn volk ten maaltĳd
noodigt; wie eraan deelnam, trad met Hem in verbond. Het
deelnemen aan de Heidensche offermaaltĳden was daarom aan
Israel verboden, Ex. 34:15; het was גצמד, een zich verbinden
met, een zich aansluiten bĳ de valsche goden, Num. 25:3, 5,
Ps. 106:28; de apostelen verboden ze later aan de Christenen,
Hd. 15:29, 21:25, of waarschuwden er tegen om der zwakgeloovigen
wil, 1 Cor. 8:1v., 10:18v. Als zulke vereenigingen
van God met zĳn volk en ook onderling, droegen deze maaltĳden
een karakter van blĳdschap en vreugde en gaven menigmaal wel
aanleiding tot brasserĳen en dronkenschappen, 1 Sam. 1:13,
Jes. 28:8, Spr. 7:14, maar dienden andererzĳds ook tot beelden
en onderpanden der hoogste vreugde in God, Deut. 27:7, Ps.
22:26v., Jes. 25:6, 62:8, 9, cf. art. Opfermalzeiten in Herzog2.
Zulk een offermaaltĳd had er vooral bĳ het pascha plaats. Vele
Protestanten hielden tegenover Rome staande, dat het pascha
daarin geheel en al opging, Moor V 322. Witsius, Oec. foed. IV
9, 6. Maar dit is ongetwĳfeld onjuist; het pascha was allereerst
een sacrificium en daarna een sacramentum. In Ex. 12:27, 34:25
heet het een זֶבַח voor den Heere; de handeling, die ermede
gepaard ging, heet עֲבֹדָה, Ex. 12:26; en het vieren ervan wordt
Num. 9:7 een brengen van een קָרְבַּן aan den Heere genoemd.
Voorts moest de huisvader, nadat hĳ vier dagen vóór het feest,
op den 10en Abib of Nisan, een eenjarig, mannelĳk, volkomen

lam heeft afgezonderd, dit op den 14en dier maand tusschen de
twee avonden slachten en van het bloed met een bosje hyzop
strĳken aan de twee posten en den bovendorpel der huisdeur,
Ex. 12:3v. Dit bloed diende ter verzoening. Op zichzelf had
Israel evengoed als de Egyptenaren den dood verdiend; maar
het wordt toch niet als Egypte behandeld doch door den Heere
genadig uit den dood gered en uit het land der dienstbaarheid
verlost. Daarvoor moest het bloed ten teeken zĳn. Als de Heere
dat bloed aan de huisdeur zag, was Hĳ verzoend, legde Hĳ zĳn
toorn af en ging Hĳ sparend voorbĳ, (פסח, over iets heenschrĳden,
voorbĳgaan, Jes. 31:5, vandaar פֶּסַח, πασχα),
Ex. 12:13, 23, 27. Nog duidelĳker blĳkt het sacrificieel karakter van het pascha
uit de wĳze, waarop het later in Kanaän gevierd wordt. Daar
wordt het lam niet meer door den huisvader maar door de
Levieten geslacht, 2 Chr. 30:16, 35:11, Ezr. 6:19; het bloed
wordt door de priesters op het altaar gesprengd, 2 Chron. 30:16,
35:11; de vetdeelen op het altaar verbrand, 2 Chron. 35:14;
en de maaltĳd bĳ het heiligdom gehouden, Deut. 16:2. Maar
al is het pascha dus in de eerste plaats eene offerande, het gaat
daarin toch niet op, het wordt straks een maaltĳd. Nadat het
lam tusschen de twee avonden op den 14en Abib geslacht en zĳn
bloed aan de huisdeur gestreken of in later tĳd op het altaar
gesprengd was, moest het, zonder dat er een been aan gebroken
werd, geheel, met hoofd, schenkels en ingewand aan het vuur
gebraden en daarna in denzelfden nacht van den 14en Abib met
ongezuurde brooden en bittere kruiden door allen, die in het huis
waren, dus ook door de vrouwen, doch niet door onbesneden
vreemdelingen, uitlanders of huurlingen, in haast, met omgorde
lenden, geschoeide voeten en een staf in de hand, in huis of later
bĳ het heiligdom gegeten en het overblĳvende met vuur verbrand
worden, Ex. 12:1-28, 43-49, 13:3-9, 23:15, Lev. 23:5-14,
Num. 9:10-14, 28:16-25, Deut. 16:1v. Het pascha
nam daardoor in den Israelitischen cultus eene geheel bĳzondere
plaats in; het was eene offerande maar ging daarna terstond in
een maaltĳd over; tot de zondoffers behoorde het niet, want het
werd gegeten, noch ook tot de dankoffers, want aan den maaltĳd
ging verzoening vooraf. Het is trouwens ook bĳ eene bĳzondere
gelegenheid, vóór alle andere offers, door God ingesteld en draagt
een eigen natuur; het is eene offerande ter verzoening en een

maaltĳd der gemeenschap met God en met elkander; het is sacrificium
en sacramentum tegelĳk. Het N. Test. kent aan dit pascha
eene typische beteekenis toe, zoodat het niet alleen eene herinnering
is aan de bevrĳding uit Egypte maar ook een teeken en onderpand
van de verlossing uit het diensthuis der zonde en van de gemeenschap
met God in den beloofden Messias. Jezus heeft hier
zelf op gewezen, als Hĳ opzettelĳk de instelling van het avondmaal
met de viering van het pascha in verband heeft gebracht. Maar
over de wĳze, waarop Hĳ dat gedaan heeft, bestaat er geen klein
verschil. Sommigen beroepen zich op de Synoptici en zeggen, dat
Jezus op Donderdag den 14en Nisan met zĳne discipelen het
eigenlĳke pascha gebruikt en bĳ die gelegenheid het avondmaal
heeft ingesteld. Anderen houden het met Johannes, 12:1, 13:1,
2, 29, 18:28, 19:14, 31 en beweren, dat Jezus op Donderdag
den 13en Nisan een gewonen maaltĳd met zĳne discipelen gehouden
en daarbĳ hun de voeten gewasschen heeft, en dan op
den 14en Nisan, den eigenlĳken dag des feestes, als het ware
paaschlam gestorven is. Hetzĳ men nu de Synoptici naar Johannes
of Johannes naar de Synoptici conformeere; of beiden onverzoend
naast elkander laat staan; of ook, op grond van de getuigenis
der Quartadecimanen in de tweede en derde eeuw, die voor hunne
practĳk, om het christelĳk paaschfeest in den avond van den 14en
Nisan te vieren, zich o. a. op den apostel Johannes beriepen, de
echtheid van het vierde evangelie ontkenne, cf. art. Passah,
Herzog2 11, 270. Meyer op Joh. 18:28. Schäfer, Das Herrenmahl
nach Ursprung und Bedeutung 1897 S. 53-99. Zahn, Einl. in
das N. T. II 309 f.; altĳd is er in zoover overeenstemming, dat
Jezus op Donderdagavond met zĳne discipelen een maaltĳd gehouden
heeft, op Vrĳdag gestorven en op Zondag opgestaan is.
Al ware nu deze maaltĳd niet het gewone pascha van 14 Nisan
geweest maar daags te voren, op Donderdag 13 Nisan gehouden;
dan zou er toch niets tegen zĳn om aan te nemen, dat Jezus,
die den volgenden dag sterven zou en dus het pascha niet op
den gewonen tĳd met de Joden eten kon, het daags te voren
gebruikt en op deze wĳze het avondmaal eraan verbonden had.
Want dit laatste is boven allen twĳfel verheven. Zoowel Paulus,
1 Cor. 10:16, 11:24, 25 als de Synoptici laten Jezus het
avondmaal instellen in het nauwst verband met het pascha; aan
den paaschdisch ontleent hĳ het brood en den wĳn, die als

teekenen en zegelen bĳ het avondmaal dienst moeten doen; terwĳl
Hĳ den doop terstond van Johannes overneemt, wacht Hĳ met
de instelling van het avondmaal tot het laatste paaschfeest en
doet dan den bondsmaaltĳd des O. Verbonds in dien des N. Testaments
overgaan; en dit alles vindt bĳ Johannes geen tegenspraak,
omdat hĳ van de instelling van het avondmaal ganschelĳk zwĳgt.
En voorts is de datum van Jezus’ sterfdag op 14 of op 15 Nisan
volkomen onverschillig voor het feit, dat Jezus als het ware
paaschlam gestorven is. Want niet alleen het evangelie van Johannes
laat dit uitkomen, 19:33, 36; maar ook Paulus zegt
uitdrukkelĳk in 1 Cor. 5:7, dat ons pascha, n.l. Christus, geslacht
is en dat daarom de geloovigen den ouden zuurdeesem der zonde
moeten uitzuiveren, en als ἀζυμοι, als nieuwe schepselen, onvermengd
met de ongerechtigheid, behooren te wandelen. En daarbĳ
komt nog, dat het lam, dat ter slachting geleid wordt, Jes. 53:7,
niet onwaarschĳnlĳk eene toespeling op het paaschlam bevat en
zoo in het N. Test. op Christus wordt toegepast, Joh. 1:29, 36,
Hd. 8:32, 1 Petr. 1:19, Op. 5:6 enz. Gelĳk de besnĳdenis
een voorbeeld was van den doop en door den dood van Christus
heen in dien doop overging, zoo wees het pascha vooruit naar het
avondmaal en werd daardoor naar het bevel van Christus vervangen.
Terwĳl echter het pascha nog in de eerste plaats een
sacrificium was, heeft het avondmaal dit karakter geheel verloren.
Immers heeft de offerande, die in het pascha gebracht werd, in
den dood van Christus hare volkomen vervulling verkregen. En
het is op grond dier eenmaal volbrachte en volkomene offerande,
dat Christus de nieuwe bedeeling van het genadeverbond sticht
en zĳne discipelen noodigt en sterkt aan zĳnen heiligen disch.

2. Nadat enkelen in vroeger tĳd waren voorgegaan, is echter
in de laatste jaren door Jülicher, Spitta, Mensinga, Brandt,
Grafe e. a. de instelling van het avondmaal door Jezus zeer
ernstig bestreden. Als gronden voeren zĳ aan, dat de woorden:
doet dat tot mĳne gedachtenis, bĳ Mattheus en Marcus ontbreken
en alleen als een vrĳ toevoegsel van Paulus in 1 Cor. 11:24, 25
en Luk. 22:19 voorkomen; dat sommige handschriften, vooral
D, in Luk. 22:19, 20 de woorden: το ἱπερ .... ἐκχυννομενον
weglaten en dus van een gegeven worden van het lichaam van
Christus, van een doen tot zĳne gedachtenis en van den beker

der dankzegging niets weten; dat het evangelie van Johannes er
geen melding van maakt en de andere berichten onderling sterk
afwĳken; en vooral, dat Jezus brood en wĳn niet met zĳn dood
in verbinding kon brengen, veel minder ze als teekenen van zĳn
lichaam en bloed te eten kon geven, maar dat deze voorstellingen
eerst konden opkomen, toen in de gemeente zich zekere beschouwing
over den persoon en over den dood van Jezus gevormd
had. Doch al deze argumenten zĳn van weinig kracht. Immers
is het een feit, dat in den tĳd, toen het evangelie van Johannes
geschreven werd, het avondmaal algemeen in de christelĳke kerk
gevierd werd; de verzwĳging der instelling kan daarom in geen
geval uit onkunde voortkomen. Evenzoo is het met Lukas; het
ontbreken der bovengenoemde woorden in cap. 22:19, 20 kan
niet onderstellen, dat men toentertĳd dacht, dat er bĳ het laatste
avondmaal niets anders gebeurd was dan hetgeen vervat is in
deze woorden: και λαβων ἀρτον εὐχαριστησας ἐκλασεν και ἐδωκεν
αὐτοις λεγων τουτο ἐστιν το σωμα μου. Want dan zou de handeling,
die toen plaats greep, volkomen onbegrĳpelĳk zĳn; de
tekst in Codex D onderstelt, dat er bĳ die gelegenheid meer is
geschied en gesproken en is daarom òf corrupt òf in het gunstigst
geval een onvolledig bericht van wat bĳ het laatste avondmaal
geschied is. Van den tĳd van Johannes en Lukas kunnen wĳ
opklimmen tot dien van Paulus; en dan blĳkt, dat deze apostel
van de onderstelling uitgaat, dat de christelĳke kerk algemeen
het avondmaal als eene instelling van Christus kent en viert;
ja, hĳ zegt zelfs, dat hĳ hetgeen betrekking heeft op de instelling
van het avondmaal van den Heere ontvangen en aan de Corinthiërs
overgegeven heeft, παρελαβον ἀπο του κυριου, 1 Cor. 11:23.
De tĳd, waarin Paulus dit onderricht niet παρα maar
ἀπο του κυριου, van de zĳde des Heeren ontving, valt ongetwĳfeld saam
met dien van zĳne bekeering, Hd. 9, en is alzoo slechts een
paar jaren verwĳderd van den laatsten nacht, waarin Christus
zĳn avondmaal ingesteld heeft. Daaruit volgt, dat reeds in de
allereerste jaren na Jezus’ dood de christelĳke gemeente eenparig
met al de apostelen het avondmaal als eene instelling van Christus
gekend heeft. Dit is meer dan voldoende, om de waarheid dier
instelling boven allen redelĳken twĳfel te verheffen.

Eene andere vraag is echter, hoe Christus dit avondmaal ingesteld
en wat Hĳ ermede bedoeld heeft. En dan verdient het

allereerst opmerking, dat Jezus zĳn avondmaal bĳ gelegenheid
van den paaschmaaltĳd ingesteld heeft. De viering van het pascha
was in Jezus’ tĳd met allerlei ceremoniën uitgebreid en geschiedde
in het kort op de volgende wĳze. Als het feest naderde, trokken
duizenden bĳ duizenden Israelieten naar Jeruzalem heen, kochten
daar een lam en lieten het in den namiddag van den 14en Nisan
door de Levieten in het voorhof slachten; priesters stonden
daarbĳ gereed, om het bloed in zilveren en gouden schalen op
te vangen, deze van den een aan den ander over te geven, en ze
ten slotte ineens over het altaar uit te gieten. Middelerwĳl
werden, onder het zingen van het hallel door de Levieten, de
dieren opgehangen, van de ingewanden ontdaan en de offerstukken
door den priester in een vat naar het altaar gebracht. Daarna
namen zĳ, die het lam ter slachting hadden aangeboden en wier
getal gewoonlĳk tusschen de tien en twintig man bedroeg, het
geslachte mede naar een private woning en braadden het aldaar,
zonder er een been aan te mogen breken. De maaltĳd zelf begon
met het rondgaan van een beker en met dankzegging; dan werden
bittere kruiden en een schotel moes op tafel gebracht en genuttigd
en daarna het lam met ongezuurde koeken opgezet. Voordat
hiervan gegeten werd, verhaalde de huisvader of later een voorlezer
de geschiedenis van den uittocht, hieven de dischgenooten
het eerste gedeelte, Ps. 113-114, van het hallel, Ps. 113-118,
aan en ging de tweede beker rond. Daarna begon eerst de eigenlĳke
maaltĳd. Na afloop daarvan werd de derde beker door den huisvader
gezegend en met de dischgenooten uitgedronken. En het
geheel werd dan besloten met het inschenken van den vierden
beker, met het zingen van het tweede gedeelte van het hallel,
Ps. 115-118, met de zegening van den vierden beker door den
huisvader met de woorden van Ps. 118:26 en met de lediging
daarvan door de aanzittende gasten. Deze vier bekers waren bĳ
den maaltĳd vereischt, maar soms ging nog een vĳfde beker rond
onder het zingen van Ps. 120-137, cf. Keil. Arch. § 81. Herzog2
11, 268-270. Waarschĳnlĳk stelde Jezus nu het avondmaal
in, nadat het paaschlam gegeten was, μετα το δειπνησαι, Luk.
22:20, bĳ den derden beker, den beker der dankzegging. Hĳ
neemt daarbĳ van het gewone brood en den gewonen wĳn, die bĳ
het pascha gebruikt waren, en brengt deze volgens het getuigenis
van alle vier berichten, Mt. 26:26-29, Mk. 14:22-25, Luk.

22:19, 20, 1 Cor. 11:23-25 rechtstreeks met zĳn dood in
verband. Er is geen enkele reden, om dit in twĳfel te trekken;
Jezus wist en zag zĳn dood vooruit en had de beteekenis daarvan
reeds meermalen aan zĳne discipelen verklaard, deel III 354v.
Bepaaldelĳk vat Hĳ hier zĳn dood als offerande op; zoo toch
alleen zĳn de woorden en handelingen te verklaren, die met de
instelling van het avondmaal gepaard gaan. Het pascha was zoo
even genuttigd, en dat pascha was de aanvang en grondslag
geweest van het verbond, dat God met Israël oprichtte in de
woestĳn; immers deed het eerst, doordat het lam geslacht en
zĳn bloed vergoten en op het altaar gesprengd was, dienst als
offerande der verzoening, en werd het daarna gebruikt tot een
offermaal om te beteekenen de gemeenschap van God met zĳn
volk. Dit alles brengt Christus op zichzelf over; Hĳ is het ware
paaschlam, dat door zĳn dood, door de breking van zĳn lichaam
en door de vergieting van zĳn bloed, de verzoening bewerkt bĳ
God en den grondslag legt van een nieuw verbond. Jezus wĳst
dit duidelĳk aan, door het avondmaal in te stellen bĳ gelegenheid
van het pascha, door te dien einde zich te bedienen van het
brood en den wĳn van den paaschdisch, door het brood niet alleen
te nemen en te zegenen maar ook, volgens alle vier berichten, cf.
Hd. 2:42, te breken, en vooral ook door de woorden, die Hĳ
daarbĳ uitsprak. Onder het breken en uitdeelen des broods zeide
Hĳ: τουτο ἐστιν το σωμα μου, Mt. Mr.,
τουτο ἐστιν το σωμα
μου, το ὑπερ ὑμων διδομενον, Luk., of τουτο μου ἐστιν το
σωμα το ὑπερ ὑμων, Paulus (κλωμενον ontbreekt in de voornaamste
handschriften en wisselt in andere met θρυπτομενον en
διδομενον af). En bĳ het geven van den drinkbeker sprak Hĳ:
πιετε ἐξ αὐτου παντες, τουτο γαρ ἐστιν το αἱμα μου της διαθηκης
το περι πολλων ἐκχυννομενον εἰς ἀφεσιν ἁμαρτιων, Mt.,
τουτο ἐστιν το αἱμα μου της διαθηκης το ἐκχυννομενον ὑπερ
πολλων, Mr., τουτο το ποτηριον ἐν τῳ ἁιματι μου το ὑπερ
ὑμων ἐκχυννομενον, Luk., τουτο το ποτηριον ἡ καινη διαθηκη
ἐν τῳ ἐμῳ αἱματι, Paulus. De afwĳkende lezingen bewĳzen genoegzaam,
dat Jezus evenmin bĳ het avondmaal als bĳ den doop
eene vaststaande, onveranderlĳke formule heeft voorgeschreven;
het is zelfs onmogelĳk uit te maken, welke woorden letterlĳk
door Jezus zelven bĳ die gelegenheid zĳn uitgesproken; Hĳ heeft
niet bepaald, wat er bĳ het avondmaal gezegd moest worden,

maar Hĳ heeft omschreven, wat het avondmaal was en wezen
moest. En dit is uit de vier berichten volkomen duidelĳk. Jezus
heeft het brood en den wĳn van den paaschdisch verheven tot
teekenen van zĳn lichaam en bloed, en wel van dat lichaam en
dat bloed, gelĳk het straks in den dood als eene offerande der
verzoening zou worden overgegeven. De bedenking, dat Jezus’
lichaam toch aan het kruis niet aan stukken gebroken is gelĳk
het brood, en zĳn bloed daar ook niet vergoten is als de wĳn
bĳ het avondmaal en dat daarom deze beelden niet passen, is
van weinig kracht. Jezus gaat immers van het pascha en van de
O. Test. offerande uit, neemt de daarbĳ gebruikelĳke handeling
en terminologie over en past deze toe op zĳn dood. Daarom
voegen Lukas en Paulus aan de woorden: τουτο ἐστιν το σωμα
μου de verklaring toe: το ὑπερ ὑμων διδομενον of alleen
το ὑπερ ὑμων. Hetzĳ Jezus deze woorden letterlĳk zoo gesproken heeft
of niet; in dien zin heeft Hĳ het toch bedoeld, als Hĳ in het
brood een teeken van zĳn lichaam aanwees. Het is een teeken
van het lichaam van Jezus, gelĳk het in den dood ter verzoening
der zonden geofferd wordt. Vandaar ook, dat de beteekenis van
het tweede teeken in alle vier berichten zooveel breeder omschreven
wordt. In de offerande is de bloedstorting de hoofdzaak,
Hebr. 9:22. Het bloed van Christus, waarvan de wĳn een teeken
is, is offerbloed, bloed der verzoening, dat voor velen vergoten
wordt, en daardoor aanvang en inwĳding van een nieuw verbond.
Gelĳk pascha en oud verbond, zoo behooren avondmaal en nieuw
verbond bĳ elkaar. De drinkbeker is daarom το αἰμα μου της
διαθηκης of ἡ καινη διαθηκη ἐν τῳ αἰματι μου, d. w. z. bondsbloed,
Ex. 24:8, hetwelk als offerbloed ter voltrekking van het
verbond met God noodig en dienstig was, of het verbond zelf,
dat door dat bloed, wĳl bewerkende en medebrengende de vergeving
der zonden, tot stand komt en daarin rust. De discipelen
waren bedroefd, zagen tegen den dood van Christus op en begrepen
hem niet; maar Jezus verklaart hun hier bĳ de instelling van
het avondmaal, dat die dood hun nut is; daardoor komt toch
die vergeving en dat verbond tot stand, welke in het O. Test.
werden afgeschaduwd en voorspeld; de tĳd der belofte is voorbĳ,
die der vervulling breekt aan; het oude is voorbĳgegaan, ziet
het is alles nieuw geworden.

Maar Jezus laat het hier niet bĳ. Hĳ geeft in de teekenen van

brood en wĳn niet alleen eene verklaring van zĳn dood, maar
Hĳ deelt die teekenen ook ter nuttiging aan zĳne discipelen mede.
Volgens Mt. gebruikte Jezus uitdrukkelĳk de woorden λαβετε,
φαγετε, en πιετε ἐξ αὐτου παντες; en hoewel Marcus alleen het
woord λαβετε vermeldt en Lukas en Paulus van al deze woorden
geen gewag maken, toch staat op grond van alle berichten vast,
dat Jezus het brood en den wĳn niet alleen tot teekenen van zĳn
lichaam en bloed verhief maar ze als zoodanig ook aan zĳne
discipelen uitreikte en te genieten gaf. Nadat het pascha gebruikt
was, stelde Jezus een nieuwen maaltĳd in, welks bestanddeelen
brood en wĳn waren, niet op en voor zichzelf, maar als teekenen
van zĳn gebroken lichaam en vergoten bloed. Er is hiertegen door
Spitta ingebracht, dat het eten van het gedoode lichaam van
Jezus en het drinken van zĳn bloed „ebenso schaurige wie für ein
israelitisches Bewustsein unverträgliche Gedanken” zĳn. En men
heeft daarom gemeend, dat, ook al heeft Jezus brood en wĳn
als teekenen van zĳn lichaam en bloed aangeduid, Hĳ ze toch
niet als zoodanig aan zĳne discipelen heeft te genieten gegeven;
dat Hĳ alleen verklaard heeft, wat er straks met Hem geschieden
zou, maar niet, wat zĳne discipelen ontvangen en genieten zouden;
dat het eten van Jezus lichaam en het drinken van zĳn bloed
op dat oogenblik, toen Jezus zelf aan tafel zat, niet mogelĳk
was; dat, indien dit genieten het eigenlĳk karakter van het avondmaal
was, het avondmaal dan later na Jezus’ dood eene andere
natuur had dan bĳ de instelling; en dat het zoo weinig op het
nuttigen van brood en wĳn als zulke teekenen aankomt, dat tot
het midden der tweede eeuw toe, althans in de kerken van Rome
en Efeze, het avondmaal niet met wĳn maar met water werd
gevierd. Er ligt in deze tegenwerpingen een bestanddeel van waarheid.
Al wees het pascha in het O. T. naar Christus heen, het
eten van het paaschlam was toch geen eten van Christus’ gebroken
lichaam, gelĳk het genieten van het brood in het avondmaal
thans is. En het bloed werd wel bĳ de offeranden des O. Verb.
vergoten en gesprengd, maar het werd toch nooit gedronken. De
voorstelling, dat Jezus’ vleesch gegeten en zĳn bloed gedronken
moest worden, was dan ook voor de Joden zoo vreemd, dat zĳ
er zich aan ergerden en Jezus verlieten, Joh. 6:52, 60, 66.
De instelling van het avondmaal geschiedt wel in aansluiting bĳ
de des O. T. offervoorstellingen maar gaat er toch weer boven uit.

Het avondmaal is verwant aan maar niet identisch met het pascha.
Gelĳk nieuw tot oud verbond, gelĳk de offerande van Christus
tot die des O. Test., zoo staat avondmaal tot pascha. Het pascha
was een sacramentum op grond van een sacrificium maar in beide
deelen een schaduw en profetie van de goederen des N. T. Nu
echter is door Christus de waarachtige en volkomene offerande
gebracht, en daarom is op grond van die offerande de gemeenschap
met God in het avondmaal veel rĳker en voller, dan zĳ in de
dagen des O. T. wezen kon. Het avondmaal is een maaltĳd, de
wezenlĳke maaltĳd van God en zĳn volk; een offermaal, het
offermaal bĳ uitnemendheid, waar de geloovigen Christus zelf
genieten, gelĳk Hĳ voor hen gestorven is. Dat drukt Jezus daardoor
uit, dat Hĳ brood en wĳn als teekenen van zĳn gebroken
lichaam en vergoten bloed aan zĳne discipelen te genieten geeft.
Hĳ geeft zich niet alleen voor de zĳnen; Hĳ geeft zich ook aan
de zĳnen. Drinkbeker en brood in het avondmaal zĳn κοινωνια
του αἰματος και του σωματος του Χριστου, 1 Cor. 10:16. De
bovengenoemde tegenwerpingen hebben voorts nog in zooverre
kracht, als zĳ duidelĳk aantoonen, dat een kapernaïtisch eten
en drinken van het lichaam en bloed van Christus ten eenenmale
uitgesloten is. Het avondmaal, dat Christus zelf, terwĳl Hĳ aan
tafel zat, instelde, is hetzelfde als wat na zĳn dood in de christelĳke
kerk tot op den huidigen dag gevierd is. Brood en wĳn
hebben geen betrekking op den persoon van Christus zonder meer,
maar bepaaldelĳk op Christus als gekruisigde. Hĳ stelt daarin zĳne
offerande ons voor oogen, maar doet ons die ook genieten. En
op dat genieten komt het in het avondmaal wel terdege aan.
Jezus gaf de teekenen van brood en wĳn; Hĳ hield ze niet in
de hand, maar Hĳ deelde ze uit; Hĳ beval zĳne discipelen, om
ze te nemen en te eten; en Hĳ voegde er volgens Lukas (alleen
bĳ het uitdeelen van het brood) en Paulus (ook bĳ het overgeven
van den drinkbeker) de woorden aan toe: τουτο ποιειτε
εἰς την ἐμην ἀναμνησιν. Dat deze woorden bĳ Mt. en Mk. ontbreken,
bewĳst in het minst niet, dat zĳ òf door Jezus niet
gesproken òf in strĳd met zĳn bedoelen door Lukas en Paulus
eraan toegevoegd zĳn. Want in het eten en drinken van het brood
en den wĳn als teekenen van Jezus’ gebroken lichaam en vergoten
bloed ligt het doen tot zĳne gedachtenis vanzelf opgesloten; het
eerste is zonder het laatste niet mogelĳk. Deze woorden houden

voorts niet in, dat het avondmaal slechts een herinneringsmaal is,
maar zĳ drukken uit, dat heel het avondmaal, hetwelk in zĳn
wezen een offermaal is en eene gemeenschapsoefening met Christus,
geschieden moet tot gedachtenis aan Hem. Zĳ omschrĳven niet
het wezen van het avondmaal maar onderstellen, dat Jezus straks
afwezend zal zĳn en schrĳven voor, dat dan toch het avondmaal
tot zĳne gedachtenis, als eene voortdurende verkondiging van zĳn
dood, 1 Cor. 11:26, gevierd moet worden. Daarom staan er bĳ
Paulus ook de woorden nog bĳ: zoo dikwĳls als gĳ dit brood
zult eten en dezen drinkbeker zult drinken, 1 Cor. 11:25, 26.
Het avondmaal is door Christus ingesteld als een blĳvend goed
voor zĳne gemeente; het is een weldaad, aan alle andere weldaden
toegevoegd, om deze te beteekenen en te verzegelen. En
blĳven zal het tot de wederkomst van Christus. Zĳn dood moet
verkondigd worden, totdat Hĳ komt. Want het kruis is en blĳft
in deze bedeeling de oorzaak aller zegeningen, het middelpunt
van de gedachtenis der gemeente. Jezus zeide zelf, dat Hĳ van
nu aan, van de instelling en het gebruik van het avondmaal af,
niet meer drinken zou van de vrucht des wĳnstoks, totdat Hĳ
hem met zĳne discipelen nieuw zou drinken in het koninkrĳk
zĳns Vaders, Mt. 26:29, Mk. 14:25, cf. Luk. 22:16, 18. Hĳ
ging immers naar den hemel, om zĳne discipelen plaats te bereiden.
En eerst wanneer Hĳ wederkomt en zĳne discipelen tot
zich genomen zal hebben, zal Hĳ met hen aanzitten aan de
bruiloftstafel des Lams en met hen drinken van den nieuwen wĳn,
dien het Koninkrĳk zĳns Vaders in den nieuwen hemel en de
nieuwe aarde opleveren zal. Voor dien tusschentĳd heeft Hĳ het
avondmaal ingesteld, tot eene gedachtenis aan zĳn lĳden, tot eene
verkondiging van zĳn dood, tot een middel zĳner rĳke genade.
Cf. Cremer, art. Abendmahl I in Herzog3 1, 32-38 met de
daar aangehaalde litteratuur en voorts nog J. G. Boekenoogen,
De oorsprong des avondmaals, Amst. 1883. Rogaar, Het avondmaal
en zĳne oorspronkelĳke beteekenis, Gron. 1897. Schultzen,
Das Abendmahl im N. T., Göttingen 1895. Josephson, Das
H. Ab. und das N. T., Gütersloh 1895. R. A. Hoffmann,
Die Abendmahlsgedanken
Jesu Christi, Königsberg 1896. Holtzheuer, Das
Ab. und die neuere Kritik, Berlin 1896. Schaefer,
Das Herrenmahl
nach Ursprung und Bedeutung mit Rücksicht auf die neuesten
Forschungen, Gütersloh 1897. Eichhorn, Das
Ab. im N. T.,

Leipzig 1898. Clemen, Der Ursprung des h. Ab.
Leipzig 1898. W. Schmidt, Chr. Dogm. 1898 II 466. Lichtenstein, Des
Ap. Paulus Ueberlieferung von der Einsetzung des
h. Ab. Berlin 1899.

3. Dit avondmaal nam van den aanvang af in de christelĳke
godsdienstoefening eene voorname plaats in. Het werd gewoonlĳk
in eene bĳzondere samenkomst der gemeente op den dag des
Heeren des avonds en in verbinding met een gewonen maaltĳd
gevierd, boven bl. 216. Van de wĳze dezer viering is ons weinig
bekend; alleen weten wĳ uit Did. 9. 10. 14, dat er eerst eene
belĳdenis van zonden plaats had, daarna over den beker en over
het brood afzonderlĳk een dankgebed werd uitgesproken, dan de
maaltĳd gehouden en het geheel met eene dankzegging besloten
werd. Maar in de tweede eeuw kwam er allengs in heel de kerk
scheiding tusschen de ἀγαπαι en de
εὐχαριστια. De eerste gingen
haar eigen weg en ontaardden al spoedig, Zahn, art. Agapen in
Herzog3; en de tweede werd in de morgengodsdienstoefening
verlegd en met de bediening des woords in verbinding gebracht.
Daarmede gingen verschillende veranderingen gepaard. De ééne
godsdienstoefening werd spoedig in twee gedeelten gesplitst,
waarvan het eerste, de bediening des woords, ook voor catechumenen,
poenitenten en ongeloovigen openstond, maar het tweede,
de viering van het avondmaal, alleen voor de gedoopten toegankelĳk
was. Dit laatste kreeg hoe langer hoe meer een mysterieus
karakter, boven bl. 217; doop en avondmaal werden een
μυστηριον,
een sacramentum, Tert. adv. Marc. 4, 34, en door dezen naam
alsmede door allerlei bĳkomende plechtigheden in een geheimzinnig
donker gehuld. Geheel verkeerd is het daarom ook, om
de opvattingen dier eerste tĳden te interpreteeren naar de meeningen,
die in het Westen later, en vooral in de 16e eeuw gekoesterd
werden over de unio sacramentalis. De Schrift zeide,
dat het brood het lichaam en de wĳn het bloed van Christus is,
en dit spraakgebruik werd overgenomen en door ieder op zĳne
wĳze verstaan en uitgelegd. Eene officieele interpretatie ontbrak;
strĳd ontstond er niet over; en de vraag naar den aard dier
vereeniging van teeken en beteekende zaak kwam niet op; eene
realistische con- of transsubstantiatie lag even ver buiten het
bewustzĳn van dien tĳd als eene uitsluitend symbolische of figuratieve
beteekenis van het avondmaal. Symbool en zaak was voor

het Oostersch denken veel inniger verbonden dan voor het Westersche;
wĳ verstaan, zegt Harnack, D. 6. I2 397 terecht, onder
symbool eene zaak, die niet is, wat zĳ beduidt, maar toen verstond
men veelmeer onder symbool eene zaak, die op eene of
andere wĳze ook is, wat zĳ beduidt. Het stond van den aanvang
af in de christelĳke kerk vast, dat brood en wĳn het lichaam
en bloed van Christus waren; maar de wĳze, waarop zĳ zich
beider vereeniging dachten, is niet klaar en daarom voor verschillende
uitlegging vatbaar. Dat geldt van Ignatius, Smyrn. 7.
Ef. 20. Justinus, Apol. I 66. Iren. adv. haer. IV 18, 5 en van
vele andere schrĳvers. Maar de ontwikkeling der avondmaalsleer
werd vooral in verkeerde baan geleid door de toepassing der
offeridee. In het N. T. wordt wel de heiliging des lichaams,
Rom. 12:1, het gebed, Hebr. 13:15, cf. Op. 5:8, 8:3, de
weldadigheid en mededeelzaamheid, Hebr. 13:16, Phil. 4:18,
maar nooit het avondmaal eene offerande genoemd. Nu was echter
in den eersten tĳd het avondmaal met een gewonen maaltĳd
verbonden, en voor dien maaltĳd brachten de meer gegoede gemeenteleden
de noodige ingrediënten mede, brood, wĳn, olie, melk,
honing enz., die waarschĳnlĳk door de diakenen in ontvangst
genomen, voor den bisschop op hoofd- en bĳtafels (de latere
zĳaltaren) neergelegd, bĳ den maaltĳd bediend en daarna tot
onderhoud van de dienaren en tot ondersteuning der armen bestemd
werden. Deze gaven kregen den naam van προσφοραι, oblationes,
θυσιαι, sacrificia, offeranden, en werden door den bisschop met
een dankgebed, εὐχαριστια, gezegend. Deze opvatting werd op heel
het avondmaal overgedragen. Naar het dankgebed, dat over de
gaven gesproken werd, heette weldra het avondmaal zelf en ook
de beide avondmaalselementen εὐχαριστια, Did. 9. Ign., Philad.
4. Smyrn. 7. 8. Justinus, Apol. I 66, en werd het ook spoedig
opgevat als eene offerande, die door de gemeente Gode toegebracht
werd, Did. θυσια καθαρα, reeds met beroep op Mal. 1:11. Dit
was nu nog zoolang vrĳ onschuldig, als het avondmaal werkelĳk
als een maaltĳd beschouwd en de dankzegging in naam van de
gansche gemeente gedaan werd; de inhoud der offerande was
niet het lichaam en bloed van Christus maar de door de gemeente
saamgebrachte gaven, zoodat men in den eersten tĳd dus alleen
aan een dank- doch hoegenaamd niet aan een zoenoffer dacht.
Maar er lag toch een gevaarlĳk element in, dat te zĳner tĳd

verkeerd zou werken, vooral toen het door de clericale opvatting
van het ambt versterkt werd. Reeds Clemens vergelĳkt de episcopi
en diaconi met de priesters en levieten des O. T., omschrĳft hun
werkzaamheid als een προσφερειν τα δωρα της ἐπισκοπης en
brengt hun εὐχαριστια met de des
O. T. θυσιαι in verband, 1 Cor.
40-44. En toen avondmaal en agapae, de aanbieding van brood en
wĳn voor het avondmaal en de bĳdragen voor het onderhoud der
dienaren en de ondersteuning der behoeftigen uit elkander vielen,
kreeg het avondmaal hoe langer hoe meer het karakter van eene
offerande, die niet door de gemeente maar door den bisschop werd
gebracht, niet in hare aanbieding maar in zĳne dankzegging en
wĳding bestond, en niet op de gaven voor maar op de elementen van
het avondmaal betrekking had, Justinus, Dial. 41. 70. Iren. adv.
haer. IV 18, 5. Deze opvatting van het avondmaal als eene
offerande had nu weer invloed op de gedachte, welke men zich
vormde van de unio sacramentalis, gelĳk omgekeerd deze op gene.
Naarmate de bisschop als priester, de dankzegging als wĳding,
het avondmaal als een offer beschouwd werd, moest ook de realistische
vereeniging van brood en wĳn met het lichaam en bloed
van Christus zich te sterker aanbevelen. De symbolische, spiritualistische
opvatting van Origenes, die in het wezen der zaak
ook bĳ Eusebius Caes., Basilius, Gregorius Naz. e. a. gevonden
wordt, maakt in verband met de Oostersche Christologie bĳ
Cyrillus, Gregorius Nyss., Chrysostomus en Johannes Damascenus
voor de realistische leer der μεταβολη, μεταποιησις of transformatie
plaats, welke dan later nog in de leer der μετουσιωσις of
transsubstantiatie overging, Damascenus, de fide orthod. IV 14.
Conf. orthod. qu. 107. Conf. Dosith. decr. 17, cf. Steitz, Die
Abendmahlslehre der gr. K. in ihrer gesch. Entw. Jahrb. f. d.
Theol. 1864 S. 409-481. 1865 S. 64-152. 399-463. 1866
S. 193-252. 1867 S. 211-286. 1868 S. 2-67. 649-700.
Kattenbusch, Vergl. Konf. I 410 f. Loofs, art. Abendmahl in
Herzog3 1, 38-57.

De ontwikkeling ging in het Westen veel langzamer, al leidde
zĳ later tot een zelfde resultaat. Cyprianus stelde wel het sacrificieel
karakter van het avondmaal sterk op den voorgrond maar
zag daarin toch slechts eene imitatie van wat Christus in waarheid
op Golgotha gedaan had, Ep. 63, 2. 14. En hoewel Augustinus
telkens in de taal der Schrift het brood het lichaam en den wĳn

het bloed van Christus noemt, toch is er bĳ hem nog niets te
vinden van de latere transsubstantiatie-theorie. Integendeel, Augustinus
maakt zoo sterk mogelĳk onderscheid tusschen verbum en
elementum, accedit verbum ad elementum et fit sacramentum;
brood en wĳn worden daarom sacramenten genoemd, quia in eis
aliud videtur, aliud intelligitur. Het teeken wordt wel dikwerf
met den naam van de beteekende zaak genoemd, maar dat komt,
wĳl het er eene gelĳkenis van vertoont. Si enim sacramenta
quendam similitudinem earum rerum, quarum sacramenta sunt,
non haberent, omnino sacramenta non essent. Ex hac autem similitudine
plerumque etiam ipsarum rerum nomina accipiunt. Sicut
ergo secundum quendam modum sacramentum corporis Christi
corpus Christi est, sacramentum sanguinis Christi sanguis Christi
est, ita sacramentum fidei fides est, Ep. 23 ad Bonif. Brood en
wĳn zĳn similitudines, signa, commemorationes van het lichaam
en bloed van Christus; Dominus non dubitavit dicere: hoc est
corpus meum, cum signum daret corporis sui, c. Adam. c. 12.
Christus is lichamelĳk ook niet meer bĳ ons, maar is opgevaren
ten hemel; secundum praesentiam majestatis semper habemus
Christum, secundum praesentiam carnis, recte dictum est discipulis:
me autem non semper habebitis, tract. 1 in Ev. Joann.
Als Augustinus het avondmaal dan ook menigmaal een sacrificium
noemt, verstaat hĳ daaronder niet, dat Christus andermaal
in waarheid, zĳ het ook op onbloedige wĳze, geofferd wordt;
maar dan noemt hĳ het zoo, wĳl het eene gedachtenis is van
Christus’ offerande aan het kruis. Hujus sacrificii caro et sanguis
ante adventum Christi per victimarum similitudinem promittebatur;
in passione Christi per ipsam veritatem reddebatur; post
ascensum Christi per sacramentum memoriae celebratur, c. Faustum
20, 21. Christus se ipsum obtulit holocaustum pro peccatis
nostris et ejus sacrificii similitudinem celebrandam in suae passionis
memoriam commendavit, 83 qu. qu. 61. de doctr. chr. III
16. Of ook verstaat hĳ onder het lichaam van Christus, dat in
het avondmaal geofferd wordt, de gemeente. Hoe is, zoo vraagt
hĳ, het brood het lichaam van Christus? en hĳ antwoordt:
corpus Christi si vis intelligere, apostolum audi dicentem fidelibus:
vos estis corpus Christi et membra. Si ergo vos estis corpus
Christi et membra, mysterium vestrum in mensa propositum est,
mysterium Dei accipitis. En het brood is daar het teeken van,

quia panis non fit de uno grano sed de multis, Serm. ad infantes,
cf. de civ. 10, 6. 22, 10. Daarom wordt Augustinus ook niet
moede, om te verzekeren, dat het gebruik van het avondmaal
op zichzelf niet voldoende is, dat het alleen voor de geloovigen
ten zegen maar voor anderen ten verderve is, dat het ware eten
van Christus’ lichaam in het gelooven bestaat: crede et manducasti,
Tract. 25 in Joann. en zoo passim, cf. Bibl. studii theol.
apud J. Crispinum 1565 p. 89-100. Dorner, Augustinus 263-276
enz. De leer van Augustinus hield door haar machtigen
invloed nog langen tĳd de volle ontwikkeling der realistische
theorie tegen, en domineerde nog onder de karolingische theologen,
maar werd in den strĳd van Ratramnus tegen Paschasius Radbertus
en later in dien van Berengarius tegen Lanfranc meer en
meer teruggedrongen en eindelĳk geheel en al door de metabolische
theorie vervangen. Het woord transsubstantiatie ontmoeten wĳ
het eerst bĳ Hildebert van Tours † 1134, maar deze gebruikt
het in eene preek, zoodat het toen reeds vrĳ algemeen bekend
moet geweest zĳn, cf. Deutsch in Schürer’s Theol. Lit. Z. 1898
col. 442. De zaak die er door uitgedrukt werd, stond reeds vroeger
vast. Berengarius moest 1079 de formule onderteekenen, panem
et vinum... per mysterium sacrae orationis et verba nostri
Redemptoris substantialiter converti in veram et propriam ac
vivificatricem carnem et sanguinem Domini nostri J. C. etc. En
het vierde Lateraanconcilie 1215 bepaalde, dat het lichaam en
bloed van Christus in sacramento altaris sub speciebus panis et
vini veraciter continentur, transsubstantiatis pane in corpus et
vino in sanguinem potestate divina, Denzinger, Enchir. 298. 357.
Dit dogma stelde aan den dialectischen geest der scholastiek een
reeks van problemen over aard, tĳd en duur der verandering,
over de verhouding van substantie en accidentiën, over de wĳze,
waarop Christus tegenwoordig was in beide elementen en in elk
gedeelte daarvan, over bewaring en aanbidding der hostie enz.,
Lombardus, Thomas, Bonaventura, Duns Scotus op Sent. IV dist.
8-13. Thomas, S. Theol. III qu. 73-83. c. Gent. IV 61-69.
Bonaventura, Brevil. VI 9, cf. Schwane, D. G. III 628-661.
Harnack, D. G. III 488-498 enz. Van het sacrament des avondmaals
leert dan Rome aldus: de teekenen in dit sacrament zĳn
ongezuurd brood en met een weinig water vermengde wĳn. Deze
elementen worden door het woord der consecratie veranderd in

het eigen lichaam en bloed van Christus. Toen de Heiland n.l.
bĳ den laatsten maaltĳd de woorden sprak: dit is mĳn lichaam,
dit is mĳn bloed; toen heeft Hĳ niet alleen voor deze ééne maal
brood en wĳn in zĳn lichaam en bloed doen veranderen, maar
Hĳ heeft tegelĳk daarin zĳne discipelen tot priesters aangesteld
en in de woorden, die Hĳ sprak, eene kracht gelegd tot verandering
der substantie van brood en wĳn. De bediening van de
eucharistie is daarom het priesterlĳk werk bĳ uitnemendheid en
mag nooit door een ander dan een geordend priester worden
waargenomen. Als de priester de woorden der consecratie uitspreekt,
verandert de substantie van brood en wĳn in de substantie
van het lichaam en bloed van Christus. De lichamelĳke tegenwoordigheid
van Christus in de eucharistie kan immers niet
daardoor tot stand komen, dat Christus den hemel verlaat en in
het sacrament gaat inwonen, want Christus is en blĳft gezeten
aan de rechterhand des Vaders; noch ook kan zĳ door schepping
bewerkt worden, want dan ware het brood niet het eigen lichaam
van Christus, niet hetzelfde, waarmede Hĳ uit Maria geboren
en aan het kruis gestorven is; zĳ kan daarom alleen op die wĳze
geschieden, dat de substantie van brood en wĳn in de substantie
van Christus’ lichaam en bloed overgaat, ongeveer gelĳk de spĳze,
die wĳ nuttigen, omgezet wordt in een bestanddeel van ons
lichaam. De accidentia van brood en wĳn, n.l. de vorm, smaak,
reuk, kleur en zelfs de voedende kracht, blĳven wel na de consecratie,
maar zĳ inhaereeren niet meer in een subject; de substantie,
waarvan zĳ de eigenschappen waren, is weggenomen en
door eene gansch andere vervangen, van welke zĳ geen eigenschappen
zĳn, maar die zĳ alleen door hun schĳn bedekken voor
het oog. Wĳl nu Christus’ lichaam en bloed niet van zĳne menschelĳke
natuur en deze niet van zĳne Godheid is af te scheiden,
zoo is de gansche Christus in ieder element en in elk gedeelte
der beide elementen ten volle tegenwoordig. Daarom is het niet
noodig, al is het ook niet ongeoorloofd en soms toe te staan, dat
de eucharistie sub utraque specie genoten wordt, want in het
kleinste stukske brood is toch de gansche Christus aanwezig. En
deze Christus is in de elementen aanwezig van het oogenblik der
consecratie af tot den tĳd toe dat zĳ verbruikt zĳn, dus ook
ante en extra omnem usum. De eucharistie is daarom van alle
andere sacramenten onderscheiden. Want deze worden alle door

het gebruik voltrokken; de doop bĳv. is dan eerst een sacrament,
als de mensch er werkelĳk door afgewasschen wordt. Maar dit
is met de eucharistie niet het geval. De formule, die hierbĳ
gesproken wordt, richt zich niet tot den ontvanger, maar richt
zich tot het element en dient, om dit element in het lichaam
en bloed van Christus te veranderen. Bĳ de eucharistie is dus
het gebruik, de communie, secundair; het behoort tot de perfectio
maar niet tot de necessitas van het sacrament. Het sacrament
der encharistie bestaat wezenlĳk in de consecratie zelve, in de
daardoor teweeggebrachte transsubstantiatie, in de handeling van
den priester, dat is in de offerande. De eucharistie is bĳ Rome
niet alleen een sacramentum, zĳ is in de eerste plaats een sacrificium.
Toen Christus de woorden sprak: dit is mĳn lichaam,
heeft Hĳ op datzelfde oogenblik zich Gode opgeofferd; en als
Hĳ zeide: doet dat tot mĳne gedachtenis, heeft Hĳ daarin verordend
dat zĳne priesters deze offerande herhalen zouden van
dag tot dag, Mal. 1:11. De offerande, die door den priester in
de mis geschiedt, is dezelfde als die volbracht werd aan het kruis;
zĳ is er maar geen beeld, symbool, herinnering van, maar zĳ is
er volkomen identisch mede, zĳ is geheel dezelfde offerande, alleen
met dit verschil, dat die aan het kruis eene bloedige en deze in
de mis eene onbloedige offerande is. Immers is het ook dezelfde
priester, die zich aan het kruis en die zich hier offert, want
Christus zelf is het, die door middel van den priester zich Gode
opoffert en daarom door zĳn mond de woorden spreekt: dit is
mĳn lichaam. Daarom is het misoffer niet alleen een lof- en
een dank-, maar ook een waarachtig zoenoffer, niet minder rĳk
in werking en vrucht dan de offerande aan het kruis. Terwĳl de
eucharistie als sacrament het geestelĳk leven voedt, voor doodzonden
bewaart, tĳdelĳke straffen kwĳtscheldt, de geloovigen
vereenigt en de toekomstige heerlĳkheid waarborgt, bewerkt zĳ
als misoffer de kwĳtschelding van tĳdelĳke straffen en de genade
der boete, niet alleen voor hen, die de mis bĳwonen maar ook
voor de afwezigen; niet slechts voor de levenden maar ook voor
de boetenden in het vagevuur. De mis is het middelpunt van
den Roomschen cultus, φρικτον μυστηριον, tremendum mysterium.
En omdat de gansche Christus lichamelĳk in de elementen van
brood en wĳn aanwezig is, moeten deze zorgvuldig bewaard, in
een monstrans aan het volk ter aanbidding voorgehouden, op het

festum corporis Christi in plechtige processie rondgedragen worden
en kunnen ze ook aan kranken in hunne woning bediend en aan
gestorvenen tot een viaticum medegegeven worden. Cf. Trident.
13. 21. 22. Catech. Rom. II 2 cap. 4. Bellarminus, de sacr.
eucharistiae 1. IV en de sacrificio missae, 1. II in deel III van
zĳne Controversiae p. 150-376. Perrone, Prael. Theol. Lovan.
1841 VI 136-364. Möhler, Symbolik § 34. Jansen, Prael. theol.
dogm. III 408-596. Oswald, Die dogm. Lehre v. d. h. Sakr.
der Kath. Kirche 2e Aufl. 1864 I 301-584. C. Pesch, Prael.
dogm. VI 238-399. Gihr. Das h. Messopfer, 6e Aufl. Freiburg
Herder 1897 enz.

4. De Reformatie verwierp eenstemmig de Roomsche leer
van transsubstantiatie en misoffer, van asservatio, adoratio en
circumgestio der hostie, van kelkonthouding en het gebruik der
latĳnsche taal, maar zĳ ging in de positieve opvatting van het
avondmaal spoedig uiteen. Luther leerde eerst, dat brood en wĳn
teekenen en onderpanden waren van de vergeving der zonden,
welke door Christus’ dood verworven was en door het geloof
ontvangen werd. Maar spoedig kwam hĳ hierop terug en hield,
vooral sedert 1524 tegen Carlstadt en Zwingli, op grond van de
synecdochisch verklaarde instellingswoorden, staande, dat het
lichaam van Christus overeenkomstig den wil en de almacht Gods
en zĳne eigene ubiquiteit reëel en substantiëel in, met en onder
het avondmaal tegenwoordig was, gelĳk zĳne Goddelĳke in de
menschelĳke natuur en gelĳk de warmte in het ĳzer, en daarom
ook lichamelĳk door onwaardigen, zĳ het ook tot hun eigen
verderf, gegeten werd, Köstlin, Luthers Theol. I 163 f. 290 f.
II 116 f. 511 f. Deze leer ging over in de Luthersche belĳdenisschriften,
ed. Müller S. 41. 164. 248. 320. 365. 499. 538. 645.
779, en werd door de dogmatici breeder uitgewerkt, Gerhard,
Loc. XXI. Quenstedt, Theol. IV 176-255. Hollaz, Ex. 1103-1141.
Schmid, Dogm. d. ev. luth. K. § 55. Maar velen waren
reeds in de eeuw der Hervorming van een gansch ander gevoelen.
Op voorgang van Honius, cf. de Hoop Scheffer, Gesch. d. Kerkherv.
I 86v., vatte Zwingli de woorden der instelling figuurlĳk
op en verklaarde het woordeke: is door beteekent, evenals ieder
dat telkens elders doet, bĳv. Gen. 41:26, Joh. 10:9, 15:1.
Brood en wĳn in het avondmaal zĳn dus teekenen van en

herinneringen aan den dood van Christus, en de geloovigen, hierop
vertrouwende, genieten in die teekenen het lichaam en bloed van
Christus. Zwingli bestrĳdt beslist de lichamelĳke tegenwoordigheid
van Christus in het avondmaal, maar hĳ ontkent daarmede volstrekt
niet, dat Christus op geestelĳke wĳze tegenwoordig is voor
het geloof. Integendeel, Christus wordt wel terdege in het avondmaal
genoten, gelĳk Joh. 6 duidelĳk leert, maar Christus is in
het avondmaal niet anders tegenwoordig en wordt daarin niet
anders genoten dan in het woord en door het geloof, dat is op
geestelĳke wĳze. Dit genieten van Christus bestaat in niets anders
dan in vertrouwen op zĳn dood. Spiritualiter edere corpus Christi
nihil est aliud quam spiritu ac mente niti misericordia et bonitate
Dei per Christum. En wie zoo door het geloof Christus geniet
en dan ten avondmaal komt, die geniet Hem daar ook sacramentaliter
in de teekenen van brood en wĳn. In het avondmaal
belĳden wĳ daarom ons geloof, spreken wĳ uit, wat wĳ door
het geloof voortdurend aan Christus hebben en van Hem genieten;
en wĳ doen dat tot Christus’ gedachtenis, tot verkondiging van
en dankzegging voor zĳne weldaden, Zwingli, Opera II 1 S. 426.
II 2 S. 1 f. III 239. 326. 459. IV 51. 68. Weldra kwam er
tusschen de Duitsche en Zwitsersche Reformatie scheuring en
twist, die door het religiegesprek te Marburg en door de bemiddelende
pogingen van Bucer van Geref. en Melanchton van
Luth. zĳde niet bĳgelegd werd. Men verstond elkander niet;
beiderzĳds werd erkend, dat Christus waarachtig, met zĳne Goddelĳke
en menschelĳke natuur, met zĳn eigen lichaam en bloed
in het avondmaal aanwezig was en genoten werd, maar men
hechtte aan deze „waarachtige” tegenwoordigheid een verschillende
beteekenis. Toen Calvĳn optrad, was er reeds aan geen
verzoening meer te denken, al nam hĳ ook met zĳne leer van
het avondmaal een standpunt tusschen en boven beide partĳen in.
Immers staat Calvĳn beslist aan Zwingli’s zĳde, inzoover hĳ alle
lichamelĳke, plaatselĳke, substantieele tegenwoordigheid van
Christus in de teekenen van brood en wĳn ten eenenmale verwerpt;
zulk eene tegenwoordigheid toch is in strĳd met de natuur
van een lichaam, met de waarachtige menschheid van Christus,
met zĳne hemelvaart, met den aard der gemeenschap, die tusschen
Christus en de zĳnen bestaat en van eene onnutte oralis
manducatio hemelsbreed verschilt. Maar verder voelt Calvĳn zich

door Zwingli niet bevredigd; hĳ heeft vooral twee dingen op
zĳne avondmaalsleer tegen, 1o dat Zwingli de gave Gods in het
avondmaal al te zeer laat terugtreden achter hetgeen de geloovigen
daarin doen en dus het avondmaal eenzĳdig opvat als eene
belĳdenisacte, en 2o dat hĳ in het eten van Christus’ lichaam
niets anders en hoogers ziet dan het gelooven in zĳn naam, het
vertrouwen op zĳn dood. Daarom stelt Calvĳn zich voorts aan
den kant van Luther en zegt, dat Christus, ofschoon niet lichamelĳk
en plaatselĳk, toch wel waarachtig en wezenlĳk, met zĳn
ganschen persoon, ook met zĳn lichaam en bloed, in het avondmaal
tegenwoordig is en genoten wordt. Niet over het feit, alleen over
de wĳze dier tegenwoordigheid bestaat er tusschen hem en Luther
verschil. En het eten van Christus’ lichaam in het avondmaal
gaat in het gelooven, in het vertrouwen op zĳn dood niet op.
Het eten is niet met het gelooven één, al komt het altĳd slechts
door het gelooven tot stand, maar het is er veeleer de vrucht
van, evenals in Ef. 3:17 het inwonen van Christus in ons wel
door het geloof geschiedt maar toch van dat geloof onderscheiden
is. Het is Calvĳn blĳkbaar te doen om de unio mystica, om de
gemeenschap der geloovigen met den ganschen persoon van Christus.
Deze komt nu niet eerst door het avondmaal tot stand, want
Christus is het brood onzer ziel reeds in het woord, maar ze
wordt ons toch in het avondmaal illustrius geschonken en in de
teekenen van brood en wĳn verzegeld en bekrachtigd. In het
avondmaal is er eene gemeenschap niet alleen aan de weldaden
maar ook aan den persoon van Christus, en wederom niet alleen
aan zĳne Goddelĳke maar ook aan zĳne menschelĳke natuur,
aan zĳn eigen lichaam en bloed; en deze gemeenschap wordt
een eten genoemd. Dit bestaat dus niet in een lichamelĳk neerdalen
van Christus uit den hemel noch ook in eene mixtura vel
transfusio carnis Christi cum anima nostra, maar in eene verheffing
onzer harten hemelwaart, in eene vereeniging met Christus door
den H. Geest, in eene communio aan zĳn lichaam, tengevolge
waarvan Christus spirat e carnis suae substantia vitam in animas
nostras, imo propriam vitam in nos diffundit, Inst. IV c. 17 en
voorts C. R. 37, 461-524. 681-688 enz. cf. mĳn opstel over
Calvĳns avondmaalsleer in de Vrĳe Kerk 1887 bl. 459-487.
De voorstelling van Calvĳn is niet in elk opzicht duidelĳk, vooral
niet wat de gemeenschap aan het eigen vleesch en bloed van

Christus en het daaruit voortvloeiende leven betreft. Utenhove
verzocht hem daarom niet ten onrechte, om, wanneer hĳ handelde
over het avondmaal, van min of meer duistere uitdrukkingen
zich te onthouden, Pĳper, Jan Utenhove, Leiden 1883 bl. 40.
En zoo was er ook in de belĳdenis en leer van de Gereformeerde
kerken en theologen wel verschil van uitdrukking. Sommigen,
zooals Bucer, zochten toenadering tot de Luthersche voorstelling
en zeiden, dat het lichaam van Christus substantialiter, quoad
substantiam, in het avondmaal tegenwoordig was, M. Vitringa VIII
265. 299. Maar de hoofdgedachte van Calvĳn, dat er in het
avondmaal door den H. Geest eene geestelĳke gemeenschap geoefend
wordt met den persoon en dus ook met het lichaam en
bloed van Christus en dat de geloovigen daardoor gespĳsd en
gelaafd worden ten eeuwigen leven, is in verschillende Geref.
belĳdenisschriften overgenomen, Tigur. Gall. 36. Belg. 35. Cat.
Heid. 75-80. Scot. 21. Helv. II 21. Westmon. 29, en gemeengoed
geworden van de Geref. theologie, Beza, Tract. Theol. I 30.
206. 211. 259. II 121. III 148. Martyr, Loci Comm. 445. Zanchius,
Op. VII 387. VIII 517. Junius, Theses theol. disp. 52.
Ursinus, Tract theol. 359. a Lasco, Op. I 190. 549. Polanus,
Synt. theol. VI 56. Bucanus, Instit. theol. 649. enz., cf. M.
Vitringa VIII 1 p. 266. Heppe, Dogm. 471.

Maar er kwam toch al spoedig oppositie tegen deze Calvinistische
leer van het avondmaal. De uitdrukking in de Conf. Gall.
36, dat Christus ons voedt en levend maakt de la substance de
son corps et de son sang, wekte in de Zwitsersche kerken niet
geringe bedenking. Zĳ wendden zich ten jare 1572 tot de nationale
Synode in Frankrĳk met verzoek om wĳziging dezer woorden,
maar vonden geen gehoor. Toch bleef bĳ velen het bezwaar
bestaan, en dit nam toe, toen Bossuet in zĳne Exposition de la
doctrine de l’église cath. sur les matières de controverse 1671
er sterkte in zocht voor de Roomsche leer van het avondmaal,
M. Vitringa VIII 1 p. 302 sq. Langzamerhand won de Zwingliaansche
opvatting weer veld, volgens welke het eten niets anders
dan gelooven en de gemeenschap met Christus niets anders dan
het aannemen zĳner weldaden was, Ostervald, Verhandeling v. d.
geopenb. godsd. 1742 bl. 385. De verslapping der tucht werkte
deze veruitwendiging van het avondmaal in de hand en deed in
de sacramenten slechts teekenen zien van een uitwendig verbond,

waarop alle onergerlĳk levenden recht en aanspraak hadden,
Swarte, van Eerde, Janssonius, cf. Ypey en Dermout, Gesch. v. d.
Ned. Herv. Kerk III 612. Zoo werd de weg gebaand voor het
rationalisme, dat de gedachten van Socinianen, Remonstranten,
Mennonieten enz., cf. M. Vitringa VIII 2 p. 1014 sq. herhaalde
en in het avondmaal niets hoogers zag dan een gedachtenismaaltĳd,
belĳdenisacte, en zedelĳk opvoedingsmiddel, Wegscheider,
Instit. § 178. 179. Door Schleiermacher, die niet alleen de leer
van de Roomschen, maar ook die van de Socinianen enz. verwierp
en die van Luther, Zwingli en Calvĳn alle als rechtzinnig erkende,
ontwaakte er echter een streven, om het avondmaal als objectief
genademiddel te handhaven en er eene versterking aan toe te
kennen van de levensgemeenschap met Christus. Dit geschiedde
echter op zeer verschillende manieren. Sommigen gingen van het
avondmaal als eene symbolische handeling en belĳdenisacte uit
maar voegden er aan toe, dat de geloovigen daarin betuigden,
dat zĳ Christus aannamen als voor zich gestorven, Doedes, Leer
der Zal. § 144v. Ned. Gel. 502. Heid. Catech. 352. Anderen
vatten het op als eene handeling der kerk, maar die naar Gods
bestel dienst doet, om langs ethischen en psychologischen weg
het geloof aan de vergeving der zonden en de gemeenschap met
God te versterken, Lipsius, Dogm. § 853. Biedermann, Chr.
Dogm. § 927. Pfleiderer, Grundniss § 156. Vele Vermittelungstheologen
verwerpen de Luthersche consubstantiatie en manducatio
oralis, en naderen de leer van Calvĳn, als zĳ zeggen, dat Christus
op eene geestelĳke wĳze in het avondmaal tegenwoordig is, gelĳk
als in het woord, en zichzelf en zĳne weldaden, (vergeving, leven,
geestelĳke kracht, zaligheid) aan den geloovige meedeelt, Kahnis,
Luth. Dogm. II 339. Dorner, Chr. Gl. II 848 f. Müller, Dogm.
Abhandl. 467. Ebrard, Dogm. § 545. Nitzsch, Ev. Dogm. 567-569.
Schmidt, Chr. Dogm. II 471. 478. De oud-luthersche leer
werd wederom voorgedragen door Scheibel, Rudelbach, Philippi,
Kirchl. Gl. V 2 S. 260 f. en door de neolutheranen nog aangevuld
met de theosophische voorstelling, dat Christus door brood
en wĳn niet alleen de ziel maar ook rechtstreeks het lichaam
voedt, door de krankheden des lichaams te genezen en den
nieuwen mensch der opstanding te versterken, die in het verborgene
door den doop is geschapen, Martensen, Dogm. § 265.
Thomasius, Christi Person u. Werk II3 327. 341, Hofmann,

Schriftbeweis II 2 S. 220. Vilmar, Dogm. II 245. Frank, Syst.
d. chr. Wahrh. II2 290. Rocholl, Spiritualismus und Realismus,
Neue Kirchl. Zeits. 1898, cf. Luther zelf bĳ Köstlin II 163.
516. In de Engelsche kerk eindelĳk nam de ritualistische partĳ
meer en meer de leer en gebruiken van het avondmaal bĳ Rome
over, Wilberforce, The Doctrine Of The Holy Eucharist 1853.
Pusey, The presence of Christ in the holy eucharist 1853 cf.
Ryle, Knots untied 1886 p. 205. Williams,
The crisis in the
Church of England, Presb. and Ref. Rev. July 1899. Over de
geschiedenis der avondmaalsleer handelen voorts de dogmenhistorische
werken van Hagenbach, Münscher-v. Coelln, Harnack,
Schwane enz., de artikelen Abendmahl, Transsubstantiation, Messe
in Herzog2. Abendmahl, Eucharistie in Herzog3. Rückert, Das
h. Ab., sein Wesen u. seine Gesch. in d. alten Kirche 1856. Ebrard, Das Dogma
v. h. Ab. u. seine Gesch. 2 Bde 1845/6.
Stahl, Die luth. Kirche u. die Union, Berlin 1859. Kahnis, Dogm.
II 360-438, en verdere litteratuur bĳ Dorner, Chr. Gl. II 848.
Luthardt, Komp. d. Dogm. § 72.

5. In de Schrift wordt het avondmaal aangeduid met de
namen δειπνον κυριακον, 1 Cor. 11:20,
τραπεζα κυριου, 1 Cor.
10:21, κλασις ἀρτου, Hd. 2:42, 20:7,
ποτηριον τον κυριου,
1 Cor. 11:27, ποτηριον της εὐλογιας, 1 Cor. 10:16. En de
kerk voegde daaraan later nog vele andere toe, zooals ἀγαπη,
omdat in den eersten tĳd het avondmaal met een liefdemaaltĳd
verbonden was; εὐχαριστια, reeds bĳ Did. 9. Ign. Smyrn. 7. 8.
Just. M. Apol. I 66, omdat de geloovigen aan het avondmaal
God dankten voor de gaven zĳner genade; εὐλογια, omdat over
brood en wĳn door dankzegging en lofprĳzing Gods de zegen
uitgesproken werd; συναξις, κοινωνια, wĳl de geloovigen, aan
het avondmaal samenkomende, gemeenschap oefenden met elkander;
προσφορα, θυσια (ἁγια, πνευματικη, μυστικη, ἀναιμακτος enz.),
omdat de geloovigen de ingrediënten tot den maaltĳd meebrachten
en Gode offerden, of omdat het avondmaal een beeld en herinnering
was van de offerande van Christus aan het kruis; en voorts
nog δειπνον μυστικον, εἰωχια, ἐφοδιον, viaticum,
λατρεια, λειτουργια,
φρικτον μυστηριον, tremendum mysterium, sacramentum
corporis et sanguinis Domini, sacramentum altaris, missa, ontleend
aan de missio catechumenorum na afloop van het didactisch deel

der godsdienstoefening enz. Hoewel Luther nog van sacramentum
altaris bleef spreken, Art. Smalc. III 6. Cat. maj. 5, gaven de
Protestanten over het algemeen aan den naam sacra coena of
coena Domini de voorkeur en hielden ook daarin vast, dat het
avondmaal een wezenlĳke maaltĳd was. Sommige Roomsche
theologen, zooals Maldonatus op Mt. 26:25, merkten daartegen
wel op, dat de uitdrukking δειπνον κυριακον in 1 Cor. 11:20
niet op het avondmaal sloeg maar op den maaltĳd, die na het
avondmaal gehouden en door de rĳkere gemeenteleden aan de
armere aangeboden werd, M. Vitringa VIII 10; doch het avondmaal
werd niet vóór maar na den gewonen maaltĳd gehouden,
vs. 21 en is onder de uitdrukking zoo niet alleen dan toch mede
begrepen. Maar al ware dit zelfs niet het geval, dan zou daarmede
de onjuistheid der benaming nog geenszins bewezen zĳn.
Want het avondmaal is toch naar luid van de Schrift een wezenlĳke
maaltĳd. De verbinding met de agapae, de instelling bĳ
gelegenheid van het paaschmaal, de bestanddeelen van brood en
wĳn, het eten en drinken daarvan—alles wĳst erop, dat wĳ
in het avondmaal met een wezenlĳken maaltĳd te doen hebben,
en er dit karakter nooit aan mogen ontnemen. Maar het is een
δειπνον κυριακον, een maaltĳd des Heeren. Jezus is er de insteller
van en volbracht ook daarin den wil des Vaders, welken
te doen zĳne spĳze was. Het avondmaal is evenals de doop van
Goddelĳken oorsprong en moet dat zĳn, om een sacrament te
kunnen wezen; want God alleen is uitdeeler der genade en Hĳ
alleen kan hare uitdeeling aan door Hem verordende middelen
binden. En Jezus stelt dit avondmaal bepaald als middelaar in;
Hĳ treedt erin op als profeet, die zĳn dood verkondigt en verklaart;
Hĳ handelt erin als priester, die zichzelven voor de zĳnen
overgegeven heeft aan het kruis; Hĳ komt erin voor als koning,
die vrĳ over de verworvene genade beschikt en haar onder de
teekenen van brood en wĳn aan zĳne discipelen te genieten geeft.
En gelĳk de insteller, zoo is Hĳ ook de gastheer en de bedienaar
van het avondmaal; Hĳ neemt zelf het brood en den wĳn, zegent
ze en deelt ze aan zĳne jongeren uit. En gastheer en bedienaar
was Hĳ niet alleen, toen Hĳ lichamelĳk met zĳne discipelen
aanzat; maar is en blĳft Hĳ overal en altĳd, waar zĳn maaltĳd
gevierd wordt. Elk avondmaal, overeenkomstig zĳne instelling
bediend, is een δειπνον κυριακον. Want Christus is insteller niet

alleen door voorbeeld maar ook door voorschrift. Het is een
maaltĳd tot zĳne gedachtenis, 1 Cor. 11:24, tot verkondiging
van zĳn dood, vs. 26, tot gemeenschap aan het lichaam en bloed
van Christus, 1 Cor. 10:16, 21, 11:27. In het avondmaal komt
Christus met de gemeente en de gemeente met Christus samen,
getuigenis afleggend van hunne geestelĳke gemeenschap, cf. Op.
3:20. De dienaar, die brood en wĳn zegent en uitdeelt, doet
dit daarom in den naam van Christus en is slechts een instrument
in zĳne hand. Omdat Paulus in 1 Cor. 10:16 in den pluralis
spreekt van hen, die den drinkbeker zegenen, en Tertullianus,
Exhort. ad cast. 7 zegt, ubi ecclesiastici ordinis non est consessus,
et offert et tingit sacerdos, qui est ibi solus; sed et ubi tres,
ecclesia est, licet laici, beweerden sommigen, zooals Grotius,
Salmasius, Episcopius e. a., dat, indien een priester of leeraar
ontbrak, het avondmaal ook door een gewoon lid der gemeente
bediend mocht worden. Maar deze meening mist genoegzamen
grond. In Mt. 28:19 wordt de bediening des doops tegelĳk met
die des woords aan de apostelen opgedragen; zĳ met de leeraars
zĳn uitdeelers der verborgenheden Gods, verkondigers van de
mysteriën, die God in het evangelie van Christus heeft geopenbaard,
1 Cor. 4:1; huisverzorgers Gods, die zĳne genade hebben
uit te deelen, 1 Cor. 9:17, Tit. 1:7. Ongetwĳfeld is bĳ deze
verborgenheden allereerst aan het woord des evangelies te denken.
Maar het sacrament volgt het woord en is altĳd met het woord
verbonden. De apostelen in Jeruzalem oefenden aldaar den dienst
der gebeden en des woords, Hd. 6:4; bĳ de breking des broods,
Hd. 20:7, 11, voert Paulus het woord; het uitspreken van de
dankzegging bĳ het avondmaal was een deel van de bediening
des woords en alzoo aan den leeraar opgedragen, al wordt het
evenals het breken des broods in 1 Cor. 10:16 als eene handeling
der gemeente voorgesteld, Sohm, Kirchenrecht 69. Volgens
Did. 10, 7 komt het εὐχαριστειν dan ook aan de profeten toe,
volgens Ign. Smyrn. 8 aan den bisschop, volgens Just. Apol. I
65 aan den προεστως, terwĳl de diakenen daarbĳ hun dienst
verleenden en brood en wĳn aan de communicanten overgaven,
cf. Suicerus, s. v. διακονος en συναξις,
Voetius, Pol. eccl. I 756-751. Moor V 638-641. M. Vitringa VIII 1 p. 327 sq.
Deze enge verbinding van de bediening des avondmaals met die
van het woord bewĳst, dat de dienaar optreedt in den naam

van Christus en als huisverzorger en uitdeeler zĳner verborgenheden
werkzaam is. Het avondmaal is een maaltĳd, waarvan
Christus de gastheer is.


Voorts komt de idee van maaltĳd bĳ het avondmaal zeer sterk
uit in de spĳze en den drank, welke er bĳ uitgedeeld en genoten
wordt. Evenmin als het water in den doop, zĳn de teekenen van
brood en wĳn in het avondmaal naar willekeur of toeval gekozen.
Bĳ de offeranden des O. Test. waren vleesch en bloed de hoofdzaak,
wĳl zĳ typisch heenwezen naar de offerande van Christus aan het
kruis. Maar het avondmaal is zelf geen offerande doch eene gedachtenis
van de offerande aan het kruis en drukt de gemeenschap
der geloovigen aan die offerande uit. Daarom kiest Christus geen
vleesch en bloed maar brood en wĳn tot spĳze en drank in het
avondmaal, om te kennen te geven, dat het geen offerande maar een
maaltĳd is, een maaltĳd op grond van, ter herinnering aan, ter
gemeenschapsoefening met den gekruisten Christus. En daartoe zĳn
de teekenen van brood en wĳn bĳ uitnemendheid geschikt; zĳ waren
in het Oosten de gewone bestanddeelen van den maaltĳd, zĳ zĳn nog
gemakkelĳk overal en ten allen tĳde te verkrĳgen, zĳ zĳn de
voornaamste middelen tot versterking en verheuging van het hart
des menschen, Ps. 104:15, en zĳn een sprekend symbool van
de gemeenschap der geloovigen met Christus en met elkander,
M. Vitringa VIII 1 p. 43. Daarbĳ is het onverschillig, of het
brood uit tarwe, rogge of gerst bestaat en de wĳn eene witte of
roode kleur draagt; of het brood naar het gebruik der Grieksche
kerk gezuurd of naar dat der Roomsche kerk ongezuurd genoten
wordt; en of de wĳn naar de leer der Armenische Christenen onvermengd
of naar de stellige uitspraak van Trente XX c. 7 met
water vermengd gebruikt wordt. Christus heeft van dit alles niets
bepaald of voorgeschreven. Zelfs aarzelden de Gereformeerden
niet te zeggen, dat, ingeval brood en wĳn beslist ontbraken, ook
een andere spĳze en drank, bĳv. rĳst en brood als teekenen in
het avondmaal gebruikt mochten worden, Voetius, Pol. Eccl. I
732. 738. Moor V 575. M. Vitringa VIII 1 p. 46. Maar daarmede
is willekeurige afwĳking van de instelling van Christus nog
niet geoorloofd verklaard. Evenals in dezen tĳd waren er ook in
de eerste eeuwen sommige Christenen (Tatianen, Severianen, Gnostieken,
Manicheën, Aquarii), die uit ascetisch beginsel bĳ het
avondmaal den wĳn door water vervingen. Maar wĳ moeten niet

wĳzer zĳn dan Christus, die uitdrukkelĳk den wĳn als teeken
van zĳn bloed verordend heeft, en wiens gebod in dezen door
de christelĳke kerk ten allen tĳde is opgevolgd, M. Vitringa VIII
1 p. 71-78. Want de bewering van Harnack, dat de gewoonte,
om bĳ het avondmaal water te gebruiken, in de eerste en tweede
eeuw vrĳ algemeen was en nog in de vĳfde eeuw bestreden moest
worden; en dat ook Paulus zelfs, sprekende van den drinkbeker,
niet beslist aan een beker met wĳn denkt, is voldoende door Zahn,
Brot und Wein im Abendmahl der alten Kirche, Erlangen 1892
weerlegd, cf. ook W. Schmidt, Christl. Dogm. II 465. Evenzoo
is het gebruik der Roomsche en Luthersche Christenen af te
keuren, om het brood toe te dienen in den vorm van een ouwel
(oblie, oblata, wĳl de geloovigen oudtĳds zelf de benoodigdheden
tot het avondmaal aanboden; hostie, hostia, wĳl het brood een
teeken is van de offerande van Christus). Want al is de quantiteit
van het brood evenmin als de qualiteit bepaald, toch moet het
karakter van een maaltĳd behouden blĳven en dit gaat bĳ het
gebruik van een kleinen, ronden ouwel schier geheel teloor,
Voetius, Pol. Eccl. I 733. M. Vitringa VIII 1 p. 49. Eindelĳk
doet ook de plaats en de tĳd, waarin het avondmaal ingesteld
en oudtĳds gevierd werd, duidelĳk uitkomen, dat het een wezenlĳke
maaltĳd is. Immers stelde Jezus het avondmaal in bĳ
gelegenheid dat Hĳ met zĳne discipelen aanlag bĳ den paaschdisch.
En in den eersten tĳd werd het avondmaal in verbinding met
een gewonen maaltĳd, Hd. 20:7, 11, 1 Cor. 11:21, in de openbare
vergadering der gemeente, 1 Cor. 10:17, 11:18, 20, 21,
33, en dagelĳks of althans elken rustdag, Hd. 2:46, 20:7,
gevierd. Eerst langzamerhand werd het avondmaal van de agapae
losgemaakt, uit de avond- naar de morgengodsdienstoefening verplaatst,
buiten de vergadering der gemeente ook aan kranken en
stervenden in hunne huizen bediend, als mis geheel en al buiten
en zonder eene samenkomst der gemeente gevierd, en het gebruik
van het avondmaal voor de geloovigen op drie, of op eene enkele
maal des jaars als minimum vastgesteld, Trid. sess. 13 can. 9.
Hoewel nu enkele Gereformeerden van oordeel waren, dat het
avondmaal in zeer bĳzondere gevallen ook wel aan kranken in
hunne woning, maar dan toch in bĳzĳn van anderen, mocht bediend
worden, Calvĳn bĳ Henry II 210. Voetius, Pol. Eccl. I 764,
hielden zĳ toch algemeen de gedachte vast, dat het als een deel

van den cultus publicus in de vergadering der gemeente thuis
behoorde en niet privaat gevierd mocht worden. En al is de
practĳk sterker gebleken dan de leer en de viering van het
avondmaal gewoonlĳk tot zes of vier malen in het jaar beperkt,
Dordr. 1578 art. 73. Midd. 1581 art. 45. ’s Grav. 1586 art. 56.
Dordr. 1618 art. 63, toch was het oorspronkelĳk de wensch van
Calvĳn, om het minstens eenmaal per maand te vieren, Kampschulte,
Joh. Calvin I 460, cf. a Lasco, bĳ Dalton 383. Voetius,
Pol. Eccl. I 758-767. 801. 802. Moor V 660 sq. 671 sq.
M. Vitringa VIII 1 p. 406-414. Indien de doop als inlĳving
in de christelĳke kerk reeds in de openbare vergadering der geloovigen
behoort plaats te hebben, dan geldt dit nog veel meer
van het avondmaal, dat wezenlĳk een δειπνον, συναξις, convivium
is en niet alleen eene gemeenschap met Christus maar ook eene
gemeenschap der geloovigen insluit. Daarom concentreert zich de
bepaling van het karakter van het avondmaal ten slotte geheel
om de vraag, of het op een tafel dan wel op een altaar bediend
moet worden. Jezus en zĳne discipelen zaten aan eene tafel aan,
toen zĳ het avondmaal gebruikten en ook de eerste Christenen
wisten van een altaar niets. Maar langzamerhand ging het onderscheid
tusschen de Oud- en de Nieuwtest. bedeeling teloor; de
vergaderplaats werd veranderd in een tempel, de dienaar in een
priester, het avondmaal in eene offerande, en de tafel in een
altaar. In de Roomsche en Grieksche kerk wordt geheel de cultus
door deze beschouwing beheerscht; de Anglikaansche kerk nam
ze grootendeels over en neigt er thans hoe langer hoe meer heen;
de Luthersche kerk behield het altaar en beschouwde het als een
adiaphoron. Maar de Gereformeerden herstelden het schriftuurlĳk
denkbeeld van den maaltĳd des Heeren ook in de tafel des avondmaals.
Immers bestaat het onderscheid tusschen den cultus des
O. en des N. Testaments daarin, dat tempel en altaar, priester
en offerande niet meer op aarde doch in de hemelen zĳn. Het
Jeruzalem dat boven is, is ons aller moeder, Gal. 4:26; daar
is Christus, de eeuwige Hoogepriester, voor ons ingegaan, Hebr.
6:20, nadat Hĳ door ééne offerande eene eeuwige verlossing had
teweeggebracht, 9:12, om te verschĳnen voor het aangezicht
Gods voor ons, 9:24; en daar hebben de Christenen hun heiligdom,
in hetwelk zĳ met vrĳmoedigheid ingaan in het bloed van
Jezus, 4:16, 10:19, 12:22. Hier op aarde hebben wĳ slechts

eene onderlinge bĳeenkomst, waarin voor geen offerande plaats is,
10:25. Het eenige altaar der Christenen is het kruis, op hetwelk
Christus zĳne offerande heeft gebracht, 13:10, cf. 7:27, 10:10.
Van dat altaar, dat is, van de daarop gebrachte offerande eten
zĳ, als ze door het geloof gemeenschap hebben aan Christus en
zĳne weldaden. De geloovigen hebben geen andere offerande te
brengen, dan offeranden des lofs, dat is vrucht van lippen, die
zĳnen naam prĳzen, 13:15. Het avondmaal is een offermaal,
een maaltĳd van de geloovigen met Christus op grond van zĳne
offerande en daarom niet op een altaar maar op eene tafel te
bedienen. Certissimum est, everti Christi crucem, simulac erigitur
altare, Calvĳn, Inst. IV 18, 3. Voetius, Pol. eccl. I 792. Moor
V 659. M. Vitringa VIII 1 p. 414. Herzog3 art. Altar.

6. Het avondmaal is dus een wezenlĳke maaltĳd, maar heeft
als zoodanig toch eene eigene, geestelĳke beteekenis en bestemming.
Christus heeft het niet ingesteld, opdat het lichamelĳk
maar opdat het geestelĳk ons voeden zou. Voordat Hĳ brood en
wĳn uitdeelt, zegent Hĳ beide en zegt, dat het brood zĳn lichaam
en de wĳn zĳn bloed is; als zoodanig, als zĳn verbroken lichaam
en vergoten bloed, moeten brood en wĳn door zĳne jongeren
genomen en genoten worden. De materia sacramenti, de beteekende
zaak in het avondmaal is dus het lichaam en bloed van Christus,
gelĳk het in zĳn offerdood voor zĳne gemeente gebroken en vergoten
is tot vergeving der zonden, dat is de gekruiste en gestorven
Christus met al de door zĳn dood verworvene weldaden
en zegeningen, ipse Christus cum omnibus suis beneficiis, Heppe,
Dogm. 466. 467. In de moreele, rationalistische opvatting van
het avondmaal komt deze beteekenis niet tot haar recht.
Immers 1o het avondmaal is ook wel een gedachtenismaaltĳd,
maar het is dit eerst op grond daarvan, dat Christus brood en
wĳn tot teekenen van zĳn lichaam en bloed heeft ingesteld. Het
komt in de eerste plaats bĳ het avondmaal aan, niet op wat wĳ
doen, maar op hetgeen God doet. Vóór alles is het avondmaal
eene gave Gods, een weldaad van Christus, een middel voor
zĳne genade. Indien het avondmaal niets dan een gedachtenismaal
en eene belĳdenisacte ware, zou het ophouden een sacrament in
eigenlĳken zin te zĳn; slechts zĳdelings en indirect ware het dan,
evenals het gebed een middel der genade te noemen. Het avondmaal

staat echter met woord en doop op ééne lĳn en is dus
allereerst, evenals deze, als een prediking en verzekering van Gods
genade aan ons te beschouwen. 2o Christus verheft brood en
wĳn niet in het algemeen tot teekenen van zĳn lichaam en bloed,
maar Hĳ doet dit bepaald ten aanzien van dat brood en dien wĳn,
welke Hĳ in de hand houdt en aan zĳne discipelen meedeelt.
En Hĳ zegt niet, dat zĳ in dat brood en dien wĳn zĳn lichaam
en bloed slechts hebben te zien, maar Hĳ verklaart uitdrukkelĳk,
dat zĳ beide als zoodanig nemen, eten en drinken moeten. Hĳ
maakt er een maaltĳd van, waarin de discipelen zĳn lichaam en
bloed genieten en dus met Hem in de innigste gemeenschap
treden. Die gemeenschap bestaat niet daarin alleen, dat zĳ samen
aan ééne tafel aanzitten, maar zĳ eten van één brood en drinken
van één wĳn; ja de gastheer biedt onder de teekenen van brood
en wĳn zĳn eigen lichaam en bloed tot spĳze en drank van hunne
zielen aan. Dat is eene gemeenschap, welke die in een gedachtenismaal
en belĳdenisacte zeer verre overtreft. Zĳ is geen herinnering
slechts aan, geen overdenking van Christus’ weldaden,
maar zĳ is een allerinnigst verband met Christus zelven, gelĳk
de spĳze en drank zich vereenigt met ons lichaam. 3o In het
avondmaal ontvangen wĳ wel geen andere en meerdere, maar
toch ook geen mindere weldaden dan in het woord. Nu heeft
Jezus, Joh. 6:47-58, uitdrukkelĳk gezegd, dat wĳ in het woord
en door het geloof zĳn vleesch eten en zĳn bloed drinken en
alzoo het eeuwige leven ontvangen. Al is er nu in Joh. 6 niet
rechtstreeks van het avondmaal sprake, toch mag en kan het
dienen tot verklaring van dit tweede sacrament. Door het woord
en in het geloof krĳgen wĳ zulk eene innige gemeenschap met
Christus, met zĳn lichaam en bloed, als er ontstaat tusschen de
spĳze en dien, die haar geniet. En dit is de leer niet alleen van
Joh. 6, maar van heel de Schrift. Het woord schenkt in letterlĳken
zin die gemeenschap niet noch ook het geloof, maar God
heeft zich verbonden, om dengene, die zĳn woord gelooft, zĳne
gemeenschap in Christus en al de daaraan verbonden weldaden
mede te deelen. Terecht merkte daarom Calvĳn tegen Zwingli op,
dat het eten van Christus’ lichaam en het drinken van zĳn bloed
niet in het gelooven opgaat. Het gelooven is een middel, een
middel zelfs dat tĳdelĳk is en eens in aanschouwen overgaat,
maar de gemeenschap met Christus, die daardoor ontstaat, gaat

veel dieper en duurt in eeuwigheid. Zĳ is eene unio mystica,
die ons slechts eenigszins duidelĳk is te maken onder de beelden
van wĳnstok en rank, hoofd en lichaam, bruidegom en bruid,
hoeksteen en gebouw, cf. deel III 556. En het is deze unio
mystica, welke in het avondmaal beteekend en verzegeld wordt.

De christelĳke kerk heeft deze unio mystica zoo goed als
eenparig in het avondmaal gehandhaafd; Grieksche en Roomsche,
Luthersche en Gereformeerde Christenen zĳn daarin met elkander
eenstemmig, dat er in het avondmaal eene objectieve en reëele
mededeeling plaats heeft van den persoon en de weldaden van
Christus aan een iegelĳk, die gelooft. Maar onderling verschillen
zĳ zeer over de wĳze, waarop die mededeeling geschiedt. De
eerstgenoemden zĳn niet tevreden, tenzĳ het lichaam en bloed
van Christus ook physisch en locaal in de teekenen aanwezig zĳ
en door den lichamelĳken mond ontvangen en genoten worde.
De Gereformeerden echter leeren, dat Christus in het avondmaal
wel waarachtig en wezenlĳk aan de geloovigen medegedeeld wordt,
maar op eene geestelĳke wĳze en zoo, dat Hĳ alleen door den
mond des geloofs ontvangen en genoten kon worden. En daarvoor
levert de Schrift overvloedige bewĳzen. 1o In de woorden τουτο
ἐστι το σωμα μου kan het subject τουτο op niets anders slaan
dan op het brood, hetwelk Jezus in de hand houdt. Het praedicaat
is το σωμα μου, en duidt daarmede op het eigen lichaam
van Christus, dat Hĳ uit Maria aangenomen en voor de zĳnen
in den dood heeft overgegeven. De copula is ἐστι, welke door
Jezus in het arameesch in het geheel niet is uitgesproken maar
in elk geval twee disparate begrippen, brood en lichaam, verbindt
en dus geen copula van het werkelĳk zĳn kàn wezen. Zoo moet
ἐστι hier dus significatieve, figuratieve beteekenis hebben, want
disparatum de disparate non potest praedicari nisi figurate. De
zin bevat een tropus, en deze ligt niet in het subject of in het
praedicaat, maar gelĳk Zwingli juist inzag, in de copula ἐστι,
evenals dat in de Schrift zoo dikwerf het geval is, bĳv. Gen.
17:13, 41:26, 27, Ex. 12:11, Ezech. 5:5, Luk. 12:1, Joh.
10:9, 15:1, enz. Gal. 4:24, 1 Cor. 10:4, Hebr. 10:20, Op.
1:20 enz. En dat bĳ de instellingswoorden zulk een tropus moet
aangenomen worden, wordt ten overvloede nog daaruit bewezen,
dat Jezus volgens Lukas en Paulus bĳ het tweede teeken niet
zegt: deze wĳn, maar deze drinkbeker is het nieuwe testament

in mĳn bloed. Zelfs de Roomschen en Lutherschen zĳn gedwongen,
hier een tropus aan te nemen. 2o Wanneer het subject τουτο niet
slaat op het natuurlĳk brood en op den natuurlĳken wĳn, maar
reeds op de substantie van Jezus’ lichaam en bloed, welke onder
den vorm of binnen in de teekenen van brood en wĳn verborgen
zĳn, dan zĳn brood en wĳn reeds in Jezus’ lichaam en bloed
veranderd of hebben zĳ deze reeds in zich opgenomen, voordat
de woorden: dit is mĳn lichaam, dit is mĳn bloed, uitgesproken
zĳn en verliezen zĳ al de kracht en waarde, welke Roomschen
en Lutherschen eraan toekennen. Immers is de trans- of consubstantiatie
dan niet door die woorden tot stand gekomen maar
reeds daaraan voorafgegaan; en de woorden, waarop zooveel
nadruk ligt, houden niets dan eene verklaring in van wat reeds
bestaat en vroeger tot stand kwam. Moeilĳk, ja onmogelĳk is
dan te zeggen, wanneer en hoe de trans- of consubstantiatie tot
stand kwam; want wel is er van voorafgaande zegening en dankzegging
sprake, maar de inhoud daarvan is met geen enkel woord
vermeld; wĳ weten volstrekt niet, wat Jezus daarin gezegd heeft
en dus ook niet, wat wĳ moeten zeggen, om de trans- en consubstantiatie
tot stand te doen komen. En bovendien, als Paulus
1 Cor. 10:16 zegt: de drinkbeker, dien wĳ zegenen, is gemeenschap
aan het bloed van Christus, dan gaat hĳ van de veronderstelling
uit, dat de drinkbeker wĳn en geen bloed bevat, want
anders konden wĳ hem niet zegenen, en dat hĳ als zoodanig, als
wĳn bevattende, door de zegening gemeenschap is aan Christus’
bloed. 3o De woorden, die Jezus bĳ de instelling van het avondmaal
gesproken heeft, zĳn als geen vaststaande formule bedoeld.
Dat blĳkt daaruit, dat Mattheus, Marcus, Lukas en Paulus ze
in verschillende lezing weergeven en dat het liturgisch gebruik
der christelĳke kerken onderling allerlei afwĳking vertoont. Volgens
de Grieksche kerk behoort de zoogenaamde epiklese, de
aanroeping van den H. Geest, wezenlĳk tot de woorden der
consecratie, Schwane, D. G. II 810. Kattenbusch, Vergl. Conf.
I 413, terwĳl volgens Rome de transsubstantiatie tot stand komt
door het uitspreken der woorden: hoc enim est corpus meum,
waarbĳ het woordeke enim willekeurig is ingevoegd en de woorden:
dat voor u verbroken wordt, willekeurig zĳn weggelaten.
Veel minder is nog te bewĳzen, dat de woorden —onderstel,
dat vaststond, welke bepaald te bezigen waren— eene

consecratorische, operatieve, conversieve kracht bezitten. Want Jezus
zegt niet: dit wordt, maar: dit is mĳn lichaam en heeft dus
reeds te voren het brood van het gemeene gebruik afgezonderd
en door zegening en dankzegging voor een hooger doel bestemd.
4o Toen Jezus het avondmaal instelde, zat Hĳ lichamelĳk met
zĳne discipelen aan den disch. Dezen konden daarom niet op de
gedachte komen, dat zĳ met den lichamelĳken mond Jezus’ eigen
lichaam en bloed genoten en konden nog veel minder dat lichaam
zelf eten en dat bloed drinken. Het baat niets, om met Philippi
te zeggen, dat zĳ über das Mass ihres gewöhnlichen Verständnisses
durch den erleuchtenden Geist emporgehohen wurden, K.
Gl. V 2 S. 451, of met Hollaz, Ex. theol. 1119, dat Jezus
naturali modo aan tafel zat maar sacramentaliter zich te eten gaf.
Want niet alleen staat hier niets van in de Schrift, maar de
vraag loopt juist over de wĳze, waarop Jezus bĳ het eerste
avondmaal zĳn lichaam en bloed te genieten gaf en mag niet met
een petitio principii beantwoord worden. Indien de wĳze, waarop
Roomschen en Lutherschen met hunne trans- en consubstantiatie
zich dit genieten van Jezus’ lichaam en bloed voorstellen, door
het eerste avondmaal uitgesloten of daarbĳ niet anders dan door
een beroep op een wonder of door allerlei uitvluchten, waarvoor
de Schrift geen grond biedt, kan gehandhaafd worden, dan behoort
zĳ door den Christen, die aan Gods woord zich onderwerpt,
te worden losgelaten. En indien bĳ het eerste avondmaal geen
trans- of consubstantiatie en geen manducatio oralis plaats had, dan
mag zĳ ook niet aangenomen worden bĳ het avondmaal, dat de
christelĳke kerk na Jezus’ dood op zĳn bevel en naar zĳne instelling
viert. 5o Evenzeer toch als met zĳn lichamelĳk aanzitten
aan den disch, is de trans- en consubstantiatie thans met zĳne
lichamelĳke hemelvaart en met zĳn plaatselĳk verblĳf in den
hemel in strĳd. Indien toch brood en wĳn bĳ het avondmaal in
Jezus’ lichaam en bloed veranderd worden of deze in zich opnemen,
moet dat lichaam uit den hemel neerdalen of reeds, naar
de Luthersche ubiquiteitsleer, cf. Kübel, art. Ubiquität in Herzog2,
van te voren overal aanwezig zĳn. In het laatste geval is
er toch nog weer een acte noodig, waardoor de tegenwoordigheid
van Christus’ lichaam in het avondmaal op eene bĳzondere wĳze
teweeggebracht wordt, want de ubiquiteit is daarvoor uiteraard
niet voldoende; en daarom zeiden Luther, Brenz e. a., dat het

nog iets anders is, wenn Gott da ist und wenn er dir da ist.
Dann aber ist er dir da, wenn er sein Wort dazu tut und bindet
sich damit an und spricht: hie sollst du mich finden, bĳ Kübel,
art. Ubiquität in Herzog2 16, 123. 128. Het woord
bewerkt dus bĳ Rome en bĳ Luther eene zoodanige tegenwoordigheid van
Christus’ lichaam en bloed in het avondmaal, dat Hĳ niet alleen
lichamelĳk in den hemel maar ook op aarde, in de teekenen van
brood en wĳn aanwezig is. En deze tegenwoordigheid van Christus
in het avondmaal wordt bovendien dan nog zoo gedacht, dat
Christus geheel, niet alleen naar zĳne Goddelĳke maar ook naar
zĳne menschelĳke natuur, aanwezig is in elk avondmaal, waar
en wanneer het gevierd wordt; dat Hĳ met zĳne gansche Goddelĳke
en menschelĳke natuur aanwezig is in elk teeken van het
avondmaal, ja in elk deeltje van het brood en in elken druppel
van den wĳn, totus in tota hostia et in qualibet parte. Dit nu
is eene eindelooze multiplicatie van Christus, die met de leer der
Schrift over zĳne menschelĳke natuur, over zĳne hemelvaart en
over zĳn verblĳf in den hemel in lĳnrechten strĳd is. Want zeker
is die menschelĳke natuur bĳ de opstanding en de hemelvaart
verheerlĳkt maar daarom niet van hare wezenlĳke eigenschappen
van eindigheid en beperktheid beroofd, deel III 414v. Jezus stelt
juist het avondmaal tot zĳne gedachtenis in, omdat Hĳ heengaat
en straks niet meer lichamelĳk bĳ zĳne jongeren zal zĳn, gelĳk
Hĳ elders ook uitdrukkelĳk verklaart, Mt. 26:11. En bĳ de
hemelvaart voer Hĳ henen en werd Hĳ opgenomen, Hd. 1:9-11,
in den hemel, die eene plaats is, Joh. 14:2, 4, 17:24, Hd. 7:56,
Col. 3:1, Ef. 4:10, Hebr. 7:26, om daar te blĳven tot
zĳne parousie, Hd. 1:11, Phil. 3:20, 1 Thess. 1:10, 4:16.
6o Maar al ware Christus in het avondmaal lichamelĳk en plaatselĳk
tegenwoordig, men ziet niet in, waartoe dit noodig en
dienstig is. Het nut der manducatio oralis is op geenerlei wĳze
aan te toonen, cf. Köstlin, Luthers’ Theol. II 516. Onderstel al,
dat wĳ met den lichamelĳken mond Jezus’ eigen lichaam eten,
wat bate hebben wĳ daarvan? Het komt toch in het avondmaal
daarop aan, dat onze ziel, dat ons geestelĳk leven gevoed en
versterkt wordt. En dit kan uit den aard der zaak niet geschieden
door het eten van Christus’ lichaam met den lichamelĳken mond;
want wat wĳ daarmede eten, gaat deels in bestanddeelen van ons
lichaam over en wordt deels uitgeworpen. Nieuwere theologen

zĳn daarom op de gedachte gekomen, dat de manducatio oralis
van Christus’ lichaam de kiem van een nieuw, van een opstandingslichaam
in ons plantte. Maar deze voorstelling druischt
geheel tegen de Schrift in en is vrucht van eene valsche theosophie.
Toch, als deze vrucht niet aan het eten van Christus’ lichaam
verbonden is, is er geen andere aan te wĳzen. De manducatio
oralis is onnut en ĳdel en in den grond, hoezeer men het bestrĳde,
kapernaïtisch. De Kapernaieten konden zich geen ander eten van
Jezus’ vleesch voorstellen dan met den lichamelĳken mond, Joh.
6:41, 52. En al nemen Roomschen en Lutherschen wel terdege
een geestelĳk eten van Jezus’ lichaam aan, zĳ verbinden dit toch
met, zĳ maken het toch afhankelĳk van het lichamelĳk eten,
zonder de wĳze van die verbinding of den aard dier afhankelĳkheid
ook maar eenigszins duidelĳk te maken. Jezus bedoelde
echter in de gansche rede, die Hĳ tegen de Kapernaieten houdt,
niet anders dan een geestelĳk eten, een eten door het geloof en
maakt van een lichamelĳk eten geen oogenblik gewag.

Al de hiermede genoemde bezwaren gelden tegen Roomsche en
Luthersche leer beide; tegen de eerste komen er dan nog de volgende
bĳ. 7o De transsubstantiatie wordt door het getuigenis onzer
zintuigen, door gezicht en tastzin, door reuk en smaak beslist weersproken.
En onze zintuigen hebben hierbĳ recht van meespreken,
omdat brood en wĳn onder hun bereik vallen en door hen kunnen
en mogen beoordeeld worden. Zĳ zĳn ook, indien zĳ nauwkeurig
waarnemen, hier evengoed als elders te vertrouwen, omdat anders
het sceptisch nominalisme voor de deur staat en alle zekerheid
des geloofs en der wetenschap verdwĳnt. Ook Rome moet dan
ook voor hunne getuigenis wĳken maar heeft erop gevonden, dat
de substantia verandert en de accidentia dezelfde blĳven. Hoe
dit te denken zĳ, blĳft onbeantwoord. Te Kana werd het water
wĳn, maar zoo dat substantie en accidentiën veranderden. Accidentiën
kunnen ook niet van de substantie gescheiden en als in
zichzelve rustend gedacht worden, want zĳ houden dan op accidentiën
te zĳn en worden zelve substanties. Bovendien, in het
brood en den wĳn van het avondmaal blĳven alle accidentiën
onveranderd, zoowel die door reuk en smaak als die door gezicht
en tastzin worden waargenomen; zwaarte, vastheid, kleur, verderfelĳkheid,
voedingskracht enz., alles blĳft; wat rest er dan voor
de substantie nog, dat veranderen kan en veranderd is? 8o De

transsubstantiatie strĳdt met het tweetal teekenen, dat door Jezus
bĳ het avondmaal verordend is. Hoewel ook vroeger soms bĳ
bediening van het avondmaal in private woningen, aan kranken,
aan gevangenen, aan anachoreten, aan virgines abstemiae, en in
missis praesanctificatorum alleen het teeken des broods werd
uitgereikt, en omgekeerd aan onmondigen, gelĳk thans nog in de
Grieksche kerk, alleen de wĳn werd toebediend; kwam toch eerst
sedert de twaalfde eeuw de gewoonte in zwang, om de kelk aan
de leeken te onthouden, en verhief pas het concilie te Constanz
1415, deze gewoonte tot kerkelĳke wet. In weerwil van de oppositie,
die er door de Hussieten en de Hervormingsgezinden
tegen gevoerd werd, hechtte ook het concilie te Trente aan de
kelkonthouding hare goedkeuring en werd daartoe geleid gravibus
et justis causis, Sess. 21. De synode noemt deze redenen niet op,
maar ze zĳn toch licht te bevroeden. Behalve door den tegenzin
van sommigen, om met anderen uit één beker te drinken, den
afkeer van wĳn, het gevaar van te storten en zoo het sacrament
te onteeren enz., werd de Roomsche kerk tot deze kelkonthouding
vooral bewogen door de zucht, om den priesterstand boven de
leeken te verheffen, en door de overtuiging, dat elk teeken en
elk deel daarvan in den ganschen Christus veranderd was, Oswald,
Die dogm. Lehre v. d. h. Sakr. I 501. De transsubstantiatie
maakt een tweede teeken in het avondmaal geheel overbodig; in
het brood alleen en zelfs in het kleinste stukske daarvan is reeds
de gansche stof der genade vervat. Daardoor komt de Roomsche
kerk met een rechtstreeksch gebod van Christus, Mt. 26:27 in
strĳd, waartegen haar beroep op de conjunctie ἠ in 1 Cor. 11:27
niets baat, en tegelĳk, naar haar eigen bekentenis, met de gewoonte
der christelĳke kerk in de eerste eeuwen. Zĳ weet zich
alleen te verdedigen met de bewering, dat zĳ macht bezit, om
bĳ de uitdeeling der sacramenten te werk te gaan gelĳk zĳ goedvindt,
Trid. sess. 21 c. 2. Omgekeerd is de instelling van het
avondmaal onder twee teekenen een sterk bewĳs, dat de transsubstantiatie
niet de leer der Schrift is. Samen toch stellen zĳ
ons den gekruisten Christus voor oogen en deelen Hem aan de
geloovigen mede, niet op lichamelĳke maar op geestelĳke wĳze,
niet in en onder maar tegelĳk met de teekenen; zĳ vormen saam
één sacrament, als beelden en onderpanden van het ééne geestelĳk
goed, de gemeenschap aan Christus en zĳne weldaden. 9o De

transsubstantiatie wordt eindelĳk nog weerlegd door de afgodische
practĳken, die haar gevolgd zĳn. Al is de mis voorbereid door
de offer- en priesteridee, welke reeds vroeg met het avondmaal
in verbinding werd gebracht, zĳ is toch wezenlĳk gebouwd op de
eerst in de Middeleeuwen uitgewerkte transsubstantiatieleer. En
deze wordt evenzeer door de asservatio, adoratio en circumgestio
ondersteld. Door de leer van de wezensverandering is het avondmaal
in de mis overgegaan, en daardoor van zĳn oorspronkelĳk
karakter geheel en al beroofd. Ofschoon de communio trots allerlei
beperking is blĳven bestaan, is toch de mis het middelpunt van
den Roomschen cultus geworden. Zĳ is dan ook niets minder
dan de volledigste uitwerking van de Roomsche gedachte, dat
de kerk met haar priesterschap de middelares der zaligheid, de
voortdurend op aarde zich realiseerende Godmensch is. In de mis
herhaalt Christus altĳd door en telkens opnieuw zĳne offerande
aan het kruis; Hĳ offert zich daarin wezenlĳk en waarachtig,
zĳ het ook op onbloedige wĳze, en bewerkt daardoor bĳ God,
dat de vruchten van zĳne offerande aan het kruis, die daar slechts
gansch in het algemeen en in het afgetrokkene verworven zĳn,
nu toegepast worden, cf. Trid. 22 c. 1, aan allen, die in de gemeenschap
der kerk leven, hetzĳ op aarde hetzĳ in het vagevuur,
hetzĳ zĳ bĳ de mis tegenwoordig of afwezig zĳn, hetzĳ zĳ haar
begeeren voor zichzelven of voor anderen, voor geestelĳke of
lichamelĳke nooddruft, tot vergeving van zonden en tot voorkoming
of afwending van krankheid en ongeval, droogte en overstrooming,
oorlog en veepest enz. Dat heeft Rome van het
avondmaal van onzen Heere Jezus Christus gemaakt! Aan gronden,
die toch bĳ zulk een gewichtig leerstuk als de mis in
overvloed aanwezig en onwankelbaar hecht zouden moeten zĳn,
ontbreekt het geheel en al. In Gen. 14:18, waar Melchizedek
aan Abraham brood en wĳn ter verkwikking aanbiedt, is met
geen woord van eene offerande sprake, al volgt er ook terstond
op, niet: want, maar: en hĳ (Melchizedek) was een priester des
allerhoogsten Gods. Mal. 1:11 handelt misschien niet eens van
de toekomst; maar ook indien dit het geval is, beschrĳft déze
plaats slechts in Oudtest. vormen, dat des Heeren naam groot
zal zĳn onder de Heidenen en dat hem reukwerk en een rein
offer (מִנְחָה, offergave in het algemeen) gebracht zal worden; en
deze vormen zĳn in het N. T. juist door het gebed en door de

geestelĳke offerande der geloovigen vervangen, Rom. 12:1. Bĳ
de instelling van het avondmaal zeide Jezus wel: τουτο ποιειτε
εἰς την ἐμην ἀναμνησιν, Luk. 22:19, maar dat Jezus daarbĳ
het avondmaal als een offer instelde en de discipelen tot priesters
verhief, is in deze woorden in het minst niet begrepen en wordt
zeker daarmede niet bewezen, dat het hebr. עשׂה en het lat.
facere wel eens in de beteekenis van offeren gebruikt wordt. In
1 Cor. 10:21 stelt Paulus de tafel des Heeren tegenover de tafel
der duivelen; maar omdat de tafel der duivelen een altaar was,
volgt daaruit nog in geenen deele, dat ook de tafel des Heeren
een altaar is, waarop geofferd moet worden. Dit zĳn de voornaamste
en sterkste bewĳzen, welke de Roomschen uit de Schrift
voor hunne leer van de mis kunnen bĳbrengen. En weinig sterker
is hun beroep op de kerkvaders, want zĳ vergeten daarbĳ, dat
dezen, op het avondmaal de offeridee toepassende, daaraan een
gansch anderen zin hechtten dan Rome er later mede verbond.
En tegenover al deze schĳnargumenten staat eene reeks van
bewĳzen, die het onschriftuurlĳk karakter van de mis in het
helderste licht stellen. Aan de instelling en de in de apostolische
kerk gebruikelĳke viering van het avondmaal is al wat op de mis
gelĳkt ten eenenmale vreemd. De eeuwigheid van Christus’ priesterschap,
Hebr. 5:6, 7:17, 21-25, en de volkomenheid zĳner
kruisofferande, Hebr. 7:27, 9:12, 28, 10:10, 12, 14 maken
eene, zĳ het ook onbloedige, herhaling van zĳne zelfofferande
overbodig en ongeoorloofd; alle weldaden der genade, vergeving,
heiligmaking, verlossing, de gansche zaligheid, zĳn verworven
door de offerande aan het kruis en kunnen noch behoeven te
worden aangevuld. Ja, wĳl Christus eenmaal aan het kruis zich
geofferd en in den dood heeft overgegeven, kan Hĳ dit zelfs voor
de tweede maal niet meer doen, zĳne offerande in den dood is
voor geen herhaling vatbaar, Hebr. 9:26-28. Zĳne priesterlĳke
werkzaamheid duurt wel in den hemel nog voort, maar bestaat
toch niet in eenige zoenofferande doch in zĳne voorbede en verschĳning
voor Gods aangezicht ten gunste van zĳn volk, Hebr.
7:25, 9:24; en in die voorbede en verschĳning voor Gods aangezicht
werkt de offerande, aan het kruis volbracht, altĳd ten
behoeve der zĳnen door. Omdat Christus zelf in den hemel leeft,
om voor de geloovigen te bidden en in die voorbede zĳne offerande
doorwerken laat, daarom is er voor de herhaling zĳner offerande

op aarde geen plaats, deel III 419v. Zĳn staat van verhooging,
zĳne verhevenheid boven alle lĳden, smart en dood, zĳne koninklĳke
heerschappĳ als hoofd der gemeente zĳn in lĳnrechten strĳd met
een sacrificium propitiatorium en impetratorium, dat Hĳ nog op
aarde iederen dag en op duizenden plaatsen te brengen zou hebben.
Hoezeer Rome dan ook bewere, dat de onbloedige offerande
de bloedige aan het kruis niet verzwakt maar werkzaam maakt,
feitelĳk is zĳ toch eene verloochening van de eenige offerande
aan het kruis; want een offer, dat niets anders dan de vruchten
van een ander offer genieten doet, is eene tastbare ongerĳmdheid.
Indien de offerande aan het kruis genoegzaam is, zĳn andere
overbodig; indien deze noodig zĳn, is de eerste onvolkomen. En
dit wordt bevestigd door de Roomsche practĳk; de aandacht van
den geloovige wordt van Christus en zĳn kruis afgeleid en naar
den priester en zĳne mis heengeleid. Voor de minste genade is
de Roomsche Christen van den priester en van de kerk afhankelĳk.
Hen kan hĳ geen oogenblik ontberen. In theorie wordt vastgehouden,
dat Christus alle genade verworven heeft; maar in de
practĳk wordt de genade successief, bĳ stukjes en beetjes, door
den priester toebedeeld. Het avondmaal is in de handen van
Rome geworden tot een tremendum mysterium, dat de geloovigen
in den staat der onmondigheid houdt, hen voor hun gansche leven
en welzĳn aan de hierarchische priesterschap bindt en hen in
afgodische adoratie neerknielen doet voor een God van eigen
maaksel. Cf. tegen de leer van trans- en consubstantiatie: Calvĳn,
Inst. IV 18. Beza, Tract. theol. I 211 sq. 507 sq. III 148 sq.
Martyr, Loci Comm. IV c. 12. Ursinus op Heid. Cat. 78-80
en Tract. theol. 359-596. Chamier, Panstr. Cath. IV l. 6.
Amesius, Bellarminus enervatus l. IV. Rivetus, Op. III 339-376.
Turretinus, Theol. El. XIX qu. 21. M. Vitringa VIII 769. Art.
Messe e. a. in Herzog2. Hase, Prot. Polemik5 488-535 enz.

7. Beter nog dan de Lutherschen, hebben de Gereformeerden
het avondmaal van de Roomsche inmengselen gezuiverd en in zĳn
oorspronkelĳke beteekenis hersteld. Het avondmaal was naar de
instelling van Christus een maaltĳd, een wezenlĳke maaltĳd,
waarin brood en wĳn gebruikt werden als spĳze en drank tot
versterking des lichaams, en bovenal als teekenen en zegelen
dienst deden tot gemeenschapsoefening met den gekruisten Christus.

Het is een gewone, natuurlĳke maar tevens een buitengewone,
geestelĳke maaltĳd, waarin Christus de gastheer zĳn eigen gekruiste
lichaam en vergoten bloed tot voeding onzer zielen aanbiedt.
Daarom is in dien maaltĳd, welken Christus ingesteld
heeft, alles belangrĳk; niets erin is zonder beteekenis; alles heeft
een diepen zin. Ten eerste zĳn de teekenen van brood en wĳn
niet willekeurig gekozen maar bĳ uitnemendheid geschikt, om
ons een denkbeeld te geven van de geestelĳke spĳze en drank,
welke Christus in zĳn dood voor onze zielen heeft bereid. Ten
tweede zĳn al de handelingen van beteekenis, welke Jezus bĳ de
instelling van het avondmaal verricht. Hĳ neemt het brood en
den wĳn niet zooals eerst bĳ het pascha, uit de hand van anderen
over, δεξαμενος, Luk. 22:17, maar Hĳ neemt ze zelf van den
disch, λαβων, vs. 19, ten bewĳze dat Hĳ de gastheer is en de
spĳze en den drank beschikt. Hĳ zegent (εὐλογησας, Mt. 26:26,
Mk. 14:22, afwisselend bĳ den drinkbeker met εὐχαριστησας,
Mt. 26:27, Mk. 14:23, terwĳl Luk. 22:19, 20 en Paulus,
1 Cor. 11:24, 25 alleen εὐχαριστησας hebben) het brood en
later evenzoo den drinkbeker; onder dien zegen is niet te verstaan,
dat Christus over brood en wĳn van God een zegen vraagt, maar
de verwisseling met εὐχαριστησας bewĳst, dat Jezus God zegent,
d. i. prĳst en dankt voor de gaven, die door Hem geschonken
zĳn. De inhoud van die lofprĳzing en dankzegging wordt niet
vermeld, maar had zeker wel betrekking op de gaven der schepping,
in brood en wĳn vertegenwoordigd, en voorts vooral op de
gaven der genade, die door den dood van Christus verworven
zouden worden en in zĳn lichaam en bloed aan de discipelen
werden aangeboden. Door die dankzegging reeds werden brood
en wĳn van het gemeene gebruik afgezonderd en voor een hooger
doel bestemd, en werden tevens de discipelen voorbereid voor een
recht verstaan van de beteekenisvolle woorden, dit is mĳn
lichaam enz., die Jezus straks ter verklaring uitspreken zou.
Voorts brak Jezus het brood, waarin de Gereformeerden terecht
eene handeling zagen, welke wel niet tot de essentia maar toch
tot de integritas sacramenti behoorde; want niet alleen wordt dit
breken in alle vier berichten vermeld, maar het gansche avondmaal
wordt er naar genoemd, Hd. 2:42; gelĳk het breken van
het brood noodig is, om het voor de gasten genietbaar te maken,
zoo moet Christus zĳn lichaam in den dood geven, opdat het

eene spĳze voor onze zielen zĳ, Joh. 6:51, 12:24. Eindelĳk
deelt Jezus zelf het brood en den wĳn aan zĳne discipelen uit,
opdat zĳ daarvan eten en drinken zouden; Hĳ doet het met de
uitdrukkelĳke woorden: λαβετε, φαγετε, πιετε ἐξ αὐτου παντες,
die de Roomsche mis zonder communicanten ten sterkste veroordeelen;
de communio behoort tot het wezen des avondmaals.
Ten derde zĳn de woorden belangrĳk, welke Jezus bĳ het uitdeelen
van brood en wĳn uitspreekt; als Hĳ het brood aan zĳne
discipelen gaf, zeide Hĳ: dit is mĳn lichaam, dat voor u gegeven
is, Luk. 22:19; en bĳ het uitreiken van den drinkbeker sprak
Hĳ: deze drinkbeker is mĳn bondsbloed, of het nieuwe testament
in mĳn bloed, dat voor u of voor velen vergoten is tot vergeving
der zonden. Dat deze woorden eene consecratorische, operatieve
kracht bezitten, vindt in den tekst der berichten hoegenaamd
geen steun. Maar nadat Jezus door de dankzegging brood en wĳn
van het gemeene gebruik afgezonderd, voor een hooger doel bestemd
en zĳne discipelen voorbereid heeft, spreekt Hĳ nu de
woorden: dit is mĳn lichaam en bloed. Hĳ zegt niet: dit brood
worde mĳn lichaam; Hĳ gebiedt en beveelt niet, maar Hĳ verklaart
en licht toe. Het is immers een zinnebeeldige handeling,
die Hĳ verricht; een geestelĳke maaltĳd, dien Hĳ instelt. En
van dien maaltĳd is zĳn lichaam en bloed, gelĳk het in den dood
wordt overgegeven, de spĳze en de drank. Al de teekenen, handelingen
en woorden in het avondmaal zĳn daarhenen gericht,
dat zĳ ons geloof op de offerande van Jezus Christus aan het
kruis, als op den eenigen grond onzer zaligheid, wĳzen. Toch
gaat daarom het avondmaal niet op in een maaltĳd ter gedachtenis
aan Christus en zĳne weldaden. Onder de teekenen van
brood en wĳn geeft Jezus immers zĳn eigen lichaam en bloed
te genieten; de avondmaalsdisch brengt eene waarachtige gemeenschap
tusschen Christus en de geloovigen tot stand, eene
gemeenschap niet alleen aan de weldaden maar ook en vóór alles
aan den persoon van Christus, zoowel naar zĳne menschelĳke als
naar zĳne Goddelĳke natuur.

Over de realiteit dier gemeenschap is er tusschen Roomsche,
Luthersche en Gereformeerde Christenen geen verschil; te dezen
opzichte staan zĳ samen tegenover Zwingli geschaard. Maar wel
verschillen zĳ onderling over den aard dier gemeenschap en
over de wĳze, waarop zĳ in het avondmaal genoten wordt.

Roomschen en Lutherschen meenen, dat zĳ niet anders waarlĳk
en ten volle tot stand kan komen, tenzĳ zĳ Christus lichamelĳk
uit den hemel op aarde laten dalen en zĳn lichaam en
bloed, niet alleen geestelĳk, maar ook met den lichamelĳken
mond eten en drinken. Daartegenover heeft Calvĳn van den
beginne af en altĳd weer op nieuw er den nadruk op gelegd,
dat de gemeenschap der geloovigen met Christus, ook naar zĳne
menschelĳke natuur, geestelĳk is van aard, en dat zĳ tot stand
komt, niet doordat Christus lichamelĳk naar beneden daalt, maar
daardoor, dat wĳ geestelĳk onze harten opwaarts naar den hemel
verheffen, waar Jezus Christus is, onze voorspraak, ter rechterhand
zĳns hemelschen Vaders. En deze leer steunt op de Schrift
en komt met den aard der N. T. bedeeling overeen. Want 1o de
gemeenschap van Christus en de geloovigen is wel zoo innig en
onverbreekbaar, dat zĳ schier in geen woorden uit te drukken
en alleen onder beelden, zooals van hoofd en lichaam, wĳnstok
en rank, bruidegom en bruid, eenigermate te verduidelĳken is.
Maar zĳ is toch geen pantheistische vermenging of vereenzelviging,
geen overvloeiing der substantie, geen wezenseenheid als
van de drie personen in de drieëenheid, geen personeele vereeniging
als van de twee naturen in Christus. Christus en de geloovigen
blĳven onderscheiden; hun persoonlĳkheid wordt gehandhaafd; de
unio mystica is eene vereeniging van personen, zĳ het dan ook
niet alleen naar hun wil en gezindheid, maar ook naar hun wezen
en natuur. 2o Deze gemeenschap wordt bewerkt door den H. Geest,
die in Christus als het hoofd en in de geloovigen als zĳne leden
woont. Een andere weg, om die gemeenschap deelachtig te worden,
is er niet. Eene physische vereeniging, gelĳk trans- en consubstantiatie
met de daaraan verbonden manducatio oralis tot stand
wil doen komen, is geheel ĳdel en onnut. Alleen de H. Geest,
die de Geest Gods en de Geest van Christus is, kan menschen
met Christus zoo vereenigen, dat zĳ aan zĳn persoon en weldaden
deel hebben en door geen dood of graf, door geen wereld of
satan van Hem te scheiden zĳn. En daarom is die gemeenschap
ook altĳd geestelĳk van aard. Zĳ omvat ook wel de menschelĳke
natuur van Christus en de geloovigen naar hunne lichamen. Want
Christus is als middelaar niet zonder zĳne menschelĳke natuur
te denken en Hĳ kocht de geloovigen niet alleen naar hun ziel
maar ook naar hun lichaam. Doch de vereeniging blĳft geestelĳk

van aard, wĳl zĳ niet anders dan door den H. Geest tot stand
komt. 3o De gemeenschap met Christus, die in het avondmaal
versterkt wordt, is geen andere, dan die ook door het genademiddel
des woords tot stand komt. Het sacrament voegt geen enkele
genade toe aan die, welke in het woord aangeboden wordt; het
versterkt en bevestigt alleen, wat uit het woord door het geloof
is aangenomen. Wanneer Roomschen en Lutherschen dus inbrengen,
dat de gemeenschap met Christus in het avondmaal volgens de
Geref. opvatting geen waarachtige gemeenschap is met het eigen
lichaam en bloed van Christus, dan dient daartegen alleen te
worden opgemerkt, dat de gemeenschap, in het avondmaal verzekerd,
geen andere is noch zĳn kan dan die door het woord.
Volkomen op dezelfde wĳze, als de mensch door het geloof Christus
wordt ingelĳfd, wordt hĳ ook in die gemeenschap door het
avondmaal versterkt en bevestigd. Eene andere, hoogere gemeenschap
is er niet. Wie het woord gelooft, wordt Christus’ eigendom
naar lĳf en ziel; en wie het avondmaal in den geloove ontvangt,
wordt daarvan vergewist en verzekerd. Het sacrament schenkt
geen andere genade maar schenkt dezelfde genade, tot versterking
des geloofs, slechts op eene andere wĳze. 4o Ook bĳ de Gereformeerden
is Christus dus wel waarlĳk en wezenlĳk, met zĳne
Goddelĳke en menschelĳke natuur in het avondmaal tegenwoordig,
doch op geen andere wĳze dan Hĳ tegenwoordig is in het evangelie.
Hĳ is niet lichamelĳk in brood en wĳn besloten evenmin
als in het verkondigde woord, maar wie het teeken geloovig
aanneemt, ontvangt naar de ordinantie Gods waarachtig gemeenschap
aan den ganschen Christus. Niet in en onder, maar met
het teeken schenkt Christus de beteekende zaak, dat is, zichzelven
met al zĳne weldaden. Want terwĳl bĳ Roomschen en Lutherschen
de genade iets zakelĳks en passiefs is, dat zelfs lichamelĳk door
den ongeloovige ontvangen wordt, is het bĳ de Gereformeerden
de persoonlĳke, levende Christus zelf, die in het avondmaal zich
als geestelĳke spĳze aan de geloovigen mededeelt, Müller, Dogm.
Abh. 458. Tegenwoordig is Hĳ dus volgens de Gereformeerden
in het avondmaal niet minder, maar veel sterker en waarachtiger
dan volgens Rome en Luther, want Hĳ is tegenwoordig, niet
physisch, locaal binnen de teekenen maar geestelĳk, als de handelende
Christus zelf, in de harten der geloovigen, Aliud est
praesentem Christi substantiam, ut nos vivificet, in pane sistere;

aliud vivificam esse Christi carnem, quia ex ejus substantia
vita in animas nostras profluit, Calvĳn, adv. Westph. bĳ Müller
443 cf. Conf. Angl. 28 en Ryle, Knots untied 235-254.
5o Daarom is geloof voor de ontvangst van het sacrament onmisbaar
vereischte. De waarheid van het sacrament hangt wel
van dat geloof niet af. Want evenals bĳ het woord, heeft God
bĳ het avondmaal zich verbonden, om Christus en zĳne weldaden
waarlĳk te schenken aan een iegelĳk, die gelooft. Maar de ongeloovige
ontvangt uiteraard slechts het teeken, gelĳk hĳ bĳ het
woord alleen de klanken hoort en niet de zaak zelve, die erdoor
aangeduid wordt, deelachtig wordt. Om aan de beloften en weldaden
van woord en sacrament deel te krĳgen, is daarom eene
werking des H. Geestes in het hart des menschen van noode;
en het is juist deze werking des Geestes, die buiten en in het
avondmaal de gemeenschap met Christus tot stand brengt en in
stand houdt. 6o De weldaden, die in het avondmaal genoten
worden, zĳn hieruit gemakkelĳk af te leiden. Op den voorgrond
staat de versterking der gemeenschap met Christus. De geloovige
is die gemeenschap reeds door het geloof deelachtig en ontvangt
in het avondmaal geen andere, dan die hĳ door het geloof reeds
geniet. Maar als Christus zelf door de hand des dienaars hem
onder de teekenen van brood en wĳn zĳn lichaam te eten en
zĳn bloed te drinken geeft, dan wordt Hĳ door den H. Geest
in die gemeenschap versterkt en bevestigd, en altĳd inniger naar
lichaam en ziel met den ganschen Christus beide naar zĳne Goddelĳke
en naar zĳne menschelĳke natuur vereenigd. Want manducatio
corporis Christi nihil aliud est, quam arctissima cum
Christo conjunctio, Junius, Theses theol. 52, 7. Van den doop is
daarbĳ het avondmaal hierin onderscheiden, dat de doop het
sacrament is van de inlĳving, het avondmaal het sacrament van
de opwassing in de gemeenschap met Christus. Door den doop
worden wĳ met Christus in zĳnen dood begraven en in zĳne
opstanding opgewekt, en zĳn wĳ dus passief; maar in het avondmaal
treden wĳ zelf handelend op, eten het lichaam en drinken
het bloed van Christus en worden alzoo door zĳne gemeenschap
gevoed ten eeuwigen leven. Maar indien wĳ deel hebben aan den
persoon van Christus, dan hebben wĳ het vanzelf ook aan al
zĳne weldaden. Onder deze wordt de vergeving der zonden in de
Schrift in de eerste plaats en met den meesten nadruk genoemd.

In het avondmaal geeft Christus zĳn lichaam en bloed tot spĳze
onzer zielen, maar dat lichaam en bloed is zulk eene spĳze niet,
quia est corporea substantia, quo modo esset cibus corporalis sed
quatenus corpus Christi est datum pro mundi vita, Junius t. a. p.
Daarom wordt lichaam en bloed afzonderlĳk, ieder onder een
eigen teeken, in het avondmaal voor oogen gesteld. Daarom zegt
Christus uitdrukkelĳk, dat zĳn lichaam gegeven en zĳn bloed
vergoten wordt tot vergeving der zonden. Daarom wordt de beteekenis
van het bloed in de instellingswoorden nog breeder
toegelicht en verklaard dan die van het lichaam, want het is
het bloed, dat op het altaar voor de zonden verzoening doet. Al
is Christus thans dan ook verheerlĳkt, de gemeenschap, die door
het geloof tot stand komt en in het avondmaal versterkt wordt,
is en blĳft eene gemeenschap aan zĳn gekruiste lichaam en aan
zĳn vergoten bloed. Op het standpunt der trans- en consubstantiatie
is dit onmogelĳk; daar treedt de gestorven Christus achter
den verheerlĳkten terug. Maar indien het eten van Christus’
lichaam en het drinken van zĳn bloed gelĳk staat met intima
nostri cum Christo conjunctio, Bucanus, Inst. theol. 677, dan is
deze en elke andere weldaad uitsluitend eene vrucht van den
dood van Christus en worden wĳ daarom alleen uit Christus
gevoed, wĳl Hĳ voor ons gekruisigd is. En onder de weldaden,
die Christus door zĳn dood verwierf, staat dan de vergeving der
zonden bovenaan. Ook deze weldaad wordt in het avondmaal niet
voor de eerste maal geschonken; want de Christen bezit haar
reeds door het geloof en heeft daarvan in den doop het teeken
en zegel ontvangen. Onjuist is het daarom, de verschillende genaden
met Rome over de sacramenten zoo te verdeelen, dat telkens in
ieder sacrament eene bĳzondere groep van zonden vergeven en
eene bĳzondere genade geschonken wordt, want de vergeving,
welke het woord, de doop en het avondmaal ons aanbiedt, is
altĳd dezelfde. De vergeving, welke in het avondmaal medegedeeld
wordt, heeft daarom volstrekt niet alleen op culpae quotidianae,
op peccata venialia betrekking, Trid. sess. 13 c. 2. 22
c. 1. Maar het is dezelfde volle, rĳke weldaad van vergeving,
welke in het woord wordt aangeboden, door het geloof wordt
aangenomen en door het sacrament van doop en avondmaal beteekend
en verzegeld wordt. Bĳ deze weldaad komt het duidelĳk
uit, dat het sacrament geen enkele nieuwe genade aan het woord

toevoegt; het geeft dezelfde genade alleen, om onzer zwakheid
wil, op eene andere wĳze, opdat wĳ vastelĳk gelooven en van
allen twĳfel genezen zouden worden. Bĳ deze weldaad der vergeving
komt die van het eeuwige leven. Het avondmaal is een
geestelĳke maaltĳd, waar Christus onze zielen voedt met zĳn
gekruist lichaam en vergoten bloed. Het eten en drinken daarvan
dient tot versterking van het geestelĳke, eeuwige leven, want
wie het vleesch van den Zoon des menschen eet en zĳn bloed
drinkt heeft het eeuwige leven en wordt opgewekt ten uitersten
dage, Joh. 6:54. Duidelĳk blĳkt hieruit, dat het eeuwige leven
eene weldaad is, die aan den ganschen mensch geschonken wordt,
niet alleen naar zĳne ziel maar ook naar zĳn lichaam. Ten onrechte
is hieruit door sommigen afgeleid, dat er uit Christus’
lichaam, dat in het avondmaal genoten wordt, eene rechtstreeksche
werking op ons lichaam uitgaat, zoodat dit van allerlei krankheid
en zwakte genezen en in beginsel tot een nieuw opstandingslichaam
herschapen wordt. Het is te begrĳpen, dat men vooral op Luthersch
standpunt tot dit gevoelen kwam; want indien de manducatis
oralis deze nuttigheid niet heeft, heeft zĳ in ’t geheel
geen waarde. Toch leert de H. Schrift dienaangaande niets. In
1 Cor. 11:30 zegt Paulus wel, dat er tengevolge van het
schromelĳk misbruik van het avondmaal in Corinthe vele krankheden
en sterfgevallen voorkwamen; maar dit is duidelĳk een
κριμα, vs. 29, een straf, die God op dit misbruik van het
avondmaal liet intreden, en bewĳst hoegenaamd niet, dat gebruik
of een geloovig gebruik van het avondmaal ook strekt tot genezing
van de krankheden des lichaams. Bovendien, Joh. 6 mag wel
gebezigd worden tot illustratie van het avondmaal, maar handelt
er niet rechtstreeks over; en ook dit hoofdstuk leert alleen, dat
wie door het geloof, ook zonder het avondmaal, Christus’ vleesch
eet en zĳn bloed drinkt, het eeuwige leven heeft en opgewekt
zal worden ten uitersten dage, cf. 6:40. Volstrekt dus niet alleen
door de manducatio oralis, maar in het algemeen door het geloof
wordt de mensch het eeuwige leven en de hope der opstanding
deelachtig. De H. Geest, die in de geloovigen woont, is het
zekerste onderpand voor de opstanding des lichaams en den dag
der verlossing, Rom. 8:11, Ef. 1:14, 4:30. Maar deze Geest
van Christus bedient zich dan wel van het avondmaal, om den
geloovige te versterken in de hope des eeuwigen levens en der

zalige opstanding aan het einde der dagen. Denn wo die Seele
genesen ist, da ist dem Leibe auch geholfen, Luther bĳ Müller,
Dogm. Abh. 419. Praesentia corporis affert non modo indubitatam
vitae aeternae fiduciam animis nostris, sed de carnis etiam nostrae
immortalitate securos nos reddit, siquidem ab immortali ejus
carne jam vivificatur et quodammodo ejus immortalitati communicat,
Calvĳn, Inst. IV 17, 32, cf. ook bĳ Ebrard, Dogm. v. h.
Ab. II 460, en voorts Philippi, K. Gl. V 2 S. 282 f. Müller,
Dogm. Abh. 417. In dezen zin mag het avondmaal heeten
φαρμακον ἀθανασιας, Ign. Ef. 20. Eindelĳk strekt het avondmaal
nog als gedachtenisviering en verkondiging van Christus’ dood
tot belĳdenis van ons geloof tegenover de wereld en tot versterking
van de gemeenschap der geloovigen onderling. In 1 Cor. 10:17
betoogt de apostel, dat het brood wel moet zĳn gemeenschap
aan het lichaam van Christus, want hoe konden anders de
geloovigen, die op zichzelf beschouwd velen zĳn, één zĳn? Die
eenheid komt alleen daardoor tot stand, dat zĳ in het ééne brood
gemeenschap hebben aan het ééne lichaam van Christus. De geloovigen
zĳn één in Christus en daarom ook onderling. Gelĳk
uit vele graankorrels één brood gebakken wordt en uit vele beziën,
saamgeperst zĳnde, één wĳn en drank vliet, zoo zĳn allen, die
door het waarachtig geloof Christus ingelĳfd zĳn, te zamen één
lichaam; en dat belĳden zĳ aan het avondmaal tegenover de
wereld, die hunne eenheid niet kent.

8. Evenals de doop, is het avondmaal alleen voor de geloovigen
ingesteld. Jezus gebruikte het alleen met zĳne discipelen.
Of Judas daarbĳ nog tegenwoordig was dan wel vóór de inzetting
des avondmaals de zaal heeft verlaten, is niet met zekerheid te
zeggen. Mt. 26:21-25, Mk. 14:18-21, Joh. 13:21-35
geven den indruk, dat Judas vóór dien tĳd is heengegaan, maar
Luk. 22:21-23 verhaalt de ontdekking van Judas als verrader
na de instelling van het avondmaal in vs. 19. 20. Het is echter
mogelĳk, dat Lukas zich hierbĳ niet aan de chronologische orde
houdt. Maar hoe dit zĳ, dogmatisch belang heeft de vraag niet.
Indien Judas het avondmaal gebruikte, dan zat hĳ aan als discipel
van Jezus; dat was hĳ, zoo deed hĳ zich voor, wat hĳ innerlĳk
in zĳn hart tegen Jezus overlegde, bleef voor zĳne eigene rekening.
M. Vitringa VIII 347. Evenzoo werd later het avondmaal

uitsluitend in den kring der gemeente door de geloovigen gevierd,
Hd. 2:42, 20:7. Ongeloovigen hadden wel toegang tot de vergadering
der gemeente, waarin het woord werd bediend, 1 Cor.
14:22-24, maar waren uitgesloten van die, waarin de agapae
werden gehouden en het avondmaal werd gevierd, 1 Cor. 11:18,
20, 33. Zoo bleef het ook, toen allengs in de tweede eeuw het
avondmaal van de agapae werd losgemaakt en in dezelfde vergadering
als de bediening des woords des morgens plaats had.
Het eerste deel was voor allen toegankelĳk, maar het tweede
deel nam eerst een aanvang, als ongeloovigen, catechumenen,
geëxcommuniceerden enz. verwĳderd waren. In dit tweede gedeelte
der godsdienstoefening werden de sacramenten bediend; en het
was oude en algemeen verbreide gewoonte, dat zĳ, die na beeindiging
van het catechumenaat gedoopt werden, terstond daarop
het avondmaal ontvingen. Toen de kinderdoop in gebruik kwam,
werd deze gewoonte ook bĳ de kinderen gevolgd en bovendien
aangedrongen door de heerschende exegese van Joh. 6:53, volgens
welke dit vers van het avondmaal gold en dit sacrament dus
even noodzakelĳk ter zaligheid was als de doop. In het Westen
sleet echter deze gewoonte vooral sedert de twaalfde eeuw weer
uit en werd zĳ allengs door verschillende synoden onnoodig
verklaard, cf. Trid. 21 c. 4. Maar in de Grieksche en andere
Oostersche kerken bleef ze bestaan en wordt nog heden ten dage
aan pasgedoopte kinderen het avondmaal bediend in den vorm
van een in wĳn gedoopt stukske brood, Art. Kinderkommunion
in Herzog2 7, 671. M. Vitringa VIII 368. 612. Maar de magische
opvatting van het avondmaal had nog erger misbruiken ten gevolge.
De oorspronkelĳke eenvoud ging onder allerlei plechtige
ceremoniën teloor. Niet alleen door zelfbeproeving, maar ook door
vasten, wassching der handen, kleeding enz. moesten zich de
communicanten voor het avondmaal voorbereiden. Het brood werd
eerst met de bloote hand, later in een linnen doekje of een gouden
bakje, en nog later, sedert de elfde eeuw, met den mond en in
knielende houding bĳ het altaar van den priester aangenomen.
Het geconsacreerde brood werd niet alleen genoten door de communicanten
in de kerk, maar ook aan de kranken in hunne woning
bediend, als een viaticum aan stervenden medegegeven en tot
afwering van allerlei rampen en verkrĳging van allerlei zegeningen
en weldaden nuttig geacht. Niet alleen tot de levenden maar ook

tot de dooden strekte de werking van het sacrament zich uit.
Reeds van ouds bestond het gebruik, om niet alleen voor zichzelf
maar ook voor gestorven verwanten op hun sterfdag offergaven
te brengen en voor hunne ziel te bidden. En toen nu de leer van
het vagevuur door Gregorius M. was vastgesteld, het avondmaal
als eene offerande van het eigen lichaam en bloed van Christus
werd opgevat en de deelneming der gemeente hoe langer hoe
minder werd, toen stond het weldra vast, dat de mis niet alleen
voor aan- of afwezige levenden maar ook voor de gestorvenen in
het vagevuur vermindering van boetedoeningen en tĳdelĳke straffen
bewerken kon, M. Vitringa VIII 733. Herzog2 9, 623 f. Al deze
verbasteringen maakten terugkeer tot de H. Schrift noodzakelĳk,
volgens welke het avondmaal een maaltĳd is, zonder aanzittende
gasten niet bestaanbaar, en uitsluitend voor geloovigen bestemd.
Om zuiver te gaan en de Schrift te dezen opzichte ten volle tot
haar recht te laten komen, stelden de Gereformeerden gewoonlĳk
twee vragen: 1o wie recht op het avondmaal hebben en ertoe
moeten naderen, en 2o wie door de kerk tot het avondmaal moeten
worden toegelaten of daarvan moeten geweerd worden, Heid. Cat.
81. 82. De eerste vraag handelt over den plicht der communicanten,
de tweede over den plicht der kerk en van hare dienaren. Op de
laatste vraag werd ten antwoord gegeven en kon het antwoord
naar de H. Schrift niet anders luiden, dan dat de kerk van het
avondmaal had te weren, allen, die zich met hunne belĳdenis en hun
leven als ongeloovige en goddelooze menschen aanstellen. Het
avondmaal is een goed der kerk, door Christus aan zĳne gemeente
gegeven en dus alleen te genieten door huisgenooten des geloofs.
Ongedoopten, ongeloovigen, ketters, scheurmakers, openbare zondaren,
geëxcommuniceerden waren daardoor vanzelf buitengesloten.
Maar het getal dergenen, die op het avondmaal recht hadden,
werd nog veel meer beperkt. Ten eerste werd door de verwerping
van mis en vagevuur ook de bediening van het avondmaal voor
de gestorvenen afgeschaft. In de Schrift komt iets dergelĳks dan
ook met geen enkel woord voor. Wel spreekt Paulus 1 Cor. 15:29
van zulken, die zich ὑπερ των νεκρων lieten doopen. Maar ook
al moest (wat echter volstrekt niet bewezen is, cf. Cremer3, 156)
deze plaats zoo worden verstaan, dat er in dien tĳd Christenen waren,
die zich ten nutte van ongedoopt gestorven vrienden lieten doopen,
dan nog bedient de apostel zich van dit gebruik niet anders dan

als een bewĳs voor de opstanding en laat hĳ het zonder goed- of
afkeuring staan. De kerk heeft den doop voor de dooden, die
bĳ enkele secten in gebruik was, op het concilie te Carthago 397
beslist veroordeeld en kan er daarom geen argument aan ontleenen
voor de bediening van het avondmaal ten nutte van gestorvenen.
Ten tweede hadden vele Gereformeerden er bezwaar
tegen, dat het avondmaal buiten de openbare vergadering der
geloovigen in eene private woning aan kranken en stervenden zou
worden bediend, Musculus, Bullinger, Beza, Danaeus, Aretius enz.,
de Geref. kerken van Frankrĳk, Schotland, Nederland enz. En
wel stonden anderen, zooals Calvĳn, Oecolampadius, Martyr,
Zanchius, de kerken van Engeland, Polen, Hongarĳe enz. dit
soms toe. Maar ook dan beperkten zĳ het toch gewoonlĳk zoo,
dat er eene kleine vergadering van geloovigen bĳ tegenwoordig
moest zĳn en daardoor alle aanleiding tot superstitie voorkomen
of vermeden werd, Voetius, Pol. Eccl. I 758. M. Vitringa VIII
356. Moor V 660. Ten derde zĳn ook de kinderen van het
avondmaal uitgesloten. Trente veroordeelde alleen de noodzakelĳkheid,
maar niet de geoorloofdheid van het avondmaal voor kinderen.
En op dat standpunt plaatste zich van de Gereformeerden
ook Musculus in zĳne Loci Communes p. 471-473. Hĳ voerde
daarvoor deze gronden aan, dat wie de beteekende zaak bezit
ook recht heeft op het teeken; dat kinderen, die blĳkens den
doop de genade der wedergeboorte kunnen ontvangen ook zonder
bewustzĳn in dat geestelĳk leven gevoed kunnen worden; dat
Christus de zaligmaker van heel zĳne gemeente, ook van de
kinderen is en hen allen spĳst en drenkt met zĳn lichaam en
bloed; dat de vermaning tot zelfbeproeving 1 Cor. 11:26-29
niet als algemeene eisch door den apostel is bedoeld. Maar al
deze gronden verliezen hun gewicht tegenover deze overwegingen:
1o in het O. T. was er een groot verschil tusschen besnĳdenis
en pascha. De besnĳdenis was voor alle kinderen van het manlĳk
geslacht voorgeschreven, maar het pascha werd, niet terstond bĳ
de instelling, maar later in Palestina bĳ den tempel te Jeruzalem
gevierd; zeer jonge kinderen waren er dus vanzelf van uitgesloten.
2o Evenzoo is er een groot onderscheid tusschen doop en avondmaal.
De doop is het sacrament der wedergeboorte, waarbĳ de
mensch passief is; het avondmaal is het sacrament van de opwassing
in de gemeenschap van Christus, van de voeding des

geestelĳken levens en onderstelt bewust, handelend optreden bĳ
dien, die het ontvangt. 3o Christus stelde het avondmaal te
midden zĳner jongeren in, zeide tot hen allen: neemt, eet, drinkt,
en onderstelt, dat zĳ het brood en den wĳn uit zĳne hand aannemen.
En Paulus zegt, dat de gemeente te Corinthe samenkwam
om te eten en geeft geen anderen indruk, dan dat alleen bewuste,
volwassen personen aan het avondmaal deelnemen. 4o In 1 Cor.
11:26-29 stelt de apostel bepaald den eisch, dat men voor
het avondmaal zichzelf beproeve, opdat men het lichaam des
Heeren kunne onderscheiden en niet onwaardiglĳk ete en drinke.
Deze eisch is gansch algemeen gesteld, tot alle deelnemers aan
het avondmaal gericht en sluit daarom vanzelf de kinderen uit.
5o Onthouding van het avondmaal aan de kinderen doet hen geen
enkele weldaad van het verbond der genade derven. Dit ware
wel het geval, wanneer hun de doop werd onthouden. Want dit
kan niet doen dan wie meent, dat de kinderen buiten het verbond
der genade staan. Maar met het avondmaal is het anders gesteld.
Wie aan kinderen den doop maar niet het avondmaal bedient,
erkent, dat zĳ in het verbond en alle weldaden daarvan deelachtig
zĳn. Hĳ onthoudt hun slechts eene bĳzondere wĳze, waarop
dezelfde weldaden beteekend en verzegeld worden, wĳl deze aan
hun leeftĳd niet past. Het avondmaal geeft toch geen enkele
weldaad, welke niet te voren reeds in het woord en den doop door
het geloof werd geschonken.

Dit onderscheid tusschen doop en avondmaal maakte al spoedig
eene voorbereiding voor de waardige ontvangst van het tweede
sacrament noodzakelĳk. In den apostolischen tĳd, toen er in den
regel slechts volwassenen gedoopt werden, was er zulk eene voorbereiding
nog niet. Wie het woord des evangelies hoorde en
aannam, werd terstond gedoopt en tot het avondmaal toegelaten.
Doch toen in de volgende eeuw de overgangen tot het Christendom
talrĳker maar ook minder betrouwbaar werden, kwam allengs
het catechumenaat op, dat eerst voor den doop en later, na het
algemeen worden van den kinderdoop, voor het avondmaal moest
voorbereiden. In de Roomsche kerk ging deze voorbereiding allengs
geheel op in het sacrament van het vormsel, dat uit de oorspronkelĳk
met den doop verbonden handoplegging zich ontwikkelde
en met eene zalving zich verbond. De Reformatie verwierp dit
sacrament, wĳl het in de Schrift geen grond had, en stelde er

de catechese en de openbare belĳdenis voor in de plaats, cf.
Höfling, Das Sakr. der Taufe II 347 f. Bachmann,
Die Gesch. der Einführung der Confirmation,
Berlin 1852. Caspari, Die evang.
Confirmation vornehmlich in der luth. K. Erl. 1890. Art. in
Herzog2 8, 143. Daardoor werd de overgang gemaakt van den
doop tot het avondmaal en de kerk tevens voor verbastering
behoed. Calvĳn wilde, dat, als een kind genoegzaam in den catechismus
onderwezen was, het openbaar in de gemeente belĳdenis
van zĳn geloof zou doen, bĳ Bachmann t. a. p. 70. à Lasco
wenschte, dat kinderen, die veertien jaren oud geworden waren,
belĳdenis voor de gemeente zouden doen en den volgenden Zondag
aan het avondmaal zouden gaan; maar wie slecht leefden, werden
vermaand en eindelĳk, bĳ gebleven hardnekkigheid, op achttien- of
twintigjarigen leeftĳd van de gemeente afgesneden, ib. 115.
De Ned. Kerkenordeningen schrĳven evenzoo een belĳdenis voor
den kerkeraad of in het midden der gemeente voor, en spreken
soms nog van een voorafgaand onderzoek voor den kerkeraad.
Deze theorie liep zuiver: de kinderen der geloovigen worden als
geloovigen gedoopt, dan in de waarheid onderwezen, bĳ voldoend
onderzoek en na openbare belĳdenis tot het avondmaal toegelaten
of bĳ onchristelĳke leer of ongeregelden wandel na herhaalde
vermaning uit de gemeente verwĳderd. Naar deze leer is nog
ons kerkelĳk leven in te richten, al stuit zĳ ieder oogenblik op
bezwaren der practĳk. Want piëtisme en rationalisme zĳn altĳd
geneigd om te scheiden wat God heeft saamgevoegd en met
minachting van het sacrament op persoonlĳke bekeering of op
kerkelĳke aanneming of bevestiging den nadruk te leggen. Maar
de regel des verbonds is deze, dat de kerk hare jeugdige leden,
die als kinderen des verbonds geboren en door den doop haar
ingelĳfd zĳn, opvoede tot zelfstandige, persoonlĳke belĳdenis en
op dien grond hen toelate tot het avondmaal. Over het hart
oordeelt zĳ niet en kan zĳ niet oordeelen. Terwĳl zĳ dus eenerzĳds
van het avondmaal allen weert, die met belĳdenis of leven zich
als ongeloovige en goddelooze menschen aanstellen, laat zĳ aan
de andere zĳde nimmer van de ernstige prediking af, dat het
avondmaal alleen is ingesteld voor hen, die zichzelven vanwege
hunne zonden mishagen, nochtans vertrouwen, dat deze hun om
Christus’ wil vergeven zĳn en ook begeeren hoe langer hoe meer
hun geloof te sterken en hun leven te beteren.







Hoofdstuk XI.

Over de Laatste Dingen.



§ 54. De tusschentoestand.

1. Gelĳk oorsprong en wezen, zoo is ook het einde der dingen
ons onbekend. Op de vraag: waarheen, geeft de wetenschap een
evenmin bevredigend antwoord als op die, vanwaar alle dingen zĳn.
En toch heeft de religie dringend behoefte, om iets te weten van
de bestemming van den enkelen mensch, van menschheid en wereld.
Alle volken hebben daarover dan ook eene of andere gedachte
en alle godsdiensten bevatten eene soort van eschatologie. Wel
zĳn er nog, die beweren, dat het geloof aan de onsterfelĳkheid
der ziel oorspronkelĳk volstrekt niet aan alle menschen eigen is
en nog heden ten dage, bĳv. bĳ de Weddas op Ceylon, bĳ de
indische Seelongs e. a. ontbreekt, Büchner, Kraft und Stoff16 423.
Häckel, Die Welträthsel, Bonn 1899 S. 223. Op het standpunt
der evolutie kan ook het geloof aan God, aan het zelfstandig
bestaan der ziel en aan hare onsterfelĳkheid geen oorspronkelĳk
bestanddeel der menschelĳke natuur hebben uitgemaakt, maar
moet het langzamerhand en toevallig door allerlei omstandigheden
ontstaan en ontwikkeld zĳn. Voorvadervereering, liefde tot afgestorven
bloedverwanten, levenslust en de wensch tot levensverlenging,
hoop op betere levensverhoudingen aan de andere zĳde des
grafs, vrees voor straf en hoop op belooning enz. zĳn dan de
oorzaken geweest, die het onsterfelĳkheidsgeloof allengs hebben
doen opkomen. Maar daartegenover getuigen de meeste en de
beste beoefenaars van de geschiedenis der godsdiensten, dat het
geloof aan de onsterfelĳkheid bĳ alle volken voorkomt en een

bestanddeel is ook van de laagste en ruwste godsdiensten. Wĳ
treffen het overal en op iederen trap van ontwikkeling aan, waar
geen wĳsgeerige twĳfelingen het ondermĳnd of andere oorzaken
het op den achtergrond gedrongen hebben en overal is het ook
met den godsdienst verbonden, Tiele, Inl. tot de godsdienstwetenschap,
tweede reeks Amst. 1899 bl. 97. Peschel, Volkerkunde5
257. Men kan zelfs zeggen, dat dit geloof oorspronkelĳk iets zeer
natuurlĳks was. Evenals de auteur van het paradĳsverhaal in
Genesis, zegt Tiele, t. a. p. bl. 197, gaan de volken allen uit
van de overtuiging, dat de mensch van nature onsterfelĳk is en
dat niet de onsterfelĳkheid bewezen, maar de dood moet verklaard
worden. De dood schĳnt iets tegennatuurlĳks. Er moet wat gebeurd
zĳn, waardoor iets zoo onlogisch in de wereld kwam. De
sagen van allerlei volken, verschillend in afkomst en ontwikkeling,
drukken dat denkbeeld uit. Er was een tĳd, dat er noch ziekte
noch dood was op aarde. De „eenvoudige natuurmensch” kan
zelfs nog niet gelooven aan den dood, als hĳ hem ziet voor zĳne
oogen. Het is een slaap, zegt hĳ, een toestand van bewusteloosheid;
de geest heeft het lichaam verlaten maar kan nog terugkeeren.
Daarom wacht hĳ nog eenige dagen, om te zien of dit
niet geschieden zal. En als de geest van den doode niet terugkeert,
houdt men het ervoor, dat hĳ slechts verdwenen is, om ergens,
waar ook, in een ander lichaam in te gaan of met de bovenaardsche
geesten te verkeeren. De vormen, waarin dit leven der
ziel na den dood werd voorgesteld, waren zeer verschillend en
werden dikwerf ook met elkander verbonden en vermengd. Nu
eens dacht men, dat de zielen na den dood in de nabĳheid van
het graf bleven voortleven en tot haar bestaan de voortdurende
verzorging der bloedverwanten behoefden, of ook in de onderwereld,
in den hades, ver verwĳderd van goden en menschen, een treurig,
schimachtig leven leidden. Dan weder geloofde men, dat de zielen
der afgestorvenen, evenals zĳ soms reeds vóór haar wonen in het
menschelĳk lichaam allerlei gedaanteverwisselingen hadden ondergaan,
zoo ook na het verlaten daarvan nog een tĳd lang in andere
lichamen van dieren en menschen moesten vertoeven, om zich te
louteren, de volmaaktheid te bereiken en in de Godheid of in
een bewusteloos Nirvana op te gaan. Of ook werd geleerd, dat
de zielen terstond na den dood in het Goddelĳk gericht kwamen,
en indien zĳ het goede gedaan hadden, over de gevaarlĳke

doodenbrug ingingen in het land der zaligen, waar zĳ leefden in
gemeenschap der goden, of ook, indien zĳ het kwade hadden
gedaan, neerstortten in eene plaats van eeuwige duisternis en
pĳniging. Cf. het tweede deel van C. W. Flügge, Gesch. des
Glaubens an Unsterblichkeit, Auferstehung, Gericht und Vergeltung,
Leipzig 1795. Spiess, Entwicklungsgesch. der Vorstellungen
vom Zustande nach dem Tode auf Grund vergl. Religionsforschung
1877. Knabenhauer, Das Zeugniss des Menschengeschlechts
über die Unsterblichkeit der Seele, Freib. 1878. Merschmann,
Die Idee der Unsterblichkeit in ihrer gesch. Entw., Berlin 1870.
Pfleiderer, Religionsphilos. 1896 S. 625 f. Runze, art. Unsterblichkeit
in Herzog2 16, 189 vooral 198 f. Id. Die Psychologie
des Unsterblichkeitsglaubens und der Unsterblichkeitsleugnung,
Berlin 1894.

De leer van de persoonlĳke onsterfelĳkheid ging uit de religie
over in de philosophie. Nadat Pythagoras, Heraclitus en Empedocles
reeds waren voorgegaan, trachtte vooral Plato zĳn religieus
geloof aan de onsterfelĳkheid in den Phaedo met philosophische
redeneeringen te staven. Zĳne bewĳzen komen hierop neer, dat
de ziel, die de kennis der ideeën uit de herinnering put, reeds
vóór haar wonen in het lichaam bestaan heeft en zoo ook na het
verlaten van dat lichaam voortbestaan zal; dat zĳ door haar
denkende beschouwing van de eeuwige ideeën aan het goddelĳke
wezen verwant en door hare beheersching van het lichaam en zĳne
begeerten als iets zelfstandigs en eenvoudigs verre boven het
lichaam verheven is; en vooral, dat zĳ als principe des levens
en met het leven identisch, niet als niet-levend en vergankelĳk
gedacht worden kan. Met deze leer over de onsterfelĳkheid der
ziel verbindt hĳ dan allerlei voorstellingen over voorbestaan, val,
vereeniging met het lichaam, oordeel, zielsverhuizing, die voor
een voornaam deel een mythisch karakter dragen en ook door
Plato zelven zeker niet alle in wetenschappelĳken zin bedoeld zĳn.
Hoewel andere wĳsgeeren, zooals Democritus, Epicurus, Lucretius
de onsterfelĳkheid der ziel bestreden of er zich, gelĳk Aristoteles,
niet beslist over uitspraken, had de leer van Plato op theologie
en philosophie een verbazend grooten invloed. De mythische bestanddeelen
van praeëxistentie, metempsychose enz. vonden dikwerf
bĳ sectarische richtingen ingang. En de theologie wĳdde onder
Plato’s invloed aan de onsterfelĳkheid der ziel veel grooter

aandacht dan de H. Schrift. De leer van de natuurlĳke onsterfelĳkheid
der ziel werd een articulus mixtus, welks waarheid nog meer uit
de rede dan uit de openbaring werd betoogd, Tert., de an. 22.
Orig., de princ. VI 36. Iren., adv. haer. II 34 enz., bĳ de Geref.,
Heppe, Dogm. 166. Toch bleef er altĳd eenig verschil. Het
besef stierf nooit geheel en al uit, dat de H. Schrift aan leven
en dood, behalve eene physische, ook steeds eene religieus-ethische
beteekenis hecht. Leven is bĳ haar nooit alleen voortbestaan en
dood is nimmer aan vernietiging gelĳk, maar leven sluit in gemeenschap
met God en dood is gemis van zĳne genade en gunst.
Vandaar dat de kerkvaders telkens zeggen, dat Christus gekomen
is, om ons de ἀθανασια te schenken en het soms den schĳn
hebben kan, alsof zĳ de natuurlĳke onsterfelĳkheid der ziel
loochenden. En daar kwam nog bĳ, dat men Plato’s leer van de
praeëxistentie, dat is van de ongeschapenheid der ziel bestrĳden
moest en om die reden soms bezwaar maakte, om de ziel van
nature onsterfelĳk te noemen, wĳl God alleen onsterfelĳk was
door zichzelven en de ziel slechts onsterfelĳk kon wezen door zĳn
wil, Just. Dial. 5. Theophylus, ad Autol. II 27. Dit moet men
in het oog houden bĳ het onderzoek, of er onder de kerkvaders
ook voorstanders waren van de conditioneele onsterfelĳkheid.
Want al leerde ook een enkele, zooals Arnobius, eene vernietiging
der booze zielen en al nam Tatianus aan, dat de ziel bĳ den
dood met het lichaam stierf, om aan het einde der dagen wederom
op te staan, het geloof was toch algemeen, dat de ziel krachtens
de door God haar geschonken natuur onsterfelĳk was, Münscher-
v. Coelln, D. G. I 333 f. Harnack, D. G. I 449. Dr. Jonker,
Theol. Studiën I 167v. Atzberger, Gesch. d. christl. Eschat.
118 f. 187 f. 222 f. 338 f. 577 f. Ook in de wĳsbegeerte behield
Plato’s leer van de onsterfelĳkheid eene belangrĳke plaats.
Cartesius vatte geest en stof, ziel en lichaam op als twee gescheiden
substantiën, die ieder haar eigen attribuut hadden, n.l.
denken en uitgebreidheid, ieder voor zichzelf konden bestaan en
daarom niet anders dan mechanisch vereenigd konden zĳn. Spinoza
nam deze zelfde twee attributen aan maar beschouwde ze als
verschĳningsvormen der ééne, eeuwige, oneindige substantie, als
twee zĳden van dezelfde zaak, die niet uit elkander kunnen vallen
maar altĳd bĳ elkaar zĳn als subject en object, als beeld en
tegenbeeld, als idea en res. Voor de onsterfelĳkheid was er in

zĳn stelsel geen plaats, en hĳ had er ook geen behoefte aan,
want quamvis nesciremus, mentem nostram aeternam esse, pietatem
et religionem et absolute omnia, quae ad animositatem et generositatem
referri ostendimus in quarta parte, prima haberemus,
Eth. V 41. De wĳsbegeerte der achttiende eeuw was echter
Spinoza niet genegen; zĳ droeg een deistisch karakter, vergenoegde
zich met de trilogie van God, deugd en onsterfelĳkheid
en achtte van deze drie de laatste nog de meeste. Op voorgang
van Leibniz, Wolf, Mendelssohn e. a. werd hare waarheid met
allerlei metaphysische, theologische, kosmische, moreele en historische
bewĳzen betoogd en met sentimenteele beschouwingen
over een zalig herkennen en wederzien aan gene zĳde des grafs
aangedrongen, litt. bĳ Bretschneider, Syst. Entw. 824. De uitspraak
van den dichter in Ps. 73:25 werd naar het woord van Strauss
omgezet in deze andere: wenn ich nur mein Ich in Sicherkeit
habe, so frage ich nichts nach Gott und Welt. Aan die zekerheid
werd echter door Kant een einde gemaakt, doordat hĳ de ongenoegzaamheid
aantoonde van alle bewĳzen, voor de onsterfelĳkheid
der ziel aangevoerd, en deze alleen aannemelĳk achtte als postulaat
der practische rede. Schleiermacher stelde tegenover de egoistische
wenschen van het rationalisme zĳn woord: wer nicht gelernt hat,
mehr zu sein als er selbst, der verliert wenig, wenn er sich selbst
verliert, en kende geen andere en hoogere onsterfelĳkheid, dan
om mitten in der Endlichkeit eins zu werden mit dem Unendlichen
und ewig zu sein in jedem Augenblick, Reden über die
Religion II, cf. Chr. Gl. § 158, 1. En de idealistische philosophie
van Fichte, Schelling, Hegel, liet voor de onsterfelĳkheid der
ziel in ’t geheel geen plaats over, al aarzelde zĳ, om op dit punt
haar intieme gedachte open uit te spreken. Het boek van Fr.
Richter, Die Lehre Von Den Letzten Dingen 1833, bracht echter
de consequentie van Hegels stelsel aan het licht en baande, in
weerwil van veler tegenspraak, den weg tot het materialisme,
dat reeds luide door Feuerbach gepredikt en later door Vogt,
Moleschott, Büchner, Häckel e. a. met zoogenaamd natuurwetenschappelĳke
argumenten gesteund werd. Op de philosophie
hebben deze redeneeringen zooveel indruk gemaakt, dat zĳ de
onsterfelĳkheid der ziel geheel prĳs geeft, Strauss, Chr. Gl. II
738. Id. Der alte und der neue Glaube2 123 f. Schopenhauer,
Die Welt u. s. w. I 330. Hartmann, Religionsphilos. II 232, of

hoogstens hare mogelĳkheid betoogt en slechts van eene hope der
onsterfelĳkheid spreekt, Hoekstra, De hoop der onsterfelĳkheid
1867. Rauwenhoff, Wĳsbeg. v. d. godsd. 811. Ook theologen
hechten dikwerf aan de bewĳzen voor de onsterfelĳkheid der ziel
slechts geringe of in het geheel geen waarde, Vilmar, Dogm. II
295. Runze in Herzog2 16, 211 f. Frank, Chr. Wahrheit II 437 f.
Maar tegenover hen staan nog altĳd vele mannen van naam, die
alle of sommige of althans een enkel van de bewĳzen sterk genoeg
achten, om daarop een vast geloof aan de onsterfelĳkheid der
ziel te bouwen, Weisse, Philos. Dogm. § 952-972. Fichte, Die
Idee der Persönl. u. d. indiv. Fortdauer 1834. Id. Die Seelenfortdauer
u. die Weltstellung des Menschen 1867. Göschel, Von
den Beweisen für die Unsterbl. der menschl. Seele 1835. Art.
Unsterblichkeit in Herzog1 en 2. Kahnis, Dogm. II 485 f. Dorner,
Gl. II 916 f. Luthardt, Komp. d. Dogm. § 75. W. Schmidt,
Christl. Dogm. 492 f. Doedes, Leer v. God 248. Oosterzee,
Dogm. § 68 enz.

2. De bewĳzen voor de onsterfelĳkheid der ziel, aan historie
en rede ontleend, geven geen afdoende zekerheid maar zĳn toch
niet van belang ontbloot. In de eerste plaats is het al van beteekenis,
dat het geloof aan de onsterfelĳkheid bĳ alle volken,
op iederen trap van ontwikkeling voorkomt. De consensus gentium
is hier even sterk als bĳ het geloof aan God, Cic. Tusc. I 3.
De verschillende overwegingen, waaruit men het geloof aan de
onsterfelĳkheid afgeleid heeft, zooals bĳv. uit de vrees voor den
dood en den dorst naar het leven, de ervaringen van droom en
extase, het raadsel van den dood en de onmogelĳkheid, om zich
eene absolute vernietiging van het denkend wezen des menschen
voor te stellen, de vrees voor straf en de hoop op belooning, cf.
Herzog2 16, 206-211, kunnen het geloof aan de onsterfelĳkheid
wel aposteriori steunen en bevestigen, maar zĳ geven geen bevredigende
verklaring van zĳn ontstaan. Ook waar dergelĳke
overwegingen ontbreken of waardeloos worden geacht, komt toch
het geloof aan de onsterfelĳkheid voor. De wensch, om voort te
bestaan, is dikwerf bĳ vele menschen zwakker dan die, dat met
den dood aan het bestaan een einde kwame. De hoop op belooning
verklaart het geloof niet bĳ hen, die alle zelfzucht afgestorven
zĳn en in de gemeenschap met God de hoogste zaligheid hebben

gevonden. De gedachte aan vergelding is vreemd aan de voorstellingen
van het voortbestaan als een schaduwachtig schimmenleven.
Het raadsel van den dood doet niet, dan bĳ hooge
uitzondering, tot de onsterfelĳkheid van dieren en planten besluiten.
En de ervaringen van droom en extase dooven het besef niet uit
van het wezenlĳk onderscheid, dat tusschen deze verschĳnselen
en het sterven bestaat. Veeleer hebben wĳ bĳ dit geloof aan de
onsterfelĳkheid der ziel evenals bĳ dat aan het bestaan van God
met eene overtuiging te doen, die niet uit nadenken en redeneering
verkregen is maar aan alle reflectie voorafgaat en spontaan uit
de menschelĳke natuur opkomt. Het is vanzelf sprekend en natuurlĳk
en wordt overal aangetroffen, waar geen wĳsgeerige twĳfelingen
het ondermĳnd hebben. Met het bewustzĳn van het eigen,
zelfstandig, individueel bestaan ontwaakt ook dat van den persoonlĳken
voortduur. Het zelfbewustzĳn, niet het afgetrokken
zelfbewustzĳn, waarvan de psychologie handelt, maar het zelfbewustzĳn
van den mensch als persoonlĳk, zelfstandig, redelĳk,
zedelĳk, godsdienstig wezen sluit overal en altĳd het geloof aan
de onsterfelĳkheid in, dat daarom ook geen bloote wensch of
begeerte, geen conclusie uit praemissen is, maar een machtig,
onuitroeibaar, tegen alle redeneering en bestrĳding zich handhavend
getuigenis der menschelĳke natuur zelve. En de zoogenaamde
bewĳzen voor de onsterfelĳkheid zĳn niets anders dan verschillende
pogingen, welke dit geloof in den weg der redeneering aanwendt,
om zich denkende eenigermate rekenschap van zichzelf te geven,
zonder dat het daarvan ooit in werkelĳkheid afhangt of zichzelf
afhankelĳk maakt. Daarin ligt hun kracht en tegelĳkertĳd hun
zwakheid; getuigenissen zĳn het van, geen gronden voor het
geloof; het weten blĳft verre achter het gelooven terug.

Het ontologisch bewĳs, dat uit de idee der onsterfelĳkheid tot
hare waarheid besluit, overbrugt, evenmin als het ontologisch
bewĳs voor het bestaan van God, deel II 53, de klove, die het
denken scheidt van het zĳn. Het formuleert alleen het besef,
dat het geloof aan onsterfelĳkheid bĳ den mensch geen willekeur
of toeval is, maar met zĳne natuur is gegeven en in zedelĳken
zin voor hem noodzakelĳk is. De mensch ontleent de idee der
onsterfelĳkheid niet aan de wereld om hen heen, want deze predikt
hem niets dan vergankelĳkheid en dood; maar zĳ wordt hem
opgedrongen door zĳn eigen natuur. Gelĳk God zich niet onbetuigd

laat maar tot ons spreekt uit al de werken zĳner handen,
zoo dringt zich aan den mensch uit zĳn eigen wezen de overtuiging
op, dat hĳ niet vergaat als de dieren des velds. En dat
beoogt het ontologisch bewĳs aan te toonen; het overschrĳdt de
grens van het denken tot het zĳn niet, maar het geeft uiting
aan de algemeenheid, de noodzakelĳkheid en de aprioriteit van
het onsterfelĳkheidsgeloof. Een stap verder gaat het metaphysisch
bewĳs, dat uit de natuur der ziel tot hare onsterfelĳkheid concludeert.
Het kan dit echter doen en doet het op verschillende
wĳzen. Men kan er op wĳzen, dat de ziel als principe des levens
en met het leven identisch, onaantastbaar is voor den dood; of
dat zĳ blĳkens de eenheid van het zelfbewustzĳn, eene ondeelbare,
eenvoudige eenheid vormt, alle samenstelling mist en daarom
voor geen ontbinding vatbaar is; of dat zĳ, onder alle wisselingen
van de stof en alle veranderingen van het lichaam, wederom
blĳkens het zelfbewustzĳn steeds met zichzelf identisch blĳft en
dus een van het lichaam onafhankelĳk, zelfstandig bestaan en
leven geniet; en langs deze verschillende wegen kan men dan
trachten te komen tot het besluit, dat de ziel onsterfelĳk is.
Maar er zĳn tegen dit argument zeer ernstige bezwaren ingebracht.
Al is de ziel ook een actief, levend principe, zĳ is toch nooit
met het leven zelf identisch. God alleen is het leven zelf; Hĳ
alleen is onsterfelĳk, 1 Tim. 6:16. Indien de ziel blĳft voortbestaan,
kan dat alleen geschieden door Gods alomtegenwoordige
en almachtige kracht. De ziel is een schepsel, en dus beperkt,
eindig, relatief, nooit van alle passiviteit en samenstelling, van
alle verandering en wisseling volkomen vrĳ. Trouwens, wĳ zien
het voor onze oogen, dat zĳ verandert, toeneemt of afneemt in
kennis en kracht, afhankelĳk is van het lichaam en allerlei invloeden
ondergaat. En de subjectieve eenheid en identiteit van
het ik bewĳst volstrekt niet de objectieve eenheid en eenvoudigheid
der ziel of zou, indien zĳ deze bewees, ook de onsterfelĳkheid
van planten of althans van dieren bewĳzen, gelĳk deze dan ook
consequent door Leibniz, Bonnet, Bilderdĳk e. a. aangenomen
werd. Maar tegenover deze bedenkingen staat het onwedersprekelĳk
feit, dat het leven uit mechanische stofwisseling niet is te verklaren
en op een eigen principe terugwĳst. Omne vivum ex vivo
is nog heden ten dage het laatste woord der wetenschap. En wat
van het leven in het algemeen geldt, geldt in nog sterkere mate

van het bewuste leven; de primitiefste gewaarwording is reeds
door eene ondempbare klove van elke zenuwtrilling gescheiden.
Wĳ treden daarmede eene gansch nieuwe, hoogere wereld in, die
wezenlĳk verschilt van die der zinnelĳke, tastbare, weeg- en
meetbare dingen. Dat het leven en zoo ook het bewuste leven
aan de zinnelĳke wereld gebonden en met haar ten nauwste vereenigd
is, was reeds lang bekend en is waarlĳk geen ontdekking
der nieuwere wetenschap te noemen. Maar dat het in de zinnelĳke
wereld zĳn oorzaak heeft, is wel menigmaal beweerd maar tot
dusver door niemand bewezen. Het metaphysisch bewĳs behoudt
zĳne waarde, voorzoover het uit de eigensoortige psychische verschĳnselen
tot een van de stof onderscheiden, zelfstandig, geestelĳk
principe besluit. Toch blĳft dan nog altĳd het bezwaar bestaan,
dat op dezelfde wĳze bĳ planten of althans bĳ dieren geredeneerd
en geconcludeerd worden kan, en dat hunne onsterfelĳkheid toch
niet aannemelĳk is. Daarom moet aan het metaphysisch vervolgens
het anthropologisch bewĳs worden toegevoegd, dat uit het
eigenaardige van het psychisch leven van den mensch tot een
van dieren en planten onderscheiden geestelĳk bestaan besluit.
De ziel van het dier, ofschoon ook eenvoudig en zelfstandig tegenover
de wisseling der stof, is op het zinnelĳke gericht; zĳ is
beperkt binnen het eindige; zĳ leeft in het tegenwoordige; zĳ is
zoo gebonden aan het lichaam, dat zĳ daarbuiten niet kan bestaan.
Maar de mensch heeft niet alleen gewaarwording en waarneming,
maar ook verstand en rede; door het denken gaat hĳ boven de
zinnelĳke, stoffelĳke, eindige wereld uit; hĳ verheft zich tot het
ideale, het logische, tot het ware, goede en schoone, dat met de
oogen niet gezien en de handen niet getast worden kan; hĳ zoekt een
duurzaam, eeuwig geluk, een hoogste goed, dat deze wereld hem
niet schenken kan, en is door dit alles burger en inwoner van
een ander, hooger rĳk dan dat der natuur. Het redelĳk, zedelĳk,
godsdienstig bewustzĳn van den mensch duidt op een psychisch
bestaan, dat boven de zienlĳke wereld uitgaat; wat krachtens
zĳne natuur het eeuwige zoekt, moet voor de eeuwigheid bestemd
zĳn. Daarbĳ komt nog het moreele en het vergeldingsbewĳs, dat
de disharmonie aantoont, die er in dit leven tusschen ethos en
physis bestaat, en daaruit tot een ander leven besluit, waarin
beide verzoend zĳn. Men brenge hiertegen niet in, dat dit bewĳs
op egoisme berust en dat de deugd haar loon en de zonde haar

straf in zichzelve draagt, Spinoza, Eth. V 41. 42. Strauss, Gl.
II 706 f. Want dit wisten de vromen van alle eeuwen wel, dat
God om zichzelf gediend worden moest en niet om eenig loon,
cf. ook Calvĳn, Inst. III 2, 26. 16, 2. Maar desniettemin hielden
zĳ staande dat zĳ, indien zĳ alleen in dit leven op Christus
waren hopende, de ellendigste van alle menschen zouden zĳn,
1 Cor. 15:17, 19, 30, 32. Want er is hier volstrekt niet de
bevrediging van een zelfzuchtig verlangen in het spel, maar er is
hiermede niet minder gemoeid dan de heerschappĳ en de triumf
van het recht. De vraag, die aan het moreele bewĳs ten grondslag
ligt, is deze: zal aan het einde het goede of het kwade, God of
Satan, Christus of Antichrist het winnen? De historie geeft daarop
geen afdoend antwoord. Van het standpunt van het Diesseits is
er geen bevredigende verklaring der wereld mogelĳk; dan is er
maar al te veel grond voor pessimistische vertwĳfeling. En daarom
eischt het rechtsgevoel, hetwelk de rechtvaardige God zelf diep
in des menschen hart heeft geplant, dat er rechtsherstel kome
aan het einde der dagen, dat er harmonie zĳ tusschen deugd en
geluk, tusschen zonde en straf, dat de waarheid het eeuwiglĳk
winne van de leugen en het licht van de duisternis. Al is terecht
gezegd, dat le néant fut toujours l’horizon des mauvaises consciences,
zelfs zĳ, die van een leven na dit leven niets goeds te
hopen hebben, worden door hun rechtsbesef van de noodzakelĳkheid
van dit rechtsherstel overtuigd. Indien het recht niet zegepraalt
aan het einde, dan is er geen recht. En indien God ten
slotte niet blĳkt, de overwinnaar van Satan te zĳn, is het leven
de moeite van het leven niet waard. Niet een egoistische wensch,
maar een diep rechtsgevoel, de dorst naar harmonie, verlangen
naar de volkomene verheerlĳking Gods, in wien heiligheid en
zaligheid één zĳn, komt in het moreele bewĳs tot uiting. Zelfs
de kunst profeteert van zulk eene toekomst, als zĳ het ideaal in
zichtbare gestalte ons voorstelt. Al deze bewĳzen, en nog meer die,
welke aan ’s menschen volmakingsvatbaarheid, aan zĳne zedelĳke
persoonlĳkheid, aan de vele onbewoonde sterren, aan de spiritistische
verschĳningen enz. worden ontleend, zĳn geen bewĳzen in
dien zin, dat zĳ alle tegenspraak tot zwĳgen brengen, maar zĳ
zĳn toch getuigenissen en aanduidingen, dat het onsterfelĳkheidsgeloof
gansch natuurlĳk en spontaan uit de menschelĳke natuur
zelve opkomt. Wie het ontkent en bestrĳdt, doet zĳne eigene natuur

geweld aan. Der Gedanke an die Unsterblichkeit ist schon der
erste Akt der Unsterblichkeit, Von Baer bĳ Splittgerber, Tod,
Fortleben und Auferstehung3 1879 S. 93.

3. Hoeveel waarde deze indicaties ook hebben mogen, welke
natuur en geschiedenis ons bieden voor het geloof aan de onsterfelĳkheid
der ziel, de Schrift neemt ten opzichte van deze leer
een standpunt in, dat bĳ de eerste kennisneming niet anders dan
bevreemden kan. De onsterfelĳkheid der ziel schĳnt van de grootste
beteekenis te zĳn voor godsdienst en leven; en de Schrift maakt
er nooit met even zoovele woorden gewag van; zĳ kondigt haar
nooit als een Goddelĳke openbaring af en stelt haar nergens op
den voorgrond; en nog veel minder stelt zĳ ooit eenige poging
in het werk, om hare waarheid te betoogen of deze tegenover hare
tegensprekers te handhaven. Het is daarom te verklaren, dat er
vroeger en later velen beweerd hebben, dat de leer van de onsterfelĳkheid
der ziel in het Oude Testament, of althans in de oudste
boeken daarvan in het geheel niet voortkwam en eerst van buiten af
onder Israel ingevoerd werd, cf. Oehler, Unsterblichkeit in Herzog1
21, 409 f. Himpel, Die Unsterblichkeitslehre der
A. T. 1857.
Atzberger, Die christl. Eschatologie, Freib. 1890 S. 17. Maar
langzamerhand is men hiervan toch teruggekeerd, en tegenwoordig
erkent men algemeen, dat Israel evenals alle volken wel terdege
aan een voortbestaan na den dood heeft geloofd. Zelfs hebben
Stade, Gesch. des Volkes Israel I 387-427 en
Ueber die altt. Vorstellungen vom Zustande nach dem Tode 1877, voorts
Oort, De doodenvereering bĳ de Israelieten, Theol. Tĳdschr. 1881 bl.
358-363 en vooral Fr. Schwally, Das Leben nach dem Tode
nach den Vorstellungen des alten Israel u. s. w. Giessen 1892
trachten te betoogen, dat oudtĳds onder Israel evenals bĳ de
andere volken de dooden vereerd werden, en dus ongetwĳfeld
gedacht werden te bestaan. De bewĳzen daarvoor ontleenden zĳ
aan het bĳ een sterfgeval gebruikelĳke ritueel, zooals het inscheuren
van kleederen en dragen van rouwgewaad, het bedekken
van gelaat en hoofd, het afleggen van sieraden, bĳzondere haardracht
en zelfverminking, het werpen met stof en asch, het nietwasschen
en zalven, het vasten en maaltĳd houden, het aanheffen
van klaagzangen en het brengen van offers, al welke gebruiken
niet anders dan uit vroegere doodenvereering verklaarbaar zouden

zĳn. Maar Schwally t. a. p. 75 moet zelf erkennen, dass in der
Zeit, als Israel in die Geschichte eintritt, die animistische Naturreligion
im Princip bereits überwunden ist. En tegen zĳne afleiding
van de rouwgebruiken uit een oorspronkelĳk animisme, heeft
Joh. Frey, Tod, Seelenglaube und Seelenkult im alten Israel,
Leipzig 1898, zulke ernstige bezwaren in het midden gebracht,
dat de hypothese van oorspronkelĳken doodencultus bĳ Israel
eerst door andere en nieuwe bewĳzen aannemelĳk kan worden
gemaakt. Toch is het duidelĳk, dat er in Israel een groot onderscheid
was tusschen den volksgodsdienst, die allerlei bĳgeloovige
en afgodische bestanddeelen bevatte, en den dienst van Ihvh, die
door Mozes en zĳne volgelingen voorgestaan werd. Het Jahvisme
heeft dien volksgodsdienst eensdeels tegengestaan, verboden en
uitgeroeid, maar heeft anderzĳds ook verschillende godsdienstige
voorstellingen en gebruiken, die op zichzelf niet verkeerd waren,
stil laten bestaan of overgenomen en gesanctioneerd, cf. Wildeboer,
Jahvedienst en volksreligie in Israel 1898. Bĳ zĳne openbaring
aan Israel heeft God zich aangesloten bĳ de historische omstandigheden,
onder welke het leefde; de genade deed de natuur niet
teniet maar heeft ze vernieuwd en geheiligd. Zoo is het ook
gegaan met het volksgeloof aan het voortbestaan na den dood.
Reeds de gewoonte van het begraven en de groote beteekenis,
die daaraan gehecht werd, is van dat geloof een bewĳs. Verbranding
der lĳken was in Israel niet inheemsch; zĳ had alleen
plaats na voltrokken doodstraf, Gen. 38:24, Lev. 20:14, 21:9,
Jos. 7:15, 25; uit 1 Sam. 31:12 en Am. 6:10 laat zich niets
afleiden, wĳl de tekst misschien gecorrumpeerd is of anders slechts
van op zichzelf staande gevallen bericht; en 2 Chr. 16:14, 21:19,
Jer. 34:5 handelen alleen van het verbranden van welriekende
specerĳen bĳ het begraven. Begrafenis werd echter op
hoogen prĳs gesteld en wordt daarom telkens in het O. Test.
afzonderlĳk vermeld; onbegraven te blĳven, was eene groote
schande, 1 Sam. 17:44, 46, 1 Kon. 14:11, 13, 16:4, 2 Kon.
9:10, Ps. 79:3, Pred. 6:3, Jes. 14:19, 20, Jer. 7:33, 8:1,
9:22, 16:6, 25:33, Ezech. 29:5. Een gestorvene behoort niet
meer in het land der levenden; zĳn onbegraven lĳkt wekt afschuw
op; het vergoten bloed roept om wraak, Gen. 4:10, 37:26,
Job 16:18, Jes. 26:21, Ezech. 24:7, wĳl het bloed de zetel
der ziel is, Lev. 17:11; en daarom moet het gestorvene bedekt,

verborgen, aan het oog onttrokken worden. Door den dood komen
alle zielen in het doodenrĳk, in den Scheol, שׁאול, een woord,
dat van onzekere afleiding is en volgens sommigen komt van שׁאל,
vragen, eischen, of ook invorderen, tot beslissing brengen, volgens
anderen van שׁעל‏‎, ‎‏שׁול, slap zĳn, naar beneden hangen, zinken,
Delitzsch, Neuer Comm. über die Genesis 444. Atzberger, Christl.
Eschat. 24. Deze Scheol bevindt zich in de diepte der aarde,
zoodat men erin nederdaalt, Num. 16:30, Ps. 30:4, 10, 55:16,
Jes. 38:18, behoort tot de onderste plaatsen der aarde, Ps. 63:10,
Ezech. 26:20, 31:14, 32:18, ligt nog beneden de wateren en
de grondvesten der bergen, Deut. 32:22, Job 26:5, Jes. 14:15,
en wordt daarom meermalen door het attribuut תַּחְתִּית, onderste,
versterkt, Deut. 32:22, Ps. 86:13, 88:7. Daarom staat de
Scheol ook met het graf of den kuil, קֶבֶר of
בּוֹר, in nauw verband;
beide zĳn niet identisch, want gestorvenen, die niet begraven
zĳn, bevinden zich toch in den Scheol, Gen. 37:33, 35, Num.
16:32; maar evenals lichaam en ziel den éénen mensch vormen
en ook na den dood nog in eenige wederkeerige relatie gedacht
worden, zoo zĳn graf en Scheol niet los van elkander te denken.
Beide behooren tot de onderste plaatsen der aarde, worden voorgesteld
als de woning der dooden, en wisselen met elkander
herhaaldelĳk af; de Scheol is het ééne groote graf, dat alle
graven der gestorvenen omvat; het rĳk der dooden, de onderwereld,
en daarom ten onrechte in onze Statenvertaling dikwerf
door hel overgezet. De Scheol toch is de plaats, waar alle gestorvenen
zonder uitzondering saam komen, 1 Kon. 2:2, Job 3:13v.,
30:23, Ps. 89:49, Jes. 14:9v., Ezech. 32:18, Hab. 2:5,
en waaruit terugkeer niet dan alleen door een wonder mogelĳk
is, 1 Kon. 17:22, 2 Kon. 4:34, 13:21; het doodenrĳk is als
het ware eene stad, die van gegrendelde poorten is voorzien,
Ps. 9:14, 107:18, Job 17:16 (tot de grendels der onderwereld
daalt mĳne hope af), 38:17, Jes. 38:10, Mt. 16:18, en door
haar macht, Ps. 49:16, 89:49, Hos. 13:14, alle menschen als
in een kerker gevangen houdt, Jes. 24:22. De Scheol is een
eeuwig huis, Pred. 12:5; de vĳanden van Israel, die er in
nedergestort zĳn, kunnen niet wederopstaan, Jes. 26:14; wie in
het graf daalt, komt niet weder op, Job 7:9, 10, 14:7-12,
16:22. Lĳnrecht staat dit doodenrĳk daarom tegen het land der
levenden over, Job 28:13, Spr. 15:24, Ezech. 26:20, 32:23v.

Wel worden de gestorvenen als bestaande en levende gedacht;
zĳ worden dikwerf zoo voorgesteld en beschreven, als zĳ hier op
aarde zich vertoonden, en worden daarom ook door elkander herkend,
en bĳ de ontmoeting ontroerd, 1 Sam. 18:14, Jes. 14:9v.,
Ezech. 32:18v. Ook is er sprake van binnenste, diep naar binnen
gelegen kameren in den Scheol, Spr. 7:27, Ezech. 32:23, en
bestaat er in zoover onder de gestorvenen onderscheid, als elk
tot zĳne vaderen, Gen. 15:15, Richt. 2:10, of tot zĳn volk,
Gen. 25:8, 17, 35:29, 49:29 verzameld wordt, en de onbesnedenen
bĳ elkander worden gelegd, Ezech. 32:19. Maar
overigens wordt de Scheol altĳd van zĳne negatieve zĳde, in
tegenstelling met de aarde als het land der levenden, beschreven.
Hĳ is het gebied der duisternis en der doodsschaduw, Job 10:21,
22, Ps. 88:13, 143:3, de plaats des verderfs, ja het verderf
zelf, אֲבַדּוֹן, Job 26:6, 28:22, 31:12, Ps. 88:12, Spr. 27:20,
zonder ordeningen, d. i. zonder vaste omtrekken en klare onderscheidingen,
Job 10:22, een land der rust, der stilte, der vergetelheid,
Job 3:13, 17, 18, Ps. 115:17, waar God en menschen
niet meer te zien zĳn, Jes. 38:11, God niet meer geprezen en
gedankt, Ps. 6:6, 115:17, zĳne deugden niet meer verkondigd,
Ps. 88:6, 12, 13, Jes. 38:18, 19, en zĳne wonderen niet meer
aanschouwd worden, Ps. 88:11, 13, waar de dooden niet met
al weten, geen werk meer doen, geen berekening meer maken,
geen wĳsheid en wetenschap meer bezitten en hoegenaamd geen
deel meer hebben aan al wat onder de zon geschiedt, Pred. 9:5,
6, 10. Zĳ zĳn רְפָאִים, van het adjectief רָפֶה,
slap, Job 26:5, Spr. 2:18, 9:18, 21:6, Ps. 88:11, Jes. 14:9, verzwakt,
Jes. 14:10, zonder kracht, Ps. 88:5.

Heel deze voorstelling van den Scheol is gevormd van uit het
standpunt van dit aardsche bestaan, en geldt slechts in tegenstelling
met den rĳkdom van leven, welken de mensch hier op aarde
geniet. Dan is het sterven inderdaad eene verbreking van alle
aardsche banden, een dood-zĳn voor het rĳke leven op aarde,
een rusten, een slapen, een stil-zĳn, een niet-zĳn in betrekking
tot de dingen aan deze zĳde des grafs. De toestand in den Scheol
is geen vernietiging van het bestaan, maar toch eene vreeselĳke
levensvermindering, eene berooving van al wat in dit leven de
vreugde des levens uitmaakt. Voor eene beschouwing, die alleen
het lichaam sterven laat en zich troost met de onsterfelĳkheid der

ziel, is in het O. Test. geen plaats. De gansche mensch sterft,
als bĳ den dood de geest, Ps. 146:4, Pred. 12:7, of de ziel,
Gen. 35:18, 2 Sam. 1:9, 1 Kon. 17:21, Jon. 4:3, uit den
mensch uitgaat. Niet alleen zĳn lichaam maar ook zĳne ziel
verkeert in den staat des doods en behoort der onderwereld toe;
daarom kan er ook van een sterven der ziel gesproken worden,
Gen. 37:21, Num. 23:10, Deut. 22:20, Richt. 16:30, Job
36:14, Ps. 78:50, en van verontreiniging door aanraking van
de ziel van een doode, d. i. van een lĳk, Lev. 19:28, 21:11,
22:4, Num. 5:2, 6:6, 9:6, 7, 10, Deut. 14:1, Hagg. 2:13.
Gelĳk de gansche mensch in den weg der gehoorzaamheid voor
het leven bestemd was, zoo vervalt hĳ ook door zĳne overtreding
geheel, naar ziel en lichaam beide, aan den dood, Gen. 2:17.
Deze gedachte moest diep ingeprent worden in het bewustzĳn der
menschheid; en het werd ook in de oudheid door alle volken
beseft, dat de dood eene straf is, dat hĳ iets onnatuurlĳks is,
met het wezen en de bestemming des menschen in strĳd. De
openbaring, welke God aan Israel gaf, sluit zich daarbĳ dan ook
aan; zĳ laat haar bestaan en neemt haar over, gelĳk zĳ zoovele
gebruiken en ceremoniën overneemt (offerande, priesterschap, besnĳdenis
enz.); alleen reinigt zĳ haar van de onreine elementen,
die er zich bĳ de volken allengs mede verbonden hadden, zooals
de zelfverminking, Lev. 19:28, 21:5, Deut. 14:1 en het dooden
vragen, Lev. 19:31, 20:6, 27, Deut. 18:10, 11. Maar de openbaring
doet nog iets anders en meer. Zĳ handhaaft en versterkt
niet alleen de tegenstelling, die er tusschen het leven en den
dood bestaat, maar zĳ brengt in dit leven zelf eene nog scherpere
tegenstelling aan. Dit leven toch is het ware leven niet, omdat
het een zondig, onrein, door lĳden gekweld en voor den dood
bestemd leven is. Het wordt eerst leven in waren zin en krĳgt
eerst een wezenlĳken levensinhoud door den dienst van Ihvh en
in de gemeenschap met God. Geheel in overeenstemming met de
toenmalige bedeeling des genadeverbonds en met de verkiezing
van Israel tot volk van God, denkt het O. T. het verband tusschen
godsvrucht en leven zoo, dat gene in een lang leven op aarde
haar vrucht en haar loon ontvangt, Ex. 20:12, Deut. 5:16, 29,
6:2, 11:9, 22:7, 30:16, 32:47 enz. In de algemeen bekende,
natuurlĳke tegenstelling van leven en dood weeft zich eene andere,
zedelĳke, geestelĳke tegenstelling in, die n.l. tusschen een leven

in den dienst der zonde en een leven in de vreeze des Heeren.
Aan het kwade is de dood, aan het goede is het leven verbonden.
Deut. 30:15. Zĳ, die met geweld de wĳsgeerige leer van de
onsterfelĳkheid der ziel in het Oude Testament hebben willen
vinden, hebben de openbaring Gods aan Israel niet verstaan en
Westersche, rationalistische ideeën ingelegd in de religie van het
Oostersche volk. Veelmeer naar waarheid zegt Pfleiderer, Religionsphilos.
626: was man oft für eine Schwäche der prophetischen
Jahvereligion Israels gehalten hat (n.l. dat het Jenseits er zoo
geringe plaats in bekleedt), ist in Wahrheit ihre
auszeichnende
Stärke gewesen; der lebendige Gott, der in geschichtlichen Thaten
sich offenbart, hat nichts gemein mit den Schatten des Scheol.
De God van Israel is niet een God der dooden maar der levenden.
Daarom richtte de verwachting van het vrome Israel zich schier
uitsluitend op de aardsche toekomst des volks, op de verwerkelĳking
van het Godsrĳk. De vraag naar de toekomst van de
individueele personen in den Scheol trad daarbĳ geheel op den
achtergrond. God, volk en land waren onlosmakelĳk met elkander
verbonden, en de individuën waren in dat verbond opgenomen en
werden daarnaar gerekend. Eerst als Israel na de ballingschap
eene godsdienstige gemeente wordt en de religie zich individualiseert,
dan dringt de vraag naar ieders toekomstig lot zich op
den voorgrond; de geestelĳke tegenstelling, welke de openbaring
in de natuurlĳke ingeweven had, werkte door; de onderscheiding
van rechtvaardigen en goddeloozen verving hoe langer hoe meer
die van Israel en de volken, en zette zich voort ook aan de
overzĳde des grafs. De gegevens daarvoor waren trouwens ook
reeds in de openbaring van vroeger tĳd aanwezig. De mensch,
die God dient, blĳft leven, Gen. 2:17; aan de onderhouding
zĳner geboden is het leven verbonden, Lev. 18:5, Deut. 30:20;
zĳn woord is het leven, Deut. 8:3, 32:47. In de Spreuken
wordt onder leven wel dikwerf lengte van dagen verstaan, 2:18,
3:16, 10:30; maar opmerkelĳk is toch, dat zĳ dood en Scheol
meestal alleen in verband brengen met de goddeloozen, 2:18,
5:5, 7:27, 9:18, en daartegen het leven schier uitsluitend aan
de rechtvaardigen toekennen. De wĳsheid, de gerechtigheid, de
vreeze des Heeren is de weg ten leven, 8:35, 36, 11:19, 12:28,
13:14, 14:27, 19:23; de goddelooze wordt omgestooten,
als hem ongeluk treft, maar de rechtvaardige behoudt ook in

zĳn dood nog vertrouwen en troost, 14:32. Zalig is hĳ, die Ihvh
tot zĳn God heeft, Deut. 33:29, Ps. 1:1, 2:12, 32:1, 2,
33:12, 34:9 enz., ook in de zwaarste tegenspoeden, Ps. 73:25-28,
Hab. 3:17-19; daarentegen komen de goddeloozen
om en nemen een einde, ook al genieten zĳ tĳdelĳk nog zooveel
voorspoed, Ps. 73:18-20. Van dit standpunt uit verwachten
de vromen niet alleen bevrĳding van druk en tegenspoed in den
tĳd, maar dringen zĳ met het oog des geloofs ook menigmaal
door tot de overzĳde des grafs en verwachten een zalig leven in
de gemeenschap met God. De plaatsen, die hiervoor gewoonlĳk
bĳgebracht worden, Gen. 49:18, Job 14:13-15, 16:16-21,
19:25-27, Ps. 16:9-11, 17:15, 49:16, 73:23-26,
139:18 zĳn van onzekere uitlegging, en slaan volgens velen
alleen op tĳdelĳke redding van den dood. Maar al zou dit ook
het geval zĳn, heel het Oude Testament leert, dat God Schepper
is van hemel en aarde, dat zĳne macht geen grenzen kent en dat
Hĳ ook volstrekte heerschappĳ bezit over leven en dood. Het is
God de Heere, die den mensch het leven heeft geschonken,
Gen. 1:26, 2:7, en nog iederen mensch, gelĳk al wat bestaat,
schept en onderhoudt, Job 32:8, 33:4, 34:14, Ps. 104:29,
Pred. 12:7. Hĳ verbindt vrĳmachtig aan zĳne wet het leven
en bepaalt op hare overtreding den dood, Gen. 2:17, Lev. 18:5,
Deut. 30:20, 32:47. Hĳ woont in den hemel maar is ook met
zĳn Geest in den Scheol tegenwoordig, Ps. 139:7, 8. Scheol en
abaddon liggen naakt en open voor den Heere uitgebreid, evenals
de harten der menschenkinderen, Job 26:6, 38:17, Spr. 15:11.
De Heere doodt, behoudt in het leven en maakt levend, doet in
den Scheol nederdalen en daaruit weder opkomen, Deut. 32:39,
1 Sam. 2:6, 2 Kon. 5:7. Hĳ heeft uitwegen voor den dood,
kan bevrĳden, als de dood reeds dreigt, Ps. 68:21, Jes. 38:5,
Jer. 15:20, Dan. 3:26, enz., kan Henoch en Elia zonder den
dood tot zich nemen, Gen. 5:24, 2 Kon. 2:11, en gestorvenen in
het leven terug doen keeren, 1 Kon. 17:22, 2 Kon. 4:34, 13:21.
Hĳ kan den dood te niet doen en door opwekking van de dooden
over diens macht volkomen triumfeeren, Job 14:13-15, 19:25-27,
Hos. 6:2, 13:14, Jes. 25:8, 26:19, Ezech. 37:11,
12, Dan. 12:2. Cf. over de onsterfelĳkheid in het Oude Test.,
behalve Oort, Schwally, Frey, Stade ook nog Oehler, Theol. des
A. T. § 78. 245 f. en art. Unsterbl. in Herzog1. Schultz, Alttest.

Theol.4 697 f. Schmend, Altt. Rel. 112 f. 497 f. 504 f. Atzberger,
Die christl. Eschat. 1890 S. 15 f. Bertholet, Die israel.
Vorstellungen vom Zustande nach dem Tode, Freiburg 1899.
Matthes, Rouw en doodenvereering bĳ de Israel. Theol. Tĳdschrift
1900.

4. Deze leer des Ouden Testaments ging in de latere Joodsche
litteratuur wel niet geheel verloren, maar zĳ werd toch door
allerlei uitheemsche elementen gewĳzigd en uitgebreid. In het
algemeen komen de geschriften dezer categorie daarin overeen,
dat zĳ den godsdienst meer individualistisch opvatten, onder den
invloed van de idee der vergelding reeds terstond bĳ den dood
eene voorloopige scheiding laten intreden tusschen rechtvaardigen
en goddeloozen, en van de verschillende plaatsen, waar dezen
zich ophouden, eene meer uitgewerkte beschrĳving geven. Toch
zĳn zĳ duidelĳk in twee groepen, eene Palestĳnsche en eene
Alexandrĳnsche, in te deelen. De eerstgenoemde, waartoe vooral
de apocriefe geschriften van de Makkabeën, Baruch, 4 Ezra,
Henoch, het Testament der twaalf patriarchen enz. behooren,
schrĳven aan den tusschentoestand slechts een voorloopig karakter
toe. Wel nemen ook zĳ reeds vreemde bestanddeelen op en leeren
eene zekere scheiding tusschen rechtvaardigen en goddeloozen
terstond bĳ den dood. De Apocalypse van Henoch plaatst den
Scheol in het Westen, beschrĳft hem als door stroomen doorsneden
en omgeven, en onderscheidt er vier afdeelingen in, twee
voor de goeden en twee voor de boozen, 17:5, 6, 22:2v.;
bovendien neemt zĳ nog een paradĳs aan, dat hoog boven en
aan de einden der aarde gelegen is en terstond bĳ hun sterven
de verblĳfplaats werd van Henoch en Elia, 12:1, 87:3, 89:52
en het ook worden zal voor allen, die in hunne wegen wandelen,
71:16, 17. Maar het zwaartepunt ligt toch bĳ al de schrĳvers
dezer groep in de universeele eschatologie, in de komst van den
Messias en de oprichting van het Godsrĳk aan het einde der
dagen. Tot zoolang worden de zielen der afgestorvenen in den
hades, zĳ het ook in verschillende afdeelingen en in voorloopig
onderscheiden lot, bewaard als in ταμιεια,
promptuaria animarum,
Apoc. Baruch 21:23, 4 Ezr. 4:35, 5:37; rustende en slapende
wachten zĳ het laatste oordeel af, 4 Ezr. 7:32-35. Apoc.
Baruch 21:24, 23:4, 30:2. Maar de geschriften van de tweede

groep, zooals de Spreuken van Jezus Sirach, het boek der Wĳsheid,
Philo, Flavius Josephus enz., leggen juist op de individueele
eschatologie nadruk en laten daarbĳ de komst van den Messias,
de opstanding, het eindgericht en het Godsrĳk op aarde geheel
in de schaduw treden of spreken er zelfs met geen woord van.
Hoofddogma is de onsterfelĳkheid der ziel, die volgens Philo
praeëxistent was, van wege haar val tĳdelĳk in den kerker van
het lichaam werd opgesloten en al naarmate van haar gedrag
na den dood in andere lichamen verhuist, of in elk geval terstond
na het sterven de definitieve beslissing van haar lot ontvangt,
Sir. 1:12, 7:17, 18:24, 41:12, Wĳsh. 1:8, 9, 3:1-10,
en naar den heiligen hemel of naar den donkeren hades gaat,
Josephus, Bell. Jud. III 8, 5. Ten tĳde van Christus kruisten
daarom bĳ het volk van Israel allerlei eschatologische denkbeelden
dooreen. De Phariseën geloofden aan een voortbestaan
en eene voorloopige vergelding na den dood, maar hielden daarbĳ
vast de verwachting van den Messias, van de opstanding der
dooden, zoo niet van alle menschen dan toch van de rechtvaardigen,
en de oprichting van het Godsrĳk op aarde. De Sadduceën
loochenden de opstanding, Mt. 22:23, Mk. 12:18, Luk. 20:27,
Hd. 23:8, en volgens Josephus, Bell. Jud. II 8, 14. Ant. XVIII
1, 4 ook de vergelding na den dood en de onsterfelĳkheid. De
Esseners namen, volgens Josephus, Bell. Jud. II 8, 11, aan, dat
het lichaam sterfelĳk maar de ziel onsterfelĳk was. De zielen
woonden oorspronkelĳk in den fĳnsten aether, maar werden door
zinlĳken lust bevangen en in lichamen geplaatst, waaruit zĳ
dan weer door den dood worden bevrĳd. De goede zielen ontvangen
een zalig leven aan gene zĳde van den oceaan in eene
plaats, die door geen regen, sneeuw of hitte wordt geplaagd,
maar de slechte moeten in een duister, koud oord altĳddurende
pĳnen lĳden. Cf. Gröbler, Die Ansichten über
Unsterbl. u. Auferst.
in der jüd. Lit. der beiden letzten Jahrh. v. Chr., Stud. u. Krit.
1879 S. 651-700. Wünsche, Die Vorst. v. Zustande nach dem
Tode nach Apokr., Talmud u. Kirchenvätern, Jahrb. f. prot.
Theol. 1880 S. 355-383. 435-523. Weber, Syst. der altsyn.
pal. Theol. 322 f. Oehler in Herzog1 21, 424 f. Runze in
Herzog2 16, 193. Atzberger, Christl.
Eschatol. 96-156. Schwally, Das Leben nach d. Tode 131-192.

Op het voetspoor van wet en profeten, wĳdt het N. Test. veel

meer aandacht aan de algemeene dan aan de bĳzondere eschatologie.
Toch is het onjuist, zoowel om met Episcopius, Op. II
2 p. 455, Limborch, Theol. Christ. VI 10, 4, Oertel, Hades S.
4-6, Schleiermacher, Chr. Gl. § 159, 2, Hofmann, Schriftbeweis
III 462 te beweren, dat de Schrift over den tusschentoestand
zoo goed als niets zegt of althans geene voor ons geldende leer
bevat, als om met Kliefoth, Eschatologie 37 het er voor te houden,
dat het N. T. daarover waarschĳnlĳk alles zegt, wat erover te
zeggen valt. Immers ontbreekt het niet aan uitspraken, die over
den tusschentoestand zooveel licht verspreiden, als ons in en voor
dit leven van noode is. Sterker nog dan het Oude, doet het
N. T. uitkomen, dat de dood een gevolg en straf der zonde is,
Kom. 5:12, 6:23, 8:10, 1 Cor. 15:21; en die dood strekt
zich tot alle menschen uit, 1 Cor. 15:22, Hebr. 9:27; slechts
een enkele, als Henoch, is weggenomen, opdat hĳ den dood niet
zien zoude, Hebr. 11:5; en ook zĳ, die de parousie van Christus
beleven, worden ineens veranderd zonder tusschenkomst van den
dood, 1 Cor. 15:51, 1 Thess. 4:14-17, cf. Joh. 21:22, 23,
zoodat Christus oordeelen zal niet alleen de dooden maar ook de
levenden, Hd. 10:42, 2 Tim. 4:1, 1 Petr. 4:5. Maar die dood
is het einde des menschen niet; de ziel kan niet gedood worden,
Mt. 10:28, het lichaam wordt eens weder opgewekt, Joh. 5:28,
29, Hd. 23:6, Op. 20:12, 13 en de geloovigen zĳn zelfs een
eeuwig leven deelachtig, dat niet sterven kan, Joh. 3:36, 11:25.
Alle gestorvenen bevinden zich tot de opstanding toe ook volgens
het N. T. in den hades, die het rĳk der dooden is. In Mt. 11:23
geeft de καταβασις ἑως ᾁδου te kennen, dat het trotsche
Kapernaum ten diepste vernederd zal worden. In Mt. 16:18
belooft Jezus aan zĳne gemeente, dat de πυλαι ᾁδου over haar
geen macht zullen hebben, dat de dood over haar niet triumfeeren
zal. Volgens Luk. 16:23 wordt de arme Lazarus door de engelen
gedragen in Abrahams schoot en komt de rĳke man terstond
door den dood en de begrafenis in den hades; waarbĳ het dan
niet te bewĳzen is, dat hades reeds hetzelfde is als plaats der
pĳniging, wĳl deze eerst aangeduid wordt door de nadere bĳvoeging:
ὑπαρχων ἐν βασανοις. Ook Jezus is, zoolang Hĳ in
den staat des doods verkeerde, in den hades geweest, ook al werd
Hĳ niet door hem gehouden, Hd. 2:27, 31; Hĳ daalde immers
neder εἰς τα κατωτερα της γης, Ef. 4:9. En zoo zĳn alle

gestorvenen καταχθονιοι, Phil. 2:10; niet alleen de goddeloozen
maar ook de geloovigen bevinden zich na den dood in den hades,
zĳ zĳn νεκροι ἐν Χριστῳ, 1 Thess. 4:16, cf. 1 Cor. 15:18, 23;
bĳ de opstanding geven de zee, de dood en de hades al de dooden
weer, die in hen waren, opdat zĳ geoordeeld worden naar hunne
werken, Op. 20:13; de hades volgt met en na den dood, zoodat
de dood altĳd eene verplaatsing in den hades teweegbrengt, Op.
6:8. Deze opvatting, dat ook de geloovigen volgens de Schrift
van den dood tot de opstanding toe in den hades zĳn, wordt
versterkt door de uitdrukking ἀναστασις ἐκ νεκρων, Mt. 17:9,
Mk. 6:14, Luk. 16:30, Joh. 20:9 enz., ἐκ των νεκρων, Ef.
5:14, dat is, niet uit den dood, maar uit de dooden, uit het
rĳk der afgestorvenen. Dit gemeenschappelĳk zich bevinden in
den staat des doods sluit echter niet uit, dat het lot van geloovigen
en ongeloovigen daar reeds zeer onderscheiden is. Ook
het O. T. sprak deze gedachte al uit, maar veel klaarder treedt
zĳ ons in het N. T. tegemoet. Volgens de gelĳkenis in Luk. 16
wordt de arme Lazarus door de engelen gedragen in Abrahams
schoot, waarmede te kennen gegeven wordt, dat Lazarus in den
hemel, waar immers de engelen wonen, in de nabĳheid van en
in de gemeenschap met Abraham de zaligheid geniet, cf. Mt. 8:11.
Aan een zĳner medekruiselingen belooft Jezus, dat hĳ heden
met Hem in het paradĳs zal zĳn, Luk. 23:43. Het woord paradĳs
is van Perzischen oorsprong en duidt in het algemeen een tuin,
een lusthof aan, Neh. 2:8, Pred. 2:5, Hoogl. 4:13; de LXX
bezigde het als vertaling van den hof in Gen. 2:8-15; de
Joden gaven er de plaats mede te kennen, waar God aan de
rechtvaardigen na hun dood zĳne gemeenschap schenkt, Weber,
Syst. der alts. pal. Theol. 330. Ongetwĳfeld is ook volgens het
N. T. het paradĳs, evenals de schoot Abrahams, in den hemel
te denken; kort nadat Jezus aan den moordenaar beloofd had,
dat hĳ heden met Hem in het paradĳs zou zĳn, beval Hĳ zĳn
geest in de handen zĳns Vaders, Luk. 23:46; in 2 Cor. 12:2, 4
wisselt het paradĳs met den derden hemel af; in Op. 2:7,
12:2 duidt het de plaats aan, waar in de toekomst God onder
zĳn volk wonen zal. Daarmede in overeenstemming leert het
evangelie van Johannes, dat de geloovigen, die hier op aarde
reeds het beginsel des eeuwigen levens hebben en aan het gericht
Gods zĳn ontkomen, 3:15-21, 5:24, eene gemeenschap met

Christus deelachtig zĳn, die noch door zĳn heengaan, 12:32,
14:23, noch door den dood, 11:25, 26 wordt verbroken, en
eens in een eeuwig bĳeenzĳn voltooid wordt, 6:39, 14:3, 19,
16:16, 17:24. Stervende bidt Stephanus, dat de Heere Jezus
zĳnen geest bĳ zich in den hemel opneme, Hd. 7:59. Paulus
weet, dat de geloovige een leven deelachtig is, hetwelk boven
den dood verheven is, Rom. 8:10, en dat niets, ook geen dood,
hem scheiden kan van de liefde Gods in Christus, 8:38, 14:8,
1 Thess. 5:10; ofschoon hĳ nog een tĳd lang in het vleesch
moet blĳven om der gemeenten wil, verlangt hĳ toch ontbonden
te worden en met Christus te zĳn, Phil. 1:23, 2 Cor. 5:8.
Volgens Op. 6:8, 7:9, bevinden zich de zielen der martelaren
bĳ Christus onder het voor den troon Gods in den tempel des
hemels staande brandofferaltaar, cf. 2:7, 10, 17, 26, 3:4, 5,
12, 31, 8:3, 9:13, 14:13, 15:2, 16:17, en ook Hebr. 11:10,
16, 12:23. En evenals de geloovigen reeds terstond na den dood
bĳ Christus in den hemel eene voorloopige zaligheid genieten,
zoo komen de ongeloovigen, zoodra zĳ gestorven zĳn, in eene
plaats der pĳniging. De rĳke man was in de pĳn, toen hĳ in
den hades zĳne oogen ophief, Luk. 16:23. De ongeloovigen, die
Christus verwerpen, blĳven onder den toorn Gods en zĳn reeds
op aarde geoordeeld, Joh. 3:18, 36, en hebben terstond na den
dood met alle menschen een oordeel te wachten, Hebr. 9:27.
Maar toch is deze plaats der pĳniging nog niet met de
γεεννα
of de λιμνη του πυρος identisch, want de gehenna is de plaats
van het onuitblusselĳke en eeuwige vuur, dat den duivelen bereid
is, Mk. 9:43, 47, 48, Mt. 18:8, 25:4, 46, en de poel des
vuurs is nog niet de tegenwoordige, maar wel de toekomstige
strafplaats van het wereldrĳk en den valschen profeet, Op. 19:20,
van Satan, Op. 20:10 en van alle goddeloozen, Op. 21:8, cf.
2 Petr. 2:17, Jud. 13. Veeleer worden zĳ allen nu in eene
φυλακη, 1 Petr. 3:19, of in den
ἀβυσσος, Luk. 8:31, cf.
Mt. 8:29, Rom. 10:7, Op. 9:1, 2, 11, 11:7, 17:8, 20:1,
3 voor het laatste oordeel en den poel des vuurs bewaard,
2 Petr. 2:17, Jud. 6. 13. Dit onderscheid in den tusschentoestand
der goeden en der boozen strĳdt niet daarmede, dat zĳ allen te
zamen zich in den hades bevinden, want alle gestorvenen zĳn als
zoodanig καταχθονιοι, behooren vóór de opstanding nog tot het
rĳk der dooden, en worden eerst door die opstanding volkomen,

naar ziel en lichaam beide, van de heerschappĳ des doods bevrĳd,
1 Cor. 15:52-55, Op. 20:14. Cf. Cremer s. v. ἁδης, ἀβυσσος,
γεεννα enz. en voorts over de Nieuwtest. eschatologie in het
algemeen, behalve de bekende werken van Weiss, Holtzmann e. a.
over N. T. theologie, Briet, De Eschatologie of leer der toek.
dingen volgens de Schriften des N. V. 2 deelen, Tiel 1857/58.
Haupt, Die eschatol. Aussagen Jesu in den synopt. Evang.,
Berlin 1895. Schwartzkopff, Die Weissagungen Jesu Christi von
seinem Tode, seiner Auferstehung und Widerkunft und ihrer
Erfüllung, Gött. 1895. Kabisch, Die Eschatologie des Paulus in
ihrem Zusammenhange mit dem Gesammtbegriff des Paulinismus,
Gött. 1893. Teichmann, Die paulin. Voraussetzungen von Auferstehung
und Gericht und ihre Beziehung zur jüd. Apokalyptik,
Freiburg 1896. Atzberger, Die christl. Eschatologie in den Stadien
ihrer Offenbarung im A. u. N. T., Freiburg 1890 S. 190 f.

5. In den eersten tĳd bepaalde de christelĳke theologie zich
tot deze eenvoudige gegevens der H. Schrift. De apostolische
vaders hebben nog geen leer over den tusschentoestand en zĳn
algemeen van oordeel, dat de vromen bĳ het sterven terstond
de hemelsche zaligheid en de goddeloozen de helsche straf deelachtig
worden. Burnet in zĳn tractatus de statu mortuorum et
resurgentium 1727 en anderen na hem, zooals Blondel, Ernesti,
Baumgarten-Crusius enz. trachtten wel aan te toonen, dat de
oudste christelĳke schrĳvers de eigenlĳke zaligheid der geloovigen
eerst na het wereldgericht een aanvang lieten nemen, maar zĳ
konden daarvoor geen afdoende bewĳzen bĳbrengen, Atzberger,
Gesch. der christl. Eschatologie innerhalb der vornicän. Zeit,
Freiburg Herder 1896 S. 75-99. Eerst toen de parousie van
Christus niet zoo spoedig kwam, als aanvankelĳk algemeen verwacht
werd, en verschillende ketters de leer der laatste dingen
misvormden of bestreden, begon men over den tusschentoestand
meer met opzet na te denken. Het Ebionitisme trachtte de nationale
voorrechten van Israel tot nadeel van het christelĳk
universalisme vast te houden en was daarom over het algemeen
chiliastisch gezind; het Gnosticisme verwierp krachtens zĳn dualistisch
beginsel heel de christelĳke eschatologie en had geen
andere verwachting dan de bevrĳding des geestes van de materie,
en zĳne terstond bĳ den dood plaats hebbende opname in het

Goddelĳk pleroma, Atzberger, ib. 172-218. De christelĳke
theologie werd daardoor genoodzaakt, zich helderder rekenschap
te geven van het karakter van den tusschentoestand en van zĳn
verband, zoowel met dit leven als met den eindtoestand na het
laatste oordeel. Justinus zeide reeds, dat de zielen der vromen
na den dood in eene betere en die der onrechtvaardigen in eene
slechtere plaats vertoefden, om den tĳd van het gericht af te
wachten, dial. c. Tryph. 5, en veroordeelde het als eene onchristelĳke
leer, dat er geen opstanding der dooden is en dat de
zielen terstond bĳ den dood in den hemel worden opgenomen,
ib. 80. Volgens Irenaeus komen de zielen der vromen bĳ den
dood niet terstond in hemel, paradĳs of stad Gods, welke na
het laatste oordeel drie onderscheidene woonplaatsen der rechtvaardigen
zullen zĳn, adv. haer. V 36, maar in eene onzichtbare,
door God bepaalde plaats, waar zĳ de opstanding en de daarna
volgende aanschouwing Gods afwachten, want Christus vertoefde
ook eerst drie dagen daar, waar de dooden waren, in inferioribus
terrae, om zĳne heilige dooden eruit te verlossen, en werd, na
alzoo de lex mortuorum vervuld te hebben, opgewekt en in den
hemel opgenomen, V 31. Daar, in de schaduw des doods, in den
hades, ontvangt ieder mensch dignam habitationem, etiam ante
judicium, de vrome waarschĳnlĳk in den schoot Abrahams, die
dus eene afdeeling van den hades is, II 34. Dezelfde voorstelling
van verschillende receptacula in den hades, waar de gestorvenen
de eindbeslissing ten jongsten dage afwachten, treffen wĳ ook aan
bĳ Hippolytus, Tertullianus, Novatianus, Commodianus, Victorinus,
Lactantius, Hilarius, Ambrosius, Cyrillus, en ook nog bĳ
Augustinus, Enchir. 109. 110, cf. Atzberger t. a. p. 275 f.
301 f. Schwane, D. G. II 585. Maar naarmate de parousie van
Christus terugweek in een ver verschiet, viel het te moeilĳker,
om de oude voorstelling van den hades te handhaven en het
verblĳf aldaar voor een korten, voorloopigen, min of meer neutralen
toestand te houden. Voor de martelaren maakte men reeds
vroeg eene uitzondering; dezen waren volgens Irenaeus, Tertullianus
e. a. terstond na hun dood den hemel ingegaan en tot de
aanschouwing Gods toegelaten. De hadesvaart van Christus werd
in verband daarmede zoo geduid, dat zĳ de geloovigen, die vóór
Christus’ offerande gestorven waren, uit den limbus patrum had
bevrĳd en naar den hemel had overgebracht. En de leer van de

noodzakelĳkheid en de verdienstelĳkheid der goede werken, die
meer en meer in de kerk indrong, leidde vanzelf tot de gedachte,
dat zĳ, die heel hun leven in bĳzonderen zin Gode hadden gewĳd,
nu ook bĳ hun dood terstond de hemelsche zaligheid waardig
waren. Zoo werd de hades allengs van zĳne bewoners beroofd.
Wel bleven nog de ongeloovigen over, maar dit had juist ten
gevolge, dat de hades hoe langer hoe meer als strafplaats beschouwd
en met den tartarus of de gehenna vereenzelvigd werd.
Van de Christenen konden alleen zĳ nog een tĳd lang in den
hades vertoeven, die het hier op aarde niet zoover in heiligmaking
hadden gebracht, dat zĳ bĳ hun sterven onverwĳld de hemelsche
heerlĳkheid konden ingaan. Daarmede werd allengs de gedachte
van een louteringsvuur in verband gebracht, die het eerst door
Origenes werd uitgesproken. Volgens hem waren alle straffen
geneesmiddelen, φαρμακα, en heel de hades, de gehenna inbegrepen,
eene plaats der reiniging, c. Cels. III 75. VI 25. 26;
en bepaaldelĳk werden de zonden verteerd en de menschen gereinigd
door het πυρ καθαρσιον, dat aan het einde van deze
bedeeling de wereld in vlam zetten zou, ib. VI 12. 13. 21. 64.
V 15. 16. Op het voetspoor van Origenes namen daarom de
Grieksche theologen later aan, dat de zielen van vele afgestorvenen
nog wel smarten moesten lĳden en daarvan alleen door de
voorbeden en offeranden der levenden konden worden verlost,
Conf. orth. qu. 64-68, maar zĳ hielden toch bezwaar tegen een
bĳzonder reinigingsvuur, gelĳk de Westersche kerk dat leerde;
eerst op het concilie te Florence deed men op dit punt eenige
concessie, Münscher-v. Coelln, D. G. II 313. Schwane, D. G. II
587 III 486. Kattenbusch, Vergl. Conf. I 327. In het Westen
daarentegen werd het reinigingsvuur, waarvan Origenes gesproken
had, uit het eindgericht naar den tusschentoestand overgebracht.
Augustinus zeide soms, dat na de algemeene opstanding of bĳ
het laatste oordeel nog eenige poenae purgatoriae werden opgelegd,
de civ. XX 25. XXI 24. Maar toch laat hĳ de ontwikkeling
van het Godsrĳk gewoonlĳk met het laatste oordeel sluiten, en
acht het daarom niet onmogelĳk, nonnullos fideles per ignem
quendam purgatorium, quanto magis minusve bona pereuntia
dilexerunt, tanto tardius citiusve salvari, Enchir. 69. Caesarius van
Arles en Gregorius Magnus werkten dit zoo uit, dat bepaaldelĳk
de peccata venialia hier of hiernamaals konden worden geboet.

En toen met deze leer de reeds door Tertullianus, de monog.
10. 11, de exhort. cast. 11 vermelde kerkelĳke practĳk, om voor
de gestorvenen voorbeden en offeranden te doen, in verband werd
gebracht, was het dogma van het vagevuur voltooid. De scholastiek
gaf er breeder ontwikkeling aan, Lombardus e. a. op
Sent. IV 21. Thomas, S. Theol. appendix qu. 2. Bonaventura,
Brevil. VII 2. 3; het concilie te Florence 1439 en te Trente,
sess. 6 can. 30. sess. 22 c. 2 can. 3. sess. 25 stelde het vast,
en de latere theologie gaf er voor het godsdienstig en kerkelĳk
leven eene steeds grootere beteekenis aan. Volgens de Roomsche
leer komen de zielen der verdoemden terstond in de hel (gehenna,
abyssus, infernus), waar zĳ met de onreine geesten in een eeuwig
en onuitblusschelĳk vuur gepĳnigd worden. De zielen dergenen,
die na ontvangst van den doop niet meer door de zonde besmet
zĳn of van die smet hier of hiernamaals gereinigd zĳn, worden
onverwĳld in den hemel opgenomen en aanschouwen daar het
aangezicht Gods, zĳ het ook naar gelang van hunne verdiensten
in onderscheidene mate van volmaaktheid, bĳ Denzinger n. 870.
875. Door de nederdaling van Christus ter helle zĳn ook de
zielen der heiligen, die vóór dien tĳd gestorven waren, uit den
limbus patrum (schoot Abrahams) naar den hemel overgebracht.
Ongedoopt stervende kinderen, over wier lot reeds door de kerkvaders
nu eens zachter dan harder geoordeeld werd, worden naar
den infernus verwezen, waar echter de straffen zeer ongelĳk zĳn,
bĳ Denzinger ib., en komen volgens de meest gewone voorstelling
in eene bĳzondere afdeeling (limbus infantum), waar zĳ alleen
eene aeterna poena damni, maar niet een
poena sensus lĳden,
Lombardus, Thomas, Bonaventura op Sent. II dist. 33. Thomas,
S. Theol. suppl. qu. 69 art. 4. Maar zĳ, die, na in den doop
of ook wederom in de boete de heiligmakende genade ontvangen
te hebben, aan peccata venialia zich schuldig maken en de daarvoor
bepaalde tĳdelĳke straffen in dit leven niet hebben kunnen
voldoen, zĳn niet zuiver genoeg, om terstond te worden toegelaten
tot de zalige aanschouwing van God in den hemel; zĳ
komen in eene plaats tusschen hemel en hel in, niet om nieuwe
deugden en verdiensten te verwerven, maar om de hindernissen
op te ruimen, welke aan hare intrede in den hemel in den weg
liggen. Daartoe worden zĳ in het eerste moment na het sterven
door een acte van berouw, per actum peccato veniali contrariae

dispositionis, van de schuld der vergefelĳke zonden bevrĳd en
hebben zĳ vervolgens nog de tĳdelĳke straffen te dragen, die
ook na vergeving op die zonden gesteld blĳven. Het purgatorium
(vagevuur van vagen, vegen, d. i. reinigen, zuiveren) is daarom
geen plaats der bekeering, der beproeving, der heiliging, maar
eene strafplaats, in welke het meestal stoffelĳk gedachte vuur
dienst doet, om idealiter, door de voorstelling van de smart,
reinigend op de „arme zielen” in te werken. Bovendien kan de
kerk krachtens de gemeenschap der heiligen deze lĳdende zielen
ter hulp komen en haar straf verzachten en verkorten door voorbeden,
misoffers, goede werken en aflaten. Wel weet niemand,
welke zielen bepaald in het vagevuur komen, hoelang zĳ er blĳven
moeten en onder welke voorwaarden harerzĳds de gebeden en
offeranden der levenden haar ten goede komen; maar deze onzekerheid
doet aan den cultus der gestorvenen geen schade. Want
hoe langer hoe meer geldt als regel, dat op enkele uitzonderingen
na, zooals martelaars en bĳzondere heiligen, de groote massa der
geloovigen eerst in het vagevuur komt. In elk geval zĳn zĳ de
levenden, die ook door dat purgatorium heen naar den hemel
moeten gaan, ver vooruit; arme zielen eenerzĳds, zĳn zĳ toch,
van een anderen kant beschouwd, gebenedĳde zielen, die met de
engelen en de zaligen door de levenden in nood om hulp worden
aangeroepen. Cf. Catech. Rom. I c. 6 qu. 3. Bellarminus, de
purgatorio, Controv. II 228-269. Perrone, Prael. III 309.
Möhler, Symbolik § 23. Oswald, Eschatologie2 1869 S. 81.
Simar, Dogm. § 164. Atzberger, Chr. Eschatologie 269. Deharbe,
Kath. geloofs- en zedeleer II 328. Jansen, Prael. III 975.

6. De Reformatie zag in dit vagevuur eene beperking van de
verdiensten van Christus en leerde krachtens haar beginsel van
de rechtvaardiging uit het geloof alleen, dat de mensch terstond
na een judicium particulare in
agone mortis inging in de zaligheid
des hemels of in het verderf der hel. Luther zelf stelde den
tusschentoestand der vromen nog dikwerf als een slaap voor,
waarin zĳ rustig en stil de toekomst des Heeren verbeidden,
Köstlin, Luthers Theol. II 568; maar latere Luthersche theologen
wischten het onderscheid van tusschentoestand en eindtoestand
schier geheel uit en zeiden, dat de zielen der vromen terstond
na den dood eene plena et essentialis beatitudo genoten en die

der goddeloozen terstond eene perfecta ac consummata damnatio
ontvingen, Quenstedt, Theol. IV 540. 567. Gerhard, Loc. XXVI
§ 160. 191. Schmid, Dogm. der ev. luth. K. § 63. In hoofdzaak
was dat nu ook wel het gevoelen der Gereformeerden, Catech.
Heid. 57. 58. Ned. Gel. 37. Helv. II 26. Westm. c. 32. Junius,
Theses theol. 55. 56. Voetius, Disp. V 533-539. Maar gewoonlĳk
lieten zĳ toch beter dan de Lutherschen het verschil uitkomen,
dat in den toestand der gestorvenen vóór en na den jongsten
dag bestond. Calvĳn zeide in zĳn geschrift over de psychopannychie,
dat schoot Abrahams niet anders wilde zeggen, dan dat
de zielen der vromen na den dood vollen vrede zullen genieten,
dat haar dan echter nog tot den opstandingsdag toe iets blĳft
ontbreken, n.l. summa et perfecta Dei gloria, ad quam semper
aspirant, en dat onze zaligheid dus altĳd in cursu
bleef usque ad diem illum, qui omnem cursum claudit et terminabit, C. R.
33, 177-232, cf. Inst. III 25, 6, en voorts, schoon meestal iets
zwakker zich uitdrukkende, Ned. Gel. 37. Synops. pur. theol. 40.
17. Witsius, Oec. foed. III 14, 33, Heidegger, Corpus Theol. 28,
38. Anderen gingen nog verder en namen een bepaalden tusschentoestand
aan. Lud. Cappellus zeide, dat de zielen der vromen na
den dood in een toestand kwamen, die wel zalig heeten kon in
vergelĳking met dien hier op aarde, maar die longe diversus was
van die zaligheid, welke na de opstanding een aanvang nam;
immers bestond de tusschentoestand bĳna geheel in spe atque
exspectatione futurae gloriae, non vero in ipsa gloriae fruitione.
En evenzoo kwamen de zielen der goddeloozen na den dood in
een toestand, waarin zĳ de vastbepaalde toekomstige straf in
angst en vreeze afwachtten, maar toch die straf zelve nog niet
leden, want exspectatio supplicii non est ipsum supplicium. En
zoo dachten in hoofdzaak ook William Sherlock, Thomas Burnet
en vele andere Engelsche theologen, en onder de Lutherschen
Calixtus, Hornejus, Zeltner, Tresenreuter, J. H. Ursinus e. a.,
cf. M. Vitringa IV 63-69. Zelfs keerden sedert de vorige eeuw
in de Protestantsche theologie al de gedachten terug, die vroeger
door Heidenen en Christenen, door philosofen en theologen over
den tusschentoestand waren uitgesproken. De leer van het Roomsche
purgatorium werd weer opgenomen door vele mystici en pietisten,
zooals Böhme, Antoinette Bourignon, Poiret, Dippel, Petersen,
Arnold, Schermer enz., cf. M. Vitringa IV 81. 82, en voorts door

Leibniz, Syst. der Theol. 1825 S. 340, Lessing,
Erziehung des
Menschengeschl., J. F. v. Meyer, Blätter f. höhere Wahrheit
VI 233. Jung-Stilling, Theorie der Geisterkunde § 211. Lange,
Dogm. II 1250 f. Rothe, Ethik § 793-795. Martensen, Dogm.
§ 276. 277. Dorner, Gl. II 952 f. Oosterzee, Dogm. § 142 enz.
In navolging van enkele oud-christelĳke schrĳvers, leerden de
Socinianen, dat, gelĳk de lichamen tot de aarde, zoo de zielen
tot God terugkeerden en bĳ Hem tot de opstanding toe een
bestaan leidden zonder waarneming of gedachte, zonder lust of
onlust, Fock, Der Socin. 714 f. Nauw daarmede verwant was
de leer van een zieleslaap, welke vroeger reeds door enkele
ketters, later door de Anabaptisten werd voorgestaan en sedert
de vorige eeuw weer bĳ Artobe, Heyn, Sulzer, cf. Bretschneider,
Dogm. II 395, bĳ Fries, Jahrb. f. d. Theol. 1856. Ulrici, Gott
und die Natur2 332 f. en bĳ de Irvingianen ingang vond. Door
anderen werd deze leer van de psychopannychie zoo gewĳzigd,
dat de zielen wel een inwendig bewustzĳn behielden maar van
het verkeer met de buitenwereld waren afgesloten, Episcopius,
Op. II 2, 455. Limborch, Theol. Christ. VI 10, 8. J. Müller,
Lehre v. d. Sünde II 402-408. Martensen, Dogm. § 276.
Ebrard, Dogm. § 570. Dorner, Gl. II 952 f. Frank, Chr. Wahrh.
II 460. Anderen vermeden deze leer van den zieleslaap door aan
te nemen, dat de zielen bĳ de aflegging van het stoffelĳk omhulsel
den organisch en grondvorm van het lichaam behielden, of
ook, dat zĳ na den dood een nieuw, uit allerfĳnste stof samengesteld
lichaam ontvingen, waardoor zĳ met de buitenwereld in
gemeenschap konden blĳven, Paracelsus, Helmont, Böhme, Oetinger,
Ph. M. Hahn, Swedenborg, Priestley, Schott, Jean Paul, cf.
Bretschneider, Dogm. II 396, en voorts Rothe, Ethik § 111 f.
793 f. Hamberger, Die Rationalität der himml. Leiblichkeit,
Jahrb. f. d. Th. 1863. Delitzsch, Bibl. Psych. 426 f. Martensen,
Dogm. § 276. Ulrici, Gott u. die Natur2 333. Güder, Lehre v.
d. Erscheinung Christi unter den Todten 321 f. Splittgerber,
Tod, Fortleben u. Auferst.3 45 f. Rinck,
Vom Zustande nach
dem Tode 1885 S. 114 f. Mühe, Das enthüllte Geheimniss der
Zukunft3 14 f. Nitzsch, Ev. Dogm. 619. Grétillat, Théol. syst.
IV 548 enz. Zelfs zĳn er, die tot de oude leer der zielsverhuizing
zĳn teruggekeerd en haar in dezen vorm hebben aangeprezen,
dat de zielen door voortgezette overgangen uit het eene in het

andere menschelĳke lichaam allengs de volmaaktheid deelachtig
worden, Lessing, Erz. d. Mensch., Schlosser, Ungern-Sternberg,
Dr. D. Burger, De Plat. leer der zielsverhuizing, Amersf. 1877,
Carl Andresen, Die Lehre v. d. Wiedergeburt auf theist. Grundlage,
2e Aufl. Hamburg 1899, die de reincarnatie in Joh. 3:3-17 geleerd
vindt, en anderen bĳ M. Vitringa IV 95-97. Bretschneider,
Dogm. II 388. Spiess, Entw. Gesch. der Vorstellungen vom Zustande
nach d. Tode 1877 S. 31. Falke, Die Lehre v. d. ewigen
Verdammnis, 1892 S. 59 f. De idee van ontwikkeling is tegenwoordig
zoo de allesbeheerschende, dat zĳ ook op den toestand aan de
overzĳde des grafs wordt toegepast. De leer van den limbus
patrum werd wederom overgenomen door Martensen, Dogm. § 277.
Delitzsch, Bibl. Psych. 407 f. Vilmar, Dogm. II 290. Splittgerber
t. a. p. 110 f. Cremer, Ueber den Zustand nach dem Tode 1883
S. 9 f. De meening, dat er in den tusschentoestand nog prediking
van het evangelie en mogelĳkheid van bekeering is, is een lievelingsdenkbeeld
der nieuwe theologie, Lange II 1250 f. Rothe
§ 796. 797. Delitzsch 413. Martensen § 277. Dorner II 952 f.
Ebrard § 576. Cremer t. a. p. 48. 62 f. Kliefoth, Eschatologie
97-113. Falke t. a. p. 152 f. Krauss, Lehre v. d. Offenbarung
112. Rinck t. a. p. 79-88. Mühe t. a. p. 30 f. Grétillat IV 540.
549. Oosterzee § 142. Doedes, Ned. Gel. 521 enz. Zelfs vatten
velen heel het Jenseits als eene voortgaande loutering op,
waarvan het resultaat is, dat sommigen mogelĳk eeuwig verloren
gaan (hypothetisch universalisme), of dat degenen, die in het
kwade volharden, ten slotte vernietigd worden (conditioneele onsterfelĳkheid)
of dat aan het einde allen behouden worden (apocatastasis),
cf. § 56.

7. De geschiedenis van den tusschentoestand bewĳst, dat het
den theoloog en den mensch in het algemeen moeite kost, om
zich te houden binnen de grenzen der H. Schrift en niet wĳs te
zĳn boven hetgeen men behoort wĳs te zĳn. De gegevens, welke
de H. Schrift over den tusschentoestand bevat, zĳn genoegzaam
voor het leven, maar laten vele vragen, die er kunnen oprĳzen
in het nieuwsgierig verstand, onbeantwoord. Indien men deze toch
wil oplossen, kan men niet anders dan den weg van gissingen
betreden, en loopt men gevaar, om het Goddelĳk getuigenis door
vindingen van menschelĳke wĳsheid teniet te doen. Reeds terstond

komt dit uit bĳ het spreken over dood en onsterfelĳkheid. De
wĳsbegeerte handelt hierover op eene gansch andere wĳze dan
de H. Schrift. Gene acht den dood iets natuurlĳks en meent aan
de onsterfelĳkheid, dat is aan het voortbestaan der ziel genoeg
te hebben. Maar de Schrift oordeelt gansch anders. De dood is
niet natuurlĳk, maar heeft zĳn oorzaak in de overtreding van
Gods gebod, Gen. 2:17, in den duivel, inzoover deze door zĳne
verleiding den mensch vallen en sterven deed, Joh. 8:44, in de
zonde zelve, wĳl zĳ ontbindend inwerkt op heel het menschelĳk
leven en als het ware den dood uit zichzelve voortbrengt, Jak.
1:15, in het oordeel Gods, wĳl Hĳ de zonde met den dood
bezoldigt, Rom. 6:23. En die dood is in de Schrift nooit met
vernietiging, met niet-zĳn identisch, maar bestaat altĳd in verbreking
der harmonie, in afsnĳding van de verschillende levensverhoudingen,
waarin een schepsel overeenkomstig zĳne natuur
geplaatst is, in terugkeer tot het elementaire, chaotische zĳn, dat
aan den ganschen kosmos, althans logisch, ten grondslag ligt.
Volgens Herbert Spencer bestaat leven in voortdurende aanpassing
van in- aan uitwendige verhoudingen, deel I 416. Al is met deze
bepaling het wezen des levens geenszins verklaard, toch is het
waar, dat het leven te rĳker is, naarmate de verhoudingen,
waarin het tot zĳne omgeving staat, meerder in aantal en gezonder
van nature zĳn. Het hoogste schepsel is daarom de mensch;
krachtens zĳne schepping staat hĳ met natuur en menschenwereld,
zienlĳke en onzienlĳke dingen, hemel en aarde, God en engelen
in verband. En hĳ leeft, indien hĳ en naarmate hĳ tot deze
gansche omgeving in de rechte, door God gewilde verhouding
staat, cf. Drummond, Das Naturgesetz in der Geisteswelt S. 121 f.
Dood is daarom in zĳn wezen en in zĳn ganschen omvang verstoring,
verbreking van al deze verhoudingen, waarin de mensch
oorspronkelĳk gestaan heeft en nog steeds behoort te staan.
Zĳne oorzaak is daarom geen andere en kan geen andere zĳn dan
de zonde, dat is verstoring der rechte verhouding tot en verbreking
der levensgemeenschap met God. De zonde heeft den dood in dezen
zin niet maar ten gevolge doch valt er mede samen; zonde is
dood, dood in geestelĳken zin; wie de zonde doet, staat daarmede
in hetzelfde oogenblik tegen God over, is dood voor God en
Goddelĳke dingen, heeft aan de kennis zĳner wegen geen lust,
wendt zich in vĳandschap en haat van Hem af. En wĳl deze

verhouding tot God, dit geschapen zĳn naar zĳn beeld en gelĳkenis,
geen donum superadditum is maar tot ’s menschen wezen
behoort en een centraal karakter draagt, moet de verstoring van
deze verhouding verwoestend inwerken op alle andere verhoudingen,
waarin de mensch tot zichzelven, tot zĳne medemenschen, tot de
natuur, tot de engelen, tot de gansche schepping stond. De
zonde had eigenlĳk naar haar aard, op hetzelfde oogenblik, dat
zĳ bedreven werd, den vollen, ganschen dood ten gevolge moeten
hebben, Gen. 2:17, terugkeer van heel den kosmos tot zĳn
chaotisch bestaan.


Maar God is tusschen beide getreden en heeft de macht der
zonde en des doods verbroken. Wel ligt, gelĳk Schelling zeide,
aan al het bestaande een irrationeele rest ten grondslag. Alwat
aan zichzelf wordt overgelaten, gaat tot ontbinding over. De
natuur, die niet gecultiveerd wordt, verwildert; de mensch, die
niet opgevoed wordt, ontaardt; het volk, dat buiten de beschaving
komt te staan, verbastert. Van nature staat alles in en buiten
den mensch in vĳandschap tegen elkander over. Verstand en wil,
geweten en neiging, plicht en begeerte, ziel en lichaam, de mensch
en zĳn naaste, menschen- en dieren- en engelenwereld, allen bevinden
zich op voet van oorlog tegen elkaar en verkeeren in een
staat van ontbinding en ondergang. Maar toch is God met zĳne
genade tusschen beide getreden, eerst met zĳne algemeene genade,
om de macht van zonde en dood te beteugelen, dan met zĳne
bĳzondere genade, om ze te breken en te overwinnen. De lichamelĳke
dood wordt niet alleen uitgesteld en door allerlei maatregelen
eene menschelĳke existentie en ontwikkeling mogelĳk
gemaakt; maar Christus behaalt door zĳn kruis principieel over
zonde en dood de overwinning en brengt het leven en de onsterfelĳkheid
aan het licht, Rom. 5:12v., 1 Cor. 15:45, Hebr. 2:14,
2 Tim. 1:10, Op. 1:18, 20:14, zoodat wie in Hem gelooft
het eeuwige leven heeft en niet sterven zal in der eeuwigheid,
Joh. 3:36, 5:24, 8:51, 52, 11:25. Dit leven nu is het en
deze onsterfelĳkheid, welke in de H. Schrift op den voorgrond
treedt. De onsterfelĳkheid in wĳsgeerigen zin, het voortbestaan
der ziel na den dood, heeft bĳ haar een ondergeschikte waarde;
zĳ ontkent haar niet maar zĳ leert ze ook niet opzettelĳk en is
allerminst, gelĳk het deisme meende, daartoe gegeven, dat zĳ ons
deze onsterfelĳkheid als eene der gewichtigste godsdienstige

waarheden bekend maken zou. Immers is deze waarheid den mensch
genoegzaam van nature bekend. Wat de Schrift ons had te leeren,
was dit, dat naakt bestaan, louter zĳn zonder meer nog geen
leven is, gelĳk het bĳ menschen hoort en aan menschen past.
Dat is het niet aan deze, en dat is het nog veel minder aan de
overzĳde des grafs. Hier op aarde staat het leven van den mensch,
ook van dengene, die de gemeenschap Gods mist, nog in velerlei
verhoudingen en ontvangt daardoor eenigen inhoud en waarde.
Maar als dit alles wegvalt en al deze banden verbroken worden,
dan zinkt het leven tot een arm, ledig, inhoudloos, schaduwachtig
bestaan terug. Van deze zĳde vat het Oude Testament het Jenseits
gewoonlĳk in het oog. Sterven is een uittreden uit dit leven, een
verbreken van alle banden met deze wereld; de dood is in betrekking
tot het leven dezerzĳds een niet-zĳn, een rusten, een slapen, in
één woord een volkomen dood-zĳn voor het gansche rĳke, vreugdevolle
leven op aarde. De dooden hebben geen deel meer voor
eeuwig aan al wat onder de zon geschiedt, Pred. 9:5, 6. In het
begrip van den Scheol staat de negatie van dit aardsche leven
en werken op den voorgrond en vormt er zoo niet het eenige,
dan toch het voornaamste bestanddeel van. Of er nu in den Scheol
voor dit volkomen afgebroken aardsche leven een ander in de
plaats komt en de gestorvenen aldaar naar eene andere zĳde in
nieuwe verhoudingen treden, wordt in het O. T. slechts enkele
malen uitgesproken, als het geloofsoog der vromen door de schaduwen
des doods heendringt tot het eeuwige leven in de gemeenschap
met God. Genoeg was het op het standpunt der des O. T.
openbaring, dat de groote gedachte werd ingedragen in het menschelĳk
bewustzĳn, dat het waarachtige leven alleen gevonden
wordt in de gemeenschap met God. De angst der hel bleef
evengoed als de vreugde des hemels voor den geloovige van den
ouden dag in nevelen gehuld. Eerst toen Christus gestorven en
opgestaan was, werd het leven in onverderfelĳkheid aan het
licht gebracht. Christus heeft niet de onsterfelĳkheid in wĳsgeerigen
zin, het voortbestaan der zielen na den dood, verworven of
geopenbaard. Maar Hĳ heeft het door de zonde uitgemergelde
en ontledigde leven van den mensch hier en hiernamaals weer
met den positieven inhoud van Gods gemeenschap, met vrede en
vreugde en zaligheid gevuld. De dood is geen dood meer voor wie
in Christus Jezus is, doch een doorgang tot het eeuwige leven, en

het graf eene geheiligde rustplaats tot den morgen der opstanding.

8. Wie deze leer der Schrift over de onsterfelĳkheid uit het
oog verliest, komt tot allerlei dwalingen. Wĳ kunnen ons toch
van een zuiveren geest, van zĳn bestaan en leven en werkzaamheid
geen voorstelling maken. Van God, die louter geest is, vermogen
wĳ niet anders te spreken dan op anthropomorphistische wĳze,
waarin trouwens de Schrift zelve ons voorgaat, deel II 65v. De
engelen zĳn geestelĳke wezens, maar worden menschelĳk voorgesteld
en nemen bĳ verschĳning dikwerf menschelĳke lichamen
aan, ib. 435v. En menschen zĳn niet alleen lichamelĳke wezens,
maar alle hunne werkzaamheden zĳn aan het lichaam gebonden
en van het lichaam afhankelĳk; niet alleen de vegetatieve en
animale maar ook de intellectueele werkzaamheden van denken
en willen. Al zĳn de hersenen niet de oorzaak van het hooger
ken- en begeervermogen, zĳ zĳn er toch de drager en het orgaan
van; elke storing in de hersens heeft een abnormale werking van
de anima rationalis ten gevolge. Wĳl het lichaam geen kerker
der ziel is maar tot het wezen van den mensch behoort, kunnen
wĳ van het leven en werken eener van het lichaam gescheidene
ziel geen voorstelling vormen en zĳn daarom licht tot vermoedens
en gissingen geneigd. Drie hypothesen zĳn er daarom in hoofdzaak
uitgedacht, om het bestaan der zielen na den dood eenigszins
begrĳpelĳk te maken.

Ten eerste hebben velen onder de Heidenen en ook onder de
Christenen gemeend, dat de zielen, na van het lichaam gescheiden
te zĳn, niet anders dan een slapend leven konden leiden. Inderdaad
is de verandering, die bĳ den dood intreedt, van buitengewone
beteekenis. Heel de inhoud van ons zieleleven toch is aan de
buitenwereld ontleend, alle kennis begint met de zinnelĳke waarneming,
heel onze denkvorm is stoffelĳk; zelfs van de geestelĳke
dingen spreken wĳ in woorden, die oorspronkelĳk eene zinlĳke
beteekenis hadden. Als de dood nu, gelĳk de Schrift leert, eene
plotselinge, gewelddadige, algeheele en volstrekte breuke met de
diesseitige wereld is, dan schĳnt er werkelĳk geen andere mogelĳkheid
te bestaan, dan dat de ziel voor de buitenwereld
volkomen gesloten wordt, al haar inhoud verliest en als het ware
in zichzelve terugzinkt. In den slaap trekt de ziel zich ook uit
de buitenwereld terug en breekt het verkeer met haar af; maar

zĳ doet dit bĳ den slaap toch slechts in betrekkelĳken zin, daar
zĳ in verband met het lichaam blĳft staan en het rĳke leven
behoudt, dat zĳ uit de wereld zich verworven heeft; zelfs blĳft
zĳ daar, zĳ het ook op verwarde wĳze, in den droom mede
werkzaam. En niettemin, welk eene verandering brengt de slaap
reeds in het menschelĳk leven aan; ken- en begeervermogen
staken hunne werkzaamheid; het bewustzĳn staat stil; alle gewaarwording
en waarneming houdt op; slechts het vegetatieve leven
zet zĳn geregelden arbeid voort. Hoeveel te meer zal dan alle
werkzaamheid der ziel ophouden, wanneer de dood intreedt en
alle banden met deze wereld ten eenenmale verbreekt! Alles
schĳnt er dus voor te pleiten, dat de zielen na den dood in een
slapenden, bewusteloozen toestand verkeeren. En de H. Schrift
is er, naar zich oppervlakkig laat aanzien, zooverre van af, dat
zĳ deze leer van den zieleslaap veroordeelt, dat zĳ veeleer haar
aanprĳst en begunstigt. Immers noemt zĳ niet alleen in het Oude,
maar ook in het Nieuwe Test. het sterven meermalen een slapen,
Deut. 31:16, Jer. 51:39, 57, Dan. 12:2, Mt. 9:24, Joh. 11:11,
1 Cor. 7:39, 11:30, 15:6, 18, 20, 51, 1 Thess. 4:13-15,
2 Petr. 3:4 enz.; de Scheol is een land der stilte, der rust,
der vergetelheid, waar geen deel meer is voor eeuwig aan al wat
onder de zon geschiedt, boven bl. 366; Jezus spreekt van den
nacht des doods, waarin niemand werken kan, Joh. 9:4; en
nergens maakt de Schrift er eenig gewag van, dat de uit den
dood in het leven teruggekeerden, zooals Lazarus e. a., iets verhaald
hebben van hetgeen zĳ in den tusschentoestand gezien of
gehoord hebben. Toch zĳn al deze redeneeringen niet in staat,
om de leer der psychopannychie te bewĳzen. Want 1o is het
duidelĳk, dat de afhankelĳkheid der ziel van het lichaam toch
hare zelfstandigheid niet uitsluit. De buitenwereld moge de aanleiding
zĳn voor het ontwaken van ons zelfbewustzĳn en de eerste
bron onzer kennis; het denken moge aan de hersens gebonden
zĳn en daarin zĳn zetel en orgaan hebben; het is onbewezen
en onbewĳsbaar, dat het psychische leven van den mensch in de
physische verschĳnselen zĳn bron en oorsprong vindt. Het denken
en kennen zĳn werkzaamheden der ziel; niet het oor hoort en
het oog ziet, maar het is het psychische Ik van den mensch,
dat hoort door het oor en ziet door het oog; het lichaam is een
instrument van den geest. Daarom is er ook niets ongerĳmds in

om te denken, dat de ziel desnoods zonder het lichaam hare
werkzaamheden voortzetten kan. Trouwens, wie aan den geest als
zoodanig het bewuste leven zou willen ontzeggen, zou ertoe moeten
komen, om bewustzĳn en wil ook bĳ God en de engelen onmogelĳk
te achten. Want al spreken wĳ van God op menschelĳke
wĳze en al stellen wĳ ons de engelen dikwerf lichamelĳk voor,
zĳ zĳn toch in zichzelven geest en niettemin bewustzĳn en wil
deelachtig. 2o De Schrift leert zoo duidelĳk mogelĳk, dat de
dood eene totale breuke is met dit gansche aardsche leven en in
zoover een slapen, een rusten, een stilzwĳgen is. De toestand des
doods is een slaap, de gestorvene slaapt, omdat het verkeer
met de diesseitige wereld opgehouden heeft; maar nergens zegt
de Schrift, dat de ziel van den gestorvene slaapt; integendeel
stelt zĳ deze altĳd na den dood als meer of minder bewust voor;
en als de openbaring voortgaat, treedt het hoe langer hoe duidelĳker
in het licht, dat, terwĳl in den dood alle relaties tot
deze wereld worden afgesneden, er terstond daarvoor andere verhoudingen
tot eene andere wereld in de plaats treden. De groote
gedachte der Schrift, dat aan den dienst des Heeren het leven
en aan zĳne verwerping de dood verbonden is, werpt haar schĳnsel
ook over de andere zĳde des grafs. Terwĳl de rĳke man terstond
na zĳn dood in de pĳn verkeert, wordt de arme Lazarus gedragen
in Abrahams schoot, Luk. 16:23. En al de geloovigen, die
immers hier reeds op aarde een eeuwig leven deelachtig zĳn,
verliezen dit niet door den dood, Joh. 11:25, 26, maar genieten
het na den dood veel rĳker en zaliger in de gemeenschap met
Christus, Luk. 23:43, Hd. 7:59, 2 Cor. 5:8, Phil. 1:23,
Op. 6:8, 7:9. Het inwonen in het lichaam is juist een uitwonen
van den Heere, en het sterven dus de weg tot eene nadere
en nauwere gemeenschap met Christus. 3o Daarbĳ behoeft het
niet te verwonderen, dat de door opstanding in het leven teruggekeerden
niets vermelden van wat zĳ aan gene zĳde des grafs
hebben gezien en gehoord. Want afgedacht van de mogelĳkheid,
dat zĳ wel het een en ander hebben medegedeeld, hetwelk in de
Schrift niet is opgeteekend, is het allerwaarschĳnlĳkst, dat zĳ
ons niets hebben mogen en kunnen berichten van hunne ervaringen
aan de overzĳde des grafs. Wĳ hebben aan Mozes en de
profeten genoeg, Luk. 16:29; en Paulus kon, nadat hĳ opgetrokken
was geweest in den derden hemel, niet anders zeggen,

dan dat hĳ onuitsprekelĳke woorden had gehoord, welke het
een mensch niet geoorloofd is te spreken. Cf. tegen de leer van
den zieleslaap: Tertullianus, de an. 58. Calvĳn, Psychopannychia,
C. R. 33, 177-232. Bullinger, Huisboek Dec. 4 serm. 10.
Cloppenburg, Op. II 413-417. Voetius, Disp. I 832-835.
Witsius, Oec. foed. III 14, 18-22. Gerdesius, Exerc. Acad.
592 sq. Moor VI 594-602. M. Vitringa IV 82-86. Gerhard,
Loc. XXVI 293. Delitzsch, Bibl. Psych. 419. Splittgerber, Tod,
Fortleben und Auferstehung3 102. Rinck, Vom Zustande nach
dem Tode 1885 S. 19. Kliefoth, Christl. Eschatologie 1886 S.
66. Atzberger, Die christl. Eschatol. 212.

9. Anderen zĳn van meening, dat de zielen na den dood eene
nieuwe lichamelĳkheid ontvangen en daardoor weer met de buitenwereld
in gemeenschap kunnen treden, boven bl. 381. Voor dit
gevoelen beroept men zich daarop, dat van het leven en de
werkzaamheid der ziel zonder lichaam geen voorstelling te vormen
is, en voorts op die plaatsen der Schrift, welke aan de zielen der
gestorvenen eene zekere lichaamlĳkheid schĳnen toe te kennen.
De bewoners van het doodenrĳk worden juist zoo beschreven, als
zĳ er op aarde hebben uitgezien. Samuel wordt voorgesteld als
een oud man en met een mantel bekleed, 1 Sam. 28:14; de
koningen der Heidenen zitten op tronen en gaan den koning van
Babel tegemoet, Jes. 14:9; de Heidenen liggen er als onbesnedenen
neer, Ezech. 31:18, 32:19v. Jezus spreekt bĳ de
gestorvenen nog van oogen en vingers en tong, Luk. 16:23, 24.
Paulus verwacht, dat, zoo het aardsche huis des tabernakels
gebroken wordt, hĳ een gebouw van God hebben zal en niet
ontkleed maar overkleed zal worden, 2 Cor. 5:1-4. En Johannes
zag eene groote schare, staande voor den troon en het Lam,
bekleed met lange, witte kleederen en met palmtakken in hunne
handen, Openb. 6:11, 7:9. Maar 1o is uit deze spreekwĳze der
H. Schrift niets af te leiden voor de lichamelĳkheid der zielen
na den dood. Want zĳ kan van God en de engelen, van de zielen
in het doodenrĳk, van de vreugde in den hemel en de smart in
de hel niet anders spreken dan in menschelĳke taal, onder beelden,
die aan aardsche toestanden en verhoudingen zĳn ontleend. Maar
daarnaast verklaart zĳ toch duidelĳk en beslist, dat God geest
is en dat de engelen geesten zĳn, en geeft daarmede den regel

aan de hand, waarnaar al deze anthropomorphe spreekwĳzen
moeten worden opgevat. En zoo doet zĳ ook in betrekking tot
de gestorvenen. Zĳ kan van hen niet anders spreken dan als van
menschen van vleesch en bloed, maar zegt daarnaast, dat zĳ,
terwĳl hun lichaam rust in het graf, zielen, geesten zĳn, Pred.
12:7, Ezech. 37:5, Luk. 23:46, Hd. 7:59, Hebr. 12:23,
1 Petr. 3:19, Op. 6:9, 20:4. Aan deze duidelĳke uitspraken
hebben wĳ ons te houden. Wie desniettemin aan de zielen een
soort lichaam toeschrĳft, moet er ook toe komen, om met de
theosophen God en de engelen zich in zekeren zin lichamelĳk
voor te stellen. 2o De sterkste plaats, die voor eene Zwischenleiblichkeit
der zielen spreekt, is 2 Cor. 5:1-4. Maar ook deze
tekst verliest bĳ gezonde uitlegging al zĳne bewĳskracht. Want
over de hoofdgedachte, welke Paulus hier uitspreekt, is geen
verschil; de apostel weet dat hĳ, wanneer zĳn aardsche lichaam
ontbonden wordt, een gebouw uit God heeft; maar hĳ zucht
toch en is bezwaard in dit lichaam, wĳl hĳ opziet tegen den
dood, en zou daarom liever wenschen, niet van dit lichaam ontkleed,
maar in eens naar ziel en lichaam tegelĳk door de hemelsche
woonstede overkleed te worden, opdat het sterfelĳke door het
leven verslonden werd. Al is dit echter ook zĳn liefste wensch,
hĳ weet, dat hĳ na verbreking van dit aardsche lichaam, al
is het ook dat hĳ van het lichaam ontkleed wordt (de lezing
in vs. 3 εἰ γε και ἐκδυσαμενοι verdient m. i. boven
εἰπερ of
εἰ γε και ἐνδυσαμενοι de voorkeur), toch daarom niet naakt bevonden
zal worden maar bĳ den Heere zal inwonen, vs. 1. 3. 8.
Indien dit echter de hoofdgedachte is, dan kan bĳ de woonstede
uit God niet aan het opstandingslichaam en nog veel minder aan
een tusschenlichaam gedacht worden. Want Paulus verlangt juist,
om zonder te sterven, terwĳl hĳ het aardsche lichaam behoudt,
met die woonstede uit God overkleed te worden; het opstandingslichaam
nu staat niet naast het aardsche lichaam en wordt er
niet over heen aangetrokken, maar komt door Gods machtwoord
eruit voort of gaat er bĳ degenen, die levend overblĳven, door
verandering in over, 1 Cor. 45:42, 51; en van een tusschenlichaam
is er nog veel minder sprake, wĳl Paulus dan niet minder
dan drie lichamen kennen zou, die het een over het ander achtereenvolgens
zouden worden aangetrokken. Holtzmann, Neut. Theol.
II 199 zegt daarom terecht: von einem Zwischenleib redet man

am besten gar nicht mehr, Paulus kennt zwei, nicht drei σωματα
die echter dan ook niet dualistisch na en naast elkander te stellen
zĳn. Om deze reden kan de οἰκοδομη ἐκ Θεον niets anders zĳn
dan de als een plaats en tegelĳk als een kleed gedachte hemelsche
heerlĳkheid, het eeuwige licht, waarin God zelf woont, 1 Tim.
6:16, hetwelk uit God, zonder handen gemaakt, uit en in den
hemel is, en waarin de geloovigen bĳ het sterven of bĳ de opstanding
worden overgezet, cf. Col. 1:12, Joh. 14:2, 17:24.
Eindelĳk 3o is de lichaamlĳkheid, welke men aan de zielen na
den dood toeschrĳft, een begrip, waarbĳ zich niets bepaalds laat
denken en waarover de meeningen dan ook zeer verre uiteenloopen.
Delitzsch neemt op zĳn trichotomisch standpunt aan, dat de ziel
dezen dienst van het tusschenlichaam voor den geest vervult.
De ziel staat bĳ hem tusschen geest en stof in; zĳ is het uit
den geest afgeleide levensbeginsel van het lichaam, de lichamelĳke,
uitwendige bekleeding van den geest en toch ook weer de onstoffelĳke,
inwendige zĳde van het lichaam. Güder leert, dat de
kracht, die ons aardsche lichaam organiseerde, behouden blĳft en
aan de overzĳde des grafs uit de daar aanwezige elementen een
nieuw lichaam vormt. Splittgeber zegt, dat de organische grondvorm
van het lichaam met de ziel medegaat en haar in den
tusschentoestand eene onvolkomene, voorloopige lichamelĳkheid
geeft. Binck is van meening, dat het Nervenleib, een fĳn, inwendig
lichaam, dat de drager van het zieleleven is, de ziel na den dood
vergezelt en bĳ de wedergeborenen door den Geest Gods overkleed
en door de bestraling van het verheerlĳkt lichaam van Christus
tot een Zwischenleib gevormd wordt, terwĳl het bĳ de goddeloozen
meer en meer van zonde en duisternis doortrokken wordt enz.
Maar wat men er ook van zegge, het blĳft er even onduidelĳk
om. Wĳ kennen niets anders dan geest en stof; eene immaterielle
Leiblichkeit is eene tegenstrĳdigheid, die ter kwader ure uit de
theosophie in de christelĳke theologie is overgebracht en het
valsche dualisme van geest en stof, van thesis en antithesis, te
vergeefs door eene ondenkbare synthesis tracht te verzoenen, cf.
deel II 193. 537.

10. In de derde plaats zĳn er velen, die meenen, dat de
zielen na den dood nog in eenig verband tot het aardsche leven
blĳven staan. Bĳ vele volken heerschte de gedachte, dat de zielen

na den dood in de nabĳheid van het graf bleven, en ook de
Joden meenden, dat zĳ nog een tĳd lang na het sterven om het
lĳk bleven zweven en verklaarden daaruit, dat de tooveres te
Endor den geest van Samuel nog oproepen kon, Weber, Syst.
der altsyn. pal. Theol. 324. Wĳd verbreid was het gebruik, om
den gestorvenen voedsel, wapenen, bezittingen, soms zelfs ook
zĳne vrouwen en slaven in het graf mede te geven; en gewoonlĳk
werd deze vereering der gestorvenen niet tot den dag der begrafenis
of den rouwtĳd beperkt, maar ook daarna voortgezet en in den
gewonen, privaten of publieken, cultus opgenomen. Vereerd werden
niet alleen de dooden in het algemeen, maar ook de gestorven
bloedverwanten, de ouders en voorouders; de vaders en hoofden
van den stam; de heroën van het volk; de vorsten en koningen
des lands, soms reeds bĳ hun leven; en in het Buddhisme en
den Islam ook de heiligen. De cultus bestond daarin, dat men
hun graven onderhield, hun lĳken verzorgde (bĳv. door balseming),
van tĳd tot tĳd bloemen en spĳzen op hun graf nederlegde, aan
hun beelden en reliquiën hulde bewees, maaltĳden en spelen ter
hunner eere aanrichtte, gebeden tot hen opzond en hun offeranden
bracht. Tusschen de vereering van deze gestorven menschen en
van de goden maakte men daarbĳ dikwerf, zooals in Perzië, Indië,
Griekenland wel onderscheid, maar niettemin was de doodencultus
een voornaam bestanddeel van den godsdienst. Met hunne vereering
bedoelde men ten deele, om hun zelf ter hulpe te komen, maar
vooral ook, om het onheil, dat zĳ stichten konden, af te weren
en hun zegen en bĳstand, hetzĳ op gewone, hetzĳ op buitengewone
wĳze, door orakels en wonderen, zich te verzekeren, cf. Ch. de
la Saussaye, Lehrb. der Religionsgesch. I 79-87. Alle deze
elementen drongen reeds van de tweede eeuw af ook in den
christelĳken cultus door. Gelĳk in het Buddhisme de monniken
en in den Islam de mystici, zoo werden in de christelĳke kerk
de martelaren spoedig voorwerp van godsdienstige vereering; op
de plaats, waar zĳ gestorven of hunne reliquiën bĳgezet waren,
werden altaren, kapellen, kerken gebouwd; daar kwamen vooral
op de sterfdagen (dies natales) der martelaren, de geloovigen
samen, om hunne gedachtenis te vieren door vigiliën en psalmgezang,
door het lezen der acta martyrum en het aanhooren van
eene prediking ter hunner eere en vooral ook door het celebreeren
der heilige eucharistie. En na de vierde eeuw breidde deze cultus

van Maria, de engelen, de patriarchen, de profeten en de martelaars
ook tot bisschoppen, monniken, kluizenaars, confessores,
virgines en tot allerlei heiligen en tot hunne reliquiën en beelden
zich uit, Schwane D. G. I 389 f. II 620 f.; en in weerwil van
alle verzet zoowel in als buiten de Roomsche kerk, heeft zĳ zich
niet alleen tot op dezen dag toe staande gehouden maar neemt
zĳ nog altĳd op schrikbarende wĳze toe en dringt de aanbidding
van den éénen waarachtigen God en van Jezus Christus, dien
Hĳ gezonden heeft, hoe langer hoe meer op den achtergrond.
Rome viert in dezen cultus op practische wĳze de gemeenschap
der heiligen. De ééne christelĳke kerk heeft drie afdeelingen, de
ecclesia triumphans in den hemel, de ecclesia patiens in het
vagevuur, en de ecclesia militans op aarde. Het aandeel, dat de
ecclesia patiens in deze gemeenschap neemt, bestaat daarin, dat
de zaligen in den hemel met hunne voorbeden de arme zielen in
het vagevuur te hulp komen; dat de kerk op aarde de straffen
dier zielen door gebeden, aalmoezen, goede werken, aflaten en
vooral door het misoffer verzacht en verkort; en eindelĳk ook
nog daarin, dat de zielen in het vagevuur, die in elk geval de
meeste leden der strĳdende kerk ver vooruit zĳn, en daarom
aangeroepen mogen worden, de geloovigen op aarde door hare
voorbeden helpen en sterken. Dit laatste element, hoewel ook reeds
in de gemeenschap met de ecclesia patiens hoe langer hoe breeder
plaats innemend, vormt toch het hoofdbestanddeel van de gemeenschap
der strĳdende met de triumfeerende kerk. De zaligen in
den hemel zĳn, evenals de engelen, de volmaakte, bovennatuurlĳke
heiligheid deelachtig; en daarom zĳn zĳ objecten van aanbidding
en vereering. In die heiligheid deelen zĳ niet allen in dezelfde
mate; evenals de engelen, vormen zĳ eene geestelĳke hierarchie;
bovenaan staat Maria en na haar volgen de patriarchen, de profeten,
de apostelen, de martelaren, de confessores enz. Het is
eene dalende reeks, maar in allen blinkt iets van de Goddelĳke
deugden uit. En daarin deelt dan ook al wat met de heiligen in
eenig verband heeft gestaan of nog staat, hun lichaam, ledematen,
kleederen, woning, beeltenis enz. En in dezelfde mate, als iets
dichter bĳ God staat en meer zĳne heiligheid deelachtig is, is
het voorwerp van godsdienstige vereering. Ook in deze is er dus
allerlei verschil. Er is latria, die alleen Gode toekomt; de menschelĳke
natuur van Christus en al hare leden, bĳv. het heilige

hart, is wel niet per se en propter se maar toch in se voorwerp
van latria; Maria heeft aanspraak op hyperdulia; de heiligen op
dulia; hun reliquien op cultus religiosus relativus enz.; tot sunt
species adorationis, quot sunt species excellentiae, adoratio est
diversa pro diversitate excellentiae, deel II 451v. III 262. 300.
De vereering der heiligen bestaat over het algemeen in gebeden,
vasten, waken, feestdagen, gaven, bedevaarten, processies enz.,
en heeft ten doel, om door hunne voorbeden de gunst van God
te verwerven en een of andere weldaad van Hem te verkrĳgen.
Maar deze vereering en voorbede is niet alleen generaal, doch
ook particulier; er zĳn bepaalde heiligen voor bepaalde volken,
familiën, personen, en er zĳn bĳzondere heiligen voor de onderscheidene
nooden en behoeften. De heilige George is de schutspatroon
van Engeland, Jakobus van Spanje, Stephanus van
Hongarĳe; de schilders vereeren den heiligen Lukas, de timmerlieden
Jozef, de schoenmakers Crispinus; de heilige Sebastiaan
helpt vooral in pest, Ottilia bĳ oogziekte, Antonius, in geval men
iets verloren heeft; zelfs dieren hebben hun beschermheilige, de
ganzen worden bĳzonder door den heiligen Gallus en de schapen
door den heiligen Wendelinus bewaard enz. Cf. Trid. sess. 25 en
andere kerkelĳke bepalingen bĳ Denzinger 243. 273. 866 enz.
Catech. Rom. III 2 qu. 4-14. Hieronymus, Contra Vigilantium
bĳ Migne XXXIII 339-452. Damascenus, de imaginibus, Id.
de fide orthod. IV 15. 16. Lombardus e. a. op Sent. IV dist. 45.
Thomas, S. Theol. II 2 qu. 83 art. 11. Suppl. qu. 71. 72.
Bellarminus, de ecclesia triumphante sive de gloria et cultu
sanctorum, Controv. II 269-368. Oswald, Eschatologie2 121-233.
Atzberger, Die christl. Eschatol. 263-269 enz. Vele van
deze voorstellingen zĳn telkens ook in de Protestantsche theologie
teruggekeerd. De Lutherschen gaven toe, dat de engelen en ook
de heiligen bidden pro ecclesia universa in genere, Apol. conf. 21.
Art. Smalc. II 2. Evenals Hugo Grotius reeds vroeger in zĳn
Votum pro pace de aanroeping der heiligen verdedigd had, zoo
nam Leibniz later deze en zelfs de vereering van beelden en
reliquiën in bescherming, Syst. der Theol. 1825 S. 116-195.
Het ritualisme in Engeland gaat denzelfden kant uit, Ryle, Knots
united p. 491 etc. Vele theologen nemen aan, dat er na den
dood een zeker verband tusschen de ziel en het lichaam blĳft
bestaan, Beck, Seelenlehre 40 f. Delitzsch, Bibl. Psych. 444 f.,

dat de zielen nog eenig verkeer met de aarde onderhouden, van
de gewichtigste gebeurtenissen kennis dragen, voor ons bidden
en zegenend op ons nederzien, Splittgerber, Tod, Fortleben und
Auferstehung 157 f. In de vorige eeuw meenden velen, zooals
Swedenborg, Jung-Stilling, Oberlin in direct verkeer met de
afgestorven geesten te staan, cf. vooral J. C. Wötzel, Meiner
Gattin wirkliche Erscheinung nach ihrem Tode, Chemnitz 1804.
De mogelĳkheid van hunne verschĳningen werd en wordt nog
door velen erkend, zooals door Kant, Träume eines Geistersehers,
Lessing, Dramaturgie, J. H. Fichte, Anthropologie, Jung-Stilling,
Theorie der Geisterkunde 1808. Kerner, Die Seherin von Prevorst
1829. Eschenmayer, Das Mysterium des inneren Lebens, erläutert
aus der Gesch. der Seherin van Prevorst 1830. Daarbĳ is sedert
1848 het spiritisme gekomen, dat zich opzettelĳk in rapport met
de geestenwereld tracht te stellen en werkelĳke openbaringen
(door teekens, slagen, schrift, psychographie), werkingen (opheffen
en verplaatsen van meubels, ontbinden van knoopen, bespelen
van muziekinstrumenten) en verschĳningen (materialisaties) van
geesten meent ontvangen te hebben. Van de rĳke litteratuur van
het spiritisme zĳ alleen genoemd het werk van den Russischen
staatsraad Alexander Atsakow, dat al het materiaal bevat en
getiteld is: Animismus und Spiritismus 2 Bde, Leipzig Mutze
1894.

Om nu met het laatste te beginnen, verdient het 1o de aandacht,
dat bĳgeloovige practĳken bĳ alle volken voorkomen, ook bĳ die,
met welke Israel in aanraking kwam, zooals de Egyptenaren,
Gen. 41:8, Ex. 7:11, de Kananieten, Deut. 18:9, 14, de Babyloniërs,
Dan. 1:20, 2:2 enz. Ook onder Israel drongen ze
door en werden menigmaal druk beoefend, 1 Sam. 28:9, 2 Kon.
21:6, Jes. 2:6. Tot deze practĳken behoorde ook het vragen
der dooden, en zĳ, die zich daarmede bezig hielden, heetten
אֹבוֹת of יִדְּעֹנִים. Het woord
אוב geeft eerst te kennen den waarzeggenden
geest, die in iemand woont, Lev. 20:27, dien iemand
bezit, 1 Sam. 28:7, 8, die door iemand ondervraagd wordt,
1 Sam. 28:8, door wien iemand een doode doet opkomen, 1 Sam.
28:9, en die, gelĳk men zich van de dooden voorstelde, op
fluisterende, geheimzinnige wĳze orakels verkondigt, Jes. 8:19,
19:3, 29:4; en duidt dan vervolgens den waarzegger zelven
aan, 1 Sam. 28:3, 9, 2 Kon. 21:6, 2 Chron. 33:6, LXX

ἐγγαστρομυθος, buikspreker. Het andere woord,
ידענים, wetenden,
wĳzen, is maar eene nadere bepaling van אֹבוֹת en duidde eerst
de waarzeggende personen aan en daarna den waarzeggenden
geest, die in hen was, Lev. 19:31, 20:6, 27, Jes. 19:3. Dit
waarzeggen kon geschieden op velerlei wĳze, maar o. a. ook door
het vragen van dooden, Deut. 18:11, cf. Stade, Gesch. des Volkes
Israel I 443 f. 505. Schwally, Das Leben nach dem Tode 69 f.
Maar wet en profetie verklaarden zich daar beslist tegen, en
riepen het volk tot den Heere, tot zĳn openbaring en getuigenis
terug, Ex. 22:18, Lev. 19:26, 31, 20:6, 27, Deut. 18:11,
1 Sam. 28:19, Jes. 8:19, 47:9-15, Jer. 27:9, 29:8, Micha
3:7, 5:11, Neh. 3:4, Mal. 3:5; en het Nieuwe Testament
drukt daarop zĳn zegel, Luk. 16:29, Hd. 8:9v., 13:6v., 19:13v.,
Gal. 5:20, Ef. 5:11, Op. 9:21, 21:8, 22:15. Zelfs is
het 2o onbewĳsbaar, dat de H. Schrift de mogelĳkheid van het
oproepen en verschĳnen der gestorvenen aanneemt. Wel hebben
er soms door Gods wondere macht doodenopwekkingen plaats,
en erkent de Schrift daemonische krachten en werkingen, die
menschelĳk vermogen te boven gaan, Deut. 13:1, 2, Mt. 24:24,
2 Thess. 2:9, Op. 13:13-15. Maar nergens leert zĳ de mogelĳkheid
of de werkelĳkheid van eene doodenverschĳning. De
eenige plaats, welke hiertegen aangevoerd kan worden, is 1 Sam. 28,
waar Saul tot de tooveres te Endor de toevlucht neemt; want
de verschĳning van Mozes en Elia met Christus op den berg der
verheerlĳking Mt. 17, Luk. 9, is zonder menschelĳke bemiddeling
door God alleen bewerkt. Maar al is de rationalistische verklaring
te verwerpen, welke in deze geschiedenis niets anders ziet dan
eene opzettelĳke bedriegerĳ van de vrouw; eene objectieve, reëele
verschĳning van Samuel is evenmin aan te nemen. Want Saul
ziet Samuel niet, vs. 14; de vrouw ziet hem wel maar verkeert
in hypnotischen toestand, vs. 12, en zĳ ziet hem, gelĳk hĳ er
bĳ zĳn leven uitzag, als een oud man en in een profetenmantel
gehuld, vs. 14. De schrik der vrouw, vs. 12, had dan ook zĳne
oorzaak niet daarin, dat zĳ tegen hare verwachting in Samuel
werkelĳk zag, maar hierin, dat zĳ, Samuel ziende, in haar hypnotischen
toestand ook terstond Saul den koning herkende en
voor hem vreesde. Nadat Saul onder den indruk gebracht is,
dat een onderaardsch, geestelĳk wezen, אלהים, uit de aarde opgekomen
en Samuel zelf verschenen was, spreekt deze uit en

door de vrouw tot Saul en kondigt hem het oordeel aan. Er is
niets in 1 Sam. 28, wat boven de bekende verschĳnselen van
hypnotisme en somnambulisme uitgaat en niet op dezelfde wĳze
te verklaren is. 3o Daar zĳn er echter velen, die juist uit de
verschĳnselen van hypnotisme, somnambulisme, spiritisme enz.
tot de werking van geesten meenen te moeten besluiten. Maar
deze hypothese schĳnt vooralsnog volstrekt niet gerechtvaardigd.
Afgedacht van de vele bedriegerĳen, die op dit gebied hebben
plaats gehad, is hetgeen van verschĳning en werking der geesten
verhaald wordt zoo kinderachtig en nietsbeteekenend, dat de
bemoeienis der geestenwereld er volstrekt niet voor aangenomen
behoeft te worden. Daarmede wordt niet ontkend, dat er allerlei
verschĳnselen zich voordoen, die nog niet verklaard zĳn; maar
deze zĳn alle van dien aard (zooals bĳv. het plotseling kennen
en spreken van vreemde talen, clairvoyance, hypnose, suggestie,
secondsight, voorgevoel, wetenschap van hetgeen op hetzelfde
oogenblik elders gebeurt, telepathie enz.), dat zĳ door de hypothese
der geestenverschĳning hoegenaamd niet duidelĳker worden.
Wanneer wĳ daarbĳ nog bedenken, dat de mensch bĳ zĳne
waarnemingen gebonden is aan en beperkt is binnen een bepaald
aantal aethertrillingen, zoodat eenige wĳziging daarin hem een
gansch ander beeld der wereld zou vertoonen en hĳ zelf een diep
en rĳk zieleleven bezit, dat in het zelfbewustzĳn maar zeer ten
deele tot verschĳning komt, cf. mĳne Beginselen der Psychologie
70v. 78v.; dan ligt er binnen de grenzen van het Diesseits voor
het occultisme nog zulk een uitgestrekt terrein open, dat wĳ
vooreerst tot de inwerking der geestenwereld nog geen toevlucht
behoeven te nemen. Cf. Kirchner, Der Spiritismus, die Narrheit
unseres Zeitalters, Berlin Habel 1883. Ed. v. Hartmann, Der
Spiritismus, Leipzig Friedrich 1885. Id. Die Geisterhypothese
des Spiritismus und seine Phantome, ib. 1891. Voorts gaat 4o
heel de Schrift van de gedachte uit, dat de dood eene totale
breuke is met het leven aan deze zĳde des grafs. Wel behouden
de gestorvenen herinnering aan hetgeen hier op aarde met hen
gebeurd is. De rĳke man en de arme Lazarus weten, wie en wat
zĳ hier geweest zĳn en in welke omgeving zĳ geleefd hebben,
Luk. 16. In het laatste gericht zĳn de menschen zich bewust
van wat zĳ op aarde gedaan hebben, Mt. 7:22. De werken volgen
hen na, die in den Heere gestorven zĳn, Op. 14:13. Wat wĳ

hier op aarde gedaan hebben, wordt ons zedelĳk eigendom en
gaat met ons mede in den dood. Ook is er geen twĳfel aan, dat
de gestorvenen herkennen, die zĳ op aarde gekend hebben; de
onderaardsche bewoners begroeten spottend den koning van Babel,
Jes. 14; de machtige helden spreken uit het midden van den
Scheol Egypte’s vorst en volk toe, Ezech. 32; de rĳke man kent
Lazarus, Luk. 16. De vrienden, die wĳ hier door weldoen ons
verwerven, ontvangen ons eens met vreugde in de eeuwige tabernakelen,
Luk. 16:9. Maar overigens stelt de Schrift het altĳd
zoo voor, dat de gemeenschap met deze aarde bĳ den dood totaal
verbroken wordt. De gestorvenen hebben geen deel meer in alles,
wat onder de zon geschiedt, Pred. 9:5, 6, 10. Of hunne kinderen
tot eere komen of in armoede vervallen, zĳ weten het niet, Job
14:21. Abraham weet niet van de kinderen Israels en Jakob
kent hen niet, en daarom roepen zĳ tot den Heere, die immers
hun Vader is, Jes. 63:16. Van een verkeer der gestorvenen met
de levenden is nergens sprake; zĳ behooren tot een ander rĳk,
dat van de aarde totaal gescheiden is. Ook Hebr. 11:1 leert
niet, dat de wolke van getuigen ons ziet en gadeslaat in onzen
strĳd. Want de μαρτυρες daar zĳn geen ooggetuigen van onzen
strĳd maar geloofsgetuigen, die dienen tot onze bemoediging.
5o Daarom is er ook voor aanroeping en vereering der heiligen
geen plaats. Op zichzelf is er niets vreemds of onbehoorlĳks in
de gedachte, dat engelen en zaligen voor de menschen op aarde
voorbede doen; eene belangstelling in de geschiedenis der strĳdende
kerk, eene generale voorbede werd ook menigmaal door
de Protestanten wel aangenomen. Maar des te opmerkelĳker is
het, dat de Schrift, die van voorbede der menschen op aarde
zoo dikwerf gewag maakt en ze bepaald aanbeveelt en voorschrĳft,
Mt. 6:9v., Rom. 15:30, Ef. 6:18, 19, Col. 1:2, 3, 1 Tim.
2:2, en bovendien leert, dat God anderen dikwerf spaart om der
uitverkorenen wil en op hunne voorbede, Gen. 18:23v., Ex. 32:11v.,
Num. 14:13v., Ezech. 14:14, 20, Mt. 24:22 enz., van
eene voorbede der engelen en der zaligen voor de op aarde
levenden nooit met een enkel woord spreekt. Ten aanzien van de
voorbede der engelen is dit reeds vroeger bewezen, deel II 449v.,
en van de voorbede der zaligen geven de Roomschen het zelven
toe, dat zĳ in de Schrift niet voorkomt, cf. bĳv. Oswald, Eschatologie2
132; alleen 2 Makk. 15:12-14 maakt melding van

een voorbede van Onias en Jeremia voor hun volk in een droomgezicht
aan Judas en bewĳst alleen, dat de Joden in dien tĳd
van de voorbede der zalige afgestorvenen overtuigd waren. 6o
Nog minder grond is er voor de aanroeping en vereering der
heiligen. De H. Schrift zegt wel, dat de geloovigen op aarde
elkanders voorbede mogen inroepen, Num. 21:7, Jer. 42:2,
1 Thess. 5:25, maar gewaagt nergens van een verzoek tot de
afgestorvenen om hunne voorbede; en engelen en menschen weren
uitdrukkelĳk alle godsdienstige vereering van zich af, die alleen
Gode toekomt, Deut. 6:13, 10:20, Mt. 4:10, Hd. 14:10,
Col. 2:18, 19, Op. 19:10, 22:9, cf. deel II 451v. Ook van
de vereering der reliquiën is geen sprake; al verricht God er
soms wonderen door, 2 Kon. 13:21, Mt. 9:21, Luk. 6:19,
Hd. 5:15, 19:12, zĳ mogen niet zĳn voorwerp van vereering,
Deut. 34:6, 2 Kon. 18:4, 2 Cor. 5:16. Oswald t. a. p. 143
rekent de invocatie en veneratie der heiligen dan ook tot de
Traditionsdogmen. Ook al wordt eene generale voorbede der
heiligen voor de geloovigen op aarde toegegeven, dan volgt daaruit
nog in het minst niet, dat zĳ daartoe mogen aangeroepen en
vereerd worden. Want wel is een verzoek om iemands voorbede
op zichzelf volstrekt niet ongeoorloofd, en heeft dan ook telkens
onder de geloovigen plaats. Maar zulk een verzoek onderstelt
steeds een of ander middel van verkeer, en moet mondeling of
schriftelĳk kunnen worden overgebracht. En dat juist ontbreekt
hier en is ook met de leer der Schrift over den toestand der
afgestorvenen in lĳnrechten strĳd. Rome durft daarom ook niet
zeggen, dat de aanroeping en vereering der heiligen geboden en
noodzakelĳk is, maar spreekt alleen uit, bonum atque utile esse,
suppliciter eos invocare, Trid. sess. 25. De theologie weet hoegenaamd
niet duidelĳk te maken, hoe de heiligen van onze
gebeden kennis bekomen, en draagt allerlei gissingen voor. Sommigen
meenen, dat zĳ hun door de engelen, die hier telkens op
aarde komen, worden medegedeeld, of dat de heiligen evenals
de engelen zich wondersnel verplaatsen kunnen en quodam modo
ubique zĳn; anderen zĳn van oordeel, dat de heiligen door
God zelven van den inhoud onzer gebeden in kennis worden
gesteld, of alle dingen, die zĳ noodig hebben te weten, in het
Goddelĳk bewustzĳn aanschouwen; en ook zĳn er, die zeggen,
dat het niet noodig is, dat zĳ alles weten, mits zĳ maar gansch

in het algemeen van onze behoeften kennis dragen, of ook, dat
wĳ over de wĳze, waarop zĳ van onze gebeden kennis bekomen,
ons niet hebben te bekommeren, Thomas S. Theol. II 2 qu. 83
art. 4. Suppl. qu. 72 art. 1. Oswald, Eschatologie2 139. Daarbĳ
komt nog, dat de Roomschen volstrekt niet met zekerheid weten,
wie van de afgestorvenen in den hemel zĳn en tot de volmaakte
heiligen behooren. De vromen des O. T. verkeerden eerst in den
limbus patrum en werden wel door Christus in den hemel overgebracht,
maar staan toch te ver van ons af, om veel door ons
te worden aangeroepen, Oswald t. a. p. 132. 167. Van enkele
vromen in het N. T., zooals Maria, de apostelen, en ook van de
latere martelaren neemt Rome wel aan, dat zĳ in den hemel
zĳn opgenomen. Maar dat zĳn enkelen, en vergissing is hierbĳ
niet uitgesloten. In vroegere tĳden was het de stem des volks,
die aan een gestorvene het praedicaat der heiligheid toekende;
en daarbĳ kwam het voor, dat mannen, die dit praedicaat bezaten,
het weder verloren, gelĳk bĳv. Clemens Alexandrinus door Benedictus
XIV. Om deze dwalingen te voorkomen, is daarom sedert
Alexander III en Innocentius III de kerkelĳke verklaring van
iemands heiligheid, dat is de canonisatie, een recht geworden
van den apostolischen stoel. Echter is het hierbĳ wederom eene
vraag, of de paus in deze canonisatie onfeilbaar is al dan niet.
En al moge dit ook het geval zĳn, uit den aard der zaak maakt
de paus er een spaarzaam gebruik van. Verreweg de meeste
heiligen worden aangeroepen en vereerd, zonder dat men nauwkeurig
weet, of zĳ in den hemel dan wel in het vagevuur vertoeven.
Men moet zich daarom met eene zedelĳke overtuiging
tevreden stellen, voorts bedenken, dat eene mogelĳke vergissing
geen schadelĳke gevolgen meebrengt, en veiligheidshalve de aanroeping
ook maar tot de „arme zielen” in het vagevuur uitstrekken,
gelĳk in de practĳk steeds meer en meer geschiedt, Oswald t. a. p.
148. 164. De aanroeping der heiligen is 7o bĳ Rome volstrekt
niet alleen meer een verzoek om hunne voorbede (ora pro nobis),
maar is allengs overgegaan in eene adoratie en veneratie; de
heiligen zĳn object van een cultus religiosus, zĳ het ook, dat
deze geen latria maar dulia heet. Nu is er geen twĳfel aan, dat
wĳ aan de engelen en zaligen eerbiedige hulde zouden moeten
bewĳzen, indien wĳ hen ontmoetten en eenig verkeer met hen
hadden, deel II 455. Maar juist dit laatste komt niet voor. En

daarom loopt alle aanroeping der engelen en der zaligen op eene
godsdienstige vereering uit, die door den naam van dulia niet
goedgemaakt wordt, ib. 451v. Op den weg, dien Rome met deze
vereering van het schepsel bewandelt, is er geen stilstand. De
heiligheid wordt door Rome gedacht als een donum superadditum,
als iets substantieels, dat aan alle schepselen in verschillende
mate kan meegedeeld worden, en in diezelfde mate dan godsdienstig
vereerd mag worden. Voorzoover een persoon of zaak deel
hebben aan de Goddelĳke heiligheid, hebben zĳ aanspraak op een
cultus religiosus. Allereerst deelen daarin dus Maria, de apostelen,
de martelaren, de heiligen, maar voorts allen en alles, wat met
dezen in aanraking geweest is of nog met hen in betrekking
staat, dus ook reliquiën, beelden, woonplaatsen enz. Naar dit
beginsel kan alle schepsel godsdienstig vereerd worden, quod et
quatenus respectum habeat ad Deum, tot zelfs de handen der
soldaten, die Jezus grepen, en de lippen van Judas, die hem
kusten, toe, Voetius, Disp. III 880. 896. In elk geval is niet in
te zien, waarom de heiligen, die op aarde zĳn, niet reeds door
de Roomsche Christenen aangeroepen en vereerd worden, en onder
hen dan vooral de paus, die de heilige bĳ uitnemendheid is. Es
spricht an sich nichts dagegen, dass auch die Heiligkeit auf
Erden religiös veneriert werde. Wäre man also von der Gottseligkeit
einer Person vollkommen überzeugt, so durfte sie an sich
wohl eine Verehrung geniessen, wie sie den Heiligen im Himmel
zukommt. In einzelnen Fällen mag es privatim geschehen sein
und geschieht vielleicht noch, Oswald t. a. p. 157. Wat er door
Oswald nog tegen aangevoerd wordt, is aan de utiliteit ontleend
en doet zien, dat de vereering der levende heiligen, bepaaldelĳk
van den paus, bĳ Rome slechts eene quaestie is van tĳd. De
gemeenschap der heiligen ontaardt in eene onderlinge veneratie,
die den middelaar Gods en der menschen op den achtergrond
dringt.

11. Tot dusverre was er alleen sprake van, of de afgestorvenen
nog in eenig rechtstreeksch verkeer met de aarde staan;
thans komt de vraag aan de orde, of de H. Schrift ons iets leert
van de nieuwe verhoudingen en toestanden, in welke de gestorvenen
zich bevinden aan gene zĳde des grafs. Veel is het niet,
wat de Schrift ons daarover bericht. Toch zĳn reeds in het Oude

Test. de lĳnen aanwezig, die doorgetrokken, leiden tot een onderscheid
in den toestand van rechtvaardigen en goddeloozen na den
dood. De vreeze des Heeren is de weg ten leven, maar de goddeloozen
komen om en nemen een einde, boven bl. 369. En
volgens het Nieuwe Test. komt de rĳke man terstond in eene
plaats der pĳniging, welke echter nog niet met de gehenna of
den abyssus identisch is. Waar deze plaats te zoeken is, wordt
in de Schrift niet vermeld. Wel wordt de scheol, de hades, de
gehenna, de abyssus altĳd voorgesteld als beneden ons zich bevindende.
Maar dit kan en mag toch niet in topographischen zin
worden verstaan. Want de begrippen boven en beneden zĳn,
locaal genomen, zeer relatief en hebben in dit verband slechts
eene ethische beteekenis; wĳ plaatsen het rĳk der duisternis
vanzelf lĳnrecht tegenover dat des lichts en zoeken volgens eene
natuurlĳke symboliek het eerste beneden en het tweede boven
ons. Alle bepaling van de strafplaats der gestorvenen, in de aarde,
onder de aarde, in de zee, in de zon, in de lucht of op eene der
planeten is niets meer dan eene gissing. Alleen kan gezegd worden,
dat het Jenseits niet alleen een toestand maar ook eene plaats
is, want zielen mogen niet circumscriptive in tĳd en ruimte zĳn,
zĳ zĳn toch nog veel minder eeuwig en alomtegenwoordig en
moeten ergens zĳn en ook eene successie van tĳdsmomenten
hebben. Overigens is het meer in overeenstemming met de weinige
gegevens, welke de Schrift ons biedt, om van alle bepaling van
de strafplaats der dooden af te zien; μη ζητωμεν που ἐστι,
ἀλλα πως αὐτην φυγοιμεν (Chrysostomus). Even weinig weten
wĳ van den toestand af, waarin de ongeloovigen en goddeloozen
zich bevinden na den dood tot het laatste gericht toe. Alleen
kunnen wĳ met zekerheid zeggen, dat, wanneer de toorn Gods
hier reeds op de ongeloovigen blĳft, deze na den dood terstond
veel zwaarder moet gevoeld worden, wĳl alle afleiding van het
aardsche leven ontbreekt en het naakte bestaan met niets dan
het bewustzĳn en het gevoel van dien toorn gevuld wordt. De
vraag is echter opgeworpen, of er voor dezulken, die hier op
aarde het evangelie niet of slechts zeer gebrekkig hebben gehoord,
aan de overzĳde des grafs nog niet eene gelegenheid zal bestaan,
om zich te bekeeren en te gelooven in Christus. De eersten, die
in de christelĳke kerk daarop een toestemmend antwoord gaven,
waren Clemens, Strom. VI 6 en Origenes, c. Cels. II 44. Zĳ

leidden uit 1 Petr. 3:18, 19 af, dat Christus en ook de apostelen
aan de gestorvenen in den hades, die er vatbaar voor waren, het
evangelie hadden verkondigd. Hoewel dit gevoelen nu door
Augustinus, de haeresi c. 79 en anderen weerlegd en de nederdaling
van Christus ter helle gewoonlĳk anders opgevat werd,
deel III 378v., keerde het toch telkens terug en vond het vooral
in deze eeuw, waarin men een helder besef kreeg van de groote
menigte en de snelle uitbreiding der niet-Christenen, bĳ zeer velen
ingang, boven bl. 382. Inderdaad is het een feit van de grootste
beteekenis, dat er millioenen menschen geweest zĳn en nog zĳn,
die van den weg der zaligheid in Christus nooit eenige kennis
hebben gedragen en dus ook nooit in de gelegenheid zĳn gesteld,
om Hem met een geloovig hart aan te nemen of met beslistheid
van wil te verwerpen. Tot de ongeloovigen in engeren zin zĳn
dezen niet te rekenen, en de Schrift zegt zelve, dat zĳ naar een
anderen maatstaf beoordeeld worden dan Joden en Christenen,
Mt. 10:15, 11:20-24, Luk. 10:12-25, 12:47, 48, Joh.
15:22, 24, Rom. 2:12, 2 Petr. 2:20-22.

Toch volgt daaruit in het minst niet, dat er ook eene prediking
des evangelies is of moet zĳn aan de overzĳde des grafs. Want
1o de Schrift spreekt daarvan met geen enkel woord. Vele plaatsen,
die er wel eens voor bĳgebracht zĳn, zooals Mt. 12:40, Joh. 20:17,
Hd. 2:24, 27, 31, 13:29, 30, 34-37, 1 Tim. 3:16, hebben niet
de minste kracht van bewĳs en handelen volstrekt niet van eene
prediking van Christus in de hel. Ook Ezech. 16:53-63 opent
hierop geen uitzicht; er wordt daar door den Heere beloofd, dat
Hĳ Jeruzalem, in weerwil van de gruwelen, die zĳ bedreven
heeft en die erger zĳn dan die van hare zusters, Sodom en Samaria,
toch in het einde weder herstellen en in genade aannemen
zal. Om echter alle valsch vertrouwen op Gods belofte en alle
zelfverheffing bĳ Israel weg te nemen, wordt er bĳgevoegd, dat
de Heere niet alleen de gevangenis van Jeruzalem maar ook die
van Sodom en Samaria wenden zal, vs. 53, zoodat ook deze
terugkeeren zullen tot haren vorigen staat. Hieruit hebben sommigen
besloten tot eene mogelĳkheid van bekeering in den tusschentoestand;
want Sodom en hare zusteren, d. i. de andere
steden in het Siddimdal, waren in Ezechiels dagen allen reeds
lang verdelgd en konden dus niet in haren vorigen staat hersteld
en door God in genade aangenomen worden, indien hare vroegere

inwoners niet in den scheol door de prediking van het woord
Gods tot bekeering kwamen. Maar deze gedachte ligt verre buiten
den tekst. De Heere belooft hier alleen, dat Hĳ Jeruzalem in
weerwil van haar hoererĳ toch weer in genade aannemen zal;
en dat niet alleen, maar ook Sodom en Samaria, die bepaald,
blĳkens vs. 61, typen zĳn van al de heidensche volken, zullen
in haar vorigen staat worden hersteld, d. w. z. de toekomst zal
deze zĳn, dat Jeruzalem hersteld en de heidensche steden haar
onderworpen zullen wezen. Van eene prediking en bekeering in
den Scheol en van eene opstanding en terugkeer der vroegere
bewoners is geen sprake. 2o De eenige plaatsen, waarop men
zich voor eene prediking van het evangelie in den hades met
schĳn van recht beroepen kan, zĳn 1 Petr. 3:19-21 en 4:6.
Maar ook deze teksten bevatten niet, wat men er in lezen wil.
Ook al zou daar sprake zĳn van eene prediking, welke Christus
na zĳne opstanding tot de tĳdgenooten van Noach in den hades
hield, dan zou alleen dit feit daarmede vaststaan maar geenszins
recht geven tot de leer, dat er in den hades eene voortdurende
verkondiging van het evangelie plaats had aan allen, die het op
aarde niet hebben gehoord. Want immers de tĳdgenooten van
Noach waren juist niet zoodanige menschen, die het woord Gods
nooit tĳdens hun leven op aarde hadden gehoord; zĳ hadden
het woord van Noach, den prediker der gerechtigheid, in moedwillige
boosheid versmaad en waren der stemme des Heeren in
volle bewustheid ongehoorzaam geweest. Met hen was het dus
een gansch bĳzonder geval, dat tot geen verdere conclusiën recht
geeft; de aoristus ἐκηρυξεν wĳst ook aan, dat deze prediking
door Christus maar eenmaal is geschied. Voorts kan deze prediking
geen verkondiging van het evangelie tot zaligheid zĳn
geweest, want als men bedenkt, hoe streng de Schrift steeds over
alle goddeloozen oordeelt en hoe zĳ het geslacht der menschen
tĳdens Noach altĳd beschrĳft als overgegeven tot alle boosheid
en ongerechtigheid, dan wordt de gedachte ongerĳmd, dat Christus
juist aan hen in onderscheiding van zoovele anderen het evangelie
der zaligheid zou hebben verkondigd. Hoogstens kan er dan sprake
zĳn van eene plechtige bekendmaking van zĳn triumf aan de
bewoners der onderwereld, gelĳk de oude Lutherschen den tekst
verklaarden. Bovendien is er aan zulk eene voortdurende prediking
van het evangelie in den hades allerlei moeilĳkheid verbonden.

Volgens 1 Petr. 3:18, 19 heeft Christus, bepaaldelĳk nadat Hĳ
levendgemaakt en opgestaan was, die prediking gehouden. Is Hĳ
dan met zĳn lichaam plaatselĳk naar den hades gegaan? Wanneer
heeft Hĳ dat gedaan? Hoelang heeft Hĳ er vertoefd? En
laat dit alles nu mogelĳk zĳn, hoe onwaarschĳnlĳk het op zichzelf
al zĳ, wie brengt die prediking dan in den hades na dien tĳd
en nu altĳd door? Is er dan ook eene kerk in de onderwereld?
Is daar eene zending, eene roeping, eene ordening? Zĳn het
menschen of engelen, zĳn het de apostelen of andere dienaren
des woords, die na hun dood daar het evangelie verkondigen?
De leer van eene Missionsanstalt in den hades komt op allerlei
manier met de Schrift in strĳd. Maar zĳ vindt ook, gelĳk vroeger
reeds werd aangetoond, deel III 422 cf. 379, in 1 Petr. 3:18-22
hoegenaamd geen steun. Daar wordt alleen gezegd, dat Christus,
na zĳne opstanding, levendgemaakt zĳnde als Geest, naar den
hemel is gegaan en door deze zĳne hemelvaart aan de geesten
in de gevangenis gepredikt en de engelen, machten en krachten
aan zich onderdanig gemaakt heeft. Evenmin is er in 1 Petr. 4:6
van zulk eene prediking des evangelies in den hades sprake.
Reeds de aoristus εὐηγγελισθη doet denken, niet aan eene voortdurende
prediking maar aan een bepaald feit. Die verkondiging
van het evangelie had eenmaal plaats, en wel met het doel, dat
zĳ, die haar hoorden, naar der menschen wĳze in het vleesch
geoordeeld zouden worden, d. i. sterven zouden, maar naar de
wĳze Gods in den geest leven zouden. De prediking van het
evangelie ging dus aan het sterven vooraf; de νεκροι zĳn zĳ, die
nu dood zĳn, maar die bĳ hun leven het evangelie hoorden. De
reden, waarom Petrus deze menschen νεκροι noemt, ligt in het
voorgaande vers. Daar werd gezegd, dat Christus gereed staat,
om te oordeelen de levenden en de dooden. Welnu, evenals aan
de levenden thans, zoo werd vroeger aan hen, die thans dood
zĳn, het evangelie verkondigd, opdat zĳ, ja nog wel sterven
zouden in het vleesch, maar toch nu reeds in den geest bĳ God
leven zouden. 3o Met deze bezwaren, aan de Schrift ontleend,
valt reeds geheel de leer van de prediking van het evangelie in
den tusschentoestand. Want indien de Schrift ze niet behelst,
staat het der christelĳke theologie niet vrĳ, haar desniettemin
voor te dragen. Maar er zĳn toch ook nog vele andere bedenkingen.
Aangenomen, dat het evangelie in den hades nog gepredikt

wordt, gaat die prediking uit tot allen zonder onderscheid?
Gewoonlĳk zegt men van neen en laat het alleen brengen tot
diegenen, die het hier op aarde niet leerden kennen. Dit is nu
niet alleen met hunne exegese van 1 Petr. 3:18-22 in strĳd,
want indien daar sprake is van eene evangelieprediking van
Christus in den hades, dan heeft deze daar juist plaats tot zulken,
die het evangelie door Noach wel hadden gehoord, maar ook
doet het dan vanzelf de vraag oprĳzen, of het leven hier op aarde
voor die prediking van het evangelie in den hades totaal onverschillig
is. Ook hierop durft men begrĳpelĳkerwĳze in den regel
geen ontkennend antwoord geven, want dan ware dit leven geheel
zonder waarde of beteekenis. Daarom zegt men gewoonlĳk met
Clemens en Origenes, dat het evangelie in den tusschentoestand
alleen gebracht wordt aan zulken, die vatbaar voor bekeering
zĳn, die zich hier op aarde door hunne houding tegenover de
vocatio realis voor het geloovig aannemen van het evangelie
hebben geprepareerd, cf. bĳv. ook Ebrard, Dogm. § 576. Feitelĳk
wordt daarmede het zwaartepunt toch weer in dit leven verlegd
en brengt de evangelieverkondiging in den hades slechts aan het
licht, wat hier op aarde reeds in de harten verborgen was. Dat
is, de beslissing over zaligheid en verderf staat niet bĳ het
evangelie maar bĳ de vocatio realis, bĳ de wet. En dit is in
het wezen der zaak hetzelfde gevoelen, dat ook door de Pelagianen,
de Socinianen, de Deïsten enz. omhelsd werd, n.l. dat er drie
wegen tot de zaligheid zĳn, de lex naturae, de lex Mosaica en
de lex Christi. 4o Daarbĳ komt nog, dat de leer van eene evangelieprediking
in den hades van allerlei onjuiste onderstellingen
uitgaat. Er ligt n.l. aan ten grondslag, dat het Gods bedoeling
is, om alle menschen te zaligen; dat de prediking van het evangelie
volstrekt universeel moet zĳn; dat alle menschen persoonlĳk en
individueel voor de keuze vóór of tegen het evangelie moeten
geplaatst worden; dat de beslissing bĳ die keuze staat in de
macht van den mensch; dat erf- en dadelĳke zonden niet genoegzaam
zĳn om te verdoemen maar dat alleen het besliste ongeloof
ten opzichte van het evangelie het eeuwig verderf waardig
maakt enz. Al deze onderstellingen zĳn in strĳd met besliste
uitspraken der Schrift en maken de leer van de evangelieprediking
in den tusschentoestand onaannemelĳk. En als dan ten slotte
gevraagd wordt, of het niet hard is te gelooven, dat allen, die

hier op aarde geheel buiten hun schuld het evangelie niet hoorden,
verloren gaan, dan dient daarop ten antwoord: a. dat in deze
hoogernstige zaak niet ons gevoel maar Gods woord beslist;
b. dat de leer van eene evangelieprediking aan de gestorvenen
deze hardheid in het minst niet verzacht, wĳl zĳ alleen ten goede
komt aan hen, die zich hier op aarde reeds voldoende voor het
geloof hadden toebereid; c. dat zĳ de hardheid nog toenemen
doet, wĳl zĳ aan het belang van de millioenen kinderkens, die
jong sterven, niet denkt en hen feitelĳk buiten de mogelĳkheid
plaatst om zalig te worden; en d. dat zĳ niet rekent met de
vrĳmacht en de almacht Gods, welke ook behouden kan zonder
de uitwendige prediking des woords, alleen door de inwendige
roeping en de wedergeboorte des H. Geestes.

12. De toestand der gestorven geloovigen, die hier op aarde
nog niet de volmaakte heiligheid hebben bereikt, wordt door Rome
gedacht als eene reiniging der zielen door de straffe des vuurs.
Het denkbeeld van zulk een louteringstoestand is van heidenschen
oorsprong en kwam vooral in twee vormen voor. De leer der
zielsverhuizing, die bĳ de Indiërs, de Egyptenaren, de Grieken,
de Joden enz. wordt aangetroffen, houdt in, dat de ziel, voordat
zĳ in het menschelĳk lichaam kwam, reeds in andere lichamen
heeft gewoond en ook, nadat zĳ het menschelĳk lichaam verlaten
heeft, in nieuwe organismen ingaat, om zich te louteren en eindelĳk
de volmaaktheid te bereiken. Deze leer is echter te zeer met de
Schrift in strĳd, dan dat zĳ ooit binnen de grenzen van het
Christendom anders dan bĳ enkele secten en individueele personen
instemming verwerven kon. Immers gaat zĳ uit van de gedachte,
dat de zielen praeëxistent zĳn, oorspronkelĳk geen lichaam bezaten
en indifferent tegenover alle lichamen staan. Voorts strĳdt zĳ
met de leer der verlossing, die door Christus volbracht is en
beschouwt de reiniging en volmaking als het eigen werk van den
mensch. En eindelĳk maakt zĳ in het geheel niet duidelĳk, hoe
de zielen, door telkens in andere lichamen over te gaan, van de
zonden bevrĳd en tot de heiligheid opgeleid zouden kunnen worden,
cf. M. Vitringa IV 87-97. Moor II 1081. Bretschneider,
Syst. Entw. 846. Spiess, Entwicklungsgesch. der Vorst. v. Zustande
nach dem Tode 31. 558. J. F. von Meyer, Blätter für höhere
Wahrheit 1830 I 244-299 enz. Meer invloed op de christelĳke

theologie had de andere voorstelling, dat de zielen na den dood
nog een tĳd lang door allerlei straffen gereinigd moeten worden,
om eerst daarna deel aan de hoogste zaligheid te verkrĳgen. In
het Parzisme vinden wĳ het geloof, dat er na de algemeene opstanding
eene driedaagsche loutering volgt in vloeiend metaal,
welke voor de goeden zacht maar voor de boozen zeer pĳnlĳk is,
Saussaye, Rel. Gesch. II 51. De Joden leerden, dat alleen de
volmaakt rechtvaardigen terstond naar den hemel gingen; de
anderen werden naar Gehinnom verwezen, dat volgens sommigen
voor alle menschen maar in elk geval voor de Joden een purgatorium
was, Weber, Syst. 327. Sedert Origenes drong deze voorstelling
ook onder de Christenen door en leidde daar tot de leer
van het Roomsche vagevuur of van eene door vele Protestanten
aangenomene louteringsperiode, boven bl. 381. Bĳ het eerste
hooren heeft deze gedachte veel aantrekkelĳks. De geloovigen
toch zĳn in het moment van hun sterven allen nog met zonde
behept; zelfs de allerheiligsten bezitten nog maar een klein
beginsel der volmaakte gehoorzaamheid. Deze zonde, welke den
geloovigen aankleeft, zetelt voorts niet in het lichaam maar in
de ziel, welke daarom in den hemel niet kan ingaan, tenzĳ zĳ
vooraf niet alleen van de schuld der zonde bevrĳd maar ook
van haar smet volkomen gereinigd zĳ. Het laat zich moeilĳk
denken, hoe deze reiniging door of bĳ den dood plotseling tot
stand kon komen. Want niet alleen gaat de heiligmaking in dit
leven langzaam voort, maar op elk gebied zien wĳ geen plotselinge
overgangen, doch geleidelĳken wasdom en ontwikkeling. Alles
pleit er dus voor, dat de zielen der geloovigen na den dood
eene loutering moeten ondergaan, om daarna eerst in den hemel
opgenomen en tot de aanschouwing Gods toegelaten te worden.

Doch welke menschelĳke redeneering zulk een vagevuur ook
aanbevele, het eerste en op zichzelf reeds afdoende bezwaar is,
dat de Schrift er nergens van spreekt. Wel halen de Roomschen
eenige teksten aan, maar geen van alle bewĳst den dienst, die
ervan verlangd wordt. Mt. 5:22 spreekt met geen woord van
een purgatorium maar wel van de gehenna, cf. deel III 99. Bĳ de
φυλακη in Mt. 5:25 aan het vagevuur te denken, is willekeur;
veeleer is zĳ een beeld van de gehenna, want wie erin komt, is
vooraf door den rechter veroordeeld en heeft nooit gelegenheid
meer, om de schuld af te doen en de gevangenis te verlaten;

het ἑως in vs. 26 geeft een onbereikbaren termĳn aan, cf. 18:30,
34. In Mt. 12:32 zegt Jezus, dat de lastering tegen den H. Geest
noch in deze noch in de toekomende eeuw vergeven zal worden.
De woorden: noch in de toekomende eeuw, dienen alleen, om de
onvergefelĳkheid van de lastering tegen den H. Geest te versterken
en behoeven daarom geenszins te onderstellen, dat sommige zonden
ook na dit leven nog vergeven kunnen worden. Maar ook al ware
dit zoo, dan zou deze tekst toch nog niets voor de leer van het
vagevuur bewĳzen, want hier is van vergeving der zonde sprake,
terwĳl het vagevuur juist geene plaats is voor vergeving maar
alleen een oord voor afbetaling van tĳdelĳke straffen; en de tekst
spreekt van vergeving in de toekomende eeuw, dat is de tĳd na
de parousie, terwĳl het vagevuur valt vóór die parousie en met
het laatste gericht ophoudt te bestaan. Volgens 1 Cor. 3:12-15
zal het werk van de dienaren der gemeente in den dag van
Christus’ parousie de proef moeten doorstaan; wie op het fundament
Christus goud, zilver, kostelĳke steenen zal gebouwd hebben, d. i.
wie in zĳn ambt en dienst goed, deugdelĳk werk verricht heeft,
die zal wel in zĳn werk beproefd worden, maar wĳl dat werk
bestand blĳkt tegen het vuur des gerichts, zal hĳ loon ontvangen;
wie daarentegen op het fundament hout, stroo, stoppelen gebouwd
heeft, welke tegen het vuur niet bestand zĳn, die zal gestraft
worden, zĳn loon verliezen, al is het ook, dat hĳzelf door het
vuur des gerichts heen behouden wordt. Inderdaad wordt hier
dus gesproken van een ignis revelatorius, vs. 13, een
ignis probatorius,
vs. 13 en een ignis exarsorius, vs. 15; maar Paulus
stelt zoo het vuur des gerichts voor in de toekomst van Christus
en heeft daarom juist voor een vagevuur geen plaats, dat thans
de geloovigen reinigen en vóór het laatste gericht eindigen zou.
Andere teksten zĳn er niet, waarop Rome zich voor de leer van
het purgatorium, al ware het alleen met eenigen schĳn van
recht, beroepen kan. Slechts ééne plaats in de apocriefe boeken
des O. Test., n.l. 2 Makk. 12:42-46 leert, dat de Joden van
dien tĳd offeranden en gebeden voor de in zonden gestorvenen
noodig en goed achtten, hetgeen trouwens ook van elders bekend
is. Maar des te meer verdient het de opmerkzaamheid, dat dit
onder de Joden bestaande volksgeloof noch in het Oude, noch
in het Nieuwe Testament vermeld en veel minder goedgekeurd
wordt. 2o De leer van het vagevuur hangt ten nauwste saam met

die over de rechtvaardigmaking. Rome verstaat daaronder de
instorting der bovennatuurlĳke, heiligmakende genade, welke dan
den mensch in staat stelt, om goede werken te doen en daardoor
het eeuwige leven te verdienen. Deze genade is echter voor vermeerdering
en vermindering vatbaar; wie door doodzonde ze
verliest en dan sterft, is verloren, wie het door het houden van
praecepta en consilia in de ure des stervens tot de volmaaktheid
bracht, gaat terstond den hemel binnen; maar wie de schuld en
de tĳdelĳke straf voor eene vergefelĳke zonde nog heeft te voldoen
of wie, na de door eene doodzonde verloren gratia infusa in de
boete te hebben terugontvangen, toch bĳ zĳn dood nog achterstallig
was in het afbetalen der tĳdelĳke straffen, wordt naar
het vagevuur verwezen en blĳft daar, totdat hĳ den laatsten
penning heeft betaald. De rechtvaardigmaking, de heiligmaking,
de heerlĳkmaking is bĳ Rome het werk van den mensch zelf,
zĳ het ook op grond van de hem ingestorte bovennatuurlĳke
genade; als hĳ deze ontvangen heeft, moet hĳ zichzelf het eeuwige
leven en de zalige aanschouwing Gods in den hemel naar een
meritum ex condigno waardig maken; en indien hĳ het dus hier
op aarde zoover niet brengt, moet hĳ, evenals de Heidenen zich
dit voorstelden, het aangevangen werk hiernamaals voortzetten
zoolang, totdat hĳ de volmaaktheid heeft bereikt. Maar de Reformatie
leerde uit de Schrift weer kennen de rechtvaardigmaking
des zondaars door het geloof en moest daarom komen tot de
verwerping van het louteringsvuur. Christus heeft alles volbracht,
niet alleen de straf gedragen maar ook door zĳne wetsonderhouding
voor ons het eeuwige leven verworven. En al die weldaden,
welke Christus door zĳn lĳden en sterven verworven heeft en die
in Hem gansch volmaakt gereed liggen, worden terstond het deel
van iemand, als hĳ in waarheid gelooft. Wie gelooft, heeft het
eeuwige leven. In de rechtvaardigmaking wordt den mensch niet
alleen toegerekend de verdienste van Christus’ lĳdelĳke maar ook
van zĳn dadelĳke gehoorzaamheid. Hĳ ontvangt in die weldaad
niet alleen de vergeving, de straffeloosheid, en komt er niet door
in den stand van Adam vóór den val, die met de hem geschonken
kracht de wet onderhouden en het eeuwige leven verdienen moest.
Maar hĳ heeft ook op grond van Christus’ volmaakte gehoorzaamheid
terstond recht op het eeuwige leven; de heilige werken,
die Christus heeft volbracht, worden hem toegekend; hĳ heeft

door wetsvolbrenging niet het eeuwige leven te verdienen maar
doet goede werken uit het beginsel des eeuwigen levens, dat
hem reeds in het geloof is geschonken. De heiligmaking is hier
dus geen zelfvoorbereiding voor den hemel, geen zelfvolmaking,
maar niets anders dan de ontplooiing in den geloovige van wat
hĳ in Christus reeds heeft, een wandelen in de goede werken,
welke God in Christus voorbereid heeft, Ef. 2:10. God behoeft
dus niet te wachten op eenige meerdere goede werken, eer hĳ
den geloovige in den hemel opnemen kan, want in Christus is
die hemel terstond geopend voor een iegelĳk, die gelooft. Wie
gelooft, die heeft vergeving en eeuwig leven, die is „rĳp” voor
den hemel, en behoeft noch hier noch hiernamaals door een purgatorium
heen. Zelfs het lĳden, dat hĳ hier op aarde menigmaal
nog en zelfs ten gevolge der zonde te dragen heeft, is geen straf,
geen boete, geen afbetaling van een eisch der wet, maar eene
vaderlĳke kastĳding, die tot zĳne opvoeding dient. 3o De eenige
vraag op reformatorisch standpunt is dus deze: wanneer komt de
geloovige in het volle bezit van de hem geschonken weldaden
van Christus. Wie gelooft, ontvangt deze terstond in juridischen
zin; hĳ heeft in Christus recht op alle goederen des verbonds,
op de gansche zaligheid. Maar deze wordt op aarde toch nog
niet in zĳn volle bezit gesteld; wanneer heeft dit dan plaats,
wanneer houdt de geloovige op een pelgrim te zĳn en komt hĳ
in het vaderland aan? Daarop heeft de Schrift maar één antwoord:
bĳ den dood. Nergens stelt zĳ ons de vromen voor, als
nog na den dood door straf of lĳden der zonde gekweld. Altĳd
spreken de vromen hunne zekere verwachting uit, dat met den
dood het einde van hun pelgrimsbaan en de ingang in het eeuwige,
zalige leven des hemels bereikt is, Ps. 73:23, 24, Luk. 23:43,
Hd. 7:59, 2 Cor. 5:1, Phil. 1:23, 2 Tim. 4:7. Na den dood
is er geen heiligmaking meer, maar treedt er een toestand van
heiligheid in, waarin de geesten der volmaakte rechtvaardigen,
Hebr. 12:23, bekleed zĳn met lange, witte kleederen en staan voor
den troon en voor het Lam, Op. 7:9, 14. Van den bescheiden
de Saci van Port-Royal wordt verhaald, dat hĳ altĳd stond in
de vreeze Gods en daarom niet op eene onmiddellĳke zaligheid
na den dood durfde hopen maar stervende uitriep: o bienheureux
purgatoire! Maar zulk een gemoedstoestand is aan de vromen des
O. en N. Verbonds geheel vreemd en is alleen daaruit te verklaren,

dat iemand, ziende op zichzelven, geen oog heeft op het volbrachte
werk van Christus. 4o Op welke wĳze de toestand van heiligheid
terstond bĳ den dood van den geloovige intreedt, is natuurlĳk
niet te begrĳpen noch duidelĳk te beschrĳven. Ook de wedergeboorte
en de heiligmaking, welke hier op aarde door den
H. Geest gewerkt wordt, is eene geheimenis. Maar zonder twĳfel
doet daarbĳ de dood als een middel dienst. Niet in den zin van
het platonisch dualisme, als ware de bevrĳding van het lichaam
zonder meer reeds de heiliging der ziel, want de zonde heeft
haar zetel juist in de ziel. Noch ook in den zin van het sentimenteel
rationalisme, dat den mensch door den dood, als een bode
des vredes, tot een engel laat worden, want de dood is op zichzelf
eene openbaring van Gods toorn en eene bezoldiging der zonde.
Maar wel naar de meening der H. Schrift, die in den dood voor
den geloovige een afsterven van de zonde ziet. Immers, alle
kastĳding dient den geloovigen tot hun nut, opdat zĳ de Goddelĳke
heiligheid deelachtig worden, Hebr. 12:10. Wie evenals
Christus om der zonde wil aan het vleesch lĳdt, die houdt op
van de zonde, 1 Petr. 4:1. Maar dit geldt vooral van den dood.
De ethische dood, d. i. het sterven in gemeenschap met Christus
aan de zonde, heeft ten gevolge, dat iemand van de zonde gerechtvaardigd
en der zonde dood is en voortaan Gode leeft in
Christus, Rom. 6:6-11, 8:10, 1 Petr. 2:24. En deze ethische
dood voleindt zich in den physischen dood, Rom. 7:24, 2 Cor.
5:1, Phil. 1:21, 23. De dood is eene geweldige verandering,
eene verbreking van alle banden met dit aardsche leven, en een
intreden in eene nieuwe wereld met gansch andere verhoudingen
en toestanden. Er is niets vreemds in, dat God, gelĳk van alle
lĳden, zoo van den dood zich bedient, om de ziel van den geloovige
te heiligen en van alle smet der zonde te reinigen. Hiertegen
geldt niet als bezwaar, dat zulk eene heiliging mechanisch is
en met een sprong geschiedt, want de dood is de grootste sprong,
dien iemand maken kan, eene plotselinge verplaatsing van den
geloovige in de tegenwoordigheid van Christus, en daardoor eene
algeheele verderving van den uitwendigen en eene totale vernieuwing
van den inwendigen mensch. 5o Daarbĳ komt, dat de
leer van het vagevuur deze heiliging van den geloovige hoegenaamd
niet begrĳpelĳker maakt. Want vooreerst moet ook de
Roomsche theologie aan den dood nog eene soortgelĳke critische

beteekenis toekennen als de Protestantsche. Het vagevuur toch
is geen plaats, waar nog zonden vergeven worden, maar alleen
een oord, waar overgebleven tĳdelĳke straffen kunnen afbetaald
worden. Wie dus peccata venialia begaan heeft en daarvoor in
dit leven geen vergeving ontving, moet deze in den dood deelachtig
worden; en zoo leeren de Roomsche theologen dan ook,
dat de in vergefelĳke zonden stervende ziel terstond in den dood
vergeving der schuld ontvangt, om dan in het vagevuur de
daarvoor bepaalde tĳdelĳke straffen te voldoen, Oswald, Eschat.2
87. Vervolgens is niet in te zien, op welke wĳze het purgatorium
de heiliging der zielen bewerkt. Afgedacht daarvan, dat het
vagevuur door de Roomschen meest beschreven wordt als een
materieel vuur, dat daarom niet dan idealiter op de ziel inwerken
kan, rĳst vanzelf de vraag, hoe pĳn zonder meer heiligen kan.
Dat ware wel mogelĳk, indien door middel van die pĳniging
berouw, verootmoediging, bekeering, geloof, liefde enz. in de ziel
mocht gewerkt worden. Maar dat mag op Roomsch standpunt
niet aangenomen worden. Want het purgatorium is geen Missionsanstalt,
geen bekeeringsinstituut, geen school ter heiligmaking,
maar eene strafplaats, waar alleen tĳdelĳke straffen afbetaald
worden. De arme zielen kunnen dus eenerzĳds niet meer zondigen
en nieuwe schuld op zich laden, en andererzĳds kunnen zĳ zich
ook niet verbeteren, want alle verbetering sluit bĳ Rome verdienste
in en in het vagevuur kan niet meer verdiend worden.
Van den toestand der arme zielen in het vagevuur is dus geen
goede voorstelling te maken. Indien zĳ nog te denken zĳn als
meer of minder door de zonde besmet, dan is het op Roomsch
standpunt niet te begrĳpen, dat zĳ niet nog zondigen en zelfs
de ontvangen genade wederom geheel verliezen kunnen. Is dit
uitgesloten, dan zĳn de zielen in zichzelve rein en heilig en
hebben zĳ alleen nog enkele tĳdelĳke straffen te dragen, welke
zĳ op aarde niet konden voldoen, waarbĳ het dan weer onbegrĳpelĳk
is, dat volmaakte rechtvaardigen nog tĳdelĳk buiten
den hemel gesloten en aan de pĳniging van het vagevuur kunnen
worden overgegeven. En in beide gevallen blĳft het een raadsel,
hoe het vagevuur een ignis purgatorius kan zĳn; het is niets
anders dan een ignis vindicativus. Oswald t. a. p. 116 zegt terecht,
dat dit louterend karakter van het vagevuur tot de quaestiones
difficiliores behoort! Eindelĳk zĳn er nog verschillende vragen,

waarop de leer van het vagevuur het antwoord schuldig blĳft.
De vromen des O. T. gingen volgens het Roomsche geloof naar
den limbus patrum; is deze limbus als een purgatorium te denken,
of was voor hen geen vagevuur noodig? En hoe worden zĳ
gelouterd, die korten tĳd vóór de parousie sterven en daarom
niet meer in het vagevuur kunnen komen, wĳl dit met het einde
dezer wereld ophoudt te bestaan? De zielen van de in vroeger
eeuwen gestorvenen hebben het veel zwaarder te verantwoorden,
dan die later in het vagevuur komen, want de mogelĳke duur
van de pĳniging in het purgatorium wordt hoe langer hoe korter.
Hoe is dit op Roomsch standpunt overeen te brengen met de
gerechtigheid Gods en met de louteringsbehoefte der zielen?
Indien men zegt, dat naarmate het einde der wereld nadert, de
heiliging te meer in het lĳden van den tegenwoordigen tĳd en
in den dood verlegd wordt, dan ondermĳnt men de leer van het
vagevuur op bedenkelĳke wĳze en nadert men het standpunt, dat
de Reformatie tegenover dit Roomsche leerstuk innam. 6o Indien
de leer van het vagevuur onhoudbaar is, dan vervalt daarmede
ook vanzelf alle offerande en gebed voor de afgestorvenen. Vereering
der dooden door offers en gebeden was bĳ de Heidenen
gewoon. Voorbede voor de afgestorvenen kwam later onder de
Joden in gebruik, 2 Makk. 12:40-45 en bleef dit tot den
huidigen dag, Schwally, Das Leben nach dem Tode 188-190.
In de christelĳke kerk kwam spoedig de gewoonte op, om de
gestorvenen pax, lux, refrigerium toe te wenschen en hunner in
de gebeden en bĳ de avondmaalsviering te gedenken. In den
eersten tĳd had dit plaats ten aanzien van alle in den Heere
gestorvenen zonder onderscheid en werden deze oblationes en
sacrificia alleen gevierd ob commemorationes eorum, Cypr. Ep. 12,
2. 39, 3. Const. Ap. VI 30. VIII 13. 41-44. Maar langzamerhand
werd er onderscheid gemaakt tusschen die zielen, welke
terstond in den hemel werden opgenomen en andere, die nog een
tĳdlang in het purgatorium vertoeven moesten. De gemeenschap
met de eerste werd daarop allengs geoefend door aanroeping en
yereering, die met de tweede door voorbeden, goede werken,
aflaten en zielmissen, cf. Trid. sess. 22 c. 2. 3. en sess. 25.
Bellarminus, de purg. II 15-18. Perrone, Prael. VI 289. VIII
29. Simar, Dogm. 900. Jansen, Prael. III 1 030 enz. In den oudkatholieken
zin, als bede tot God, dat Hĳ de zaligheid der in

Christus ontslapenen vermeerderen en hunne gebeden voor de
levenden aannemen mocht, en tevens als gedachtenisviering van
en gemeenschapsoefening met de afgestorvenen, werd de voorbede
voor de dooden ook goedgekeurd door de Grieken, M. Vitringa
VIII 509, vele Anglikanen, ib. 515, de Lutherschen, ib. IV 79,
Grotius, ib. 80 en door vele nieuwere theologen, Franz, das
Gebet für die Todten in seinem Zusammenhang mit Kultus und
Lehre nach dem Schriften des h. Augustinus, Nordhausen Büchting
1857. K. M. Leibbrand, Das Gebet für die Todten in der evang.
Kirche zulässig und recht, Stuttgart 1864. Maar de Gereformeerden
verwierpen de voorbede voor de afgestorvenen, wĳl hun lot bĳ
den dood onveranderlĳk beslist was, Suicerus s. v. ταφη. Vossius,
Disp. de orationibus et oblationibus pro defunctis, Op. VI 458 sq.
Rivetus in zĳne polemiek tegen Grotius, Op. III 962. 1026.
Moor V 30-32. In Oud of Nieuw Testament is er dan ook met
geen woord van zulk eene voorbede sprake. De eenige plaats,
waarop men zich beroepen kan, is 1 Cor. 15:29, waar Paulus
melding maakt van zulken, die zich lieten doopen ὑπερ νεκρων.
Er is hier echter niet uit af te leiden, dat zulk een doop door
de levenden ondergaan werd, opdat hĳ den gestorvenen ten goede
zou komen. Want er is geen enkel bewĳs, dat zoodanig gebruik
in den tĳd van Paulus of later voorkwam. Wel melden Tertullianus
e. a., dat deze gewoonte bĳ de volgelingen van Cerinthus
en Marcion gevonden werd, maar ten eerste is de juistheid van
dit bericht volstrekt niet boven allen twĳfel verheven, en ten
andere zou er uit volgen, dat het een kettersch gebruik was,
hetwelk in de christelĳke kerk nooit bestaan heeft of ingang
vond. Wie dezen tekst wilde laten gelden als bewĳs voor het
recht, om voor de dooden te bidden, zou allereerst beginnen
moeten, om levenden ten behoeve der gestorvenen te doopen.
Paulus zegt echter ook niet, dat de levenden zich voor de dooden
lieten doopen, opdat die doop den gestorvenen ten goede zou
komen. De dooden worden door Paulus voorgesteld als het motief,
waarom de levenden zich lieten doopen. Omdat zĳ, die in Christus
ontslapen waren, zouden opstaan, daarom lieten hunnentwege,
hunshalve de levende geloovigen zich doopen. De apostel spreekt
geen andere gedachte uit dan deze, dat de doop het geloof aan
de opstanding van Christus en de geloovigen onderstelt; neem
de opstanding weg en de doop wordt eene ĳdele ceremonie. De

voorbede voor de afgestorvenen vindt daarom niet den minsten
grond in de Schrift, gelĳk trouwens Tertullianus reeds erkende.
Want nadat hĳ de cor. mil. c. 3 gesproken had van verschillende
kerkelĳke gebruiken en daarbĳ ook van de offeranden voor afgestorvenen,
voegde hĳ er in c. 4 aan toe: harum et aliarum
ejusmodi disciplinarum, si legem expostules scripturarum, nullam
invenies; traditio tibi praetenditur auctrix, consuetudo confirmatrix,
et fides observatrix, cf. ook Bellarminus, de missa II c. 7. Oswald,
Eschat. 95. Omdat er geen praeceptum Patris is, moet men zich
vergenoegen met de institutio matris, d. i. der kerk, die alzoo
weder naast en boven Gods Woord komt te staan. Wĳl alzoo
de voorbede der afgestorvenen voor de Schrift niet kan bestaan,
komt de vraag naar hare nuttigheid en troost niet meer te pas.
Toch zĳn ook deze moeilĳk aanwĳsbaar. Want al schĳnt het
schoon, dat levenden door hunne voorbeden de afgestorvenen
helpen kunnen en kunnen goedmaken, wat zĳ misschien tegenover
hen tĳdens hun leven hebben misdreven; feitelĳk leidt deze
kerkelĳke practĳk de christelĳke vroomheid in een gansch verkeerd
spoor. Zĳ doet het voorkomen, alsof in strĳd met Mt. 8:22
zorg voor de dooden van hooger waarde is dan liefde tot de
levenden; zĳ schrĳft aan eigen werken en gebeden eene verdienstelĳke,
satisfactorische kracht toe, welke haar werking zelfs
oefent aan de overzĳde des grafs en daar den gestorvenen ten
goede kan komen; zĳ is gebouwd op en bevorderlĳk aan de leer
van het vagevuur, welke eenerzĳds, vooral bĳ de rĳken, de zorgeloosheid
voedt en ter andere zĳde de onzekerheid der geloovigen
bestendigt; zĳ verzwakt in het christelĳk bewustzĳn het geloof
aan de genoegzaamheid der offerande en voorbede van Christus.
Cf. tegen het purgatorium: Calvĳn, Inst. III 5. Polanus, Synt.
Theol. VII 25. Chamier, Panstr. Cath. T. III lib. 26. Amesius,
Bellarminus enervatus, T. II lib. 5. Voetius, Disp. II 1240.
Forbesius a Corse, Instruct. hist. theol. lib. XIII. Gerhard, Loc.
XXVI 181 sq. Quenstedt, Theol. IV 555. Kliefoth, Eschatologie,
82 f. Charles H. H. Wright, The intermediate state and prayers
for the dead, examined in the light of Scripture and of ancient
Jewish and Christian literature, London Nisbet 1900.


13. Al is er voor eene vereering der heiligen en eene voorbede
voor de afgestorvenen geen plaats, er is en blĳft toch eene

onverbrekelĳke gemeenschap tusschen de strĳdende kerk op aarde
en de triumfeerende in den hemel. De geloovigen op aarde zĳn,
toen zĳ Christen werden, toegetreden tot het hemelsche Jeruzalem,
dat boven en aller moeder is; tot de vele duizenden van
engelen, die aldaar God dienen en loven; tot de gemeente der
eerstgeborenen, d. i. van de vromen des O. Verbonds, die in de
hemelen opgeschreven zĳn en daar het burgerrecht hebben ontvangen;
tot de geesten der rechtvaardigen, d. i. van de Christenen,
die reeds ontslapen zĳn en de volmaaktheid, de voleindiging,
hebben bereikt; tot Christus, den middelaar des Nieuwen Testaments
en tot God, den rechter van alle schepselen, Hebr. 12:22-24.
Deze gemeenschap sluit niet in, dat er een rechtstreeksch
verkeer moet bestaan tusschen de leden der strĳdende en der
triumfeerende kerk; want ofschoon dit ook ontbreekt tusschen
de verschillende menschen en volken in de onderscheidene tĳden
en plaatsen, is toch de menschheid een organisme, uit éénen
bloede gesproten. De persoonlĳke omgang, dien elk geloovige hier
op aarde heeft, is tot weinige personen beperkt, maar desniettemin
is hĳ lid van de ééne, heilige, algemeene, christelĳke kerk. De
eenheid, die alle geloovigen, zoowel de gestorvene als de levende,
saam verbindt, ligt in Christus, en door Hem in de gemeenschap
met denzelfden Vader, in het bezit van denzelfden Geest, in het
deelgenootschap aan dezelfde goederen des verbonds. De liefde,
die blĳft, ook als geloof en hope verdwĳnen, houdt alle geloovigen
met Christus en onderling verbonden. En die liefde uit
zich onzerzĳds daarin, dat wĳ de heiligen, die ons voorgegaan
zĳn, met eerbied gedenken, dat wĳ waardiglĳk van hen spreken,
dat wĳ hen navolgen in geloof en goede werken, en door hun
voorbeeld aangespoord met lĳdzaamheid loopen de loopbaan, die
ons voorgesteld is, dat wĳ één met hen ons gevoelen en leven
in de verwachting, van tot hen te gaan, dat wĳ met hen en alle
schepselen den naam des Heeren grootmaken. Onder de vormen,
waarin de gemeenschap van de strĳdende met de triumfeerende
kerk zich openbaart, neemt de hope des wederziens eene breede
plaats in. Er is door het rationalisme daarvan schrikkelĳk misbruik
gemaakt; het scheen, alsof de zaligheid des hemels niet
in de gemeenschap met Christus maar in de sentimenteele genieting
van elkanders bĳzĳn gelegen was. Maar desniettemin ligt
er eene goede, ware gedachte in. De hope op het wederzien aan

de overzĳde des grafs is volkomen natuurlĳk, echt menschelĳk
en ook in overeenstemming met de H. Schrift. Want deze leert
geen naakte onsterfelĳkheid van schimachtige zielen, maar eeuwig
leven van individueele menschen. Wedergeboorte wischt de individualiteit,
de persoonlĳkheid, het karakter niet uit maar heiligt
ze en stelt ze in dienst van Gods naam. De gemeente is de
nieuwe menschheid, welke allerlei schakeering en onderscheid in
zich draagt en in de eenheid de rĳkste verscheidenheid openbaart.
De vreugde des hemels ligt daarom wel allereerst in de gemeenschap
met Christus, maar vervolgens toch ook in de gemeenschap
der zaligen onderling. En evenmin als deze op aarde, schoon zĳ
hier altĳd gebrekkig is, inbreuk maakt op de gemeenschap der
geloovigen met Christus, maar deze veeleer bevestigt en verrĳkt,
alzoo is het ook in den hemel. Het hoogste, wat Paulus wenschte,
was ontbonden te zĳn en met Christus te wezen, Phil. 1:23,
1 Thess. 4:17. Maar Jezus stelt zelf de vreugde des hemels
voor onder het beeld van een maaltĳd, waar allen aanzitten met
Abraham, Izak en Jakob, Mt. 8:11, cf. Luk. 13:28. De hope
op het wederzien is daarom op zichzelve niet verkeerd, indien
zĳ maar ondergeschikt blĳft aan het verlangen naar de gemeenschap
van Christus. En andererzĳds is het ook geen ongerĳmde
gedachte, dat de zaligen in den hemel verlangen naar de geloovigen,
die op aarde zĳn. Immers behouden zĳ de herinnering aan
de personen en toestanden, die zĳ op aarde gekend hebben, Luk.
16:27-31. De zielen onder het altaar roepen om wraak over
het vergoten bloed, Op. 6:10. De bruid, d. i. de gansche gemeente
zoowel in den hemel als op aarde, bidt om de komst van
den Heere Jezus, Op. 22:17. Al geeft de Schrift ons geen recht
om te gelooven, dat de zaligen in den hemel alles weten, wat
hier op aarde gebeurt, toch is het waarschĳnlĳk, dat zĳ van de
strĳdende kerk op aarde minstens evenveel weten als deze van
hen. En dat weinige, gevoegd bĳ de kennis, die zĳ uit de herinnering
bezitten en die misschien telkens door mededeelingen
van engelen en pas ontslapenen uitgebreid wordt, is genoegzaam,
om hen steeds met belangstelling te doen denken aan deze aarde
en aan de machtige worsteling, die hier gestreden wordt. Daarbĳ
komt nog, dat de toestand der zaligen in den hemel, hoe heerlĳk
ook, toch om verschillende redenen nog een voorloopig karakter
draagt. Immers zĳn zĳ thans alleen in den hemel en tot dien

hemel beperkt, en nog niet in het bezit der aarde, wier erfenis
hun met die des hemels toegezegd is. Voorts zĳn zĳ verstoken
van het lichaam, en dit lichaamloos bestaan is niet, gelĳk het
dualisme meenen moet, eene winst maar een verlies, geen vermeerdering
maar vermindering van zĳn, wĳl het lichaam tot
het wezen van den mensch behoort. En eindelĳk kan het deel
niet volmaakt zĳn zonder het geheel; eerst in de gemeenschap
van al de heiligen wordt de volheid van Christus’ liefde gekend,
Ef. 3:18; de eene groep van geloovigen kan zonder de andere
de voleindiging niet bereiken, Hebr. 11:40. Daarom is er bĳ
de zaligen in den hemel ook nog plaats voor geloof en hope,
voor verlangen en gebed, Op. 6:10, 22:17. Evenals de geloovigen
op aarde strekken zĳ zich uit naar de wederkomst van
Christus, de opstanding der dooden en de wederoprichting aller
dingen. Dan eerst is het einde bereikt, 1 Cor. 15:24. Deze gedachte
staat in de Schrift zoozeer op den voorgrond, dat de
tusschentoestand tot eene korte spanne tĳds inkrimpt, die bĳ het
eindgericht in het geheel niet in aanmerking komt. Nergens wordt
gezegd, dat ook hetgeen door de gestorvenen in dien tusschentoestand
wordt verricht, in den laatsten dag voor den rechterstoel
van Christus geoordeeld zal worden. Het oordeel gaat uitsluitend
over wat in het lichaam geschied is, hetzĳ goed hetzĳ kwaad,
2 Cor. 5:10; het judicium universale is in zoover met het
judicium particulare identisch. Daaruit is echter nog niet met
Kliefoth, Eschatologie 61-66 af te leiden, dat de zielen na den
dood buiten tĳd en ruimte leven en van alle ontwikkeling of
vooruitgang verstoken zĳn. Want al is er zeker geen ontwikkeling,
gelĳk die op aarde, en al is er nog veel minder aan eene mogelĳke
verandering ten goede of ten kwade te denken, toch is
een waarachtig bestaan en leven der zielen zonder activiteit niet
mogelĳk, tenzĳ men ze in bewustloozen slaap verzonken acht.
Want de gestorvenen blĳven eindige en beperkte wezens en kunnen
niet anders bestaan dan in ruimte en tĳd. De afmetingen der
ruimte en de berekeningen van den tĳd zĳn zonder twĳfel aan
gene zĳde des grafs geheel andere dan hier op aarde, waar mĳlen
en uren onze maatstaf zĳn. Maar ook de zielen, die daar wonen,
worden niet eeuwig en alomtegenwoordig als God; zĳ moeten,
evenals de engelen, deel II 438, een ubi definitivum hebben,
kunnen niet op twee plaatsen tegelĳk zĳn en zĳn altĳd ergens

op eene bepaalde plaats, in het paradĳs, in den hemel enz. En
evenzoo zĳn zĳ niet boven allen tĳdvorm, dat is boven alle
successie van oogenblikken verheven, want zĳ hebben een verleden,
dat zĳ zich herinneren, een heden waarin zĳ leven, en eene toekomst,
die zĳ te gemoet gaan. De rĳke man weet, dat zĳne
broeders nog leven, Luk. 16:28; de zielen onder het altaar zien
uit naar den dag der wrake, Op. 6:10; de bruid verlangt naar
de komst van Christus, Op. 22:17; zĳ, die uit de verdrukking
gekomen zĳn, dienen God dag en nacht, Op. 7:15; en die het
beest hebben aangebeden, hebben geen rust dag en nacht, Op.
14:11.

Indien nu de zielen in eenigen vorm van ruimte en tĳd
bestaan, kunnen zĳ ook niet zonder alle werkzaamheid gedacht
worden. Wel zegt Jezus, dat in den nacht des doods niemand
werken kan, Joh. 9:4, en wordt de hemelsche zaligheid dikwerf
in de Schrift als een rusten voorgesteld, Hebr. 4:9, Op. 14:13.
Maar evenmin als het met elkander strĳdt, dat God rust van
zĳn scheppingswerk, Gen. 2:2 en toch altĳd werkt, Joh. 5:17,
of dat Christus zĳn werk op aarde had volbracht, Joh. 17:4
en toch in den hemel plaats voor de zĳnen bereidt, Joh. 14:3;
evenmin sluit het een het ander uit, dat de geloovigen rusten
van hunne werken en toch God dienen in zĳnen tempel. Hun
werk op aarde is af, maar daarom hebben zĳ in den hemel nog
wel andere werken te doen. De Schrift leert dit duidelĳk. Die
in den Heere ontslapen zĳn, zĳn bĳ Jezus, Phil. 1:23, staan
voor den troon Gods en van het Lam, Op. 7:9, 15, roepen en
bidden, loven en dienen, Op. 6:10, 7:10, 15, 22:17. Trouwens,
als zĳ bewustheid hebben en God, Christus, de engelen, elkander
kennen, dan oefenen zĳ daarmede vanzelf werkzaamheden uit van
verstand en van wil, nemen toe in kennis en worden bevestigd
in liefde. Als Paulus zeggen kan, dat de geloovigen op aarde,
door de heerlĳkheid des Heeren in den spiegel van zĳn woord
te aanschouwen, naar zĳn beeld in gedaante veranderd worden
van heerlĳkheid tot heerlĳkheid, 2 Cor. 3:18; hoeveel te meer
zal dat dan het geval zĳn, als zĳ toegelaten worden tot zĳne
onmiddellĳke tegenwoordigheid en Hem zien van aangezicht tot
aangezicht? Verandering van staat is er niet; er is ook geen
ontwikkeling in aardschen zin; zelfs geen heiligmaking, gelĳk
in de strĳdende kerk, want de heiligheid zelve is aller deel.

Maar gelĳk Adam vóór den val en Christus als mensch, schoon
volkomen heilig, toch toenemen konden in genade en wĳsheid, zoo
is er in den hemel eene voortgaande bevestiging van staat, een
altĳd meer gelĳkvormig worden den beelde des Zoons, een nimmer
eindigend opwassen in de kennis en liefde van God. En daarbĳ
heeft ieder zĳn eigen taak en plaats. De Roomschen nemen aan,
dat de vromen des O. T. na hun dood in den limbus patrum
vertoefden en daaruit eerst door Christus bĳ zĳne nederdaling
ter helle werden bevrĳd; en tevens meenen zĳ, dat de ongedoopt
stervende kinderen noch in de hel noch in den hemel maar in
een afzonderlĳk receptaculum, den limbus infantum, worden opgenomen.
Maar voor geen van beide receptacula is er grond in
de Schrift. Wel spreekt het vanzelf, dat wie de eenheid des
genadeverbonds uit het oog verliest en de weldaden, door Christus
verworven, opvat als eene nieuwe substantie, die vroeger niet
bestond, de vromen des O. T. in den limbus patrum moet laten
wachten op deze verwerving en mededeeling van Christus’ weldaden.
Maar wie de eenheid des verbonds erkent, en de weldaden
van Christus opvat als de goede gunste Gods, die met het oog
op Christus reeds vóór zĳn lĳden en sterven kon worden uitgedeeld,
die heeft aan geen limbus patrum behoefte. De weg naar
de hemelsche zaligheid was onder het O. dezelfde als onder het
N. Test., al is er ook verschil in het licht, waarbĳ de geloovigen
toen en nu wandelen, cf. deel III 196v. 211v.
En evenzoo is er aan de overzĳde des grafs geen plaats voor een limbus infantum;
want de kinderen des verbonds, gedoopt of ongedoopt, gaan
stervende ten hemel in; en over het lot der andere is ons zoo
weinig geopenbaard, dat wĳ het best doen van een stellig oordeel
ons te onthouden, cf. B. B. Warfield, The development of the
doctrine of infant salvation, in zĳn Two Studies in the history of
doctrine, New-York 1897. Maar toch ligt er in den limbus patrum
en infantum deze ware gedachte, dat er verschillende graden zĳn
zoowel in de straf der goddeloozen als in de zaligheid der vromen.
Er is onderscheid van rang en werkzaamheid in de wereld der
engelen. Er is verscheidenheid onder alle schepselen en het rĳkst
onder de menschen. Er is verschil van plaats en taak in de
gemeente van Christus; aan ieder geloovige wordt hier op aarde
een eigen gave geschonken en een eigen taak opgedragen. En bĳ
den dood volgen ieders werken dengene na, die in den Heere

ontslaapt. Zonder twĳfel wordt deze verscheidenheid in den hemel
niet uitgewischt maar integendeel van al het zondige gereinigd
en op het rĳkst vermenigvuldigd, Luk. 19:17-19. Toch ontneemt
dit verschil in graad niets aan de zaligheid, welke elk
naar zĳne mate geniet. Want allen wonen in bĳ denzelfden Heere,
2 Cor. 5:8, zĳn opgenomen in denzelfden hemel, Op. 7:9, genieten
dezelfde rust, Hebr. 4:9 en vinden hun vreugde in denzelfden
dienst van God, Op. 7:15.



§ 55. De Wederkomst van Christus.

1. Gelĳk het den mensch gezet is, om eenmaal te sterven,
zoo moet er ook eens een einde komen aan de geschiedenis der
wereld. Niet alleen de religie, ook de wetenschap was daarvan
ten allen tĳde overtuigd. Enkelen, zooals Aristoteles in de oudheid
en Czolbe, Friedrich Mohr e. a. in den nieuweren tĳd, hebben
wel gemeend, dat deze wereld eeuwig was en geen begin noch
einde had. Maar de onhoudbaarheid dezer meening wordt thans
algemeen toegestemd; er zĳn vele overwegingen, die den eindigen
duur der wereld boven allen twĳfel verheffen. De omdraaiingssnelheid
der aarde neemt volgens berekening minstens ééne seconde
in 600,000 jaren af; hoe weinig dit ook zĳ, het brengt na billioenen
van jaren toch op aarde een omkeer in de verhouding
van dag en nacht teweeg, welke aan alle leven een einde maakt.
Voorts wordt de rotatie der aarde voortdurend door den invloed
van ebbe en vloed vertraagd, wĳl deze de deelen der aarde
verplaatst en den voorraad kinetische energie vermindert; de
aarde nadert daarom steeds de zon en moet eindelĳk in haar
verdwĳnen. Vervolgens is de ruimte, waarin de planeten zich
bewegen, niet volstrekt ledig, maar met aether of verdunde lucht
gevuld, die, hoe zwak dan ook, de beweging tegenhoudt, de omdraaiingssnelheid
vermindert, de baan der planeten doet inkrimpen
en ze alzoo steeds meer in de nabĳheid der zon doet komen.
Verder kan ook de zon niet altĳd duren; hetzĳ zĳ hare warmte
produceere door invallende meteorieten of door voortdurende inkrimping
of door chemische werkingen, zĳ verbruikt die warmte
allengs, verkleint haar omvang, trekt zich saam en gaat haar

einde te gemoet; volgens Thompson zou de middellĳn der zon
jaarlĳks 35 meter afnemen en zou zĳ, daar zĳ reeds 20 millioen
jaren geschenen had, nog slechts een 10 millioen jaren kunnen
bestaan. Kinetische energie toch kan zich wel in warmte omzetten,
maar warmte niet meer in kinetische energie, tenzĳ zĳ uitstroome
op een kouder lichaam. Als de temperatuur dus eens overal gelĳk
zal zĳn, houdt de omzetting van warmte op en is het einde der
dingen bereikt. De vraag is dus maar, wie van beide, de zon of
de aarde, het het langst uithouden zal; indien de zon, dan wordt
de aarde ten slotte door haar verslonden en eindigt alles met
verbranding; indien de aarde, dan houdt eens alle warmte op
en gaat het leven onder in den dood der verstĳving. Daarbĳ
komen nog allerlei andere gronden voor de eindigheid der wereld;
het water der aarde moet wegens zĳne chemische verwantschap
met de mineralen steeds afnemen; water en zuurstof worden almeer
aan vaste stoffen verbonden; de producten der aarde, steenkolen,
hout, turf, voedingsmiddelen, verminderen; de aarde, hoe rĳk ook,
raakt eenmaal uitgeput, en dit te spoediger, naarmate het menschelĳk
geslacht toeneemt en het gevaar van overbevolking dreigt.
Voor eene optimistische verwachting aangaande de toekomst is
er daarom op het standpunt der wetenschap volstrekt geen plaats.
Toch hebben velen zich daaraan overgegeven en van een gestadigen
vooruitgang en een toekomstig paradĳs der menschheid in
het Diesseits gedroomd. Humanisten en materialisten wedĳveren
met elkander in het koesteren van dergelĳke illusiën, achten
door het principe der kosmische evolutie hunne broodprofetieën
gewaarborgd en oordeelen, dat door de vermeerdering van ideale
goederen, zooals wetenschap, kunst, zedelĳkheid, of door den
vooruitgang in stoffelĳke welvaart, door overvloed van voedsel
en deksel en kleeding, het geluk der menschheid eenmaal ten
volle bereikt worden zal. Kant, Lessing, Herder, Fichte, Schelling
enz., achtten eene toekomst aanstaande, waarin het ethische
Godsrĳk allen omvatten, de Aufklärung aller deel en de humaniteit
het beginsel van aller leven zou zĳn. Zelfs Darwin spreekt aan
het slot van zĳn boek over het Ontstaan der soorten en in het
laatste hoofdstuk van zĳne Afstamming des menschen de hope
uit, dat de mensch, die van zĳn dierlĳken oorsprong thans reeds
zoo hoog is opgeklommen, eene nog hooger bestemming in eene
verwĳderde toekomst tegemoet gaat. In die toekomst zal volgens

Pierson, Eene Levensbeschouwing 269, het huwelĳk door de
edelsten niet meer worden begeerd, maar zal de man met de
vrouw als met zĳne zuster verkeeren en de wellust niet meer
de dood van den levenslust zĳn, of zal volgens anderen het
huwelĳk bĳ een hoogbeschaafd volk mettertĳd den vorm van
een dubbelhuwelĳk aannemen en twee vrienden gezamenlĳk twee
vrouwen huwen. Nog buitensporiger zĳn de verwachtingen van
de socialisten, deze chiliasten van het ongeloof, die meenen, dat
in den toekomststaat naar hun model alle zonde en strĳd verdwenen
en een onbezorgd, tevreden leven aller voorrecht zal zĳn.
Maar, gelĳk gezegd is, veel grond bestaat er voor zulke verwachtingen
niet. En al zou er ook een tĳd van meerdere welvaart
en grooter geluk voor de menschheid aanbreken, wat zou het
voordeel daarvan zĳn, als toch alle ontwikkeling, gelĳk de wetenschap
leert, ten slotte moest ondergaan in den dood? Fr. van
Hellwald weet aan het slot van zĳne Kulturgeschichte op de
vraag, waartoe alles geweest is, waartoe ook de mensch met zĳn
worstelen en streven, zĳn beschaving en ontwikkeling bestaan
heeft, niet het minste antwoord te geven. En Otto Henne-Am
Rhyn eindigt zĳne Kulturgeschichte met de voorspelling, dat heel
de menschheid met haar cultuur eens spoorloos verdwĳnen zal;
einst wird Alles, was wir gethan, nirgends mehr aufzufinden sein;
en hĳ kan zich daartegenover alleen troosten met de gedachte,
dat het nog langen tĳd duren zal, eer het zoover is. Wie zonder
God en zonder Christus leeft, en alles van het
Diesseits, van
immanente, kosmische krachten verwachten moet, is ook zonder
hope in de wereld. Zelfs de cultuur is niet eindeloos te denken.
Milliarden van jaren kunnen in het verleden of in de toekomst
der wereld wel willekeurig aangenomen maar niet concreet, gevuld
met geschiedenis, gedacht worden. Als bĳv. de menschheid eens
duizend millioen jaren oud werd, zou een leerboek over de
wereldgeschiedenis, dat eene eeuw op tien bladzĳden afhandelde,
niet minder dan tweehonderdduizend deelen vormen, elk deel
gerekend op vĳfhonderd bladzĳden, of nog twintigduizend deelen,
als aan elke eeuw slechts ééne bladzĳde, of nog vĳfhonderd
deelen, indien aan elke eeuw niet meer dan één regel gewĳd
werd. En zoo zou het zĳn met al wat den inhoud onzer cultuur
vormt. De mensch en de menschheid zĳn eindig, en daarom is
ook hunne beschaving niet eindeloos te denken. Een oneindige

tĳd is zoowel voor de aarde als voor ons geslacht eene ongerĳmdheid,
die nog tastbaarder is dan de dwaasheid van de millioenen
van jaren, uit heidensche mythologieën ons bekend. Op
het standpunt der wetenschap is er veel meer grond, om het
pessimisme van Schopenhauer en Ed. von Hartmann aan te nemen,
dat de verlossing der wereld stelt in de bestrĳding van den
alogischen wil door de logische voorstelling, in de absolute Willensverneinung,
dat is in de vernietiging der wereld zelve. Maar
ook dan is er niet de minste waarborg, dat de absolute wil niet
tot een ander wereldproces overgaat en tot in het oneindige toe
altĳd weer van voren aan begint. Vele Grieksche wĳsgeeren
hielden het ervoor, dat aan deze wereld vele andere voorafgegaan
waren en op haar vele andere zouden volgen; zelfs waren de
Pythagoreërs en de Stoicĳnen van oordeel, dat alles precies zoo
terugkeeren zou, als het op deze wereld bestond en in vroegere
bestaan had; en ook thans zĳn velen, bĳv. Haeckel, Die Welträthsel
430, tot dergelĳke gevoelens teruggekeerd, ofschoon Windelband,
Geschichte und Naturwissenschaft, Strassburg 1900 S. 22
het terecht eene pĳnlĳke gedachte noemt, dat in der periodischen
Wiederkehr aller Dingen auch die Persönlichkeit mit allem ihrem
Thun und Leiden wiederkehren soll. Cf. Lange, Gesch. des Materialismus4
552 f. Pesch, Die grossen Welträthsel2 II 352 f.
Mühlhäusser, Die Zukunft der Menschheit Heilbron 1881. Reiff,
Die Zukunft der Welt2 Basel 1875. Fürer,
Weltende und Endgericht,
Gütersloh 1896. Siebeck, Religionsphilos. 1893 S. 399-427.
Caro, La question du progrès, in zĳne
Problèmes de morale
sociale, Paris 1887 p. 251. Orr, Christian View 369.

2. De religie heeft zich nooit met deze idee van eene eindelooze
ontwikkeling of van een algeheelen ondergang der wereld
verzoend. Verschillende redenen hielden haar van het overnemen
dezer wĳsgeerige theorieën terug. Immers is het voor geen tegenspraak
vatbaar, dat al dergelĳke voorstellingen aan de waarde
der persoonlĳkheid tekort doen en deze opofferen aan het geheel.
Voorts miskennen zĳ de beteekenis van het godsdienstig-zedelĳk
leven en stellen dit verre beneden de cultuur. En eindelĳk bouwen
zĳ voor het heden en voor de toekomst alleen op de krachten,
die in den kosmos immanent zĳn en rekenen hoegenaamd niet
met eene Goddelĳke macht, die de wereld bestuurt en haar ten

slotte door rechtstreeksche ingrĳping beantwoorden doet aan het
door haar gestelde doel. Alle godsdiensten hebben daarom eene
andere verwachting voor de toekomst. Zĳ kennen alle in meer
of minder duidelĳke mate een strĳd van het goede en kwade;
alle koesteren zĳ de hope van de zegepraal van het goede, waarbĳ
de deugdzamen beloond en de goddeloozen gestraft worden; en
meestal achten zĳ die toekomst ook niet anders bereikbaar dan
door eene openbaring van bovennatuurlĳke krachten, cf. deel III
229. In de perzische religie werd zelfs aan het einde der derde
wereldperiode de verschĳning van den derden zoon van Zarathustra,
Sosiosh, verwacht, die een duizendjarig vrederĳk inleiden en het
verlossingswerk van zĳn vader voltooien zou, Saussaye, Religionsgesch.
II 51. Hartmann, Rel. I 239. Herzog2 11, 239. En onder
de Mohammedanen kwam naast het geloof aan de wederkomst
van Jezus ook langzamerhand de verwachting van een Mahdi op,
die de geloovigen weder in den gouden tĳd van de „vier rechtvaardige
Khalifs” terugvoeren zou, Dr. C. Snouck Hurgronje,
Der Mahdi, Separatabdruck von der „Revue Coloniale
Internationale” 1885. Bĳ Israel werd de verwachting aangaande de
toekomst gebouwd op den grondslag van het verbond, dat God
met Abraham en zĳn zaad had opgericht. Dit verbond toch draagt
een eeuwig karakter en wordt door ’s menschen ontrouw niet teniet
gedaan, deel III 195. Reeds in de wet betuigt God herhaaldelĳk
aan het volk van Israel, dat Hĳ, wanneer het zĳn
verbond overtreedt, het met de zwaarste straffen bezoeken maar
zich daarna toch weer zĳner ontfermen zal. Als Israel om zĳne
zonden onder de volken verstrooid en zĳn land verwoest zal zĳn,
dan zal de Heere in dien tĳd door het aannemen van andere
volken Israel tot jaloerschheid verwekken en daarna het bekeeren
en terugvoeren in zĳn land, het zegenen met allerlei geestelĳke
en stoffelĳke zegeningen en wrake doen over al zĳne vĳanden,
Lev. 26, Deut. 4:23-31, 30:1-10, 32:15-43. Na de
belofte aan Davids huis, dat het bestendig en zĳn stoel vast zou
zĳn tot in eeuwigheid, 2 Sam. 7:16, 23:5, 1 Chr. 17:14,
krĳgt in de verwachting aangaande Israels toekomst dit element
hoe langer hoe meer beteekenis, dat de bekeering en het herstel
van Israel niet anders zal tot stand komen dan door den gezalfden
koning uit Davids geslacht. In de profetie worden deze gedachten
breeder ontwikkeld en nemen zĳ, ondanks de eigenaardigheid,

die zĳ bĳ elk der profeten dragen, steeds vaster vormen aan.

In de verwachting, welke het Oude Test. koestert aangaande de
toekomst van het volk Gods, zĳn de volgende momenten duidelĳk te
onderscheiden. Alle profeten verkondigen 1o aan Israel en Juda een
dag des gerichts en der straf. De יום יהוה, dat is, de tĳd, waarin
de Heere zich over zĳn volk ontfermen en zich aan zĳne vĳanden
wreken zal, werd door de profeten gansch anders dan door het
volk opgevat. Het volk misbruikte deze verwachting en dacht,
dat Ihvh het, afgedacht van zĳn geestelĳken toestand, tegen alle
gevaar beschermen zou, Am. 5:18, 6:13, Jer. 29, Ezech. 33:23v.
Maar de profeten zeiden, dat de dag des Heeren ook voor
Israel een dag des gerichts zou zĳn; het volk zou in ballingschap
gaan en zĳn land aan de verwoesting worden prĳs gegeven, Am.
2:4v., 5:16, 18, 27, 6:14 enz., Hos. 1:6, 2:11, 3:4, 8:13,
9:3, 6, 10:6, 11:5, 13:12, 14:1, Joël 2:1v., Mich. 3:12,
4:10, 7:13, Zef. 1:1-18, Hab. 1:5-11, Jes. 2:11v., 5:5v.,
7:18v., Jer. 1:11-16 enz. Maar toch, die straf is 2o tĳdelĳk.
Er komt een einde aan na vele dagen, Hos. 3:3, na enkele
dagen, dat is na een korten tĳd, 6:2, na zeventig jaren, Jer.
25:12, 29:10, na driehonderd en negentig jaren voor Israel en
veertig jaren voor Juda, Ezech. 4:4v. God kastĳdt zĳn volk met
mate, Jes. 27:7v., Jer. 30:11, Hĳ verlaat het slechts voor een
kleinen tĳd; zĳn toorn is klein, maar zĳne goedertierenheid is
eeuwig, Jes. 54:7, 8. Hĳ heeft zĳn volk lief met eene eeuwige
liefde, en zal zich daarom weder ontfermen, Mich. 7:19, Jer.
31:3, 20. Hĳ kan zĳn volk niet verderven, al schudt Hĳ het
ook als in eene zeef, Am. 9:8, 9. Zĳn berouw is in Hem ontstoken,
Hos. 11:8. Hĳ gedenkt zĳn verbond, Ezech. 16:60.
Hĳ zal zĳn volk verlossen, niet om Israels wil, maar om zĳns
naams wil, om zĳn roem onder de Heidenen, Deut. 32:27,
Jes. 43:25, 48:9, Ezech. 36:22. Aan het einde van den straftĳd
zendt God 3o den Messias uit Davids huis. Obadja spreekt
nog in het algemeen van heilanden, die de op Zion ontkomene
gemeente beschermen, vs. 17, 21, cf. Jer. 23:4, 33:17, 20,
21, 22, 26. Amos zegt, dat God na het gericht over Israel de
vervallen hut van David weer oprichten zal, 9:11. Hosea verwacht,
dat de kinderen Israels zich bekeeren zullen en den Heere
zoeken en ook David hunnen koning, 1:11, 3:5, cf. Jer. 30:9,
Ezech. 34:23, 24, 37:22-24. Micha profeteert, dat Israel niet

eerder uit de macht der vĳanden verlost zal worden, voordat uit
het Davidisch koningshuis te Bethlehem de Heerscher geboren
zal zĳn, 5:1, 2. Dat Hĳ niet uit Jeruzalem maar, evenals David
zelf, uit Bethlehem zal voortkomen, bewĳst, dat het Davidisch
koningshuis den troon verloren heeft en tot een staat van nederheid
vervallen is. Jesaja zegt dan ook, dat er een rĳsje zal
voortkomen uit den afgehouwen tronk van Isaï, 11:1, 2, en
Ezechiël drukt dezelfde gedachte aldus uit, dat de Heere van
den oppersten tak des hoogen ceders een klein, teeder takje
nemen zal, 17:22. God zal hem als eene spruite aan Davids huis
doen uitspruiten, Jes. 4:2, Jer. 23:5, 6, 33:14-17, zoodat
hĳ daarnaar ook den naam van Spruite draagt, Zach. 3:8, 6:12.
In Israels lĳdenstĳd geboren, zal deze Davidide opgroeien in
armoedige omstandigheden, Jes. 7:14-17; Hĳ is een koning,
maar rechtvaardig, zachtmoedig, nederig en daarom rĳdende op
het veulen eener ezelin, Zach. 9:9; met de koninklĳke verbindt
hĳ de profetische, Deut. 18:15, Jes. 11:2, 40-66, Mal. 4:5
en de priesterlĳke waardigheid, Jes. 53, Jer. 30:21, Zach. 3,
6:13, Ps. 110; het rĳk, dat Hĳ komt stichten, is een rĳk van
gerechtigheid en vrede, Jes. 11, 40-66, Mich. 5:9, Ps. 72,
110; Hĳ is en verwerft zelf de gerechtigheid en het heil voor
zĳn volk, Jes. 11, 42, 53, Jer. 23:5, 6, Ps. 72 enz. Zĳne verschĳning
heeft daarom niet eerst plaats na den dag des gerichts,
maar gaat daaraan vooraf; Juda wordt eerst verlost, als God
aan David eene spruite schenken zal, Jes. 9:1-16, 11:1v.,
Jer. 23:5, 6, 33:14-17. Tot de weldaden 4o, die door dezen
Gezalfde aan zĳn volk geschonken zullen worden, behoort allereerst
de terugkeer uit het land der ballingschap. Land, volk,
koning en God behooren bĳeen; het herstel van Israel begint
daarom met terugkeer uit de ballingschap, Am. 9:14, Hos. 11:11,
Mich. 4:6, Joel 3:1, Jes. 11:11, Jer. 3:18, Ezech. 11:17
enz. Die terugkeer zal volgens de schildering van Jesaja
buitengewoon heerlĳk zĳn; de wildernis zal bloeien als eene roos,
bergen zullen geslecht en dalen gevuld worden; er zal een gebaande
weg zĳn, waarop ook de blinde niet dwalen kan, 35:1-9,
41:17-20, 42:15, 16, 43:19, 20 enz. In dien terugkeer zal
zoowel Israel als Juda deelen, Am. 9:9-15, Hos. 1:11, 14:2-9,
Jes. 11:13, Jer. 3:6, 18, 31:27, 32:37-40, Ezech.
37:17, 47:13, 21, 48:1-7, 23-29. Maar aan deze

verwachting beantwoordde de terugkeer uit de Babylonische gevangenschap
slechts zeer ten deele. De na-exilische profeten zien
daarom in dien terugkeer slechts een begin van de vervulling
der beloften, maken hunne verwachting los van een terugkeer
uit de ballingschap, en spreken, behalve Zach. 8:13, niet meer
van de tien stammen; de teruggekeerden beschouwden zich als
de vertegenwoordiging van het gansche Israel, Ezr. 6:17. Trouwens
vatten al de profeten 5o den terugkeer uit de ballingschap
tevens in ethischen zin, als eene bekeering van Israel, op. Vergadering
uit de volken en besnĳdenis des harten gaan saam,
Deut. 30:3-6. Lang niet allen zullen terugkeeren en zich bekeeren
tot den Heere; velen, de meesten zullen in het gericht,
dat de dag van Ihvh ook over Israel brengen zal, omkomen.
De Heere zal het huis Jakobs wel niet ganschelĳk verderven,
maar Hĳ zal het toch schudden als in een zeef en de zondaars
doen sterven door het zwaard, Am. 9:8-10. Als de Heere Israel
en Juda wederbrengt, zal Hĳ hen eerst in de woestĳn leiden en
daar met hen richten en de goddeloozen uitzuiveren, Hos. 2:13,
Ezech. 20:34v. Vele mannen zullen dan vallen, zoodat zeven
vrouwen éénen man zullen aangrĳpen, Jes. 3:25-4:1. De verdelging
is vastelĳk besloten, slechts een overblĳfsel zal wederkeeren,
Jes. 4:13, 6:13, 7:3, 10:21, 11:11. De Heere zal
de kinderen Israels dorschen en dan één bĳ één oplezen, Jes. 27:12.
Hĳ zal de hoogmoedigen verdoen, maar een arm en ellendig
volk doen overblĳven, Zeph. 3: 21, en zĳn werk in het leven
behouden, Hab. 3:2. Eén uit eene stad en twee uit een geslacht
zullen wedergebracht, Jer. 3:14, twee deelen zullen uitgeroeid
maar het derde deel gelouterd worden, Zach. 13:8, 9. Maar
deze overgeblevenen zullen dan den Heere tot een heilig volk
zĳn, dat Hĳ zich ondertrouwt in eeuwigheid, Hos. 1:10, 12,
2:15, 18, 22, Jes. 4:3, 4, 11:9. De Heere vergeeft hun alle
ongerechtigheid, wascht hen van al hunne onreinheid, geeft hun
een nieuw hart, stort zĳnen Geest op allen uit, doet alle afgoderĳ
en tooverĳ uit haar midden verdwĳnen, en richt een nieuw verbond
met hen op, Mich. 5:11-14, Joel 2:28, Jes. 44:21-23,
43:25, Jer. 31:31, Ezech. 11:19, 36:25-28, 37:14,
Zach. 13:2 enz. Een onreine zal er onder hen niet meer zĳn,
Jes. 52:1, 11, 12; allen zĳn zĳ rechtvaardigen, Jes. 60:21,
die, door God geleerd, Hem kennen, op zĳn naam vertrouwen

en geen onrecht doen of leugen spreken, Jes. 54:13, Jer. 31:31,
Zeph. 3:12, 13. Alles zal er heilig zĳn, tot zelfs de bellen der
paarden toe, Zach. 14:20, 21. Want de heerlĳkheid des Heeren
is over hen opgegaan, Zach. 2:5, Jes. 60:1, en God zelf woont
onder hen, Ob. 21, Joel 3:17, Hos. 2:22, Zach. 2:10, 8:8 enz.
Deze geestelĳke weldaden sluiten 6o voor de Oudtest. profetie
de verwachting in van het herstel van tempel en eeredienst.
Volgens Obadja zal er op Sion ontkoming zĳn; daar wonen de
heilanden, die Israel beschermen en zĳne vĳanden richten zullen,
vs. 17, 21. Joel profeteert, dat de Heere wonen zal op Sion,
zĳnen heiligen berg en dat Jeruzalem eene heiligheid zal zĳn,
die niet meer voor vreemden toegankelĳk en eeuwig van duur
zal zĳn, 3:17, 20. Amos verwacht, dat de steden van Palestina
herbouwd en bewoond en Israel er nimmermeer uit verdreven
zal worden, 9:14, 15. Micha verkondigt, dat, al zal Sion ook
als een akker geploegd en Jeruzalem tot een steenhoop worden,
3:12, toch de berg van het huis des Heeren vastgesteld zal
zĳn op den top der bergen, dat uit Sion de wet zal uitgaan en
des Heeren woord uit Jeruzalem, en dat de Heere op Sion wonen
zal, 4:1, 2, 7, 7:11. Dezelfde gedachte wordt door Jesaja uitgesproken,
2:2, die er voorts nog aan toevoegt, dat Sion en
Jeruzalem, koningschap en priesterschap, tempel en altaar, offeranden
en feestdagen hersteld zullen worden, 28:16, 30:19,
33:5, 35:10, 52:1, 56:6, 7, 60:7, 61:6, 66:20-23.
Evenzoo verwacht Jeremia, dat Jeruzalem herbouwd, des Heeren
troon aldaar gevestigd, en de eeredienst in den tempel vernieuwd
zal worden, 3:16, 17, 30:18, 31:38, 33:18,21. Haggaï
voorspelt, dat de heerlĳkheid van den tweeden tempel grooter
zal zĳn dan die van den eersten, 2:6-10, en Zacharia verkondigt,
dat Jeruzalem herbouwd en uitgebreid, dat priesterschap
en tempel vernieuwd zal worden en dat God in Jeruzalem te
midden van zĳn volk wonen zal, 1:17, 2:1-5, 3:1-8, 6:9-15,
8:3v. Maar door geen der profeten wordt dit beeld der
toekomst zoo minutieus uitgewerkt als door Ezechiël. Nadat hĳ
in hoofdst. 34-37 gezegd heeft, dat Israel en Juda weder door
den Heere vergaderd, als één volk onder den eenigen herder uit
Davids huis Hem ten eigendom aangenomen en met een nieuw
hart en een nieuwen geest begiftigd zal worden, en dan in hoofdst.
38 en 39 voorspeld heeft, dat Israel, in zĳn land teruggekeerd,

nog één laatsten aanval van Gog uit Magog heeft te doorstaan,
geeft hĳ in hoofdst. 40-48 eene uitgewerkte teekening van het
Palestina der toekomst. Het land aan de westzĳde van den Jordaan
zal door evenwĳdige lĳnen verdeeld worden in bĳna gelĳke
strooken. De bovenste zeven worden bewoond door de stammen
Dan, Aser, Naftali, Manasse, Efraïm, Ruben, Juda, en de benedenste
vĳf door Benjamin, Simeon, Issaschar, Zebulon en Gad.
Tusschen deze bovenste en benedenste deelen des lands wordt
eene strook lands afgezonderd voor den Heere. In het midden
van deze 25000 el breede en lange strook ligt een hooge berg;
en daarop is de met de heerlĳkheid des Heeren vervulde tempel
gebouwd, die 500 el in het vierkant bedraagt en door eene
ruimte van 500 el aan elke zĳde is omringd. Daaromheen ontvangen
de priesters, die allen zonen Zadoks moeten zĳn, in het
zuiden en de Levieten in het noorden hun woonplaats van 25000
el lengte en 10000 el breedte, terwĳl in het oosten en westen
een gedeelte van de heilige strook toegewezen wordt aan den vorst.
De stad Jeruzalem is van den tempel gescheiden en ligt ten
zuiden van het land, dat den priesters is toegewezen, in eene
vlakte van 25000 el lengte en 5000 el breedte. Aan elke zĳde
van de stad bevinden zich in den muur drie poorten, naar het
getal der stammen Israels. Op de groote feesten komt heel Israel
naar den tempel om te offeren, maar aan de Heidenen is de toegang
tot den tempel verboden. Indien Israel zoo naar Gods inzettingen
leeft, zal het rĳken zegen genieten; van onder den dorpel van de
tempeldeur stroomt eene beek, die voortdurend zich verdiept,
het land vruchtbaar en zelfs het water der doode zee gezond
maakt; en aan hare oevers staat geboomte, welks vruchten tot
spĳze en welks bladeren tot genezing dienen.

Bĳ deze geestelĳke weldaden komen 7o allerlei stoffelĳke zegeningen.
Israel zal onder den vredevorst uit Davids huis in
veiligheid wonen. Oorlog zal er niet meer zĳn; boog en zwaard
worden verbroken, Hos. 2:17, paarden en wagenen verdaan,
vestingen vernield, Mich. 5:9, 19, zwaarden tot spaden en
spiesen tot sikkelen geslagen, en allen zullen neerzitten onder
hun wĳnstok en vĳgeboom, Jes. 2:4, Mich. 4:3, 4, want het
koninkrĳk is des Heeren en Hĳ is hunne sterkte, Ob. 21, Joel
3:16, 17. Het land zal eene buitengewone vruchtbaarheid ontvangen,
zoodat de bergen van zoeten wĳn druipen en de heuvelen

van melk vlieten; eene fontein, uitgaande uit het huis des Heeren
zal het dorre land bevochtigen en de woestĳn in een Eden herscheppen;
het boos gedierte zal verdreven zĳn, vĳanden zullen
den oogst niet meer rooven, en alle geboomte, te rechter tĳd
door malschen regen verkwikt, zal overvloedig vruchten dragen,
Am. 9:13, 14, Hos. 2:17, 20, 21, 14:6, Joel 3:18, Jes. 32:15-20,
51:3, 60:17, 18, 62:8, 9, 65:9, 22, Jer. 31:6,
12-14, Ezech. 34:14, 25, 26, 29, 36:29, 47:1-12, Zach.
8:12, 14:8, 10. Er zal zelfs een groote omkeer in heel de
natuur plaats hebben; de dieren ontvangen een anderen aard,
Jes. 11:6-8, 65:25, hemel en aarde worden vernieuwd en
de vorige dingen niet meer gedacht, Jes. 34:4, 51:6, 65:17,
66:22; zon en maan worden veranderd, het licht der maan wordt
als de zon en het licht der zon wordt zevenvoudig versterkt,
Jes. 30:26; ja zon en maan houden op, het wordt een eenige
dag, want de Heere zal zĳn tot een eeuwig licht, Jes. 60:19, 20,
Zach. 14:6, 7. En ook in de menschenwereld zal de verandering
groot zĳn. Als Israel vergaderd zal zĳn, zal Palestina van menschen
deunen, Mich. 2:12, 13; het zaad der kinderen Israels
zal zĳn als het zand der zee, en vooral zal dat van Davids huis
en van de levieten vermenigvuldigd worden, Hos. 1:10, Jes. 9:2,
Jer. 3:16, 33:22. Vanwege de veelheid der menschen en der
beesten zal Jeruzalem niet te meten zĳn en dorpsgewĳze bewoond
moeten worden, Zach. 2:1-4. Deze wonderbare vermeerdering
heeft verschillende oorzaken. Vele Israelieten zullen, als een
gedeelte reeds teruggebracht is, naar Jeruzalem komen en in den
zegen Israels willen deelen, Zach. 2:4-9, 8:7, 8, Jer. 3:14,
16, 18; ja, als de boden des Heeren dien zegen onder de Heidenen
bekend maken, zullen dezen de onder hen nog wonende
Israelieten in wagenen en draagstoelen, met paarden, muildieren
en snelle loopers naar Jeruzalem brengen, Jes. 66:19, 20.
Voorts zullen ook de gestorven Israelieten in die zegeningen
deelen. Heel Israel kan gezegd worden, uit den dood in het
leven te zĳn wedergebracht, Hos. 6:2, 13:14, Jes. 25:8,
Ezech. 37:1-14, maar bepaaldelĳk verkondigen Jesaja, 26:19
en Daniel, 12:2, dat ook de verslagen Israelieten zullen opstaan
en althans voor een deel ten eeuwigen leven zullen ontwaken.
En eindelĳk zullen ook alle burgers van het Godsrĳk een hoogen
ouderdom bereiken. Er zal daar niet meer zĳn een zuigeling van

slechts weinige dagen, noch een oud man, die zĳne dagen niet
vol maakt, want wie sterft als een knaap zal honderd jaren oud
worden, en de zondaar, die honderd jaren oud sterft, zal geacht
worden, om zĳne zonde door een vloek getroffen en daarom zoo
vroeg gestorven te zĳn, Jes. 65:20, cf. Zach. 8:4, 5. Ook zal
er geen ziekte meer wezen en geen rouw en gekrĳt, 25:8, 30:19,
65:19, ja de Heere zal den dood vernietigen en verslinden
tot overwinning, 25:8. Eindelĳk 8o zullen in dien zegen van het
Godsrĳk ook de Heidenen deelen. Door heel de Oudtest. profetie
loopt de gedachte, dat God het bloed zĳner knechten aan zĳne
vĳanden wreken zal. Aan verschillende volken, Philistea, Tyrus,
Moab, Ammon, Edom, Assur, Babel, kondigen daarom de profeten
Gods oordeelen aan. Maar die oordeelen strekken toch niet tot
verderf maar tot behoud der Heidenen; in Abrahams zaad worden
alle volken der aarde gezegend. Wel treedt bĳ den eenen profeet
meer de politieke zĳde van deze onderwerping van de Heidenen
onder Israel op den voorgrond, en bĳ een ander de godsdienstige,
geestelĳke zĳde. Maar allen verwachten toch, dat de heerschappĳ
van den Messias zich tot alle volken uitbreiden zal, cf. Ps. 2,
21, 24, 45, 46, 47, 48, 68, 72, 86, 89, 96, 98 enz. Israel zal
de Heidenen erfelĳk bezitten, Am. 9:12, Ob. 17-21; zĳ zullen
wel geoordeeld worden, Joel 3:2-15, maar alwie den naam
des Heeren zal aanroepen, zal behouden worden, want op Zion
is ontkoming, 2:32. De Heerscher uit Bethlehem zal groot zĳn
tot aan de einden der aarde en Israel tegen zĳne vĳanden beschermen,
Mich. 5:3v., maar de Heidenen zullen toch naar Zion
gaan, om des Heeren wegen te leeren, 4:1, 2. Nadat de Heere
alle goden der volken verdelgd heeft, Zef. 2:4-11, 3:8, zullen
de eilanden der Heidenen zich voor Hem buigen, en zal Hĳ allen
volken reine lippen geven, om zĳnen naam aan te roepen, 2:11,
3:9. Ethiopië zal den Heere geschenken brengen in Zion, Jes.
18:7, Egyptenaren en Assyriërs zullen Hem dienen, 19:18-25,
Tyrus zal haar loon den Heere afstaan, 23:15-18, en allen
volken zal Hĳ op Zion een vetten maaltĳd bereiden, 25:6-10;
ja de knecht des Heeren zal ook tot een licht der Heidenen zĳn,
de heerlĳkheid des Heeren door zĳne boden ook onder de volken
der aarde bekend maken, en ook door dezen gediend worden;
het huis des Heeren zal een bedehuis zĳn voor alle volken;
allen zullen daar offers brengen, den Heere aanbidden en naar

zĳnen naam zich noemen, en Israels kudde weiden en zĳne akkers
bouwen, terwĳl de Israelieten zich als priesters geheel aan den
dienst van Ihvh wĳden kunnen, 40-66 passim. Als Israel hersteld
en Jeruzalem des Heeren troon zal zĳn, zullen aldaar alle Heidenen
om den naam des Heeren vergaderd worden, zich in den
Heere zegenen en in Hem zich beroemen, Jer. 3:17, 4:2, 16:19-21,
33:9. Alle volken zullen aan het eind erkennen, dat
de Heere God is, Ezech. 16:61, 17:24, 25:5v., 26:6, 28:22,
29:6, 30:8v. Alle Heidenen zullen hunne kostbaarheden naar
Jeruzalem brengen en het huis des Heeren met heerlĳkheid vervullen,
Hagg. 2:7-10. Zĳ zullen komen en zeggen: laat ons
heengaan, om te smeeken het aangezicht des Heeren; en tien
mannen zullen de slip van een Joodschen man grĳpen en met
hem willen gaan, omdat God met hem is, Zach. 2:11, 8:20-23,
14:16-19. Het volk der heiligen ontvangt de heerschappĳ
over alle natiën der aarde, Dan. 7:14, 27. Cf. de litteratuur,
opgenoemd deel III 232 en voor de Messiaansche verwachtingen
bĳ de Joden in Jezus’ tĳd: Schürer, Gesch. des jüd. Volkes im
Zeitalter J. Chr. 3te Aufl. II 496-556.

3. Deze Messiaansche verwachtingen des Ouden Testaments
dragen, gelĳk ieder terstond inziet, een zeer eigenaardig karakter;
zĳ bepalen zich tot eene toekomstige zaligheid op aarde. In het
O. T. moge een enkele maal de geloovige zĳne hope uitspreken,
dat hĳ na zĳn dood in eeuwige heerlĳkheid zal worden opgenomen,
deze verwachting is individueel en staat op zichzelve;
doorgaans richt het oog der profetie zich naar die toekomst heen,
waarin het volk Israels onder den koning uit Davids huis veilig
in Palestina wonen en over alle natiën der aarde heerschen zal.
Van eene opneming der geloovigen aan het einde der tĳden in
den hemel der heerlĳkheid is geen sprake, de zaligheid wordt
niet in den hemel maar op aarde verwacht. In verband daarmede
kent de Oudtest. profetie slechts ééne komst van den Messias.
Wel weet zĳ, dat de Gezalfde uit Davids huis geboren zal
worden, als dit huis tot verval gekomen is, en dat Hĳ aan het
lĳden van zĳn volk deel zal hebben, ja dat Hĳ als knecht des
Heeren voor zĳn volk lĳden en zĳne ongerechtigheden dragen zal;
Hĳ zal een gansch ander koning zĳn dan de vorsten der aarde,
nederig, zachtmoedig, recht doende, zĳn volk beschermende; Hĳ

zal niet alleen koning maar tevens profeet en priester zĳn. Maar
de Oudtest. profetie scheidt in het leven van den Messias den
staat der vernedering en den staat der verhooging nimmer vanéén;
zĳ vat beide in één beeld saam; zĳ onderscheidt geen eerste en
tweede komst en stelt de laatste, die ten gerichte is, niet geruimen
tĳd na de eerste, welke ter behoudenis strekt. Het is
ééne komst, waarbĳ de Messias aan zĳn volk de gerechtigheid
en de zaligheid schenkt en het tot heerschappĳ brengt over alle
volken der aarde. Het rĳk, dat Hĳ komt stichten, is daarom ook
het voltooide Godsrĳk. Zelf zal Hĳ wel als koning over zĳn volk
regeeren maar Hĳ is dan toch niets meer dan een theocratisch
koning, die niet eigenmachtig heerscht maar in volstrekten zin
Gods regeering verwezenlĳkt. De Oudtest. profetie maakt geen
onderscheid tusschen eene Christus- en eene Godsregeering; zĳ
verwacht niet, dat de Messias uit Davids huis, na tĳdelĳk geregeerd
te hebben, zĳn koninkrĳk Gode overdraagt; zĳ houdt de
toekomst, welke zĳ schildert in het Messiaansche rĳk, niet voor
een tusschentoestand, die aan het einde voor eene Godsregeering
in den hemel plaats moet maken; zĳ beschouwt het Messiaansche
rĳk als den eindtoestand en laat duidelĳk het gericht over de
vĳanden, het afslaan van den laatsten aanval, de verandering der
natuur, de opstanding uit de dooden aan de stichting en bevestiging
van dit rĳk voorafgaan. En dit rĳk wordt door alle profeten
geschetst in verven en kleuren, onder vormen en beelden, welke
alle ontleend zĳn aan de historische omstandigheden, onder welke
zĳ leefden. Palestina zal hernomen, Jeruzalem herbouwd, de
tempel met zĳn offerdienst hersteld, Edom en Moab en Ammon,
Assur en Babel onderworpen, aan alle burgers een lang leven,
een rustig nederzitten onder wĳnstok en vĳgeboom geschonken
worden; het beeld der toekomst is door en door Oudtestamentisch,
het is geheel en al historisch en nationaal bepaald. Maar in die
aardsche, zinnelĳke vormen legt de profetie een eeuwigen inhoud;
de schaal wordt drager van eene onvergankelĳke kern, die ook
in het O. Test. er soms door henenbreekt. Terugkeer uit de
ballingschap en waarachtige bekeering vallen samen; de religieuse
en de politieke zĳde van Israels overwinning over de vĳanden
zĳn ten nauwste verbonden; de Messias is een aardsch vorst
maar ook een eeuwig koning, een koning der gerechtigheid, een
eeuwig vader voor zĳn volk, een vredevorst, een priesterkoning;

de vĳanden worden aan Israel onderworpen maar erkennen daarin,
dat de Heere God is en dienen Hem in zĳnen tempel; deze
tempel met zĳn priesterschap en offerdienst zĳn het zichtbaar
bewĳs, dat alle burgers des rĳks met een nieuw hart en een
nieuwen geest den Heere dienen en wandelen in zĳne wegen; en
de buitengewone vruchtbaarheid des lands onderstelt eene gansche
verandering der natuur, de schepping van een nieuwen hemel en
eene nieuwe aarde, waarin gerechtigheid woont.

Het latere Jodendom bracht in deze Oudtest. verwachtingen
allerlei wĳzigingen aan. Van zĳne politieke heerschappĳ beroofd
en onder de volken verstrooid, begon het meer en meer rekening
te houden met het toekomstig lot der individuen en breidde zĳn
gezichtskring tot de menschheid en tot heel de wereld uit. Israel
zou wel eenmaal op grond van zĳne eigene, wettische gerechtigheid
door den Messias tot eene politieke heerschappĳ over alle
volken gebracht worden; maar dit Messiaansche rĳk droeg een
voorloopig, tĳdelĳk karakter en zou aan het einde plaats maken
voor een rĳk Gods, voor eene zaligheid der rechtvaardigen in
den hemel, welke door de opstanding aller menschen en door het
algemeene wereldgericht werd ingeleid. De politieke en de religieuse
zĳde, welke in het profetische beeld der toekomst ten
nauwste vereenigd waren, werden op die wĳze uiteengerukt. Israel
verwachtte in Jezus’ dagen een zinnelĳk, aardsch Messiasrĳk,
welks toestand in de vormen en beelden der Oudtest. profetie
beschreven werd. Maar deze beelden en vormen werden nu in
letterlĳken zin opgevat; de schaal werd met de kern, de zaak
met het beeld, het wezen met den vorm verwisseld; het Messiaansche
rĳk werd een politieke heerschappĳ van Israel over de
volken, eene periode van uitwendigen voorspoed en bloei. En aan
het einde daarvan had eerst na de algemeene opstanding het
wereldgericht plaats, waarbĳ een ieder geoordeeld werd naar zĳne
werken en òf de zaligheid in den hemel tot loon òf de pĳniging
in de gehenna tot straf voor zĳne daden ontving. Op die wĳze
ontstond de leer van het Chiliasme. Wel blĳft een groot gedeelte
der joodsche apocriefe litteratuur nog bĳ de Oudtest. verwachtingen
staan. Maar dikwerf, vooral in de Apoc. van Baruch en
in het vierde boek van Ezra, komt toch de voorstelling voor,
dat de heerlĳkheid van het Messiaansche rĳk de laatste en de
hoogste niet is, maar na een bepaalden tĳd, die menigmaal

berekend en in den Talmud bĳv. op 400 of op 1000 jaren gesteld
wordt, voor de hemelsche zaligheid van het Godsrĳk plaats
maken zal. Het Chiliasme is dus niet van christelĳken maar van
joodschen en voorts ook van perzischen oorsprong, boven bl. 426.
Het berust altĳd op een compromis tusschen de verwachtingen
van eene aardsche en van eene hemelsche zaligheid en tracht de
Oudtest. profetie in dien zin tot haar recht te laten komen, dat
het door haar een aardsch Messiasrĳk voorspeld acht, hetwelk na
een bestemden tĳd door het Godsrĳk vervangen zal worden. De
sterkte van het Chiliasme schĳnt nu wel het Oude Testament te
zĳn, maar feitelĳk is dit niet zoo; het Oude Testament is beslist
niet chiliastisch, het teekent in het Messiasrĳk het voltooide
Godsrĳk, dat zonder einde is en eeuwig duurt, Dan. 2:44, en
dat door gericht, opstanding en wereldvernieuwing voorafgegaan
wordt. Desniettemin vond het bĳ de Joden en ook bĳ vele Christenen
geloof en kwam telkens weer op, als de wereld hare Gode vĳandige
macht ontwikkelde en de kerk deed lĳden onder vervolging
en druk. In den oudsten tĳd treffen wĳ het aan bĳ Cerinthus,
in het testament der XII patriarchen, bĳ de Ebionieten, bĳ
Barnabas, Papias, Irenaeus, Hippolytus, Apollinaris, Commodianus,
Lactantius, Victorinus. Maar het Montanisme maande tot voorzichtigheid;
Gnostieken, Alexandrĳnsche theologen en vooral ook
Augustinus bestreden het ten sterkste, en de veranderde toestand
der kerk, die de wereldmacht overwonnen had en zichzelve hoe
langer hoe meer voor het Godsrĳk op aarde hield, deed het langzamerhand
geheel uitsterven. Bĳ vernieuwing kwam het op vóór
en tĳdens de Reformatie, toen velen Rome als de valsche hoer
en den paus als den antichrist gingen beschouwen; het herleefde
bĳ de Wederdoopers, de Davidjoristen, de Socinianen, en stierf
sedert niet meer uit, ofschoon de officieele kerken het verwierpen.
De politieke beroeringen, de godsdienstoorlogen, de vervolgingen,
de sectarische bewegingen schonken er telkens nieuw leven aan.
In Boheme werd het gepredikt door Paul Felgenhauer en Comenius;
in Duitschland door Jakob Böhme, Ezechiel Meth, Gichtel,
Petersen, Horche, Spener, J. Lange, S. König; in Engeland door
Joh. Archer, Newton, Joseph Mede, Jane Leade en vele Independenten;
in Nederland door Labadie, Ant. Bourignon, Poiret enz.
Zelfs Gereformeerde theologen neigden tot een gematigd Chiliasme,
zooals Piscator, Alsted, Jurieu, Burnet, Whiston, Serarius,

Coccejus, Groenewegen, Jac. Alting, d’Outrein, Vitringa, Brakel,
Jungius, Mommers e. a., cf. H. Brinck, Toetssteen der waarheid
en meeningen 1691 bl. 656v. Voetius, Disp. II 1266-1272.
Maresius, Syst. Theol. VIII 38. Moor VI 155. M. Vitringa IX.
Marck, Exspectatio gloriae futurae Jesu Christi, 2 tomi, L. B.
1730. In de 18e en 19e eeuw vond het onder den druk der
maatschappelĳke en staatkundige revolutiën niet alleen ingang
bĳ de Swedenborgianen, de Darbysten, de Irvingianen, de Mormonen,
de Adventisten enz., maar werd het na de realistische
richting, ingeslagen door Bengel, Oetinger, Ph. M. Hahn, J. M.
Hahn, Hasenkamp, Menken, Jung-Stilling, J. F. von Meyer enz.,
ook omhelsd door vele theologen in de kerken der Reformatie,
zooals Rothe, Theol. Ethik § 586 f. Hofmann, Weiss. u. Erf. II
372 f. Delitzsch, Die bibl. proph. Theol. 6 f. Beck, Christl. Gl.
II. Auberlen, Der Prophet Daniel und die Offenb. Joh. 2e Aufl.
1857 S. 372 f. Martensen, Dogm. § 280. Lange, Dogm. II 1271 f.
Luthardt, Die Lehre v. d. letzten Dingen3 1885. Komp. d.
Dogm. § 76. Frank, Chr. Wahrh. II 463 f. Vilmar, Dogm. II
307. Ebrard, Dogm. § 572 f. Oosterzee, Dogm. § 146. Saussaye,
cf. mĳne Theol. v. Ch. d. l. S. 71. Bogue, Redevoeringen over
het duizendj. rĳk, Gron. 1825. Guers, Israels toekomst en herstel
benevens eene schets van het duizendj. rĳk Amst. 1863. John
Cumming, De groote verdrukking Amst. 1861. Id. De verlossing
nabĳ 1862. Id. De duizendj. rust 1863. Id. Beschouwingen over
het duizendj. rĳk 1866 enz. Seiss, De komende Christus, Brussel
1892. Art. Chiliasmus in Herzog3 3, 805-817 en de daar
aangehaalde litt.

4. De grondgedachten van het Chiliasme zĳn vrĳwel bĳ allen
dezelfde; zĳ komen hierop neer, dat er eene tweeërlei wederkomst
van Christus en eene dubbele opstanding te onderscheiden valt;
dat Christus bĳ zĳne eerste wederkomst de antichristelĳke macht
overwinnen, den Satan binden, de gestorven geloovigen opwekken,
de gemeente, inzonderheid de gemeente van het bekeerde en naar
Palestina teruggebrachte Israel rondom zich vergaderen, van uit
die gemeente over de wereld heerschen en voor zĳn volk een
tĳdperk van geestelĳken bloei en stoffelĳke welvaart zal doen
aanbreken; en dat Hĳ aan het einde van dien tĳd nog eenmaal
wederkomen zal, om alle menschen uit den dood op te wekken,

voor zĳn richterstoel te oordeelen en hun eeuwig lot te bepalen.
Maar deze grondgedachten laten toch allerlei wĳzigingen toe.
De aanvang van het duizendjarig rĳk werd verschillend bepaald;
op voorgang van den brief van Barnabas leerden vele kerkvaders
en later ook de Coccejanen, dat het beginnen zou met het zevende
millennium der wereld; de Fifth-monarchmen lieten het aanvangen
na den val van het vierde wereldrĳk; Hippolytus stelde zĳn begin
in het jaar 500, Groenewegen in 1700, Whiston in 1715 en later
in 1766, Jurieu in 1785, Bengel in 1836, Stilling in 1816 enz.
De duur werd bepaald op 400 (4 Ezra) of 500 (Evang. van
Nicodemus) of duizend (Talmud enz.) of tweemaal duizend (Bengel)
of slechts 7 (Darby) of ook een onbepaald aantal jaren, zoodat
het getal in Op. 20:2, 3 symbolisch opgevat wordt (Rothe,
Martensen, Lange enz.). Enkelen meenen, dat er voor de oprichting
van het duizendjarig rĳk geen wederkomst van Christus (Kurtz);
of althans geen zichtbare wederkomst (Darby), of eene slechts
voor de geloovigen zichtbare wederkomst (Irving) zal plaats hebben,
en dat er geen opstanding der geloovigen vóór het millennium
behoort aangenomen te worden (Bengel). Velen nemen wel aan,
dat Christus na zĳne eerste wederkomst op aarde blĳft, maar
anderen zĳn van meening, dat Hĳ slechts even verschĳnt, om
zĳn rĳk op te richten en daarna weder in den hemel zich terugtrekt.
De regeering van Christus in het millennium geschiedt
volgens Piscator, Alsted enz. van uit den hemel. In die heerschappĳ
deelen dan de opgestane martelaren, die of in den hemel
werden opgenomen (Piscator) of op aarde achterbleven (Alsted),
of al de opgestane geloovigen, die hier op aarde blĳven (Justinus,
Irenaeus enz.) of die Christus bĳ zĳne verschĳning in de wolken
tegemoet gevoerd worden in de lucht (Irving), of vooral het volk
Israel. Want doorgaans verwachten de chiliasten eene volksbekeering
van Israel, en de meesten stellen zich voor, dat het
bekeerde Israel naar Palestina zal teruggebracht worden en daar
de voornaamste burgers van het duizendjarig rĳk zullen zĳn
(Jurieu, Oetinger, Hofmann, Auberlen enz.). Als men een blĳven
van Christus op aarde na zĳne eerste wederkomst aanneemt,
bepaalt men gewoonlĳk het herbouwde Jeruzalem als zĳne woonplaats,
hoewel de Montanisten indertĳd aan Pepuza en de Mormonen
thans aan hun Zoutzeedal denken. Herstel van tempel en
altaar, van priesterschap en offerande werd in den regel, als al

te duidelĳk met het Nieuwe Testament in strĳd, verworpen,
maar vond toch nog verdediging bĳ de Ebionieten en in den
nieuweren tĳd bĳ Serarius, Oetinger, Hess e. a. Van karakter
en toestand van het duizendjarig rĳk maakt men zich zeer verschillende
voorstellingen. Soms wordt het beschreven als een rĳk
van zinnelĳke genietingen (Cerinthus, Ebionieten enz.); dan weer
wordt het meer geestelĳk opgevat, en alle genot van spĳze en
drank, alle huwelĳk en voortplanting eruit verwĳderd (Burnet,
Lavater, Rothe, Ebrard). Meestentĳds wordt het millennium beschouwd
als een overgangstoestand tusschen het Diesseits en het
Jenseits; het is een rĳk, waarin de geloovigen voor de aanschouwing
Gods worden voorbereid (Irenaeus); waarin zĳ rust en vrede
genieten, zonder nog geheel van de zonde verlost en boven den
dood verheven te zĳn; waarin de natuur (Irenaeus) en ook de
menschen (Lactantius) buitengewoon vruchtbaar zullen zĳn; en
waarin naar eene later geliefkoosde gedachte de gemeente vooral
haar zendingswerk aan de menschheid volbrengen zal (Lavater,
Ebrard, Auberlen enz.). Al deze wĳzigingen formuleeren even
zoovele bezwaren tegen het Chiliasme; reeds voor de profetie van
het Oude Testament, waarop het zich bĳ voorkeur beroept, kan
het niet bestaan. Want, behalve dat, gelĳk boven reeds gezegd
is, het Oude Testament in het Messiaansche rĳk geen voorloopigen,
tĳdelĳken toestand maar het eindresultaat der wereldgeschiedenis
ziet, maakt het Chiliasme in de verklaring der profetie
aan de grootste willekeur zich schuldig. Het verdubbelt de
wederkomst van Christus en de opstanding der dooden, zonder
dat het Oude Testament daar iets van weet. Het mist alle regel
en methode bĳ de uitlegging en maakt willekeurig halt, naar de
subjectieve meening van den interpreet. De profeten verkondigen
allen even luide en even krachtig, niet alleen de bekeering van
Israel en van de volken, maar ook den terugkeer naar Palestina,
den herbouw van Jeruzalem, het herstel van tempel, priesterschap
en offerdienst enz. En het is niets dan willekeur, den eenen trek
van dit beeld letterlĳk en den anderen geestelĳk op te vatten.
Het is één beeld der toekomst, dat de profetie ons teekent. En
dit beeld is òf letterlĳk te nemen, gelĳk het zich geeft, maar
dan breekt men met het Christendom en valt in het Jodendom
terug; òf er is van dit beeld eene gansch andere verklaring te
geven, dan het Chiliasme beproeft. Zulk eene verklaring wordt

door de Schrift zelve ons aan de hand gedaan en moet door ons
aan haar worden ontleend.

5. Reeds in het Oude Test. zĳn er vele aanwĳzingen voor
eene andere en betere verklaring, dan het Chiliasme van de profetische
verwachtingen biedt. Zelfs de moderne geschiedbeschouwing
van Israel erkent, dat het Jahvisme der profeten door zĳn zedelĳk
karakter zich onderscheidt van de natuurgodsdiensten en allengs
aan de godsdienstige wetten en gebruiken onder Israel een geestelĳke
beteekenis heeft geschonken. De ware besnĳdenis is die
des harten, Deut. 10:16, 30:6, Jer. 4:4; de offeranden, die
Gode aangenaam zĳn, zĳn een gebroken hart en een verslagen
geest, 1 Sam. 15:22, Ps. 40:7, 50:8v., 51:19, Hos. 6:6,
Am. 5:21v., Mich. 6:6v., Jes. 1:11v., Jer. 6:20, 7:21v. enz.;
het ware vasten is het losmaken van de strikken der goddeloosheid,
Jes. 58:3v., Jer. 14:12; voor een groot deel is de strĳd
der profeten tegen den uitwendigen, eigengerechtigen cultus van
het volk gericht. Het wezen van de bedeeling der toekomst bestaat
dan ook daarin, dat de Heere een nieuw verbond met zĳn
volk zal oprichten, dat Hĳ hun een nieuw hart zal schenken en
daarin zĳne wet zal schrĳven en dat Hĳ op allen zĳnen Geest
zal uitstorten, zoodat zĳ Hem liefhebben met hun gansche hart
en in zĳne wegen wandelen, Deut. 30:6, Jer. 31:32, 32:38v.,
Ezech. 11:19, 36:26, Joel 2:28, Zach. 12:10. En wel wordt
nu die toekomst geschilderd in beelden, aan de historische omstandigheden
ontleend, zoodat Zion en Jeruzalem, tempel en altaar,
offerande en priesterschap daarin eene groote plaats blĳven innemen.
Maar 1o bedenke men, dat ook wĳ hetzelfde doen en
van God en Goddelĳke zaken, van geestelĳke en hemelsche dingen
niet anders kunnen spreken dan in aardsche, zinnelĳke vormen.
De Oudtest. eeredienst is door God ook daartoe ingesteld, opdat
wĳ niet in eigengemaakte maar in door Hemzelf ons gegeven,
juiste beelden van de hemelsche dingen naar waarheid zouden
kunnen spreken. Het Nieuwe Test. neemt daarom ook dit spraakgebruik
over en gewaagt in het toekomstige Godsrĳk van Zion
en Jeruzalem, van tempel en altaar, van profeten en priesters;
het aardsche is een beeld van het hemelsche, Alles Vergängliche
ist nur ein Gleichniss. Men vergete 2o niet, dat alle profetie poezie
is, die naar haar eigen natuur verklaard moet worden. De fout

van de vroeger heerschende exegese bestond niet in hare vergeestelĳking
zonder meer, maar wel daarin, dat zĳ alle tot illustratie
dienende détails in een geestelĳken zin wilde omzetten en daarbĳ,
evenals bĳ de gelĳkenissen van Jezus, de hoofdgedachte dikwerf
uit het oog verloor. Als er bĳv. gezegd wordt, dat de Heere een
rĳsje verwekken zal uit den afgehouwen tronk van Isaï, dat Hĳ
den berg Zions verheffen zal op den top der bergen, dat Hĳ van
de verbannenen één uit eene stad en twee uit een geslacht zal
wederbrengen, dat Hĳ rein water op allen sprengen en hen van
hunne zonden reinigen zal, dat Hĳ de bergen van zoeten wĳn
zal doen druipen en de heuvelen zal doen vlieten van melk enz.,
dan gevoelt elk, dat hĳ hierin met eene poëtische beschrĳving
te doen heeft, die niet letterlĳk kan of mag worden opgevat.
De realistische verklaring komt hier met zichzelve in strĳd en
miskent het karakter der profetie. Ook is het 3o onjuist, dat de
profeten zelf het onderscheid van zaak en beeld zich volstrekt
niet bewust zouden geweest zĳn. Niet alleen zĳn de bovengenoemde
poëtische omschrĳvingen zonder twĳfel door de profeten als beeld
opgevat, maar met de namen van Sodom, Gomorra, Edom, Moab,
Philistea, Egypte, Assur, Babel duiden zĳ meermalen de macht
der Heidenwereld aan, die eens aan Israel onderworpen zal worden
en in zĳne zegeningen zal deelen, Ob. 16, 17, Jes. 34:5, Ezech.
16:46v., Dan. 2, 7v., Zach. 14:21. Zion is dikwerf de naam
voor het volk, voor de gemeente Gods, Jes. 49:14, 50:1, 51:3,
52:1, 54:1. En al kan de Oudtest. profetie zich het toekomstige
Godsrĳk niet voorstellen zonder tempel en offerande, toch gaat
zĳ telkens boven alle nationale en aardsche verhoudingen uit en
verkondigt zĳ, dat er geen ark des verbonds meer wezen zal,
wĳl heel Jeruzalem Gods troon is, Jer. 3:16, 17, dat het rĳk
van den Messias eeuwig zal zĳn en de gansche wereld omvatten,
Ps. 2:8, 72:8, 17, Dan. 2:44, dat alle inwoners profeten en
priesters zullen zĳn, Jes. 54:13, 61:6, Jer. 31:31, dat alle
onreinheid en zonde, alle krankheid en dood er gebannen zal
zĳn, 25:8, 33:24, 52:1, 11, Zach. 14:20, 21, Ps. 104:35,
dat het gesticht zal worden in een nieuwen hemel en op eene
nieuwe aarde, en geen zon of maan meer noodig zal hebben,
Jes. 60:19, 20, 65:17, 66:22. Zelfs het realistische toekomstbeeld
van Ezechiel bevat elementen, die eene symbolische verklaring
noodzakelĳk maken; de gelĳke deelen, die aan alle

stammen, schoon zeer onderscheiden in getalsterkte, worden
toegewezen; de afgepaste strooken, die voor priesters, levieten
en vorst bestemd zĳn; de scheiding van tempel en stad, de hooge
ligging van den tempel op een berg en de beek, die van onder
den dorpel van de oostelĳke tempeldeur naar de doode zee stroomt;
en ten slotte de kunstmatige ineenzetting en de practische onuitvoerbaarheid,
zĳ verzetten zich tegen eene zoogenaamd realistische
uitlegging. Eindelĳk 4o is het bĳ de exegese des Ouden
Testaments de vraag niet, of de profeten zich geheel of ten deele
bewust waren van het symbolisch karakter hunner voorspellingen,
want zelfs in het woord van klassieke schrĳvers ligt meer, dan
zĳzelven erbĳ gedacht of ermede bedoeld hebben. Maar wel is
het de vraag, wat de Geest van Christus, die in hen was, ermede
betuigden en openbaren wilde. Dat nu wordt uitgemaakt door
het Nieuwe Testament, dat de voltooiing, de vervulling en daarom
de verklaring van het Oude is, want in de vrucht wordt de
natuur van den boom openbaar. Zelfs de moderne kritiek erkent,
dat niet het Jodendom maar dat het Christendom de volle verwezenlĳking
is van de religie der profeten.

Hierover kan toch geen twĳfel bestaan, dat het N. Testament
zichzelf beschouwt als de geestelĳke en dus als de volkomene
en waarachtige vervulling van het Oude Testament. Het vergeestelĳken
van het O. T., mits in goeden zin verstaan, is niet een
uitvindsel van de christelĳke theologie, maar heeft in het N. T.
zelf een aanvang genomen. Het vergeestelĳkte Oude Testament,
dat is, het Oude Testament van zĳn tĳdelĳken, zinnelĳken vorm
ontdaan, is het Nieuwe Testament. De eigenaardigheid van de
oude bedeeling was juist, dat het verbond der genade onder aanschouwelĳke
beelden voorgesteld en in nationale, zinnelĳke vormen
ingekleed werd. Zonde werd gesymboliseerd in de levietische
onreinheid. Verzoening kwam tot stand door de offerande van een
geslacht dier. Reiniging werd afgeschaduwd in lichamelĳke wasschingen.
Gemeenschap met God was gebonden aan het opgaan
naar Jeruzalem. Behoefte aan Gods gunst en nabĳheid uitte zich
in een verlangen naar zĳne voorhoven. Het eeuwige leven werd
gedacht als een lang leven op aarde enz. Al het geestelĳke,
hemelsche en eeuwige werd overeenkomstig de vatbaarheid van
Israel, dat als een kind onder de tucht der wet was gesteld, in
aardsche schaduwen gehuld. Ofschoon de groote massa des volks

dikwerf bĳ die uitwendige vormen staan bleef, evenals vele
Christenen in het sacrament aan het teeken blĳven hangen,
drongen de vrome Israelieten met hunne harten wel tot de geestelĳke
kern door, die in de schaal verborgen was, maar toch
zagen ook zĳ dat geestelĳke niet anders dan in schaduw en beeld.
Daarom zegt het Nieuwe Testament, dat het Oude was σκια των
μελλοντων, το δε σωμα Χριστου, Col. 2:17, ὑποδειγμα και
σκια των ἐπουρανιων, Hebr. 8:5. De schaduw is het lichaam
niet, maar wĳst toch heen naar het lichaam, en valt weg, als
dit zelf gekomen is. Het Nieuwe Testament is de waarheid, het
wezen, de kern, de eigenlĳke inhoud van het Oude Testament;
Vetus Test. in Novo patet, Novum Test. in Vetere latet. Daarom
is er in het N. Test. zoo telkens van de waarheid sprake. Tegenover
de wet, die door Mozes is gegeven, staat de waarheid, die
in Jezus Christus geworden is, Joh. 1:14, 17. Hĳ is de waarheid,
Joh. 14:6; de Geest, dien Hĳ uitzond, is de Geest der waarheid,
Joh. 16:13, 1 Joh. 5:6; het woord Gods, dat Hĳ predikte, is
het woord der waarheid, Joh. 17:17; het onder het O. Test.
beloofde en afgeschaduwde heilsgoed is in Christus als eeuwige,
waarachtige realiteit voor allen openbaar geworden; alle beloften
Gods zĳn in Hem ja en amen, 2 Cor. 1:20; het Oude Testament
is niet afgeschaft maar is in de nieuwe bedeeling tot zĳne vervulling
gekomen en komt daarin nog altĳd door tot vervulling
tot op de parousie van Christus toe. Christus is daarom de ware
profeet, priester en koning; de echte knecht des Heeren, het
ware zoenoffer, Rom. 3:25, de ware besnĳdenis, Col. 2:11, het
ware pascha, 1 Cor. 5:7, de waarachtige offerande, Ef. 5:2,
en zĳne gemeente is het ware zaad Abrahams, het ware Israel,
het ware volk Gods, Mt. 1:21, Luk. 1:17, Rom. 9:25, 26,
2 Cor. 6:16-18, Gal. 3:29, Tit. 2:14, Hebr. 8:8-10,
Jak. 1:1, 18, 1 Petr. 2:9, Op. 21:3, 12, de ware tempel
Gods, 1 Cor. 3:16, 2 Cor. 6:16, Ef. 2:22, 2 Thess. 2:4,
Hebr. 8:2, het ware Zion en Jeruzalem, Gal. 4:26, Hebr. 12:22,
Op. 3:12, 21:2, 10; haar geestelĳke offerande is de ware
godsdienst, Joh. 4:24, Rom. 12:1, Phil. 3:3, 4:18, cf.
deel III 217. Alle begrippen des Ouden Testaments leggen hun
uitwendige, nationaal-israelietische beteekenis af en worden in hun
geestelĳken, eeuwigen zin openbaar; het semietische behoeft niet
meer door ons, gelĳk Bunsen wilde, in het japhetische te worden

overgezet; het N. Test. zelf heeft aan de particularistische ideeën
des O. Test. eene universalistische, kosmische beteekenis gegeven.
Geheel verkeerd is dus de beschouwing van het Chiliasme, volgens
welke het N. Test. met de gemeente uit de Heidenen een
intermezzo is, een zĳweg, die door God is ingeslagen, omdat
Israel zĳn Messias verwierp, zoodat de eigenlĳke voortzetting en
vervulling des Ouden Testaments eerst bĳ de tweede komst van
Christus een aanvang zou nemen. Veeleer is het omgekeerde
waar. Niet het Nieuwe, maar het Oude Testament is een tusschenbedrĳf.
Het verbond met Israel is tĳdelĳk, de wet is tusschen
de belofte aan Abraham en hare vervulling in Christus ingeschoven,
opdat zĳ de misdaad vermeerderen en als een tuchtmeester
tot Christus opleiden zou, Rom. 5:20, Gal. 3:19.
Daarom gaat Paulus altĳd tot Abraham terug, Rom. 4:11v.,
Gal. 3:6v., en knoopt aan de belofte, die tot hem is geschied,
zĳn evangelie vast. Abraham is de vader van de geloovigen, van
alle geloovigen, niet alleen uit de Joden maar ook uit de Heidenen,
Rom. 4:11; de kinderen der belofte zĳn zĳn zaad;
Rom. 9:6-8; de zegening van Abraham komt in Christus tot
de Heidenen, Gal. 3:14; wie van Christus zĳn, zĳn Abrahams
zaad en naar de beloftenis erfgenamen, Gal. 3:29. Het volk
van Israel is in de dagen des O. Test. tĳdelĳk verkoren, opdat
het heil straks in de volheid des tĳds aan heel de wereld ten
goede zou komen. Israel is niet verkoren tot schade maar ten
bate der volken. De belofte aan Adam en Noach had van haar
eerste begin af eene universalistische strekking en heeft deze,
na haar tĳdelĳke, wettische gedaante onder Israel te hebben
afgelegd, in Christus ten volle voor alle natiën geopenbaard.
Het voorhangsel is gescheurd, de scheidsmuur is gevallen, het
handschrift der wet is aan het kruis genageld; en nu zĳn de
geloovigen uit de Heidenen met die uit de Joden medeërfgenamen,
medeburgers der heiligen, huisgenooten Gods, nabĳ geworden in
Christus, en op hetzelfde fundament van apostelen en profeten
gebouwd, Ef. 1:9-11, 2:11-22. Het Nieuwe Testament is
daarom geen intermezzo, geen tusschenbedrĳf, geen zĳweg, geen
afbuiging van de lĳn des O. Verbonds, maar het lang te voren
beoogde doel, de directe voortzetting, de waarachtige vervulling
van het Oude Testament. Het Chiliasme, anders oordeelende,
komt met het Christendom zelf in conflict. Principieel beschouwd,

is het met het Judaisme één en moet er toe komen, om aan het
Christendom, aan den historischen persoon van Christus, aan zĳn
lĳden en sterven, eene tĳdelĳke, voorbĳgaande waarde toe te
kennen en de eigenlĳke zaligheid eerst te verwachten van Christus’
tweede komst, van zĳne verschĳning in heerlĳkheid. Evenals het
Judaisme, maakt het het geestelĳke aan het stoffelĳke, het ethische
aan het physische ondergeschikt, stĳft de Joden in hun vleeschelĳke
gezindheid, verontschuldigt hunne verwerping van den Messias,
verzwaart het deksel, dat op hun aangezicht ligt bĳ het lezen
des Ouden Testaments, en bevordert de inbeelding, dat de vleeschelĳke
afstammeling van Abraham nog als zoodanig een prerogatief
zal hebben in het koninkrĳk der hemelen. De Schrift
echter zegt, dat de ware lezing en verklaring van het O. Test.
te vinden is bĳ hem, die tot den Heere Christus is bekeerd,
2 Cor. 3:14-16, dat die een Jood is, die het in het verborgene
is en de besnĳdenis des harten deelachtig, Rom. 2:29, dat er
in Christus geen man of vrouw, geen Jood of Griek is, maar
dat zĳ allen één zĳn in Christus Jezus, 1 Cor. 12:13, Gal. 3:28,
Col. 3:11. De Jood, die Christen wordt, was niet maar
werd door zĳn geloof een kind van Abraham, Gal. 3:29. Cf.
tegen het Chiliasme: Augustinus, de civ. XX c. 6-9. Luther
bĳ Köstlin II 564 f. Gerhard, Loc. XXIX c. 7. Quenstedt, Theol.
IV 649. Calvĳn, Inst. III 25, 5. Walaeus, Op. I 537-554.
Voetius, Disp. II 1248-1272. Turretinus, Theol. El. XX qu 3.
Moor VI 149-162. Hengstenberg in zĳn comm. op de Openb.
van Johannes. Keil op Ezechiel 1868 S. 495 f. Kliefoth, Eschatologie
1886 S. 147 f. Philippi, Kirchl. Gl. VI 214 f. Hodge,
Syst. Theol. III 805-812. 861-866. Kuyper, Heraut 981-1003
enz.

6. Ofschoon hiermede in het algemeen het resultaat reeds
volkomen vaststaat, dat het Nieuwe Testament antichiliastisch
is, Kuenen, Prof. II 271, moet dit toch nog in bĳzonderheden
nader worden aangetoond. Het Chiliasme sluit de verwachting in,
dat er tegen de wederkomst van Christus eene volksbekeering
van Israel zal plaats hebben, dat de Joden dan naar Palestina
terug zullen keeren, en vandaar uit onder Christus over de volken
heerschen zullen. Daarbĳ is er onder de chiliasten verschil over,
of de bekeering aan den terugkeer of deze aan gene zal voorafgaan,

cf. bĳv. Guers, Israels toekomst en herstel 171. Wĳl het
moeilĳk te denken is, dat de verstrooide Joden eerst successief
bekeerd worden en dan samen het plan opvatten, om naar Palestina
te gaan, meenen sommigen, dat de Joden eerst langzamerhand
naar Kanaän terugkeeren en daar dan later gezamenlĳk
tot Christus zullen bekeerd worden, of trachten anderen beide
gevoelens zoo te vereenigen, dat er eerst een groot deel van de
Joden naar Palestina trekken, en dat dezen, na eerst stad en
tempel en eeredienst hersteld te hebben en daarna tot Christus
bekeerd te zĳn, langzamerhand door hunne andere volksgenooten
gevolgd worden. En zĳ wĳzen erop, dat deze verwachting aanvankelĳk
reeds vervuld wordt. Er zĳn reeds duizenden Joden in
Palestina; de Oostersche quaestie gaat hare oplossing tegemoet,
want Turkĳe dankt zĳn bestaan alleen aan den onderlingen naĳver
der groote mogendheden; en wordt Turkĳe eenmaal vernietigd,
dan is er alle kans, dat Palestina toegewezen wordt aan de Joden,
aan wie het rechtmatig toekomt; voorts werkt er in vele Joden,
gelĳk uit het in laatsten tĳd opgetreden Zionisme blĳkt, een
verlangen, om naar Palestina terug te keeren en daar een zelfstandig
rĳk te vormen; en eindelĳk maakt de groote verbetering
der verkeermiddelen, die men reeds in Nah. 2:3, 4, Jes. 11:16,
66:20 voorspeld acht, zulk een terugkeer ook eenvoudig en
gemakkelĳk. Hoe men nu ook oordeele over deze politieke combinatiën,
het Nieuwe Testament biedt aan zulk eene verwachting
niet den minsten steun. Toen de volheid des tĳds gekomen was,
stonden de Joden, als volk beschouwd, met de Heidenen op ééne
lĳn; zĳ waren samen verdoemelĳk voor God, omdat zĳ eene
eigene gerechtigheid uit de wet zochten op te richten en de gerechtigheid,
die uit het geloof is, verwierpen, Rom. 3:21.
Daarom zond God Johannes tot hen met den doop der bekeering
en liet het hun daarin aanzeggen, dat zĳ, schoon besneden zĳnde
en proselieten doopende, zelven schuldig en onrein stonden voor
zĳn aangezicht en evengoed als de Heidenen de wedergeboorte
en de bekeering van noode hadden, om in te gaan in het koninkrĳk
der hemelen. Door den doop zonderde Johannes de ware
Israelieten reeds van de massa des volks af. En Jezus ging op
dit voetspoor voort; Hĳ nam den doop van Johannes over en
liet hem bedienen door zĳne discipelen. Wel trad Hĳ evenals
Johannes aanvankelĳk op met de prediking, dat het koninkrĳk

Gods nabĳ was gekomen. Maar Hĳ vatte dat koninkrĳk gansch
anders dan zĳne tĳdgenooten op; Hĳ verstond er niet onder eene
politieke, maar eene religieus-ethische heerschappĳ en leerde, dat
geen vleeschelĳke afstamming uit Abraham maar alleen wedergeboorte
uit water en geest den toegang tot dat koninkrĳk der
hemelen ontsloot, deel III 232v. Daardoor vergaderde Hĳ allengs
rondom zich eene schare van discipelen, die zich onderscheidde
en afzonderde van het volk der Joden. En dezen waren de ware
ἐκκλησια, het echte volk Gods, gelĳk Israel dat had behooren
te zĳn maar nu in zĳne verwerping van den Messias betoonde
niet te wezen. Deze scheiding tusschen het volk der Joden en
de Nieuwtest. ἐκκλησια werd hoe langer hoe scherper. Wel waren
er velen, die in Christus geloofden, maar het volk, geleid door
de Phariseën en Schriftgeleerden, verwierp Hem. Ofschoon voor
sommigen tot eene opstanding, was Hĳ voor velen tot een val
en tot een teeken, dat weersproken werd, Luk. 2:34. Hĳ kwam
tot het zĳne, maar de zĳnen hebben Hem niet aangenomen,
Joh. 1:11. Jezus zegt zelf, dat een profeet niet geëerd is in
zĳn vaderland, Mt. 13:17. Telkens ervaart Hĳ, dat de Joden
niet tot Hem komen willen, Joh. 5:37-47, 6:64; Hĳ getuigt,
dat zĳ in hunne zonden zullen sterven, 8:21, dat zĳ kinderen
des duivels zĳn, 8:44, planten, niet door den Vader geplant,
Mt. 15:13, 14 en ziet in hun ongeloof geen toevallige, onvoorziene
omstandigheid maar vervulling der profetie, Mt. 13:13v.,
Joh. 12:37v. Doch niet alleen heeft Jezus van de Joden in het
heden niets te hopen, ook in de toekomst verwacht Hĳ niets
voor hen. Integendeel Hĳ kondigt de geheele verwoesting van
stad en tempel aan, zoodat er geen steen op den ander zal gelaten
worden, Joh. 2:18-21, Mt. 22:7, 23:37-39, 24:1v.,
Mk. 13, Luk. 21:6v. Bĳ zĳn intocht in Jeruzalem weent Hĳ
over de stad, Luk. 19:41-44. Des Maandags vóór zĳn dood
vloekt hĳ op den weg naar Bethanië den vĳgeboom, die daarin,
dat hĳ nog geen vruchten maar wel reeds bladeren had, een
beeld was van het schĳnvrome, eigengerechtige Israel, en sprak,
dat niemand eenige vrucht meer van hem eten zou in der eeuwigheid,
Mk. 11:12-14. Bĳ zĳn kruisgang beveelt Hĳ de vrouwen,
niet over Hem maar over Jeruzalem te weenen, Luk. 23:28.
Zelfs predikt Hĳ, dat de zaligheid, door Israel verworpen, het
deel der Heidenen zal worden. Het koninkrĳk Gods zal Israel

ontnomen en aan een ander volk gegeven worden, dat zĳne vruchten
voortbrengt, Mt. 21:43; de wĳngaard wordt aan andere landlieden
verhuurd. Mt. 21:41; tot de bruiloft worden geroepen
degenen, die op de uitgangen der wegen zĳn, Mt. 22:9; de
verloren zoon gaat vóór den oudsten zoon, Luk. 15. En zoo zegt
Hĳ, dat velen zullen komen van Oosten en Westen en met
Abraham, Izak en Jakob zullen aanzitten in het koninkrĳk der
hemelen, Mt. 8:10-12; dat Hĳ nog andere schapen heeft, die
van dezen stal niet zĳn, Joh. 10:16; en verblĳdt er zich over,
dat, als eenige Grieken Hem begeeren te zien, Hĳ nu als een
tarwegraan in de aarde vallen en sterven en alzoo veel vrucht
zal dragen, Joh. 12:24. Na zĳne opstanding beveelt Hĳ dan
ook aan zĳne discipelen, om het evangelie te prediken aan alle
volken, Mt. 28:18. En eenzelfde oordeel over Israel treffen wĳ
bĳ alle apostelen aan. Wel moeten zĳ als Jezus’ getuigen van
Jeruzalem uit hun arbeid beginnen, maar dan hem voortzetten
tot aan het uiterste der aarde, Hd. 1:8. Petrus brengt daarom
het evangelie terstond aan de Joden, Hd. 2:14, 3:19, 5:31,
doch ziet in een gezicht, dat voortaan niemand onrein is, maar
dat Gode aangenaam is een iegelĳk, die Hem vreest, uit wat
volk hĳ ook voortkome, Hd. 10:35, 43. Paulus begint zĳne
prediking altĳd eerst bĳ de Joden, maar keert zich, als dezen
het verwerpen, tot de Heidenen, Hd. 13:46, 18:6, 28:25-28.
Eerst den Jood, maar ook den Griek, is de regel, dien hĳ op
zĳne zendingsreizen in acht neemt, Rom. 1:16, 1 Cor. 1:21-24.
Immers, Joden en Heidenen zĳn beide verdoemelĳk voor God
en hebben hetzelfde evangelie van noode, Rom. 3:19v. Er is
slechts voor allen één weg tot de zaligheid, n.l. het geloof, gelĳk
dat reeds vóór de wet door Abraham geoefend en hem tot gerechtigheid
gerekend is, Rom. 4, Gal. 3. Wie van de Joden
Christus verwerpen, zĳn geen ware, echte Joden, Rom. 2:28, 29;
zĳ zĳn niet de besnĳding maar de versnĳding, Phil. 3:2, zĳ
zĳn ongeregelden, ĳdelheidsprekers, verleiders van zinnen, wien
men den mond moet stoppen, Tit. 1:10, 11; zĳ hebben den
Heere Jezus en hunne eigene profeten gedood, zĳ vervolgen de
geloovigen, zĳ behagen God niet en zĳn allen menschen tegen,
zĳ verhinderen de apostelen, om tot de Heidenen te spreken, en
maken de mate hunner zonden vol, zoodat de toorn over hen
tot zĳn uiterste grens gekomen is en thans zich over hen ontlaadt,

1 Thess. 2:14-16. De Joden, die de gemeente van Smyrna
lasteren, zeggen wel, dat zĳ Joden zĳn, maar zĳ zĳn het niet,
zĳ zĳn veelmeer eene synagoge des satans, Op. 2:9, 3:9. Echte
Joden, ware kinderen Abrahams zĳn zĳ, die in Christus gelooven,
Rom. 9:8, Gal. 3:29 enz. Zoo oordeelt het N. Test. over de
Joden; de gemeente der geloovigen heeft in alle opzichten het
nationale, vleeschelĳke Israel vervangen; het Oude Testament is
in het Nieuwe vervuld.


7. Slechts enkele plaatsen schĳnen met deze doorgaande leer
der Schrift in strĳd te zĳn en iets anders in te houden. De
eerste plaats is Mt. 23:37-39, Luk. 13:33-35, waar Jezus
tot de inwoners van Jeruzalem zegt, dat hun huis woest gelaten
zal worden, en dat zĳ Hem niet zullen zien, totdat zĳ zullen
zeggen: gezegend is Hĳ, die komt in den naam des Heeren.
Hier spreekt Jezus inderdaad de verwachting uit, dat de Joden
Hem eenmaal, n.l. bĳ zĳne wederkomst, als Messias erkennen
zullen. Wanneer nu van elders een duizendjarig rĳk en eene
daarmede samenvallende bekeering van Israel vaststond, zou deze
plaats daarnaar verklaard kunnen worden. Maar wĳl dit niet het
geval is, ook niet in Op. 20, gelĳk later blĳken zal, kan hier
alleen gedacht worden aan de Messiaserkenning der Joden bĳ
Christus’ wederkomst ten oordeele. En zoolang, zegt Jezus uitdrukkelĳk,
zal Jeruzalem woest gelaten worden; een herbouw
van stad en tempel wordt dus in elk geval door Jezus vóór zĳne
wederkomst niet verwacht. Ten tweede komt Luk. 21:24 in
aanmerking, waar Jezus zegt, dat Jeruzalem van de Heidenen
vertreden zal worden, totdat de tĳden der Heidenen vervuld
zullen zĳn. De conjunctie ἀχρι οὑ sluit nog niet in, dat bĳ het
aanbreken van den daardoor aangeduiden termĳn het tegenovergestelde,
n.l. het herbouwd en bewoond worden van Jeruzalem
door de Joden plaats hebben zal. Maar ook al ware dit zoo, dan
zegt Jezus daarmede nog niet, dat aan de vertreding van Jeruzalem
een einde zal komen vóór zĳne parousie, want Hĳ gaat
terstond, na het oordeel over Jeruzalem te hebben uitgesproken,
tot de bespreking van de teekenen vóór en bĳ zĳne wederkomst
over, Luk. 21:25v.; de tĳden der Heidenen duren tot zĳne
wederkomst voort. Wederom, indien het N. T. eene tweevoudige
wederkomst van Christus leerde, zou deze plaats in overeenstemming

daarmede kunnen worden uitgelegd, maar het zal straks
duidelĳk worden, dat daarvoor geen grond in het N. T. aanwezig
is. De derde tekst, die hier ter sprake komt, is Hd. 3:19-21.
Daar vermaant Petrus de Joden tot bekeering, opdat hunne zonden
uitgewischt worden en opdat καιροι ἀναψυξεως, tĳdpunten van
verkwikking, mogen komen van de zĳde van het aangezicht des
Heeren en Hĳ, n.l. God, den voor u (de Joden) bestemden
Christus Jezus zenden zal, welken de hemel moet opnemen tot
de tĳden van de wederoprichting aller dingen. Sommigen meenen,
dat de tĳden der verkwikking, waarvan hier gesproken wordt,
dan zullen aanbreken, wanneer het Joodsche volk bekeerd wordt
en alle dingen weer naar hun oorspronkelĳke bestemming in het
duizendjarig rĳk worden opgericht, en dat zĳ dan duren zullen
tot de tweede wederkomst van Jezus toe. Maar tegen deze uitlegging
bestaat groot bezwaar. De χρονοι ἀποκαταστασεως παντων
zĳn moeilĳk te verstaan van de herstelling der natuurlĳke en
zedelĳke verhoudingen, die door de Chiliasten in het millennium
verwacht wordt, want er staat duidelĳk, dat deze tĳden het
eindpunt zĳn van het verblĳf van Jezus in den hemel; tot zoo
lang vertoeft Jezus dus aan ’s Vaders rechterhand, en wĳl de
Schrift slechts ééne wederkomst van Christus kent, vallen de
tĳden van de wederoprichting aller dingen met de voleindiging
der wereld saam; bovendien is ἀποκαταστασις παντων veel te
sterke uitdrukking voor dat herstel van het Joodsche rĳk, dat
het Chiliasme verwacht. De tĳden der verkwikking zĳn daarom
niet identisch met maar gaan aan de tĳden van de wederoprichting
aller dingen vooraf. Want Petrus geeft een tweeledig doel aan
van de bekeering der Joden, opdat tĳden van verkwikking voor
hen aanbreken en opdat God hun den voor hen bestemden Christus
zenden moge. De tĳden der verkwikking vallen vóór de wederkomst
van Christus en slaan dan òf op den geestelĳken vrede,
die het gevolg is van bekeering en vergeving der zonden, òf op
bepaalde toekomstige tĳden van Goddelĳken zegen en gunst. Het
laatste is het waarschĳnlĳkste, omdat de tĳden der verkwikking
niet onmiddellĳk met de uitwissching der zonden maar met de
zending van Christus in verband worden gebracht. En de gedachte,
welke Petrus hier uitspreekt, is dan deze: bekeert u, o
Joden, tot uitwissching uwer zonden, opdat er ook voor u als
volk, die Christus overgeleverd, verloochend en gedood hebt, vs.

13-15, tĳden van verkwikking van Gods aangezicht mogen aanbreken
en God daarna van den hemel zenden moge dien Christus,
die in de eerste plaats voor u bestemd en daarom ook het eerst
tot u gekomen is, vs. 26, om ook u ten heil alle dingen weder
op te richten. Of zulke tĳden ooit voor de Joden zullen aanbreken,
zegt Petrus niet; dat hangt af van hunne bekeering, en
of deze te wachten is, wordt hier met geen woord vermeld.

De laatste plaats is Rom. 11:11-32. In Rom. 9-11 behandelt
Paulus het ontzaglĳk probleem, hoe Gods belofte aan
Israel te rĳmen is met de verwerping van het evangelie door de
overgroote meerderheid van Israel. De apostel geeft daarop in
de eerste plaats ten antwoord, dat de belofte Gods niet het
vleeschelĳk maar het geestelĳk zaad van Abraham geldt en werkt
dit in den breede uit, Rom. 9 en 10. En ten tweede merkt hĳ
op, dat God ook onder Israel nog altĳd zĳne uitverkorenen heeft,
en dus dat volk niet verstooten heeft; hĳ zelf is daarvoor ten
bewĳs en velen met hem; hoevelen er ook verhard en verblind
zĳn, de uitverkorenen hebben de zaligheid toch verkregen, er is
steeds een overblĳfsel naar de verkiezing der genade, Rom. 11:1-10.
Maar deze verharding, die over het grootste gedeelte van
Israel gekomen is, is toch Gods einddoel niet; veeleer is zĳ in
zĳne hand een middel, om de zaligheid tot de Heidenen te
brengen, opdat dezen, die zaligheid in het geloof aannemende,
op hun beurt Israel weder tot jaloerschheid mogen verwekken,
11:11-15. Na de geloovigen uit de Heidenen vermaand te
hebben, om zich hierop niet te verheffen, vs. 16-24, werkt
Paulus deze gedachte nog nader uit en zegt, dat over een deel
van Israel de verharding gekomen is, totdat het pleroma der
Heidenen, het volle getal der uit hun midden voor de zaligheid
bestemden, vervuld zal zĳn. En op die wĳze zal gansch Israel
naar Gods belofte zalig worden. De ongeloovige Joden zĳn dus
nu wel door God gehaat in betrekking tot het evangelie, opdat
de door hen verworpene zaligheid tot de Heidenen zou komen;
maar naar de verkiezing zĳn zĳ beminden om der vaderen wil,
want Gods beloften zĳn onberouwelĳk. Zooals het dus met de
Heidenen is gegaan, zal het ook met de verharde Joden gaan;
de Heidenen waren eerst ongehoorzaam en zĳn nu ontfermd geworden,
en zoo ook zĳn de Joden nu ongehoorzaam, opdat zĳ door
de barmhartigheid, aan de Heidenen bewezen, ook barmhartigheid

ontvangen mogen. Want God heeft allen, Heidenen en Joden,
onder de zonde besloten, opdat Hĳ hun allen barmhartig zou
zĳn, vs. 25-32. De meeste uitleggers meenen, dat de vraag,
of God zĳn volk verstooten heeft, 11:1, niet ten volle daarmede
beantwoord is, dat God onder Israel altĳd zĳne uitverkorenen
houdt, die successief in den loop der eeuwen worden toegebracht,
11:1-10, en zĳ oordeelen daarom, dat al hetgeen in hoofdst.
11 volgt, niet maar eene nadere explicatie, doch eene aanvulling
van het in vs. 1-10 gegeven antwoord is, een nieuw antwoord,
dat eerst ten volle de bedenking ontzenuwt, alsof God zĳn volk
verstooten zou hebben. Onder πας Ισραηλ in vs. 26 verstaan zĳ
daarom het volksgeheel van Israel, dat in de laatste dagen bekeerd
zal worden. Maar hoe algemeen deze verklaring ook zĳ,
er bestaan gewichtige bezwaren tegen. a. Indien het de bedoeling
van den apostel ware, om in 11:25-32 een nieuw, aanvullend
antwoord te geven, zou hĳ zĳne redeneering aan het einde met
haar begin en uitgangspunt in strĳd brengen. Immers heeft hĳ
9:6v. gezegd, dat de beloften Gods niet uitgevallen zĳn, omdat
zĳ het geestelĳk zaad van Abraham gelden, en in dit geestelĳk
zaad nog altĳd door hare vervulling erlangen, 11:1-10. A priori
is het zeer onwaarschĳnlĳk, dat Paulus later op deze redeneering
teruggekomen zou zĳn en haar in dezen zin zou aangevuld en
verbeterd hebben, dat de beloften Gods in deze zaliging van het
geestelĳk Israel niet ten volle tot hare vervulling komen maar
dan eerst volledig verwezenlĳkt worden, wanneer in den laatsten
tĳd eene volksbekeering van Israel plaats heeft. b. In elk geval
is er in hoofdst. 9:1-10:11 met geen enkel woord van zulk
eene verwachting voor het volk van Israel sprake, en er is geen
enkele uitdrukking, die haar vermoeden doet en voorbereidt. En
ook hoofdst. 11:11-24 bevat nog niets, wat op zoodanige verwachting
heenwĳst. Wel wordt 11:11-15 in dien zin door velen
opgevat. Maar ook al zĳn deze woorden niet hypothetisch, als
een element in de redeneering maar als beschrĳving van een
feit te verstaan, dan behelzen zĳ toch alleen deze gedachte: het
verwerpen van Christus door Israel is voor de Heidenen een
groot gewin geweest, want daardoor is de door Christus’ dood
tot stand gekomene verzoening het deel der Heidenen geworden;
een veel grooter gewin zal dan de aanneming van Israel door
God voor de Heidenen zĳn, want als Israel zĳn pleroma, zĳn

volle getal van uitverkorenen, zal bereikt hebben, en ook het
pleroma der Heidenen ingegaan is, dan zal dat het leven uit de
dooden, de opstanding uit de dooden van de nieuwe menschheid
ten gevolge hebben. Aan Israels ἡττωμα dankt middelĳkerwĳze
de Heidenwereld haar verzoening, aan Israels πληρωμα dankt zĳ
eens haar leven uit de dooden. c. Indien Paulus in 11:25 een
nieuw feit wilde mededeelen, bevreemdt de wĳze ten zeerste,
waarop hĳ dit doet. Hĳ zegt toch niet: en dan, daarna, n. l.
nadat de volheid der Heidenen is ingegaan, zal gansch Israël, maar:
και οὑτως πας Ισραῃλ σωθησεται, en op die wĳze zal gansch
Israel zalig worden. Dat kan niet anders beteekenen dan: op die
wĳze, als in de vorige verzen beschreven is. Vlak vooraf, in vs.
24, heeft Paulus gezegd, dat de verharding altĳd maar voor een
deel, ἀπο μερους over Israel gekomen is. De geloovigen uit de
Heidenen konden wel gaan denken, evenals Israel vroeger, dat
zĳ alleen het uitverkoren volk van God waren, en dat Israel
geheel verworpen was. Maar Paulus zegt, dat dit niet zoo is.
Neen, Israel is niet als zoodanig verworpen; er is onder hen
altĳd een overblĳfsel naar de verkiezing der genade; er zĳn wel
eenige takken afgebroken, waarvoor de wilde olĳfboom van de
Heidenwereld in de plaats is gekomen, maar de stam van den
tammen olĳfboom is gebleven; de verharding is maar voor een
deel over Israel gekomen; terwĳl het pleroma uit de Heidenen
ingaat, wordt ook het pleroma uit Israel toegebracht; en op die
wĳze wordt gansch Israel zalig. d. Dit feit, n.l. dat de verharding
maar voor een deel over Israel gekomen is, noemt Paulus
een μυστηριον, 11:25. Elders noemt hĳ zoo dikwerf het feit,
dat de Heidenen thans medeërfgenamen en medeburgers der
heiligen en huisgenooten Gods zĳn, en hier duidt hĳ met hetzelfde
woord het feit aan, dat de Joden maar voor een deel verhard
zĳn en dat God vele uitverkorenen voortdurend uit hen tot zĳne
gemeente toebrengt. Want die gedeeltelĳke verharding zal duren,
totdat het pleroma der Heidenen zal ingegaan zĳn. Nooit, tot
aan het einde der tĳden toe, zal God zĳn oude volk ganschelĳk
verwerpen; altĳd zal naast een deel uit de Heidenwereld ook een
deel uit Israel tot het geloof in Christus worden gebracht. De
Heidenen maar ook de Joden hadden zoo gansch anders verdiend.
Doch dit is het groote mysterium, dat God rĳk is in barmhartigheid,
dat Hĳ uit alle volk, ook uit het volk der Joden, dat Hem

verwierp, zĳne uitverkorenen vergadert, dat Hĳ allen onder de
zonde besloot, opdat Hĳ allen barmhartig zou zĳn. Dat mysterium
brengt den apostel in verrukking en doet hem bewonderend de
diepte van Gods wĳsheid en kennis aanbidden, 11:33-36.
e. Πας Ισραηλ in 11:25 is dus niet het volk van Israel, dat aan
de einden der dagen in massa bekeerd zal worden; het is ook
niet de gemeente uit Joden en Heidenen saam, maar het is het
pleroma, dat in den loop der eeuwen uit Israel toegebracht wordt.
Israel blĳft als volk, zoo voorspelt Paulus, naast de Heidenen
bestaan; het zal niet ondergaan noch van de aarde verdwĳnen;
het blĳft tot het einde der eeuwen, levert zĳn pleroma voor het
Godsrĳk evengoed als de Heidenen, en behoudt voor dat Godsrĳk
zĳn bĳzondere taak en plaats; uit alle volken en natiën en tongen
wordt de gemeente Gods vergaderd. f. Hoe groot dat pleroma
uit Israel zĳn zal, berekent Paulus niet. Het is best mogelĳk,
dat het getal der uitverkorenen uit Israel in de laatste tĳden
veel grooter zal zĳn, dan het in Paulus’ of in latere of in onze
dagen was; er is geen enkele reden, om dit te ontkennen; veeleer
doet de verbreiding van het evangelie onder alle volken verwachten,
dat zoowel uit Israel als uit de Heidenen een steeds
grooter aantal zalig zal worden. Maar dat bedoelt Paulus niet
te zeggen; hĳ telt niet, maar hĳ weegt. Uit de Heidenwereld
zal het volle pleroma komen, en ook uit Israel, en dat pleroma
zal πας Ισραηλ zĳn. In dat pleroma wordt gansch Israel behouden,
zooals in de gemeente in haar geheel de gansche menschheid
wordt gered. g. Eene andere bekeering van Israel, dan op
de door Paulus aangegeven wĳze laat zich ook moeilĳk denken.
Wat toch is eene volksbekeering, en hoe en wanneer zal zĳ bĳ
Israel plaats hebben? Er is natuurlĳk niets tegen, veeleer pleit
het feit van het voortbestaan van het volk Israels in verband
met de profetie ervoor, dat er ook uit Israel nog een zeer groot
getal tot het geloof in Christus worden gebracht; maar hoe groot
dit getal ook zĳ, het blĳft een overblĳfsel naar de verkiezing
der genade. Ook de sterkste chiliast zal toch niet denken, dat
eenmaal aan het einde alle Joden zonder uitzondering zullen
worden bekeerd. En ook al nam hĳ dat aan, meenende, dat zoo
alleen Rom. 11:25 ten volle vervuld werd, dan zou zulk eene
volksbekeering aan het einde toch nog niet ten goede komen aan
de millioenen Joden, die door de eeuwen heen tot op dien eindtĳd

toe in ongeloof en verharding zĳn weggestorven. Indien men
werkelĳk meent, dat Gods belofte aan Israel dan alleen waarlĳk
vervuld wordt, wanneer niet een ἐκλογη uit het volk, maar het
volk zelf toegebracht wordt, dan komt men met de geschiedenis
in conflict. Altĳd, alle eeuwen door, ook in de dagen des O. T.,
toen het nationale Israel Gods volk was, was het slechts een
klein deel des volks, dat in waarheid God diende en vreesde.
En zoo is het niet alleen bĳ de Joden, maar zoo is het ook bĳ
de Heidenen. Altĳd is het een overblĳfsel naar de verkiezing
der genade, dat uit de Christenvolken de zaligheid in Christus
deelachtig wordt. Bovendien blĳft er voor zulk eene volksbekeering
van Israel, als de Chiliasten verwachten, in Paulus’ schets van
de toekomst geen plaats over. Hĳ zegt toch uitdrukkelĳk, dat
de verharding over een deel van Israel gekomen is, totdat het
pleroma der Heidenen is ingegaan, en dat niet daarna maar dat
op die wĳze gansch Israel zalig wordt, Rom. 11:25, 26. De
verharding over een deel van Israel duurt dus zoolang, totdat
het pleroma uit de Heidenwereld toegebracht is, en volgens de
Chiliasten moet dan daarna de volksbekeering van Israel vallen.
Maar ligt er dan nog eene tĳdruimte tusschen het ingaan van
het pleroma der Heidenwereld en het einde der eeuwen? Zoo ja,
zĳn er in dien tĳd dan ook nog Heidensche volken, en wordt er
uit hen geen enkele meer bekeerd? Het ingaan van het pleroma
der Heidenen laat zich niet denken als tĳdelĳk voorafgaande aan
het zalig worden van gansch Israel. Rom. 11:26 noemt geen
nieuw feit, dat na het ingaan van de volheid der Heidenen plaats
grĳpt. Maar het ingaan van de volheid der Heidenen en het zalig
worden van gansch Israel loopen parallel, omdat de verharding
maar voor een deel over Israel gekomen is. Ten slotte merke
men nog op, dat, al zou Paulus aan het einde ook eene volksbekeering
van Israel verwachten, hĳ toch met geen woord melding
maakt van een terugkeer der Joden naar Palestina, van een
herbouw van stad en tempel, van eene zichtbare Christusregeering;
in zĳn toekomstbeeld is voor dat alles geen plaats. Cf. over de
bekeering der Joden, behalve de commentaren op Rom. 11, Voetius,
Disp. II 124 sq. Witsius, Oec. foed. IV 15, 20-32. Moor VI
127-130. Hodge, Syst. Theol. III 805. Kliefoth, Eschatologie
147.


8. Bĳ het bespreken van de verwachtingen, welke het N. Test.
in de toekomst koestert ten aanzien van het volk Israels, werd
nog in het midden gelaten, of het N. Test. misschien op andere
plaatsen dan de daar ter sprake gebrachte een tusschenstaat leert
tusschen deze bedeeling en de voleinding der eeuwen. Indien dit,
zoo werd erkend, het geval was, dan konden Mt. 23:37-39,
Luk. 21:24 en Hd. 3:19-21, ofschoon zĳ op zichzelve tot
het aannemen van zulk een overgangstĳd volstrekt geen aanleiding
gaven, toch in dien geest worden opgevat en verklaard. Thans
komt daarom de vraag aan de orde, of er volgens Jezus en de
apostelen voor de gemeente een tĳd van macht en heerlĳkheid
te wachten is, welke aan de algemeene opstanding en het wereldgericht
voorafgaat. Indien dit zoo ware, zouden wĳ daarvan
duidelĳk melding verwachten in de eschatologische rede, welke
Jezus in de laatste dagen van zĳn leven tot zĳne jongeren hield,
Mt. 24, Mk. 13, Luk. 21. Maar er is daarin geen woord, zelfs
geen zinspeling op zulk een rĳk vervat. De Chiliasten trachten
hun millennium wel op de eene of andere plaats in deze rede
in te lasschen, en zeggen bĳv., dat de eerste komst van Christus
in Mt. 24:27 en de tweede komst in vs. 30 vermeld wordt,
maar deze exegese mist toch allen grond. In zĳne eschatologische
rede geeft Jezus antwoord op twee vragen, die zĳne discipelen
Hem doen, n.l. wanneer de dingen geschieden zullen, die Hĳ
aangaande Jeruzalem gesproken heeft, n.l. dat er van den tempel
geen steen op den ander gelaten zal worden, en welk het teeken
zal zĳn van zĳne toekomst en van de voleinding der wereld.
Jezus beantwoordt eerst de eerste vraag, en wel zoo, dat Hĳ
eerst handelt over de voorteekenen, Mk. 13:1-8, cf. Mt. 24:1-8,
Luk. 21:5-11, daarna over het lot der jongeren, Mk. 13:9-13,
cf. Mt. 24:9-14, Luk. 21:12-18, en eindelĳk over
de catastrophe in Judea, Mk. 13:14-23, cf. Mt. 24:15-26,
Luk. 21:20-24. De tweede vraag naar de parousie van Jezus
en de voleinding der wereld wordt beantwoord in Mk. 13:24-31,
cf. Mt. 24:29-35, Luk. 21:25-33; en daarbĳ sluit Jezus
zĳne parousie terstond bĳ de verwoesting van Jeruzalem aan; in
den val dezer stad ziet Hĳ de aankondiging en de voorbereiding
van de voleinding der wereld; Mt. 24:29 εὐθεως, Mk. 13:24
ἐν ἐκειναις ταις ἡμεραις. Hĳ zegt zelfs, dat dit geslacht geenszins
zal voorbĳgaan, totdat alle deze dingen geschied zullen zĳn,

Mt. 24:34, Mk. 13:30, Luk. 21:32. Hoe nu deze verwachting
van zĳn spoedige, terstond na de verwoesting van Jeruzalem volgende
parousie bĳ Jezus ook te verstaan zĳ (waarover straks nader);
in elk geval blĳkt duidelĳk, dat er in deze rede geen plaats is
voor een duizendjarig rĳk. Jezus somt eerst, Mk. 13:1-8, eenige
algemeene voorteekenen op, waaraan de discipelen zien kunnen,
dat alles saam, n.l. de verwoesting van Jeruzalem en het einde
der wereld nadert; en deze signa communia zĳn: het opstaan
van valsche Christussen, oorlogen en geruchten van oorlogen,
beroering en opstand der volken met aardbeving, hongersnood enz.,
voorts de prediking van het evangelie in de geheele wereld tot
een getuigenis aller volken, Mk. 13:10, en eindelĳk, als voorspel
van het einddrama, hetgeen voorvalt in Judea en Jeruzalem,
Mk. 13:14-23. Daarna volgen de aan de parousie onmiddellĳk
voorafgaande voorteekenen, de signa propria, n.l. verduistering
van zon en maan, nedervallen der sterren, beweging van de krachten
in de hemelen, Mk. 13:24, 25. Met de parousie van Christus
is dan onmiddellĳk het gericht, de scheiding van goeden en
boozen, de voleinding der wereld verbonden, Mk. 13:26, 27.
Daarmee komt overeen, wat Jezus zegt in Mt. 13:37-43 en
47-50; het saam opgroeien van onkruid en tarwe, en het saambrengen
van allerlei soorten van visschen duurt voort tot de
voleinding der eeuwen, tot den tĳd van den oogst en van het
wereldgericht toe. Jezus kent maar twee aeonen, de tegenwoordige
en de toekomende. In de tegenwoordige eeuw hebben zĳne discipelen
niet anders dan verdrukking en vervolging te wachten
en moeten zĳ alles om zĳnentwil verlaten. Nergens voorspelt
Jezus aan zĳne jongeren eene heerlĳke toekomst op aarde vóór de
voleinding der wereld; integendeel, zooals het Hem gegaan is, zal
het ook zĳne gemeente gaan; een discipel is niet boven zĳn meester
en een dienstknecht niet boven zĳn heer; eerst in de toekomende
eeuw ontvangen zĳne jongeren alles met het eeuwige leven terug,
Mt. 5:3-12, 8:19, 20, 10:16-42, 16:24-27, 19:27-30,
Joh. 16:2, 33, 17:14, 15 enz. Als dan ook de jongeren in
Hd. 1:6 aan Jezus vragen, of Hĳ in dezen tĳd aan Israel het
koninkrĳk weder oprichten zal, dan ontkent Hĳ niet maar geeft
stilzwĳgend toe, dat dit eens geschieden zal; doch Hĳ zegt, dat
de Vader de tĳden of gelegenheden daarvoor in zĳne eigene macht
gesteld heeft, en dat de discipelen in dezen tĳd de roeping hebben,

om als zĳne getuigen op te treden van Jeruzalem uit tot aan het
uiterste der aarde. In dezen zelfden geest spreekt heel het Nieuwe
Testament, dat vanuit het standpunt der kruisgemeente geschreven
is. De geloovigen, die niet vele wĳzen en machtigen en edelen
zĳn, 1 Cor. 1:27, hebben hier op aarde niets dan lĳden en verdrukking
te wachten, Rom. 8:36, Phil. 1:29, zĳ zĳn gasten
en vreemdelingen, Hebr. 11:13, hun burgerschap is in de hemelen,
Phil. 3:20, zĳ merken niet aan de dingen, die men ziet, 2 Cor.
4:18, maar bedenken de dingen, die boven zĳn, Col. 3:2, zĳ
hebben hier geen blĳvende stad maar zoeken de toekomende,
Hebr. 13:14. Maar zĳ zĳn toch in hope zalig, Rom. 8:24, en
weten, dat, indien zĳ met Christus lĳden, zĳ ook met Hem zullen
verheerlĳkt worden, Rom. 6:8, 8:17, Col. 3:4. Daarom strekken
zĳ zich met heel het zuchtend schepsel reikhalzend uit naar
de toekomst van Christus en naar de openbaring van de heerlĳkheid
der kinderen Gods, Rom. 8:19, 1 Cor. 15:48v. enz., tegen welke
heerlĳkheid het lĳden van den tegenwoordigen tĳd niet opweegt,
Rom. 8:18, 2 Cor. 4:17. Nergens straalt in het N. Test. eenige
hope door, dat de gemeente van Christus nog eenmaal hier op
aarde tot macht en heerschappĳ zal komen. Het hoogste, dat zĳ
zich voorstelt, is, dat zĳ onder de koningen en allen die in
hoogheid zĳn een gerust en stil leven leiden moge in alle godzaligheid
en eerbaarheid, Rom. 13:1v., 1 Tim. 2:2. En daarom
beveelt het N. Test. niet in de eerste plaats die deugden aan,
welke tot overwinning der wereld in staat stellen, maar noemt,
ofschoon alle valsche ascetisme vermĳdende, Rom. 14:14, 1 Tim.
4:4, 5, Tit. 1:15, als vruchten des Geestes de deugden van
liefde, blĳdschap, vrede, lankmoedigheid, goedertierenheid, goedheid,
geloof, zachtmoedigheid, matigheid, Gal. 5:22, Ef. 4:32,
1 Thess. 5:14v., 1 Petr. 3:8v., 2 Petr. 1:5-7, 1 Joh. 2:15
enz.

Zelfs is het de doorgaande verwachting des N. Test., dat,
naarmate het evangelie des kruises zich verbreidt, ook de vĳandschap
der wereld openbaar wordt. Christus is bestemd, om voor
velen tot eene opstanding maar ook voor velen tot een val te
zĳn en hunne vĳandige overleggingen tot openbaring te brengen;
Hĳ is tot eene crisis in de wereld gekomen, opdat degenen, die
niet zien, zien mogen en die zien, blind worden, Mt. 21:44,
Luk. 2:34, Joh. 3:19-21, 3:39, Rom. 9:32, 33, 1 Cor. 1:23,

2 Cor. 2:16, Hebr. 4:12, 1 Petr. 2:7, 8. In de laatste tĳden,
in de dagen, die aan de wederkomst van Christus voorafgaan,
zal de goddeloosheid der menschen tot eene schrikbarende hoogte
stĳgen; de dagen van Noach keeren terug; wellust, zingenot,
losbandigheid, geldzucht, ongeloof, hoogmoed, spotternĳ, lastering
zullen op schrikkelĳke wĳze uitbreken, Mt. 24:37v., Luk. 17:26v.,
2 Tim. 3:1, 2 Petr. 3:3, Jud. 18; ook onder de belĳders
zal de afval groot zĳn; de verleiding zal zoo machtig worden,
dat zĳ zelfs, indien het mogelĳk ware, de uitverkorenen ten val
zou brengen; de liefde zal bĳ velen verkoelen en de waakzaamheid
zoo afnemen, dat de wĳze met de dwaze maagden in slaap vallen;
het zal zulk een algemeene afval worden, dat Jezus de vraag
kan doen, of de Zoon des menschen bĳ zĳne komst nog geloof
op aarde vinden zal, Mt. 24:24, 44v., 25:1v., Luk. 18:8,
1 Tim. 4:1. Het boek der Openbaring van Johannes stemt
daarmede overeen. De brieven aan de zeven gemeenten behandelen
wel concrete toestanden, gelĳk zĳ toenmaals in die kerken bestonden
en zĳn wel allereerst aan die gemeenten gericht, om ze
tot waakzaamheid aan te sporen en ze voor te bereiden op de
aanstaande vervolgingen en de wederkomst van Christus. Maar
zĳ hebben toch duidelĳk eene veel verdere strekking. Het zevental,
dat in de Openbaring steeds zoo groote beteekenis heeft, wĳst
daar reeds op; het is het getal der volkomenheid en doet de
zeven gemeenten, die uit de vele gemeenten in Klein-Azië hier
zĳn uitgelezen, voorkomen als typen van de gansche christelĳke
kerk. De brieven, door Johannes aan haar gericht, hebben niet
eerst afzonderlĳk bestaan, en zĳn niet elk voor zich eerst aan de
respectieve gemeente verzonden, maar zĳ behooren bĳeen, zĳn te
zamen opgesteld en bĳ elkander gevoegd, en zĳn aan de gansche
kerk gericht; alwie ooren heeft, hoore wat de Geest tot al de
gemeenten zegt. Maar al hebben de brieven dus ongetwĳfeld eene
beteekenis, die zich veel verder uitstrekt dan tot de zeven met
name genoemde, toenmaals in Klein-Azië bestaande gemeenten,
toch is deze niet hierin gelegen, dat zĳ opeenvolgende perioden
in de historie van Jezus’ gemeente zouden beschrĳven en een
klein compendium der gansche kerkgeschiedenis zouden zĳn. Maar
zĳ teekenen kerkelĳke toestanden, die toenmaals aanwezig waren
en die tevens typisch zĳn voor de gansche kerk van Christus,
die dus telkens in de kerk zich kunnen voordoen en die vooral

terugkeeren zullen aan het einde der dagen. Want het is duidelĳk,
dat zĳ allen geschreven zĳn onder den indruk van de aanstaande
vervolging en de spoedige wederkomst van Christus. Alle bevatten
zĳ eene heenwĳzing naar de parousie, en sporen met het oog
daarop de gemeenten tot waakzaamheid en getrouwheid aan. Zĳ
dienen, om de Christenheid, die meer en meer der wereld gelĳkvormig
werd, tot de eerste liefde terug te roepen, uit de onverschilligheid
te doen opwaken, en met het oog op de kroon, die
haar wacht, aan te gorden tot den strĳd en met onbezweken
trouw te doen volharden tot den dood. Want de dag des Heeren
nadert; nadat Johannes eerst de toestanden beschreven heeft, die
er in zĳn tĳd, en later, vooral tegen het wereldeinde, in de kerk
van Christus bestaan, gaat hĳ ertoe over, om te vermelden, wat
daarna geschieden zal, 4:1. Het boek van Gods raadsbesluit
over het einde der dingen wordt in den hemel door het Lam
geopend, hoofdst. 4 en 5, en in het bĳzonder dat door een engel
aan Johannes vertoond, wat betrekking heeft op den allerlaatsten
tĳd, hoofdst. 10, en alle volken der aarde aangaat, 10:11.
Beurtelings verplaatst Johannes ons nu op aarde en in den hemel.
In den hemel, daar is reeds alles beslist en bepaald, daar wordt
reeds eere gebracht aan God en het Lam, als ware de strĳd reeds
gestreden en de overwinning behaald, hoofdst. 4 en 5; daar zĳn
de zielen der martelaren reeds in lange witte kleederen gekleed
en wachten nog slechts op de vervulling van hun getal, 6:9-11;
daar ziet Johannes reeds proleptisch de gansche schare der verlosten
staande voor den troon, 7:9-19; daar zĳn de gebeden
der heiligen door God reeds verhoord, 8:1-4; daar zĳn reeds,
ook proleptisch, opgenomen de 144000, die verzegeld waren,
7:1-8, als eerstelingen de anderen voorgaan, 14:1-5, en over
het beest en zĳn beeld de overwinning hebben behaald, 15:1-4;
daar brengt de gansche schare der verlosten reeds heerlĳkheid
en eere aan God, wĳl de bruiloft des Lams is gekomen, 19:1-8.
De gemeente op aarde behoeft dus niet bang te zĳn voor de
gerichten, waarmede God aan het einde de wereld bezoekt. De
144000 dienstknechten Gods uit alle geslachten der kinderen
Israels worden van te voren verzegeld, 7:1-8; de tempel en het
altaar en degenen, die daarin aanbidden, worden niet aan de
Heidenen overgegeven en de twee getuigen, die aldaar geprofeteerd
hebben, worden wel gedood maar ook opgewekt en in den hemel

opgenomen, 11:1-12, en de christelĳke gemeente, schoon om
Christus’ wil door Satan vervolgd, vindt in de woestĳn eene
schuilplaats, 12:1-14. In beginsel is de strĳd reeds beslist.
Want Christus is in den hemel opgenomen, 12:5; en Satan is
door Michael en zĳne engelen overwonnen en uit den hemel op
aarde geworpen, 12:7-11. Thans heeft hĳ op aarde nog slechts
een kleinen tĳd, 12:12. Maar dien tĳd maakt hĳ zich ten nutte.
Hĳ veroorzaakt het opkomen van het beest uit de zee of den
afgrond, 13:1, 11:7, 17:8, en geeft er macht en heerlĳkheid
aan. Dit beest is het Romeinsche keizerrĳk, 13:1-10, wordt
door een ander beest, het beest van de aarde, dat is, den valschen
profeet, de valsche religie, den antichrist gesteund, 13:11-18,
realiseert zich ten volle in één persoon, die zelf daarom het beest
heeten kan, 13:3, 12, 18, 17:8, 10, 11 en heeft zĳn centrum
in de stad Babylon, dat is Rome, de groote hoer, welke over
alle volken heerscht, hoofdst. 17 en 18. Maar al deze machtsontwikkeling
is ĳdel. Door de ontsluiting der zeven zegelen, door
het blazen der zeven bazuinen, door het uitgieten der zeven fiolen
openbaart God zĳn toorn, bezoekt Hĳ natuur en menschheid met
zĳne oordeelen, en bereidt Hĳ het eindgericht voor. Eerst valt
Babel, hoofdst. 18. Dan verschĳnt Christus, 19:11-16, overwint
het beest uit de zee en het beest van de aarde, 19-21 en straks
ook den Satan, 20:1-3.

9. Nu is het zeer bevreemdend, dat deze laatste overwinning
over Satan in twee tempo’s geschiedt. Eerst wordt hĳ voor duizend
jaren gebonden en in den afgrond geworpen, en daarna verleidt
hĳ opnieuw de volken, voert krĳg tegen de gemeente en wordt
dan voorgoed overwonnen en geworpen in den poel van vuur en
sulfer, 20:1-10. De voorstanders van het Chiliasme vinden,
behalve in het Oude Testament, in deze pericoop hun sterksten
steun en de tegenstanders zĳn er in niet geringe mate verlegen
mede en hebben er al hun exegetische kunst aan beproefd. De
gedachte, dat er na de overwinning van het wereldrĳk nog een
laatste aanval van de volken moest afgeslagen worden, is ongetwĳfeld
door Johannes aan Ezechiel ontleend. Deze profeet verwacht,
dat Israel, nadat het in zĳn land zal zĳn wedergekeerd
en daar zeker wonen zal, nog eenmaal aangevallen zal worden
door Gog van het land Magog, vorst van Rosch, Meschech en

Tubal, dat is door het volk der Scythen, in verbinding met
allerlei andere volken uit het noorden, oosten en zuiden. De
aanval eindigt echter daarmede, dat God zelf deze volken op de
bergen Israels in zĳn toorn verdelgen zal, c. 38 en 39. In hoofdst.
38:17 zegt de Heere, dat Hĳ van die volken reeds vroeger door
den dienst zĳner profeten gesproken heeft. En inderdaad verkondigden
reeds vroegere profeten, dat niet alleen die historische
volken, in wier midden Israel leefde en met wie het in aanraking
kwam, maar ook alle veraf wonende Heidenen door den Heere
in zĳnen dag gericht zouden worden, Joel 2:32, 3:2, 11v.,
Mich. 4:5, 11, 5:6-8, Jes. 25:5-8, 26:21, Jer. 12:14-16,
30:23, 24. Zeer duidelĳk komt soortgelĳke profetie bĳ
Zacharia voor, die in hoofdst. 12-14 schetst, hoe tegen den dag
des Heeren Jeruzalem door de volken belegerd, en deze dan door
den Heere gericht zullen worden. En Daniel ziet niet alleen in
Antiochus Epiphanes de belichaming van het Gode vĳandige
wereldrĳk, maar verwacht ook, dat deze Gode vĳandige macht
nog eenmaal zich verheffen en alzoo voor het gericht rĳp worden
zal, 11:40v. Tweeërlei was dus de verwachting der profetie,
eerst van eene overwinning van het volk Gods over de volken,
in wier midden het woonde, en daarna van een zegepraal over
de volken, die tot dusver nog niet verschenen waren op het tooneel
der wereldgeschiedenis. Deze dubbele verwachting ging over in
de apocriefe litteratuur, Schürer, Gesch. des jüd. Volkes II3 532.
551, maar ook in het Nieuwe Testament. Natuurlĳk staat de
eerste verwachting op den voorgrond. De verschĳning van Christus
roept het antichristelĳk beginsel wakker. Jezus spreekt van ψευδοπροφηται
en ψευδοχριστοι, die zich stellen zullen tegenover Hem
en zĳn rĳk, Mt. 7:15, 24:5, 24, Mk. 13:21, 22, Luk. 17:23.
Om het ongeduld der Thessalonicensen bĳ hunne verwachting
van Jezus’ spoedige wederkomst te temperen, wĳst Paulus er in
2 Thess. 2 op, dat die dag van Christus niet aanbreekt, tenzĳ
eerst kome de apostasie en geopenbaard worde de mensch der
zonde. Deze kan nu nog niet komen, wĳl er iets is, wat hem
wederhoudt. Wel is thans ook reeds werkzaam το μυστηριον της
ἀνομιας, maar toch kan de mensch der zonde niet komen, voordat
hĳ, die hem wederhoudt, uit het midden weggedaan zĳ. Daarna
eerst zal de ἀνομος geopenbaard maar ook aanstonds door Jezus
teniet gedaan worden. De Apocalypse ziet de antichristelĳke macht

belichaamd in het beest uit de zee, dat is, het Romeinsche rĳk,
hetwelk de stad Rome tot centrum en een bepaalden keizer tot
hoofd heeft, en daarbenevens in het beest van de aarde, dat is,
de valsche profetie, welke tot huldiging van het wereldrĳk en
zĳn keizer verleidt. Dezen tegenstander van Christus noemt Johannes
in zĳne brieven dan het eerst met den naam van αντιχριστος,
in 1 Joh. 2:18 waarschĳnlĳk zelfs zonder artikel; en
hĳ ziet zĳn wezen gerealiseerd in hen, die de komst van Christus
in het vleesch principieel loochenen, 1 Joh. 2:22. 4:2, 3,
2 Joh. 7. De voorstellingen van den antichrist zĳn in de Schrift
dus verschillend. Daniel ziet zĳn type in Antiochus Epiphanes;
Jezus maakt het antichristelĳk beginsel los uit de Oudtest. tegenstelling
van Israel en de volken en ziet het belichaamd in vele
valsche Christussen en vele valsche profeten, die opstaan zullen
na en tegen Hem; Paulus laat den mensen der zonde opkomen
uit eene algemeene apostasie en noemt hem den ἀνομος en den
ἀντικειμενος, n.l. van Christus, maar teekent hem ook, met
trekken aan Daniel ontleend, als dengene, die zich verheft boven
alles, wat God heet en wat door menschen vereerd wordt, zoodat
hĳ in Gods tempel als een God zich nederzet en als een God
zich vertoont. Johannes in zĳne brieven acht den antichrist gekomen
in de ketters zĳner dagen. En de Apocalypse ziet zĳne
macht zich ontwikkelen in het wereldrĳk, dat door de valsche
profetie wordt gesteund. Daaruit blĳkt, dat bĳ den antichrist
niet uitsluitend aan één persoon of aan eene groep van personen,
bĳv. de ketters der eerste eeuwen, het Romeinsche rĳk, Nero,
de Joden, Mohammed, den paus, Napoleon enz., gedacht moet
worden. De Schrift leert duidelĳk, dat de antichristelĳke macht
hare geschiedenis heeft, in verschillende tĳden op verschillende
wĳzen zich openbaart en ten slotte zich volledig ontwikkelt in
een algemeenen afval en verbreking van alle natuurlĳke en zedelĳke
banden, die thans nog zulk eene apostasie tegenhouden, en zich
dan belichaamt in een wereldrĳk, dat de valsche kerk in dienst
neemt en in de vergoding van het hoofd van dat rĳk zichzelf
apotheoseert. Aan deze antichristelĳke macht in haar hoogste en
laatste ontwikkeling maakt dan Christus zelf door zĳne verschĳning
een einde. Cf. de nieuwere litt. over den antichrist:
Lünemann in zĳn comm. op Thess., 3te Aufl. S. 219-225.
Rinck, Die Lehre der H. S. von Antichrist. 1867. Boehmer,

Zur Lehre vom Antichrist, Jahrb. f. d. Th. 1859 S. 405-467
F. Philippi, Die bibl. kirchl. Lehre v. Antichrist 1877. Kliefoth,
Eschatologie 205 f. Renan, L’antéchrist 1877. Bousset,
Der Antichrist 1877. Wadstein,
Die eschatol. Ideengruppe Antichrist,
Weltsabbat, Weltende und Weltgericht, Leipzig 1896. Ebbes,
Der Antichrist in den Schriften des N. T.
(Theol. Arb. aus d. rhein. westf. Pred. Verein. N. F. Heft 1 S. 1-57). Art. in
Herzog3 van Seuffert.

Maar daarmede is nog niet de volledige overwinning behaald.
Het antichristelĳk beginsel kan uiteraard alleen optreden onder
die natiën, die het evangelie gekend en ten slotte in bewuste en
opzettelĳke vĳandschap verworpen hebben. Maar er zĳn altĳd
geweest, er zĳn nog en er zullen tot het einde der dagen volken
zĳn, die, als afgesneden takken, buiten de geschiedenis en de
cultuur der menschheid staan. Wel zegt Jezus, Mt. 24:14, dat
het einde eerst komt, nadat het evangelie in heel de bewoonde
wereld gepredikt is tot een getuigenis allen volken. Maar deze
profetie sluit toch niet in, dat het Christendom eens onder alle
volken de heerschende godsdienst zal zĳn, of dat het aan ieder
mensch, hoofd voor hoofd, bekend zal wezen; want de historie
leert, dat millioenen menschen en tal van volken, ook in de
eeuwen na Christus’ komst op aarde, weggestorven zĳn, zonder
eenige kennis van het evangelie te hebben gehad. Maar Jezus’
woord houdt alleen in, dat de prediking van het evangelie tot
alle volken doordringen zal en bepaalt geenszins nauwkeurig de
mate, waarin, noch de grens, tot welke dit geschieden zal. De
profetie vervult zich ook niet in eens maar successief door den
loop der eeuwen heen, zoodat vele volken, die eertĳds in het
licht des evangelies wandelden, later daarvan weer beroofd zĳn
geworden. Terwĳl in deze negentiende eeuw het evangelie onder
de Heidenen zich verbreidt, neemt onder de Christenvolken de
afval hand over hand toe. En daarom is het meer dan waarschĳnlĳk,
dat tegen den tĳd van de parousie wederom vele volken
op aarde van de kennis van Christus verstoken zullen zĳn. En
met dit feit rekent het twintigste hoofdstuk van Johannes’ Openbaring.
Omdat daar sprake is van eene duizendjarige binding van
Satan en van een gedurende dien tĳd leven en heerschen der
martelaren met Christus, hebben velen gemeend, dat hier klaar
en onwedersprekelĳk het zoogenaamde duizendjarig rĳk werd

geleerd. Maar feitelĳk is dit een verklaren van Op. 20, niet naar
de analogie der Schrift, maar naar de analogie der apocriefe
litteratuur. Op. 20 bevat op zichzelf niets van al wat tot het
wezen van het chiliastisch geloof behoort. Immers, 1o er wordt
met geen enkel woord melding gemaakt van eene bekeering en
een terugkeer der Joden, van een herbouw der stad Jeruzalem,
van een herstel van tempel en eeredienst, van eene aanvankelĳke
vernieuwing der aarde. Veeleer is dit alles buitengesloten. Want
ook al zouden de 144000 in hoofdst. 7 van het pleroma uit
Israel te verstaan en van die in 14:1 onderscheiden zĳn, dan
ware daarmede toch niets anders en niets meer bedoeld, dan dat
ook vele Christenen uit de Joden in de groote verdrukking zullen
staande blĳven en onder de schare voor Gods troon een eigen
plaats zullen innemen; maar er wordt volstrekt niet gezegd, dat
zĳ opstaan en in Jeruzalem wonen zullen. De Christenen zĳn de
echte Joden, en de Joden, die zich verharden in hun ongeloof,
zĳn eene synagoge des Satans, 2:9. Al heet misschien het
aardsche Jeruzalem nog eene enkele maal de heilige stad en de
tempel aldaar de tempel Gods, 11:1, 2, toch wordt dat Jeruzalem
in geestelĳken zin Sodom en Egypte genoemd, 11:8; het
echte Jeruzalem is boven, 3:12, 21:2, 10, en daar is ook de
tempel Gods, 3:12, 7:15, 11:19 enz., en de ark, 11:19 en
het altaar, 6:9, 8:3, 5, 9:13, 14:18, 16:7. En dat Jeruzalem
daalt niet reeds in Op. 20 maar eerst in Op. 21 op aarde neer.
2o Het leven en heerschen der in de groote verdrukking trouw
gebleven geloovigen heeft niet op aarde maar in den hemel plaats.
Van de aarde is met geen woord sprake. Johannes ziet den engel,
die Satan bindt, uit den hemel opkomen, 20:1; de tronen, die
hĳ aanschouwt, 20:4, bevinden zich in den hemel, 4:4, 11:16;
en de zielen der martelaren worden door Johannes hier, 20:4,
evenals overal elders in den hemel gezien, 6:9, 7:9, 14, 15,
11:12, 14:1-5, 18:20, 19:1-8. De geloovigen zĳn reeds
op aarde door Christus Gode tot koningen en priesters gemaakt,
1:6; zĳ zĳn dit in den hemel, 5:10, en verwachten, dat zĳ
het eenmaal ook op aarde zullen zĳn, 5:10, maar deze verwachting
wordt eerst in het nieuwe Jeruzalem, dat van boven
neerdaalt, vervuld; dan zullen zĳ koningen zĳn in der eeuwigheid,
22:5. Thans echter, in den hemel, is hun koningschap tĳdelĳk,
het duurt duizend jaren. 3o Ook weet Johannes niet van eene

eerste lichamelĳke opstanding, die aan het duizendjarig rĳk
vooraf zou gaan, en eene tweede, die daarop volgen zou. Nergens
wordt in de Schrift zulk eene eerste opstanding geleerd. Wel is
er sprake van eene geestelĳke opstanding uit de zonde, Joh. 4:25,
26, Rom. 6:4 enz. Ook is er eene ἀναστασις ἐκ νεκρων,
die op enkele gevallen ziet, zooals de opstanding van Christus,
1 Petr. 1:3, cf. Hd. 26:23, 1 Cor. 15:23, of alleen op de
geloovigen betrekking heeft, Luk. 20:35, 36, Hd. 4:2, maar
in dit geval volstrekt niet temporeel door een duizendjarig rĳk
van de algemeene αναστασις νεκρων onderscheiden is, Mt. 22:31,
Joh. 5:28, 29, Hd. 24:15, 1 Cor. 15:13, 42. Wel heeft men
dit in 1 Cor. 15:20-28 en 1 Thess. 4:13-18 meenen te
vinden, maar ten onrechte. In 1 Cor. 15:20-28 handelt Paulus
zeer zeker alleen van de opstanding der geloovigen, terwĳl hĳ
van die der goddeloozen hier in het geheel niet spreekt en niet
behoeft te spreken; maar van die opstanding der geloovigen zegt
hĳ duidelĳk, dat zĳ plaats hebben zal bĳ de parousie van
Christus en dat daarna het einde zal zĳn, waarin Hĳ het koninkrĳk
den Vader overgeeft, vs. 23, 24. Men zou uit deze plaats
op zichzelve wel kunnen afleiden, dat er geen opstanding der
goddeloozen volgens Paulus is, maar onmogelĳk, dat deze door
een duizendjarig rĳk van die der geloovigen gescheiden is. Want
op de opstanding der geloovigen volgt terstond het einde en de
overgave van het koninkrĳk, omdat alle vĳanden overwonnen zĳn
en de laatste vĳand, dat is de dood, te niet gedaan is. Evenmin
staat er iets van zulk eene eerste, lichamelĳke opstanding der
geloovigen in 1 Thess. 4:13-18. In Thessalonica maakte men
zich ongerust over het lot dergenen, die in Christus gestorven
waren. Van welken aard die ongerustheid was, weten wĳ niet.
De Chiliasten meenen, dat de Thessalonicensen niet twĳfelden aan
de opstanding en het eeuwig leven der in Christus ontslapenen,
maar dat zĳ aan twee opstandingen geloofden, eene vóór en eene
na het duizendjarig rĳk, en nu bezorgd waren, dat de reeds gestorven
geloovigen eerst bĳ de tweede opstanding zouden opstaan
en dus geen deel zouden hebben aan de heerlĳkheid van het
duizendjarig rĳk. Maar deze meening is ver gezocht en vindt
hoegenaamd geen steun in den tekst; indien er eene eerste opstanding
der geloovigen was, zou men juist verwachten, dat de gemeente
in Thessalonica zich niet bezorgd maakte over het lot der gestorvenen,

want dezen zouden dan immers juist in het voorrecht dier
eerste opstanding deelen. En indien men antwoordt, dat men dat
juist in Thessalonica niet wist, dat er eene eerste opstanding der
geloovigen was, dan had de apostel hun dat eenvoudig met een
paar woorden kunnen zeggen. Maar dat doet hĳ in het geheel
niet; hĳ spreekt niet van eene eerste en eene tweede opstanding;
hĳ betoogt alleen, dat de geloovigen, die bĳ Jezus’ komst nog
levend overgebleven zĳn, niets zullen vóór hebben bĳ hen, die
reeds vroeger in Christus ontslapen zĳn. Waarin de Thessalonicensen
meenden, dat de laatsten bĳ de eersten zouden achterstaan,
is ons onbekend. Maar dit doet er ook niet toe; het feit staat
vast, dat men zoo in Thessalonica oordeelde. En daartegenover
zegt Paulus nu, dat dit niet het geval is, want God zal de
ontslapen geloovigen door middel van Jezus, die hen opwekken
zal, terstond met Hem (met Jezus) doen zĳn in zĳne toekomst,
zoodat Hĳ hen als het ware meebrengt, en de levend overgebleven
geloovigen zullen hen volstrekt niet vooruit zĳn, want de opstanding
der dooden gaat vooraf, en daarna worden alle geloovigen, zoowel
de opgestane als de veranderde geloovigen, te zamen opgenomen
in de wolken, den Heere tegemoet. De tekst bevat dus niets van
eene eerste en eene tweede opstanding. Indien nu nergens in de
Schrift zulk eene tweeërlei opstanding voorkomt, zal men wel
doen, ze niet al te spoedig in Op. 20 te vinden. En werkelĳk
komt ze daar ook niet voor. Er staat daar in vers 4 en 5 alleen
dit, dat de zielen der in de groote verdrukking trouw gebleven
geloovigen als koningen met Christus duizend jaren leven en
heerschen en dat dit de eerste opstanding is. Johannes zegt
duidelĳk, dat hĳ de zielen, τας ψυχας, van de martelaren zag,
cf. 6:9, en maakt van opstanding hunner lichamen geen melding.
Hĳ zegt voorts, dat die zielen, niet opstonden of opgewekt werden
of in het leven ingingen, maar dat zĳ leefden en dat zĳ terstond
als koningen met Christus leefden en heerschten duizend jaren.
Hĳ spreekt verder van de overige dooden, οἱ λοιποι των νεκρων,
en onderstelt dus, dat de geloovigen, wier zielen hĳ in den hemel
zag, ook nog in zekeren zin tot de dooden behooren, maar toch
leefden en heerschten; daartegenover zegt hĳ van de overige dooden,
niet, gelĳk in de Statenvertaling staat, dat zĳ niet weder levend
werden, maar dat zĳ niet leefden, οὐκ ἐζησαν. En hĳ voegt er
eindelĳk met nadruk aan toe, dat dit leven en heerschen van de

zielen der getrouw gebleven geloovigen in tegenstelling met het
niet leven der overige dooden de eerste opstanding is. Men voelt
als het ware de tegenstelling: dàt is niet de eerste opstanding,
die door sommigen, ook reeds in Johannes’ dagen, aangenomen
werd, alsof er eene lichamelĳke opstanding der geloovigen aan het
duizendjarig rĳk vooraf zou gaan; maar de eerste opstanding
bestaat in het leven en heerschen der getrouw gebleven geloovigen
in den hemel met Christus. De geloovigen, aan wie Johannes
schrĳft en die straks de verdrukking tegemoet gaan, moeten niet
denken, dat zĳ eerst zalig zullen worden aan het einde der dagen.
Neen, zalig zĳn de dooden, die in den Heere sterven van nu aan,
ἀπαρτι, 14:13; zĳ ontvangen terstond rust van hun moeiten;
zĳ worden aanstonds bĳ hun sterven gekroond; zĳ leven en heerschen
met Christus in den hemel van het eerste oogenblik na hun
dood af; en daarom kunnen zĳ gemoedigd de verdrukking tegengaan,
de kroon des levens ligt voor hen gereed, 2:10. Johannes
herhaalt hier, 20:4, 5, in het kort, wat hĳ vroeger aan de zeven
gemeenten geschreven heeft. De beloften, welke daar aan de
geloovigen, indien zĳ volhardden tot het einde, gegeven werden,
kwamen alle hierop neer, dat wie overwint, gekroond zou worden.
Wie overwint, ontvangt te eten van den boom des levens, 2:7,
van het verborgen manna, 2:17, krĳgt macht over de Heidenen,
2:26, ontvangt de morgenster, 2:28, wordt bekleed met witte
kleederen, 3:5, wordt gemaakt tot een pilaar in Gods tempel,
3:12, houdt avondmaal met Jezus, 3:20. In één woord, die
overwint, Ik zal hem geven met mĳ te zitten in mĳnen troon,
2:21. Wat Johannes eerst in de belofte zag, ziet hĳ thans in
hoofdst. 20 in de vervulling; zĳ, die trouw blĳven tot den dood,
leven en heerschen terstond met Christus in zĳnen troon in den
hemel; en dat is de eerste opstanding. Maar Johannes voegt er
nog iets aan toe, en bevestigt daarmede de boven gegeven verklaring.
Hĳ zegt namelĳk: zalig en heilig is hĳ, die deel heeft
in de eerste opstanding; over hem heeft de tweede dood geen
macht, maar zĳ zullen priesters Gods en Christi zĳn, en met
Hem heerschen de duizend jaren. De tweede dood is volgens
20:14 niets anders dan het geworpen worden in den poel des
vuurs. Wat nu het lot der in vs. 5 genoemde overige dooden
moge zĳn, in elk geval zĳn de getrouw gebleven geloovigen, die
met Christus leven en heerschen, voor dien tweeden dood gevrĳwaard.

Zĳ hebben reeds de kroon des levens en eten reeds van
het manna des levens, en behoeven dus voor het later volgend
gericht niet te vreezen; wie overwint, zal van den tweeden dood,
die bĳ het eindgericht intreedt, niet beschadigd worden, 2:11.
Indien Johannes de eerste opstanding in chiliastischen zin verstond,
als eene lichamelĳke opstanding der geloovigen vóór het
duizendjarig rĳk, dan had hĳ zulk eene vertroosting aan de geloovigen
niet behoeven te geven. Hĳ had dan kunnen volstaan
met te zeggen, dat zĳ nog vóór het duizendjarig rĳk zouden
opstaan. Maar neen, de geloovigen blĳven nog tot het eindgericht
toe in zekeren zin tot de dooden behooren; doch geen nood,
indien zĳ volharden tot het einde, dan worden zĳ terstond gekroond
en kunnen, ook al heerscht de eerste dood nog over hunne
lichamen, door den tweeden dood niet beschadigd worden.

10. Tegen deze verklaring kan men echter inbrengen, dat
Johannes toch duidelĳk spreekt van eene duizendjarige heerschappĳ
der geloovigen met Christus, zĳ het ook in den hemel,
en dat hĳ deze plaatst na de wederkomst van Christus, 19:11-16
en den val van het wereldrĳk en van den valschen profeet,
19:20. Toch weegt deze bedenking niet zoo zwaar als het lĳkt.
Want 1o de plaatsing van het visioen in Op. 20 na dat in hoofdst.
19 beslist op zichzelf hoegenaamd nog niet over de chronologische
volgorde. In het algemeen kan de kunst van het woord, in onderscheiding
bĳv. van de schilderkunst, datgene wat gelĳktĳdig
plaats heeft, slechts successief, het een na het ander, verhalen.
De Schrift maakt hierop geene uitzondering en verhaalt dikwerf
na elkaar, wat in de werkelĳkheid naast elkaar voorkomt. Bĳ
de profeten gebeurt het menigmaal, dat zĳ successief zien en
beschrĳven, wat gelĳktĳdig of ook zelfs in eene gansch andere
orde plaats grĳpt of plaats grĳpen zal. Vooral is dat, gelĳk meer
en meer erkend wordt, in het boek der Openbaring het geval.
De brieven aan de zeven gemeenten zĳn geen beschrĳvingen van
in diezelfde orde op elkander volgende kerkelĳke toestanden. De
zeven zegelen, de zeven bazuinen en de zeven fiolen vormen geen
chronologische reeks maar loopen parallel en voeren ons telkens
tot aan het einde, tot de laatste worsteling van de antichristelĳke
macht. En zoo is er op zichzelf niets tegen om aan te nemen,
dat hetgeen in Op. 20 verhaald wordt evenwĳdig loopt met de

gebeurtenissen der vroegere hoofdstukken. 2o Erkend dient te
worden, dat Johannes bĳ het wereldrĳk, dat hĳ teekent, denkt
aan het Romeinsche imperium. De profetie, in het Oude en ook
in het Nieuwe Testament beweegt zich niet hoog in de lucht
maar staat op historischen bodem en ziet in de concrete machten,
in wier midden zĳ leeft, de worsteling belichaamd van het wereldrĳk
tegen het rĳk van God. Het boek Daniel bĳv. loopt tot
Antiochus Epiphanes toe en ziet in hem de personificatie der
vĳandschap tegen God en zĳn volk. En zoo ook ontleent Johannes
de trekken voor zĳn wereldrĳk aan het Romeinsche keizerrĳk
zĳner dagen. Ofschoon al wat te voren geschreven is, ook tot onze
leering geschreven is, zoo is toch de Openbaring van Johannes
in de eerste plaats een troostboek voor de kruisgemeente van zĳn
tĳd, om haar aan te sporen tot volharding in den strĳd en om
haar te bemoedigen door het gezicht van de kroon, die haar wacht.
Indien Johannes voor zichzelven gemeend heeft, dat in het Romeinsche
keizerrĳk de allerlaatste ontwikkeling van het wereldrĳk
was opgetreden en dat Christus binnen enkele jaren komen zou,
om daaraan een einde te maken, dan zou daarin niets ongewoons
te vinden zĳn, niets dat in strĳd ware met den geest der profetie.
Wĳ zĳn niet aan Johannes’ persoonlĳke meening, maar aan het
woord zĳner profetie gebonden; en de profetie, die haar licht
over de geschiedenis werpt, wordt op haar beurt ook door de
historie verklaard en onthuld. 3o Indien Johannes werkelĳk voor
zichzelven geloofd heeft, dat het Romeinsche keizerrĳk binnen
enkele jaren door de verschĳning van Christus te niet gedaan
zou worden, dan heeft hĳ in elk geval gemeend, dat de geschiedenis
der wereld daarmede nog niet was afgeloopen, want in dat
geval ware er voor de heerschappĳ van de geloovigen met Christus
in den hemel daarnaast geen plaats en moest deze eerst na dien
tĳd aanvangen. Maar deze zeitgeschichtliche opvatting geeft,
hoeveel waars zĳ ook moge bevatten, niet de volledige gedachte
van Johannes’ Openbaring weer. Want duidelĳk blĳkt, dat in
hoofdst. 19 de geschiedenis der wereld haar einde heeft bereikt.
Babel is gevallen, hoofdst. 18, God heerscht als koning, 19:6,
de bruiloft des Lams is gekomen, 19:7-9, Christus is verschenen,
19:11-16, de laatste strĳd van alle koningen der
aarde en van hunne heirlegers is gestreden, 19:17-19, het
wereldrĳk en de valsche profeet zĳn vernietigd en geworpen in

den poel des vuurs, die als de tweede dood eerst geopend wordt
na het gericht, 19:20, cf. 20:14, en de overigen werden gedood,
19:21. Het 19e hoofdstuk loopt dus duidelĳk door tot datzelfde
wereldeinde, dat in 20:10-15 geteekend wordt. Er is geen stof
meer voor het vervolg der wereldgeschiedenis. De zeitgeschichtliche
exegese laat de herkomst der volken, die in 20:3, 8 optreden,
onverklaard of komt anders met 19:17-21 in strĳd.
Gelĳk echter de brieven aan de zeven gemeenten en evenzoo de
zeven zegelen, bazuinen en fiolen allereerst zien op de toestanden en
gebeurtenissen in Johannes’ dagen doch dan eene verdere strekking
hebben voor de kerk aller eeuwen en voor heel de geschiedenis
der wereld, zoo geldt het ook van het wereldrĳk, in de Openbaring
geteekend, dat het zĳn type heeft in het Romeinsche keizerrĳk
der eerste eeuwen maar daarin toch nog niet zĳn volle realiseering
ontvangt. Het verheft zich telkens weer en moet altĳd opnieuw
bezwĳken voor de verschĳning van Christus, totdat het eindelĳk
zĳne uiterste krachten inspant, zich in eene laatste reusachtige
worsteling uitput en dan voorgoed door de komst van Christus
vernietigd wordt. 4o Indien deze opvatting juist is, bedoelt het
visioen van Joh. 20 niet, om ons te verhalen, wat in chronologische
orde na het in Op. 19 gebeurde voorvallen zal, maar heeft
het eene zelfstandige plaats en bericht ons, wat met het voorafgaande
parallel loopt. Er is n.l. tweeërlei uiteinde van de geschiedenis
der wereld te verhalen, een van de historische volken,
waaronder het Christendom optreedt, en een ander van de wilde
volken, die, gelĳk Op. 20:8 zoo duidelĳk zegt, in de vier hoeken
der aarde wonen, en dus buiten het centrum van de geschiedenis
en de cultuur der menschheid hebben geleefd. Onder gene kon
alleen het wereldrĳk en de valsche profetie optreden, want het
antichristendom onderstelt de bekendheid met het evangelie; deze
brengen het alleen tot een woesten aanval op de gemeente van
Christus. Maar het is toch dezelfde Satan, die ginds en hier werkt.
Telkens als hĳ onder de cultuurdragende volken teruggedrongen
en verslagen wordt, organiseert hĳ in de wilde volken een nieuw
instrument tot den strĳd tegen Christus. Eerst is hĳ uit den
hemel geworpen; daarna werkt hĳ op aarde en richt er tegen
Christus zĳn wereldrĳk op; en eindelĳk laat hĳ de wilde volken
verschĳnen op de breedte der aarde, om den laatsten strĳd tegen
Christus te strĳden. Maar dit alles niet in tĳdrekenkundigen doch

in logischen, geestelĳken zin. 5o De duizend jaren zĳn een symbolisch
getal, gelĳk thans algemeen erkend wordt; zĳ staan
tegenover de weinige dagen, gedurende welke de getrouw gebleven
geloovigen hier op aarde verdrukt en vervolgd zĳn geworden,
12:14, maar ook tegenover de voltooide heerlĳkheid, die eeuwig
is, 22:5. Zĳ zĳn eene aanduiding van de heilige, zalige rust der
gestorven geloovigen in den hemel bĳ Christus en tevens van het
verlangen, waarmede zĳ uitzien naar den dag der wrake van hun
bloed, 6:9, terwĳl op aarde de strĳd van wereldrĳk en volkerenwereld
tegen Christus nog voortduurt. En als Johannes dan in
Op. 20:1-9 de geschiedenis der wilde volken verhaald heeft
tot dat einde toe, waarop ook die der cultuurdragende volken in
19:17-21 is uitgeloopen, dan wordt de draad van beide visioenen
opgenomen en het allerlaatste einde der gansche wereldgeschiedenis
verhaald. Daar, in 19:21, werden de menschen gedood door het
zwaard van Christus; hier in 20:9, worden zĳ verteerd door vuur
uit den hemel. Maar nadat wereldrĳk, valsche profeet en Satan
veroordeeld en in den poel geworpen zĳn, 19:20, 20:10, staan
alle dooden op en worden geoordeeld naar hunne werken, 20:11-15.

11. De dusver ontwikkelde leer der Schrift stelt duidelĳk in
het licht, dat de gang en de uitkomst der wereldgeschiedenis eene
gansch andere is, dan menschen haar gewoonlĳk zich voorstellen.
Indien ergens, dan geldt het bovenal ten aanzien van het einde
der dingen, dat Gods wegen hooger dan onze wegen zĳn, en zĳne
gedachten hooger dan onze gedachten. Het koninkrĳk Gods, ofschoon
gelĳk aan een mostaardzaad en een zuurdeesem en een zaad, dat
uitspruit en lang wordt buiten weten en toedoen des menschen,
Mt. 13:31, 33, Mk. 4:27, bereikt toch zĳne voltooiing niet in
den weg van geleidelĳke ontwikkeling of van een ethisch proces.
Veeleer loopt de geschiedenis der menschheid, zoowel bĳ de cultuurdragende
als bĳ de cultuurlooze volken, volgens het onwraakbaar
getuigenis der Schrift uit op eene algemeene apostasie en
op eene ontzettende laatste worsteling van alle satanische machten
tegen God en zĳn rĳk. Maar dan is ook het einde daar; de
wereld heeft in den tĳd en met de macht, haar door God geschonken,
niet anders gedaan dan, evenals in de dagen van Noach, zich
rĳp gemaakt voor het gericht; op het hoogtepunt van haar macht,

stort zĳ plotseling bĳ de verschĳning van Christus ineen. Eene
catastrophe, eene ingrĳpende daad Gods maakt ten slotte aan de
heerschappĳ van Satan hier op aarde een einde en brengt de voltooiing
van het onbewegelĳk koninkrĳk der hemelen tot stand.
Gelĳk bĳ den geloovige de volmaaktheid niet vrucht is van eene
langzaam voortgaande heiligmaking maar terstond na het sterven
bĳ hen intreedt, zoo ook komt de volmaking van menschheid en
wereld niet langzamerhand maar plotseling door de verschĳning
van Christus tot stand. Bepaaldelĳk is het Christus, die door den
Vader aangewezen is, om aan de geschiedenis van menschheid en
wereld een einde te maken. En Hĳ is daartoe aangewezen, omdat
Hĳ de Zaligmaker, de volkomene Zaligmaker is. De arbeid, dien
Hĳ op aarde volbracht, is maar een stuk van het groote werk der
verlossing, dat Hĳ op zich genomen heeft; en de tĳd, dien Hĳ
hier doorbracht, is maar een klein gedeelte van de eeuwen, over
wie Hĳ als Heer en Koning aangesteld is. Van eeuwigheid gezalfd
door den Vader, is Hĳ zĳne profetische, priesterlĳke en koninklĳke
werkzaamheid terstond beginnen uit te oefenen, nadat de
zonde in de wereld gekomen was; Hĳ zette die werkzaamheid
voort door al de wentelende eeuwen heen; en Hĳ zal ze eenmaal
voltooien aan het einde der tĳden. Wat Hĳ op aarde door zĳn
lĳden en sterven verwierf, dat past Hĳ van uit den hemel door
de kracht van zĳn woord en de werking zĳns Geestes toe; en
wat Hĳ alzoo toegepast heeft, dat handhaaft en beschermt Hĳ
tegen alle aanvallen van Satan, om het eens aan het einde, gansch
volkomen, zonder vlek of rimpel, voor te stellen aan zĳnen Vader,
die in de hemelen is. De wederkomst van Christus ten oordeele
is daarom niet een willekeurig toevoegsel, dat van zĳn voorafgaand
werk losgemaakt en op zichzelf gesteld kan worden; maar
zĳ vormt van dat werk een noodzakelĳk, onmisbaar bestanddeel,
zĳ brengt dat werk tot zĳne voltooiing en zet er de kroon op;
zĳ is de laatste en hoogste trap in den staat zĳner verhooging.
Omdat Christus de Zaligmaker der wereld is, komt Hĳ eenmaal
weder als haar Rechter; de κρισις, welke Hĳ door zĳne eerste
komst teweeg bracht, voleindt Hĳ bĳ zĳn tweede komst; de
Vader gaf Hem macht, om κρισιν ποιειν, wĳl Hĳ Zoon des menschen
is, Joh. 5:27. De eschatologie wortelt daarom in de Christologie
en is zelve Christologie, leer van den eindelĳken, volkomen
triumf van Christus en van zĳn rĳk over al zĳne vĳanden. Zelfs

kunnen wĳ met de Schrift nog verder teruggaan. De Zoon is
niet alleen vanwege de zonde mediator reconciliationis, maar ook
afgedacht van de zonde mediator unionis tusschen God en zĳn
schepsel. Hĳ is niet alleen de causa exemplaris, maar ook de
causa finalis van de schepping; de wereld heeft in den Zoon haar
grondslag en voorbeeld en daarom heeft zĳ in Hem ook haar
doel; zĳ is door Hem en ook tot Hem geschapen, Col. 1:16.
Omdat de schepping zĳn werk is, kan en mag zĳ geen buit van
Satan blĳven; de Zoon is Hoofd, Heer en Erfgenaam aller dingen.
Saamgevat in den Zoon, onder Hem als Hoofd vergaderd, keeren
de schepselen weer tot den Vader, de fontein aller goeden, terug,
deel II 408. De tweede komst van Christus wordt dus door zĳn
eerste geeischt; zĳ is in deze begrepen, vloeit er te harer tĳd
noodzakelĳk uit voort, brengt ze tot haar volle uitwerking en
voltooiing en werd daarom door de Oudtest. profetie met de eerste
komst in één beeld samengevat. En niet slechts hangt de tweede
komst met de eerste idealiter en logisch saam, maar er bestaat
tusschen beide ook een reëel verband. Gelĳk het Oude Testament
een voortdurend komen van God tot zĳn volk was, totdat Hĳ in
Christus lichamelĳk onder hen wonen ging; zoo ook is de bedeeling
des Nieuwen Testaments een altĳd door komen van Christus
tot zĳn erfdeel, om het eindelĳk voorgoed in zĳn bezit te nemen.
Christus is niet alleen degene, die in de dagen des Ouden Test.
komen zou en in de volheid des tĳds gekomen is; maar Hĳ is
ook de komende, ὁ ἐρχομενος, en degene, die komen zal,
ὁ ἐρχομενος
ἡξει, Hebr. 10:37, cf. Op. 1:4, 8 enz. De tweede komst
van Christus is het complement der eerste.

12. Dit ideëele en reëele verband van Christus’ eerste en
tweede komst verklaart ook de wĳze, waarop in het N. Test.
over den tĳd zĳner parousie gesproken wordt. Eene gansche reeks
van plaatsen stelt deze parousie zeer nabĳ. Jezus knoopt de profetie
van de voleinding der eeuwen onmiddellĳk vast aan die van de
verwoesting van Jeruzalem, Mt. 24:29 c. parall. Paulus acht
het mogelĳk, dat hĳ en zĳne medegeloovigen de parousie van
Christus nog beleven zullen, 1 Thess. 4:15, 1 Cor. 15:51. En
alle apostelen zeggen, dat zĳ zĳn in den laatsten tĳd, dat de
toekomst des Heeren nabĳ is, en ontleenen daaraan eene drangrede
tot waakzaamheid, Rom. 13:11, 1 Cor. 10:11, Hebr. 3:14,

6:11, 10:25, 37, Jak. 5:7-9, 1 Petr. 1:6, 20, 4:17,
5:10, 1 Joh. 2:18, Op. 1:3, 3:11, 20, 22:7, 10, 12, 20.
Er is in de opvatting van deze Nieuwtest. verwachting aangaande
de spoedige wederkomst van Christus zoowel aan de eene als
aan de andere zĳde gedwaald. Het N. Testament bevat volstrekt
geen leer over den tĳd van Christus’ wederkomst. Het stelt in
geenen deele vast, dat die wederkomst nog vóór of onmiddellĳk
na de verwoesting van Jeruzalem plaats hebben zal. Wel is dit
door velen uit Mt. 10:23, 16:28, 24:34, 26:64 c. parall.
afgeleid, maar ten onrechte. Want het is voor geen redelĳken
twĳfel vatbaar, dat Jezus van zĳn komen in verschillenden zin
heeft gesproken. In Joh. 14:18-24, cf. 16:16-24 spreekt
Hĳ tot zĳne discipelen van zĳn komen in den Geest na den
pinksterdag of volgens andere uitleggers van zĳn komen na de
opstanding, wanneer Hĳ weder voor een kleinen tĳd aan zĳne
jongeren verschĳnen zal. In Mt. 26:64 bevestigde Jezus voor den
hoogen raad niet alleen zĳn Messiasschap met een eed, maar
zeide Hĳ ook, dat Hĳ hen hiervan overtuigen zou, doordat zĳ
Hem van nu aan, ἀπαρτι, zouden zien zitten aan de rechterhand
van Gods kracht en zouden zien komen op de wolken des hemels.
Van een dergelĳk komen in zĳne heerlĳkheid is ook elders sprake.
Mt. 16:28, cf. Mk. 9:1, Luk. 9:27, verheft dit boven alle
bedenking. Jezus zegt daar, dat sommigen van zĳne omstanders
den dood niet zullen smaken, totdat zĳ den Zoon des menschen
hebben zien komen in zĳn koninkrĳk. Vlak vooraf had Hĳ vermaand,
om vooral op redding der ziel bedacht te zĳn; en Hĳ
drong deze vermaning aan, met te zeggen, dat de Zoon des menschen
komen zou, met Goddelĳke heerlĳkheid bekleed, en dan
een ieder naar zĳne werken zou vergelden. Maar zóó lang, voegt
Hĳ er in vs. 28 als het ware verklarend aan toe, zal dit zelfs
niet duren, want nog voordat al zĳne omstanders gestorven zĳn,
komt de Zoon des menschen reeds in zĳn koninkrĳk, ἐν τῃ
βασιλειᾳ αὐτου, dat is, met de koninklĳke macht en waardigheid,
welke de Vader Hem geven zal. Door zĳne opstanding en hemelvaart
toch wordt Christus van den Vader tot Hoofd, Koning,
Heer aangesteld, Hd. 2:33, 5:31; en van dat oogenblik af
komt Hĳ voortdurend in zĳne koninklĳke waardigheid, naarmate
zĳn koninkrĳk op aarde gesticht en uitgebreid wordt. En daarom
wordt in Mk. 9:1 en Luk. 9:27 de uitdrukking alzoo verklaard,

dat velen den dood niet smaken zullen, totdat zĳ het koninkrĳk
Gods hebben gezien of hebben zien komen in kracht. Op dezelfde
wĳze is Mt. 10:23 te verklaren: de discipelen zouden hunne
rondreis door de steden Israels niet volbracht hebben, totdat
de Zoon des menschen komen zou; ofschoon het komen hier
in het geheel niet nader verklaard wordt, kan toch onmogelĳk
de parousie bedoeld zĳn, wĳl Jezus dan met zichzelf in tegenspraak
zou komen; in Mt. 24 laat Hĳ zĳne parousie in elk
geval volgen op de verwoesting van Jeruzalem. Hoe lang zĳ
na deze ontzettende gebeurtenis plaats hebben zou, wordt door
Jezus niet gezegd. Wel bindt Hĳ ze in zĳne profetie onmiddelĳk
aan den val van Jeruzalem vast; de vertaling van εὐθεως
in Mt. 24:29 door plotseling in plaats van door terstond, ook
door van Leeuwen, De Parousie-verwachting in het N. T. Utrecht
1898 bl. 37 voorgestaan, brengt daarin geen verandering, want
er staat duidelĳk bĳ, dat de teekenen der parousie een aanvang
zullen nemen εὐθεως na de verdrukking dier dagen, in die
dagen, na die verdrukking, Mk. 13:24, cf. Luk. 21:25-27.
Dit wordt bevestigd door Mt. 24:34 cf. Mk. 13:29, Luk. 21:32,
waar Jezus zegt, dat dit geslacht niet zal voorbĳgaan, totdat
al deze dingen geschied zĳn. De woorden ἡ γενεα αὑτη kunnen
niet verstaan worden van het volk der Joden, maar slaan ongetwĳfeld
op het toen levend geslacht, cf. Cremer s. v. Daarentegen
is het duidelĳk, dat de woorden παντα ταυτα niet de parousie
zelve insluiten, maar alleen doelen op de teekenen, die haar
voorafgaan en aankondigen. Immers, nadat Jezus de verwoesting
van Jeruzalem en de voorteekenen en zĳne wederkomst en zelfs
de bĳeenvergadering zĳner uitverkorenen door de engelen voorspeld
en dus zĳne eschatologische rede eigenlĳk geeindigd heeft,
gaat Hĳ in vers 32 er toe over, om haar practisch toe te passen
en zegt Hĳ, dat, evenals het uitspruiten der bladeren bĳ den
vĳgeboom den zomer aankondigt, zoo ook παντα ταυτα voorteekenen
daarvan zĳn, dat het einde nabĳ is of dat de Messias nabĳ
is voor de deur. Hier slaat παντα ταυτα zonder eenigen twĳfel
op de voorteekenen der parousie, niet op deze zelve, want anders
ware het ongerĳmd om te zeggen, dat, wanneer παντα ταυτα
geschieden zullen, het einde eerst nabĳ is. In vers 34 hebben
de woorden παντα ταυτα denzelfden zin; en Jezus zegt dus niet,
dat zĳne parousie nog binnen den tĳd van het thans levend

geslacht zal plaats hebben, maar dat hare voorteekenen en aankondigingen,
gelĳk die in de verwoesting van Jeruzalem en de daarbĳ
plaats hebbende gebeurtenissen te zien zouden zĳn, nog in den
tĳd van het thans levend geslacht een aanvang zouden nemen.
En daarvan is Jezus zoo zeker, dat Hĳ zegt, dat hemel en aarde
wel zullen voorbĳgaan, maar dat zĳne woorden geenszins zullen
voorbĳgaan. Doch overigens onthoudt Jezus zich van alle nadere
tĳdsbepaling. Het is Hem niet te doen, om zĳne discipelen het
juiste tĳdstip van zĳne parousie te doen weten, maar om hen tot
waakzaamheid aan te sporen. En daarom zegt Hĳ niet, wanneer
Hĳ komen zal, maar wat de teekenen der tĳden zĳn, die zĳne
komst aankondigen. Het letten op de teekenen der tĳden is voor
Jezus’ discipelen plicht; het berekenen van den juisten tĳd zĳner
komst is hun verboden en ook onmogelĳk. Het eerste eischt, dat
Jezus zĳn licht late vallen op de gebeurtenissen, die plaats zullen
hebben; en zoo doet Hĳ dan ook, evenals vóór Hem al de profeten
en na Hem al zĳne apostelen gedaan hebben. Daarom zegt
Hĳ ook niet, dat er tusschen de verwoesting van Jeruzalem en
zĳne parousie nog vele eeuwen verloopen zouden; dat zou de
vermaning tot waakzaamheid terstond weder krachteloos hebben
gemaakt. Evenals de profetie ten allen tĳde doet, kondigt Jezus
in de gebeurtenissen van zĳn tĳd de nadering van het einde aan.
En de apostelen volgen zĳn voorbeeld en teekenen ons in de ketterĳ
en leugen, in de oordeelen en gerichten, in Jeruzalems val en
Rome’s imperium de voorboden van Christus’ wederkomst en de
aanvankelĳke vervulling zĳner profetie. Want alle geloovigen
behooren ten allen tĳde zoo te leven, alsof de komst van Christus
aanstaande ware. Die Nähe der Parusie ist gewissermaassen nur
ein anderer Ausdruck für die absolute Gewissheit derselben,
Baldensperger bĳ Holtzmann, Neut. Theol. I 312. Maar daarom
is ook het tweede, dat is, het berekenen van het juiste tĳdstip
der parousie, den Christenen niet betamend. Immers heeft Jezus
dit met opzet gansch onbeslist gelaten. Zĳn komst zal plotseling,
onverwacht, verrassend wezen evenals die van een dief in den
nacht, Mt. 24:43, Luk. 12:39, cf. als een valstrik, Luk. 21:35.
Er moeten vele dingen geschieden, eer het einde daar is, Mt.
24:6. Het evangelie moet in de geheele wereld gepredikt zĳn,
Mt. 24:14. De bruidegom vertoeft en de heer der dienstknechten
vertrok buitenslands voor een langen tĳd, Mt. 25:5, 13, 19.

Onkruid en tarwe moeten samen opgroeien tot den dag des oogstes,
Mt. 13:30. Het mostaardzaad moet tot een boom worden, en
de zuurdeesem alles doorzuren, Mt. 13:32, 33. Ja, Jezus zegt
uitdrukkelĳk, bĳ gelegenheid dat Hĳ over zĳne parousie handelt,
dat de dag en de ure van zĳne komst aan niemand, aan engelen
noch menschen, ja zelfs niet aan den Zoon bekend is, Mk. 13:32,
en getuigt nog na zĳne opstanding, dat de Vader de tĳden
en gelegenheden voor de oprichting van zĳn koninkrĳk in zĳne
macht heeft gesteld, Hd. 1:7. En desgelĳks spreken al de apostelen;
Christus komt als een dief in den nacht, 1 Thess. 5:1,
2, 2 Petr. 3:10, Op. 3:3, 16:15; Hĳ verschĳnt niet, dan nadat
eerst de antichrist gekomen zĳ, 2 Thess. 2:2v.; de opstanding
heeft plaats in eene vaste orde, eerst van Christus, daarna die
van de geloovigen in zĳne toekomst, 1 Cor. 15:23; en die toekomst
toeft, wĳl de Heere een anderen maatstaf voor den tĳd
heeft dan wĳ en in zĳne lankmoedigheid wil, dat allen tot bekeering
komen, 2 Petr. 3:8, 9.

Even sober als over den tĳd spreekt de H. Schrift over de
wĳze van Jezus’ wederkomst. De tweede komst van Christus
wordt in het N. T. dikwerf aangeduid met den naam van
παρουσια,
hetzĳ absoluut, Mt. 24:3, hetzĳ nader omschreven als παρουσια
του υἱου του ἀνθρωπου of παρουσια του κυριου ἡμων Ιησου
Χριστου, Mt. 24:27, 37, 39, 1 Thess. 3:13, 4:15, 5:23 enz.,
of παρουσια της του θεου ἡμερας, 2 Petr. 3:12. Het woord
sluit eigenlĳk niet het begrip van wederkomst in, maar duidt
aan, dat Jezus, na een tĳd lang afwezig en verborgen te zĳn
geweest, Hd. 3:21, Col. 3:3, 4, en daarna op nieuw gekomen
te zĳn, Mt. 16:27, 24:30 enz., cf. Luk. 19:12, 15, weder
aanwezig en tegenwoordig zal zĳn en dan aanwezig zal blĳven.
Daarom wisselt het ook af met ἐπιφανεια, Mt. 24:30, 1 Tim.
6:14, Tit. 2:13, ἀποκαλυψις, Luk. 17:30, 1 Cor. 1:7,
2 Thess. 1:7, 1 Petr. 1:7, 13, φανερωσις, Col. 3:4, 1 Petr.
5:4, 1 Joh. 2:28; in 2 Thess. 2:8 wordt zelfs gesproken van
ἡ ἐπιφανεια της παρουσιας αὐτου. Deze parousie is een werk
Gods, in zoover deze zĳnen Christus zenden zal en daarvoor de
tĳden en gelegenheden bepaalt, Hd. 1:7, 3:20, 1 Tim. 6:14-16,
maar zĳ is ook eene daad van Christus zelven, als Zoon des
menschen, wien door den Vader het oordeel gegeven is en die
als koning heerschen moet, totdat alle vĳanden onder zĳne voeten

gelegd zĳn, Joh. 5:27, 1 Cor. 15:25. Wĳl Hĳ bĳ zĳn heengaan
van de aarde opgenomen is in den hemel, komt Hĳ bĳ
zĳne parousie van den hemel weer, Phil. 3:20, 1 Thess. 1:10,
2 Thess. 1:7, Op. 19:11; en gelĳk eene wolk Hem bĳ zĳne
hemelvaart opnam en verbergde voor het oog zĳner discipelen,
Hd. 1:9, zoo wordt Hĳ in Oudtestamentische taal ook beschreven
als wederkeerende op wolken des hemels, die als een zegewagen
Hem heendragen naar deze aarde, Mt. 24:30, 26:64, Mk. 13:26,
14:62, Luk. 21:27, Op. 1:7, 14:14. Immers keert Hĳ
niet weer in dienstknechtsgestalte, maar met groote kracht en
met zĳne en zĳns Vaders heerlĳkheid, Mt. 16:27, 24:30, Mk.
8:38, 13:26, Luk. 22:27, Col. 3:3, 4, 2 Thess. 1:9, 10,
Tit. 2:13, als een Koning der koningen en Heer der heeren,
Op. 17:14, 19:11-16, omgeven door zĳne engelen, Mt. 16:27,
25:31, Mk. 8:38, Luk. 9:26, 2 Thess. 1:7, Op. 19:14,
door zĳne heiligen, onder wie misschien ook de reeds gezaligden
begrepen zĳn, 1 Thess. 3:13, 2 Thess. 1:10, Jud. 14. Ofschoon
zĳne parousie vanwege het onverwachte met het inbreken van een
dief in den nacht overeenkomt, zal zĳ toch voor alle menschen
over de gansche aarde zichtbaar zĳn, aan een bliksem gelĳk
wezen, die van de eene zĳde des hemels licht tot de andere,
Mt. 24:27, Luk. 17:24, Op. 1:7, en aangekondigd worden
door de stem van een archangel en de bazuin der engelen, Mt.
24:31, 1 Cor. 15:52, 1 Thess. 4:16. In verband met hunne
leer van de hemelvaart, deel III 414, zeiden de Lutherschen,
dat de wederkomst van Christus aan geen successie van oogenblikken
was onderworpen maar in niets anders bestond dan in
de plotselinge zichtbaarwording van het eenmaal bĳ de verhooging
onzichtbaar en alomtegenwoordig geworden lichaam van Christus.
Hoewel men over het algemeen erkende, dat de wederkomst van
Christus visibilis en localis was, verstond men daaronder toch
alleen, dat de menschelĳke natuur van Christus door eene singularis
Dei dispositio voor het speciale doel des gerichts een tĳd
lang op eene bepaalde plaats zichtbaar werd, zonder dat zĳ daarmede
hare tegenwoordigheid op andere plaatsen varen liet,
Gerhard, Loc. XXVII de extr. jud. n. 35. Quenstedt, Theol. IV
614. Hollaz, Ex. 1249. Maar de Gereformeerden schreven aan
de wederkomst van Christus een lichamelĳk, plaatselĳk, tĳdelĳk
karakter toe; zĳ erkenden zelfs, dat die wederkomst, ook al zou

zĳ zeer plotseling zĳn, toch successiva was, aan eene successie
van oogenblikken onderworpen; ook op den hoogsten trap van
hare verhooging, bĳ de wederkomst ten oordeele, bleef Christus
zĳne waarachtig menschelĳke natuur behouden, cf. M. Vitringa
IV 160. Cf. over de wederkomst van Christus in het algemeen,
behalve de reeds bovenaangehaalde werken, ook nog: Thomas,
S. Theol. III qu. 59 art. 2 Suppl. qu. 90 art. 1. 2. Oswald,
Eschat. 234 f. Jansen, Prael. III 1038. Atzberger, Die christl.
Eschat. 300 f. Simar, Dogm. § 166. Gerhard, Loc. XXVIII de
extr. jud. c. 3. Quenstedt, Theol. 649. Hollaz, Ex. 1249. Polanus,
Synt. VI c. 65. Voetius, Disp. II 51 sq. Marck, Exspect. Jesu
Chr. I c. 1-24. M. Vitringa IV 160. Kliefoth, Eschat. 228 f.
Nitzsch, Ev. Dogm. 607 f.




§ 56. De voleinding der eeuwen.

1. Met de verschĳning van Christus op de wolken begint de
יום יהוה, ἡ ἡμερα
του κυριου ἡμων Ιησου Χριστου, Mt. 24:36v.,
Luk. 17:24v., 21:34, Hd. 17:30, 1 Cor. 1:8, 5:5 enz. De
Schrift wil daarmede geenszins te kennen geven, dat al wat tot
de laatste dingen behoort, wederkomst, opstanding, gericht enz.,
in eene tĳdruimte van twaalf of vierentwintig uren afloopt. Onder
het Oude Testament was de dag des Heeren die tĳd, waarin
God op wonderbaar heerlĳke wĳze als koning tot zĳn volk zou
komen, om het van al zĳne vĳanden te verlossen en het bĳ zich
in Jeruzalem in vrede en veiligheid te doen wonen. Met dat
komen Gods trad het groote keerpunt in, waarbĳ de oude tĳd
in den nieuwen overging en alle toestanden en verhoudingen
in natuur en menschenwereld gansch en al veranderen zouden.
Later werd dit door de Joden zoo voorgesteld, dat met den
dag des Heeren de tegenwoordige wereldtĳd, עולם הזה, overging
in den toekomstigen, עולם הבא, die dan dikwerf nog weer
nader in de drie geslachten of in de 40 of 100 of 600 of 1000
of 2000 of 7000 jaren durende dagen van den Messias, ימות המשיח,
en de daarna intredende eeuwigheid, עולם הבא of
עתיד הבא
onderscheiden werd, Weber, System 354. Volgens het Nieuwe

Testament heeft met de eerste komst van Christus het laatste
gedeelte van den αἰων οὑτος een aanvang genomen, zoodat wĳ
nu leven in de laatste dagen of in de laatste ure, 1 Cor. 10:11,
Hebr. 1:1, 19:26, Joh. 2:18, en treedt met zĳne tweede komst
de αἰων μελλων in, Mt. 19:28, Mk. 10:30, Luk. 18:30, 20:35,
1 Cor. 15:23, Hebr. 2:5 enz., cf. Cremer s. v. αἰων. En
deze αἰων μελλων begint met de
ἡμερα του κυριου, dat is de
tĳd, waarin Christus verschĳnt, de dooden opwekt, het oordeel
velt en de wereld vernieuwt. Deze tĳd wordt in het N. Test.
nergens voorgesteld als lang te zullen duren; Paulus zegt 1 Cor.
15:52, dat de verandering der levend overgebleven en de opstanding
der gestorven geloovigen in een punt des tĳds, in een oogenblik
plaats hebben zal, cf. 1 Thess. 4:15-17; opstanding en laatste
oordeel worden ten nauwste, als tot ééne acte, verbonden, Luk.
14:14, 2 Cor. 4:14, Op. 20:11-13; en het oordeel wordt op
een dag, Mt. 10:15, 11:22 enz., ja zelfs op een ure gesteld,
Op. 14:7. Maar deze laatste bepaling bewĳst, dat de Schrift er
niet aan denkt, om al de gebeurtenissen in de parousie van Christus,
precies binnen eene ruimte van vierentwintig uren of van zestig
minuten te beperken; ὡρα, oorspr. jaargetĳde, duidt dikwerf een
veel langeren tĳd dan een uur van zestig minuten aan, Mt. 26:45,
Joh. 4:21, 5:25, 16:2, 32, Kom. 13:11, 1 Joh. 2:18. De
gebeurtenissen, welke in de parousie van Christus moeten plaats
grĳpen, zĳn ook zoo omvangrĳk, dat zĳ zeker een geruimen tĳd
in beslag nemen. De uitvindingen van deze eeuw hebben voor het
onderling verkeer, voor de oefening van gemeenschap, voor het
hooren en zien van wat in groote verte geschiedt, de afstanden
tot een minimum doen inkrimpen; en ze zĳn waarschĳnlĳk nog
maar aanvang en profetie van wat in volgende eeuwen ontdekt
worden zal. Maar hoezeer met dit alles ook bĳ de leer der laatste
dingen rekening behoort gehouden te worden; toch zĳn verschĳning
van Christus, zoodat allen Hem zien, opstanding van alle dooden
en verandering der levend overgeblevenen, oordeelvelling over alle
menschen naar al hunne werken, verbranding en vernieuwing der
wereld zulke ontzettende gebeurtenissen, dat zĳ niet anders dan
in zeker tĳdsverloop plaats kunnen hebben.

De eerste gebeurtenis, die op de verschĳning van Christus volgt,
is de opstanding der dooden. Deze is niet het resultaat van eene
ontwikkeling der lichamen in het algemeen, of in het bĳzonder

van het in de geloovigen door wedergeboorte en sacrament ingeplante
opstandingslichaam, cf. Kübel, Herzog2 1, 764, maar de
uitwerking van eene almachtige, scheppende daad Gods, Mt. 22:29,
1 Cor. 6:14, 15:38, 2 Cor. 1:9. Bepaaldelĳk oefent de
Vader dit werk uit door den Zoon, wien Hĳ gegeven heeft het
leven te hebben in zichzelven, Joh. 5:28, 6:29, 40, 44, 1 Cor.
6:14, 2 Cor. 4:14, 1 Thess. 4:14, die de opstanding en het
leven, de eerstgeborene uit de dooden is, Joh. 11:25, Hd. 16:23,
1 Cor. 15:20, Col. 1:18, Op. 1:5, en daarom de opstanding
der zĳnen noodzakelĳk tot stand moet doen komen, Joh. 6:39,
40, 1 Cor. 15:20-23, 47-49. De Schrift leert zonder twĳfel
eene algemeene opstanding, eene opstanding van geloovigen niet
alleen maar ook van ongeloovigen en van alle menschen, Dan.
12:2, Mt. 5:29, 30, 10:28, Joh. 5:29, Hd. 24:15, Op. 20:12,
13, en zĳ schrĳft ook deze aan Christus toe, Joh. 5:29.
Maar zĳ spreekt over deze algemeene opstanding toch zeer zelden,
wĳl zĳ tot Christus in een gansch ander verband staat dan de
opstanding der geloovigen. De opstanding der dooden in het algemeen
is toch niet dan zĳdelings eene vrucht van het werk van
Christus; zĳ is alleen noodzakelĳk geworden, omdat de tĳdelĳke
dood is ingetreden; en deze is van den eeuwigen dood gescheiden
geworden, omdat God met zĳne genade tusschenbeide kwam. De
straf op de zonde was oorspronkelĳk de dood, de dood in zĳn
vollen omgang en zwaarte. Maar omdat God uit het gevallen
menschelĳk geslacht zich eene gemeente ten eeuwigen leven verkoren
had, stelde hĳ terstond bĳ Adam en Eva den tĳdelĳken
dood reeds uit, liet Hĳ hen zich voortplanten van geslacht tot
geslacht en verwĳst eerst aan het einde der eeuwen hen, die zĳn
wet en evangelie ongehoorzaam zĳn, naar het eeuwig verderf.
De algemeene opstanding dient dus alleen, om de ter wille van
de genade in Christus tusschen beide gekomen, tĳdelĳke verbreking
van den band tusschen ziel en lichaam bĳ alle menschen
te herstellen en hen allen als menschen, naar ziel en lichaam
samen, voor Gods rechterstoel te plaatsen en hen uit zĳnen mond
het oordeel te doen vernemen. Ook deze algemeene opstanding
brengt de Vader door Christus tot stand, omdat Hĳ niet alleen
het leven maar ook het oordeel aan den Zoon heeft gegeven en
dit oordeel den ganschen mensch moet treffen, naar ziel en lichaam
beide, Joh. 5:27-29, cf. M. Vitringa IV 149. De opstanding

der dooden in het algemeen is dus in de eerste plaats eene
richterlĳke daad Gods. Maar deze daad is voor de geloovigen
vol van rĳke vertroosting. En daarom staat in de Schrift de
opstanding der gemeente allerwege op den voorgrond, zoozeer
zelfs, dat de opstanding van alle menschen soms geheel ter zĳde
gelaten en verzwegen wordt, Job 19:25-27, Ps. 73:23-26,
Hos. 6:2, 13:14, Jes. 26:19, 20, Ezech. 37, Mk. 12:25,
1 Cor. 15, 1 Thess. 4:16, Phil. 3:11. Deze opstanding is de
eigenlĳke, ware opstanding en is rechtstreeks door Christus verworven,
want zĳ is niet maar eene hereeniging van ziel en
lichaam, doch eene levendmaking, eene vernieuwing, een terstond
naar ziel en lichaam beide in gemeenschap treden met Christus,
een herschapen worden naar Gods evenbeeld, Rom. 8:11, 29,
Phil. 3:21. Daarom laat Paulus de opstanding der geloovigen
samenvallen met de verandering der levend overgeblevenen; de
laatsten hebben bĳ de eersten niets voor, want het opstaan gaat
aan het veranderd worden vooraf, en samen worden zĳ dan den
Heere tegemoet gevoerd in de lucht, 1 Cor. 15:51, 52, 2 Cor.
5:2, 4, 1 Thess. 4:15-17.

2. Bĳ deze opstanding blĳft de identiteit van het opstandingslichaam
met het gestorven lichaam bewaard. Bĳ de opwekkingen,
die in Oud en Nieuw Test. plaats vinden, wordt het gestorven
lichaam met nieuw leven bezield. Jezus staat op met datzelfde
lichaam, waarin Hĳ geleden heeft aan het kruis en dat neergelegd
was in het graf van Jozef van Arimathea. Toen Jezus
stierf, werden vele lichamen der heiligen opgewekt en gingen uit
uit hunne graven, Mt. 27:52. In de opstanding ten jongsten
dage zullen allen, die in de graven zĳn, Jezus’ stem hooren en
uitgaan, Joh. 5:28, 29; uit de graven, uit de zee, uit den dood
en den hades keeren de dooden naar de aarde terug, Op. 20:13.
En Paulus leert, dat het opstandingslichaam voortkomt uit het
lichaam, dat gestorven is, gelĳk God uit het gezaaide graan een
ander verwekt, 1 Cor. 15:36v. Deze identiteit van het opstandingslichaam
met het lichaam, dat bĳ den dood werd afgelegd,
is in de christelĳke religie van groote beteekenis. Want ten eerste
staat zĳ daarmede lĳnrecht over tegen alle dualistische leer,
volgens welke het lichaam slechts eene toevallige woonplaats of
zelfs een kerker van de ziel is. Het wezen van den mensch bestaat

juist in de allernauwste vereeniging van ziel en lichaam tot ééne
persoonlĳkheid. De ziel behoort van nature bĳ het lichaam en
het lichaam bĳ de ziel; zelfs heeft elke ziel, ofschoon zĳ zich
niet zelve het lichaam schept, toch haar eigen lichaam. In de
identiteit van het lichaam wordt evengoed als in die van de ziel
de continuiteit van het individueele, menschelĳke wezen gehandhaafd.
En ten andere is de verlossing door Christus geen tweede,
nieuwe schepping maar eene herschepping. Veel eenvoudiger ware
het geweest, als God heel de gevallen wereld vernietigd en door
eene gansch nieuwe vervangen had. Maar het was zĳn welbehagen,
om de gevallen wereld weder op te richten, en dezelfde menschheid,
die gezondigd had, van de zonde te bevrĳden. Deze bevrĳding
bestaat daarin, dat Christus zĳne gemeente van alle
zonde en van alle gevolgen der zonde verlost, en dus ook volkomen
doet triumfeeren over den dood. Dat is de laatste vĳand, die
teniet gedaan moet worden. En daarin komt de macht van Christus
uit, dat Hĳ niet alleen aan de zĳnen het eeuwige leven geeft
maar hen dientengevolge ook opwekt ten uitersten dage. De
wedergeboorte uit water en geest voltooit zich in de wedergeboorte
aller dingen, Mt. 19:28. De geestelĳke verlossing van de zonde
wordt eerst voleindigd in de lichamelĳke verlossing aan het einde
der dagen. Christus is een volkomen Zaligmaker; gelĳk Hĳ eerst
verscheen, om het koninkrĳk der hemelen op te richten in de
harten der geloovigen, zoo komt Hĳ eenmaal weer, om het eene
zichtbare gedaante te geven en zĳne absolute macht over zonde
en dood onwedersprekelĳk voor aller schepselen oog tot openbaring
en erkenning te brengen. Leiblichkeit ist das Ende der
Wege Gottes. De zorg voor de dooden staat hiermede in rechtstreeksch
verband. Lĳkenverbranding is niet daarom te verwerpen,
wĳl zĳ aan Gods almacht paal en perk zou stellen en de opstanding
onmogelĳk zou maken. Maar zĳ is toch van heidenschen
oorsprong, was onder Israel en bĳ de Christenvolken nooit in
gebruik en strĳdt met de christelĳke zede. Daarentegen is begraving
veel meer in overeenstemming met Schrift en belĳdenis,
historie en liturgie, met de leer van het beeld Gods, dat ook
in het lichaam uitkomt, en van den dood als eene straf der
zonde, met den aan de dooden verschuldigden eerbied en de opstanding
ten jongsten dage. De Christen conserveert de lĳken
niet kunstmatig, gelĳk de Egyptenaren; hĳ vernielt ze ook niet

mechanisch, zooals thans velen begeeren, maar hĳ vertrouwt ze
aan den schoot der aarde toe, en laat ze rusten tot den opstandingsdag,
Kuyper, Ons Program 802v. Sartorius, Die Leichenverbrennung
innerhalb der christl. Kirche, Basel 1886.

De christelĳke kerk en theologie hield dan ook de identiteit
van het opstandingslichaam met het gestorven lichaam ten strengste
vast. Zelfs sloeg zĳ dikwerf tot een ander uiterste over en beleed
niet alleen eene opstanding des vleesches, maar leerde soms, dat
de totalitas materiae, welke bĳ een lichaam behoord had, in de
opstanding door God uit alle hoeken der aarde saamvergaderd
en in dezelfde wĳze en mate als weleer tot de verschillende
deelen des lichaams teruggeleid werd, cf. Iren. adv. haer. V 12.
13. Augustinus, Enchir. 26. de civ. XX 4. 13 sq. Thomas, S.
Theol. III qu. 75-86 enz. Maar deze voorstelling stuit op onoverkomelĳke
bezwaren. Want 1o leidt zĳ tot allerlei spitsvondige
en curieuse onderzoekingen, die voor de leer der opstanding van
geen waarde zĳn. De vraag wordt dan, of haren en nagels, bloed
en gal, semen en urina, intestina en genitalia zullen opstaan en
uit dezelfde, in getal en soort gelĳke, atomen zullen gevormd
worden als waaruit zĳ hier in de lichamen bestonden. Met gebrekkige
menschen, die een of meer ledematen misten, en met
kinderen, die jong en soms al vóór de geboorte stierven, kwam
men door deze voorstelling in niet geringe verlegenheid; men
moest toch, of men wilde of niet, in al deze en soortgelĳke gevallen
tot de onderstelling de toevlucht nemen, dat de opstandingslichamen
aangevuld werden door bestanddeelen, die er
vroeger niet toe behoorden. De opstanding kan niet bestaan in
terugkeer en levendmaking van de totalitas materiae. 2o De
physiologie leert, dat het menschelĳk lichaam evenals alle organismen
aan voortdurende stofwisseling onderhevig is, zoodat na
zeven jaren geen enkel stofdeeltje meer aanwezig is van die,
welke vóór dien tĳd de substantie van het lichaam vormden. De
stoffen, waaruit onze lichamen bestaan, zooals zuur-, water-,
stikstof enz., zĳn dezelfde in soort, als die in andere schepselen
rondom ons voorkomen, maar zĳ wisselen onophoudelĳk; en deze
wisseling bewĳst afdoende, dat de identiteit der lichamen niet
daarin gelegen kan zĳn, dat zĳ steeds uit dezelfde stoffen in
getal bestaan. Het is genoeg, dat zĳ bestaan uit dezelfde stoffen
in soort. 3o Dit wordt versterkt door de velerlei metamorphosen,

welke de natuur in al hare rĳken te aanschouwen geeft. Door
inwerking van lucht, water enz. gaan planten over in turf en
steenkool, koolstof in diamant, klei in kleisteen en gesteente in
vruchtbare aarde. In planten- en dierenrĳk is er binnen de grenzen
der soorten eene eindelooze varieteit. En elk organisme ondergaat
in den tĳd van zĳn bestaan eene reeks van veranderingen; de
made wordt eene vlieg, elke larve gaat uit den onontwikkelden
toestand in een meer ontwikkelden over, het embryo doorloopt
verschillende phasen en komt dan tot een exuterinaal bestaan,
de rups wordt een pop en daarna een vlinder enz. Wat onder al
deze gedaanteverwisselingen hetzelfde blĳft, weten wĳ niet. Stof
en vorm veranderen, er schĳnt in heel het organisme niets stabiels
te zĳn; en toch blĳft de identiteit gehandhaafd, die daarom van
de grove stofmassa, van hare wisseling en quantiteit onafhankelĳk
is.

3. Indien wĳ deze gegevens in verband brengen met hetgeen
de Schrift ons over de opstanding leert, zien wĳ ons den weg
geopend, om zoowel de substantieele eenheid als ook het qualitatieve
onderscheid tusschen het tegenwoordig en het toekomstig
lichaam te handhaven. De Schrift toch leert in strikten zin geen
opstanding des vleesches maar des lichaams. Uit de opwekkingen,
waarvan zĳ ons bericht, en uit de opstanding van Christus is wel
wat het wezen, maar niet wat den vorm en de wĳze betreft, tot
de opstanding der dooden in het laatste der dagen te besluiten.
Want bĳ al die opwekkingen bestond het lichaam nog in zĳn
geheel, en het lichaam van Christus werd zelfs aan geen verderving
overgegeven, Hd. 2:31. Maar de lichamen dergenen, die opstaan
in de parousie, zĳn in hunne bestanddeelen ontbonden en op
allerlei wĳze verstrooid en in andere schepselen overgegaan. Van
vleesch kan daarbĳ in eigenlĳken zin geen sprake meer zĳn, want
vleesch is altĳd bezield; wat ophoudt bezield en levend te zĳn,
houdt daarmede ook op, vleesch te wezen en keert tot stof weder,
Gen. 3:19. Wel kan Job, gesteld zelfs, dat deze vertaling de
juiste is, zeggen, dat hĳ uit zĳn vleesch God aanschouwen zal,
19:26, en kan Jezus na zĳne opstanding getuigen, dat een geest
geen vleesch en beenen heeft, gelĳk Hĳ had, Luk. 24:39. Maar
dit levert toch geen afdoend bewĳs voor de opstanding des vleesches
in den strikten zin van dit woord. Want het vleesch, waaruit

Jobs lichaam bestond, was inderdaad het substraat voor het
lichaam der opstanding, maar vormde daarom nog niet de substantie
ervan. En Jezus stond met datzelfde lichaam op, waarin
Hĳ gestorven was en dat zelfs geen verderving had gezien, en
verkeerde bovendien tot aan zĳne hemelvaart toe in een overgangstoestand,
zoodat Hĳ ook nog spĳze nuttigen kon. Zeer duidelĳk
leert Paulus toch, dat vleesch en bloed, wĳl der verderfelĳkheid
onderworpen, de onverderfelĳkheid in het koninkrĳk der hemelen
niet beërven kunnen. Geheel ten onrechte is hieruit door Holsten,
Holtzmann e. a. afgeleid, dat volgens Paulus het gestorven lichaam
in het geheel niet opstaat en dat de eigenlĳke opstanding al bĳ
het sterven plaats heeft. Want de apostel belĳdt uitdrukkelĳk
zĳn geloof aan de lichamelĳke opstanding en verdedigt haar tegen
degenen, die haar in de gemeente van Corinthe zoowel bĳ Jezus
als bĳ de geloovigen ontkenden. En ook is hĳ wel terdege van
meening, dat hetzelfde lichaam, dat in het graf wordt neergelegd,
in de opstanding opgewekt wordt, cf. Bornhäuser, Das Recht des
Bekenntnisses zur Auferstehung des Fleisches, Gütersloh 1899.
Maar tevens betoogt hĳ, dat de opstanding geen restauratie doch
eene reformatie is. Het lichaam staat op, doch niet als vleesch
en bloed, zwak, verderfelĳk, sterfelĳk, doch als een lichaam, dat
met onverderfelĳkheid en heerlĳkheid is bekleed. Het uit vleesch
en bloed bestaande lichaam is wel het zaad, waaruit het opstandingslichaam
voortkomt, 1 Cor. 15:35-38. Maar desniettemin
is er tusschen beide een groot onderscheid. Reeds op aarde is er
veel verschil in vleesch bĳ de organische wezens, en in lichaam
bĳ de anorganische schepselen, vs. 39-41. En evenzoo is er een
belangrĳk onderscheid tusschen het tegenwoordig en het toekomstig
lichaam, gelĳk ook de tegenstelling van Adam en Christus bewĳst,
vs. 42-49. Het eerste is een σωμα ψυχικον, bestaande
uit door ψυχη bezield, aan verandering onderworpen vleesch en
bloed; maar het laatste is een σωμα πνευματικον, het is wel
een waarachtig σωμα doch het wordt niet meer door de
ψυχη
doch door het πνευμα beheerscht; het bestaat niet meer uit
vleesch en bloed, het is boven het geslachtsleven, Mt. 22:30,
boven de behoefte aan spĳze en drank verheven, 1 Cor. 6:13,
en daarin zelfs onderscheiden van het lichaam, dat de mensch
bezat vóór den val; het is onsterfelĳk, onverderfelĳk, vergeestelĳkt,
verheerlĳkt, 1 Cor. 15:42v., Phil. 3:21. Ook volgens Paulus

is daarom de identiteit van het opstandingslichaam met het aan
den schoot der aarde toebetrouwde lichaam onafhankelĳk van de
stofmassa en hare voortdurende wisseling. Alle organismen en zoo
ook de menschelĳke lichamen bestaan wel steeds uit dezelfde
stoffen in soort maar niet in getal. En zoo ook is het voor het
opstandingslichaam volstrekt niet noodig, dat het juist uit diezelfde
atomen in getal bestaat, als waaruit het bestond, toen het in het
graf werd gelegd. Maar wel is het voor de identiteit een vereischte,
dat in het opstandingslichaam diezelfde organisatie en
vorm, datzelfde schema en type bewaard wordt, welke hier het
lichaam stempelden tot het eigen lichaam van een bepaald persoon.
Onder de gedaanteverwisselingen, waaraan alle schepselen onderworpen
zĳn, blĳft hunne identiteit en continuiteit bewaard. Het
lichaam des menschen moge na den dood vergaan en naar zĳne
stofmassa in allerlei andere organismen worden omgezet, er blĳft
op aarde iets van over, dat het substraat van het opstandingslichaam
uitmaakt. Wat dat is, weten wĳ niet en kunnen wĳ nimmer
uitvinden. Maar het bevreemdende daarvan verdwĳnt, zoodra wĳ
bedenken, dat de allerlaatste bestanddeelen der dingen ons volkomen
onbekend zĳn. Elk kleinste atoom is nog weer voor ontleding
vatbaar; de chemische analyse zet zich eindeloos voort maar
bereikt nooit het volstrekt eenvoudige zĳn. En toch moet er bĳ
alle organismen en zoo ook bĳ het menschelĳk lichaam iets zĳn,
dat in de steeds voortgaande gedaanteverwisseling zĳne identiteit
behoudt. Wat ongerĳmds is er dan in, om aan te nemen, dat
zulk een „organische grondvorm”, zulk een „schema der individualiteit”
ook na den dood van het menschelĳk lichaam overblĳft,
om als zaad te dienen voor het lichaam der opstanding? Want
dit staat volgens de Schrift vast, dat het lichaam der opstanding
niet door de zaligen uit den hemel meegebracht of uit geestelĳke,
hemelsche elementen gevormd wordt. Het lichaam der opstanding
komt niet uit den hemel maar uit de aarde; het is geen
eigengevormd product van pneuma of psyche, maar komt op uit
het lichaam, dat bĳ den dood in het graf werd gelegd; en het
is daarom niet geestelĳk in dien zin, dat het pneuma tot zĳne
substantie zou hebben, maar het is en blĳft stoffelĳk, al is die
stof niet meer tot verderfelĳk vleesch en bloed maar tot een
verheerlĳkt lichaam georganiseerd. Cf. Tertullianus, de resurrectione
carnis. Augustinus, de civ. XXII c. 12-20. Enchir. 84-93.

Lombardus, Sent. IV dist. 43. Thomas, suppl. qu. 82-87.
Oswald, Eschat. 262 f. Jansen, Prael. III 1044. Simar, Dogm.
§ 168. Gerhard, Loc. XXVI tract. 2. Quenstedt, Theol. IV
576-605. Polanus, Synt. VI c. 66. Synopsis pur. theol., disp.
51. Mastricht, Theol. VIII 4, 6. Amyraldus, Theses Salm. III
840. Turretinus, Theol. El. XX qu. 1-3. Marck, Exspect. J. C.
II c. 1-18. M. Vitringa IV 109-156. Kliefoth, Eschat. 248
f. Splittgerber, Tod. Fortleben und Auferstehung3 1879. Nitzsch,
Ev. Dogm. 614 f. Art. Auferstehung in Herzog3.

4. Na de opstanding volgt het gericht, dat in het Oude
Testament voorgesteld wordt als eene overwinning door den
Messias van alle vĳanden Israels, maar in het Nieuwe Testament
meer geestelĳk beschreven wordt als een richterlĳk werk van
Christus, waarbĳ Hĳ alle menschen oordeelt en vonnist overeenkomstig
de wet, door God hun gegeven. Jezus toch is de eerste
maal op aarde gekomen, niet om de wereld te veroordeelen doch
om haar te behouden, Joh. 3:17, 12:47; maar toch heeft Hĳ
terstond bĳ zĳne verschĳning eene κρισις in het leven geroepen,
die tot gevolg en tot doel heeft, dat degenen, die niet zien, zien
mogen en die zien, blind worden, 3:19, 20, 9:39. Jezus houdt
voortdurend als Zoon des menschen gericht, als Hĳ aan degenen,
die gelooven, reeds hier op aarde het eeuwige leven schenkt en
op hen, die niet gelooven, den toorn Gods laat rusten, 3:36,
5:22-27. Er is dus ongetwĳfeld een inwendig, geestelĳk oordeel;
eene crisis, die zich voltrekt van geslacht tot geslacht; een immanent,
diesseitig gericht, dat in de gewetens der menschen
gespannen wordt. Geloof en ongeloof brengen reeds hier op aarde
hun vrucht en hun loon mede; gelĳk het geloof gevolgd wordt
door rechtvaardigmaking en vrede bĳ God, zoo leidt het ongeloof
tot voortgaande verduistering en verharding en tot overgave aan
allerlei ongerechtigheid. Ja zelfs buiten de tegenstelling van geloof
en ongeloof dragen deugd en ondeugd elk hare eigene vruchten;
het goede en het kwade heeft ook in het natuurlĳk leven zĳn
eigen loon, niet alleen in de ontschuldiging of beschuldiging van
het geweten, maar ook in den uitwendigen voor- of tegenspoed,
die er dikwerf mede verbonden zĳn. Schrift en geschiedenis leeren
het bovendien als om strĳd, dat zegen en vloek, ontferming en
toorn, gunstbewĳzen en gerichten elkander afwisselen in het leven

der menschen en der volken. Er ligt eene groote waarheid in het
woord van den dichter: die Weltgeschichte ist das Weltgericht.
Maar toch is in deze spreuk de waarheid met de leugen vermengd.
Zĳ is niet theistisch maar pantheistisch gedacht, en
ondermĳnt alle gericht, in plaats dat zĳ het bevestigt en hoog
houdt. Immers, indien de wereldgeschiedenis het wereldgericht is,
houdt zĳ ten eenenmale op een gericht te zĳn en wordt zĳ een
natuurproces, dat om de ontzachlĳke tegenstelling van goed en
kwaad in het geheel zich niet bekommert en deze tot den verborgen
schuilhoek van het geweten, en ook daar nog maar voor
een tĳd, terugdringt. Er is dan immers geen God meer, die de
natuurorde aan de zedelĳke orde dienstbaar kan maken, maar er
is niets anders dan eene natuurmacht, die heel de physische
wereld beheerscht en straks ook dat beperkte terrein, dat aanvankelĳk
voor de zedelĳke heerschappĳ van het goede nog werd
ingeruimd, inkrimpt en verdwĳnen doet. Want het goede is geen
macht, die tegen de natuur bestand is, indien het zĳn steun niet
heeft in een almachtig God, die Schepper is van natuur en
zedelĳke orde beide. Wel brengt het pantheisme hiertegen altĳd
weder in, dat het goede toch om zichzelf en niet uit hoop op
loon of uit vrees voor straf gedaan moet worden. Maar het verlangen
der ziel naar den triomf van het goede, naar de zegepraal
van het recht, heeft hoegenaamd niets gemeen met den zelfzuchtigen
wensch naar aardsch geluk en zinnelĳke bevrediging.
Integendeel, hoezeer de Schrift ermede rekent, dat de mensch
een zinnelĳk wezen is, en hem een loon voorspiegelt, groot in
de hemelen; dat loon is altĳd aan de eere van Gods naam ondergeschikt
en met de goede werken, waarin de geloovigen wandelen,
door Christus verworven. Het zĳn juist de vromen, die
reikhalzend naar dien dag uitzien, waarin God zĳn naam voor
het oog van alle schepselen verheerlĳkt en in hunne zaak de
zĳne over allen tegenstand doet triumfeeren. En dit verlangen
wordt te sterker, naarmate het bloed, dat om wrake roept, in
breeder en dieper stroom over de aarde vloeit, naarmate het
onrecht zegeviert, de goddeloosheid toeneemt, de leugen triumfeert
en Satans rĳk zich uitbreidt en tegen het rĳk der gerechtigheid
zich verheft. Heel de geschiedenis roept om een wereldgericht;
het gansche schepsel zucht er naar; alle volken getuigen ervan;
de martelaren in den hemel roepen erom met groote stem; de

gemeente bidt om de komst van Christus; en Christus zelf, die
de Alpha en de Omega is, zegt: Zie, Ik kom haastelĳk en mĳn
loon is met mĳ, om een iegelĳk te vergelden naar zĳn werk.
Hoezeer de Schrift dus, vooral in het evangelie van Johannes,
een geestelĳk, in de geschiedenis doorloopend gericht erkent, zĳ
spreekt toch allerwege ook van een eindgericht, dat het rĳk van
Christus triumfeeren doet over alle ongerechtigheid. De wereldgeschiedenis
moge een wereldgericht zĳn; het wereldgericht heeft
plaats aan het einde der dagen, als Christus komt om te oordeelen
de levenden en de dooden. Meermalen schrĳft de H. Schrift
daarbĳ aan den Vader het oordeel toe, Mt. 18:35, 2 Thess. 1:5,
Hebr. 11:6, Jak. 4:12, 1 Petr. 1:17, 2:23, Op. 20:11, 12;
maar Hĳ oefent dit werk toch uit door Christus, wien Hĳ al het
oordeel gegeven, dien Hĳ tot Rechter aangesteld heeft, Joh. 5:22,
27, Hd. 10:42, 17:31, Rom. 14:9, en die daarom
eenmaal alle menschen voor zĳn rechterstoel dagen en naar
hunne werken oordeelen zal, Mt. 25:32, Rom. 14:9-13, 2 Cor.
5:10, 2 Tim. 4:1, 8, 1 Petr. 4:5, Op. 19:11-21. Christus
is immers de Zoon des menschen, die door zĳne verschĳning reeds
eene crisis teweegbracht, die haar voortzet in de geschiedenis en
aan het einde der dagen voltooit. De verhouding tot Hem bepaalt
des menschen eeuwig wel of wee; in het gericht over levenden
en dooden viert Hĳ zĳn hoogsten triomf en bereikt Hĳ de voleinding
van zĳn rĳk en de volkomen onderwerping van al zĳne
vĳanden. Daarom is de hoofdvraag bĳ het laatste oordeel ook
die naar geloof of ongeloof. Geloof in Christus is toch het werk
Gods bĳ uitnemendheid, Joh. 6:29, 1 Joh. 3:23. Wie gelooft,
komt niet in het gericht, Joh. 5:24, en wie niet gelooft, is alreede
geoordeeld en blĳft onder Gods toorn, Joh. 3:18, 36. Maatstaf
in het eindgericht is dus in de eerste plaats het evangelie, Joh.
12:48. Maar dat evangelie staat niet tegenover en is zelfs niet
los te denken van de wet; de eisch tot geloof is immers zelf
reeds in de wet gegrond, en het evangelie is de herstelling en
vervulling der wet. Daarom komen bĳ het eindgericht ook al de
werken in aanmerking, welke door de menschen volbracht en in
de boeken voor Gods aangezicht opgeteekend zĳn, Pred. 12:14,
2 Cor. 5:10, Ef. 6:8, 1 Petr. 1:17, Op. 20:12, 22:12. Die
werken toch zĳn uitingen en vruchten van bet levensbeginsel, dat
binnen in het hart woont, Mt. 7:17, 12:33, Luk. 6:44, en

omvatten alles wat door den mensch, niet in den tusschentoestand,
maar in zĳn lichaam geschied is, niet alleen de daden, Mt. 25:35v.,
Mk. 9:41, 42, Luk. 6:35, 14:13, 14, 1 Cor. 3:8, 1,
Thess. 4:6 enz., maar ook de woorden, Mt. 12:36, en de verborgen
raadslagen des harten, Rom. 2:16, 1 Cor. 4:5; want
er blĳft niets verborgen en alles wordt openbaar, Mt. 6:4, 6,
18, 10:26, Ef. 5:11-14, 1 Tim. 5:24, 25. Norma is dus in
het eindgericht het gansche woord Gods, naar zĳne beide deelen:
wet en evangelie. Maar daarbĳ zegt de Schrift toch duidelĳk, dat
rekening gehouden zal worden met de mate der openbaring, welke
iemand ten deel is gevallen. Die den wil des Heeren kenden en
niet deden, zullen met dubbele slagen geslagen worden, Luk.
12:47. Het zal Tyrus en Sidon in den dag des oordeels verdragelĳker
zĳn dan Jeruzalem en Kapernaum, Mt. 10:15, 11:22,
24, Mk. 6:11, Luk. 10:12, 14, Hebr. 2:3. Wie het evangelie
niet hoorden, worden ook niet naar het evangelie maar naar de
wet geoordeeld; en de Heidenen, die de Mozaische wet niet kenden
maar zondigden tegen de wet, die hun van nature bekend is,
komen ook om zonder die Mozaische wet, terwĳl de Joden juist
door deze geoordeeld worden, Rom. 2:12. Hoewel de Schrift het
oordeel laat gaan over alle menschen zonder uitzondering, Mt.
25:32, Hd. 17:31, Rom. 2:6, 14:10, 2 Cor. 5:10, 2 Tim.
4:1, Op. 20:12, maakt zĳ daarbĳ toch onderscheid tusschen
die natiën, welke het evangelie gekend en ten slotte het antichristendom
hebben voortgebracht, en die andere volken, welke
nooit van Christus hebben gehoord en daarom voor de eerste maal
bĳ zĳne parousie van Hem vernemen, terwĳl zĳ voorts nog bĳzonder
spreekt van het oordeel over de kwade engelen, en van de
plaats, welke de goede engelen en de geloovigen in het eindgericht
innemen.

Zeker kost het moeite, om van dat gericht zich eene eenigszins
heldere voorstelling te vormen. Het draagt zonder twĳfel niet
uitsluitend een inwendig en geestelĳk karakter, zoodat het alleen
zou plaats hebben in het geweten van den mensch; maar het is
bepaald een gericht, dat ook uitwendig ten aanschouwe van alle
schepselen voltrokken wordt. Beeld en zaak mogen nog zoo ineenvloeien,
de verschĳning van Christus, de opstanding en evenzoo
al wat van het gericht wordt verhaald is te realistisch geteekend,
dan dat het vrĳ zou staan, om alles te vergeestelĳken. Doch dan

is voor het houden van dit gericht ook een plaats en eenige ruimte
van tĳd van noode. En de Schrift geeft ons aanleiding om te
denken, dat het een successief verloop heeft. De engelen vergezellen
Christus bĳ zĳne komst op de wolken, om hem in de uitvoering
van het vonnis behulpzaam te zĳn; zĳ vergaderen de rechtvaardigen,
scheiden de boozen van hen af en drĳven hen van voor
zĳn aangezicht weg, Mt. 13:30, 49, 24:31. Bovendien is Hĳ
omringd door de gezaligden, 1 Thess. 3:13, 4:16, 2 Thess. 1:10,
Jud. 14, Op. 17:14, 19:14. Nadat dan de opstanding der gestorven
en de verandering der levend overgebleven geloovigen
heeft plaats gehad, worden dezen saam opgenomen in de wolken,
den Heere tegemoet, in de lucht, 1 Thess. 4:17. Niet onmogelĳk
is het, dat, evenals bĳ Christus opstanding en hemelvaart uiteenvielen
en zelfs door veertig dagen van elkander gescheiden
waren, zoo ook de opstanding of verandering van de geloovigen
aan het einde der dagen nog niet in eens die volle heerlĳkheid
hun toevoegt, welke na de wereldvernieuwing in den nieuwen
hemel of op de nieuwe aarde hun deel zal zĳn, Lampe en Gerdes
bĳ M. Vitringa IV 143. Maar hoe dit zĳ, de opstanding of verandering
sluit voor de geloovigen, evenals voor Christus, de
rechtvaardiging in. Wel zegt de Schrift, dat alle menschen zonder
onderscheid, dus ook de geloovigen, voor den rechterstoel van
Christus moeten verschĳnen. Maar zĳ getuigt tevens, dat wie
gelooft niet geoordeeld wordt en niet in het gericht komt, want
hĳ heeft reeds het eeuwige leven, Joh. 3:18, 5:24; dat de
gestorven geloovigen reeds in den hemel bĳ Christus zĳn en met
lange, witte kleederen zĳn bekleed, 2 Cor. 5:8, Phil. 1:23,
Op. 6:11, 7:9, 14; en dat Christus komt, om verheerlĳkt te
worden in zĳne heiligen en bewonderd te worden in allen die
gelooven, 2 Thess. 1:10. Voordat Christus het vonnis uitspreekt
over de kwade engelen, over de antichristelĳke wereld en over
de cultuurlooze volken, heeft Hĳ de schapen reeds aan zĳne
rechterhand gesteld en is Hĳ door zĳne engelen en zĳne heiligen
omstuwd. Dit blĳkt ook uit 1 Cor. 6:2, 4, waar Paulus uitdrukkelĳk
zegt, dat de heiligen de wereld en de engelen zullen
oordeelen, M. Vitringa IV 163. Want deze uitspraak mag niet
verzwakt worden tot een goedkeuren door de geloovigen van het
oordeel, dat Christus over wereld en engelen velt, maar duidt
bepaald blĳkens het verband aan, dat de heiligen deel zullen

nemen aan het oordeel over de wereld en engelen. Trouwens
beloofde Jezus reeds aan zĳne twaalf discipelen, dat zĳ met Hem
zitten zouden op twaalf tronen, oordeelende de twaalf geslachten
Israels, Mt. 19:28, Luk. 22:30, en Johannes zag rondom den
troon Gods tronen in den hemel, bezet door de ouderlingen der
gemeente, Op. 4:4, 11:16, 20:4, 6. Christus toch en zĳne
gemeente zĳn één; wat wereld en engelen tegen haar hebben misdaan,
dat rekent Hĳ, als ware het tegen Hem geschied, Mt. 25:40, 45,
Mk. 9:41, 42. Zelfs tot de goede engelen breidt dit oordeel van
Christus en zĳne gemeente zich uit, 1 Cor. 6:4, want de engelen
zĳn gedienstige geesten, die tot den dienst uitgezonden worden
om dergenen wil, die de zaligheid beerven zullen en daarom in
het toekomstig Godsrĳk eene plaats erlangen naar den dienst,
welken zĳ in betrekking tot Christus en zĳne gemeente hebben
verricht. In het visioen van Johannes trekt daarom Christus,
door zĳne heirlegers omringd, de antichristelĳke macht tegemoet,
Op. 19:11-21; de triumfeerende kerk heeft deel aan zĳne
koninklĳke heerschappĳ, Op. 20:4-6 en maakt ten slotte met
Christus aan allen tegenstand een einde, als hĳ de volken oordeelt,
die in de vier hoeken der aarde wonen, Op. 20:7-10. Cf. over
het laatste oordeel: Lombardus, Sent. IV dist. 43 sq. Thomas,
Suppl. qu. 88-90. Oswald, Eschat. 334f. Atzberger, Die christl.
Eschat. 356-370. Jansen, Prael. III 1062. Simar, Dogm. § 169.
Gerhard, Loc. XXVIII. Quenstedt, Theol. IV 605-634. Polanus,
Synt. VI c. 69. Synopsis pur. theol., disp. 51. Mastricht, Theol.
VIII 4, 7. Turretinus, Theol. XX qu. 6. Marck, Exspect. J. C.
1. III c. 1-18. Moor VI 706-718. Kliefoth, Eschat 236f. 275f.
Nitzsch, Ev. Dogm. 620f. Art. Gericht in Herzog3.

5. De plaats, waarheen de goddeloozen na het gericht verwezen
worden, draagt in het N. Test. den naam van gehenna. Het
hebr. גֵּי הִנּוֹם was oorspronkelĳk de naam van het dal van Hinnom,
dat ten zuidoosten van Jeruzalem lag en volgens Jos. 15:8,
18:16 de grensscheiding tusschen twee stammen vormde.
Onder Achaz en Manasse werd dit dal een plaats voor den cultus
van Moloch, ter wiens eere kinderen werden geslacht en verbrand,
2 Kon. 16:3, 21:6, 2 Chr. 28:3, 33:6, Jer. 32:34, 35.
Daarom werd deze plaats onder Josia verwoest en door de
priesters onrein verklaard, 2 Kon. 23:10. Jeremia profeteerde,

dat hier een vreeselĳk bloedbad voor de Israelieten aangericht
en de naam van het dal Tofeth in dien van moorddal veranderd
zou worden, Jer. 7:32, 19:6. En het apocriefe boek Henoch
uitte de verwachting, dat in dit dal de goddeloozen verzameld
zouden worden tot het gericht. Om deze reden werd later de
naam Gehinnom overgedragen op de strafplaats der goddeloozen
na den dood. Volgens anderen echter had deze overdracht eene
andere oorzaak. Nadat het dal van Hinnom door Josia verwoest
was, werd het volgens de latere Joden gebruikt voor het nederwerpen
en verbranden van allerlei onreinigheid. Evenals Gan
Eden de plaats aanduidde, waar na den dood de rechtvaardigen
vertoefden, werd Gehinnom de naam van het oord, waarheen de
onreinen en goddeloozen werden verwezen, om er straf te lĳden
in het eeuwige vuur. Vuur was trouwens al van ouds een openbaring
en symbool van den toorn en de grimmigheid des Heeren.
Israels God is een verterend vuur, een eeuwige gloed, Deut. 4:24,
9:3, Jes. 33:14; Hĳ sprak tot de kinderen Israels uit het
midden des vuurs, Deut. 4:12, 33, 5:4, 22-26, 9:10, 10:4,
cf. Ex. 3:2; zĳn toorn is een brandend vuur, uitgaande uit zĳn
neus, Ps. 18:9, 79:5, 89:47, Jer. 4:4; vuur, uitgaande van
het aangezicht des Heeren, verteert de offerande, Lev. 9:24;
door vuur verdelgt Hĳ Nadab en Abihu, Lev. 10:2, de murmureerders
des volks, Num. 11:1, Ps. 106:18, de Korachieten,
Num. 16:35, de benden, die tegen Elia worden afgezonden,
2 Kon. 1:10v.; en in vuur komt Hĳ eenmaal, om recht te doen
op aarde en de goddeloozen te straffen, Deut. 32:22, Ps. 11:6,
83:15, 97:3, 140:11, Jes. 30:33, 31:9, 66:15, 16, 24,
Jer. 4:4, 15:14, 17:4, Am. 1:4v., Joel 2:30; en dat vuur
brandt tot in den benedensten Scheol, Deut. 32:22, het wordt
nimmer uitgebluscht, Jes. 66:24, en brandt eeuwig, Jer. 17:4.
Deze voorstelling ging over in het Nieuwe Testament. Gehenna
is de strafplaats der goddeloozen na den oordeelsdag, onderscheiden
van ἁδης, φυλακη, ἀβυσσος, boven bl. 374, maar
identisch met de καμινος του πυρος, Mt. 13:42, 50 en de
λιμνη του πυρος, Op. 19:20, 20:10, 14, 15, 21:8. Het is
de plaats, bestemd voor het beest uit den afgrond en voor den
valschen profeet, Op. 19:20, voor Satan en zĳne engelen, Op.
20:10, voor dood en hades, Op. 20:14, en voor alle goddeloozen,
Op. 20:15, 21:8. En dezen worden er allen ingeworpen na de

opstanding, Mt. 5:29, 30, 10:28, en na het eindgericht, Op. 19:20,
20:10, 14, 15, 21:8, terwĳl vóór dien tĳd de hades, de gevangenis,
φυλακη, 1 Petr. 3:19, Op. 20:7 of de abyssus hun verblĳfplaats
zĳn, en de straffe van het eeuwige vuur of de donkerheid der duisternis
nog voor hen bewaard wordt, Mt. 8:29, 25:41, 46, 2 Petr.
2:17, Jud. 13. In die gehenna toch brandt het eeuwige, onuitblusschelĳke
vuur, Mt. 18:8, Mk. 9:43, 44, 48, knaagt de
worm, die niet sterft, Mk. 9:44, 48, en is er eene eeuwige
pĳniging, Mt. 25:46, 2 Thess. 1:9, Op. 14:11; het is een
γεεννα of καμινος του πυρος,
Mt. 5:22, 13:42, 50, 18:9, en tevens eene plaats der uiterste en buitenste duisternis, Mt.
8:12, 22:13, 25:30, 2 Petr. 2:17, Jud. 13, cf. Deut. 5:22,
Ps. 97:2, 3, buiten gelegen, Op. 22:15, in de diepte, zoodat
men erin geworpen wordt, Mt. 5:29, 30, Op. 19:20, 20:10,
14, 15, ver van de bruiloftstafel des Lams, Mt. 8:11, 12,
22:13, ver van de gemeenschap met God en met Christus, Mt.
7:23, 25:41, Luk. 13:27, 28, 2 Thess. 1:9, in het gezelschap
van Satan en zĳne engelen, Mt. 25:41, Op. 20:10, 15.
De toorn Gods openbaart zich daar in al zĳne verschrikkelĳkheid,
Rom. 2:5-8, 9:22, 1 Thess. 1:10, Hebr. 10:31, Op. 6:16,
17, zoodat de gehenna niet alleen een oord is van gemis,
maar ook van smart en pĳn, beide naar ziel en naar lichaam,
eene plaats van κολασις, Mt. 25:46, Op. 14:10, 11, van
κλαυθμος en βρυγμος των ὀδοντων,
Mt. 8:12, 13:42 enz., van θλιψις
en στενοχωρια, Rom. 2:9, 2 Thess. 1:6, van
ἀπωλεια, Mt.
7:13, Rom. 9:22, Phil. 1:28, 3:19, 2 Petr. 3:7, Op. 17:8,
11, van φθορα, Gal. 6:8, ὀλεθρος,
1 Thess. 5:3, 2 Thess. 1:9, 1 Tim. 6:9; de gehenna is het gebied van den tweeden
dood, Op. 2:11, 20:6, 14, 15, 21:8.

Op dezen vasten grond der Schrift werd in de christelĳke
kerk de leer van de eeuwigheid der helsche straf gebouwd; en
theologie en prediking, poezie en schilderkunst wedĳverden menigmaal
met elkaar in plastische beschrĳving en realistische teekening
van de pĳnen, welke daar naar lichaam en ziel in het eeuwige
vuur werden geleden. Maar van tĳd tot tĳd werden er toch
bezwaren tegen deze leer ingebracht. En sedert de Aufklärung
in de vorige eeuw eene zachtere beoordeeling van zonde en misdaad
deed opkomen, de pĳnbanken afschafte, de straffen matigde
en allerwege een gevoel van humaniteit ontwaken deed, kwam

er ook een gansch andere beschouwing over de straffen der hel
en werden deze door velen of gewĳzigd voorgesteld of ganschelĳk
verworpen, Lecky, Gesch. d. Ursprungs und Einflusses der Aufklärung
in Europa, Leipzig 1873 I 259f. De gronden, waarop
de eeuwigheid der helsche straf bestreden wordt, komen dan
altĳd hierop neer: a. eeuwige straf strĳdt met de goedheid, de
liefde, de barmhartigheid Gods en maakt Hem tot een tiran, die
behagen schept in plagen en pĳnigen en zich lof bereidt uit het
eeuwig gekerm van millioenen ongelukkige schepselen. b. Eeuwige
straf strĳdt met de rechtvaardigheid Gods, wĳl zĳ geen verband
houdt met en niet evenredig is aan de zonde, die, hoe schrikkelĳk
ook, toch altĳd een beperkt, eindig karakter draagt. Het is niet
te denken, dat God, die de volmaakte liefde en de hoogste gerechtigheid
is, een menschenkind, ook al had het duizend jaren
gezondigd, straffen zal met een eeuwigdurende pĳniging. c. Zulk
eene eeuwige straf is ook onvoorstelbaar en ondenkbaar. De Schrift
spreekt van vuur en worm en duisternis, maar dit zĳn alle beelden;
letterlĳk opgevat, zouden zĳ elkander uitsluiten. Doch afgedacht
daarvan, wat is de waarde eener eeuwige straf, die geen ander doel
heeft dan om den zondaar eeuwig te pĳnigen? Wat nuttigheid
heeft zĳ voor hem, die haar ondergaat, dewĳl zĳ waar berouw
uiteraard uitsluiten moet en hem steeds doet voortgaan met zondigen?
Wat eere brengt zĳ toe aan Gods naam, als zĳ de zonde niet
overwint en vernietigt maar bestendigt en eeuwig doet voortduren?
En hoe is het mogelĳk, dat de verlorenen onder zulk eene eeuwige
straf zich voortdurend verharden, zonder ooit tot inkeer te komen
en zich voor God te verootmoedigen? d. De Schrift leert dan
ook geen eeuwige, eindelooze straf in de hel. Wel spreekt zĳ
van eeuwige pĳn enz., maar eeuwig heeft daar evenals elders
niet de beteekenis van eindeloos, doch duidt een tĳdduur aan,
waarvan de grens zich aan de waarneming of berekening onttrekt;
αιωνιος is, wat boven een langeren of korteren
αἰων uitgaat. Dit
wordt nog daardoor versterkt, dat αἰωνιος,
in bonam partem van
de goederen des heils, bĳv. van het leven gebruikt, vooral eene
innerlĳke qualiteit aanduidt, waardoor al deze heilsgoederen
worden voorgesteld als boven de vergankelĳkheid verheven. Daartegenover
wordt de toestand der verlorenen als ἀπωλεια, φθορα,
ὀλεθρος, θανατος aangeduid, hetgeen er op wĳst, dat zĳ zoo
niet eeuwig kunnen blĳven bestaan maar of ten eenenmale

vernietigd of eens geheel en al hersteld worden. e. Voor het laatste
biedt de Schrift hope, als zĳ leert, dat Christus eene verzoening
is voor de zonden der gansche wereld, 1 Joh. 2:2, Col. 1:19,
20, en dat God in dien weg aller zaligheid wil, 1 Tim. 2:4,
4:10. Gelĳk alle menschen in Adam sterven, zoo worden zĳ ook
allen in Christus levend gemaakt, 1 Cor. 15:22, Rom. 5:18.
Thans vergadert God alle dingen onder Christus als hoofd bĳeen,
Ef. 1:10, opdat eens alle knie voor Christus zich buige, Phil.
2:10, en God alles in allen moge wezen, 1 Cor. 15:28. God
heeft allen onder de zonde besloten, opdat Hĳ allen barmhartig
zou zĳn, Rom. 11:32.

Op deze overwegingen worden dan aangaande het uiteinde
der goddeloozen, indien wĳ afzien van het pantheisme en materialisme,
dat alle onsterfelĳkheid en eeuwigheid loochent, de
volgende drie hypothesen gebouwd. Ten eerste zĳn er, die
leeren, dat er eene mogelĳkheid van bekeering open blĳft,
niet alleen in den tusschentoestand tot op het eindgericht toe,
boven bl. 382, maar ook daarna nog en tot in alle eeuwigheid.
Of er dus eene hel en eene eeuwige straf is, hangt geheel van
den mensch en van zĳn vrĳen wil af. Indien hĳ zich voortdurend
tegen de roepstem tot bekeering verzet, wikkelt hĳ zich steeds
vaster en dieper in de zonde in en verlengt zĳne straf. Wĳl
echter de prediking van geloof en bekeering nooit ophoudt en
de wil des menschen steeds vrĳ blĳft, wordt de mogelĳkheid
van eene eeuwige straf in de hel zeer onwaarschĳnlĳk en vleit
men zich liever met de hope, dat ten slotte allen tot bekeering
komen en in het eeuwige leven ingaan. Eeuwige pĳn in de Schrift
beteekent dus alleen, dat zĳ, die zoo laat zich bekeeren, altĳd
de herinnering aan hun hardnekkig verzet blĳven behouden en
bĳ hen, die in dit leven het evangelie geloofden, eeuwig zullen
achterstaan. Dit hypothetisch universalisme komt dus op eene
voortdurende loutering neer en is eene hernieuwing van de leer
der zielsverhuizing. Het verschil is alleen, dat de metempsychose
deze loutering laat plaats vinden in het Diesseits, terwĳl het
hypothetisch universalisme haar in het Jenseits stelt. Deze leer
vond vooral in de vorige eeuw bĳ de Rationalisten ingang, maar
wordt ook thans door vele theologen verdedigd, cf. Wegscheider,
Instit. § 200. Bretschneider, Dogm. II 468 f. 581 f. Reinhard,
Dogm. 706 f. Lange, Posit. Dogm. § 131. Dorner, Gl. II 972.

Nitzsch, Ev. Dogm. 624. W. Schmidt, Christl. Dogm. II 517.
Saussaye, mĳne Theol. van Ch. d. l. S. 71-75. H. Ernst,
Geloof en Vrĳheid 1886 blz. 407-444. Voorts in Engeland de
voorstanders van de zoogenaamde future (second) probation of van
de wider hope, zooals Robertson, Maurice, Theol. Essays 1853 p.
442: the word eternal and the punishment of the wicked.
Thomas de Quincey, On the supposed scriptural expression for
eternity 1852. Tennyson, In Memoriam. Farrar, Eternal Hope
1878 en Mercy and Judgment 1881 met de door deze beide
werken te voorschĳn geroepen litteratuur, cf. The wider hope,
essays and strictures on the doctrine and literature of future
punishment by numerous writers, lay and clerical, London Unwin
1890. In Amerika de verdedigers van de Andover position, ingenomen
door de vĳf professoren van Andover College, Churchhill,
Harris, Hincks, Tucker en Egb. C. Smith, die van verschillende
artikelen der belĳdenis afweken, ook van dat aangaande de
eeuwige straf, cf. Andover Review April 1890 p. 434 enz.
Vanzelf leidt dit gevoelen van een voortgaande bekeering en
loutering tot de leer van de zoogenaamde universalisten, die
meenen, dat aan het einde alle schepselen de zaligheid en de
heerlĳkheid deelachtig zullen worden. Wat daar gewenscht en
gehoopt wordt, wordt hier zeker verwacht en als dogma verkondigd.
De leer van den terugkeer aller dingen in God komt reeds
voor in de indische en grieksche philosophie, ging vandaar over
in Gnosticisme en Neoplatonisme en werd dan het eerst in de
christelĳke theologie voorgedragen door Origenes. Deze spreekt
wel herhaaldelĳk van eene eeuwige straf in de hel maar ziet
daarin toch slechts eene practische leer, die voor de onontwikkelden
noodig is doch door de gnostici geheel anders opgevat
wordt. Volgens Origenes toch zĳn alle geesten oorspronkelĳk door
God gelĳk geschapen, doch de daden van den vrĳen wil brengen
ongelĳkheid en veroorzaken, dat de zielen der menschen ter
loutering in eene stoffelĳke wereld verplaatst en aan lichamen
verbonden worden. Doch deze loutering zet ook na den dood en
na het eindgericht zich voort, totdat uit en door de grootst
mogelĳke verscheidenheid de gelĳkheid weer te voorschĳn treedt
en alle geesten weder tot God terugkeeren in dienzelfden toestand,
waarin zĳ oorspronkelĳk bĳ Hem verkeerden. Wĳl echter de vrĳe
wil altĳd dezelfde blĳft, kan hĳ evengoed als van het kwade

tot het goede, zoo weder van het goede tot het kwade terugkeeren,
en is er dus eene voortdurende wisseling van afval en
wederbrenging aller dingen, eene eindelooze schepping en vernietiging
der stoffelĳke wereld, cf. Atzberger, Gesch. der christl.
Eschat. 1896 S. 366-456. Deze gedachte van de wederherstelling
aller dingen vond in de oudheid weerklank bĳ Gregorius
Naz., Gregorius Nyss., Didymus, Diodorus van Tarsus, Theodorus
van Mopsuestia, e. a., cf. Petavius, de angelis III 7. 8, in de
Middeleeuwen bĳ Scotus Erigena, Amalrik van Bena en de broeders
en zusters van den vrĳen geest,
na de Hervorming bĳ Denck
en vele Wederdoopers, bĳ Jane Leade, J. W. Petersen, Ludwig
Gerhard, F. C. Oetinger, Michael Hahn, Jung-Stilling, Swedenborg
enz., en in den nieuweren tĳd bĳ Schleiermacher, Chr. Gl.
§ 117-120 en § 163 Anhang. Schweizer, Gl. II 577 f. 591.
604. Schoeberlein, Prinzip und System der Dogm. 679. Riemann,
Die Lehre von der Apokatastasis2
Magdeburg 1897. Scholten, Initia 268 sq. W. Francken, Geloof en Vrĳheid 1886. Cf. Köstlin,
art. Apokatastasis in Herzog3. Veel grooter instemming vond
echter nog een derde gevoelen, dat onder den naam van conditioneele
onsterfelĳkheid bekend staat. Hoewel de vroegere theologie
zeer dikwerf van de onsterfelĳkheid sprak in geestelĳken
zin, als eene gave, door Christus verworven, toch dacht daarom
schier niemand eraan, om de natuurlĳke onsterfelĳkheid der ziel
te loochenen. Het eerst leerden de Socinianen onder den invloed
van hun abstract supranaturalisme, dat de zielen niet van nature
onsterfelĳk waren maar dit eerst werden in geval van gehoorzaamheid
door eene gave Gods. Daaruit volgde, dat de goddeloozen
en de duivelen krachtens eene natuurlĳke vergankelĳkheid
eenmaal moesten ophouden te bestaan. Socinus sprak dit nog niet
zoo duidelĳk uit, maar zĳne volgelingen leerden zonder omwegen,
dat de tweede dood in vernietiging bestond; en deze had dan
volgens Crell, Schmalz e. a. niet bĳ of spoedig na den dood,
doch eerst na de algemeene opstanding en het wereldgericht
plaats, Fock, Der Socin. 714 f. Van de Socinianen werd deze
leer overgenomen door Locke, Warburton, Whiston, Dodwell,
Walter e. a., en in deze eeuw door Rothe, Theol. Ethik § 470-472
en Weisse, Ueber die philos. Bedeutung der christl. Eschat.
Stud. u. Krit. 1836. Vooral echter begon zĳ opgang te maken
en aanhangers te vinden, sedert zĳ in 1885 verdedigd werd door

Edward White in zĳn Life in Christ, a study of the Scripture
doctrine on the nature of man, the object of the divine incarnation
and the conditions of human immortality, 3 ed. Stock
London 1878. Dit boek bracht vele pennen in beweging en lokte
niet alleen ernstige bestrĳding doch ook velerlei betuiging van
instemming uit. Overal vindt het conditionalisme thans talrĳke
verdedigers, zooals bĳv. Schultz, Voraussetzungen der christl.
Lehre von der Unsterblichkeit 1861. H. Plitt, Evang. Glaubenslehre
1863. II 413. Weisse, Philos. Dogm. § 970. Lemme,
Endlosigkeit der Verdammnis und allgemeine Wiederbringung,
Lichterfelde-Berlin, Runge. (voordracht, geh. 12 Aug. 1898).
Charles Byse, L’immortalité conditionelle ou la vie en Christ, Paris
1880. Petavel-Olliff, Le problème de l’immortalité, Paris 1891.
Dr. Jonker, De leer der condit. onsterfelĳkheid, Theol. Stud. I.

6. Indien nu bĳ de leer van de eeuwige straf het menschelĳk
gevoel te beslissen had, zou zĳ zeker moeilĳk te handhaven
zĳn en thans ook maar weinig verdedigers vinden. Dankbaar
dient het te worden erkend, dat sedert de vorige eeuw de idee
der humaniteit en het gevoel van sympathie krachtig ontwaakt
zĳn en aan de wreedheid, die vroeger vooral ook op het gebied van
het strafrecht heerschte, een einde hebben gemaakt. Maar niemand
kan er toch blind voor zĳn, dat ook deze humanitaire beschouwing
hare eenzĳdigheden en gevaren medebrengt. De machtige omkeer,
die plaats gegrepen heeft, laat zich in dezen éénen zin beschrĳven,
dat, terwĳl vroeger de krankzinnigen zelfs als misdadigers werden
behandeld, thans de misdadigers als krankzinnigen beschouwd
worden. Voorheen werd in elke abnormaliteit schuld gezien;
thans worden alle begrippen van schuld, misdaad, verantwoordelĳkheid,
toerekenbaarheid enz. van hunne realiteit beroofd, cf.
Simons, Nieuwe richtingen in de strafrechtwetenschap, Gids April
1900 bl. 48-84. Het besef van recht en gerechtigheid, van
wetsovertreding en schuld wordt op bedenkelĳke wĳze verzwakt,
naarmate de maatstaf van al deze dingen niet in God, maar in
den mensch en in de maatschappĳ wordt verlegd. Daarmede gaat
allengs alle zekerheid en veiligheid teloor. Want als het belang
der maatschappĳ den doorslag geeft, dan wordt niet alleen elke
grens tusschen goed en kwaad uitgewischt, maar loopt ook het
recht gevaar, aan de macht te worden opgeofferd. Het is u nut,

dat één mensch voor het volk sterve en niet heel het volk verloren
ga, Joh. 11:50, wordt dan de taal der hoogste rechtspleging.
En hetzelfde menschelĳk gevoel, dat eerst voor de humanitaire
behandeling van den misdadiger pleitte, ontziet zich niet, om
straks den marteldood van den onschuldige te eischen; het hosanna
maakt voor het kruis hem plaats; de vox populi, die dikwerf
ten onrechte als eene vox Dei wordt geëerd, schrikt voor geen
gruwelen terug; en terwĳl de rechtvaardige er nog mede rekent,
hoe het zĳn vee te moede is, is zelfs het ingewand, het hart,
het gemoed van den goddelooze nog wreed, Spr. 12:10. Op het
menschelĳk gevoel valt daarom weinig te bouwen; dat mag en
kan bĳ de bepaling van recht en wet de beslissing niet geven;
zelfs als de schĳn er tegen is, is het toch oneindig veel beter,
in de hand des Heeren, dan in die van menschen te vallen,
1 Chron. 21:13. En dit geldt ook bĳ de leer van de eeuwige
straffen in de hel. Want 1o verdient het opmerking, dat deze
leer, hoezeer zĳ in kerk en theologie dikwerf veel te realistisch
is uitgewerkt, toch in de Schrift is gegrond. En niemand spreekt
er in de Schrift vaker en breedvoeriger over dan onze Heere Jezus
Christus, wien niemand diepte van menschelĳk gevoel en medelĳden
ontzeggen kan, en die de zachtmoedigste en nederigste was
onder alle kinderen der menschen. Het is de hoogste liefde, die
met de zwaarste straffen dreigt. Tegenover de zaligheid van het
eeuwige leven, welke Hĳ voor de zĳnen verwierf, staat de rampzaligheid
van het eeuwig verderf, dat Hĳ den goddeloozen aankondigt.
Beide waren in het Oude Test. in schaduwen gehuld en
werden onder beelden voorgesteld. Maar in het Nieuwe Test. is
het Christus, die het vergezicht opent zoowel in de diepten van
de buitenste duisternis als in de woningen van het eeuwige licht.
2o Dat de straf in deze plaats der buitenste duisternis eene
eeuwige is, valt met de Schrift in de hand niet te betwĳfelen.
Wel is waar, geeft αἰωνιος
(van αἰων, hebr. עולם, d. i. tĳdduur,
levensduur, levensloop, menschenleeftĳd, onbepaald lange tĳd in
verleden of toekomst; de tegenwoordige wereldtĳd, αἰων οὑτος;
de toekomende eeuw, αἰων μελλων) zeer dikwĳls een tĳdduur te
kennen, die wel menschelĳke berekening te boven gaat maar
volstrekt niet eindeloos of eeuwig is. Dikwerf wordt het ook in
het N. T. nog gebruikt van den ganschen tot op de verschĳning
van Christus toe voorbĳgeganen wereldtĳd, waarin de raad Gods

door de profeten verkondigd werd maar toch niet ten volle geopenbaard
was, Luk. 1:70, Hd. 3:21, Rom. 16:25, Col. 1:26,
2 Tim. 1:9, Tit. 1:2. Doch het woord αἰωνιος dient in het
N. T. vooral, om de onvergankelĳke, boven alle bederf en verderf
verheven natuur van de door Christus verworvene heilsweldaden
aan te duiden, en wordt dan inzonderheid zeer dikwerf met
ζωη verbonden; het eeuwige leven, dat Christus schenkt aan een iegelĳk
die gelooft, heeft zĳn begin reeds hier op aarde maar wordt toch
eerst in de toekomst volkomen openbaar; het behoort wezenlĳk
tot den αἰων μελλων, Luk. 18:30, is onverderfelĳk, Joh. 11:25,
26, en heet eeuwig, evenals de οἰκοδομη ἐκ θεου, 2 Cor. 5:1,
de σωτηρια, Hebr. 5:9, de λυτρωσις,
9:12, de κληρονομια,
9:15, de δοξα, 2 Tim. 2:10, de
βασιλεια, 2 Petr. 1:11,
evenals God, Christus, de H. Geest ook eeuwig worden genoemd,
Rom. 16:26, Hebr. 9:14, 13:8 enz. Daartegenover wordt
gezegd, dat de straf der goddeloozen bestaan zal in το πυρ το
αἰωνιον; Mt. 18:8, 25:41, Jud. 7, κολασις αἰωνιος, Mt. 25:46,
ὀλεθρος αἰωνιος, 2 Thess. 1:9,
κρισις αἰωνιος, Mk. 3:29.
Evenals het eeuwige leven, wordt door deze omschrĳving de
eeuwige straf voorgesteld als te behooren tot den αἰων μελλων,
waarin geen verandering van staat meer mogelĳk is. Nergens
duidt de Schrift met eenig woord aan of laat zĳ zelfs de mogelĳkheid
open, dat er aan den toestand, die daar intreedt, nog
een einde komen kan. En positief spreekt zĳ uit, dat het vuur
daar onuitblusschelĳk is, Mt. 3:12, dat de worm niet sterft,
Mk. 9:44, dat de rook der pĳniging opgaat in alle eeuwigheid,
Op. 14:11, en voortduurt dag en nacht in alle eeuwigheid,
20:10, en dat zĳ als eeuwige pĳn staat tegenover het eeuwige
leven der rechtvaardigen, Mt. 25:46. Onbevangen exegese kan
hier niet anders vinden dan eene eeuwige, nimmer eindigende
straf. Cf. Cremer s. v. 3o De toestand der verlorenen wordt beschreven
als ἀπωλεια, Mt. 7:13, φθορα.
Gal. 6:8, ὀλεθρος,
2 Thess. 1:9, θανατος, Op. 2:11 enz., in overeenstemming
daarmede, dat in O. en N. Test. menigmaal gezegd wordt, dat
de goddeloozen verdelgd, uitgeroeid, verwoest, verdorven, verdaan,
buitengeworpen, afgesneden, als kaf verbrand zullen worden enz.
De voorstanders van de conditioneele onsterfelĳkheid verstaan al
deze uitdrukkingen in den zin van eene volkomen vernietiging,
cf. White, Life in Christ 358-390. Maar deze opvatting mist

allen grond. Leven beteekent in de Schrift nooit puur bestaan,
en dood is nooit hetzelfde als vernietiging. Van den tĳdelĳken,
lichamelĳken dood kunnen ook de conditionalisten dit niet ontkennen;
zĳ nemen meest als de Socinianen aan, dat de goddeloozen
ook na den dood nog blĳven voortbestaan, hetzĳ om eerst
na opstanding en eindgericht door God vernietigd te worden,
hetzĳ om langzamerhand weg te sterven en ten slotte ook physisch
te gronde te gaan. Het laatste is zoowel wĳsgeerig als Schriftuurlĳk
eene onmogelĳke gedachte. Zonde toch is geen substantie,
geen materia maar forma, die een zĳn onderstelt en dat zĳnde
niet vernietigt maar in eene verkeerde, van God afgewende
richting stuurt, deel III 81v.
En de lichamelĳke dood is niet
maar een natuurlĳk gevolg doch eene positieve, door God bedreigde
en voltrokken straf op de zonde, ib. 176v. In dien dood
vernietigt God den mensch niet, maar scheidt Hĳ ziel en lichaam
tĳdelĳk vaneen, om beide in stand te houden en bĳ de opstanding
weder te vereenigen. De Schrift leert duidelĳk en onwedersprekelĳk
de onsterfelĳkheid van den mensch. Het conditionalisme
verwart het ethische met het physische zĳn, als het in ἀπωλεια,
die de straf der zonde is, eene vernietiging van de substantie
des menschen ziet. En evenals God in den eersten dood den
mensch niet vernietigt, zoo doet Hĳ dit ook niet in den tweeden
dood. Immers wordt deze in de Schrift ook omschreven als pĳniging,
Mt. 25:46, weening en knersing der tanden, Mt. 8:12,
verdrukking en benauwdheid, Rom. 2:9, onuitblusschelĳk vuur,
Mt. 18:8, nooit stervende worm, Mk. 9:44 enz., welke uitdrukkingen
alle het bestaan der verlorenen onderstellen. Maar hun
toestand kan toch ἀπωλεια, φθορα, ὀλεθρος, θανατος heeten,
wĳl zĳ in zedelĳken, geestelĳken zin geheel te gronde zĳn gegaan
en in volstrekten zin die levensvolheid missen, welke den geloovigen
door Christus geschonken wordt. Zoo heet de verloren
zoon νεκρος en ἀπολωλος,
Luk. 15:24, 32, de Efeziërs in hun vroegeren toestand
νεκροι in hun zonden en misdaden, Ef. 2:3,
vervreemd van het leven Gods, Ef. 4:18, die van Sardes νεκροι,
Op. 3:1 enz., zonder dat iemand hierbĳ aan hun niet-bestaan
denkt. 4o Aan eene zelfde miskenning van het ethisch karakter
der zonde maken de voorstanders van de apokatastasis zich
schuldig. Het woord is aan Hd. 3:21 ontleend maar houdt daar,
gelĳk thans iedereen erkent, volstrekt niet in, wat er thans mede

bedoeld wordt. De Schrift leert nergens, dat eenmaal alle menschen
en zelfs alle duivelen zalig zullen worden. Wel spreekt zĳ
dikwerf zeer universalistisch, omdat het werk van Christus intensief
van oneindige waarde is en aan de geheele wereld en menschheid
in haar organisch bestaan ten goede komt, deel III 390v. Maar zĳ
sluit beslist uit, dat alle individuen onder de menschen of ook
zelfs de duivelen eenmaal burgers zouden worden in het koninkrĳk
Gods. Ten allen tĳde is de leer van de wederbrenging aller
dingen dan ook slechts door enkele op zichzelf staande personen
geleerd, en zelfs heden ten dage vindt onder de theologen nog
eer het conditionalisme dan de apokatastasis voorspraak. Feitelĳk
is deze leer ook niet van christelĳken doch van heidenschen
oorsprong, en draagt zĳ geen Schriftuurlĳk doch een wĳsgeerig
karakter. Het is het pantheisme, dat er aan ten grondslag ligt
en alle dingen, gelĳk zĳ uit God voortkomen, zoo ook successief
tot Hem terugkeeren doet. God is hier geen Wetgever en Rechter,
die eenmaal de wereld in rechtmatigheid oordeelen zal, maar
eene onbewuste, immanente kracht, die alles voortstuwt tot het
einde en eens alles tot zich hereent. De zonde is hier geen
ἀνομια, maar een noodzakelĳk moment in de wereldontwikkeling.
En de verlossing in Christus is geen juridisch herstel en geen
ethische vernieuwing maar een physisch proces, dat alles beheerscht.
5o Om de eeuwige straf te billĳken is daarom vóór alle dingen
noodig, dat men met de Schrift de onkreukbare rechtvaardigheid
Gods en het diep zondig karakter der zonde erkenne. Zonde is
geen zwakheid, geen gebrek, geen tĳdelĳke en allengs verdwĳnende
onvolkomenheid, maar zĳ is naar haar oorsprong en wezen
ἀνομια, overtreding van de wet, opstand en vĳandschap tegen
God, negatie van zĳn recht, van zĳn gezag, zelfs van zĳn bestaan.
Wel is de zonde eindig in dien zin, dat zĳ door een eindig
schepsel in een eindigen tĳd wordt volbracht, maar Augustinus
heeft reeds terecht opgemerkt, dat niet de tĳdduur, waarin de
zonde gepleegd wordt, maar haar innerlĳke aard de maatstaf is
van hare straf. Een uur van onbedachtzaamheid kan maken, dat
men jaren schreit. Op zonden van een enkel oogenblik volgt heel
een leven van schande en straf. Wie eene misdaad begaat, wordt
soms gestraft met den dood en door de aardsche overheid in
een onherstelbaren toestand overgebracht. Zoo doet God ook;
want wat op aarde de doodstraf is, is de straf der hel in het

eindgericht. Hĳ beoordeelt en straft de zonde naar haar innerlĳke
qualiteit. En dan is de zonde oneindig in dien zin, dat zĳ
begaan wordt tegen de hoogste Majesteit, die een absoluut recht
op onze liefde en onze vereering heeft. God is onze gehoorzaamheid
en toewĳding waardig op absolute, oneindige wĳze; de wet,
waarin Hĳ deze eischt, is daarom absoluut verbindend, hare
verbindbaarheid oneindig groot; en de overtreding van die wet
is dus, intensief beschouwd, een absoluut, een oneindig kwaad.
Bovendien komt hier niet zoozeer de diuturnitas peccandi in
aanmerking, als wel de voluntas peccantis, quae hujusmodi est
ut semper vellet peccare si posset, Aug. de civ. 21, 11. Wie
de zonde doet, is een dienstknecht der zonde en wil en kan niet
anders dan zondigen. Het ligt waarlĳk niet aan hem, als hĳ
buiten de gelegenheid wordt gesteld, om op den zondigen weg
voort te gaan; naar zĳn innerlĳke begeerte zou hĳ niet anders
willen, dan eeuwig blĳven leven, om eeuwig te kunnen zondigen.
Wie zou dan, lettende op deze zondige natuur van de zonde,
durven zeggen, dat God onrechtvaardig is, als Hĳ haar niet
alleen met tĳdelĳke maar ook met eeuwige straffen bezoekt?
6o Gemeenlĳk wordt dit argument, aan de rechtvaardigheid Gods
ontleend, dan ook slechts schuchter en aarzelend aangevoerd.
Des te meer wordt de eeuwige straf in strĳd geacht met de
goedheid en de liefde Gods. Indien zĳ echter niet met de rechtvaardigheid
Gods in strĳd is, dan is zĳ dit ook niet en kan het
zelfs niet zĳn met zĳne goedheid. Er is hier geen keus. Indien
de eeuwige straf onrechtvaardig is, dan is zĳ daarmede geoordeeld
en behoeft de goedheid Gods er niet meer bĳ te pas
gebracht te worden. Indien zĳ echter beantwoordt aan Gods
rechtvaardigheid, dan blĳft de goedheid Gods daarbĳ ongedeerd;
wat rechtvaardig is, is ook goed. Het argument, aan Gods goedheid
tegen de eeuwige straf ontleend, brengt dus op het voetspoor
van Marcion heimelĳk een conflict tusschen Gods gerechtigheid
en zĳne goedheid en offert de eerste aan de laatste op. Eene
goedheid echter, die de rechtvaardigheid te niet doet, is geen
ware, wezenlĳke goedheid meer. Zĳ is niets anders dan menschelĳke
zwakheid en weekheid, en, op God overgebracht, een verzinsel
van het menschelĳk brein, op geenerlei wĳze beantwoordend
aan den levenden, waarachtigen God, die zich in de Schrift en
ook in de natuur heeft geopenbaard. Want indien de eeuwige

straf met Gods goedheid onbestaanbaar is, dan is het ook de
tĳdelĳke straf. Doch deze is een feit, dat door niemand kan
worden ontkend. De menschheid vergaat onder Gods toorn en
door zĳne verbolgenheid wordt zĳ verschrikt. Wie kan het lĳden
der wereld rĳmen met Gods goedheid en liefde? Toch moet het
er mede overeen te brengen zĳn, want het bestaat. Indien nu
het bestaan van het ontzettende lĳden in deze wereld ons niet
mag doen twĳfelen aan Gods goedheid, dan mag ook de eeuwige
straf ons niet leiden tot hare loochening. Als deze wereld bestaanbaar
is met Gods liefde, gelĳk zĳ is en moet zĳn, dan is
het ook de hel. Want buiten de H. Schrift is er geen sterker
bewĳs voor het bestaan der hel, dan het bestaan dezer wereld,
aan wier ellende de trekken van het beeld der hel zĳn ontleend.
7o Bovendien bestaat er voor den mensch, die de eeuwige straf
bestrĳdt, groot gevaar, om tegenover God den schĳnheilige te
spelen. Hĳ doet zich voor als de liefderĳke, die in goedheid en
medelĳden den Vader van onzen Heere Jezus Christus zeer verre
overtreft. Dat neemt niet weg, dat diezelfde mensch, zoodra zĳne
eer wordt aangerand, in woede ontsteekt en zĳn beleediger alle
kwaads toewenscht in dit en in het toekomende leven. Nĳd, haat,
toorn, wraakgierigheid komen op in het hart van iederen mensch
tegen elk, die hem in den weg staat. Wĳ zoeken onze eigene
eer, maar om de eer van God bekommeren wĳ ons niet; wĳ
komen op voor ons eigen recht, maar het recht van God laten
wĳ met voeten treden. Dat is toch waarlĳk een afdoend bewĳs,
dat de mensch niet de geschikte beoordeelaar is van de woorden
en de handelingen Gods. En toch, ook in dat opkomen voor eigen
recht en eere ligt iets goeds. Hoe verkeerd de mensch het ook
toepasse, er ligt toch in, dat recht en eere boven goed en leven
gaan. Er sluimert ook in den zondaar nog een diep rechts- en
eergevoel. En als dat aangerand wordt, ontwaakt het en onderdrukt
het alle medelĳden. Als het in een strĳd tusschen twee
menschen of tusschen twee volken gaat om het recht, dan bidt
elk van ganscher harte, dat God het recht doe triumfeeren en
de schenders ervan met zĳn oordeel treffe. Alle menschen beseffen
nog iets van het fiat justitia, pereat mundus, en billĳken het,
dat het recht triumfeere ten koste van duizenden menschenlevens.
Om het recht gaat het ook in den oordeelsdag, en niet om een
of ander privaat recht, maar om het recht bĳ uitnemendheid,

om het recht in zĳne gansche beteekenis en in zĳn vollen omvang,
om de gerechtigheid Gods, om God zelven als God te prĳzen
in der eeuwigheid. 8o Er is dan ook geen twĳfel aan, of God
zal zich in den oordeelsdag, ook als Hĳ de eeuwige straf over
de zondaren uitspreekt, voor het oog van alle schepselen ten
volle rechtvaardigen. Thans kennen wĳ ten deele en kennen ook
de schrikkelĳkheid der zonde slechts ten deele. Maar als wĳ
hier reeds bĳ het hooren van sommige gruwelen de zwaarste straf
reeds niet zwaar genoeg achten, wat zal het dan zĳn, als wĳ
aan het einde der dagen een inzicht ontvangen in de diepten der
ongerechtigheid? En daarbĳ zĳn wĳ hier op aarde altĳd eenzĳdig;
rechtsbesef en medelĳden komen telkens in conflict; wĳ zĳn of
te zacht of veel te streng in ons oordeel. Maar alzoo is het niet
en kan het niet zĳn bĳ den Heere onzen God. In Christus heeft
Hĳ zĳne volle liefde geopenbaard, en die liefde is daarom zoo groot,
wĳl zĳ eene verlossing heeft geschonken van den toekomenden toorn
en van het eeuwig verderf. De bestrĳders van de eeuwige straf doen
niet alleen aan de doemwaardigheid der zonde, aan de strengheid
van het Goddelĳk recht tekort; zĳ maken ook inbreuk op de
grootte van Gods liefde en van de verlossing, die in Christus is.
Indien het niet gegaan had om de redding van een eeuwig verderf,
ware de prĳs van het bloed van Gods eigen Zoon veel te duur
geweest. De hemel, dien Hĳ door zĳn zoendood ons verwierf,
onderstelt eene hel, waarvan Hĳ ons bevrĳdde. Het eeuwige leven,
dat Hĳ ons schonk, onderstelt een eeuwigen dood, waarvan Hĳ
ons verlost heeft. De gunst en het welbehagen Gods, waarin Hĳ
ons eeuwig doet deelen, onderstelt een toorn, onder welken wĳ
anders eeuwig hadden moeten verzinken. En daarom zal deze
Christus ook eenmaal het gericht houden en het oordeel uitspreken.
Een mensch, een waarachtig, volkomen mensch, die weet wat in
den mensch is, die de zachtmoedigste aller menschen is, zal de
rechter der menschen zĳn, zoo rechtvaardig, dat allen het zullen
erkennen en alle knie voor Hem zich buigen en alle tong belĳden
zal, dat Christus de Heer is, tot heerlĳkheid Gods des Vaders.
God zal aan het eind, zoo niet gewillig, dan onwillig door alle
schepselen als God worden erkend. 9o Dit moet ons genoeg
zĳn. Onderzoekingen over de ligging en grootte der hel, over de
hoedanigheid van vuur en worm, over den psychischen en den
physischen toestand der verlorenen leiden tot geen resultaat,

omdat de Schrift er het zwĳgen over bewaart. Alleen dit weten
wĳ nog, dat de straf der hel eerst een aanvang neemt na den
oordeelsdag, dat zĳ steeds gedreigd wordt aan degenen, die de
waarheid Gods hardnekkig tegenstaan, aan de vreesachtigen en
ongeloovigen en gruwelĳken en doodslagers en hoereerders en
toovenaars en afgodendienaars en leugenaars, Op. 21:8, en dat
zĳ ook dan nog verschilt naar de mate van ieders ongerechtigheid.
Nergens leert de Schrift, dat er dan nog plaats voor bekeering
en vergeving is. De toevoeging in Mt. 12:32: noch in deze eeuw
noch in de toekomende, strekt niet, om de vergefelĳkheid der
zonde tegen den Zoon des menschen ook nog in de toekomende
eeuw, maar om de volstrekte onvergefelĳkheid der zonde tegen
den H. Geest in het licht te stellen. Straf is in haar wezen
handhaving der gerechtigheid en dient bepaaldelĳk na het oordeel,
niet om te louteren maar om een iegelĳk te vergelden naar
zĳn werk. Maar toch leert de Schrift zeer duidelĳk, dat er in
die straf graden zĳn; de poena damni is gelĳk, maar de
poena sensus verschilt; een ieder ontvangt naar zĳne werken, Mt. 10:15,
11:24, 23:14, 24:51, Luk. 10:12, 14, 12:46, 47,
2 Cor. 5:10 enz. En daarin spreekt zich nog iets van Gods
barmhartigheid uit, deel II 362. 365. Alle zonde staat absoluut
tegen de gerechtigheid over, maar toch rekent God bĳ de straf
met het relatief verschil, dat tusschen de zonden bestaat. Ook
al wordt daarom niet met Augustinus, Enchir. 110, cf. Lombardus,
Thomas, Bonaventura op Sent. IV 46 toegegeven, poenas damnatorum
certis temporum intervallis aliquatenus mitigari, toch
betoont zich zĳne gerechtigheid in de eeuwige straf op die wĳze,
dat zĳne goedheid en liefde ongeschonden blĳven en nooit rechtmatig
kunnen worden aangeklaagd. Ook in de hel geldt het
woord, dat Hĳ de menschen niet van harte plaagt, Klaagl. 3:33;
de smart, die Hĳ toezendt, is geen voorwerp van zĳne of van
der zaligen verlustiging, maar een middel tot verheerlĳking van
zĳne deugden en dus door dit einddoel in hare zwaarte en hare
mate bepaald. Cf. Augustinus, Enchir. 110-113. de civ. XXI.
Lombardus e. a. op Sent. IV 46-50. Thomas, S. Theol. suppl.
qu. 97-99. Dante, De Hel. Petavius, Theol. dogm. t. IV de
angelis III c. 4-8. Simar, Dogm. § 163. Jansen, Prael. III
946-975. Bautz, Die Hölle, Mainz 1882. Sachs,
Die ewige Dauer der Höllenstrafen, Paderborn 1900. Gerhard, Loc. IX tract. 5 en

Loc. XXX. Quenstedt, Theol. I 560-565. Vilmar, Dogm. II 323.
Philippi, Kirchl. Gl. III 389. Kähler, Art. Höllenstrafen in Herzog3.
Limborch, Theol. Christ. VI 13. Calvĳn, Inst. III 25, 12. Synopsis
pur. theol. disp. 52. Turretinus, Theol. El. XX qu. 7. Marck,
Exspect. J. Chr. III c. 12. 13. Moor III 354-358. VI 798.
M. Vitringa IV 175 II 305. 320. J. A. Turretinus, Op. II 612.
Swinden, An inquiry into the nature and place of hell. Lond.
1727. Jon. Edwards, Works, New-York 1881 I 612-642 IV
254-321. Id. Betoog voor de eeuwigheid der straffen in een
toekomstig leven, Utrecht 1792. Hodge, Syst. Theol. III 818.
Shedd, Dogm. Theol. II 667. Oosterzee, Dogm. § 149.

7. Na het eindgericht volgt de vernieuwing der wereld.
Sommigen hebben deze met Thomas, S. Theol. suppl. qu. 74
art. 7 wel vóór het laatste oordeel geplaatst, maar de gewone
voorstelling is toch deze, dat zĳ daarop volgt en dan eerst intreedt,
als de goddeloozen reeds van de aarde verbannen zĳn.
Ongetwĳfeld komt deze orde ook het meest met die in de H.
Schrift overeen. In het Oude Test. wordt de dag des Heeren wel
door allerlei schrikkelĳke teekenen voorafgegaan en heeft het
gericht over de volken onder allerlei ontzettende gebeurtenissen
plaats, maar de nieuwe aarde met hare buitengewone vruchtbaarheid
neemt dan eerst een aanvang, als de overwinning over
de vĳanden behaald en het volk Israels in zĳn land wedergekeerd
en hersteld is. Evenzoo gaan volgens het Nieuwe Test. aan den
dag des gerichts vele teekenen vooraf, zooals verduistering van
zon en maan en sterren, beweging van de krachten des hemels enz.,
Mt. 24:29, maar de verbranding der aarde heeft toch eerst in
den dag des Heeren plaats, 2 Petr. 3:10, en daarna komt dan
de nieuwe hemel en de nieuwe aarde, in welke gerechtigheid
woont, 2 Petr. 3:13. Als het oordeel voltrokken is, ziet Johannes
het nieuwe Jeruzalem neerdalen van God uit den hemel,
Op. 21:1v. Bĳ deze verwachting eener wereldvernieuwing neemt
de Schrift een standpunt tusschen twee uitersten in. Eenerzĳds
is door velen, zooals Plato, Aristoteles, Xenophanes, Philo, Maimonides,
Averroes, Nolanus, Peyrère, Edelmann, Czolbe enz.
beweerd, dat deze wereld eeuwig in hare tegenwoordige gedaante
zou voortbestaan. En andererzĳds waren Origenes, de Lutherschen,
de Mennonieten, de Socinianen, Vorstius, de Remonstranten en

ook enkele Gereformeerden, zooals Beza, Rivetus, Junius, Wollebius,
Prideaux van meening, dat zĳ niet slechts in gedaante
veranderd doch in substantie vernietigd en door eene gansch
nieuwe wereld vervangen zou worden, M. Vitringa IV 194-200.
Doch geen van deze beide gevoelens vindt steun in de Schrift.
De Oudtest. profetie verwacht eene buitengewone verandering in
heel de natuur maar leert toch geen vernietiging van de tegenwoordige
wereld. De plaatsen, waarin men deze laatste geleerd
acht, Ps. 102:27, Jes. 34:4, 51:6, 16, 65:17, 66:22, beschrĳven
de verandering, welke na den dag des Heeren intreden
zal, wel in zeer sterke bewoordingen, maar houden toch geen
vernietiging van de wereldsubstantie in. Vooreerst toch is de
beschrĳving, welke daar gegeven wordt, veel te beeldrĳk, dan
dat er eene letterlĳke reductio ad nihilum van heel de wereld
uit afgeleid zou kunnen worden. Voorts wordt het vergaan, אבד,
van hemel en aarde, Ps. 102:27, dat op zichzelf reeds nooit
eene volstrekte vernietiging der substantie te kennen geeft, daardoor
verklaard, dat zĳ als een kleed verouderen, als een gewaad
veranderen, als een blad afvallen, als rook verdwĳnen zullen,
Ps. 102:27, Jes. 34:4, 51:6. En eindelĳk geeft het woord
scheppen, ברא, dat van den nieuwen hemel en de nieuwe aarde
gebezigd wordt, Jes. 65:17, volstrekt niet altĳd een voortbrengen
uit niets te kennen, maar duidt het dikwerf zulk eene werkzaamheid
Gods aan, waardoor Hĳ uit het oude iets nieuws te voorschĳn
doet komen, Jes. 41:20, 43:7, 54:16, 57:19; daarom
wisselt het ook af met planten, gronden, maken, Jes. 51:16,
66:22, en kan de Heere in Jes. 51:16 zeggen, dat Hĳ die
nieuwe schepping daarmede begint, dat Hĳ zĳn woord in Israels
mond legt en het dekt met de schaduw zĳner hand. Het nieuwe
Test. verkondigt op dezelfde wĳze, dat hemel en aarde zullen
voorbĳgaan, Mt. 5:18, 24:35, 2 Petr. 3:10, 1 Joh. 2:17,
Op. 21:1, dat zĳ zullen vergaan, en verouden als een kleed,
Hebr. 1:11, ontbonden, 2 Petr. 3:11, verbrand, 2 Petr. 3:10,
veranderd worden, Hebr. 1:12. Maar deze uitdrukkingen sluiten
geen van alle eene vernietiging der substantie in. Immers leert
Petrus uitdrukkelĳk, dat de oude aarde, die door scheiding der
wateren ontstond, door het water van den zondvloed vergaan is,
2 Petr. 3:6, en dat de tegenwoordige wereld evenzoo, ofschoon
krachtens Gods belofte niet meer door water, toch door vuur

zal vergaan. Aan eene vernietiging van de substantie bĳ het
vergaan der tegenwoordige wereld valt dus evenmin te denken
als bĳ de verderving der vroegere wereld in den zondvloed;
vuur verbrandt, reinigt, zuivert maar vernietigt niet. De tegenstelling
in 1 Joh. 2:17: die den wil Gods doet, blĳft in der
eeuwigheid, leert, dat met de woorden: de wereld gaat voorbĳ
met hare begeerlĳkheid, niet bedoeld is eene vernietiging van
de substantie der wereld, maar eene verdwĳning der wereld in
haar door de zonde verwoeste gedaante. Paulus zegt daarom ook
zeer duidelĳk, dat de gedaante, το σχημα, van deze wereld voorbĳgaat,
1 Cor. 7:31. Trouwens komt zulk een wereldvernieuwing
alleen overeen met wat de Schrift over de verlossing leert. Deze
is immers nooit eene tweede, nieuwe schepping, maar eene herschepping
van het bestaande. Daarin bestaat juist Gods eere, dat
Hĳ dezelfde menschheid, dezelfde wereld, denzelfden hemel en
dezelfde aarde verlost en vernieuwt, welke door de zonde verdorven
en verontreinigd waren. Zooals een mensch in Christus een nieuw
schepsel is, bĳ wien het oude voorbĳgegaan en alles nieuw is
geworden, 2 Cor. 5:17, zoo gaat ook deze wereld in haar tegenwoordige
gedaante voorbĳ, om op het machtwoord Gods uit haar
schoot aan eene nieuwe wereld het aanzĳn te geven. Gelĳk bĳ
den enkelen mensch, zoo heeft er aan het einde der dagen ook
bĳ de wereld eene wedergeboorte plaats, Mt. 19:28, die geen
physische schepping maar eene geestelĳke vernieuwing is. Cf.
Thomas, S. Theol. Suppl. qu. 74 art. 1 en qu. 91. Atzberger,
Die christl. Eschat. 372 f. Gomarus, Op. I 131-133. 416.
Spanheim, Dubia Evang. III 670-712. Turretinus, Th. El. XX
qu. 5. Moor VI 733-736. M. Vitringa IV 186-215. Kliefoth,
Eschat. 297 f.


8. Deze vernieuwing der zienlĳke wereld stelt de eenzĳdigheid
van het spiritualisme in het licht, dat de toekomstige zaligheid
tot den hemel beperkt. Bĳ de Oudtest. profetie is er geen twĳfel
mogelĳk, dat zĳ de zaligheid als eene aardsche beschrĳft; zĳ
verwacht, dat het volk Gods na den grooten dag in veiligheid
en vrede onder den gezalfden koning uit Davids huis in Palestina
wonen en door de heidensche natiën omringd en gediend worden
zal. Er ligt waarheid in de woorden van Delitzsch op Jes. 66:24:
Das ist ja eben der Unterschied des
A. und N. T., dass das

A. T. das Jenseits verdiesseitigt, das
N. T. das Diesseits verjenseitigt;
dass das A. T. das Jenseits in den Gesichtskreis des
Diesseits herabzieht, das N. T. das Diesseits in das Jenseits
emporhebt. Maar toch doen zĳ de N. T. verwachting van de
toekomstige zaligheid niet geheel tot haar recht komen. Er ligt
in het N. Test. ongetwĳfeld eene vergeestelĳking der Oudtest.
profetie; wĳl Jezus’ komst in eene eerste en tweede uiteenvalt,
wordt eerst het koninkrĳk Gods in geestelĳken zin in het hart
der menschen geplant; en de goederen van dat rĳk zĳn alle
inwendig en onzienlĳk, vergeving, vrede, gerechtigheid, eeuwig
leven. Dienovereenkomstig wordt het wezen van de toekomstige
zaligheid ook meer geestelĳk opgevat, vooral door Paulus en
Johannes, als een altĳd bĳ den Heere zĳn, Joh. 12:26, 14:3,
17:24, 2 Cor. 5:8, Phil. 1:23, 1 Thess. 4:17, 5:10, 1 Joh.
3:2. Maar toch wordt die zaligheid daarmede niet binnen den
hemel opgesloten. Dat dit niet het geval kan zĳn, blĳkt principiëel
reeds daaruit, dat het N. T. de vleeschwording des Woords
en de lichamelĳke opstanding van Christus leert, aan het eind der
dagen zĳn lichamelĳke wederkomst verwacht en terstond daarna de
lichamelĳke opstanding van alle menschen, en inzonderheid die van
de geloovigen, laat plaats hebben. Dit alles werpt het spiritualisme
omver, dat, indien het aan zĳn beginsel getrouw bleef, evenals
Origenes na den oordeelsdag niets dan geesten in een ongeschapen
hemel mocht laten overblĳven. De Schrift leert echter gansch
anders. Volgens haar bestaat de wereld uit hemel en aarde, de
mensch uit ziel en lichaam, en heeft dienovereenkomstig ook het
koninkrĳk Gods eene geestelĳke, verborgene en eene uitwendige,
zienlĳke zĳde. Terwĳl Jezus de eerste maal gekomen is, om dat
koninkrĳk in geestelĳken zin te stichten, keert Hĳ aan het einde
der dagen weder, om er ook eene zichtbare gestalte aan te geven.
De reformatie gaat van binnen naar buiten; de wedergeboorte
der menschen voltooit zich in de wedergeboorte der schepping;
het Godsrĳk is dan eerst ten volle gerealiseerd, als het ook
zichtbaar over de aarde uitgebreid is. Zoo verstonden het ook
de jongeren, als zĳ aan Jezus na zĳne opstanding vraagden, of
Hĳ nu aan Israel het koninkrĳk weder oprichten zou. En Jezus
ontkent in zĳn antwoord op die vraag niet, dat Hĳ eenmaal zulk
een koninkrĳk oprichten zal, maar zegt alleen, dat de tĳden
daarvoor door den Vader zĳn vastgesteld en dat zĳne jongeren

thans de roeping hebben, om in de kracht des H. Geestes zĳne
getuigen te zĳn tot aan het uiterste der aarde, Hd. 1:6-8.
Elders getuigt Hĳ uitdrukkelĳk, dat de zachtmoedigen de aarde
zullen beërven, Mt. 5:5, en stelt Hĳ de toekomstige zaligheid
als een maaltĳd voor, waar men aanzit met Abraham, Izak en
Jakob, Mt. 8:11, spĳze en drank geniet, Luk. 22:30, eet van
het nieuwe, volmaakte pascha, Luk. 22:16, en drinkt van de
vrucht van den nieuwen wĳnstok, Mt. 26:29. Wel is in deze
bedeeling, tot de parousie toe, het oog der geloovigen naar boven,
naar den hemel gericht. Daar is hun schat, Mt. 6:20, 19:21;
daar is Jezus, die hun leven is, gezeten aan de rechterhand Gods,
Joh. 14:3, 17:24, Col. 3:1-3; daar is hun burgerschap,
terwĳl zĳ hier vreemdelingen zĳn, Phil. 3:20, Hebr. 11:13-16;
daar wordt voor hen de erfenis bewaard, Hebr. 10:34,
1 Petr. 1:4. Maar die erfenis is bestemd, om geopenbaard te
worden. Christus komt eenmaal zichtbaar weer, en doet dan in
zĳne heerlĳkheid de gansche gemeente, ja heel de wereld deelen.
De geloovigen worden niet alleen naar zĳn beeld veranderd,
Joh. 17:24, Rom. 8:17, 18, 28, Phil. 3:21, Col. 3:4, 1 Joh.
3:2, maar de gansche schepping zal van de dienstbaarheid des
verderfs worden vrĳgemaakt tot de vrĳheid der heerlĳkheid der
kinderen Gods, Rom. 8:21; aarde en hemel worden zoo vernieuwd,
dat er de gerechtigheid in woont, 2 Petr. 3:13, Op. 21:1;
het hemelsch Jeruzalem, dat thans boven is en het voorbeeld van
het aardsche Jeruzalem was, daalt dan op aarde neer, Gal. 4:26,
Hebr. 11:10, 13-16, 12:22, 13:14, Op. 3:12, 21:2v. Dit
nieuw Jeruzalem is niet met de gemeente identisch, al kan het
ook overdrachtelĳk de bruid des Lams heeten, Op. 21:2, 9,
want Hebr. 12:22, 23 maakt zeer duidelĳk onderscheid tusschen
het hemelsche Jeruzalem en de gemeente der eerstgeborenen
(vromen des O. T.) en der volmaakte rechtvaardigen (ontslapen
Christenen). Het hemelsch Jeruzalem is eene stad, door God
zelven gebouwd, Hebr. 11:10; zĳ is de stad des levenden Gods,
omdat God niet alleen haar bouwmeester is maar er ook zelf in
woont, Op. 21:3; de engelen zĳn daarin de dienaren en vormen
den hofstoet van den grooten Koning, Hebr. 12:22; de zaligen
zĳn daarin de burgers, Op. 21:27, 22:3, 4. De beschrĳving,
welke Johannes van dat Jeruzalem geeft, Op. 21 en 22, mag
zeker evenmin als zĳne voorafgaande visioenen letterlĳk worden

opgevat; dit wordt reeds daardoor uitgesloten, dat Johannes haar
voorstelt als een kubus, waarvan lengte, breedte en hoogte gelĳk
zĳn, n.l. 12000 stadiën, d. i. 300 Duitsche mĳlen, terwĳl de
hoogte van den muur toch maar 144 el is, Op. 21:15-17.
Johannes bedoelt met zĳne beschrĳving geen teekening van de
stad, maar hĳ geeft gedachten en vertolkt die in beelden, wĳl
de heerlĳkheid van het Godsrĳk op geen andere wĳze tot ons
bewustzĳn te brengen is. En die beelden ontleent hĳ aan het
paradĳs, met zĳn rivier en levensboom, Op. 21:6, 22:1, 2,
aan het aardsche Jeruzalem met hare poorten en straten, Op. 21:12v.,
aan den tempel met zĳn heilige der heiligen, waarin God
zelf woonde, Op. 21:3, 22, aan heel het rĳk der natuur met
al zĳne schatten van goud en edele gesteenten, Op. 21:11,
18-21. Maar al zĳn het gedachten, welke op die wĳze door
beelden vertolkt worden, die gedachten zĳn toch geen inbeeldingen
of verdichtselen doch diesseitige beschrĳvingen van
jenseitige
realiteiten. Alwat waarachtig is, al wat edel is, al wat rechtvaardig
is, al wat rein is, al wat liefelĳk is, al wat welluidt, in de gansche
schepping, in hemel en aarde, wordt in de toekomstige Godsstad
saamgebracht, maar vernieuwd, herschapen, tot zĳne hoogste
heerlĳkheid opgevoerd. De substantie ervoor is in deze schepping
aanwezig. Gelĳk de rups zich ontwikkelt tot vlinder, gelĳk
koolstof zich omzet tot diamant, gelĳk het tarwegraan, stervend
in de aarde, een ander voortbrengt, gelĳk de gansche natuur in
de lente herleeft en in feestdosch zich tooit, gelĳk de gemeente
gevormd wordt uit Adams gevallen geslacht, gelĳk het opstandingslichaam
opgewekt wordt uit het lichaam, dat gestorven en
in de aarde begraven is; zoo komt ook eenmaal door de herscheppende
macht van Christus uit de door vuur gelouterde
elementen van deze wereld de nieuwe hemel en aarde te voorschĳn,
stralend in onvergankelĳke heerlĳkheid en van de δουλεια
της φθορας voor eeuwig bevrĳd. Heerlĳker dan deze schoone
aarde, heerlĳker dan het aardsche Jeruzalem, heerlĳker zelfs dan
het paradĳs zal de heerlĳkheid van het nieuwe Jeruzalem zĳn,
waarvan God zelf de kunstenaar en de bouwmeester is. De status
gloriae zal geen zuivere restauratie zĳn van den oorspronkelĳken
status naturae, maar eene reformatie, die, dank zĳ de macht van
Christus, alle ὑλη tot εἰδος,
alle potentia tot actus doet overgaan
en heel de schepping voor Gods aangezicht zal stellen, stralend

in onverwelkelĳke pracht en bloeiend in de lente eener eeuwige
jeugd. Substantieel gaat er niets verloren. Buiten zĳn wel de
honden en de toovenaars en de hoereerders en de doodslagers en
de afgodendienaars en een iegelĳk, die de leugen liefheeft of
doet, Op. 22:15. Maar in den nieuwen hemel en de nieuwe
aarde wordt de wereld hersteld; in de gemeente wordt het menschelĳk
geslacht behouden; in die gemeente, die uit alle natiën
en talen en tongen door Christus gekocht en vergaderd is, Op. 5:9
enz., behouden alle de volken, ook Israel, elk zĳne onderscheidene
plaats en roeping, Mt. 8:11, Rom. 11:25, Op. 21:24,
22:2; en alle die volken brengen in het nieuwe Jeruzalem saam,
al wat zĳ elk naar zĳn onderscheiden aard van God ontvangen
hebben aan heerlĳkheid en eere, Op. 21:24, 26.

9. De zegeningen, waarin de gezaligden deelen, zĳn daarom
niet alleen geestelĳk maar ook stoffelĳk of lichamelĳk van aard.
Zoo verkeerd als het is, om de laatste met de heidensche volken
en ook met sommige Chiliasten tot het hoofdbestanddeel der toekomstige
zaligheid te maken, zoo eenzĳdig is het ook, om ze op
stoische wĳze onverschillig te rekenen of ook van de zaligheid
ten eenenmale uit te sluiten. De Schrift houdt het geestelĳke
en het natuurlĳke steeds in nauw verband; wĳl de wereld uit
hemel en aarde en de mensch uit ziel en lichaam bestaat, behooren
heiligheid en heerlĳkheid, deugd en geluk, zedelĳke en
natuurlĳke wereldorde ook ten slotte harmonisch verbonden te
zĳn. De zaligen zullen daarom niet alleen vrĳ zĳn van alle zonde,
maar ook van alle gevolgen der zonde, van onwetendheid en
dwaling, Joh. 6:45, van den dood, Luk. 20:36, 1 Cor. 15:26,
Op. 2:11, 20:6, 14, van armoede en krankheid, smart en
vreeze, honger en dorst, koude en hitte, Mt. 5:4, Luk. 6:21,
Op. 7:16, 17, 21:4, van alle zwakheid, oneer en verderf,
1 Cor. 15:42 enz. Maar de geestelĳke zegeningen zĳn toch de
voornaamste en zĳn ontelbaar vele: heiligheid, Op. 3:4, 5,
7:14, 19:8, 21:27, zaligheid, Rom. 13:11, 1 Thess. 5:9,
Hebr. 1:14, 5:9, heerlĳkheid, Luk. 24:36, Rom. 2:10,
8:18, 21, aanneming tot kinderen, Rom. 8:23, eeuwig leven,
Mt. 19:16, 29 enz., aanschouwing van en gelĳkvormigheid aan
God en Christus, Mt. 5:8, Joh. 17:24, Rom. 8:29, 1 Cor.
13:12, 2 Cor. 3:18, Phil. 3:21, 1 Joh. 3:2, Op. 22:4,

gemeenschap met en dienen en prĳzen van God en Christus,
Joh. 17:24, 2 Cor. 5:8, Phil. 1:23, Op. 4:10, 5:9, 13,
7:10, 15, 21:3, 22:3 enz. Omdat al deze weldaden in beginsel
reeds op aarde aan de geloovigen worden geschonken, zooals bĳv.
de aanneming tot kinderen, Rom. 9:4, 8:15, Gal. 4:5, Ef. 1:5,
en het eeuwige leven, Joh. 3:15, 16, 36 enz., hebben velen de
zaligheid, welke Christus schenkt, uitsluitend als eene tegenwoordige
opgevat, die alleen in den weg van een ethisch proces
zich hoe langer hoe meer realiseert, Pfleiderer, Grundriss § 177.
Biedermann, Dogm. § 974 f. Scholten, Initia c. 7. Ook Ritschl
en vele zĳner aanhangers leggen eenzĳdig den nadruk op de
diesseitige Weltstellung des Menschen, houden de zedelĳke vrĳheid,
welke de Christen in het geloof tegenover de wereld ontvangt,
voor de voornaamste weldaad, en spreken weinig of niet van de
eeuwige zaligheid, welke Christus in de toekomst den zĳnen,
bereidt, Ritschl, Rechtf. u. Vers. III2 459 f. 484 f. 534 f. 600 f.
Tegenover het abstracte supranaturalisme der Grieksche en
Roomsche kerk, dat de zaligheid uitsluitend transcendent opvat
en dus hier op aarde het christelĳk levensideaal in den monnik
belichaamd acht, verdedigt deze beschouwing eene belangrĳke
waarheid. De Reformatie heeft, teruggaande tot de Schrift, deze
supranaturalistische en ascetische levensopvatting principieel verwonnen.
Wie gelooft, heeft op datzelfde oogenblik vergeving van
zonden en eeuwig leven; hĳ is een kind van God, dat den Vader
dient, niet als knecht uit hoop op loon, maar als een zoon, die
uit liefde en dankbaarheid den wil des Vaders volbrengt; en hĳ
volbrengt dien wil, niet door uit de wereld weg te vluchten maar
door trouw te zĳn in de roeping, welke hem hier op aarde toebetrouwd
is. Het leven voor den hemel vormt daarom geen
tegenstelling met het leven in het midden der wereld; juist in
die wereld bewaart Christus zĳne discipelen van den Booze. De
nieuwe hemel en aarde wordt immers opgebouwd uit de elementen
der wereld, die thans bestaat, en de gemeente is de herstelde
menschheid onder Christus als Hoofd. Maar hoezeer de zaligheid
in zekeren zin reeds het deel is van de geloovigen op aarde, zĳ
is dat toch maar in beginsel en niet in volle werkelĳkheid. De
geloovigen zĳn in hope zalig, Rom. 8:24; Jezus spreekt de
armen van geest enz., zalig, omdat hunner het koninkrĳk der
hemelen is, dat in de toekomst op aarde gesticht worden zal,

Mt. 5:3-10. De geloovigen zĳn kinderen Gods en verwachten
toch nog de volle verwezenlĳking van dat kindschap, Mt. 5:9,
Rom. 8:23. Zĳ hebben het eeuwige leven, en moeten het toch
nog bĳ de opstanding ontvangen, ook volgens Johannes, 5:20-29,
6:40, 44, 54. Beide is dus waar, dat het koninkrĳk der hemelen
er is en dat het toch nog komt. En deze dubbele waarheid bepaalt
heel het karakter van den staat der heerlĳkheid. Gelĳk
de nieuwe hemel en aarde gevormd wordt uit de elementen dezer
wereld en de gemeente eene herschepping is van het in Adam
gevallen menschelĳk geslacht, zoo is ook het leven der zaligen
hiernamaals te denken als in analogie met het leven der geloovigen
hier op aarde. Het bestaat eenerzĳds niet in eene visio Dei in
Roomschen zin, waartoe de menschelĳke natuur slechts door een
donum superadditum kan opgebeurd worden, en het is aan de
andere zĳde ook niet eene langzame en geleidelĳke ontwikkeling
van het christelĳk leven, dat hier reeds op aarde door de geloovigen
geleid wordt. Het is een echt natuurlĳk leven, maar door de
genade tot zĳne hoogste heerlĳkheid opgeheven, en in zĳn rĳkste
schoonheid ontvouwd; de materia blĳft, doch de forma verschilt.
De religie, dat is de gemeenschap met God, neemt er daarom
de eerste, de centrale plaats in. Maar die gemeenschap zal rĳker,
dieper, zaliger zĳn, dan zĳ hier op aarde ooit was of wezen kon,
want zĳ zal door geen zonde verstoord, door geen afstand verbroken,
door geen natuur of Schrift bemiddeld zĳn. Nu zien wĳ
in den spiegel van Gods openbaring slechts zĳn beeld; dan zien
wĳ aangezicht tot aangezicht, en kennen, gelĳk wĳ gekend zĳn.
Visio, comprehensio, fruitio Dei maken het wezen der toekomstige
zaligheid uit. De zaligen zien God, wel niet met lichamelĳke
oogen, maar toch op eene wĳze, die alle openbaring in deze
bedeeling door middel van natuur en van Schrift zeer verre te
boven gaat; en dienovereenkomstig zullen zĳ Hem allen kennen,
schoon elk naar de mate zĳner bevatting, met eene kennis, die
in de kennisse Gods haar beeld en gelĳkenis heeft, rechtstreeks,
onmiddellĳk, zuiver en rein, deel II 150-155. Zĳ ontvangen en
bezitten dan alles, wat zĳ hier slechts in hope hebben verwacht.
En alzoo God aanschouwende en God bezittende, genieten zĳ God
en zĳn in zĳne gemeenschap zalig; zalig naar ziel en naar lichaam,
in verstand en in wil. In de theologie was er verschil over, of
de zaligheid hiernamaals formaliter zetelde in het verstand of in

den wil, en dus in kennis of in liefde bestond. Thomas zeide
het eerste, S. Theol. I 2 qu. 3 art. 4, en Duns Scotus beweerde
het laatste, Sent. IV dist. 49 qu. 4. Maar Bonaventura vereenigde
beide en merkte op, dat de fruitio Dei niet alleen eene vrucht
was van de cognitio Dei maar ook van den amor Dei
en in beider vereeniging en samenwerking haar oorzaak had, Sent. IV
dist. 49 p. 1 art. unic. qu. 4. 5, cf. Voetius, Disp. II 1217-1239.

10. De zaligheid der gemeenschap met God wordt genoten
in en verhoogd door de gemeenschap der heiligen. Reeds op aarde
is deze gemeenschap eene heerlĳke weldaad des geloofs. Wie om
Jezus’ wil huis of broeders of zusters of vader of moeder of vrouw
of kinderen of akkers verlaten hebben, ontvangen reeds in dit
leven met de vervolgingen huizen en broeders en zusters en
moeders en kinderen en akkers terug, Mk. 10:29, 30, want
allen, die den wil des Vaders doen, zĳn Jezus’ broeder en zuster
en moeder, Mt. 12:50. De geloovigen komen door den Middelaar
des Nieuwen Testaments in gemeenschap, niet alleen met de
strĳdende kerk op aarde, maar ook met de triumfeerende kerk
in den hemel, de gemeente der eerstgeborenen, de geesten der
volmaakte rechtvaardigen, zelfs met de vele duizenden der engelen,
Hebr. 12:22-24. Maar deze gemeenschap, ofschoon in beginsel
reeds op aarde bestaande, boven bl. 28, zal toch onvergelĳkelĳk
veel rĳker en heerlĳker zĳn, wanneer alle scheidsmuren van afstamming
en taal, van tĳd en ruimte geslecht, alle zonde en
dwaling uitgebannen en alle uitverkorenen in het nieuwe Jeruzalem
saamgebracht zullen zĳn. Dan zal het gebed van Jezus ten volle
worden verhoord, dat al zĳne schapen ééne kudde vormen onder
éénen Herder, Joh. 10:16, 17:21. Alle heiligen zullen dan te
zamen ten volle begrĳpen, welke de breedte en lengte en diepte
en hoogte zĳ van de liefde van Christus, Ef. 3:18; zĳ zullen
saam vervuld worden tot al de volheid Gods, Ef. 3:19, Col. 2:2,
10, want Christus, dien God vervult, Col. 1:19, vervult op
zĳne beurt de gemeente met zichzelven en maakt ze tot zĳn
pleroma, Ef. 1:23, 4:10, cf. deel III 417. En aanzittende met
Abraham, Izak en Jakob aan éénen disch, Mt. 8:11, heffen zĳ
uit éénen mond het loflied aan tot eere van God en van het
Lam, Op. 4:11, 5:12 enz. Van de gemeente op aarde zegt de
Schrift menigmaal, dat zĳ een klein kuddeken vormt, Mt. 7:14,

22:14, Luk. 12:32, 13:23, hetgeen door de historie tot op
den huidigen dag bevestigd wordt. En zelfs tegen het einde der
dagen, als het evangelie onder alle volken gepredikt zal zĳn, zal
de afval toenemen en het getal der getrouwen gering zĳn; reeds
de profetie des O. Test. verkondigde, dat slechts een overblĳfsel
van Israel zich tot den Heere bekeeren en behouden zou worden,
boven bl. 429; en het N. Test. koestert evenzoo de verwachting,
dat degenen, die volharden tot den einde toe, weinigen zullen zĳn,
Mt. 24:13, 25:1v., Luk. 18:8. Maar aan de andere zĳde spreekt
de Schrift dikwerf toch zeer universalistisch. Het verbond der
genade wordt in Adam aan heel de menschheid bekend gemaakt,
Gen. 3:15. Het verbond der natuur, dat na den zondvloed gesloten
wordt, omvat alle schepselen, Gen. 9:9, 10. In Abraham
worden alle geslachten der aarde gezegend, Gen. 12:3. De verlossing,
welke eens aan Israel geschonken zal worden, komt allen
Heidenen ten goede, boven bl. 433. Jezus zegt, dat Hĳ zĳne ziel
zal geven tot een rantsoen voor velen, Mt. 20:28, en dat velen
zullen komen van Oosten en Westen en zullen aanzitten met
Abraham, Izak en Jakob in het koninkrĳk der hemelen, Mt. 8:11.
De genade, die in Hem is verschenen, is veel meer overvloedig
dan de overtreding van Adam; zĳ komt over alle menschen tot
rechtvaardigmaking des levens, Rom. 5:12-20, 1 Cor. 15:22.
Nu worden in deze bedeeling alle dingen in den hemel en op de
aarde onder Christus tot één vergaderd, Ef. 1:10. En eens aan
het einde, zal alle knie voor Christus zich buigen en alle tong
Hem als den Heer belĳden, Phil. 2:10, 11. Dan zal eene groote
schare, welke niemand tellen kan, staan voor den troon en het
Lam, Op. 7:9, 19:1, 6. Het zĳn volkeren, die zalig worden
en in het licht van het nieuwe Jeruzalem wandelen, Op. 21:24,
26, 22:2. En God zal dan in allen alles zĳn, 1 Cor. 15:28.
In aansluiting bĳ en met beroep op deze laatste reeks teksten
hebben velen de hope gekoesterd, dat ten slotte, zoo niet alle
schepselen, dan toch alle menschen en, indien ook dit niet het
geval mocht zĳn, dan toch verreweg de meeste menschen zalig
zouden worden; de hel zou in het geheel niet bestaan of slechts
een kleine uithoek zĳn in het heelal. Zĳ grondden deze hunne
verwachting òf op de mogelĳkheid, om ook zalig te worden door
de werken der wet (Pelagianen, Socinianen, Deisten enz.), òf op
de gelegenheid, om ook na den dood in den tusschentoestand of

zelfs nog na den oordeelsdag het evangelie te hooren en in den
geloove aan te nemen (Universalisten). Deze gevoelens zĳn vroeger
reeds besproken en behoeven dus thans niet meer aan de Schrift
getoetst te worden, cf. deel I 232. II 318 f. 340 f. 350 f. III
390-408 en boven bl. 499v. Maar ook onder hen, die de belĳdenis
vasthouden, dat niemand tot den Vader komt dan door Christus
en dat er maar één naam onder den hemel ter zaligheid gegeven
is, Joh. 14:6, Hd. 4:12, zĳn er altĳd enkelen geweest, die aan
de mogelĳkheid der zaligheid in dit leven buiten de prediking
van het evangelie hebben geloofd. Zĳ leerden alzoo ten aanzien
van de kinderen des verbonds, van al de jongstervende kinderen
binnen en buiten de grenzen des Christendoms, van idioten, krankzinnigen,
doofstommen, die feitelĳk van de prediking des evangelies
verstoken waren, en ook van sommige of van vele Heidenen, die
in hun helder inzicht en deugdzaam leven bewĳzen gaven van
eene waarachtige godsvrucht. Sommige kerkvaders namen een
werkzaamheid van den Logos in de Heidenwereld aan, deel I 238.
Augustinus geloofde, dat er van den beginne af aan niet alleen
onder Israel maar ook onder andere volken altĳd enkelen waren
geweest, die in den Logos geloofden en naar zĳne geboden vroom
en rechtvaardig leefden, Ep. 102. de civ. 18, 47 en andere
plaatsen bĳ Reuter, Aug. Studien 1887 S. 90 f. Abaelard beweerde,
dat ook Heidenen de zaligheid konden deelachtig worden,
bĳ Münscher-v. Coelln, D. G. II 147. Volgens Strauss, Chr. Gl.
I 271 sprak Luther eenmaal den wensch uit, dat God ook
mannen als Cicero en Seneca genadig mocht zĳn, en wilde
Melanchton in het midden laten, of Hĳ soms langs een bĳzonderen
weg aan Solon, Themistocles e. a. eenige kennis van de
vergeving in Christus had medegedeeld. Zwingli sprak beslister
en geloofde dat God ook onder de Heidenen zĳne uitverkorenen
had, Chr. fidei expos. Op. IV 65. Maar anderen lieten alleen de
mogelĳkheid open en durfden niet meer dan hopen en wenschen,
zooals bĳv. à Lasco, bĳ Kuyper, Heraut 1047. Zanchius, bĳ
Shedd, Dogm. Theol. I 436 II 704. Bilderdĳk, Brieven V 81.
Kuyper, Heraut 594 cf. 1047. Ebrard, Das Dogma v. h. Ab.
II 77. Shedd, Dogm. Theol. I 436 II 704. Dit gevoelen bleef
echter altĳd het gevoelen van enkelen; de kerken lieten er zich
in hare confessies niet over uit en de meeste theologen kwamen
er tegen op, cf. litt. bĳ M. Vitringa I 29. Iets gunstiger

oordeelde men over de zaligheid der jongstervende kinderen. De
Roomschen leeren, dat alle Christenkinderen, die, voto of re
gedoopt, sterven, zalig worden en alle andere vroegstervende
kinderen in den limbus infantum eene poena damni, niet sensus,
lĳden, Lombardus e. a. op Sent. II dist. 33. De Lutherschen
oordeelen ten aanzien van de Christenkinderen als de Roomschen
en laten de anderen aan Gods oordeel over, Gerhard, Loc. XVI
§ 169. Buddeus, Inst. theol. V I, 6.
De Gereformeerden neigden ertoe, om te
gelooven, dat alle in het verbond der genade geboren en
dan vóór de jaren des onderscheids door den dood weggenomen
kinderen de hemelsche zaligheid deelachtig worden, Can. Dordr.
I 7. Voetius, Disp. II 417, hoewel velen ook hier tusschen verkoren
en verworpen kinderen onderscheid maakten en niet aan
elk dezer kinderen individueel met zekerheid de zaligheid durfden
toekennen, Martyr, Loci Comm. p. 76. 436, Beza, Pareus, Zanchius,
Perkins e. a. Wat de vroegstervende kinderen buiten het
verbond betreft, oordeelden sommigen vrĳ mild; Junius vermoedde
liever uit liefde, dat zĳ behouden dan dat zĳ verloren waren,
Op. II 333, en Voetius zeide: of zĳ verloren zĳn dan of sommigen
onder hen uitverkoren zĳn en vóór hun sterven wedergeboren
worden, nolim negare, affirmare non possum, Disp. II 413, cf.
verdere litt. bĳ M. Vitringa II 51. 52, en vooral B. Warfield,
The development of the doctrine of infant salvation, in:
Two studies in the history of doctrine, New-York, Christ. Lit. Comp.
1897 p. 143-239. Met de Schrift in de hand kunnen wĳ, zoowel in
betrekking tot de zaligheid der Heidenen als tot die der vroegstervende
kinderen, niet verder komen, dan dat wĳ van een beslist
en stellig oordeel in positieven of negatieven zin ons onthouden.
Alleen verdient het opmerking, dat de Gereformeerde theologie
bĳ deze ernstige vragen in veel gunstiger conditie verkeert dan
eenige andere. Want alle andere kerken kunnen hierbĳ dan alleen
een zachter oordeel koesteren, wanneer zĳ op hare leer van de
volstrekte noodzakelĳkheid der genademiddelen terugkomen of op
die van de verdoemelĳkheid der zonde inbreuk maken. Maar de
Gereformeerden wilden ten eerste de mate der genade niet vaststellen,
waarmede een mensch ook onder vele dwalingen en zonden nog
aan God verbonden kan zĳn noch den graad der kennis bepalen,
die tot zaligheid onmisbaar noodig is, Voetius, Disp. II 537. 538.
781. Witsius, Apost. Geloof II 2 en 15. Spanheim, Op. III 1291.

En ten andere hielden zĳ staande, dat de middelen der genade
niet absoluut noodzakelĳk waren tot de zaligheid en dat God ook
buiten woord en sacramenten kon wederbaren ten eeuwigen leven,
Calvĳn, Inst. IV 16, 19. In de tweede Helv. Confessie, art. 1
luidt het: agnoscimus Deum illuminare posse homines, etiam
sine externo ministerio, quos et quando velit; id quod ejus potentiae
est. En de Westminstersche belĳdenis spreekt in cap. X
§ 3 uit, dat uitverkoren kinderen, die in hun kindsheid sterven,
wedergeboren en behouden worden door den Geest van Christus,
qui quando et ubi et quo sibi placuerit modo operatur, en dat
dit ook geldt van de overige uitverkorenen, quotquot externae
vocationis per ministerium verbi sunt incapaces. Reuter zegt
daarom terecht, als hĳ de leer van Augustinus op dit punt
heeft uiteengezet: In der That, es lässt sich das Paradoxon
rechtfertigen, gerade die partikularistische Prädestinationslehre
habe jene universalistisch klingenden Phrasen ermöglicht, Aug.
Studien 92. In de Gereformeerde theologie komen zelfs de bovenaangehaalde
universalistische teksten der Schrift het best en
het schoonst tot haar recht. Want universalistisch in dien zin,
dat alle menschen of zelfs alle schepselen worden behouden, zĳn
die teksten zeker niet bedoeld en ook door geen enkele christelĳke
kerk opgevat. Alle belĳden zonder uitzondering, dat er niet alleen
een hemel maar ook eene hel is. Hoogstens is er dus verschil
over het getal dergenen, die zalig worden en die verloren gaan.
Maar daarover valt niet te twisten; want dat getal is alleen Gode
bekend. Op de vraag: Heere, zĳn er ook weinigen, die zalig
worden, gaf Jezus alleen ten antwoord: strĳdt om in te gaan
door de enge poort, want velen zullen zoeken in te gaan en zullen
niet kunnen, Luk. 13:24. Dit alleen is rechtstreeks voor ons
van belang; het getal der uitverkorenen behoeft ons niet bekend
te zĳn. Maar in elk geval staat dit vast, dat het getal der uitverkorenen
in de Gereformeerde theologie om geen enkele reden
en in geen enkel opzicht kleiner behoeft gedacht te worden, dan
in eenige andere theologie. Als het er op aankomt, is de Geref.
belĳdenis ruimer van hart en breeder van blik, dan eenige andere
christelĳke confessie. Zĳ vindt de laatste, diepste oorzaak der
zaligheid alleen in Gods welbehagen, in zĳne eeuwige ontferming,
in zĳne ondoorgrondelĳke barmhartigheid, in den onnaspeurlĳken
rĳkdom zĳner almachtige en vrĳe genade. Welke vastere, breedere

grondslag zou daarnaast voor de zaligheid van een schuldig en
verloren menschengeslacht te vinden zĳn? Laten velen dan afvallen;
hoe ontroerend dit zĳ, in Christus wordt toch de gemeente,
de menschheid, de wereld behouden. Het organisme der schepping
wordt hersteld. De goddeloozen worden van de aarde verdaan,
Ps. 104:35, zĳ worden buitengeworpen, Joh. 12:31, 15:6,
Op. 22:15. Maar onder Christus worden alle dingen, in den
hemel en op de aarde, vergaderd tot één, Ef. 1:10. Alle dingen
zĳn door Hem en tot Hem geschapen, Col. 1:16.

11. De gemeenschap met God, die in de gemeenschap der
heiligen genoten wordt, sluit zeker in de toekomende eeuw evenmin
als in deze bedeeling alle handeling en alle werkzaamheid
uit. De christelĳke theologie heeft hier in den regel wel weinig
aandacht aan gewĳd en meest van de hemelsche zaligheid als
een kennen en genieten van God gesproken. En dit is zonder
twĳfel ook de kern en het middelpunt, de bron en de kracht
van het eeuwige leven. Ook biedt de Schrift weinig gegevens,
om ons van de werkzaamheid der gezaligden eene heldere voorstelling
te vormen. Zĳ beschrĳft de zaligheid meer als een rusten
van den aardschen arbeid dan als het volbrengen van eene nieuwe
werkzaamheid, Hebr. 4:9, Op. 14:13. Maar toch is de rust,
die in het nieuwe Jeruzalem genoten wordt, evenmin bĳ God,
Joh. 5:17, als bĳ zĳne kinderen, als een zalig niets-doen te
denken. De H. Schrift zegt zelve, dat het eeuwige leven bestaat
in een kennen en dienen, in een loven en prĳzen van God, Joh.
17:3, Op. 4:11, 5:8 enz. Zĳne kinderen blĳven ook zĳne
knechten, die Hem dienen dag en nacht, Op. 22:3. Zĳ zĳn
profeten, priesters en koningen, die op de aarde heerschen in
alle eeuwigheid, Op. 1:6, 5:10, 22:5. Naarmate zĳ op aarde
over weinig getrouw zĳn geweest, worden zĳ in het koninkrĳk.
Gods over veel gezet, Mt. 24:47, 25:21, 23. Ieder behoudt
zĳn eigen persoonlĳkheid, want van allen, die ingaan in het nieuwe
Jeruzalem, zĳn de namen geschreven in het boek des levens des
Lams, Op. 20:15, 27, en elk ontvangt een eigen, nieuwen naam,
Jes. 62:2, 65:15, Op. 2:17, 3:12, cf. 21:12, 14. De dooden,
die in den Heere sterven, rusten van hunne moeiten, maar worden
elk door zĳn eigen werken gevolgd, Op. 14:13. Geslachten,
volken, natiën dragen het hunne tot verrĳking des levens in het

nieuwe Jeruzalem bĳ, Op. 5:9, 7:9, 21:24, 26. Wat hier
gezaaid wordt, wordt in de eeuwigheid gemaaid, Mt. 25:24, 26,
1 Cor. 15:42v., 2 Cor. 9:6, Gal. 6:7, 8. De groote verscheidenheid,
die in allerlei opzicht onder de menschen bestaat, wordt
in de eeuwigheid niet vernietigd maar van al het zondige gereinigd
en aan de gemeenschap met God en met elkander dienstbaar
gemaakt. En gelĳk de natuurlĳke verscheidenheid in de
gemeente op aarde nog met de geestelĳke verscheidenheid vermeerderd
wordt, 1 Cor. 12:7v., zoo neemt dit natuurlĳk en
geestelĳk verschil in den hemel nog weer daardoor toe, dat er
onderscheidene graden van heerlĳkheid zĳn. Uit oppositie tegen
de verdienstelĳkheid der goede werken hebben sommige Gereformeerden,
zooals Martyr, Loci C. III 17, 8, Camero, Schoenfeld,
Tilenus, Spanheim, evenals in de vierde eeuw reeds Jovinianus
en later sommige Socinianen en thans nog Gerlach, alle onderscheid
in de heerlĳkheid hiernamaals geloochend. En het is ook
waar, dat aan alle geloovigen dezelfde weldaden in de toekomst
van Christus worden beloofd; zĳ ontvangen allen hetzelfde eeuwige
leven, dezelfde woonplaats in het nieuwe Jeruzalem, dezelfde
gemeenschap met God, dezelfde zaligheid enz. Maar desniettemin
stelt de Schrift het buiten allen twĳfel, dat er in die eenheid
en gelĳkheid eene zeer groote afwisseling en verscheidenheid is.
Zelfs de gelĳkenis, Mt. 20:1-16, waarop men zich menigmaal
voor het tegendeel beroept, pleit voor zulk een onderscheid; want
Jezus wil met die gelĳkenis leeren, dat velen, die naar eigen en
anderer meening lang en zwaar hebben gearbeid, in het toekomstig
Messiasrĳk volstrekt niet zullen achterstaan bĳ degenen, die veel
korter tĳd in den wĳnberg zĳn werkzaam geweest; de laatsten
halen de eersten in, want velen zĳn wel geroepen en arbeiden in
den dienst van het koninkrĳk Gods, maar weinigen zĳn er, die
daarvoor hiernamaals eene bĳzondere onderscheiding genieten en
een uitgelezen plaats ontvangen. Veel duidelĳker wordt zulk een
gradueel verschil in de heerlĳkheid op andere plaatsen in de
Schrift geleerd, vooral daar, waar sprake is van een loon, dat
een iegelĳk geschonken zal worden naar zĳne werken. Dat loon
wordt thans in de hemelen bewaard, Mt. 5:12, 6:1v., Luk. 6:23,
1 Tim. 6:19, Hebr. 10:34-37, en wordt eerst in het
openbaar uitgedeeld bĳ de parousie, Mt. 6:4, 6, 18, 24:47,
2 Thess. 1:7, 1 Petr. 4:13. Het wordt dan geschonken als

vergoeding voor hetgeen de discipelen van Jezus hier op aarde
om zĳnentwil verloochend en geleden hebben, Mt. 5:10v., 19:29,
Luk. 6:21v., Rom. 8:17, 18, 2 Cor. 4:17, 2 Thess. 1:7,
Hebr. 10:34, 1 Petr. 4:13, en verder ook als vergelding voor
de goede werken, die zĳ hebben verricht, zooals bĳv. voor goede
besteding der talenten, Mt. 25:15v., Luk. 19:13v., voor vĳandsliefde
en belangelooze milddadigheid, Luk. 6:35, voor verzorging
der armen, Mt. 6:1, voor bidden en vasten, Mt. 6:6, 18, voor
het dienen der broederen, Mt. 10:40-42, voor trouwen dienst
in het rĳk Gods, Mt. 24:44-47, 1 Cor. 3:8 enz. Dat loon
zal in verband staan met en evenredig zĳn aan de werken, Mt.
16:27, 19:29, 25:21, 23, Luk. 6:38, 19:17, 19, Rom. 2:6,
1 Cor. 3:8, 2 Cor. 4:17, 5:10, 9:6, Gal. 6:8, 9, Hebr. 11:26,
Op. 2:23, 11:18, 20:12, 22:12. De zaligheid is wel voor
allen dezelfde, maar er is verschil in glans en heerlĳkheid, Dan.
12:3, 1 Cor. 15:41; er zĳn in het Vaderhuis, dat alle kinderen
opneemt, vele woningen, Joh. 14:2; en de gemeenten ontvangen
alle naar de mate van hare getrouwheid en toewĳding, van den
koning der kerk een eigen sieraad en kroon, Op. 1-3. De
Roomschen hebben op deze uitspraken der Schrift de leer van
de verdienstelĳkheid der goede werken gebouwd, Trid. VI can.
31. 32, en het recht op bĳzondere belooningen in den hemel, die
naar Ex. 25:25 aureolae genoemd en aan de allen ten deel
vallende corona aurea toegevoegd worden, vooral aan de martelaren,
de coelibatairen en de leeraars toegekend, Thomas, S. Theol. III
qu. 96. Bonaventura, Brevil. VII 7. Maar dit misbruik neemt de
waarheid niet weg, dat er onderscheid in de heerlĳkheid is naar
gelang van de werken, die door de geloovigen hier op aarde
verricht zĳn. Er is geen loon, waarop de mensch van nature
aanspraak zou kunnen maken, want de wet Gods is absoluut
verplichtend en laat den eisch tot volbrenging niet afhangen van
de vrĳe keuze van den mensch. Indien deze daarom de gansche
wet heeft volbracht, past hem toch niets anders te zeggen, dan
dat hĳ een onnutte dienstknecht is, die maar gedaan heeft wat
hĳ schuldig was te doen, Luk. 17:10. Alle aanspraak op loon
kan daarom alleen voortvloeien uit een verbond, uit eene vrĳmachtige
en genadige beschikking Gods, en is daarom een gegeven
recht, deel II 553. Zoo was het in het werkverbond en zoo is
het nog veel meer in het genadeverbond, deel III 563. Want

Christus heeft alles volbracht, niet alleen de straf geleden maar
ook door het volbrengen der wet het eeuwige leven verworven.
De eeuwige zaligheid en heerlĳkheid, welke Hĳ ontving, was
voor Hem het loon op zĳne volmaakte gehoorzaamheid. Maar
als Hĳ deze zĳne gerechtigheid door het geloof den zĳnen schenkt
en daaraan het eeuwige leven verbindt, dan zĳn beide, zoowel
die geschonken gerechtigheid als de toekomstige zaligheid, gaven
van zĳne genade, welke alle verdienste van de zĳde der geloovigen
ten eenenmale uitsluit. De geloovigen zĳn immers Gods maaksel,
geschapen in Christus Jezus tot goede werken, welke God voorbereid
heeft, opdat zĳ in dezelve zouden wandelen, Ef. 2:10.
Het wordt hun uit genade gegeven in de zaak van Christus, niet
alleen in Hem te gelooven maar ook voor Hem te lĳden, Phil.
1:29, Hd. 5:41. Niet alleen in de gave van het eeuwige leven
aan een iegelĳk, die gelooft, maar ook in de uitdeeling van eene
verschillende mate van heerlĳkheid aan wie uit dat geloof goede
werken hebben voortgebracht, kroont God zĳn eigen werk. Maar
dat doet Hĳ dan ook, opdat er, gelĳk hier, zoo hiernamaals
in de gemeente eene rĳke verscheidenheid zĳn zou en in die verscheidenheid
de heerlĳkheid zĳner deugden uitkomen zou. Door
die verscheidenheid toch neemt het leven der gemeenschap met
God, met de engelen, en van de zaligen onderling in diepte en
in innigheid toe. In die gemeenschap heeft elk, gelĳk in de
gemeente hier op aarde, Rom. 12:4-8, 1 Cor. 12, in verband
met zĳn persoon en karakter, een eigen plaats en taak. Van de
werkzaamheid der zaligen mogen wĳ ons geene zuivere voorstelling
kunnen vormen, de Schrift leert toch, dat het profetisch, priesterlĳk
en koninklĳk ambt, hetwelk de mensch oorspronkelĳk
bezat, in hen door Christus ten volle hersteld is. De dienst van
God, de onderlinge gemeenschap en de bewoning van den nieuwen
hemel en de nieuwe aarde biedt ongetwĳfeld voor de uitoefening
van deze ambten overvloedige gelegenheid, ook al is de vorm en
wĳze ervan ons onbekend. Maar dat werken is een rusten en
genieten tevens. Het onderscheid van dag en nacht, van sabbat
en werkdagen heeft opgehouden; de tĳd is doordrongen van de
eeuwigheid Gods; de ruimte is vol van zĳne tegenwoordigheid;
het eeuwige worden is gehuwd met het onveranderlĳke zĳn.
Zelfs de tegenstelling van hemel en aarde is verdwenen. Want
al wat in den hemel en op aarde is, is tot één vergaderd onder

Christus als Hoofd, Ef. 1:10. Alle schepselen zĳn en leven en
bewegen zich in God, die alles in allen is, die in den spiegel
zĳner werken al zĳne deugden weerkaatst en daarin zichzelven
verheerlĳkt. Cf. over de hemelsche zaligheid: Augustinus, de
civ. XXII c. 29. 30. Lombardus, Sent. IV dist. 49. Thomas,
suppl. qu. 92-96. Bonaventura, Brevil. VII c. 7. Oswald,
Eschat. 38-57. Atzberger, Die christl. Eschat. 238 f. Simar,
Dogm. § 162. Jansen, Prael. III 903-946. O. Ritschl, Luthers
Seligkeitsvorstellung in ihrer Entstehung und Bedeutung, Christl.
Welt 1889 S. 874-880. Gerhard, Loc. XXXI. Quenstedt,
Theol. I 550-560. Hollaz 451 sq. Polanus, Synt. VI c. 72-75.
Amyraldus, Theses Salm. III 859. Synopsis pur. theol., disp. 52.
Mastricht, Theol. VIII 4, 10. Turretinus, Theol. El. XX qu.
8-13. Marck, Exspect J. C. III c. 8. 10. 11. Moor VI 718-733.
M. Vitringa IV 179. Kliefoth, Eschat. 311 f. Titius, Die
N. T. Lehre von der Seligkeit im Reiche Gottes und ihre Bedeutung
für die Gegenwart 1895-1900.




BREEDERE INHOUDSOPGAVE.



Deel I — Deel II —
Deel III — Deel IV



EERSTE DEEL.

Inleiding.

§ 1. Naam en begrip der Dogmatiek bl. 1-9. Namen der dogmatiek
n. 1[A]. Het woord dogma 2. Gezag van het dogma 3. Materieele
inhoud van het dogma 4. 5.


[A]
Deze cĳfers duiden de nummers aan, waaronder de stof der verschillende paragrafen
verdeeld is.



§ 2. Encyclopaedische Plaats der Dogmatiek bl. 9-14. In de system.
Theologie 1. Onderscheid der Dogmatiek van de Symboliek, Catechetiek 2
en Ethiek 3.

§ 3. Methode der Dogmatiek bl. 14-31. Schrift, kerk en persoonlĳke
overtuiging als factoren, waarmede de Dogmatiek te rekenen heeft
1-3. Kritische richting, die de kennis put uit het subject 4. Kerkelĳke,
die de traditie onfeilbaar acht 5. Bĳbelsche, die de Schrift raadpleegt
buiten de historie om 6. Beteekenis der kerk en van hare belĳdenis
voor de Dogmatiek 7. Van de Schrift (en de openbaring Gods in de
natuur, theol. naturalis) 8. Van de persoonlĳke overtuiging 9.

§ 4. Indeeling der Dogmatiek bl. 31-51. Bĳ Clemens, Orig., Theodoretus,
Damascenus, Augustinus 1, Lombardus, Bonaventura, Thomas
2, latere Roomsche theologen 3. Bĳ Melanchton, Calvĳn 4, en latere
Geref. en Luth. theologen 5. Reactie tegen de synthet. methode bĳ
Calixtus, Coccejus 6, en nog sterker bĳ het Rationalisme 7, en is de
nieuwe theologie 8. Indeeling in algemeen en bĳzonder deel, en van
dit laatste naar de synthetische orde 9. 10.

§ 5. Geschiedenis en Litteratuur der Dogmatiek bl. 51-139. Wetenschappelĳke
theologie, die bĳ de Apost. vaders nog niet voorkomt 1,
wordt na de bestrĳding van het geloof door Lucianus, Celsus, Porphyrius,
Julianus, de Gnostieken ter zelfverdediging bĳ de Apologeten
noodzakelĳk 2, en gaat dan in de richting der N. Afr., Klein-Az., of
Alex. School uiteen 3, en krĳgt in den twist tegen het monarchianisme

in de 3e eeuw een vasten grondslag 4. Vaststelling en verdediging van
het trinitarisch en christologisch dogma in het Oosten in de 4e tot de
8e eeuw 5. De dogmatische ontwikkeling loopt in het Oosten uit op
Joh. Damascenus 6, en zet zich dan wel voort maar is voor een groot
deel nog onbekend 7. De dogmatiek in het Westen draagt van den
aanvang af, reeds bĳ Tert., Cypr., Iren., een eigen karakter, al is zĳ
ook van het Oosten afhankelĳk 8, en krĳgt haar uitnemendsten tolk
in Augustinus 9. Gregorius leidde kerk en theologie over naar de nieuwe
volken, die eerst beide eenvoudig overnamen (Isidorus, Alcuinus) 10,
maar dan zelfstandig werden en in de scholastiek een eigen theologie
voortbrachten 11. De scholastiek verliep in drie perioden 12, en had
de mystiek naast zich 13. In het laatst der M. E. kwam zĳ in verval
en stond aan veel critiek bloot, maar zĳ herstelde zich na de Herv.
weer 14, en kwam vooral in Spanje tot bloei 15. In de 18e eeuw kwam
de Roomsche theologie onder invloed van het Rationalisme 16, en bleef
daar ook nog ten deele onder in de 19e eeuw (Hermes, Günther);
maar zĳ wist zich toch weer vrĳ te maken en trad als traditionalisme,
romantisme, bemiddelingstheologie en vooral als Thomisme weer zelfstandig
op 17. De Luthersche Reformatie kreeg haar eersten dogmaticus
in Melanchton en haar consensus in de Form. Conc. 18, werd in de
17e eeuw scholastisch ontwikkeld 19, maar in de 18e eeuw verzwakt
door Pietisme, Hernhuttisme, Rationalisme 20, 21, en sloot zich in
deze eeuw vooral bĳ de verschillende stelsels van wĳsbegeerte aan,
bĳ Kant 22, Jacobi 23, Schleiermacher 24, Hegel 25, Schelling 26, of
trad op als confessionalisme, Bĳbelsche theologie 27, of neokantianisme
28. De Zwitsersche Reformatie, die principieel van de Duitsche verschilt
29, ontving haar dogmatisch systeem van Calvĳn en vond ingang in
Frankrĳk, Nederland, Engeland, Schotland, Duitschland 30. Tegen het
einde der 16e eeuw kwam in de Geref. theologie de scholastische
methode op, die haar in verschillende landen tot grooten bloei bracht
31, maar door Anab., Arm., Cartes., Coccejanisme 32, Amyraldisme,
Independentisme, Baptisme, Kwakerisme, Deisme tot verval kwam 33.
Tolerantie, neologie, supranaturalisme, neonomisme kwamen nu aan het
woord 34. Maar tegenover de negatieve richtingen in ons vaderland
van supranaturalisme, Groninger en moderne theologie kwam er eene
herleving van de positieve theologie door Afscheiding en Reveil, Utrechtsche
en ethisch-iren. richting en door het ontwakend Calvinisme 35,
eene herleving, die ook elders voorkomt, maar gewoonlĳk een minder
beslist Geref. karakter draagt, Duitschland 35, Zwitserland en Frankrĳk
36. Engeland en Schotland 37, Amerika 38, 39.




HOOFDSTUK I. Principia in het algemeen.

§ 6. Beteekenis der principia bl. 140-145. De naam ἀρχη, principium
1. Principium essendi 2. Principium cognoscendi, externum en
internum 3. Eenheid en onderscheid dezer drie principia 4.

§ 7. Principia in de wetenschap bl. 145-170. Het Rationalisme, dat
door heel de geschiedenis der philosophie heenloopt 1, leidt alle kennis
af uit het subject 2, maar miskent het princ. cogn. externum en
vervalt tot idealisme en illusionisme 3. Het Empirisme zoekt de bron
der kennis in de zinlĳke waarneming 4, maar miskent het princ. cogn.
internum en leidt tot materialisme 5. Daarentegen gaat het Realisme
uit van de algemeene, natuurlĳke zekerheid aangaande de objectiviteit
en waarheid der kennis 6, erkent zoowel het princ. cogn. internum als
externum 7, laat alle kennis aanvangen met de zinlĳke waarneming 8,
maar schrĳft aan het verstand het vermogen toe, om uit de phaenomena
tot de noumena door te dringen 9, omdat de rede in ons en de rede
buiten ons saam haar oorsprong hebben in den Logos 10.

§ 8. Principia in de Religie bl. 171-214. Het wezen der religie,
wier naam van onzekere afleiding is 1, is volgens de H. S. als religio
objectiva identisch met Gods openbaring en als religio subjectiva met
de gezindheid, om in zĳne wegen te wandelen 2. Deze onderscheiding
is ter bepaling van het wezen der religie onmisbaar. Als religio objectiva
bevatten alle godsdiensten de elementen van traditie, dogma, ethos,
cultus 3. En als religio subjectiva zĳn zĳ pietas, die cultus tot vrucht
heeft 4. Deze religio subjectiva, die een habitus is, werd door de zonde
bedorven, wordt door wedergeboorte vernieuwd, en bestaat volgens de
H. S. in geloof 5, dat in een cultus naar Gods wil zich openbaart 6.
De zetel der religie is vooral onderzocht, sedert het wezen der religie,
ten onrechte, alleen in de religio subjectiva werd gesteld 7, 8, is niet
uitsluitend het verstand 9, want godsdienst en wetenschap zĳn onderscheiden
10, noch ook de wil 11, want godsdienst en zedelĳkheid zĳn
twee 12, noch ook het gevoel 13, want godsdienst is iets anders dan
kunst 14, maar da gansche mensch, die God geheel en altĳd en overal
dienen moet 15. De oorsprong der religie is niet vrees, priesterbedrog,
onkunde, animisme enz., 16, noch ook de zucht, om zich tegenover de
wereld te handhaven 16, 17. Historische en psychologische methode zĳn
tot verklaring van wezen en oorsprong der religie onvoldoende 18.
Godsdienst is alleen verklaarbaar, wanneer het bestaan van God en de
waarachtigheid zĳner openbaring aangenomen wordt 19.




HOOFDSTUK II. Principium externum.

§ 9. Algemeene Openbaring bl. 215-244. Openbaring is een religieus
begrip, dat alleen in het theisme te handhaven is 1, en bestaat in het
algemeen in eene daad Gods, waardoor Hĳ den mensch tot zichzelven in
eene religieuse verhouding plaatst 2. De onderscheiding in natuurlĳke en
bovennatuurlĳke openbaring is reeds van de oudste kerkelĳke schrĳvers
afkomstig, maar werd bĳ Rome tot eene rationeele tegenstelling 3, die
door de Reformatie wel gewĳzigd werd, maar toch in het Socinianisme
enz. bleef voortleven en heel het begrip der openbaring ondermĳnde 4.
De Schrift maakt geen begripmatig onderscheid tusschen natuurlĳke en
bovennatuurlĳke openbaring, wĳl alle openbaring het persoonlĳk, boven
de natuur verheven bestaan Gods erkent, en alleen verschilt in de
middelen, waardoor zĳ tot ons komt 5. Bovennatuurlĳke openbaring is
niet met onmiddellĳke identisch, want alle openbaring geschiedt middellĳk,
maar verschilt van de natuurlĳke in de wegen, waarlangs zĳ
tot ons komt. Daarom verdient de onderscheiding van algemeene en
bĳzondere openbaring de voorkeur 6. De algemeene openbaring is onvoldoende,
wĳl zĳ niets bevat van Gods genade in Christus 7, maar is
toch voor de Heidenwereld 8, 9, en ook voor de gemeente van groote
waarde.

§ 10. Bĳzondere Openbaring bl. 224-295. Gelĳk alle godsdiensten,
beroept het Christendom zich op eene bĳzondere openbaring,
φανερωσις, ἀποκαλυψις, die op drieërlei wĳze geschiedt 1, door
theophanie 2, profetie (spreken Gods, lot, urim, droom, visioen, inwendige
verlichting) 3, wonderen 4. De H. Schrift doet ons daarmede de
bĳzondere openbaring kennen, niet als loutere mededeeling van leer of
als religieuse inspiratie of als instorting van nieuw leven of als bewustwording
Gods in den menschelĳken geest 5, maar als een systeem van
woorden en daden Gods, die zich concentreeren in den persoon van
Christus en na zĳne verschĳning en na de voltooiing der Schrift gewĳzigd,
in de bedeeling des H. Geestes zich voortzetten en voltooien. 6. In
dezen rĳken zin wordt zĳ echter miskend, zoowel door het abstracte
supranaturalisme van Rome enz., 7, 8, als door het rationalistisch naturalisme
9, dat echter onvoldoende is ter verklaring van de openbaringsverschĳnselen
10, en in een pantheistisch of materialistisch monisme zĳn
grond heeft 11. Maar dit monisme wordt door eene juiste natuurbeschouwing
zoowel 11, als door de Schrift weersproken; in haar wereldbeschouwing
neemt de bĳzondere openbaring eene passende, harmonische
plaats in 12.

§ 11. De Heilige Schrift bl. 295-362. De bĳzondere openbaring, die
historie is en als zoodanig voorbĳgaat, wordt tot de menschheid en
wereld uitgebreid, doordat zĳ in den vorm der Schrift optreedt 1. De

Schrift is daarom niet al de openbaring noch ook slechts oorkonde der
openbaring maar de laatste acte, de sluitsteen der openbaring 2. Want
de openbaring valt in haar geheel in twee bedeelingen uiteen; de eerste
brengt de vleeschwording van den Logos en de Schriftwording van zĳn
woord tot stand, de tweede past de schatten van Christus en van zĳn
getuigenis in de gemeente toe, die daarom met die Schrift steeds in
levend, organisch verband staat 3. Van die Schrift is de Goddelĳke
ingeving steeds door de kerk beleden, van de oudste tĳden af 4, door
de scholastiek 5, door de Roomschen 6, de Hervormers 7, maar ook
dikwerf van buitenaf bestreden en dan tot eene dualistische of dynamische
inspiratie verzwakt of ook geheel ontkend 8. De Schrift leert
echter duidelĳk hare eigene inspiratie, zoowel in het Oude Test. 9, en
in het N. T. aangaande het O. T. 10,
als ook in het N. T. aangaande
zichzelf 11 en geeft zich daarom uit voor het Woord Gods 12. Dit
zelfgetuigenis der Schrift is onwraakbaar 13, onderscheidt de inspiratie,
waardoor de Schrift ontstond, van alle andere, geniale inspiratie, van
Gods immanente werkzaamheid in de wereld, van revelatie en van
wedergeboorte, al staat ze ook met al deze in verband 14. Zĳ is een
spreken Gods door middel van profeten en apostelen, echter niet in
mechanischen maar in organischen zin 15, en niet tot bezieling der
personen of tot ingeving van hoofdzaken te beperken 16. De bezwaren,
tegen deze inspiratie ingebracht, staan zonder twĳfel voor een deel in
verband met de vĳandschap van het menschelĳk hart 17, en worden
anderdeels verminderd door eene organische opvatting 18, en door eene
duidelĳke omschrĳving van het doel, waartoe de Schrift gegeven is 19.

§ 12. Eigenschappen der Schrift bl. 363-415. De leer der eigenschappen
van de Schrift ontwikkelde zich in den strĳd tegen Rome, dat de
verhouding van Schrift en kerk gansch anders dan de Hervorming bepaalt
1, 2. Het gezag der Schrift rust bĳ Rome op de kerk 3, en volgens
de Reformatie, zonder miskenning van de paedagogische beteekenis der
kerk, op de Schrift zelve 4. Hoewel bĳ dat gezag de auctoritas historiae
et normae te onderscheiden is 5, is zĳn Goddelĳk karakter toch niet
voor een menschelĳk, historisch, zedelĳk gezag in te ruilen 6. Want in
de religie is een Goddelĳk gezag, dat echter heel iets anders is dan
geweld, onmisbaar 7. De noodzakelĳkheid der Schrift wordt door Rome,
door vele mystieke richtingen 8, en ook door Schleiermacher ontkend 9,
maar staat toch vast, wĳl de kerk altĳd rustte op een ongeschreven of
geschreven Woord Gods 10, zonder zulk een woord tot dwaling en leugen
vervalt 11, en daaraan in deze bedeeling steeds behoefte blĳft houden
12. De duidelĳkheid der Schrift wordt eveneens door Rome ten bate der
kerk verworpen 13, maar is, goed opgevat, op de Schrift zelve gegrond,
door de oude kerk algemeen erkend 14, en ter handhaving van de
vrĳheid des Christens 15, en van de facultas S. Scr. se ipsam interpretandi

van de grootste beteekenis 16. De genoegzaamheid der Schrift
eindelĳk, door Rome ten gunste der traditie bestreden 17, die echter
ten slotte geen ander kenmerk voor hare waarheid behoudt dan de pauselĳke
uitspraak 19, en de Schrift aan de kerk, dat is aan den paus
onderwerpt 19, werd door de Hervorming wederom tegenover de traditie
gehandhaafd 20, wĳl zĳ door de Schrift zelve geleerd wordt en met
den aard der tegenwoordige bedeeling overeenkomt 21, zonder dat
daarmee het betrekkelĳk recht der traditie wordt ontkend 22.



HOOFDSTUK III. Principium Internum.

§ 13. Beteekenis van het principium internum bl. 416-421. Aan het
objectief principe moet een subjectief beantwoorden, dat bĳ ieder van
kindsbeen af in overeenstemming met den godsdienst, waarin hĳ geboren
is, een bepaalden vorm aanneemt 1, en in zĳn diepsten grond schier
aan alle onderzoek zich onttrekt 2. Daarom worden voor het geloof
ook vele en verschillende gronden genoemd (historisch-apologetische,
speculatieve, ethisch-practische), die echter de zelfstandigheid der religie
en het werk des Geestes miskennen 3.

§ 14. De historisch-apologetische methode bl. 423-431 werd vooral
door Rome 1, en door verschillende supranaturalistische richtingen toegepast
2, maar is, schoon eene geloovige apologetiek recht van bestaan
heeft, theoretisch en practisch onhoudbaar 3.

§ 15. De speculatieve methode bl. 431-444, door Hegel 1, door de
Vermittlungstheologie 2, en in gewĳzigden vorm door Hofmann en
Frank gevolgd 3, bood wel belangrĳke voordeelen boven de apologethische,
maar verviel in de dwaling der oude gnostiek en offerde het
zĳn aan het denken, de historie aan de idee op 4. Ook de poging van
Frank, om de objectieve waarheid der dogmata uit de subjectieve zekerheid
van den Christen af te leiden, is niet geslaagd 5, en berust op
eene onjuiste Erkenntnistheorie 6.

§ 16. De ethisch-psychologische methode bl. 444-465, schoon van ouds
gebruikelĳk, kwam in eere door Pascal en Vinet 1. Zĳ is verwant aan
het moreele bewĳs van Kant 2, en vindt in dezen vorm bĳ velen hier
te lande 3, en vooral ook bĳ Ritschl en Lipsius c. s. steun 4, 5. Maar,
ofschoon religie het element van den troost niet missen kan, ervaring
des harten kan 6, evenmin als religieuse waardeering, bewĳs voor de
waarheid der religie zĳn 7, en leidt bovendien tot een onhoudbaar
dualisme tusschen gelooven en weten 8.

§ 17. Het geloof bl. 465-484. Wĳl het principium internum aan
het princ. ext. beantwoorden moet, kan het niet liggen in den natuurlĳken,
maar alleen in den door Gods Geest verlichten mensch, zoodat

de dogmaticus daarmede een subjectief standpunt inneemt 1. De Schrift
noemt als dit princ. internum het geloof, dat een acte van het bewustzĳn
is, verwant aan het geloof op natuurlĳk terrein 2, maar
daarvan toch wel te onderscheiden 3, en ook niet met nudus assensus
te vereenzelvigen 4. Dat geloof brengt eene eigen zekerheid mede 5,
die naast de wetenschappelĳke en moreele zekerheid recht van bestaan
heeft 6.

§ 18. De grond des geloofs bl. 484-509. Wĳl dit geloof door geen
bewĳzen of redeneeringen, maar alleen door Gods genade gewerkt kan
worden 1, neemt Rome daarmede in beginsel hetzelfde subjectieve standpunt
in als de Hervorming 2. Het testimonium Sp. S. is de laatste
grond des geloofs, gelĳk de Hervorming, inzonderheid Calvĳn, erkende
maar het rationalisme ten onrechte bestreed 3. Want het komt overeen
met het getuigenis, dat onze geest in het algemeen aan de waarheid
geeft 4, beantwoordt aan de bĳzondere openbaring in Christus en handhaaft
hare autopistie 5. Het sluit voorts het argumenteeren niet uit,
is sterk als getuigenis der gansche Christenheid, onderstelt de wedergeboorte
en komt daaruit op spontaan en vrĳ 6. Ook heeft het niet
eenzĳdig betrekking op de autoriteit der H. S., maar staat met heel
het geloofsleven in verband, verzekert subjectief van al de waarheid
Gods en daarin ook van de divinitas der H. S. 7, en wordt door de
onderlinge verschillen der Christenen niet van zĳne waarheid beroofd 8.

§ 19. Geloof en Theologie bl. 509-532. Ofschoon in het geloof zeker
van de waarheid, streefde de christelĳke kerk toch altĳd, niettegenstaande
alle bestrĳding, naar eene wetenschappelĳke theologie 1, die
dan ook, in weerwil van haar vele afdwalingen, recht van bestaan heeft
en zonder welke de openbaring, de religie, de dogmenhistorie, de kerk
gevaar loopen van miskenning 2. Deze theologie is een vrucht van het
denkend bewustzĳn der gemeente en heeft de hulp der philosophie van
noode 3. Geloof is daarom van theologie onderscheiden, gelĳk ook
vroeger blĳkens de leer van de fides implicita 4, de onderscheiding
van theologia infusa en acquisita en die tusschen fundamenteele en
nietfundamenteele artikelen aangenomen werd 5. Maar beider verwantschap
is even groot als hun verschil 6. En wĳl de theologie niet in het
geloof als zoodanig maar in het geloovig denken haar oorsprong heeft,
is ter harer beoefening de ontwikkelde rede en dus de philosophie
onmisbaar 7, al is het ook, dat de kennis, welke de theologie verschaft,
nooit een begrĳpen wordt en in bewondering van het mysterie eindigt 8.




TWEEDE DEEL.

HOOFDSTUK IV. Over God.

§ 20. De onbegrĳpelĳkheid Gods bl. 1-24. De dogmatiek leeft in het
mysterie, want zĳ heeft altĳd te doen met God, die volgens de H. S.
onbegrĳpelĳk en zelfs met geen naam te noemen is 1. Deze onbegrĳpelĳkheid
Gods is ook buiten het terrein der bĳz. openbaring erkend
2, in de christ. theol. van de kerkvaders 3, 4, van de scholastici 5,
van de reformatoren opgenomen 6, en in de nieuwere philosophie vervangen
door de volstrekte onkenbaarheid Gods 7, 8. De gronden, welke
dit agnosticisme aanvoert 9, zĳn, al is er zeer zeker geen adaequate
kennis van God, niet houdbaar, wĳl het agnosticisme alle spreken bĳ
ons over God en alle openbaring van Gods zĳde aan ons onmogelĳk
zou maken 10. De loochening van de kenbaarheid Gods sluit in, dat
God zich niet heeft willen en niet heeft kunnen openbaren, en dat wĳ
ook zelfs den grond missen, om zĳn bestaan aan te nemen 11.

§ 21. De kenbaarheid Gods (cognitio Dei insita) bl. 24-44. God is
kenbaar, voorzoover Hĳ zich openbaart. En dat Hĳ zich openbaart, staat
vast volgens Schrift en natuur en wordt door alle menschen bevestigd;
atheisten zĳn er schier niet 1. De natuurlĳkheid, algemeenheid en noodzakelĳkheid
der Godskennis hebben velen geleid tot het geloof aan
aangeboren begrippen 2, 3. Maar de christ. theol. verwierp deze leer,
niet alleen patres en scholastici 4, maar ook Luth. en Geref. 5, wĳl
zĳ tot rationalisme of mysticisme voerde 6. Doch daarmede werd niet
ontkend, dat de mensch de potentia en inclinatio meebrengt, om vanzelf,
zonder wetenschappelĳke redeneering tot eenige kennisse Gods te komen 7.

§ 22. De kenbaarheid Gods (cognitio Dei acquisita) bl. 44-62. De
cognitio Dei insita wordt vermeerderd door de langs den weg van nadenken
en redeneering verkregen cognitio Dei acquisita 1. Beide behooren
tot de theologia naturalis, die geen product is van de menschelĳke rede
maar in de Schrift is opgenomen en door den geloovige uit de natuur
wordt afgeleid 2. De H. S. bewĳst Gods bestaan niet maar getuigt
ervan 3. De zoogen. bewĳzen voor Gods bestaan, deels over-, deels
onderschat 4, n.l. het ontologisch 5, kosmologisch 6, teleologisch 7, en
moreel bewĳs 8, heeten ten onrechte bewĳzen maar zĳn signa en testimonia,
dat God zich niet onbetuigd laat aan den mensch 9.

§ 23. De Namen Gods bl. 62-78. Al wat van God door zĳne openbaring
kenbaar wordt, vat de H. S. saam onder de namen, waarmede
God, op grond van zĳne openbaring (nomen editum), genoemd wordt
(nomen inditum) 1. Al die namen zĳn anthropomorphistisch 2, en naar
de analogie in schepselen gevormd 3, maar dit terecht, wĳl God zelf
in en door de schepselen zich openbaart en op geen andere wĳze

noembaar is 4. Zĳ geven daarom wel geen adaequate doch ook geen
onware 5, maar eene ectypische, analoge kennis van God 6.

§ 24. Indeeling der namen Gods bl. 78-102. De H. S. eert gelĳkelĳk
alle deugden Gods en kent de onderscheiding niet tusschen wezen
en eigenschappen 1, die later in de theologie opkwam en het wezen Gods
deed omschrĳven als het Absolute of als Souverein of als Vader enz.,
2-4, en de eigenschappen daarvan afzonderde 5. Maar er is bĳ God
geen onderscheid tusschen wezen en eigenschappen 6, al zĳn ook de
eigenschappen onderling verschillend ratione ratiocinata 7. De eigenschappen
werden op velerlei wĳze ingedeeld 8, maar al die indeelingen
komen zakelĳk overeen en worden door dezelfde bezwaren gedrukt,
zoodat eene goede indeeling moeilĳk te vinden is 9.

§ 25. De eigennamen Gods bl. 102-115, in ruimer zin zoo genomen,
zĳn die, waarmede God benoemd en aangesproken wordt, zooals θεος,
deus, God 1, in de H. S., El, Elohim, Eljon, Adonai 2, El Schaddai,
Ihvh 3, Ihvh Zebaoth 4, κυριος, πατηρ, Vader, Zoon en H. Geest 5.

§ 26. De wezensnamen Gods bl. 115-227, welke vóór de leer der
triniteit dienen behandeld te worden, bevatten eerst die, waarmede God
als de Zĳnde in volstrekten zin wordt aangeduid, n.l. de onafhankelĳkheid
1, de onveranderlĳkheid 2, de oneindigheid, welke weder insluit
de eeuwigheid 3, en de alomtegenwoordigheid 4. Vervolgens zĳn er
namen, die ons God doen kennen als den Levende, als Geest, n.l. de
eenvoudigheid 5, de geestelĳkheid 6, de onzienlĳkheid 7. Verder zĳn
er namen, die het Goddelĳk wezen omschrĳven als volkomen zichzelf
bewust, als Licht, n.l. kennis van zichzelven en van de wereld (waarbĳ
de praescientia en de scientia media ter sprake komt) 8, wĳsheid (ideeën
in God) 9, waarachtigheid 10. Voorts zĳn er namen, die ons wĳzen op
de ethische natuur van Gods wezen en Hem doen kennen als den Heilige,
n.l. goedheid (goedertierenheid, barmhartigheid, lankmoedigheid,
genade, liefde) 11, heiligheid 12, heerlĳkheid 13, gerechtigheid 14.
En eindelĳk zĳn er namen, waarin God ons tegemoet treedt als de
absolute macht, als Souverein, n.l. de wil, die als propensio Dei in se
ipsum (necessaria) en als propensio in creaturas (libera) onderscheiden
wordt 15, in laatstgenoemden zin wel als vrĳ maar niet als pure willekeur
te denken is 16, voorts in voluntas beneplaciti en signi uiteenvalt
17, en eindelĳk als almacht te eeren is 18.

§ 27. De personeele namen Gods bl. 227-312 doen ons in het ééne
Goddelĳke wezen de zelfonderscheidingen kennen, welke reeds in het O. T.
(Elohim of Ihvh brengt alles tot stand door Woord en Geest) voorkomen
1, maar, vooral ook in tegenstelling met de dwaalleer der tusschenwezens
in de Joodsche philosophie 2, 3, in het N. Test. veel helderder
worden geopenbaard. Het N. Test. leert niet alleen, dat alles in
natuur en genade tot stand komt door Vader, Zoon en Geest 4, maar

doet ons ook iets kennen van de relatiën tusschen deze drie personen,
als het den Vader in metaph. zin den Vader van Christus 5, Christus
in specialen zin het Woord, den Zoon, het Beeld Gods 6, en den Geest
in bĳzonderen zin Geest des Vaders en des Zoons noemt 7. Deze gegevens
der H. S. leidden de kerk tot de belĳdenis van de triniteit, een leerstuk,
dat in den eersten tĳd door Justinus, Irenaeus, Tertullianus, Origenes
ontwikkeld 8, vervolgens vooral door Athanasius 9 en Augustinus uitgewerkt
en verdedigd werd 10, maar door Arianisme en Sabellianisme
11, en de daarbĳ zich aansluitende richtingen sterk bestreden werd 12,
13. De termen, die bĳ dit dogma gebruikelĳk zĳn, wezen, personen,
drieëenheid enz., zĳn wel niet uit de Schrift genomen maar zĳn daarom
niet ongeoorloofd 14. Het woord wezen duidt de Godheid, de Goddelĳke
natuur aan, gelĳk die in de personen bestaat 15. Personen heeten de
drie zelfstandige modi subsistendi in het ééne Goddelĳk wezen 16, die
van dat wezen niet re maar toch realiter verschillen en onderling onderscheiden
zĳn in namen, personeele eigenschappen en wĳze van werken
17. De eerste persoon heeft als personeele eigenschap de paternitas 18.
De tweede persoon is de Zoon, die door geestelĳke, eenvoudige, eeuwige
generatie uit het wezen des Vaders is gegenereerd 19. De derde persoon
is de Geest, wiens persoonlĳkheid en Godheid, schoon in de kerk later
erkend dan die des Zoons, voor leer en leven van het hoogste belang is
20, en wiens personeele eigenschap de εκπορευσις is, niet alleen uit
den Vader 21, maar ook uit den Zoon, Filioque 22. Deze ontologische
triniteit spiegelt zich af in de oeconomische, welke met de eenheid ook
het onderscheid der drie personen in de openbaring doet uitkomen 23,
maar zĳ is, schoon het zeer veel beproefd is, moeilĳk door beelden op
te helderen of door redeneeringen te bewĳzen 24. Toch is zĳ voor de
leer van God, van schepping en herschepping, ja voor heel de christelĳke
religie van de grootste beteekenis 25.

§ 28. De Raad Gods bl. 313-385, die, als omvattend de opera essentialia
ad intra, het verband aanwĳst tusschen God en zĳne werken (opera
ad extra), komt in het O. T. vooral voor als feit in de historie 1, en
blĳkt in het N. T. duidelĳk te zĳn eeuwig, persoonlĳk en betrekking
hebbende op de bestemming hiernamaals 2. Maar in de christ. kerk
werd de leer der praedestinatie door de Grieksche kerk, door Pelagianisme,
Semipelagianisme 3, door de Roomsche kerk 4, en zelfs door de
Lutherschen verzwakt 5, terwĳl de Gereformeerden haar wel handhaafden,
maar over de methode van behandeling 6, en over de infral. of
supral. orde der decreten verschilden 7, en vele anderen, Socin., Remonstr.
enz., ze ontkenden of in een wĳsgeerig determinisme omzetten of in
pelag. of semipel. zin wĳzigden 8. Nu is Gods raad niets anders dan
zĳn eenvoudig en eeuwig besluit over al wat in den tĳd zĳn of geschieden
zal 9, allereerst omvattend de providentia in den zin van ratio ordinis

rerum 10, en vervolgens de praedestinatio, die door het Pelag. voor
de praescientia ingeruild 11, en vooral op drie punten bestreden wordt
12. Onder de Geref. was er verschil over hare infral. of supral. orde
13, die beide iets voor en iets tegen hebben 14 en geen van beide de
ware oplossing bieden 15. De reprobatio, die in de H. S. herhaaldelĳk
voorkomt, behoort in zekeren zin beslist tot de praedestinatie 16, maar
behoort er toch in een anderen zin toe dan de electie 17, in welke de
praedestinatie haar einde bereikt en tot haar volle realiteit komt 18,
want de verkiezing heeft Christus en zĳne gemeente tot voorwerp en de
eere Gods in de redding van de gevallen wereld tot doel 19.



HOOFDSTUK V. Over de wereld in haar oorspronkelĳken staat.

§ 29. De Schepping bl. 386-424 is het begin der uitvoering van
Gods raad. Haar leer neemt in de H. S. eene breede plaats in 1, en
is alleen te verstaan door het geloof, zoodat de Heidenen haar niet
kenden en de philosophie haar gewoonlĳk verwierp, om de wereld
pantheistisch of materialistisch te verklaren 2. Pantheisme en materialisme
zĳn echter beide onbekwaam, om ons den oorsprong der dingen te doen
kennen 3. De christelĳke kerk hield zich dan ook aan de leer der
H. S. 4, en leerde eene schepping uit niets 5, welke door God drieëenig,
Vader, Zoon en Geest, tot stand was gebracht 6, en bepaaldelĳk den
Zoon tot Middelaar heeft 7. Zĳ had niet plaats in, maar viel saam met
de schepping van den tĳd 8, en had haar oorzaak niet in Gods overvloeiende
volheid van zĳn noch in zĳne armoede en behoefte 9, maar
in Gods wil, die daarbĳ de heerlĳkheid van zĳn naam beoogt 10. Als
product van Gods wil, is de wereld één geheel, dat de grootste verscheidenheid
in zich bevat.

§ 30. De geestelĳke wereld bl. 424-456 omvat de wezens, die gewoonlĳk
den naam van engelen dragen. Hun bestaan wordt schier in
alle godsdiensten aangenomen, maar is toch ook menigmaal verworpen
1; wĳsgeerig en historisch onbewĳsbaar, is het voor de religie, schoon
geen centraal dogma, toch van belang 2. De Schrift heeft voor hen
niet één gemeenschappelĳken naam, maar noemt verschillende klassen
3. Zĳ zĳn echter daarin toch één, dat zĳ allen geschapene 4, geestelĳke,
onlichamelĳke 5, redelĳke 6, zedelĳke wezens zĳn 7, wezenlĳk
onderscheiden van den mensen, die beeld Gods is 8, tot een buitengewonen
en gewonen dienst in het koninkrĳk der hemelen geroepen, die
echter geen personeele bescherming en voorbede insluit 9, en op geen
godsdienstige vereering aanspraak geeft 10.

§ 31. De stoffelĳke wereld bl. 456-489 blĳft in haar oorsprong buiten
de H. S. onverklaard 1, maar ontstaat volgens Gen. 1:1 door

schepping uit niets (creatio prima) en wordt in de zes dagen toebereid
(creatio secunda) 2, waarbĳ eene bepaalde orde valt op te merken 3.
Dit hexaemeron werd in de christ. theologie dikwerf uitvoerig behandeld
en zonder bezwaar naar de heerschende wereldbeschouwing (ptolem.
kopernik.) gewĳzigd 4. Maar de hypothese van Kant en Laplace 5, alsmede
die van de op de aardlagen gebouwde ontwikkelingsperioden der
aarde zĳn met de Schrift moeilĳk overeen te brengen 6. De pogingen
tot verzoening kunnen niet geslaagd heeten 7, al bevatten zĳ ook goede
elementen 8. Maar eene juiste opvatting van het scheppingsverhaal 9,
en eene zuivere schifting tusschen het zekere en het onzekere in de geologische
wetenschap brengen toch eene voorloopige overeenstemming 10.

§ 32. De oorsprong van den mensch bl. 490-507 is in het eerste en
tweede scheppingsverhaal verschillend beschreven maar volgens beide
verhalen aan Gods scheppende almacht te danken 1. De christ. kerk
hield dezen goddelĳken oorsprong van den mensch tegen alle materialistische,
evolutionistische verklaring in vroeger en later tĳd vast 2, en
vond daarin ook bĳ vele mannen van wetenschap, die het darwinisme
bestreden, steun 3. En voorts is tusschen de H. S. en de hedendaagsche
wetenschap niet alleen de oorsprong van den mensch in geschil, maar
ook de ouderdom 4, de eenheid 5, en de bakermat der menschheid 6.

§ 33. Het wezen van den mensch bl. 508-545 ligt volgens de H. S.
daarin, dat hĳ beeld Gods is 1. De inhoud van dit beeld werd in de
christ. kerk verschillend opgevat. Vooral kwamen er allengs twee opvattingen
tegenover elkander te staan, de naturalistische 2, die door historie,
Schrift en gezonde redeneering gelĳkelĳk weersproken wordt 3,
en de supranaturalistische, die in de Roomsche leer van het donum
superadditum tot ontwikkeling kwam 4, maar op eene valsche conceptie
van den mensch en van zĳne bestemming berust 5. De Hervorming
leerde daarom, dat het beeld Gods wezenlĳk eigen was aan den mensch
6, niet als eene substantie, maar als eene bĳ het wezen des menschen
behoorende qualiteit 7. De gansche mensch is toch beeld Gods, gelĳk
de Gereformeerden met hun onderscheiding van beeld Gods in ruimer
en enger zin tegen de Lutherschen erkenden, naar ziel en geest, die
geen twee substantiën zĳn, en naar al hun vermogens 8, naar de deugden
van kennis, gerechtigheid en heiligheid (justitia originalis) en zelfs
in zekeren zin naar het lichaam 9. De menschelĳke natuur is onder de
werken der schepping de hoogste openbaring Gods 10.

§ 34. De bestemming van den mensch bl. 545-571. Adam, schoon
Gods beeld, had volgens de H. S. terstond het hoogste nog niet en
werd daarom in het verbond der werken geplaatst 1. De christ. theologie
heeft deze waarheid niet ten volle erkend en Adams toestand beurtelings
te laag of te hoog geschat. Maar de Geref. hebben haar in de
leer van het foedus operum opgenomen 2, eene leer, die, schoon al te

schoolsch ontwikkeld, toch eene diepe gedachte bevat, wĳl zĳ de religie
als gemeenschap met God handhaaft 3, met Adams staat vóór den val
ten volle rekening houdt 4, den rĳkdom van het beeld Gods eerst in
het menschelĳk geslacht zich ontvouwen laat 5, en daarom ook verklaart,
waarom Roomschen en Gereformeerden, in onderscheiding van de Lutherschen,
over het algemeen aanhangers van het creatianisme waren 6, 7.




DERDE DEEL.

HOOFDSTUK VI. Over de wereld in haar gevallen staat.

§ 35. De voorzienigheid bl. 1-34. Het werk der schepping gaat in
het werk der voorzienigheid over, dat in de H. S. duidelĳk geleerd
wordt maar ook ten deele uit de natuur bekend is 1. Toch is de christ.
leer der voorzienigheid eene andere dan die der wĳsbegeerte, al ontleende
zĳ daaraan ook den in de H. S. niet gebruikelĳken naam. Want
de providentia, als executio ordinis van de bĳ den raad Gods behoorende
ratio ordinis wel te onderscheiden, is geen nuda praescientia maar
eene almachtige en alomtegenwoordige daad Gods 2, die noodlot en
toeval, pantheisme en deisme beide vermĳdt 3, als onderhouding zoowel
het verband met als het onderscheid van de schepping handhaaft 4,
als medewerking de eigen natuur der schepselen met hare causae secundae
juist door hunne volstrekte afhankelĳkheid van God waarborgt 5, en
als regeering heel de schepping, ook door den val in zonde heen, heenleidt
tot het door God vastgestelde einde 6.

§ 36. De oorsprong der zonde bl. 34-72 ligt volgens de H. S. niet
in God, al schiep Hĳ ook de mogelĳkheid der zonde, maar in vrĳwillige
overtreding van Gods gebod, waartoe de mensch wederom door den
gevallen engel verleid werd 1. Ofschoon zulk een val buiten de bĳzondere
openbaring niet geheel onbekend is, heeft men de zonde toch
gewoonlĳk anders trachten te verklaren, hetzĳ deistisch uit den altĳd
vrĳ en onschuldig blĳvenden wil, zooals ook Pelagius deed 2, 3, of
pantheistisch uit de natuur der dingen, en wel uit de zinlĳkheid van
den mensch, of uit den kosmos, of uit God 4. Al deze verklaringen
echter zĳn onbevredigend, zoowel die uit den altĳd vrĳen wil en uit
de zinlĳkheid 5, als die uit de wereld en uit God 6. Wel gaat Gods
voorzienigheid ook over de zonde, en niet met eene nuda doch met
eene efficax permissio. Maar de zonde, waarbĳ de materia en de forma
wel te onderscheiden zĳn, heeft toch in God niet haar causa efficiens
7. Hĳ wilde, dat zĳ zĳn zou, maar Hĳ wilde ze niet als zonde en niet
op dezelfde wĳze, als Hĳ het goede wil en als menschen haar willen 8.
De oorsprong der zonde ligt in den wil van het schepsel, dat veranderlĳk

goed en met de mogelĳkheid, om te zondigen, geschapen was en die
mogelĳkheid op onbegrĳpelĳke wĳze in werkelĳkheid deed overgaan 9.
Deze val was niet eeuwig en had ook niet in het moment der schepping
maar, hetzĳ langer of korter tĳd na de schepping, eerst bĳ de engelen
en daarna bĳ de menschen plaats 10.

§ 37. Het wezen der zonde bl. 72-104. Do eerste zonde sloot reeds
alle andere in zich en maakte haar waren aard openbaar 1, die volgens
de namen en de beschrĳving van de zonde in de H. S. in ἀνομια
bestaat en dus haar maatstaf heeft in Gods wet 2. Dienovereenkomstig
vatte de christ. kerk de zonde, tegen alle richtingen die in haar een
substantie of een noodzakelĳk, voorbĳgaand ontwikkelingsmoment zagen,
als eene privatio op 3, die daarom alleen aan het goede kan bestaan,
als eene deformitas te beschouwen is en den wil tot haar eigenlĳk subject
heeft 4. Ofschoon één in wezen, zĳn de zonden toch in graad
onderscheiden. Er zĳn duivelsche en menschelĳke zonden 5, en de laatste
verschillen weer, naarmate zĳ met meer of minder kennis en opzet, tegen
God of den mensch, in verzwarende of verzachtende omstandigheden
gepleegd zĳn. Daarom zĳn ze ook verschillend in te deelen, maar de
Roomsche onderscheiding in peccata mortalia en venialia is te verwerpen
6, en de lastering tegen den H. Geest draagt een bĳzonder karakter
7.

§ 38. De verbreiding der zonde bl. 104-154. Schrift en ervaring
leeren beide, dat de zonde gansch algemeen is, en dus over alle menschen
en in den enkelen mensch over zĳn gansche wezen zich uitbreidt,
en dat krachtens hun afstamming uit den eersten mensch 1. De christ. kerk
bouwde daarop de leer der erfzonde, die door het Pelagianisme wel
geloochend 2, en door het Semipelagianisme verzwakt werd 3, maar
vooral door Augustinus ontwikkeld en verdedigd, en, na miskenning
door Rome 4, door de Reformatie weder opgenomen werd 5. Tot recht
verstand is de erfzonde te onderscheiden in peccatum originans en peccatum
originatum; de eerste is de toerekening van Adams zonde aan
al zĳne nakomelingen op grond niet alleen van hun physische maar ook
van hun foederale eenheid 6. De tweede is een gevolg en in zekeren
zin een straf der eerste, bestaande in algeheele zedelĳke verdorvenheid
7, die niet door imitatie maar door generatie, gelĳk ook de nieuwere
leer der herediteit tot op zekere hoogte erkent, het deel van alle menschen
wordt 8, ook van Maria doch niet van Christus 9, en in den
enkelen mensch ziel en geest en lichaam en alle vermogens en krachten
heeft aangetast en hem onbekwaam maakt tot alle geestelĳk goed 10.

§ 39. De straf der zonde bl. 155-186. De straf, welke door God
op de eerste zonde gedreigd werd, is door tusschenkomende genade
uitgesteld en gewĳzigd. Maar toch wordt zĳ, ook reeds op aarde, ten
deele voltrokken, tot herstel en handhaving van het recht Gods 1, en

bestaat altĳd in zeker lĳden, dat den overtreder toegevoegd wordt en
hem buigen doet onder het recht 2. Zĳ omvat schuld, d. i. verbintenis
tot straf 3, smet, d. i. zedelĳke verdorvenheid 4, lĳden naar lichaam
en ziel 5, dood, d. i. scheiding van ziel en lichaam 6, en heerschappĳ
van Satan 7.



HOOFDSTUK VII Over Christus.

§ 40. Het verbond der genade bl. 187-228. De genade neemt terstond
na den val een aanvang, mengt zich zelfs in de straf over de zonde,
en krĳgt terstond het karakter van een verbond 1, dat dan later meer
formeel bĳ Noach, Abraham en Israel aan den Sinai opgericht wordt
en allengs steeds duidelĳker als eene Goddelĳke beschikking, als eene
διαθηκη, aan het licht treedt 2. Deze bondsidee ging uit de Schrift
in de theologie over en werd daar, ter handhaving van de eenheid en
het onderscheid tusschen Oud en Nieuw Testament, eerst tegen Gnosticisme
en Judaisme 3, en later, vooral door de Gereformeerden, tegen
het Anabaptisme verdedigd en tot rĳkere ontwikkeling gebracht 4.
Voor kerk en theologie heeft deze leer van het genadeverbond dan ook
de grootste beteekenis. Het rust op het pactum salutis 5, het staat in
verband met het foedus gratiae in ruimer zin, dat met heel de gevallen
wereld opgericht is 6, het handhaaft de eenheid en het onderscheid in
de bedeeling der genade onder Oud en Nieuw Test. 7, het is louter
genade en ligt vast in God alleen, zoodat het, schoon het verbroken
werkverbond in zich opnemend, toch daarvan onderscheiden is en ook
niet met het pactum salutis identisch is 8, het handhaaft Gods souvereiniteit
in het werk der verlossing en doet tevens, ofschoon geen eischen
in eigenlĳken zin kennende, de redelĳke en zedelĳke natuur des menschen
tot haar recht komen; en laat eindelĳk de verkiezing zich realiseeren
door de geslachten, door het organisme der menschheid heen 9.

§ 41. De persoon des Middelaars bl. 228-302. Het verbond der
genade heeft in Christus een middelaar der verzoening, die zelf door
zĳn Geest in Israel met zĳne instellingen en ambten, van zĳn eigen
persoon en werk vooraf getuigen liet 1, en dan in de volheid des tĳds op
aarde verscheen, het koninkrĳk der hemelen stichtte en als Zoon Gods
en Zoon des menschen, beide in geheel eenigen zin, zich openbaarde 2.
De gegevens der Schrift verzamelend en Ebionitisme en Gnosticisme tegelĳk
vermĳdend, kwam de christ. kerk weldra tot de belĳdenis der persoonlĳke
eenheid van de twee naturen in Christus 3, welke echter in de Grieksche
en Roomsche, in de Luthersche en Gereformeerde weder verschillend
opgevat 4, en door allerlei richtingen rechts en links, vooral ook in de
nieuwere theologie (Kant, Schleiermacher, Ritschl c. s.) bestreden werd 5.

Dit verwondert niet, omdat de persoon van Christus, wel niet uitgangspunt
maar toch middelpunt is van Schrift, religie en dogmatiek. De incarnatie,
die apriori op pantheistisch en deistisch standpunt onaannemelĳk is,
onderstelt de triniteit en bepaaldelĳk daarin de eeuwige generatie, want
de persoon des Zoons is mensch geworden 6. Zĳ onderstelt voorts de
creatie, ook al is zĳ niet onmiddellĳk met deze gegeven en al is de leer
van de vleeschwording buiten de zonde verwerpelĳk 7. Zĳ onderstelt
eindelĳk de revelatie onder Israel met de verkiezing en toebereiding van
Maria als moeder van Jezus, ook al is hare onbevlekte ontvangenis in
de Schrift niet geleerd 8. Toch, al sluit Christus in zĳne vleeschwording
bĳ de voorafgaande openbaring zich aan, Hĳ is geen product van het
verleden, maar bestond persoonlĳk van eeuwigheid en was en bleef
waarachtig God 9, die de menschelĳke natuur aannam door ontvangenis
van den H. Geest en door geboorte uit Maria 10, 11, en die daarom,
in tegenstelling met het Docetisme, waarachtig, en, in tegenstelling met
Apollinaris, volkomen mensch was 12, zoodat God en mensch, twee
onderscheidene naturen, ongedeeld en ongescheiden (tegen Nestorius),
onveranderd en on vermengd (tegen Entyches) in Hem vereenigd zĳn 13.
Deze vereeniging is daarom niet anders dan als eene personeele te denken,
als vereeniging van den persoon des Zoons met eene onpersoonlĳke
menschelĳke natuur 14, en brengt noodzakelĳk mede de communicatio
idiomatum, de communicatio apotelesmatum en de communicatio charismatum,
die vooral in de Geref. theologie, tot handhaving van de waarachtig
menschelĳke natuur van Christus, ontwikkeld werd 15, en ten
slotte ook nog den honor adorationis 16.

§ 42. Het werk van den Middelaar bl. 302-424. Onder alle volken
komen heilige personen, profeten, koningen en vooral priesters voor, die
door offeranden de gemeenschap met God bewerken en in stand houden 1.
Ook onder Israel was een priesterstand verkoren en waren offeranden
door God voorgeschreven, die duidelĳk eene typische beteekenis hadden
en heenwezen naar de ware offerande van den knecht des Heeren, die
de waarachtige priester en tevens de ware profeet en koning zou zĳn 2.
Volgens het N. T. is Jezus, de zoon van Maria, deze knecht des Heeren,
die in zĳn drievoudig ambt het groote werk Gods volbrengt, als profeet
de wet en het evangelie verkondigt, als priester door zĳne zelfovergave,
die alle offers des O. T. vervult, voor de zĳnen de gansche zaligheid
verwerft, en deze als koning hun toepast 3. Dit werk van Christus werd
in de christ. theologie verschillend beschreven, nu eens meer als verlichting
of als mededeeling van nieuw leven, dan weer als loskooping van
de macht van Satan of als voldoening aan Gods recht. De laatste voorstelling
won vooral door Anselmus ingang en ging, ofschoon belangrĳk
gewĳzigd, over in de Protest. theologie 4. Maar zĳ werd bestreden
niet alleen door allerlei mystieke, maar ook door vele rationalistische

richtingen, en vooral door de Socinianen, die alles aanvoerden wat er
tegen de leer der voldoening te zeggen viel 5. In de nieuwere philosophie
en theologie werd zĳ daarom geheel verworpen of in mystischen of
ethischen zin gereconstrueerd 6. Maar reeds door zĳne namen wordt Jezus
aangeduid als de middelaar Gods en der menschen, die dit was naar
zĳne beide naturen, die van eeuwigheid reeds door den Vader tot profeet,
priester en koning gezalfd was en deze ambten ook reeds bediende in
de dagen des O. T. 7, zoodat de leer van het munus triplex ten onrechte
door Ritschl e. a. bestreden is 8. Als zoodanig is Christus eene openbaring
van Gods liefde maar tegelĳk van zĳne gerechtigheid, die met
de liefde niet strĳdt 9, en in verband met Gods heilige natuur, met de
schrikkelĳkheid der zonde, met het onverbreekbaar karakter der zedewet
de voldoening noodzakelĳk maakt 10. De Socinianen c. s. hebben deze
noodzakelĳkheid wel bestreden, maar daarmede eene valsche tegenstelling
tusschen recht en genade gemaakt 11. De offerande der voldoening,
welke Christus bracht, bestond in zĳne volmaakte gehoorzaamheid, die
niet uitsluitend, gelĳk vroeger dikwerf, o. a. met Piscator, als passieve
te denken is maar ook de actieve omvat 12, en ook niet uitsluitend,
zooals veelal in de nieuwere theologie, als actieve mag opgevat worden
doch ook de passieve inhoudt 13. Deze gansche gehoorzaamheid draagt
het karakter eener satisfactio en wel van eene satisfactio vicaria 14, die
tegen allerlei bedenkingen nadere verklaring en verdediging behoeft 15,
en wier mogelĳkheid door den weg des verbonds wordt geopend 16.
Christus volbracht dit werk in den staat der vernedering, van zĳne ontvangenis
af tot de nederdaling ter helle toe 17, verwierf erdoor de gansche
zaligheid met al de daaronder begrepen weldaden van verzoening (ἱλασμος
en καταλλαγη), rechtvaardig-, heilig-, heerlĳkmaking, die daarom niet
tot één enkel begrip van satisfactio, meritum, Erlösung of
Versöhnung kunnen beperkt worden 18, en Hĳ verwierf deze, niet voor alle schepselen
of menschen, gelĳk de universalisten beweerden en de Gereformeerden
over het algemeen bestreden 19, maar voor zĳne gemeente, zooals de
Schrift duidelĳk leert 20, al is het ook dat het werk van Christus voor
heel de schepping beteekenis heeft 21. Dit werk, in den staat der vernedering
volbracht, voert Christus uit en past Hĳ toe in den staat der
verhooging met zĳne verschillende trappen, die allereerst voor Christus
zelven het loon op zĳn arbeid was 22, maar voorts ten goede komt van
zĳne gemeente, want ook in den hemel blĳft Hĳ haar profeet, priester
en koning, totdat Hĳ de gansche herschepping tot stand heeft gebracht 23.




HOOFDSTUK VIII. Over de weldaden des Verbonds.

§ 43. De Heilsorde bl. 425-485. Terwĳl in de heidensche godsdiensten
de mensch zĳn eigen zaligheid moet uitwerken, is het in de
H. S. God zelf, die den mensch opzoekt, hem in den weg des verbonds
uit genade zĳne weldaden meedeelt en dan op grond daarvan hem tot
eene nieuwe gehoorzaamheid verplicht 1. Als Jezus optreedt met het
evangelie des koninkrĳks, stelt Hĳ geen anderen eisch dan dien van
geloof en bekeering, welke ook zelve weer genadegaven Gods zĳn. Want
Hĳ is het zelf, die door zĳn dood al de goederen des koninkrĳks voor
de zĳnen verwierf en ze nu van uit den hemel hun meedeelt door den
H. Geest als werkmeester van het geloof en van een nieuw leven 2.
Deze leer der genade werd in de christ. theologie reeds spoedig, vooral
door Pelagius, ten bate van de wilsvrĳheid, verzwakt 3, en kwam, niettegenstaande
de krachtige verdediging van Augustinus en in weerwil
van de handhaving der gratia praeveniens 4, ook in de Roomsche
theologie, van wege de semipelagiaansche richting, welke zĳ meer en
meer insloeg, niet tot haar recht 5. De Luthersche Reformatie kwam
daartegen in verzet maar verviel toch spoedig weer tot het synergisme
6. Veel beter werd de leer der genade, ook in de toepassing des heils,
door de Gereformeerden gehandhaafd 7, maar naast hen kwamen toch
de richtingen van mysticisme en rationalisme, van antinomianisme en
neonomianisme op, die de toepassing des heils met de verwerving vereenzelvigden
of er haar geheel van losmaakten 8, 9, en ook in de
nieuwe philosophie en theologie nog nawerken 10. De heilsorde echter,
welke den weg aanwĳst, waarlangs de zondaar in het bezit van Christus
en zĳne weldaden komt, loopt dan alleen zuiver, wanneer zĳ de beide
gevaarlĳke klippen van het nomisme en het antinomisme vermĳdt 11,
en op den grondslag der trinitarische belĳdenis in de toepassing des
heils een werk des H. Geestes ziet, dat van de verwerving door Christus
wel onderscheiden maar niet gescheiden is, wĳl de H. Geest alles uit
Christus neemt 12. De weldaden, welke Christus verwierf en door den
H. Geest toepast, kunnen alle saamgevat worden onder den naam van
genade, maar deze wordt door de Reformatie gansch anders dan door
Rome opgevat 13, en bevat vele bĳzondere weldaden, die langzamerhand
in de dogmatiek breeder werden uitgewerkt maar tot drie groepen te
herleiden zĳn 14.

§ 44. Roeping en wedergeboorte bl. 485-511 vormen de eerste groep.
Gelĳk God de schepping tot stand brengt door Woord en Geest, zoo
ook de herschepping. Hĳ roept in zekeren zin reeds door de natuur
(vocatio realis), maar toch vooral door zĳn woord (vocatis verbalis) 1,
welke roeping algemeen, ernstig en van groote waarde is 2. Maar de
vocatio verbalis zonder meer is niet voldoende en moet daarom op grond

van de H. S. in eene externa en interna onderscheiden worden 3, en
komt in laatstgemelden zin in het nauwste verband te staan met de
wedergeboorte, welke in engeren zin de instorting van het beginsel des
nieuwen levens is 4, en, zonder aan den mensch te kort te doen, het
pelagianisme bĳ den wortel afsnĳdt en de genade, ook in de toepassing
des heils, onverzwakt handhaaft 5.

§ 45. Geloof en rechtvaardigmaking bl. 511-552. De geestelĳke mensch,
die in de wedergeboorte wordt ingeplant, komt te zĳner tĳd door de
verlichting des H. Geestes tot het geloof, dat, schoon eene gave Gods,
geen den mensch vreemde substantie noch een bovennatuurlĳk toevoegsel
is maar hem, in overeenstemming met het nieuwe leven, aan het woord
van Christus bindt 1. Want het draagt in de Schrift een dubbel karakter,
het is een als waarheid aannemen van de apostolische getuigenis aangaande
Christus en het is een persoonlĳk vertrouwen op Christus als
machtig, om de zonden te vergeven en alle weldaden der genade te
schenken; en deze beide staan met elkander in onlosmakelĳk verband 2.
Ofschoon zĳ in leer en practĳk dikwerf van elkander gescheiden worden,
behooren zĳ steeds saam te gaan, wĳl er eenerzĳds geen gemeenschap
aan Christus’ weldaden is dan na en door gemeenschap aan zĳn persoon,
en anderzĳds deze gemeenschap niet anders tot stand komt dan door
middel van de apostolische getuigenis 3. Van dat geloof is eene der
heerlĳkste vruchten de rechtvaardigmaking, welke naar de Schrift niet
eene ethische, maar eene juridische daad is 4, haar grond heeft, niet in
des menschen, in eene ἰδια δικαιοσυνη, maar in eene
δικαιοσυνη θεου,
welke in Christus geopenbaard is en gereed ligt, den mensch door God
uit genade wordt toegerekend en zĳnerzĳds door het geloof wordt aangenomen
5. Wel wordt deze leer van de justitia imputata sterk bestreden,
maar deze bestrĳding komt grootendeels voort uit eene geheel verkeerde
opvatting van de toerekening van Christus’ gerechtigheid 6.
Deze rechtvaardigmaking geschiedt in zekeren zin in het besluit, in de opstanding
van Christus, in de vocatio interna, maar heeft toch naar de doorgaande
voorstelling der H. S. vooral plaats uit en door het geloof en staat
juist als zoodanig tegen die uit de werken over 7. Zĳ omvat niet alleen
de volkomen vergeving van alle zonden, van schuld en straf beide, hetgeen
echter de dagelĳksche belĳdenis van schuld en bede om vergeving
niet te niet doet, maar voorts de aanneming tot kinderen en de toekenning
van het recht op het eeuwige leven 8.

§ 46. Heiligmaking en volharding bl. 553-572. Op de rechtvaardigmaking
volgt de heiligmaking, die er wezenlĳk van onderscheiden is,
maar er geen oogenblik van gescheiden mag worden, want Christus
schenkt zichzelven aan de zĳnen niet alleen objectief maar ook subjectief
(unio mystica) 1. Deze heiligmaking is in de eerste plaats een werk
Gods, bestaande niet alleen in uitwendige afzondering van de wereld

maar ook in inwendige vernieuwing door den H. Geest, zonder dat deze
daarom in eens of allengs in dit leven reeds hare voltooiing bereiken
zou; maar voorts is zĳ ook een werk van de geloovigen, in zoover deze
op grond van de ontvangen weldaden geroepen worden, zichzelven te
heiligen en goede werken voort te brengen als vruchten van hun geloof
2. Evenzoo is de volharding der heiligen eene daad en eene gave Gods,
maar die door de geloovigen zelven heen, in den weg der middelen,
zich realiseert, en daarom hunne zelfwerkzaamheid niet uitsluit maar hun
wel rĳken troost en zekerheid biedt 3.



VIERDE DEEL.

HOOFDSTUK IX. Over de kerk.

§ 47. Het wezen der kerk bl. 1-59. De gemeenschap dergenen, die
Christus en zĳne weldaden deelachtig zĳn, draagt den naam van de
kerk, die hare analogieën bĳ de heidensche godsdiensten vindt en in
het O. Test. voorbereid werd 1, maar in eigenlĳken zin toch eerst in de
dagen des N. T. werd gesticht 2.
Na den apostolischen tĳd ontwikkelde zĳ zich spoedig tot een katholiek, zichtbaar, onfeilbaar, hierarchisch
heilsinstituut 3, zoodat reformatie dringend noodig was. Luther, Zwingli
en Calvĳn brachten deze, ieder op eigene wĳze tot stand 4, maar ter
linker- en rechterzĳde werd door rationalisme en mysticisme het kerkbegrip
vervalscht, zoodat het ook thans nog, trots vele pogingen tot
herstel, aan groote verwarring lĳdt 5. De naam, dien de kerk draagt,
duidt haar reeds aan als eene vergadering van Christgeloovigen, en
de Schrift stelt dit op allerlei wĳze, onder allerlei beelden, vooral ook
door wat zĳ zegt aangaande de gemeenschap der heiligen, in het helderste
licht 6. Als zoodanig kan zĳ in ruimer en enger zin genomen
worden (ecclesia generalis, triumphans, militans, universalis, nationalis,
particularis). Maar nooit sluit zĳ naar haar idee de ongeloovigen in, al
zĳn dezen ook op aarde steeds in de kerk aanwezig 7. Ook is zĳ niet
als eene vergadering van praedestinati, perfecti, communicantes, vocati,
baptizati te omschrĳven, maar als eene vergadering van geloovigen,
welke zoowel eene zichtbare als eene onzichtbare zĳde heeft. Zichtbare
en onzichtbare kerk zĳn dus geen twee kerken, zĳn niet aan den kring
van ongeloovigen en geloovigen in de kerk, noch aan de kerk als instituut
en als organisme gelĳk, maar zĳn twee zĳden van dezelfde kerk 8.
Kenteekenen der kerk zĳn niet de 15 notae, welke Ballarminus opgeeft
9, maar het Woord Gods, dat in prediking, sacrament, belĳdenis, leven
bediend en beleden, en ten onrechte van Roomsche zĳde verworpen
wordt 10. Want al is met dit kenteeken de mogelĳkheid van groote
scheuring en verdeeldheid der kerken gegeven, ook Rome kan deze niet

verhoeden, en de pluriformiteit der kerk sluit, hoe zondig en smartelĳk
eenerzĳds ook, toch ter andere zĳde een zegen in 11. Daarmede in
overeenstemming hebben de eigenschappen der kerk, eenheid, heiligheid,
katholiciteit, apostoliciteit, onvergankelĳkheid en onfeilbaarheid bĳ ons
een anderen zin dan bĳ Rome 12.

§ 48. De regeering der kerk bl. 59-131. De kerk is zonder regeering
niet denkbaar en heeft daarom ook altĳd eene regeering gehad. Zĳ
was altĳd tegelĳk instituut en organisme 1, zoowel in het O. als in het
N. Test. Het apostolaat is vooral een sterk bewĳs voor het institutair
karakter der kerk; en bĳ dit ambt kwam nog dat van de evangelisten
en profeten, terwĳl Petrus onder de apostelen primus inter pares was 2,
en later dat van regeer- en leerouderlingen en van diakenen 3. Deze
aristocratisch-presbyterale kerkregeering ging na den apostolischen tĳd
spoedig over in eene monarchisch-episcopale, die nog in vele kerken
heerscht, en bĳ Rome in eene papale kerkregeering, die in de
onfeilbaarverklaring van den paus hare consequentie trok 4. Beide deze
vormen van kerkregeering zĳn echter met de leer der H. S. over de
verhouding van clerus en leeken, over het episcopaat, over het apostolaat,
over Petrus’ primaat, en voorts ook met de oudste getuigenissen der kerk
in strĳd 5. De oppositie tegen de Roomsche hierarchie bracht velen tot
verwerping van alle regeering der kerk, maar ook dit weerspreekt de
Schrift, die der kerk een eigen regeering toeschrĳft. Vandaar dat de
Gereformeerden deze hebben gehandhaafd in hare onderscheidenheid van
de politieke macht 6. Immers is Christus het eenige hoofd der gemeente,
zoowel van de plaatselĳke als van alle kerken saam. Hĳ stort er zĳne
gaven in uit, zalft allen tot profeten, priesters en koningen 7, en stelt
voorts verschillende ambten in, die niet het orgaan der gemeente zĳn,
maar hun gezag aan Christus ontleenen, en die in den weg van vocatie,
examinatie en ordinatie verkregen worden 8. Deze ambten zĳn in de
kerk wel willekeurig vermeerderd en van karakter veranderd, maar zĳn
twee, resp. drie in getal (leer- en regeerouderlingen en diakenen).

§ 49. De macht der kerk bl. 132-192. De kerk is, evenals de staat,
eerst na de zonde ontstaan, en van den staat allengs duidelĳker onderscheiden.
Zelfs in Israel waren beide, schoon nauw vereenigd, niet
één 1, en in het N. T. gaf Christus
aan zĳne kerk eene macht, die door haar geestelĳk karakter van die der overheid wezenlĳk
verschilt 2. Deze geestelĳke macht der kerk ontaardde echter bĳ Rome in eene
juridische, dwingende macht, die in tegenstelling met het Cesareopapisme
der Grieksche kerk, alle terreinen des levens, ook dat van den staat,
aan zich onderwerpt en dienstbaar maakt 3, en in de plena et suprema
potestas van den paus culmineert. Deze macht, bepaaldelĳk de onfeilbaarheid
van den paus, vindt echter niet alleen geen steun in de Schrift,
maar is ook in zichzelve onbepaald, ongegrond, in strĳd met het

episcopaat en antichristelĳk 4. De Reformatie verwierp daarom eenparig
deze macht, maar ging weer uiteen, inzoover Luther en Calvĳn anders
oordeelden over de biecht, over presbyteraat en tucht, over de verhouding
van de kerkelĳke en de wereldlĳke macht. De onderscheiding
dezer beide laatste machten ging in de eeuwen na de Hervorming hoe
langer hoe meer in eene, althans relatieve, scheiding over 5. Nu is het
echter voor geen twĳfel vatbaar, dat Christus aan zĳne kerk eene macht
heeft geschonken, die een eigen oorsprong, orgaan, natuur en doel heeft,
en door Romanisme en Anabaptisme evenzeer wordt miskend. Deze macht
der kerk is drieërlei 6, n.l. ten eerste potestas docendi, dat is, de macht,
om het woord Gods te prediken, uit te leggen, te verdedigen, te belĳden
7, ten tweede potestas gubernationis, dat is, de macht om de gemeente
te regeeren 8 en de tucht uit te oefenen 9, en ten derde potestas
misericordiae, dat is, de macht om barmhartigheid te bewĳzen aan de
ellendigen 10. Deze macht komt in de plaatselĳke kerk saam in den
kerkeraad en voor meerdere kerken in de meerdere vergaderingen, die
reeds van oude dagteekening en voor den welstand der kerken noodig
en goed zĳn 11. Met deze macht staat de kerk in de wereld zelfstandig
en vrĳ, maar haar dienende met de goederen, welke Christus haar
schenkt 12.



HOOFDSTUK X. Over de middelen der genade.

§ 50. Het Woord bl. 193-215. Bĳ de uitdeeling zĳner genade
bedient Christus zich van middelen, die door mysticisme en rationalisme
ten onrechte miskend, door Rome verkeerdelĳk in absoluten zin opgevat,
maar door de Hervorming, bepaaldelĳk door Calvĳn in hun rechte
waarde hersteld werden 1. Tot deze genademiddelen behoort in de eerste
plaats het woord Gods, dat ook buiten de ambtelĳke bediening werkt
2, en als genademiddel in wet en evangelie te onderscheiden is 3. Deze
onderscheiding is echter geen onverzoenlĳke tegenstelling, gelĳk het
antinomisme leert, en evenmin eene wezenlĳke identiteit, gelĳk het
nomisme wil, want beide verschillen principieel maar gaan toch in de
prediking steeds samen 4. En evenzoo is het woord als genademiddel
noch van de werking des Geestes te scheiden noch ook met deze te
vereenzelvigen. De H. Geest werkt niet sine verbo noch per verbum
maar cum verbo 5.

§ 51. De Sacramenten bl. 215-252. Het tweede genademiddel is het
sacrament. De naam komt in de Schrift niet voor, was eerst voor allerlei
kerkelĳke handelingen en plechtigheden gebruikelĳk en werd eerst in
de Middeleeuwen tot een zevental ceremoniën beperkt. Ook de leer der
sacramenten werd eerst door de scholastiek uitgewerkt en vertoonde hoe

langer hoe grootere afwĳking van de Schrift 1. Rome toch verstaat onder
de genade, door het sacrament medegedeeld, alleen de gratia sanctificans,
en maakt het sacrament los van het woord en evenzoo van het geloof.
De Hervorming verwierp deze dwalingen maar droeg toch in de personen
van Luther, Zwingli en Calvĳn eene verschillende opvatting voor, die
de kerken verdeelde en, trots de verzwakking van de beteekenis der
sacramenten door mysticisme en rationalisme, nog heden ten dage kerk
en theologie uiteen doet gaan 2. Ofschoon de naam van sacrament in
de Schrift niet voorkomt, is hĳ daarom nog niet te verwerpen. En ook
is de behandeling van de algemeene leer der sacramenten vóór die van
doop en avondmaal niet af te keuren, wĳl daardoor het verschil in opvatting
duidelĳk aan het licht treedt en de dwaling gemakkelĳk ingezien
wordt. Volgens de Schrift zĳn de sacramenten teekenen en zegelen van
Gods genade en tevens belĳdenisacten des geloofs 3. Als zichtbare teekenen
en zegelen duiden zĳ aan en bevestigen zĳ de onzichtbare genade, door
God in Christus geschonken dat is, dezelfde genade, welke ook in het
woord wordt aangeboden, zĳ het ook op andere wĳze 4. Het verband
tusschen teeken en beteekende zaak is niet physisch, corporeel, locaal,
maar een verband van relatie, dat door het woord der instelling tot
stand komt, en, schoon van geestelĳken aard, toch niettemin objectief
en reëel is 5. Daarom werken de sacramenten ook niet ex opere operato
maar onderstellen bĳ den ontvanger het geloof, hetgeen aan hunne objectiviteit
geen afbreuk doet en hunne waarde ongeschonden laat 6. Het
getal der sacramenten bedraagt niet zeven, maar slechts twee, doch deze
twee wegen in waarde tegen het zevental van Rome op 7.

§ 52. De Doop bl. 252-299. In het
O. T. door de besnĳdenis voorbereid,
werd de doop op Goddelĳken last het eerst door Johannes aan
de Joden bediend 1. Deze doop van Johannes verschilt niet wezenlĳk van
den christelĳken doop, maar werd door Jezus overgenomen en vóór zĳne
hemelvaart tot alle volken uitgebreid, tot teeken en zegel van de vergeving
der zonden en van de inlĳving in Christus en zĳne gemeente 2. Na den
tĳd der apostelen werd hĳ reeds spoedig met de trinitarische formule
bediend, als een mysterium der inwĳding opgevat, met allerlei ceremoniën
omgeven en steeds meer magisch in zĳne werking voorgesteld. Volgens
Rome schenkt hĳ door de innige verbinding van teeken en beteekende
zaak ex opere operato, behalve een character indelebilis, de heiligmakende
genade, die van alle schuld, straf en smet der zonde bevrĳdt 3. De
Lutherschen leerden eene soortgelĳke nauwe vereeniging van het water
des doops met de Goddelĳke genade, en lieten althans bĳ kinderen de
wedergeboorte tot stand komen door den doop, maar de Gereformeerden
hielden staande, dat de doop, als een sacrament, ook bĳ kinderen het
geloof onderstelde en rustte op den grondslag van het genadeverbond.
Maar dit verbond werd steeds meer veruitwendigd; en rationalisme en

mysticisme miskenden de waarde van den doop zoozeer, dat in den nieuweren
tĳd verschillende pogingen tot handhaving van het objectief karakter
van den doop beproefd zĳn 4. De Schrift spreekt alleen van den doop
van volwassenen, en leert duidelĳk, dat hĳ alleen voor geloovigen ingesteld
is en na belĳdenis mag bediend worden. Het teeken in den doop is
water, waarin de doopeling ondergedompeld of waarmede hĳ besprengd
wordt 5. Dit water wordt tot een sacrament door het woord der instelling,
dat in de Schrift niet als eene formule bedoeld maar toch in de kerk
weldra zoo toegepast is, en tusschen teeken en beteekende zaak wel eene
reëele maar geen physische en locale vereeniging tot stand brengt. De
weldaden van den doop zĳn in hoofdzaak vergeving en wedergeboorte 6.
Tot hen die recht hebben op den doop, behooren ook de kinderen der
geloovigen. Dit recht werd tegenover de bestrĳders van den kinderdoop
op verschillende wĳze betoogd 7, en rust op vele schriftuurlĳke gronden 8.
Bedienaar van den doop is Christus, die daarbĳ van menschen, bepaaldelĳk
van de leeraars gebruik maakt; hem bedienen laat in de openbare
vergadering der gemeente; op onbepaalde tĳden; in geval van den kinderdoop,
in tegenwoordigheid der ouders; aan alle personen, die nog
gerekend kunnen worden te behooren binnen den kring des verbonds 9.

§ 53. Het Avondmaal bl. 299-352. Het tweede sacrament is het
avondmaal, dat in het O. T. door het pascha afgebeeld en voorbereid
1, en in het N. T. door Christus ingesteld werd,
tot een teeken en zegel van de gemeenschap aan zĳne offerande op het kruis 2. Dit avondmaal
was spoedig het middelpunt van den christelĳken cultus en werd allengs,
vooral sedert de scholastiek, opgevat als eene onbloedige offerande van
het lichaam en bloed van Christus, waaraan de communie ondergeschikt
is 3. De Reformatie verwierp deze Roomsche leer wel eenparig, maar
liep in de positieve uiteenzetting van de leer des avondmaals ver uiteen.
Luther, Zwingli, Calvĳn droegen elk een eigen opvatting voor, die, na
hen gewĳzigd en verlaten, toch tot den huidigen dag voortbestaan 4.
De namen voor het avondmaal zĳn zeer vele in aantal, maar de beste
is die van heilig avondmaal of maaltĳd des Heeren, wĳl het een wezenlĳke
maaltĳd is met Christus als gastheer, de leeraars als zĳne dienaren,
met brood on wĳn tot spĳze en drank, in den eersten tĳd met een
gewonen maaltĳd verbonden, aan eene tafel en niet op een altaar te
vieren 5. Maar deze maaltĳd heeft een geestelĳke beteekenis, is niet
bloot een gedachtenismaal of een belĳdenisacte, doch eene gemeenschapsoefening
door het geloof met den gekruisten Christus. Wel is Christus
niet physisch en locaal in de teekenen aanwezig, want trans- en consubstantiatie
zĳn beide om vele schriftuurlĳke en natuurlĳke redenen
uitgesloten 6. Maar desniettemin is die gemeenschap met Christus in
het avondmaal objectief en reëel, zoo echter, dat zĳ van de zĳde des
ontvangers het geloof onderstelt en juist daardoor als gemeenschap aan

den persoon en aan de weldaden van Christus, versterkt wordt 7. Evenals
de doop, is ook dit avondmaal alleen voor de gemeente ingesteld, en
wel voor gedoopte on levende geloovigen, die belĳdenis van hun geloof
hebben afgelegd en niet door de kerk om leer en leven zĳn geweerd 8.



HOOFDSTUK XI. Over de Laatste Dingen.

§ 54. De Tusschentoestand bl. 353-422. Alle godsdiensten bevatten
eene zekere eschatologie en leeren bepaaldelĳk de onsterfelĳkheid der
ziel; en de philosophie nam menigmaal dit laatste leerstuk over 1. De
bewĳzen, voor de onsterfelĳkheid der ziel bĳgebracht, hebben tegenover
het ongeloof geen dwingende kracht maar zĳn toch als getuigenissen
en rechtvaardigingen des geloofs belangrĳk 2. De Schrift bevat ook
wel reeds in het O. T. de leer der onsterfelĳkheid, gelĳk hare voorstelling
van den Scheol duidelĳk bewĳst, maar zĳ voegt daaraan de
veel rĳkere openbaring toe, dat het waarachtige leven alleen verkregen
en genoten wordt in de gemeenschap met God, die over dood en graf
triumpheert 3. De latere Joodsche literatuur liet aan deze openbaring
geen recht wedervaren, maar het N. Test. doet nog beter dan het O. Test.
uitkomen, dat de dood eene straf der zonde is, dat de geloovigen
door Christus een leven deelachtig worden, hetwelk verre boven den
dood is verheven, en dat zĳ, ofschoon na het sterven in zekeren zin
tot het doodenrĳk behoorend, toch terstond in een anderen toestand
intreden dan de ongeloovigen 4. De christelĳke kerk bleef eerst bĳ deze
weinige gegevens der Schrift over den tusschentoestand staan, maar
wĳdde er meer aandacht aan, naarmate de wederkomst van Christus
toefde, en kwam allengs tot het aannemen van vĳf receptacula aan de
overzĳde des grafs, onder welke vooral het vagevuur voor den tusschentoestand
van beteekenis is 5. De Reformatie verwierp deze leer, maar
zag spoedig allerlei meeningen over den tusschentoestand opkomen,
zooals die van een voorloopigen toestand, van een purgatorium, van een
zieleslaap, van eene zekere lichamelĳkheid der zielen, van zielsverhuizing
en voortgaande loutering, van limbus patrum, limbus infantum en
mogelĳke bekeering na den dood 6. De Schrift bevat weinig over den
tusschentoestand, omdat zĳ, schoon de onsterfelĳkheid der ziel aannemende,
vooral het nieuwe leven wil doen kennen, dat Christus aan het
licht heeft gebracht en zonder hetwelk het menschelĳk leven hier reeds
op aarde en vooral hiernamaals in den Scheol zĳn inhoud en waarde
verliest 7. De leemten, welke de Schrift in onze voorstelling van den
tusschentoestand openlaat, mogen niet aangevuld worden met menschelĳke
gissingen, zooals de zieleslaap 8, de lichamelĳkheid der zielen na den
dood 9, het blĳvend verkeer der dooden met de levenden, dat dan

misoffer, voorbede, heiligenvereering, doodenbezwering en reliquiëncultus
medebrengt, 10. Van de plaats van den tusschentoestand is weinig te
zeggen, maar zeker is, dat er terstond bĳ den dood een verschillende
toestand intreedt voor geloovigen en ongeloovigen, waarin geen verandering
door bekeering, gelĳk velen thans meenen, meer mogelĳk is 11.
Ook is de toestand der gestorven geloovigen niet als een vagevuur te
denken, want zĳ komen naar de leer der Schrift terstond na den dood
in den hemel bĳ Christus. Ofschoon er dus van eene vereering der
heiligen en van eene voorbede voor de afgestorvenen geen sprake kan
zĳn 12, blĳft er toch eene gemeenschap der triumfeerende met de
strĳdende kerk bestaan. Ook de zaligen in den hemel zĳn niet zonder
ons volmaakt; zĳ zien verlangend uit naar de parousie van Christus,
en zĳn ook niet boven alle ruimte, tĳd en werkzaamheid verheven 13.

§ 55. De wederkomst van Christus bl. 422-481. Gelĳk er een einde
komt aan het leven van den enkelen mensch, zoo ook aan dat van
menschheid en wereld. De wetenschap bevestigt dat 1, de godsdiensten
koesteren algemeen deze verwachting, en de Oudtest. profetie verkondigt
aan het einde van deze bedeeling de oprichting van het Messiaansche
rĳk, dat, rĳk aan geestelĳke en stoffelĳke zegeningen, tot de einden
der aarde zich uitbreiden zal 2. Het O. T.
beschrĳft in dit Messiaansche rĳk geen tusschenperiode maar een eindtoestand, doch de
latere Joodsche litteratuur ging tusschen een voorafgaand Messiasrĳk en
een daarna volgend Godsrĳk onderscheid maken en deed zoo de leer
van het chiliasme opkomen, welke ook door vele Christenen, vooral in
tĳden van vervolging en druk, werd overgenomen 3. Ofschoon in sommige
hoofdzaken overeenstemmend, zĳn de Chiliasten onderling toch
zeer met elkander in strĳd en maken zĳ zich allen bĳ de uitlegging
der Schrift aan groote willekeur schuldig 4. Reeds het O. Test. doet
zelf van de profetie eene betere verklaring aan de hand, dan het
chiliasme ons biedt, en het N. Test. beschouwt zich als de geestelĳke
en dus waarachtige vervulling van het O. Test. 5. Maar niet alleen is
het chiliasme met deze hoofdgedachte der Schrift in strĳd, doch voorts,
ook met vele andere gegevens, vooral met de doorloopende verwachting
des N. T. aangaande het Joodsche volk 6,
die door enkele plaatsen, vooral Rom. 11:11-32, niet weersproken wordt 7. Voorts verwacht
het N. T. nergens een staat van heerlĳkheid en eere voor de gemeente
van Christus in deze bedeeling, maar veeleer toenemende vervolging en
druk, waaraan eerst de eenige wederkomst van Christus een einde maakt
8. Wel is er in Op. 20 van eene duizendjarige binding van Satan sprake.
Maar dit hoofdstuk bevat eigenlĳk niets van al wat aan het chiliasme
wezenlĳk eigen is, evenmin als andere plaatsen der Schrift 9. En de
gebeurtenissen, in Op. 20 verhaald, vallen niet chronologisch na die
der vorige capita, maar loopen daarmede parallel. Zĳ bedoelen, het

einde ons te schetsen van de cultuurlooze volken, gelĳk de vorige
hoofdstukken dat deden ten aanzien van die natiën, in wier midden het
evangelie gepredikt is en dus de anti-christelĳke macht zich ontwikkelen
kan 10. Aan de wereldgeschiedenis maakt dus Christus, wien als Zoon
des menschen het oordeel gegeven is, door zĳn tweede komst een einde
11. De tĳd dier wederkomst is in het N. T.
niet bepaald, al nemen hare voorteekenen reeds met den val van Jeruzalem een aanvang. En
even sober is de Schrift in de beschrĳving van de wĳze, waarop die
wederkomst plaats heeft 12.

§ 56. De Voleinding der eeuwen bl. 481-529. Met de wederkomst
van Christus begint de Dag des Heeren, welks duur niet te bepalen is.
De eerste gebeurtenis, die daarop plaats grĳpt, is de opstanding der
dooden 1, waarbĳ de identiteit van het opstandingslichaam met het gestorven
lichaam bewaard blĳft 2, 3. Dan volgt het gericht, dat over alle
menschen en engelen en over al hun gedachten, woorden en daden zich
uitstrekt 4. De plaats, waarheen de goddeloozen verwezen worden en
eeuwige straffen lĳden, is de gehenna. De eeuwigheid der helsche straf
is wel menigmaal op allerlei gronden bestreden en beurtelings door de
leer van het hypothetisch universalisme, van de wederherstelling aller
dingen of van de conditioneele onsterfelĳkheid vervangen 5. Maar zĳ is
in de Schrift vervat, en door de natuur der zonde en de Goddelĳke
gerechtigheid geeischt, ofschoon zĳ zeer verschillende graden in hare toepassing
niet uitsluit 6. Na het eindgericht volgt de vernieuwing der wereld,
welke in geen vernietiging van hare substantie maar in eene herschepping
van hare forma bestaat 7. Deze vernieuwing der wereld bewĳst, dat de
zaligheid niet uitsluitend als eene hemelsche maar ook als eene aardsche
te denken is 8, en niet alleen geestelĳke maar ook stoffelĳke zegeningen
omvat, welke beide hier wel aanvangen doch eerst in de eeuwigheid
worden voltooid. De gemeenschap met God, die het wezen der toekomstige
zaligheid is en met verstand en wil beide genoten wordt 9, wordt verhoogd
door de gemeenschap der heiligen, wier getal, ook al omvat het
niet alle menschen en al is er over de zaligheid van Heidenen en jongstervende
kinderen weinig te zeggen, toch eene schare zal vormen, die
niemand tellen kan 10, en die zelve allerlei verscheidenheid van persoonlĳkheid,
gaven, loon en werkzaamheid insluit 11.




REGISTER

van min of meer verklaarde Schriftuurplaatsen.




	Gen. 1 II, 457v.

	Gen. 1:1-3 II, 397, 457v, 460, 469, 478.
  Volgens de restitutietheorie II 473;
  III, 69.

	Gen. 1:26, 27 II, 508, 509, 512.

	Gen. 2:4bv. II, 490.

	Gen. 2:7 II, 536, 540.

	Gen. 2:17 III, 155, 176, 187.

	Gen. 3 III, 35v., 108, 191.

	Gen. 3:7v. III, 188.

	Gen. 3:9-13 III, 188v.

	Gen. 3:14, 15 III, 189, 213.

	Gen. 3:16 III, 189.

	Gen. 3:17-19 III, 190.

	Gen. 3:22-24 III, 190.

	Gen. 4:26 IV, 3.

	Gen. 6:2 II, 436.

	Gen. 9:1-7 II, 560.

	Gen. 14:18 IV, 337.

	Gen. 18 II, 231.

	Exod. 6:3 II, 109v.

	Deuteron. 32:8 II, 449.

	Joz. 10:12, 13 II, 465v.

	1 Sam. 28 IV, 396v.

	2 Kon. 20:9 II, 465v.

	Job III, 32.

	Job 33:23 II, 450.

	Job 38:7 II, 434.

	Ps. 2:7 II, 243.

	Ps. 51:7 III, 105.

	Ps. 73 III, 32.

	Ps. 104:4 II, 437.

	Spr. 8:22v. II, 242.

	Jes. 53 III, 363.

	Jes. 53:11 III, 531.

	Jes. 65:20 IV, 433.

	Ezech. 16:53-63 IV, 403v.

	Ezech. 38 en 39 IV, 462.

	Ezech. 40-48 IV, 431, 442v.

	Dan. 10:13, 20 II, 449.

	Dan. 12:3 III, 531.

	Hos. 6:7 II, 547.

	Mich. 5:1 II, 243
  III, 231.

	Hab. 1:4 III, 17.

	Zach. 6:13 III, 203.

	Mal. 1:11 IV, 337.




	Matth. 5:22 III, 99v. IV, 408.

	Matth. 7:12 III, 77.

	Matth. 10:23 IV, 477.

	Matth. 11:23 IV, 372.

	Matth. 12:31 III, 101

	Matth. 12:32 IV, 409,
 510.

	Matth. 16:18 IV, 4v., 71, 100v.,
  372.

	Matth. 16:19 IV, 135.

	Matth. 16:28 IV, 476.

	Matth. 18:10 II, 450.

	Matth. 18:15-17 IV, 4v., 172.

	Matth. 20:1-16 IV, 526.

	Matth. 20:28 III, 363.

	Matth. 22:30 II, 437.

	Matth. 23:37-39 IV, 450.

	Matth. 24 IV, 457, 477.

	Matth. 24:14 IV, 465.

	Matth. 24:29 IV, 477.

	Matth. 24:34 IV, 477.

	Matth. 26:39-42 III, 355.

	Matth. 26:64 IV, 476.

	Matth. 28:19 IV, 257, 258v.,
 270, 274.

	Mark. 10:45 III, 363.

	Luk. 13:33-35 IV, 450.

	Luk. 15:7 II, 450.

	Luk. 16:23 IV, 373.

	Luk. 21:24 IV, 450.

	Luk. 22:19 IV, 338.

	Luk. 22:32 IV, 100, 101v.

	Luk. 23:34 III, 400,

	Luk. 23:43 IV, 373.

	Joh. 1:1-18 III, 261.

	Joh. 3:5 IV, 295.

	Joh. 3:6 III, 105.

	Joh. 6 IV, 330, 346.

	Joh. 7:39 III, 430.

	Joh. 8:44 III, 39.

	
Joh. 14:18-24 IV, 476.

	Joh. 14:28 II, 245.

	Joh. 21:15-17 IV, 100, 102.

	Handel. 2:39 IV, 287.

	Handel. 3:19-21 IV, 451.

	Handel. 6 IV, 79v.

	Handel. 11:30 IV, 80.

	Handel. 13:48 II, 316.

	Handel. 14:23 IV, 79.

	Handel. 15 IV, 180v.

	Handel. 19:1-7 IV, 256v., 258.

	Rom. 1:3, 4 III, 415.

	Rom. 2:12-16 III, 75.

	Rom. 3:25, 26 III, 312, 339, 533.

	Rom. 4:17 II, 399.

	Rom.  5:12-21 II, 547,
  III, 75, 109v.

	Rom. 7:7-26 III, 106v., 561.

	Rom. 8:30 III, 485.

	Rom. 9 II, 316v., 318.

	Rom. 11:11-32 IV, 452v.

	1 Cor. 3:12-15 IV, 409.

	1 Cor. 5:1v. IV, 173

	1 Cor. 6:2, 4 IV, 494.

	1 Cor. 6:11 III, 531.

	1 Cor. 7:14 IV, 288.

	1 Cor. 9:9 III, 18.

	1 Cor. 10:2 IV, 258.

	1 Cor. 10:15 I, 336.

	1 Cor. 10:17 IV, 347.

	1 Cor. 10:21 IV, 338.

	1 Cor. 11:10 II, 437.

	1 Cor. 11:30 IV, 346.

	1 Cor. 15:20-28 IV, 467.

	1 Cor. 15:21v. III, 109.

	1 Cor. 15:29 IV, 349, 415.

	1 Cor. 15:35-38 IV, 488.

	1 Cor. 15:45-49 II, 545,
  III, 65v.

	2 Cor. 3:17 III, 417.

	2 Cor. 5:1-4 IV, 390.

	2 Cor. 5:21 III, 366.

	Gal. 3:13 III, 366.

	Ef. 1:4 II, 380, 382.

	Ef. 1:10 II, 444,
  III, 406.

	Ef. 1:23 III, 417v.

	Ef. 2:3 III, 105.

	Ef. 4:9 III, 377.

	Ef. 4:11 IV, 76v.

	Ef. 4:24 II, 509.

	Ef. 5:26 IV, 275v.

	Fil. 2:5-11 III, 375, 412.

	Fil. 3:9 III, 536.

	Col. 1:15 II, 245.

	Col. 1:19, 20 II, 444,
  III, 406.

	Col. 2:11, 12 IV, 284.

	Col. 3:10 II, 509.

	1 Thessal. 4:13-18 IV, 467.

	2 Thessal. 2 IV, 463.

	1 Tim. 2:4, volgens Augustinus II, 321,
  III 391;
  volgens de Semipelag. III, 391v.
  volg. de Schol. II, 323;
  III, 393,
  vgl. III, 398v.

	1 Tim. 3:6 III, 39.

	1 Tim. 3:15 IV, 167.

	1 Tim. 5:17, 18 IV, 74, 78.

	2 Tim. 3:16 I, 329v., 342.

	Tit. 3:5 III, 500.

	Tit. 3:7 III, 532.

	Tit. 3:10 IV, 174.

	Hebr. 1:3 II, 244.

	Hebr. 2:10 III, 412.

	Hebr. 2:17 III, 182.

	Hebr. 5:7 III, 355.

	Hebr. 5:9 III, 412.

	Hebr. 6:4-8 III, 103, 567.

	Hebr. 7:22 III, 204.

	Hebr. 10:25-29 III, 103, 567.

	Hebr. 11:3 II, 399.

	Hebr. 12:22-24 IV, 417.

	1 Petr. 1:23 III, 500v.

	1 Petr. 3:19-21 III, 377, 380, 422,
 IV, 404v.

	1 Petr. 3:21 IV, 260.

	1 Petr. 4:6 IV, 405.

	2 Petr. 1:19-21 I, 345.

	2 Petr. 2:18-22 III, 567.

	1 Joh. 2:17 IV, 513.

	1 Joh. 5:7 II, 239.

	1 Joh. 5:16 III, 103.

	Jud. 6 III, 39.

	Openb. van Joh. IV, 460v.

	Openb. 1:20v. II, 450,
 IV, 78, 85, 97.

	Openb. 8:3 II, 450.

	Openb. 20 IV, 462v.

	Openb. 21 en 22 IV, 515v.

	Openb. 22:11 III, 532.







Register van Namen.



A B C
D E F G H
I J K L M
N O P Q R S
T U V W X Y Z



A.


	Abaelard, Over de Schrift I, 311.

  Over de voldoening III, 317.

	Agobard van Lyon, Over de Inspiratie I, 311.

	Alcuinus, I, 79.

	Alexandrĳnsche Theologen, Hun eigenaardigheid I, 59v.

	Alsted, Zĳn Theol. naturalis I, 223.

	Alting, Jac. Over het lĳden van Christus III, 350v, 352.

	Ambrosius, I, 71;

 over de erfzonde III, 119.

	Amesius, Over de Theologie III, 455.

	Amyraldus, I, 122;
  II, 341; III,
  454.

	Anselmus, Zĳn methode in ’t alg. I, 82;

  zĳn voldoeningsleer III, 317v., 349, 411.

	Apollinaris, Zĳn christologie I, 63;

III, 277.

	Apologeten, I, 55v., 423v., 445, 484;

  over de Heilige Schrift I, 307;

  over de Triniteit II, 250v., 405v.

	Apostolische vaders, Karakter hunner geschriften I, 52;

  over de Heilige Schrift I, 307;

  over de Triniteit II, 249;

  over den tusschentoestand IV, 375.

	Appelius, I, 126.

	Aristoteles, Over de ἀρχαι
I, 140; II, 29;

  over oorsprong en wezen der zonde III, 42.

	Arius, Over de Triniteit II, 260v.;

  over de menschheid van Christus III, 277.

	Arminius, Over de Praedestinatie II, 340;

  over den eisch van gehoorzaamheid na den val III, 220.

	Athanasius, Zĳn beteekenis voor de Theologie I, 62v.,
  II, 256;

  Over den Heiligen Geest II, 289v.

	Augustinus, Zĳn indeeling der dogmatische stof I, 32v.;

  beteekenis voor de Theol. I, 72v.,
  over de menschelĳke kennis I, 165v., 168;

  over de ongenoegzaamheid der algemeene openb. I, 231;

  over de elementen van waarheid in het Heidendom I, 238;

  over de wonderen I, 291v.;

  over Kerk en Schrift I, 367, 368;

  over de noodzakelĳkheid der Schrift I, 381;

  over de beteekenis v. h. geloof in algem. zin I, 470;

  over de onbegrĳpelĳkheid Gods II, 6;

  over ’s menschen kennis van de alg. noodzak, waarheden II, 33v.;

  over de essentia Dei II, 79, 80, 87, 175;

  over de deugden Gods II, 89, 92, 140;

  over de onveranderlĳkheid Gods II, 120;

  over de alomtegenwoordigh. Gods II, 136;

  over de alwetendheid Gods in verband met ’s menschen vrĳheid II,
  162;

  over de ideeën in God II, 170, 407;

  over de schoonheid d. schepselen en de schoonheid Gods II, 193v.,
  421v.;

  over de almacht Gods II, 225;

  over de Triniteit II, 258v., 276, 291, 301v., 539;

  over de praedestinatie II, 320v., 334v., 358;

  over het getal der engelen II, 433;
  III, 407;


  over de kennis der engelen II, 439;

  over het paradĳs II, 505;

  over den staat van Adam II, 549v.;

  over de permissio III, 56v.;

  over het privatief karakter der zonde III, 78v., 80;

  over de erfzonde III, 119v.;

  over het werk van Christus III, 316;

  over de particuliere voldoening III, 391;

  over de genade III, 436v., 443;

  over de volharding III, 565, 566;

  over de kerk I, 75;
    IV, 9v., 32, 262;

  over de Sacramenten IV, 218;

  over den Doop IV, 252;

  over den Kinderdoop IV, 262, 279v.;

  over het Avondmaal IV, 313v.

	Augustinus Steuchus, over de alomtegenwoordigheid Gods
  II, 133;

  over de ligging van het paradĳs II, 505.

	Aureolus, Zĳn Nominalisme I, 84.



B.


	Baader, Franz von I, 95.

	Bajus, I, 92.

	Basilius, Over de verhouding van wezen en eigenschappen Gods II,
  86;

  over het onderscheid der eigenschappen Gods II, 92.

	Baudissin, over de heiligheid Gods II, 185.

	Baumgarten, S. J. I, 101.

	Baxter, Richard I, 118;
  III, 395.

	Beck, Zĳne Theologie I, 15, 108.

	Bekker, Balthazar, over de engelen II, 425.

	Bellarminus, Over de efficacia der roeping III, 497v.,
  tegen de justitia imputata III, 538v.;

  over de ongeloovigen in Bellarminus, de kerk IV, 32v.;

  over de kenteekenen der kerk IV 39, 40v., 45v.

	Berti, Over de gratia III, 441.

	Biedermann, Zĳn dogmatisch standpunt I, 107, 432.

	Böhl, Over het beeld Gods II, 510.

	Böhme, Over de Drieëenheid II, 266;

  over het werk van Christus III, 321.

	Bonaventura, Zĳn beteekenis voor de indeeling der dogmatische stof
  I, 34;

  over de H. Schrift I, 310v.;

  over de kennis van God en van de prima principia II, 34v.

	Bonfrerius, Over de inspiratie I, 313.

	Bonnet, Over de wonderen I, 292.

	Boston, Thomas I, 128;
  III, 395.

	Bourignon, Antoinette, Over het werk van Christus III, 321.

	Bradwardina, I, 87.

	Brahé, J. I, 126;
  III, 453.

	Bretschneider, I, 102.

	Briggs, Charles I, 139.

	Bruining, Dr. A. I, 185.

	Bull, George III, 454.

	Bullinger, Zĳn verschil van Calvĳn I, 115.

	Büsching, A. F. I, 15.

	Bushnell, Horace, Over het werk van Christus III, 331.

	Byzantĳnsche Theologen I, 67v.



C.


	Calixtus, Zĳn indeeling van de dogmatische stof I, 40v.;

  zĳn reactie tegen de scholast. behandeling der Dogm. en zĳn syncretisme
  I, 100.

	Calovius, Over het object der Theol. I, 7.

	Calvĳn, Zĳn Institutie I, 38v.;

  zĳn beteekenis voor de Geref. Dogmatiek I, 112v.;

  over de inspiratie I, 315v.;

  over het testimonium spir. sancti I, 490v.;


  over de nat. Godskennis II, 37;

  over de potentia absoluta Dei II, 226;

  over de praedestinatie II, 330v.;

  in betrekking tot het vraagstuk v. supra- en infralapsarisme II,
  336v.;

  over het beeld Gods II, 531;

  over de erfzonde III, 125;

  over de heilsorde III, 448;

  over de kerk IV, 17v.;

  als vader v. d. presbyteriale kerkregeering IV, 129v.;

  zĳn oordeel over afscheiding van de kerk IV, 48;

  over de kerkel. tucht IV, 155;

  over Kerk en Staat IV, 190v.;

  over de Sacramenten IV, 222, 228v.;

  over het H. Avondmaal IV, 319v., 330, 342v.;

  over den tusschentoestand IV, 380.

	Camero, I, 122;
  III, 454.

	Campbell, John M. Leod, Over het werk van Christus III, 330.

	Canus, Over den laatsten grond v. h. geloof in de openb. I, 487.

	Cappellus, I, 122,
 over den tusschentoestand IV, 380.

	Cartesius, Over de aangeboren begrippen II, 30;

  over de creatio secunda II, 474;

  over het primaat v. d. wil in God II, 124;

  zĳn Dualisme IV, 356.

	Cassianus, Zie Semipelagianisme.

	Celsus, Als bestrĳder van het Christendom I, 53, 317v.

	Chalcedon, Concilie van, over den persoon van Christus III,
  241, 283.

	Chemnitz, I, 99.

	Chrismann, Over de inspiratie I, 313.

	Cicero, Over de aangeboren begrippen II, 30;

  over Gods alwetendheid en ’s menschen vrĳheid II, 161, 352.

	Clemens Alexandrinus als dogmaticus I, 31, 60.

	Coccejus, Zĳn Theologie I, 41v., 121;
  III, 200v.;

  over de alomtegenwoordigheid Gods II, 134;

  over het beeld Gods II, 531.

	Comrie, I, 126;

  over rechtvaardigmaking en geloof III, 453;

  over de vereeniging van Christus en de gemeente II, 339, 362;
  III, 260.

	Crell, Over de alomtegenwoordigheid Gods II, 134.

	Cremer, B. S. III, 453.

	Cusanus, Over de kennisse Gods II, 9.

	Cyprianus, Over de kerk van Rome in verhouding tot de andere IV, 88.

	Cyrillus, Over de naturen van Christus III, 241, 283.



D.


	Damascenus, Zĳn Dogmatiek I, 32, 66.

	Darby, J. Over de kerk IV, 22.

	Darmesteter, J. Over de verhouding v. Parzisme en Judaisme II,
  425.

	Darwin, Over den oorspr. der religie I, 202;

  zĳn evolutietheorie II, 492v.

	Delitzsch, Franz, Over het tusschenlichaam na d. dood IV, 391.

	Delitzsch, Friedrich, Over de ligging van het Paradĳs II, 506.

	Dionysius, Areopagita (Pseudo), Zĳn geschriften I, 66;

  over de onbegrĳpelĳkheid Gods II, 7;

  over den oorsprong der wereld II, 389;

  over de hemelsche en kerkelĳke hierarchie II, 432v.

	Dippel, J. C. Over het werk van Christus III, 321.

	Doedes, Zĳn drieërlei Dogmatiek I, 11;

  zĳn scheiding van gelooven en weten I, 451;

zĳn verdeeling v. d. eigenschappen Gods
  II, 89;


  over den Doop IV, 276.

	Dorner, Over de onveranderlĳkheid Gods II, 122v.;

  zĳn christologie III, 252, 282.

	Durand de St. Porciano, Zĳn Nominalisme I, 84.



E.


	Ebrard, Karakter zĳner Dogmatiek I, 434.

	Edwards, Jon. Sr. I. 137;

  over de erfzonde III, 127, 139;

  over de onmacht des menschen ten goede III, 150.

	Edwards, Jon. Jr. I, 137.

	Eerde, van Over het uitwendig verbond en de Sacramenten IV, 322.

	Erasmus, Over de inspiratie I, 313.

	Erastus, IV, 155.

	Erigena, Joh. Scotus I, 79v.;

  over de onbegrĳpelĳkheid Gods II, 7, 400;

  over den oorsprong der wereld II, 389.

	Ernesti, Over de ambten van Christus III, 326.

	Erskine, Ralph en Ebenezer I, 128v.;
  III, 395.

	Erskine, Thomas, Over het werk van Christus III, 330.

	Eunomius, Over het wezen Gods II, 19, 86, 91, 141, 279.

	Eutyches, Over de vereeniging van de naturen in Christus
  III, 283.



F.


	Farrar, F. W. I, 134.

	Feuerbach, I, 106;

  over de Godsidee II, 14.

	Fichte, J. G. Over het Godsbegrip II, 13, 17, 82;

  over de zedelĳke wereldorde II, 17, 59, 82;

  over de religio I, 191;

  over den persoon v. Christus III, 248.

	Flacius, Over de erfzonde III, 125.

	Frank, Zĳn System der christlichen Gewissheit
I, 434v., 439v.

	Frohschammer, I, 95.



G.


	Gomarus, Over de uitdrukking: unio sacramentalis
 IV, 235.

	Gotti, Over het wezen Gods II, 81.

	Gregorius, Magnus I, 77.

	Gregorius v. Nyssa, Over de verhouding van wezen en eigenschappen Gods
  II, 86;

  over het onderscheid der eigenschappen Gods II, 92;

  zĳn Realisme in de Trin. leer II, 271.

	Grotius, Zĳn voldoeningsleer III, 325, 358;

  over de verkiezing van kerkedienaren IV, 122.

	Günther, I, 95;

  over de bewĳsbaarheid der Trin. II, 306.



H.


	Halesius, Alexander, Zĳn methode in de Theol. I, 82v.;

  over het donum superadditum II,
  518v.

	Hamelius, Over de inspiratie I, 312.

	Hamilton, William Over de kenbaarheid Gods II, 15.

	Harnack, Zĳn strĳd met Zahn over de geschiedenis van den N. T. kanon
  I, 337;

  over de theologische dogmata I, 511, 513v.;

  over het Art. „ontvangen van den Heiligen Geest” III, 268v.

	Hartmann, Ed. von, Over h. onbewuste II, 56v., 148, 156v.;

  over de heilsorde III, 459v.

	Hase, I, 104.

	Hatch, Edwin, Over de theolog. dogmata I, 135, 511v.

	
Hegel, Zĳn wĳsgeerig stelsel en invloed op de Theol. I, 106, 432,
  436v.;

  over de religie I, 187v.;

  over de openbaring I, 266;

  zĳn verdienste en fout I, 436v.;

  over de kenbaarheid Gods II, 14, 19;

  over de bewĳzen voor Gods bestaan II, 52;

  zĳn Godsbegrip II, 83, 267;

  over de geestel. natuur Gods II, 148;

  over den oorsprong der wereld II, 203, 391;
  III, 47;

  zĳn dialectische methode en haar tripliciteit II, 300;

  over het Jodendom III, 202;

  over den persoon van Christus III, 249;

  symbolische opvatting van het werk van Christus III, 327;

  over de heilsorde III, 460, 468;

  over de Kerk IV, 20.

	Helmholtz, Over de qualitatieve eigenschappen d. dingen I, 147v.

	Herbert van Cherbury, I, 125.

	Hermes, I, 94.

	Herrmann, Over den grond van het geloof in den persoon van Christus
  I, 453v.

	Hieronymus, I, 72;

  zĳn beperking van Gods alwetendh. II, 160;
  III, 11.

	Hilarius Pictaviensis I, 71.

	Hodge, Ch. I, 138.

	Hoekstra, Zĳn aansluiting aan Kant I, 450.

	Hofmann, Over de Dogmatiek I, 434.

	Holden, Over de inspiratie I, 313.

	Holtius, I, 126;
  III, 453.

	Honert, J. van den, Over geloof en rechtvaardigmaking III, 454.

	Hopkins, Sam. I, 137.

	Huss, Joh. I, 87.



I.


	Ignatius, Over het episcopaat IV, 84, 85.

	Irenaeus, Zĳn beteekenis voor de Theol. I, 57v.;

  over de Trin. II, 253v.;

  over de twee naturen in Christus III, 240;

  over het werk van Chr. III, 316;

  over de kerk van Rome in verhouding tot andere IV, 88;

  over den tusschentoestand IV, 376.

	Isidorus, Hispalensis I, 33, 78.



J.


	Jacobi, I, 104, 196;

  over de bewĳzen voor Gods bestaan II, 52, 60.

	Jansonius, Over het uitwendig verbond en de sacramenten IV, 322.

	Joris, David, Zĳn Triniteitsleer, II, 265.

	Justinus, Martyr I, 56;

  over de Trin. en de Godheid van Christus II, 250v.;

  over de schepping uit niets II, 388;

  over het werk van Christus III, 315;

  over den tusschentoestand IV, 376.



K.


	Kant, Zĳn wĳsgeerig stelsel en invloed op de Theologie der 19e eeuw
  I, 103v., 450v., 481;

  over de religie I, 12, 190v.;

  zĳn postulaats-theorie I, 447v., 480v.;

  over de verschillende soorten van zekerheid I, 480v.;

  over de kenbaarheid Gods II, 12, 17;

  over de bewĳzen voor Gods bestaan II, 51v.;

  over de Triniteit II, 267;

  over de intelligibele daad III, 70;

  over het radikale Böse III,
  70, 153;

  over het Jodendom III, 202;


  over den persoon van Christus III, 247v., 327;

  over de heilsorde III, 459;

  over de kerk IV, 20;

  over de onsterfelĳkheid der ziel IV, 357.

	Karg, (Parsimonius) Over de obed. activa III, 322, 350.

	Karolingische theologen I, 79.

	Keckermann, I, 41.

	Kleman, Zĳn orde des heils III, 454, 497.

	Kleutgen, I, 97.

	König, Over het karakter der profetische visioenen I, 255;

  over de werkzaamheid des Geestes in betrekking tot de openbaring I,
  256.

	Kuyper, A. Over de genade in den Doop IV, 269.



L.


	Labadie, J. de, Over de Kerk IV, 21.

	Leibniz, Over de wonderen I, 292;

  over de aangeboren begrippen II, 30v.;

  over deze wereld als de beste II, 213.

	Leidenroth, Zĳn afleiding van het woord religie I, 171.

	Lessing, Over de Heilige Schrift I, 374, 382.

	Lessius, Over de inspiratie I, 312.

	Leydecker, Zĳn indeeling der Dogm. I, 42.

	Liguori, Alphonsus von I, 94.

	Lipsius, Vergeleken met Ritschl I, 109;

  zĳn theologisch standpunt I, 455v.;

  over de engelen II, 426.

	Lombardus, Zĳn Sententiae I, 33, 82.

	Lugo, Over den grond van het geloof in de openbaring I, 488.

	Luther, M. Zĳn beteekenis voor de Theol. I, 98;

  over de rede in religieuse dingen I, 222;

  over de inspiratie I, 315;

  over de praedestinatie II, 327;

  over de verhouding van O. T. en N. T.
III, 199;

  over de twee naturen in Christus III, 244;

  over boete en geloof III, 444v.;

  over de Kerk IV, 14v.;

  over de regeering der kerk IV, 108v.;

  over de ambten in de kerk IV, 119, 128v.;

  over de kenteekenen der kerk IV, 44;

  over de private biecht IV, 153v.;

  over natuur en genade I, 222v.;
 IV, 155v., 187;

  over de Sacramenten IV, 221;

  over den H. Doop IV, 264v.;

  over het H. Avondmaal IV, 318.



M.


	Mansel, Henr. Longueville, Over de kenbaarheid Gods II, 15v.

	Marcion, Over het O. T. I,
  317; II, 200;
  III, 196, 339.

	Mariana, Over de inspiratie I, 313.

	Marshall, Zĳn bestrĳding van de alg. voldoening III, 396.

	Maurice, Over het werk van Christus III, 331.

	Melanchton, Zĳn Loci Communes I, 2, 37, 98;

  zĳn afwĳking van Luther I, 98;
  II, 327; III,
  446;

  over de kenteekenen der kerk IV, 44.

	Menken, G. Over de heiligheid Gods II, 185.

	Milligan, W. III, 419.

	Milton, Zĳn Arianisme II, 263.

	Molina, Over de praedestinatie II, 326.

	Mosheim, J. L. von I, 101.

	Müller, Max, Over den oorsprong der religie
  I, 203.

	Musculus, Over het Avondmaal voor kinderen IV, 350.




N.


	Nestorius, Over de twee naturen van Christus I, 63;
  III, 281v.;

  over de aanbidding van Christus III, 298.

	Nicea, Conc. van II, 256.



O.


	Occam, Zĳn Nominalisme I, 84;
  II, 212.

	Oort, Over de doodenvereering onder Israel IV, 363v.

	Opzoomer, I, 130.

	Origenes, Zĳn indeeling van de dogmat. stof I, 32;

  zĳn theologie I, 60v.;

  over praescientia en praedestinatie II, 162;

  over de Trin. II, 255;

  over de schepping als een eeuwige daad Gods II, 409;

  over de oorspronkelĳke gelĳkheid aller schepselen
II, 442, 549;
  III, 70; IV, 500;

  over de beschermengelen II, 447;

  over de wederherstelling aller dingen III, 390;
 IV, 500;

  over het louteringsvuur IV, 377, 500.

	Os, van den, Over het geloof III, 454.

	Osiander, Over het archetype van het beeld Gods in den mensch II,
  535, 542;

  over het werk van Christus III, 320, 332.

	Osterwald, I, 127.

	Owen, I, 123.



P.


	Pascal, Als verdediger van het Christendom I, 446.

	Payon, Claude I, 123;
  III, 454, 497.

	Pelagius, Over zonde en genade II, 319v., 349;
  III, 434v.;

  over den status integritatis en het beeld Gods II, 512;

  over de erfzonde III, 112.

	Perrone, I, 97.

	Peyrère, Isaac de la, Zĳn Praeadamitisme II, 501.

	Pfleiderer, I, 107,

	Philaret, I, 68.

	Philippi, I, 108.

	Philippisten in Duitschland I, 98.

	Philo, Over den naam Ihvh in verband met de onbegrĳpelĳkheid Gods
  II, 4, 80;

  zĳn Logosleer II, 86, 233v.

	Photius, I, 66.

	Piscator, Over de obed. activa III, 322, 350v.

	Placaeus, I, 122;
  III, 127.

	Plato, Over de mogelĳkheid v. h. leeren II, 29;

  over de ideeën II, 85v., 232;

  over oorsprong en wezen der zonde III, 42, 46, 70, 129;

  over de onsterfelĳkheid der ziel IV, 355.

	Plotinus, Over de onbegrĳpelĳkheid Gods II, 4;

  over het worden Gods II, 123, 204.

	Pobedonoszew, IV, 22.

	Poiret, Over het werk van Christus III, 321.

	Porphyrius, Als bestrĳder van het christendom I, 54, 318.

	Procopowitsch I, 68.



R.


	Ramus, Petrus III, 455.

	Rathmann, H. Over Woord en Geest IV, 211.

	Rauwenhoff, I, 186, 198, 461v.

	Raymund de Sabunde I, 220.

	Reinhard, I, 102.

	Reland, Over de ligging van het Paradĳs II, 505v.

	Richer, Over de ambten in de kerk IV, 119.

	Ritschl, Karakter zĳner Theol. I, 15, 109v., 452v.;


  vergeleken met Lipsius, I, 109;

  over de openbaring I, 267;

  zĳn Godsbegrip II, 84v., 88;

  over den persoon van Chr. II, 264;
  III, 252v., 266;

  over de erfzonde III, 43, 113, 115;

  over de aanbidding van Christus III, 299;

  over het werk van Christus en zĳne ambten III, 329v., 335, 350v.;

  over Mark. 10:45 III, 363;

  over de vrucht van Christus werk III, 386v., 397, 398;
 IV, 518;

  vergeleken met Schleiermacher III, 387;

  over de heilsorde III, 462v.

	Rothe, Over Dogmatiek en Ethiek I, 12;

  over de openbaring I, 265;

  over het onderscheid tusschen Jezus en de Apost. in hun verhouding tot de des
  O. T. Schrift I, 340;

  zĳn speculatieve methode I, 434;

  zĳn Christologie III, 251v.

	Rufinus, I, 71.



S.


	Sabellius, II, 262.

	Sanseverino, I, 97.

	Schelling, Grondgedachte van zĳn wĳsbegeerte uit de 2e periode
  I, 107, 191; II,
  203v., 393;

  in zĳn 1e periode over de openbaring I, 266;

  zĳn Godsbegrip II, 83, 267;

  zĳn Trin. leer II, 304v.;

  zĳn verklaring van den oorsprong aller dingen, II, 304v., 390v.,
  III, 47, 169v.;

  over de goede engelen II, 426;

  zĳn polygenisme II, 502;

  over Christus, in zĳn 1e periode III, 248;

  in zĳn 2e periode III, 251;

  zĳn symbolische opvatting van het werk van Christus III, 327;

  over de heilsorde III, 459.

	Scherer, E. I, 131.

	Schleiermacher, Over wezen en karakter v. een dogma I, 4;

  over de plaats der Dogm. in de Encycl. I, 9, 45;

  over het onderscheid van Dogm. en Eth. I, 12;

  zĳn Theol. en invloed I, 104v., 433v.;
  III, 249v.;

  over de religie I, 180, 197;

  over de openbaring I, 265;

  over de inspiratie I, 319v.;

  over de H. Schrift I, 383;

  zĳn subjectief uitgangspunt I, 437v.;

  over de kenbaarheid Gods II, 13;

  over het symbolisch karakter d. kennisse Gods II, 76;

  over de eigenschappen Gods II, 76, 92, 98v.;

  over de Trin. II, 267;

  over de praedestinatie II, 342;

  over de engelen II, 426, 429;

  over h. Jodendom III, 202;

  over Christus III, 249v., 328v., 354, 371;

  over de vrucht van Christus’ werk III, 386v.;

  vergeleken met Ritschl III, 387;

  over de heilsorde III, 461;

  over de kerk IV, 24, 38, 61;

  over de onderscheiding van Protestantisme en Romanisme IV, 61;

  over de Sacram. IV, 223v., 322;

  over den Doop IV, 268;

  over de onsterfelĳkheid der ziel IV, 357.

	Scholten, I, 432.

	Schopenhauer, Over het egoisme der menschel. natuur III, 153;

  over de heilsorde III, 459.
  Zie voorts Pessimisme.

	Schultens, J. J. Over rechtvaardigmaking en geloof III, 454.

	Schultz, Over de heiligheid Gods II, 185.

	
Schwally, Over de doodenvereering in Israel IV, 363v.

	Schweizer, Zĳn vereenzelviging van Theologia natur. en foedus operum
  I, 47v.

	Scotus (Duns, Joh) Zĳn bestrĳding van Thomas I, 83;

  over de kennisse Gods II, 9;

  over het wezen Gods II, 81, 89;

  over den wil Gods II, 210v.;

  zĳn bestrĳding van de noodzakelĳk h. der voldoening II, 211;
  III, 317, 366v.;

  over de werking der sacramenten IV, 239.

	Servet, Over de Triniteit II, 266.

	Shedd, I, 138;
  III, 497;

  zĳn Realisme in de leer d. erfzonde III, 131
  en van Christus III, 371v.

	Sherlock, Th. Zĳn Tritheisme II, 264.

	Smith, Henry I, 139.

	Socrates, Over oorsprong en wezen der zonde III, 42.

	Sohm, IV, 152v.

	Spencer, Herbert, Zĳn Agnosticisme II, 15v.

	Spener, Zie Pietisme.

	Spinoza, Zĳn bestrĳding van de openbaring I, 279;

  over de substantie II, 127, 134;

  over de attributen der subst. II, 91;

  over den oorsprong d. wereld II, 390;

  over de onsterfelĳkh. d. ziel IV, 356.

	Stade, Over het begrip חטא in het O. T.
III, 75, 95;

  over de doodenvereering in Israel IV, 363v.

	Stancarus, Over het werk van Christus III, 322, 332v.

	Stead, W. T. I, 134.

	Stearns, Lewis I, 139.

	Stoa, Haar Logosleer II, 232;

  over den oorsprong der zonde III, 42.

	Strausz, D. F. I, 106v.,
  III, 249;

  over de engelen II, 426.

	Suarez, Over den grond des geloofs in de openbaring I, 487v.

	Swedenborg, Over de Triniteit II, 267;

  over de engelen II, 426;

  over het werk van Christus III, 321v.




T.


	Tertullianus, Zĳn beteekenis voor de Theol. I, 57v.;

  over de natuurl. Godskennis II, 33;

  over de lichamel. natuur Gods II, 146v.;

  over de Triniteit II, 254v., 276;

  over de twee naturen van Christus III, 240v.;

  over het werk van Christus III, 316;

  over de kerk v. Rome in verhouding tot andere IV, 88;

  over den kinderdoop IV, 279.

	Theodoretus, Zĳn indeeling van de dogmatische stof I, 32.

	Thomas, Zĳn Summa I, 34v.;

  over de virtutes en de religie I, 177v.;

  over het geloof v. d. articuli mixti I, 220v.;

  over de H. Schrift I, 309v.;

  over de kennisse Gods II, 8v.;

  over de voorzienigheid Gods II, 347v.;
  III, 6;

  over de voldoening III, 317v.;

  over de superabundantie der vold. III, 367;

  over de noodzakelĳkheid der gratia interna III, 439.

	Thuĳnen, van, III, 453.

	Til, Sal. van, Over de Theol. naturalis I, 43.



V.


	Victorinus Rhetor I, 71.

	Vincentius Lerinensis, Over de kenmerken der traditie I, 402.

	Vinet, Alex. I, 131;

  als verdediger van het Christend. I, 447.

	
  Vlak, III, 454.

	Voetius, Zĳn bestrĳding van Cartesius’ leer der ideae innatae
II, 38.

	Vorstius, Over de eenvoudigh. Gods, II, 141;

  de onveranderlĳkh. Gods II, 121;

  over de menschvormige natuur Gods II, 147.

	Vrolikhert, III, 453.



W.


	Wegscheider, I, 102;

  over de openbaring I, 280.

	Weismann, Over de herediteit, III, 141.

	Wernle, Paul, Over de heiligmaking III, 558.

	Wette, de, Zĳn dogmat. standpunt I, 104.

	Whiston, W. Zĳn Arianisme II, 263.

	White, Edward (Als voorstander v. d. Condit. onsterfelĳkheid) IV, 502.

	Wiclif, I, 87.



Z.


	Zinzendorf, zie Herrnhuttisme.

	Zwingli, Als Geref. dogmaticus I, 112;

  over de inspiratie I, 315;

  over de zaligheid van Heidenen I, 232;
 IV, 196, 522;

  over de praedestinatie II, 330;

  over de causae secundae III, 26;

  over de onzichtbare en zichtbare kerk IV, 17;

  zĳn Dualisme IV, 155;

  over de uitoefening der kerkel. macht IV, 155;

  over de Sacramenten IV, 221v.;

  over het H. Avondmaal IV, 318v.






Register van Zaken.



A B C D
E F G H I
J K L M N
O P Q R S
T U V W X Y Z



A.


	Aanbidding van Christus, III, 298v.

	Aanbod der genade, Strĳd daarover in Schotland III, 395;

  algemeenheid III, 399, 488v.

	Aangeboren begrippen, I, 159;
  II, 29v.

	Aanneming tot kinderen, III, 551v.

	Aanschouwing Gods, II, 150v.;
 IV, 519.

	Aarde als middelpunt der Schepping, II, 466.

	Ἄβυσσος, IV, 374.

	Acceptilatie in de voldoening van Christus,
  III, 367v.

	Actus purissimus, van God gebezigd. II, 123.

	Adam en Christus, vergeleken naar hun natuur en persoon II, 545v.; III, 65v., 258.
  Als verbondshoofden II, 563v.;
  III, 134v., 226v., 351, 361, 373, 547.

	‎‏אֲדֹנָי‏, II, 105.

	Adoptianisme, II, 244.

	Afscheiding van de kerk. Oordeel van de Geref. daarover. IV, 48,
 cf. 52.

	Ἀγαπαι, in de eerste Chr. kerk IV, 216,
  311.

	Ἀγεννησια, als person. eigenschap van den Vader
  II, 279v.

	Agnosticisme, II, 15v.

	Αιων οὑτος en μέλλων in het
  N. T., IV, 482.

	Αἰωνες, als naam der wereld
  II, 420v.

	Αἰωνιος, in het N. T. IV,
  498, 503v.

	Almacht Gods II, 222v.

	Alomtegenwoordigheid Gods II, 132v.

	Ambt der geloovigen IV, 117v.

	Ambten van Christus III, 313v., 334v., 353v.

	Ambten in de kerk. Ontstaan IV, 73v.;

  karakter IV, 119v.;

  aantal IV, 126v.;

  verhouding tot de gaven IV, 63.

	Amerika, Gesch. v. d. Dogmatiek in I, 135v.

	Anabaptisme, over natuur en genade, I, 222;
 IV, 20, 162, 186;

  over de H. Schrift, I, 381v.;
 III, 198; IV, 209v.;

  over de Trin. II, 265;

  over het beeld Gods II, 512;

  over de menschel. natuur van Christus III, 275v.;

  over de kerk IV, 20; over de kerkelĳke macht en tucht
 IV, 155, 162;

  over de Sacramenten IV, 223;

  over den kinderdoop IV, 282v., 289.

	Analogia fidei bĳ de uitlegging der H. Schrift
  I, 398v.

	Analytische indeeling der Dogmatiek. Zie Dogmatiek.

	Andover position, in Amerika IV, 500.

	Anglikaansche kerk IV, 87.

	Anthropologisch bewĳs voor de onsterfelĳkheid der ziel IV, 361v.

	Anthropomorphieten in de Chr. kerk, II, 147.

	Anthropomorphisme in de openbaring Gods I, 228v., 268v., 358;
  II, 65v., 536.

	Antichrist IV, 464.

	Anti-geologische theorie tot verzoening van Schrift en natuurwetenschap,
  II, 474v.

	Antinomianisme over de satisfactio vicaria III, 365;

  over de heilsorde III, 451v., 467v., 525, 527, 553;
 IV, 209;

  over de wet IV, 203v.

	Antinomianisme in Engeland I, 118;
  III, 453.

	Ἀποκαλύπτειν en φανερουν
I, 244v.

	Apologetiek I, 429v.;

  waarde daarvan bĳ Rome I, 424v.

	Apostolaat I, 334v.;
 IV, 64v., 69v., 99v.;

  in ruimeren zin IV, 66v.

	
Apostoliciteit der kerk IV, 57v.

	Ἀρχή, in de Philos. I, 140;

  in de H. Schrift en Theol. I, 141.

	Arianisme II, 260v., 262v., 309, 401, 404.

	Aristotelisch-ptolemeische wereldbeschouwing II, 464.

	Armenie-hypothese over de ligging van het Paradĳs II, 505v.

	Arminianisme in Engeland I, 117v.;

  in Nederland I, 120.

	Atheisme II, 25v.

	Atomen in het Materialisme II, 394v.

	Aufklärung in Duitschland I,
  102.

	Augustinianen in de Roomsche kerk, I, 93;

  over de praedestinatie II, 326;

  over de genade III, 441, 497.

	Autoritas historica et normativa der H. Schrift. Zie Gezag
  der H. S.

	Avesta, over den val der menschen, III, 40.

	Avondmaal, IV, 299v.;

  viering in de 1e Chr. kerk IV, 216, 311;

  opvatting bĳ Rome IV, 249, 315v.;

  instelling IV, 302v., 340v.;

  als offer opgevat IV, 312v.;

  bedienaren IV, 324v.;

  plaats van bediening IV, 327v., 348;

  wĳze v. bediening IV, 328v., 348;

  in private woningen IV, 327, 350;

  voor kinderen IV, 348, 350v.;

  en Doop IV, 344, 350v.



B.


	Baptisme in Engeland, I, 123v.

	ברא I, 396;
 IV, 512.

	Barmhartigheid Gods II, 180v.;

  in de hel II, 362, 365;
 IV, 510.

	Bath-Kol bĳ de Joden I, 252.

	Bedeeling des O. V., Eigenaardigheid III,
  176, 213v., 229; IV, 443v.

	Bediening des Woords, IV, 165v.;

  bĳ Rome IV, 138v., 163.

	Beeld Gods als naam v. d. 2en persoon II,
  244v., 511;

  niet de engelen, maar de mensch, II, 442v., 542, 568;

  leer v. b. II, 508v.;
  III, 82v.;

  grens van het, II, 557;
  III, 64v.;

  in hoeverre verloren door de zonde III, 82v., 165v.

	Beeldenstrĳd in de 8e en 9e eeuw I, 66.

	Begrafenis van Christus III, 377.

	Begraven, Het, in Israel IV, 364;

  in ’t algemeen, IV, 485.

	Begrippen, Hun verhouding tot de werkelĳkheid, I, 166v.

	Bekeering, III, 480v.;

  eisch van IV, 206v.

	Belĳdenis, Als onvolledige uitdrukking van het geloof der kerk, I,
  5v.;

  verhouding tot de Schrift, I, 25;
 IV, 168;

  tot de Dogmatiek, I, 27;

  geen kenbron der Dogmatiek, I, 26v.

	ברית, III, 192v.

	Beschermengelen, II, 447v.

	Besnĳdenis in het O. T., IV, 252v.;

  overgang in den Doop, IV, 284v.

	Besnĳdenis van Christus, III, 375.

	Besprenging in den Doop, IV, 272v.

	Bestaan Gods als onderstelling der religie, I, 209v.

	Bewĳzen voor Gods bestaan, II, 48v.

	Bezetenen onder het N. T.,
  III, 184v.

	Biecht, Zie Boete.

	Bĳgeloof, I, 247;
  III, 180v.

	Bisschoppelĳk ambt, bĳ Rome enz. IV, 9v.,
 96v., 126v.;

  ontstaan, IV, 82v.;

  kritiek, IV, 96v.;

  verh. tot andere ambten, IV, 127v.;

  tot den Paus, IV, 147v., 150v.;

  bĳ somm. Geref., IV, 99, 130.

	Bloed van Christus, III, 377.

	Boek des levens, II, 314v., 318.

	Βουλή, van den wil Gods gebruikt,
  II, 315.

	Boete in de 1e Chr. kerk, III, 434;

  bĳ Luther, III, 444v., 480;

  bĳ de Geref., III, 480;

  als sacrament in de Roomsche kerk, IV, 139v., 163v.,
 170, 249.

	Boom der kennis des goeds en des kwaads, II, 559;
  III, 35v.

	Boom des levens, II, 559.

	Borgtocht van Christus, III, 204v.

	
Bovennatuurlĳk, Opvatting in de Theol., I, 222, 273v.

	Breedkerkelĳke partĳ in Engeland, I, 133v.

	Buddhisme, III, 41, 426;
 IV, 2.



C.


	Calvinisme, II, 371v.

	Calvinistische Theologie in Frankrĳk, I, 113, 122v., 127, 131;

  in Nederland, I, 114, 116, 125v., 129v.;

  in Engeland en Schotland, I, 114v., 117v., 123v., 128, 132v.;

  in Duitschland, I, 115, 130;

  in Amerika, I, 135v.

	Canonisatie in de Roomsche kerk, IV, 400.

	Cartesianisme in de Theol. I, 120v.

	Catechese, bĳ de Reform. IV, 352.

	Causa sui, op God toegepast, II, 122, 123, 124.

	Causae secundae, III, 22, 25v.

	Cesareopapisme, IV, 189;

  in het Oosten, IV, 142.

	Chaldeeuwsche Genesis, II, 388.

	Character indelebilis bĳ Rome, IV, 241v.

	Charismata in de gemeente IV, 29, 117;

  verhouding tot de ambten, IV, 63.

	Cherubim, II, 430v.

	Chiliasme, IV, 436v.

	Chochma bĳ Israel, II, 169.

	Christendom, in betrekking tot het Heidendom, I, 240, 247v.;
  III, 228v.;

  en natuurwetenschap, II, 422v., 465;
  III, 23v.;

  volgens Rome, II, 528v.

	Christus, Is hĳ causa electionis? II, 380;
  III, 356;

  als object van praedestinatie en electie II, 382v.;

  in zĳn relatie tot de engelen II, 444v.;
  III, 405v.;

  zĳn zondeloosheid, III, 145, 295v., 366;

  zĳn persoon, III, 228v.;

  zĳn Godheid, III, 239, 264v.;

  zĳn ontvangenis van den H. Geest, III, 268v, 272v.;

  als Davidide, III, 274;

  als openbaring Gods, III, 342;

  zĳn menschheid, III, 275v., 287v., 291v.;

  zĳn getuigenis over het O. T., I,
  333; III, 295;

  zĳn werk, III 302v.;

  zĳn verhouding tot de Wet, IV, 201v.;

  heeft Hĳ ook iets voor zichzelven verdiend? III, 312v., 411v.;

  in de nieuwere Theol. en Philos., III, 247v., 276, 328.

	Chronologie der Schrift, II, 470v., 488.

	Clerus bĳ Rome, IV, 86, 95v., 126v.;

  indeeling, IV, 127v.

	Coadamitisme, II, 501.

	Coccejanisme, I, 121. Zie voorts Coccejus.

	Communicatio apotelesmatum, III, 290.

	Communicatio charismatum, III, 290.

	Communicatio idioimatum, III, 290:
  bĳ Rome en de Lutherschen, III, 243v., 290v.

	Communisme, II, 561.

	Concilie van Constanz, I, 87.

	Concilie van Trente, I, 88;

  over de verhouding van bisschopp. en pauselĳk ambt, IV, 147.

	Concordistische theorie tot verzoening van Schrift en natuurwetenschap,
  II, 473v., 479.

	Concupiscentia, III, 86v., 125;

  bĳ Augustinus, III, 86, 120;

  bĳ Rome, III, 86, 122;
 IV, 277.

	Concursus, III, 8, 16, 20v., 25v.;

  verschillende opvatting in de Roomsche Theol., III, 11v.

	Confucianisme, III, 41.

	Congruisten in de Roomsche kerk, I, 93;
  III, 441, 497v.

	Constantinopel als mededingster van Rome, I, 70;
 IV, 90v.

	Creatianisme, II, 565v.;

  met het oog op de voortplanting der erfzonde, II, 567;
  III, 144.

	Creatio prima et secunda, II,
  459.

	Cultus Dei en religie bĳ de Geref., I, 179, 182.

	Cultuur en religie, I, 201.

	



D.


	Dag des Heeren in de profetie, I, 261v.;
 IV, 427, 481;

  in de Joodsche Theol. en het N. T., IV, 481v.

	Δαιμων, als naam Gods, II,
  103.

	Darwinisme, II, 492v., 513v.;

  als polygenisme, II, 502, 506v.;

  beteekenis voor de handhaving van de eenheid van het menschelĳk geslacht,
  II, 503.

	David als theocratisch koning, III, 230.

	Decretum horribile, van Calvĳn,
  II, 371.

	Deisme, Alg. karakter, I, 17;
  II, 308; III,
  13v.;

  over de religie I, 194;

  over de eeuwigh. Gods, II, 128;

  over de alomtegenwoordigh. Gods, II, 134, 137v.;

  over de voorzienigh. Gods, III, 11v.;

  over de causae secundae, III,
  26;

  over den oorsprong der zonde, III, 43v.

	Deisme in Engeland, I, 124v.;

  betreffende het histor. karakter der openb., I, 297;

  over de genoegzaamh. der alg. openb., I, 232.

	Determinisme, in zĳn onderscheiding van de praedestinatie, II,
  341v.; III, 9v.

	Deugden Gods, II, 78v.;

  als hypostasen opgevat, II, 85v.;

  in verh. tot het wezen Gods, II, 86v.;

  subjectieve opvatting, II, 91v.;

  indeelingen, II, 95v.

	Deugden der Heidenen en ongeloovigen, I, 238v.;
  III, 149, 152, 210v.

	Διαθηκή in LXX en
  N. T. III, 195.

	Diakonaat, IV, 78v., 165, 177v.;

  bĳ Rome, IV, 128.

	Διακονία, in het N. T. IV,
  80.

	Dicta duriora bĳ Augustinus en de Geref., II, 372v.;
  III, 57v.

	Δικαιοσυνή θεοῦ bĳ Paulus,
  III, 533v.

	Diocese bĳ Rome, IV, 85.

	Doctorenambt, IV, 130.

	Dogma, I, 3v.;

  ontstaan v. h., I, 514v.;

  volg. Harnack en Hatch, I, 511v.

	Dogmatiek, Naam I, 1v.;

  formeel begrip, I, 6;

  materieel begrip, I, 6v.;
  II, 1;

  plaats in de Encyclopedie, I, 9v.;

  methode, I, 14v.;

  indeeling, I, 31v.;

  geschiedenis, I, 51v.;

  kerkelĳk karakter, I, 14, 23;

  persoonl. karakter, I, 28v.;

  kritische richting in de I, 16v.

	Dogmatische terminologie, I, 528;
  II, 268; IV, 225.

	Δόξα, II, 191.

	Donatisme, over de lapsi IV, 139.

	Donum superadditum bĳ Rome;

  in de engelenwereld, II, 441;

  bĳ de menschen, II, 517v., 555.

	Dood als straf der zonde, III, 176v.;
 IV, 367, 372, 383,
 505;

  voor de geloovigen, IV, 411v.

	Dood van Christus. Zie Kruis, werk van Christus.

	Doodenvereering in de versch. godsdiensten, IV, 392;

  in Israel, IV, 363v.

	Doodenvragen in de H. S., IV, 395v.

	Doop, IV, 252v.;

  in verband tot de wedergeboorte, IV, 197v., 266,
 290v.;

  tot het Avondmaal, IV, 344v., 350;

  van Joh. den Dooper, IV, 254v., 447;

  bedienaren, IV, 293v.;

  plaats v. bediening, IV, 295v.;

  tĳd van bediening, IV, 296v.;

  wettigh., IV, 299;

  objecten, IV, 299;

  bĳ Rome, III, 442; IV, 248,
 262v., 270, 275, 277.

	Doop van Christus, III, 375.

	Doopgetuigen, IV, 297v.

	Δουλεια en λατρεια,
  II, 452v.;
 IV, 393v., 400v.

	Drie. Getal in natuur en Schrift, II, 298v., 311.

	Drieëenheid, II, 227v.;

  in verband met de eenvoudigheid Gods, II, 144v.;

  met de leer v. d. mensch, II, 539;

  als onderstelling van de vleeschwording, III, 254v.;

  belang voor de heilsorde, III, 469v.

	Droomen als openbaringsmiddel, I, 253v.

	Dualisme op metaphys. gebied in betr. tot den persoon van Christus,
  III, 278v.;

  van gelooven en weten in de N. Theol., I, 463v., 482, 512;

II, 456.

	
Duidelĳkheid der Schrift. Zie Schrift.

	Duivelen, III, 90v.;

  aard hunner zonde, III, 92v.;

  macht over de wereld, III, 199v.

	Duizendjarig rĳk. Zie Chiliasme.



E.


	Ebionitisme over Christus, III, 240;

  over Zĳn werk, III, 320;

  over de toekomst, IV, 375.

	‎‏אֵל‏‎, II, 104.

	‎‏ברית‏‎, II, 104, 228.

	אֵל שַׁדַּי‏, II, 106.

	Eenheid der kerk, IV, 7v., 31, 53v.

	Eenvoudigheid Gods, II, 88, 94, 140v.

	Eeuwigheid Gods, II, 128v., 412.

	Eeuwigh. en tĳd, II, 128v., 410v., 412v.

	Eigennamen Gods, II, 102v.

	Eigenschappen Gods. Zie Deugden Gods.

	Eigenschappen der Schrift. Zie Schrift.

	Ἐκκλησία. Beteekenis en gebruik, IV, 4,
 6, 25, 448.

	Εκλογή, II, 316.

	Emanatie-leer, II, 400v., 414.

	Empirisme, I, 151v.

	Engel des Heeren. Zie Malak Ihvh.

	Engelen, II, 425v.;

  als bemiddelaars der openbaring, I, 249;
  II, 428, 445, 454;

  gedacht als bewoners der planeten, II, 426v.;

  getal, II, 431, 433;

  bestaan, II, 425v.;

  namen, II, 429v.;

  rangorde onder de, II, 432v.;

  hun schepping, II, 434v.;

  geestelĳke natuur, II, 435v.;

  verschĳningen, II, 437;

  redelĳke natuur, II, 438v.;

  zedel. natuur, II, 440v.;

  vergeleken met de menschen, II, 442v., 567v.;

  dienst en werkzaamheid, II, 445v.;

  voorbede, II, 448v.; IV, 394,
  398;

  vereering, II, 451v.;

  heeft Christus iets voor hen verdiend? II, 444v.;
  III, 405v.;

  zĳn zĳ leden der kerk, II, 445;
  IV, 30v.;

  beteekenis v. h. geloof aan de II, 428, 451v.

	Episcopaat. Zie Bisschoppelĳk ambt.

	Episcopale stelsel van kerkregeering, IV, 82v., 96v.

	Επισκοποι en πρεσβυτεροι,
  IV, 74v., 97v.

	Erfelĳkheid volgens de nieuwere wetenschap, III,
  140 v.

	Erfzonde, III, 108v.;

  bĳ Rome, II, 525,;
  III, 116, 121v.

	Ervaring als bewĳs voor de waarheid der religie, I, 458v.

	Esseners. Hun Eschatologie, IV, 371.

	Essentia, als aanduiding v. h. wezen Gods, II, 270;

  Dei, bĳ de kerkvaders, II, 79, 87, 117.

	Ethicisme, I, 191v.

	Ethiek, Verb. tot de Dogmatiek, I, 12v.

	Evangelie en Wet, IV, 201v.;

  bĳ het eindgericht, IV, 492v.

	Evangelieprediking aan de overzĳde van het graf, IV, 382,
 402v., 499.

	Evangelisten in het N. T., IV, 67v.

	Evolutie theorie, I, 236v., 345;
  II, 491v., 513v.;

  over het bederf des menschen, III, 153v.

	Examinatie, IV, 123v.

	Expromissio en fidejussio, III, 204.

	Extase bĳ het profetisch visioen, I, 255, 256.



F.


	Fatum. Zie Noodlot.

	Fidejussio en expromissio, III, 204.

	Fides implicita bĳ Rome, I, 518v.

	Filioque. Strĳd over het, tusschen het O. en het W., II, 291v.

	Foederalisme in de leer der erfzonde, III, 131v.

	Formula Concordiae, I, 99;

  over de praedest. en wilsvrĳheid, II, 328v.;
  III, 446.

	Fundamenteele Artikelen bĳ do Prot. I, 520v.

	Future probation theorie in Engeland, IV, 500.




G.


	Gabriel, II, 431.

	Gallikanisme, I, 403.

	‎‏חַטָּאת‏‎, III, 74v., 95.

	Gaven, geestelĳke. Zie Charismata.

	Geest, Heilige II, 246v., 285v.;

  als principe der openb. I, 256v.;
  II, 230v.;

  als principe d. schepping, II, 228v., 405;

  zĳn uitgang, II, 246v., 287v.;

  zĳn persoonlĳkh. en Godh., II, 247, 285v.;

  bĳ den mensch in den staat der rechtheid, II, 540v.;

  zonde tegen den, III, 101v.;

  werkzaamheid in betr. tot de menschel. natuur van Christus, III,
  268v., 272v., 416v., 430, 471v.;

  in betrekking tot de uitverkorenen, III, 430v., 469v., 556v.;
  IV, 342;

  uitstorting op den Pinksterdag, III, 217, 430v.;
  IV, 5;

  zĳn werking ten opz. van het Woord, IV, 209v.;

  als uitdeeler v. d. gaven in de kerk, IV, 29.

	Geest des menschen, II, 537;

  en ziel, II, 537v.

	Geestenverschĳningen, IV, 395, 396v.

	Geestelĳke natuur Gods, II, 145v.

	Geestelĳke wereld, II, 424v.;

  beteekenis v. h. geloof daaraan voor de religie, II, 428, 454v.

	Geestelĳk leven in verh. tot natuurlĳk en zedelĳk leven, IV, 188.

	Gehenna, IV, 374, 495.

	Gehoorzaamh. van Christus. Dadelĳke, zie obedientia activa.
  Lĳdelĳke, zie obedientia passiva.

	Geloof in alg. zin, I, 469v.;
  III, 514;

  in relig. zin, I, 174, 181v., 472v.;
  III, 450, 514v.;

  als princ. internum v. d. rel. openb. Theol. I, 468v.;

  opvatting in de eerste Chr. kerk, I, 475v.;

  bĳ Rome, I, 476, 523;
  III, 442, 521v.;

  in de Reform. I, 477v., 523;
  III, 522;

  en Theologie I, 509v.;

  bĳ Christus, III, 294v., 515;

  eisch van IV, 206v.;

  in verh. tot de rechtv. making, III, 452v., 535v.;

  beteek. voor de Sacramenten IV, 241v., 344.

	Geloofsstandpunt, onmisbaar voor den dogmaticus, I, 467v., 524.

	Gelooven en weten, I, 463v., 483v.

	Gelooven op gezag, I, 374v., 376v.

	Gemeenschap der heiligen, IV, 28v., 520v.;

  der strĳdende en triomf. kerk, IV, 417v., 520.

	Gemeente en kerk, IV, 25v.;

  haar beteekenis en invloed in de regeering der kerk, IV, 73,
 79, 122v., 180v.

	Gemeente godsdienstoefeningen in den apost. tĳd en verv. IV, 215v.,
 311.

	Genade Gods, II, 181;

  hare openbaring terstond na den val, III, 155, 187v., 207v.;

  geen tegenstelling van de gerechtigheid Gods, II, 200v.;
  III, 339v., 346v., 381v.

	Genade, III, 474v.;

  karakter bĳ Rome, II, 524, 528;
  III, 443v., 475v.;

  bĳ de Geref. III, 476v., 508v;
 IV, 187v.;

  alg. zie gratia communis; voorber., zie gratia praeparans.

	Generatie v. d. Zoon, II, 282v.;

  in verband tot de schepping, II, 282, 310v., 401;
  III, 257.

	Geologie over de ontwikkelingsgeschiedenis der aarde, II, 469v.,
  482v.; III, 208;

  verschil met de openb. II, 470v.;

  waarde v. d. II, 477.

	Geologische perioden, Bezwaren daartegen, II, 482v.

	Gerechtigheid Gods, II, 194v;
  III, 157, 340, 533. Vgl. ook genade Gods.

	Gerechtigheid bĳ menschen, II, 197v.;
  III, 427.

	Gereformeerden, verschil van de Lutherschen, I, 111;
  II, 328, 418;

  schakeeringen onder hen, I, 115;
  II, 331v.;

  over de Heid. religies, I, 239;

  over de inspiratie, I, 315v.;

  over de onbegrĳpelĳkh. Gods II, 10v.;

  over de nat. Godskennis, II, 37v.;

  hun omschrĳving Gods, II, 81v.;

  over de praedestinatie, II, 330v., 358v., 373;


  over het beeld Gods, II, 531, 535;

  over den staat der rechtheid, II, 557v.;

  over de erfzonde III, 126v.;

  hun verbondsleer, III, 199v.;

  hun Christologie, III, 246, 291v., 294, 300v.;

  over de particul. voldoening, III, 394v.;

  over het koningschap van Christus, III, 424;

  over de heilsorde, III, 447v., 463v.;

  verschillen met het oog op de heilsorde, III, 452v.;

  over de kerk, IV, 16v.;

  over de kenteekenen der kerk, IV, 44;

  over de onderscheidene ambten in de kerk, IV, 130v.;

  over de macht der kerk, IV, 153v., 164v.;

  hun verwerping van de biecht, IV, 154, 170;

  over de genademiddelen, IV, 196v., 199;

  over de wet, IV, 208;

  over de verhouding van Woord en Geest, IV, 210v.;

  over de Sacramenten, IV, 226v., 236v.;

  over den Doop, IV, 265v., 275v.;

  over den Kinderdoop, IV, 281v., 297, 298;

  over het Avondmaal, IV, 321, 331v., 341v.;

  over den tusschentoestand, IV, 380;

  over de vroegsterv. kinderen, IV, 523.

	Gereform. Dogmatiek. Geschiedenis I, 111v, vgl.
  Dogmatiek.

	Gevoel als kenbron der Dogmatiek, I, 16v.;

  als zetel der religie, I, 195v.

	Gevoelsrichting in Duitschland in de 18e eeuw, I, 104.

	Geweten, III, 164.

	Gezag in gezin en maatschappĳ, I, 376;

  in wetenschap en kunst, I, 377;

  in religie en Theol. I, 378v.

	Gezag der Heilige Schrift. Zie Schrift.

	Giesseusche en Tubinger theologen over de exinanitio Christi
III, 245.

	‎‏עֶלְיוֹן‏‎, II, 105.

	Gnesio lutheranen in de 16e eeuw, I, 98v.

	Gnosimachi, I, 509.

	Gnosticisme, I, 54v.;

  over de Schrift, I, 380;

  over de onbegrĳpelĳkh. Gods, II, 4;

  over het Oude Test., III, 196v.;

  over de schepping, II, 401;

  over Christus, III, 240, 275;

  over het werk van Christus, III, 320;

  over de kerk, IV, 9;

  over de Eschatologie, IV, 375v.

	God, als de Wordende in de panth. philos., II, 122, 124v.;

  als de Zĳnde, II, 115v.;

  als Geest, II, 140v.;

  als Licht, II, 155v.;

  als de Heilige, II, 176v.;

  als Souverein, II, 202v.;

  afleiding v. d. naam, II, 103;

  als nomen personale v. d. eersten persoon, II, 240v.;

  toegepast op den Zoon, II, 245v.;
  III, 239, 264v., 266v.

	Godheid van Christus. Zie Christus.

	Godsbegrip, Geschied. v. h. II, 78v.

	Godsdienstwetenschap, nieuwere I, 183v.;

  methode, I, 185v., 208v.;

  over den oorsprong der religie, I, 204v., 236v.;

  over oorspr. karakter v. h. Heidendom, I, 236v.

	Goede, Het II, 177.

	Goede werken, III, 564v., 571v.

	Goedertierenheid Gods, II, 180.

	Goedheid Gods, II, 176;

  in abs. zin als volmaaktheid, II, 178;

  voor anderen, II, 179v.;

  als motief der wereldschepping, II, 415v.

	Goedheid des menschen, II, 539v.

	Gottschalksche strĳd, II, 322v.

	Graden in de zonde, III, 89v.;

  in de helsche straffen, IV, 421v., 510;

  in de toek. zaligheid, IV, 421v., 526v.

	Gratia communis bĳ de Geref. I, 239;

III, 2O7v.;

  IV, 188, 384.

	Gratia praeparans, III, 493v.

	Gratia praeveniens bĳ Rome, II, 326;
  III, 439, 440v.

	Grieksche kerk. Haar karakter en Theol. I, 68v.;

II, 292v., 319, 539;

III, 116, 242;

  over de nederdaling ter helle, III, 378;

  over de kerkelĳke macht, IV. 153, 164.

	Gronden des geloofs. Moeilĳkheid v. h. onderzoek daarnaar, I,
  418v.;

  volg. de histor. apolog. bewĳsvoering, I, 420, 423v.;


  volg. de speculatieve bewĳsvoering, I, 420, 431v.;

  volg. de ethisch psycholog. bewĳsvoering I, 420, 444v.;

  in de Christ. kerk en Theol. I, 484v.

	Groninger Theologie, I, 129;

  haar Godsbegrip, II, 84;

  over Christus’ werk, III, 330, 354.

	Grootheid Gods, II, 194.




H.


	Haat Gods, II, 196.

	‎‏הָדָר‏‎, II, 191.

	Hades in het N. T., IV, 372v. Vgl. verder
  Scheol.

	Haeresie. Zie ketterĳ.

	Handoplegging, III, 306;
 IV, 124v.

	Hart des menschen, II, 538v.

	Hattemisten, III, 452.

	Hebreën, III, 452.

	Heerlĳkheid Gods, II, 191v.

	Heidendom, Oorspr. en kar. volg. de Schrift, I, 234v.;
  III, 425;

  volg. de nieuwere godsdienstwetenschap, I, 236v.;

  elementen van waarheid in het, I, 238v., 247v.,
  III, 228v.;

  vergeleken met de rel. v. Israel, I, 247v.,
  III, 211v.;

  met het Christendom, I, 240, 247v.

	Heidenen. Mogelĳkheid hunner zaligheid, I, 232;
 IV, 522v.

	Heilig, als attribuut van personen en zaken, II, 186;
  III, 557.

	Heiligen, als daad Gods, II, 186v.

	Heiligheid Gods, II, 184v.

	Heiligheid der kerk, IV, 54v.

	Heiligmaking, III, 553v.;
 IV, 411;

  in betrekking tot de rechtvaardigmaking, III, 431v., 540, 553v.;

  volkomene, bĳ den dood, IV, 411v.

	Heiligverklaring in de Roomsche kerk. Zie Canonisatie.

	Heilsorde, III, 425v.

	Hellenistisch Grieksch in het N. T.,
  I, 348, II, 236.

	Helsche straffen, IV, 496v.
  Vergel. Gehenna.

	Hemel in de H. Schrift, II, 434v.

	Hemelvaart van Christus, III, 410v.

	Herediteit. Zie Erfelĳkheid.

	Herrnhutisme, I, 101;
  II, 266v.;
  III,
  300, 321, 457v.; IV, 21.

	Hexaemeron. Zie Scheppingsdagen.

	Historische boeken des O. T.,
  I, 327.

	Historisch-kritisch onderzoek der H. Schrift in verb. met de inspiratie,
  I, 318v., 340v., 360.

	‎‏הוֹד‏‎, II, 191.

	Hoog-kerkelĳke partĳ in Engeland, I, 133.

	Huisgemeenten, IV, 6, 73, 116.

	Huwelĳk als Sacr. bĳ Rome, IV, 250.



I.


	Ideäe innatae. Zie Aangeboren begrippen.

	Ideale theorie tot verzoening van Schrift en natuurwetensch., II,
  471v., 476.

	Idealisme. Zie Rationalisme.

	Ideën in ’t alg., II, 171v.;

  in God, II, 170v.

	Ĳver Gods, II, 197.

	Ἱλασμος en καταλλαγη,
  III, 313, 381v., 524.

	Immanentie Gods. Physische en ethische, II, 138v.

	Independentisme, I, 123;
  IV, 21v., 115, 116, 183.

	Indifferentisme, (religieus) I, 174, 184v.

	Infralapsarisme. Zie Supra- en Infralapsarisme.

	Inspiratie, I, 306v.;

  in ruimeren zin, I, 251;

  subsequens, I, 313;

  als negatieve assistentie des H. Geestes, I, 313;

  alleen v. h. religieus-ethische bĳ Rome, I, 313;

  onder de Protest, I, 318v., 349, 351v.;

  realis bĳ Rome, I, 314;

  dynamische, I, 319v., 351 v.;

  organisch op te vatten, I, 346v.;

  bezwaren tegen de, I, 353v.


	Irvingisme, IV, 23.

	Islam over praedest. en wilsvrĳheid, II, 318;

  over de verlossing, III, 425v.;

  over den Mahdi, IV, 426.

	Israel, godsd. v. vergeleken met andere. I, 247v.;
  III, 211v.;

  Kerk en Staat in, IV, 3, 132v.;

  toekomst v. volgens het O. T., IV, 426v.;

  volgens het N. T., IV, 446v.;

  vgl. ook Bedeeling des O. Verbonds.



J.


	‎‏יָהּ‏‎, II, 110.

	‎‏יהוה‏‎, II, 107v., 116.

	Jahvisme en volksgodsdienst in Israel, IV, 364.

	Jakobus en Paulus over de rechtvaardigmaking, III, 546v.

	Jezuïten, Hun invloed op de schol. beoefening der Theol., I,
  91, 97;

  Hun leer v. d. inspiratie, I, 312v.;

  v. d. scientia media, II, 162v.

	Jezus, Beteekenis v. d. naam, III, 332.
  Vgl. verder Christus.

	Johannes de Dooper, IV, 254v.

	Joodsche Theologie over inspiratie en traditie, I, 306v.;

  over de versch. hypostasen en sefiroth Gods, II, 86, 127, 147, 234;

  over den oorsprong der zonde, III, 41, 45, 112;

  over den tusschentoestand, IV, 370v.;

  over de toekomst van Israel, IV, 436v.

	Judaisme, III, 196.

	Judas, Zĳn tegenwoordigheid bĳ het Avondmaal, IV, 347.

	Justitia originalis, II, 526v., 532, 540.



K.


	כָּבוֹד יה, II, 191.

	Kant, Laplace’sche hypothese, II, 467v.

	Καταλλαγή en ἱλασμος,
  III, 313, 381v., 524v.

	Katholiciteit der kerk, IV, 8v., 55v.

	Kennisse Gods als inhoud der Dogm. I,
  6v.; II, 1v., 77v.;

  haar grondslag: openbaring II, 22v., 24v., 40, 41, 45;

  niet adaequaat, II, 5, 25, 73, 75v.;

  niet symbolisch, II, 76v.;

  ingeschapene, II, 24v.;

  verkregene, II, 44v.

	Κενωσις, Leer v. d., in de nieuwere Theologie,
  II, 122v., III,
  252, 283v.

	Kerk, Haar wezen, I, 422;
  IV, 1v.;

  zichtbare en onzichtbare, IV, 15v. 33v., 37v.;

  als instituut, IV, 34v., 60v., 197v.;

  kenteekenen, IV, 38v.;

  gedeeldheid, IV, 41v., 49v.;

  eigenschappen, IV, 53v.;

  ware en valsche, IV, 47v., 52;

  regeering, IV, 59v.;

  macht, IV, 132v.;

  belĳdend karakter, IV, 168v.;

  in haar verhouding tot de Schrift, I, 24, 304, 363v., 366v., 380,
  383, 385, 424v.; IV, 39,
 43v., 195;

  als grond v. h. geloof aan de Schrift, bĳ Rome, I, 424, vgl. 431;
 IV, 39v.;

  hare roeping in betr. tot de uitlegging der Schrift, I, 399,
 IV, 167v.;

  in hare verhouding tot de Theol., I, 517, 525;

  tot den Staat, zie Staat;

  tot het Godsrĳk, IV, 27;

  tot de wereld, IV, 186v.

	Kerkenorde, Beteekenis, IV, 110.

	Kerkeraad, IV, 127, 179v.

	Kerkvaders, Over de Heilige Schrift, I, 308v.

	Kerkverband, IV, 115.

	Kerspelvorming, IV, 116v.

	Ketterdoop, IV, 299.

	Ketterĳ, IV, 52.

	Kinderdoop, IV, 265, 278v.

	Kinderen, jongstervende. Hun toekomstig lot. Zie zaligheid.

	Knecht des Heeren bĳ Jesaja, III, 231v., 308v.

	קדשׁ‏‎, II, 185.

	Koningschap Gods, III, 2v., 28v.

	Koningschap onder Israel, III, 230.

	Koninkl. ambt van Christus, III, 335v., 421v.;
 IV, 111v.;


  als Materialprinzip v. d. Geref. kerkregeering, IV, 113v.

	Koninkrĳk Gods in de profetieën, IV, 435v.;

  in de Joodsche Theol. IV, 436v.;

  bĳ Jezus, III, 233v., 429;
 IV, 447v., 514;

  en kerk, IV, 27.

	Kopernikaansche wereldbeschouwing, II, 465.

	Kosmogonieën der Heidenen, II, 387v., 457.

	Kosmologisch bewĳs voor het bestaan van God, II, 54v.

	Kritiek, nieuwere, Over de bondsidee, III, 191v.;

  over het O. Test. in ’t alg., III, 202v.

	Kruisdood van Christus, III, 376v.

	Kunst en religie, I, 199v.

	Κυριος, als naam Gods, II,
  103, 113.



L.


	Lankmoedigheid Gods, II, 181.

	Lastering tegen d. H. Geest, III, 101v.

	Λατρεια en δουλεια,
  II, 452v.;
  IV, 393v., 400v.

	Leeraarsambt, IV, 76v., 166v.

	Leger des heils, IV, 22.

	Leven in de H. Schrift, IV, 356, 367v.,
 383, 384v., 505.

	Levens van Jezus. Oordeel daarover, III, 374v.

	Levensduur, langere, der menschen vóór den zondvloed, III, 208.

	Lezen der Schrift, door de leeken bĳ Rome, I, 394, 396.

	Libertinisme, III, 55.

	Lichaam des menschen, II, 541v.;

  vereeniging met de ziel, II, 541v.

	Lichamelĳkheid der gestorven zielen, IV, 381, 389v.

	Licht, van God gebruikt, II, 155, 192v.;

  natuur van het II, 460v.

	Liefde Gods, II, 183v.;

  en de voldoening van Christus, III, 357, 381v.

	Liefde in de gemeente, IV, 30, 169.

	Lĳden, het, in betr. tot de regeering Gods, III, 32v., als straf
  der zonde, III, 159v., 167v.

	Lĳkenverbranding, IV, 485.

	Limbus infantum bĳ Rome, IV, 378, 421.

	Limbus patrum bĳ Rome, IV, 378, 421;

  bĳ anderen, IV, 382.

	Loci, Beteekenis dezer uitdrukking in de Roomsche Theol., I. 2.

	Loci Communes, Beteekenis bĳ Cicero, I, 1;

  als naam d. Dogmatiek, I, 2.

	Logos, als benaming van Christus in de Schrift, I, 339;
  II, 234v., 241v., 283, 407v.;

  bĳ de Stoa, II, 232; bĳ Philo,
  II, 233v.;

  bĳ de Apolog., II, 405;

  opgevat als de wereldidee, II, 405v.

	Loon in de H. Schrift, II, 553v.;
  III, 563v.; IV, 526v.

	Lot als openbaringsvorm, I, 252.

	Luthersche Dogmatiek, Geschiedenis, I, 98v.

	Lutherschen, Verschil van de Geref., I, 110v.;
  II, 328v., 418, 556v., 567v.;
  III, 446v.;

  verwantschap met de Remonstranten, II, 329v.;

  over de duo hemisphaeria, I, 223;
  II, 35v., 534v.;
  III, 152;
 IV, 156, 187;

  over de cognitio Dei insita, II, 36v.;

  over de deugden Gods (indeeling), II, 98;

  over de praedestin., II, 328v.;

  over het beeld Gods, II, 529v., 530v., 534v., 556v., 565, 567v.;

  over de erfzonde, II, 567, 569;
  III, 125v.;

  over de verhouding van O. en N. Test., III, 199;

  over de twee naturen in Christus, III, 244v., 290, 294, 350, 412v.;

  over de aanbidding van Christus, III, 300;

  over de nederdaling ter helle, III, 379;

  over de verhooging van Christus, III, 412v.;

  over de heilsorde III, 446v.;

  over de kerk, IV, 23;

  over de regeering der kerk, IV, 108v., 128v., 156,
  164;

  over het episcopaat, IV, 99;

  over de genademiddelen, IV, 196;

  over de wet, IV, 207v., vgl. II, 556;
  III, 350;


  over Woord en Geest, IV, 210v.;

  over de Sacram. IV, 228, 232, 235v.,
 242, 243;

  over den Doop, IV, 264v., 271, 281;

  over het Avondm., IV, 318, 331v., 341v.;

  over den tusschentoestand, IV, 379v.;

  over de wederkomst van Christus, IV, 480.

	Λύτρον, van Christus gebruikt,
  III, 363.



M.


	Magie, I, 246.

	Mahdi, volgens het Mohammedanisme, IV, 426.

	Majesteit Gods, II, 194.

	Mal’ak Ihvh, I, 250;
  II, 229v.

	Manicheisme, II, 388;
  III, 54.

	Mantiek, I, 246.

	Maria, III, 261v.; Haar onbevlekte ontvangenis, volg. Rome
  III, 145v. 262v.;

  haar voortdurende virginiteit, III, 271.

	Marrow Controversy in Schotland, I, 128;

III, 395v.

	Materialisme, I, 285;
  II, 391, 392v., 394v., 419v.;

  over het zedelĳke leven, II, 59.

	Mensch De, Vergeleken met de engelen, II, 442v., 567v.;

  met de dieren, II, 490, 557v.;

  zĳn oorsprong, II, 490v.;

  ouderdom, II, 498v.;

  eenheid, physisch en ethisch, II, 500v., 563v., 568v.;
  III, 129v.;

  oorspronk. woonplaats, II, 504v., 543;

  wezen, II, 508v.;

  heerschappĳ over de aarde, II, 543v.;

  zĳn verhouding tot de natuur, volgens de christelĳke wereldbeschouwing,
  II, 422v.; III,
  24v.;

  zĳn bestemming, II, 545v.;

  verlossingsvatbaarheid, III, 188.

	Menschwording van den Zoon, III, 253v.;

  als centrum der openbaring, I, 268, 269;
  III, 257v.;

  buiten de zonde, II, 406;
  III, 258v.;

  voorbereiding daartoe, III, 210v, 211v., 256v.;

  in haar verband tot de religie, III, 285v.;

  was ze een vernedering? III, 291, 375.

	Meritum ex congruo bĳ Rome, II,
  324, 356; III, 442.

	Messiasverwachting in de profetieën, III 230v., 308v.;
 IV, 427v.;

  in de apocr. litteratuur, III, 232v.;

  bĳ de Joden in Jezus’ dagen, III, 232v.

	Metaphysisch bewĳs voor de onsterfelĳkheid der ziel, IV, 360v.

	Methodisme, I, 132;
  III, 458, 466v., 481v., IV, 21v.

	Michael, II, 431.

	Middelaarschap van Christus, III, 332v.;

  van eeuwigheid, III, 206, 334. Vgl. verder
  verbond der genade, werk van Christus.

	Middelen der genade, IV, 193v.

	Mis in de Roomsche kerk, IV, 249, 317, 337v.;
 voor gestorvenen, IV, 317, 349.

	Modernen in Nederl., I, 129v.;

  ethische, I, 192, 451;

  hun Godsbegrip, II, 84;
  III, 13;

  hun positie tusschen creatie en evolutie, II, 514v.;

  over het werk van Christus, III, 328;

  over de heilsorde, III, 460.

	Molinisten, I, 93;

  over de praedestinatie, II, 326, 327;

  over den concursus, III, 11;

  over de genade, III, 441v.

	Monarchianisme, I, 61.

	Monisme, I, 285v.

	Monophysitisme in het Oosten, I, 64,
  III, 242.

	Montanisme, I, 381;
  III, 320;

  over de kerk, IV, 9;

  over de lapsi, IV, 139.

	Morale indépendante, I, 192,
  II, 59.

	Moreel bewĳs voor het bestaan Gods, II, 58v.;

  voor de onsterfelĳkh. der ziel, IV, 361v.

	Moreele theorie over het werk van Christus, III, 329, 358v., 364.

	Motazelieten, II, 318.

	
Motiva credibilitatis in de Roomsche Theol. I, 36, 424v., 485v.

	Μυστηριον, I, 530v.;
 IV, 217.

	Mysterien volg. Rome, I, 221;
 IV, 217.

	Mysticisme, I,
 380v.; II, 34, 39, 539;
 III, 320v., 450v.;
 IV, 193, 195v.

	Mystiek in de Middeleeuwen, I, 85v.;

  vgl. Mysticisme.

	Mystische theorie over het werk van Christus, III,
  320v., 328, 358v., 364.



N.


	Naam Gods in de H. Schrift, II, 62v.

	Naturalisme, I, 227;

  over de bĳzondere openb., I, 279v.;

  over het beeld Gods, II, 513v.

	Naturen, Twee, van Christus, III, 240v., 279v.

	Natuur, De, en hare orde volgens de theistische wereldbeschouwing,
  I, 259, 273, 286v., 290v.;
  II, 420v.;
  III, 10, 21v.;

  invloed van den val des menschen op de, II, 548v., 558, 560v.;
  III, 173v.;

  als kenbron der Theologie, Zie Theol. naturalis.

	Natuur en genade, I, 240v., 278v.;
  II, 534v.;
  III, 471, 476v.; IV, 155v.,
  186v.;

  bĳ Rome, I, 276v.;
  II, 524; III,
  475v.; IV, 162, 186, 248;

  bĳ de Luth. II, 534v.;

  in het Anabapt. I, 222;
 IV, 162, 186, 289.

	Natuurwetenschap en Christendom, I, 289v.;
  II, 422v., 465;
  III, 23v.

	Natuurwetten, I, 287v.;
  III, 21v.

	Navolging van Christus. Opvatting daarvan in de chr. kerk, III,
  349, 434.

	Nederdaling ter helle, III, 377v.;

  bĳ de Lutherschen, III, 379, 413.

	Ned. Geloofsbelĳd., Art. 15, IV, 277.

	Neokantianisme, I, 109;
  II, 15, 84. Vgl. verder Ritschl.

	Neolutheraansche opvatting v. d. werking der Sacr., IV, 224;

  van den Doop, IV, 268;

  v. h. Avondmaal, IV, 322v., 334v., 346.

	Neonomianisme in Engeland, I, 118;
  III, 454, 455;

  in ’t alg. in betr. tot de heilsorde, III, 454v.

	Neo-Scholastiek na Trente, I, 88v.;

  in de 19e eeuw, I, 97.

	Nestorianisme, III, 281v.

	New-England Theology in Amerika, I, 137, 138;
  III, 127, 326, 396.

	Nieuw-Jeruzalem, IV, 515.

	Nieuw-Testament, Gezag, I, 333v.;

  over het Oude Test., I, 329v.
  Vgl. verder Bedeeling des O. V. en Oude Testament.

	Nominalisme in de Middeleeuwen, I, 83v., 166;

  over de kennisse Gods, II, 9;

  over Gods wil en macht, II, 210v., 224v.

	Nomisme, III, 553;
 IV, 203v., 209.

	Nooddoop, IV, 294v.

	Noodlot, III, 9v.

	Noodzakelĳkheid der Schrift. Zie Schrift.

	Novatianisme over de lapsi, IV, 139.



O.


	Obedientia activa van Christus, III,
  349v.; vgl. met de obed. passiva, III, 361v.

	Obedientia passiva van Christus, III,
  353v.; vgl. met de obed. activa, III, 361v.

	Oecumenische conciliën, IV, 92, 182.

	Offerande, Oorsprong en wezen, III, 303v.;

  bĳ Israel, III, 305v., 362v.;



	van Christus, III, 311v., 364;
 IV, 338.

	Offermaaltĳden, IV, 300v.

	Oliesel, heilig, bĳ Rome, IV, 249.

	Onafhankelĳkheid Gods, II, 116v.

	Onbegrĳpelĳkheid Gods, II, 1v.

	Onderdompel. bĳ den Doop, IV, 272v.

	
Oneindig. Opvatting in de N. Phil., II, 17, 20, 127, 144.

	Oneindigheid Gods, II, 126v.

	Onfeilbaarheid van de kerk en den Paus bĳ Rome,
  I, 364, 387, 403v. 406; IV, 58v.,
  94v., 144v.;

  van de kerk in goeden zin, IV, 59.

	Onmacht des menschen ten goede, III, 147v., 477v.

	Onschuld der kinderen, III, 114.

	Onsterfelĳkh. van den eersten mensch, II, 542v.;

  van de ziel, IV, 353v., 384;

  conditioneele, bĳ de kerkvaders, IV, 356, 501;

  in den nieuweren tĳd, IV, 501v.

	Onthouding van de kelk in het Avondmaal bĳ Rome, IV, 336.

	Ontologisch bewĳs voor het bestaan van God, II, 53v.;

  voor de onsterfelĳkheid der ziel, IV, 359v.

	Ontologisme, I, 96;
  II, 31, 35.

	Ontvangenis van den Heiligen Geest. Zie Christus.

	Onveranderlĳkheid Gods, II, 119v.;
  III, 382;

  in verband tot de schepping, II, 409v.

	Onzienlĳkheid Gods, II, 150v.

	Oordeel, Laatste, IV, 490v.

	Oostersche kerk en Theologie in onderscheiding van de Westersche,
  I, 69;
  II, 289v.;
  III, 242; IV, 90, 142;

  invloed op het Westen, I, 71v.;
  III, 242v.

	Openbare Belĳdenis, IV, 352.

	Openbaring. Begrip, I, 217v.;

  verh. tot de religie, I, 175v., 210v., 215v., 226;
  II, 428;

  altĳd supranatureel, I, 218, 225;
  II, 428;

  in zekeren zin ook natuurlĳk, I, 290v.;

  onderscheiding in de, I, 219v.;

  volgens de Schrift, I, 224v.;

  altĳd middellĳk, I, 228;

  Algemeene I, 229v.;

  Bĳzondere I, 244v.;

  middelen, I, 245v.;

  begrip, I, 263v.;

  bovennat. kar. I, 273v.;

  bestrĳding door het Naturalisme, I, 279v.;

  historisch karakter, I, 268, 297v., 371v.;

  menschelĳk kar., I, 228v., 268v., 348v., 358;
  II, 65v.;

  verhouding tot de Schrift, I, 299v.;

  tot de natuur, I, 278, 289v.;

  geschied. der, I, 270, 302v., 421.

	Opleiding van dienaren des Woords, IV, 167.

	Opstanding van Christus, III, 409v.

	Opstanding der dooden, IV, 482v.

	Opzieners. Zie ouderlingenambt.

	Ordinatie tot het ambt, IV, 124v.;

  bĳ Rome, IV, 125, 138, 139, 249v.

	Orthodoxe Theol. in Duitschl. in de 19e eeuw, I, 108.

	Oude Testament. Gezag bĳ Israel, I, 306v., 328;

  bĳ Jezus en de Apostelen, I, 307, 329v.;

  citaten in het N. Test., I, 329, 331v.;

  gesch. van het, in de Chr. kerk, in zĳn verhouding tot het N. T.,
  III, 196v.; IV, 203;

  verhouding tot het N. T., I,
  332; III, 206v., 216v.; IV, 202,
  443v., 513v.

	Ouderlingenambt. Instelling, IV, 74v.;

  taak, IV, 75v., 169v.;

  verkiezing door de gemeente, IV, 79;

  bĳ Rome, IV, 127v.;

  bĳ de Luth. IV, 129;

  bĳ de Geref, IV, 129v.

	Ουσία, Gebruik van dit woord in de Theol.,
  II, 269, 271.

	Overheid als regeerder der kerk volgens de Lutherschen enz., IV, 108v.,
 111, 160v., 189.

	Oxforder beweging in Engeland, I, 133.



P.


	Pactum salutis,
  III, 203v., 256;

  verh. tot het Genadeverbond, III, 221v.

	Palaeontologie, II, 485v.;
  III, 174.

	Pantheisme. Alg. karakter, I, 17, 149, 285;
  II, 121v., 227, 308, 392v.;
  III, 278v.;

  over de religie en openb., I, 194, 216;

  over de onveranderlĳkh. Gods, II, 121v.;

  over de eeuwigh. Gods, II, 129;

  zĳn Godsbegrip, II, 20v., 82v., 91, 127, 144;

  over het bewustzĳn

	
Gods, II, 156v.;

  over de geestel. natuur Gods, II, 146, 148;

  over den oorspr. der dingen, II,
  388v., 392v., 409, 411v., 414v., 419v.;

  in betrekking tot het Voorzienigheidsgeloof, III, 9;

  tot de causae secundae, III, 25v.;

  Dualisme in het, III, 278.

	Papale stelsel, I, 403v.;
 IV, 87v., 144v, 189v.

	Paradĳs, II, 504v.;
 IV, 373.

	Parochie bĳ Rome, IV, 115.

	Paroesie. Zie wederk. van Christus.

	Parzisme, Verh. tot het Judaisme, II, 425;

  over oorsprong der zonde, III, 41, 54;

  over de toek., IV, 426.

	Pascha. IV, 299v.

	Pasi-tigris hypothese over de ligging van het Paradĳs, II, 505.

	Paulus als Apostel, I, 335v.;
 IV, 65v.

	Paus. Zĳn primaat, I, 403v.;
 IV, 87v.;

  zĳn macht, I, 407; IV,
 143v.;

  Vgl. verder onfeilbaarheid, Papale stelsel.

	Pelagianisme, II, 319v., 349v., 371, 377v., 512, 513v., 539;
  III, 43v., 63v., 112, 136, 464v., 496, 505v.;

  over de genoegzaamh. der algem. openb., I, 232;

  over den wil Gods, II, 220;

  over de volgorde der besluiten, II, 333v.

	Peremtoir examen, IV, 123, 124.

	Permissio, II, 334, 336v., 363v.;
  III, 31, 55v.

	Persoon in de Triniteitsleer, II, 273v.

	Persoonlĳk karakter der Dogmatiek. Zie Dogmatiek.

	Persoonlĳkh. Gods, II, 17, 21v.;

  in verband tot de geestelĳke natuur Gods, II, 150.

	Pessimisme, III, 47, 55, 169v.;
  IV, 425.

	Petrus als Apostel, IV, 71v.;

  zĳn primaat volg. Rome, IV, 93v., 100v.;

  zĳn verblĳf in Rome; IV, 103.

	Phariseën. Hun eschatol. denkbeelden, IV, 371.

	Phraseologia sacramentalis, IV, 238v.

	Pietisme in Duitschl., I, 100v.;
  III, 456v.;

  in de Geref. kerk, III, 455v.;

  beoordeeling, III, 466v., 481v.;

  over de kerk, IV, 21.

	Pilatus, Pontius als rechter v. Jezus, III, 376.

	Plaatselĳke kerken in hare verh. tot de algem. kerk, IV, 7,
 32, 114v.;

  hun gelĳkheid, IV, 115.

	Plaatsvervanging op zedelĳk gebied, III, 134v., 369v.

	Planeten. Zĳn zĳ bewoond? II, 426v.

	Poetische boeken des O. T., I, 327v.

	Polygenisme, II, 501, 502.

	Potentia absoluta Dei, volg. het Nominalisme,
  II, 212, 224;

  volg. de Geref., II, 226, 373.

	Potestas docendi der kerk, IV, 165v.;

  bĳ Rome, IV, 138v., 163.

	Potestas gubernationis, IV, 164v., 169v.

	Potestas juris-dictionis bĳ Rome, IV, 139v.

	Potestas misericordiae, IV, 165, 177v.

	Potestas ordinis bĳ Rome, IV, 139.

	Praeadamitisme, II, 501, 502.

	Praedestinatie, II, 316v.;

  plaats in de Dogmatiek, II, 332v.;

  complete en incomplete sumpta bĳ Rome, II, 325.

	Praedestinatio gemina,
  II, 323, 335, 358, 365, 369, 372.

	Praedestinatus, Het boek, II, 322, 324.

	Praeexistentianisme, II, 564v.;
  III, 70v., 129.

	Praeparatoir examen, IV, 124.

	Praescientia Dei, II, 161v.;

  in verband met ’s menschen vrĳheid, II, 161v., 351v.

	Πρεσβυτεροι en ἐπισκοποι in het
  N. T., IV, 74v., 97v.

	Presbyterale kerkregeering, IV, 129v.

	Priesterschap, III, 302;

  van Christus, Zie werk van Christus.

	Princeton College en Theology in Amerika, I, 138.

	Principium. Beteek. dezer uitdr. in de Philos., I, 141;

  in de Theol. I, 141;

  essendi der Theol., I, 141v.;

  cognoscendi der Theol., I, 142v.;

  externum en internum, I, 143v.;

  in de wetenschap, I, 145v.;

  in de religie, I, 171v.;


  externum der Dogm., I, 24v., 215v.;

  internum, I, 416v.

	Προγνῶσις, II, 316, 351.

	Proefgebod in het Paradĳs, II, 555, 558v.

	Profeten des O. T., Hun zelfbewusth.
  I, 323v.;

  hun schrĳven, I, 324v.;

  hun verh. tot de Thora, I, 325;

  hun geschiedbeschrĳving, I, 327, vgl. Profetie.

	Profeten in het N. T., IV, 68.

	Profetie, I, 251v., 323v.

	Profetiën des O. T. over Israels toek. en herstel, IV,
  426v., 441v.

	Profetisch ambt van Christus, I, 257v.;
  III, 310v., 388;

  in de verhooging, III, 418.

	Προορισμος, II, 316.

	Προσωπον, als aanduiding van de 3 personen,
  II, 273v.

	Προθεσις, II, 316.




Q.


	Quakerisme, I, 124;
  III, 321, 401, 403; IV, 21v.;

  over de Sacr., IV, 223, 267.



R.


	Raad des vredes. Zie Pactum Salutis.

	Raad Gods, II, 313v.

	Ratio ratiocinans et ratiocinata. Beteek. dezer onderscheiding,
  II, 75, 93.

	Rationalisme in de kenleer, I, 145v.

	Rationalisme der 18e eeuw, I, 101, 427v.;
  III, 451;

  verschillende vormen, I, 279v.;

  over de openb. I, 280v.;

  over de kenbaarh. Gods, II, 11v.;

  over de heilsorde III, 451;

  over de kerk, IV, 20;

  over de Sacram., IV, 223;

  over het Avondm., IV, 322.

	Realisme in de Erkenntnistheorie, I, 157v.;

  in de verklaring d. erfzonde, II, 569;
  III, 129v.;

  in de beschouwing van het lĳden van Chr., III, 371v.

	Reatus culpae et poenae bĳ Rome,
  III, 162.

	Reatus potentialis et actualis bĳ de Geref.
  III, 162, 549.

	Recht en religie, II, 84v.;
  III, 345v.

	Rechtsorde, II, 201;
  III, 157v., 346v.

	Rechtvaardigmaking, III, 529v.;
 IV, 410;

  in haar verhouding tot het geloof, III,
  452v., 481v., 522v., 535v., 544v.

	Rede, Haar natuur, I, 169;

  taak in de Theol., I, 525v.

	Reformatie, De, over natuurl. en bovennat. openb., I, 221v.;

  over het geloof, I, 477;

  over de verhoud. van geloof en Theol., I, 520v.;

  over de mysteriën des geloofs, I, 531;

  over het werk van Christus, III, 319v.;

  over de kerk, IV, 14v., 33v.;

  haar oordeel over de Roomsche kerk, IV, 47;

  over de genademidd., IV, 194v.;

  over Wet en Evang, IV, 205v.;

  over de Sacram. IV, 220v., 271;

  over den tusschentoestand, IV, 379v.

	Reformatie der kerk, IV, 118v.

	Regeering Gods, III, 28v.

	Regeering der kerk. Zie kerk.

	Religie, Principia, I, 171v.;

  wezen, I, 171v.;
  II, 552v.;

  objectieve, I, 172v., 175v.;

  subjectieve, I, 172v., 177v.;

  zetel, I, 183v.;
 IV, 1;

  intellectualist. opvatting, I, 186v.;

  moralistische opvatting, I, 190v.;

  aesthetische opvatting, I, 195v.;

  en wetenschap, I, 189, 210, 376;

  en zedelĳkheid, I, 193v., 462;
  III, 553;

  en kunst, I, 199v., 210;

  oorsprong, I, 202v.;

  in hare verhouding tot de openb., I,
  175, 210. vgl. openbaring;

  tot het verbond, II, 551v.;

  tot de vleeschwording, III, 285;

  tot het recht, II, 84;
  III, 346v.;

  sociaal element in de IV, 1v.

	Remonstrantisme, over de inspiratie, I, 318;


  over de kenbaarh. Gods, II, 11;

  over de eenvoudigh. Gods, II, 142;

  over de praedest., II, 340v.;

  over de voorzienigh., III, 12;

  over het O. V., III, 199;

  over de aanbidding van Christus, III, 298;

  over het werk van Chr., III, 325, 401;

  hun acceptilatie-theorie, III, 367;

  over de heilsorde, III, 451;

  over de kerk, IV, 20;

  over de kerk. macht, IV, 155;

  over de synoden, IV, 183;

  over de genademidd., IV, 193;

  over de confessie, IV, 167v.;

  over de sacr., IV, 223, 267.

	Restitutie-theorie tot verzoening van Schrift en natuurwetenschap,
 II, 473, 478.

	Reveil. Karakter, I, 131.

	Rĳk der zonde, III, 96, 167, 184.

	Ritualisme in de Eng. kerk, IV, 23.

	Roeping, III, 485v.;

  object, III, 399, 488;

  in verband tot de wedergeb., III, 480, 483v., 500v.;

  niet universeel, II, 354;
  III, 488.

	Roeping tot het ambt, IV, 121v.

	Romantiek, I, 196, 431.

	Rome. Grondgedachte, I, 221, 276, 277, 426v.;
  II, 517v., 526;
  III, 243, 443v.; IV, 162,
 186, 248;

  over het principium der Dogm., I, 17v.;

  over de inspiratie, I, 312v.;

  over de verh. van Schrift en kerk, Zie kerk;

  over de noodzakelĳkh. der Schrift, I, 380v.;

  over de duidelĳkh. der Schrift, I, 392v.;

  over de motiva credibilitatis,
  I, 36v., 424v., 485v.;

  over het geloof, I, 476v.;
  III, 442, 521v.;

  over den grond des geloofs, I, 485v.;
 IV, 40;

  over de fides implicita,
  I, 518v.;

  over de verhouding van geloof en Theol., I, 517v.;

  over de mysteriën I, 531;

  over de visio Dei per essentiam,
  I, 152v., 518;

  over de praedestinatie, zonde en genade, II, 323v.;
  III, 394, 439v., 442v., 475v.; IV,
  410;

  over de kenbron v. d. leer der schepping, II, 387;

  over λατρεια en δοίλεια,
  II, 452v.;
 IV, 393v., 400v.;

  over het beeld Gods en het donum superadditum, II, 518v., 555, 570;

  over de erfzonde, II, 525;
  III, 116v.;

  over de concupiscentia, III, 86, 122;

  over de onderscheiding van peccata venialia en mortalia, III, 98v.;

  over de onbevlekte ontvangenis van Maria, III, 145v., 262 v.;

  over reatus culpae et poenae
III, 162;

  zĳn bescherming van het bĳgeloof, III, 181v.;

  over het onderscheid van O. en N. Test., III, 198;

  over de twee naturen van Chr., III, 243v., 291, 414;

  over de aanbidding van Chr., III, 243v., 299v.;

  over het werk van Chr., III, 318v., 333v.;

  over de obed. activa, III, 349;

  over de nederdaling ter helle, III, 378v.;

  over de heilsorde, zie praedest., zonde en genade;

  over de kerk, IV, 11v., 32v., 35;

  over de kenteekenen der kerk, IV, 12v., 38v.;

  over de eigenschappen der kerk, IV, 53v.;

  over het „extra ecclesiam nulla salus”, IV, 42v.;

  over de macht der kerk, IV, 138v., 162v.;

  over de genademidd., IV, 193v.;

  over Wet en Evangelie, IV, 204v.;

  over het getal der sacr., IV, 218v.;

  over de sacr. in ’t alg., IV, 218v., 226,
 232, 236v., 239v., 247v.;

  over den Doop, IV, 248, 262v., 270,
 275, 277, 281;

  over het Avondmaal, IV, 315v., 331v.;

  over het vagevuur, IV, 378v.;

  over de aanroeping en vereering der heiligen, IV, 392v., 398v.;

  over den toekomstigen staat der kinderen, IV, 523.

	Roomsche Theologie, na Trente. I, 88v.

	Ruimte, Begrip v. d. II, 135v.

	Russische kerk, I, 68v.;
  IV, 22, 142. Zie voorts Grieksche kerk.

	Ruste Gods op den 7en dag, II, 462;
  III, 1.




S.


	Sabbatsgebod in den staat der rechtheid, II, 559.

	Sabellianisme, II, 262, 264v., 310.

	Sacramentaliën bĳ Rome, IV, 247.

	Sacramenten, IV, 215v.;

  verhoud. tot het Woord, IV, 166, 199v.,
 220, 232v.;

  getal der, IV, 217v., 246v.

	Sadduceën, IV, 371.

	Σαρξ bĳ Paulus, III, 49v., 66v.

	Satan, Leer v. d. in de Schrift, III, 90v.;

  als verleider van den mensch, III, 38v.;

  zĳn macht, III, 182v.;

  Christus en, III, 421v.

	Saumursche Theologie, I, 122v.; II, 341; III, 127, 454;

  in Engeland, III, 395.

	Savoy Declaration, I, 123.

	Schaamte, III, 164;

  gemis van, bĳ den eersten mensch, II, 515.

	Sche’ol in de H. S., IV, 365v., 385v.

	Schepping, II, 386v.;

  als grondslag der openbaring, I, 225;

  in verband tot de Triniteit, II, 228, 282, 310v., 401, 402v.;

  uit niets, II, 397v.;

  in hare verh. tot den Zoon, II, 405v.;
 IV, 475;

  tot den tĳd, II, 408v.;

  tot de voorzienigheid, III, 16v.;

  einddoel, II, 4l5v.;

  haar infralapsarisch karakter, II, 546;
  III, 175, 258;

  als onderstelling der vleeschwording, III, 256v.

	Scheppingsdagen. Volgorde, II, 460v.;

  volg. de ideale theorie, II, 464, 471v.;

  duur van de, II, 473v., 478v.

	Scheppingsverhaal, II, 457, 490.

	Schisma, IV, 52.

	Scholastiek in alg. zin, I, 80;

  in de Geref. Theol., I, 115v.;

  fout der I, 161.

	Scholastiek, Middel-Eeuwsche, I, 80v.;

  invloed op de verdeeling der dogmat. stof, I, 36;

  over de mensch. kennis, I, 165v.;

  over de onderscheiding van Theol. natur. en supranat., I, 220v.;

  over de onbegrĳpelĳkh. Gods, II, 8;

  over de aangeboren begrippen, II, 35;

  over de praedestinatie, II, 323v.;

  over de uitgestrektheid der voldoening van Chr., III, 392v.;

  over de genade, III, 438v.

	Schrift Het, in algem. zin, I, 296.

	Schrift Heilige, als principium der Theol., I. 25v., 241;

  beteekenis der I, 305v.;

  geen wetboek, I, 20, 372v., 527;

  kerk en, I, 24, 304, 363, 366v., 380, 383, 385, 424;
 IV, 195v.;

  in hare verhouding tot de openbaring, I, 299v., 344;

  haar tĳdelĳk karakter, I, 143v., 300, 389v., 422;

  hare beteekenis voor de wetenschappen, I, 359v.;
  II, 465, 476;

  eigenschappen der I, 363v.;

  gezag, I, 366v.;

  noodzakelĳkheid, I, 380v.;

  duidelĳkh., I, 392v.;

  genoegzaamh. I, 400v.;

  strĳd tegen de I, 354v.

	Schriften Heilige, in de godsdiensten, I, 295.

	Schuld der zonde, III, 161v.;

  in verb. tot de smet, III, 137v., 164v.

	Schuldbewustzĳn, geen maatstaf der zonde, III, 95, 163;

  in verband tot de object, schuld, III, 163v.

	Scientia media, II, 162v., 326.

	Semipelagianisme, II, 320;
  III, 43v., 115v., 391v., 435v.

	Serafim. II, 431.

	Simplicitas Dei. Zie eenvoudigh. Gods.

	Slang in het Paradĳs, III, 37v.

	Sleutelmacht, IV, 135v.;

  bĳ Rome, IV, 138v.;

  bĳ Lutherschen en Geref. IV, 152v.

	Smet der zonde, III, 164v.;

  in verb. tot de schuld, III, 137v., 164v.

	Socialisme, II, 561.

	Socinianisme, I, 120;

  over de nat. Godskennis, I, 222;

  over de inspiratie, I, 318;

  over de kenbaarheid Gods, II, 11, 82;

  over de eenvoudigh. Gods, II, 141, 147;

  over Gods alwetendh. in verband met ’s menschen vrĳheid,
  II, 161v., 352;

  over de Triniteit, II, 263v.;


  over de praedestinatie, II, 340, 352;

  over de schepping, II, 390;

  over het beeld Gods, II, 512, 543;

  over de voorzienigheid, III, 11v.;

  over het O. T., III, 198v.;

  over de menschwording, III, 254;

  over de Godheid van Christus, III, 266, 412, 414, 424;

  over de aanbidding van Chr., III, 298;

  over de satisfactio vicaria, III, 322v., 345v.;

  over het priesterambt van Christus, III, 323, 418v.;

  over de heilsorde, III, 451;

  over de kerk, IV, 20;

  over de genademiddelen, IV, 193, 223;

  over den Doop, IV, 267;

  over den tusschentoestand, IV, 381;

  over de toek. vernietiging der goddeloozen, IV, 501.

	Solidariteit onder menschen, III, 132v.

	Soorten, onveranderlĳkheid der, bĳ de organische wezens,
  II, 495.

	Spiratie des H. Geestes. Zie H. Geest.

	Spiritisme, II, 427;
  IV, 395v., 397v.

	Spiritualisme, over de toek. zaligheid, IV, 513v.

	Spraakverwarring van Babel. Beteekenis, I, 235;
  II, 502v.

	Staat en kerk, IV, 111, 161v.,
  189v.;

  onder Israel, IV, 3, 132v.;

  in de oudheid, IV, 132;

  bĳ Rome, IV, 141v., 148v.;

  in het Oosten, IV, 142;

  in de Ref., IV, 152v.;

  bĳ de Geref., IV, 156v.

	Staten van Christus, III, 374v.;

  staat van vernedering, III, 374v.;

  van verhooging, III, 408v., 430.

	Status integritatis bĳ de Heid.,
  II, 508;

  volg. het Naturalisme, II, 512v., 548;

  volg. de supranatur. opv., II, 517v., 548;

  juiste opv., II, 529v., 546, 556v.;
  III, 64, 173.

	Status gloriae, II, 522v.;
 IV, 518v.

	Stellige straffen der zonde, III, 159v.

	Sterfdag van Jezus, IV, 302, 303.

	Stoffelĳke wereld, II, 456v.

	Straf, wezen der, III, 156v.;

  der zonde, III, 155v.

	Straffen, helsche. Zie Helsche straffen.

	Straffen, wereldlĳke, in de Roomsche kerk, IV, 141v., 164.

	Subjectief uitgangspunt der christel. Theol., I, 467, 494.

	Subordinatianisme in de Trin. leer, II, 255, 263.

	Sufisme, II, 389.

	Supra- en infralapsarisme, II, 333v., 358v.

	Supranaturalisme der 18e eeuw in Duitschland,
  I, 102, 428;

  in Nederland, I, 126, 129, 428.

	Supranaturalistische opvatting van het beeld Gods. Zie Beeld Gods.

	Symboliek, I, 10;

  verh. tot de Dogmat. I, 27.

	Symbolisch karakter der Chr. Theol. volg. de nieuwere opvatting,
  II, 77.

	Symbolische handelingen der profeten, I, 261.

	Synagogen onder Israel, IV, 3v., 134.

	Synode van Dordr. in betr. tot het vraagstuk van supra- en infralapsarisme,
  II, 339.

	Synode van Orange, I, 76;
  II, 322;
  III, 438.

	Synoden, IV, 180v.;

  in de Roomsche kerk, IV, 92, 181.

	Synthetische indeeling der Dogmatiek. Zie Dogmatiek.



T.


	Taal, Beteekenis v. d., I, 296.

	Teekenen, IV, 229.

	Teleologisch bewĳs voor het bestaan van God. II, 56v., 157v.

	Teleologische- en mechanische wereldbeschouwing, II, 56v.

	Testament. Gebruik van dit woord in de Stat. vert.,
  III, 195.

	Testimonium Spiritus Sancti,
  I, 421v., 490v.

	Tetradisme, II, 265.

	Theisme, I, 218, 227, 286v.;
  III, 16v.

	Theistische wĳsgeeren. Hun Godsbegr., II, 21, 83.

	
Theologia archetypa en ectypa,
  I, 142, 144.

	Theologia Biblica, I, 15, 19v., 108.

	Theologia naturalis, volgens de zuivere Geref. opv.,
  I, 25v., 221v.;
  II, 46v.; 50v.;

  in lateren tĳd, I, 43, 222v., 427v.;
  II, 46, 51.

	Theologie, als wetenschap, I, 509v.;

  haar principium cogn. internum, I, 516v.;

  en kerk, I, 517, 525;

  en geloof, I, 509v., 517v.;

  en Philosophie, Zie Wĳsbegeerte.

	Theophanie, I, 248v.

	Theopneustie, als element der openb., I, 301, 302, 344;

  als eigenschap der Schrift, I, 302, 305, 354.

	Θεός, als naam van God,
  II, 103.

	Theosophie. Alg. karakter, I, 107;

  over de lichamelĳkh. Gods, II, 147v., 192v.;

  haar speculatie over de Trin. leer, II, 304v.;
  III, 47.

	Thomisten, over de praedest., II, 326;

  over de genade, I, 92;
  III, 441, 497;

  over de werking der sacr., IV, 239.

	Thora, I, 325v.

	Tĳd, Begrip v. d., II, 129v., 411;

  in verb. tot de schepping, II, 408v.

	Toepassing der zaligh. in hare relatie tot de verwerving,
  III, 399v., 430v., 449, 469v.;

  bĳ de Antinomianen, III, 451v., 467v.

	Toeval, III, 14.

	Toleranten in Nederland, I, 125.

	Toorn Gods, II, 196.

	Tractarianisme in Engeland, IV, 268.

	Traditie, volg. Rome, I, 400v.;

  bĳ de Joden, I, 306v.;

  volg. de Reform. I, 413v.

	Traditionalisme, I, 95v., 296v.

	Traducianisme, II, 565v.

	Transsubstantiatie, IV, 313, 315v., 331v.

	Trichotomisme, II, 537.

	Tridentinum, over de praedest., II, 325.

	Trinitarische formule bĳ den Doop, IV, 274v.

	Tritheisme in de Chr. kerk, II, 264v.

	Tubinger school, Roomsche over de inspiratie, I, 313v.

	Tucht, Kerkelĳke, IV, 171v.;

  in de 1e Chr. kerk, IV, 139v.;

  bĳ Rome, IV, 140;

  bĳ de Luth., IV, 154v.;

  bĳ Calvĳn en de Geref., IV, 155v.

	‎‏צֶדֶק‏‎, II, 194v.



U.


	Uitgang des Heiligen Geestes. Zie Heilige Geest.

	Unio mystica, III, 448, 555v.;
 IV, 342.

	Unitarisme in Engeland, I, 135.

	Universalisme, in de leer der voldoening, III,
  390v., 489v.;

  hypothetisch, IV, 499, 500v., 521v.

	Ὑποστασις, Gebruik van dit woord in de Theol.,
  II, 269, 273.

	Urim en Thummim, I, 252.



V.


	Vader naam van God, II, 113v., 239v., 279v.;
  III, 29.

	Vagevuur bĳ Rome, IV, 377v., 407v.;

  buiten Rome, IV, 380v., 408.

	Val der engelen, III, 39v., 66, 72;

  tĳd van dien, III, 69, 71.

	Val des menschen, III, 37v., 72v.;

  tĳd van dien, III, 68v., 71;

  invloed op de natuur, II, 558v.;
  III, 173, 407. Vgl. voorts zonde.

	Vaticaansch Concilie, over den Paus, IV, 94v.

	Verbeelding. Haar invloed op het ontstaan der zonde, III, 65.

	Verbond, in de H. S., III, 191v.;

  als vorm der religie, II, 551v.;

  leer v. h. in de Chr. Theol., II, 549;
  III, 196v.;

  bĳ de Geref., II. 550v.;
  III, 199v., 221v.

	Verbond der genade, III, 187v.;

  in ruimeren zin (Noachitisch), III, 209v., 218;

  met Abraham, III, 212;

  met Israel, III, 212v., 426;

  monopleurisch karakter, III, 194, 225;


  twee zĳden v. h., III, 227v.;
 IV, 245;

  in zĳn verh. tot de verkiezing, III, 224v., 226v.;
 IV, 285v.;

  tot het verbond der werken, II, 554, 564, 571;
  III, 219, 220v.;

  tot het pactum salutis, III, 221v., 372v.;

  weldaden, III, 425v.;

  in betrekk. tot kinderen, IV, 265v., 282v., 286v.

	Verbond der werken, I, 226;
  II, 547v.;
  III, 131v., 219;

  in hoeverre verbroken door de zonde, III, 83, 165, 219;

  in zĳn verh. tot het verbond der genade, II, 554, 564, 571;
  III, 219, 220v.

	Vereering der martelaren en heiligen, IV, 392v., 398v.

	Vergeving der zonden, III, 548v.;

  in verh. tot de voldoening, III, 348, bĳ Rome,
  III, 443.

	Verharding Gods, II, 369v.

	Verkiezing, II, 377v.;

  van Israel, II, 314;

  in het N. Test., II, 317v.;

verk. tot het verbond der genade,
  III, 224v., 226v.;
 IV, 285v.;

  haar object, het mensch. geslacht, II, 366, 384.

	Verkiezing tot de ambten door de gemeente, IV, 73, 79,
  122v.

	Verlichting, inw., als openbaringsvorm, I, 256v.;

  des H. Geestes, III, 513.

	Verlossingsvatbaarheid des menschen, III, 188.

	Vermittlungstheologie van Clemens en Origenes,
  I, 60, 61;

  in de Roomsche kerk, I, 96;

  in de Luth. kerk der 19e eeuw, I, 105v., 433v., 438v.;

  over de Heilige Schrift, I, 26, 319, 373, 383, 387;

  over de heilsorde, III, 461.

	Vernieuwing der wereld, IV, 511v.

	Verwerping, II, 369v.;

  bĳ Augustinus, II, 321, 334v., 358;

  bĳ Rome, II, 326v.;

  negatieve en positieve, II, 323, 335, 364, 369.

	Verzekerdheid des geloofs, III, 526v., 57Ov.

	Verzoeking van Christus, III, 297, 376.

	Verzoening als vrucht der voldoening, III, 381v.;

  bĳ Ritschl, III, 329v., 386v.

	Viae, de drie, in de kennisse Gods, II, 96.

	Visioenen, als openbaringsmiddel, I, 254v.

	Visio Dei per essentiam, II,
  151v., 518, 522; IV, 519.

	Vleescheten vóor den zondvl., II, 560v.

	Vloek Gods, III, 162v.

	Voldoening. Noodzakelĳkh. II, 209, 214;
  III, 341v.;

  tĳd der III, 350v.;

  in verb. tot Gods liefde, III, 356v., 381v.;

  als plaatsvervangende, III, 359v.;

  hare aequivalentie, III, 366v.;

  vruchten, III, 380v.;

  uitgestrektheid, III, 390v.;

  bestrĳding v. d. leer der III, 320v., 365v.

	Voleinding der eeuwen, IV, 481v.

	Volharding der heiligen, III, 565v.

	Volheid d. tĳden, III, 210, 215v., 260v.

	Volkeren. Hun ontstaan, II, 502v.

	Volksgodsdienst en Jahvedienst in Israel, IV, 364.

	Volmaakbaarheid der geloovigen, III, 559v.

	Volmaaktheid Gods, II, 128, 178.

	Voorbede voor de afgestorvenen, IV, 414v.

	Voorbereidende genade. Zie gratia praeparans.

	Voorbidding van Christus, III, 419v.;
 IV, 338;

  der zaligen, IV, 398v. Zie ook engelen.

	Voortplanting van het menschelĳk geslacht, II, 564v.

	Voorzienigheid Gods, III, 1v.;

  als besluit opgevat, II, 347v.;
 III, 5.

	Vormsel in de Roomsche kerk, IV, 248, 351.

	Vrouw, Schepping der, II, 563.



W.


	Waarachtigheid Gods, II, 173v.

	Waarheid, begrip, in het N. Test., IV, 444.

	
Waarneming, zinnelĳke, I, 161v.

	Waarzeggen in het O. T., IV, 395v.

	Wederdoopers, I, 120. Vgl. verder
  Anabaptisme.

	Wedergeboorte, III, 479v., 500v.;
  IV, 214v.;

  bĳ Paulus en Johannes, III, 500v.;

  en Doop, IV, 197, 266, 290v.

	Wederherstelling aller dingen, IV, 500v., 505v.

	Wederkomst van Christus, IV, 422v.;

  tĳd, IV, 475v.;

  wĳze, IV, 479v.

	Wederzien na den dood, IV, 417v.

	Wereld, Begrip, volgens het Theisme,
  I, 286, 290v.;
  II, 419v.;
  III, 21v.;

  kan ze eeuwig zĳn? II, 410v.;
 IV, 422v.;

  is ze de beste? II, 213, 423v.;

  verh. tot Gods wezen, II, 159v., 346;

  als object van verkiezing, II, 384;

  van Christus’ werk, III, 390, 403v.;

  hare vernieuwing, IV, 511v.

	Werkverbond. Zie verbond der werken.

	Werthurtheile, als inhoud en bewĳs der Chr. religie,
  I, 454, 460v.

	Westersche kerk en Theol., in onderscheiding van de Oostersche. Zie Grieksche,
  Oostersche kerk.

	Wet Gods, haar kar., II, 209, 214;
  III, 343v.;

  in het Paradĳs, II, 558v.;

  verschill. gedaante, III, 75;

  als maatstaf van zedelĳk handelen, III, 75v., 84v., 151;

  als kenbron der zonde, III, 84v.;

  haar eenheid, III, 94;

  hare beteekenis in het O. Verb., III, 215;

  als deel van het woord Gods, IV, 201v.;

  bĳ Paulus, IV, 202v., 205;

  en Evangelie, IV, 201v.; bĳ het eindgericht, IV, 492v.

	Wetenschap, Principia in de, I, 145v.;

  in hare verh. tot de religie, I, 189, 210, 376.

	Wetenschap Gods, II, 155v.

	Wezen Gods, in abstracto, II, 78; op onderscheidene wĳze bepaald in de Chr. Theol.,
  II, 80v.;

  en onderscheiden van de eigenschappen Gods, II, 86v.;

  in betr. tot de eigenschappen, II, 90, 115;

  in de Trin. leer, II, 270v.

	Wider hope theorie in Engeland, IV, 500.

	Wil, karakter v. d., II, 205v.;
  III, 87;

  als subject der zonde, III, 53, 85v.

	Wil Gods, II, 202v.;
  III, 341v.;

  in betr. tot z.z., II,
  178, 206, 418;

  tot het geschapene, II, 207, 413v., 419;

  als antecedens en consequens, II, 218v., 325, 354;
  III, 394;

  des besluits en des bevels, II, 216v.

	Wilsvrĳheid in Pelag. zin, II, 164v.;

  in Ger. zin, II, 167;

  in verband met de praescientia Dei, II, 167v.;

  met de praedest., II, 318v.

	Wĳsbegeerte. Hare verh. tot de Theol., I, 516v.;
  II, 456;

  haar gebruik in de Theol. bĳ de Apolog. en Kerkvaders, I,
  55, 57v., 59v., 511v.;
  II, 252;

  standpunt der Reformatie tegenover haar, I, 516v.;

  haar invloed op de Dogmatiek in de 18e en 19e eeuw,
  I, 42v.

	Wĳsheid Gods, II, 168v.;

  als hypostase, II, 228v., 232, 242, 405.

	Wonderen, I, 258v., 275, 289v.;
  III, 22; IV, 229;

  interpretatie door het Ration., I, 281v.;

  van Christus, III, 311, 376;

  geestelĳke, als element der openb., I, 274v., 303v.

	Woord en feit in de openb. Gods, I, 258v., 283v., 304, 352.

	Woord Gods. Beteekenis in de Heilige Schrift, I, 338v., 372,
 IV, 201;

  en Schrift, IV, 200v.;

  als naam van Christus, zie Logos;

  als kenteeken der kerk, IV, 44v., 51;

  als genademiddel, IV, 62, 193v.;

  en Geest, IV, 209v.;

  en sacramenten, IV, 166, 199v., 220,
 232v., 271;

  zĳn efficacia, IV, 211v.

	Wraak Gods, II, 196.





Z.


	Zaligheid Gods, II, 178v., 206.

	Zaligheid, als vrucht van Christus’ werk, III, 380v.;

  toekomstige, IV, 517v.;

  der jongstervende kinderen, IV, 522v.

	Zalving, III, 335;

  van Christus, III, 336.

	Zebaoth, als naam Gods, II, 111.

	Zedelĳke wereldorde, II, 59;
  III, 157v., 344, 347.

	Zedelĳkheid en religie, I, 193v., 462,
  III, 553.

	Zegel in de H. Schrift, IV, 230.

	Zekerheid, Soorten van I, 158, 470v., 478v.;

  des geloofs, I, 158, 469v., 478v.;
  III, 526v., 571v.;

  der zaligheid volgens Rome, I, 479;
  III, 570v.; IV, 251;

  moreele, bĳ Kant, I, 481v.

	Zelfbewustzĳn Gods, II, 158v.

	Zelfbewustzĳn van Jezus als Messias en Zone Gods, III, 237v.

	Ziel des menschen, II, 536;

  en geest, II, 537;

  vermogens der, II, 538;

  vereeniging met het lichaam, II, 541v.

	Zieleslaap, leer v. d., IV, 381, 386v.

	Zielsverhuizing, leer v. d., in de oudheid, IV, 407;

  in den nieuweren tĳd, IV, 381v.

	Zielzorg bĳ de Gereform., IV, 170v.

	Zoenoffer, III, 304v.

	Zonde, In betr. tot de verwerping, II, 373;

  tot de regeering Gods, II, 369v., 373v.;
III, 30v., 34v., 55v., 61v.;

  oorsprong, III, 34v.;

  invloed op de natuur, II, 558v.;
III, 173, 407;

  ethisch karakter, II, 53, 80, 81;

  wezen, III, 72v.;
 IV, 506v.;

  bĳ engelen en bĳ menschen, III, 51, 66v., 92, 188;

  graden in de, III, 89v.;

  principe, III, 96v.;

  onderscheiding in vergeeflĳke en doodel. bĳ Rome,
  III, 98v.;

  tegen den H. Geest, zie lastering; verbreiding,
  III, 104v.;

  straf, III, 155v.;

  als straf v. zonde, III, 135v.

	Zondvloed. Zĳn geolog. beteekenis, II, 474v., 487v.

	Zoon Gods. Gebruik van dezen naam in de H. Schrift, II, 243;

  als naam van den 2en persoon, II, 243v.;
  III, 238;

  in betrekking tot de schepping, II, 405v.;
 IV, 475.

	Zoon des menschen. Beteekenis van dezen naam, III, 235v.









Opmerkingen van de bewerker.

Alle moeite is gedaan om in dit bestand een getrouwe
afbeelding te geven van de originele versie. In het
origineel wordt æ als ae weergegeven, œ als oe; deze
schrĳfwĳze is hier gehandhaafd.

Hier en daar zĳn spatiëring of punctuatie stilzwĳgend gecorrigeerd.
Ook zijn sommige samengestelde uitdrukkingen zoals „afaan” en „alwat”
enz. stilzwĳgend gesplitst tot „af aan”, „al wat” enz.

Enkele veelgebruikte afkortingen zoals LXX,
O. T. en N. T.
zijn van een uitleg voorzien om het leesgemak bij gebruik van een schermlezer te
verbeteren.

Eventuele zetfouten in het Grieks zĳn onveranderd
weergegeven. Duidelĳke zetfouten in het Hebreeuws zĳn
gecorrigeerd, en waar nodig zĳn de diakritische tekens
stilzwĳgend verbeterd of aangevuld.

Overduidelĳke zet- en spelfouten in het origineel zĳn
als volgt gecorrigeerd.

Correcties.


	Pag. 5: „verkoor” vervangen door „verkoos”
(maar Hĳ verkoos ook een aantal jongeren).

	Pag. 33: ingevoegd „niet” (zĳ behooren niet
tot het rĳk van Christus).

	Pag. 36: „institnut” vervangen door
„instituut” (dat ook instituut en organisme der kerk).

	Pag. 45: „uitsprekcn” vervangen door
„uitspreken” (die klaar en duidelĳk dit uitspreken ).

	Pag. 46: „one” tweemaal vervangen door „ohne”
(Gottes Wort kann nicht ohne Gottes Volk sein, wiederum
Gottes Volk kann nicht ohne Gottes Wort sein).

	Pag. 46: „one” vervangen door „ohne” (Gottes Volk kann nicht ohne Gottes Wort sein).

	Pag. 68: „Huyper” vervangen door „Kuyper” (Dr.
H. H. Kuyper, De opleiding tot den dienst des Woords).

	Pag. 86: „toestemmiag” vervangen door
„toestemming” (die met toestemming der gemeenten verkoren werden).

	Pag. 100: „de elven” vervangen door „dezelven”
(dat hĳ met dezelven gemeen had).

	Pag. 143: „Poutif” vervangen door
„Pontif” (Bellarminus, de Rom. Pontif. V. de membris eccl. III.
Hergenröther).

	Pag. 145: „snbordinationis”
vervangen door „subordinationis” (officio hierarchicae subordinationis veraeque obedientiae
obstringuntu).

	Pag. 152: „tnsschen” vervangen door
„tusschen” (Evenzoo maakte Calvĳn tusschen kerk en staat
onderscheid).

	Pag. 155: „qaalitatieve” vervangen door
„qualitatieve” (het wisselde de quantitatieve tegenstelling ... voor de
qualitatieve, ethische tegenstelling).

	Pag. 157: „pessim” vervangen door „passim”
(Voetius, Pol. Eccl. I 124 sq. en passim. Disp. sel. II).

	Pag. 185: „venlent”
vervangen door „veulent” (contre
ceux qui veulent abolir l’usage et l’autorité).

	Pag. 187: „elkandar” vervangen door „elkander”
(kunnen dus niet als lager en hooger tegenover elkander staan).

	Pag. 220: „Confessionsknnde” vervangen door
„Confessionskunde” (Kattenbusch, Vergl. Confessionskunde I).

	Pag. 221: „eu” vervangen door „en” (op Gods
genade in Christus richten en daardoor dat geloof oefenen).

	Pag. 244: „Lomhardus” vervangen door
„Lombardus” (sacramentum, non rem, suscipiunt,
Lombardus, Sent. IV).

	Pag. 253: „Bedentung”
vervangen door „Bedeutung” (Die
Beschneidung in ihrer geschichtl. ethnogr. relig. u. medic.
Bedeutung).

	Pag. 261: „in” vervangen door „im” (Die Bedeutung der Taufe im N. T.).

	Pag. 294: „zĳue” vervangen door „zĳne” (dat
hĳ geheel buiten zĳne schuld ongedoopt stierf).

	Pag. 368: „anszeichnende” vervangen door „auszeichnende” (ist in Wahrheit ihre
auszeichnende Stärke gewesen).

	Pag. 394: „unitied”
vervangen door „united” (Ryle,
Knots united p. 491).

	Pag. 396: „18” vervangen door „28” (welke
hiertegen aangevoerd kan worden, is 1 Sam. 28, waar Saul).

	Pag. 401: „venerirt” vervangen door
„veneriert” (die Heiligkeit auf Erden religiös
veneriert werde).

	Pag. 414: „III1”
vervangen door „III 1”
(Jansen, Prael. III 1 030 enz.).

	Pag. 424: „Deisseits”
vervangen door „Diesseits” (en alles van
het Diesseits, van immanente, kosmische
krachten).

	Pag. 435: „nimmen” vervangen door „nimmer”
(en den staat der verhooging nimmer vanéén).

	Pag. 451: „strak” vervangen door „straks”
(maar het zal straks duidelĳk worden).

	Pag. 501: „znsters” vervangen door „zusters”
(de broeders en zusters van den vrĳen geest).

	Pag. 501: „van” vervangen door „von”
(Die Lehre von der Apokatastasis2
Magdeburg).

	Pag. 504: „dikwerk” vervangen door
„dikwerf” (en wordt dan inzonderheid zeer dikwerf met ζωη
verbonden).

	Pag. 532: „cogu” vervangen door „cogn” (maar
miskent het princ. cogn. internum).

	Pag. 535: „Vermittelungstheologie”
vervangen door „Vermittlungstheologie” (door Hegel 1, door de
Vermittlungstheologie 2).

	Pag. 545: „zooodat” vervangen door „zoodat”
(12, zoodat God en mensch, twee onderscheidene naturen).

	Pag. 548: „geregtigheid” vervangen door
„gerechtigheid” (van de toerekening van Christus’ gerechtigheid 6).

	Pag. 557: „18” vervangen door „28” (1 Sam. 28
IV, 396v.)

	Pag. 557: „2S” vervangen door „28” (Matth.
20:28 III, 363.)

	Pag. 560: „79” vervangen door „279”
(Augustinus ... over den Kinderdoop IV, 262, 279v.)

	Pag. 560: „alomtetegenwoordigheid”
vervangen door „alomtegenwoordigheid” (Augustinus Steuchus, over de
alomtegenwoordigheid Gods).

	Pag. 561 (Doedes): „zĳu” vervangen door „zĳn”
(Doedes, ... zĳn verdeeling v. d. eigenschappen Gods).

	Pag. 564: „Max Müller” vervangen door
„Müller, Max” (Müller, Max, Over den oorsprong der religie).

	Pag. 565 (Origenes): „sehepselen” vervangen
door „schepselen” (de oorspronkelĳke gelĳkheid aller schepselen).

	Pag. 569: „vau” vervangen door „van”
(Acceptilatie in de voldoening van Christus).

	Pag. 576: „311v.” vervangen door „411v.”
 (Heiligmaking ... volkomene, bĳ den dood, IV, 411v.)

	Pag. 588: „verh.” vervangen door „verk.”
 (Verkiezing, ... verk. tot het verbond der genade).












*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GEREFORMEERDE DOGMATIEK. VIERDE DEEL ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/5179632908492940020_cover.jpg
GEREFORMEERDE
DOGMATIEK
Dr H. Bavinck
VIERDE DEEL

Kampen 1901





