
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Dramaturgiai dolgozatok (2. kötet, 1864-1881)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Dramaturgiai dolgozatok (2. kötet, 1864-1881)


Author: Pál Gyulai



Release date: August 5, 2022 [eBook #68696]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Original publication: Hungary: Franklin-Társulat, 1908


Credits: Albert László from page images generously made available by the Internet Archive




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DRAMATURGIAI DOLGOZATOK (2. KÖTET, 1864-1881) ***





Megjegyzés:

A tartalomjegyzék a 574. oldalon
található.







DRAMATURGIAI DOLGOZATOK

IRTA

GYULAI PÁL

 

MÁSODIK KÖTET

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IRODALMI
INTÉZET ÉS KÖNYVNYOMDA

1908

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.





DRAMATURGIAI
DOLGOZATOK

II.

1864–1881




1864







PÁLYAVIGJÁTÉKOK.

Előadattak a Nemzeti Szinházban 1863 deczember,
tovább 1864 január és február hónapokban.

A Nemzeti Szinház részéről kitűzött 50 és 30 arany díjért
pályázó vígjátékok megkezdték versenyöket. A mint tudjuk, a birálók
mintegy tíz vígjátékot bocsátottak szinpadi versenyre s a
pályahirdetés föltétele szerint csak előadatásuk után fogják
elitélni a jutalmat. Az ily pályázást sokan föléje helyezik a
rendes pályázásnak; azt hiszik, hogy így nem tévedhetni, mert a
siker, a közönség tetszése oly itélet, honnan nincs föllebbezés, s
a birálók kötelességöket teljesítik, ha ez itéletnek vakon
engedelmeskednek. De vajon a közönség nem tévedhet-e épen úgy, mint
a birálók, vajon kalapot emeljünk-e mindennemű sikernek, az
esetlegességeket is æsthetikai hatásnak vegyük s a netalán
mesterségesen előidézett tapsok előtt is fejet hajtson a jó ízlés
és erős meggyőződés? Elég példát látunk arra, hogy nagy tetszéssel
fogadott szinművek hamar elavulnak,  míg mások, melyek közönynyel
találkoztak, lassanként kivívják érdemelt helyöket. Íme Katona
Bánk bán-ját mellőzték a birálók, a közönség figyelembe sem
vette s néhány évtized alatt közönség és kritika egyaránt melléje
szegődtek. A közönség ízlése a társadalmi és politikai élet
hullámzásai közt oly hamar válik előitéletessé, szeszélyessé, sőt
esetlegességek rabjává is. A kritikus is ki van téve e veszélynek;
e mellett még egy más örvény is fenyegeti: a rendszer és elvek
csökönyössége, mely még a lángész ostromainak sem könnyen enged.
Mindezzel nem azt akarjuk mondani, hogy se a közönségnek, se a
kritikának ne higyjetek, csak azt, hogy mindkettő tévedhet, s a
végső forum nem a mostani közönség, hanem újabb meg újabb
nemzedékek közönségének és kritikusainak véleménye, a honnan
csakugyan nincs föllebbezés, de a hová csak föllebbezni is kevés
írónak sikerül, mert a legtöbb esetben az alsó forumok itéletében
se kétkedik többé senki. Továbbá figyelmeztetni kivántuk a
birálókat, ha netalán szükségök van reá, hogy vegyék ugyan
tekintetbe a közönség véleményét, de különböztessék meg a nagy
közönséget a valódi közönségtől vizsgálják meg mindkettő tetszése
indokait s itéljenek szabadon a jó ízlés és meggyőződésök
szerint.

Némelyek hibáztatják a Nemzeti Szinházat,  hogy miért
nyitott épen egy felvonásos vígjátékokra pályázatot s miért nem
inkább nagyobb vígjátékokra, vagy épen tragédiákra. Tehát
három-négy pályadíjunk legyen ugyanegyféle műre? Ott a Teleki- és
Karácsonyi-díj; úgy hiszszük, hogy két ily állandó pályadíj a
tragédiákra és nagyobb vígjátékokra elég még nagyobb irodalomban
is, mint a minő a miénk. A mi azt a másik ellenvetést illeti,
melyet a Hölgyfutár-ban olvashatni, hogy tudniillik egy
felvonásos vígjátékra csekély díj 50 arany, mert az nehezebb, mint
a három – öt felvonásos, nem tudja az ember, csodálkozzék-e vagy
mosolyogjon rajta. Nem csak a költészetben, hanem másban is, hogy
kinek mi nehéz vagy könnyű, tehetségétől és hajlamától függ.
Petőfinek könnyű volt szép dalokat írni, de igen nehéz drámát.
Kazinczy könnyen írt jó epigrammot, de a költői beszély vagy eposz
alkalmasint nehezen sikerült volna neki. Egészen más kérdés az,
melyik genre nevezetesb, nagyobbszerű, melyik genreben sikerülnek
ritkábban a költők kisérletei. Azonban e szempontból sincs a
Hölgyfutár-nak igaza. Molière elsőrendű nagyobb
vígjátékaival, értékre nézve, bajosan vetekedhetnek bármily
sikerült egy felvonásos vígjátékok, mert itt a genre kicsiny, ha a
mű magában véve nagy is míg amott a genre is nagy, a mű is, nagy. E
mellett átalában véve egy kis vígjáték inkább sikerülhet,
 mint a nagyobbszerű, már csak azért is,
mert kevesebb inventio kell hozzá, s eleme inkább a könnyed
komikum, mint a mélyebb. De hagyjuk a vitát; az az ellenvetés talán
ennyi szót sem érdemelt. Szóljunk a pályázó vígjátékokról.



I.

TÉNYEK.



Vigjáték 1 felvonásban. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1863 deczember 11-én.

E vígjátékocskának nagyon csekély értéke van. Alapeszméjéből
lehetne alkotni valamit, de a szerző képtelen volt reá. Inventiója
nagyon szegény, alakjaiban nincs élet s általában vontatott,
unalmas tréfa az egész. Mindenütt látszik rajta, hogy csinálva van
s a természetes fejlemény helyét az író mesterkedése foglalja el.
Meséje röviden az, hogy Adél egy philosopháló leány, teli beszéli
unokatestvére, Emma fejét, a ki szeret és boldog, hogy addig ne
higyen kedvesének, míg tényekkel be nem bizonyítja szerelmét. A
szerelmes leány hajol e tanácsra s hidegen fogadja jegyesét,
gondolván, hogy ha valóban szereti őt így is szeretni fogja, ha
nem, akkor inkább szakadjon vége mindennek. Azaz hogy ezt
tulajdonkép nem Emma gondolja, hanem Adél,  szegény
Emma csak úgy elhiszi egy pár pillanatra. A jegyes átlát kedvese
szándékán, azt is észre veszi, hogy ez Adél műve. Szövetkezik
kigyógyítására nagybátyjával. Először is visszaküldi kedvesének a
gyűrűt, ki erre mindjárt megadja magát s egyesül a két
szövetségessel Adél megbüntetésére. Adél is szeret, mit eddig észre
sem vettünk. Elhitetik vele, hogy mind Emma jegyese, mind pedig az
ő udvarlója elbujdostak Amerikába, mivel elvesztették
reményőket.

A philosopháló leány kezd kétségbeesni; ekkor a jegyes és
udvarló belépnek s mindnyájan boldogok. Mindjárt az expositió
jelenete nagyon hibás. A két leány hosszú és unalmas párbeszédében
nem jelentkezik a kedélynek olynemű mozzanata, mely kiindulási
pontul szolgáljon a cselekvény megindulásra. Emma elfogadja Adél
tanácsát, mert a szerző úgy akarja, de mi nem érthetjük miért. Mi
sokkal élénkebb és könnyebben megfogható lesz vala a jelenet, ha
Emma valami semmiség miatt összezördül jegyesével, mi sokszor
megtörténik a legboldogabb szerelmesek között is s ezt panaszolja
el Adélnak. Ekkor lett volna valami ok, miért Emma oly könnyen
hajoljon Adél tanácsára, míg most semmi sincs a szerző akaratán
kívül. S ez így megy tovább is Szerző mozgatja alakjait, mint a
marionett bábokat, de csak maga tesz, beszél mindent s  nem
alakjai. Mindamellett a cselekvény vontatva, nehezen halad, talán
épen azért, mert a szerző igen nagy erőfeszítéssel akarná
taszítani. Mire az a nagy szövetség a két leány ellen, kik valóban
nem valami félelmes ellenfelek. A nagybácsi meglehetősen
szükségtelen személy, nélküle könnyen megtörténhetnék az egész.

Továbbá, hogy mindkét leány ugyanegy módon gyógyul ki a tények
betegségéből, nem csak szegény inventióra mutat, hanem lélektanilag
is hibás. Azt értjük, hogy Emma a gyűrű visszaküldésére tüstént
megadja magát, ő úgy se jó kedvéből vállalta el e szerepet, de hogy
Adélt is oly könnyen legyőzze az első tény, holott ő elvből,
csaknem rögeszméből cselekszik, azt bajosan hihetni el. A
párbeszédekben nincs se drámaiasság, se könnyedség. Közönséges
hirlapi nyelv sallangokkal felczifrázva, mely alól itt-ott
germanismusok kandikálnak ki. 


II.

EGY SZELLEMDÚS HÖLGY.



Vigjáték 1 felvonásban. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1863 deczember 11-én.

E második mű az alakok rajzolásában s némely részletben több
tehetséget árult el, mint az első, de úgy tetszik mintha alapja
gyöngébb volna amazénál. Szerző egy férjet léptet fel, kinek szép
és derék neje van; a férj szereti a nejét, mégis hiányzik valami
boldogságából s ez a valami előtte nagy dolog. Neje nem tud se
zongorázni, se énekelni, se festeni s nem oly olvasott, szellemdús,
hogy társaságokban ragyoghasson, irigyeltessék. A nő igyekszik
zongorát, éneket tanulni, szellemdúskodni. A férj beleszeret. Ilma
megsajnálja barátnőjét s elhatározza a férj kigyógyítását
hóbortjából. A férj udvarol neki, ő pedig kinozza idegességével. A
férj összehasonlítja ez ideges teremtést kedves nejével s kezd
kigyógyulni a szellemdús hölgyek bámulatából. Ilma nem elégszik
 meg ezzel, megijeszteni, büntetni is
akarja s bevonja Bellát a tervébe s a férjnek levelet irat vele,
melyben ez tudtára adja, hogy nem felelhetvén meg igenyeinek,
elbujdosott. A férj megijed, neje keresésére indul. Meghűti magát,
náthásan tér vissza s ím otthon találja nejét a pamlagon
szunnyadva. Kibékülnek, Ilma pedig külföldre indul, honnan nem rég
tért vissza.

A szerző a szellemdús hölgyet eleinte gúnyos értelemben látszott
venni, azaz a nők azt a faját akarta volna rajzolni, kiket a
művészeti vagy irodalmi dilettanismus bizarrá, phantastává s olykor
emanczipálttá tesz, bár látszólag némi ragyogó, vonzó tulajdonokat
is kölcsönöz nekik. Ilma rajza eleinte így is indul, de hamar
összezavarodik minden, s tulajdonkép nem tudjuk kivel van bajunk.
Különösen hiba, az midőn Ilma tervet gondol ki barátnője férjének
kigyógyítására, nem csak azért, mert már nagyon elhasznált
vígjátékírói fogás s itt nincs valami új módosításban feltüntetve,
hanem azért is, mert az ily szellemdús emanczipált hölgyek nem
szoktak ily szánakozók lenni s örömest elfogadják az udvarlást, ha
nem egyébért, csak a férfi szívek tanulmányozásáért is. Azonban
majdnem leggyöngébb az egész műben az a jelenet, midőn Ilma
idegességével utáltatja meg magát. Hát az idegesség az ily
értelemben vett szellemdússág kényszerű következménye-e
 vagy inkább esetleges, szellemi
tulajdon-e vagy materiális? Nem szenvednek-e derék hölgyek is
idegességben, önhibájukon kívül s vajon Bella nem lehet-e betegség
következtében ideges, s akkor mi lesz a megtért férjből? A férjnek
a phantastaság, bizarrság és emanczipáltság jelenségeitől kellene
megundorodni, melyek a szellemdússág burkából lassanként
kifejlenek. Szerző mindezt mellőzi s úgyszólva maga dúlja föl
vígjátéka alapját. Bella igen együgyűnek van rajzolva, mit az
előadó színésznő még túlzott, holott neki csak akkor kellene
nevetségesnek lenni, midőn férje kedvéért énekel, szellemeskedik,
mihez nem ért, másként pedig kedvesnek, szeretetreméltónak, csak az
ellentét kedveért is. Így néha kisértetbe jövünk azt hinni, hogy a
férjnek csakugyan van oka elégedetlennek lenni neje libaságával. A
levélírás, a meghűlés, a náthás tüszkölés mind elmaradhattak volna.
A mű hosszabbra nyúlik, mint a hogy kellene, némi hatást vadászó
fogásokért, melyek azonban nem tettek hatást. Párbeszédei
élénkebbek s drámaibbak, mint az első vígjátéké, de nyelve sem
eléggé szabatos, sem eléggé magyar. Csodálatos, hogy költőink
között a színműírók gondolnak legkevesebbet a nyelvvel. Istenem,
mikor érjük meg, hogy színházunkban egy-egy hibás szókötés, rosszul
hangzó mondat, vagy kirívó germanismus a nem tetszés jeleit idézze
 elő a hallgatóság ajkáról, mint a Theâtre
Françaisban? Szegény magyar kritikus, miről álmodozol? Elégedjél
meg, hogy van nemzeti színházunk, s hogy közönségét még nem
csalogatta el egy pár magyar lap a német szinházba. Különös jele az
időnek hogy néhány magyar író hogy buzog a német szinház mellett a
nemzeti rovására. Nem egyszer olvashatni egy-két magyar lapban,
hogy mily jeles a német színház, s mily gyönge a nemzeti. Mindez
mintegy izgatásként tűnik föl, hogy a magyar közönség pártoljon el
szinházától. Érdemes pályatársaink tagjai az «Ifjú
Magyarországnak», kik egyébiránt velünk együtt a «Vén
Magyarországba» is beilletek, nem így szokás ellenzéket alkotni
bárminő igazgatóság ellenében. Ostromoljátok a szinházi
igazgatóságot, a ti szerencsétek lesz, ha valami okosat tudtak
mondani, de ne menjetek tovább. Mily furcsa lenne például, ha
valamelyiteket az a szerencsétlenség érné, hogy kineveznék a
nemzeti szinház igazgatójának s íme, mikor átveszi az
igazgatóságot, már az egész magyar közönség az újtéri szinházba
pártolt! Szerencsére soha sem fog ilyesmi történni, bár hogy
megtörténjék, nem rajtatok múlt. 


III.

AZ APÁM FELESÉGE.



Vígjáték egy felvonásban. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1863 deczember 21-én.

Sándor nem akar házasodni. Apja, a már régóta nőtlen Mezei, hogy
fiát kigyógyítsa ebből a nyavalyából tetteti, mintha maga
megházasodott volna, hogy Sándorban «irigységet, féltést, vágyat
költsön.»

Ez az, a minek sikerülni kell a kis egy felvonásos vígjátékban.
– A tárgy valóban kényes s csak ennyiből is láthatjuk, hogy itt
alig lehet eltalálni az utat a nélkül, hogy a fiui és apai érzelmek
kellemetlenebbül ne érintessenek, mintsem egy vígjátékban
szeretnők. Nincs is benne lélektani valóság. Az apa természetesnek
találja, a mit a nézők közül senki sem talál annak, hogy t. i. a
nőtlen fiúban irigység, féltés vagy csak vágy is támadjon apja
második felesége iránt. Vajon Sándor csak olyan szívű és jellemű
ember volna-e, hogy erre apja  oly teljes biztossággal
számíthat a sikerre? Azonban szerencsére Sándor derekabb fiú, hogy
sem a fiúi érzelmekkel s az erkölcsi renddel oly ellenkező érzelmek
támadnának benne. Legfeljebb búslakodik, midőn egy levéből értesül,
hogy apja házasodik, hogy az öreg úr egy fiatal menyecskét hoz a
házhoz. Egy megfejthetetlen, maga előtt sem világos érzelem
sugallja neki, hogy ez fonák dolog, s van ügyesség abban a
pártbeszédben, melyben minduntalan ez a szomorú refrain fordul elő:
«apám házasodik», sok ügyességgel van írva.

Mondom, Sándor a fiú érzet szerencséjére sokkal különb legény,
hogy sem apja fentebbi számítása jó alapra volna fektetve; de
másfelől ugyanaz a mű szerencsétlensége is, melynek, a mint alkotva
van, czélja az, hogy Sándor házasodjék, s ezt a czélt el is éreti a
szerző.

Azonban a fiú oly derék ember lévén, máskép nem lehetett czélra
jutni, mint ha a véletlen hivatik segítségül. Az apa véletlenül
gyámmá lesz távollétében, – az árván maradt Róza kisasszony
gyámjává. Erről füllenti az öreg úr levélben, hogy az ő felesége, a
kit nemsokára haza viszen. A véletlen pedig abban segíti ki az
egész mesét, hogy Róza nem más, mint a kit Sándor szeret, mióta
Parádon egy estélyen találkozott vele – először és utoljára.

Azonban így is kényes a helyzet: ismét a gyöngéd érzelmek igen
erős surlódásától tarthatunk.  Mert Rózát a gyámapának rá
kell beszélnie (a mi nem előttünk történik ugyan, de annál
különösebb), hogy úgy viselje magát, mintha neje volna. Sándor
pedig oda jutott, hogy a véletlennél fogva csakugyan hajlandóvá
legyen az apja elleni féltékenységre, miután az tvette el, a ki
szerelme tárgya volt, s a kinek emléke gátolta eddig, hogy semmi
vágya nem volt a házasságra. Minden mellett ez utóbbi helyzetet föl
lehet vala használni drámaibb jelenetre. Nagy feszültséggel várja a
néző, mint foly le majd az a jelenet, melyben Róza és Sándor
négyszemközt beszélnek, – annyival inkább, hogy az előkészületek
még jobban fölkeltik a kiváncsiságot. De a jelenetben majdnem semmi
drámai sincs. – Sándor még szerelme daczára is kiállja a tűzpróbát
s úgy akarja megoldani a bonyolódást, hogy elutazik messze földre –
Amerikába. Természetes, hogy ez szükségtelen. Mert apja úgy véli, –
eleget bűnhődött már a fiú a házasodni nem akarásért – s fölfedezi
neki, hogy Róza nem neje, hanem gyámleánya, s ha szeretik egymást,
legyenek egymáséi.

Látni, hogy a mesének nincs lélektani, erkölcsi alapja s
következőleg nincs drámai, s annál kevésbbé komikus magva. Az öreg
úr megtréfálja fiát. Az úgynevezett megbüntetésre nincs bűne a
fiunak, s a bünhödésnek sincs elég értelme. 

Egy mellékszemély van e műben, a ki szerencsésebben van
rajzolva, Mezei úrnak egy távoli rokona, egy vén leány, a ki
gazdasszonyi minőségben van a háznál. Nem azért dicsérjük, mintha
helyeslenők, hogy oly nagyon kitünteti, mennyire szeretné, hogy az
öreg úr nőtlen maradjon s talán még el is vegye, hanem mivel
ügyesen van szinpadra állítva s valódi komikum foglaltatik
bukásában, midőn képmutató szenteskedéssel és kárörömmel árulja el
Mezeinek, hogy Sándor és Róza, a Mezei vélt neje, szeretik egymást.
A mellékszemély jobban sikerült a főszemélyeknél, az episod a
drámai főcselekvénynél. – Nem szólunk Sándor barátjáról és
mentoráról, a ki arra való, hogy legyen kivel párbeszédet
folytasson Sándor.

Az irói tehetség meglátszik a műben. Meglehetős, habár a
szinpadon elmosódó párbeszédbeli fordulatok vannak benne s nyelve,
– kivéve némely igen durva kifejezéseket – a jobbak közé tartozik.
– A hiba a cselekvényben, a mese alkotásában van. 


IV.

AZ ÉGBEN.



Vígjáték 2 felvonásban. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1864 január 4-én.

E vígjáték valamivel nagyobb hatást tett mint társai, azonban
ezt nem annyira belértéknek köszöni, mint inkább annak, hogy a
szerző a körülünk hullámzó életbe merült s elég bátor volt oly
osztályokból szemelni ki a komikai személyeit, melyek nálunk igen
is nagy kiméletben részesülnek. Egy írónő, egy író, egy szájaskodó
hazafi, a mű legnevetségesebb személyei s nem egy czélzás van benne
társadalmi és irodalmi viszonyainkra. Ez a mű leginkább méltánylást
érdemlő oldala. Tudjuk, hogy némelyek épen ezt fogják hibáztatni
benne. Emlékezünk, hogy ezelőtt nehány évvel egyik pályavígjáték
elitélése alkalmával még az Akadémiában is élénk vita folyt e
kérdésről: vajon helyes-e írót választani komikai személynek s ez
által az egész írói osztályt  mintegy nevetségessé tenni,
mely különben sem részesül nagy tiszteletben? De vajon az írói
osztály van-e nevetségessé téve, ha az írók bizonyos faját
nevetségessé teszszük? Vajon az aristokrátia, az ügyvédi kar, a
kereskedőség van-e pellengérre állítva, ha az aristokraták,
ügyvédek és kereskedők bizonyos fáját valamely költött személy
komikai alakjában színpadra hozzuk? Bizonyosan nem. De mit is
csinálna a vígjátékíró, ha az osztályokat különböző ürügyek alatt
lassanként elszednők tőle s csak a fősvény, pazar, kaczér s más
ilyesmi abstract fogalmaira utasítnók? Ily elméletek ellen, úgy
hiszszük, közönség és kritika egyaránt tiltakozni fog. S ha más
osztályokhoz szabadon nyulhat a költő, csak az íróknak legyen az a
szabadítékuk, hogy ne lehessenek komédia vagy szatira tárgyai, az
íróknak, kik közül annyi keresi diadalát elvek, rendszerek, írók és
államférfiak kigunyolásában megdöntésében, a visszaélések
ostorozásában – életben, tudományban, költészetben, egyaránt. Ennél
nevetségesebb tant soha sem hallottunk s ha épen író szájából
halljuk: difficile est satiram non scribere. Mi részünkről mindíg
bátorítni fogjuk komikus és szatirikus költőinket, hogy nyuljanak
társadalmi és irodalmi életünket minél közelebb érintő tárgyhoz. A
világ legnagyobb komikus és szatirikus költői az ily tárgyakat
kedvelték leginkább.  Aztán különben is jobb, ha mi nevetjük
bohóságainkat, mint ha mások.

A vígjáték hősnője Semiramina, egy írónő, akar lenni. Épen egy
jótékony czélú, Lármásmegye nemzetgazdasszonyai javára adott
tánczvigalomban vagyunk. Mindjárt az első jelenetben két vendég lép
föl: Bors és Zord, amaz tisztviselő, ez független közbirtokos.
Beszélgetnek egyről-másról, az üres hazafiságról is, azonban
beszédök nem az expositió dialogja, hanem csak okoskodó colloquium.
Általában minket tőszükségtelen személy, a kik a cselekvényre
legcsekélyebb hatással sincsenek. Utánok megjelennek Lelkes Eduárd,
egy szájhős hazafi, a ki a tisztviselőt ki akarná nézni a bálból,
fia Gáspár, egy fiatal költő és vidéki levelező, a bálrendező,
egyik tiszteletbeli aljegyző, Galambos, egy fiatal birtokos, a ki
rajong a költőnőkért. Mindnyájan Semiraminát várják, a ki igéretet
tett, hogy megjelen a bálban és szavalni fog. Meg is jelen
férjével, Hámorival együtt, a ki igen gazdag ember s nem
szenvedheti neje költőnősködését. Magokkal hozzák a férj unokahúgát
is, Ilkát, a ki Galambos iránt nem épen viszonzott hajlammal
viseltetik. A vidék ünnepelt költőnőjét nagy éljenzéssel és
beszéddel fogadják. Itt egy pár jelenet következik, melyek rajzolni
törekesznek ugyan mind az írónőt, mind Lármásmegye fiatalságát, de
a cselekvényt semmivel sem viszik előbbre.  Megszólal
Bors úr is, hogy megszégyenítse az őt üldöző Lelkesit; jelentékeny
összeget ír alá a körülhordozott aláirási ívre, míg Lelkesi egy
fillért se. A cselekvény tulajdonkép ott indul meg, midőn Hámori
észre veszi Galambos közönyét Ilka iránt a költőnőért rajongó
lelkesülésében s elhatározza kigyógyítását. Ezért elküldi Ilkát egy
hétre rokonához látogatóba, Lelkesit és Galambost pedig meghívja
jószágára, hogy együtt üljék meg boldog házassága második
évfordulóját. A második felvonás Hámori falusi jószágán és lakában
történik. Ilka nem levén otthon, a ki eddig a ház gondjait vitte,
minden fel van fordulva. Semiramina ír s nincs gondja semmire. A
két vendég már jó reggel megérkezik. Nagyon rossz kávét kapnak,
melyet a cselédek számára főző szolgáló készített leveses fazékban.
A költőnőért rajongó vendégeket már a kávé is kezdi kigyógyítani,
de még inkább az ebéd, melyet Semiramina főz szakácskönyvvel
kezében. A leves el van sózva, a marhahús kemény, a sült égett, a
torta pedig foghagymával van készítve, mert Semiramina
szakácskönyvéből ki levén szakadva egy levél, a torta reczeptje
elejét egy más étel reczeptje végével zavarta össze. A vendégek
éheznek, Lelkesi a mellbetegség ürügye alatt szalonnát kér, hogy
jól lakhassék. Ekkor megjelen Lármásmegye nemzetgazdasszonyi
egyletének követsége hírül adni Semiraminának  elnőknővé
választatását; de megérkezik egyszersmind Ilka is, kit a kigyógyult
Galambos nőül kér.

E vázlatból láthatni, hogy a cselekvény szegény, kevéssé drámai
érdekű, sőt kiinduló pontja is hibás. Egy oly vagyonos embernél,
mint Hámori bizony nem nagy dolog, ha neje rossz szobaleány vagy
szakácsnő. Nem egy nő van ilyen, ki mégis a legjobb rendben tartja
házát s így állásához képest jó gazdasszony. Oly nagy és fényes
házat, mint a Hámorié, bajos is szobalány és szakácsnő nélkül jó
rendben tartani. Ily körülmények között elég, ha a házi nő a gondok
szellemibb részét hordozza, az igazgatást és felügyeletet. A szerző
egészen a szobalányságra és szakácsnőségre fekteti a fősúlyt, miből
aztán az jő ki, hogy a nő minél vagyonosb, annál jobb szobalánynak
és szakácsnőnek lennie. Egy csekély jellemében sokkal érdekesb és
komikaibb vonásokat találhatott volna a szerző. Így csaknem azt
kell gondolnunk a szerzőről, hogy a női eszmény előtte nem egyéb,
mint a jó szobalány és szakácsnő vegyülete. De Semiramina más
tekintetben sem állja ki a birálatot. Élettelen abstractio s nem
csak főhösnek nem való, de egyszerű drámai személynek se. Hogyan is
lehetne az, midőn semmiért se küzd, senkivel nem jő összeütközésbe,
önválasztott czél nélkül jár-kel a színpadon, csak azért, hogy
férje  egy fiatal ember kigyógyítására
felhasználja? E vígjáték tulajdonképi hőse Galambos volna, de ez
igen háttérbe van szorítva s oly keveset akar és cselekszik, hogy
egészen mellékszemély. Helyette Lelkesi emelkedik ki, a ki különben
is az egész vígjáték legjobb alakja. Azonban itt az a baj, hogy
Lelkesi csak annyiban tartozik a főszemélyek közé, a menynyiben
sokat beszél, jár-kel, de különben a cselekvényből folyólag csaknem
a szükségtelenségig mellékszemély. Változtatna-e az a cselekvényen,
ha Lelkesi nem gyógyulna ki az írónők iránti lelkesüléséből! Vajon
nem történhetnék-e meg nélküle is az egész? Már fentebb
megjegyeztük, hogy e műben sok szükségtelen személy és jelenet van:
általában az egész nem úgy van írva, mint dráma, hanem mint
beszély. Legszükségtelenebbek a Bors jelenetei, melyeket egészen
kihagyni tanácslunk, nem csak drámai, de egyébb indokból is, melyet
most nem akarunk fejtegetni. Még azt is meg kell jegyeznünk, hogy a
szerző a jellemzésben nem emelkedik felül a photographirozáson,
pedig az magában még genrefestés sem. Minden esetre méltányolnunk
kell a szerző törekvését, bátorságát, valamint azt is, hogy egy pár
az életből elesett vonást ügyesen felhasznált. Megelégedjünk-e
ennyivel? Bizony nem sok, de mégis valami ily szűk időben.



V.

A JÓ MADÁR.



Vígjáték 3 felvonásban. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1864 január 12-én.

E vígjátékot oly keményen megbirálták már kritikusaink, s
itt-ott annyira hibás szempontból, hogy nekünk sokkal több kedvünk
volna őket venni bonczkés alá, mint magát a művet. Sajnáljuk, hogy
nincs reá terünk, azonban egy pár általánosb megjegyzésnek mégis
csak szorítunk egy kis helyet.

Egyik politikai nagy lapunk az Égben-t és Jó
madár-t összefogván, mindkettőt elitéli, nem annyira
æsthetikai, mint politikai szempontból. Megvallja ugyan, hogy
mindkét műben nagy adománya van a hatásos élczeknek, eredeti
humornak, de egyszersmind mindkettőt veszélyes irányunak tartja. Az
«Égben» czíműt azért, mert kigúnyolja az oly nőket, kik honleányi
érzelmeikről beszélnek versben és prozában, továbbá szájhősőkké,
idiotákká  alacsonyítja le az oly férfiakat, kik
mereven ragaszkodnak egy s más kimondott elvhez; a Jó
madár-t pedig azért, mert azt az elvet állítja fel, hogy valaki
csak azért mert szláv eredetű, csaló, hálátlan, áruló, holott a mai
kor jelszava egyetértés, kölcsönös támogatás a nemzetiségek közt.
Nem tudjuk: vajon ez itéletben a dicséretnek vagy megrovásnak van-e
kevesebb alapja. Mi részünkről a hatásos élczeknek s az eredeti
humornak nagy adományát nem tudtuk fölfedezni sem egyik, sem másik
műben, de nem is hisszük, hogy az élcz dicséretes oldala legyen a
vígjátékoknak, mert, a mint egy kitünő angol kritikus mondja, az
élcz épen oly megölő betűje a vígjátéknak, mint a rhetorika a
tragédiának. A megrovást sem fogadhatjuk el ily alakban. Az
Égben czímű vígjáték nem a honleányokat akarja kigúnyolni,
hanem a tehetségtelen írónői dilettantismust, a hiu és affectáló
szerepjátszást; sem pedig a szilárd hazafiakat, hanem pusztán csak
a szájhős hazafiságot. Nem az irányt kell hát hibáztatni e műben,
hanem azt, hogy az író képtelen a tárgy komikumát jól felfogni s jó
vígjátékká alakítani, aztán meg azt, hogy a szájhős hazafival oly
embert állít szembe, kinek hazafisága csak annyit ér, mint a
szájhősőké. A Jó madár sem állít föl oly elvet, hogy valaki
csak azért, mert szláv eredetű, csaló, hálátlan és áruló. E
vígjáték szerzője  hősét épen oly emberek osztályából
választotta, a kiknek se hazája, se nemzetisége. Wawranecz sem
morva, sem német, sőt ha kell, magyarnak is fölcsap. Nem
képviselője semminemű nemzetiségnek; gőgjében sincs semmi nemzeti
vonás, csak általában czivilizálatlannak tartja a magyart, mint
némely léha külföldi, kik legfeljebb a civilisatiónak csak mázával
büszkélkedhetnek. Tulajdonkép hazátlan vándor, kinek ubi bene, ibi
patria, ki épen azért más nemzet hazafiságát képtelen felfogni s
gúnyt űz belőle. Hogy ily emberek vannak a világon, hogy ez osztály
nincs nemzetiséghez kötve, sőt minden nemzetiségből újonczozni
szokott, úgy hiszem nincs szükség fejtegetnünk, épen azért nem
értjük, hogy ez osztályból komikai hőst választani annyi, mint a
nemzetiségek egymás elleni izgatása. Egészen más kérdés: vajon
képes volt-e a szerző e tárgyat tapintatosan feldolgozni s átalában
van-e művének æsthetikai becse? Mi mind két vígjátékot kevésre
becsüljük, de a fennebbi vádak ellen, habár röviden is, védelmökre
kellett szállanunk. Érdemes pályatársaink különben tiszteletreméltó
buzgóságokban igen messze mennek, s a komikum és szatira
leggazdagabb forrásait törekesznek bedugni. Jusson eszökbe, ha
kicsiny dolgokat nagyokhoz lehet hasonlítani, hogy Molièret
vallástalansággal vádolták, mert Tartuffe-jében a vallásos
képmutatót  választotta komikai hősül, hogy férfiúi
durvaságot vetettek szemére, mert Tudós női-ben a női
tudákosságot tette nevetségessé. Ha vígjátékíróink nem képesek
társadalmi életünket közelről érdeklő s így kényesebb tárgyakat
elég tapintatosan és művészien feldolgozni, a kritika ne kövesse
őket a tapintatlanságban, s legkevésbbé se mondjon ki oly elveket,
melyek különböző ürügyek alatt a komikum legalkalmasb tárgyait
eltiltják.

Ennek az új vígjátéknak annyi árnyoldala van, hogy azt sem tudja
az ember, hol kezdje, míg fényoldalával hamar készen lehet, mert
nem egyéb, mint egy pár jelenet, mely egy-két alaknak találó, bár
durván vázolt, jellemvonásait elég komikai erővel tárja előnkbe.
Ilyen mindjárt az első felvonásban Hubonyákné jelenete az
ügyvéddel. Hubonyákné tűzről pattant menyecske, hirtelen haragú, de
hamar békülő, fenyegetődző, de csak a szája jár, nem mívelt, de
sokat tart eszére, a fukarságig takarékosságot affectáló, de elég
bőkezű, van benne egy jó adag parasztgőg, de különben nagyon jó
indulatú. E vonások illő vegyülettel jól vannak feltüntetve az
említett jelenetben. Kár, hogy ez alak a cselekvény folytán egészen
elromlik s a cselekvényre sokkal csekélyebb befolyással van, mint
első föllépte sejteti; mások előtt férjével oly goromba, hogy
egészen elveszti  komikai részvétünket, később pedig oly
gyöngéd, hogy rá sem tudunk ismerni. Wawranecznek is van egy pár jó
jelenete. Ilyen például, midőn urrá lévén, mindenkép éreztetni
akarja, mind magával, mind mással uraságát, továbbá egy pár
monologja, melyekben igen mulatságos dialektikával fontolgatja
teendőit. Mindössze csak ennyi, mit æsthetikai szempontból e műben
méltányolhatni. A többi részben, ha van is valami jó, vagy nem foly
a mű organismusából, vagy annyi rosszal van vegyülve, hogy nem
érdemli a különválasztást. Szívesen elismerjük, hogy egy pár
részlet a szerző tehetségéről tesz bizonyságot, de az is
kétségtelen, hogy e műve, mint egész, semmit sem ér s a különben
alkalmas tárgyból sehogy sem tudott valami költői becsűt alkotni.
Előszőr is cselekvénye nagyon szegény, bár nem annyira, mint az
Égben czímű társáé, melyben majd semmi drámai küzdelem
nincs. Ez legalább cselekvény, csak hogy hibás cselekvény, mert
épen oly rosszul van szőve, mint nagyon elnyújtva. Nehány pontban
hasonlít a Tartuffe cselekvényéhez, nem a szövevényt és
módját, hanem a szövevénynek alapul szolgáló eseményeket tekintve.
Itt is egy csaló fúrja be magát egy család kebelébe a férj
gyöngeségénél fogva; itt is az egész családot tönkre jutás
fenyegeti a férj meggondolatlan  tette miatt; itt is a
felsőség hatalomszava oldja meg a csomót: szóval úgy látszik, hogy
a szerző előtt lebegett a Tartuffe meséje. A világért sem
vádoljuk plagiummal, sőt még mint reminiscentiát sem rójuk meg.
Molière is vett elődeitől egyet-mást, miért ne vegyenek utódai is
tőle? Nem ebben áll az eredetiség, hanem abban, hogy a mit mástól
vettünk is, ujjá s magunkévá alkossuk. A szerző nem volt erre
képes, épen azért nem árt vala, ha jobban megvizsgálja Molière
Tartuffe-jét s ha már tárgyából vett, feldolgozási módjából
is tanul valamit. Molière úgy lépteti föl képmutatóját, mint a ki a
családba már beférkezett s itt legfőbb czélja elérésére tör, tehát
valódi drámai módon; szerzőnk nagyon elől kezdi a dolgot, mint
bizonyos fajtájú beszélyekben szokás, s majdnem egy egész
felvonásban rajzolja hősének a családhoz érkezését és fogadtatását.
S hogyan lépteti föl! Mint egy rongyos koldust, a ki éhenhalással
küzd. Előttünk eszik-iszik nagy mohósággal s térdelve csókolja
jóltevőjének kezét és ruháit. E jelenetben nincs semmi komikum;
némi undorral vegyes szánalmat érzünk s egyebet semmit. Egészen más
lesz vala, ha Wawranecz ütött-kopottsága, szegénysége mellett
valami rosszul takart fenhéjázással vagy nagy míveltséget affectáló
modorral lép föl. Ebből aztán lehetett volna komikumot fejleszteni,
míg  ellenben így, nemcsak undorító jelenetet
rajzolt, hanem egyelőre azt a gyanut is vonta magára, mintha egy
vándor idegen szegénységével akart volna gúnyolódni, holott, a mint
a többi felvonások mutatják, ez távolról sem volt czéljában. Úgy
látszik, e jelenettel nem egyebet czélzott a szerző, mint azt, hogy
Wawrenecz későbbi fenhéjázó uraskodása annál élesebben, annál,
komikaibban tűnjék föl. De ezt máskép, a cselekvény folytában el is
lehetett volna érni, s teljességgel nem volt szükség oly módhoz
folyamodni, a mely minden szempontból csak megrovást érdemel.

Ezen kívül még egy más hibája is van Wawranecz föllépésének s a
cselekvény megindításának. Itt is tanulhatott volna szerzőnk
Molièrétől. Tartuffe vallásos képmutatással nyeri s tartja meg egy
darabig az őszintén vallásos férj kegyét. Szerzőnk minden erősebb
indok feltüntetése nélkül csak kegyébe fogadtatja Hubonyákkal
Wawraneczet. Egy nyárspolgár, a ki egyszersmind csaknem fukar,
bajosan fogad házába s tesz magával egy rangú urrá egy rongyos
koldust, csak azért, mert földije. Mik Wawranecznek azon valódi
vagy színlelt tulajdonai, melyekbe annyira szerelmes a rideg
Hubonyák? Aztán Hubonyáknak úgy szólva semmi feltünőbb gyöngesége
nincs, csak az a baj, hogy nem kedveli a vele gorombáskodó
magyarokat, a miben csakugyan van egy kis  igaza,
mert feleségénél gorombább nőt s leánya kedvesénél nyersebb
ügyvédet csakugyan keresve kellene keresni széles Magyarországon.
Azt sem hihetni, hogy mint jó gazda és fukar, Wawraneczre bizza
dolgait, a ki semmivel nem mutatja ki, hogy hasznára van, sőt oly
feltünően csalja, hogy a gyermek is észre veheti.

Mindent összevéve, Hubonyák ragaszkodása Wawraneczhez annyira
nincs indokolva, hogy semmikép nem szolgálhat a szövevény alapjául.
A mi némi indokkép tünnék is fel itt-ott, nagyon meg van gyengítve
a cselekvény folytában. Hubonyák leginkább azért fogadja magához
Wawraneczet, mert földije, épen falujabéli. Jól van, de vajon egy
oly aggodalmas és körültekintő nyárspolgárnak, a minőnek Hubonyákot
rajzolja a szerző, van-e oka ismeretlen földijével oly nyiltan
szólani? Nem szökött katona-e Hubonyák, ki azelőtt husz-huszonöt
évvel, kiütvén katonapajtása szemét, Magyarországra menekült? Nem
titkolja-e e csinyét még felesége előtt is? Bevallhatja-e oly
könnyen szülőfaluját, a hol még tán atyafiai is élnek, a kiktől
Wawranecz hallhatott róla valamit? De menjünk tovább. Hubonyák nem
kedveli a goromba és pazar magyarokat s ezért üdvözli oly örömmel a
derék Wawraneczet. Ám legyen, de vajon Wawranecz nem
gorombáskodik-e az egész házzal, sőt magával Hubonyákkal is, még
összeveszésök előtt?  Nem pazar, fényűző, részeges-e, ki csak
ezüst tálczáról issza meg a bort, s nagyobb urat játszik a háznál a
házi úrnál is? A harmadik indok is nagyon gyönge. Hubonyák olvasván
Wawranecz iskolai és másnemű bizonyítványait, elcsodálkozik, hogy
ily derék, mívelt ember hivatal, kereset nélkül kénytelen tengődni.
Megengedjük ezt is, noha a csodálkozás nem igen illik egy semmiből
fölcseperedett nyárspolgárhoz, a ki igen jól tudja magáról, hogy az
ember mindig kap valami foglalkodást, ha dolgozni akar. Azonban azt
kérdjük: miben tűnik ki Wawranecz csak szinleg is, miben van
hasznára Hubonyáknak csak látszólag is? A kegyencz öt forintjával
számolja be a hat forintjával járó gabonát, ennyi az egész és nem
több, a mivel a szerző rajzolni kivánja Wawranecz gazdálkodását.
Megengedjük, hogy ez jellemzi a csaló Wawraneczet, de az, hogy
Hubonyák elhiszi legkevésbbé sem jellemzi a fukarságig takarékos és
jó gazda Hubonyákot, s érthetlenné teszi a kettőjök közti
viszonyt.

Molière Tartuffe-jét, ha már gondolt reá a szerző s
reminiscentiáit nem tudta eredeti módon feldolgozni, jobban meg
kellett volna vizsgálnia, s nagyjában követnie is. Mily gondot
fordít Molière arra, hogy az Orgon és Tartuffe közti viszonyt minél
érthetőbbé és természetesebbé tegye! Az egész expositio Tartuffere
vonja figyelmünket s a Pernelle asszony és  Orgon
családja közti viszálykodás egész drámaisággal leplezi föl előttünk
a dolgok állását. A Kleánt és Orgon közti párbeszéd mennyire
megmagyarázza Orgon ragaszkodását Tartuffehöz, s Orgon heves és
makacs természete, melylyel egész családja daczolni próbál,
mennyire fokozza e ragaszkodást, egész az elvakultságig. A Tartuffe
és Orgon közti viszonynak három indok alkotja alapját, melyek
nagyon drámai módon olvadnak össze, folyvást hatván a bonyodalom
előidézésére: Tartuffe jól kiszámított képmutatása, Orgon vallásos
érzülete, hiszékeny, heves és makacs természete s az egész család
föltámadása Tartuffe ellen. A Jó madár szerzője se Hubonyák,
se Wawranecz jellemébe nem tett le semmi erősebb indokot; a család
feltámadását Wawranecz ellen egészen mellőzi a míg szükség volna
reá s csak akkor használja, midőn már Hubonyák is kijózanodott. E
nagy hiba az egész cselekvényt elrontotta. A Hubonyák és Wawranecz
közti viszony nem levén természetes, azt sem találhatjuk
természetesnek, hogy Hubonyák minden ok nélkül közli Wawraneczczel
egy oly titkát, melyet még nejének sem mondott meg soha. A szerző
még némi általános indokot is mellőzött, melyre különben gondolni
látszott s a mi legalább surrogátumnak beillett volna. Hubonyák
poharazás közben vallja be Wawranecznek, hogy ő szökött katona,
azonban a  poharazás nagyon józan, Hubonyák nem csak
hogy nem részeg, hanem még csak nem is igen jobb kedvű a
szokottnál. Ha mint részeg vallja be titkát, némi általánosságban
indokolva lesz vala e jelenet, mely különben teljességgel nem foly
Hubonyák jelleméből. Mi máskép járt el Molière a kényes pont körül,
mely mind nála, mind szerzőnknél a bonyodalomra oly nagy hatással
van. Barátja Argas titkos, bizonyos összeesküvésre vonatkozó
iratait lelkiismeretbe vágó ok miatt közli Tartuffevel, a ki aztán
vallásos sophisma útján csalja ki kezéből. Orgon összevesz fiával
épen Tartuffe miatt, a fiú épen oly heves, mint atyja, a fiut
bántja, hogy Tartuffe még akkor is el tudja bolondítani atyját,
midőn ő a képmutatót épen leálarczozni hitte; a felbőszült atya
kitagadja fiát, vagyonát pedig Tartuffere iratja át részint
bosszúból, részint Tartuffe megengesztelése végett, részint pedig
azért, mert azt hiszi, hogy családja jővőjét a magáénál is jobb
kezekbe teszi le. Mennyi indok támogatja Molièrenél Orgon
meggondolatlan tettét!

Szerzőnknél a poharazás az egyedüli indok, de azt sem tudta
feldolgozni. Tartuffe csak akkor használja föl a titkot s az
átiratási okmányt, midőn leálarczoztatott Orgon előtt s ez kiűzi
házából. Wawranecz nem vár be ily nemű fejlődést, hanem tüstént
fenyegetőzni kezd, feladást emleget mihelyt megtagadja  tőle
Hubonyák leánya kezét, melyet mindjárt a titok közlése után kér
meg. Nem azt hibáztatjuk, hogy a szerző művében más fordulattal
akarta feldolgozni a Molière-ével hasonló összeütközést, hanem azt,
hogy e fordulatot érthetlenné tette. Ugyan miért haragszik meg
Hubonyák oly hamar Wawraneczre, az ő legkedvesebb barátjára? Miért
nem igéri oda leánya kezét az ő kedvelt földijének? Hiszen, úgy
látszik a férfiak eszményének tartja, aztán Wawranecz nem is vén
ember. Azt sem helyeselhetni, hogy Wawranecz, a míg véletlenül meg
nem tudja Hubonyák titkát, semminemű cselszövényt nem indít meg a
leány keze elnyerése végett s így a szerző mintegy előre biztatja
hősét: csak várjon, majd ő segít rajta és souverain kegyelméből
megajándékozza titkával.

Íme mily csinált és indokolatlan e fordulat, s mennyire megáll
itt a fejlődés egész az utolsó felvonás végjelenetéig. Hubonyák
óbégat, felesége s az ügyvéd vigasztalják, ez utóbbi fölmegy Bécsbe
előre feljelenteni a huszonöt éves szökési históriát s kegyelmet
eszközölni most már leendő ipa számára. Megnyeri a kegyelmet,
megnyeri a leányt s kivetteti a házból Wawraneczet, a kit már
egészen ártalmatlanná tett. Mindez az utolsó felvonás
végjelenetében történik. Mi szükség ezért egy egész felvonást írni,
egy csoport henye jelenetet tenni épen  oda, a hol
a leggyorsabb fejlődést várjuk? Molière az utolsó felvonásban is
gazdag drámai életet fejt ki, folyvást fentartja az érdeket egész a
végjelenetig, s művészien hozza össze műve összes személyzetét,
mindenkit a maga helyén. Szerzőnk átvette tőle a csomónak egy a
cselekvénytől távol álló, épen idegen személy általi megoldását; ő
is a műben nem szereplő fejedelem kegyelme által szabadíttatja ki
hősét épen mint Molière. Csak ezt nem kellett volna a szerzőnek
átvenni Molièreből, s úgy látszik épen ezt vette át a
legszivesebben. Tudjuk, hogy Tartuffe csomójának megoldását nem egy
kritikus hibáztatja, kivált a németek, különösen Schlegel. Nem
mondjuk, hogy ok nélkül, de előttünk úgy látszik, hogy Schlegeli tt
is, a hollegtöbb igaza lett volna Molière ellenében, csak oly
felületesen itélt, mint némely magyar kritikus, a kik az ő példáján
lelkesülve, Molièret minden bővebb vizsgálat nélkül le akarják
dorongolni trónjáról. Molière sokkal leleményesebb költő volt,
mintsem ne tudta volna idegen beavatkozás nélkül is megoldani
vígjátéka csomóját. Mi nem vagyunk drámaíró, mégis van annyi
inventiónk, hogy ki tudtuk volna Orgont emelni a hinárból a
fejedelem kegyelme nélkül is. S Molière, a nagy, még eddig fölül
nem mult vígjátékíró képtelen lett volna reá? Ő csak kényszerült
úgy végezni be vígjátékát  a hogy bevégezte a kor fogalmainál
fogva is, de leginkább saját egyéni körülményei miatt. A fejedelem
a régi drámákban néha a Gondviselés szerepet játszotta, továbbá a
középkor letüntével, a hűbér urak hatalma romján emelkedő új
monarchiára áhitattal tekintettek föl az eddig elnyomott
néposztályok. Mindez vonzotta Molièret csomójának kegyelem általi
megoldására, de az a körülmény, hogy még csak félig kész művét is
már megtámadták ellenségei, vallástalansággal vádolták, később
eltiltatták a királylyal, kényszerítette a fejedelem által buktatni
meg képmutatóját az utolsó stádiumban s a trón védszárnyai alatt
keresni menedéket. Azonban e kényszerített bevégzést lángeszéhez
méltóan hajtotta végre. Orgonnak nem minden ok nélkül kegyelmez meg
a fejedelem: Orgon szolgálatokat tett régen az államnak, melyeket a
fejedélem most akar megjutalmazni. Továbbá Tartuffe Orgon elleni
föllépése által maga ejti magát tőrbe; a felsőség egy rég nyomozott
gonosztévőre ismer benne, ki felett már csak a törvény itéletét
kell kimondani. A nem tisztán drámai megoldásba is mennyi drámai
indokot vegyít Molière, s mily szép az, a mit a rendőrrel Orgonnak,
közönségének s királyának mondat.

Vajon oly nyomás alatt állott-e a Jó madár szerzője, mint
Moliére? Volt-e kénytelen rosszul használni azt, a mit Moliére
kényszerítve  a lehető legjobban használt? Úgy hiszszük
a szerző is belátja, hogy igazunk van. Nem folytatjuk tovább
vizsgálatunkat. Alkalmasint szerző és olvasó egyaránt megsokalták,
nem baj, csak azt ne sokalják, hogy Molièret folyvást ajánlgatjuk a
közönségnek, vígjátékíróknak, kritikusoknak. Ezzel nem a
Koszorú színbirálóját sértenék, hanem æsthetikai
míveltségünk erősbülését hoznák kétségbe. 


VI.

BECSÜLET ÉS SZERELEM.



Vigjáték 1 felvonásban. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1864 január 16-án.

A pályavigjátékok bevégezték versenyöket: hála Istennek, már
mind a kilenczet előadták Nem tudjuk, hogy a közönség mint van
velök, de mi nagyon belefáradtunk mind nézésökbe, mind birálatukba.
Akárki találta ki a pályázás e módját, jobb lett volna, ha valami
másban töri a fejét. Annak van értelme, hogy egy év alatt előadott
vigjátékok vagy tragédiák közül itéltjünk oda valamely jutalmat; a
közönség tetszését, a journalistika nyilatkozatát is föl lehet
venni egyik tényezőül s e mellett annak is kevésbbé leszünk kitéve,
hogy a pályázás kedvéért gyengénél gyengébb műveket legyünk
kénytelenek végignézni. Ellenben igy a birálók kényszerülnek oly
műveket is pályázásra bocsátani, melyeket különben előadásra nem
fogadtak volna el. Ha például a pályázó művek közül  csak egy
van jobb, nem zárhatni ki a többiek közül mindazt, a mi némikép
figyelemre méltó, mert ez aztán nem pályázás, hanem közvetett
jutalmazás. Ha egy pár van jobb s a többiek közt a feltünőbbek
többé-kevésbbé mind egy értéküek, szintén nem bocsáthatni csak
kettőt a pályázásra, különösen akkor, midőn két pálya dij van
kitüzve. Ha a pályázó művek jobbjai egy s más szempontból majdnem
egy értéküek, igen természetesen mindenik előtt meg kell nyitni a
pálya sorompóit. Ily eset a mostani is. Lehet, hogy a pályára
bocsátott művek közül egy párt ki kellett volna zárni, azonban ez
még keveset változtatott volna a pályázás unalmasságán. Ime az
ilynemű pályázás nehézségei pályabirákra és közönségre egyaránt.
Hát a játékrend és szinészek nem szenvednek-e miatta? Az ily
pályaműveknek rövid idő alatt, egymás után kell szinre kerülniök,
más uj darabra nem lehet készülni! a szinészek nagy fáradsággal
elkészülnek néhány oly darabra, melyeket különben nem adtak volna s
egyszernél többször nem is adnak elő. Tartsuk meg hát a rendes
pályázást, vagy ha a szinpadi sikert, a journalistika véleményért
is tekintetbe akarjuk venni, mielőtt jutalmaznánk, tüzzük ki ugy a
jutalmat, hogy egy év alatt előadott művekből válasszanak a
birálók. Most térjünk át a még hátralevő művek birálatára; ezuttal
rövidséggel akarjuk  jóvá tenni eddigi meglehetősen részletes
birálatainkat.

Az eddig előadott pályavigjátékok közt a Becsület és
szerelem cziműt tartjuk leggyöngébbnek. Igaz, nyelve jobb mint
némelyik pályatársáé, de cselekvénye rosz, szelleme cynismust árul
el, nem csak komikai alapeszméje nincs, de még egyetlen komikai
helyzetet sem képes nyujtani. Tarnai, gróf Alberti titkára,
szerelmes a házi kisasszonyba, Szerenába s ez is beléje. Azonban
Alberti grófnénak, Szeréna mostohaanyjának is tetszik a titkár, a
mit egyébiránt ez még csak nem is sejt. A titkár örökre oda akarja
hagyni a házat, de mielőtt elmenne, bucsulevelet ír Szerénának, azt
egy bokrétába szurja s indul átadni neki, midőn épen a grófnéval
találkozik. A grófné némi szemtelen kaczérsággal magának
tulajdonítja a bokrétát, a levélkét hozzá intézett szerelmi
vallomásnak hiszi, azért egész nyiltan szerelmet vall a titkárnak,
elkéri arczképét, s karpereczébe illeszti. Tarnai térden állva kéri
vissza a levélkét, azonban jő báró Zombori, meglepi őket,
szétrebbennek, mialatt karperecz, levélke földre hull. A báró
fölszed a földről mindent, szerelmet vall a grófnénak,
visszautasíttatik; követeléssel, fenyegetéssel áll elő, és a
reggelinél csakugyan hozzá kezd a grófné titkának fölfedezéséhez. A
titkár közbe szól, összevész a  báróval s végre párbajra
hivja, a mit a báró elfogad. Alberti gróf gyanakszik nejére, kivált
midőn a karperecz kezébe jut. Szeréna feláldozza magát
mostohaanyjáért vagy a titkárért vagy atyja becsületeért, (tisztán
nem vehettük ki) s magáénak vallja a karpereczet, melyet az
anyjáéval a minap cserélt volt el. A grófné e vallomás alatt kifut,
és szobájából levelet ír férjének, melyben kijelenti, hogy ő a
bünös, és elhagyja a házat. A grófot meghatja e nyíltság, érzi
magában, hogy ő is hibázhatott volna, vagy talán hibázott is.
Megbocsát nejének, leányát pedig férjhez adja a titkárhoz. Báró
Zombori a párbaj elől elszökik, még pedig gróf Alberti lován, s e
szerint még lólopásba is elegyedik. – Hol itt a komikai alapeszme,
jellem vagy helyzet? Még figyelmet igénylő jelenetre sem találunk;
annyira utálja az ember az egész históriát, hogy kifejlődésére
teljességgel nem kiváncsi. A mi hibának van festve, az csak puszta
gazság mint a báró Zomborié, mi erénynek vagy nyomorultság, mint a
gróf Albertié, vagy émelygős affectatió, mint a titkáré és
Szerénáé. Nem így szokás az emberi gyöngeségnek kómikai kifejezést
adni s a félreértést komikai helyzetekre használni föl. S mennyire
nem ismeri a szerző a magyar társadalmi életet. Művében egyetlen
vonás sincs, mely sejtetné, hogy legalább akarna magyar életet, még
pedig magyar fensőbb  körü életet rajzolni. S mennyire nem
tudja az emberi gyöngéket vagy bünöket a szereplők társadalmi
állása szinében fölmutatni. Lehet gyáva báró, de gyávasága nem úgy
nyilatkozik, mint a báró Zomborié. Lehet férji becsületét számba
nem vevő gróf, de nem olyan, mint Alberti. S miért a gróf e tettét
részvétgerjesztően rajzolni, mely tulajdonkép komikai tárgyalást
kiván? A részvétgerjesztés törekvése csak undort kelt minden józan
emberben. 


VII.

A HÁZASSÁG POLITIKÁJA.



Vígjáték 1 felvonásban. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1864 január 20-án.

Őszintén megvalljuk, hogy mi e kis művet legtöbbre becsüljük az
egy felvonásos pályavígjátékok között, habár nem tartjuk jeles
műnek, sőt hogy cselekvényesség és kerekdedség tekintetében a
két-három felvonásos pályatársaival is szembe merjük állítani. Épen
azért senki sem veheti rossz néven tőlünk, ha csodálkozunk, hogy a
Fővárosi Lapok épen ezt tartják legértéktelenebbnek s e
mellett még durva frivolitással és bántó cynismussal is vádolják,
mig a Becsület és szerelem czíműt eléggé dicsérik s inkább
csak a végét mondjuk elhibázottnak. Igaz, alapeszméje nem új, sőt
már elcsépelt, de tárgyalásában nem találhatni feltünőbb
reminiscentiát. Nagyon méltánylandó benne, hogy tárgyát úgy
választotta és fogta fel, a mit az egy felvonásos  vígjáték
formája megkivánja. Egy felvonásos pályavígjátékaink mind többet
öleltek föl, mint a mennyit egy felvonásban kifejthetni, s vagy
alapeszméjökben vagy tárgyalásukban oly hiba van, hogy már e miatt
sem számíthattak valódi sikerre. E vígjáték legalább kikerülte ezt
az örvényt, s ha nincs feltünőbb fényoldala, legalább nem szenved
organikus betegségben. Egy fiatal és boldog házaspárt fest, kik
semmiség miatt összezördülnek. A nő oda akarja hagyni a házat, a
férj nem igyekszik megkérlelni, erősen tartja magát, de
egyszersmind fél a következményektől. A nő bánni kezdi a mit tett,
de nem akar nyiltan közeledni férjéhez, hanem kerülő úton, míg
végre kibékülnek. Tulajdonkép a nő a komikai alak, kiváncsisága
teszi azzá a férj inkább csak akkor nyer némi komikus szinezetet,
midőn minél szilárdabban tartja magát, annál inkább fél a
következményektől. Az összezördülés és kibékülés folyama szüli a
komikai helyzeteket. Könnyed komikum, de épen egy felvonásos
vígjátékba való. Hibája az, hogy a boldogságból az összezördülésre
való átmenet kissé el van hamarkodva, nem eléggé indokolt, s egész
folyamatja leleményesb és lélektanibb lehetne. A kibékülés végső
mozzanata eléggé sikerült, bár előzményeit szintén jobbaknak
óhajtanók. Úgy látszik, a Fővárosi Lapok birálója épen ebben
találja a cynismust,  mert: «A férj azt kiáltja: tüzet! az ifju
hölgy letérdel ez elébe a basa elébe s gyufát véve meggyujtja a
csibukot. Gratulálunk ehez a morálhoz és jó ízléshez». Hogy ebben
mi cynismus van, teljességgel nem értjük. A nő a szobában
sokféleképen tudtára akarja adni férjének, hogy jelen van, leül,
közelebb húzza hozzá székét, de ez háttal fordul feléje s tetteti
magát, mintha észre sem venné. A nő mindenkép észre kivánja magát
vétetni, s erre jó alkalom, midőn a férj cselédjét kiáltja, hogy
pipájába tüzet hozzon; a késedelmező cseléd helyett ő gyújt tüzet,
lehajol, vagy ha jobban tetszik, letérdel, hogy férje jobban
meggyujthassa a csibukját. Közvetett, önmegalázó vallomás nélküli
kérlelés az egész. A férj észre veszi, keblére emeli, kibékül vele,
s elbeszéli a szelencze titkát, a miért összezördültek. Ha ez
cynismus, akkor nem tudjuk mit mondanak a Fővárosi Lapok
Shakespeare Makranczos hölgy czímű vígjátékára, alkalmasint
a cynismus netovábbjával fogják megbélyegezni. Frivolitást sem
vettünk észre, csak egy helyt; de, ha jól emlékszünk, ez is a
szinész (Réthy) hibája, a ki bizonyos szót nagyon kétértelműen és
előszeretettel hangoztatott. Más szót kell tenni helyébe, ezt aztán
kár nélkül lehet hangoztatni, a hogy tetszik. Nem árt, ha még egy
nagyobb hibán is segít a szerző, mit annyival könnyebben tehet,
mert nem vág  a mű organismusába. A férj atyja a
lakodalom után egy levelet adott át fia szolgájának oly
meghagyással, hogy csak akkor szolgáltassa fia kezébe, midőn
nejével először összezördül. E levélben az van írva: nem kell
engedni a nő szeszélyeinek. A szolga mihelyt észreveszi az
összezördülést, átadja a levelet, mely aztán befoly a férj
magaviseletére szemben nejével. Szükségtelen az egész. Jobb, ha a
férj maga jő arra a gondolatra. De ha már a szerző annyira
ragaszkodik e leleményéhez, legalább ne a szolgára bizassa az apa
által a levelet, hanem magára a fiúra. A szolga nem tudhatja mindig
és pontosan, hogy gazdája mikor zördül össze nejével, de különben
is túlbizalmasság egy cseléd iránt, ha mindjárt régi is.



VIII.

DIVATOS BETEG.



Vígjáték 3 felvonásban. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1864 január 29-én.

Nem merjük, nem tudjuk elmondani e vígjáték meséjét, épen azért
birálni sem igen van kedvünk. Félünk, hogy belezavarodunk, pedig
eléggé figyelmeztünk és se szomszédaink beszélgetése, se a
kegyetlen zártszéknyitónő «tessék felkelni» kiáltásai nem zavartak
birálói kötelességünk teljesítésében. Azonban, úgy hiszem, nemcsak
figyelmünk fogékonytalanságában rejlett a hiba, hanem magában a
szerzőben is. Úgy összebonyolította a cselekvény szálait, hogy
nemcsak személyeit játszsza meg a félreértés, hanem közönségét is.
Az expositió elég világos, de mihelyt a bonyolódás megkezdődik, oly
kevéssé értjük a szereplők jellemét, oly kevéssé vagyunk elkészülve
a történendőkre, oly sebesen, egymást keresztülvágva, sőt itt-ott
egymásnak ellenmondva történik  minden, hogy elvégre nem
tudunk eligazodni. Szerző erős bonyodalmat akart szőni s halmozott
lett belőle, gyors menetűvé kivánta tenni művét s úgy járt, mint a
habari ember, a ki többé-kevésbbé érthetetlenné válik. Lehet, hogy
nyugodtan elolvasva, mindent gonddal összevetve, tisztábban
kivehetnők cselekvényét, de így, legalább mi, se eléggé megérteni,
se emlékünkben tartani nem voltunk képesek. Nem is szólunk hozzá
tüzetesen, de a mit itt-ott megjegyeztünk, röviden elmondjuk róla
nézetünket. A szerző az idegesség divatját kivánja gúnyolni,
azonban nem vehetni ki elég tisztán: vajon Vilma, a mű hősnője,
igazán ideges-e vagy csak affectált ideges. Ez gúnyt érdemel, amaz
nem, ezt gyógyíthatja a vígjátékíró, amazt bizzuk az orvosra. De
akármelyik idegességet érti a szerző, tagadjuk, hogy korunknak oly
divatos betegsége volna, mint volt, ha jól emlékszünk, a XVII-ik és
XVIII-ik századnak. Menjünk tovább. Vajon elérte-e a szerző
czélját, kigyógyult-e Vilma idegességéből akár komikai, akár más
úton? Mi úgy vettük észre, hogy a darab végével ismét újra lehetne
kezdeni egy más darabot, mely szintén Vilma idegességét vehetné
tárgyul, csak hogy más körülmények között. Vilma alapjában az
maradt a ki volt, míg ellenben az orvos urak, tudniillik férje és
Bátorfi Kálmán, egészen elidegesednek s csaknem 
féleszüekké válnak. Egy pár kisebb hibát is megjegyeztünk. A
nejével szemben oly félénknek rajzolt férj igen hamar, s igen
nagyon neki bátorodik Bátorfi tanácsára, Tárnoki Dezső úr pedig, a
beszélyíró, oly együgyünek van rajzolva, hogy nem hihetjük képesnek
valamire való beszély írásra. Ő Bátorfi tanácsára udvarol Vilmának,
hogy féltékenységre gerjeszsze férjét, s így annál hamarább
elnyerhesse a férj rokonát Etelkát, a kit szeret, de a kinek nőül
vételét épen Vilma férje akadályozza. Jól van, de miért nem mondja
meg szeretett kedvesének, hogy ez csak csel, miért engedi, hogy ez
hütelennek gondolja s epeszsze magát érte? Mi szükség erre? Elég a
bonyodalom, s nem volt szükség még egy indokolatlannal is
szaporítani. Egyébiránt a mű jól kezdődik, a közönséget kellemesen
lepte meg egy pár részlet. Valóban a szerző nem egy helyt tesz
tanuságot tehetségéről és ügyességéről, de a mi fődolog, az mind el
van hibázva: alapeszme, bonyodalom, jellemrajz.

A Divatos beteg czimű pályavígjátékról írt birálatunkat
illetőleg, színházunk egyik szorgalmas látogatójától, a ki
egyszersmind e lap figyelmes olvasója is, némi helyreigazító
levélkét vettünk. E levélke két pontban megrója birálatunkat. Im
itt közöljük írója beleegyezésével: «Ön azt mondja, hogy Vilmával
gyógyulására nézve mi sem történt. Ez nem áll.  Ő elvonul
a világtól, nem fogad el senkit és házánál dohányozni tiltva van,
mert idegeit bántja. Az első felvonásban, nézetem szerint, eléggé
indokolva megszivaroztatják, a másodikban bálba viszik, a
harmadikban maga ád bált. Nem elég gyógyulás-e ez? Vagy talán önt
még az is érdekli, hogy bál után vagy másnap mit csinál Vilma?» Nem
állítottuk, hogy Vilma gyógyulására mi sem történt, csak azt, hogy
alapjában a végső jelenetben is az, a mi az elsőben, s így nem
gyógyult ki valódi vagy affectált idegességéből, pedig a szerző ezt
czélozta. A mit a levélíró mond, mind igaz: Vilma szivarra gyujt,
bálozik. Azonban csak ennyiből állott-e az ő idegessége? Nem az
volt-e főbaja, hogy szeszélyeivel és féltékenységével kinozza
férjét s nem épen ezen alapszik-e a vígjáték bonyodalma? Hogy ebből
kigyógyult volna, nem vettük észre. Kibékül ugyan férjével, de e
tekintetben oly kevés változáson ment át, hogy a jövő felvonásban
akár újra kezdhetnék. E mellett még az a baj is megvan, hogy nem
vehetjük ki tisztán, hogy Vilma szeszélye, féltékenysége mennyiben
valódi vagy affectált idegesség s általában drámai úton
gyógyítható-e?

A második pontra nézve így nyilatkozik a levélke: «Hogy Tárnoki
beszélyíró együgyü, az igaz, de úgy látszik a szerző épen ilyet
akart rajzolni s ez magában, úgy hiszem, nem  hiba.
Azonban, hogy Tárnoki Vilmának csak egy pillanatig is udvarolt vagy
udvarolni akart, az nem áll, mert Bátorfi akarta ugyan rábirni őt,
de nem sikerült s csak azután használt cselt, a látszatot akarván
ellene feltüntetni s így arra biztatá, hogy a bál folyama alatt
nyerje ki Vilma megegyezését Etelka birására; ő tehát nem udvarolt,
hanem kérelmével tolakodott, minek aztán Bátorfi a férj és Etelka
előtt más szint adott. És ezen körülmény, nem pedig a mint ön írja,
Bátorfi biztatásai birták férfiasb föllépésre a férjet, kivel
elhitette barátja, hogy az egész neje viszonyáról suttog, sőt egy
iparlovagot e hírrel nyakára is küldött. Az sem áll, hogy Vilma
férje ellenezte volna a Tárnoki és Etelka közti viszonyt, sőt az
első felvonásban mondja is, «hogy nem tudom miért ellenzi nőm, de ő
a házi nyugalomért mindent tesz, mit neje akar». Nem vitatkozunk a
tisztelt levelezővel, megengedjük, hogy e pontban neki van igaza.
Birálatunkban bevallottuk, hogy nem értjük eléggé e darabot s azért
tüzetesen nem merünk hozzá szólani. Elismerjük hibánkat, lehet e
jelenetet egyben-másban félre értettük, mindamellett a mesének e
része ily pontosan elbeszélve sem győzött meg bennünket arról, hogy
ide vonatkozó gáncsunk épen minden alap nélküli volna.

A divatos beteg czimü pályavigjátékról irt 
birálatunkra vonatkozólag, szinházunk egyik szorgalmas
látogatójától, ki egyszersmind a Koszoru figyelmes olvasója
is, némi helyreigazitó levélkét vettünk. Ez a levélke két pontban
megrója birálatunkat. Ime itt közöljük irója beleegyezésével: «Ön
azt mondja, hogy Vilmával gyógyulására nézve semmi sem történt. Ez
nem áll. Ő elvonul a világtól, nem fogad el senkit és házánál
dohányozni tiltva van, mert idegeit bántja. Az első fölvonásban,
nézetem szerint eléggé indokolva, megszivaroztatják, a másodikban
bálba viszik, a harmadikban maga ad bált. Nem elég gyógyulás-e ez?
Vagy talán önt még az is érdekli, hogy bál után, vagy másnap mit
csinál Vilma?» Nem állitottuk, hogy Vilma gyógyulására nézve semmi
sem történt, csak az, kogy alapjában a végső jelenetben is az, a mi
az elsőben, s igy nem gyógyult ki valódi vagy affektált
idegességéből, pedig a szerző ezt czélozta A mit a levéliró mond,
mind igaz: Vilma szivarra gyujt, bálozik. Azonban csak ennyiből
állott-e az ő idegessége? Nem az volt-e főbaja, hogy szeszélyeivel
és féltékenységével kinozza férjét s nem épen ezen alapszik-e a
vigjáték bonyodalma? Hogy ebből kigyógyult volna, nem vettük észre.
Kibékül ugyan férjével, de ebben a tekintetben oly kevés változáson
ment át, hogy a jövő fölvonásban akár ujra kezdhetnék. E mellett
még az a baj is megvan, hogy nem  vehetjük ki tisztán, hogy
Vilma szeszélye, féltékenysége mennyiben valódi vagy affektált
idegesség, s általában drámai uton gyógyitható-e?

A másik pontra nézve igy nyilatkozik a levélke: «Hogy Tárnoki
beszélyiró együgyü, az igaz, de ugy látszik, a szerző épen ilyet
akart rajzolni s ez magában, ugy hiszem, nem hiba. Azonban, hogy
Tárnoki csak egy pillanatig is udvarolt vagy udvarolni akart
Vilmának, az nem áll, mert Bátorfi akarta ugyan rábirni őt, de ez
nem sikerült, s csak azután használt cselt, a látszatot akarván
ellene föltüntetni s igy arra biztatá, hogy a bál folyama alatt
nyerje ki Vilma beleegyezését Etelka birására; ő tehát nem
udvarolt, hanem kérelmével tolakodott; ennek azután Bátorfi a férj
és Etelka előtt más szint adott. És ez a körülmény, nem pedig, mint
ön irja, Bátorfi biztatásai birták férfiasb föllépésre a férjet,
kivel elhitette barátja, hogy az egész bál neje viszonyáról suttog,
sőt egy iparlovagot e hirrel nyakára is küldött. Az sem áll, hogy
Vilma férje ellenezte volna a Tárnoki és Etelka közötti viszonyt,
sőt az első fölvonásban mondja is, hogy nem tudom miért ellenzi
nőm, de a maga házi nyugalmáért mindent megtesz, a mit neje akar.»
Nem vitatkozunk a tisztelt levelezővel; megengedjük, hogy e pontban
neki van igaza. Birálatunkban bevallottuk, hogy nem értjük eléggé a
darabot s azért tüzetesen nem merünk hozzá szólani. Elismerjük
 hibánkat; lehet, hogy némely jelenetet
egyben vagy másban félre értettünk, mindamellett a mesének ez a
része ily pontosan elbeszélve sem győzött meg bennünket arról, hogy
ide vonatkozó gáncsunk épen minden alap nélküli volna. 


IX.

ELSŐ NYILATKOZAT.



Vigjáték 2 felvonásban. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1864. február 5-én.

Íme a pályavígjátékok utolsó mohikánja. Mindenki elismeri, hogy
ez volt a legunalmasabb. Nagy vád, midőn épen olyasmi untatja az
embert, a minek főczélja gyönyörködtetés. Azonban mi szivesen
unatkozunk is itt-ott, ha aztán az író tud érte némi kárpótlást
nyújtani, sőt hirhedt epésségünk mellett is még a puszta törekvést
is tudjuk méltányolni, ha az valóban törekvés. Csak azt ne kivánja
tőlünk senki, hogy tragédiát tragikai és komédiát komikai alap
nélkül képzeljünk s ne boszankodjunk, ha oly sokszor találkozunk
ilynemű színművekkel.

Jól tudjuk, hogy a tragikai vagy komikai alap még magában sem
tragédia, sem komédia azt a reflexio teremtő phantasia nélkül is
kigondolhatja s nagyon sok kell még hozzá, míg jó drámai mű válik
belőle, de az is igaz, hogy nélküle nincs se jó tragédia, se jó
vígjáték. 

Ily komikai alap nélküli mű az Első nyilatkozat. Az a
különös benne, hogy a költő a kinálkozó komikai hősből egész
eszményt alkot s a mit nevetségessé kellett volna tennie, ránk
akarja vitatni, mint valami bámulandó tulajdont.

A mű hőse Várszegi Kálmán, a kinek atyja oly végrendeletet tett,
hogy Kálmán vegye nőűl Idát, Várszegi Samu leányát; ha teljesíti e
kivánságot, reá marad az egész vagyon, ha nem, akkor adjon ki a
vagyonból Idának ezer hold földet s éljen kedve szerint. Kálmán
szenvedélyesen szereti Idát, de hogy ne gyanusíthassák azzal: im e
fiú ezer holdért vette nőűl a kit szeret, elhatározza, hogy csak
akkor veszi nőűl imádottját, ha ez nyilatkozik először, szóval, ha
Ida vall neki szerelmet s nem ő neki. Ez álszemérem, mely némi női
szemérmetlenséget követel, elég nagy bolondság arra nézve, hogy
bármely derék embert nevetségessé tegyen. Hanem költőnk más
véleményen van, helyesnek tartja hőse rögeszméjét, igazságot
szolgáltat neki s végre Idát csakugyan szerelmi nyilatkozatra
kényszeríti. Nem az következik-e ebből, hogy a nőnek kötelessége
némely körülmények között tiszteletben tartani a férfiak
szemérmetlen álszemérmét, a férfinak többre kell becsülni egy pár
kávénénike pletykáját, mint kedvese leggyöngédebb érzelmeit s az
erkölcsi világrend  örök törvénye, az hogy hóbortos
rögeszméink megaláztatás vagy nevetség helyett diadalt üljenek?
Urak, költő urak, a régiek nem hiába nevezték a költőt vatesnek.
Alapjában most is szent dolog a költészet, s a költőnek, kivált a
tragédia- és vígjátékirónak, az eszmény felkent papjának kell
lenni, a ki az erkölcsi és társadalmi rend törvényeit hirdeti a
tömegnek. A kinek minderről nincs helyes fogalma, a kinek nincs
erős érzéke az emberi tévedések nemesisének tragikai és komikai
nyilatkozatai iránt, az jól teszi, ha nem áll fel papnak, s
egyszerű hallgató marad.

Nincs kedvünk tovább birálni e művet. Elismerjük, hogy a szerző
nem minden tehetség nélküli író, de megvalljuk, örvendünk rajta,
hogy tehetsége az annyira elhibázott conceptio megalkotásában nem
nyilatkozott feltünőbben. Ha leleménye erősebb, jellemzése
találóbb, a cselekvény fejlődése folyamatosabb és sebesebb, talán
nem egy ifjú emberrel elhitetheti, hogy szent igazság mindaz, a mit
alapeszméjében morálként hirdet. Igy mindenki csak unatkozott s nem
hiszszük, hogy egyetlen árva szív is megtántorodott volna.

Némi kedvtelen érzések közt fejezzük be szemlénket a
pályavígjátékokról. Kedvetlenségünket neveli magának a pályadíjnak
odaitélése is. Igaz, a pályabirák helyzete nagyon nehéz volt. Azon
három-négy mű közt, melyek  szóba jöhettek, nem könnyű volt
választani. A jó és rossz oldalok meglehetősen egysúlyozták
egymást. Azonban szerintünk legalább a Jó madár díját a
Házasság politikája érdemelte volna. A Jó madár egy
pár részletben kitünőbb tehetséget tanusít ugyan, mint a
Házasság politikája, de ez egészen véve sokkal jobb amannál.
Ugy tudjuk, hogy két pályabiró a Házasság politikája mellett
nyilatkozott, s a Jó madár csak egy szavazat többséggel
nyerte el a pályadíjat.

Sajnáljuk, hogy nemcsak a pályadíj elitélését kell legalább
részben hibáztatnunk, hanem a nem nyertes vígjátékok jeligés
levélkéi felbontását is. Tudjuk, hogy ezt nem a biráló választmány
tette, hanem az igazgatóság, azt is elhiszszük, hogy az igazgatóság
részéről nem rossz czélzatból történt, hanem a hiba hiba marad,
akármiből foly. A pályahirdetésben, ha jól emlékszünk, nem volt
kitéve, hogy az előadásra elfogadott, de pályadíjat nem nyerő
darabok jeligés levélkéi fel fognak bontatni. A pályázók tehát azon
reményben pályáztak, hogy ha nem nyernek, nevök titokban marad,
vagy legalább is beleegyezésök nélkül nem fog közzététetni. Azt
értjük, hogy az igazgatóság nem égettette meg a jeligés levélkéket
s őrizte, mint leghitelesebb okmányt a tantiéme kivétele esetére,
de felbontania előleges értesítés nélkül nem lett volna szabad.
 Hírlapi felhívást kellett volna intézni
az ismeretlen irókhoz, hogy egy hónap alatt rendelkezzenek
tantiemökről, hogy az illető jelentkezése esetére a személy
azonosság bebizonyítása végett, fel fog bontatni ugyan a jeligés
levélke s a tantiéme kiadatik, azonban a név csak akkor fog
közzététetni, ha a mű másodszor is előadatik s az író beleegyezik
nevének a színlapon való kitételében. Igy a színház érdeke sem
szenvedett volna csorbát s egyetlen pályázóval sem történt volna
olyasmi, a mi bizonyosan nem egyre hatot épen oly váratlan, mint
kedvtelen. Az igazgatóság, a mint a Szinházi Látcső-ben
olvassuk, azzal menti magát, hogy a mostani pályázat jeligés
levélkéivel is csak úgy járt el, mint a Nemzeti Színház által
hirdetett pályázatoknál eddig is szokásban volt, azoknál
tudniillik, melyekben a pályadíjak nem előlegesen, előadás előtt,
hanem utólagosan a pályázott művek előadása után ítéltettek el.

Nem alaptalan mentség, de minden esetre jó lett volna e szokásos
módot a pályahirdetésbe beleszőni, hogy senkinek ne lehessen oka
jogos panaszra Jövőre, ha ugyan az ilynemű pályázásnak még vannak
pártolói, azt az eljárást ajánljuk az igazgatóság figyelmébe,
melyet fennebb, bár röviden, kifejteni igyekeztünk. 


A GÁLYARAB.



Szinmű 5 felvonásban, Hugo Victor
Nyomorultak czímű regénye után színre alkalmazta Németh
György. Előadatott a Nemzeti Szinházban 1864 márczius 13-án.

E dráma nem költői mű, csak csinálmány, mindamellett el kell
ismernünk, hogy Hugo nagy terjedelmű regényét, ha nem is a
legsikerültebben, de elég ügyesen alkalmazta színre a szerző.

Egy darabig alkalmasint fenn fogja magát tartani a színpadon.
Minden esetre van olyan, mint Birchpfeiffer Notredam-i
harangozó-ja, mely a maga idejében fővárosban és vidéken
annyi tetszésben részesült. Nem szeretjük, ha drámaíróink
Birchpfeiffer koszorúiért versenyeznek; az sem örvendetes jelenség,
hogy ez évben majdnem mindnyája a melodráma oltárán áldozott; de
azt nem hiszszük, mit sokan állítanak, hogy valamely regény alapján
épen lehetetlen volna jó drámát írni. Regény alapján drámát írni s
regényt dramatizálni  két különböző dolog, s épen az a baj,
hogy a drámaírók rendesen inkább ez utóbbit teszik.

A görög drámaírók mondákból, eposzokból dolgoztak, sőt Horatius
ezt egész tanná emeli, midőn így szól: Rectius Iliacum carmen
deducis in actus, quam si proferres ignota indictaque primus.
Shakespeare szintén mondákból és novellákból dolgozott. Miért ne
lehetne az újabb kori költőnek a regényeket és novellákat épen úgy
használni, mint használták a régiek a mondákat és eposzokat? Miért
ne szolgáltathatna a drámaírónak tárgyat valamely regény, mint
szolgáltat a történelem? Azonban értsük meg egymást, itt csak
tárgyról, egy pár félig kész részletről, vagy jól alakítható
anyagokról van szó; a drámai conceptio, compositio és jellemzés
egészen a drámaíró dolga. Neki egészen új művet kell teremteni,
épen oly függetlenül, mintha csak történelmi adatokkal volna dolga.
Sophokles nem dramatizálta az Iliász-t, de írt belőle nehány
művet s minő különbség van a Homer s az ő hősei és hősnői közt,
pedig az események nagyrészt ugyanazok.

Azonban azt nem tagadjuk, hogy a régibb költő helyzete e
tekintetben kedvezőbb volt. Azt csak mellékesen említjük, hogy a
régi mondát és eposzt közkincsnek tekintették, melyhez mindenki
hozzányulhatott a reminiscentia vagy plagium vádja nélkül. A regény
 nem ilyen s az újabbkori költő és
kritikus nagyon is hajhászsza az eredetiséget. Nagyrészt inkább a
tárgyban keresik, mint az alkotásban és szellemben. Láttunk
eredetinél eredetibb műveket, de mit ér, ha a tárgy bizarr,
kivételes vagy ha nem is az, de a szellem és feldolgozás nem
eredeti. Mi hajlandók vagyunk az annyira követelt eredetiség
helyett egy nem épen tisztességes, sőt tolvajszabályt ajánlani
költőink figyelmébe: a mit loptál jól eldugd, vagy csinálj belőle
valami egyebet, hogy még gazdája se ismerhessen reá. Az eldugás és
mássá csinálás elméletét senki se értette jobban Shakespearenél és
Moliérenél, kik bizonyára eredetiebbek napjaink legeredetibb
lángeszeinél is. A nem eredetiség vádjánál sokkal fontosb az a
körülmény, hogy az úgynevezett modern regény, egyes drámai
jelenetei mellett is, a legdrámaiatlanabb valami. Rendesen
alapeszméjét nem igen használhatni drámában, de különösen
jellemfejlesztése oly nemű, hogy drámába áttéve nagyrészt elveszti
mindazt, mi főszemélyeit élő egyénekké tette. Egyebet nem is
említve, a drámában elesvén a részletek, melyek a regényben életet
öntöttek beléjök, általánosság, abstractio vagy mesterkéltség, vagy
épen érthetlenség fog előállani. Épen azért regényiróknak nem
tanácsoljuk, hogy saját regényöket drámává dolgozzák. Alkalmasint
ők legkevésbbé képesek arra,  hogy már egyszer megalkotott
személyeiket drámaiakká alakítsák át; hozzá szokván regényi módon
fejleszteni a jellemet, legnehezebben akkor tagadhatják meg vérré
vált szokásokat, midőn saját regényök befolyása alatt állanak.
Általában mindenkinek azt ta nácsoljuk, hogy ha regényt vesz
drámája alapjául, egészen tetszése szerint bánjék vele, tekintse
tárgynak, melyet épen oly szabadon, sőt szabadabban alakíthatni,
mint a hagyományt és történelmi adatokat. Csak így lehet jó drámát
írni regényekből, kivált az újabb kor regényeiből s ily szempontból
nem mindig szükséges az egész regényt felölelni. Lehet, hogy csak
egy pár főszemélyre vagy eseményre van az embernek szüksége, csak a
cselekvény egyik szálára, vagy épen valamelyik episodra. Minden
attól függ, vajon a regény minő drámai conceptiora ihli a
drámaírót, mert hogy itt két külön és eredeti műről van szó, a
fennebbiek után mondanunk is fölösleges.

Némethy nem írt külön és eredeti művet, csak dramatizálta Hugo
regényét, vagy jobban mondva scenirozta. Ezért mondottuk, hogy ez
nem költői mű, csak csinálmány bár elég ügyes csinálmány. Minden
esetre Némethy színpadi jártasságának nem épen mindennapi jelét
adta. Óhajtottuk volna, hogy más regényt válaszszon. Az
irányregények legkevésbbé  valók drámai compositióra s Hugo e
részletekben kitünő, de egészben véve elhibázott regényéből
tehetségesb drámaíró sem igen alkothatott volna valami jeles művet.
Némethyt egy pár lap nemcsak lelketlen feldolgozónak nevezi, hanem
még a szinpadra való alkalmazás ügyességét is megtagadja tőle. Mi
nem tartjuk ugyan e drámát költői műnek, de a színpadi jártasságon
kívül még valami egyebet is méltánylunk benne, mi elkerülte
kritikusaink figyelmét, kik nagyon engedékenyek Hugo irányában,
mert nagy költő s igen szigoruan itélik meg Némethyt, mert csak
ügyes scenirozó. Hugo regénye szenvedélyes polemia a társadalom
ellen; benne a támadó syllogismusok lánczolatát oly események vagy
jellemek képezik, melyek nagyrészt vagy kivételesek vagy nem épen
valószínűek. De a valószínűtlenséget nagy ékesszólás támogatja.
Némethy átvette a regény egész főcselekvényét, sőt a
mellékcselekvényekből is egyet-mást, mit bátran kihagyhatott volna,
de az egész regény irányát vagy nem értette, vagy nem akarta
érteni, teljességgel nem törekedett arra, hogy az irányt
kitüntesse. Hugo ékesszólása sem bájolta el, minél kevesebbet vett
át színművébe. A cselekvény a regényben és drámában egy ugyan, de a
dráma Valjeanja nem úgy tűnik föl, mint a társadalom áldozata s
izgatás a társadalmi intézmények ellen. 

A színmű Valjeanja inkább oly hatást tesz a nézőkre, mintha a
bűn vagy tévedés a javulás után is folytatná nemezisét, s bár az ég
megbocsát a tévedt- vagy bűnösnek, de az események véletlene, az
emberek szenvedélyei előidézik a kikerülhetlen visszatorlást.
Szóval a scenirozás és scenirozó közönye a regény iránya iránt, a
cselekvény összes hatásának némi más színezetet adtak. S ezt nekünk
már csak azért is méltánylanunk kell, mert nem vagyunk nagy
barátjai Hugo társadalmi elméleteinek. 


MŰKEDVELŐ ELŐADÁS A SZÜKÖL-KÖDŐK JAVÁRA.



1864 márczius 21-én.

A főrangú műkedvelők rég várt előadása csakugyan véghez ment és
jó sikerrel. Valóban szép esténk volt. Játszók és közönség egyaránt
forró köszönetünket érdemlik; amazok, hogy minden eszközt
megragadnak a szükölködők segélyezésére, még egy szinpadi előadás
fáradalmaitól sem ijednek vissza, emezek pedig, hogy minden belépti
jegyet elkapkodtak, bár egy páholy díja ötven, egy zártszéké hat
forint volt. Két egy felvonásos vígjáték adatott elő. Az első
czime: Hol töltsem estéimet? előadták: Gyürki Ábrahámné,
szül. Orczy Sarolta bárónő, gr. Andrássy Gyuláné és Tisza Lajos úr.
A második czime: Női könnyek, előadták: Csáky Melania
grófnő, Vay Gizella bárónő, Beöthy Ákos, Kendeffy Árpád, ifju gr.
Károlyi István urak. Az érdekeltség, vidám hangulat, tetszés, taps
általános volt.  Kivált a nők szünni nem akaró tapsokkal
halmoztattak el. Mintha egy családi előadáson lettünk volna, hol
csupa rokonság gyült össze, oly részvéttel, szeretettel csüggött a
közönség főrangú műkedvelőinken, kik oly kitünő részt vesznek
inséggel küzdő honfitársaink segélyezésében. Im a jó példának, a
nemes tettnek minő hatása, olvasztó ereje van, s mennyire kedveli a
magyar, ha aristocratiája helyét valóban betölteni igyekszik.

A két vígjátékot három tableau követte. Az első: Béla választ
korona és kard között Geiger képe után. Előadták: Bohus László,
gr. Festetics Leó, gr. Keglevich Béla, gr. Vay Alajos és gr. Zichy
Manó urak. A második: Bornemisza Anna egy órai uralma
Vizkelety rajza után. Előadták: gr. Károlyi Edéné, gr. Keglevich
Béláné, gr. Pejacsevich Pálné asszonyságok, gr. Erdődy Henriette,
gr. Degenfeld Berta, b. Révay Sarolta és b. Eötvös Ilona
kisasszonyok; továbbá: gr. Esterházy István, gr. Fesztetics Pál,
Kendeffy Árpád, b. Podmaniczky Ármin, herczeg Odescalchi Gyula, gr.
Károlyi Gyula, gr. Szapáry Imre és Bohus László urak. A harmadik:
Il decamerone Winterthaler festménye után, mely Bocaccio
száz novellájának bevezetését tárgyazza. Előadták: gr. Zichy
Jánosné, gr. Zichy Pálné, herczeg Odescalchiné asszonyságok,
Wesselényi Róza, gr. Zichy Melánia, Königsegg Irma,  Degenfeld
Emma kisasszonyok, és ifj. gr. Károlyi István, Nyéki Gyula és
Szögyényi László urak.

Mind a három igen sikerült, s az utolsó valóságos tündéries
bájával, méltó befejezése volt az egésznek. A közönség a
meghatottság és felindulása jelei közt hagyta oda a szinházat.
Azonban e felindulást nemcsak a jótékony czél és nemes példa
idézték elő. Nem csekély része volt abban azon körülménynek is,
hogy főrangú hölgyeink ajkairól oly szépen, oly édesen hallotta
zengeni nemzeti nyelvünket. Minő különbség most s ezelőtt egy
félszázaddal, midőn egy magyarul is beszélő főrangú hölgy oly
ritkaság volt. De miért mondjunk egy félszázadot? Ezelőtt csak húsz
évvel is, minő fájdalommal töltötte el jobbjaink keblét főuri
köreink idegenszerűsége. Im Vörösmarty, ki a mérsékelt magyar írók
közé tartozott s oly ritkán szólt élesen bármiről, még 1841-ben ily
keserű panaszban tör ki:

«Nem szólhatunk-e néha egy esdeklő, panaszos, vagy hosszu
gyümölcstelen várakozás után elkeseredett szót magunkról,
véreinkről, véreinknek – ha így szabad mondani – virágairól, kik
még mai napig sem akarnak egészen megmagyarosodni, kiknek nagy
száma csaknem minden nyelven jobban beszél, mint magyarul? kiknek
töredezett magyar beszéde lélekharagként hirdetni látszik a nemzet
haldoklását.  Ne szóljunk-e nagy urainkról,
főnemeseinkről, s kivált uri hölgyeinkről? Halld neveiket s véredet
felforralja öröm és lelkesedés; mert a nevek nagyok, honiak,
beirottak a nemzet történet könyvébe: mert hozzájok érdem: a
szenvedés vagy diadalmak dicsősége van kapcsolva. De hallgasd
beszédeiket, azon beszédeket, melyekben szivök szól, nem ünnepély,
nem fitogtatás, vagy épen gúny, hogy a «csorda megengeszteltessék»,
hallgasd meg őket, elszomorodol, megszégyenülsz, elcsüggedsz; mert
e megvetésben rövidlátás, gőg s egy jellemtelen kornak hitványsága
van. Csak egy eltévedt magyar szót nem hallasz ajkaikról, ha
magokban vannak. Hol itt azon kútfő, melyet nemzettisztelés – vagy
honszeretetnek nevezhetnénk? Pedig ha tudnák e hatalmasok, mint
lesi őket a magyar nép jó, lelkes, de szegényebb osztálya, mily
örömteljes büszkeséggel mutatná be őket a világnak: ime! ezek a mi
nemzetünk virágai; gazdagok, miveltek, nagylelküek, és magyarok!
ezek a mi vérünk, atyánkfiai, rokonunk! De nem, ez örömben ők nem
részesítenek. Nagy része – mert kivétel itt is van – csak farsangi
divatból alakul magyarrá, hanem minden egyéb, mint az. Minden
nemzetnek csak saját nyelvében vannak letéve kiirthatatlanul
gondolkozása, érzelmei: lehetünk e biztosak felőlök mig ezt
magokévá nem teszik? S ki fogja a  diszesebb magyar
társalkodást előteremthetni, ha ők nem? Hányat fog fényes példájok
elcsábítani s a különben is hatalmas – a maga helyén minden
tiszteletre méltó, de nálunk nemzetiség fogyasztó – németezés
zászlója alá hódítani? Ne tegyünk-e kérdést koronként, vajon
történik-e részben valami javitás? úgy neveltetik-e az újabb
nemzedék, hogy a rég óhajtott kort elővarázsolni képes legyen? s
végre, hogy a legsetétebb oldalt is lefátyolozzuk, nem fog-e ezen
megvetésért gyülölet gerjedni? Gyülölet és irigység, hogy
Magyarország harmadának urai, midőn nem mint őseiknek véröket, csak
szivet, hajlandóságot kellene adniok a hazának, a haza féltendő
kincsének a nemzeti nyelvnek, e helyett megvetésükkel,
hanyagságokkal, idegenségökkel megmérgezik reményeinket, pusztulni
engedik a nemzeti örököt, sőt azt magok, fényes és csábító
példájokkal, rontani segítik. De türjünk és hallgassunk, nehogy a
tulhajtás s idétlen avatkozás vétke rovassék ránk».

E panasznak most már alig van értelme. Hála istennek, csak a
multat illeti, s többé nem a jelent. Mi akkor általános volt, most
csak a kivételek közé tartozik. A fiatalabb nemzedék egészen magyar
nevelést nyert, s kivált pesti főuri köreinkben, helyét újra
visszafoglalta nyelvünk, s e változást lassanként mindinkább fogja
érezni irodalmunk is.  Kiszenvedt nagy költője hazánknak, vajha
élnél még! «Annyi balszerencse közt» egy aggodalmaddal kevesebb
lenne s azon búskomor felindulás, mely oly keserűn ékesszólóvá
tett, mennyire enyhült volna e műkedvelői előadás alatt is.



A SZENT-IVÁN ÉJI ÁLOM.



Szinmű 5 felvonásban. Irta Shakespeare,
fordította Arany János. Előadatott a Nemzeti Szinházban április
23-án. Ünnepélyes előadás Shakespeare születésének háromszázados
emlékére.

I.

A magyar irodalom és szinészet is megűlte a Shakespeare
emlékünnepét. A Kisfaludy-társaság e napon adta ki Shakespeare
minden munkái fordításának első kötetét; a lapok tárczái tele
vannak Shakespearet dicsőitő czikkekkel; a Nemzeti Szinház fényes
előadást rendezett és Shakespeare egy új művét hozta szinre; a
közönség omlott a szinházba, annyira, hogy az előadást egymásután
még kétszer kellett ismételni. Íme Kelet népe is leróvta adóját
Nyugat legnagyobb költőjének. Lehet, hogy e lelkesülésbe a divatnak
is volt része, hogy e zajba affectatio is vegyült. Lapjaink
megkoszorúzták Shakespearet versben és prózában, üdvözölték a
Kisfaludy-társaság Shakespeare-vállalatát, de vajon szivökön
fekszik-e mindíg  a drámai művészet és irodalom valódi
érdeke? Vajon szépirodalmi lapjaink ezelőtt egy pár hónappal nem
gunyolódtak-e a Kisfaludy-társasággal, mert holmi eredeti regények
helyett Moliére és Shakespeare fordításokat ad ki? Vajon politikai
nagy lapjaink nem gondolnak-e napról-napra kevesebbet az
irodalommal és művészettel? Szinészeink igyekeztek emelni az
ünnepély fényét, de vajon igyekeznek-e mindnyájan azon, hogy
évenként egy pár Shakespeare drámát lehető gonddal adjanak elő s a
régi rossz fordítások helyett, melyek a repertoire szégyenei, jobb
újakat tanulják be? A közönség nagy számmal tisztelte meg a költőt,
de vajon megtiszteli-e máskor a szokottnál valamivel számosabban, s
a Shakespeare drámák adatásakor nem épen páholyaink üresek-e,
honnan méltán várhatnánk egy kis Shakespeare-cultust.

E kérdések önkéntelen jöttek tollam alá s lehetetlen volt őket
elnyomnom, de távolról sem állítom, hogy irodalmunk és szinészetünk
csak divat és affectatióból ülte volna meg Shakespeare
emlékünnepét. Az őszinteségnek és valódiságnak is volt abban része.
Nem dicsekedhetünk ugyan oly Shakespeare-cultussal, mint a németek,
nem mutathatunk föl gazdag Shakespeare-irodalmat, mint ők, kik
közül némelyek már oly nevetséges állításokra is vetemedtek, hogy a
német nemzet elébb méltányolta  és jobban érti Shakespearet,
mint az angol, de annyi bizonyos, hogy negyven év óta folyvást
érezhetni Shakespeare hatását irodalmunkban.

Katona Bánk bán-ja e hatás első szüleménye. Katonát, ki
hivatva volt megalapítani a magyar tragédiát, Shakespeare szelleme
gyujtá lángra. S minő erőteljes kezdemény, erőteljesebb, mint
Goethe és Schiller első kisérletei, kiket szintén Shakespeare
lelkesített. Költészetünk ujjászületése harczaiban is részt vett
Shakespeare szelleme. Az a két legnagyobb magyar költő, kik végkép
megdöntötték a classikai észményt s leghathatósban eszközlötték
költészetünk nemzeties ujjászületését, az uj kor legnagyobb nemzeti
költője Shakespeare tanítványai voltak, ki először rázta le Hellasz
és Róma aranyos igáját, először hirdette a gondolatot és képzelet
szabadságát, először olvasztotta össze a népiest és nemzetit az uj
kor míveltségével.

«Shakespeare jó fordítása a leggazdagabb literaturának is fölér
legalább felével» – kiált föl Vörösmarty: «Shakespeare egy maga
fele a teremtésnek» – mondja Petőfi. S a két költő ajándékozta meg
egyszersmind nemzetét először Shakespeare egy pár művének oly
fordításával, mely méltó e nagy névhez.

Szinészetünk emelkedése, művészibb fejlése is Shakespeare
nevével van kapcsolatban. Legszebb  korszaka épen azon évekre
esik, midőn szinészeink, kivált Egressy és Lendvay, vetekedtek
Shakespeare drámái szinrehozatalában s érdeket tudtak gerjeszteni
Hamlet, Lear, Coriolán, Richard, Romeo és Júlia iránt, oly
időben midőn még kritikánk igen keveset tett a
Shakespeare-tanulmány fölébresztésére nézve. Shakespeare vezette
vissza szinészeinket a természethez s bár a shakespeare-i
szenvedélyek erőteljes ábrázolata s a magasabb drámai szavalat még
nem ülhette teljes diadalát, mégis szinészetünk a fejlődés oly
stádiumát érte el, hogy már némi büszkeséggel tekinthetünk reá. Nem
ok nélkül ünnepelte hát Shakespeare emlékét a magyar irodalom és
szinészet, s a ki ismeri nemzeti költészetünk és művészetünk
történetét, a kit áthatottak fejlődésünk reményei és aggodalmai,
nem divatból s affectátioból vett részt az ünnepélyen. Vajha e nap
Shakespeare nyomosabb és átalánosabb tanulmányának volna kezdete!
Vajha Shakespeare műveinek átültetése, melyet a Kisfaludy-társaság
annyi küzdelmek után végre megindított, a közönség részvétével
találkoznék! Valóban így ünnepelnők legméltóbban Shakespeare
emlékét.

Miért épen a Szentivánéji álom-mal ünnepelni meg
Shakespeare emlékét, miért nem Macbeth-tel vagy
Othelló-val, valamelyik első rendű tragédiájával, mondák
némelyek, kik csak hiréből ismerik e művet, vagy ha ismerik
 is, egyoldalu izlésöknél fogva képtelenek
méltánylatára. Valóban én is féltem ez ünneptől, nem mintha
Shakespearet féltettem volna, mert e műve is méltó nagy nevéhez,
hanem féltettem közönségünket, s kritikánk némely képviselőit.
Tartottam tőle, hogy közönségünk előtt épen a Shakespeare-ünnepen
fog megbukni Shakespeare, mert nehézkesebb, ünnepélyesb természetü,
mintsem ilyenkor a legköltőibb bohózaton is gyönyörködjék. Féltem,
hogy Puck a földszinten épen úgy megtréfálja valamelyik tisztes
kritikusunkat, mint Zuboly uramat a szinpadon, s másnap olvasni
fogunk egy pár oly kritikát is, mely Shakespearet annak rendi
szerint ledorongolja. Hála Istennek, csalódtunk. A közönség, bár
eleinte vontatva, de mégis csakugyan átadta magát e mű varázsának.
Kritikusaink majd mindnyájan méltánylattal szólnak róla, habár
kissé mérsékelt lelkesüléssel. Csak egy lap akadt, mely illőnek
találta Shakespearet ledorongolni – a Pesti Hirnök.
Tudniillik azt mondja, hogy e mű csak azoknak tetszhetik, kiknek
minden jó, ha Shakespearetől jő, a mint ez a nagy költőnek igen sok
felületes ismerőivel így van, kik félnek valamit remeknek el nem
fogadni tőle, nehogy az által tudatlanságot áruljanak el. Puszta
vasárnapi darabnak tartja az egészet, mely komoly birálatra nem
érdemes s a budai szinház Ördög pilulái-val és
Szamárbőr-ével  teszi egy sorba. Ime a Pesti
Hirnök hogyan tiszteli meg Shakespeare születésének
háromszázados emlékünnepét. Hja! ennek így kell lenni, mert a
Pesti Hirnök egy idő óta æsthetikára adta fejét. Ugy
látszik, hogy Széchenyinek herolddá alázott képe, melyet e lap
homlokán visel, lassanként æsthetikai jelvénynyé alakul át; nagy
buzogányával nem azokat fogja többé ijeszteni, kik a szerkesztőt
sehogy sem akarják Széchenyi tanítványának elismerni, hanem azokat,
kik nem hódolnak ízlésének. De van-e a szerkesztőnek ízlése, adta-e
jelét irodai tanulmányának, kritikai lelkiismeretességének bármily
csekély részben csak mint szerkesztő is? Ezelőtt kilencz évvel
megfeleltem a kérdésre, midőn az akkor általa szerkesztett Pesti
Napló irodalmi eljárását birálat alá vettem, furcsábbnál
furcsább dolgokat mutattam ki benne, különösen oly irodalmi
elvtelenséget, melyhez hasonlót alig találunk journalistikánk
történetében.1) S vajon ily szerkesztő, ily
lap ellenében kell-e védenünk Shakespearet? Képes-e a Pesti
Hirnök Shakespeareről írni vagy általában a drámai költészethez
hozzá szólani? Hiszen csak ezelőtt néhány nappal is a
dramaturgiában való járatlanságának oly jelét adta, mely még a mi
irodalmunkban is hallatlan.  E számában az akadémia dráma
biráló-választmányának tartott leczkét s a tragikumot úgy határozta
meg, hogy az tulajdonkép nem egyéb, mint azon egymásból folyása a
drámai cselekvényeknek, melyek által egyik esemény a másikat
mintegy kényszerűleg követi. E tan szerint minden dráma tragédia,
még a vígjáték is, mert ebben is meg kell lenni ez egymást követő
események kényszerűségének; e szerint a történelem és élet minden
oly eseményei, melyek egymással szoros kapcsolatban állanak, már
tragikum; e szerint, ha a Hirnök szerkesztője elveszti
kalapját, aztán bemegy a boltba s mást vásáról, az is tragikum,
mert e két esemény közt kényszerű kapcsolat van. Ily fogalma van a
Hirnök-nek a tragikumról. Ily lap meri Shakespeare egyik
ritka becsű művét silánynak nevezni! Minő fogalma lehet a
Hirnök-nek Shakespeareről, mutatja az hogy a midőn dicsérni
akarja is, olyanokat mond, melyek lélektani képtelenségek. Romeo
és Júlia hő képzeletű írója – mond a Hirnök – valóban
nem ismeré az érzelmeket; hidegen, anyagi gondok közt folyt le
élete, mindazon indulatok és gerjedelmek nélkűl, melyek a nagy
költők műveit sugallták.» Ilyeneket mondanak 1864-ben a magyar
irodalomban Shakespeareről és ily írók merik birálni Shakespearet!
Valóban kedvem volna a Pesti Hirnök Shakespeare  czikkei
bonczolásával tölteni meg e hasábokat, hogy megtoroljam Shakespeare
szelleme ily megcsufolását. De egyéb dolgom van. A Szentivánéji
álom-ról kell írnom s már kifogyok a térből, bár hozzá se
kezdtem. 


II.



A Szentivánéji álom-ról írni mindenesetre nehéz föladat.
Alig van műve Shakespearenek, mely annyira megpróbálja a kritikust,
nem mintha ez volna a legremekebb vagy épen a legnehezebben
felfogható. Oh nem, de e művet tulajdonkép érzeni, élvezni kell s
egészen átadni magunkat annak az önkénytelen és naiv felindulásnak,
a minőt csak egy bohó, de kedves álomkép, egy rég elhangzott, de
folyvást visszhangó népmese emléke költ föl lelkünkben.

A kritikai eszmélet ily műnél sokfélekép árthat. Nem az élet
tragikum- vagy komikumával van dolgunk, melyek a már tárgyul vett
positiv viszonyoknál fogva is igénybe veszik értelmünk egész
komolyságát, a bánat, a derültség felindulásai közt is. A könnyű,
vidám, naiv képzelet űz itt játékot velünk; leigázza értelmünket,
elvarázsolja kedélyünket, mint a népmesék bizonyos fajában. Ki fog
a phantasia és kedély némi naivitása nélkül gyönyörködni a
 népmesékben, ki fogja csak magyarázatból,
érteni és érzeni szépségöket? Ide nem elég az értelem, bármily
mívelt legyen, nem elég az érzés, bármily nemes szívből áradjon,
sőt oly phantasia sem, melynek csak a nagyszerű és fönséges iránt
van érzéke. Ide bizonyos primitiv fogékonyság szükséges, vagy
sokoldaluan kimívelt ízlés. A ki érzi a népmesék szépségeit, nem
igen van szüksége magyarázóra, például a népnek; a ki nem érzi, az
a legjobb magyarázót sem fogja megérteni. Így van a dolog a
Szentivánéji álom-mal is. Ha bonczolni kezdi az ember e
szeszélyes, játszi s mégis minden követelés nélkül mély értelmű
álomképet, e mintegy oda lehelt tündéri látomást: úgy jár, mint a
gyermek a pillangóval, letörölte minden fényporát s csak roncsolt
szárnyakat szorít kezébe.

De minthogy szerencsétlenségem kritikát írni, megpróbálom a mit
tehetek. Bizonyára most lesz legkevésbbé az én hibám, ha nem tudom
kellő világításba helyezni ezt az anynyira sajátságos és ritka
becsű művet. Tulajdonítsa ezt az olvasó Shakespeare csodálatos
geniusának, mely annyiszor daczolt már a legkitünőbb kritikusok
éleselműségével is, és e művében a vásott Puckként épen gunyt űzött
bölcseségökből.

E műről is, mint Shakespeare mindenik művéről, sok mindent írtak
már össze a Shakespeare-magyarázók,  de nekem úgy tetszik, hogy
bár sok szépségét kiemelték, az egész alapeszméjét és compositióját
illetőleg egy pár lényeges dolgot mellőztek. Nem ismerem ugyan a
Shakespeare-magyarázók mindnyáját, sőt negyedét sem, de néhányat,
sőt egy párt a hiresebbek közül, megforgattam. Nem támaszkodhatom
hát egészen reájok, bár inkább szeretném csak az ő fejtegetéseiket
összeállítani s még részben sem tolni elő az enyémet. Egy pár
pontban mindenesetre el kell tőlök térnem.

Úgy hiszem, az alkalom, melyre Shakespeare írta e szinművét és a
népmese, mely részben alapeszméűl szolgált, nagyobb szerepet
játszik az egész mű æsthetikai becse megitélésében, mint egyelőre
látszik. Lássuk először, hogy az elsőre nézve mit mondanak
Shakespeare életírói és magyarázói.

Némelyek szerint Shakespeare e művet 1594-ben írta, mert ekkor
volt oly időjárás, a minőre a második felvonás első szinjében
czéloz: hideg, esős nyár, terméketlen év; mások szerint 1598-ban,
még pedig barátja Southampton lord tiszteletére, a ki ez évben kelt
össze Miss Vernonnal. Sokan az 1597-ik évet vitatják benső okokra
támaszkodva, mert e művében tehetségének oly fejlődését találják,
mely költői pályájának csak második korszaka végére vagy a harmadik
elejére eshetik s így 1591 – 1597-ik évekre. Annyi bizonyos, hogy e
mű  1598-ban már ismeretes volt, 1600-ban már
nyomtatásban is megjelent. Az is kétségtelen, hogy alkalmi szinmű
volt, melyet a költő, valamelyik nagyúri pártfogója vagy barátja
lakodalmi ünnepélyére írt. Minket ez utóbbi körülmény érdekel, az
elsőt csak azért említettem, hogy megczáfoljam a Pesti
Hirnök-öt mely e művet Shakespeare első gyarló kisérletének
hirdeti. Tehát Shakespearenek alkalmi művet kellett irni, egy főúri
ünnepély fényét emelni, vidám és szellemes lakodalmi népet
mulattatni. Ez igen divatos volt akkor Angolországban, főúri
körökben nem eshetett ily ünnepély drámai előadás nélkül, sőt a
mesteremberek is játszottak a magok és mások mulatságára. A
drámának egy egész új faja alakult ki, melynek épen úgy nem volt
határozott formája, mint az akkor szintén divatos ugy nevezett
históriáknak.

E körülmény is mutatja, hogy Shakespeare kora mennyire kedvezett
a drámai költészet fejlődésének. Népnek és aristocratiának kedvencz
mulatsága volt a dráma, nem unalomból, divatból, hanem benső
szükségből. Valóban ez a nép és aristocratia megérdemelte a nagy
drámaírót; még a telivér democrata is elismerheti, hogy Shakespeare
a mai fogalmak szerint sem alázta meg magát, midőn geniusa fényével
tisztelte meg valamelyik derék angol lord lakodalmát. Már csak
azért is örvendenünk  kell, hogy nem vetette meg az alkalmi
szinmű nemét, mert oly költőivé alkotta, a minő se előtte, se utána
nem volt.

Shakespeare mint alkalmi költő is Shakespeare maradt; itt is
követte és fölülmulta kortársait; átvette mások kezéből a rosszul
vagy csak félig-meddig megírt művet, s jobbá alkotta; megrabolt
mindent, a mire szüksége volt s egy új egészbe olvasztotta át. Ha
most élne, bizonyosan epigonnak vagy plagiatornak neveznék
mindazok, a kik azt hiszik, hogy a lángelmét nagy részt nem kora
szüli, hanem megfordítva egészen ő szüli a kort, s az eredetiség
nem a más vállain emelkedés, hanem fegyveres Minerva kiugrása
Jupiter fejéből.

Shakespeare oly kevéssé találta föl az ily ünnepélyes alkalmakra
írt szinműveket, mint akár a tragédiát. Készen találta e műfajt is,
mint a többit, sőt itt is ugyanazon elemekből dolgozott, mint
elődjei. Ily alkalmi szinmű természetesen nem lehetett se tragédia,
se vigjáték, se szoros értelemben vett dráma. Kivált lakodalmi
ünnepélyen ki fogja élvezni a tragédia megrázó jeleneteit, sőt ki
fog igazán gyönyörködni oly komikumban is, mely mélyen az életbe
vág s talán épen a házasélet köréből van véve? A bohozat az, a mi
ilyenkor leginkább tetszhetik, s valóban a népies clown, az angol
humor ez ősi képviselője nélkül nem is eshetett meg ily mulatság.
De puszta bohózatot  máskor is lát a közönség. Egy alkalmi
műnek kapcsolatban kell lenni az alkalommal, melyet épen ünnepel.
Ily körülmények között természetes, hogy allegoriai és jelképes
elemeket kellett használni a költőnek, melyeknek leple fedezze és
kiemelje az ünnepelt személyeket; jól ismert viszonyokra vonatkozó
czélzatokkal és bókokkal átszőni művét, s mindenek fölött ügyelni,
hogy az egész ne zavarja, sőt emelje az ünnepély hangulatát.

Íme, minő czélra s minő elemekből dolgoztak az ily alkalmi
színművek költői Shakespeare idejében. Ő maga sem tett mást,
csakhogy valamivel máskép. Ő sem írt ily alkalomra se tragédiát, se
vígjátékot, sőt puszta bohózatot sem; ő is némi alkalomszerű
allegoriához folyamodott, de az abstract tündéralakok vagy
classikai reminiscentiák helyett, a népmesékhez fordult s itt is
mint egész költői pályáján a népnemzeti elemnek adott magasabb
emelkedést. Méltán mondja egy angol kritikus, Drake, hogy a
Szentivánéji álom első oly műve Shakespearenek, melyben az
idegen példányoknak már nem látszik nyoma s mely lángeszét már
egész fejlődésében mutatja.

Az angol clown bohóságai természetesen az ő művéből sem
maradhattak ki, de mélyebben olvadnak a mű organismusába, mint
elődjeinél; valamint a czélzások és bókok is megszűnnek nála csak
puszta diszítményül szolgálni. A  terméketlen évre való
czélzás önként következik a Titania és Oberon közti viszályból. A
bűvös virág története, midőn, a mint Oberon mondja Pucknak, tegzes
Cupido biztos czélba vőn


Egy vestaszűzet nyúgot
tronusán.

 Pattant az ívről a szerelmi
vessző,

 Átfurni képes százezer
szivet;

 De láttam a tűznyíl hogyan
aludt ki

 A vizenyős hold szűz
sugáriban

 S a fejedelmi papnő
elhaladt

 Szűz gondolattal szerelem
ne’kül,





Erzsébet királynőre vonatkozik, a ki alkalmasint maga is jelen
volt az előadáson. A költő bókot mond az általa annyira tisztelt
királynőnek, mert ellentállott Leicester csábításainak, de e bók
nem az udvaroncz hizelgése, hanem az önérző hazafi hódolata, a ki
örvend, hogy királynője nem áldozta föl Angolország jóllétét a
szerelem szeszélyeinek.

Oberon elbeszélésének mindjárt a föntebbiek után következő e
helyeiben:


Szemmel kisértem az eső
nyilat:

 Egy kis virágra hullt az
nyúgaton

 Tejszin előbb, most bíbor
sebben ég;

 Hivják a lányok «égő
szerelemnek».

 Hozz ily virágot, hisz’
mutattam egyszer:

 Alvó szemekre
csöppenő leve

 Nőt, férfit örjöngő
szerel’mre gyújt,

 Az ébren elsőbb
látta lény iránt.





szintén czélzás rejlik. A nyiltól megsebzett virág
alatt Essex Letice grófnét kell érteni,  kivel
Leicester titkos viszonyban élt s kinek ez idő alatt Irlandban
mulató férje meggyilkoltatott.

Mindkét czélzás szoros kapcsolatban van a művel, mely a minden
erkölcsi tartalmat nélkülöző szerelmi szenvedély tévelygéseit
tárgyazza, s melyben e varázst épen a bűvös virág csöpjei idézik
elő.

Az ünnepelt személyek is be vannak foglalva a műbe. Theseus és
Hippolyta nem mások, mint a vőlegény és menyasszony, kiknek
tiszteletére írta Shakespeare szinművét. Néhány vonással egy valódi
angol gentlemant rajzol Theseusban; higgadt, eszes és vitéz
férfiút, jó vadászt, nemes szívű s valódi műértőt, de Shakespeare
nem hideg allegoriával akart kedveskedni pártfogójának és
barátjának; Theseus, Hippolyta s kiséretök csak fényes rámája az
egésznek, maga a lakodalmi ünnepély, a lakodalmas vendégcsoport,
mely elébe a phantasia bűvös tükrét tartja a költő. S e napon mi
inkább ilhetett inkább e tükörbe, mint ez álomképek csoportozata,
az az ábránd és való, a szeszély és érzelem, a bohóság és
bölcsesség e kedves játéka, melyen valami kimondhatatlan derültség
ömlik el? A költő egy pár népmese töredékből czéljának megfelelő
egészet alkotott és oly alapeszmével, mely épen illett az
alkalomhoz, de egyuttal, mint minden költői gondolat, örök időkre
szól. 

Mi az alapeszme? A tőlem ismert Shakespeare-magyarázók érzik,
érintik, sőt félig-meddig ki is fejtik s még se mondják meg
világosan. Gervinus, ki majd minden angol magyarázót felhasznált s
ő maga a németek közt leghiresb magyarázó, szintén mellőz valami
olyant, a mi nélkül az alapeszme magyarázata sem elég természetes,
sem elég világos. Ő álomképnek tartja a művet, csodálkozik, hogy
Coleridge, a ki szintén e véleményben van, e felfogással nem tudott
behatolni a mű belsejébe, holott e mű nem csak külső szinezetére és
alakjára nézve álom, hanem benső jelentőségében is. A szerelem
szeszélye űz itt játékot. A vak szenvedély e csalódásai, az
érzékiség szemfényvesztő játékai, az «égő agy» változékonysága és
tévelygései, a szeszély és ábránd ez eszmélet nélküli fél-éber
varázsa, e minden magasabb szellemi és erkölcsi központot nélkülöző
cselekedetek, mind álomhoz hasonlítanak, mely szorongató
bonyodalmakkal húzódik el előttünk, melyből nincs más szabadulás,
mint az ébredés, az öntudat helyreállása. Minden oda mutat, hogy a
költő nem czélzott egyebet, mint az érzéki szerelmet az álomélettel
allegoriailag összehasonlítani.

Ez röviden összevonva Gervinus véleménye a mű alapeszméjéről;
nagyrészt igaz, de csak így felfogva, hol marad a mű
alkalomszerűsége, mi szükség Theseusra és Hippolytára s
 általában miért választott Shakespeare
ily alapeszmét épen egy oly művének, melyet egy boldog mátkapár
lakodalmi ünnepélyére írt? Gervinus ugyan említi, hogy e mű
lakodalmi ünnepélyre iratott, de nemcsak mint történelmi adatot, s
az alapeszme kimagyarázásával semmiféle viszonyba nem hozza. A
dolog pedig igen egyszerű és világos. Theseus jellemzése mindent
megmagyaráz. Shakespeare benne egy higgadt férfiút rajzol, ki túl
van a fölületes szerelem bohóságain s érett a valódi szerelemre, a
házas életre. Nem ábrándozó, megvetéssel szól a képzelgő
szerelemről, nem indítják meg a nagy hangú szerelmesek panaszai, de
valóságos férfiúi hévvel szereti menyasszonyát, s épen úgy tudja
élvezni az élet reális örömeit, mint a művészet báját. E férfiú az
ünnepelt vőlegény képe, és Shakespeare mivel dicsőíthette volna
jobban házasságát s általában a házasságot, mint azzal, hogy
ellentétül egy tündér álomképben oda rajzolta a könnyelmü és
éretlen, az ábrándozó és érzéki szerelem minden bohóságát?… Ki
előtt kedvesebb és nevetségesebb az ifjukori illusiók emléke, mint
a ki már tul van rajtok és boldog valóságra ébredt? S kell-e
költőibb bók, szellemesebb üdvözlet, bölcsebb tréfa, melyet a költő
pártfogójának és barátjának nyujt? Mennyire eltalálta Shakespeare
alapeszméje megérzékítésének formáját  is. A
mindennapi élet rajza akár komoly, akár komikai vagy épen bohózatos
oldalról igen komoly vagy igen víg lett volna ez ünnepély
derültségéhez és méltóságához képest, s még sem fejezte volna ki
épen azt, a mit akart. Mindennek vegyülete kellett, a phantasia
könnyű játéka, a szeszély, a kedvcsapongás költészetének bizonyos
neme, melyben kár nélkül sokat lehet merni s mindent
összeolvaszthatni. A népmeséhez folyamodott, melynek lényege épen a
csodálatos és köznapi vegyülete, mely túlteszi magát a természet
törvényein, de nem a szellemén, mely a naivitás burkában gyakran
egyszerű, de mély bölcseséget rejt.

De magának az alapeszmének is ide kellett vezetni őt. Az
ifjukori ábránd, érzékiség, melynek ingere és szeszélye, makacssága
és változékonysága, bohósága és tévedései a legnemesebb szívet is
megejtik, nem hasonlítanak-e a mesebeli varázshoz? S míg rabjai
vagyunk, életünk nem álmodozás-e, melyben csak beteg képzelődésünk
és hő vágyaink vezérelnek s ha szükség, daczolunk minden physikai
és erkölcsi lehetetlenséggel? Mindennek költői feltüntetésére mi
alkalmasabb, mint az elfek, az éj e mystikus álomtündérei, kik
könnyelmű szerelem tündérei is? S a bonyodalmak előidézésére kell-e
jobb alak, mint Puck (Robin Goodfellow), az angol népmesék
 e bohócza, ki az északi parasztot és
vadászt annyiszor megtréfálta; e kissé napégette arczu parasztos,
tündér, ki részint kujonságból, részint ügyetlenségből annyi furcsa
bajt idéz elő, s kinek szájába Shakespeare e szavakat adja:


… Én vagyok az éj víg
vándora

 Ki Oberont is
megnevettetem,

 Ha a zabszúrta mént
rá-rászedem

 Nyerítve hozzá, mint szép
kanczaló,

 Vagy, ha tű-tűzget holmi
vén anyó,

 Vaczkor gyanánt rejt a
kancsó-fenek

 Iváskor én ajkához
billenek,

 Hogy a sör mind aszú
keblére fut.

 Mesél egy néni szörnyű
szomorút,

 S engem néz háromlábu
zsámolyul:

 Kibiczczenek alóla,
felborul,

 Óbégat és majd megfúl, úgy
köhög;

 A többi oldalához kap,
röhög,

 Tüszköl, csuklik nevettében s
hitet

 Mond rá, hogy ily jól sohsem
nevetett.





Ime, az alkalomszerűség és népmeséi alap legjobban megmagyaráz
mindent, magát a czimet is, a Szentivánéjet, mint a melyen a
szellemek leginkább szoktak játékot űzni a halandókkal. Ebből
kiindulva minden rész egy organikus egésznek fog feltűnni s nincs
szükségünk erőltett magyarázatra, melyhez nem egy német æsthetikus
kénytelen folyamodni.

Így egy a cselekvényre vetett futó pillanat is mindent megértet
velünk. A mű egész  drámai összeütközéssel kezdődik s
híre-hamva sincs a tündéreknek, de a négy szerelmes kedélyén már
nyilatkozik a bohó ábránd, a lángoló, de felületes szerelem egész
varázsa, melyet aztán Oberon bűvcsepjei annál természetesebben
valódi örjöngéssé változtatnak. Hermia összetűz atyjával Lysander
miatt, kibe halálosan szerelmes, könnyelműen széttépi a szülői
köteléket s kész elszökni vele. Demetriust üldözi, ostromolja
szerelmével. Íme a szerelmi ábránd, mely nem ismer physikai és
erkölcsi lehetetlenséget, íme az érzéki erős mámor, mely nem
tisztel semmi szentet s benső ürességét hiányzatos phrásisokkal
takarja.

A tündérudvarban is hasonló felfordultság uralkodik. Oberon és
Titania, e két könnyelmű házaspár, viszálykodásban élnek egymással.
A szenvedély és könnyelműség e mindinkább emelkedő mámorában oly
természetes az az örjöngés, melyet a bűvös virág cseppjei később
előidéznek. Lysander odahagyja Hermiát és Helénába lesz szerelmes;
Demetrius hasonlókép. Hermia most arra a sorsra jut, a melyben az
előbb Helénát kigunyolta. A két szerelmes ifjú párbajt akar vívni.
Egy emberélet legkevesebb, a mit szerelmi szenvedélyünknek
áldozhatunk. A földi szenvedélyek bohósága lépést tart a
tündérekével. Titánia, a szép finom és ragyogó királyné egy
szamárfejűvé bűvölt mesteremberbe szeret bele.  A bűvölet
a legfurcsább bonyodalmakra ad alkalmat, míg végre tünik a varázs,
a mámor, az álom s mindnyájan megenyhülve, kiszenvedve szép
valóságra ébrednek. A két ifjú pár kiocsúdva elvakult
szenvedélyből, mint menyasszony és vőlegény Theseus lakodalmi
ünnepélyéhez csatlakozik; Oberon és Titánia is kibékülnek s
megáldják a hármas házasságot. Mindez a legerősebb kapcsolatban van
az alapeszmével; még az is mi, csak groteszk tréfaként látszik
közbe szőve; a mesteremberek szinelőadása.

Pyramus és Thisbe története, a mint ezt a jó mesteremberek
kidolgozzák és előadják, nemcsak a Shakespeare idejebeli műkedvelők
és rossz szinészek kiparodiázása, de egyszersmind azon nagy és üres
szenvedélyé is, mely az egész mű tárgyát teszi, s melyben már
Pyramus személyesítője mint szamár szerepelt is.

Való, hogy a negyedik felvonásban már be van fejezve a
cselekvény, s az utolsó felvonás, melynek e parodia szinhelye,
szorosan vett drámai szempontból hibás. Bizonyára Shakespeare, a
drámai művészet e nagy mestere, ki a kritikának törvényt szabott,
jobban érezte ezt bármely kritikusnál. De minthogy alkalmi művet
írt s az ünnepély hősét nem léptethette föl drámailag, lehetetlen
volt drámailag leléptetnie is. Foglalványnak használta s e fényes
foglalványt be kellett fejezni. S mivel fejezhette  volna be
méltóbban, mintha lakodalmi ünnepélyén láttatja egész méltóságában;
e költött lakodalmi ünnepélyt mintegy összeolvasztja a valódival,
saját maga művét a mesteremberekéivel, s a mű alapeszméjének néhány
pillanatnyi groteszk föltüntetése után a tündérek áldásával és
saját szerény engedelem kérésével bocsátja el a közönséget. E
szempontból minden dicséretet érdemel a befejezés. Különben is a
mesteremberek előadására már rég kiváncsiak vagyunk, s ha magában a
műben be is van már fejezve a drámai élet, az övékben most kezdődik
és Shakespeare elég ügyes arra, hogy e drámaitlan és mégis drámai
fogással lekösse figyelmünket.

Sokat akartam írni e műről s alig tettem többet, mint azt, hogy
talán némi kulcsot nyujtottam alapeszméje és compositiója helyes
fölfogásához. Még mennyi mindenről kellene írni, ha ugyan képes
volnék száraz bonczolással e mű szépségeit éreztetni; ha ugyan a
közönség örömmel olvasná a hosszabb kritikai dolgozatokat.

De Shakespeare mindig megérdemli a kivételt. Közelebbről hát
bátor leszek visszatérni e műre s az előadást birálva elmondani
egyet-mást mit most tér hiány miatt is el kellett hagynom. Örömest
elszenvedem Shakespeare-ért, és emlékünnepén azt a szemrehányást,
hogy a magyar kritikusok között én gyönyörködöm 
leglelkesültebben Shakespeare ez úgynevezett sületlenségében. Van
egy-két oly magyar kritikus, ki Molièret letette trónjából, most
néhány másik Shakespeare-rel birkózik; hadd legyen olyan is, ki
védni meri e nagy szellemeket. Ma holnap oda jutunk, hogy még ehhez
is egy kis bátorság kell. 


III.



Ma ötödikszer került színre e mű; e körülmény alkalmat
szolgáltat nekem arra, hogy beváltsam igéretemet s még egy czikket
írjak róla. Miért is ne? Ha divatlapjaink két-három czikket írnak a
budai színház Genovevá-járól s lelkesülésökben nem tudják
hová legyenek, talán nekem is szabad még egyszer visszatérnem a
Nemzeti Szinház Szentivánéji álmá-ra. Igaz, amazt Jaime és
Treffreu írták, emezt pedig csak Shakespeare, egy elavult költő;
amahhoz a híres Offenbach írta a zenét, ehhez pedig csak
Mendelssohn; de a Koszorú nem levén divatlap, nem köteles
mindennemű divat szószólója lenni, sőt elavult dolgokat is
kedvelhet minden önmegtagadás nélkül.

A Szentivánéji álom alkalmi mű, de kérdés: vajon az
alkalmi mű alkot-e külön nemet a drámai költészetben s mennyiben
jogosan? Hogy gyakorlatilag alkot, nem lehet tagadni. 

Egész napjainkig fentartotta magát, s nagy költők is dolgoztak e
nemben, például Goethe, sőt a mi irodalmunkban sem hiányoznak ily
alkalmi drámák. Hogy többet ne említsek, ott van Vörösmartytól
Árpád ébredése. Azonban az ily alkalmi művek, mint drámák,
csekély becsűek, sehogy sem tudnak valódi drámává lenni, mint az
alkalmi dal, óda, vagy elegia valódi dallá, ódává, elegiává.
Rendesen nem egyebek dialogizált allegoriáknál, néha énekkel
vegyítve. Sokszor van bennök költői alapeszme, de nincs drámai
élet, ezért a drámai költészetnek inkább csak kinövései, melyeket
az alkalomszerüség ment s az általában vett költőiség, később is
olvasásra méltók, de mint drámáknak a szinpadhoz tulajdonkép nincs
többé joguk. Épen az bámulatos Shakespeareben, hogy e sikamlós
téren is valódi drámát tudott írni, oly drámát, melynek, mint
ilyennek, alig van versenytársa: szóval az alkalmiságot szoros
kapcsolatba hozta a drámai költészet belső igényeivel is. De minő
drámát írt: tragédiát, szoros értelemben vett drámát, vígjátékot
vagy bohózatot-e? Tulajdonkép egyiket sem. Leginkább bohózatos
vígjátékot vagy jobban mondva a bohózat egy magasb faját
tartalomban és formában egyaránt. Tudom, hogy a bohózat rossz
hangzású szó irodalmunkban; emlékszem, hogy ezelőtt egy pár
hónappal két politikai nagy lap, melyek semmiben  sem
értenek egyet, abban szépen megegyeztek, hogy a bohózat annyi, mint
puszta semmiskedés s rendesen oly iró munkája, a ki képtelen jó
vígjátékot írni, vagy a vasárnapi közönség ízléséhez aljasul.
Íróink, kritikusaink, közönségünk jó része souverain megvetéssel
tekint a szegény bohózatra, s ha néha mulat is rajta, mintegy
szégyenli bevallani.

Honnan vettük e nézeteket, e szokást, e kedélyhangulatot?
Aesthetikai míveltségünk hiányossága-e vagy a magyar természet
sajátsága? Ez utóbbit nem merném állítani. Népünk igen jól mulat a
maga bohózatos meséin. Úgy hiszem, másutt rejlik az ok. Sokáig a
bécsi nagyrészt ízlés- és erkölcstelen lokal-bohózatok járma alatt
nyögtünk s miattok megutáltuk a bohózatnakm ég a fogalmát is.

Újabban a budai szinház a franczia bohózatok selejtesebbjeivel
vendégli a magyart; a táncz, zene és látvány mulattatják ugyan a
közönséget, de magoknak e műveknek csekély értéke nem igen hozhatja
jobb hírbe a bohózatot. Talán maga az elnevezés is rossz, s az
egyoldalú fölfogás könnyen hajlandó az úgynevezett bohóságot csak
bohóságnak tartani, melyhez az æsthetikának nincs köze. A jobb
bohózat nálunk már vígjáték számában megy; például Molière
Botcsinálta doctor-át nem meri bohózatnak nevezni, talán már
csak azért sem, mert a Théâtre Francais-ben  adják,
s ezt bizonynyal nem tennék, ha valósággal csak pusztán bohózat
volna. Szóval közönségünk nem becsüli a bohózatot s a kritika
általában véve elősegíti a fogalomzavart. Ez még ugyan magában nem
oly nagy baj, sokkal nagyobb az, hogy nem volt s nincs költőnk, a
ki kivívja a bohózat becsületét. Költészetünk a fajok tekintetében
nagyon szűk körben mozog; majd mindenik költő ugyanegy úton jár,
pedig a kezdeményezés és bátorság nemcsak a genie kiváltsága, hanem
a talentumoké is.

Bárki bármit mondjon, a bohózat épen oly jogos nem, mint a
vígjáték; s ha alsóbb komikumnak nevezik, ez nem azt teszi, mintha
sokkal csekélyebb becsű volna a fensőbbnél, hanem inkább csak azt,
hogy alsóbb körben mozog, kevésbbé korlátolt, erősebb vagy ha úgy
tetszik durvább hatásra törekszik: mosoly helyett hahotára.
Megengedem, hogy a mosoly tiszteségesebb a hahotánál, kivált
szalonban, de azért a hahota kunyhóban, palotában mindíg drága
kincse marad az embereknek. A bohózat tulajdonkép nem egyéb, mint a
komikai jellemek és helyzetek túlzása; épen úgy meg kell lenni
benne a komikai összeütközésnek, drámai életnek és költői
igazságnak, mint a vígjátékban, csakhogy máskép. A bohózat nem a
jellemrajz pontosságával hat, hanem a jellemző vonások éles
kiemelésével, túlzásával,  épen mint a torzkép. Kit nem hat meg
egy jó torzkép komikuma, ki fogja tőle megtagadni a művészi
igazságot, pedig egyetlen vonása sem hű a természethez? A hűséget
és valóságot épen a pontatlanság, a túlzás fejezi ki, csakhogy a
túlzásnak is van túlzása, a pontatlanságnak is pontatlansága, s
épen abban rejlik a művészet titka, eltalálni az illő határt és
mértéket.

A bohózat a cselekvényben is sokkal szabadabb, túlzóbb a
vígjátéknál. A jellemrajz és viszonyok túlzásából önként következik
a helyzetek és bonyodalom túlzása is, de természetesen soha sem a
költői igazság rovására, mely nem mindíg egy a valószínűséggel. Ha
az alapeszme és cselekvény az emberi szív és viszonyok komikumán
alapul: akkor a túlzás úgynevezett valószínűtlensége a cselekvény
folyamában sem igen jöhet kérdésbe. Ha a költő valóban tud hatni
reánk, magával ragad s csakhamar otthon érezzük magunkat a
tévedések, hibák és bohóságok ez eltorzult világában is, mely
külsőleg kevéssé hasonlít az élethez, de bensőleg mégis egészen
az.

A bohózat e sajátságából foly az is, hogy a drámai költészet
egyetlen faja sem kedveli annyira a phantastikust, mint épen ez. A
népmesék tündérei örömest mulatnak az emberi hibák és gyöngeségek
legbohóbb képviselőivel.  Nem műköltő találta föl az erősebb
komikum és tündérvilág e vegyítését. Ott van minden nemzet
népköltészetében. A műköltők csak átvették és fölhasznalták.

Érdekes, hogy a műköltészet hogyan osztozott meg mindazon, mi a
népköltészetben csodás. A népmondákban nyilatkozó csodás az
eposznak lett elválhatlan társa, mint a végzetszerűség fönséges
kifejezője; a népmesei csodás legörömestebb a bohózattal és
szatirával párosodik; a tragédia is megtartott valamit, a subjectiv
csodást, a népballadák léleklátását, melyet Shakespeare oly
megrendítőn használt föl Macbeth-ben, Hamlet-ben.

De csodálatoskép épen a csodás elem az, a mit leginkább hibáztat
nehány magyar kritikus a Szentivánéji álom-ban, s úgy
látszik, általában pálczát akar törni minden oly költői mű felett,
melyben a csodás szerepel, legyen az eposz, satira, népmese vagy
ballada. Előszőr a Pesti-Hirnök mondotta ki e nagy
igazságot, nem sokára akadt két társa is: egy tudományos s egy
divatlap. Shakespeare művében kidobta lába alól a valóságot, mely
nélkül nincs költészet – monda amaz. «Ez a mű képtelenség, melyet,
ha ma írna valaki, csúful megbuknék» – tódítá a másik. Íme minő
kritikákat kell olvasnunk, minő æesthetikai leczkéket hallgatnunk.
Nem hiszem, hogy meggondoltátok volna, a mit mondotok. Együgyű
bölcsei a magyar kritikának,  tudjátok-e, hogy a
Szentivánéji álom elleni ingerültségtökben a költészet fele
birodalmát tagadjátok meg, a régi és újkor legkitünőbb művei felett
törtök pálczát? Égessétek meg Homert, Virgilt, Dantét, Miltont,
Goethét; vigyétek borstakarónak Swift satiráit: szakítsátok ki
Shakespeareből mindazt, hol szellem vagy tündér jelen meg; törjétek
össze a népköltészet legdrágább kincseit; tépjétek le a legnagyobb
képírók műveit s bámuljátok a photograph arcz- és genreképeket, a
realis ízlés e remekeit. Nektek nem a költői, a művészeti valóság
kell, hanem a materialis, melyet kézzel lehet tapintani; nektek
minden képtelenség, a mit együgyű józanságtokban fel nem foghattok.
Ti itélni akartok a legnagyobb költők műveiről s még az æsthetika
ábéczéjét sem értitek, mert íme összezavarjátok a művészet
valóságát a mindennapi élet valóságával. Nincs itt helye a
csodásról bővebben értekeznem. Legyen elég megemlítenem annyit,
hogy a csodás túl teszi ugyan magát a természet törvényein, de nem
a szellemén, ellenkezik ugyan a valószínüséggel, de nem az
illusióval, a művészetben pedig ez a fődolog. S mi teremti itt az
illusiót? Három oly elem, melyet, ha a költő sikerrel olvaszt
össze, nem tévesztheti hatását.

Előszőr a jelképesség, mely az erkölcsi világrend eszméit
igyekszik feltüntetni; másodszor  az emberi szív és
szenvedélyek rajza, mert a jó és rossz szellemek, tündérek nem
egyebek, mint az emberi tulajdonok legmagasabb kifejezései;
harmadszor a naiv hit, vagy ha ez hiányzik, a hagyományok és
gyermekkori emlékek varázsa, mely csak oly ember phantasiájára nem
hat, a ki egyoldalú ízlés rabja, s mintegy mesterséggel ölt ki
magából minden ilynemű fogékonyságot. Mindebből önként következik,
hogy eszmei valóság, lélektani igaz nélkül a csodás nem költői, s a
legnagyobb költők is mindíg oly csodást használtak föl s
alakítottak át szükségök szerint, melyet a hagyományokban találtak.
E három elemben a valónak annyi alapja van, a mennyi az elégnél is
több a művészeti való előállítására, ha a költő, valódi költő. Ki
ezt nem érti, vagy legalább nem érzi, az általában bajosan értheti
a művészet lényegét, s a művészeti valót, a költői igazat, a csodás
nélküli művekben is nagyon anyagiasan fogja föl.

Shakespeare a csodás használatában is felülmul minden drámaírót.
Másnemű csodást használ tragédiáiban, mint vígjátékaiban.
Tragédiáiban a csodás sohasem hat külsőkép magára a cselekvényre,
se akadályozón, se elősegítően; nagyobbára subjectiv csodás, a
küzdő hős lélekállapotjának kifejezése, még pedig annyiban drámai
módon, a mennyiben visszahatván a kedélyre mintegy motivumul
szolgál. Macbeth  boszorkányaiban a belső megkisértés
van megtestesítve: Macbeth dæmoni álmodozása. A boszorkányok
viharban jelennek meg, légben tűnnek el, mintegy jelképezve a lélek
felindulását, s a nagyravágyó képzelődés rémes árnyait. Mi
természetesebb, mint hogy az, a ki a legféktelenebb nagyravágyással
a bűn magvát hordja keblében, a szél zúgásában, a vízesés morajában
is a nagyravágyás és bűn suttogását hallja s épen akkor, midőn
saját érdemei és a szerencse kedvezése már oly magasra emelték, a
hol könnyen megszédülhetni? Ily lélekállapotban lép fel Macbeth a
tragédia expositiójában. Hamlet-ben a lélek megjelenése nem
egyéb, mint magának a természetlen és iszonyú bűnnek sejtelme, mely
a királyi udvarban minden becsületes ember kedélyét kínozza,
leginkább pedig Hamletet, kiben ez mély meggyőződéssé érik s
boszúra ingerli. S valóban a lélek csak vele áll szóba, ki
leginkább hiszi a bűnt. Azonban Shakespeare e csodást nem csak
jelképesen, s hősei kedélyállapotának költői kifejezésére
használja, hanem egyszersmind úgy használja, hogy lehetlen
képzelődésünkre nem hatnia. Hamlet atyjának lelke az éjfél óráiban,
elhagyott helyen jelen meg s akkor, midőn az iszonyú bűn sejtelme
Hamletből a közönségre is elragadt. Macbeth viharos időben, egy
magános pusztán találkozik boszorkányokkal. Mindkét műben
 a szellemek nem annyira magokban
hatnak, mint inkább a tragédia hősei lélekállapota s a hely és
körülmények által, a hol és melyek közt megjelennek. Sehol sem
gátolják vagy segítik elő a cselekvény külső folyamát, mint az
eposzban, de igen bensőkép, a mennyiben Hamletben a sejtelem hitté
érlelődik, Macbeth-ben pedig a dicsvágy és bűn csirázni kezd.

Szóval Shakespeare tragédiáiban a csodás a szereplő egyének
subjectiv körében marad s belküzdelmeiket fejezi ki.

Máskép van vígjátékaiban. Itt a szellemek nem a sejtelem és bűn
rémes árnyai, kiket csak az illető lát, s kik mindjárt eltűnnek,
mihelyt a felindulás, a szenvedély mámora csillapul. Itt egészen
önállóan szerepelnek s befolynak a cselekvény külső folyamára is,
sőt magok intézik, mint a gondviselés eszközei, a véletlen
képviselői. Épen a vigjátékba illenek, hol az események
véletlensége nagyobb szerepet játszik, mint a tragédiában, de
leginkább a bohózatba, hol a jellemek és bonyodalmak művészi
túlzása a fődolog, s hol némely esetben a komikai túlzást csodák
nélkül nem is lehetne eléggé költőileg megérzékíteni Természetesen
itt csak derült, vidor, néha könnyelmű szellemekkel van bajunk, kik
mulatnak az emberi gyarlóságokon, megtréfálják a bohókat, de az
okos, jó és derék emberek felett tulajdonkép nincs hatalmok. E
jellemző  vonás, melyet némely népmesében is
feltalálhatni, adja meg tulajdonkép a bohózatbeli csodás
jelképességét.

Minél szeszélyesebb, bohóbb az ember, annál inkább elveszti maga
felett az erkölcsi uralmat s válik a véletlen játékszerévé;
lassanként ösztönei, vágyai szeszélyei, képzelődései rabjává lesz s
minden megtörténhetik rajta.

Vágyaink, rögeszméink és képzelődésünk e csodássága,
képtelensége összhangzik az események csodásságával és
képtelenségével, s a csodásság és képtelenség az emberi gyarlóságok
és bohóságok való képévé alakul. Így fogta föl Shakespeare a
komikai csodást a Szentivánéji álom-ban. Íme Theseus,
Hippolyta, Egeus, nem jutnak a tündérek hatalma alá, míg a
képzelődő szerelmesek egészen az alatt állanak, s itt is némi
fokozat van, a heves férfiak inkább, mint a szelidebb nők. A
mesteremberek között is egyedül Zuboly jár pórul, a legképzelgőbb
és legbohóbb társai közt.

De a csodást e műben nem csak e jelképesség olvasztja a mű
organismusába, hanem még egyéb is. A mű egy álomkép s a szereplő
egyének mintegy álomból ébrednek föl, miután megszenvedtek és
nevetségessé váltak. S kik e mű tündérei? Az elfek, az álom
tündérei, kik hajnalban szétoszolnak. Az álom és szenvedély, az
ébredés és kijózanulás,  egymásba játszanak s a hajnal elűzi
az éj látomásait vagy ha úgy tetszik, a való a képzelődés
képtelenségét. Mi könnyen szállhat képzelmünk a költő után! Kell-e
teljesb és művészibb illusio?

E mellett mily költőileg és lélektanilag vannak rajzolva e
tündérek. Mellőzöm a tündérdalokat, melyeket az angol kritikusok a
hangzatosság és báj példányainak neveznek, csak a jellemrajzról
szólok valamit. Shakespeare készen találta a mondákban és mesékben,
sőt magában az irodalomban is az elfeket. Szokása szerint átvette
és szüksége szerint átalakította őket. Letörölt róluk minden
dæmonit és kisértetest s vidorabb, kevésbbé ártalmas viszonyba
hozta az emberrel.

Shakespeare elfei kiválón az ábránd, szeszély és álom tündérei,
kik a holdnál sebesebben kerülik meg a földgolyót, nem kedvelik a
napvilágot, szeretik a homályt és holdfényt, de leginkább a
félhomályt, az éber alvó álmadozás idejét; hatalmuk is csak ez
időre szorítkozik. Íme e tündéri tulajdonoknak is meg van lélektani
alapjok, de még inkább az embereiknek. Ők nem az ember jó vagy
rossz tulajdonainak összpontosított kifejezései, mint más
szellemek.

Tulajdonkép se jók, se rosszak, szorosan véve nincs erkölcsi
világuk, mint némely nagyvilági gavallérnak vagy delnőnek, kik
kellemesek,  elmések, szeretik a szépet, utálják a
rútat, de életök csak táncz, mulatság, tréfa, bohóság. Titania és
Oberon nem rossz szívűek, legfeljebb egy kis féltékenység és méreg
bántja őket, hamar összevesznek, megtréfálják egymást, de egy vidám
tánczban hamar is kibékülnek.

A mily légiesen könnyű alakjok, épen oly felületes
kedélyviláguk. A emberek iránt nincs mélyebb részvétök, nevetnek
rajtok és sajnálják őket, de nem erős rokonszenvből, sem
rosszaságból.

Leginkább a phantastákhoz és bohókhoz vonzódnak, s tulajdonkép
csak felettök van igazi hatalmuk. Varázsaik alapja az emberi
kedélyben rejlik. Természetes, hogy Demetrius és Lysander oly
könnyen hatalmokba esnek, s bizony nem csoda, hogy Zuboly a
szamárfej külalakját is megkapja. A gondviselés eszközei, hogy
megtréfálják és csúffá tegyék a bohót s ha lehet kijózanítsák. Puck
valamivel durvább a többinél: ő a tündér-udvar bohócza, van benne
valami dæmoni is, de ez alig több a vásottságnál.

E vázlatból is láthatni, mily bajosan játszhatni jól e
szerepeket. A tündérek jellemzőbb vonásait fölfogni bizonyára nem
nehéz, de megérzékíteni a kecs, kellem, naivitás phantastikus
alakjában nagyon nehéz s kivált szinésznek, még a legjobbnak is,
csaknem lehetlen.  Honnan vegye a gyermekies termetet,
rendkívüli könnyedséget, kecset, vidorságot, melybe mégis bizonyos
méltóságos és királyi vegyül? Oberont Egressy játszotta, Puckot
Szerdahelyi, Titaniát Szigligeti Anna. Két legjobb szinészünk
kezében volt a két főtündér; mégis nem csodálkozom, hogy játékuk
nem sikerült, inkább azon csodálkozom, hogy ezen némely lap
csodálkozik, az Ungarische Nachrichten pedig épen ebből
itéli meg a Nemzeti Színház egész művészetét. Csodálatos, hogy az
Ungarische Nachrichten német létére nem tudja: mennyire nem
sikerült e mű a legelső német színpadokon is.

Tieck, midőn 1843-ban Dresdában új rendezéssel előadatta, rövid
és szelíd kritikájában sem állhatta meg, hogy a Puck szerepét
játszó szinésznőt keményen meg ne rója. Bécsben szintén rosszul
adják. Gervinus nagy elégetlenséggel nyilatkozik a berlini
előadásról s egyenesen kimondja, hogy a német szinészet mostani
hanyatlásában legkevésbbé remélhetni e mű sikerét. Pedig ott nők
játszották a két főtündért, nem pedig mint nálunk, szükségből
férfiak, kiknek alkalmasint soha sem fog sikerülni. Shakespeare
idejében inkább sikerülhettek e szerepek; korán a szinészetre
képzett gyermekek adták s így ha tehetségök volt, sokkal hívebben
tükrözhették vissza a szerep lényegét, mint akár a jobb szinésznők
is. 

E körülményeket a legszigorúbb kritikának is számba kell venni.
Részemről méltánylom mind Egressyt, mind Szerdahelyit azért, hogy
elég önmegtagadások volt szükségből e szerepeket eljátszani.

Egressy mindent megtett, a mit megtehetett; kevésbbé
Szerdahelyi, ki némely franczia vígjátékban is vidorabb és
vásottabb tud lenni, mint a vidorság és vásottság e tündéri
szerepében.

Sokkal jobban sikerült a négy szerelmes szerepe. Hermia (Prielle
Kornélia), Helena (Lendvayné), Lysander (Lendvay), Demetrius
(Paulai). Kár, hogy nem öntöttek szerepeikbe több hevet, szerelmi
lázt egyéni jellemök árnyalatai szerint, kivált a bűvös csöppek
után, midőn a szenvedély majdnem az őrjöngésig emelkedik, melyet
aztán oly természetesen követ az elbágyadás. Az est koszorúja
minden esetre a mesterembereket illeti, kivált Szigetit, ki Zuboly
szerepét sok kedvvel, eredetiséggel s néhol igen sikerülten
játszotta, de a túlzás nem keveset rontott, kivált az utolsó
felvonásban.

Szigeti igen jó volt az első felvonásban, midőn minden szerepet
el akar játszani, de midőn szamárfejet kap és Titánia nyájaskodik
vele, kissé mérsékelni kellett volna magát. Már magában oly
nevetséges a helyzet, hogy nincs szükség erősb szinezésre s Titania
nyájaskodásának komikuma egészen elvész, ha  Zuboly
fölébred álmából; azt is igen jól játszotta Szigeti, tulajdonkép ez
fénypontja játékának, azonban a szini előadás igen túlzott volt.
Értsük meg egymást. Nem arról van szó, hogy a bohózatos, túlzott
jellemet nem kell túlozva adni, hanem arról, hogy a túlzást nem
kell még túlozni is s főleg megtartani a túlzás komolyságát.
Szigeti és Szathmáry (Dudás) úgy játszottak a fejedelem előtt,
mintha tréfálnának, pedig akkor lettek volna igazán nevetségesek,
midőn legtúlzottabb erőlködéseikben is látszott volna rajtok, hogy
komolyan tetszeni akarnak.

E tekintetben legjobb volt Tóth (Vaczkor) és Sántha (Ösztövér)
Azonban úgy látszik, hogy Szigeti különben derék játékának e
hiányát sejteni is kezdi, legalább az ötödik előadáskor sokkal
kevésbbé túlzott az utolsó felvonásban. 


A BUDAI NÉPSZINHÁZRÓL.



Corradini, féllábú tánczos föllépte. – Dunanan
apó és fia utazása. Víg operette 3 felvonásban Offenbachtól.
Siraudin és Meineaux után fordította Tarnai Pál. Előadatott a Budai
Népszinházban 1864 július 11-én.

I.

A Nemzeti Szinház zárva lévén, megragadom az alkalmat, hogy a
Budai Népszinházról is szólhassak valamit. Ezt eddig is örömest
tettem volna, ha körülményeim engedik, mert elismerem a Budai
Népszinház fontosságát, bár távolról sem tartozom azok közé, a kik
erőnek erejével nemzeti ügygyé kívánják varázsolni. Csodálatos,
hogy a nagyközönség józan belátását néha épen a journalisták
rontják meg. Midőn a Budai Népszinház építése és megalapítása szóba
jött, néhány lap oly hühót csapott, mintha egy nemzeti intézetről
volna szó. Még csekélyebb ügynek is, mint a Népszinházé, megvan a
maga fontossága a magyar társadalmi életben s a journalistika jól
teszi, ha részvétet ébreszt iránta, de nemzeti nagy ügygyé emelni
mindent, a mi a nemzetiséggel  többé-kevésbbé
kapcsolatban van, éretlenség. Egy valóban nemzeti intézet virágzása
vagy bukása mindíg a nemzeti becsület kérdésébe vágó ügy; s mi
lenne az, ha egyesek, társulatok, községek, városok mindennemű
vállalatai a nemzeti becsület paizsa alá helyeztetnének? Küzdjön
mindenki a maga becsületére, használjon hazájának a hogy tud s
vegye figyelembe, mit Vörösmarty Ősz bajnok-jában Toldi
mondott egy pár meggondolatlan ifjú embernek, kik az ország
czímerét koczkáztatták:


Máskor – úgymond – e szent
jelnek,

 Ha erőtök nem felel
meg,

 Békét hagyjatok.


Küzdjön a ki mer, czímére


S tűrje – kit mily végzet ére…





E fogalomzavar nem hogy tisztult volna, hanem még nevekedett. A
journalisták egy része szembe állította a budai szinházat a nemzeti
szinházzal s a versenytárs szerepére unszolta, sőt még ma is
találkoznak némelyek, kik úgy mutatják fel a budai népszinházat,
mint példányt, hova a nemzeti szinháznak törekedni kellene. Soha
sem olvastuk, hogy találkozott volna franczia journalista, ki
valamely Vaudeville szinházat a Théâtre Francais-val állított volna
szemben, ha mindjárt helyes oka volt is az utóbbira neheztelni. De
nálunk az ilyesmi nem ritkaság, csak bátorság  kell
hozzá s ha valakinek ily gyönge ítélő tehetsége van, nem csoda, ha
tovább megy, s az anyagilag s szellemileg annyira sülyedt városi
német szinházat is untalan dicsőíti a nemzeti szinház rovására. De
hagyjuk ezt. Elég az hozzá, hogy Molnárnak csak annyi belátása
volt, mint kritikusainak, elfogadta e nevetséges helyzetet s a
drámai alsó nemek helyett, a mi nélkül a népszinháznak nincs
értelme, a drámai felsőbb nemekben próbált szerencsét s úgy
látszik, azzal kecsegtette magát, hogy egymaga oly nemzeti
szinházat alapít, minő egy egész országnak sem sikerült. Azonban
csakhamar belátta ez iránynak ha nem is nevetségességét, de
anyagilag káros voltát. Fölhagyott a tragédiával, felsőbb
vígjátékkal, s leszállott a drámai alsóbb nemekhez: az operettehez,
népszinműhöz, bohózathoz, kisebb vígjátékhoz s látványos
szinművekhez. Ez volt legörvendetesb fordulat a népszinház
történetében, legalább öntudatára jutott hivatásának s oly tért
foglalt el, melyen egyedül lehet jövője. Mi szükség is két nemzeti
szinházra? Bár egyik tudna megfelelni feladatának. Oly számosak-e
nálunk a drámai magasabb nemek költői és szinészei, hogy nem férnek
meg egy házban? Oly nagy-e a közönség, hogy egy második főszinházra
is szüksége van? Oly gazdag-e a közönség, hogy két szinházat
dotálhasson? Vajon nem azt óhajtotta-e évek  óta
minden józan kritikus, hogy lassanként szoruljanak le a nemzeti
szinpadtól a drámai alsóbb nemek s mint főszinház egészen csak a
főnemeknek szentelje erejét? S mi különös! Midőn egy Népszinház áll
elő, Nemzeti Szinházzá akarjuk alakítani, s midőn némi balkísérlet
után saját kerékvágásába zökken, fennen hibáztatjuk. Valóban a
Népszinház emez örvendetes fordulata néhány journalistának tetszett
legkevésbbé. Előbb sajnálták, hogy elejti az úgynevezett dráma
ügyét, azután abban nyugodtak meg, hogy ez csak átmeneti állapot s
ha a szinház megerősödik anyagilag. Újra áttér a jó útra s a
Nemzeti Szinház versenytársa lesz. Mindamellett az állítólagos
átmeneti korszak operettei, bohózatai annyira megnyerték
tetszésöket, hogy közülök némelyek az Ördög pilulái-ért
Bécsbe is felrándultak. A Népszinház szembe állítása a Nemzeti
Szinházzal később sem szünt meg; törik-szakad; így is úgy is meg
kellett lenni a párhuzamnak, nemcsak véleményekben, hanem tényekben
is. Tavaly néhány író kérvényt vitt fel Bécsbe a Nemzeti Szinház
választmánya és igazgatója ellen; az idén sem maradhatott el a
bécsi út, néhány írónak fel kellett oda rándulni, hogy a Budai
Népszinház igazgatójának mintegy diadalmenetét képezze.



II.



Azonban ez örvendetes fordulat bajt is idézett elő, még pedig
két oly főbajt, melyeket az a képzelt és dicsőített verseny a
Nemzeti Szinházzal még inkább kiemel. Egyik az, hogy a Népszinház
semminemű lendületet nem adott a drámai alsóbb nemek eredeti
irodalmának; másik az, hogy néha nagyon is könnyelműen lábbal tapod
minden ízlést és erkölcsöt. Ez utóbbin sokkal könnyebb segíteni,
mint az elsőn. Az a körülmény, hogy három év alatt a Népszinház
eredeti népszinművei, bohózatai, kisebb vígjátékai közül egy sem
tett némi figyelemre méltó hatást, igen rossz jelenség. Úgy
látszik, a Népszinháznak még nem születtek költői, pedig nélkülök
nem fejlődhetik nemzeti alapon, s üvegházi növény marad. A
Népszinháznak tulajdonkép eredetibbnek a magyarabbnak kellene lenni
a nemzetinél, mert a nép mindig állandóbb és sajátságosb ízlésű,
mint a szorosabb értelemben vett nemzet, mely több oldalú
míveltségénél fogva inkább ki van téve az ízlés hullámzatának.
 E mellett egy Népszinház jórészt
nemcsak a a hazai népélet, hanem a speciális fővárosi élet
viszonyaiból szívja éltető nedvét. Közönsége kedveli a mindennapi
élet komikumát, mely őt közelről érdekli; oly viszonyok költői
feldolgozását, melyeket átélt, tapasztalt; egy jó tréfát, mely
talán holnap vele is megtörténhetik, egy találó dalt, melyet
eltanulva holnap műhelyében elmormolhasson. S mit találunk
Népszinházunkban? A franczia operettek, vaudevillek és bluettek
majdnem kizárólagos uralmát. Hol vannak a vidéki és fővárosi élet
rajzai? Hol egyetlen eredeti komikai alak, mel a nép kedvenczévé
válhatnék, mint a nép szellem hű kifejezése? Sehol. Mind ezt nem
vádkép mondom. Tudom, hogy senkinek sem áll hatalmában költőket
teremteni; az sem ismeretlen előttem, hogy drámaíróink megvetik a
drámai alsóbb nemeket, még akkor is, ha több tehetségök van reá,
mint a felsőbbekre; Pest vegyes lakossága nem csekély akadály egy
önálló népszinház fejlődési folyamában; aztán elvégre a budai
népszinház még fiatal intézet; mennyit küzdött Nemzeti Szinházunk
is, míg néhány drámaíróra tett szert s az eredeti drámairodalomnak
némi lendületet adhatott. Igaz, várnunk és rémélnünk kell, de
egyszersmind szólanunk a dologról és folyvást szemünk előtt tartani
a czélt, melyet elébb-utóbb elérni kellene. A kritikusnak épen
 oly kötelessége részvétet ébreszteni a
drámaírókban a drámai alsóbb nemek iránt, mint magának a
népszinháznak inkább keresni és becsülni a drámaírókat, mint eddig
tevé. Évenként legalább egy pár kísérletet minden esetre lehetne
koczkáztatni. Ott áll összegyűjtve egy csoport népmesénk; miért ne
lehetne valamelyikből oly látványos színművet szerkeszteni, mely
æsthetikai becsre nézve felülmúlja az Ördög pilulái-t. A
vidéki és pesti életnek egy pár oly jellemző sajátsága van, mely
kivált alsóbb komikumra igen alkalmas, hozzá kell nyúlni, ha ma nem
sikerül, sikerül holnap. Van egy pár régibb, nem épen értéktelen
bohózatunk, például a Garaboncziás diák; ártana-e, ha valaki
ujra átdolgozná? E mellett hány oly franczia vaudevillet, bluettet
olvashatni, melyekből az alapeszmét s egy-két helyezetet átvéve
egészen új, a magyar és pesti viszonyokhoz alkalmazott műveket
lehetne írni. Hát a zeneszerzők mit vétettek? Aránylag sok magyar
zeneszerzemény jelen meg évenként Rózsavölgyinél. Nem lehetne-e a
jobbakat hol ide, hol oda beszőni? Népdalaink gyűjteménye nem
válhatnék-e a Népszinház valódi kincsbányájává? S hogyan van az,
hogy a magyar operette sehogy sem találja meg útját a
népszinházhoz?

A mi a másik főbajt illeti, ezen segíteni magától a színháztól
függ, s ideje is, hogy segítsen.  Nem a pietista, sem a
szalonember szempontjából indulok ki, s jól tudom, hogy az alsóbb
komikumnak æsthetikai kiváltságlevele van a nagyon is illedelmes és
kényes ízlés követelései ellen. De jegyezzük meg jól, hogy a
kiváltságlevél az æsthetikai érzésen alapszik s nincs semmi köze
azon speculátióval, mely a nemtelen hajlamok hevületeinek hízeleg s
pusztán csak az érzékiséget csiklandoztatja. Egy valódi komikai
jelenetnek sokat megbocsáthatni, ha valamiben áthágja is az
illedelmet, de a mi az æsthetikai gyönyörrel kapcsolatban sincs,
annak épenséggel semmit. Íme példa rá Dunanan apó és fia
utazása a népszínháznak e már régi darabja, de a melyet most
először néztem meg figyelemmel. Maga a mű ellen nem szólok; elég
kedves zenéje van; cselekvénye, kidolgozása több és mulattatóbb
lehetne, de így is megjár. E mellett a szinészek épen nem
játszottak rosszul, dicsérnem kell az élénk, sebes és összevágó
előadást, mely a magyar szinészetben nem mindennapi jelenség. Igaz,
hogy e darabot már szokszor adták s ennyi próba után akaratlanul is
összevágó játszáshoz kell szokniok. De az reám nézve mindegy s nem
csorbíthatja méltánylatomat. Azonban mirevaló a mű végén az a
nyomoruságos cancantáncz? Tulajdonkép nem is tartozik a darabhoz;
nem hiszem, hogy az eredetiben ezzel végződjék, alkalmasint
 csak későbbi találmány. E tánczot Páris
egyetlen szinházában sem járják, csak oly nem épen jó hírben álló
mulatóhelyeken, minő a Mabille és Jardin d’Hiver, de itt is ott áll
a tánczolók körül egy pár sergeant, kik rendreutasítják az
illetlenkedőket. S nekünk ezt a szinházban kell látnunk s nálunk
még találkoznak hirlapírók, kik védelmök alá veszik. Nincs kedvem
erkölcsi prédikácziót tartani; azt hiszem, hogy a közönség inkább
csak kiváncsiságból s egy kis vásoltságból lel benne gyönyört, de
azonban, bizonyára csekély az erkölcsi érzék, kik erre neki
alkalmat adnak és ajánlgatják. 


III.



Corradini féllábú tánczos vendégszereplése szintén csak azt
bizonyítja, hogy a Budai Népszinház néha épen oly keveset gondol
erkölcsi mint æstethikai érzésünkkel. S mindezt ugyanegy este,
kissé mégis sok. Részemről csak azért néztem végig Corradini
tánczát, mert írnom kellett róla, de örömest oda hagytam volna a
színházat, ha mindjárt kimenti díjat kellett volna is fizetni. Minő
gondolat egy sánta, egy béna ember tánczától remélni æsthetikai
gyönyört! Megteremtheti-e a mozdulatok plasticitását, könnyűségét,
az öröm, jókedv, vágy és szenvedély kifejezésének azt a báját,
melyet egy szép táncz elővarázsol? Teljes lehetetlen. Már
megjelenésének le kell hangolnia a kedélyt s a nézők csak
kiváncsiságot, csak sajnálkozást érezhetnek és egyebet semmit. Mi
köze e kínzó curiosumnak az æsthetikával? E mellett minden érzőbb
ember nem fog-e magában vádat érezni, hogy elég kegyetlen egy béna
kínlódásain mulatni, mert ha még nem is kínlódik, képzeletünkre
 azt a hatást teszi. Valami kellemetlen
érzés lepi meg az embert, melytől menekülni kíván s még jó, ha csak
ez, mert ha kíváncsisága gyönyört lel az ilynemű látványban, az
annak a jele, hogy æsthetikai érzéke eltompult s lassanként egy
ember kivégzését is az izgalom gyönyörével nézné végig. A féllábú
tánczművészet e divata és kedvelése az ízlés némi hanyatlására
mutat. Semmi sem árt inkább a művészetnek, mint az, midőn a
durvulni kezdő ízlés æsthetikai gyönyör helyett oly izgalmakhoz
szokik, melyek inkább idegeire hatnak, mint kedélyére. A görög
szinészetet a gladiátorok játéka buktatta meg; a ki a római circus
látványaiban gyönyört talált, többé nem indíthatnák meg Sophokles
tragédiái. Vajon az összemarczangolt rabszolgák kínlódása nem
hasonlít-e egy kissé egy szegény béna tánczához? Reám legalább
ilynemű benyomást tett. Azért, úgy hiszem, fölmentenek olvasóim az
alól, hogy Corradini tánczának részletesebb rajzát adjam. De én s
velem együtt alkalmasint többen, nem menthetjük fel a budai
szinházat az erkölcs és ízlés olynemű követelései alól, melyek
valóban a szerényebbek közé tartoznak. 


EGYIK SÍR, MÁSIK NEVET.



Szinmű 4 felvonásban. Irták Dumanoir és
Keraniou, ordította Radnotfáy Sámuel. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1864 augusztus 8-án.

E mű nem ma került először szinpadra, egy párszor már adták s a
közönség elég jól fogadta. Én ma láttam először, unalom nélkül
néztem végig, sőt jól mulattam; oly jól, mint akármely társaságban,
hol tisztességes emberek mulatnak, élénken, helyenként
szellemdúsan, beszélgetnek a napi eseményekről, s egy-egy találó
reflexióval, egy-egy sikerült élczczel fűszerezik társalgásukat. Ki
unatkoznék ilyenkor? Hanem az is igaz, hogy az ember minden erősb
benyomás nélkül tér haza, s midőn másnap fölkel, csak arra
emlékszik, hogy tegnap itt s itt volt, elég jól mulatott és egyébre
semmire.

Valóban sok franczia újabb szinmű hatása ilynemű. Semminemű
ügyesség, találékonyság, mesterkedés nem pótolhat bizonyos varázst,
a költészet varázsát, mely még némely nagyon  hibás
művekben is ellenállhatatlan hat lelkünkre.

A Hugo és Dumas-féle romanticismus szilaj, féktelen, de mégis
költői s néha megrázó vagy legalább megdöbbentő teremtményeit,
önmérséklő, csendes, szelíd, mondhatnám közönyös szinművek
váltották föl a franczia szinpadon. Nem találkozunk többé nagy
szenvedélylyel, vagy a nagy szenvedély affectatiójával; a phantasia
nagy tévedései eltüntek, de magát a phantasiát is hiába keresed;
nem panaszkodhatni többé a bonyolult, megriadt cselekvényen, mely
szinpadi csínyekkel vadászsza a hatást, azonban a dráma nem akar
már több lenni, mint egy hosszú beszély; regényi tárgyakat és
motivumokat vesz föl s keveset gondol a dráma formájával. A
történelem nagy tényei, alakjai többé senkit sem lelkesítenek, a
dráma muzsája csak a jelenben él, utczai pletykákkal táplálkozik,
mint egy grisette, vagy nagy szalonfecsegésbe merül, mint egy
unatkozó úrhölgy. A költők írtóznak a nagy felindulástól, nem
keresik az erősebb összeütközést, a mélyebb tragikumot, ha mindjárt
kétes úton, groteszkkel vegyítve dissonans benyomást hagyva is
hátra, mint azelőtt husz-huszonöt évvel; megelégszenek a mindennapi
élet szenvedéseivel és gondjaival, oly bukással, melyet elviselhet
az ember, oly diadallal, melynek nem mindig örülhetni. A szenvedély
nyelve  kiveszett a franczia szinpadokról;
helyét szellemdús vagy elmés társalgás foglalta el vagy épen
közönséges fecsegés, az idealismus realismussá változott át, vagy a
mi megmaradt, nincsenek nagy eszméi, elszokott vagy fél a
lelkesüléstől, nehogy nevetségessé váljék.

A franczia dráma ez újabb irányának, bár különböző oldalról, a
fiatal Dumas és Feuillet a képviselői. Mindkettő tehetséges ember,
de az a drámai genre, melyet mívelnek, nem nagy értékű. A fiatal
Dumas vastag realista és cynikus, ki egyébiránt néha szeret az
erkölcscsel kaczérkodni. Büszkesége, hogy a valódi életet másolja
és fölmenti magát a phantasia, találékonyság és gondolkodás
terhétől. Azt hiszem, nincs is elég ereje hozzá. Kikap valamit a
mindennapi életből, a mit látott, hallott, tapasztalt, rendesen
holmi botrányt, s leírja szélesen és hosszan, nem viseltetik
alakjai iránt benső részvéttel, másolói szerepéhez híven közönyös
hozzájok; cselekvényeit ritkán emeli eszmeiségig, vagy ha igen, az
nem egyéb mint paradoxon; a legtöbbször egy pár adomai fordulat
minden leleményessége, bon-mot az alapeszméje s holmi cynikus
irónia egész bölcsesége. Ügyesen és elevenen másolja a való életet,
tudniillik az úgynevezett demi-monde titkait, s azt hiszi, hogy az
mindenkit úgy érdekel, mint őt; nem tartja magát erkölcsbirónak,
költőnek sem; ő csak rajzol fecseg s néha 
szellemdúsan, egyébre nincs gondja; lássa a közönség, mit csinál,
itéljen; óvakodik éreztetni meggyőződését, világnézetét, mely talán
nincs is. S mégis művei drámai szegénységök mellett is, nagy részt
feltünő sikert vívtak ki a párisi színpadokon. Rajzbeli
tehetségének, elmésségének tulajdonítsuk-e ezt, vagy tárgyai
botrányos ujdonságának? itéljék el a franczia műbírák. Annyi igaz,
hogy kevesb specifikus drámai tehetséggel ritka költő vívott ki ily
drámairói nagy hírt.

Feuillet egészen más ember. Távolról sem oly realista, mint a
fiatal Dumas, s egészen más körben mozog, azonban idealismusa nem
fenszárnyaló. Ő is őrizkedik a nagy felindulástól, a nagy
szenvedély rajzától, de gyöngéd kedélye, választékos, finom ízlése
jó hatást tesznek a lélekre, ha nem is mélyet és maradandót. Ő is
inkább csak a mindennapi élettel foglalkozik, de nem a demi-monde,
hanem a valódi salonélet körében. Nem veti meg úgy a phantasiát,
mint Dumas, vagy jobban mondva több phantasiája van, de sem széles
körű, sem erős. A romantikai iskola némi maradványa még meg van
benne, de féktelenségéből semmi. Annyira önmérséklő, illemes,
választékos, hogy néha mesterkélt és erőtlen. Csak a kecseshez, az
érzelmeshez van érzéke; erkölcsi világnézetei elég józanok, de igen
kitünteti őket. Költészetének jó oldalai egyébiránt 
beszélyeiben és regényeiben tünnek ki, melyek az újabb franczia
regényirodalomban kitünő helyet foglalnak el: drámáiban nagyrészt
árnyoldalait látjuk, mit különösen akkor vehetni észre, midőn
regényeit és beszélyeit dramatizálja. Mily különbség a dráma és a
beszély között! Bár sokban különbözik Dumastól, de abban egyezik
vele, hogy a világos és biztos expositióhoz keveset ért, erősebb
drámai helyzeteket nem tud teremteni, formája drámai szempontból
laza, s cselekvénye, bár érdekesen, de vontatva halad: a specifikus
drámai erő épen úgy hiányzik benne, mint Dumasban.

Dumanoir és Keraniou urak e drámája a Feuillet iskolájához
tartozik, ha ugyan iskolának lehet nevezni Feuillet kisérleteit.
Nincs benne semmi botrányos. Feuillet jóakaratteljes, gyöngéd
szellemének, választékos ízlésének némi halvány visszfénye sugárzik
rajta. Nem bajlódik heves szenvedélylyel, erős összeütközéssel – az
újabb franczia drámák egészen oda hagyták e tért – nincsenek benne
hatásos, megrázó helyzetek, a szenvedély nyelvét sem halljuk sehol,
de hallunk élénk, elmés társalgást, láttunk egy pár érdekes
jelenetet és fordulatot s némi könnyed kellemet, mely az egészen
átvonul. Egyébiránt alapeszméje nem annyira meglett embernek, mint
növendék leánynak vagy ifjúnak való. Az van benne kifejezve, hogy
ne higyjünk a külszínnek, nem  az a nő szereti férjét
igazán, ki csak ruhával és bánatos arczczal gyászolja, hanem az, ki
szívével, s ha kell, önfeláldozásában mosolyogni is tud. Ennyiért
kár volt drámát írni s kivált oly gyönge alapon, mint Rey Jeanette
története.

Két Jeanette áll előttünk, Rey és Vanneau Jeanette. Emez
gyászolja, siratja férjét, de örömest férjhez menne, sőt gyásza,
nagy bánatja tulajdonkép nem egyéb, mint kaczérság. Nem tudjuk
ugyan a kire számít, de csak akad valaki, a mint hogy akad is
mindjárt az első felvonásban, Borel Móricz orvos és törzstiszt, ki
épen Algirből jő haza, s kivel a fiatal özvegynek még lyánykorában
némi viszonya volt. Hát a másik Jeanette? Ez épen nem gyászolja
Algirban elesett ezredes férjét, mindíg nevet s férje testvérével,
Laurence kisasszonynyal, minden mulatságban részt vesz s kivált a
bálban majd halálra tánczolja magát. Vajon miért teszi mindezt?
Bizonyára se kitalálni, se megérteni nem fogja az olvasó. Kissé
kivételes helyzete van, de a melyet a szerzők minden mesterkedésök
mellett sem indokoltak eléggé. A nevető Jeanette férjének
tudniillik egy vak és idegességben szenvedő anyja van, ki előtt
titkolja fia halálát, minden héten költött leveleket olvas föl neki
fiától. Tehát Jeanette azért nem gyászol, azért nevet, jár a bálba,
s veszi magára az egész világ  rágalmát. Ez mind jó,
csak az a kis baj van, melyet akármely növendéklyány vagy ifju
kritikája is észrevesz, hogy mi szükség a Rey Jeanettnek vak
napa előtt nem gyász, hanem világos színű ruhát fölvenni; mi
szükség napa körén kivül is vígnak lennie s annyira bálozni csak
azért, hogy napa fia halálát meg ne tudja, melyet az egész világ
tud? Vajon nem jobb volna-e otthon ülni, nehogy valaki idegen
látogassa meg az öreget, s beszédközben kipattanjon a titok? Szóval
a szükség vagy is szűkölködés nem a viszonyokban rejlik, hanem az
írók leleményességében. Nem tudták tovább szőni drámájokat, azért
volt szükségök Rey Jeanette vígságára, bálozására a házon kívül is.
Ugyanis Borel orvos úr, meghallván az ő elesett kedves ezredese
nejének bálozását, szörnyen megbotránkozik, hamar belé esik a másik
Jeanette hálójába s nem akar semmit tudni ezredese végső
óhajtásáról, hogy tudniillik vegye nőűl testvérét Laurence-ot s
legyen védje családjának. Azonban látogatása alkalmával
történetesen tanuja lesz Rey Jeanette vígsága és bálozása okának,
látja, hogyan titkolják az anya előtt fia halálát, hogyan olvasnak
neki a levegőből Algirban kelt leveleket. A hályog leesik szeméről,
tisztelni kezdi e nevetve gyászoló nőket, örömest elvenné
Laurence-ot, de már minden késő, mert a másik Jeanettenek, a
gyászoló özvegynek  szavát adta. A bús Jeanette sietteti is
a házasságot; szerencsére férje halálát nem tudja hitelesen
bebizonyítani, sőt a mint Bidaut jegyző úrtól halljuk, az meg sem
halt, csak a hajó sülyedt el, melyen elvitorlázott, de nem
egyszersmind Ő is. Borel föl van mentve szava alól. Ha már az egyik
holtnak vett férj megkerült, miért ne kerülne meg a másik is? Rey
ezredes csakugyan levelet ír, hogy hála Istennek kiszabadult az
arabok fogságából s mint tábornok tér haza. Képzelhetni az anya nő
és testvér örömét. Borel eljegyzi Laurence-ot s a dráma azzal
végződik, hogy Rey Jeanette belépő férje karjaiba omlik, ki az
egész darabban most jelenik meg először, de nem hallhatjuk szavát,
mert a függöny hirtelen legördül.

Istenem, ha csak ennyi baj és ily szenvedés volna az életben, ha
az emberi tettek szigorú nemezisét ily jóakaratú véletlen váltaná
föl? Istenem, ha ily drámai rajz mélyebben fel tudná indítani a
szívet, mi könnyű volna költőkké válnunk! De nem panaszolok, a
darab teljességgel nem unalmas, ügyesen van írva, elég jól
mulattam, oly jól, mint akármely theaestélyben, hol sok mindent
kellemesen összefecseg az ember; igaz, reggel midőn írni akartam
róla, alig emlékeztem már reá s épen nem merném részletesen
megbirálni. Mindegy: nem unatkoztam, s várjunk-e többet a franczia
drámairodalom újabb irányától? 


A CSAPODÁR.



Vigjáték 3 felvonásban. Irta Sardou Viktor.
Fordították Berczik Árpád és Fésűs György. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1864 szeptember 16-án.

Majd minden újabb franczia dráma csak azt az állításunkat
igazolja, melyet a minap mondottunk, tudniillik, hogy a franczia
újabb drámai iskola kevesebbet ér elődénél. Hugo Victor, Dumas
Sándor, Scribe Jenő helyét Feuillet, ifjú Dumas és Sardou foglaltak
el. Minő különbség nem csak a tehetséget, de a szellemet és drámai
stílt illetőleg is. Hányszor gúnyolták Scribet, hogy a bourgeoisie
költője, de vajon szebb helyzet-e a demi-monde költőjének lenni?
Szemére hányták a magasb idealismus hiányát, de vajon lehet-e
czinizmussal vádolni, mint utódait, s gyakorlati józan esze nem
többet ér-e az újabb költők paradoxonainál? Scribe leleményességét
mindenki elismerte, azonban a jellemrajzot s a mélyebb indokolást
senki sem tartotta erős oldalának. Igaz, de melyik újabb franczia
vígjátékíró az, ki leleményessége hiányát csak valamennyire is
fedezni  tudja jellemrajzai erejével? Ím itt van
Sardou, ki meglehetős hírre kapott, nálunk talán még inkább, mint
Francziaországban. Jellemrajzai távolról sem állják ki a versenyt a
Scribe-éivel; legjobb művében, a Jó barátok-ban is inkább
csak a genreképi alakok, s mellék személyei sikerültebbek.
Leleménye is ilynemű. Egy egész cselekvénynek soha sem ura, de
vannak jó ötletei, és egy-két helyzetet szerencsésen megalkot.
Inkább víg jelenetek, mint vígjáték költője. Ilyesmit tapasztalunk
jellemrajzaiban is. Egy-egy jellemző vonást találóan kiemel, de a
mint a cselekvény fordulóponthoz ér, főbb alakjai rendesen belé
bicsaklanak. Azonban legnagyobb baj, hogy a specifikus drámai
formát ő is épen úgy elhanyagolja, mint társai. Világos
expositióval felkölteni a várakozást, a jól előkészített cselekvény
gyors, de könnyen felfogható bonyodalmával folyvást ébren tartani a
nézőket, nem áll hatalmában. Expositiói nehézkesek, bonyodalma
egyenetlen: hol lassú, hol sebes, de kissé homályos s gyakran
erőltetett. Vannak szükségtelen személyei, kikkel kezd valamit, de
nem tud végezni. Cselekvénye vagy elnyújtott vagy túlterhelt; sokat
markol, keveset szorít, s a mit megszorított is, úgy
kizsákmányolja, hogy fele is elég lenne.

Sardou ez új művét leleményben majdnem szegénynek mondhatni. Egy
férfi, ki megúnja  a boldog házas életet és csapodárkodni
óhajt, s kifáradva egy ostoba kalandban, újra visszatér nejéhez, ki
épen azért vonult falura, s kezd kaczérkodni udvarlójával, hogy
férjét visszaédesítse, meglehetősen elkoptatott gondolat. Azonban
Sardou új formában, új fordulattal akarta feldolgozni. A kalandozó
férjet nejének egyik rokona, kit ez a vasúton bizonyos olasz nő
komornájának néz, az olasz nő helyett nejéhez viszi légyottra, hogy
ott megvárassa, kiéheztesse, átfázassa, kellemetlenségekbe
bonyolítsa, szóval megtérítse. Ez magában nem rossz, de rosszak az
eszközök, melyeket e czélra használ s tulajdonkép ebben rejlik a mű
leleményességének szegénysége. Egyik laptársunk sajnálkozik, hogy
Sardou, e kiválóan nemes és komoly emelkedettségű költő – úgy
hiszszük ilyesmit maga Sardou sem igényel magának – belé dobta
magát a bohózat harlekin ruhás karjaiba. Bár dobta volna az Isten
adta, oly kevéssé vált volna szégyenére, mint Shakespearenek vagy
Moliérenek. Csak írt volna jó bohózatot, hanem épen az a baj, hogy
egészben véve épen oly gyönge bohózatot írt, mint vígjátékot, azaz
sem egyiket sem másikat. Tárgyából, úgy a hogy felfogta, lehetett
volna egy igen mulatságos egy felvonásos farce-ot írni, e helyett
három felvonásos vígjátékra törekedett, a czélt jól kigondolta, de
leleménye cserben hagyta az eszközök megtalálásában,  azért
kipked-kapkod, s ez a minden biztosság nélküli kézzel-lábbal
dolgozás művének valószinűtlenségeit, lélektani botlásait még
kirivóbbakká teszi. A valódi leleményesség nem abban áll, hogy a
száraz értelemmel bonyodalmat combináljunk, hanem hogy
képzelődésünkkel képzelődésre hatva, a czélt hozzávaló eszközzel
szolgáljuk s ez eszközöket mintegy önkénytelen leljük meg. Sardou
tudta mit akar, de nem tudta, hogyan akarja; értelme látta a czélt,
a képzelmében nem tudott megszületni a cselekvény és jellemrajz
ikre. Nem várt utána, vagy talán hiába is várt volna. Törik-szakad,
helyzeteket s hozzá személyeket combinált; akadt egy pár jó ötlete
is; egy csoport szellemdús vagy legalább szellemdúsnak látszó
reflexió, mint mindig, úgy most is szolgálatára állott.

Nincs kedvünk e mű cselekvényét és jellemrajzát elemezni.
Fogyatkozásai oly szembeötlők, hogy akárki észreveheti. Sokkal
örömestebb foglalkozunk azzal, mi az újabb franczia vígjátékok
sajátságosb betegsége, s mely már a miénkre is elragadt. A kritikus
is kedveli, mint az orvos, az érdekes betegségeket, a szép sebeket,
bár nem oly nyegle, hogy meggyógyításukra vállalkozzék.

Az újabb franczia vígjátékban gyakori eset, hogy komikai
főszemély kigyógyul hibájából és bűnéből. Tulajdonkép ez a komikai
összeütközés,  a küzdelem végczélja. Néha mintha
alapeszmében gyermekbeszélkéket hallanánk, hol a hazug Feriből s a
nyulánk Jánoskából derék fiuk válnak, miután pórul jártak, vagy a
mama és tanító bácsi megbüntették őket. Ez a gyógyítási düh a mi
vígjátékíróinkat is megszállotta. A mult héten a pályavígjátékok
majd mind ilyenek voltak. Nem mondjuk, hogy az ily conceptióból nem
válhatik jó vígjáték, de azt állítjuk, hogy a komikumnak rendesen
csak könnyedébb nemét képezhetik. Bezzeg Molière és Scribe nem
gyógyítgatták komikai főbb személyeiket, megelégedtek azzal, hogy
megbuktatták és csuffá tették.

Valóban, a rögzött hibának, komikai erősebb szenvedélynek nem
természete, hogy átváltozzék, ha az emberekkel és viszonyokkal
összeütközik; sőt ellenkezőleg még rögzöttebb, hevesebb lesz, s
mikor pórul jár sem hiszi el, hogy nevetséges volt, legfeljebb csak
azt, hogy kijátszották, most az egyszer tévedett, de máskor nem
fog. Rosszul fognók fel a komikai főszemély drámaiasságát, ha azt
hinnők, hogy szükségeskép át kell változnia. Ez egy bizonyos
tekintetben inkább illik a tragikai hősre, kit szenvedélye mind
inkább ragad ballépésről-ballépésre, míg végre a csak nagyravágyó
Macbethből gyilkos és bitorló lesz. A komikai hős inkább állandó
jellem, mint a tragikai, de abban mindenik egyezik, hogy nem
annyira  a gyógyulás, hanem inkább a bukás felé
sietnek. A kigyógyítást vígjátékban leginkább ifjaknál lehet
használni, avagy oly hibánál vagy szenvedélynél, melynek csak
küszöbén vagyunk s úgy szólva most kezdünk bele esni. S épen az a
baja a legtöbb gyógyító vigjátéknak, hogy rögzöttnek festi a hibát,
erősnek a szenvedélyt, s mégis nagyon könnyen és hirtelen gyógyít.
Azt értjük, hogy Shakespearenál jó indulatú, s csak elkényeztetett
makranczos hölgyet a szerelem fokozatosan meggyógyítja; de azt
teljességgel nem értjük, hogyan térhet meg Sardounál, egy kis
éhezés és átfázás után egy oly csapodár férj, ki neje iránt még
külsőleg sem viseltetik gyöngédséggel, ki már csaknem roué s egy
alig ismert szép hölgy után mérföldeket bekóboról.

A franczia újabb vígjáték e gyógyító szenvedélye egyébiránt
távolról sem oly baj, mint az, hogy a drámai szorosb forma iránti
érzék kezd tompulni a franczia drámaíróknál. A nehézkes expositió,
laza szerkezet, szükségtelen személyek, hosszan elnyújtott
okoskodások, szóval mindaz, mi Scribe idejében kivétel volt, most
mindennapi jelenség. Mily nehézkesen tud exponálni Sardou is, kinek
épen élénkségét szokták dicsérni. Az első jelenetben Fridolin és
két kárpitos áll előttünk. Ebből megtudjuk, hogy a falusi lakás
újra butoroztatott s így azt is, hogy falun vagyunk, Champignac
nejénél,  ki nem rég költözött ide Párisból.
Fridolin az árjegyzék utalványozásakor szórakozottságból a maga
neve helyett Constance a Champignac neje nevét írja alá. Ez által
az író tudtunkra adja, hogy Fridolin szereti Constance-ot. A
kárpitosok elmennek és többé nem térnek vissza. Fridolin magára
marad s elmondja, hogy szereti Constance-ot, ki aztán betoppan és
rendelkezik valamiről. A negyedik jelenetben megérkezik Camilla,
elmondja utikalandját, Constance szin én elbeszéli, hogy a mióta
nem látták egymást, mi történt, hogy férje elhanyagolja. Camilla
okoskodik, elmélkedik s tanácsokat ad neki. Az ötödik jelenetben
bejő Champignac, nem tudva, hogy kalandozásában tulajdon
nyaralójába érkezett; elbeszéli a közönségnek, s Fridolinnak, hogy
ő minő ember, mily kalandja volt; Fridolint hasonló kalandokra
bátorítja. Ekkor belép Camilla, kit Champignae komornának vél, s
itt aztán valahára megkezdődik a cselekvény.

Mennyi az ismétlés, nyujtás, s mily kevés a biztosság,
világosság ez expositióban! Egyik kerékvágásból nehezen zökken a
másikba és sehogy sem tud megindulni. Hát vajon bonyodalomban és
kifejlésben oly ügyesek-e a mostani franczia vígjátékírók, mint a
régiek? Távolról sem. Sardounak épen az a szokása, hogy ha a
bonyodalomban egy-egy jó ötlete van, mintha nem tudná hasonló jóval
tovább  fűzni, egész az unalomig
kizsákmányolja. Példa rá Camilla szembekötősdije, mely elég
mulatságos jelenet, de minthogy hosszúra nyúlik, egészen bele
lankadunk. Hát a mű kifejlése mennyire el van nyújtva, sőt rontva.
Midőn Champignac kiéhezik, átfázik, Riveroltól megszalad, a
bonyodalom legfőbb fokát érte el, s a kifejlésnek gyorsan kellene
bekövetkezni. Azonban még egy egész felvonást kell látnunk. A
szerző még itt is bonyolítani akar, de minthogy nincs mit, csak
mesterkedik, s épen úgy megrontja cselekvénye, mint jó kedvünk
folyamatosságát. Hátha még ide veszszük Fridolin szerelmét, melyet
a költő sehogy sem tudott a mű organismusába olvasztani;
Constance-ot, ki henye jelenetei miatt sehogy se tudja érdekelni a
közönséget! Vajon nincs-e jogunk állítani, hogy a franczia
vígjátékban épen az kezd romlani, mivel eddig a francziák minden
nemzetet felülmultak, a forma szabatossága, a technika
virtuozitása. Épen azért teljességgel nem ajánlhatjuk
vigjátékíróinknak ez új iskolát s óhajtjuk, hogy a régibb franczia
vigjátékírók művei többször kerüljenek színpadra. 


A FÖSVÉNY.



Vigjáték 5 felvonásban. Irta Molière, fordította
Kazinczy Gábor. Előadatott a Nemzeti Szinházban 1864 szeptember
23-án.

I.

Tartuffe-öt és Dandin György-öt kivéve, talán
Molière egyetlen vígjátékát sem vádolták anynyira erkölcstelen
iránynyal, mint épen a Fösvény-t. Természetesen nem annyira
a közönség, mint a kritika, leginkább oly kritikusok, kik
affectálták az erkölcsiséget, vagy ha mélyen érzeték is, olynemű
elmélettel rontották meg izlésöket, mely szerint a költészet
pusztán csak erkölcsi prédikáczió. Nem tudjuk Rousseaut hova
számítsuk: az affectált vagy őszinte erkölcsbírák közé, de annyi
bizonyos, hogy e nagy író, kinek, mint a színpad elvbeli
ellenségének, kár volt színműveket bírálni, aligha hirdetett
nagyobb előitéletet, mint akkor, midőn Molière Fösvény-ét
erkölcstelen vígjátékának bélyegezte. Nagy bűn, úgymond, a
fösvénység és uzsoráskodás, de nem  nagyobb-e még meglopni az
atyát s oly tiszteletlenül bánni vele, mint a negyedik felvonás
ötödik jelenetében. Ezért nem haboz kimondani, hogy a
Fösvény a rossz erkölcsök iskolája, mely a tiszteletlen és
tolvaj fiút a nézővel megszerettetve, magát az erényt akarja
nevetségessé tenni. Ily egyoldalú erkölcsi szempontból ítélni meg
költői művet, Rousseau előtt is divatos volt, s most még divatosb,
kivált oly körben, hol egyébiránt Rousseau a legkevésbbé kedvelt
író. E divat természetesen a mi irodalmunkat sem kerülte ki. Nem
szólok az Idők Tanuja és Pesti Hirnök-féle
bírálatokról; kívülök is elég kritikus van, kik ha nem is oly
nevetségesen, de szintoly tévúton keresik az erkölcsiséget a drámai
költészetben. Hiszen, alig mult egy pár éve, hogy egyik
vígjátékírónk akadémiánkra oly elmélettel köszöntött be, mely
szerint Molière legkitünőbb vígjátékai erkölcstelenek, sőt
általában a valódi komikum lehetetlenné válik. Az erkölcsi szempont
ez egyoldalú képviselői hatását sok tekintetben elősegíti az a
körülmény, hogy a művészeti szempont képviselői rendesen hasonló
egyoldalúságban sinylenek. A művészet önmagának czélja, semmi köze
a morállal – mondja az ellenfél; – a művész ecsete csak úgy adja
vissza a rajzot igazán, ha logikája csupán a tárgyat tartja szem
előtt s nem törődve sem jóval, sem rosszal, megy  czélja
felé. Ily egyoldalú általánossággal nem dönthetni el még csekélyebb
érdekű kérdéseket sem. Ha a költészetben minden a morál, akkor
tulajdonkép nincs szükség költészetre; ha a morál semmi, akkor a
költészet nemcsak hűtelen rajza az emberi szívnek, hanem egész
letében művészietlen is. Hogyan, tehát a költőnek semmi köze sem
volna a morállal s épen a drámaköltő sérthetné erkölcsi érzésünket,
az a költő, ki a szenvedélyek küzdelmét rajzolja az erkölcs,
társadalom és állam nagy érdekeivel, s egyszersmind a tévedések és
bűnök nemesise által rázza meg szívünket? Ha így áll a dolog, akkor
a költői igazságszolgáltatás közönyös kérdés s csak a szeszély
játéka; akkor a szenvedélyek kűzdelmét akár a véletlen döntheti el;
a részben legművésziebb rajz véghatásába a legművészietlenebbé
válik; s a drámai művészet, melyet Aristoteles a szenvedélyek
tisztításának nevezett, a szenvedélyek felzavarásává válnék. A
morál épen úgy része a drámai művészetnek, mint a lélekbuvárlat,
jellemrajz, cselekvény, sőt úgy szólva egymásba játszanak. Holmi
kevély phrásisokkal nem a morált kell kiküszöbölni a drámai
művészetből, hanem a moralisták balga követeléseit, de annyiban
küzdenünk a morál mellett, a mennyiben a drámai művészet
alkatrésze. A moralisták ily balga követelése a többek közt
mindjárt az, hogy a költőnek  főszemélyeiben az erény
képviselőit, az emberi tökély eszményeit kell rajzolni. A
drámaköltő épen ily hősöket használhat legkevésbbé. Hová lesz a
tragédia megrázó hatása, a tévedésbe vagy bűnbe sodort szenvedély
rajza nélkül? Vagy ártatlan erényes embereket szenvedtessen a
költő, kiket végül megjutalmaz. Így lehetetlen tragédiát írni,
legfeljebb csak érzékeny drámát s mellőzve a költői szempontot,
csak tisztán erkölcsből is, melyik nagyobb hatású: az erkölcsi
nemesis sujtó karja-e, melyet az élet majd mindennemű viszonyaiban
többé-kevésbbé feltalálunk, vagy a gondviselés jutalmazása, mely
ritkább az életben s melyet maga a keresztyén vallás is a
túlvilágba helyez? E mellett az ilynemű drámák, melyek között alig
találhatni kitünőt, igen hajlanak amaz erkölcstelen tan felé, hogy
az erény ne önmagában keresse a jutalmat, hanem világi javakban. A
martyrologia költői formája a legenda s nem a dráma, s erkölcsi
túlbuzgalmunkban kár összezavarni a műfajokat. Hogy komédiát hogyan
lehet írni erényes hősökről, épen nem képzelhetjük, mert azt csak
föl nem tehetni a moralistákról, hogy az erényt akarják kigunyolni.
A komikus költő még kevésbbé használhatja az erény hőseit, mint a
tragikus. A moralisták követelései kifogyhatatlanok, de csak azt
érintjük, mely némikép rokon a fennebbivel s a Molière 
Fösvény-e ellen emelt vádat alkotja. A drámában – így
szólnak – a jónak kell győzni a a rossz felett; a tévedt vagy bűnös
ember bukását az erényes diadalának kell követni akár a tragikum,
akár a komikum alakjában. Az igaz, hogy mind a tragédiában, mind a
komédiában valaminek győzedelmeskedni kell s ez nem lehet
ellentétben a morállal, sőt széles értelemben maga a morál: de
tulajkép eszmének kell győzni, nem személynek s hogy a személyek,
kik erre befolynak, erényes vagy nem erényes emberek legyenek-e,
inkább csak a tárgytól függ s épen nem absolut szükségesség, sőt a
tragikum és komikum legjobb tárgyai közül sok épen meg sem türné.
Mind a tragédiában, mind a komédiában a katastropha a megsértett
erkölcsi érdek kiengesztelése s itt az a pont, hol az erkölcsi és
művészeti elem legláthatóbban összeolvad. Ezt támadjátok meg, ha
erkölcstelen, mert akkor művészietlen, de ne vessétek latra azok
erényét, kik e katastrophát előidézhetik, mert akkor oly kevéssé
vagytok lélekbúvárok, mint æsthetikusok. Ime Sophokles
Elektrá-jában, Klütemnesztra, a férjgyilkos nő, fia kardja
alatt vérzik el. Ti felsóhajtotok, hogy a férjgyilkosság nagy bűn,
de az anyagyilkosság még nagyobb. Szerintetek talán idegen, de
erényes embernek kellett volna végrehajtani e tettet. De az erényes
ember bosszúálló-e?  Vagy a tragédiákat törvényszéki
itélettel akarjátok-e bevégezni, mely inkább külső, mint belsőkép
büntet? De a költő nemcsak nagy bűnöket rajzol, hanem nagy
tévedéseket is, s a nagy bűnök némely tárgyainál vajon miféle
törvényszék fog ítélni a királyok és királynők bűnei felett. Ím ott
van Shakespeare Brutusa, megbukik, nem azért, mert a szabadságot
szerette, hanem mert nem okosan szerette, s oly körülmények alatt
akarta visszaállítani a respublikát, midőn már hiányoztak a
respublikai erkölcsök. Vajon a győzőknek hazafiság és erény
képviselőinek kell-e lenni? Antonius és Octavianus nem azok, de az
természetes az erkölcsi szükségesség fejleménye, hogy a szabadság
nevében elkövetett politikai orgyilkosságot, a szabadsággal
kaczérkodó zsarnokság kövesse, s a szabadságot nem érdemlő Róma
végkép a cæsarismus karjaiba dőljön. Ebben rejlik a morál, a költői
igazságszolgáltatás, kiengesztelés, s nem holmi erényes
mesterkedésekben. A drámaköltő inkább csak felvett hőse pályáját
rajzolja bukásáig s nem egyszersmind a többi személyeket is. A
görög drámaírók ugyan trilogiákat írtak, hol a tévedések és bűnök
egymásból folyó lánczolatát rajzolják külön főszemélyekben s így
Orestes bűne egy új dráma alapja lesz, de arra a gondolatra soha
sem vetemedtek, hogy a tragikai hatást az erényes emberek
győzelmében  keressék s nem a tévedők vagy bűnösök
bukásában. A fődolog az, hogy a tévedés vagy bűn magában hozdozza a
nemesisst, mely végre eléri a viszonyok kényszerűségénél fogva: ez
az eszme győzelme, ez a morál, a többi e tekintetben kevésbbé
lényeges vagy épen lényegtelen. A komikus költő még kevésbbé
fogadhatja el a moralisták eme tanácsát, mint a tragikus. A
vígjáték hőse mindig olyat akar, mi helytelen, mi ellentétben van
vagy saját tulajdonságaival, vagy az erkölcs, társadalom,
életbölcseség, közszokás, illem követeléseivel. Személyiségénél
vagy viszonyainál fogva már akarata is nevetséges, nem is érheti
el, a mit akar vagy ha eléri, el kell vesztenie, pórul járnia, mit
cselszövény eszközöl a többi személyek részéről. E cselszövényt
önkénytelen maga a főszemély is elősegíti, mi emeli a komikai
hatást, mind a jellemrajzot, mind a helyzeteket illetőleg. A
komikai hős pórul jár, kijátszodják, megcsalják, csúffá teszik, meg
is javul olykor, ha a körülmények engedik, de csak akkor, ha
komikailag megszenvedett. Vajon erényes, jámbor emberek képesek-e
valakit kijátszani, megcsalni, hogy czéljukat elérjék? Nem kell-e
ide egy kis ravaszság, gonoszság, ha nem is épen bűn, de
mindenesetre mégis annyi, a mennyi a szigorú moralisták kritikáját
ki nem állja. Mit csináljon a szegény vígjátékíró 
erényes, jámbor személyekkel, kiket arra kell használnia, hogy
komikai hősét tönkre tegyék? A cselekvény megindúl s ha a jámbor
emberek nem gonoszodnak el egy kissé bizony a bohó, sőt bűnös ember
fog győzedelmeskedni felettük, mi épen aztán épen oly művészietlen,
mint erkölcstelen. Azonban van egy más körülmény is, mi a komikai
cselszövők győzelmes ravaszságát nemcsak szükségessé teszi, hanem
enyhíti is annyira, hogy épen nem sérti erkölcsi érzésünket. A
valódi komikai hős maga idézi föl maga ellen a cselszövényt saját
hibájával vagy bűnével kelti ki környezetében a ravaszságot, a
megtorló szenvedélyt s így midőn pórul jár: azt az érzést kelti föl
bennünk, hogy megkapta a mit keresett és megérdemelt, s távolról
sem azt, hogy azok a gonoszok mily rútul bántak e szegény emberrel.
Az erkölcsi érdek itt is a katastrophába olvad, a fődolog itt is
az, hogy a hős magában hordozza nemesisét, mely eléri s nem az,
hogy a kik befolytak bukására, hány próbás erényűek. Ha az igazság
szolgáinak megengedünk egy kis ravaszságot a bűn üldözése, az
igazság kiderítése körül, még inkább meg lehet azt engednünk
személyeire nézve a drámaírónak, ki ugyan nem poroszló, de, ha
valódi költő, minden törvényszéknél igazságosb.

Ily valódi, ily igazságos költő Molière.  Az
erkölcsi és művészeti elem összeolvasztását a komikumban senki se
értette jobban nálánál. Főszemélyei magok idézik föl a cselszövényt
és a szenvedélyekben lelik büntetésöket, bukásukat. Az a vád, mit
Rousseau Fösvény-e ellen emel, a műnek épen egyik legfőbb
érdeme. Harpagon fösvénységével kinozza egész családját, még a
legszükségesebbet is megvonja gyermekeitől. Mi természetesb, hogy a
fiú adósságot csináljon és tékozló legyen. Kell-e komikaibb valami,
mint az, hogy a ki magától is megvon mindent, idegen uzsorásoknak
gyűjti vagyonát? Mi utánozhatlan jelenet, midőn tudtán kívül, saját
fiának akar nagy uzsorára pénzt kölcsönözni s óhajtja a gazdag atya
saját maga, halálát! Nem vitatjuk, a tékozlás nagyobb bűn-e vagy a
fösvénység, de vajon ki idézte elő e tékozlást s ki szenved miatta?
Nem az-e, a ki megérdemelte. Tulajdonkép ez itt a kérdés s nem az,
hogy melyik nagyobb bűn. Harpagon vén létére szerelmes is s egy
fiatal leányt akar elvenni, kit fia szeret. Fia kijátsza atyja
tervét, hogy házasodhassék, átveszi a szolgája által ellopott
pénzes ládát s addig nem adja vissza atyjának, míg házasságába bele
nem egyezik. Megint nem vitatjuk: vajon a lopás és fiúi
tiszteletlenség nagyobb bűn-e a fösvénységnél és uzsoráskodásnál?
De ismét kérdjük, nem oly embert ér-e, a ki ezt felidézte
 s megérdemli. Jól esik nevetnünk rajta,
hogy ily pórul járt s e nevetésben több erkölcsi érzés nyilatkozik,
mint Rousseau moralizálásában. Nem a tiszteletlen és tolvaj fiút
szeretjük, de csodálnók, ha Harpagon nevelési rendszere máskép ütne
ki s boszankodnánk, ha egy szerény, engedelmes fiút látnánk magunk
előtt, ki eltűri, hogy atyja boldogtalanná tegye. Rousseau nem
gondolta meg, hogy midőn a tékozló és tiszteletlen fiú miatt
annyira feljajdul, okvetlen a fösvény és rossz atyát védi, s ha ő
maga írta volna meg e művet, már conceptiójában is lélektani hibát
követett volna el s épen úgy gyengítette volna az erkölcsi, mint a
művéssi hatást. Ha a fösvény katastropháját nem családja tagjai
idézik elő, kevésbbé lesz vala természetes és komikai. A fösvénység
veszélye és nevetségessége sehol sem tünhet fel élénkebben és sehol
sem szülhet oly könnyen más bűnt, s vonhat magára visszatorlást,
mint épen a családi körben. Csak itt lehetett kifejteni erős
komikai nemesist, vagy más névvel valódi drámai morált. Kell-e több
morál, mint egy fösvény atya, ki tékozlóvá, sőt tolvajjá teszi
fiát, egy vén szerelmes, ki, mert nem tiszteli magát, gyermekeitől
sem tiszteltethetik, és semmit sem ér el, mire nevetséges
szenvedélyében törekszik? Vajon lehető lett volna-e ez más
conceptióval? Nagyon kétlem, de arról meg vagyok 
győződve, hogy a moralisták némely balga követelései a drámai
művészetben épen úgy tönkretennék a tragikumot, mint a komikumot s
velök együtt erkölcsi mélyebb hatást. Azonban a moralista Rousseau
gáncsait sokkal inkább megbocsáthatni, mint az æsthetikus
Schlegeléit.

Rousseau jól értette ugyan a zenét, de nem foglalkozott az
æsthetika más ágaival, írt ugyan operát, sőt vígjátékot is, de
mintha megbánta volna ez ifjúkori bűneit, megtámadta a drámai
művészetet, a romlottság szüleményének nevezte, mi igen illett oly
bölcshöz, ki civilisatióban csak a romlottságot látta s a
természeti ősállapot után sóhajtozott. Schlegel kiválóan mint
æsthetikus szerepelt s egy négy kötetes munkájában majd minden
nemzet drámairodalmát megbírálta. Über die dramatische Kunst und
Literatur czímű munkájának sok érdeme lehet, de semminemű érdem
nem ellensúlyozhatja azokat a nyomorult kritikákat, melyekkel e
könyvben Molièret sárba tiporni igyekszik. Valóban, más nemzetek a
francziákat a költészet majd minden nemében felülmulják, de a
vígjátékban nem mérkőzhetnek velök, s Molière, a komikus, majd oly
magasan áll az európai irodalomban, mint Shakespeare, a tragikus. S
íme, épen Németországon áll elő egy oly kritikus, ki Molièret
lenézi, azon a Németországon, melynek maig  sincs
egyetlen kitűnő vigjátékírója; csak Kotzebueval dicsekedhetik, s
egyik legnagyobb költője Goethe gyöngénél gyöngébb vígjátékokat
hagyott hátra. Azt érthetni, hogy a francziáktól akkortájt a
csatatéren annyiszor megalázott Németország örömujjongva fogadott
egy oly kritikust, ki a legnagyobb franczia költő dicsőségében
gázol, de az megfoghatatlan, hogy Magyarországon is találkozhattak
oly kritikusok, kik Schlegel uszályhordozóivá alázták magokat.
Ezelőtt tizenkét évvel Dandin György-öt Schlegel kardjával
támadta meg egyik kritikusunk, ezelőtt két évvel egy másik szintén
Schlegel Corpus Jurisából olvasott halálos ítéletet
Tartuffe-re. Csodálatos, hogy most Fösvény-e ellen
senki sem hívta segítségül Schlegel bölcseségét. Vagy talán meg is
történt, csak én nem olvastam. 


II.



De mit mond tulajdonkép Schlegel? Sajnálja, nagyon sajnálja,
hogy Molière annyira elrontotta Plautust, kinek egyik művéből
kölcsönözte tárgyát. Sokszor veti Molière szemére azt a léha vádat,
hogy latin, olasz és spanyol elődeitől egyet-mást kölcsönzött,
azonban itt megelégszik azzal, ha kimdndhatja, hogy a mit
kölcsönzött, tökéletesen elrontotta. És mivel rontotta el? Szerinte
épen azzal, mi a darab érdeme, hogy tudniillik alapeszmében,
cselekvényben, jellemrajzban különbözik a Plautus vígjátékától.
Schlegel dicséri Plautus egyszerű cselekvényét s hibáztatja, hogy a
Molière-é bonyolultabb; tetszik neki, hogy Plautusnál az egész
cselekvény központja a kincs ellopása, melyet a fösvény épen az
által idéz elő, hogy gondosan rejtegeti; megrója Molièret, hogy a
kincs rejtegetésére nem helyez oly nagy súlyt, mint Plautus, hogy
egy pár felvonáson át a kincsről nincs is szó s Molière igen
művészietlenül lepi meg nézőit, midőn a szolga az ellopott
kincscsel belép. 

Ez ellenvetés mind állana, ha Molière nem akart volna egyebet,
mint Plautus vígjátékát reprodukálni. Azonban történetesen egészen
új vígjátékot írt s mind alapeszméje, mint jellemrajza másnemű
cselekvényt kivántak. Molière fösvénye harczban áll gyermekeivel
fösvénysége és szerelme miatt, s így a jellem és helyzet e
bonyolultsága szükségeskép bonyolultabb cselekvényt kíván, minő a
Plautusé; a kincs rejtegetése is épen azért nem válhatik a
cselekvény központjává s csak mint másodrendű dolognak kell
szerepelnie. Schlegel oly követeléssel áll elő, mely szerint
Molière kénytelen lett volna vagy csak Plautust másolni, vagy saját
eredeti conceptióját megrontani. S vajon miért művészietlen
meglepetés az a jelenet, midőn a szolga az ellopott kincscsel
belép? La Flèche nem haragszik-e Harpagonra, Kleant nincs-e a
legnagyobb szorultságban? A szolgát kettős indok ösztönzi e
lépésre: a Harpagon elleni gyűlölet s a segítni kivánás urán, míg
Kleant az ellopott kincsben eszközt talál arra nézve, hogy vagy
elszöktesse a leányt, vagy pedig lemondásra kényszerítse
atyját.

Azonban halljuk Schlegel fontosabb gáncsait, melyek ha
állanának, valóban megdönthetnék Molière Fösvény-ét.
«Molière – úgymond – a fösvénység minden nemét egy személyben
halmozta össze, s mégis az a fösvény,  ki
kincsét elássa s az, ki uzsorára kölcsönöz, bajosan lehet ugyanazon
személy. Harpagon éhezteti lovait, de hát miért van kocsija és
lova? Ez csak oly embert illet meg, ki aránytalan csekély
költséggel bizonyos rang tekintélyét kívánja megőrizni. A komikai
jellemrajz hamat véget érne, ha Molière csak egy fösvény jellemét
rajzolná. Molièrenek legnevezetesb eltérése Plautustól az, hogy
hogy emez csak kincsőrzőt állít előnkbe, amaz pedig még szerelmessé
is teszi fösvényét. A szerelmes vén ember nevetséges, az aggódó
fösvény szintén az. Könnyű belátni, hogy az éles ellentétet szül,
ha a fösvénység szenvedélyéhez, mely az embert különhuzóvá és
zárkózottá teszi, a szerelmet csatoljuk, mely közlékeny és pazar
szenvedély. Azonban a fösvénység rendesen jó óvszer a szerelem
ellen. Hol a finomabb jellemzés, vagy erkölcsi hatás, minthogy itt
erre kiváló súlyt helyeznek, Plautusnál-e vagy Molièrenél?
Harpagont a mint végig nézi a fösvény és a vén szerelmes, mindkettő
elégülten térhet haza a színházból. A fösvény azt fogja magában
mondani: «Én legalább nem vagyok szerelmes», a vén szerelmes pedig:
«Én legalább nem vagyok fösvény». A magasabb vígjáték az emberi
bohóságokat, bármily feltünők legyenek is, a dolgok rendes
kerékvágásában rajzolja; a mit csak kivételességeknek, a
felfordultság  idétlen szülöttének gondolhatni, csak
túlzó bohózatba illhetik be».

Schlegel, úgy látszik, épen oly figyelmetlenül olvasta el
Molière Fösvény-ét, mint a mennyire nem érti vagy nem akarja
érteni a complicált szenvedélyek lélektani és műveszi
jogosultságát. Ellenkezést lát abban, hogy Harpagon elássa kincsét
és mégis uzsorára kölcsönöz. De vajon Harpagon oly fösvény-e, ki
abban találja örömét, ha a holt kincsben gyönyörködhetik; azért
ássa el a tízezer tallérát, mert nem akarja uzsorára kiadni, vagy
azért, mert még nem akadt erre jó alkatom? A mű minden sora ez
utóbbi kérdést igenli. Harpagon tízezer tallérát azelőtt való nap
hozták haza, melyen a mű kezdődik. «Mindamellett – mond (I. felv.
5-ik jel.) – nem tudom, tettem-e, hogy tízezer tallért, a mit
tegnap meghoztak, kertemben ástam el». Már ebből is látszik, hogy ő
nem igen szokott magánál pénzt tartani, hanem uzsoráskodik s épen a
nagy uzsorával visszakerült pénze okoz neki nagy aggodalmat.
Harpagon, hacsak a körülmények nem kényszerítik, nem szokott
magánál pénzt tartani. «Bizony nem kis gondot ad – kiált fel (I.
felv. 4-ik jelenet) – ha az ember egy jó csomó pénzt rejteget
magánál s be boldog, ki jól elhelyezte vagyonkáját s csak annyit
tart kezénél, a mi napról-napra kell». Molière az egész műben úgy
jellemzi fösvényét, mint  egy telhetetlen embert, ki minél
több pénzre vágyik s ezt fösvénységgel és uzsorával igyekszik
elérni, de sehol sem olyannak, a ki a mit bevesz, rejtegeti, elássa
szenvedélyből. Mellőzve a Simon mesterrel való jelenetét, csak az
első felvonás ötödik jelenetét említem, midőn fiának így szól: «Ha
szerencséd van a játékban, haszonra kellene fordítanod, s a mit
nyersz, kiadnod becsületes kamatra, hogy annak idején megtaláld.
Egyébiránt, mellőzve a többit, szeretném tudni, mire való mind e
szalag, mely tetőtől talpig elborít s nadrágot tartani nem elég-e
egy féltuczat kapocs? Szükséges-e parókákra vesztegetni a pénzt, ha
az ember saját természetes haját viselheti, a mi semmibe sem kerül.
Fogadnék reá, hogy paróka és szalag husz pistolra rúg s husz pistol
évenkint, csak 8% kamattal tizennyolcz livret, hat sout, nyolcz
fillért jövedelmez. Azt tanácsolja-e fiának, hogy megtakarított
pénzét elrejtse, vagy azt, hogy uzsorára adja? Nem az uzsorás
fösvény szól-e belőle? Íme, mily alaptalan az egész ellenvetés. Nem
Molière következetlen, hanem Schlegel nem fogta föl Harpagon
jellemét s nagyfelületesen a kincsásást és uzsorát csak magában
tekintve a legigazságtalanabb ítéletre vetemedett. Az az ellenvetés
is, hogy miért tart a fösvény kocsit és lovakat, ha fösvény csak
oly ellenvetés, mint a fennebbi. Molière vígjátékainak főbb
személyei  nagyrészt a nemesi osztályhoz vagy a
vagyonos polgársághoz tartoznak. Hogy Harpagon úri ember, több
körülmény mutatja, bár a cselekvény nem tette szükségessé, hogy a
költő Harpagon társadalmi állásáról részletes felvilágosítást
adjon. Harpagonnak szakácsa, cselédjei vannak, sőt fiának szolgát
tart. Valér nem állhat vala be hozzá udvarmesternek, ha Harpagon
holmi obscurus szatócs. Ha a társadalom alsó fokán állana, szabadon
élhetne aljas szenvedélyének, de így kötve van, kénytelen megőrizni
társadalmi állásának külszínét s a lehető olcsón úri házat tartani.
Ez is egyik komikai vonás benne. Schlegel követelése itt is, mint
mindenütt, csak rosszabbá tenné a vígjátékot.

A nagy német kritikus megvetően néz le a törpe franczia költőre,
a fösvénység és szerelem között is ellenkezést lát s lehetőségét
csak a legritkább kivételességnek hirdeti. S ezt Schlegel mondja,
ki bámulja Shakespearet, azt a Shakespearet, ki a drámaírók között
leginkább használ bonyolúlt szenvedélyeket, vagy jobban mondva,
különböző szenvedélyekből összeolvasztott jellemeket. Miért csak
Molière kontár, miért nem Shakespeare is? Miért csak Harpagon
kivételes szörny, miért nem Shylock, Macbeth is és így tovább? E
szempontból kiindulva, Schlegelnek Shakespeareről szóltában először
is Shylockot kellett volna megtámadni 
ilyformán: Könnyű belátni, hogy az éles ellentétet szül, ha a
pénzvágyat, mely ravasz és tartózkodó szenvedély, összekapcsoljuk a
boszúval, mely meggondolatlan és koczkáztató; a nyereség áhítozása
rendesen jó óvszer a boszú ellen. Macbethet így kellett volna
megtámadnia: Mily össze nem illő dolgokat kever össze ez a
Shakespeare; a nagyravágyó azért nagyravágyó, mert merész, azért
merész, mert nem hajt senkire, legkevésbbé a feleségére s ezt a
Macbethet, ki áhítja a koronát, feleségének kell a véres tettre
ösztönözni. Papucshős és királygyilkos, minő szörnyű kivételesség.
Így lehet végigmenni az egész Shakespearen s csodálatos, hogy
Schlegel a bölcs szempontot, az éles analysist nem alkalmazza
Shakespeare is. Vagy talán mérsékelni kellene magát, mert
Shakespeare angol s az angolok szövetsegesei voltak azon német
fejedelmeknek, kiket Schlegel szolgált s kik nem kevesebb
szerencsével harczoltak a francziák, mint ő Molière ellen. Schlegel
tulajdonkép azért hibáztatja Molièret, mi egyik ok arra nézve, hogy
sokkal nagyobb költőnek tartsuk őt, mint tragikus társait,
Corneillet és Racinet, kik nagyrészt egy uralkodó szenvedélyt
rajzolnak, míg Molière több szenvedélyt vegyít egy főszemélybe,
hasonlóan Shakespearehez, bár nem tudja épen oly életteljesen
összeolvasztani, mint a nagy britt költő. Innen van, hogy
 Molière typusai némileg hajlanak az
egyénhez és sokkal közelebb állanak az élethez, mint a franczia
classicismus bármely teremtménye. Csaknem elmondhatni, hogy Molière
jellemrajza mintegy középet képez az egyéni és eszményi közt. Ha
Molière Fösvény-ében hiba van, az nem a fösvénység és
szerelem vegyítése, a mi épen oly természetes, mint komikai, hanem
az, hogy nem mindenütt olvad egy életteljes egészszé. Harpagonban
ugyan van hiúság, fiatalabb óhajt lenni, szeretne tetszeni a
hölgyeknek, e mellett azért házasodik, hogy gazdagabb legyen,
felesége hozzon valamit a házhoz, azonban mindez talán élénkebben
és természetesben olvadhatna be a jellemrajzba. De ki tehet róla,
hogy Molière nem épen Shakespeare a jellemrajzban? Így is nagy
költő marad s egyedül méltó az európai drámairodalomban, hogy
Shakespeare mellett foglaljon helyet.

A mit Schlegel a fösvény erkölcsi hatásáról mond, az épen
nevetséges. Ő úgy látszik, azt hiszi, hogy a fösvényről,
nagyravágyóról vagy féltékenyről írt művek csak a fösvények,
nagyravágyók és féltékenyek számára készülnek s az író erkölcsi
hatása egyedül az, ha a fösvény, nagyravágyó vagy féltékeny egészen
magára ismer, azaz a színpadi fösvény egészen ő. Így egyetlen
tragédiának, egyetlen vígjátékának sem volt és lesz soha erkölcsi
hatása.  A közönség nagy része azt fogja mondani
Schlegel szerint: én nem vagyok se féltékeny, se fösvény, se
nagyravágyó, nem tartozik reám az egész; a valóságos fösvény,
nagyravágyó, vagy féltékeny, kik nem találják a rajzon minden
szőrszálakat, rosz photografnak nevezik a költőt s erkölcsi épület
nélkül hagyják oda a szinházat, a kritikus pedig előáll és ír
ilyforma kritikát: Othellónak nincs erkölcsi hatása, mert sok
féltékeny lesz a színházban, ki így fog szólani: «Én legalább nem
vagyok szerecsen»; ha pedig szerecsen találna lenni, ez így
vigasztalja magát: «Én legalább nem vagyok féltékeny»; Macbeth
hatása olyan, mint Othellóé, mert a nős ember így fog szólani:
«Reám ugyan sok hatása van a feleségem ösztönzéseinek, de legalább
nem vagyok nagyravágyó»; a nagyravágyó pedig így kiált fel: «Én
ugyan nagyravágyó vagyok, de nem hallgatok nőmre, sőt nincs is
nőm!» E szempontból tönkre lehet tenni az egész drámairodalmat s az
a hatás, melyet a moralisták követelnek a drámából, sokkal többet
ér, mint az, a mivel Schlegel épen oly bárgyun, mint nagy garral
elő mert állani.

Szolgáljanak Molière Fösvény-éről e hevenyében összeírt
polemikus jegyzetek némi elégtételül, szemben azon igazságságtalan
kritikákkal, melyeket Schlegel nyomán nem egyszer olvashattunk
irodalmunkban. 


NEM SZABAD A KIRÁLYLYAL TRÉFÁLNI.



Vigjáték 3 felvonásban. Irta Kovács Pál.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1864 október 14-én.

«A történeti vígjáték színpadunkon – írja egyik laptársunk – azt
lehet mondani, csaknem gagyogó gyermekkorát éli. Szépen megindult
már ugyan, de nem halad elég biztosan, önállóan, gyakran idegen
támaszt keres, hogy megállhasson. De bár még gyönge, mégis látszik,
hogy van életereje, s lassanként fejlő vonásai szebb jövővel
kecsegtetnek.» A gagyogó gyermek alatt nem tudjuk mit ért
laptársunk. Azt-e, hogy történeti vígjátékot csak most kezdenek
drámaíróink, vagy azt, hogy mindeddig nem mutathatunk fel
sikerültebb kisérletet e nemben. Az úgynevezett történelmi vígjáték
irodalmunkban épen oly régi, mint a nem történelmi vígjáték. Írt
ilyesmit már Kisfaludy Károly is, ki a magyar vígjáték úttörője.
Gaálnak Király Ludason czímű vígjátéka szintén ilyen,
valamint a Szigligeti  Rózsá-ja és Kinizsi-je
is. A különbség történeti régibb és újabb vígjátékaink között
leginkább csak az, hogy amazokon a német vígjáték hatása érzik,
emezeken pedig a franczia, kivált Scribe. Laptársunk, úgy látszik
azt hiszi, hogy csak egy pár év óta van úgynevezett történelmi
vígjátékunk s az napról-napra szebben fejlődik. Csodálkozunk, hogy
ez épen a jelen vígjáték előadásakor jutott laptársunk eszébe, mert
bármily tisztelettel legyünk különben a jeles író iránt, ki kell
mondanunk, hogy e műve legkevésbbé sikerült mindazon művek között,
melyek e nemben harmincz év óta színpadunkon megfordultak.
Laptársunk egyszersmind a történelmi vígjáték akadályait is
megemliti. Gyors fejlődésének legnagyobb akadályát abban találja,
hogy a közérzület igen komoly kegyelettel viseltetik minden
fényesebb történeti név s legkivált a nagy emlékű régi magyar
királyok iránt. Tehát ha a közönség lemond a magyar történelem nagy
emberei iránti kegyeletéről, történelmi vígjátékaink sokkal
sikerültebbek lesznek. Ily áron nincs kedvünk történelmi jó
vígjátékot vásárolni, s a melyik költőnek a nemzeti kegyelet
akadály, jól teszi, ha békét hagy a drámának. Megérdemelné-e az a
költő nevét, ki Szent Lászlóból, Hunyadi Jánosból, Mátyás
királyból, Nagy Lajosból, komikai személyeket merne faragni, s
lenne-e annak a közönségnek  nemcsak nemzeti önérzete,
de ízlése is, mely ilyesmit eltűrne? A költő bárhonnan vegye
tárgyát, akár a multból, akár a jelenből, mindenesetre olyat kell
választania, melyből komikumot fejthet ki. A történelemben is
találhatni komikai tárgyat, bár kevesebbet, mint a jelen életben,
mely a vígjáték valódi tere; de hogy oly tárgyból igyekezzünk
komikumot kisajtolni, mely azzal homlokegyenest ellenkezik, az a
legművészietlenebb valami.

Kovács Pál nem törekedett ily művészietlenségre, s nem ő, hanem
laptársunk hibás, midőn a mű egyik legnagyobb hibáját abban
találja, hogy Mátyás nem elég víg személy, s bohócza vidorabb. Az
lesz vala szép, ha Mátyás király komikai hősként szerepel, bohócza
pedig komolykodik. Mátyás hibásan rajzolt alak, de nem azért, hogy
nincs benne semmi élet. Szerzőnk igen helyesen Bánffit vette föl
komikai hősnek, a mint hogy ezt kivánta maga a történelmi adoma,
mely a mű alapjául szolgált. Bánffit féltékenysége teszi komikai
személylyé, s épen a királynak kell megtréfálnia, kire oktalanul
gyanakodott. Ez magában elég jó tárgy, de kidolgozása nagyon
elhibázott, mind a cselekvényt, mind a jellemeket illetőleg. Az
expositio vontatott. Szerző a helyett, hogy nézőit hirtelen
tájékozza s a cselekvényt megkezdje egy hosszas és ízetlen
jelenetben  a várnagyot és nejét lépteti föl,
azután még királyt és bohóczát. Egy felvonás felét pazarolja arra,
mire elég lett volna egy rövid jelenet. Tárgyához képest sokkal
természetesben kezdődik vala a vígjáték s indul meg a cselekvény,
ha Bánffinak hírűl hoznák, hogy a király meg akarja látogatni, s
Bánffi féltékenységből hozzáfog neje rejtegetéséhez. Igy az
expositio gyorsabbá válhatik, a főhős is előbbre nyomulhat, s
komikai oldalai inkább feltárulhatnak. Szerző e vontatott
expositiot még azzal tetézi, hogy azt a jelenetet, mely az egész
cselekvényre elhatározóan befoly, a színfalak mögött viteti véghez.
Bánffi az álruhába öltözött Mátyás királyra bízza nejét, hogy vigye
át a Dunán rejtekhelyére. Szerző távolról sem indokolja e nehezen
indokolható tényt. De ha képes indokolni s előttünk hajtja végre,
valódi komikai helyzetet rajzolhat. Ennyi az első felvonás, mely
legjobb az egészben.

Ezután a mű még inkább gyöngül és unalmasodik. A főcselekvény
lassan mozog, mellékesemények borítják el, melyek egész episodokká
nőnek. Egy pár mellékszemély, például a várnagy és neje,
aránytalanul sok helyet foglalnak el és Bánffiné, kit igen jól
lehetett volna használni a cselekvény gyorsítása- és élénkítésére,
csaknem néma személy. Feltünő, hogy a főhős, kiben leginkább volna
 meg a komikum magva, sehogy sem tud
maga iránt komikai érdeket gerjeszteni. A physikai és lélektani
valószínűtlenségek egész sora vonul el előttünk, melyeket nem
feledtethetnek a néhol igen is durva élczek és üres hazafi
frázisok. Szóval, e mű sokkal gyöngébb, mint társai, az a két
eredeti, szintén történelmi vígjáték, melyek a mult év végén s a
jelen tavaszán adattak, s melyek szintén igen gyöngék. Nem tudjuk,
drámaíróink miért erőltetik a történelmi vígjátékot, mely kétes
becsű genre, s melyhez úgy látszik nem igen van szerencséjök.



NADÁNYI.



Tragédia 5 felvonásban. Irta Szigligeti Ede.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1864 október 31-én.

Szigligeti e legújabb tragédiájáról meglehetős egyformán
nyilatkoztak a lapok s mint nem sikerült vagy csak részben sikerült
művet elitélték. Nincs kedvem vitatkozni menynyiben van igazok s
mennyiben nincs. A végeredményben egyet értek velök, ha
indokolásokat nem helyeselhetem is. Olyat is róttak meg benne, mi
jó vagy legalább nem hiba. Azonban van e műben valami, a mi a
kritikust nagyon érdekelheti, ha figyelemmel kisérte Szigligeti
pályáját. Szigligeti eddigi tragédiáit inkább a szerkezet
virtuozitása tüntette ki, mint a tragikai mélyebb conceptio s az
erősb szenvedélyek sikerült rajza. Föllépte nevezetes mozzanat volt
a magyar dráma fejlődésében: erősb érzéke volt a drámai forma
iránt, mint elődei bármelyikének, s technikai ügyességével néha
fedezte a belső fogyatkozásokat is. Épen azzal ajándékozta meg a
magyar szinpadot,  mire idő szerint legnagyobb szüksége
volt. S ime e művében a drámai forma oly laza, mintha nem
Szigligeti írta volna, s a technikai virtuozitást inkább csak egy
pár jelenetben vehetni észre. Ellenben a tragikai mélyebb conceptio
s az erősb szenvedélyek rajza felé való törekvés szembetünőbb, mint
régebbi műveiben, habár nem a valódi siker kiséretében. Uj forduló
pont-e ez Szigligeti költészetében vay csak esetlegesség? Emelkedni
fog-e vagy sülyedni mint tragédiaköltő? Ki mondja meg, de figyelmet
érdemlő jelenség.

Nadányi cselekvénye sokkal előbb kezdődik, mint a hogy a mű
alapjául szolgáló tragikai összeütközés kivánná. Csaknem másfél
felvonást expositiónak nevezhetni. Igaz, hogy az első felvonásban
is drámai haladást látunk, de e részletnek csak külső s nem belső
kapcsolata van a valódi cselekvénynyel, mely Nadányi
megszabadulásával kezdődik. A vár ostroma Nadányi elfogatása, a
tragikus alappal szemben mind csak események és valósággal nem a
cselekvény részei. Vajon nem érthetnők-e meg a egész cselevényt, ha
a mű a börtönjeleneten kezdődnék? A két rabnak úgy sincs miről
beszéljen, s itt szépen elbeszélhetné egyik a másiknak, hogyan
jutott fogságba, minő pártviszály szaggatja. Erdélyt, kivált ha
Zámbót épen akkor vezetnék be a börtönbe. Azonban ezzel csak a
cselekvény megkezdésének  hibáját kivánom kimutatni s nem
egyszersmind ezt a tanácsot adni, hogy Szigligeti így könyűszerűen
kijavíthatná művét. Csak lényeges átdolgozással lehet megjavítani
mind az expositio, mind a szerkezet hibáját. Nem egy felesleges
személy és jelenet van itt, s mellőzve egy s más, mit a szerző
czélja megkivánt volna. Bizonyára csak nyert volna a mű, ha Zámbó,
Imrefi, Géczi helyett Bátorival többet foglalkozik a szerző s az
első felvonás helyett a végső felvonásokat teszi gyorsabb menetűvé.
De nemcsak a lassúság árt a végfelvonásokban, hanem a tablószerűség
is. Hiányzik bennök a természetes folytonosság, s mi több, Nadányi
bukásának fokozatai olyanok, hogy itt vagy amott már bevégződni
hisszük a cselekvényt Nadányi és neje nem tudnak se élni, se halni,
részint a cselekvény vontatottsága miatt, részint más okból, mi
sokat levon a végjelenet hatásából.

De a mily gyönge e szerkezete, majdnem oly erős törekvést látunk
a tragikai hatás felé. Sajnálhatni, hogy e törekvést nem koronázta
siker. Azt hiszem nemcsak én, hanem a közönség is örömest
megbocsátana egy kis formátlanságot, számos technikai hibát, ha
valódi tragikai hatás élveiben részesülhetne. Nadányiné, hogy
megmentse férje életét, föláldozza erényét s nemcsak magát teszi
semmivé, hanem férjét. A gyalázat kínjai közt, a bosszu
 hevében. Nadányi, a hős a szabaság
bajnoka orgyilkossá sülyed, s midőn a zsarnok halála után az ország
felszabadul, nem csak barátjai vetik meg e tette miatt, hanem az uj
fejedelem is, sőt ez üldözteti és meggyilkoltatja. Mindebben elég
tragikai elem rejlik, talán egyszerre igen sok is. Alig van
nehezebb feladat mint egy oly nő rajza, ki erényét erényből áldozza
föl, épen azért, kinek szerelmét e tette által nemcsak örökre
eljátsza, hanem boldogtalanná is teszi. Valóban senkinek sem merném
ajánlani ilyesmi feldolgozását, mert inkább csak kinozni fogja az
embert, mint meghatni. A fő baj az, hogy a míg egyrészt növekedik a
tragikai érdek, addig másfelől romlik. Szigligeti e bajt még azzal
tetézi, hogy a nő küzdelmét a tett előtt nem rajzolja s a tett után
nem mint őrültet, vagy öngyilkost lépteti föl. Nadányiné csak válni
akar, mert gyermekéért élni kell. A néző vele együtt egyszerre csak
kijózanodik s puszta sajnálatnál alig érezhet egyebet. S mire való
az a sok jeremiád? Oly nő, ki önfeláldozásában oly tettre képes
arra is képes lesz, hogy ne élje tul gyalázatát. Vajon nem lett
volna-e jobb, ha Nadányiné nem igy téved, ha Báthori a jövő
reményben ad kegyelmet a férjnek vagy más okból; ha Nadányiné, mert
férje tilalma ellenére járta az udvart, gyanuba jő a világ előtt s
ebből származnak a bonyodalmak?  Nadányi felfogása már
jobb, de bukásában a rajzolt körülmények között nem hihetünk. A
szerző Báthorit a legelvetemültebb zsarnoknak tünteti föl. Imrefin
kivül senki sincs, a ki vesztét nem óhajtaná. S íme halála után
egyszerre csak Nadányi ellen fordul a közvélemény. A tény igaz, de
a drámában nincs hozzá kulcsunk. Ha a drámában szereplő Nadányi
más, mint a történelmi: a bukás indokát is ahhoz képest kellett
volna módosítani. Nadányi nem oly nevezetes történelmi személy,
hogy a költőek sok szabadságot ne engedjen. Bukásában szerepet
kellett volna játszani a politikai viszonyoknak is; ezeknek rajza
talán érthetőbbé tette volna azt, mit így bajosan érthetünk.



AZ ÁLDOZAT.



Tragédia 5 felvonásban. Irta Vörösmarty Mihály.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1864 november 18-án.

A költő halála évnapjának előestéjén adatott e tragédia és
nagyszámú közönség jelenlétében. Örömest jegyezzük fel mind a
szinház mint a közönség kegyeletének e nyilatkozását. Vörösmarty
ugyan nem mint drámairó nagy, de az ő korszakot alkotó költői
géniusza hatását, kivált nyelv és szellem tekintetében, érezte a
szinpad is. E mellett ő volt a Nemzeti Szinház első kritikusa, a ki
a szinház megujításától fogva éveken át fáradhatlan figyelemmel
kisérte az előadásokat s jeles kritikáival nem csekély mértékben
segíté elő a szinészek és drámairók művészibb törekvéseit. Ő az
első magyar szinkritikus, ki megérdemli e nevet, s az
Athenaeum nagy befolyását a drámairókra és szinészekre senki
sem tagadhatja, ki ismeri akkori viszonyainkat. Sajnáljuk hogy e
kegyeletes nap ünnepélyességét némi gáncscsal kell megzavarnunk.
Egyik laptársunk azt jegyezte meg, hogy  kettős
világítással és jobb zenével kellett volna a szinháznak
megünnepelni e napot. Mi szivesen elengedjük mind a kettős
világítást, mind a jó zenét, de nem engedhetjük el Vörösmarty
jámbusainak csonkítását, változtatását, mely az egész előadás alatt
többször sértette fülünket. Nem mondhatni, hogy szinészeink ne
igyekeztek volna emelni azt est ünnepélyességét. Kivált Jókainénak
volt egy jelenete (III felv. II jelenet), melyhez hasonlót
mostanság nem igen láttunk tőle, midőn Szabolcs lábához omlik, s a
fájdalom, félelem, önvád és enyhület érzései közt kiált fel: «Oh
ég, Szabolcs!» Felekiné is jól betöltötte helyét, mint Csillár, bár
meggyilkolt mátkája holtteste mellett több szenvedélyt és
kétségbeesést óhajtottunk volna. A többiek igyekezetét és
készültségét sem akarjuk tagadni, azonban e szép nyelv és versek
megrontását egy Talmának sem tudnók megbocsátani, kivált oly műben,
melynek legfőbb ereje épen a szép nyelvben rejlik. Különösen
Lendvaira kell panaszolnunk. Többször megvontatta a jámbusokat s
néhol a legszebb sorokban. Élénken emlékezünk, hogy e sort:


Igen, hazátok dús, nagy büszke
hon,

 Méltó hazája bátor
férfiaknak,





így mondotta:


Méltó hazája jeles
férfiaknak





s mindjárt alább öt–hat verssort hagyott ki.
 Az és és az kihagyása
vagy odatétele, a hol nem kellett volna, többször előfordult.
Felekiné nem egy ily kisebb hibát ejtett például:


Aggódva várom, a mint szólni
fogsz,





így mondotta: szólani fogsz, másutt az
egyaránt-ot egyiránt-tal cserélte föl. A többi
szereplők is mindnyájan követtek ily hibát. Nem anynyira
szerep-nemtudással vádoljuk szinészeinket, mint inkább azzal, hogy
a jámbus zengése iránt nem igen van kifejlődve érzékök. Egy szótag
hiányát vagy fölöslegét nem érzik meg, pedig ha éreznék, a vers
zengésével a szavak is inkább emlékökbe tapadnának. Semmit sem
lehet könyv nélkül jobban megtanulni, mint a verset, ha értjük és
érezzük rhythmusát.

A mű tapintatos scenirozását dicsérnünk kell, de figyelmeztetjük
a rendezőséget, hogy az utolsó felvonást maga a költő
megváltoztatta, még pedig igen helyesen és igy nyomatta ki. A
szinház birtokában levő első kidolgozás kéziratát a nyomatott
szerint kellene módosítani. A költő e felvonásban oly lényeges
változtatásokat tett, melyek mind a cselekvényt gyorsabbá teszik,
mind a jellemrajzra befolynak. 


MONTJOYE.



Dráma 5 felvonásban. Irta Feuillet Octáv,
forditotta Deák Farkas. Előadatott a Nemzeti Szinházban 1864
deczember 12-én.

Az újabb franczia drámairókról szólván, már többször érintettem
azt a különbséget, mely e nemzet régibb és újabb drámai iskoláját
jellemzi, sőt nagyjában össze is hasonlítottam e két korszakot:
Hugo Viktor, Dumas és Scribe korszakát, napjaink mozgalmával,
melynek Feuillet, ifjabb Dumas és Sardou kiválóbb képviselői.
Tehetek-e róla, hogy ez állítást semmi sem bizonyítja erősebben
mint épen Feuillet Montjoye-ja, mert a legélesebben tünteti
föl a franczia ujabb dráma fény- és árnyoldalait?

A régibb és újabb franczia dráma közt egyik legfőbb különbség
az, hogy amaz kereste, sőt vadászta a hatást, ez mintegy megvetni
látszik; amaz nagy súlyt helyezett a cselekvény gyors fejlődésére,
emez egész regényi kényelemmel fejleszt; amaz a bonyolítás kedvéért
sokszor mindent föláldozott, valószinűséget és jellemrajzot,
 s némikép az ellentétre és meglepetésre
alapította rendszerét; emez a bonyolításra keveset ad, cselekvénye
inkább szegény, mint egyszerű, de örömest foglalkozik a viszonyok
rajzával; amaz nagy, néha igen durva vonásokat használt, emez
kedveli a finom részletezést egész az elmosódásig; amaz barátja a
páthosznak, bár másneműek, mint a Corneille- és Racine-é, és
szerette minél élénkebben, minél vadabban festeni a szenvedélyeket;
emez kerüli a nagy felindulást, s elemében találja magát, ha elmés
társalgással, szellemes reflexiókkal gyönyörködtetheti hallgatóit.
Montjoye tükörként sugároztatja vissza az újabb franczia
drámának e sajátságait. Majdnem két hosszu felvonást foglal el az
expositio. A mit Hugo egy pár felvonások jelenetben eligazított
volna, arra Feuilletnek kellenek. A harmadik és negyedik
felvonásban gyorsabb fejlődés következik s valóban drámai
összeütközéseket látunk, de ime az ötödik felvonásban már semmi
drámai, a személyek nem tesznek egyebet, mint elmondják, a mi a
negyedik és ötödik felvonás között történt, oly nemű változásokat,
melyeket a dráma szűk keretében nem is tárgyalhatni.

Ily katastrophát Hugo kevésbbé tehetséges tanítványai is
elutasítottak volna, ily katastropha nem egyéb, mint hadat izenni a
specifikus drámai compositiónak. Nem tudom, vajon Montjoye
eregényből írt dráma-e, de azt a hatást  teszi,
mintha az volna. Általában az újabb franczia drámának jellemvonása,
hogy csak annyiban tud dráma lenni, mennyiben a regény is az,
melynek szintén vannak drámai mozzanatai. S épen ez a pont az,
melyben a fraczia régibb dráma végtelenül felülmulja az újabbat. Az
újabb drámának vannak ugyan negativ érdemei, melyeket abban
foglalhatni össze, hogy kerüli a képzelet kicsapongásait, a
szinpadi hatás mesterkéltségét; azonban elvből vagy erőtlenségből,
de oly határozottan és annyira compositio ellen, hogy tisztán
drámai szempontból, minden nagy árnyoldalai mellett is a régibb
dráma részére kell állanunk.

De nem csak formára nézve különbözik az új franczia dráma a
régitől, hanem tartalomra és felfogására nézve is. A régibb dráma a
történelemből szerette szedni tárgyait, s csak később merült a
jelen társadalom birálatába, midőn a romaticismus a socialismussal
vegyült; de Hugo és Dumas, mint drámairók, nem csatlakoztak a
romanticismus e fordulatához. Az új dráma épen nem kedveli a
történelmet, csak a jelen élethez fordul előszeretettel, de már nem
socialista, sem köztársasági, csak democrata, s ragadt valami reá a
napoleoni korszakból, némi könnyelmű élvezetvágy, egy kis tág
lelkiismeret; nem idealista, józan, de szeret moralizálni, nem
tudhatni, képmutatásból-e vagy szívből; mindamellett elnéző,
engedékeny, sőt  néha cynikus is a maga finom módja
szerint. Hugó és Dumas csak drámáknak nevezték műveiket, hogy
megkülönböztessék magukat Corneille- és Racinetől, de tulajdonkép
leginkább tragédiákat irtak. Az újabb drámairók nem igen irnak
tragédiát; feldolgoznak ugyan egyet-mást a romanticismus
hagyományaiból, de a magok rendszere szerint, s lehetőleg
őrizkednek az erős felindulástól. Különösen Feuillet a polgári,
vagy a mi Francziaországban mindegy, a szalondrámákat kedveli. Úgy
látszik, ellenszenve van a tragikum iránt. Nála a befejezésben jóra
fordul minden, az összeütközések kibékülnek, a hős megjavul, s
azzal a kétes becsű vigaszszal bocsájtja el hallgatóit, hogy
tévedéseink és bűneink nemesise épen nem kiengesztelhetlen. Csak
elérzékenyítni kivánja közönségét, de nem tragikailag meghatni. A
tévedt vagy bűnös szenvedélyek bünhődését, a kérlelhetlen nemesist,
mintegy száműzték a franczia ujabb drámából, s épen ez a második fő
különbség a régibb és újabb franczia dráma közt. Hugó és Dumas
kedvelték a tragikumot, bár majd mindig vegyítettek bele valami
bizarrt, groteszket, s a véghatást néha megzavarta a kegyetlenség
vagy iszony. Lehet, ez abból is folyt, hogy a tragikumnak, oly neme
iránt viseltettek nagy előszeretettel, mely jogos ugyan, de
kevésbbé természetes, s épen azért nehezebb, mint a szokottabb. Nem
a  tévedők vagy bűnbe sodortak tragikuma
volt igazi elemök, hanem a nagy bűnösöké, úgyszólva szörnyeké, kik
kész bünösökként lépnek föl, s mint III-ik Richard, merészen
haladnak pályájokon, míg végre a siker pillanatában minden ellenök
fordul és semmivé lesznek; avagy oly bünösöké, kik egy nemesebb
érzés hatása alatt javulni kezdenek, részvétet keltenek magok
iránt, de már késő, a multat jóvá nem tehetik, s épen a fölébredt
nemes érzés bonyodalmai készítik elő nemesisöket. Kivált Hugo a
tragikum ez utóbbi nemét kedvelte. Ilyen a többek között Borgia
Lucretiá-ja; ilyen, noha más árnyalattal, a Király mulat
czimű drámájában Triboulet. Mindkét műben sokat lehet hibáztatni;
az elvetemültség és erény vegyületének rajza, a lélektani
legnehezebb feladatok egyike, kivált oly költőnek, mint Hugo, ki az
ellentétből egész drámai rendszert alkotott; de azt el kell
ismernünk, hogy mindkét mű tragikai hatásra törekszik s a költőnek
sokkal több érzéke van a nemesis iránt, mintsem feltartóztassa a
viszonyok kényszerűségét, s az ily hősöket megjavítani s az ellenök
küzdő szenvedélyeket kibékítni merje. A mit a régibb franczia dráma
nem mert, nagyon ismeri az újabb. Eddig csak kerülte a tragikumot s
oly tárgyakat választott, melyeket többé-kevésbbé tragikai
katastropha nélkül is tárgyalhatni: mert, a mint Montjoye
mutatja, divatba  jő előszedni a romanticismus kedvencz
tárgyait, oly tárgyakat, melyeket szükségképpen tragikailag kell
feldolgozni, és feldolgozzák tragikai katastropha nélkül.

Montjoye egy erkölcsi szörny, sőt annyiban felülmulja mind
III-ik Richardot, mint Borgia Lucretiát, a mennyiben III ik
Richardban a testi rútság gonoszságának egyik forrása; Borgia
Lucretiát pedig a női féktelen szenvedélyek tették elvetemültté.
Montjoye nyugodt ember, hideg számító, és negatiója minden
erkölcsnek, minden idealismusnak. Nem annyira szenvedélye ragadja,
mint rendszere, elvei vezérlik. Csalással veti meg vagyona alapját,
gúnyt űz a házasságból és barátságból, eszköznek tekint minden
embert, még saját gyermekeit is, s gazdagodni, élvezni minden
törekvése. Igaz, nem gyilkol mint III-ik Richard, nem mérgeztet
mint Borgia Lucretia, s finom modor alá rejti elvetemültségét: de
az a dolog lényegén keveset változtat; Montjoye épen úgy hadat izen
az egész erkölcsi világrendnek, mint amazok. S mit mível Feuillet?
Polgári tragédia helyett egy Kotzebue-féle érzékeny drámát ir: ezt
a rettentő embert megjavítja és boldoggá teszi, csak azért, mert
neje, kit nem szeretett, oda hagyja; mert leánya, kit eszköznek
tekint, elájul sebesült kedvese mellett, kit ő sebesített meg egy
párbajban. Egy franczia kritikus épen ugy csodálkozik Feuillet
 merészségén, hogy nem félt ily rettentő
embert rajzolni, mint azon, hogy a közönség és kritika nem találta
hűtelennek, mert ily ember nincs Francziaországban. Legyen nekem
szabad még nagyobb csodálkozással kérdenem: nem kigunyolása-e ez a
lélektannak, erkölcsnek s mindenek felett a tragikumnak? Ha ily
tragikai összeütközést ki lehet békiteni, akkor nincs tragikum;
akkor nem csak Coriolán, Brutus tragikuma kegyetlenség, hanem az
III-ik Richárdé és Borgia Lucrétiáé is. Feuillet ki fogja javítani:
mily megható lesz, midőn Richárd kibékül népével és ellenségeivel s
egy derék öreg ur válik belőle; Borgia nem fog elveszni saját
fiától kapott sebében, hanem összeölelkezik vele s holtig boldogul
élnek. Feuillettől egy Don Juant is várhatunk, ki megjavulva, mint
boldog és engedelmes férj végzi pályáját. Feuillet finom
érzékenysége ki nem állhatja a nemesis kérlelhetetlen bosszuját;
elég merész rettentő alakot rajzolni, de nem elég bátor azt
rettentően lakoltatni is.

A drámai összeütközések kibékéltetése bizonyára nehéz, de nem
lehetetlen, s ha ritkán sikerül, oka rendesen az, hogy az
összeütközés sokkal erősb, mintsem kibékíteni lehessen. Ezért rossz
hirűek a tragikai katastropha nélküli drámák. A drámairók rendesen
nagy tévedéseket, erős összeütközéseket vesznek föl, mert hatni
akarnak; de nem veszik észre, hogy  a véghatást épen azzal
rontják el, hogy az előzmények ellenére a katastropha olyan, mely
az összeütközést mintegy erőszakosan állítja meg s nagy tévedés
következményeit, bocsánat és bűnbánat által, némi hamis
sentimentálismussal jóra fordítja. De merjen bármit e tekintetben a
drámaíró, talán még eltürhetni, de a nagy bűnök drámáját derült
katastrophával végezni, művészeti lehetetlenség. Montjoye nem egyes
tévedés vagy bűn képviselője, hanem az egész erkölcsi világ
negatiója. Ily embert oly kevéssé változtathat meg egy ájulás, ha
mindjárt saját leánya ájulása is, mint nem békíthet ki se velünk,
se az erkölcsi nemesítéssel az a körülmény, hogy szét osztja
millióit, elűzött nejét visszaveszi s fiával vitézen harczol
Magentánál. A ki annyi szivet megmérgezett, annyi viszonyt
széttépett, ki gúnyt űz mindennel a mi az emberi szívnek szent –
egy pillanatnyi szenvedéssel, vagyis inkább ellágyulással vásárolja
meg boldogságát, s millióival vált magának bűnbocsátó czédulát. Az
erőszakos Hugo a könnyelmű Dumas ilyet nem mertek volna, s már
magában ez is mutatja, mennyire felülmulja a franczia régibb dráma
az újabbat. Sokat merhet a költő, lángeszétől függ a siker, de
kettő a leglángeszűbb drámaírónak sem fog sikerülni: az ártatlanok
szenvedtetése s a nagy bűnösök boldoggá tétele. Ha Feuillet és
társai nem kedvelik a tragikumot,  ám legyen izlésök
szerint; de aztán ne fogjanak oly tárgyhoz, mely tragikai
katastrophát kiván, s kivált a romanticismusok erkölcsi szörnyeit
ne rajzolgassák. Úgy látszik az újabb franczia drámát javítási düh
szállotta meg, de csak hőseik javulnak s nem egyszersmind
közönségök. Az erkölcsöt, a javulást prédikálják s akaratlanul is a
könnyelműséget és erkölcstelenséget bátorítják föl. Tulajdonkép nem
azt hirdetik: javuljatok és boldoggá lesztek; hanem azt:
tévedhettek, bünöket követhettek el, azok következményei nem épen
oly félelmesek, az erkölcsi világ nemesise nem boszuló cherub, csak
jámbor nagybácsi, a ki mindent megbocsát a gyermekeknek, ha
felfogadják, hogy jók lesznek; űzd el nődet, ne félj, visszajő,
mihelyt egy bünbánó arczot vágsz; csald meg barátaidat, de légy
bőkezű, engesztelékeny s megbocsátanak; neveld rosszul
gyermekeidet, nézd őket eszközöknek, s egy kis összeütközés után
nyakadba borulnak s áldani fognak; becstelen ember lehetsz és
tagadhatsz minden erkölcsi eszmét, majd elismered később, egy kis
vért ontasz Magentanál, s a világ épen ugy fog, becsülni mint te
saját magadat.

S különös, az újabb franczia drámának ezt az erkölcsös
erkölcstelenségét épen Feuillet fejezi ki a legerősebben, kit mint
regényköltőt méltán tartanak a mérséklet és jó izlés emberének. S
vajon megütközött-e Montjoye-én a közönség?  A mű
nagy hatást tett Párisban s nálunk is elég tetszéssel fogadtatott.
Igaz, a részletekben sok olyan van, a mit méltányolni lehet, de az
egésznek conceptiója és compositiója a legélesebb megrovást
érdemeli. Ez az irány nem vezethet egyébre, mint a drámai költészet
felbontására, a tragédia megbuktatására, ha ugyan nem csupán egy
átmeneti korszak zavara és reactio a romantikusok tulságai ellen.
Bármint legyen, feltünő, hogy a franczia kritika oly
engedékenységgel viseltetik e mű iránt. Montégut, a Revue des
Deux Mondes kitünő kritikusa, lapokon át fejtegeti e mű
érdemeit; s nagy hibáját mely az egészet tönkre teszi, csak érinti
egy pár sorban. Pedig e hiba olyan, mely iránt a kritika nem lehet
eléggé szigorú, sőt kegyetlen, mert a dráma lelkét vesztegeti meg.
De miért polemizálni egy franczia folyóirattal? A magyar kritikus
szava nem hallik át Francziaországba; boldognak érezné magát, ha
legalább hazájában meghallgatnák.  


1865







TÉLI REGE.

Szinmű öt felvonásban. Irta Shakespeare,
fordította Szász Károly. Előadatott a Nemzeti Szinházban 1865
január 1-én.

I.

Mióta a Kisfaludy-társaság fordíttatja Shakespearet s a nagy
költő másod- és harmadrangú szinművei is szinpadra kerülnek,
némelyek egész gúnyt űznek a Shakespeare-cultusból. Íme az óriási
szellem törpe művei, íme a gyöngébbnél-gyöngébb szinművek, melyeket
a Shakespearet bámuló kritika csak azért hirdet jóknak, mert
Shakespeare írta. Miért ilyesmit lefordítani, vagy ha lefordítják
is, miért előadni? Lehet a Shakespeare kora gyönyörködött bennök,
de ma már csak unalmat és boszankodást keltenek. Elégedjünk meg
Shakespeare remekeivel, noha ezekben is itt-ott megbotránkozhatik a
kényesebb ízlés, s hagyjuk békét gyarlóbb műveinek, melyeket
hihetőleg maga is kevésre becsült s csak úgy hevenyészett valamely
udvari vagy népünnepély kedvéért. Beszélhetnek a kritikusok,
magyarázhatják, dicsérhetik e gyarlóságokat,  a
közönségre sohasem fogják rávitatni. A mi élvezhetlen, az annak
marad akár a világhírű Shakespeare tálalta előnkbe, akár valamely
ismeretlen költőcske. Ily s ezekhez hasonló megjegyzéseket lehetett
hallani a Téli rege előadása után nem egy társaságban,
kivált oly szinbirálónak, ki Shakespeare őszinte tisztelője. Egy
szóval az ismétlődött, a mi a Szentivánéji álom előadásakor
történt, csak hogy akkor a hirlapok is tolmácsoltak ily nézeteket,
mi most egészen elmaradt. Méltán kérdhetni, vajon Shakespeare
szorult-e védelemre, vagy azok felvilágosításra, kik róla oly
könnyedén itélnek? Minden bizonynyal nem annyira védelemről, mint
felvilágosításról lehet szó, s örvendenék, ha erre nézve e czikk is
tehetne valamit.

A legnagyobb költő sem alkot mindig remeket, sőt remekei között
is bizonyos rangfokozatot vehetni észre. A lángész is fejlődik és
hanyatlik, mint más ember fia, s midőn ereje teljében alkot is, a
nemzeti és egyéni viszonyok hol kedvező, hol kedvezőtlen
kényszerűségének van alávetve. E mellett senki sem egyesíthet
magában mindennemű tökélyt, az erőnek is megvan a maga gyöngesége,
vagy legalább egyoldalúsága.

A lángész rendesen kora törekvéseinek levén legerőteljesb
kifejezője, nem lehet ment egészen kora hibáitól, s a fejlődés
forrongásai  közt, a küzdelem hevében gyakran
kicsapongások is jelölik diadalait. Az absolut tökély a a
művészetben is csak eszmény marad; mint az erkölcsi világban; csak
emberi tökélyről lehet szó, s ez nem egyéb, mint a jó tulajdonok
nagyobb száma és ereje. A legnagyobb költő is csak nehány főművet
hagyhat hátra, melyekben a legerőteljesebben nyilatkozik ugyan
teremtő szelleme, de nem kizárósan. A főművek mellett ott van
néhány másod- és harmadrangú is, melyek mintegy kiegészítik
törekvései összegét, megadják pályája és jelleme egész képét, néha
kulcsúl szolgálnak főbb műveihez, vagy eddig nem igen ismert
oldalról tüntetik föl, s a hiányok és hibák mellett is
többé-kevésbbé oly kincseket rejtenek, melyeket a jelesebb
tehetségek főműveiben is alig találunk.

Lehetnek és vannak kitünő, sőt nagy költők, kik szeszélyből,
daczból vagy hiúságból, oly térre csapnak át, mint például Goethe a
vígjáték, Petőfi a dráma terére, melyre nincs hivatásuk, s ily
műveik csak mint lélektani és életirati adatok becsesek; de egy oly
nagy költő, ki a költészet valamelyik ágában úgyszólva kijelentő
szellem, mint Shakespeare másod- és harmadrangú műveiről megvetőleg
szól, aligha őszintén tiszteli első rangú műveit is s felületesen
fogja fel az európai összes újabb költészetet. Shakespeare nem
avult el,  csak legfeljebb némely külsőségben. Az
újabb költészet belőle szívja éltető nedvét, termékenyítő szellemét
megérezte minden nemzet, melynek egy század óta újjászületett
irodalma. A lényeget tekintve, alig van az újabb költészetben,
nemcsak a drámaiban, hanem a lyraiban, sőt elbeszélőben is
törekvés, eszme, hang melyet benne meg ne lehetne találni. A XVI-ik
század egyik nagy szelleme ő, honnan kiindulnak az újabb
civilisatio törekvései, Európa e nagy századáé, mely csodás
mozzanata az emberi szellem növekedésének. A Shakespeare-cultus nem
pusztán egy nagy költő tisztelete, hanem az egész újabb költészet
eszményeé, melyet a középkor romjain az új életre ébredt keresztyén
és nemzeti szellem szűlt, a renaissance termékenyítő hatása alatt.
Ez eszménynek az európai irodalomban mind eddig legnagyobb
képviselője Shakespeare. Épen nem csoda, hogy minden európai nemzet
foglalkozott vele, nyelvére fordítá, vizsgálódásai körébe vonta,
hogy az újabb kor költői közt az ő művei jelentek meg legtöbb
kiadásban, neki vannak legszámosb, leglelkesb magyarázói, s midőn
közelebbről nemzete emlékünnepét ülte, az az egész mivelt világ
ünnepévé vált. Igaz, a Shakespeare-cultusnak vannak nevetséges
képviselői is, kik legegyszerűbb sorában is mélységet találnak,
fogyatkozásait is bálványozzák, majd minden  művét
egyaránt remeknek találják s oly czélzatokat fedeznek föl bennök,
melyekről a költő nem is álmodott. Igaz, e tulságba néha, legalább
kivételkép, kitünő férfiak is belé esnek, mert a szeretet, a
lelkesülés könnyen túloz, akár egy nőnek, akár egy költőnek
hódolunk. De van ennél valami nevetségesebb dolog is, bizonyos
lenéző szigor, fenhéjázó gúny egy oly nagy költő irányában, kit
felfogni, megérteni sem igyekszünk.

A Téli rege bizonyára nem első rangú műve Shakespearenek,
talán a másodrangúak között is az utolsók közé tartozik, ha nem
épen harmadrangú. Távolról sem lehet egy sorba állitani a
Szentivánéji álom-mal, melylyel lapjaink némelyike
összehasonlítgatja.

A Szentivánéji álom oly sikerült, oly költői bohózat,
melynél kitünőbbet e nemben alig mutathat föl az európai költészet.
Lehet, hogy e nemet sokan lenézik, kivált nálunk, de az semmit se
vonhat le e mű érdemeiből. A Téli rege egészen más; se
tragédia, se komédia, se bohózat, sőt tulajdonkép rendes dráma sem,
hanem mindebből valami, különböző elemek vegyülete, mely némikép a
melodráma felé hajlik. A mű egyik felében a tragikai elem a
túlnyomó, a másikban a komikai, három felvonás mintegy előjátéka a
két utolsónak, míg amazokban gazdag drámai élet fejlik ki,
emezekben lankadtságot veszünk észre. A cselekvény  kettős
bár, végkifejlésében összeforr; a részek aránytalanok, s a mi
legfőbb, a véletlen, a regényes, a kalandszerű épen annyi vagy
talán több részt vesz a cselekvény szövődésében, mint a
szenvedélyek összeütközése, a drámai benső indok. Íme mennyi oldala
van e műnek, de e gyöngeségek nagyrészt magából a tárgyból folynak,
mely se komikai, se tragikai compositióra nem volt alkalmas, sőt
egészben véve nem is drámai. A tárgy választását hibáztatjuk, de
magát a tárgyat aligha lehetett volna máskép és szebben
feldolgozni. Tévednek, kik azt hiszik, hogy Shakespeare ereje e
műben már nagyon hanyatlik.

Igaz, e műve alkalmasint a legutolsó, de ereje még ép, s ezt
semmi sem bizonyítja jobban, mint az, hogy egy drámának nem elég
alkalmas regéből ily művet tudott teremteni. E mű árnyoldalait nagy
részt a tárgy hozta magával, fényoldalai egészen a
Shakespeare-éi.

De hogyan választhatott Shakespeare ily tárgyat, miért nem
hagyta nyúgodni Greene regéjét, átalában miért akart rege-meséből
drámát írni, midőn az a drámai költészetben csak komikai
compositiókra alkalmas? Aztán miért vegye a műbiró figyelembe a
tárgyból folyó akadályokat, midőn a költő szabadon választhat?
Valóban nem tartozik, de hátha a tárgyválasztás a kor törekvésével
van kapcsolatban,  s a tisztán æsthetikai szempont a
történelmi nélkül puszta gyöngeségnek tünteti föl azt, mi az erőnek
duzzadása, s csak a költő szeszélyét látja ott is, hol a kor
küzdelme és iránya lüktet?

Aesthetikai legszigorúbb szempontból is, nagy hibái mellett nagy
szépségei vannak a Téli regé-nek, de a történelmi szempont e
hibákat kissé más színben láttatja, mindenesetre kimutat annyit,
hogy Shakespeare és általában az angol dráma, aligha emelkedett
volna oda, hol most oly fönséges magasságban áll a többi nemzeteké
felett, ha nem merészel sokat annyit, a mennyi egy nagyszerű
mozgalomban majdnem belső kényszerűség.

Az antik és keresztyén dráma, már kiinduló pontjában eltérnek
egymástól; csak abban egyeznek, hogy mindenik a vallás
mysteriumaiból fejlett ki, de tárgyban és módban végtelen
különböznek. Az antik dráma bölcsőjében a legegyszerűbb lyrai
compositióhoz hasonlít, az egyetlen-egy személyhez lassan társul a
második és harmadik, magokkal hozva a cselekvényt, mely aztán is
folyvást megtartja egyszerű kerekdedségét a formára nézve és
fönséges szigorát a tárgyak megválasztásában.

A keresztyén mysteriumok és moralitások már kezdetben sok
személyűek, sok eseményt ölelnek fel, tárgyaikban épen nem
választékosok,  s összevegyítik a fenségest az
alacsonynyal, a vigat a szomorúval.

E durva kezdemények a renaissance érintésére fejlődésbe indulva,
szabályosabb drámákká válnak ugyan, de folyvást megőrzik eredetök
szellemét. Franczia- és Olaszországban a kizáró uralomra vergődött
classicismus egy jó darabig lenyomja e szellemet, de Angolországban
szabadon fejlődik és megteremti Shakespearet. Az antik és
keresztyén költészet fejlődésök és tökéletességök legmagasb pontján
is folyvást megtartják azt az ellentétet, mely születésöket
jellemezte. Ott a forma cultusa az uralkodó, itt az eszméé; amaz
tárgyaiban szűkkörű, ez túlgazdag; amazt fenségesebbnek mondhatjuk,
ezt mélyebbnek. Shakespeare és a korabeli drámaírók bekalandozták a
költészet, történelem és phantasia minden zegzúgát: az angol dráma
magába olvasztott mindent, a mit talált, az emberi viszonyok minden
árnyalatát, a phantasia minden szeszélyét, a kedély minden
hullámzását, s minden kérdést, mit a gyakorlati élet vagy a
philosophiai elmélkedés fölvethet. Nem kereste vagy elvetette a
példányokat, nem utánzott, s elméletek helyett csak nemzete és kora
geniusát követve; új, eddig ismeretlen tartományokat hódított meg a
költés világában, az egész újabb költészet birodalmát. A dráma ez
óriási ereje egy darabig fölemésztette a költészet minden
 más ágát. Drámai alakban jelent meg
minden eposz, regény, népmese, tanköltemény, szatira.

E drámai nagy mozgalom remekeiben ugyanazon szellem nyilatkozik,
mintegy megtisztulva, szabályozva, melyet kevésbbé sikerült
műveiben egész túlságában, féktelenségében látunk megjelenni. Nincs
itt helye ezt minden oldalról kifejteni s elég lesz csak azon
oldalt érintenem, mely a Téli regé-vel kapcsolatos.

A tartalomnak, a cselekvénynek az a gazdagsága, melyet
Shakespeare remekeiben bámulunk, szemben az antik drámával, nemcsak
kortársainál, hanem nála is néha többet ölel fel, mint a mennyit a
drámai forma megbír, mi lazábbá teszi a cselekvényt, avagy épen a
kettős cselekvény felé hajtja. A drámai forma kizárólagossága, mely
Shakespeare korában oly zsarnokilag uralkodott az angol
költészetben hasonló következményt vont maga után. Az angol dráma
az által, hogy mindent felölelt, magába olvasztott s a költészet
többi nemeitől úgyszólva erőszakosan elszedte tárgyait, végtelenül
gazdagult ugyan, de természetesen nem kerülhette el azt az örvényt,
hogy néha oly tárgyakat is válaszszon, melyek egészben véve nem
elég drámaiak. Így alakultak meg a drámai költészet oly válfajai
is, melyek legalább kétes becsűek. Shakespeare is érinti ez örvény
szélét; ő sem ment egészen kortársai hibáitól, noha benne e
mozgalomnak  inkább csak fényoldalai tündöklenek. A
mint a Téli rege mutatja, ő is hozzá nyúlt oly tárgyhoz,
melyet lehetetlen valódi drámává alkotni. De vajon e túlságok,
tévedések nélkül megnyerhette volna-e az angol dráma azt a gazdag
tartalmat, melyet remekeiben bámulunk, szélesbíthette válna-e a
drámai költészet körét, napfényre hozhatott volna-e annyi
ismeretlen bájt, melyekről az antik dráma nem is álmodott? Vajon
mindez a gyöngeség jele-e vagy pedig az erőé, mely mindent
megkisérel, sokszor a legnagyobb diadalokat vívja ki, s midőn
egészen nem győzhet is, félgyőzelmet képes aratni? Nem igazolni
akarom a Téli rege tárgyának választását, csak megértetni, s
ennyiben menteni is, ha ugyan mentségre van szüksége oly költőnek,
a ki tévedéseiben is oly gazdag kárpótlást nyújt hibáiért.



II.



Aesthetikai szempontból, a mennyire hibáztathatni Shakespearet e
szinmű tárgyának választásáért, épen annyira dicsérhetni azt a
módot, mely szerint azt feldolgozta.

Ha egyszer a tárgyon átestünk, el kell ismernünk, hogy azt csak
így és nem máskép lehetett feldolgozni. Ha összehasonlitjuk Greene
regéjét, mely a Téli rege alapjául szolgált, magával a
drámával, egy pillanatra feltűnik, hogy Shakespeare épen úgy
kizsákmányolta a tárgy minden drámai oldalát, mint folyvást szem
előtt tartotta, hogy regét, népmesét dramatizál, melyet lehetetlen
tragédiává vagy mélyebb tartalmú drámává alkotni, s melyet drámai
formában sem lehet kivetkőztetni természetéből. Mindaz, a mit
változtatott, kihagyott, megtartott, vagy hozzá toldott: épen úgy
tanuskodik drámai ereje, mint tárgyilagossága mellett. Először is a
regében Hermione (Greenenél Belaria) meghal, Leontes (Pandosto)
belészeret feltalált leányába, s midőn  ez
kivilágosodik, kétségbeesésében megöli magát. Shakespeare mindezt
megváltoztatta s az egész cselekvénynek szerencsés kifejlést adott.
Érezte, hogy oly tárgyat, hol a véletlennek annyi szerep jut, hol
úgyszólva két nemzedék hajtja végre a cselekvényt: lehetetlen oly
egységbe hozni, oly bensőleg indokolni, a hogy a tragédia
természete megkivánja.

A mű czime, a szenvedélyek nyilatkozása, a cselekvény menete, a
felléptetett Idő monologja, részint előre sejtetik velünk, részint
folyvást megerősítenek, hogy nem Othello, Macbeth, Coriolan óriás
küzdelmével és katastrophájával akar hatni a költő.

Szorosan tárgyához alkalmazza a hangulatot, szövevényt és
kifejlést. Greene regéjében a Leontes és Hermione gyászos története
csak előjáték: a Perdita és Florizel (Greenenél Dorastus és Fauna)
szerelmére és kalandjaira van fektetve a fősúly. Shakespeare e
pontban lényegesen megváltoztatta a regét s épen ellenkező útat
követett. Ő az előjátékra helyezte a fősúlyt, s a Florizel és
Perdita történetét inkább kifejlésűl használta. E változtatás oka
igen egyszerű. Leontes és Hermione története gazdag anyagot nyujt a
drámai élet kifejtésére, míg ellenben a Florizel és Perditáé e
tekintetben meglehetősen szegény. A regében annyira szereplő
véletlen és kalandszerűvel is így bánt. Ott, a hol a szövevény
benső  folytonossága megengedte, vagy épen
kivánta: lélektani erős motivumokat használt; a hol ez lehetetlen
volt, követte a rege szellemét és meghagyta a véletlent vagy még
jobban kiképezte.

Innen foly aztán az is, hogy a dráma nem játszik valamely
határozott történeti korban. A költő az orosz czárt, a delphii
oraculumot és Julio Romanót egy időben szerepelteti, a a régi
pogány vallást és keresztyén szokásokat összezavarja és
Csehországot tengerpartra helyezi.

Shakespeare e tudatlansága mennyi gúnymosolyt, éles megjegyzést
vont már maga után. Még legnagyobb tisztelői sem igen merik e
tudatlanság ellen védeni, s a mi legcsodálatosb, éles elméjű
kritikusok, nagy tudományú nyomozók csak átsiklanak a Téli
rege e történelmi és földirati tudatlanságain s legfeljebb azt
jegyzik meg, hogy Csehország tenger mellett fekvését Greene
regéjében is megtalálhatni. De vajon ez adat Shakespeare ellen
bizonyít-e s az a megjegyzés hallgatag vád-e, hogy tudniillik
Shakespearenek ki kellett volna javítani Greene botlását? Bárminő
véleménynyel legyünk Shakespeare szorosan vett tudományos
míveltségét illetőleg, annyi csaknem bizonyos, hogy e tudatlansági
vád legkevésbbé illik a Téli regé-re. Hogy Shakespeare a
delphii oraculum s a keresztyén pünkösdi népünnep  kora
közti különbséget tudta: kitetszik a római korszakból vett
drámáiból, hol ilynemű botlásokat nem tapasztalunk. Hogy
nevezetesebb drámáiban történelmi és földirati tévedéseket kevésbbé
találhatni s leginkább csak olyakat, melyek a míveltebb angol
közönséggel is közösek voltak, szintén a mellett bizonyít, hogy
Csehországnak, mint tengermelléki tartománynak emlegetése nem folyt
szükségkép tudatlanságból. Shakespeare népmesét, regét dolgozott
fel, s vajon a népmese, a rege, sőt a monda is, mikor tisztelte a
történelem és földirat tisztes tudományát? Nem zavar-e mindent
össze, s a jelent nem játszsza-e át néha a multba? Olvassuk bármely
nemzet népmeséit, mindenütt fogunk ily tudatlanságra találni,
annyira, hogy nem nevezzük tudatlanságnak, hanem csak naivitásnak.
S vajon műköltők, kik népmeséket dolgoznak föl, nem követnek-e el
öntudatosan ily tudatlanságokat, hódolva a népmese szellemének?
Hogy tovább ne menjünk, ott van Petőfi János vitéz-e. Vajon
Petőfi ne tudta volna, hogy Törökország nem fekszik Francziaország
mellett s több effélét? Vajon érdemli-e Shakespeare e földirati
botlásáért azt a súlyos vádat, melyet minden iskolás gyerek,
piperkőcz száján hord, ki tanult egy kis földiratot avagy épen
Prágát is megjárta?

Szinészeink Csehország helyett Bithyniát 
mondottak s a szinlapon is ez volt írva. Úgy látszik, gyöngédségből
megakarták kimélni Shakespearet némely mívelt ember hahotájától, a
ki népmeséből akar földiratot tanulni. Tiszteljük az indokot, bár
magára a tényre nem volt épen szükség. Bizonyára Shakespeare sok
oly dolgot nem tudott, a mit most a kontár író is tud, hanem
szerencsére sok oly egyebet tudott, mit most nem tudunk, úgy hogy
semminemű büszke gúnymosoly nincs igazolva, s legkevésbbé a Téli
regé-ben, hol Shakespeare tudatlansága tulajdonkép naivitás s
magából a tárgyból foly.

Talán e nehány vonás is eléggé kiemeli, hogy a tárgyválasztást s
a belőle folyó hátrányokat kivéve, mily művészileg alkotta
Shakespeare e regét drámává. A jellemrajz még inkább bizonyítja
ezt. Mily lélektani mélység, mily erő, mennyi drámaiság Leontes és
Hermione rajzában. Mennyi élet a mellékszemélyekben. Mennyi bájt
lehel Perdita, s az idylli jelenetek hatását mennyire emelik,
élénkítik s átalában nem engedik édeskéssé fajulni a részint
komikai, részint humoros alakok.

Hermione és Perdita nem vallanak szégyent Shakespeare
legkitünőbb hölgy jellemei mellett se. Leontes méltó Shakespeare
többi hallatlan teremtményeihez, melyek által tükröt tartott a
természet elébe. Leontesben a féltékenység szenvedélyét rajzolja,
épen mint  Othellóban, de mily különbség a két
szenvedély közt. S a szenvedély e különbsége mennyire
megváltoztatja nemcsak a jellemrajzot, hanem magokat a helyzeteket
is! Csak abban hasonlít e két szenvedély egymáshoz, hogy mindkettő
féltékenysége becsületéből és becsületességéből foly.

Mint becsületes ember féltékeny becsületére, hiszi a mit mások
mondanak, mert másokat is oly becsületeseknek hisz, mint saját
magát. Mily könnyű a Jago játéka, kivált, ha ide veszszük Othello
heves vérét és kétkedését saját férfiúi előnyeiben. S mennyire
elősegíti szenvedélye kifejlődését egész környezete, maga Desdemona
is, ki naivitása által éleszti férje gyanúját. Leontes
féltékenysége képzelődés, egy rossz pillanat szeszélye, melyet az
ellenmondáshoz nem szokott érzékenység, zsarnoki hajlam egész
rögeszmévé érlelnek.

Sérti, hogy neje Polixenessel oly nyájasan beszél, eszébe jut,
hogy a midőn neje kezét megkérte, az hónapokig váratott reá s ime
most egyszerre mily nyájas egy idegenhez. Azt hiszi, hogy már rég
viszonyban vannak egymással s csak ő nem vette észre. Vizsgálja
gyermekét, s kétkedik, hogy saját vére lenne. Igy ébred föl
féltékenysége, melyet senki sem szít, csak saját maga. Az egész
udvar elakarja oszlatni gyanuját, de ezzel csak jobban megerősödik
rögeszméje. Királyi természete nem  tűri az ellenmondást, s
ingerli, felbőszíti az a körülmény, hogy nem osztoznak gyanújában.
Neki igazának kell lenni, ezt csak azért is megmutatja. Nem rohan
megölni nejét, mint Othello ő király, ki elitéltetheti a hűtelent
becsülete sérelme nélkül, neki az oraculum helyeslésére,
törvényszéke itéletére van szüksége, s azt a fájdalmát, melyet
nejének képzelt hűtlensége okoz, fölülmulja az az ingerült, lázas
törekvés, hogy gyanuját, rögeszméjét igazolja a világ előtt.

E mellett Leontesben van némi gyávaság is, mely jól összehangzik
gyanakodó természetével, s melyet a költő aztán is a harmadik
felvonás végén fordulópontul használ. A féltékeny király egyik
főembere által meg akarta mérgeztetni király társát, Polixenest;
minthogy ez elárulja szándékát, még inkább megerősödik gyanujában s
még eszeveszettebben rohan a maga útján, de midőn ez is neje
ártatlanságát bizonyítja, fia halálát jósolja, ki aztán nem sokára
meg is hal, erélye megtörik, többé nem száll szembe a sorssal,
megadja magát s bűnbánó melancholiába sülyed. Kétségbeesése oly
kevéssé az Othellóé, mint szenvedélye. Ugyanez áll Hermionéról is,
ki semmiben se hasonlít Desdemonához, csak abban, hogy ő is egy
féltékeny férj áldozata. Desdemona képzelődése élénk, érzései
naivok. Megszeretve Othellót, tüstént szakít atyjával és követi
kedvesét.  Hermione sokat várat magára, míg
elhatározza, hogy Leontesé legyen. Desdemona épen oly eszélytelen,
mint Hermione eszélyes, ennek lényegében több a fenség, amazéban a
kellem. Desdemona szerény együgyűségével ingerli férjét, Hermione
büszkeségével. Mily meghatón nyilatkozik e fönséges büszkeség,
midőn a törvényszék előtt áll s magát védi. Sértett nő és királyné
egyszerre, a nő fájdalmát a királyné büszkeségét mérsékli de ím
egyszerre csak az anyát látjuk magunk előtt, ki fia halála hírére
összeomlik.

E jelenet szépségével vetekszik szoborjelenete is. Gyermeke
nevében és feltalált gyermekéért bocsát meg férjének, s midőn
előlép, mily megindító az a néhány szó, melyet férjéhez intéz.
Perdita hasonmása anyjának, Hermione másodszor születve ifjúsága
virágában. Mennyire rokon a többi pásztorleánynyal, s mennyire
kiválik közülök. Királyleány pásztor ruhában, pásztorleány egy
királynő emelkedettségével. A vendégekkel szemben mily nyájas,
elmés affectatio nélkül. Szerelme Florizelhez mily egyszerű, igaz
és mély s a sors csapásai alatt mennyi bátorságot, fönséget
tanusít. Erről ismerünk Hermione leányára.

Egy ily művet lett volna kár lefordítani s előadni, mely
fogyatkozásai mellett is annyi kincset rejt? E kincsek közül csak a
ragyogóbbakra mutattam, de figyelmes olvasás, tüzetes 
analysis mennyi kincset emelhetne még ki ez annyira szegénynek
állított műből, melyben Shakespeare gazdag ere szintén nem tagadja
meg magát. Van-e ennyi azokban a híres művekben, melyeket oly
hévvel fogad a közönség s egy pár hónap mulva egészen elfelejt?
Részemről köszönetet szavazok az igazgatóságnak, hogy e szinművet
szinpadra hozta s fényesen állította ki. Shakespeare el nem avul, s
kevésbbé sikerült művei egyetlen jelenetében is több költőiség
nyilatkozik, mint hogy egy közel eső példát hozzak fel, a Sardou
Ideges-eiben, mely oly nagy hatást tett szinpadunkon, s
melyet napi sajtónk nem épen megérdemelt magasztalásban részesít.
Igaz, az Ideges-eket nagyon jól adták színészeink, a Téli
regé-t pedig igen rosszúl.

De mit bizonyít ez? Azt, hogy ne hibáztassuk a szinészek helyett
a költőt, s ne dicsértük miattok ismét csak a költőt. 


ÁRMÁNY ÉS SZERELEM.



Szomorújáték 5 felvonásban. Irta Schiller,
fordította Szenvey József. Előadatott a Nemzeti Szinházban 1865
márczius 13-án.

Az olvasó észrevehette, hogy e rovat inkább csak a drámák
birálatával foglalkozik s az előadásról rendesen hallgat. Nem
annyira elvből történik ez, mint inkább szükségből, a nehézségek
miatt. Az ember alig győzi az uj szinművek birálatát is, hátha még
az előadásba is belé bocsátkoznék! E lap egész tárczája
szinbirálatokkal telnék meg, mi se a szerkesztőnek nincs inyére, se
az olvasó nem óhajtja. Lehetne ugyan könnyebb végénél fogni a
dolgot s oly birálatokkal szolgálni az olvasónak, melyek
lapjainkban annyira divatosak, például: a két főszerepet Lendvay és
Lendvayné gonddal és szorgalommal adták, de mindkettőben kevés a
természetesség és igazi mélység; Jókainé és Tóth művészien
játszottak; Komáromy egyhanguságával untatott, – hanem hogy mi
haszon van az ily birálatokban: teljességgel nem érthetni.
Legfeljebb  tarkítja a lapot, s a szinbiráló azzal
dicsekedhetik, hogy ő minden előadásról ir és gyorsan, mi mind igen
szép dolog lehet, de, fájdalom, semmi közük a dramaturgiával. A
kritika feladata bonczolni, s vajon nem nehezebb-e a színmű
előadását bonczolni, mint magát a színművet? A színművészet
elmélete távolról sincs oly határozottan megállapítva, mint a
drámai költészeté; de ha megvolna is, maga a boczolat tárgya áll-e
előttünk oly állandóan, oly biztosan, mint mikor drámát birálunk? A
költő műve ki van nyomtatva, vagy megtalálhatni kéziratban s egész
kényelemmel és gonddal vizsgálhatjuk. A szinész műve az idő
pillanataival elrepül, s kinek van oly hű és élénk emlékező
tehetsége, hogy másnap egy előadás minden árnyalatát, a szinész
minden hangját, mozdulatát, arczkifejezését lelkében
visszavarázsolhassa s minden oldalról biztosan bonczolhassa. A
kritikában, mint minden emberi dologban, a legjobb akarat mellett
is tévedhetni, de a szinkritikában már maga a helyzet oly
örvényeket teremt, hogy a legösszpontosítottabb figyelem s a
legélénkebb emlékező tehetség is alig képes kikerülni. E mellett
egy szini előadás szépségei vagy hibái egyrészt olyanok, melyeket
nagyon bajos, majdnem lehetetlen, elég szabatosan és élénken
feltüntetni. Valamely szerep felfogásáról ugyan sok érdekest és
tanulságot irhatni  össze, a siker vagy fogyatkozás
feltünőbb pontjait kiemelhetni vagy megróhatni, de a szavalat,
arcz- és tagjáték számtalan mozzanatait méltányolva vagy hibáztatva
az olvasó elébe varázslani, oly fáradságos munka, hogy még akkor
sem igen vállalkoznék reá valaki, ha a nehézségeket minden oldalról
legyőzhetné.

Ide járul még a szinészek érzékenysége, kik nem minden ok nélkül
sokkal érzékenyebbek a költőknél. Részemről sohasem tudtam megfogni
a költők, az irók érzekenységét szemben a kritikával. A kritika
vagy igazságos, vagy igazságtalan, vagy pedig a kettő vegyítéke. Az
egészben vagy részben igazságtalan kritika ellenében czáfolatul
mindig ott az iró műve. Az olvasó itél, oly olvasó, kinek elég
itélőtehetsége és izlése van, mert a gyönge itéletü és izléstelen
olvasó tetszését egy önérző iró se ohajthatja. Az iró nyugodtan
várhatja a közönség itéletét, vagy a körülmények szerint megvetheti
ezt is, ott van számára az utókor, évtizedek, sőt századok itélete.
Műve, ha csakugyan sokat ér, paizsként fedezi a kritika és közönség
igaztalanságai ellen. De épen az szokott fájni a kritikában, a mi
igaz. Megengedem, értem, de ennek nem a kritika az oka, hanem az
iró, s ezen a csapáson előbb-utóbb át kell esnie még akkor is, ha a
kritika hallgatna. Egészen más a szinész helyzete. Az  ő műve
nem marad fenn, összeomlik azon pillanatban, melyben bevégzi. Nem
igazolhatja őt szemben a kritikával. Igaz ugyan, hogy a szinész
minden este ujra teremti művét, de az nem egészen az lesz, a mi
volt, sokszor rosszabb vagy jobb, de nagyon ritkán ugyanaz. A
közönség, mely játékáról kritikát olvas, sok részben nem egy azzal,
mely ugyanazon este látta, s köztök a legfigyelmesebb sem tehet oly
biztos összehasonlítást, mint a költői mű kritikájával. A szinész
műve nem marad az utókorra, jelenhez van kötve, nem ő éli tul a
kritikát, hanem a kritika őt. Még más tekintetben is roszabb
helyzete az irónál. Az iró akkor ir, ha kedve tartja, akkor adja ki
művét, midőn megtehette rajta a végleges simitást is. A szinésznek
játszani kell, ha nincs is egészen készen művével, akkor is, ha
phantasiája kifáradt, s kedélye megzavarva. A kritika, a közönség
nem tartozik erről semmit tudni. Az iró szembeszállhat közönségével
s diadalmaskodhatik felette, a szinész kevésbbé. Tetszése, tapsai
képezik egész dicsőségét. S e tapsok éltetik, fokozzák
lelkesülését. A gunymosoly, sziszegés, avagy csak a hideg
fogadtatás is, kioltják lelkesülését, mert épen az alkotás
perczében zavarják meg, mi az irónál sohasem történhetik. Aztán a
szinész folyvást és közvetlenül állván a közönség előtt s csak a
jelenhez levén kötve, ambitiója könnyen  hajlik
a hiuság felé, s hiusága sokkal inkább fejlődhetik egész
betegséggé, mint az irónál. Szóval a szinész érzékenyebb minden
művésznél, s a kritikusnak vele szemben sokkal kellemetlenebb
helyzete van, mint bárkivel, a mennyiben el kell ismernie, hogy
érzékenységének van némi alapja is.

Ime az okok és nehézségek, melyek miatt az olvasó ritkábban
találkozik e rovatban a szinészek játéka birálatával, mint a
drámákéval, vagy ha igen, az nem oly részletes, mint a drámáké.
Azonban, ha a körülmények engedik, ezután talán többször
szolgálhatunk ezzel is, kivált az előadás oly pontjait illetőleg,
melyeket biztosabban – s tegyük hozzá – könnyebben bonczolhatni. Az
Ármány és Szerelem előadása több ily pontot nyujt, nemcsak azért,
mert sokszor látta s jól ismerheti az ember, hanem azért is, mert a
szinésznek elég tere van kitüntetni tehetségét. Divat ugyan
Schiller e művét lenézni, s valóban e műnek vannak nagy hibái is,
de az is bizonyos, hogy a németek ez óta sem irtak ennél jobb,
ugynevezett polgári drámát, s a szinpadunkon annyira divatos ily
faju műveket, mint Montjoy és társai, messze fölülmulja.
Mindenesetre a szinésznek elég anyagot nyujt az alkotásra, s nem
egy kitünő szinész és szinésznő vivott e szerepekben már koszorut.
Hiszen nálunk s, hogy többeket ne emlitsünk, az id. Lendvai
 Ferdinandja és Szentpétery Müllere a
régi közönség emlékei közé tartoznak.

Ferdinandot Lendvai játszta, Luizát Lendvainé. Lendvai a két
első felvonásban sok tekintetben meglepő volt. Nem egy szinész
állásán, járásán s tagjátékán vehetni azt észre, hogy valamelyik
tagja tulnyomólag játszik, előtérbe nyomul és sokszor épen ugy
megzavarja a mozgás öszhangzatos szépségét, mint gátolja a
szenvedélyek erősb nyilatkozatát, midőn a mozgás öszhangja
felbomlik ugyan, de a szenvedély nyomása alatt és természete
szerint, s a kellem formái helyett a fönségéit veszi föl. Némelyik
szinésznél a kéz játszik, a másiknál a nyak, harmadiknál a derék s
igy tovább. Lendvainál a lábé a fő szerep, s némikép a nyaké,
kivált ha nyakkendőjét nagy csokorra kötheti, mit, ugy látszik,
igen kedvel. Ha Lendvai elfeledkezik magáról, lába oly erőt vesz
egész testén, hogy az mintegy alakja képviselőjévé válik. Egy
tagnak ily kiváló játéka folyhat a természetből, folyhat a
megszokásból, de szükség, hogy a szinész minden erélyét összeszedje
mérsékletére, lassanként elnyomja, s a mozgás öszhangjának kellemét
kivivni birja. Lendvai eddig nem igen törekedett ide, de ugy
látszik, hogy immár kezd, legalább e mű két felvonásában lába épen
nem zavarta meg különben deli alakja mozgását. Lehet, hogy erre
sokat tett az is, hogy  Ferdinánd, őrnagyi rangjához hiven,
kissé katonásan tartotta magát, lehet, hogy az öltözet is
segítette, de ez nem változtat a dolgon. Lendvai erőt vett egyik
hibáján, s óhajtandó, hogy máskor is, a külső és belső eszközök
segélyével mindinkább igyekezzék legyőzni lába zsarnokságát. Kár,
hogy a három utolsó felvonásban ismét erőt vett rajta a lábjáték,
kivált az utolsóban, a halál jelenetében. Azonban hagyján,
kezdetnek elég volt, s megérdemli a méltánylatot. Vajha ezt lehetne
mondani Lendvainéról is, kinek szintén van ilynemű hibája. Nála a
tagjátékban a fő lép előtérbe, melyet akaratlanul is igen sokszor
megráz. A felindultabb helyeken fejének gyakori, bár változatos
rázása annyira előtérbe nyomul, hogy uralkodik a kéz, derék s az
egész test játékán. Nem tagadhatni, hogy e főrázás néha kellemes,
csakhogy, az a baj, nem minden helyzethez való, s modorrá válik.
Egyébiránt Lendvainét e szerepben nem kivánjuk birálni. Sokszor
láttuk őt sokkal jobban játszani, mint ma este. Talán szükségből
játszott, talán eléggé el sem készülhetett reá, talán nem is
egészen neki való e szerep. Volt ugyan egy pár sikerültebb helye,
de mindent összevéve nem tudott mélyebben hatni.

Lendvai más tekintetben is kitünt. Jól kiemelte Ferdinand ifju
tüzét, nemes daczát  szemben a társadalmi és családi
viszonyokkal, a nélkül, hogy tulzásba esett volna. Nem igen
hallottunk tőle oly bensőség nélküli kiáltásokat, minőket máskor
nem egyszer hallottunk. Kivált az a jelenete, midőn atyjával
összetüz, igen sikerült, kivált benső küzdése egész a kitörésig.
Luizával való jelenetei már kevésbbé voltak sikerültek. A szerelem
olvadékony ércze nem csendült meg szavaiban elég varázszsal, néha
egészen hiányzott. Mindjárt az első jelenetben, midőn belépett s
igy szólott: «Te halavány vagy, Luiza?» inkább a csodálkozás és
szokásos részvét hangját hallatá, s nem tudta szerelembe
olvasztani. Aztán e kérdést változatos arczjátéknak kellett volna
megelőzni, mire maga a költő utasítja a szinészt, midőn zárjel közt
azt mondja: Feléje rohan s előtte megáll, – egy ideig némán néznek
egymásra. A rohanás, a viszontlátás öröme, a vágy heve, a megállás,
a megütközés, a néma rátekintés, a részvét, fájdalmas sejtelem és
szerelem összeolvadása az, mi a fennebbi szavakban tör ki.
Legelhibázottabb volt a haldoklási jelenet. Meghalni nehéz, életben
és szinpadon egyaránt, de nagy hiba, ha a szinpadon ugy akarunk
meghalni, mint a hogy az életben szoktak az emberek. A testi
fájdalom, a testi megsemmisülés rajza csak annyiban tárgya a
szinművészetnek és költészetnek, a mennyiben lelkiállapotot tüntet
fel  általa. Az életben hány ember hal meg
öntudatlan állapotban, drámában, szinpadon ez soha nem történhetik.
Már e körülmény mutatja, hogy itt a szelleminek kell előtérbe
nyomulni és teljes erővel uralkodni a testen. A halált soha sem
szabad a szinésznek realis oldalról felfogni s oly hűségre
törekedni, mely az orvosok tetszését megnyerje. Fő a lélekallapot,
s a testnek ehhez kell magát szabni a megsemmisülés pillanatában
is, nem megfordítva, s kerülni mindazt, mi amannak kifejezését
gátolhatná vagy zavarná. Lendvai nem realisticus oldalról fogta fel
a haldoklási jelenetet, de vegyített beléje egy realis vonás is, s
az utolsó mozzanatban nem tudta kiemelni a szellemit. A kirivó
realis vonás az, hogy egyszer hasához kapott, a méreg hatását
kivánván kifejezni. A méreg hatását nem lehet-e máskép kifejezni,
megrázkodással, a mellhez kapással, miért épen a hashoz kapni, ha
mindjárt az orvosok azt tartanák is hűnek. Az utolsó mozzanatban
Lendvai csak az összeomlott, gyöngülő, töredezett hangon beszélő
Ferdinandot igyekezett ábrázolni, s nem egyszersmind azt, kinek a
költő ezt adja ajkára: «Luiza, Luiza megyek. Isten veletek,
hagyjatok engem, ez oltárnál meghalni». A Ferdinand halála az
utolsó perczben már öröm, hogy Luizával egyesülhet, a halál
fájdalmán a lélek diadala. Ezt kell kifejezni az arcznak, a lélek,
 a szenvedély hangnyomatának kell
uralkodni a testi szerv töredezett hangjában.

Lady Milfordot Jókainé játszta. E szerep nemcsak egyik kiválóbb
alak a műben, hanem alkalmasint a legsikerültebb is. Igaz, hogy a
dráma könnyen el lehetne nélküle, de mennyivel erőteljesb rajz a
Luizáénál. Schiller óta hányszor léptették föl a drámairók a
courtisannet, védve, rehabilitálva, dicsőitve s mily messze
maradtak a sentimentalisnak, abstractnak gunyolt német költő
egyszerű és természetes felfogásától. Schiller drámai érdeket
ébreszt lady Milford iránt, de nem igyekszik se dicsőíteni, se
rehabitálni. A herczeg kedvese unatkozik és utálja helyzetét, oly
férfiut óhajt, kit becsülhessen s ki őt is becsülje. Örömest
beleegyezik az udvari cselszövénybe, mely őt férjhez akarja adni,
mert szive is hajlik a választott férjhez.

S ime e férfiu megvetést dob szemei közé, nemcsak a nyakára tolt
jegyest alázza meg benne, hanem a nőt is. A ki oly dőrén
becsültetést ohajtott, a ki a tiszta szerelemre hitte magát
méltónak, melyet örökre eljátszott, most érzi legérzékenyebben
megalázott helyzetét, erkölcsi semmiségét. Mély fölindulásában
menti magát és részvétet ébreszt épen ugy Ferdinandban, mint a
nézőkben. Már nem remél többé szerelmet, de attól büszkesége
visszariad, hogy az udvar, a világ előtt  is
megaláztatást szenvedjen. Ferdinandnak névvel kell őt
megajándékozni, szerelem nélkül is. De e büszkeség is megaláztatást
szenved, és vetélytársnőjétől, egy egyszerű, ártatlan leánytól. A
szerelem válik a kaczér nő nemesisévé, s büszkeségét az ártatlanság
töri meg. Minden vágyát lemondásba temeti s a vallás vigasztalásába
menekül.

Mi más mindez, mint a franczia demi-monde-féle drámák tragikuma.
Azonban e szerep nemcsak sikerültebb a többinél, de annyiban
nehezebb is, a mennyiben valamivel complikáltabb. Itt több nemü s
néha ellenkező indulatok küzdenek s az átmenetek gyorsak egyikből a
másikba. Jókainé játékában jobbak voltak a részletek, mint az
egész, nagy erővel fejezett ki nemcsak egyes mozzanatokat, hanem
egy egész indulatot is, azonban a vegyitést nem mindenütt találta
el s némely átmenetet mellőzött. Alakja, tartása és öltözete igen
illett e szerephez. A vöröses szin, mely öltözetének jellemet
adott, ugy látszik, nem történetből volt választva, hanem
czélzatból. Jól eltalálta. Az öltözet szine épen ugy jellemezheti a
személyt, mint befolyhat arra nézve, hogy a nézőben bizonyos
hangulatot ébreszszen. Szinészeink öltözetöket sokkal jobban
megválasztják a vigjátékokban, mint a tragédiákban; épen azért nem
fölösleges Jókainé öltözetét méltányolnunk, annyival inkább, mert
 nálunk inkább csak a szép öltözetet
szokták dicsérni s nem egyszersmind a jellemzőt is. Sajnáljuk, hogy
mindjárt első jelenetét nem találhattuk oly sikerültnek, mint
öltözetét. Nyugtalanságot fejezett ki, de nem rendkivüli, ugyszólva
lázas nyugtalanságot. Sokkal jobb volt zavara, megdöbbenése, midőn
Ferdinand belépett, s mindenek fölött kitünően sikerült az a rész,
midőn elérzékenyülve, de méltósággal menti magát s mindinkább
növekedő felindulásban tör ki.

Itt Jókainé elemében volt, mert ő inkább csak a nagy vonásokat
emeli ki, ritkábban árnyal s néha annyira átengedi magát valamely
felindulásnak, hogy egy másba nem könnyen siklik át. E jelenet
végén is valami ilyest tapasztaltunk, midőn igy szól ott
Ferdinandhoz: «Összeköttetésünkről már tartományszerte beszélnek.
Minden szem, a guny minden nyila reám van szegezve.
Meggyaláztatásom eltörölhetlen, ha a herczegnek egy jobbágya rólam
lemond. Pörlekedjék ön atyjával, védje magát a mint lehet! Én
mindent elkövetek, hogy czélhoz jussak». Ez a kihülés pillanata, a
reflexió erőt vett az érzéseken. Büszkeségének ereje visszaadta
nyugalmát; mintegy harczot izen Ferdinandnak és gyorsan távozik,
hogy véget vessen minden vitának. Jókainé itt se elég büszke
nyugalmat, se elég hideg határozottságot nem tüntetett  föl s
még az előbbi jelenet hatása alatt állott.

A negyedik felvonásban sem volt Jókainé játéka egyenlő, bár
utolsó jelenete művészibb volt mindeniknél. Midőn találkozik
Luizával, az urias és tettetett hidegséget találóan emelte ki, de
nem egyszersmind a titkolt kiváncsiságot, meglepetést, boszus
felindulást szemben vetélytársnőjével, holott mindez néha ki is tör
belőle. Azonban az utolsó jelenet kárpotlást nyujtott e hiányokért.
A megtört, lemondó, de önmagán vett győzelmében mintegy gyönyörködő
lady Milford leginkább sikerült Jókainénak. Az a megvetés és guny,
melylyel Kalbhoz szól, az az elhatározottság, mely erkölcsi erejét
egészen visszaadja, az az önvádló elérzékenyülés, melylyel
cselédeitől bucsuzik, s végre az a büszkeség és gyülölet, mely a
herczegnek küldött izenetét oly hatásossá teszi, mind
megelevenedtek Jókainé arczán, mozdulatain, szavalatában. S mégis
volt valami Jókainé játékában, még a legsikerültebb helyeken is, mi
éreztette a nézővel, hogy Jókainé többre képes. Némi kedvetlenséget
vehetni észre rajta, mintha művészi ambitiója nem találna elég
táplálékot. Talán szomoruan hat reá, hogy a magyar tragédia
képviselői, kikkel egykor diadalait ünnepelte, majd mind kihaltak
mellőle, hogy a közönség izlése egészen a modern franczia dráma
felé  fordult, mely nem igen nyujt neki
szerepeket, hogy a régi művekre, melyekben nagyobb szerepei vannak,
csekély közönség szokott begyülni, s a hirlapok, akár jól játszik,
akár nem, csak egy obligat bókkal tisztelik meg. Ohajtjuk, hogy e
kitünő művésznő ambitiója minden oldalról több táplálékot nyerjen,
de egyszersmind meritsen önmagából is.

Tóthra épen nem lehet panasz, hogy művészi ambitiója apadoz:
ellenkezőleg nőttön nő, sőt igen is megnőtt. Annyit beszélték a
lapok, hogy ő nem is játszhatik rosszul, hogy roppant tanulmányt
fordít szerepeire, hogy mindig és mindent művészien alakit, hogy
immár megvetni látszik azt a szakmát, melyben valóban kitünő, és
szivesebben fog olyanba, melyre kevésbbé vagy épen nincs hivatva. Ő
jeles némely cselszövő és komikai szerepekben, igen kitünően
ábrázol némely genrealakokat, de Richarddal, Leonteszszel, s több
más ily szerepekkel csak fél sikerrel vagy épen siker nélkül
birkózik. Azonban legyen elég ezt most csak érintenünk, s térjünk
vissza oda, hogy Tóth valódi szerepkörét mintegy elhanyagolni
látszik. Legalább mai játéka ezt mutatta. Nekünk ugy tetszett,
mintha nem tartotta volna magához méltónak a Vurm szerepét.
Lehetlen, hogy oly gondolkozó szinész, vagy a mint a bécsi magyar
lap nevezi, a legnagyobb magyar szinész, ha valóban figyelmet
fordít szerepére,  észre ne vegye azt, hogy Vurm nemcsak a
gonosz tett iránti előszeretetből szövi cselszövényét, hanem
leginkább azon kettős indokból, hogy urának szolgálatot tehessen, s
Luizát nőül vehesse, kit szeret, már ugy a hogy, de mégis szeret, a
maga módja szerint. Tóth Vurm szerelmét sehol sem emelte ki, sőt
nem is sejtette, pedig a költő még utasításaiban is czéloz reá.
Például az első felvonás ötödik jelenetében, midőn Vurm dicséri
Luiza szépségét, még pedig hévvel, midőn a jelenet végén jó
kedvüleg meghajtja magát az elnök azon igéretére, hogy őt
feleséghez segíti. Tóth egyik mozzanatot sem emelte ki; meghajlása
pusztán szolgai alázat volt, melyet tulzott is, mert kétszer
háromszor oly mélyen meghajolt, hogy nevetést idézett elő. Itt a jó
kedvnek, a siker örömének kellett volna tulnyomónak lenni s a
szolgai mély alázatnak annál kevésbbé volt helye, mert ha Vurm függ
az elnöktől, az elnök is függ tőle mint büntársa, s ezt oly jól
tudta Vurm, hogy a mű végén épen ennél fogva buktatja meg az
elnököt. A harmadik felvonás végén Tóth oly némajátékot nem vett
igénybe, mely Vurm belsőjét fölleplezve, érthetőbbé tette volna e
jellemet. Midőn Luiza a kezeit megcsókolni s megkérni akaró Vurmot
gunyosan visszautasítja, Tóth egy arczvonással, egy mozdulattal sem
éreztette a megvetett szerelem dühét,  melyet
elnyomni igyekszik, hogy nyugodt maradhasson, inkább csak
mosolyogni látszott a leány felindulásán. Szóval Tóth Vurm jellemét
annyiban érthetlenné tette, a mennyiben egy minden indok nélküli
gazembert állított elő. Ezt jól adta, de mi a Schiller Vurmját
óhajtottuk volna látni. Egy szerepet sokfélekép lehet felfogni, de
ha érthetlenné teszszük, az mindig hibás felfogás.

A többi szereplők ezek voltak: Komáromy (Walter), Szilágyi
(Miller), Benedek (Kalb.) Komáromy nem arathatott sikert a kemény,
zord jellemű elnök szerepében; őt természete, hangja, mozdulatai
inkább a lágyabb, szelidebb jellemek ábrázolására teszik
alkalmassá. Igazságtalanok volnánk, ha e szerepből itélnők meg.
Szilágyi játékát sem akarjuk bonczolni, mert félünk, hogy
igazságtalanok leszünk hozzá is. Miller határozottan az ő
szerepköréhez tartozik ugyan, azonban valahányszor Szilágyit
Szentpéteri fő szerepeiben látjuk játszani, hajlandók vagyunk
kevesebbre becsülni játékát, mint a mennyit talán valóban ér. Lehet
az az oka, hogy Szilágyi Szentpéteri némely külső fogásait
eltanulta, mindjárt eszébe juttatja az embernek Szentpéterit, s ez
emlék oly kedvezőtlen Szilágyira nézve, hogy könnyen elfogulttá
teheti itéletünket. Egyébiránt vannak Szilágyinak oly szerepei is,
melyekben semmi se zavarja élvezetünket, 
méltánylatunkat. Ilyen például Szigligeti Lelenczében a notárius
szerepe, melyet Szilágyi igen jól játszik. Ő is mint szinészeink
legtöbbje, némely genre szerepben legjobb. A genre uralkodik most
drámában, szinészetben egyaránt, s átalában az ujabb szinészi
nemzedék egészen ide szegődik. Benedeknek is ebben van főereje. Mai
játékának nem volt valami feltünőbb fény- vagy árnyoldala. Csak
egyetlen egy jelenetét kell élénken hibáztatnunk. Midőn Ferdinand
rá támad, mellbe ragadja, vallatja, oly nevetségesen rángatózott,
oly hahotára fakasztotta a közönséget, hogy Ferdinand jelenetének
el kellett veszni, még akkor is, ha Lendvai valami rendkivül szépen
játssza. Ha valaha, ilyenkor kell mérsékelni magát a szinésznek. A
Ferdinand dühe a fő, s nem a Kalb félelme. Legfeljebb mosolyt
idézhet elő, de azt is mi hamar el kellene nyomni a Ferdinand
iránti részvétnek. E megjegyzés egyébiránt nemcsak Benedeket
illeti, hanem szinészeink legtöbbjét is. Az ily jelenetek ritkán
sikerülnek szinpadunkon s mindig a fennebbi ok miatt. 


STUART MÁRIA SKÓTHONBAN.



Korrajz 5 felvonásban. Irta Zichy Antal.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1865 márczius 24-én.

A magyar journalistika sajátságaihoz tartozik a színkritika
iránti előszeretet. Ritkaság s mintegy kivétel, hogy lapjaink
egy-egy regényt, eposzt, lyrai gyűjteményt, történelmi vagy
bölcselmi munkát megbíráljanak. Boldog Magyarországban sok mindent
szerkeszthetni, írhatni, a nélkül, hogy az illető háborgatástól
tarthatna, sőt némi siker, egy pár jó barát dícsérgetése majdnem
kitünő íróvá idősítheti az embert. A drámaíró nem boldogul ily
könnyen. A legszegényebb lapnak is van színkritikusa, s egy-egy új
drámához az egész magyar journalistika hozzá szól. Sajátságos
jelenség, de az még sajátságosb, hogy politikai lapjainkban átalán
véve sokkal jobb szinkritikákat olvashatni, mint a
szépirodalmiakban, bár ez utóbbiak annyit bajlódnak a szinházzal,
mintha az volna egyedül fontos a magyar nemzeti életben. Megvallom
gyöngeségemet,  engem sokszor boszantanak a
színkritikák, nem annyira azért, hogy a jót gyalázzák, a rosszat
dicsérik, noha olykor az is megesik, mint inkább azért, hogy a jobb
művekben ritkán dicsérik azt, a mi valóban jó, a gyöngébb művekben
pedig ritkán róják meg azt, a mi valóban hiba, s a korlátoltság
önteltségével a legtévesebb eszméket hirdetik. Az ember néha
hajlandó gáncsolni dicséretöket még akkor is, ha különben helyén
volna, s védeni az írót megrovásaik ellen még akkor is, ha műve
épen nem sikerült.

Ily kritikát olvastam nemrég a Fővárosi Lapok-ban Zichy
drámájáról. A kritika szigorú és éles. Távol legyen tőlem, hogy ezt
hibáztassam. De vajon megilleti-e e szigor a Fővárosi
Lapok-at, melyek annyi gyönge művet védtek s annyi érdemetlen
dicséreteket osztogattak? S vajon, ha valami, nem épen a szigor
kötelezi-e a kritikust némi derekasabb analysisre, s van-e ennek
nyoma a Fővárosi Lapok színkritikájában? A Fővárosi
Lapok színkritikusa Zichy művét leggyöngébbnek tartja a
színpadunkon valaha előadott művek között, s még nem látott oly
magyar költőt, ki nálánál a drámairással könnyebben elbánt volna. A
Fővárosi Lapok színkritikusának nagyon gyönge emlékező
tehetsége van. A Szalmaözvegy-től kezdve a Mit csinálnak
a szomszédban czímű vígjátékig egy egész csoport mű
 van, melyeket a legszigorúbb műbíró is
gyöngébbeknek fog itélni Zichy művénél. A Királylyal nem jó
tréfálni czímű vígjátékot sem lehet egy sorba tenni vele, pedig
e művet védték a Fővárosi Lapok még pedig oly absurd
eszmével, hogy nem maradhatott megrovás nélkül. Igaz, Zichy művének
épen úgy nincs drámai organismusa, mint egy más eredeti
vígjátéknak, a Király házasodik czíműnek, de van legalább
lélektani alapeszméje, mely amabban hiányzik, bár tecknikai
készségre nézve felülmúlja emezt. A Fővárosi Lapok kritikusa
tagadja, hogy Zichy művének alapeszméje volna. «Se világosság, se
értelem, se eszme, se czél nem uralkodik – úgymond – e zagyvalékos
képfűzérben.» Miért tagadni azt, a mit akárki észrevehet. Zichy
drámailag nem tudván megtestesíteni alapeszméjét, annyi sebhető
oldalt hagyott kritikusainak, hogy teljességgel nem szükség őt oly
oldalról is megtámadni, hol fedve van s honnan könnyen
visszapattanhat a legélesb kard is.

A ki csak félig figyelt e műre, könnyen átláthatta, hova czéloz
a szerző. Zichy nem Stuart Máriát akarta igazolni, hanem azt, hogy
miért lett e szerencsétlen királynő azzá, a mi volt s hogyan
sodortatott a körülmények és saját szenvedélye által oda, hol
boldogságát és országát egyaránt el kellett veszítenie. Oly nőt
akart rajzolni, ki eléggé szeszélyes egészen  átadni
magát egy-egy percz felindulásának, eléggé könnyelmű tenni, tévedni
minden meggondolás nélkül; de eléggé belátó és vallásos megbánni, a
mit tett, azonban valahányszor elfordítani törekszik tévedése
következményeit, mind nagyobb tévedésbe, sőt bűnbe sodortatik, míg
végre semmivé lesz. Ez alapeszmét eléggé kitünteti a költő. Knox
mindjárt az első felvonásban megtámadja a királynő vallását, Murray
pedig házasságra erőlteti. Mária csak azért is más férjet választ,
a katholikus Darnleyt; mindegy, bárki legyen; elég, ha csinos. A
királynő nem szerethetvén választott férjét, Riccióval ábrándozik,
kit férje megölet. Most már megutálja férjét, szabadulni akar tőle.
Bothwellt felbátorítják Máriának felindulásában kiejtett szavai, s
a légbe röpítteti Darnleyt. Mária eléri a mit óhajtott, Bothwelt
különben is szerette, de ím a bűn után visszariad tőle, bár nőül
megy hozzá. A közös bűn köti össze őket, többé nem válhatnak el, s
a férj a bukás örvényébe vonja magával együtt a nőt. Az események
ez összefűzése világosan tanuskodik a szerző alapeszméje mellett,
melyet a Fővárosi Lapok kritikusa annyira tagad. Egészen más
kérdés: megtestesítette-e a szerző ez alapeszméjét, alakultak-e ez
események valódi drámai cselekvénynyé? Bizonyára nem. Részint a
tárgy volt nehéz, részint a szerző erőtelen. A történelmi események
 mintegy ragadták a szerzőt, hogy sok
mindent öleljen föl s az egyszerű cselekvény gyönge bonyodalmát
tűzze ki czélul. Alapeszméje magában véve ugyan tragikai, de azok
az események, melyekből ez felmerült, úgy a mint a történelemben
állanak, oly számosak, hogy belőlök három dráma is kitelik. Csaknem
magoktól három szakaszra oszlanak, melyek mindenikének külön hőse
van. Csak Mária személyisége tartja össze az egészet. Ilyen tárgy,
a benne rejlő tragikai alapeszme mellett is, inkább alkalmas
regényre, mint drámára, sőt Mária jellemének fejlődését is inkább
kitüntetheti a regény detail-rajza, mint a dráma gyors folyama,
melyet csak erős és nagy vonásokkal jelölhetni. A szerző, a
helyett, hogy az anyag e nehézségeit legyőzni igyekezett volna, még
azzal tetézte, hogy épen nem törekedett összpontosítani az
események kiinduló pontját, sőt magokat az eseményeket sem. Minden
felvonásban egy új hős lép föl, a ki Máriára nagy befolyást
gyakorol: előbb Darnley, aztán Riccio, végre Bothwell. Rendre,
mintegy felváltva egymást, jelennek meg, s ha egyik végzett, a
költő eldobja s a másikat veszi elő. Ezt tehetni biographiában, de
nem drámában. Az egymás mellett, de nem egymásból folyó, s az
egymás után, de nem egymásra hatva föllépő események között nagy
különbség van; a dráma csak emezeket kedveli,  s a
Zichy művében több van amazokból. Ha mindjárt az első felvonásban
föllépnének Riccio és Bothwell, s előkészítve látnánk valamit, a mi
velök és általok fejlik: némi bensőbb élet szállana e műbe. Így
tableaura foszlik e mű; ott van ugyan mindenikben Mária, de ez csak
a meg nem testesülhetett, elvont alapeszme egysége s nem
egyszersmind a drámai cselekvényé. Ide járul még az is, hogy a
szerző Mária családi és politikai küzdelmeit együtt kívánván
rajzolni, sehogy sem tudta összeforrasztani e kettőt. Eleinte úgy
kezdődik a cselekvény, mintha a politikai, a vallásos pártok,
melyek szaggatják Skótországot, épen oly nevezetes szerepet
játszanának e műben, mint Shakespeare Coriolán-jában az
aristocratia és democratia. S íme, e küzdelemből csak az elején és
végén látunk valamit, s ez annyival nagyobb baj, mert ezáltal a
kifejtés homályossá és erőtelenné válik. Miért bukik Mária,
azért-e, mert férje gyilkosához ment férjhez, vagy mert
ellenszegült az ország közvéleményének? A dráma, Bothwellel való
viszonyára helyezi a fősúlyt, de azt sehol sem látjuk drámailag
kifejezve, hogy e viszony mennyivel hozta erősebb összeütközésbe az
országgal, s mennyire folyt be lényegesen bukására. Azért fejezik
be a drámát, kik megkezdték. Knox és Murray, lemondatva a
királynőt. Ez helyes, csak az a baj, hogy e két  urat a
három felvonáson át nem látjuk s a dráma inkább csak sejteti, mint
megérteti Skótország politikai küzdelme fejleményeit.

A Fővárosi Lapok kritikusa, a helyett, hogy a dráma e
gyönge oldalait fejtegesse, furcsábbnál furcsább követelésekkel áll
elő, melyek valóságos æsthetikai forgalomzavarra mutatnak. Ime
közülök a legfurcsább: «Maga Stuart Mária is oly minden
következetesség nélkül van festve, hogy mindvégig nem jöhetünk
tisztába vele. Zichy habozott festésében s a ki a drámaírásban
haboz, az – elbukott. Ő nem merte se jónak festeni, se rossznak.
Úgy látszik, sok mindent összeolvasott róla; Buchanant, ki a skót
királynőt a sárba rántá, épen úgy mint Lesliet, ki őt az égbe
emelte, de a különböző vélemények sokkal jobban megzavarták,
semhogy a szerencsétlen királynő egész alakká domborodott volna
képzeletében. A költők ábrándos, lobbanékony, költői királynőjéből
itt nem marad egyéb, mint egy sopánkodó, színeit mindig változtató
silány teremtés, ki pathetikusan szónokol és hitványul cselekszik.
Se nagyon erényes, se nagyon bűnös lenni nem tud; így se nem
szeretjük, se nem gyűlöljük, hanem csak unjuk». Lehet, hogy unjuk,
de nem a fentebbi okok miatt. Pusztán csak jó, minden tévedés és
bűn nélküli emberből még senki sem alkotott se drámai, se tragikai
hőst s nem is fog soha. Ha Zichy  csak jónak merte volna
festeni Stuart Máriát, épen oly kevéssé értett volna a drámához,
mint a Fővárosi Lapok birálója. A mit a biráló hibának tesz
ki, az tulajdonkép legjobb a darabban, nem ugyan kivitelben, hanem
felfogásban. Shakespearenak nem egy drámai hőse van, a ki se nagyon
erényes, se nagyon bűnös nem tud lenni, ki pathetikusan szónokol s
hitványul cselekszik, a ki változékony, vagy ha tetszik
következetlen, egészen a Fővárosi Lapok felfogása szerint.
Ilyen például Coriolán. Nem oly erényes, hogy legyőzze büszkeségét,
de oly bűnös sem, hogy végigjátszsza hazaáruló szerepét s Róma
falai alól el ne veresse seregét. Szereti hazáját, jobban mint
ellenségei, a néptribunok, s mégis elég következetlen és elég
hitványul cselekszik, hogy midőn hazaárulónak mondják és száműzik,
elmegy és valósággal hazaáruló lesz. Vajon, a ki a drámában haboz,
s hősét se egészen rossznak, se egészen jónak nem festi,
elbukott-e? Shakespeare még áll, ha ugyan a Fővárosi Lapok
kritikusa meg nem buktatja ez új elmélettel.

Nem az a Stuart Mária hibája, hogy se nem jó, se nem rossz; ez
épen érdeme, nem pedig az, hogy változékony és következetlen; a
tettek látszólagos következetlensége, a legnagyobb
következetlenség, a legmélyebb psychologiai lehet, mint Coriolán
hazaárulása mutatja; hanem az, hogy a szerző mindazt, a mit
Máriában  rajzolni akart, nem tudta jól
vegyíteni, erős szenvedélylyé olvasztani s e szenvedély
nyilatkozatait drámailag kifejezni. Mária csak abstract eszme, a
költő intentiójának hordozója, de nem költőileg élő nő, kinek
szenvedélye láthatólag, mintegy előttünk fejlik, hogy mi is vele
érezzünk, szenvedjünk, küzdjünk. E mellett a költő ritkán igyekszik
kitüntetni Mária jellemének lényeges vonásait, ritkán rajzolja oly
helyzetben, hogy küzdelmét, belső világát, drámailag fölleplezhesse
előttünk. Innen nincs iránta elég részvétünk. A szerző csak
egyetlenegyet látszik igazán érteni a drámai cselekvény szövésében,
a felvonások bevégzését, midőn egy-egy csattanó jelenet, mint
villám, világot vet a cselekvényre és sejteti a szövevényt. Mi
haszna, ha a villámot nem előzi meg, vagy nem követi a szenvedélyek
küzdelmének fejleménye, a valódi vihar.

Szerzőnek ez első drámai kísérletét inkább általános írói, mint
specifikus drámaírói sajátságok jellemzik, mindamellett nem merném
azt mondani neki, mit a Fővárosi Lapok kritikusa, hogy
hagyjon fel a drámaírással, mert nincs tehetsége hozzá. Balzac első
regényei csekély tehetségre mutattak s mégis kitünő regényíró lett
belőle. A kritika itélje el a jelent, de hagyjon békét a jövőnek.
Hogy valaki jövőjéről biztosan itelhessünk, még egyebet is kellene
ismernünk, mint műveit, s akkor is csalódhatunk. 
Részemről se Zichyt, se a Fővárosi Lapok kritikusát
illetőleg, nem elegyedem semmi jóslatba. A Fővárosi Lapok
kritikusa igen gyönge kritikát írt Zichy művéről, sokkal
gyöngébbet, mint Zichy drámát: de azért még írhat igen jót, mit
tiszta szivemből óhajtok. 


A FÉNY ÁRNYAI.



A gróf Teleki-alapítványból 100 arany
pályadijjal jutalmazott szomorújáték 5 felvonásban. Irta Szigligeti
Ede. Elő adatott a Nemzeti színházban 1865 április 28-án.

Valahányszor jutalmazott szímű kerül színpadra, mind a közönség,
mind a journalistika a szokottnál élénkebb figyelmet tamusít. A
közönség bírálni kívánja a pályabírákat: vajon igazuk van-e, s az
emberi természetnél fogva, mely majd mindig hajlandó ellenmondani a
mintegy reá tolt véleménynek, örömest találja a jutalmazott
pályaművet rosszabbnak vagy jobbnak, mint a minőnek a pályabírák
itélték. A journalistikában még erősben nyilatkozik e hajlam. Amaz
általános indokot még specialisok is támogatják. Hogy többet ne
említsek, minden pályázatnál tizenöt-húsz dráma versenyez. Minden
szerzőnek van egy pár barátja, s e barátok valamelyike szerkesztő
vagy épen szini referens. Szóval a szerzők versenye a
journalistákban leli befejezést, a mennyiben a bírálatokban itt-ott
megérezhetni befolyásukat  még akkor is, midőn semminemű
befolyást nem kivánnak gyakorolni. Ha Szigligeti nyeri a
pályadíjat, a mi leggyakoribb eset, a közönség és journalistika
nagyobb szigorra hajlandó, mint más irányában. Örömest látná új
tehetség diadalát, s mintegy bosszankodni látszik hogy mindig
Szigligeti a győztes. Huszonöt év alatt oly sokszor megtapsolta,
ledorongolta e drámaírót, hogy szeretné már egy újabb kegyenczen
gyakorolni e souverain jogát. Aztán Szigligetitől senki sem vár
fejlődést, jobb műveket az eddigieknél. Ide járul még az a
körülmény, hogy Szigligeti kénytelenségből vagy megszokásból sokat
írván, nem egyszer buknak meg jutalmazott színművei is s közönség
és kritikus azzal az előítélettel lép a színházba, hogy e koszorús
színműve is csak olyan, mint a tavalyi. Mindent összevéve, bár
különösen hangzik, Szigligeti egy-egy újabb műve, kivált ha
jutalmat nyert, sokkal több nehézséggel kénytelen megküzdeni, mint
akármely ismeretlen költőé. Jelen műve felett még a siker után is a
Damocles kardja függ, mert az akadémiai bíráló választmány
jelentése szerint hatalmas versenytársra talált a Herodes
czímű történeti pályaműben, mely, a mint halljuk, szintén elő fog
adatni. A választmányi jelentés drámairodalmunk valódi nyereségének
nevezi e művet nagy hibái mellett is; a Szigligetiéről óvakodik így
nyilatkozni, s inkább  csak azért jutalmazta, mert jobban
megfelel a színszerűség kívánalmának, melyet a Teleki-alapítvány
szabályzata tekintetbe vétetni rendel. Ha e mű színpadra kerűl,
Szigligeti koszorúzott művének eddigi sikere újra kétség alá jöhet.
A mellőzött és ismeretlen költő helyzete sokkal szerencsésebb, mint
győzelmes vetélytársáé. Önkénytelen rokonszenvet költ, s ha műve
gyöngébb találna is lenni a Szigligetiénél, könnyen a maga részére
hódíthatja a közönséget és journalistikát egyaránt. Azonban, ha
Szigligeti koszorúzott színművei több nehézséggel küzdenek, mint a
másokéi, kivívott sikerök is biztosabb amazokénál. Hogy jelen műve
sikert aratott, kétségtelen. Lehet, hogy Herodes és
Marianna megingatja, de annyi bizonyos, hogy a
Lelencz óta egyetlen műve sem részesült annyi tetszésben
mint ez, s bár a lapok nagy része inkább árny, mint fényoldalait
látszik keresni, mindamellett bukást egyik sem emleget.

A mi az én véleményemet illeti, azt tartom, hogy e mű valamivel
jobb mint a minőnek az akadémiai bírálóválasztmány jelentése
feltünteti. E jelentés annyira kiemeli a drámaírás minden hatásos
apró mesterfogásának igénybe vételét e műben, hogy a színpadi
csinyek egész halmazát vártuk, melynek el kell temetni minden
bensőbb drámai életet. Ez nincs úgy, sőt, az egészet tekintve,
Szigligeti némi haladást tanusít,  a mennyiben a külső
eszközöket inkább igyekszik összhangzatba hozni a belsővel, mint
korábbi műveiben. Legalább látjuk a törekvést, ha mindenütt siker
nem koronázza is, s nem vádolhatjuk, hogy csak hatást vadász s a
csattanó meglepetéseket épen czélúl tűzte ki. De más tekintetben is
van e műben haladás. Szigligeti, kivált a jelenkorból vett műveiben
vagy igen sokat moralizál, vagy nagyon engedékeny, és
sentimentalismusába sokszor olyasmi vegyül, a mi kellemetlenül hat
az erkölcsi mélyebb érzületre. Emlékezzünk csak Lelencz-ére
vissza, mily engedékeny volt azon ifju iránt, ki egy egész családra
gyászt hozott, s mily ritkán tudja erőteljesben éreztetni azt a
szent félelmet, melyet az erkölcsi világ nemesise kelt föl az
emberi szívben. E művében szigorúbb, majdnem kérlelhetlen. Óvakodik
a hamis sentimentalismustól, nem keresi az érzékeny jeleneteket.
Tárgyából, a mennyire lehet, tragikai hatást igyekszik kisajtolni,
ebben keresi a morált.

Őrizkedik a polgári drámák legveszedelmesebb nyavalyától, s
törvényszolga helyett saját tetteik nemesisét küldi hőseire. E
mellett örvendetes jelenség e műben, hogy Szigligeti technikai
virtuozitása újra teljes, sőt megifjult erőben nyilatkozik, holott
évek óta gyöngülni látszott, a nélkül hogy költészete bensőkép
gazdagult volna. Inkább csak vígjátékai emlékeztettek  a régi
Szigligetire, s nem egyszersmind drámái. A Lelencz-ben ugyan
újra megvillant technikai ereje, a mennyiben egy inkább regénynek
való tárgyat sok ügyességgel tudott drámává feldolgozni, de más
drámáiban, kivált a melyeket a legközelebbi két év alatt írt,
valóságos hanyatlás mutatkozott. Ez újabb műve technikai
tekintetben majd mindent felülmul, a mit valaha írt. A cselekvény
fejlődése sehol sem nyugszik, s a drámai emelkedés mind rohamosban
tör a kifejlésre. Csak az expositio vontatott, hol az ilyesmit még
leginkább eltűrhetni. E technikai virtuozitás sokat tett a dráma
hatására, kivált miután a közönség megunta az újabb franczia drámák
vontatottságát, s bármily szellemdús discursusnál inkább kedveli a
drámai emotiót, még akkor is, ha színpadi csiny vegyül belé.
Szigligeti visszatért a régibb franczia drámaírókhoz, kiktől ifju
korában épen azt tanulta, mire a magyar drámairodalomban oly nagy
szükség volt. Erre most is több szükségünk van, mint ama drámai
formátlanságra, melyet a legújabb franczia dráma hírdet, s melyért
semmi kárpótlást nem tud nyujtani. De Szigligeti műve nemcsak
formára mulja felül az újabb franczia drámák legtöbbjét, de az
érzület határozottságára nézve is. Semmi sem árt inkább a drámai
művészetnek, mint ha a költőket erkölcsi közöny, nagyvilágias
türelmesség  szállja meg, és szellemdússáguk
csillogása csak meggyőződésök s szenvedélyök gyöngeségére világít.
Szigligeti e művének, technikai virtuozitásán kívül, az érzület
határozottságában rejlik főereje. Nem igyekszik megtéríteni
hősnőjét, nem engeszteli ki a viszonyokkal hősét, s az egész
cselekvény folyamán érzik, hogy a költő bizonyos erélyes felindulás
hatása alatt írt. Talán némely drámájában élénkebben rajzolt egy s
más szenvedélyt, de saját bensőjéből aligha merített többet, mint e
művében. Majdnem gyűlölet érzik rajta, s a máskor engedékeny költő
egész a kérlelhetlenségig szigorú, Erkölcsi érzését hazafiassága
teszi erélyessé, az ősi vagyon pusztulását együtt rajzolja az
erkölcsi élet feldulottságával. A külföldi és fényüző nő Nyáray
Bélának nem csak vagyonát teszi tönkre, hanem egész boldogságát is,
a külső pusztulás párhuzamosan halad a bensővel, míg végre
mindkettejöket a kétségbeesés és halál örvényébe sodorja. A költő
ez erélyes szenvedélye, egyesülve technikai virtuozitásával, oly
hatást tud előidézni, hogy hirtelenében feledjük a mű gyöngeségeit.
Csak mélyebb vizsgálat tünteti föl a bonyolítás és jellemrajz
hibáit, mi egyik bizonysága annak, hogy e mű a szokatlanabb
jelenségek közé tartozik. Máskor, kivált a közelebbi évek alatt,
mily kirivón tünt ki Szigligeti műveiben egy s más fogyatkozás vagy
orgamikus hiba, könnyen feltalálhatta 
mindenki, s most úgy veszem észre, hogy azokat kritikus társaim is
inkább csak érezték vagy keresték, mint megtalálták.

Valóban az e műről megjelent birálatok sok mindent megrónak
benne, a mi nem hiba, s bár némelyik helyest is mond, a mű fő
hibáját egyik sem emeli ki szabatosan. E mellett e megrovások
némelyike oly drámai szabályokat állít föl, melyeket követni
veszélyes volna akár Szigligetinek, akár másnak. Legyen szabad
tehát bírálat alá vennem e bírálatok legfőbbjeit. Talán így
érthetőbbé teszem saját bírálatomat s némi adalékkal járulhatok
dramaturgiai fogalmaink tisztázásához.

Lássuk először is, mit mond a Pester Lloyd. Őt illeti az
elsőség, mert a legolvasottabb pesti lap, bár hirtelenében nem
tudnám elhatározni: vajon azért van-e annyi olvasója, mert
csakugyan a legjobb, vagy azért, mert a magyar közönség szívesebben
olvas németül. A Pester Lloyd-nak először is az nem tetszik
e műben, hogy tragédia akarna lenni, de alakjai tulajdonkép
vígjátékba valók, csak az ötödik felvonásban sötétül el a láthatár,
s a négy első felvonás hangulatja úgy illik az ötödikhez, mint
Hamlet ötödik felvonása a Windsori Víg Nők négy első
felvonásához. Ha franczia lap mondaná ezt, nem volna feltünő, de
némettől kétszeresen az. A franczia majd mindent comédienek vagy
általában drámának nevez  mi tárgyánál fogva közel áll a
jelenhez s nincs úgynevezett nagy stilben írva. A franczia
romantikusok ki nem állhatták a tragédia szót s például Hugo Victor
a maga tragédiáit csak drámáknak nevezi, szemben Corneille és
Racine tragédiáival. De a németeknél már Lessing és Schiller
tragédiának merték nevezni a jelen életből vett s tragikailag
végződő színműveiket, s a Pester Lloyd az Ármány és
szerelem alakjait is épen oly joggal nevezhetné vígjátékba
valóknak, mint a Fény Árnyai-ét, sőt annyiban még többel, a
mennyiben Kalb és Müllerné csakugyan valóságos vígjátéki alakok is,
mi egyébiránt magában semmit sem árt a műnek. Az Ármány és
szerelem kezdetét szintén vígjátékinak tarthatná az ember, ha
Ferdinand és Luiza heves szenvedélye föl nem leplezné a mű tragikai
hangulatát. S vajon a Fény Árnyai-ban nincs-e semmi ilyes?
Az öreg cseléd, ki a vigalom közepett gazdáját siratja, a nagybátya
komoly föllépése, ki szemrehányásokat tesz öcscsének, Nyáray
elvakult szenvedélye vígjátékra hangolják-e a nézőt, s már a
második felvonásban nem látjuk-e heves összeütközésben a házaspárt,
a harmadikban lélekfurdalások közt a férjet, s a negyedikben nem
élet és halál, boldogság és kétségbeesés közt vettetik-e el a
koczka? Mindez a Windsori Víg Nők négy első felvonása-e s
nincs semmi benső összeköttetésben az ötödikkel?  Vajon a
jelen életből vett tragédiákat, oly hangból kell-e kezdeni, mint
azokat, a melyeknek alapul monda vagy történelem szolgál s melyek
az emberi viszonyok legmagasb köreiben játszanak? Az emberi
szenvedély ugyan minden időben ugyanaz, de a mult félhomályában
inkább nagyíthatni a körvonalokat, s a hősök, királyok államférfiak
viszonyai a szenvedélyek fönséges rajzára hálásabb anyagot
szolgáltatnak, mint az egyszerű polgári állás összeütközései. Innen
a jelen életből vett tragédiákban, a tárgy és kör miatt, bizonyos
tekintetben több nehézséggel kell küzdeni a kőltőnek. De vajon az
által fogja-e legyőzni a nehézségeket, ha tárgyánál magasabb
hangból kezdi művét? Azt hiszem, igen rossz tanácsot ád a költőnek
az, ki csak azért, mert a mű főszemélyei méreg által vagy párbajban
vesznek el, mint Hamlet-ben, olyasmit kiván, hogy a kezdet
is hamleties legyen. Sőt többet mondok, tegyük át Macbeth-et
és Hamletet a jelenkorba, helyezzük napjaink polgári viszonyaiba,
bizonyára más hangból fogjuk megindítani a cselekvényt, legalább is
egy pár fokkal alább.

Fontosabb a Pester Lloyd második ellenvetése, tudniillik,
hogy a főszemélyek közül egyik sem tud maga iránt valódi érdeket
költeni, s oly hős nem lehet részvétünkre érdemes, kit egy
felületes kaczér nő is meg tud csalni, mert a  valódi
férfiuval csak erős és nemes szenvedély feledteti el hazáját. Az
igaz, hogy a főszemélyek iránt több érdeket lehetett volna
fölkelteni, de az elv, melyből a Pester Lloyd kiindul, nagy
részt hamis, a tény pedig, melyre alkalmazza, nem épen úgy áll. Ha
Shakespeare az elv után indul, bajosan írja meg Coriolánt, Antonius
és Cleopatrajába pedig belé sem kezd. Coriolánnak legmakacsabb
büszkeséggel párosult ambitiója ugyan erős szenvedély, de midőn
dühében feledi hazáját, sőt épen ellene fordul, szenvedélyét épen
nem lehet nemesnek mondani. Antonius kéjszomja, melynek hazáját és
saját államférfiui állását egyaránt feláldozza, szintén erős
szenvedély ugyan, de bizonyára nem nemes. Cleopatráról, az ó világ
e leghíresebb kaczér nőjéről nem is szólok, mindenki tudja, hogy
Shakespeare nőjellemei közt mily kitünő helyet foglal el. Távol
legyen tőlem, hogy Szigligeti Nyárayát és Charlotteját e hallatlan
alakokhoz hasonlítsam, csak arra akartam figyelmeztetni a tisztelt
referenst, hogy ne mondjunk ki oly elvet, mely midőn némely
alkalmas tárgyat kizár a drámai költészetből, ugyanakkor pálczát
tör egy pár hallatlan mű felett. Hogy a drámai vagy tragikai hős
tulajdonkép a jó és rosz, az erő és gyöngeség vegyülete, de lehet
majdnem egészen rosz is, ha szenvedélye szellemi fensőség, –
hősiséggel párosul, vagy ha egy mozgásba indult nemesítő
 eszme hatása alatt áll; valamint lehet
majdnem egészen jó is, ha lassanként romlani kezd. Azonban a
részvétgerjesztés nem anynyira e tulajdonoktól függ, mint inkább
vegyítésök módjától s a költői rajz erejéből. De más tekintetben
sincs igaza a Pester Lloyd-nak. Nyárayban nem hiányzik az
általa sürgetett erős és nemes szenvedély, s hazája elleni bűne
csak annyi, hogy Párisban él és költi el vagyonát. Becsületes
ember, és szenvedélyesen szereti nejét, bár nem oly mély
érzelemmel, de sem romlott, sem kaczér. Hisz első föllépte Szenczey
visszautasítása. Charlotte együtt szereti férjét a nagy világgal,
melyet épen férje nyitott meg előtte, dicsősége napjait éli benne,
s gazdagabbnak hívén őt, mint a minő, nem is sejtheti a közelgő
veszélyt. A férj érzi, hogy ez így nem tarthat soká, nagybátyja
szemrehányásai hatnak reá, de azt hiszi, hogy eleget téve neje
kedvteléseinek és saját büszkeségének még rendbe hozhatja vagyonát.
Mi van az expositióban, mi annyira eltörpítené akár Nyárayt, akár
Charlotteot, hogy semminemű részvétet ne érezhessünk irántuk? S
vajon, midőn a szerencsétlenség megtörtént, nem nemes oldalról
látjuk-e Nyárayt, s neje iránti szerelme nem jő-e összeütközésbe
becsületérzésével? Az igaz, hogy mind Nyáray szenvedélzes szerelme,
mind Charlotte szeretetreméltósága a bizonyos tekintetben szellemi
fensősége költőibb  és erősbb vonásokat kivánt volna meg,
azonban a költői erő rendkivüliségének hiányát nem kell a felfogás
hibájának vennünk.

A Pester Lloyd harmadik ellenvetése a mű nem értéséből
származik. «Ha valami morált lehet kivonni Szigligeti művéből –
úgymond – az így hangzik: pazarold el őseid birtokát, mindig
találkozni fog egy gazdag nagybátya, ki új milliókkal téríti meg
károdat.» A mű egész cselekvénye ellenkezőt tanusít s a morál a
következő lesz: pazarold el őseid vagyonát, bár nem léha
kedvtelésből, hijába nyersz uj milliókat örökségben, erkölcsi
életed könnyen megrendülhet s magával temetheti boldogságod és
becsületed egyaránt. A nagybátya nemesszívűsége nem engesztelheti
ki a viszonyok nemesisét, s az új millióknak nem veheti hasznát az
unokaöcs. A Pester Lloyd, úgy látszik, a tékozlás valami
kézzelfoghatóbb, mindennapibb következményeit várta volna, a
nyomort iszonyu alakban s az általa nemzett bűnök kiséretében.
Vajon így az egész cselekvény nem sodródott volna-e a
criminalitások örvényébe, melyet a szerző meglehetős szerencsével
elkerült, annyira, hogy az épen egyik érdeme e műnek?

A Bécsi Hiradó szintén a Pester Lloyd nézeteihez
csatlakozik, vagyis, rosszabbul és követelőbben, oly nemű
ellenvetéseket hoz föl, mint a Pester Lloyd. Szerinte a hőst
nem önhibája buktatja meg, mert a gazdag nagybátya nem hagyta
 volna elveszni szeretett öcscsét. De
hiszen épen az a lényeges dolog, hogy áldozatkészsége sem segíthet
öcscsén, s milliókkal sem gyógyíthatni be az erkölcsi életen ütött
sebeket. A Bécsi Hiradó Nyárayt gyönge, bár becsületes
embernek mondja, a ki nem érdemes részvétünkre, a ki ép azért nem
lehet drámai alak, mert apró előnyök és csekély hibák nem
idézhetnek elő tragikumot, s vagy el kellett volna veszni a hősnek
neje iránti vak szerelmében, vagy lett volna féktelen pazarlásának
áldozata, tertium non datur.

Ez okoskodást nem értem eléggé, de annyi belőle világos, hogy a
biráló ellenkezésben van önmagával, mert ha egy hős alapjában nem
drámai alak s alapjában nem érdemes részvétünkre, bárminő
katasztrófa nem fogja azzá tenni. A mi a gyöngeséget illeti, az a
kérdés, mit értünk alatta, mert a legerősb szenvedélynek is meg van
a maga gyöngesége, s hogy Nyárady szenvedélyes szerelmében és
kényes becsületérzésében semmi se volna, a mi részvétünket
érdemelje s a viszonyokkal összeütközésbe jöve drámai érdeket
költsön, épen nem lehet állítani. A Bécsi Hiradó csak apró
előnyöket és csekély hibákat lát Nyárayban, s azt mondja, hogy így
minden öngyilkos, még ha borbélylegény is, lehet drámai hős.
Megengedem, hogy az ilynemű megjegyzés az úgynevezett tárczaírói
szerelemdússághoz tartozik, hanem egy kis baj van vele, tudniillik
az, hogy  ily módon nemcsak Szigligeti hőseit
lehet kilökdösni a drámai költészetből, hanem a Shakespeareéit is,
mit bizonyára maga a szerkesztő sem engedné meg, bár mennyire
szeret néha maga is elmés lenni. Például: Lear gyönge, de
becsületes ember, s így nem drámai alak, szereti leányait, apró
előny, kedveli a hizelgést, szeszélyes s bolond fejével elosztja
leányai közt vagyonát, csekély hibák; ily felfogás szerint minden
őrült, még ha csizmadia is, lehet drámai hős.

A Hon megdicséri e drámát, de a mi dicséretében őszinte,
távolról sem oly igaz, mint az, a mi ironia. «Szigligeti – úgymond
– egyetlen lélektani hibát sem követett el. Ilyen az élet, de nem
ilyen a költészet ideálja. Ha a nő, ki szenvedő férjét az őrültek
házába csukatja, szenvedélylyel függne a szeretőn, kivel azt
fölcseréli, nagy vonásokkal lehetne rajzolni a szenvedélyt, egész
pokol világa tárulna föl a lélekteni küzdelemnek, s azt talán sokan
nem értenék meg s mindenki azt mondaná, hogy hasonló esetre nem
emlékszik; de itt egy nő áll előttünk, ki hideg számítással tesz
rosszat, hideg ragyogásért, s ezt mindenki megérti; korunknak átka,
hogy a jelenkor az életre ismer benne.» Hogy Szigligeti egyetlenegy
lélektani hibát sem követett el, azt alkalmasint maga sem hiszi. Ha
a Hon azt akarta mondani, hogy a lélektan még nem költészet, az
igaz; de másfelől  az is igaz, hogy lélektan nélkül nincs
költészet, s legkevésbbé drámai; épen azért kár volt ily
kapcsolatban csak annyira szembe is tenni az élet visszatükrözése,
az æsthetikai érdek szerint nagyítva, összpontosítva az eszmei fény
világításában. Charlotte sok tekintetben hibás alak kivált a
jellemfejlesztés leghatározóbb pontján, mely nincs drámailag
kiemelve; de azt nem merném aláírni, hogy az úgynevezett hideg
fényért való küzdelem kizárja a nagyobb vonásu rajzot s a lelki
küzdelmek pokolvilágát.

Az elvesztett vagyon, társadalmi állás, fény visszaszerzése
sohasem csak a hideg számitás munkája, valamint megszerzése sem,
hanem egy csoport szenvedélyé, a jellemek és viszonyok szerint. S
ha valakiben az éledő vagy sértett hiusággal, a fölébredt vagy
megalázott ambitióval, még más szenvedély is összeolvad, a küzdelem
erősebbé válik. Szigligeti sokat elmulasztott vagy sokra nem volt
képes e nő jellemének rajzában. A Hon érzi e bajt, hanem
részint abban téved, hogy ilynemű küzdelmet nem tart költőinek,
részint abban, hogy a szerelem mel nem hiszi összeolvadhatónak.

A Fővárosi Lapok legszigorubban itél, egész Aristarchus,
mintha soha sem lett volna Hölgyfutár s most se volna
Fővárosi Lapok. Szerinte Szigligeti mindent, de minden
feláldozott a hatásvadászatért, s művében nincs semmi, csak
bizarrság és rémség. Először is azt  jegyzi meg, hogy e mű a
mai nap divatozó franczia drámai iskola árnyékában termett, de csak
hibái vannak meg benne s nem egyszersmind fényoldalai is. A most
divatozó franczia dráma ellen sokat lehet beszélni, de azt senki
sem foghatja reá, hogy vadászsza a hatást. Annyira nem vadászsza,
hogy a tragikai tárgyakat sem dolgozza fel tragikailag, s még a
technikát is mintegy megvetni látszik. Ha e drámában hasonlít
valami a most divatozó franczia drámákhoz, az leginkább a jelen
életből vett tárgy; de épen abban áll Szigligeti egyik érdeme, hogy
nem követte a franczia újabb drámaírókat, s tragikai természetű
tárgyát tragikailag igyekezett feldolgozni, még pedig a franczia
régibb drámai iskola virtuozitásával. A Fővárosi Lapok első
kifogása Nyárayt illeti, kinek második felvonásbeli magaviseletét
ellenkezésben látja az első felvonással. Vajon miért ne vegye
Nyáray szívére mindazt, a mi a becsületet és lelkiismerete
nyugalmát fenyegeti, ki sem kéjencz, sem cselszövő, kinek
jellemében az író már az első felvonásban egy pár nemes vonást emel
ki, s kinek tévedése neje iránti szenvedélyes szerelméből s némi
aristocratiai büszkeségből származik? Charlotte-al épen nincs
megelégedve, a min, megvallom, csodálkoznom kell. A minap a Zichy
drámájáról írt bírálatában azt az elvet állítá fel, hogy a mely
drámaíró haboz hősét, vagy  nagyon bűnösnek, vagy nagyon
erényesnek rajzolni, az megbukott. Im most teljesült kivánsága, a
mennyiben Szigligeti adott neki egy nagyon bűnössé vált asszonyt, s
a hálátlan nincs megelégedve. Mindennapi- és silánynak találja, de
a mint elbeszéli tetteit, oly dolgok jönnek ki, melyeket egy silány
és mindennapi teremtés csakugyan nem vihetne véghez. Leginkább azt
hibázhatja, hogy nincs meg benne a démoni nők érdekes
szörnyszerűsége, mert nincs más szenvedélye a gyémántokon kívül.
Azt hiszem, a gyémántot nem szószerint érti, csak olyformán, mint a
mikor valakiről azt mondjuk, hogy koronára vágyik, a mi, már
magában, erős szenvedély is. Igaz, hogy Szigligeti e szerelmet nem
tudta jól összeolvasztani ama másik szenvedélylyel, s kivált a
Szenczeyvel való viszonyra nézve sokat homályban hagyott mit igen
hatásosan kiemelhetett volna, de ha mindezt megteszi, vajon az
úgynevezett szörnyszerűséget nem azzal teszi vala érdekessé, hogy
még inkább enyhíti, s nem jő-e összeütközésbe a Fővárosi
Lapok elméletével, ki nem kedveli a jó és rossz vegyületét s
így a jó némi surrogatumát sem igen lehet tűrnie, a mivel a
drámaírók enyhíteni szokták a nagy bűnök hőseit. Legnyomósabban
szól a dologhoz a Pesti Napló, kiemeli a mű érdemeit,
alapjában jól gondolt tragédiának nevezi, de a kidolgozást sok
tekintetben  hiányosnak találja. Érintvén némely
hibát, a fő hibát Charlotte jellemrajzában találja, s ebben
tökéletesen igaza van, azonban inkább érzi, mint kimagyarázza, s
jellemzés világossága és következetessége melletti buzgalmában
tovább megy, mintsem kellene, s oly drámai szabály felé látszik
hajlani, mely egész általánosságban meg nem állhat. «A mű egyik
hátránya abban áll – úgymond – hogy a cselekvő személz, kié a
főszerep is egyszersmind, az első felvonásokban nem mutatja ki
valódi jellemét. Ez a főszemély egy franczia marquisnő, ki egy
nagybirtoku magyarhoz ment nőül. Az első felvonásban sejtelmünk
sincs róla, minő jellemet fog ölteni a második felvonásban; a
másodikban látunk ugyan valmit e nő szívtelenségéből, de nem is
sejthetjük mi ő a maga valóságában, sőt a harmadik felvonásban is
úgy viseli magát, hogy nem teszszük fel róla azt, a mire a negyedik
és ötödik felvonásban képes.» A Pesti Napló ostromolván ez
eljárást mind lélektani, mind költői szempontból, így folytatja:
«És legkevésbbé áll természetében a tragédiának e titkolódzás s a
jellemek és lelki állapotok elleplezése. Valódi tragikum ily
eljárás mellett talán lehetlenség is, mert felesleges tán
fejtegetni, hogy a tragicum egy tragédiában nemcsak az utolsó
felvonásban van, hanem végig kell huzódnia az egész művön s
többnyire az  első felvonásban is kivehető a
végkatasztrófa tompa moraja, mi fokonként emelkedvén, az utolsó
felvonásban csak tetőpontot ér. Egy tragicus alaphang vonul végig
az egészen, s ez teszi valódi és a szó magasabb értelmében vett
költőiségét. Bánk bán első felvonásaiban már nagyon
világosan szól s minő mély hatásu az alaphang. Lehetséges-e ez a
jellem belső egysége, a főszereplő egész jellemének s lelki
állapotának és küzdelmeinek feltárása nélkül? Ha ez csak a
jellemfejlesztés előkészítésének és kapcsolatos fokozatának
szükségességét sürgetné, nem lehetne ellene szólni, de az a baj,
hogy valamivel több. Lehet, hogy a Pesti Napló csak ennyit
akart, de többet mondott, s minthogy szavai legnagyobb része
igazság, az is annak tetszik a mi nem az. A Pesti Napló azt
kivánja a drámairótól, hogy már az első felvonásokban tárja fel
hősének valódi, egész jellemét, szándékaival és küzdelmeivel
egyetemben. Ez ily mérvben lehetlen, sőt sok tárgy még kisebb nagy
mérvben sem engedi meg, mert a jellem a dráma emelkedési pontjáig,
az esés kezdetiég, még mind fejlik, sőt néha nagy átváltozásokon
megy át, s igy addig nem lehet szó valódi vagy egész jellemről.
Shakespearetől fogva az újabb dráma – kivéve a vígjátékot – nem
kedveli a főhősben az úgynevezett állandó, kész jellemet, az ilyek
pedig leginkább megfelelnének ama követelésnek. A Pesti
Napló alább  Sophocles Orestesét hozza föl, ki
mindjárt fölléptekor elmondja szándékát. Ez keveset bizonyít. Az ó
és új kor drámája közt épen az az egyik különbség, hogy amaz az
estpositió után csakhamar az emelkedési pontig ér, az elhatározó
tett a fő, a görög ki nem állhatta az önmagával küzdő hőst, az
akarat ingadozását; míg az újabb kor drámája épen a belső küzdésnek
ad nagyobb tért s a hős sorsa fölött végkép határozó tettet minél
hátrább tolja. De e mellett hány oly cselekvény van, melyben a hős
tulajdonkép nem akar semmit, hanem az ellene megindult cselszövény
hozza tevékenységbe, ilyenkor aztán nagyrészt a megindított
cselszövény foglalja el az első felvonásokat, s a hős jellemének
valódi fejlesztése hátrább esik. Ilyen Othello is, Shakespeare
majdnem legtökéletesb szerkezetű drámája; a hős igazában csak a
harmadik felvonásban fejlődik.

Visszatérve Szigligeti Charlottejára, nem ott találom a hibát,
hogy az első felvonásban nincs letéve a későbbi fejlemények alapja,
hanem ott, hogy a második felvonás után a jellemek a függöny mögött
fejlődnek s igen is készen lépnek föl. Charlotte az első
felvonásban úgy van feltüntetve, mint a ki saját férjét együtt
szereti vagyonával, fényével, gazdagabbnak hiszi férjét, mint a
minő, s a férj nem világosítja föl, bár sejti a veszélyt, de
 azt hiszi, hogy még mindent rendbe
hozhat. A bukás bekövetkezvén, igen természetes, hogy a fénnyel
együtt a Charlotte szerelme is apadoz, melynek egyik része csak
hiuság volt. A nő félvén a nyomortól, a mit lehet, megmenteni
igyekszik, férje kényes becsületérzése ellenére is. Összetűzésök
mutatja, hogy a férj szerelme is apadóban, s a bekövetkezett
gyászesemény, melynek a nő az oka, még inkább elválasztja őket. Ime
mennyi indok van letéve a viszonyokban és jellemekben, hogy szerző
természetes úton vigye hőseit kitűzött czéljához, egy félrelépés, s
megbénítja művét. A férj lelkifurdalása és csalódása nejében, már
magában felég ok ama őrültszerű rohamokra, s nincs szükség
mesterséges izgatásra; e beteg kedélyállapotból s a viszonyok
kényszerűségéből önként következik, hogy Charlotte más iránt érez
rokonszenvet s menekülni akar férjétől. Mindezt nem lett volna
bajos felmutatni a harmadik felvonásban, fejlődésök egy oly drámai
pontján, mely a cselekvényt előbbre tolja. Szerző homályban hagyta
nézőit, mert maga is homályban tapogatózik. Csak a tettet mutatja
föl, s minthogy jellemeit nem fejlesztette, hanem erőltette odáig,
elesik a nő átalakulása fejleményének drámai érdeke, el a Szenczey
jelleme, pedig mindkettő fontos a katasztrófára. Szerző ha e pontra
figyel, mintegy kényszerül Szenczeyt  kellőbb világításba
helyezni, jobban marquirozni Charlotte jellemét és czélját, mi mind
természetesebbé, erősebbé tehette volna a katasztrófát. Igy nemcsak
nem érdeklődünk eléggé, de egy s mást nem is értünk. Azt értjük,
hogy Charlotte menekülni akar férjétől és mást szeret, azt is
értenők, ha férjét azért csukatná az őrültek házába, mert ez
halálát idézhetvén elő, Szenczeyhez férjhez mehetne, de azt nem
értjük, hogy mint Szenczeynek nem neje, a Szenczey pénzén hogyan
akar nagy szerepet játszani a fensőbb társaságban, hol mindkettőjök
vagyoni viszonyát igen jól ismerhetik. Szerepet játszani ugyan így
is lehet, de nem ott és úgy a hogy Charlotte szerethetné, ki a
fensőbb világnak nemcsak fényét szomjúhozza, hanem hódolatát is, s
a társadalmi magas állás egész varázsát, legalább így van az első
felvonásban megindítva. Ha csak pénzt szomjuhoz, akkor könnyebben
elérheti vala czélját úgy, hogy elszökik kedvesével, ha csak
szerelmet, akkor azt az elvonultság jobban elleplezi. Szigligeti
nem tudta a Charlotte jelleme fejlesztésében a letett alkatrészeket
összeolvasztani, s ezt érezzük az utolsó jelenetekben is. Charlotte
halála lehetett volna a megaláztatás és szerelem kétségbeesése,
külön is, együtt is, de így kivíve egyik sem. A harmadik
felvonásban megbénul a mű; e bénaságot, sőt organikus hibát sokkal
tudja  ugyan takargatni a szerző, de a
többszöri látás és gondosabb vizsgálat mind élénkebben
érezteti.

Azonban így is annyi jó oldala van, hogy még sokáig tapsok közt
fog adatni; idővel feledésbe mehet, nem halhatlan mű, mint
Szigligeti legjobb művei sem, de a szerző neve halhatlan lesz
drámairodalmunk történetében, mert egy korszak képviselője, mely
maig sem végződött be, s melyet nem szün meg újabb diadalokkal
jelölni. 


STUART MÁRIA.



Irta Schiller. Forditotta Szenvey József.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1865 november 8-án.

Egy uj szinésznő és franczia uj szinmü voltak a közelebbi két
hét drámai ujdonságai. Nagy közönség gyült fel mindkettőre, taps is
volt elég, talán kelleténél is több. Most már nem volna egyéb
hátra, mint megbirálni mindkettőt. De miért birálni egy még kezdő
szinésznőt, miért bonczolgatni egy már ismert franczia drámairó
müvét, midőn annyi minden birálat nélkül suhan át irodalmi, sőt
politikai életünkben is? Rendesen megbiráljuk a drámákat, de
nagyrészt hallgatunk az irodalom másszemü termékeiről. Szigoru
szemle alá veszszük a szinész jatékát, de a magyar politikai
szinpad szereplőivel csak kivételkép foglalkozunk. Im most is
öt-hatszáznál több szereplő lépett föl; mennyi beszédet hallunk,
programmot olvasunk s mégis egyikre sem pazarlunk annyi analysist,
a mennyit egy kis egyfelvonásos vigjátéktól sem szoktunk sajnálni.
A drámairót  keményen megleczkézzük, ha más czélt ér
el, mint a melyet maga elé tüzött: de azt szó nélkül hagyjuk, ha
valamelyik követjelölt a Lajtán inneni és tuli országok érdekeinek
ellenkezését mutogatván, épen csak azokat az édekeket emliti,
melyek legkönnyebben kiegyenlithetők. A szinészben megrójuk, ha nem
tudja szerepét, ha elvéti az értelem vagy indulat hangsulyát: a
követjelöltek összebeszélhetnek mindent, eltürjük, ha egyik
esetenkénti érintkezés helyett esetlegest mond, a másik pedig,
midőn bizonyos ügyek közösséget akarja kiemelni, had- és békejogot
emleget, melyek tulajonkép fejedelmi jogok. A drámiróban
kigunyoljuk a dagályt, a természetellenes képeket: a követjelöltek
dagálya és rossz hasonlatai iránt gyöngéd tisztelettel viseltetünk
s nem bánjuk, ha veszélyes betegségben sínlődő emberről beszélnek,
ki a patikai kontó miatti aggodalmában nem meri gyógyittatni magát,
vagy ellentétes evezőjü hajóról, mely legbiztosabban eléri a révet.
A szinészt hibáztatjuk, ha tehetsegéhez nem illő szerepben lép föl,
vagy ha untalan kiesik szerepéből: a követjelölttől nem vesszük
rossz néven, ha akár Móze szerepében izetlenkedik, vagy ha követelő
kevélységét sehogysem tudja eltakarni a szerénység palástjával. A
drámairót csaknem üldözzük valahányszor nem müvészi eszközzel
vadászsza a hatást s költőből szemfényvesztővé válik: a
 követjelölt kiméletre tarthat számot,
még akkor is, ha teljesithetlen igéretekkel lelkesiti választóit;
ha az elemi csapások által előidézett inség ellen is törvénynyel
akarja biztositani az országot; ha minden indirect adót a magyar
nép szellemével megférhetetlennek nyilatkoztat; ha annyi mindent
igér, mennyit a legnagyobb ország budgetje sem bir el s mégis az
adó leszállithatását erősiti. A kezdő szinészt szigoruan itöljük
meg: a politikai pályára először is követjelöltként föllépett kezdő
politikus iránt türelmesek vagyunk s azt sem kérdjük: adta-e
tehetségének, jártasságának, vagy politikai jellemének valami
bizonyságát a köz élet vagy irodalom terén? Oh boldogtalan
drámairók és szinészek, kiket mindenki birál s mégsem tudtok nagy
müvészekké válni! Oh boldog követjelöltek, kiket senki sem birál s
mégis politikai notalibilitásokká emelkedhettek!

A politikai élet ez annyira kritikus s mégis kritikátlan
napjaiban vajon helyes-e, hogy egyedül csak a szinkritikus kivánjon
valóságos kritikus lenni? Vajon nem illő-e, hogy tanuljon egy kis
türelmet, elnézést és kiméletet a polítikai kritika közlönyeiből?
Vajon, ha a művé szeti dolgokban szigoruan járunk el s a
politikaiakban enyhén, nem azt fogja-e hinni rólunk a külföld, hogy
a művészetben haladunk, de politikai müveltségünk hanyatlóban? Kár
volna  ily igazságtalan itéletre bárkinek is
ürügyet szolgátatni. Jó lesz, ha a szinkritikus leszáll triposzáról
s türelmes és elnéző igyekszik lenni. Részemről megkisérlem s ha
netalán nem sikerülne, ha kiesném szerepemből, szol gáljon ment
ségemül, hogy nem akaratomon, hanem természetemen mult. Olvasóim
bizonyosan megbocsátják; a kik annyi beszédet és programmot
türelemmel végigolvastak, talán nem lesz nehéz megemészleniök
ráadásul egy nem épen sikerült szinkritikát is.

Bognár Adél Stuart Mária szerepében első kisérletét tette a
nemzeti szinpadon. Némely lap már előlegesen ugy mutatta be e kezdő
szinésznőt, mint a tragikai muzsa rendkivüli kegyenczét. Nem
szoktunk az ily előleges dicsérgetésnek hinni, de most az egyszer
nem csalódtunk. Termete valóban deli s majdnem vetekszik a
Jókainééval. Hangjában sem csalódtunk annyiban, a mennyiben rekedt
lévén, nem itélhetünk róla s igy remélhetni, hogy e tekintetben is
igazolható lesz amaz előleges bemutatás. Nagyobb baj az, hogy
szavalata egyhangu, hangsulyozása olykor hibás, arczjátéka nem
változatos, hanem ez alkalmasint csak a gyakorlatlanság jele,
melyen majd segit az idő. A müvészetben épen ugy nincs ugrás, mint
a természetben, de a gyors fejlődést olykor remélhetni. Némelyek
igen méltánylandónak találták, hogy kezdő szinésznő elfogultság
nélkül, sok  önmérséklettel játszott s egy pár
érzékeny lyrai helyet bensőséggel fejezett ki, de hibáztatták, hogy
a szenvedély egyetlen hangját sem hallatta s a tragikai páthosz
teljesen hiányzott játékából. Ez igaz. De vajon az Athenaeum kora
óta nem üldözi-e a magyar kritika az álpáthoszt oly szenvedélyesen,
hogy végre a valódit is öszszetévesztette vele? Nem vezette-e félre
kritikánk e tekintetben az ujabb szinészi nemzedéket s vajon most
egy kezdő szinésznőt tegyünk felelőssé mindezért? Részemről ily
igazságtalanságot nem követek el. Némelyek azt jegyzik meg, hogy
Bognár Adél szerepének egyetlen oldalát sen emelte ki, s bár
játszott volna kevesebb önmérséklettel, ejtett volna nagyobb
hibákat, csak törekedett volna valami jellemet alkotni Stuart
Máriából; a jellemalkotás a szinészet főfeladata, szavalni a szónok
is tud, a mozdulat és taglejtés szep formáit a világfiak is könnyen
elsajátitják, de hanggal szóval, arczczal, mozdulattal egy más élő
személyt, egy egyént állitani elő, ez egyedül a szinész feladata s
az ide való törekvést a kezdőnél is megvárhatni. De vajon oly
könnyü-e Stuart Mária szerepe, vajon nem oka-e annak félig-meddig
Schiller is, hogy e szerepet kész és kitünő szinésznők sem mindig
ábrázolják eléggé találó felfogással. Stuart Mária hálás szerep,
mert szenvedő nőt ábrázol a martirság gloriájában, de nem elég
drámai és tragikai.  Erzsébet sokkal drámaibb alak. Mária
jelenetei, kivévén a kertit, mind szenvedőlegesek és sorsát a
tragédia folyama alatt nem annyira maga vonja magára, mint inkább
mások áldozata. Az előadásban valamivel drámaibbá és tragikaibbá
kell tenni e szerepet, a költő által megadott, de eléggé ki nem
emelt vonásokat erőteljesebben kiemelve és összhangzásba hozva. Ha
a szinésznő csak egy szerencsétlen szenvedő s önmegadó nőt játszik
benne, e különben annyira szép drámának csak árnyoldalára
emlékezteti a nézőt. Éreznünk kell, hogy Mária szépségében valami
démoni van, mely mind őt, mind környezetét az örvény felé vonja,
hogy e nő egykor a szenvedély pillanatában nagy vétket követett el
s a féktelen szenvedélyek most is csak nyugszanak benne, de ki nem
aludtak. Minderre a Mortimerrel és Erzsébettel való jelenetei tág
tért nyujtanak s még akkor is, midőn a vérpadra indul s Leicestert
meglátja, a vallásos lemondás pillanatában is, föl kell ébrednie
benne a szerelem szenvedélyének, hogy mintegy végküzdelmét
ábrázolja. Szóval a szinésznőnek részvétet kell iránta fölkelteni,
de bizonyos rejtélyes félelmet is. Azonban ily felfogást, ily
ábrázolást nem igen várhatni egy kezdőtől, midőn a legjelesb német
szinésznők is főleg érzelmes oldalról fogják föl e szerepet s
először Rachel és Ristori mutatták meg a világnak a szép, a bűnös,
a vezeklő  és szenvedélyes Máriát. Bognár Adél
második föllépte bizonyosan sikerültebb lesz, kivált ha oly
szerepet választ, mely egyéniségéhez alkalmasb s könnyebben is
felfogható. Azért e szerepből nem itéljük meg, hanem várunk és
remélünk. 


AZ ERDŐ SZÉPE.



Dráma 5 felvonásban. Irta Feuillet Octáv.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1865 november 19-én.

Feuillet Octáv nem tarthat igényt ily várakozásra és reményre.
Régi ismerősünk, nem először lép fel, azonban a türelmes hangulat,
melybe beleringattuk magunkat, inkább védelmére készt, mint
gáncsolására. Feuillet tehetséges regényiró, s mint ilyen lépett a
drámairói pályára. Csoda-e, hogy kevés tisztelettel viseltetik a
drámai forma iránt, mely nem kedveli a regény detailrajzát, sőt
épen nagy vonásokat és gyors cselekvényt kiván. Aztán Feuillet
rendesen tárgyát előbb regénynyé dolgozza fel, s ha tetszést nyer,
csak akkor alakitja drámává? Csoda-e, ha a eetailrajzból
kivetkőzött regény még nem válik drámává, ha csak egy pár oly
részletben mutat fel drámai mozzanatokat, melyek a regényben is
drámaiak voltak? Bizonyára mindez természetes, valamint az is, hogy
mig az iró kettős nyereséget préselhet ki ugyan  egy
tárgyból, nem fog felhagyni vele s bármit beszéljen az idealista
kritika, egyaránt zsebredugja a regény tiszteletdiját s a dráma
tantièmét. A franczia uj dráma e drámaitlan hajlamának csak a
kormány vethetne véget, ha megtiltaná a regényiróknak a drámairást,
vagy legalább azt, hogy saját regényeikből drámát irhassanak,
azonban a franczia kormány sokkal szabadelvübb, sokkal inkább
tiszteli az egyéni jogot, a gondolat szabadságát, mintsem ily
zsarnoki rendszabályra szánhassa el magát. Feuillet a valódi
tragikumot vagy komikumot épen oly kevésre becsüli, mint sok más
társa Francziaországban. Nem emlékszem, hogy egyetlenegy tiszta
tragédiát, vagy vigjátékot is irt volna. Az érzékeny drámát
kedveli, mely jól végződik; hőse majd sohasem bukik meg, hanem majd
mindig megtér. Mintha a franczia drámaköltészetet Kotzebue és
Iffland szelleme szállotta volna meg, mintegy boszuló viszonzásul a
franczia klasszikai dráma igájának, mely alatt Németország oly
sokáig szenvedett. Csodálatos! a restauratio és a juliusi trón
idejében, a béke árnya alatt, a franczia dráma kedvelte az erős
felindulást, sőt a borzalmast is: most a forradalom és háboruk
benyomása közt óhajtja az érzelmes nyugalmat, az idylli hangulatot.
De mégsem csodálatos. A tiszta tragikum és komikum erkölcsi mély
meggyőződéseket kiván s bár Francziaország tizenöt év  alatt
sokat nyert, de abból, mit I-ső Napoleon ideolog szellemnek
nevezett, sokat veszitett, pedig ez táplálja a költészetet költőben
és közönségben egyaránt. Épen azért természetes, hogy Feuillet oly
drámákat igyekszik irni, melyek a közizlésnek leginkább
megfelelnek. Emellett ő az udvar kegyelt költője, a ki kénytelen a
hivatalos lapok vezérczikkeit drámáiba szőni s oly cselekvényeket
gondolni ki, melyek bizonyos irányokat népszerüsitsenek. Feuillet
kitünő tehetségü iró, de helyzete olyan, hogy gyönge drámairóvá
kell válnia. Hibái helyzetéből s nem tehetségéből folynak s azt
épen nem vehetni rossz neven tőle, hogy többre becsüli az udvar
kegyét, mint a kritika bókjait s inkább szereti a szerencsét, mint
a halhatatlanságot. Jelen drámájának hibái is mind helyzetéből
folynak, legfeljebb csak azt róhatni meg, hogy ez uj drámájában
helyzete kényszerüségének inkább alávetette magát, mint a
régebbiekben. E drámáját is alkalmasint regényből irta, vagy
regénynek gondolta. Egy franczia marquis és egy gyáros-családot
rajzol, melyek egy bretagnei faluban élnek és egymást ki nem
állhatják. A marquis szegényedik, a gyáros gazdagodik, amaz
aristrocratia képviselője, emez a democratiáé. E két család
hanyatlását és emelkedését, torzsalkodását és kibékülését mily
könnyen lehetett volna keresztülszőni a regény detailrajzán.
Megismerkedtünk  volna az emberekkel és viszonyokkal s
megértettük volna talán azt is, hogy a marquis kevély testvére
hogyan szeret bele a gyárosba, a kit alig ismer és megvet, a
marquis pedig a gyáros testvérébe, kit oly neveletlennek talál; igy
az előttünk folyó drámai cselekvényből bajosan okosodhatunk ki. Ime
a regényi elemek drámaiatlan nyomása! A tragikumnak érzékenységbe
és megtérésbe fulladása is nagy mértékben jellemzi e drámát. Egy
aristocrata bukása, ki nem akar megalkudni az ujabb kor
szellemével, küzd ellene erényei nemességével, előitéletei
szenvedélyességével, megható és tanulságos lehet egyaránt. De ha az
aristocrata csak azért békül ki a democratiával, mert elpazarolta
vagyonát, mert szegénységre jutott, mert demcorata jóltevője
segélyére szorult, kinek hugát el is veszi vagyonával együtt, ez
nevetséges. A jó Scribe bizonyára vigjátékot csinált volna e
tárgyból, nevetségessé tette volna az aristocratát, ki megveti a
polgárságot, de szereti vagyonát, kigunyolta volna a democratát, ki
gyülöli az aristocratiát, de nem élhet, ha nem marquise lesz a
nője. Ily feldolgozás illenék e tárgyhoz, nem pedig holmi
Kotzebue-féle érzékenykedés. Talán Feuillet tudta volna ezt igy is
feldolgozni, de helyzete nem engedte. Neki egy csoport vezérczikket
kellett beleszőni az aristocratiáról és a democratiáról s hirdetni
mint kormányparancsot:  «Szegényedő franczia aristocraták,
vegyétek el a gazdag polgárok leányait, gazdagodó democraták,
házasodjatok az aristocratiába, s mindketten támogassátok a
kormányt.»  


1866







A BENOITON CSALÁD.

Vigjáték 5 felvonásban. Irta Sardou Victor,
forditotta Csepregi Ferencz. Előadatott a Nemzeti Szinházban 1866
május 16-án.

Sardou az ujabb franczia vigjátékirók között kétségkivül a
legjelesebb tehetség, de nekünk ugy tetszik, hogy ez se neki, se a
franczia költészetnek nem válik nagy dicsőségére. Semmi sem
bizonyitja annyira a franczia költészet hanyatlását, mint az, hogy
vigjátéka is hanyatlik. Ebben mindig kitünő volt a franczia,
legkitünőbb az összes európai költészetben; másban az olasz,
spanyol, angol és német mindig tudott hasonló vagy nagyobb költőt
szembeállítani a francziával, de Molière minden vigjátékirót
felülmul s általában a franczia vigjátékot egy nemzet költészete
sem multa felül. Emlékezzünk csak vissza a franczia költészetnek
1848 előtti korszakára. Scribe nem állott egyedül, jeles társak
környezték. Sokban gáncsolhattuk őket, de el kellett ismernünk
bennök a találékonyság gazdagságát, az önkénytelen vidámságot, s a
forma erős érzékét. Ideálismusok nem volt fennszárnyaló, a molièrei
 mélységet egyik sem közelitette meg, de
nem hiányzott bennök se az eszmei tartalom, se a józan tapintat.
Most mind ennek napról napra kevesebb nyomaira találhatni s valóban
irigyelnünk kell azt a boldog együgyüséget, mely egy magyar
tárczairóval a napokban azt mondatta: «Ha Sardounak ideje volna
hozzá, kétségtelenül Molière volna.»

Mi most a franczia vigjáték? Egy csoport genreképnek
cselekvénybe erőltetése benső organismus nélkül. A genreképek közül
ezt, vagy amazt érdekesnek, hűnek találhatod, de a valódi drámai
cselekvényt hiában fogod keresni. Régebben ha semmi egyéb nem volt
is francia vigjátékban, a fejlődő és kerek cselekvény soha sem
hiányzott. A drámai formát, mint a hatás egyik főeszközét mindenki
tiszteletben tartá, Sardou ezt becsüli legkevesebbre. E legujabb
vigjátékának legalább is két felvonását veszi igénybe az expositiv,
s csak a harmadikban kezdődik a bonyolódás. S ez még nem elég. A
két első felvonás alatt azt hiszszük, hogy a mű hőse Champrosé
marquis, ki házasodni indul a világba, s kit Clotilde barátnője
bevezet a Benoiton családba. Benoiton egy meggazdagodott gyáros,
kinek három leánya s két fia van. A leányok legnagyobbika Mártha
férjnél van, a más kettő Jeanne és Camilla hajadonok. Mindenik
fényüző s az ujabban lábra kapott hóbortos divat bolondja. Anyjok
 nem gondol velök és sohasem ül otthon.
A két fiu közül a 10–12 éves Fanchonnak gyermekjátéka is
speculatio, a nagyobbik Theodul pedig egy korhely diákocska. Ide
járul még a család ismerőse, Adolphine, egy agg szűz, ki festi
magát, czifrán és izléstelenül öltözködik; továbbá két gavallér,
Stephen, Benoiton unokaöcscse, ki Camillának udvarol, Formichel
Pendent, ki pénzeért Jeannet akarná elvenni. A két első felvonás
leginkább azzal telik el, hogy személyeit a szerző
széltiben-hosszában bemutatja, mintha nem is drámát, hanem regény
akarna irni. A szinpadon, épen mint az utczán nagy sürgés-forgás,
de a cselekvény áll, nem halad. Látunk egy csoport csodásnál
csodásb női öltözéket, de a jellemek fejlődését hiába várjuk. E két
első felvonás oly képhez hasonlit, melynek nincs háttere, minden
előtérben van, s a legkiáltóbb szinek vegyitvék össze. Ha valami
kiemelkedik, az leginkább az a körülmény, hogy Champrosének
megtetszik Jeanne s minden arra mutat, hogy ők fogják képezni a
cselekvény központját.

Azonban várakozásunkban csalatkoznunk kell. A harmadik
felvonásban az egész cselekvény Benoiton nagyobbik leánya, Mártha
és férje, Didier közül kezd forogni. E jó ember egészen üzletének
él, hogy családjának minél fényesebb jövőt biztositson.
Elhanyagolja nejét, ki ugyan nem keres udvarlót, de vadászsza a
 mulatságot, pazarol és bolondja a
divatnak. Végre Didier Clotilde figyelmeztetésére megbánja, hogy
oly keveset foglalkozott családjával, s egy pár órát szentel
nejének. Először is összevesznek. Mártha nem akar felhagyni a
divatkorsággal, Didier megtiltja neki bizonyos szörnyű drága
csipkeszegélyzet megvásárlását. Mártha azért is megveszi. A férj
dühbe jő, s mert nem tudhatja, hogy neje honnan kapott reá pénzt,
gyanakodni kezd Champroséra. Azt hiszi, hogy nejének kedvese. E
gyanut megerősiti benne Adolphine pletykája, mely szerint Martha és
Champrosé még Dieppeben megismerkedtek egymással és később Párisban
is találkoztak. Kinozza a féltékenység, pedig ok nélkül. Mártha azt
a pénzt, melylyel ama drága csipkeszegélyzetet vásárolta, egy
lóversenyi fogadáson nyerte. Hogy miért nem vallja be ezt férjének,
nem érthetni eléggé. Bajosabb a másik gyanu alól kitisztítni magát.
Ő ugyan ismeri Champrosét, de sohasem volt kedvese. Dieppeben
ismerkedtek meg véletlenül, Martha uralmában a szerencsejátékhoz
folyamodott, vesztett s nem volt miből fizetnie. Champrosé elég
udvarias volt megkinálni erszényével. Martha Párisba érve, irt
Champrosénak s találkozást, kért töle, hogy visszafizethesse
adósságát. Ennyi volt köztük minden viszony. De a férj
féltékenysége nem enyhül, sőt növekedik, mert Clotilde Champrosénak
az adósság  ügyében Marthához irt leveleit, azt
hivén, hogy Márthára nézve compromittáló is lehet bennök, elégeti
épen akkor, midőn a férj a szobába lép.

A férj most már egészen hűtlennek hiszi nejét, annyira, hogy
saját gyermekét sem tartja magáénak, hanem a Champrosénak. Clotilde
bajba ejtvén barátnőjét, meg is akarja menteni. Valami ötlik
eszébe, mit bizvást elengedtünk volna vínni neki mind a költőnek.
Didier gyermeke beteg. Clotilde fölhasználja az eseményt s az
atyának, épen midőn Champroséval társalog, azt adja tudtára, hogy
gyermeke meghalt. Didier e hirre megrendül, mig Champrosé csak
udvariasan sajnálkozik. Clotildenek épen ez kellett. Fölfejti
Didiernek, hogy ha Champrosè atyja volna gyermekének, bizonyosan
elárulta volna magát fájdalmával, de minthogy ez nem történt,
megnyughatik saját atyaságában. S Didier csakugyan kigyógyul
gyanujából, féltékenységéből, s minthogy Martha már azelőtt
kigyógyult divatkorságából, boldogul élnek.

E jelenetnél otrombább valamit rég nem láttunk a szinpadon, s
nagyon csodálkozunk, hogy akad magyar kritikus, ki azt Salamon
itélete merész, de azért épen nem rosszul alkalmazott körüliratának
nevezi. A jelenet cynikus oldalát nem is emlitjük; lehet, az iró
azt hitte, hogy Salamon itéletének hasonmását irja, de valósággal
 parodiáját irta meg. Salamon itélete
igen természetes és jól számitott, de a Clotilda ötletében egy
csepp józan ész sincs. A salamoni anyák egyike biztosan tudhatta,
hogy a gyermek az övé, de vajjon, Champrosé, ha valódi udvarló lett
volna is honnan tudhatta volna azt, hogy a gyermeknek valósággal ő
az atyja, sőt honnan maga Martha is? Didier azzal, hogy Champrosé
közönyén megnyugszik, valósággal bárgyuságot árul el, pedig a
szerzőnek nem ez volt czélzata. Ily gyönge lábon áll a cselekvény,
ily formátlan valami az egész vigjáték. Husz személye van, s
nyolczczal is el lehetett volna igazitani az egészet; öt
felvonásból áll, s háromba is bele fért volna. De akkor hova lesz
az a sok szellemes és szellemtelen fecsegés, melylyel az ujabb
franczia vigjátékirók a cselekvény s általában a drámai forma
hiányát hiszik pótolhatni? Nem tudom, de annyi bizonyos, hogy a mi
közönségünk is megsokalta s másodszor kurtitva kellett előadni e
kivül-belül hosszu vigjátékot. A mi jó e vigjátékban, az egy pár
genreképi jelenet, melyek leginkább a cselekvény mellékágaiban
jelentkeznek. Sardou sokat megfigyelt az életben, s ügyesen tudja
itt-ott alkalmazni. Egy pár találó genrekép, egy-két jó ötlet
ritkán hiányzik műveiben. Kár, hogy csak jeleneteket ir, s nem
egész darabot, és személyeit csak egy pár jelenetben festi
érdekesen és hiven s nem tud valóban  élő embereket alkotni.
Egy franczia kritikus ezt jegyzi meg róla: «E pillanatban a föld
mindkét féloldalán nincs oly ügyes és elbüvölő bábtánczoltató, mint
Sardou, de végre is csak bábtánczoltató.» Valóban e legujabb
vigjátékának személyei is csak bábok. Nem báb-e az öreg Benoiton,
ki megengedi leányainak az oktalan pazarlást s mégis ugy örül egyik
fia takarékos, sőt nyereségvágyó szellemének s végre is egyik
leányát hozomány nélkül adja férjhez?

Nem báb-e Camilla, ki addig nem akar Stephenhez nőül menni mig
nem lesz egy pár milliója, azután hozzá megy hozomány nélkül is,
csupa szerelemből, kedélyének minden átváltozása nélkül? Nem báb-e
Jeanne, kit oly hamar kigyógyit egy lóversenyi kaland? S miért
szeret bele Champrosé? Nem szükség a szerelem indokait elmondani,
de azt megkivánhatjuk, hogy az, kit oly hibák ellenére is
szeretnek, legalább szeretetre-méltón legyen rajzolva. S nem
bábok-e Didier és Martha, kikben csak itt-ott láttunk némi
szenvedélyt felcsillámlani, s kik oly könnyen javulnak, hisznek és
megnyugodnak? S miféle nő ez a Clotilde, ki oly nagy ostora a
jelenkori házaséletnek s mégis mindig házasitani akarja az
embereket? S mily erkölcsi leczkéket tart!

A szerző látván, hogy a cselekvény nem  igen
magyarázza meg művét, e nővel magyaráztatja meg.

Jaj annak a vigjátéknak, mely cselekvény helyett erkölcsi
predikácziókban keresi az erkölcsi hatást s az erkölcsöt
cynismussal tanitja. 


BÁNK BÁN.



Tragédia 5 felvonásban. Irta Katona József.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1866 május 28-án.

Hagyjuk Sardout, ki, egyik collegánk szerint a mint fennebb is
emlitők, kétségtelenül Molière lehetne, ha volna ideje hozzá, s
térjünk át egy magyar költőre, ki ugyan, ha akart volna sem
lehetett Shakspeare, de Shakspearevel sokkal több rokonságban van,
mint Sardou Molièrevel. Katona Józsefet értem, kinek Bánk bánja
május 28-án került szinpadra. Megvaljuk, kissé rosszul éreztük
magunkat a szinházban. Bizonyos melancholicus hangulat nehezült
kedélyünkre. Szegény Katonát, ugy látszik, hogy épen ugy üldözi a
sors halála után, mint életében. Mig élt, a censura művének csak
kinyomatását engedte meg, s nem egyszersmind előadatását is. Halála
után enyhült a szigor s a szinmű a maga valóságában adathatott elő,
de csakhamar bekövetkezett a Bach kormánya, Bánk bán leszorult a
szinpadról, s midőn ujra megengedték, kegyetlen törléseket tettek
benne. Bach megbukott, de azért a legmonarchikusabb  – bár
alkotmányosan monarchikus – költő szinműve a régi értelmetlen
törlésekkel adatik. Nem lehetne-e ujabban censurára küldeni? Nem
hiszszük, hogy a mostani censura kitöröljön oly helyeket, melyeket
a Metternich alatti censura megengedett, s melyek csak aesthetikai
tekintetben fontosak, de minden más egyébből ártatlanok. De Katona
Bánk bán-ját nem csak a Bach kormánya alatti censura tollazta meg,
hanem a szinházi rendezőség is. Kétszeresen megcsonkitott Bánk bánt
kell látnunk. Elismerjük a rendezőség jogát a szinművek szinpadra
alkalmazásában, s nem vitatjuk el ezt tőle egy Shakspeare irányában
se, de megkivánjuk, hogy e jog a maga korlátai közt s helyesen
használtassék. A rendezőség e szinművet egy pár oly kihagyással
adatja, melyeket helyeslünk. Az első jelenet kimaradhat, a Micz bán
esetének elbeszélése is a második jelenetben, de hogy a harmadik
felvonásban, Izidóra jelenete, a negyedikben a tizedik,
tizenegyedik, tizenkettedik és tizenharmadik rövid jelenetek miért
maradnak ki, valamint az utolsó felvonásban azok az ok nélküli
kurtitások mire valók, teljességgel nem értjük.

Katonát más tekintetben is üldözi a sors. Midőn szinműve
megjelent, az irodalom hidegen fogadta, a kritika mellőzte. A
szinészeké az érdem, hogy kiemelték a feledékenység porából. Most
az irodalom méltányolja e szinművet,  de a szinészek, ugy
látszik, nem igen kedvelik, mert ritkán hozzák szinre, ha pedig
szinre hozzák, rendesen elrontják. Ez előadást valódi botránynak
neveznők, ha Jókainé, Felekiné és Tóth nem képeznének kivételt.
Jókainénak Gertrud szerepe majd mindig sikerül. Ugy látszik, inkább
otthon van a méltóság, a büszke de hideg szenvedélyek, mint a
megolvadt érzések világában. Illett reá Ottó mondása: «Rettentő
királyi néném!» Felekinének az első jelenet nem sikerült ugyan, de
annál inkább a többi, kivált a harmadik és negyedik felvonásban.
Felekiné Melindája az első felvonásban igen tüzes és sértett volt.
Melinda, az igaz, sértve érzi magát, de egyszerű érzelmességénél
fogva inkább szenvedő, mint erélyes. Midőn Ottó térdel s ő előtte
Bánk bánt említi, az inkább mélázó hangulat, s csak a végén megy át
némi erélybe. Leginkább méltányoljuk Felekiné Melindájában azt,
hogy a tébolyodott Melinda lucidum intervallumait jól
megkülönböztette a valódi őrült rohamoktól, melyeket más
szinésznőink összezavarnak. Tóth Biberachja kitünő volt, csak
kettőre figyelmeztetjük. Először midőn Ottónak tanácsot és porokat
ad, vigye jól félre Ottót s beszéljen lassabban, a mint a költő
utasitásában áll. Tóth a szin közepén oly hangosan beszélt, hogy az
elrejtőzött Bánk bán is könnyen meghallhatta. Másodszor, midőn
Ottóval összevesz, egy pár helyt  tüntessen fel némi
szenvedélyes fölindulást. E hideg, ravasz embert csak egyszer
hagyja el nyugodtsága s akkor is pórul jár; erre sulyt helyez a
költő. Lendvay Bánk bán szerepét teljesen tönkre tette. Már külső
alakja sem volt jó. Bánk bán nem ifjoncz, hanem ötven felé járó
férfiú, a mint azt Tiborcz szavaiból is kivehetni. Lendvay a
fönséges, önmagát emésztő, és mély szenvedélyű férfiú helyett,
minden tekintetben egy puzdori lármás ifjonczot állított elénkbe.
Még ennél is nagyobb baj volt az, hogy szerepét igen sok helyt nem
értette. A sok közül csak egyet említek, midőn a második
felvonásban Bánk Biberachhoz igy szól:

Ember! ha még késő nem volna – Oh

Angyal szerezd meg üdvösségemet! mind a két sort Biberachhoz
intézte, holott csak az első sort kell hozzá intézni, a második sor
felkiáltás védangyalához, mintha azt mondaná: oh istenem segits! –
Petur bánt Szigeti játszta, nem neki való szerep s csakugyan az
indulatos, magát és mást örökösen izgató békétlenből egy
phlegmatice elégületlen táblabirót alkotott. A kisebb szereplők
közt csak Paulai nem rontott, ki Ottót játszta. Tiborcz és Mikhál
mindent össze-vissza beszéltek, s összerontották Katona legszebb
gondolatait. Hát mit mondjunk arról a zászlós urról, ki Pontio di
Cruce levelét olvasta fel? A legkisebb szerepeket kivált
tragédiákban mindig choristák játszák,  kiknek
legtöbbje jól énekelhet ugyan, de értelmesen beszélni nem tud.
Miért nem játszhatnák az ilyeneket harmadrendű szinészek, vagy ha
ezekből nem telik, oly choristák, kik tudnak beszélni? Ha ezekből
sem telik, ott van a conservatorium, melynek növendékei, uj
szabályok szerint, szinházi gyakornokok is egyszersmind. Ily
csekély szerepekben föl lehetne használni őket. Lehangolva tértünk
haza a szinházból s e benyomás alatt irunk. De talán elég is a
gáncsból. Jól tudjuk, hogy tragédiánk legfőbb bajain nem segithet
se kritika, se országgyülés, se igazgató, se rendező, de a
kisebbeken segithetnének valamit a szinészek, az igazgató és
rendező. Ily mű, mint Bánk bán, több készületet érdemelne meg; e
halhatlan mű nem soká oda jut, hogy csak az operaszövegből fogja
élvezni a közönség.  


1867







A FRANCZIA CLASSIKAI DRÁMÁRÓL.

Néhány vonással rajzolni szándékozom a franczia classikai dráma
aranykorát. Bocsánatot kell kérnem, hogy részletes és kimerítőbb
tanulmány helyett csak töredékes vázlatot nyujtok s mintegy előre
lehangolom olvasóim várakozását és részvétét. De ily vázlat sem
épen fölösleges irodalmunkban, hol a franczia classikai drámáról
oly keveset irtak s talán szempontjaim annyiban némi érdeket
gerjeszthetnek, a mennyiben épen olyan távol állanak a franczia
kritika túlzó dicsőítésétől, mint a németek öntetsző s olykor alap
nélküli szigorától.

A classicismus a költészet egyetlen nemében sem gyakorolt oly
jótékony hatást, mint a drámai költészet terén. Az eposban, lyrában
nem szült semmi nagyobbszerűt, leginkább csak formaérzéket költött
fel, de a drámai költészet fejlődésére, különösen a tragédiára,
lényegesen, bensőleg folyt be. Bátran kimondhatni, hogy a
classicismus kovásza nélkül  majdnem lehetetlen lett
volna kifejlődni a keresztyén tragédiának a mysteriumokból. E benső
hatás kiváltképen abban rejlik, hogy a tragikum kiképzését
elősegítette. A keresztyén drámai költészetben mindenütt a vígjáték
fejlődött előbb s csak azután a tragédia, ellentétben a göröggel,
hol a komédia csak követte a tragédiát. A keresztyén komédia már
fejlődésben volt, midőn érintkezett a classicismussal, s az életből
meríthetve, inkább fejlődhetett, mint a tragédia, mely sehogy sem
tudott kibontakozni a mysteriumok szűk és tragikaiatlan köréből. A
keresztyén komédiának leginkább csak forma tekintetében kellett a
classicismus iskolájába járni, a tragédiának valami egyébért is. A
görög tragédia könnyebben fejlődhetett, mint a keresztyén, mert a
mythos, melyből kiindult, szoros kapcsolatban volt a nemzeti
mondakörrel. Egy szóval a görög vallás nemzeti volt s a hitmondák a
nemzeti történelemnek úgyszólva őskorát képezték. A mysteriumok
tárgya általános volt, mint maga a keresztyénség, s nem volt
kapcsolatban a nemzeti mondakörrel. A görög hitmondákban, melyek a
görög tragédia első tárgyait szolgáltatták, sokkal több volt a
tragikai elem, mint a bibliai történetekben, a szentek életében,
melyek az önmegtagadást, szenvedést és martyrságot dicsőítették. A
középkori spiritualismus siralomvölgyének  nézte a
földet, a megpróbáltatás szenvedéseinek az életet, az
igazságtalanság és bűn diadalainak az emberi eseményeket s a
jutalmat és büntetést egészen a túlvilágra helyezte. Ily felfogás
nem kedvezhetett a tragikum kifejlődésének, mely a tévedések és bűn
nemesisét már e földön felmutatja. A görög hitmondák kérlelhetlen
fátuma, kegyetlen nemesise főelemét képezte a görög tragédiának s
folyvást táplálta fejlődését. A keresztyén szellem fönsége
alkalmasabb volt ugyan egy újabb és mélyebb tragikum levegőjét
előkészíteni, azonban középkori egyoldalúságából a classicismusnak
kellett kiemelni, hogy az emberi életet, a szenvedélyek küzdelmét
más szemmel tekintve, itt a földön is keresse Isten kezét, azaz az
erkölcsi világrend benső kényszerűségét. Valóban a classicismus
érintésére indúl fejlődésbe mindenütt a keresztyén dráma s kezd
tragédiává emelkedni.

E vegyület, e képződés különböző alakulásokat vesz föl, melyek
közül legkifejezőbbek a spanyol, angol és franczia dráma. A két
elsőben a classicismus nem tudott erőt venni a romantikai elemeken,
de nagyban elősegítette fejlődésöket. A franczia drámára nemcsak
bensőleg hatott, hanem külsőleg is: teljes győzelmet vőn rajta s
merev rendszerré erősödött. Föltünő, hogy a classicai rendszer a
dramaturgiában a francziáknál fejlett ki legélesebben  s nem
az olaszoknál, kik mintegy örökösei voltak a classicai műveltségnek
s kikre a classicismus hatása nemcsak irodalmi volt, hanem
politikai is, mert a hajdani Róma nagysága fölébresztette bennök
szétdaraboltságok fájdalmát, az idegenek gyűlöletét, Itália egysége
eszméjét, mely visszakövetelte Rómát egy új köztársaság vagy
császárság fővárosának. E jelenség okait épen nem nehéz fölfejteni.
Olaszország nagy epikusa, Dante, romantikus irányú volt, hatalmas
szelleme roppant befolyást gyakorolt az olasz irodalom fejlődésére;
Olaszország szétdaraboltsága, mely nélkülözte a központot, szintén
akadályozta az ízlés egyoldalú fejlődését, de különben is az
olaszok leginkább a vígjátékot és dalművet kedvelték, mely utóbbi a
classicai tragédiából fejlődve, mintegy pótolta azt. Ellenben
Francziaországban nem nagy epikusok virágoztatták föl a
költészetet, hanem nagy drámaírók; a dráma volt a költészet
legkedveltebb neme, XIV. Lajos udvara, akadémiája, Párisban
központosított Francziaországa fegyelmezte az izlést s a
classicismust tűzte ki eszményül.

Jodelle (1533–73) volt az első franczia költő, ki classicai
minták szerint irta drámáit. Tragédiái között Cleopatra és
Dido a nevezetesbek. Cleopatra prológja bár durván, de
élénken kifejezi azt, mi később a classicismus egyik főirányává
fejlődött: a népies megvetését.  Jodelle pöröl benne a
Confréries de la Passion társaságával, hogy csak a
fapapucsos nép számára irja és játsza színműveit. Ő magasb
színvonalra akar emelkedni, s megpróbálja a görög tragédia
külsőségeit, szelleme nélkül. Azonban az ujság, az ó-kori
történelemből kölcsönzött nevek, bizonyos szokatlan ünnepélyesség,
a pathetikus ékesszólás kisérletei meglepték a közönséget. Jodelle
barátjai a siker lelkesülésében fölajánlották neki a görög tragédia
kecskebakját s mondják, hogy áldoztak is volna egész pogány módon.
E classicai külsőségek lassanként meghonosodtak a franczia
színpadon s némi csira bensőleg is fejledezni kezdett. Jodelle-t
Garnier (1534–90) követte, ki a latin drámát vette példányul és
Senecából merítette lelkesülését. A magán- és párbeszéd
sententiosussága, mely később a franczia classicismus oly jellemző
sajátsága lőn, Garnieren kezdődik. Garnier nemcsak a latin tragédia
utánzását csatolta a görögéhez, hanem más tekintetben is
szélesítette a classicismus körét. Hozzá nyúlt a görög és római
tárgyakon kivül a bibliai történetekhez is, mit Corneille
Polyeucte-ben, Racine Esther és Athalie-ban
követett is. De Garnier sententiosus bölcsesége és szabatos
verselése nem elégítette ki a közönséget, mely cselekvényt várt.
Hardy (1560–1630) épen ezt igyekezett adni, ki nem kötötte magát
kizáróan a classicai mintákhoz,  hanem egyformán fordult
mindenüvé, honnan csak kölcsönözhetett. Írt Jodelle és Garnier
szellemében, utánozta az olasz pasztoralét, a spanyol drámát.
Összevegyítette az ó-kori színpad chorusait, dajkáit, hirnökeit az
olasz Pantalonnal és a spanyol Matamoreval, de a cselekvényre több
gondot fordított, mint elődei s némi visszahatásnak adott
kifejezést a fejlődő classicai tragédia drámaitlansága ellenében. A
romanticismus egy darabig még mintegy küzdeni látszik a
classicismussal. A szomszéd Spanyolország fejlettebb drámairodalma,
mely romantikus irányú, még folyvást hatással van a franciára,
annyira, hogy a győzelmes classicismus egyik hősének Corneillenek
is első tragédiáján, Cid-en, még némi romantikus szellemet
érezhetni.

A XVII. század közepén és végén teljes győzelmet ül a
classicismus Franciaországban. E korszak hősei Corneille Péter,
Racine János és Moliére (Jean Baptist Poquelin). Amazok a tragédiát
emelték a tökély magas fokára, emez a vígjátékot. Corneille 1606.
született Rouenben s ugyanott halt meg 1684-ben. Mintegy
harminchárom drámát írt, melyek közül legnevezetesbek: Cid,
Horace, Cinna, Polyeucte. Racine 1639-ben született
Ferté-Milonban, meghalt 1699-ben Párisban. Legnevezetesebb művei:
Andromache, Britanicus, Bernice, Bajazet, Iphigenia, Phädra,
Esther és Athalie. Molière 
1622-ben Párisban született, s meghalt ugyanott 1673-ban mint
színész. Molière a vígjáték majd minden fajában tett kisérletet és
számos kitünő s nehány remek művet hagyott hátra. Nemcsak a
franczia classicismus, hanem az egész európai költészet legnagyobb
vígjátékírója. Főbb művei: Tartuffe, Misanthrope, Fösvény,
Daudin György, Nők iskolája, Tudós nők, Képzelt beteg.

E három költő legfőbb képviselője a franczia classicismusnak,
mely később mindinkább hanyatlott, de egész a jelen századig
megtartotta uralmát a franczia drámai költészetben. E drámai iskola
kizáróan a görög és római drámát tűzte ki eszményül s
Aristotelesből merítette szabályait, kit némely részben félre is
magyarázott. Igy lett a franczia dramaturgiában szigorú és
áthághatlan szabálylyá a három egység elve, a cselekvény,
hely és idő egységéé. A franczia classicismus a
cselekvényegységet majdnem a görög drámák értelmében veszi,
melyeknek cselekvénye nagyon egyszerű volt. A bonyolúltabb
cselekvényt nem tartja megegyeztethetőnek a cselekvényegységgel s
kizárja a romanticismusnak mind gazdagságát, mind változatosságát.
A franczia classica dráma kevés személylyel a legegyenesebb
vonalban siet célra s bizonyos ünnepélyes magas stylt követel s
innen egyszerűségében néha szegény, egyhangú és szabályos
ünnepélyessége  bele-bele esik a hideg pompába. Az idő
egységének elve Aristoteles félreértésén alapul, ki csak annyit
mond, hogy jó, ha a dráma hajnaltól alkonyig lefoly, de azt
tanácsként mondja s nem állítja föl, mint szigorú szabályt. A görög
drámairók műveiben nem is találhatni e szabály igazolását. A dráma
foly, de nem tudjuk, egy vagy két nap alatt folyt-e le. A költők
általában nem jelölik meg az időt, bár némely dráma cselekvénye
lefolyásának idejét okoskodás utján több napra is tehetni. Például
Sophokles «Trachisi nők» czímű tragédiájában a Thessaliából
Euboeaig terjedő tengert háromszor hajózzák be a személyek, mi
bajosan eshetett meg egy nap alatt. Azonban Sophokle nem jelöl meg
se napot, se órát; a cselekvény a nélkül foly le, hogy az időt
valaki emlegetné. Az igaz, hogy számos görög tragédia egy nap alatt
foly le, de a görög drámának fő elve úgy látszik az volt, hogy az
idő mennyiségéről ne tájékozza hallgatóit.

A helyegységről épen hallgat Aristoteles s vannak oly görög
drámák, melyekben változik a szín. Azonban azon körülményből, hogy
a legtöbb görög drámában nem változik a szín, azt következtették a
franczia classicusok, hogy az egyik föltétele a tökélynek s mint
ágháthatlan szabályt állapították meg. Hogy a görög tragédia az idő
folyamát nem jelölte meg,  többnyire egy helyen történt, az
nagyobbrészt némely külső körülményből folyt. A görög dráma nem
oszlott felvonásokra s a nyugpontokat a chorus töltötte be, mely
közbeszólásával folyvást kisérte a cselekvényt. A chorus
állandósága maga után vonta a hely állandóságát, de a görög
tragédiák különben is csak nehány jelenetből állottak s a
kifejlődés előtti úgynevezett pathosz jelenetekre fektették a
fősúlyt, s így erőltetés nélkül lehetett egy helyre összpontosítani
a tragédia személyeit. Másfelől a görög tragédiaírók trilogiákat
irván s az egymásból folyó hármas darab terjedelmére nézve nem
levén több egy mai drámánál, könnyebben mellőzhette az idő folyama
megjelölését s a hely változását egy-egy részben, miután a második
rész már más helyt történhetett, és hosszú idő választhatta el az
elsőtől. A franczia classicusok elvetvén a chorust, nem írván
trilogiát s általában szinpadjok más alkatú levén, nem volt
szükséges, hogy külsőségeiben is utánozzák a görög tragédiákat. Az
idő és hely egysége jármába hajtván fejöket, kénytelenek voltak
lemondani sok alkalmas tárgyról, vagy a mit feldolgoztak, nem
egyszer erőltetni kellett, hogy egy nap alatt s egy helyen
történhessék. E szabály leginkább a tragédiára volt kártékony
befolyással, a vígjáték kevésbbé érezte, mert tárgyai inkább
megtűrhették. 

Azonban a franczia classicismus nemcsak e szabályokon alapúlt. A
görög tragédiák utánzása mindinkább kiemelte a franczia drámát a
romantikus elemekből. A romanticismus nemzeti hagyományokból
merítette leginkább tárgyait; a classicismus megvetette hazája
történetét s az ó-korba, távol világrészekbe menekült. A tragédia
fönségét nemcsak a régiségben kereste, hanem kizáróan az ó-kori
régiségben. Amazt indokolhatni, mert a régmultban már magában
fönség rejlik, az idő fönsége, s inkább engedi nagyítani a
körvonalokat, mint a jelen, de emez ismét oly egyoldalúság, mely
még szűkebbé tette a classicismusnak különben is szűk körét.
Előszeretettel viseltetett a görög és római mondákhoz,
történetekhez s legfeljebb csak az ó-kor barbar királyaiért és
héber mondáiért tett néha kivételt. Corneille és Racine hazájok
történetéből egyetlen tragédiát sem irtak s elfordultak a nemzeti
mondáktól, melyek az epikai s drámai költészet legmélyebb forrásai.
Csak a vígjáték vette tárgyait a franczia életből, mert a jelennel
levén kénytelen foglalkozni, nem mellőzhette nemzetét. Innen van,
hogy a franczia classicai vígjáték már tárgyainál fogva sokkal
nemzetibb, mint a tragédia, más tekintetben is szabadabb mozgású és
kevésbbé egyoldalú. A franczia classicai tragédia tárgyaiban még
bizonyos állami és társadalmi ranghoz is kötötte  magát.
Főszemélyei csak királyok és királynők, hercegek és hercegnők,
vezérek és hősök lehettek s alább szállani nem tartotta
megegyeztethetőnek a tragédia fönségével. Annyi igaz, hogy az állam
és társadalom legmagasb köreiben a szenvedély korlátlanabbúl
nyilatkozhatik s a tévedés és bűn megrázóbb catastrophot idézhet
elő, s mindig fogékonyabbak vagyunk az oly emberek
szerencsétlensége iránt, kiket szenvedélyök magas polcról buktat
le, mi ritkábban, majdnem kivételesen történvén, emeli a tragédia
fönségét. De ezt kizáró szabálylyá emelni oly egyoldalúság, mely
megint egy csoport tárgytól fosztotta meg a tragédiaköltőket. Nem a
rang költi föl a tragikai részvétet, hanem a tehetség és szenvedély
ereje és Shakspeare megmutatta Othello- s Romeo és Juliában, hogy a
királyi méltóságon és hercegi rangon alul is megtalálhatni a
tragédia anyagát. E szabály egyébiránt inkább Racinetól származik,
mint Corneilletől, ki alantibb körből úgynevezett drámát is írt s
ezek egyikének, Don Sanchenak előszavában azt fejtegeti, hogy a mi
sorsunkbeli emberek szerencsétlenségének erősben kellene hatni
reánk, mint az uralkodókéinak, melyek leginkább kivételességöknél
fogva érdekelnek. Oly nemű eszmék, minők a Diderotéi, ki később a
polgári tragédiát kezdeményezte s kinek nyomán indult Lessing és
Schiller. 

A francia classicismus nemcsak tárgyban, hanem feldolgozási
módban is ellentéte volt a romanticismusnak. Kivált a szenvedély-
és jellemrajzban vehetni észre. Költőiket a görög dráma tanulmánya
itt is félrevezette. Erős érzéket költött föl bennök a nagy
szenvedélyek rajza iránt, de egyszersmind oly módhoz szoktatta
őket, melyre a görög tragikusokat színpadjok alkata és színészetök
szokásai kényszerítették, de a mely alól az újabb színpad és
színészet mindenkit föloldoz. Elfogadott vélemény, hogy a görög
epos és dráma csak typusokat rajzol s nem egyéneket. Nem
tagadhatni, hogy ez állítás alapos, de hogy Homér és Sophokles
jellemrajzai nem épen egy természetűek, az szintén nem alap nélküli
vélemény. Homérban van valami, a mi a typusból az egyén felé hajlik
s typusai is életteljesebbek, mint a tragikus költőké. Ez
természetes következménye volt a görög színész álarcának,
hangcsövének és cothurnusának. Az arc- és tagjáték elveszvén, a
szavalat recitativ énekléssé válván, a költő a legáltalánosb
typikus rajzra volt kényszerítve, különben nem hathatott. A
franczia classicismus elégséges ok nélkül átvette a jellemrajz e
módját, de nem a naiv és erőteljes népiesből táplálkozott, mint a
görög, hanem az udvari szabályszerű- és illemesből, mely a
bensőséget elegantiával korlátozta, a szenvedélyt szónoklathoz
 szoktatta s természetes nyilatkozatait
a styl szépségével akarta pótolni. A franczia classicai tragédia a
legtöbbször nem annyira az embert rajzolja szenvedélyeivel, mint
inkább csak magokat a szenvedélyeket. Ez a franczia classicismus
legfőbb baja. Azt, hogy tárgyairól letörölte a kor, hely és
nemzetiség bélyegét, csekélyebb baj és többé-kevésbbé közös majd
minden tragikai költővel, s ha itt feltünőbb, annak oka egyrészt a
tárgyakban, másrészt a franczia viszonyokban rejlik. A költő nem
léphet ki egészen kora és nemzete köréből s ha kiléphetne,
elvesztené hatása jó részét. Nemzeti tárgyakban minden költő hűbb a
korhoz, mert a jelent annyi concret jelenség köti össze a múlttal,
hogy könnyen megtermékenyíti a phantasiát. Shakspeare, ha az angol
mondákból vagy történetből ír, mindig hűbb a korhoz, mintha
idegenből veszi tárgyait. A franczia classicismus elfordulván a
nemzeti tárgyaktól, e kapcsolatot nélkülözte s mindinkább az
általánosba sülyedt. Shakspeare ó-kori személyei sem hűk a korhoz;
római aristocratiáján- és népén meg lehet érezni az angolságot. De
az angol le nem tiprott aristocratia inkább hasonlított a rómaihoz,
mint a francia, melynek csak címei és előjogai voltak, de máskép
megtörve és megalázva a király udvaronc sergévé változott.
Shakspeare már ezért is hivebben festhette Rómát. De 
másfelől Shakspeare közönsége egy egész nemzet volt, a francia
classicusoké egy udvar; Shakspeare a népiesből táplálkozott, mely
minden időben szélesebb körű, mint egy kiválasztott kör szelleme. A
német kritikusok sokat gúnyolódnak Corneille és Racine görög és
római hőseivel, kik igen hasonlítanak a versailli udvar hercegei-
és hercegnőihez. Valóban Andromache és Hermione keresztyén francia
hercegnők, de vajon Goethe Iphigeniája egyéb-e keresztyén német
leánynál? Vajon szükséges-e, hogy a tragédia személyei kielégítsék
a történelmi kutatók és régiségbúvárok minden követelését?
Mindennek nem sok köze a drámai emotióval.

De bármily félszegek legyenek a franczia classikai dráma némely
elvei és szabályai, mindamellett e korlátok között kitünő, sőt egy
nehány remekművet hagyott hátra. Drámai erős összeütküzések rajzai
ezek tiszta tragikai vagy komikai alapon s bámulatos technika
kiséretében. A fenköltség szelleme lebeg rajtok s nagy gondolatok
tárházai. E tekintetben mindig érdemesek a tanulmányra, sőt más
szempontból is sok tanulság rejlik bennök, szemben a franczia
romanticismussal. A franczia classicismus csak a trágédiát és
komédiát művelte s mellőzte a drámai középnemeket; később épen a
középnemek jöttek leginkább divatba s már alig írnak valódi
tragédiát Francziaországban.  Az idő és helyegység
igája elvettetett ugyan, de a szabadság nagy túlságokra vetemedett
s van elég franczia dráma, mely ötven év alatt történik, három
országban, sőt világrészben. A nagyon is szűk idealismust nagyon is
tág realismus váltotta fel s az igen is egyszerű cselekvényt nagyon
is bonyolúlt, tele színpadi csinynyel. A szónoklat eltünt, de
helyette az utczák nyelve kapott lábra. A régiség és rang korlátja
összetört, de a törvényszéki terem és börtönök titkainak egész raja
lepte el a színpadot.

Racine nagyobb tragikai költő, mint Corneille, de Corneille
tulajdonkép a franczia tragédia megalapítója, s az ő vállain
emelkedik Racine. Midőn Corneille föllépett, a franczia drámai
költészet nem volt egyéb, minp a régi görög, az uj olasz és spanyol
dráma keveréke jellemek és szenvedélyek rajza nélkül. Corneille
művészetté emelte mint külső-, mind belsőleg. «Cid»-jével
először kisérlette meg a tragédiának művészibb formát adni.
Menteur vígjátékával szintén alapját vetet meg a franczia
vígjátéknak s egyengette Moliére útját. Az úgynevezett drámára vagy
néző játékra, melyet akkor tragikomédiának neveztek,
Nicoméde és Don Sanche darabjaival ő nyujtotte lőször
művészibb mintát. Egyszersmind a franczia drámai nyelvnek is
megalapítója. Cid, Polyeucte, Cinna, Horace czímű tragédiái
legjobb művei, mint a  melyekben a jellemek alkotják a
helyzeteket, míg a többiekben a helyzetek uralkodnak a jellemeken.
Corneille tanúlta és utánozta a régieket, de a három egység
szabályait inkább csak tisztelte mint szerette. Cidben még nem
tartja meg a hely egységét. A spanyol dráma hatása alól még nem
tudta magát egészen kivonni. Lope de Vega drámáiból átvette a
hatásos helyzetek iránti előszeretetet a jellemek kárára, mivel
aztán megrontá tehetségét. Corneille kedveli a heroismust, az
erkölcsi hősiességet rajzolni mind férfi-, mind nőszemélyeiben, kik
inkább bámulatot keltenek a nézőben, mint megindulást. Férfiai
félistenek, női hősök. Ezért mondotta La Bruyére: «Corneille úgy
festi az embereket, a minőknek kellene lenniök. Több van bennök
olyan, a mit bámulhatni, mint a mit utánozhatni.» A nagy eszmék,
dolgok és emberek iránti előszeretetet a franczia szellemből
merítette s költőivé emelve visszalehelte nemzetére. Bizonyos római
erényt hirdet, keresztyén szellemmel vegyítve, franczia finom
formák alatt: az önmegtagadás, a becsület és hazaszeretet
szenvedélyeit, szemben a szív más szenvedélyeivel. Ez
népszerűségének egyik fő forrása. Corneille hatása sokkal nagyobb
volt nemzetére, mint egyelőre látszik. A nagy forradalomban, a
pártok küzdelmei, a vallás, hazaszeretet, szabadság, nemzeti
becsület örjöngő önfeláldozásai közepett, a szószéken,  a
vérpadon, az ágyúk zajában mindenütt megérezhetni Corneille
szellemét. Méltán kiált fel egy franczia kritikus Corneilleről
szólva: «Mi a hősiesség bálványzói vagyunk s nyomoraink örvényében
is tapsolunk annak, a ki nagy szerepet játszot velünk a világ
színpadán, s megnyeri nekünk az emberiség tapsát. Isten ne adja,
hogy a hősiesség iránti babonás lelkesülésünk kiapadjon. Ez lelkünk
aczélrugója; ez adja vissza nekünk mindig a dicsőséges békét s a
tiszteletes nyugalmat. Isten ne engedje, hogy a nagy Corneille
valaha népszerűtlen legyen színpadunkon, mert az nap megszünnénk
nagy nemzet lenni.»

Azonban Corneillenek a hősies iránti előszeretete akadályozza őt
abban, hogy valódi tragikai költő legyen, s műveinek véghatása
tragikai erős felindulást keltsen fel bennünk. Majd mindig a
kötelesség és szenvedély közti küzdelmeket festi, mi a tragikum
egyik legfőbb forrása, de személyei a legtöbbször hősiesebbek,
mintsem szenvedélyeik martalékai s így valódi tragikai alakok
legyenek. Mily szép mű Cid, mily drámai erős összeütközések között
foly le. De mi a véghatás? Rodrigo is Chiméne is hű marad
kötelességéhez, szerelmök ellenére legyőzik szenvedélyöket. Vér
választja el őket egymástól, Chiméne atyja vére, melyet Rodrigo
ontott ki atyja becsületéért. Nem lesznek ugyan egymáséi, de a
költő sejteti, hogy később boldogulni  fognak.
Féltettük őket, de már nem sajnáljuk, meg nem sirathatjuk s csak
félig örülünk boldogságuknak. Ez nem tragikai hatás s valóban senki
sincs a költők között, ki a tragikai erős összeütközéseknek több
tapintattal tudna jóra fejlést adni, mint Corneille. De ez nem az
igazi tragédia. A közönség minden bámulata mellett is érezte ezt,
mi később némi visszahatást idézett elő s ezért fogadta a mindjárt
Corneille sikeri után fellépő Quinaultnak műveit meg nem érdemelt
tapssal, mert felindulás után esengett, s ha Quinault nem is
hatotta meg tragikailag, legalább elérzékenyítette. Végre föllépett
az a költő, ki valóban tragikaivá tette a franczia tragédiát. S itt
kezdődik Racine pályája.

Racine is nagyrészt a kötelesség és szenvedély összeütközéseit
rajzolja, mint Corneille, de de hőseivel nem győzeti le
szenvedélyeiket, hanem martalékaikká teszi, ezért műveinek hatása
tragikaibb. Neki nem a hősiesség, hanem a szenvedélyek van
előszeretete s úgy nem csak tragikaibb, hanem a szenvedélyeket is
élélnkebben rajzolja, különösen a női szenvedélyek rajzában mester.
Corneille legszebb szerepei azok, kik szenvedélyöket feláldozzák a
kötelességnek. Mindnyájan hősök, kiket a költő erős összeütközések
küzdelmei közé helyezett, de ők erősbek helyetöknél s
győzedelmeskednek rajtok. Chiméne és  Rodrigo feláldozzák
szerelmöket részint a szülői kegyeletnek, részint a becsületnek.
Paulina szereti Severust, de hű marad Polyeuctehöz; Augustus többre
becsüli a kegyelmet a törvényes boszúnál, Horatius feláldozza
nőtestvérét hazájáért. Racine nem hősöket rajzol, hanem
szenvedélyes embereket, kik nem tudják legyőzni szenvedélyöket s
örvényébe sodortatnak. Phædra, Roxane, Athalie, Hermione, Orestes,
Pyrrhus mind ilyenek. Látni való, hogy Racine tragikuma sokkal
erősb s rokonabb a Sohpokles és Shakspere tragikumával. A moralista
ugyan azt mondhatja: Corneille arra ad példát, hogy milyen legyen
az ember; Racine, hogy mitől őrizkedjék s úgy a hatás egyenlő
becsű. Az erkölcsi hatást megengedhetni, de nem a tragikait. A
moral csak úgy része a tragédiának, ha a félelem és a szánalom
költészetté olvasztja. A hősies, a szenvedély legyőzése bámulatra
indítja a szívet, de sem félelemre, sem szánlomra. Az érdemetlen
szenvedés szánalmat költ fel, de haragot és elkeseredést az
igazságtalanság ellen, s így a legkellemetlenebb érzést. Az oly
szenvedés, melyet szenvedély és tévedés idéznek föl az emberre,
mindig tiszta szánalmat kelt föl, melyet nem zavar meg se bámulat,
se keserűség. Ez a tragikai érzés. Krisztus, midőn a tévedők-,
bűnösök- és szenvedőkhöz vonzódott, a legemberibb indulatnak
hódolt, ugyanannak, mi a tragikum  forrása. Corneille ezt
kevéssé érti, Racinenak ebben rejlik legfőbb ereje. Corneilleben
némi epikai szellem lappang, Racine egészen drámai. Corneille
kevésbbé doctrianire s nem épen merev classikus; Racine
doctrinaire, merev s a classicismusnak szigorú törvényhozója, de
egyszersmind ő az, ki a tragikumot a francziáknál először képezte
ki a maga teljes erejében. Corneille a franczia művészi tragédia
kezdeményezője, Racine tökélyesítője; Corneille termékenyebb, de
egyenetlenebb; Racine kevesebbet írt, de kivéve ifjúkori
kisérleteit, majd minden művében a költői magasság egyenlő fokán
találjuk.

De mindkettőt felülmulja a franczia classicismus harmadik hőse,
Molière; ő legnagyobb az ujkori vígjáték-költők között, sőt az
ujkori komédiának épen úgy képviselője, mint Shakspere a
tragédiának. A három egység elvét ő is híven követi, mint trgikus
társai, de kevesebb hátrány kiséretében ő is inkább typusokat
rajzol mint egyéneket, de jellemei mégis mintegy középalakok a
typus és egyén között. Tárgyait nagyrészt a franczia életből vévén
s kora, sőt az egész európai társadalmi élet hibáit ostorozván,
sokkal nemzetibb, s mégis szélesb körű, mint tragikus társai.
Shakspere vígjátékaiban a személyek egyénibbek, elevenebbek, de
szetkezetre nézve hátrább állanak, mint Molière darabjai.
 E mellett Shakspere vígjátékai majd
mind vagy bohózatok, vagy legalább hajlanak a bohózat felé. Moliére
is írt bohózatokat, sőt azzal kezdte pályáját, de aztán mindinkább
emelkedett a fenső komikum felé. Egyetlen ujabbkori költő sincs, ki
oly valódi és mély komikum alapján építi föl műveit, mint Moliére.
Komikai conseptiói épen oly tanulmányt érdemelnek, mint Shahspere
tragikuma. A vígjáték-írók hamarabb elavúlnak, mint a tragikusok.
Hogy Moliére nem avúlt el, annak oka leginkább ama bámulatos
művészetben rejlik, mely az idő szerintibe általános érdekeket
tudott önteni, mely egykép ismervén a szív és színpad titkait, a
hatás belső sé külső eszközeit szerencsésen egyesítette.

Molière föllépte előtt a franczia vígjáték nem volt egyéb, mint
durva keveréke a classikai, olasz és spanyol vígjáték
reminiscentiáinak. Larivay Péter volt az első, ki a XVI. század
végén némi jellemzésre törekedett, s kinek Fösvényéből Molière is
kölcsönzött egypár vonást. Általában a franczia komédia első
kisérletei bizonyos nevetséges helyzetek összefűzései voltak
jellemek nélkül, a természetes komikum helyét a túlhajtott,
természetlen vagy képzelt bitorolta, személyek helyett bizonyos
hivatalok és állások typusai szerepeltek, minők orvos, kapitány,
biró, szolga, a cselekvény valószinűsége épen nem tartatott
szükségesnek s alig  volt némi szorosb kapcsolata a
jellemekkel. A cselekvény tárgya rendesen görög és latin, majd
spanyol vígjátékból vétetett, a bohózatos elem pedig, mely legfőbb
fűszerét képezte a franczia vígjátéknak, az olasz bohózatokból, de
némely jelek már arra mutattak, hogy a vígjáték fejlésnek indúl. A
franczia könnyedség és elmésség némi jelei a durva kisérletekben is
mutatkoztak. Némely czélzások a napi eseményekre előre hirdették,
hogy a vígjáték törekszik szorosb kapcsolatba jönni a jelen
élettel. A bohózatos elem torzitásaiban már meg lehetett ismerni az
emberi élet rajzának egy-egy igaz vonását. Corneille föllépte
különösen elősegítette a komédia fejlődését és egyengette Moliére
útját. Igaz ugyan, hogy Corneille csak azt tette, a mit Hardy t. i.
spanyol drámákat és vígjátékokat ültetett át franczia földbe, de
mind cselekvény, mind jellemzés, mind dictio tekintetében egy
fejlődési fokkal egyszersmind feljebb emelte mindeniket. Corneille
Melite s még inkább Menteur czímű vígjátékában
helyenként megtalálhatni a komédiának azt a szép nyelvét, melyet
Moliére tökélyesített. A helyzetek és jellemek rajzában is, bár nem
lehet sikerűltnek mondani, oly nemű törekvést lehet észrevenni,
mely Molière fölléptét mintegy jelenti.

Molière bohózatokkal lépett föl, ez volt a kornak legkedvesebb
vígjátéka, s valóban e  művek képezték az akkori vígjátéknak
legeredetibb s legegészségesebb nemét. De a Menteur
előadatása után Molière is egy fokkal följebb törekedett s a
L’Etourdi-t irta, melyet nemsokára a Dépit amoureux,
Precienses ridicules, Sganarelle követtek. Ezek többek mint
bohózatok, itt már a helyzet, az intrigue a fő, de a jellemrajz
sincs elhanyagolva, sőt már a franczia társadalom rajza is helyet
foglal bennök. Innen a jellem- és erkölcsrajz komédiára emelkedett:
a L’École des Femmes (A nők iskolája), L’École des
Maris (A férjek iskolája), L’Avar (A fösvény), Dandin
György oly vígjátékok, melyekben a cselekvény a jelemmel szoros
kapcsolatban áll. Innen egy lépés volt az ugynevezett fenső
komédiáig, mely tisztán a Molière teremtménye s mely nembeli művei
e következők: Le Misanthrope (Az embergyűlölő), Tartuffe,
Les femmes savantes (A tudós asszonyok). Mit értett Molière a
magas komédia neve alatt? Az élet hűbb képét, mint a minő a
közönséges vígjátékoké, oly vígjátékot, mely kerüli a vígjáték
szokott fogásait, színpadi csinyeit, megveti a véletlen és
félreértés komikumát, hol minden természetes ok kikerülhetlen
következményt idéz elő, hol az események valamivel komolyabbak, de
a tárgyalás vidám, mely nem idéz elő nagy kaczajt csak mosolyt,
úgyszólva a lélek mosolyát. Molière költői nagyságát egyaránt
tanusítják  mind a három nemben írt vígjátékai.
Mind a három nemben kora s az emberiség nevetséges oldalait vitte a
színpadra. A Precienses ridicules-ben a fensőbb körök s
általában az elsatnyult salonízlés finnyás és idétlen nyelvét tette
nevetségessé. A tudós asszonyok-ban, mint Arago mondja, a
nevetségesnek legotrombább és szenvedhetlenebb faját, a
tudákosságot állította pellengérre, a pedánsság által
megfertőztetett tudományt, a fölolvasó körök mániáját. Az orvosok
nyegleségét nem egy művében gúnyolta ki, valamint a korabeli
metaphysikusok barbár nyelvét és ködös subtilitásait. A Nők és
férfiak iskolájá-ban a nők és férfiak nevetséges követeléseit
mutatta föl a szerelem dolgában s kigunyolta azt a maig is táplált
előítéletet, hogy a tudatlanság és szolgaság legigazabb záloga az
erkölcsiségnek. A fösvény-ben a fukarságot,
Tartuffe-ben a szenteskedő képmutatást bélyegezte meg. Az
Amants magnifiques-jében az astrologiának adott halálos
döfést. Daudin György-ben a kapaszkodó és hiú szerelmest
tette nevetségessé s egyszersmind a szegény és kevély nemességet. A
Le Misanthrope-ban a nemes szív ferdeségeit hozta színpadra,
csodálatra méltó művészettel, finom tapintattal vivén keresztül,
hogy embergyűlölőjét a néző megmosolyogja, mégis folyvást a
legbensőbb részvéttel csügg rajta. Élesen szemügyre vette az emberi
 szív bohóságait s a társadalom
ferdeségeit. Méltán nevezte Boileau contemplateurnek.

De Molière nemcsak az udvart, környezetét, a franczia
társadalmat vizsgálta nagy figyelemmel, hanem saját magát is.
Költői munkásságát saját élményei táplálták. A házassági
viszonyokat, melyeket vígjátékaiban rajzol, nagy részt saját házas
életéből vette, mely nem volt a legboldogabb. A mi gyöngeséget vagy
nemességet talált szivében, átlehelte személyeibe. A férjek
iskolájában Ariste, az embergyűlölőben Alceste többé-kevésbbé ő
maga. A franczia társadalom és önszivének vizsgálata, erkölcsi mély
érzése, illusiói, szenvedései, türelme «philosophiája képezték
költészete egyik legfőbb forrását. Másik főforrása miveltsége volt:
különösen mindent ismert és tanúlt a vígjáték terén, mit elődei
irtak, s mit csak képes volt megszerezni. Jól ismerte a görög és
római, az olasz és spanyol vígjátékokat. Műveiben nyomaikra is
találhatni, s a mit ellenségei egész a mai napig, mint vádat hoznak
föl ellene, t. i. hogy meglopta elődeit, csak dicsőségére szolgál.
Minden valódi nagy költő elődei vállán emelkedik s eredetisége nem
abban áll, hogy elődei tárgyai- és inventióiból semmit sem használ,
hanem abban, hogy miképen tudja földolgozni és saját szellemébe
olvasztani. Mit Molière Plautus- és Terentiusból vett, az keze
között egészen  mássá vált. Példa reá a Fösvény, mely
egészen franczia és fölülmúlja a Plautus Aululariáját.
Ugyanezt mondhatni arról is, mit az olasz és spanyol vígjátékokból
kölcsönzött. Schlegel állítja föl leginkább e vádat, ki Molièreben
nagyon keveset ismer el s majd mindent megtagad tőle. Nem
fölösleges vizsgálnunk Schlegel egy pár vádját s kimutatnunk
alaptalanságukat.

Schlegel «Über die dramatische Kunst und Literatur» czímű
művének sok érdeme van, de semminemű érdem nem ellensúlyozhatja
azon silány kritikákat, melyekkel e könyvben Molièret sárba tiporni
törekszik. A vígjáték mind e mai napig a franczia költészet legfőbb
dicsősége s Molière, a komikus, majd oly magasan áll az európai
irodalomban, mint Shakspeare, a tragikus. S ime, épen Németországon
állott elő egy nagy tekintélyű kritikus, ki Molièret lenézi, azon a
Németországon, melynek még maig sincs egyetlen kitünő
vígjátékírója, csak Kotzebueval dicsekedhetik s egyik legnagyobb
költője, Goethe, gyöngénél gyöngébb vígjátékokat hagyott hátra. Azt
érhetni, hogy a franciáktól akkortájt annyira megalázott
Németország örömújjongva fogadott egy oly kritikust, ki a
legnagyobb franczia költő dicsőségében gázol, de az megfoghatlan,
hogy Magyarországon is találkoznak oly kritikusok, kik Schlegel
uszályhordozóivá alázták magokat.  Ezelőtt tizennégy évvel
Daudin Györgyöt Schlegel kardjával támadta meg egyik kritikusunk,
ezelőtt négy évvel egy másik szintén Schlegel corpus jurisából
olvasott halálos itéletet Tartuffera. Csodálatos, hogy Fösvénye
ellen még senki sem hivta segítségül Schlegel bölcseségét. Vagy
talán meg is történt, csak én nem olvastam.

De mit mond tulajdonkép Schlegel a Fösvényről? Sajnálja, nagyon
sajnálja, hogy Molière annyira elrontotta Plautust, kinek
Aululariájából kölcsönözte tárgyát. Sokszor veti Molière szemére
azt a léha vádat, hogy latin, olasz és spanyol elődeitől egyet-mást
átkölcsönzött, azonban itt megelégszik azzal, ha kimondhatja, hogy
a mit Plautusból kölcsönzött, tökéletesen elrontotta. És mivel
rontotta el? Szerinte épen azzal, mi a mű érdeme, hogy
alapeszmében, cselekvényben, jellemrajzban különbözik a Plautus
vígjátékától. Schlegel dicséri Plautus egyszerű cselekvényét s
hibáztatja, hogy a Molièreé bonyolultabb; tetszik neki, hogy
Plautusnál az egész cselekvény központja a kincs ellopása, melyet a
fösvény épen az által idéz elő, hogy azt gondosan rejtegeti;
megrója Moliéret, hogy a kincs rejtegetésére nem helyez oly nagy
súlyt, mint Plautus, hogy egy pár fölvonásban a kincsről nincs is
szó s Molière igen művészietlenül lepi meg nézőit, midőn a szolga
az ellopott kincscsel  belép. Ez ellenvetés mind állana, ha
Molière nem akart volna egyebet, mint Plautus vígjátékát
reprodukálni. Azonban történetesen egészen új vígjátékot írt, s
mind alapeszméje, mind jellemrajza másnemű cselekvényt kivánt.
Molière fösvénye harczban áll gyermekeivel fösvénysége és szerelme
miatt s így a jellem és helyzet e bonyolultsága szükségkép
bonyolultabb cselekvényt kiván, mint a minő a Plautusé; a kincs
rejtegetése is épen azért nem válhatik a cselekvény központjává s
csak mint másodrendű dolognak kell szerepelnie. Schlegel oly
követeléssel áll elő, mely szerint Molière kénytelen lett volna
vagy csak Plautust vázolni, vagy saját eredeti conceptióját
megrontani. S vajon miért művészietlen meglepetés az a jelenet,
midőn a szolga az ellopott kincscsel belép? La Fléche nem
haragszik-e Harpagonra, Kleant nincs-e a legnagyobb szorultságban?
A szolgát kettős indok ösztönzi e lépésre: Harpagon elleni gyűlölet
s a segítni kivánás urán, míg Kleant az ellopott kincsben eszközt
talál arra, hogy vagy elszöktesse a leányt vagy lemondásra
kényszerítse atyját.

Azonban halljuk Schlegel fontosabb gáncsait, melyek ha
állanának, valóban megdönthetnék Molière Fösvényét. «Molière –
úgymond Schlegel – a fösvénység minden nemét egy személyben
halmozta össze s mégis az a  fösvény, ki kincsét
elássa s az, ki uzsorára kölcsönöz, bajosan lehet ugyanazon
személy. Harpagon éhezteti lovait, de hát miért van kocsija és
lova? Ez csak oly embert illet meg, ki aránytalan csekély
költséggel bizonyos rang tekintélyét kivánja megőrizni. A komikai
jellemrajz hamar véget érne, ha Molière csak egy fösvény jellemét
rajzolná. Molièrenek legnevezetesb eltérése Plautustól az, hogy
emez csak kincsörzőt állit elénkbe, amaz pedig még szerelmessé is
teszi fösvényét. A szerelmes vén ember nevetséges, az aggodó
fösvény szintén az. Könnyű belátni, hogy ez éles ellentétet szül,
ha a fösvénység szenvedélyéhez, mely az embert különhúzóvá és
zárkózottá teszi, a szerelmet csatoljuk, mely közlékeny és pazar
szenvedély. Azonban a fösvénység jó óvszer a szerelem ellen. Hol
van itt a finomabb jellemzés vagy erkölcsi hatás, minthogy itt erre
kiváló súlyt helyeznek, Plautusnál-e vagy Molièrenél? Harpagont a
mint végignézi a fösvény és a vén szerelmes, mindkettő elégülten
térhet haza a színházból. A fösvény azt fogja magában mondani: «Én
legalább nem vagyok vén szerelmes»; a vén szerelmes pedig: «Én
legalább nem vagyok fösvény». A fensőbb vígjáték az emberi
bohóságokat, bármily feltünők legyenek is, a dolgok rendes
kerékvágásában rajzolja; a mit csak kivételességnek, a
fölfordultság véletlen  szülöttének gondolhatni, csak a tulzó
bohózatba illhetik be.»

Schlegel, úgy látszik, épen oly figyelmetlenül olvasta el
Molière Fösvényét mint a mennyire nem érti a complicált
szenvedélyek lélektani és művészi jogosultságát. Ellenkezést lát
abban, hogy Molière fösvénye elásta kincsét és mégis uzsorára
kölcsönöz. De vajon Harpagon oly fösvény-e, ki abban találja
örömét, ha a holt kincsben gyönyörködhetik? Azért ássa-e el tizezer
tallérát, mert nem akarja uzsorára kiadni, vagy azért, mert nem
akadt még reá jó alkalom? A mű minden sora ez utóbbi kérdést
igenli. Harpagon tizezer tallérát azelőtt való nap hozták haza,
melyen a mű kezdődik. «Mindamellett – mond (I. felv. 5. jelenet) –
nem tudom, jól tettem-e, hogy a tizezer tallért, a mit
tegnap meghoztak, kertemben ástam el.» Már ebből is látszik,
hogy ő nem igen szokott magánál pénzt tartani. «Bizony nem kis
gondot ád – kiált föl (I. fölv. 4. jel.) – ha az ember egy jó csomó
pénzt rejteget magánál s be boldog, ki jól elhelyezte vagyonkáját,
s csak annyit tart kezénél, a mi napról-napra kelt». Molière
az egész műben úgy jellemzi fösvényét, mint egy telhetlen embert,
ki minél több pénzre áhit s ezt fösvénységgel és uzsorával
igyekszik elérni, de sehol se olyannak, a ki a mit bevesz,
rejtegeti, elássa szenvedélyből. Mellőzve a Simon mester jelenetét,
 csak az I. fölv. 5-ik jelenetét
említem, midőn fiának így szól: «Ha szerencséd van a játékban,
haszonra kellene fordítanod s a mit nyersz kiadnod becsületes
kamaira, hogy annak idejében megtaláld. Egyébiránt mellőzve a
többit, szeretném tudni, mire való mind e szalag, mely tetőtől
talpig elborít s nadrág tartani nem elég-e egy féltuczat kapocs?
Szükséges-e parókákra vesztegetni a pénzt, ha az ember saját
természetes haját viselheti, a mi semmibe se kerül? Fogadnék reá,
hogy paróka és szalag husz pisztolra rúg s 20 pisztol évenként csak
8% kamattal 18 livret, 6 sout, 8 fillért jövedelmez.»

Azt tanácsolja-e Harpagon fiának, hogy megtakarított pénzét
elrejtse, vagy azt, hogy uzsorára adja? Nem az uzsorás fösvény
szól-e belőle? Ime, mily alaptalan az egész ellenvetés. Nem Molière
következetlen, hanem Schlegel nem fogta föl Harpagon jellemét s
nagy fölületesen, a kincs rejtegetését és az uzsorát csak magokban
tekintve, a legigazságtalanubbul itélt.

Az az ellenvetés is, hogy miért tart a fösvény kocsit és
lovakat, ha fösvény, csak oly ellenvetés, mint a fentebbi. Molière
vigjátékainak főbb személyei nagy részt a nemesi osztályhoz vagy a
gazdag bourgeoishoz tartoznak. Hogy Harpagon előkelő polgár, több
körülmény mutatja, bár a cselekvény nem tette szükségessé,
 hogy a költő Harpagon társadalmi
állásáról részletes fölvilágositást adjon. Harpagonnak szakácsa és
cselédei vannak, sőt fiának is szolgát tart. Valére nem állhat vala
be hozzá udvarmesternek, ha Harpagon valami obscurus szatócs. Ha a
társadalom alsó fokán állana, szabadon élhetne aljas
szenvedélyének, de igy kötve van, kénytelen megőrizni állásának
külszinét s lehető olcsón uri házat tartani. Ez is egyik komikai
vonás benne. Schlegel követelése itt is, mint mindenütt, csak
rosszabbá tenné a vigjátékot.

A nagy német kritikus megvetőn néz le a törpe franczia költőre;
a fösvénység és szerelem között lélektani ellenkezést lát s
lehetőségét csak a legritkább kivételességnek hirdeti. S ezt
Schlegel mondja, ki bámulja Shakespearet, azt a Shakespearet, ki a
drámairók között leginkább rajzol complikált szenvedélyeket, vagy
jobban mondva különböző szenvedélyekből összeolvasztott jellemeket.
Miért csak Molière kontár, miért nem Shakespeare is? Miért Harpagon
kivételes szörny, miért nem Shylock is, Macbeth is és igy tovább? E
szempontból kiindulva Schlegelnek Shakespeareről szóltában először
is Shylockot kellett volna megtámadni, ily formán: «Könnyü belátni,
hogy az éles ellentétet szül, ha a nyereségvágyat, mely ravasz és
tartózkodó szenvedély, összekapcsoljuk a bosszuval, mely
meggondolatlan és koczkáztató:  a nyereség áhitozása
rendesen jó óvszer a bosszu ellen.» Macbethet igy kellett volna
megtámadnia: Mily össze nem illő dolgokat kever össze az a
Shakespeare; a nagyravágyó azért nagyravágyó, mert koczkáztatni
mer, mert koczkáztató és merész, nem hajt senkire, legkevésbbé a
feleségére s ezt a Macbethet, ki áhitja a koronát, feleségének kell
a véres tettre ösztönözni, Papucshős és királygyilkos, minő szörnyü
kivételesség.» Igy lehet végig menni az egész Shakespearen s
csodálatos, hogy Schlegel e bölcs szempontot, ez éles analysist nem
alkalmazta Shakespearere is? Vagy talán mérsékelnie kell e magát,
mert Shakespeare angol, s az angolok szövetségesei voltak azon
német fejedelmeknek, kiket Schlegel szolgált s kik nem kevesebb
szerencsével harczoltak a francziák, mint ő Molière ellen? Schlegel
tulajdonkép azért hibáztatja Molièret, mi egyik ok arra nézve, hogy
sokkal nagyobb költőnek tartsuk őt, mint tragikus társait,
Corneillet és Racinet, kik nagyrészt egy uralkodó szenvedélyt
rajzolnak, mig Molière gyakran több szenvedélyt vegyit egy
főszenvedélybe, hasonlóan Shakespearehez, bár nem tudja oly
életteljesen összeolvasztani, mint a nagy angol költő. Innen van,
hogy Molière typusai némileg hajlanak az egyénhez és sokkal
közelebb állanak az élethez, mint a franczia classicismus bármely
teremtménye. Ha Molière Harpagonjában hiba  van, az
nem a fösvénység és szerelem vegyitése, mi épen oly természetes,
mint komikai, hanem az hogy nem mindenik olvad egy életteljes
egészszé. Harpagonban van ugyan hiuság, fiatalabb óhajt lenni,
szeretne tetszeni a hölgyeknek, e mellett azért házasodik, hogy
gazdagabb legyen, felesége hozzon valamit a házhoz, azonban mindez
talán élénkebben, természetesben, több változatossággal vegyülhetne
a jellemrajzba. De ki tehet róla, hogy Molière nem Shakespeare? Igy
is nagy költő marad s az európai drámairobalomban egyedül méltó
arra, hogy Shakespeare mellett foglaljon helyet.

A mit Schlegel a Fösvény erkölcsi hatásáról mond, épen
nevetséges. Úgy látszik, azt hiszi hogy a fösvényről,
nagyravágyóról vagy féltékenyről irt művek csak a fösvények,
nagyravágyók és féltékenyek számára készülnek, s az iró erkölcsi
hatása egyedül az, ha a fösvény, féltékeny, nagyravágyó egészen
magára ismer. Igy egyetlen tragédiának, egyetlen vigjátéknak se
volt és lesz soha erkölcsi hatása. A közönség nagyrésze azt fogja
mondani Schlegel szerint én nem vagyok se fétékeny, se fösvény, se
nagyravágyó, nem tartozik rám az egész: a valóságos fösvény,
nagyravágyó, féltékeny pedig kik nem találják meg a rajzon minden
szőrszálukat, rossz photographnak nevezik a költőt s erkölcsi
épülés nélkül hagyják  oda a szinházat, a kritikus pedig
előáll s ir ilyforma kritikákat: Othellónak nincs erkölcsi hatása,
mert sok féltékeny lesz a szinházban, ki igy fog szólni:» Én
legalább nem vagyok szerecsen; «ha pedig szerecsen találna ott
lenni, ez igy vigasztalja magát: «Én legalább nem vagyok
féltékeny;» Macbeth hatása olyan, mint Othellóé, mert a nős ember
igy fog szólani: «Reám ugyan sok hatása van a feleségem
ösztönzéseinek, de legalább nem vagyok nagyravágyó;» a nagyravágyó
pedig így kiált föl: «Én ugyan nagyravágyó vagyok, de nem hallgatok
nőmre, sőt nincs is nőm.» E szempontból tönkre lehet tenni az egész
drámairodalmat s elmefuttatásnak talán beillik.

Molière költészetét erkölcstelenséggel is vádolják. Schlegel
erkölcsi lelkesülésében többször megtámadja Molièret, kit nem átalt
XIV. Lajos udvari bohóczának nevezni. Rousseau vádja régibb s egész
európai hirüvé lett. Rousseau itt sem tagadhatta meg különczségét.
Ő zenész és költő is volt, irt operát, sőt vigjátékot is, de mintha
megbánta volna ifjukori büneit, megtámadta a drámai művészetet a
romlottság szüleményének nevezte, mi igen illett ily bölcshöz, ki a
polgárisodásban csak romlottságot látott s visszavágyott a
természeti ős állapotba. Nem vizsgálom, vajon Rousseau az affectált
vagy őszinte erkölcsbirák közé tartozott-e, de annyi bizonyos, hogy
e  nagy iró, kinek, mint a szinpad elvbeli
ellenségének, kár volt szinművet birálni, aligha hirdetett nagyobb
előitéletet, mint akkor, midőn Molière Fösvényét erkölcstelen
vigjátéknak nevezte.

Nagy bün – ugymond – a fösvénység és uzsoráskodás, de nem
nagyobb-e ennél meglopni az atyát, s oly tiszteletlenül bánni vele,
mint a IV. fölvonás 5-ik jelenetében. Ezért nem haboz kimondani,
hogy a Fösvény a rossz erkölcsök iskolája, mely a tiszteletlen és
tolvaj fiut a nézővel megszerettetve, magát az erényt akarja
nevetségessé tenni. Ily egyoldalu erkölcsi szempontból itélni meg
költői művet Rousseau előtt is divatos volt s most még divatosb,
kivált oly körben, hol egyébiránt Rousseau a legkevésbbé kedvelt
iró. E divat természetesen a mi irodalmunkat sem kerülte ki. Hiszen
minden nap olvashatunk birálatokat, melyek a drámai költészet
erkölcsi tartalmát félreértik. Hiszen alig mult néhány éve annak,
hogy egyik vigjátékirónk akadémiánkba oly elmélettel köszöntött be,
mely szerint Molière legkitünőbb vigjátékai erkölcstelenek, sőt
általában a valódi komikum lehetlenné válik. Az erkölcsi szempont
ez egyoldalu képviselői hatását sok tekintetben elősegiti az a
körülmény, hogy a művészeti szempont képviselői rendesen hasonló
egyoldaluságában sinylenek. A művészet önmagának czélja – semmi
köze a morállal –  mondja az ellenfél – a művész ecsete
csak ugy adja vissza a rajzot igazán, ha logikája csupán a tárgyat
tartja szem előtt s nem törődve se jóval, se rosszal megy czélja
felé. Ily egyoldalu általánossággal még csekélyebb érdekü
kérdéseket sem dönthetni el. Ha a költészetben minden a morál,
akkor tulajonkép nincs szükség költészetre, ha a morál semmi, akkor
a költészet nem csak hütlen rajza az emberi szivnek, hanem
egészletében véve nem is költészet. Hogyan, tehát a költőnek semmi
köze ne volna a morállal s épen a drámai költő sérthetné erkölcsi
érzésünket, az a költő, ki a szenvedélyek küzdelmét rajzolja,
szemben a társadalom és állam nagy érdekeivel s egyszersmind a
tévedések és bünök nemesisével rázza meg szivünket? Ha ugy áll a
dolog, akkor a költői igazságszolgáltatás közönyös kérdés s csak a
szeszély játéka; akkor a szenvedélyek küzdelmét akár a véletlen
döntheti el, e részben legművésziebb rajz, véghatásában a
legművészietlenebbé válik, s a drámai művészet, melyet Aristoteles
a szenvedélyek tisztitásának nevezett, a szenvedélyek fölzavarását
tüzné ki czélul. A morál épen ugy része a drámai művészetnek, mint
a lélekbuvárlat, jellemrajz, cselekvény, sőt ugyszólva egymásba
játszanak. Holmi kevély phrasisokkal nem a morált kell kiküszöbölni
a drámai művészetből, hanem a moralisták balga követeléseit, de
annyiban  küzdenünk a morál mellett, a mennyiben
a drámai művészet alkatrésze.

A moralisták ily balga követelése a többek közt mindjárt az,
hogy a költőnek főszemélyeiben az erény képviselőit, az emberi
tökély eszményeit kell rajzolni. A drámai költő épen ily
személyeket használhat legkevésbbé. Hova lesz a tragédia megrázó
hatása, a tévedésbe vagy bünbe sodort szenvedély rajza nélkül? Vagy
ártatlan erényes embereket szenvedtessen a költő, kiket végül
megjutalmaz? Igy lehetlen tragédiát irni, legfeljebb csak
érzékenykedő drámát s mellőzve a költői szempontot, csak tisztán
erkölcsiből is, melyik nagyobb hatásu: az erkölcsi nemesis sujtó
karja-e, melyet az élet mindennemü viszonyaiban többé-kevésbbé
feltalálunk, vagy a gondviselés jutalmazása, mely ritkább az
életben s melyet maga a keresztyén vallás is tulvilágba helyez? A
martyrologia költői formája a legenda s nem a dráma s erkölcsi
tulbuzgalmunkban kár összezavarni a műfajokat. Hogy komédiát hogyan
lehet irni erényes hősökről épen nem képzelhetjük, mert azt csak
föl nem tehetni a moralistákról, hogy az erényt akarják kigunyolni.
A komikus költő még kevésbbé használhatja az erény hőseit, mint a
tragikus.

A moralisták követelései kifogyhatatlanok, de csak azt érintjük,
mely némikép rokon a fentebbivel s a Molière Fösvénye ellen emelt
 vádat képezi. A drámában igy szólnak: a
jónak kell győzni a rossz felett; a tévedt vagy bünös ember bukását
az erényes diadalának kell követni akár a tragikum, akár a komikum
alakjában. Az igaz, hogy mind a tragédiában, mind a komédiában
valaminek győzni kell s ez nem lehet ellentétben a morállal, sőt
széles értelemben maga a morál az az erkölcsi rend; de tulajdonkép
eszmének kell győzni, nem személynek, s hogy a személyek, kik erre
befolynak, erényes vagy nem erényes emberek legyenek-e, inkább csak
a tárgytól függ s épen nem absolut szükségesség, sőt a tragikum és
komikum legjobb tárgyai közül sok épen meg nem türné. Mind a
tragédiában, mind a komédiában a katastropf a megsértett erkölcsi
érdek kiengesztelődése s itt az a pont, hol az erkölcsi és
művészeti elem legláthatóbban összeolvad. Ezt támadjátok meg, ha
erkölcstelen, mert akkor művészietlen is, de ne vessétek latra azok
erényét, kik a katastropfot előidézték, mert akkor oly kevéssé
vagytok lélekbuvárok, mint æsthetikusok. Ime Sophokles Elektrájában
Klütemnestra, a férjgyilkos nő, fia kardja alatt vérzik el. Ti
felsóhajtotok, hogy a férjgyilkosság nagy bűn, de az anyagyilkosság
még nagyobb. Szerintetek talán idegen, de erényes embernek kellett
volna végrehajtani e tettet. De az erényes ember boszuálló-e? Vagy
a tragédiákat törvényszéki  itélettel akarjátok-e befejezni,
mely inkább külső-, mint belsőkép büntet? De a költő nemcsak nagy
bűnöket rajzol, hanem nagy tévedéseket is, melyek kivül esnek a
törvényszék hatáskörén s némely nagy bűnök esetében miféle
törvényszék fog itélni a királyok és királynők bűnei felett? Ime
ott van Shakespeare Brutusa, megbukik: nem azért, mert a
szabadságot szerette, hanem mert nem okosan szerette, s oly
körülmények között akarta visszaállitani a respublikát, midőn már
hiányoztak a respublikai erkölcsök. Vajon a győzőknek a hazafiság
és erény képviselőinek kell-e lenni? Antonius és Octavius nem azok,
de az természetes, az erkölcsi szükségesség fejleménye, hogy a
szabadság nevében elkövetett politikai orgyilkosságot, a
szabadsággal kaczérkodó zsarnokság kövesse, s a szabadságot nem
érdemlő Róma végkép cæsarismus karjaiba dőljön. Ebben rejlik a
morál, a költői igazságszolgáltatás, kiengesztelés s nem holmi
erényes mesterkedésekben. A drámai költő inkább csak felvett hőse
pályáját rajzolja bukásáig s nem egyszersmind a többi személyekéit
is. A görög drámairók ugyan trilogiákat irtak, melyekben a
tévedések és bűnök egymásból folyó lánczolatát rajzolják külön fő
személyekben s igy Orestes bűne egy uj tragédia alapja lesz, de
arra a gondolatra soha sem vetemedtek, hogy a tragikai hatást az
 erényes emberek győzelmében keressék s
nem tévedők vagy bűnösök bukásában. A fődolog az, hogy a tévedés
vagy bűn magában hordozza nemesitét, mely végre eléri a viszonyok
kényszerüségénél fogva: ez az eszme győzelme, az a morál, a többi e
tekintetben kevésbbé lényeges, sőt épen lényegtelen.

A komikus költő még kevésbbé fogadhatja el a moralisták eme
tanácsát, mint a tragikus. A vigjáték hőse mindig olyat akar, mi
helytelen, mi ellenkezésben van vagy saját tulajdonságaival, vagy
az erkölcs, társadalom, életbölcsesség, közszokás, illem
követeléseivel. Személyiségénél vagy viszonyainál fogva már akarata
is nevetséges, nem érheti el, a mit akar, vagy ha eléri, el kell
vesznie, porul járnia, mit cselszövény eszközöl a többiek részéről.
E cselszövényt önkénytelen maga a komikai hős is elősegiti, mi
emeli a komikai hatást, mind a jellemrajzot, mind a helyzeteket
illetőleg. A komikai hős porul jár; kijátszodják, megcsalják,
csuffá teszik, meg is javul olykor, ha a körülmények engedik, de
csak akkor, ha komikailag megszenvedett. Vajon erényes, jámbor
emberek képesek-e valakit kijátszani, megcsalni, hogy czéljokat
elérjék? Nem kell-e ide egy kis ravaszság, gonoszság, ha nem is
épen bűnd e mindenesetre mégis annyi, a mennyi a szigorú moralisták
kritikáját ki nem állja? Mit csináljon a szegény 
vigjátékiró erényes jámbor személyekkel, kiket arra kell
használnia, hogy komikai hősét tönkre tegyék? A cselekvény
megindul, s ha a jámbor embernek egy kissé nem gonoszodnak el,
bizony a bohó, sőt bűnös ember fog győzedelmeskedni felettök, mi
aztán épen oly művészietlen, mint erkölcstelen. Azonban van egy más
körülmény is, mi a komikai cselszövők győzelmes ravaszságát nemcsak
szükségessé teszi, hanem enyhiti is, annyira, hogy épen nem sérti
erkölcsi érzésünket. A valódi komikai hős maga idézi föl maga ellen
a cselszövényt, saját hibájával vagy bünével kelti ki környezetében
a ravaszságot, a megtorló szenvedélyt s igy midön porul jár, azt az
érzést költi fel bennünk, hogy megkapta a mit keresett és
megérdemelt, s távolról sem azt, hogy ama gonoszok mily rutul
bántak e szegény emberrel. Az erkölcsi érdek itt is a katastrophba
olvad, a fődolog itt is az, hogy a hős magában hordozza nemesisét,
mely eléri, s nem az, hogy a kik befolytak bukására, hány probás
erényüek. Ha az igazság szolgáinak megengedünk egy kis ravaszságot
a bün üldözése, az igazság kideritése közül, még inkább meg lehet
engednünk személyeire nézve a drámai költőnek, ki ugyan rendőr, nem
vizsgáló biró, de, ha valódi költő, nem minden törvényszéknél,
minden moralistánál igazságosb.

Ily valódi, ily igazságos költő Molière. Az erkölcsi és
müvészeti elem összeolvasztását a  komikumban senki sem
értette jobban, mint ő. Főszemélyei magok idézik föl a
cselszövényt, és a szenvedélyök által felköltött szenvedélyekben
lelik büntetésöket, bukásukat. Az a vád, melyet Rousseau fösvénye
ellen emel, a münek épen egyik legfőbb érdeme. Harpagon
fösvénységével kinozza egész családját, még a legszükségesebbet is
megvonja gyermekeitől. Mi természetesb, hogy a fiu adósságokat
csináljon és tékozló legyen? Kell-e komikaibb valami, mint az, hogy
az, a ki magától is megvon mindent, idegen uzsorásoknak gyüjti
vagyonát? Mi utánozhatlan jelenet, midőn tudtán kivül saját fiának
akar nagy uzsorára pénzt kölcsönözni, s óhajtja a gazdag atya,
saját maga halálát. Nem vitatjuk, a tékozlás nagyobb bün-e vagy a
fösvénység, de vajon ki idézte elő a tékozlást s ki szenved miatta?
Nem az-e a ki megérdemelte? Tulajdonkép ez itt a kérdés s nem az,
hogy melyik nagyobb bün. Harpagon vén létére szerelmes is, s egy
fiatal leányt akar elvenni, kit fia széret. Fia kijátsza atyja
tervét, hogy házasodhassék, átveszi a szolgája által ellopott
pénzes szekrényt, s addig nem adja vissza atyjának, mig házasságába
belé nem egyezik. Megint nem vitatjuk: vajon a lopás és fiui
tiszteletlenség nagyobb bün-e a fösvénységnél érd uzsoráskodásnál,
de, ismét kérjük nem oly embert ér-e, ki azt felidézte és
megérdemli? Jól esik nevetnünk rajta, hogy  ily
porul járt s e nevetésben több erkölcsi érzés nyilatkozik, mint
Rousseau moralizálásában. Nem a tiszteletlen és tolvaj fiut
szeretjük de csodálnók, ha Harpagon nevelési rendszere máskép ütne
ki s boszankodnánk, ha egy szerény engedelmes fiut látnánk magunk
előtt, ki eltüri, hogy atyja boldogtalanná tegye. Rosseau nem
gondolta meg, hogy midőn a tékozló és tiszteletlen fiu miatt
annyira feljajdul, okvetlen a fösvény és rosz atyát védi, s ha ő
maga irta volna meg e müvet, már conceptiójában is lélektani hibát
követett volna el s épen ugy gyöngitette volna az erkölcsi, mint a
müvészi hatást. Ha a fösvény katasztrophját nem családi tagok
idézik elő, kevésbbé lesz vala természetes és komikai. A fösvénység
veszélye és nevetségessége seholsem tünhet föl élénkebben és sehol
sem szülhet oly könnyen más bünt s vonhat magára visszatorlást,
mint épen a családi körben. Csak itt lehetett Molièrenek kifejteni
komikai erős nemesist vagy más névvel valódi drámai morált. Kell-e
több morál mint egy fösvény atya, ki tékozlóvá, sőt tolvajjá teszi
fiát, egy vén szerelmes, ki mert nem tiszteli magát, gyermekeitől
sem tiszteltethetik és semmit sem ér el, mire nevetséges
szenvedélyében törekszik. Vajon lehető lett volna-e ez más
conceptióval? Nagyoe kétlem, s meg vagyok geőződve, hogy a
morálisták némely balga követelései a drámai 
müvészetben épen ugy tönkre tennék a tragikumot, mint a komikumot s
velök együtt az erkölcsi mélyebb hatást.

Az erkölcstelenség e képmutató és léha vádjainál fontosbak azok,
melyek Molière némely vigjátékainak szerkezete ellen hozatnak fel.
Legalább van alapjok, ha egy s más tekintetben tulzottak is.
Molière technikája erösb és változatosb, mint tragikus társaié s
ment a classicismus némely stereotyp eszközeitől. Például a
franczia classzikai tragédia expositiói meglehetős egy hanguak és
drámaiatlanok. Egy jó barát, nevelő, egy meghitt udvaronc vagy
udvarhölgy kezdik meg legtöbbször az expositiót s épen nem azzal a
természetes és drámai mozgással, mely Shakespearenek oly bámulatos
sajátja, hogy nem tudja az ember tragédiái tetőpontját és
katastrophját vagy expositióit bámulja-e inkább. Corneille és
Racine beszéltetik e meghitteket, udvaronczokat és udvarhölgyeket,
de tulajdonkép magok beszélnek, hogy tájékozzák hallgatóikat, s
csak a cselekvény első mozzanatakor zökkennek bele a drámaiságba.
Molière valódi drámaisággal exponál. Például Tartuffe
expositiója majdnem oly drámai, mint Shakespearenél a Romeo és
Juliáé. Mindamellett annyi igaz, hogy a franczia
classicismushoz hiven Molière is inkább kedveli mint szükséges a
bölcs mondatokat, az erkölcsi maximák fejtegetését, s
Misanthrope-jában részint a jellemrajz,  részint
a sentiosus magán- és párbeszédek kedvéért elhanyagolja a
cselekvényt. Néha a cselekvény bogát a mü végén váratlan eseménnyel
oldja meg, mint a Fösvény, Nők iskolája, s Tartuffe
czimü vigjátékaiban. Azonban e váratlan események nem folynak be a
jellemekre, csak a bonyolult helyzetből való kiemelkedésöket
segitik elő s általában nem oly lényeges részei, elhatározó
mozzanatai az emlitett müveknek, mint azt Molière némely birálói
feltüntetik. Inkább csak Tartuffe szenved e tekintetben
kivételt, hol Orgonnak kegyelem általi megszabadulása és Tartuffe
bukása a végső stadiumon lényeges rész, elhatározó mozzanat. De
Molière csak kényszerült ugy végezni be e müvét, mint a hogy
bevégezte, a kor fogalmainál fogva is, de leginkább saját egyéni
körülményei miatt. A fejedelem a régibb drámákban a gondviselés
szerepét játszta, továbbá a középkor letüntével, a hübérurak
hatalma romjain emelkedő uj monarchiára áhitattal tekintettek föl
az eddig elnyomott néposztályok. Mindez vonzotta Molièret a csomó
kegyelem utján való megoldására, de az a körülmény, hogy csak félig
kész müvét is már megtámadták ellenségei, vallástalansággal,
erkölcstelenséggel vádolták, később eltiltatták a királylyal,
kényszeritette a fejedelem által buktatni meg képmutatóját a végső
stadiumon, s a trón védszárnyai alatt keresni menedéket. Azonban e
 kényszeritett bevégzést, lángeszéhez
méltóan hajtotta végre. Argonnak nem minden ok nélkül kegyelmez meg
a fejedelem, Orgon szolgálatokat tett régen az államnak, melyeket a
fejedelem most akar megjutalmazni. Továbbá Tartuffe Orgon elleni
föllépése által maga ejti magát törbe, a felsőség egy rég nyomozott
gonosztevőre ismer, kire már csak a törvényszék itéletét kell
kimondani. A nem tisztán drámai megoldásban mennyi drámai indokot
vegyit Molière, s mi szép az, mit a rendőrrel Orgonnak,
közönségének és királyának mondat. S mennyi szépség takarja a münek
nagyobb vagy csekélyebb hibáját. Egyebet mellőzve van-e hatásosb
naiv komikum, mint Marianna és Valér összezördülése s rajzolt-e
valaha vigjátékköltő szeretetreméltóbb, okosabb s minden affectatió
nélküli, erkölcsösebb nőt, mint a minő Orgon neje. Elmira?

E töredékes vázlatokból is kitetszik, hogy a franccia classzikai
drámának nagy árnyoldalai mellett nagy fényoldalai is vannak. Az
árnyoldalakat eléggé, sőt tulozva kiemelte Lessing, de a
fényoldalakat mellőzte. Nem Lessing ellen akarok szólani.
Táborozása a franczia classicismus ellen, nemcsak korszakos
polemia, hanem hazafiui tett is volt. Megszabaditotta nemzetét a
franczia classicismus jármától s a görög classicismusra és
Shakespearere utalva, lehetővé tette a német dráma kifejlődését.
Azonban,  hogy polémiai hevében s a helyzet
kényszerűsége miatt egészen igazságos lett volna, azt épen nem
mondhatni. Nem a rendszer teszi a nagy költőt, legfeljebb csak
egyben másban elösegiti vagy akadályozza, hanem a tehetség, s ha
valamely rendszerben egészséges elemek is vannak, még mindig
születhetnek nagy művek.

A német kritika még most sem eléggé igazságos a franczia
classzikai dráma képviselői irányában, s tulbecsüli zaját
német-görög classicismusa drámai kisérleteit. Melyik ér többett, a
francia klasszikai dráma-e vagy a német-görög dráma, melyet
Schiller és Goethe fejlődésök bizonyos stadiumán egy pár műben
megkisérlettek. Azt hiszem a franczia többet ér, ha nem is elvben,
de művekben s ha vita tárgga lehet is e kérdés, annyi bizonyos,
hogy a német-görög classicismus nem szült Molièret. Arago, a
mathematikus, majdnem mathematikai igazságot mondott, midőn Molière
szobra leleplezése alkalmával tartott beszédében igy szól:

«A nemzetek természetszerü hévvel versenyeznek a szellemi
elsőbbség fölött. Ha mi francziák idézzük Descartes, Pascal,
Corneille, Racine, Bossuet, Voltaire, Montesquieu, d’ Alambert,
Buffon, Lagrange, Lavoisier, Laplace s mások neveit, válaszul
azonnal Bacon, Galiléi, Newton, Leibniz, Huygens, Euler, Kepler,
 Linné, Dante, Shakespeare, Milton,
Tasso, Ariosto, Priestley, Volta, Cavendish stb. neveit fogjuk
hallani. Molière, az egyetlen Molière bir azon kiváltsággal, hogy
versenytársa nincs az európai irodalomban.» 


BUDAI SZINHÁZ.



Sardou: A jó falusiak, – Girardin és
Dumas fils: Egy nő vétke. – Grange és Thiboust: Egy férj
vétke. – Rajkai: Hasznos orvosság a nősülésre. –
Előadattak a Budai Népszinházban 1867 junius 15–23-ika közt.

A budai népszinház ujra megnyilt egy igazgató bizottság
felügyelete alatt és Molnár művezetése mellett. Örvendünk rajta. A
budai népszinház meggyökerezése fontos mind nemzetiségi, mind
irodalmi, mind szinészeti szempontból, mert a magyarság erősödését
mutatná s elősegítené drámai irodalmunk és szinészetünk oly ágainak
felzsendülését, melyek eddig nem igen fejlődhettek. Némelyek ugy
fogják fel a budai népszinházat, mint a nemzeti szinház
versenytársát, s fontosságát épen e versenybe helyezik, mely
mindkét részről csak üdvös eredményeket szülhet. Ez igen
balfelfogás. Ha a budai népszinház a nemzeti szinházzal akar
versenyezni, elveszti fontosságát, megbukik, s bukását megérdemli.
Budapest nem tarthat el két ugyanegyféle szinházat, s nincs mód
benne, hogy a budai szinház diadalmaskodhassék  az oly
sok segédforrással rendelkező nemzeti szinház felett. A nemzeti
szinház, bárminő igazgatás alatt, jobb operát és drámát állithat
ki, mint a budai, s ennek épen ezért oly körben kell mozognia,
melyet a nemzeti szinház többé-kevésbbé mellőzni kénytelen, minők
az operai és drámai alsóbb nemek: operette, kisebb vigjáték,
népszinmű, melodráma. A budai népszinház csak így töltheti be
hivatását s lesz valódi népszinház, mely minden tekintetben
szükséget pótol.

Molnár, midőn a budai népszinházat megalapitotta, szintén
versenyezni kivánt a nemzeti szinházzal. Törekvését nem követte
siker. Később felhagyott ez iránynyal, jobb utra tért, habár nem
vette elég figyelembe az izlés és erkölcsi érdek követeléseit. Mily
irányt fog követni ujabban, nem tudjuk. Az eddigi előadásokból még
nem itélhetni elég határozottan. Mind ő, mind társulata a kezdet, a
szervezkedés nehézségeivel küzdenek. Egy pár drámával, vigjátékkal
és operettel köszöntöttek be. Az ujdonságok sorát egy franczia
drámával, két, szintén franczia vigjátékkal kezdette meg, melyhez
ujabban egy eredeti vigjáték is járult. E körülmény is mutatja,
hogy a budai népszinháznak nincsenek még költői, pedig felerészben
ezektől függ a népszinház jövője. A fővárosi és vidéki élet
sikerült rajzai, eredeti operettek, népszinművek, bohózatok
 avatnák föl igazán e szinházat valódi
népszinházzá. Azonban költőket se az igazgató-bizottság, se Molnár,
se a kritika nem teremthet. Várjunk és reméljünk.

Az ujdonságok közül először Sardou a Jó falusiak czimű
vigjátéka került szinre. A szinlap európai hirre emelkedett új s
nagy vigjátéknak nevezi Sardounak e legujabb művét, melyet a
népszinház számára Molnár scenirozott. Nem ismerve az eredetit, nem
tudjuk, vajon ártott-e vagy használt a scenirozás e műnek, vagy
általában az egész scenirozás alatt csak egy kis röviditést kell
értenünk, melyet egyetlen mű sem kerül ki szinpadunkon. Mindegy.
Elég az hozzá, hogy Sardou európai hirü ember Molnár segélye
nélkül, sőt ellenére is.

Az európai hir sokféle és Sardou európai hire önkénytelen
eszünkbe juttatja Kotzebuet, ki a maga idejében szintén európai
hirü költő volt és sokban hasonlit Sardouhoz. Egyiktől sem lehet
megtagadni a leleményességet s a genreképi rajzok virtuozitását; de
mindkettő szelleme oly felületes, alantjáró, sőt léha, hogy egyiket
sem lehet valódi költőnek nevezni. Mindkettő erkölcsi irányt
hajhász erkölcstelen érzülettel, mindkettőben hiányzik a nevető
bölcs mélyebb érdeke az emberiség és társadalom nagy érdekei iránt.
Mindkettő vadászsza az erős kaczajt és érzelgő könyet, csakhogy
 Kotzebue amazt vigjátékaiban igyekszik
előidézni, emezt pedig drámaiban, mig Sardou ugyanegy műben
egyesiti mindkettőt. Sardou vigjátékaiban mindig két részt
különböztethetni meg, melyek a cselekvényben összeforrnak ugyan, de
nem egyszersmind hangulatban. Az egyik rész a komikai elem, mely
genreképi rajzokban nyilatkozik, a másik a tragikai összeütközés,
mely érzékenykedésben olvad föl. Vigjátékainak főszemélyei ritkán
komikaik, hanem komoly drámaiak, s a komikai alakok csak a
mellékszemélyek. Ha Sardou egészen csak könnyed vagy bohózat felé
hajló vigjátékot irna, sokkal inkább sikerülnének művei. De ő, ugy
látszik, fensőbb vigjátékot akar irni, melyet Molière alapitott meg
s melyet kiválóan kedvel a franczia. Mit értett Molière a fensőbb
vigjáték alatt? Oly vigjátékot, mely az életnek hübb képét
igyekszik rajzolni, melyben a véletlen csekély szerepet játszik,
mely mellőzi a vigjáték szokott fogásait vagy épen szinpadi
csinyeit, melyben az indokolás szigorubb, mely nem idéz elő erős
kaczajt s megelégszik ugyszólva a lélek mosolyával, mely az emberi
bohóságok komoly oldalát is fölleplezi, vagy mint Horatius mondja:
«Interdum tamen et vocem comoedia tollit», de mindamellett
alapeszméjénél, főszemélyeinél fogva nem szünik meg vigjáték lenni.
Ilyen például Tartuffe, melynek komoly  oldala
is van, mert egy képmutató egy egész családot sodor a veszély
örvényébe, mindamellett a főszemélyek Tartuffe és Orgon komikaik.
Ebben a gyöngeséget látjuk komikai oldalról felfogva, amabban a
bűnt, mely utóbbi a komikai művészet legnehezebb feladata.

Sardou máskép fogja fel a franczia vigjátékot mint Molière;
eldobja a komikai főcselekvényt s érzékenykedéssel akarja pótolni a
fensőbb komikumot. Személyei e műben is két részre oszlanak, a
főbbek komoly drámaiak, a mellékesek bohózatos komikaiak. A
cselekvény falun foly le. Villepreux báró falusi jószágot vásárol s
a helység mairejévé lesz, Floupein gyógyszerész nagy boszuságára,
ki maga szerette volna elnyerni a hivatalt. Az uj maire-re sokan
haragusznak s egész párt alakul megbuktatására. Egy más párisi,
Morisson, szintén falusi jószágot vesz. Erre is haragusznak a jó
falusiak, mint betolakodóra. A falusiak cselszövényeit ez
ugynevezett idegenek ellen jól rajzolja nehány jelenet s az
alakokat nehány komikai vonással biztosan veti oda a költő. Annál
gyöngébb a főcselekvény. Morissonnak egy fia van, Henrik, ki egy
fürdőn megismerkedett Paulinával Villepreux nejével s ennek
hugával, Margittal. Az ifju a leánynak udvarolt, de a nőt szerette,
s most, midőn a sors egy faluba hozta őket össze, ujra ostromolja a
nőt, ki vele egyszer titkon  találkozik is, de csak
azért, hogy leveleit visszakérje, melyek egyébiránt egészen
ártatlanok, s így véget vessen még a gyanunak is. Henrik e mellett
Margit iránt is szerelmet szinlel s kicsalja tőle a park kulcsát,
hogy vele s egyszersmind nénjével is találkozhassék. A jó falusiak
közül Grinchu észrevévén Henriknek ólálkodásait, be- és
kilopódzásait a parkba, elmondja azt a gyógyszerésznek s a maire
többi ellenségének, kik neje compromittálásával akarják őt
megbuktatni. Henrik találkozik Margittal, ki ugy nyilatkozik, hogy
nem szükség titkolni szerelmüket s holnap kérje meg kezét Henrik
Villepreuxtől egész ünnepélyesen. Henrik megigéri s ugy látszik,
hogy valósággal bele is szeret Margitba. E fiatal ember jellemét
általában nem érthetni, csak báb, kivel a költő kénye-kedve szerint
játszik. Henrik távozik s nem akar többé régi szerelmére gondolni;
de nem mehet ki a parkból, mert a jó falusiak, kik meglesték, zajt
ütnek, hogy tolvaj van a kertben, mire aztán a maire is az
üldözőkhöz csatlakozik. Henrik Paulina szobájába rohan; nincs más
módja menekülni a gyanu elől, s megkimélni a női becsületet, mint
az, hogy Paulina nyakáról letépi a gyémántos nyaklánczot s
tolvajnak adja ki magát. Villepreux kivallatja, elhiszi az áltolvaj
meséjét, sőt mint egy könnyelmü, de bünbánó ifjut, kit a reá bizott
s általa elköltött  pénz tett tolvajjá, kéz alatt meg
akarja szabaditani. Azonban épen akkor lép be Morizon, Henrik
atyja, ki megismeri fiát. Villepreux gyanakodni kezd, hogy Henrik
nem tolvaj, hanem kalandor, s összevetvén a körülményeket, gyanuja
erős féltékenységgé növekszik, mely boszura ragadja. Párbajra hivja
az ifjut, ki ugyan elfogadja azt, de magában elhatározza, hogy a
párbaj előtt főbe lövi magát. Villepreux épen a párbajra készül,
midőn sógornője, Margit, egész jó kedvvel jő haza egy falusi bálból
s elbeszéli, hogy holnap Henrik meg fogja kérni kezét s
egyszersmind elmondja, hogy Henrikkel ma este a parkban
találkozott, ő adta neki oda a park hátsó ajtója kulcsát, egyszóval
elmond mindent s egészen lecsillapitja sógorát, ki meggyőződik neje
ártatlanságáról. Ekkor nagy zaj támad s egy lövés hallik. Az ember
azt hiszi, hogy Henrik főbe lőtte magát. Oh nem! A jó falusiak
kitekerték kezéből a pisztolyt s elfogták mint szökevényt. Ekkor
Villepreux kinyilatkoztatja, hogy Henrik megkérte Margit kezét s
érte szökött be a parkba. Így minden jóra fordul s a jó falusiak
hoppon maradnak.

Ime Sardou fenső vigjátéka komikai főszemélyek nélkül. A báró
nem az, neje sem, Henrik sem, csak Margitban rejlik egy kis naiv
komikum, ki más tekintetben legsikerültebb a főszemélyek között.
Paulina és Henrik a  legelhibázottabb jellemek. Egyiknek sem
érthetni lélekállapotját. A köztük és Villepreux közt előforduló
érzékeny jelenetek minden mesterkedés mellett is hidegen hagyják az
embert, mert a költő nem készitette elő rájok hallgatóit, a
jellemek magyarázatával, fejlesztésével. A technikát sem
dicsérhetni. Két felvonás nem egyéb, mint vontatott hosszadalmas
expositio. A két utolsóban ugyan eléggé rohan a cselekvény, de mi
haszna: az alap a lehető leggyöngébb. Hogy csak egyet emlitsünk:
ugyan mi oka lehet Henriknek arra, hogy be nem mutattatja magát
Villepreux házánál, hanem bujkál a park körül és a parkban?
Bemutattatva magát könnyen találkozhatott volna mind Paulinával,
mind Margittal, hanem az igaz, akkor elmaradt volna az egész
bonyodalom és Sardou nem irhatott volna belőle egy öt felvonásos
vigjátékot. Ily gyönge alapon nyugszik a főcselekvény, melyre épen
oly kevés gondot forditott a költő, mint főszemélyeire. A
cselekvény mellékesb részei és személyei sokkal sikerültebbek, s a
mű leginkább ezeknek köszöni hatását. Ez Sardou modora; igy irta a
«Jó barátok»-at, a «Benoiton család»-ot is. Mi nem helyeseljük e
modort s épen nem ajánljuk vigjátékiróinknak. A minapában egy
magyar kritikus azzal dicsért meg egy eredeti vigjátékot, hogy
nincsenek komikai főszemélyei, s ezt eredeti uj 
iránynak nevezte, mely korszakot alkot a dramaturgiában. E balirány
nem uj s rendesen az iró rossz izlésének vagy tehetlenségének
szüleménye. A tragikumot és komikumot, a komolyt és derültet lehet
vegyiteni, de nem ugy, hogy akár a tragédiában, akár a komédiában
egyik a másiknak ártson, vagy épen tönkre tegye. E vegyitésre nézve
is Shakespeare és Molière a legjobb a példányok, amaz a
tragédiában, emez a vigjátékban.

A második ujdonságot Girardin Emil és ifj. Dumas Egy
nő vétke czimű drámáját még kevésbbé dicsérhetjük. Ugy látszik,
hogy a conceptio és jellemrajz Girardintől származik, s inkább csak
a szerkezet s általában a szinpadra alkalmazás az ifju Dumas műve.
Meg kell vallani, hogy ez utóbbi jobb az elsőnél. Az ifju Dumas
minden eszközt felhasznált, melyek e nem eléggé drámai tárgyat a
szinpadon élvezhetővé tegyék. Családi egyszerü dráma tárul ki
előttünk, mely három személy közt foly le. Dumont bankár egy derék
ember, ki üzletének él; szereti nejét, gyermekét és boldog. Neje
boldogtalan; ő is szereti ugyan férjét, de a darab kezdete előtt
volt oly idő, midőn hütlen lett férjéhez s Alvarec Juant szerette,
ki férjének üzleti társa s egykor férjét bukása szélén kölcsönével
megmentette. Ekkor szövődött a titkos viszony a hütlen nő és barát
között. A nő most bünbánó s épen  azért gyermekét sem
szereti, kit nem férje, hanem Alvarec gyermekének tart. Egy
szobaleány és jó barátnő fecsegése e viszonyt félig-meddig
föllebbentik s Alvarec szökésre kényszeriti a nőt. Azonban a nő nem
szökik el, hanem mindent fölfedez férjének. A férj nem hivja
párbajra Alvarecet, hanem erkölcsi eszközökkel arra kényszeriti,
hogy követeléseivel szegényitse el, buktassa meg őt, mint
üzlettársát, nejét pedig arra, hogy elszegényedésének ürügye alatt
hagyja el őt s menjen vissza anyjához. A kis lánynak választani
kell Dumont és Alvarec között; Dumontot választja, ki nem atyja.
Alvarec elrohan, a nő távozik, és visszafordul s kérdi, mikor
láthatja még lányát.

E dráma inkább a tévedés következményeivel foglalkozik, mint
magával a tévedéssel, s innen aztán az, hogy Dumont neje s Alvarec
jellemét nem érthetjük eléggé s kevés részvéttel viseltetünk
irántok. Mit és mit ne tárgyaljon mint előzményt, mely a mű kezdete
előtt történt, mindig lényeges kérdés a drámában, nemcsak a
cselekvényt, hanem a jellemet s az egész dráma hatását illetőleg
is. Ha csak a bünhödést látjuk s nem egyszersmind a tévedést, a
drámai felindulást alkotó négy érzés közül, minők a részvét és
félelem, szánalom és megnyugvás, csak a két utóbbit veheti igénybe
a költő, s azt is csak hiányosan,  mert egyik a másiknak
következménye. E mellett a jellemrajz sem lehet eléggé biztos és
kidomborodó. Dumontné nem egyéb, mint egy a legnagyobb
általánosságban tartott bünbánó nő; hiányzik belőle minden egyéni
vonás, sőt még typusnak sem vehetni be. Aztán egy nő hütlensége,
mint pusztán csak hütlenség, sohasem lehet aesthetikai értékü.
Látnunk kell a viszonyokat, melyek a nőt tévedésbe vagy bünbe
sodorják, s melyek megfoghatóvá teszik szenvedélyét s igy igazolják
részvétünket és szánalmunkat. Dumontné rajza egészen elhibázott.
Általában a mű főszemélyei többé-kevésbbé mind mesterkéltek egész
az igen is okos kis gyermekig, s a természetnek, a valódi
szenvedélynek alig találhatni bennök egy-egy igaz vonását. A mű
hatását leginkább az ügyesen combinált szerkezetnek köszönheti,
mely az utolsó fölvonásban majdnem a virtuozitásig emelkedik.

Paródiája sem több értékü, mely ugyanazon este került szinpadra
s melynek czime Egy férj vétke, Grange és Thibousttól,
szintén három felvonásban. Itt is inkább az ügyes szerkezet s egy
pár jól combinált jelenet idézte elő a hatást, mint a komikai ér
gazdagsága. Nem azt hibáztatjuk benne, hogy a komikai vonásokat
tulozzák az irók, hisz ez a bohózat jogos eszköze; hanem azt, hogy
magukban a vonásokban kevés az igazság és természetesség.
 Itt is legkevésbbé sikerült egy nő
rajza, a Turlot Antóniáé, kinek lelkiállapotához nincs kulcsunk.
Mindamellett a budai szinpad e három ujdonságát sokkal többre
becsülhetni a negyediknél, a Hasznos orvosság a nősülésre
vagy Ő sohasem akar férjhez menni czimű két felvonásos
vigjátéknál, mely Rajkaitól junius 22-én került szinre.
Alapeszméje oly régi, mint maga a vigjáték, tudniillik az, hogy a
férjhez menni nem akaró vagy begyes lányokat hidegséggel s más
hölgyeknek való udvarlással kell meghóditanunk. E régi alapeszmét
sem öntötte uj formába a szerző. A vigjáték legelhasználtabb
fogásait s legstereotypebb alakjait használja. E mellett kelleténél
hosszabbra nyujtja; egy felvonásban el lehetett volna végezni az
egészet. A mit egyik személy, Gárdonyi Vendel mond a második
felvonásban: «Ez igen hosszu historia», legjobb kritikája a műnek.
Hogy nem bukott meg, leginkább a szinészeknek, kivált a
szinésznőknek, Kocsisovszky Borcsa és Boér Emma kisasszonyoknak
köszönheti, kik jeles tehetségü kezdő szinésznők. Általában Molnár
társasága, nagy hiányai mellett is, méltánylatot érdemel s
közelebbről e lap hasábjain egy kis időt szakitunk a szinészek
birálatára s nehány jó tanács kifejtésére, melyek, ugy hisszük, nem
fölöslegesek. 


SZINHÁZI SZEMLE.



A Szent korona varázsa. Irta Rákosi Jenő.
Előadatott a Budai Népszinházban. Fiesco. Irta Schiller.
Előadatott a Nemzeti Szinházban.

Ujra megértük, hogy Pesten is, Budán is magyar szinelőadásokban
gyönyörködhetünk. Részünkről nem mindig gyönyörködünk se itt, se
ott, néha valósággal unatkozunk, de nincs oly gyönge mű, vagy
előadás, mely annyira untasson vagy épen boszantson bennünket, mint
egy pár lap eljárása, melyek a budai szinházat minden tekintetben a
nemzeti szinház fölibe akarják emelni.

A budai szinházból mindig pártkérdést csinált ujdonságiróink
bölcsesége. Már megalakulásakor bizonyos ellenzékies szinben
tüntették föl s versenyre ösztönözték szemben a nemzeti szinházzal
a tragédia és fensőbb vigjáték terén. A terv kivihetlennek
mutatkozott, mert nem volt hozzá se költő, se szinész, se közönség.
A budai szinház végre belátta, hogy más hivatása van, s leszállott
a drámai közép- és  alsó-nemekhez, mit aztán siker is
követett, annyira, hogy ideiglenes bukását más körülmények idézték
elő, mint tisztán a közönség részvétlensége. Most ujra megnyilván,
azon az uton halad, melyen már sikert aratott s fejlődve, még
többet arathat.

Az ujdonságirók most nem állottak elő régi bölcs tanácsaikkal,
melyeket a tapasztalat anynyira kinevetett, hanem a helyett ismét
valami olyat tesznek, a mi szintén csekély bölcsességre mutat. Nem
mondják többé, hogy a budai szinház versenyre szálljon a nemzetivel
a tragédia és fensőbb vigjáték terén; azonban mindent elkövetnek,
hogy amazt eme fölibe emeljék. A nemzeti szinházban majd semmi sem
elégiti ki őket, a budai szinházról valódi leikesüléssel irnak. A
nemzeti szinházban a méltánylandó is rossz, a budai szinházban a
rossz is méltánylandó. A nemzeti színházban előadandó műveket már
előre lerántják, a budai szinházéiról szintén előre hosszú
magasztaló tárczaczikkeket irnak, sőt a mi több, nem átallják
kimondani, hogy a budai szinház irányában nem szükség æsthetikai
szempontból kiindulni, ezt csak a nemzeti szinház irányában
alkalmazhatni, mert ez a fensőbb drámai művészet csarnoka, s mert
országos segélyben részesült.

Szeretjük hinni, hogy az ily szempont inkább fogalomzavar
eredménye, mint nem épen  tisztességes szenvedélyeké. Szinház
irányában mindig csak æsthetikai szempontból lehet kiindulni,
legyen az akár a fensőbb, akár az alsóbb drámai művészet szinháza,
akár országosan dotált, akár magánvállalat. A drámai fensőbb és
alsóbb nem csak megkülönböztetés, de nem azt teszi, hogy az alsóbb
nem már nem művészet, vagy a művészetnek csak forgácsa. Egy jó
bohózat épen oly ritka, mint egy jó tragédia; a «Szentiván-éji
álom» ép oly fénysugara Shakespeare dicsőségének, mint akár
Macbeth; Ira Aldridge nem kevésbbé bámulatos volt Mungo szerepében,
mint az Othellóéban. A szinház nem dotáltságának körülménye sem
némithatja el az aesthetika követeléseit. Egy országosan dotált
szinhától a nemzeti művészet és irodalom körülményei közt a lehető
legjobbat követeljük működése terén. A nem-dotált szinháztól nem
követelhetünk ennyit; de annyit minden esetre megkivánhatunk, hogy
tehetsége szerint a művészetet szolgálja s ne legyen se a
nyegleség, se az izléstelenség szinháza. Ha azt mondjátok, hogy a
budai szinház megitélésében nem kell æsthetikai szempontból
kiindulni, akkor kimondjátok, hogy az nem szinház, akkor nincs
kapcsolata a nemzetiséggel, mert nem a művészetet szolgálja, akkor
czircussá aljasitottátok.

Mi mindig azzal tiszteltük meg a budai népszinházat,
 hogy aesthetikai szempontból indultunk
ki megitélésében s tőle várjuk a drámai alsóbb nemek
felvirágoztatását mind drámairodalmunkban, mind szinművészetünkben.
E szemponttól ezután sem állhatunk el. Bizonyára mi igen
méltányoljuk az igazgató-választmány és a szintársulat buzgóságát,
mely a népszinház megalapitásán fáradozik; de azért nem hunyhatunk
szemet némely balirányra. Ily balirány az obligát cancan-táncz,
melynek semmi köze a művészettel. «Dunanan» kellemes operette, de
mi szükség végéhez odabiggyeszteni azt a nyomoruságos cancant. Az
alsóbb komikumnak sok szabad, de a cancantánczot csak az találhatja
komikumnak, kinek muzsája Priaposz. Azt sem helyeselhetjük, hogy a
budai szinház némi nyegle üzletté akarja alázni a honvédség, a
forradalom emlékeit. Ha a honvédek derüsebb oldalát valaki
vigjátékba szövi, ha valaki egy drámát ir, melynek háttere a
forradalom, ez mind helyes; de hogy a szinpadra czipeljük az
1848–49-iki történeti nagy dolgokat, hogy fölszaggassuk a sebeket,
melyek alig hegedtek be; hogy minden művészi czélzat nélkül
szinműveket férczeljünk össze, melyek csak tárgyuknál fogva akarnak
hatni: ez nem helyes. Hetek óta olvassuk a lapokban, hogy a budai
szinház ily meg ily műveket fog szinre hozni; bennök ennyi meg
ennyi honvédattila, bakkancs és ágyu fog szerepelni.  Egyéb
oldalát nem igen emlegetik e magasztalt szinmüveknek a budai
szinház hivatalos ujdonságirói. Majdnem ugy beszélnek, mintha hadi
mozgalmukról tudósitanák a közönséget. A forradalom nem azért
történt, a honvédek nem azért haltak meg, hogy a budai szinház
speculatiói tárgyaiul szolgáljanak.

A mi a látványokat illeti, azokról is más véleményünk van, mint
laptársainknak. Nem vagyunk a látványosság ellenségei; de óhajtjuk,
hogy valami drámai czélt szolgáljon. Egy oly mű, melyben csak
látvány van, da semminemü müvészeti érdek: teljességgel nem mű. A
látványnak szolgálni kell a szinművet, legyen az akár megforditva.
Az oly szinmű, mint «Zrinyi a költő» melynek szerzője Jósika
hasonczimű regényéből összeférczelt nehány szakaszt minden benső
összefüggés nélkül, csak gyermekeknek való bábkomédia. De nagy
közönség látogatja, vethetik ellenünk. Igaz; de ha e látványok egy
kissé értékes szinművet érdekesitenének, vajjon elmaradna-e akkor a
közönség, s nem jobban szolgálná-e a budai szinház az izlést? Ott
volt például Rákosinak a «Szent korona varázsa» czimű drámája,
melybe sok látványt lehet beszőni. Vajjon nem jobban megérdemelte
volna-e ez a diszleteket és a görögtüzet, mint «Zrinyi».

Nem ok nélkül emlitettük e szinművet, mely legtöbb figyelmet
érdemel a budai szinház  ujabb eredeti szinművei közt. Mi
örvendünk, ha a budai szinház bármi kis lendületet ad az eredeti
drámairodalomnak. Rákosi e művet a budai szinpadra irta, s a
bohózat, operette és kisebb vigjáték mellett egy oly genre
mivelésére adott példát, mely óhajtandó, hogy a budai szinpadon
meghonosuljon. Nem a történeti tragédiák, hanem az ily történeti
drámák valók a budai szinpadra, melyek történelmünk nem tragikai,
de mindamellett drámai eseményeit veszik tárgyul; tért engednek a
komikai elemeknek, s a nem igen jó hirü melodrámai hatást
összeolvasztani igyekeznek a valódi drámai hatással. Nem mondjuk,
hogy e szinmű egészben véve sikerült; de a törekvés igen
méltánylandó, s egy pár részlet tanuságot tesz a szerző nem
mindennapi tehetségéről. Rákosi nem tud elég erős cselekvényt
alkotni, minden eddigi szinműveinek ez egyik főhibája. Itt is
inkább egymás mellett foly a cselekvény, mint egymásból. Imre és
Endre királyok küzdelmeiben nincs elég fokozatos emelkedés, s Endre
Gertrud kedvéért annyira háttérbe nyomul, hogy csak puszta báb.

Rákosi egy másik hibája is megvan e szinműben. Ő, ugy látszik,
Shakspearet sokat olvassa s annyira kedveli, hogy észrevétlen
mindjárt-mindjárt másol belőle valamit, s maga sem tudja, hogy
inspiratio helyett reminiscentiákból dolgozik. Egyebet mellőzve, e
művében  is Lipócz és neje, Percy és nejének
elmosódott másolatai, az élet minden melege nélkül. Sőt a
reminiscentia varázsa néha tárgya szellemét is megtagadtatja vele.
Midőn Imre elárulva, elhagyatva, kétségbeesésben kimerülve
sátorában koronája mellett elalszik, s fölébredve az az eszme támad
benne, hogy koronásan, fegyver nélkül az ellen táborába menjen s
testvérét elfogja: álmában nem angyalok lebegik körül és
sugalmazzák az eszmét, mint a hogy a szent korona mondája hozná
magával, hanem a Szentiván-éji álom vig manói, kik itt a nemzet jó
tündéreiként jelennek meg.

A nemzeti szinházban augusztus és szeptember eleje képezi a holt
időszakot. A drámairók őszig nem engedik adatni uj szinműveiket, a
a közönség kevesebb a szokottnál s a szinészek talán ez ok miatt
meglehetős kedvetlenül játszanak. Az ugynevezett összjáték ilyenkor
a leggyöngébb. Néha a szereplők lassusága, a csoportozatok
életlensége majdnem boszantó. Ezt többé-kevésbbé még Schiller
«Fiescó»-jában is tapasztaltuk, mely uj betanulással közelebbről
kétszer is adatott. Talán több próbát kellene tartani, vagy a
próbákon némely jelenetet addig próbáltatni, mig a játék gyors,
összevágó. A kisebb szereplők, a néma személyek közönye némely
drámai erős jelenetben különösen feltünő. Szinészeink a
józsefvárosi  képviselőválasztásoknál oly élénken
mozognak, gesticulálnak, mintha szerepet játszanának; a szinpadon
pedig és épen Fiescóban az összeesküvési és lázadási jelenetben oly
csendesen viselik magokat, mintha józsefvárosi jámbor polgárok
volnának.

Fiescóban a czimszerepet Lendvay játszta. Igazságtalanok
volnánk, ha el nem ismernők, hogy gondot forditott szerepére; de
nem mondanánk igazságot, ha azt mondanók, hogy Schillernek e
különben sem sikerült jelleméből valami olyat alkotott, mi közel
járt a költő czélzatához. E szerepben sok a természetlen, az
erőltetett, s a különböző alkatrészek nincsenek ugy vegyitve, hogy
életteljes jellem állhasson előttünk. Azonban annyi bizonyos, hogy
Fiesco nobili, büszke, sőt majdném kevély, de bizonyos illemmel;
leereszkedő, de méltósággal; udvarias, egyszersmind ravasz és
szenvedélyesen konok, midőn tenni kell. Lendvay nem volt eléggé
nobili; büszke volt, de közönségesen büszke. Leereszkedésében
inkább dölyf volt, mint urias és finom méltóság, s az uvariasság és
ravaszság vegyületének könnyedsége egészen hiányzott belőle.

Tóth Muley Hassan szerepének egyik a magyar szinpadon eddig
talán nem eléggé méltatott alkatrészét jól eltalálta; de ez
alkatrészből képezvén ki egész szerepét, természetesen  a
jellem sok tekintetben érthetlenné vált. Tóth a mór humorára
vetette a fősulyt, sőt majdnem csak ezt emelte ki. Az igaz, hogy ha
e jellemet a humor nem enyhitené, visszatetsző s költőileg
érdektelen volna. A mór találó elméssége, szeszélyeinek frissesége
költői érdeket kölcsönöznek jellemének, melytől távol van minden
erkölcsi tépelődés, meghasonlás, a lelkiismeret minden furdalása,
mert fajánál, vallásánál, neveltetésénél fogva sohasem jutott
erkölcsi öntudatra s e tekintetben majdnem naivnak mondható. De sok
benne a démoni hajlam és erő, az állati düh, dacz a veszélylyel és
a vad káröröm. Tóth az utóbbi alkatrészekből semmit sem tüntetett
föl, sőt a humort itt-ott a bohózatig vitte. Álljanak itt egy német
iró szavai, ki a hires Seydelmannt e szerepben következőkép
rajzolja:

«Seydelmann játékában előttünk állott Afrika e szülötte a maga
egész macskaszerü mozgékonyságában, mint egy exotikus növény
európai földön, mint egy teremtvény, mely a miveltség alanti
fokának tompa, kifejletlen erkölcsi világával szemtelenséget és
elmés szeszélyt egyesit, mely ötleteit tüzröppentyükent emelkedő
kedvvel löveli a magasba. Démoni guny, szemtelenség, naivitás a
gazság kifejezésében, szakadatlan mozgékonyság, nyugtalanság és
mohó sietség oly csodásan olvadtak össze Seydelmann 
játékában, hogy minden pillanatban magunk előtt láttuk a mórt,
kiben afrikai vér forr és tombol. Más szinészek (például Devrient
és Döring) bármily méltánylandók voltak e szerepben, Muley Hassan
szellemi és erkölcsi lényét senki sem testesitette meg annyi
illusióval, mint Seydelmann.»  


1872







KARÁCSONI MYSTERIUMOK ÉS VIZ-KERESZTI JÁTÉKOK.2)

Eddigi népköltési gyűjteményeink mellőzték a népmysteriumokat,
de 1859 óta némi figyelem fordult feléjök, s folyóiratok, lapok
örömest nyújtottak tért egy-egy ily tartalmú közleménynek. Igy
jelent meg az első magyar népmysterium a Magyar Nyelvészet
IV-ik évi folyamában (1859. 177–181. lap), a második a Magyar
Sajtó tárczájában (1864. 297. sz.), a harmadik a Vasárnapi
Ujság-ban (1866. 13. sz.), a negyedik Orbán Balázs
Székelyföld-jében. Pest, (1869. II. k. 152–155. l.).

Itt összesen veszi az olvasó nemcsak az elszórva megjelent
közleményeket, hanem mindazt, mi eddig különböző gyűjteményekben
kéziratban lappangott. Úgy hittük, hogy semmivel sem nyithatjuk meg
méltóbban gyűjteményünket, mint a magyar költészet e kevésbbé
ismert és legrégibb maradványaival, mert bár e népmysteriumok
nyelv- és részletekre nézve változásokon mentek át, de szerkezetök
 körrajza s tartalmuk alapja a magyar
egyház és népélet legrégibb korszakáig felvihető.

Kétségtelen és köztudomásu dolog, hogy a keresztyén épen úgy az
oltár bölcsője, mint a görögnek. A keresztyén egyház liturgiájából
fejlett ki a mysterium, hit- és erkölcstani allegoriáiból a
moralitás. Ez elemek soknemű hatások alatt fejlődve, végre
érintkeztek a classicismussal, s megteremték a keresztyén új
drámát, mely különösen Franczia-, Angol- és Spanyolországban a
tökély magas fokára emelkedett. A fejlődés különböző fokozatait
többé kevésbbé tisztába hozta az európai irodalom, de maga az
eredet s az első mozzanatok meglehetős homályban vannak. Annyi
bizonyosnak látszik, hogy a keresztyénség első századaiban az
egyház ellenséges szemmel nézett mindennemű szinészetet, mint a
paganismus élő emlékét. Európa déli részeiben, hol a római
műveltség és nyelv romanizálta a különböző népfajokat, a római
histriok, pantomimok, bűvészek folyvást kedvenczei voltak a népnek,
északon pedig a german népek nagy szeretettel csüngöttek minden
drámaias babonán, alakoskodó szokáson, melyek régi vallásukkal
voltak kapcsolatban. A tilalom és üldözés nem használván, az egyház
szép módjával a pogány szokásoknak lassanként keresztyén
jelentőséget adott, s magát a keresztyén  cultust
látványosabbá tette. Így történt, hogy a mi eredetileg a pogány
istenek dicsőítésére szolgált, idővel az apostolokra, szentekre,
sőt magára Krisztusra szállott át.

Az új ünnepek a régiek idejére tétettek vagy kapcsolatba
hozattak amazokkal. Krisztus születésének ünnepe nem csak azért
tétetett deczember végén, mert a hagyomány szerint a téli
napfordulat idejére esik, hanem azért is, hogy a saturnaliák
keresztyén jelentőséget nyerjenek.3) A
téli napfordulat a germán népeknél is szent volt, mert akkor
tartattak a Woutan és neje Fricke tiszteletére rendelt ünnepek. A
német, angol és skandinár karácsoni szokások egész vegyületét
képezik a pogány és keresztyén eszméknek.4)
Szóval a keresztyén egyház igyekezett magába olvasztani a római és
germán pogányság drámaias szokásait és keresztyén iránytadni
látványos hajlamainak, mire mindinkább fejlődő cultusa elég eszközt
és alkalmat adott.

A már Tertullian idejében (220.) rendezett keresztyén liturgia
drámai mozzanatokat rejt magában. Maga a mise nem egyéb, mint
mysterium, a megváltás nagy titkának ábrázolása,  melynek
mint a primitiv görög drámának megvannak epikai, drámai és lyrai
elemei. Epikai elem a profetia és evangelium, drámai maga az
áldozat, lyraiak pedig a dialog felé hajló sesponsoriák,
antiphonák, bymmusok s prózák.5) A
mise ez elemeit még inkább kifejtették a keresztyén nagy ünnepek,
melyek Krisztus születése, szenvedése, feltámadása és mennybe
menetele emlékét ujítják meg, s melyek központja szintén a
magváltás nagy titka. Különösen karácson, nagypéntek és husvét
ünnepe kedvezett a mysterium-dráma kifejlődésének. Ez ünnepek
liturgiája mindinkább hajlott a drámai énekhez. A pap nem egyedül
énekelte többé, mint a régi időben Krisztus születését és
szenvedését, hanem különböző személyek között osztattak ki József,
Mária, Gábor angyal, a pásztorok, Herodes és a Krisztus beszédei. E
mellett oly czeremóniák, látványok szövettek be, melyek mintegy
kifejezték a cselekvény főbb mozzanatait, mint a jászol kitétele, a
pásztorok hozzájárulása, a három király megjelenése, Krisztus
sirja, a mellé rejtőző angyal, az asszonyokat ábrázoló papok
csoportja.6) 

Ez a mysterium-dráma fejlődésének első foka, melyet liturgiai
mystericumnak nevezhetni, a mennyiben a liturgiának egy részét
képezte. Jean de Bayeux, avrauchei püspöknek egy a norman egyház
liturgiájáról a XI-dik században írt munkája kétségtelenné teszi,
hogy akkortájt a templomban előadott mysteriumok szorosan az isteni
tisztelethez tartoztak.7) A
fönmaradt legrégibb franczia és német mysteriumok, a XI. és XII-dik
századból mind liturgiai mysteriumok, latin nyelven és egyházi
stylben írva. A francziák régiebbeknek látszanak, mint a németek,
de mindenik hasonlít egymáshoz, közös forrásuk az egyházi
rituale.

Azonban a mysterium lassanként kiszakad a liturgiából s annak
része helyett toldalékát kezdi képezni. E körülmény mindinkább
háttérbe szorítja a mysterium lyrai elemeit: az énekrészt. A drámai
elemelőtérbe nyomul, az egyszerű szerkezetet bonyolultabb váltja
fel, a latin nyelv a nemzetivel vegyül, majd egészen annak adja át
helyét, az előadók jelmezbe öltöznek s többé nemcsak papok, hanem
vándor énekesek, tánczossk, alakosok is, kik a népnek eddig is
kedvenczei voltak s kiket a papok az élénkebb előadás kedvéért
alkalmazni  kezdenek. A színhely nemcsak a templom,
hanem, hogy több ember láthassa, a templom előtti tér, temető,
klastromok udvarain. Tárgyainak köre is szélesbül, nemcsak a
megváltás nagy titkára vonatkozó események dolgoztatnak fel, hanem
vegyesen bibliai történetek, szentek viszontagságai, vallásos
allegoriák s a nagyobb hatás végett komikai intermerrók, népies
tréfák szövetnek be a legkomolyabb jelenetek közé is.

E második fok képezi a mysterium-dráma virágzási korát. Nem
liturgia többé, de világi dráma sem. Iránya még egyházias, szerzői
papok s ha előadói nem is mindig ők, de egészen az ő befolyásuk
alatt áll. Azonban e befolyás lassanként gyengül. A vándor énekesek
és szinészek részvéte kezdi kivetkőztetni a mysteriumot egyházias
jelleméből. A czéhek és testületek is rendeznek
mysterium-előadásokat, előbb a papok befolyásával, később
ellenökre. A mysterium mindinkább elvilágiasodik. Történeti tárgyak
is feldolgoztatnak s arallegoriai személyek typikaiakká válnak. A
classicismus befolyása alatt a mysteriumból tragédia, a
moralitásból komédia fejlik. Nemcsak új nevet, de új tartalmat is
nyer, csak a keresztyén világnézethez marad hű, de ez sem többé a
középkori egyházé. A papok ezentúl is rendeznek még
mysterium-előadásokat, de ezek már nem oly népszerűek. Az
 egykor annyira kedvelt mysterium a
városi nagyobb iskolákba szorul s itt-ott a falukon marad fönn még
egy jó darabig, mint az ájtatos nép mulatsága.

E fokozatos fejlődés különböző országokban különböző időben ment
véghez és mindenütt a viszonyok és népszellem módosító hatása
alatt. Vajon Magyarországon ugyanaz volt-e a fejlődés, mint Európa
más országaiban? Mutat-e különbséget a viszonyok és népszellem
módosító hatása? Általában volt-e és mennyiben mysteriumunk? E
kérdések még nincsenek tüzetesen kifejtve a magyar irodalomban, s
nekünk nincs bátorságunk kifejtésöket igérni. Inkább csak egy pár
gondolat-ébresztő nézetet szándékunk elmondani, melyek szoros
kapcsolatban vannak gyűjteményünk népmysteriumaival.

A magyar egyház liturgiája nem volt más, mint a nyugoti
keresztyén egyházé s ennélfogva a mysterium-dráma elemei épen úgy
meg voltak benne, mint akár Franczia- vagy Németországon. A
liturgiai mysterium bizonyára nálunk is kifejlődött, vagy jobban
mondva, hozzánk is átszármazott külföldről, épen úgy, mint a
katholikus cultus másnemű czerimoniája. Nincs ugyan reá történeti
adat, mi legalább nem ismerünk, de majdnem kétségtelenné teszi két
körülmény: egyik a katholika egyház liturgiájának egysége, mely a
 X. század óta kevés eltérést mutat;
második, hogy e korból élő emlékek is maradtak ránk, mert a mint
alább látni fogjuk, e gyüjteményünk mysteriumai alapjokban nem
egyebek, mint a nép közé szállók s egész napjainkig fönmaradt
liturgiai mysteriumok.

A fejlődés második korszaka, midőn a mysterium elválik a
liturgiától, csak toldalékát képezi, majd önállóan indul
virágzásnak, nálunk aligha megjelölhető. Mindenesetre
mysterium-drámánk nem lehetett virágzó és általános divatú. Az a
körülmény, hogy egyetlen emlékünk sem maradt e korszakból, még
magában keveset bizonyít, de hogy a viszonyok s maga a népszellem
sem kedveztek fejlődésének, bizonyosnak látszik. A román
nemzeteknek a római korból fönmaradt szinészethez való ragaszkodása
mintegy forrásul szolgált a mysterium fejlődésének; ide járult még
a román faj formaérzéke, a külsőségek iránti előszeretete,
mozgékonysága, melyek mind megannyi szinészeti tulajdonok. A germán
népek ősvallásából folyó látványos, alakoskodó és drámaias
szokások, melyeknek a keresztyénségbe olvadását épen a katholikus
cultus segítette elő, szintén fejlesztő hatással voltak a
mysteriumra. A fogékonyság és fejlődés ez alapjai hiányoztak
nálunk, vagy legalább kevésbbé voltak meg. Az ősmagyar vallásos
szertartások nyomait aligha megtalálhatni 
keresztyén népszokásainkban. Legalább egy pár nevet kivéve, nem
tudjuk kimutatni, hogy a pogány magyar eszmék és szokások hogyan
nyertek keresztyén jelentőséget s voltak-e köztök olyanok, melyek
kapcsolatba hozhatók a mysterium fejlődésével. Másfelől a magyar
népszellemben ha nem is hiányzik, de nincs feltünőbb szinészeti
hajlam. A magyar nép még napjainkban sem csüng annyi rokonszenvvel
a szinészeten, mint a román és germán népek. E mellett nálunk a
polgári elem úgy a közép-, mint az újkorban kevésbbé volt
kifejlődve, mint Európa déli és nyugoti országaiban. A mysterium
pedig mindenütt csak oly nagyobb városokban virágzott, hol erős
polgárság volt. Az angol mysterium-dráma hamar a polgári testületek
kezébe kerűlt. A franczia mysterium-dráma gyors fejlődését és
elvilágiasodását Jubinal8)
egyenesen a harmadik rend emelkedésének tulajdonítja, mely már a
XIII. században jelentékeny befolyásra vergődött. Továbbá
mindenütt, hol a mysterium-dráma virágzott, egyszersmind erős
fejlésnek indúlt a kéresztyén uj dráma is. Szóval ez úgynevezett
harmadik korszak, a másodiknak mintegy kényszerű következménye
volt. S vajon nálunk a XVI. és XVII. században mit találunk? Csak
tanodai drámát, s a  szintén odaszorúlt moralítást, melyeket
részint a jezsuiták hoztak divatba, részint a külföldi egyetemekről
hazajött protestáns papok. A világi drámának, szinészetnek kevés
nyoma, s a mi legrégibb világi drámánkat, «Balassi Menyhárt
árultatásá»-t illeti, nem épen bizonyos, valóban színpadra
készült-e, vagy csak dialogisált satyra? Szóval a magyar újabb
szinészet és dráma korszakát nem hozhatni szoros kapcsolatba a
mysterium-dráma elvilágiasodó korszakával, mi azt bizonyítja, hogy
nálunk sokkal kevésbbé virágzott a mysterium-dráma, mint Európa más
nemzeteinél. Mindezt összevéve bizonyosnak látszik, hogy nálunk
inkább csak a liturgiai mysterium volt divatban akkor is, midőn
másutt a mysterium-dráma önállóan fejlődött, s ha itt-ott valamely
egyházban külföldről behozott vagy talán itt készült önálló
mysterium-drámák adattak is, az csak a kivételek közé tartozott.
Ily kivételek lehettek a brassói szerzetesek által 1500-ban
előadott mysteriumok, melyekről Ipolyi9)
emlékszik, s melyek azt is mutatják, hogy e kivételeknek leginkább
a magyar birodalombeli német városok voltak színhelyei.

Toldy Ferencz más nézetben van. Ő azt állítja, hogy a
mysterium-dráma nálunk épen  úgy virágzott, mint
Angol-, Franczia-, vagy Németországon, s a népszinjáték és bohózat
már a XIII-dik században kiszakadt a magyar
mysterium-drámából.10)
Állításait oly történeti adatokkal támogatja, melyek aligha
kiállják a kritikát. Felhozza az 1271-diki budai zsinat VIII.
kánonát, mely tiltja, hogy az egyháziak a mimusokat, histriokat és
joculatosokat (hegedősöket) ne hallgassák; továbbá az 1460-diki
szepesi zsinat XXXVIII-dik kanonát, mely inti a papokat, hogy
mimusoknak, histrioknak, siposoknak krisztus alamizsnájából, mely a
szegényeket illeti, ne adjanak semmit. Hivatkozik egy pesti barát-,
Laskai Osváldra, a «Biga salutis» (1498.) írójára, ki panaszolja,
hogy magukban a klastromokban is színi énekek zengenek (cautus
theatrales perstrepunt); és Zsámboki tizenhatodik századbeli
történetirónkra, ki szerint a törökök azért határozták el II. Lajos
ellen a háborut, mert tapasztalták, hogy a magyarok a lakomák és
theatrumok örömeibe sűlyedtek.

Vajon ama két kanon a mysterium-drámára czéloz-e, vagy részint a
magyar vándor hegedősökre, kik a nép ősmondáit fentartották s a
keresztyénség előtti emlékeit élesztgették, részint pedig amaz
idegen bohóczokra, bűvészekre,  kötéltánczosokra,
zenészekre, kik hol Német-, hol Olaszországból jőve, bebarangolták
az országot, mint azt napjainkban is tapasztaljuk? Az úgynevezett
joculatorokat, histriókat, mimusokat folyvást üldözte az egyház
jóval a mysterium-dráma keletkezése előtt, sőt a mysterium-drámát
is főleg azért kezdette, hogy tőlök elvonja a népet. A második
arelati zsinat már az V-dik században menydörög ellenök.11) A karolingek conciliumai, capitularei12) számos tilalmat bocsátanak ki a kóbor színészek
ellen, kiknek még ekkor nincs közük a mysterium-drámával. Agobard,
lyoni püspök (816–840) megbélyegzi kora histrioit és mimusait,
kiket a főurak az egyházi szegények rovására táplálnak.13)

A magyar egyház követve a külföld példáját, szintén felvette
kanonjai közé a histriok, mimusok és joculatorok elleni tilalmat s
nem ok nélkül. A magyar és szláv hegedősök széjjel jártak az
országban, nemzeti dalukat kedvelhették maguk az egyháziak is; a
kóbor olasz és német bohóczok, tánczosok, zenészek, bűvészek
mutatványaiban gyönyört talált a nép, sőt maguk a papok is, s talán
alkalmazták is őket egy-egy liturgiai nagyobbszerű 
mysterium előadásakor. De ebből nem következik, hogy e mimusok és
histriok magyarok lettek volna, sem az, hogy mint idegenek nagyban
befolytak volna a mysterium-dráma fejlődésére, legkevésbbé pedig
az, hogy már a XIII-dik században a mysterium-drámából kiszakadt
népszínjátékunk és bohózatunk lett volna. Hiszen a XII-dik és
XIII-dik században a németeknél is, mint Reidt14) megjegyzi, együtt de egymástól függetlenül
találjuk a világi színjátékot az egyházi színjátékkal (mysterium),
csak a XIV-dik században olvad egymásba a kettő, vagy jobban mondva
a világi az egyháziba, hogy a XV. és XVI-dik század folyamán a
farsangi bohózatokban uj életre ébredjen. Lehetetlen tehát, hogy
nálunk, kik később lettünk keresztyének és fejlődésünk lassubb
volt, már a XIII-dik században megtörtént volna az, mi
szomszédainknál is csak a XV-dik században ment véghez.

A más két történeti adat sem nagy fontosságú. A «Cantus
Aheatrales» a hegedősök énekeire, az idegen kóbor színészek
zenéjére vonatkozhatik; a mi pedig a II. Lajos alatti theatrum
örömeit illeti, azok udvari és főuri ünnepélyek lehettek, melyekbe
a külföld példájára kóbor mimusok és zenészek allegoriai
 és tánczos mutatványai szövettek be.
Szóval okunk van hinni, hogy ez adatok a virágzó mysterium-drámából
kifejlett népszínjáték mellett nem bizonyítanak. A dolgok
természetéből vett okok többet nyomnak, mint oly történeti adatok,
melyeknek értelme legalább is kétes. Mi azt hisszük, hogy magyar
nyelvű mimusok és histriok nem voltak, mert ha lettek volna, nem
csak későbbi századokban, de még ma is találkoznánk velök. Az olasz
bajazzo, az angol clown, a német hanswurst és bábjátékos még ma is
létezik. De hogy valaha magyar ezt a művészetet űzte volna, akár a
régibb akár az újabb időben, annak semmi nyoma. Nálunk nem volt
magyar népszínjáték, épen azért mysteriumunk sem fejlődhetett úgy,
mint más európai népeknél. Volt liturgiai mysteriumunk, mely az
isteni tisztelet részét képezte, lehet, sőt valószinű, hogy később
mint a liturgia toldalékja magyar nyelvűvé változott, sőt némi
fejlődésen ment át, de nem vált valódi mysterium-drámává s épen nem
vett oly lendületet, hogy az újkori dráma és színészet bölcsőjéül
szolgálhasson. A magyar mysterimu részint mint liturgiai rész,
részint mint toldalék folyvást kedvencze volt a népnek, s midőn az
egyház felhagyott vele, maga vette át. Az énekes és élénkebb
parasztlegények, kik a falusi egyházakban eddig is közreműködtek,
az egyházon kívül is folytatták  az ájtatos mulatságot
egész napjainkig. Így maradtak reánk e magyar mysteriumjátékok,
melyek mindinkább kimennek a divatból, s melyek közül tizenötöt
ment meg gyűjteményünk az enyészettől.

Azonban mindezek csak karácsoni mysteriumok és vízkereszti
játékok; a passiói és husvéti játékok teljesen hiányzanak, pedig,
hogy mint a liturgia részei, ezek is előadattak egyházainkban s
később a nép között is elterjedtek, alig szenved kétséget. Emlékök
ma már csak egy pár közmondás – és adomában él. Szirmay, Dugonia,
Erdélyi: «Molnár lettél, pedig kövesdi Krisztus vagy»; «Lisztlopó»,
«Kötve higyj a komának» közmondásokat azzal magyarázzák, hogy
Kövesden a passiói játékok alkalmával midőn a Krisztust
személyesítő molnárt sárral dobálta a nép, ez mindent szivesen
tűrt, de mikor valaki lisztlopónak csúfolta, megfeledkezett
szerepéről, a keresztet eldobta és utána iramodott. Szalka
János15) egy ponyván árult passiói
játékról tesz említést. «Gyermekkoronban – úgymond – vett istenben
boldogult anyám ilyetén vásári nyomtatványt, melyet én olvasgattam
előtte, s tudom, mind rá, mind rám mély hatást gyakorolt. A
mysterium a szent szüzet írja le, hogy jár egyik műhelyből a
másikba,  s kérdezősködik, vajon nem hallottak-e
valamit az ur Jézusról? Először is a kovácsműhelybe megy, s kérdi:
«Mit csináltok kovácslegények? mit értettetek az ur Jézusról?»
Amazok így válaszoltak: «Épen szegeket csinálunk, melyekkel fel fog
feszíttetni.» Innen elmegy az ácsokhoz, kik szintén ily leverő
választ adnak: «Most faragjuk a keresztet, melyre fel fog
feszíttetni.» Úgy látszik azonban, hogy e nyomtatvány is végkép
eltűnt, minthogy a legszorgosabb kutatás sem vezetett ekkoráig reá»
stb. Kétségtelen, hogy mind a tartalom, mind a felfogás népies, de
az már kétséges: vajon ama nyomtatvány valóban népmysterium volt-e?
Lehetett párbeszédbe szedett Krisztus-monda is, mert magát a mondát
mi is ismerjük, s még a következő részletekkel bővíthetjük ki:
Mária beszélt a szíjgyártóhoz is, s kérdezte, nem tud-e valamit
Krisztusról? «Épen most fonom számára az ostort!» – volt a felelet.
Mária a csősztől is kérdezte Krisztust, ki szintén így válaszolt:
«Most szedek tövist koronájához». Ipolyi Arnold16) Juhász Máténak 1761-ben nyomatott «Szép és
ájtatos különféle magyar versek» czímű munkáját is adatkép idézi,
mint amely számos karácsoni, passiói, urnapi és
ó-szövetség-történeti játékokat foglal magában. Mi  nem
láthattuk e könyvet, de azt gyanítjuk, hogy tartalmát nem valódi
népmysteriumok képezik, hanem csak tanodai drámák vagy a nép
számára drámai alakban dolgozott olvasmányok. Úgy látszik, hogy a
nép a passiói és husvéti játékokat nem ápolta oly szeretettel, mint
a karácsoniakat és vizkeresztieket. Amazokra a tavaszi munka
kevesebb időt engedett, míg ellenben emezeket a téli idő, nyugalom
és a családi együttlét mintegy táplálták.

De térjünk vissza a gyűjteményünk karácsoni mysteriumai- és
vizkereszti játékaihoz, melyeket a legrégibb, az úgynevezett
liturgiai mysteriumok maradványainak neveztünk. E maradványok
természetesen nagy változásokon mentek át az idők folyama alatt,
midőn a templomból kiszorúlva, a nép védő szárnyai alá menekültek.
Egyik egyszerű, másik mesterkélt, emezen népies naivságot
érezhetni, amazon iskolás tudákosságot. Egyikben katholikus énekek
zendűlnek meg, a másikban protestánsok, van olyan is, mely mind a
kettőt vegyíti. Ide népdaltöredékek vegyűltek, amott egy múlt
századi népies magyar költő soraira bukkanunk. Néhol a liturgia
latin szavai is megmaradtak, másutt a megújított magyar nyelven írt
versszakok csengnek fülünkbe. De a modern külső alól mindenikben a
liturgiai mysterium régi alkata tűnik ki, mert e maradványok a
legfőbb pontokban  megegyeznek a legrégibb karácsoni és
vizkereszti szertartásokkal és hasonlítanak a franczia és német
legrégibb liturgiai mysteriumokhoz, s épen azért tartjuk magyar
liturgiai mysteriumnak, s nem a kifejlett mysterium-dráma
töredékeinek, mint Toldy véli.

Karácson ünnepe a IV-dik században alapíttatott meg a nyugoti
egyházban, honnan a keleti is csakhamar átvette. Weinhold a német
karácsoni játékokról és énekekről irt munkájában leginkább Martene
és Durandi után, gondosan és bőven összeállítja a karácsoni
szertartások fejlődését illető adatokat;17)
átveszünk belőlök egy párt, melyek szorosan tárgyunkhoz tartoznak.
Úgy látszik, Francziaország a karácsoni szertartások bölcsője, a
mennyiben itt találhatni a legrégibb nyomokat. Lássuk Rouenben
hogyan ünnepelték Krisztus születését. A «Te Deum» után az oltár
megett jászolt emeltek, a melyre a szent szüz képét tették. Az
énekkar előtti emelvényen egy fiu állott, ki mint angyal a Krisztus
születését hirdette. Az énekkar nagy ajtaján beléptek a pásztorok s
a jászolhoz mentek, «Pax in terris»-t énekelve, üdvözölték a szent
szüzet s imádva hódoltak a gyermeknek. Az oltár előtt misét
olvasott a pap, melyet bevégezve a pásztorokhoz fordult és
kérdezte: Quem vidistis  pastores? A pásztorok felelték:
Natum vidimus. A nantesi egyházmegyében szokás volt, hogy a
«Benedicite» ének után énekes fiúk pásztorbotokkal az oltár elébe
állottak. A kántor kérdezte: «Pastores dicite» etc., a fiúk
felelték: «Infantem vidimus». Ezután közülök egy elkezdte a
«Paroulus filius» antiphonát, melyre a «Landate dominum» zsoltár
következett. Hasonló szertartás divatozott Toursban és némely más
helyen. A rheimsi szertartás a következő volt: a «Pervulus filius»
antiphona bevégzése után a pap a főénekessel rákezdte a «Pastores
dicite» antiphonát. A kar viszonozta: «Infantem vidimus», a pap
«Landate dominum in sanctis»-t énekelte, a kar «Pastores dicite» és
így ment tovább az énekes felelgetés egész a «Gloria patri et
filio»-ig. A laoni templomban mise után a fő és alkántor fejükön
fehér sipkával az énekkar jobb felőli ajtajához állottak és
énekelték: «Pastores dicite!» A klerikusok, a kik az ajtó előtt
állottak, felelték: «Infantem vidimus» s midőn a harangok
megszólaltak, a kántor rákezdett a «Lux fulgebit»-ra, mire a
második mise következett.

Vizkereszt ünnepének szertartásai szintén ily drámai
elevenségűek voltak. A latin egyház felfogása szerint a három
napkeleti bölcs hódolata és imádása képezte ez ünnep tárgyát s ez
irányban képződött a szertartás is, mely 
Ronenben Martene szerint a következő volt: Ének után megkezdődött a
három király szertartása. A templom különböző részeiből előlép a
három király koronával diszített sipkában, szolgáktól követve, kik
az ajándékokat hozzák. Az első király, ki középről jő, botjával a
csillagra mutat és így szól: Stella fulgore nimio rutilat; a
jobbról jövő második király hozzáteszi: Quem regem regum natum
demonstrat, és a harmadik, ki balról lép elő, így végzi be: Quem
venturum olim profetiae signaverant. Az oltárnál mindnyájan
összetalálkoznak, megcsókolják egymást s így énekelnek: Eamus ergo
et inquisamus eum offerentes ei munera: aurum, thus et myrham. Erre
a kántor rákezd a «Magi veniunt» responsorium s a körmenet
megindul. Mihelyt ez a templomra hajójába ér, a keresztoltáron levő
csillár meggyujtatik és a magusok éneklik: Ecce stella in oriente
prævisa iterum præcedit nos lucida. Hæc inquam stella natum
demonstrat, de quo Balaam cecinerat dicens: Orietur stella ex Jacob
et exsurget homo de Izrael et confringet omnes duces alienigenarum
et erit omnis terra processio ejus. Ekkor két pap dalmatikában
öltözve, az oltárhoz lép és szelid hangon énekli: Qui sunt hi qui
stella duce nos adeuntes inandita ferunt. A magurok így
válaszolnak: Nos sumus qui cermitis reges Tharsis et Arabám et
Sabæ, dona ferentes Christo  regi nato domino, quem
stella deducente adorare venimus. A dalmatikában öltözött két pap a
függönyt félre vonva így szól: Ecce puer adest quem queritis, quem
properate adorara, quia ipsa est redemtio mundi. A három király
térdre esik s e szavakkal üdvözlik a csecsemőt: Salve princeps
sæculorum! Erre az első átveszi szolgájától az aranyat s így szól:
suscipe rex aurum; a második a tömjént e szavakkal áldozza: Tolle
thus, tu vere deus; a harmadik a myrrhát nyújtja, mint a halál
jelképét. Ezalatt a tömeg áldozni megy s a feláldozott arany a
dalmatikás papoknak adatik. A magurok térdelve imádkoznak s majd
mintha álomból ébrednének, egy fehérbe öltözött gyermek, mint
angyal a következő antiphonat énekli nekik: Impleta sunt omnia, quæ
profetice dicta sunt. stb.

Erre a három király az oldalhajón kimegy a templomból és a
balfelőli ajtón az énekkarba lép, mialatt a kántor rákezd e
responsoriumra: Tria sunt munera. A mise alatt a három király
vezeti az énekkart és a «Kyrie fons bonitatis», «Alleluja» és
«Sandus» et «Agnus» énekeltetnek.

A limogesi vizkereszti rituale is hasonló volt a rouenihez.
Mielőtt a nép áldozott volna, három karénekes selyemruhában,
fejökön koronával, kezökben arany pohárral vagy más díszjellel a
nagy ajtón az énekkarba lépett és  énekelte: «O quam dignis
celebranda dies ista laudibus» kezdetű prózát. Ez ének alatt a kar
közepére érkeztek, akkor egyikök fölemeli kezét s a csillagra
mutat, mely egy kötélen feléjök ragyog. Egyszerre harsány hangban
törnek ki: Hoc signum magni regis. Azután megindulnak a főoltár
felé énekelve: E amus, inquiramus eum et offeramus ei munera aurum,
thus et myrrham. Diszjelöket lerakván, áldozni mennek. Az oltár
mögül egy gyermek így szólítja meg a királyokat: «Nuncium vobis
fero de supernis, natus est Christus, dominator orbis, in Bethlehem
Judæ, sic enim propheta dixerat ante. Elcsodálkoznak a királyok és
zavarodva mennek ki az ajtón, mely a sekrestyébe vezet, mialatt az
antiphonat éneklik: In Bethlehem natus est rex cœlorum.

Ily s ezekhez hasonló szertartások az egész nyugoti egyházban
elterjedvén, liturgiai mysteriummá fejlődtek. S vajon mit találunk
a magyar karácsoni népmysteriumokban és vizkereszti játékokban? E
szertartások emlékeit. Vizkereszti játékaink csillagos lámpája nem
egyéb, mint a limogesi rituale kötélen csüngő csillaga. A három
király ajándékkal hódoló jelenete itt is megvan, csakhogy idő
folytán még egyszerűbbé vált magánál a szertartásnál is. Karácsoni
népmysteriumainkban az úgynevezett Betlehem nem egyéb, mint az
oltár mögötti jászol, s nevénél fogva egyszersmind  a
városnak is jelképe. Szüz Mária képe helyett egy gyermekbáb, a
Krisztus van benne, de ez is szertartásos szokás volt, kivált a
XVI-ik században, a mennyiben az oltárra egy báb tétetett, mint
Krisztus jelképe, mely előtt a gyermekek karácsoni verseket
énekeltek.18) A fehérbe öltözött angyal
szintén ott áll, s épen úgy hirdeti a pásztoroknak Krisztus
születését, mint a roueni szertartásban. A pásztorok szintúgy
hozzájárulnak Krisztushoz és imádják. De a mi népmysteriumainkban a
pásztorok tréfálkoznak is egymással és megajándékozzák
Krisztust.

Ezt nem találhatni az idézett szertartásokban, sőt a legrégibb
franczia és német liturgiai mysteriumokban sem, csak a német
népmysteriumok gyűjteményeiben, melyeket Weinhold (1853.) és Lexer
(1862.) adtak ki.19)
Ez úgy látszik a németeknél is, nálunk is későbbi fejlődés, azonban
valószinű, hogy magokban az egyházakban is divatoztak, mert az
egyházi szertartások közé már jókor vegyültek világi szokások és
tréfák, melyekhez, mint a karénekes ifjak kezdeményéhez, csakhamar
felnőtt emberek is csatlakoztak. Krisztus megajándékozása is nálunk
tejjel, vajjal, sajttal,  vagy kenyérrel, pólyarongygyal és
báránykával, a németeknél tyukkal, tojással, vajjal, zsiradékkal,
sóval, répával, úgy látszik, a három király ajándékozásának
utánzása és szintén későbbi fejlődés.

Hasonló eredményre jutunk, ha népmysteriumainkat a legrégibb
franczia és német karácsoni liturgiai mysteriumokkal kisértjük meg
összehasonlítani, bár itt a különbségek feltünőbbek. A franczia
karácsoni mysteriumok között legrégibb az, melyet az orleansi
városi könyvtár XI-dik század codexéből másolt le Monmerqué s csak
harmincz példányban adott ki a franczia bibliophilek számára s
melyet épen azért Wright Tamás újra lenyomatott saját
gyűjteményében is.20) E
mysterium két részből áll, vagy jobban mondva kettő, az első:
Herodes sive Magorum adoratio; a második: Interfectio puerorum. A
legrégibb német liturgiai mysterium majd oly régi, mint a franczia,
s abban is hasonlít hozzá, hogy szintén kettős: Herodes sive
Magorum adoratio, et Ordo Rachelis. Egy előbb freisingi, jelenleg
müncheni codexből adatott ki, Weinhold többször idézett munkájában
újra lenyomatta s gondosan összehasonlította az orleansival. Mind a
franczián, mind a németen meglátszik, hogy 
liturgiába szőtt mysteriumok; ezt a kar szereplése is bizonyítja s
egyiknek végén az éneklendő próza előtt e kifejezés: expleto
officio, mely az előzményt officiumnak jelöli. Szerkezetök
egyszerű, a ritualéra támaszkodnak, az eseményeket az érzés őszinte
kifejezésével ábrázolják s nem árulnak el dogmai irányt, mint a
kifejlett mysterium-drámák. Nyelvök latin, és egyházias. Ha
karácsoni népmysteriumainkból kivesszük a pásztorok tréfáját, de
meghagyjuk mindazt, mi tisztán egyházi eredetű s a szent esemény
ábrázolására vonatkozik; ha a pásztorok imádását odakapcsoljuk a
három király hódolatához, szóval, ha karácsoni mysteriumainkat
összevegyítjük vizkereszti játékainkkal, előttünk állanak a
legrégibb franczia vagy német liturgiai mysterium körvonalai.
Azonban a mi népmysteriumainkban egy s más megromlott vagy egészen
kiveszett, mit a franczia és német legrégibb liturgiai
mysteriumokban még épen találunk. Tudniillik itt Heródes nagy
szerepet játszik: megtudja a magusoktól, hogy királyok királya
született Betlehemben s fegyvereseket küld a csecsemők
legyilkolására; az angyal inti Józsefet és Máriát, hogy
gyermekökkel Egyptomba meneküljenek; a menekülő család
szerencséjével éles ellentétben hangzik föl Ráchel siralma,
melylyel bevégződik a mysterium. A mi népmysteriumainkban szintén
 előfordul Heródes, még pedig elég
hősies módon, egy huszár alakjában, de egészen elvesztve bibliai
jellemét. A bősz király igen szelid emberré változott s vagy csak a
betlehemesek prológjának elmondója (28. sz.), vagy a pásztorok közé
őgyeledik mint katona minden ok és következmény nélkül (5. és 13.
sz.), vagy mint király bölcselkedik bizalmas huszárjával s a
keményszívű házigazdát játsza, ki Máriának és Józsefnek nem akar
szállást adni (15. sz.). József s Mária gyűjteményünk csak két
mysteriumában fordulnak elő, de itt is igen csekély szereppel.
Szóval, úgy látszik, hogy a pásztorok jelenetének kiképzése mintegy
háttérbe szorította vagy egészen kitolta mindazt, mi Herodes- és
Józsefre vonatkozott. Egyébiránt nem csoda, hogy a pásztorok
jelenetét annyira kedvelte és kiképezte a nép: legközelebb volt
felfogásához életéhez, s míg egyfelől önmagát látta benne
megdicsőítve, addig másfelől legalkalmasabbnak találta arra, hogy
ide szőjje be tréfáit és élczeit.

Úgy hisszük, hogy a fejtegetések és hasonlítások mindenesetre
némi figyelmet s legrosszabb esetben némi czáfolatot érdemelnek.
Nem ok nélkül állítjuk, hogy gyűjteményünk mysteriuma és
vizkereszti játéka nem egyebek, mint liturgiai mysteriumok
maradványai, melyek a falusi egyházakból a nép közé menekülve,
részint megbővültek, részint megcsonkúltak. 
Mellettünk szól az egyházi rituale s a legrégibb liturgiai
mysteriumok tanúsága. De nemcsak a múlt, a jelen is támogatni
látszik állításunkat. Ha megvizsgáljuk a német népmysteriumokat,
melyek szintén nem rég gyűjtettek össze, első tekintetre két
csoportot különböztethetünk meg. Egyik a bonyolúltabb szerkezetű,
cyclusos tartalmú, kidolgozottabb s nagyobb terjedelmű
népmysteriumok csoportozata, melyek igen hasonlítnak a középkor
fejlettebb mysterium-drámáihoz, s úgy látszik e korból maradtak meg
a nép közt, s itt-ott még ma is előadatnak. De vannak e
gyűjteményekben s élnek a német nép ajkán sokkal nagyobb számmal
oly népmysteriumok is, melyek hasonlítanak a mieinkhez, melyek
szintén csak falusi egyházak liturgiai mysteriumainak maradványai,
mert úgy látszik Németországon is csak a városokban s némely
nagyobb helyeken élhette át a mysterium a fejlődés minden fokát s a
legtöbb falusi egyházban liturgiai mysteriumnak maradt s így
szállott át a népre. Hasonló jelenséget tapasztalunk, bár
csekélyebb arányban a magyarországi németeknél is, kiknél szintén
találhatni nagyobbszerű karácsoni mysteriumot, melyet a középkori
virágzó mysterium-dráma maradványainak tarthatni. Ilyen a főrévi
(Oberufer) karácsoni mysterium, melyet a XVII-dik századbeli német
telep lakosai  ma is játszanak, s melyet Schröer ki is
adott némely más magyarországi német karácsoni és vizkereszti
mysterium kiséretében. Ez egyen kivül a többi hasonlít a mieinkhez,
azaz liturgiai mysteriumok maradványai.21)

Oda térünk vissza, a honnan kiindúltunk. Csak liturgiai
mysteriumok maradványait mutathatjuk fel, de még eddig se középkori
magyar mysterium-dráma, s e nagyobbszerű népmysterium nyomaira nem
akadhattunk. Fogunk-e ezután? oly kérdés, melyre gondos kutatás és
gyűjtés adhatna legjobb feleletet. Egyházi és világi levél- és
könyvtáraink e tekintetben talán még nem voltak átkutatva, a nép
ajkáról való gyűjtés pedig csak most kezdődött meg. Azonban kivált
a gyűjtéssel sietni kellene. A jobb karba helyezett népiskolák, a
terjedő míveltség mindinkább betemeti a népköltészet maradványait.
A nép új kincseket nyerve a régieket veszíti el, melyek a nyelvész,
régiségbúvár és æsthetikus előtt becsesebbek amazoknál. Adja isten,
hogy a kutatás és gyűjtés gazdag eredményre vezessen, oly
eredményre, mely megczáfolja nézeteinket is, Toldynak adjon igazat.



1873







SZIGLIGETI ÉS UJABB SZÍNMŰVEI.

A Nemzeti Szinház, sőt általában a magyar szinházak műsora husz
– huszonöt év óta sokat változott. Hugó, Dumas Scribe helyett.
Feuillet és Sardou jöttek divatba; Shakespeare és Molière gyakoribb
vendégeink, mint régen; egy pár rég elfeledett spanyol színmű ujabb
diadalait ünnepli; Kisfaludy Károly és Vörösmarty majdnem
feledségbe sűlyedtek; Czakó nem tetszik többé; Nagy Ignácz,
Obernyik, Degré, Dobsa színműveit ujabbak váltották föl, de aligha
tartósabb szerencsével. Csak Szigligeti nem szenvedett csorbát.
Termékenységével, sikereivel folyvást uralkodik a magyar színpadon
s műveit most is annyiszor vagy még többször játszszák, mint
ezelőtt huszonöt évvel. Leszorúlt műveit újakkal pótolta, bukásait
sikereivel feledtette. Innen-onnan negyven éve, hogy a drámaírói
pályára lépett. Csakhamar a közönség kedvenczévé vált s háttérbe
szorította legnépszerűbb elődét, Kisfaludy Károlyt. Azóta
 folyvást megtartotta a helyét. Az utána
föllépő drámaírók napjainkig mintegy ostromolni látszottak őt, de
nem tudták legyőzni. Szigligeti túlélte mindnyájokat s most
hatvanadik évében is bátran elfogadja a versenyt a színpad és
akadémia küzdő homokján egyaránt.

Valóban Szigligeti pályája nem egy tekintetben sajátságos és
figyelemre méltó. Költészetének fény- és árnyoldalai sokkal szorosb
kapcsolatban vannak élete körülményeivel s azzal az állással, a
melyet a színháznál elfoglal, mint a kor irodalmi és politikai
viszonyaival. Mint színész írta első drámáját 1834-ben s mint a
nemzeti színház titkára, rendezője, dramaturgja szakadatlanul
drámaírással foglalkozott. A lyrai és az elbeszélő költészet terén
alig tett kisérletet; nem volt szerkesztő, se hírlapíró. Kizáróan a
drámai költészetnek szentelte életét s a mit azon kivűl írt néhány
színészettörténelmi rajzot, dramaturgiai értekezést, szintén e
körbe vonhatni. E körülmény egyik főoka termékenységének. Aki
költészetnek csak egy nemére szorítkozik, sokkal biztosabban
megleli az illető forma szerinti uralmat s könnyebben kap új kedvet
újabb tárgyhoz, bár ki van téve annak, hogy gyakran ismételje magát
s formai készségénél fogva könnyü dolgozásra ragadtassék.
Szigligeti se kerülte ki ez örvényt. De neki a drámaírás
egyszersmind életmód volt. Részint ez, részint az eredeti
 műsor szegénysége szakadatlan és gyors
munkásságra ösztönözték. Ritkán érlelhette meg gondolatja és
telhetett el tárgyával: egy szóval gyors és könnyü dolgozáshoz
szokott s művei benső értéke nem volt arányban termékenységével.
Azonban ne higyje senki, mintha Szigligetiben hiányzott volna a
valódi költői becsvágy. Ha eleget tett a napi szükség
kényszerűségének, örömest elmélyedt s kereste a tisztáb lelkesűlés
óráit, kivált akadémiai pályázatra készűlt. De az írók nem írhatnak
máskép mint a hogy körülményeiknél és hajlamaiknál fogva szoktatták
magokat. Aztán valamely költői műnek sikere ritkán függ az
akarattól és készűltségtől; okai bár esetlegeseknek látszanak,
bensőbb természetűek, mintsem könnyen kideríthetők volnának. Midőn
Szigligeti bizonyos önbizalommal és követeléssel fogott Bajusz
czímű vígjátékához, aligha sejtette, hogy sokkal csekélyebb becsű
művet ír a Liliomfi czíműnél, a melyet amugy könnyedén mintegy csak
odavetett.

Az is jellemző a Szigligeti fejlődésére nézve, hogy őt nem az
irodalom adta a színpadnak mint elődeit, hanem a színpad az
irodalomnak. A színpad volt dajkája s a színészek pártfogói. Nem
tartozott az irodalmi pártok egyikéhez se, a politikában pedig,
épen nem vett részt. Az irodalmi és politikai lapok se rokon-, se
ellenszenvvel nem viseltettek iránta, de folyvást 
bírálták minden tekintet nélkül. Egyetlen egy magyar költőt se
bíráltak meg annyiszor, mint őt. Ha a hasonló termékenységű Jósika
és Jókai annyi bírálatnak lettek volna kitéve, a magyar közönség
kevésbbé hinne regényírói nagyságukban. Ide járúlt még az is, hogy
a fiatalabb drámaírók, Szigligeti versenytársai, koronként egész
hadjáratot indítottak ellene. Majd minden lapnak meg volt a maga
drámaíró barátja, a kit borura-derűre emelni igyekezett; néha magok
a drámaírók váltak színikritikusokká és feltünő szenvedélyességgel
bírálták szerencsésebb versenytársukat. Szigligeti sohase volt
egykedvű a kritika nyilatkozatai iránt, de ahhoz képest majd mindig
elég nyugodtan tűrte ugy az igazságos, mint az igazságtalan
bírálatokat. Tulajdonkép nem igen hitt az elméletben s egész ujabb
időkig nem is foglalkozott ilyesmivel. Annál többet adott
tapasztalataira, annál nagyobb buzgalommal tanúlta a színpadot, a
szinészeket és közönséget. Minden nap tapasztalta, mint színész,
rendező és drámaíró, hogy nem a szép nyelv, lyrai ömledezés,
mélyreható reflexiók, elmés párbeszédek hatnak leginkább a
közönségre, hanem a cselekvény. Tapasztalta, hogy az expositió
világos, a bonyodalom fokozatosan emelkedik és gyors kifejlést ér,
a hatás nem igen szokott elmaradni. Tapasztalta, hogy a színészek a
legjobb drámát is tönkre tehetik, ha a szerepek nem 
természetök- és tehetségökhöz valók, ellenkező esetben a gyengébbek
is sikert vívnak ki, s a mely szerepet megkedvelnek, azt javítni is
tudják s általában sok gyakorlati jó tanácscsal szolgálnak.
Tapasztalta, hogy a közönségnek meg vannak a maga divatos eszméi,
előítéletei, rokon- és ellenszenvei, melyeket nem lehet figyelem
nélkűl hagyni s gyakran némely külsőség sem téveszti el
hatását.

Szóval Szigligeti folyvást oly tapasztalatokkal gazdagodott,
melyeket elődei részint elhanyagoltak, részint alkalom hiánya miatt
meg nem szerezhettek. Mindez elhatározó befolyással volt pályájára.
Egész erejét a cselekvényre, a bonyodalomra fordította, főleg a
színészeknek írt szerepet, s nem egy eszményi, hanem a nemzeti
színház közönségét tartotta szeme előtt, természetesen a tapsra
leghajlandóbb részt. Fejlődését ez irányban nagyon elősegítette
először is nem mindennapi leleményessége, mely ha koronként
kimerűlni látszott is, ujabb erővel buzgott fel; továbbá a
bonyodalmas és gyors menetű franczia drámák hatása, melyek épen
föllépése idejében kezdették leszorítani színpadunkról a nehézkes
német drámákat és végre a siker, melyet bajos lett volna tőle
elvitatni. Már első műveiben a cselekvény föltünően erősb oldala,
mint a szenvedély és jellem rajza. Nem volt szenvedélyes lélek,
világ- és emberismerete szűk körre szorítkozott,  s nem
igen igyekezett mélyebben fölfogni a múltat és jelent: a
történelmet és társadalmat. Ritkán írt belső szükségből, áthatva
tárgyától, a mi fölemeli a lelket és kifejti rejtett erejét. A
történelem és élet eseményei hamar föllobbantották képzelődését,
leleményessége könnyen szőtt belőlük érdekesnél érdekesebb
bonyodalmakat, de a drámai összeütközéseket ritkán tudta
egyszersmind tragikaiakká emelni és hőseinek megadni a fenséget. A
komikumban már szerencsésebb volt, de inkább az alsóbb, mint a
fensőbb komikum terén. Azonban a jellemrajz biztossága és
elevensége se itt se ott nem tartott lépést a bonyodalom
leleményességével s a sikert majd mindig ez utóbbinak
köszönhette.

Mint nem egy költő, ő is saját szükségei szempontjából alkotta
meg dramaturgiai elméletét. Szemben a költői hatás elvével, a
melylyel védeni szokták akkortájt a szépen írt, de gyönge alkotású
drámákat, nem a drámai hatást vitatta, mint egyedül jogost, hanem a
színpadit, a mely legalább is kétes becsű, sőt a mint a gyakorlat
értelmezte, veszélyes is. Ezt hirdette beköszöntő értekezésében a
Kisfaludy-társaság szószékén, ezt később hírlapi polemiáiban is.
Harmincz év óta ez elv védelmével és ostromával foglalkozik
dramaturgiánk. A legtöbb drámaíró a színpadi hatás elvét pártolta,
 sőt a kritikusok egy része is ide
szegődött. Majdnem hitté kezdett válni, kivált a színházaknál, hogy
minden oly mű jó, a mely a színpadon egy párszor tetszést arat és
mind az rossz, a mely nem részesűl ily szerencsében, mintha a
tetszés és nem tetszésnek nem lehetnének esetleges okai, a
melyeknek kevés közük a drámai művészettel; mintha a színpadon nem
hathatna sok olyas, a mi nem valóban drámai, ennek csak külsősége,
álorczája vagy épen színpadi csíny; mintha a közönség zajosabb és
kevésbbé mívelt részének változékony hangulata döntő ítélet lehetne
a művészet legfontosabb kérdéseiben; mintha a drámairodalom
történelmében nem volna elég példa arra, hogy hidegen fogadott
művek később nagy tetszést vívtak ki s az eleinte zajosan
megtapsoltak csakhamar minden hatásukat elvesztették. Egyébiránt
abban, a mit Szigligeti a színpadi hatás elvénél fogva hírdetett,
sok jó tanács is volt a dráma technikájára nézve. De hibás volt
kiinduló pontja, a mennyiben a tragikai és komikai alapot egészen
mellőzte, a cselekvény és jellemrajz szoros kapcsolatát kevésbé
vette s mintegy a közönség és színpad tanulmányát látszott ajánlani
az élet és történelem helyett.

Nincs ok kicsinyleni vagy épen hibáztatni a cselekvényre
fordított gondot, mert épen az egységes, gyors és erős
összeütközések között  fejlődő cselekvény a drámai költészet
főjellemvonása s ez értelemben mondja Aristoteles, hogy cselekvény
nélkül nincsen tragédia. De hathat-e reánk mélyebben bármily
bonyodalmas cselekvény, ha nem a szenvedély és jellem rajzából
szívja éltető nedvét? Ringathat-e bennünket illusioba a fordulatok
és helyzetek bármily változatossága, ha úntalan érezzük, hogy mind
ebben kevés a lélektani s még kevesebb a költői igazság? S emberek
helyett bármily ügyesen mozgatott bábok kielégíthetik-e az emberi
szívet, mely örömei és fájdalmai, erényei és gyarlóságai,
szenvedélyei és tévedései rajzát keresi a költészetben? Régi vita
tárgya és sok egyoldalusággal vitatták a mi irodalmunkban is, hogy
melyik főbb a drámai költészetben: a jellemrajz vagy cselekvény?
Úgy hisszük, egyik félnek sincs igaza. Mennél nyomósabb okok
hozatnak fel, akár a jellemrajz, akár a cselekvény védelmére, annál
inkább meggyőződünk annak igazságáról, hogy a cselekvény és
jellemrajz egymásra hatása és összhangja alkotja a valódi drámát: a
jellemrajz e hatás alatt válik drámaivá, a cselekvénynek e hatás
adja meg benső szervezetét és ez összhang alsóbb vagy felsőbb
fokától függ valamely drámai mű csekélyebb vagy nagyobb értéke. A
színpad tanúlmányát se lehet hibáztatni. A dráma földje a színpad,
s az nem épen véletlen szüleménye, hogy az új kor legnagyobb
 drámaköltői, Shakespeare és Molière
színészek voltak. A ki tanúlta a színpad természetét s különböző
osztályokból egy nagy tömegbe gyűlt hallgatóság hajlamait, az
tulajdonkép a drámai forma titkait tanúlta. A valódi dráma
színpadon és olvasva egyaránt hat s épen úgy megragadja a nagy
tömeget, mint kielégíti, a mélyebben gondolkozót, ha nem is mindig
ugyanazon okból. Bizonyára, ha a drámaíró minél több dráma
közvetlen hatását vizsgálja, saját művészete hatásának annál több
eszközét ismeri. De mindez nagy részt csak a forma tanulmánya. A
tartalmat nem a színpad, hanem az élet tanulmánya nyújtja. S ha a
költő mellőzve e tanulmányt, főleg a színpadtól vesz tárgyat és
lelkesülést, csak a színpadot fogja rajzolni a színpadnak s nem a
színpadnak az életet. A színpad és élet tanulmányának összeolvadása
épen oly befolyással van a dráma valódi sikerére, mint a cselekvény
és jellemrajz összhangja. Tulajdonképen egymást szülik és
táplálják, de meghasonolva szintén egymást emésztik.

Szigligeti színműveiben többé-kevésbbé megtaláljuk e
meghasonlást, s hol összhang van is, az nem fensőbb fokú. Érezzük,
hogy a költő inkább a mi kedvünkért ír, mint a maga jókedvéből s
nem annyira valamely eszme, tény vagy szenvedély által felköltött
lelkesülés ragadja, mint a lelemény ösztöne, a bonyodalom
 ingere. Érti a szövevény logikai
folyamatosságát, az érdek fokozását, de nem követi nyomról-nyomra a
szenvedély fejlődését, nem leplezi föl a szív mélyebb örvényeit, a
jellem legbensőbb mivoltát. Ritkán ír saját éleményeiből vagy az
élet és történelem közvetetlen hatásai alatt, önkénytelen a színpad
emlékei lepik meg képzelődését s a szereplő színészek állanak
előtte mint szobrász előtt az élő minták. Pályája kezdetétől
mostanig megismerhetni darabjain, hogy kikre gondolt mint
játszókra. Valóban jellemrajzai akarva nem akarva a színészekhez
vannak mérve. Legerősb a genrealakokban; midőn magasb, eszményibb
körbe emelkedik, gyöngülni kezd, épen mint színészeink. Nem küzd
nagy feladatokkal új eszmékkel, de nem esik az ál-lángeszűség
hóbortjaiba se; nem lobog lelkében az erkölcsi és társadalmi
érdekek erős cultusa, a mely mélyen érzi s másba is át tudja
lehelni az emberi dolgokban nyilatkozó nemesis szent félelmét, de
majd mindig megőriz bizonyos erkölcsi érzéket, jó tapintatot, józan
itéletet, melyek óvják az élet sívár vagy épen léha felfogásától. E
tulajdonok Szigligeti jobb műveinek mindig sikert biztosítanak, de
ha az ujság ingere enyészni kezd, lassanként mind kevesebb érdeket
találunk bennök, kivált tragédiában. Ismervén a cselekvény
fordulatait, majdnem ismerjük az egészet. A szenvedély rajza
erőtlenebb, mintsem  felindulhatnánk rajta, a jellemekben
kevés olyas nyilatkozik, a mi tartósabban, foglalkoztatná az elmét,
a párbeszédek tartalmilag, sőt gyakran alakilag sem eléggé vonzók,
a nyelvnek nincs olyan bűbája, a mely lekösse a figyelmet, aztán a
színészek se a régiek, a kiknek oly jól illett ez vagy ama szerep.
A régi hatás elpárolgott; a bűvész fogásait nagyon is észrevettük.
Ez okból Szigligeti műveinek sokat árt az idő; régebbiek mind
inkább vesztik hatásukat s újakkal kell fentartani uralmát. De bár
hogyan ítéljünk Szigligeti művei æsthetikai értékéről, egy nagy
érdemét senki sem hozhatja kétségbe s ezt még inkább el fogja
ismerni az irodalom történetírója, mint a mi korunk. Összes
munkássága mindig nevezetes mozzanata marad a magyar színészet és
dráma fejlődésének. Negyven év óta főtámasza a fővárosi és vidéki
színházaknak, az eredeti műsor nagy részt műveiből telik ki, s
nagyobb közönséget vonzott a színházba mint elődei. Több-kevesebb
sikerrel művelte a drámai költészet minden faját, sőt nemzeti
irányban új válfajnak tört utat, ha tévedések árán is, kivívta a
nálunk addig elhanyagolt cselekvény jogait s fensőbb fokra emelte a
magyar dráma technikáját.

Először is tragédiákkal lépett föl s egy jó darabig leginkább
történelmi tragédiákat írt, Követte Kisfaludy Károlyt és
Vörösmartyt, a  kik egész epikai lelkesedéssel
fordultak a múlthoz. Nyelvet is tőlük tanúlt, előbb prózát, majd
verset. De már fölléptekor nyilatkoztak lényegesen különböző
sajátságai. Nyelve és verselése messze maradt elődeitől, kivált
Vörösmartytól, s e tekintetben, ha évek folytán erősödött is
Szigligeti, máig sem elég erős. Szabatosan és folyékonyan ír, nem
kellem nélkül, de kevés bájjal és erővel. Drámaibb Kisfaludy és
Vörösmartynál; kerüli a lyrai áradozást, de gyakran, kivált ha
prózában ír, csak a legszükségesebbek száraz elmondására
szorítkozik.

Átalában ritkán emelkedik a szenvedély magaslatára, ily nemű
törekvésén majd mindig erőltetés érzik; hasonlatai nem meglepők,
találóak s a legtöbbször bizonyos bágyadtság jéllemzi pathoszát.
Mindez lyrai ere csekély voltát bizonyítja. Igaz, hogy az erős
lyrai alanyiság árt a drámaírónak, de bizonyos lyrai erő és hév
nélkül meg nem születhetik a drámai páthosz, a mely legtöbbször nem
egyébb, mint a jellemek és helyzetek szerint a legfensőbb fokra
emelt ódák és dithyrambok töredéke. Igazolják ez állítást, hogy
csak a legnagyobb példákra hivatkozzunk, épen úgy Sophocles és
Shakespeare, mint Corneille, Racine és Schiller, sőt nálunk is
Katona. Szigligeti magán- és párbeszédeiben sehol se hallatszik a
szenvedélyes elragadtatás, küzdelem  és kétségbeesés oly
kifejezése, mely megragadja lelkünket és emlékünkben maradjon.
Egyetlen verssora se került a közönség ajkára, hogy idézetté
váljék. Nincsenek nyelvtani rögeszméi, stylbeli különösségei, de
keveset ad a drámai styl fensőbb művészetére is. Nem tud kevésben
sokat mondani s nem látszik kedvelni a szenvedély inversios,
szaggatott nyelvét s egyenetlen változatosságát. Színészeink jó
színpadi nyelvnek tartják Szigligeti nyelvét, mert könnyen lehet
megtanúlni és elmondani. De vajon megelégedjünk-e ezzel s az
ugynevezett jó színpadi nyelv maradjon-e a magyar drámai nyelv
példánya?

Sokkal lényegesb és méltánylandóbb az a különbség, a mely
Szigligeti első tragédiáit cselekvény tekintetében jellemzi. Itt
elődei maradnak messze tőle, kiket a történelmi tragédia terén
Shakespeare példája épen úgy félre vezetett, mint a német költők
nagy részét. Kétségkivűl Shakespeare a történelmi dráma terén is
örök becsű műveket hagyott hátra. Coriolan és Julius Caesar a
történelmi tragédia felűl nem múlt példányai az összes drámai
költészetben. De ha római tárgyú tragédiáitól az angol történelem
írt drámáihoz fordulunk, egyet-kettőt kivéve, csak történelmi
rajzok állanak előttünk, melyekben erőteljes korrajz, bámulatos
egyénités s részben gazdag drámai élet nyilatkozik ugyan, de
egészben  véve se drámák, se tragédiák. Hajlanak
az eposz felé s cyclusos bevégzettségökben drámai formában írt
epopeiának tünnek föl, melyekben az egyes drámák mind megannyi
rhapsodiák. Maga Shakespeare Chronikled histories néven
nevezi e drámáit, melyek kedvencz darabjai voltak korának, midőn
minden műnem és faj mint egy a drámába olvadt. Mily különbség a
római tárgyú tragediái s az angol történelemből vett drámáinak
legtöbbje között! Amazokban a cselekvény kerek, egész, egységes:
emezekben alig találhatni meg az alapeszme egységét is s csak a
személy egysége tartja össze a cselekvény szálait. Amott egymásból
foly a cselekvény a fő hős fejlődő szenvedélyével, a legszorosb
kapcsolatban, a hatás és visszahatás drámai fokozatain: emitt nagy
részt egymás után vagy mellett füződnek az események s kapcsolatuk
a dráma hősével meglehetős külsőleges, vagy laza. Szóval amazok
valóban történelmi drámák, mig ezek csak dramatizált életrajzok
vagy krónikák. A németek között előbb Goethe Götz von
Berlichingen-ével, majd a romanticusok indúltak e nyomon s a
német kritika igazolásukra a történelmi dráma oly elméletét
állította fel, mely lényeges pontokban tér el drámáétól. E hatást a
magyar irodalom is érezte. Vörösmarty történelmi drámáin, sőt
Kisfaludy Károly Csák Máté töredékén is észre vehetni a
német romanticusok  szellemét, kik szerint a történelmi
dráma ikertestvére az epopeinak.

Szigligeti nem követte ez irányt, sőt mintegy tiltakozott
ellene. Első trágédiái Dienes, Gyászvitézek, Vazul, Aba épen
drámai cselekvényök által vonták magokra a figyelmet s főérdemök
csak is ebben áll. Vörösmarty a másik irány képviselője, a ki azt,
legalább elméletben, elhagyni készült, méltán üdvözölte e műveket,
mint olyanokat, melyekben a cselekvény ügyesen bonyolított, az
elrendezés jó, tisztán drámai gazdaságos: s méltán rótta meg a
jellemek ürességét, az érzelmek és indulatok erőtlen
rajzát.22) Szigligeti tragédiáinak e
két sajátsága végig vonul egész pályáján. A cselekvény
bonyolításában még több ügyességre tett szert, jellemrajzai
tartalmasabbakká váltak, de egy valóban nagyobbszerű tragédiával
annyi küzdelem díjában se ajándékozhatta meg nemzetét. Pályája
második és harmadik évtizedében inkább a népszínművekhez és
vígjátékokhoz fordult nagy előszeretettel, de folyvást írt
tragédiákat is. Ezek nagy részt leszorúltak a színpadról és
feledségbe sűlyedtek, de a melyek fenmaradtak is, mint Gritti,
Béldi Pál, a Fény árnyai, nem nagy becsüek. Hiányzik
bennök a tragikai fenség; vagy a  cselekvényben vagy a
hősben nincs meg a nagyság, hogy egymást emelni birják. Grittiben
egy pár jó jelenetet találunk, de a hősben nagy gonoszban, nincs se
nagy ész, se hősiség. A híres olasz oly ügyetlen, hogy a jámbor
Czibakot se tudja elszédíteni s alig tesz többet, mint hogy
orgyilkosokat bérel ellene. Béldinek mind tévedésében, mind
erényében van valami gyámoltalanság. A Fény árnyai-ban a
főszemély, Charlotte, átalakulása nem eléggé drámai, jellemének
alkatrészei nem olvadnak össze egy határozott szenvedélylyé, a mi
aztán a katasztrófát inkább csak színpadi hatásúvá teszi, mint
egyszersmind valóban tragikaivá.

Szigligeti ujabb tragédiái közül (1868–1873) csak három kerűlt
színre és jelent meg nyomtatásban. A Trónkereső, Török János,
Struensee.23) Az első nemcsak társai,
hanem általában Szigligeti összes tragédiái között is legjobb,
évtizedek óta a legsikerűltebb tragédia irodalmunkban. A közönség a
gyönge előadás mellett is tetszéssel fogadta, azonban a hírlapok
épen azt támadták meg benne, a mi legjobb, a tragikai alapot.
Elmondották, hogy a  főszemély nem a tragikai hős, akit a
szabad akarat sodor örvénybe, hanem csak báb, akivel az események
játszanak s bukásában nem az erkölcsi világrend kényszerűsége
nyilatkozik, hanem a sors szeszélye. Sulyos vád de mivel nem igaz,
nem nyom többet ama dicséreteknél, melyekkel hírlapjaink némely új
drámát oly méltatlanul elhalmoznak. Mind maga a kérdés, mind pedig
a tragédia megérdemelnek egy kis bővebb fejtegetést.

A mű hőse Borics, a ki nem tudja, hogy törvénytelen szülött,
mert kolostorba vonult anyja folyvást rejti előtte születése
titkát. Nem örökölhette a magyar trónt, de mint Halics fejedelme
boldogan él. Szeretett férj és uralkodó. Midőn egyszer anyjánál van
látogatóban, megjelennek előtte Magyarországból az elégedetlenek
követei s felszólítják, hogy mentse meg az országot a zsarnokságtól
s foglalja el a trónt, mely jog szerint őt illeti. Borics nemes
szíve föllángol e felhívásra; nem csak trónját foglalhatja vissza,
hanem nemzetének is szabadítója lehet. Anyja Predzlava, a ki tudja,
hogy fia nem törvényes szülött, tartóztatná, de nem meri bevallani
bűnét. Borics lengyel segítséggel betör Magyarországba. Csalódásai
egymást érik. A helyett, hogy az ország fölkelne, csak némely
érdekeiben sértett főurak és kóbor vitézek gyűlnek táborában. A két
tábor szemben áll egymással.  Magyarország királya
részéről megjelen a nádor, felmutatja a Borics törvénytelen
születéséről szóló ítélet okiratát, melyet még azok a főúrak is
aláírtak volt, a kik őt most behívták. Borics nem hisz az
okiratnak, mert hiszen anyja megvallotta volna neki, hogy nem
törvényes szülött. Most már nemcsak jogáért, hanem anyja
becsületéért is vívni akar, és elveszti a csatát. Anyja ezalatt
lelkiismeret furdalásainak martaléka s érzi végelgyengülését. Egy
papnak meggyónja bűnét s Borics nejének, Juditnak, fia számára egy
lepecsételt iratot ad át, a melyben neki is bevallja törvénytelen
szülöttségét s egyszersmind megesketi Juditot, hogy iratát
bontatlan szolgáltatja fia kezébe. Judit sejti a titkos irat
tartalmát; fél férje, maga és gyermekei meggyaláztatásától s
hajlandó eltitkolni férje előtt a végzetes iratot. A csatát
vesztett Borics haza érkezik, keresi anyját, hogy születése titkát
megtudja. De épen akkor kondúl meg a halálharang: anyja meghalt.
Judit látva férje kétségbeesését, hogy új életet, hitet öntsön
bele, eltitkolja előtte az iratot, elhiteti vele, hogy anyja rá
bízta búcsuját, végakaratát; minden rágalom, a mit beszélnek, anyja
végszava szerint ő törvényes szülött.

Boricsot nemes szíve s jogának hite sodorta a küzdelembe, majd
anyja becsülete is belevegyült a játékba; most, mert legyőzetett,
 győzni, mert megalázott uralkodni, mert
sértett, boszúlni akar. Mindinkább sűlyed, de mind erélyesebbé
válik és kész mindent koczkáztatni. Mint keresztes vitéz ismét
Magyarországba jő és összeesküvést szervez, Bodomér, Kúnország
száműzött fejedelme és leánya, Rózsa, hű társai vállalataiban. A
harczos kún leány szereti őt s már az első vesztett csatában
megmentette életét, a mi Judit szívébe a féltékenység fulánkját
ütötte. Borics nem veszi észre se Rózsa szerelmét, se neje
leplezett féltékenységét; csak trónkereső tervei foglalják el.
Azonban neje mindenütt nyomában, s midőn a kún leány másodszor is
megmenti Boricsnak veszélyben forgó életét, a két nő
összeszólalkozik; Judit megerősödik gyanújában s férjét bár
alaptalanul, hütelennek hiszi. A másodszor is megszabadult Borics
Kúnországba menekül, hol Bodomér visszanyerte ősei trónját és
szövetséggel kínálja Boricsot egy Magyarország elleni hadjáratra.
Borics elfogadja a szövetséget; kigúnyolt joga, földig aláztatása,
boszúja újabb küzdelemre sarkalják s már a tábor indúlandó, midőn
föllép féltékeny neje s boszúból átadván anyja iratát, születése
titkát fölfedi előtte. Borics lesújtva áll anyja becsülete, családi
boldogsága romjain; képzelt jogaiért elkövetett tettei miatt
lelkifurdalások kinozzák. Fölébrednek nemes érzelmei; többé nem
vezet sereget  Magyarország ellen. Kihívóan lép a kún
tábor elébe, fölbontja a csak előbb megkötött szövetséget;
fölingerli maga ellen a lázadó népet a mely aztán leszúrja.

E vázlatból is könnyen kivehetni a hasonlóságot Szigligeti
tragédiája és Schiller Demetrius czímű tragédia-terve és
töredéke között. Mindketten a viszonyok démoni hatását akarják
rajzolni, egy nemes jellem küzdelmére és megrontására. Demetrius se
törvényes szülött, de jó hiszemben küzd trónjáért s midőn megtudja,
hogy hite tévedésen alapszik, nem lép vissza; tévedése új bűnökre s
a bukás örvényébe sodorja. A főkülönbség köztük az, hogy Demetrius
a tragédia közepén tudja meg törvénytelen születését, Borics a
végén; amaz új bűnre ragadtatik, ennek nemes érzelmei ébrednek föl;
amazt a titok fölleplezése rontja meg erkölcsileg, ezt a föl nem
leplezés és tetteinek visszahatása. De épen e főkülönbség a baj,
mondák hírlapjaink, ez emeli tragikai hőssé Demetriust és sülyeszti
ártatlan szenvedővé Boricsot. Demetriusnak módjában lett volna
visszalépni, midőn megtudta, hogy nincs joga a koronához, de nem
lépett vissza követte szenvedélyét, s így szabad akarata határozott
jövőjéről. Borics egész a tragédia végéig jó hiszemben küzd,
csalódásban él s így tettei nem eshetnek erkölcsi beszámítás alá.
De szemben ez ellenvetésekkel nem méltán kérdhetni-e:  Vajon
Boricsnak, mint Halics fejedelmének, nem volt-e módjában tovább is
nyugodtan és boldogan élni? Anyja kolostorba vonulása, mély
bánatja, marasztása nem kelthetett-e benne gyanút? Borics bizalmas,
hivő és könnyen lelkesülő természet, a ki nem tud megnyugodni
sorsában. Nemcsak trónjáért küzd, hanem Magyarország szabadítója is
akar lenni. Vakon hisz az elégületlen magyar főuraknak. Ime hogyan
ragadja a szenvedély, mennyi ballépést követ el, melyek még akkor
is bukáshoz vezethetik, ha csakugyan törvényes szülött. Csalódásai
és megvetése gyülöletet és boszút keltenek szívében, egész odáig
sülyed, hogy hazája ellen idegenekkel szövetkezik s azt nekik
zsákmányul igéri. Szenvedélyét, hol akaratlanul, hol akarva
mennyire táplálják anyja és neje, e két nő kimélete és
ragaszkodása. Igaz ugyan, hogy Borics pályájára nagy befolyással
vannak a már meglevő viszonyok, anyja végzetes bűne, de nem csak e
viszonyok démoni hatása ragadja őt, hanem szenvedélye is, mely
nélkül egészen más fejlődés állhatna elő. Hamlet is oly viszonyok
között lép föl, melyeknek nem maga az oka, hanem anyja bűne, de
hogy azok fejlődjenek tovább, nagyrészt tőle függ. Othello is
csalódásban él, őt is altatja Jago gonosz indulatból, mint Boricsot
anyja és neje szeretetből, de vajon azért ártatlan szenvedővé
sűlyedt-e?  Mind az életben, mind a tragédiában két
elem játszik főszerepet: a viszonyok és szenvedély végzetessége;
néha amazok szülik emezt, néha emez amazokat, néha pedig a
legszorosabban összeolvadnak. Mindez nem zárja ki a szabad
akaratot, mely tulajdonkép nem egyébb, mint a viszonyokból fejlődő
és a viszonyokra ható szenvedély. És épen abban áll a tragikai
hatás félelmletes és rejtélyes volta, hogy a nemesis fejlődése
egyenetlen és aránytalan. A bűntetés ritkán áll arányban a bűnnel,
tévedéseink, sőt erényeink is, ha nem voltunk elég okosak, nagyobb
vészt hozhatnak reánk, mint bűneink. A fődolog, hogy küzdő és erős
szenvedély fejlődjék ki, mert ez az emberi szabad akarat, és szoros
kapcsolatban legyen a katasztróffal, a melyet fölidézett.

Valóban mi nem hibáztatjuk, sőt védjük és dicsérjük e mű
tragikai alapját. A Trónkereső Szigligeti legnagyobbszerű
tragikai conceptiója. Cselekvénye is sikerűltebb, mint a minőt
régibb műveiben találunk.

Van ugyan benne némi mesterkedés, de általában az egymásra ható
szenvedélyek szövik és lélektani indokok tartják össze bonyodalmát.
A személyekben sok a részvétre gerjesztő, nemes szívek tévedéseit
látják mindenütt, a melyek egymást rontják meg, a viszonyok és
szenvedélyek nemezisének hatását érezzük,  nemcsak
a főhősben, hanem környezetében is. A mű gyönge oldala egészen
másutt rejlik. Itt is nyilatkoznak, ha nem is nagy mértékben,
mindazon sajátságok, a melyek Szigligeti tragédiáit nem igen
szokták emelni. A cselekvény inkább combinálva van jól, mint
megalkotva; a szenvedély kevésbbé bágyadt ugyan, de nem erős, a
jellemrajz nagyrészt szabatos, de itt-ott jelentékenyen hibás és
sehol sem eléggé eleven.

Legfeltünőbb ez Judit és Rózsa rajzában. Szigligetinek a
cselekvény fejlődése szempontjából szüksége volt arra, hogy Judit,
mint Borics neje, vágyjék a magyar trónra, szeresse férjét és
féltse a kún leánytól, a ki részt vesz harczaiban és kétszer menti
meg az életét. Ez indokok jól vannak combinálva, de magában a
jellemben nincsenek jól összeolvasztva és elevenen rajzolva. Judit
mindjárt első jelenetekben fájlalja, hogy bitorlás győzte le a
jogot, hogy férje, ki oly nemes, vitéz és bölcs s egy világot
boldogíthatna, Halicsra, egy talpalatnyi földre van szorítva, de
midőn férjét az elégületlenek a magyar trón elfoglalására szólítják
fel s anyja lebeszélni igyekszik, hallgat, teljes szenvedőlegesen
viseli magát, pedig biztatása, buzdítása jelleméből folyna,
drámaiabbá tenné a jelenetet s erősb indokul szolgálna később arra
nézve, hogy anyja végzetes iratát férjének ne adja át. A mi
féltékenységét  illeti, annak okai meg vannak a
viszonyokban, de nincsenek meg természetében A költő minden
felvonásban mondat vele valami olyast, a mi féltékenységét sejteti
s elég fokozatosan egész a kitörésig, de nem rajzolja úgy, hogy azt
természetesnek találjuk, elhigyjük s ne lássuk mesterkedő fogásnak.
Ez általában egyik főhibája Szigligeti jellemzési módjának. Az
alapul vett indokok a viszonyokból folynak ugyan, de nincsenek
teljes összhangzásban a személyek belső természetével. Ez az oka
aztán Szigligeti gyakori panaszainak, hogy kritikusai félre értik,
vagy nem találják meg jellemei indokait, pedig elég világosan
megírta ez vagy ama sorokban. De nem egyes mondatok határozzák meg
a jellem lényegét, hanem az egész rajz szabatossága és elevensége.
Rózsa egész elhibázott jellem. Szükséges személy a műben, de szavai
és tettei között nincs meg a szükséges összhangzat, sőt tele a
legkirívóbb ellenmondásokkal. Harczos, vad, egészen amazon s mégis
oly szelid érzelmekben áradoz, mintha a modern lyra legérzelgősb
termékeivel táplálkoznék. Nem keresztyén, a házasság szentségét nem
ismeri el, a szenvedély jogát állítja ellenében s mégis oly
keresztyén, lemondó érzelmű, a minő egy sincs az egész műben.
Valóban a többi személyek inkább hordják magokon a kor bélyegét s
jellemzőbb vonásokkal emelkednek ki.  De legkitünőbb a két
főszemély: Predzlava és Borics, kivált ez utóbbi, a kinek
fokonkénti fejlődése lélektani és drámai egyszersmind, bár
hiányozni látszik benne valami arra nézve, hogy a tragikai nagyság
erősb benyomását tehesse a lélekre. Miben rejlik e hiány, mert nem
merjük hibának mondani?

Szigligeti költészete sajátságában, a mely ki tudja ugyan
fejezni a szenvedély természetét, fordulatait, de nem erejét,
változatosságát, aránytalan hullámzásait és megdöbbentő fenségét.
Innen hőseiben nincs elég kedélygazdagság, lelki emelkedettség,
gondolatbeli mélység és valódi páthosz. Borics általában gonddal
dolgozott jellem, szenvedélye rajzában sem hiányzik bizonyos hév,
de fejlődése majd minden lépcsőjén lágyabb, egyhangúbb, mintsem a
keblében duló szenvedély megengedné, s legválságosb perczeiben sem
emelkedik helyzete és lelki állapota magaslatára. El-elbágyad s
néha oly felkiáltásokban tör ki, a melyek inkább az idegesség, mint
a szenvedély hangyái, inkább köznapias panasz, mint egy hősi lélek
fájdalma.

A más két műről kevés a mondani valónk. Szigligetinek talán
nincs műve, a melyben a melyben oly kevés összhangzat volna a
cselekvény és jellemrajz között, mint Török Jánosban, pedig
kiválóan a szenvedély, a féltékenység rajza akarna lenni. A
cselekvény fordulatai  mesterkéltségök mellett is
elősegíthetnék e szenvedély fejlődését, de a személyek épen nem
valók e czélra. Az a körülmény, hogy Borbála kényszerítve ment nőűl
Törökhöz, bár később becsülni és szeretni tanulta őt s a dráma
kezdetén egész szerelemmel és szenvedélylyel csüng rajta, nem elég
arra, hogy a féltékenység belső indokául szolgáljon, midőn a Török
jellemében nincs semmi, a mi táplálója, fejlesztője lehetne,
például: az önbizalom hiánya nagyon hivő vagy nagyon gyanakvó
természettel egyesülve. Neje sem ártatlan kaczér vagy gondolatlanul
bizalmas sőt okos, belátó asszony, a ki csakhamar felfogja helyzete
veszélyes voltát s igyekszik felvilágosítani férjét. A mi pedig
Jago helyettesét, Balassa Menyhértet illeti, ez iránt oly kevés
rokonszenvet tanusít Török, sőt annyira lenézi, hogy épen nem
alkalmas gyanuja, féltékenysége táplálására. Általában Török sokkal
józanabbnak van feltüntetve, mintsem észre ne vehetné, hogy ha a
fenforgó körülmények között valaki gyanú alá jöhet, az nem az ő
neje, hanem a Menyhérté, Judit. A féltékenység árapálya, a kutatás,
vallatások, aprólékos, majdnem vígjátéki vonásokkal tárgyaltatnak.
Nagy szenvedély nem fejlődhetik ki, s a cselekvény folyvást
meghasonlásban áll a jellemekkel.

Struensee sem sikerült mű, bár tárgyánál  fogva
is gazdag drámai mozzanatokban és felfogása is tragikai. Struensee
erőszakos reformer, ki nagy czélokért lelkesülve jól kiszámított
ármánynyal kezébe ragadja a főhatalmat s azt épen oly módon veszti
el, a mint megnyerte; mindent tesz a népért, de a nép nem érti s
veszni hagyja szabadítóját; nagy czéljaiért küzdve lankadni kezd, a
nagyravágyás mellett a szerelem szenvedélye is fölébred benne,
tévútra s vészbe sodorja azzal együtt, a kit szeretett. Azonban a
fölfogás e valóban tragikai érdeke a cselekvény folyamában
lassanként elpárolog s tragédia helyett egy cselszövényes melodráma
kerekedik ki belőle. Lehet, hogy ennek egyik oka az indokok
gazdagsága és össze nem olvadása, a külső tényeknek a belső
küzdelemmel nem elég összhangzása is. De a legfőbb mégis az erős és
határozott szenvedély hiánya, az érzések bizonyos bágyadtsága.
Különösen Struensee szerelme nem tud elég részvétet kelteni. Alig
veszszük észre ébredését, fejlődését s midőn már erős viszonynyá
válik is, egyetlen nagyobb hullámot sem vet, a mely szívünket
magával ragadhatná. Azt sem vehetni ki tisztán, hogy e szerelem
mennyiben idézi elő Struensee bukását.

Midőn a testőrök ügyében enged a királynénak és szerelemből
tovább is minister marad, bár nagy czélját elérni többé nem reméli,
 ez bukásának csirája lehetne, ha a
fejlődés ez irányban haladna. Ha fölhagyva czéljával szerelmének
élne, s a főhatalmat csak ezért kivánná megtartani; ha ellenségei a
multért ki nem békülnének, barátai a jelenért ellene fordulnának;
ha titkos szerelmének kitörése a gyanunak erősb alapot kölcsönözne
s felköltené a király gyanúját: mindinkább érthetőbbé, drámaiabbá
és tragikaiabbá válnék a fordulat. Mind ebből keveset vagy épen
semmit sem látunk. Struenseet leginkább cselszövény és erőszak
buktatják meg, melynek sikerét öntudatlan maga nem segíti elő. A
negyedik fölvonásban ezért a gyors haladás és fordulat mellett is
kevés a drámai bensőbb érdek s azt egyedül Ranzau tétovázása tartja
fönn. Az ötödik fölvonás e tekintetben már gazdagabb, de melodrámai
hatású s abban, hogy Ranzau csak Struenseehez megy Schach ármányai
kijátszása végett s nem egyszersmind a királynéhoz, kit inkább
félthet, feltünő mesterkéltség nyilatkozik. Szigligeti kelletnél
több indokot és tényt ölelt föl s a cselekvény menetének nem adott
határozott irányt. Úgy látszik, a mellékdolgok csábították el,
melyektől több hatást remélt s mintegy megújult ifjúkori hibája,
midőn a hatásnak nem egyszer épen a szerfölötti hatni akarással
ártott.

Szigligeti épen oly szaporán termékeny, szívósan kitartó volt a
vígjáték terén, mint a  komoly drámáén. Különösen az ötvenes és
hatvanas években tünt ki vígjátékaival. Előszeretete a mennél
bonyolultabb cselekvény iránt inkább is vonzhatta a vígjáték, mint
a tragédia felé. Valóban nem egyszer használt komoly drámában oly
indokot és szövevényt, a melyek inkább vígjátékba valók. A
tragédiának majd mindig használ az egyszerű cselekvény, ha erős,
ellenben a vígjáték bizonyos fajában a főérdek épen a cselekvény
bonyolult voltából szokott kifejlődni. Egyébiránt Szigligeti a
vígjáték mindenik fajában tett kisérletet. Tárgyát hol a multból,
hol a jelen életből vette; érinteni törekedett a fensőbb komikumot
és le-leszállott az alsóhoz. Irt prózában és versben, sőt a magyar
vígjátékot először szólaltatta meg rimes jambusokban.

E téren is a cselekvényben van főereje, de jellemrajza
elevenebb, mint drámáiban és szorosb kapcsolatban áll a
cselekvénynyel. Nem mélyebb vizsgálója s a társadalomnak, s az
emberi szívnek, de az élet benyomásai itt inkább áthatják színpadi
emlékeit. Nem mélyebb vizsgálója se a társadalomnak, se az emberi
szívnek, de az élet benyomásai itt inkább áthatják szinpadi
emlékeit. Nem szokása valamely nagyobb gyarlóságot, rögeszmét,
divatos lelki betegséget, vagy épen bűnt jellemzően kidolgozott
typusban vagy egyénben tenni vígjátéka központjául, de a kisebb
gyöngeség  és gyarlóság egy-egy felötlő vonása
hamar megtermékenyíti leleményességét, s alakul át cselekvénynyé,
habár a fordulatok ritkán hű kifejezői az eszme lényegének. Nem
tűzte feladatul a magyar élet rajzát, a viszonyok, eszmék,
osztályok, törekvések komikai oldala feltüntetését a családi,
társadalmi és közélet körében, az időszerintit általános érdekűre
emelve, de azért vígjátékaiban nem hiányzik bizonyos magyar élet,
noha az időszerinti és általános érdek összeolvadása nem emelkedik
fensőbb fokra. Leginkább a családi élet rajzát kedveli: kedvencz
tárgyai az összezördülő és kibékülő házas pár, az uralkodni vágyó
anyós, a papucskormány ellen küzdő férj, a jó parti fejében
fényűzésbe merülő anya és leány. Legalább jobb vígjátékai:
Házassági három parancs, Fenn az ernyő nincsen kas, Mama, Nőuralom,
nagyrészt mind e körben forognak. Népszinművei sokkal inkább tükrei
a magyar társadalomnak, mint vígjátékai, sőt amazok komikai
genre-alakjai gyakran sikerültebbek emezek főszemélyeinél. Sokkal
inkább emlékünkbe nyomulnak s egy-egy ötletökből könnyen válik
közmondás. Nem habozunk azt is kimondani, hogy Szigligeti
népszínművei között van egy bohózat, Liliomfi, mely többet ér közép
és fensőbb fajú vígjátékai bármelyikénél. Komikai erő seholsem
nyilatkozik több erővel és eredetiséggel, mint itt.  A mű
leleménye épen oly önkénytelen, mint gazdag, mintegy a jó kedv
szüli, s a frissesség ragadja. Alakjai elevenek s a cselekvény
legszeszélyesebb fordulatait is követni, magyarázni és emelni
tudják. Valóban sajnálnunk kell, hogy Szigligeti az alsó komikai
fajokat nem mívelte szorgalmasabban. Úgy látszik nem becsülte
eléggé az e fajta vígjátékokat. Pedig soha sem a műfajtól függ a
becs, hanem magától a műtől s mi részünkről többre becsüljük a
Szent-Iván éji álmot, sőt a Tévedések vígjátékát is, mint
Shakespeare némely fensőbb fajú vígjátékait.

Szigligeti, ha fensőbb vígjáték felé törekszik, könnyen válik
igen is czélzatos moralistává, ha pedig csak mulattatni akar, a
kelleténél keveset gondol az eszmei tartalommal. Vígjátékai
nagyrészt e két szélsőség között hánykódnak, sőt stíljében is van
valami ilyes: ha versben ír, kissé bőbeszédű, keresett és
cziczomás, ha prózához fog, kevés szavú, száraz, köznapi. De nem
egyszer meglábolja ez örvényeket, s ha nem is emelkedik a szellemes
könnyedség, az élezett fordulatosság s a gazdag árnyalatú finomság
fensőbb fokára, általán véve drámaibb, természetesb és könnyedebb,
mint elődei és kortársai s e tekintetben is emelte a magyar
vígjátékot. Nagyobb baj az, hogy naiv komikai vagy nem egészen
komikai személyeiben igen kevés a szellem,  s az
erényt és ártatlanságot unalmasan rajzolja. Példa rá a Fenn az
ernyő nincsen kas czímű vígjátékban előforduló Várfoki és Etelka.
Amaz igen becsületes és okos ifjú, ez nemes szívű és házias leány.
De csak így bizonyára nem arra valók, hogy a költészet eszményei
legyenek. Szigligeti kedveli s gyakran föllépteti őket vígjátékai-
sőt drámáiban is vígjátékíróink mintegy örökölték tőle e nemes
szívű párt, kivált az okos és erényes leánykát, Tóth Kálmán,
Berczik és Toldy vígjátékaiban is ott találjuk őket különböző
változatban. Nagy baj az, a mikor a színpad kevés igazsággal és
bájjal tudja rajzolni az erényt s mintegy meguntatja a közönséggel.
Jól tudjuk, hogy a vígjáték nem az erények visszatükrözése, hanem
épen a gyarlóságoké, de ha ellentétűl vagy más okból szükséges az
erények föltünése is, ne tegyük tönkre æsthetikai értéköket, mert
ártunk vele az erkölcsinek is. Vígjátékíróink úgy látszik, azt
hiszik, hogy az erény már magában is hat. De a költészetben semmi
sem hat költészet nélkül. Moliére épen oly gondot fordított okos és
erényes személyeire, mint a gyarlók és hóbortosokra. Kivált női
kitünők.

Elmira, Marianna, Henriette, mily nemes és költői alakok!
Marianna és Valér összezördülése a legszebb naiv komikai jelenet,
melyet valaha költő írt. Moliére tanulmányát e 
szempontból sem ajánlhatni eléggé vígjátékíróinknak.

A közelebbi évek alatt Szigligetinek négy új vígjátéka adatott:
A bajusz, Ne fujd a mi nem éget, Kedv és hivatás, Az udvari bolond.
Ez utóbbi megjelent nyomtatásban is.

Közöttük a legjobbikat sem mondhatni sikerült vagy épen becses
műnek. Az első a mult század közepén játszik, Bécs németesítő
törekvéseit rajzolja a társadalmi téren, házasság útján. Egy gazdag
magyar nemes Koltay, egy előkelő német családból származott leányt
vesz nőűl. A nő szereti férjét, boldogul él vele falun, de meglepi
a honvágy s telelni Bécsbe költöznek. Koltay itt is magyar marad,
még ruhában is, sőt bajuszát sem vágja le, a mi megbotránkoztatja a
német köröket s a nőt kellemetlen helyzetbe hozza. Kettőjök között
áll Koltay huga, Erzsi, egy derék magyar leány, szeretve és
támogatva mindkettőt. Koltaynénak van egy nagynénje is,
Thurdreyspitz Thusnelda grófné, nagyvilági nő, a ki eddig Párisban
élt és pazarolt, most Bécsbe jő, elfoglalja Koltay házát s őt
németesíteni akarja. Elősegíti Thusnelda e czélját egyik régi
imádója, Hugolini gróf, de a kit egészen más éri dek vezérel,
tudniillik beleszeret Koltaynéba, s őt a világba sodorva, el akarná
csábítani. Közös erővel felköltik Koltayban a hiúságot, hogy
Bécshez köthessék. Kamarási és grófi  rangot igérnek neki, csak
jelenjék meg az udvarnál, vegyüljön a társaságba, de hogy ezt
tehesse, német ruhát kell öltenie, sőt levágnia bajuszát. Magyar
ruhájából még kivetkőznék, de a bajusz levágása ellen tiltakozik
magyar érzése. E közben Erzsi mátkája, gróf Várkövi, egy kis
ármányt szőnek Thusnelda és Hugolini ellen, a kik aztán
megszégyenülve oda hagyják Koltay házát s így a feleség is, bajusz
is megmarad.

E műben inkább csak kiinduló pont az, a mi Mária Terézia korára
emlékeztet. Az egész cselekvény nem igen hangzik össze a korral. Ha
a németesedés oly erős ellentállásra talált volna a magyar előkelő
nemességben, a mint a szerző rajzolja, nem értük volna meg fensőbb
osztályaink elnémetesedését. Sokkal hűbb lett volna a korhoz az, ha
Koltay mind bajuszát, mind feleségét elveszti. De más tekintetben
sem korrajz e vígjáték. A személyek meglehetős újkoriak, még a
Thusnelda név is, mert a mult században az ős német neveket nem
igen elevenítették föl. Különben Thusnelda legjobb az egészben,
érdekesen lép föl, s van benne egy pár jellemző vonás is. A többi
személyről nem mondhatni ezt. E mellett a cselszövény is durva, s a
társalgási hang sem finom. Általában Szigligeti kevés szerencsével
rajzolja a fensőbb köröket s e tekintetben nem sokat tanult a
francziáktól Szigligeti erényes  typusaival, az unalmas
derék ifjúval és leánynyal itt is találkozunk. Várkövi és Erzsi nem
mások, mint Fenn az ernyő nincsen kas Várfokija és Etelkája. Az
elsőnek még neve is hasonló.

A Ne fujd, a mi nem éget czíműben egy öreg úr, akarja
kigyógyítani szintén öreg barátját, a ki egy fiatal nőbe szerelmes,
de gyógyítás közben maga is bele szeret s így barátja versenytársa
lesz. Mindakettőt egymás által kijátssza és kigyógyítja egy fiatal
unokaöcs, részint hogy maga nyerje meg az özvegyet, részint, hogy
egyik öreg úr leányát, a kit atyja épen neki szánt, kedvese karjába
segítse. Az alapeszme komikai, a helyzetek is azok, de a
bonyodalomban kevés a lelemény s a jellemrajz is nagyon gyönge.
Szigligetin nem csak az esik meg, hogy jellemrajza és cselekvénye
meghasonlanak, hanem az is, hogy vagy a jó komikai alapeszméhez nem
tud cselekvényt találni vagy cselekvényét nem lelkesíti, vezeti
valamely eszme ereje. Ez utóbbi bajban szenved Kedv és hivatás
czímű vígjátéka. Ebben egy csoport genreképet veszünk, a melyeket
nem olvaszt össze uralkodó eszme. Tulajdonkép két hőse van. Egyik
Szövési Boldizsár, egy jó indulatú ember, a kit csendes házi életre
teremtett isten, de nem akar másodszor házasodni, mert első
házassága szerencsétlenül ütött ki, hanem a helyett lopatja magát
gazdaasszonyával,  unalmában philosoph lesz és titkos író,
a ki a dicsőségnek szeretne élni. Unokaöcscse Szövési Dezső,
könnyelmű fiatal ember, a kinek nagy tehetsége van a festészetre,
de erőnek erejével költő akar lenni.

Nem szeret tanulni, dolgozni, de mégis szeretne valami állást
nyerni, hogy elvehesse Darvai gyáros leányát s épen azért egy
laphoz segédszerkesztőnek szegődik. A vígjáték úgy indul, hogy
hősei egészen egyebek akarnak lenni, mint a mire valók, a miből
természetesen annak kellene következni, hogy egyik se érje el
czélját, mindenik pórul járjon s úgy térjen vissza hivatásához. E
fölfogás komikai, de a cselekvény menete nem felel meg a
czélnak.

Czeczilia egy kissé éltes, de különben derék s nem kellem
nélküli kisasszony alakjában leginkább a gondviselés működik s ez
vonja más felé s teszi boldoggá a nagybátyját és unokaöcscsöt. Az
ember azt várja, hogy Szövésit philosophiája, írói viszketege egy
csoport kellemetlenségbe bonyolítja, a melyek aztán kigyógyítják.
Mindebből keveset látunk s épen nem elhatározó befolyással. Szövési
kigyógyul, mert észre veszi, hogy Czeczilia iránta titkos hajlammal
valódi szerelemmel viseltetik, miért aztán nőűl is veszi. Szövési
Dezső is kigyógyul poétaságából, nem azért,  mert
nevetségessé vált s ez úton semmire sem mehet, hanem mert
Czeczillia jó indulatú cselszövényei következtében a műtárlatban
képei elkeltek, s mert nagybátyja házassága vagyonhoz juttatja, s
így kedvese atyja is beleegyezik a házasságba. E gyönge cselekvény
gyönge jellemrajzzal párosul. Czeczillia kisasszony még
legeredetibb s legsikerültebb az egész vígjátékban. Szigligeti egy
éltes kisasszonyt rajzol, a ki a maga módja szerint
csendes-titkosan szerelmes egy szintén éltes emberbe; e mellett
némi anyai érzelemmel és őrködő gonddal viseltetik az egész Szövési
család iránt. Úgy rajzolja, hogy nem válik komikaivá, még sem
visszatetsző, sőt rokonszenvet kelt. Ha Czeczillia leány helyett
özvegy asszony, e körülmény még inkább emelte volna a hatást.
Egyébiránt az ily jellemeket könnyebb regényben rajzolni, mint
színműben; a humoros elbeszélő inkább kiegyenlítheti az
ellentéteket, mint a drámaíró.

Legsikerültebb a négy között az Udvari bolond, mert legalább van
benne lelemény. Történelmi vígjáték akarna lenni, de igen is
bohózatos. Általában az a baja, a mi történelmi vagy úgynevezett
udvari vígjátékainknak, hogy akaratlanul is bohózatokká válnak. A
költő nem akar bohózatot írni, de csakhamar bele esik a bohózatos
hangulatba, ki is akarna belőle emelkedni, de ez csak félig-meddig
sikerül  s így mind a cselekvény, mind a
jellemrajz valami határozatlan, indokra és stilre nézve egyaránt. A
mű a XIV-dik század elején játszik, III-dik Endre özvegyének
udvarában. Az ifjú Brebir gróf álruhába belopódzik az udvarba, hogy
az udvari hölgyek egyikének, Jusztinnak, a kit szeret s a ki
viszont szerette, szerelméről újabban meggyőződjék. Az ifjú cseh
Venczel, választott magyar király is álruhában jő az udvarhoz, hogy
megnyerje Erzsébet királyleány szerelmét és kezét, de Jusztinba
szeret s épen az ál-Brebir grófra bízza Jusztinhoz írt szerelmes
levele átadását. Brebir gróf kijátszsza a királyt, de ez is
visszaadja neki a kölcsönt, mert a midőn, mint Erzsébet vőlegénye,
felfödi kilétét, az ál-Brebir grófot udvari bolondjává nevezi ki.
Ez meg-megtartja a csörgő sipkát, hogy ellenőrizhesse kedvesét s
kijátszhassa a királyt. S csakugyan meg is nyeri bizalmát s
élhiteti vele, hogy Jusztin légyottra hívja. Arra is ráveszi, hogy
a gyanu elkerülése végett az ő udvari bolond ruháját öltse fel a
légyottra. A légyotton Jusztin helyett Deodata, egy vén udvari
hölgy, jelen meg, majd az egész udvar föllép s az ifjú cseh Venczel
csúffá téve, elesik Erzsébet kezétől, Brebir gróf pedig megnyeri a
Jusztinét.

A cselekvényben sok a lelemény, de maga az alap nem igen erős.
Nekünk úgy tetszik,  hogy Brebir grófnak teljességgel nincs
szükannyi furfangra, hogy megnyerje kedvese kezét. Házasságukat
semmi sem akadályozza, legfeljebb az, a mit Brebir gróf mindjárt az
expositióban megemlít, hogy őt Jusztin, mint íródiákot szerette meg
s tudni akarná: vajjon hű-e még most is hozzá. De erről mindjárt az
első fölvonásban meggyőződhetett s ha fölfedve rangját, mint kérő
állana elébe, aligha vége nem szakadna az egész vígjátéknak. Az sem
valószínű, hogy Venczel egy ismeretlen ifjúban mindjárt az első
találkozáskor annyira megbízik. Igaz, Venczel nagyon együgyűnek
látszik, csak az a baj, hogy néhol mégis oly ügyes és találékony,
mintha helyette maga a költő szerepelne. Mindamellett a cselekvény
bonyodalma méltánylatot érdemel. Folyvást új meg új fordulattal
emelkedik s érdeket keltő egész a kifejlésig. A jellemrajz már
csekélyebb becsű. A színpad ismert s meglehetősen elkoptatott
alakjaival találkozunk minduntalan, a minők Hancsik, Deodata, sőt
Venczel, Brebir gróf, Jusztin is inkább csak külső, mint benső
érdeket tudnak kelteni. Kevés bennök az élet melege, elevensége; a
jelmez kirívó piperéjében csillognak, s igen is érzik rajtok a
színpadi festék szaga.

Szigligeti munkássága harmadik ágában, a népszínműben sem volt
terméketlen az utóbbi évek alatt. Két népszínművet írt: A strikeot
 és az Amerikait,24) a melyek folyvást adatnak, sőt a népszínmű oly
divatossá lőn, mint ezelőtt húsz-huszonöt évvel, a mennyiben ismét
rendes népszínmű-énekesünk és énekesnőnk van, a régibb népszínművek
föleleveníttettek és vasárnaponként a műsor rendes és kedvencz
darabjai. Ez újabb mozgalom nem szült újabb fejlődést s a kritika
is, a mely gyakrabban kezd foglalkozni a népszínművel, nem épen a
legjobb tanácsokat adja a költőknek, mert inkább zavarja, mint
tisztázza a fogalmakat. Mindennap olvassuk, hogy a népszínmű
tárgyában és alakjaiban valami ethnografiainak kell lenni, a
költőnek népszokásokat s mennél kevésbbé ismert népsajátságokat
kell feldolgozni; a népszínmű csak a jelenben játszhatik, de nem
lehet vígjáték, tragikai és komikai vegyületűnek kell lennie; csak
a népnek szabad benne szerepelni más osztályok kizárásával, még a
nagy városi népnek sem, csak a falusinak, hiszen maga a népszínmű
elnevezés eléggé kimagyarázza a válfaj e sajátságait. De a név nem
sokat magyaráz, mert ha a népdal, népmese, népballada neveket
tekintjük, a melyek analogiájára neveztetett el a népszínmű,
egészen más magyarázatot nyerünk.  A népdal, népmese,
népballada oly költemények, a melyeket a nép maga teremt, s a
melyeket, ha utánoz a műköltészet, azt szint’ oly népi vagyis naiv
felfogással igyekszik tenni. Vajon a népszínművet a nép teremti-e?
Ellenkezőleg a népnek, vagy színházi nyelven szólva, a nagy
közönségnek írják, s a költő álláspontja nem épen a népi naivság. A
népmese, népballada nemcsak az alsó osztályokkal foglalkozik, sőt
hősei gyakran királyok, várurak, mert a népiesség nem annyira a
tárgyban van, mint a felfogásban. De a népszínmű nem egy határozott
faj neve, mint a tragédia vagy komédia, hanem több válfajé, a
melyeket más nemzetek más névvel neveznek, noha a németek is
használják a Volksstück, Volksdrama kifejezést. Épen azért jobb a
népszínműnek neve helyett fejlődését venni szemügyre s magából a
lényegből magyarázni jellemét s jelölni ki æsthetikailag jogos
határait.

A magyar népszínmű a negyvenes évek elején született s fejlődése
első stádiumán se vígjáték, se bohózat, se dráma, se tragédia nem
volt, de mindebből valami, bizonyos közép faj, vegyes tartalommal,
társadalmi iránynyal, segédűl véve a népdalt és zenét is. A magyar
színköltészetben már volt némi előzménye, külföldi mintái sem
hiányoztak, de legnagyobb hatással volt reá úgy az európai,
 mint a magyar politikai, társadalmi és
irodalmi viszonyok democratiai és nemzeti szellemű fejlődése. A
tragikomikai elem többé-kevésbbé mindig megvolt a keresztyén
drámában s az úgynevezett középfajú drámának mintegy alapul
szolgált, bár a tárgy szerint, hol az egyik hol a másik elem
túlsúlyával, most a tragédiához, majd a vígjátékhoz közeledve. A
spanyol, angol, franczia színköltészetben és később a németben is
mindig volt egy csoport válfaj, melyek az idő szelleme szerint
különböző változásokon mentek át. Mi mások Shakespeare közép fajú
drámái, mint a XVIII-dik századéi és ezek mennyire különböznek a
jelen század úgynevezett melodrámáitól és komoly vaudevilleitől. A
regény mindig nagy befolyással volt az e fajú drámára s van még ma
is, úgy szólva az amabból táplálkozik. A harminczas években a
franczia középfajú dráma társadalmi irányt vett, épen mint a
regény. A párisi boulevard-színházak darabjai többé-kevésbbé váddal
léptek föl a társadalom ellen, a socialismus érdekében s kirívó
színekkel festhették az alsóbb osztályok szenvedéseit. A magyar
népszínmű is előszeretettel rajzolta politikai és társadalmi
intézményeink hiányait s a nép szószólója kivánt lenni. Politikai
vezérczikkeink fejtegetéseit a jobbágyság eltörlésétől a
börtön-rendszer javításáig örömest fogadta alapeszméűl s általában
ott is, hol nem vett föl  valamely speciális kérdést,
részvétet igyekezett kelteni a társadalom alsóbb osztályai iránt és
sokszor igen is kirívóan a fensőbb osztályok rovására. Politikai
életünk democratiai mozgalmainak egyik hatásaként tünt föl a
népszínmű színpadunkon. Ez volt az egyik forrás, melyből merített,
a másikat az irodalom nyújtotta, hol szintén hasonló forrongás
mutatkozott. A fejlődő nemzeti költészet örömest fordult a népies
felé, részint democratiai ösztönből, részint művészi czélból;
szorosb kapcsolatba jött a magyar élettel s nem vetette meg a
magyar genrerajzot. A magyar dalokat nemcsak jambusok- és
trochæusokban írták már s költői rhytmusunk ismét összeolvadt
zenénkkel.

Mindez elősegítette a népszínmű fejlődését. Szigligeti drámai
formába öntötte mindazt, a mi politikai és irodalmi mozgalmainkban
czéljára szolgált. Elődei nyomdokain új utat tört, nem elégedett
meg Kisfaludy komikai genreképeivel, s a mit Munkácsy és Gaal csak
félénken kisértettek meg, a magyar népdal fölhasználását drámai
czélokra, egész bátorsággal érvényre emelte. Eddig csak pár víg
népdalt hallottunk a garaboncziás diák- és Peleskei nótáriusban,
most a víg mellett az érzelmes egész csoportja zendült meg, mint a
drámai mozzanatok kifejezője, vagy kisérője. Szigligeti
népszínművei egész 1848-ig nagy  részt középfajú drámák, a
melyekben tragikai és komikai elemek vegyülnek. Köztük a Szökött
katona és A csikós vívták ki a legnagyobb tetszést és méltán, mert
mind cselekvény, mind jellemrajz tekintetében legkitünőbbek.
Azonban a népszínmű sem kerülhette ki a középfajú drámák örvényét.
Gyakran erősb tragikai összeütközéseket használt, mintsem
kiegyenlíthetők lettek volna, a tragikai és komikai elemeket ritkán
vegyítette a tárgy természete és hangulata szerint. Mindig fölvette
a komoly és víg részt, de arra nem igen volt gondja, hogy ezek
egymásnak árthatnak is, gátolhatják egymás fejlődését s minthogy a
víg rész inkább sikerűlt, a legtöbbször háttérbe szorította a
komolyt. Nem a tragikai és komikai vegyületet hibáztatjuk, hanem
annak a módját. Shakespeare tragédiáiba is vegyít némi komikai
elemet, de csak egy pár népjelenetben és csak annyit és úgy, hogy
semmi sem zavarja meg a mű stíljét. Közép fajú drámáiban már sokkal
több van, de nagyrészt az alapeszme, tárgy természetéhez és
hangulatához alkalmazkodik. A magyar népszínműben e két elem inkább
egymás mellett van, mint egymásért, inkább rontja egymást, mint
elősegíti, és együttvéve ritkán æsthetikai hatású.

Ide járult még az is, hogy az énekes rész aránylag nagy tért
foglalt el s nem igen olvadt be a mű szervezetébe. A
népszínmű-énekesnő  szerepe, egyénisége miatt ritkán
lehetett drámai, néha nem is volt fontos, de megrontotta a
fontosabb szerepeket. A népszínmű komoly része majdnem oly nemű
vázlat volt, mint az opera-szövegé, s így alig lehetett szó drámai
cselekvényről és jellemrajzról. Az énekes és komikai részek egészen
nyakára nőttek a komoly részeknek s a hatásból az oroszlánrész
mindig őket illette. Látni való volt, hogy e részint össze nem
olvadt, részint ily alakban össze sem olvadható részeknek a
fejlődés bizonyos folyamán kell átmenniök: vagy összeolvadniok,
vagy elválalniok. Az énekrészek nagyobb kiterjedése majd
kifejleszti a magyar operettet, a komikai részek túlsúlya a magyar
bohózatot, a komoly rész polgári vagy népdrámává emelkedik és
eldobja a népdalt, vagy ha megtartja is, mérsékli s egészen
czéljához alkalmazza, mint a komolyabb franczia vaudeville Csak ez
lett volna természetes és helyes útja a magyar népszínmű
fejlődésének, hogy nyerjen tartalomban és æsthetikai becsben. S egy
darabig úgy is látszott, mintha ez úton akarna fejlődni. A
forradalom után a viszonyok miatt elvesztvén irányszerűségét,
inkább a komikai conceptio felé hajlott, sőt a népdalt is inkább
alkalmazta tárgyához s igyekezett szervezetébe olvasztani. Valóban
Liliomfi és Dalos Pista a legsikerültebb magyar bohózatok, kivált
az első, a melyet fennebb is kiemeltünk.  S
nemcsak Szigligeti indult ez úton, hanem Szigeti is. A magyar
polgári vagy népdráma felé való törekvés sem hiányzott, sőt a
magyar operette terén is tettek kisérletet. Ilyen magyar népdráma
Szigligeti Lelencze, ilyen magyar operette a Debreczeni biró,
csakugyan Szigligetitől. De úgy látszik, hogy mind ez a körülmények
kényszerűségéből folyt s nem a fejlődés belső ösztönéből. A
Lelenczet e legjobb népszínművet, a komoly nemben a népszínmű
énekesnő hiánya szülte, a Debreczeni birót pedig alkalmasint a
zeneszerző nógatása. Ezzel aztán annyiban maradt minden s most
midőn a népszínmű új életre kezd ébredni, nem látunk egyebet, mint
a fejlődés első stádiumának ismétlését csekélyebb tartalommal,
erővel, frisseséggel.

A strike és Amerikai annyiban egészen a régi népszínművekre
emlékeztetnek, a menynyiben a komikai és tragikai elemet nem jól
vegyítik s az énekes részek háttérbe szorítják a cselekvény és
jellemrajz drámai fejlődését. Inkább tárgyukban van valami új, mert
a cselekvény főbb mozzanatai a gyári munkás és kézműves
életviszonyain sarkallanak, a melyekhez Szigligeti eddig nem igen
nyúlt. Némely lap ezt hibáztatta, mintha csikósok és
szegénylegények nélkül nem is lehetne népszínmű. A népszínmű nem
szorítkozhatik csak pusztai vagy falusi élet rajzára, sőt a fensőbb
 osztályokat sem zárhatja ki. Hiszen
akkor mellőzné a legérdekesebb összeütközéseket, melyek a különböző
osztályok és egyének viszonyaiból és szenvedélyeiből keletkeznek. A
népszínművet tárgya választásában nem korlátozhatják holmi önkényes
szabályok. Ezt maga a műforma természete szabja meg épen mint a
tragédia és komédiában. De az már csakugyan hibája mind két műnek,
hogy oly viszonyokat tárgyal tragikai felfogással, a melyek nálunk
erre még nem elég alkalmasok, mert a mi társadalmunkban se a munkás
kérdés, se az amerikai párbaj nincs előtérben.

Mindamellett ezen könnyen túltehetnők magunkat, ha más
tekintetben nyerhetnének kárpótlást. De a legjobb akarat mellett
is, meg kell vallanunk, hogy leginkább csak az énekes és komikai
részleteket élvezhetni bennök. Mindkettő leleménye szegény,
jellemrajza vázlatos és bágyadt, s a cselekvénynek alig van más
érdeme, hogy gyors. A Strikeban Szikráné, a ki csak mellékszemély s
nélküle megtörténhetnék az egész népszínmű, inkább kiemelkedik,
mint István gazda, a mű hőse. Az Amerikaiban Csupri bohózatos
alakja legjobban a többi kopott vagy elmosódott. Megvan bennök a
régibb népszínművek minden árnyoldala, de a fényoldal csak a
szerkezet ügyességében, a technikai készségben nyilatkozik, a mely
ritkán szokta elhagyni Szigligetit. 

Egy szóval e két új népszínműben, sőt a régiekhez mérve is a
kevésbbé értékesek között foglal helyet. Nem is hiszszük, hogy a
népszínmű fejlődése a Nemzeti Színházba nagyobb lendületet
vehessen. Itt nincs erre se elég tere, se elég alkalma, se valódi
közönsége. Erre népszínház volna szükséges, hol hamarább és
biztosabban átesnék azon a fejlődési folyamon, a melyet fennebb
érinténk, s a melyet maga Szigligeti is megindított. De fejlődjék
vagy ne fejlődjék, Szigligeti drámaírói pályájának mindig
fénypontja marad. Drámai költészetünket nemzeti alapon egy új
válfajjal gazdagította, a mely nemcsak közönséget vonzott a
színházba, hanem egyszersmind elősegítette politikai és irodalmi
átalakulásunk diadalmas harczait. Azonban mondanánk le a jövő
reményéről is? Előbb-utóbb gyökeret kell verni Pesten egy valódi
népszinháznak, s fejlődnie mindazon válfajoknak, a melyeket most
népszínműveknek nevezünk. E fejlődésnek Szigligeti vetette meg
alapját, jelölte ki irányát s egy pár műve még akkor is élni fog,
midőn talán nagyobb tehetségek a magyar népszínművet a fejlődés és
æsthetikai becs magasabb színvonalára emelik, a mit adjon isten!



1874







A HOLT KÖLTŐ SZERELME.

Ballada Jókai Mórtól. Előadatott a Magyar irók
és Művészek estélyén 1874.

E ballada nem jelent meg külön füzetben de mint a magyar irók és
művészek estélyén Liszt zongorakisérete mellett elszavalt
költeményt közölte több lap s általában ugy ünnepelték, mint a
magyar költészet rendkivüli tüneményét. Ime az ok, a miért hozzá
szólunk s nem tartjuk fölöslegesnek vizsgálni: vajon csakugyan
gazdagodott-e költészetünk, vagy az egész zaj csak egyike azon
irodalmi humbugoknak, melyeknek épen nem vagyunk szükében.

Jókai balladájának tárgya Petőfi neje és fia. Nincsenek ugyan
megnevezve, de a költő czélzata nagyon is észre vehető. Nem
vizsgáljuk: ajánlatos-e a nem rég elhunytakat, kiknek rokonai még
élnek, kikhez sok gyöngéd emlék füződik, ily módon regény, dráma
vagy ballada tárgyaivá tenni, s mellőzve egyéb szempontot, magának
a költői hatásnak szempontjából is,  nem jobb kerülni mindent,
a mi a kedély elfogultsága miatt épen ugy csökkentheti a költő
szabad alkotását, mint a közönség nyugodt élvezetét! Legyen elég
csak azzal a kérdéssel foglalkoznunk: méltóan énekelte-e meg Jókai
Petőfit, a költőt, a hőst, a jó barátot, s vajon a költemény
mélabus hangjával nincs-e kiáltó ellentétben a conceptio komikai
hóbortossága? Gyönge költeményt irni akár kin megesik, még a
legnagyobb költőn is, de hogy valaki annyira félre ismerje tárgya
természetét s az eredetiséget és hatást abban keresse, a minek sem
eszmei jelentősége, sem æsthetikai értéke nincs, az ugy látszik
Jókainak valóságos irányává kezd válni. Őt annyira túlbecsülte a
közönség és hirlapirodalom, hogy ő maga igen természetes
viszonzásul épen nem becsüli őket s azt hiszi, hogy mindent irhat
nekik, mert mindennel megelégesznek, mindent dicsőitenek a mit
ir.

A ballada azon kezdődik, hogy hőse, a költő harczba indul és
bucsuzik neje- és gyermekétől. Ez a balladának legjobb része, ebben
egy pár szép lyrai helyet találhatni, bár csodálkozunk, hogy Petőfi
Szeptember végén czimű elegiáját, mely hasonló érzést,
hasonló rytmusban fejez ki, nem használta fel Jókai, mert igy
erősebben és közvetlenebbűl hatott volna az olvasóra a bucsuzó
költő halálsejtelme. Ez után mind inkább romlik a mű, egy-egy szebb
sor vagy épen versszak igyekszik ugyan fentartani az érdeket, de
 mind hiába; a tragikai conceptio
csakhamar komikaivá torzul. A hős ugyanis elesik; a holló a fán
megjelenti férje halálát e nőnek, a ki aztán nem sokára férjhez
megy. De a halott nem nyughatik sirjában, megjelen a nőnek
koszorús kalpaggal fején, hanem a fő nem az övé, valaki
másé, egyé a sok közül, a kikkel együtt esett és temettetett el.
Koszoruját meglelte, a fejét nem a mi alkalmasint azt akarná
kifejezni, hogy a költőknek még a sirban is legtöbb gondjok van
koszorújokra. A nő nem ismervén reá, hiába hivja, nem megy vele.
«Te nem vagy ő, férjem sohasem voltál, arczod nem az övé» kiált fel
a nő. Ekkor a szellem – ha ugyan megérdemli e nevet – mentegetőzni
kezd, hogy nem lelte meg fejét, téved a kéz, majd visszamegy érte s
megleli, bár a közös sirban nagyon nehéz a válogatás. És megjelen
ujra, de akkor sem a maga fejével. Húsz évig jár-fel a sirból
más-más fejjel, végre megtalálja a magáét. A nő ekkor már őszül, a
gyermek vén ifjú lett, a ki unja az életet. Most reá ismernek
mindketten s elmennek vele a sirba, hogy örökre csókolhassák
egymást.

Ki nem érzi, a kinek csak egy kis költői érzéke van, hogy Jókai
itt lábbal tapod minden népköltészeti hagyományt, költői illusiót,
s a tragikai conceptiónak a fejkeresés komikai fordulatával oly
groteszk irányt ad, mely ellen egyaránt fellázad erkölcsi és
aesthetikai érzésünk.  A népköltészetnek régi hagyománya a
sirból feljáró lélek, a melyet a műköltők nagy hatással szoktak
feldolgozni, kivált a balladaköltők. De e költői motivummal, a mely
míndig fönséges, nem lehet gyermekjátékot űzni. A balladaköltők ezt
rendesen mint subjectiv csodást, mint visiót használják a feldult,
lázas lelki állapot költői kifejezéseül, a minő az erős bánat,
kétségbeesés vagy lelkiismeret furdalása. Ilyenkor mindig az élő
kebelében rejlik az a varázs, a mely a halottat felkelti sirjából s
a halott ez érzés ereje által nyer hatalmat az élő fölött. Az
élőnek a halott nem jelenhet meg más alakban, mint a hogy képzeli,
s a halott nem tehet mást az élővel, mint a mit ez óhajt vagy a
mitől fél. Így találjuk ezt az északi, így a magyar népballadákban,
így magának Shakespeare-nek tragédiáiban is. S ha Jókai e motivumot
akarta használni, elég lett volna, ha a férjhez ment özvegy nem tud
boldog lenni uj férje karjai között, régi férje emléke miatt, ha a
sirból feljáró halott vádoló arczczal mély búval tölti el, ha a
gyermeket anyja búja hervasztja s ha a férj és atya végre magával
viszi a boldogtalanokat a sir nyugodalmába. De Jókai nem kedveli az
egyszerűt, a lélektanit, a költőit, neki valami hallatlan kellett s
így teremtette meg a fejét nem találó halottat, a ki azt húsz évig
keresi, tövistől megtépve, elfáradva a nagy munkában,
ruhájaszakadtan. S van-e  Jókai e leleményének bármily
tekintetben eszmei jelentősége, van-e kapcsolatban a nő lelki
állapotával s általában fejez-e ki valamit? Ha csakugyan fejez ki
valamit a költő akarata ellenéreis, az nem lehet egyéb, mint
parodia a sirból feljáró szellemekre, épen mint Arany János komikai
cposzában, a Nagyidai czigányok-ban, Puk Mihály esete, a ki
levágott fejét hóna alatt hozza s Csóri, a vajda, azt mondja neki:
«Tedd fel a fejedet, én is voltam olyan szegény ember, mint te.» De
ezt Csóri csak álmodja s különben is a mi illik s igen helyén van
egy komikai eposzban, a mely rendesen a komoly eposzok parodiája
szokott lenni, nemeillik egy tragikai balladába s legkevésbbé
Petőfi emlékéhez.

Petőfi 1848-ban heves polemiát folytatott Jókai ellen és szemére
vetette, hogy «öt impertinentiát» követett el rajta. Nem akarjuk
itt eldönteni, vajon Petőfi vádjai alaposak voltak-e, de hogy Jókai
e balladájával nagy méltatlanságot követett el Petőfi emlékén, az
előttünk bizonyos. Úgy rajzolni Petőfit, mint fejevesztett költőt!
Ha a két költő közül valamelyik csakugyan elvesztette a fejét, az
bizonyára nem Petőfi.  


1878







CSIKY GERGELY UJABB SZÍNMŰVEI.

Semmi sem mutatja inkább drámai költészetünk meddőségét, mint
az, hogy Csiky színművei szokatlan figyelemben részesülnek. Az ifjú
költő egymásután nyeri az akadémia drámai pályadíjait; a nemzeti
színház bizonyos előzékenységgel adatja elő minden ujabb művét; a
hirlapoknak épen kedvencze s úgy tekintik őt, mint a jövő
drámaíróját.

Mi elejétől fogva nem tartoztunk Csiky bámulói közé, de értjük e
jelenségeket. Az akadémia Teleki-pályázatán a viszonylag legjobb
műnek mindig kiadatik a díj, a Karácsonyi-díjat csak önálló
becsűnek adhatni ugyan ki, azonban ha nyolcz-tíz évi várakozás után
nem akad kitünő mű, a birálók elvégre oly művet is megjutalmaznak,
mely ha nem kitünő is, de egy vagy más tekintetben önálló becsű. A
nemzeti színház kapva kap minden ujdonságon, a melytől közönséget
remél, különösen Csiky művein, a kit boldogúlt Szigligeti annyira
pártfogásába vett. A hírlapok az akadémia 
ellenében fölmagasztalván a Jóslatot, Csiky első művét, s
nagy drámaírót jósolván belőle, már csak következetességből is
folyvást dicsérik kedvenczöket, bár lanyhábban, mint
fölléptekor.

Csiky termékenységgel viszonozta a közönség és kritika
figyelmét. A Jóslat után csak hamar két tragédiát írt: a
Máguszt és Jánust s egy vígjátékot, az
Ellenállhatatlan czíműt. Mind e művek fejlődésről
tanuskodnak, s bizonyos haladást épen nem tagadhatni meg Csikytől.
Első művében sok mindent összezavart, rosszúl vegyítette a komoly
és komikai elemeket, meséje kuszált és nehezen érthető volt, a
mellékdolgok erőt vettek a főcselekvényen: újabb műveiben tisztább
stilre törekszik, tragédiát és vígjátékot ír, cselekvénye is
kerekebb. Drámai forma, nyelv és verselés tekintetében is haladt, a
mennyiben párbeszédei gyorsabb menetűek, kevésbbé látszik kedvelni
a közhelyeket s olykor szabatosan és hangzatosan tudja kifejezni
gondolatait.

Azonban a drámai ér még most sem fakadt föl benne, s még
folyvást keveset gondol a hagyománynyal, történelemmel, sőt a
valószinűséggel is. Cselekvénye inkább külső, mint belső, inkább
mechanikai csinálmány, mint élő organismus; jellemrajza egy-két
durva vonásból áll, a szenvedély fejlődését, erejét és hangját épen
oly kevéssé képes felfogni, mint  visszaadni. Tragikai
conceptióiban maga sem látszik hinni, komikuma pedig csak tréfa, a
melynek nincs semmi mélyebb jelentősége. Általában nem ismeri a
külső világot s belső világa szegény. Mintha nem belső szükségből,
hanem külső kényszerből írna. Nem látszik, hogy valami meghatotta
volna. Hiába keressük az eszméket, s melyek lelkén feküsznek, az
érzéseket, a melyekkel szíve telve. Nem tapasztalatokból, az élet
és történelem átélt vagy átérzett emlékéiből ír, hanem
olvasmányokból s a képzelődés ködképeiből. Innen cselekvényében
nincsen élet alakjaiban elevenség. Nem annyira természetesen alkot,
mint erőszakosan combinál, élő emberek helyett elvont forgalmakat
mozgat, s minthogy nincs leleményes phantaziája, erőszakolja a
bonyodalmat és lélektani absurdumokba téved. Érzéke levén a drámai
forma iránt, s némi technikai ügyességet sajátítván el, könnyen
önti drámába a mit így kigondolt. S azok szemre-főre mutatnak is
valamit, de belől üresek, s a legjobb esetben is hidegen hagyják a
szívet.

A Mágusz egy felvonásos tragédia.25) Egy felvonásban jó tragédiát írni nehéz, majdnem
lehetetlen. Bármely jó tárgy megromlik így összeszorítva, mert
nincs hely érdekes bonyodalom  szövésére s a szenvedély
fejlődésének rajzára. Más a vígjáték, a hol egy felvonásba könnyen
szoríthatni egy kis komikai összeütközést, sőt vannak tárgyak, a
melyek az egy felvonást úgyszólva követelik. Egy kis vígság
elmulathatja az embert, de egy kis szomorúsággal nem elégszünk meg,
a nagy szomorúság pedig kicsinynyé törpítve hatástalan. Midőn
részvétet, félelmet, szánalmat és megnyugvást, a tragikum ez
alkatrészeit, egy pár negyed óra alatt kell átéreznünk, az lesz
belőle, hogy egyiket sem érezhetjük át egészen. Az életben is
örömest nevetünk egy jó tréfán nehány perczig s aztán dolgunk után
látunk, de ha igazán meg vagyunk hatva, s ki akarjuk sírni
magunkat, arra több idő kell. Csiky nemcsak azzal gyöngítette műve
tragikai hatását, hogy egy nagy tárgyat összeszorított, hanem azzal
is, hogy hőse iránt nem tudott részvétet gerjeszteni.

Ki az a gittoni mágusz, a kit Simonnak neveznek? Úgy látszik
titkos keresztyén, a ki csak színleg űzi szemfényvesztő
mesterségét, egészen át van hatva az új hittől s azt az egész római
birodalomban el akarja terjeszteni. Hogy titkolja másoktól
keresztyén hitét, az érthető, de hogy nekünk nézőknek sem vallja
be, az egy kissé különös. Egy határozott nagy czél, a melyet
értünk, inkább fog iránta érdeket kelteni, mint a homályos beszéd,
 a melyből tisztán ki nem vehető, hogy
tulajdonkép minő hitért küzd, a Krisztus hiteért-e vagy maga egy új
Krisztus. S mi által reméli elérni nagy czélját? Azzal, hogy
magához vesz egy tyrusi utcsai leányt, a ki szakasztott mása Nero
meghalt kedvesének, Phoebenek, s azt úgy szándékszik kiadni
Nerónak, mint máguszi mesterség által halottaiból feltámasztott
kedvesét, a miért őt Nero pontifex maximussá fogja emelni. Ime
Simon nagy czélja, a melyért föláldozza szerelmét, mert a leányt ő
is szereti, bár e föláldozásból sokat levon az, hogy szerelmét nem
hiszi viszonzottnak. De vajon Nero elhiheti-e, hogy Helena
csakugyan a föltámasztott Phœbe? Hiszen ha beszélni fog vele,
könnyen meggyőződhetik az ellenkezőről, mert Helena semmit sem tud
a múltról. De ha Nero Phœbe helyett megelégszik egy hozzá hasonló
leánynyal is, és Simont pontifex maximussá emeli, vajon el fogja-e
tűrni az új vallást, s ha ő eltűri is, eltűri-e Róma? Nem lábbal
tapodása ez úgy a valószinűségnek, mint a történelmi hűségnek s
vajon oly hígvelejű ember iránt, minő Simon, érezhetünk-e tragikai
részvétet?

Bizonyára a tragikai hős vagy czéljában vagy eszközeiben mindig
tévedő s ellenkezésbe jő a fennálló renddel, de mind czéljának,
mind eszközének olyannak kell lenni, a melyet érthessünk, a melybe
hihessünk, a mely bizonyos  sikerre számíthat, annyira, hogy
hasonló körülmények között talán magok a nézők is hasonlóan
cselekednének. Ha minden tévedés tragikai, akkor a félkegyelmű
emberek épen oly tragikai hősök, mint a Coriolanok és Brutusok. De
a Mágusz tragikai alapjának még más baja is van. Úgy
látszik, hogy Simon fölhagyna nagy czéljával, ha tudná, hogy Helena
őt szereti, legalább azt mutatja a Helena és Simon közti utolsó
jelenet. A költőnek tehát úgy kellett volna rajzolnia Helenát, hogy
Simon csak a kifejtésnél vegye észre szerelmét, vagy Simont úgy,
hogy egy darabig legyőzi szerelmét, de az később erőt vesz rajta.
De e helyett Helena már az első jelenésben úgy beszél, hogy Simon
könnyen észrevehetné hajlamát. A mily könnyen bánik el Csiky a
lélektani mozzanatokkal, ép oly kevés gondja van a korrajzra. Az
összes személyzet úgy beszél mintha keresztyén volna, s midőn a mű
végén Nero föllép, épen nem ismerünk a történelem Nerójára. A
kegyetlen Nero itt oly kegyelmes, bölcs, mintha Simon már rég
megtérítette volna.

Janusban,26) a
mely öt felvonásos tragédia, szintén a pogányság és keresztyénség
közti küzdelmet rajzolja Csiky, csakhogy itt nem  a
római, hanem a magyar pogánysággal foly a küzdelem. A míg a
Máguszban a pogányok is keresztyén szinezetűek, itt a
pogányság túlnyomó, kivéve magát Janust, a pogányság fejét, a ki
oly jámbor ember, hogy keresztyénnek is beillenék, ellenben a
keresztyének oly jóindulattal viseltetnek pogány honfitársaik
iránt, hogy nem volna nehéz őket visszatéríteni. A mű tele van
pogány táltossal és jósnővel, azonban keresztyén papnak se híre, se
hamva, mintha ezek részt sem vettek volna a küzdelemben. De nemcsak
ebben vét Csiky a történelmi hűség ellen. A mint I. Béla királyt
rajzolja és megindítja a cselekvényt, az már a soknál is több. I.
Bélát, az erélyes királyt, a ki egész gondját a keresztyénség
megszilárdítására fordította, úgy rajzolja, mint a ki vadászsza a
pogány magyarok barátságát, meglátogatja vezéröket, Janust
személyesen hívja meg az országgyűlésre, mindenkép igyekszik
megnyerni őt és párthíveit a közjó érdekében, sőt meg is esküszik
előtte, hogy az ősmagyar hitet sohasem fogja bántani.


Én Béla, a magyar nemzet
királya

 Királyi szóm kötöm le s
esküszöm,

 Hogy téged, Janus s a
tiéidet

 Hitedben, ős szokásaidban
soha

 Nem foglak háborítni,
bántani;

 S mindenki ellen, bárki
légyen az,

 Királyi kardom lesz az
oltalom!







Hanem legyünk elnézők s fogadjuk el a szerző álláspontját, a
mely nemcsak történelmileg valótlan, hanem lélektanilag sem
valószinű. Hiszen az újabb drámaírók úgy is hozzászoktattak
bennünket a történelemellenes történelmi drámához s ha láttuk
Miltont, a ki a legélesb ellentéte az író és államférfiu Miltonnak,
ha elfogadtunk a hagyományos Iskariót helyett egy egészen képzelt
ifjonczot, miért ne fogadhatnánk el egy pogánybarát Béla királyt s
egy keresztyén jámborságú Janust, a kik atyafiságosan kiegyeznek.
Ez alapon mi lehetne természetesb fejlemény, mint az, hogy a két
kibékült ellentétes irány mindinkább összeütközik; a viszonyok és
szenvedélyek kényszerűségénél fogva, a király és Janus akaratlan is
esküszegőkké válnak és végre Janus elbukik nem azért, mert
megszegte eskűjét, hanem mert ki nem egyenlíthető dolgokat akart
összebékéltetni s a keresztyénség ellen támadva, elvégre is az
ősvallást törekedett visszaállítani, a melynek nincs jövője. A
vallásos és politikai összeütközéseket éleszthette volna a
szenvedélyeké, a mire elég anyag van azon körülményben, hogy Janus
leánya. Ara, bele szeret egy keresztyén lovagba, elszökik vele és
keresztyénné lesz.

Azonban Csiky nem a viszonyok és szenvedélyek összeütközéséből
indítja meg a bonyodalmat, hanem cselszövénynyel idézi azt elő,
 melynek a politikai és vallásos eszmék
és szenvedélyek küzdelmében csak mellékesen lehet helye. Ő ezt
teszi fővé s Janus tulajdonkép csak báb Rasdi jósnő és meghitte.
Karvaly, kezében, a kik egy kissé durva furfanggal mindent
elkövetnek, hogy megtörténjék az, a mi különben is bekövetkezhetett
volna s elhitessék Janussal, hogy mindez a hitszegő Béla király
műve. E cselszövők tudniillik Boleszlót éjjel titkon Arához vezetik
légyottra, bár nincs szükség reá, mert Boleszló különben is
látogathatja a leányt, elősegítik elszöktetését és áttérését a
keresztyén hitre s midőn Janus visszahozza Arát várába, szintén ők
eszközlői újabb szökésének. E mellett föllázítják a keresztyének
ellen pogány társaikat s midőn már minden készen van, nógatják
Janust, hogy álljon boszút szenvedett sérelmeiért s tűzze ki az
őshit, a lázadás zászlóját. De majdnem kudarczot vallanak, mert
Janus egyik nőcseléde elárulja Karvalyt, elmondja, hogy kezdettől
fogva ő volt biztosa Boleszlónak, ő vezette Arát a keresztyén
papokhoz, ő segítette elő újabb elszökésöket is, s hazugság mindaz,
a mivel Janust ámítja. Erre Janus leszúrja Karvalyt, a ki aztán a
jósnő biztatására haldokolva azt hazudja, hogy az egész ármányt
Béla király szőtte s ő az oka minden szerencsétlenségnek. És Janus
Karvalynak, a kit azelőtt egy pár perczczel épen hazugságáért
 szúrt le, most minden újabb hazugságát
elhiszi s kitűzi a lázadás zászlaját, sőt akkor sem vonja vissza
azt, midőn Béla király megjelen nála, s visszahozva leányát,
elmondja, hogy minden tudtán kívül történt, s a bűnösöket
megbünteti. Bánkódik ugyan egy kissé, hanem aztán annál nagyobb
hévvel kezdi rábeszélni a királyt, hogy térjen vissza az őshitre s
álljon a pogány magyarság élére. Béla visszautasítja az ajánlatot,
s kitör a polgárháború. Janus elveszti a csatát, s őt magát is
megtöri most párthívei aljassága, majd leánya halála; megszállja a
lelkiismeret is, nem akar tovább küzdeni s visszautasítva a király
ajánlatát, a ki megkegyelmez neki, ha keresztyén hitre tér, egy
tőrszúrással véget vet életének.

Ime Rasdi és Karvaly cselszövényéből mily nagy forradalom
támadt. Nélkülök talán még ma is békén élne együtt Magyarországban
keresztyén és pogány a haza üdvére. De fogadjuk el alapul e
cselszövényt is, vajon akkor is összhangzásban van-e az Janus
jellemével, s így elhihető-e sikere? Könnyenhivő, szenvedélyes
ember-e Janus? Épen nem; mérsékelt, nyugodt, mindent megfontoló.
Viseltetik-e Rasdi és Karvaly iránt némi kiváló rokonszenvvel és
bizalommal? Nem, sőt úgy látszik, hogy Béla király az, a kit
különösen tisztel, s a kiben leginkább bízik. Hogy ily cselszövény
 kifoghasson rajta, egészen máskép
kellett volna rajzolni őt. Csiky nem igen látszik érteni, hogy a
jellemrajz és cselekvény mily benső kapcsolatban vannak egymással
és egymást szülve és táplálva alkotják a dráma organismusát. A
legjobb cselekvény, a legerősb indokok elvesztik hatásukat, ha a
jellemrajzzal ellenkezésbe jönnek. Például Othello egész
cselekvénye megromlik, sőt nevetségessé válik, ha Othello jelleme
nem táplálja a fejlődést. Egyébiránt Janus jellemrajza nem egyéb
hideg abstractiónál, s annak is hibás. Szegényes és nyomorék alak,
itt-ott fölcziczomázva Brutus, Bánk bán s a trónkereső Borics
rongyaival Többé-kevésbbé a többi személyek is ilyenek.

Mindamellett a műnek van méltánylandó oldala is. Ha Csiky nem
tudott tragikai hőst rajzolni, legalább tragikai alapot keresett;
ha jellemrajzában és cselekvényében nincs történelmi hűség,
lélektani igazság, benső élet, költői elevenség, legalább a
cselekvény kerek, mely folyvást halad, emelkedik és siet a kifejlés
felé. Ha nyelve nem drámilag jellemző, legalább nem szószaporító s
épen nem hiányzik benne a külső drámaiság. Általában Csikynek sok
érzéke van drámai forma iránt s hogy e tekintetben folyvást halad,
mutatja legújabb vígjátéka is. 

Valóban az Ellenállhatatlan27)
czímű három felvonásos vígjátékának főbecse a tiszta drámai
formában, kerek cselekvényben s a kidolgozás bizonyos
széparányúságában áll. Ha a tartalom: a jellemrajz és cselekvény
benső értéke megfelelne a forma szabatosságának, az
Ellenállhatatlanban kitünő vígjátékot bírnánk. De a belsőt
nem lehet úgy elsajátítani, mint a külsőt. A külsőt inkább a
tanulmány és gyakorlat nyújtja, a belsőt inkább az élet, ha van
szemünk látni a látnivalót, s ha van elég erőnk azt átalakítva
visszasugározni a phantasia tükrében. Csiky, a mint már
megjegyeztük, keveset merít az élet tapasztalataiból, a kedély
benső világából s nagyrészt csak olvasmányait dolgozza föl, inkább
combináló, mint alkotó tehetséggel. Jelen művében Moreto Szép
Diegójából átvette a főalakot s egy új cselekvényt gondolt
hozzá, mely egységes és kerek ugyan, de majdnem oly szegény, mint
nem valószinű. Leleményre nézve több mint Janus, jellemrajza sem
oly ellenmondó, alakjai is tetszetősbek, de egyaránt érezhetni
benne az élet és költészet elevenségének hiányát. Ide járul még,
hogy a mű a fensőbb, a jellemvígjáték követelésével lép föl,
különösen a külső forma és nyelv tekintetében s tulajdonkép
 nem is annyira bohózat, mint valóságos
operetteszerű mű, a jobb operettek hegyke, de találó vonásai s
derült frissesége nélkül. A forma és tartalom e meghasonlása sokat
árt a mű hatásának, a színészt is zavarba hozza, a közönséget is,
is egyik sem adhatja át magát valamely határozott hangulatnak, a
mely oly könnyen szokta illusióba ringatni az embert.

A vígjáték Spanyolországban történik. A mióta Rákosi és Dóczi
fölfedezték Spanyolországot, vígjátékíróink örömest vándorolnak e
szép országba, a hol minden lehetetlenség megtörténhetik.
Asturiában vagyunk. Diego regens és gyám férjhez akarja adni a
herczegnőt, Florindát, de nem mondja meg nekik, a miből Florinda és
dajkája azt következtetik, hogy maga akarja elvenni. Pedig Florinda
Roland herczeget szereti, a ki a mórok ellen harczol, kit szeretne
értesíteni bújáról és segítségül hívni. Ime a mű kiinduló pontja.
Egy regens, egy gyám nem mondja meg herczegnőjének, hogy kit szánt
férjeül, egy leány, ki nem tudakolja, hogy kihez akarják férjhez
adni. Ezt bizony bajosan hiszi el valaki még Spanyolországban is.
De hát miért nem mondja meg Diego a férj nevét? Azért, mert heves
természetű, a ki senkit nem enged szóhoz jutni. Ez nem baj, annál
többet beszélhet maga, annál inkább elmondhatja, hogy ki a
választott vőlegény.  S azt hogyan veszi fejébe a herczegnő,
hogy gyámja akarja elvenni? Valamely félreértett czélzásából talán
vagy magaviseletéből? Épen nem. Egy szóval a szerző úgy akarja,
hogy Florinda aggódjék és segítségül hívja kedvesét. De kitől
küldjön neki levelet? A dajka Rodrigo kóbor lovagot ajánlja, a ki
komája, Gil Perez vendéglőjében szállásol s igen szegény ördög. Ez
egy hiú, képzelgő ember, a ki ellenállhatatlannak tartja magát, s
mert a herczegnő és dajkája a templomból jövet szemügyre veszik,
azt hiszi, hogy Florinda beleszeretett. S csakugyan hivatja is.
Rodrigónak igen viseltes ruhája levén, jobb után látna, de se pénz,
se hitel. Azonban Dorido kóbor lovagtársa elmondja Rodrigo herczegi
szerencséjét kedvesének, a vendéglős leányának, ez atyjának, a ki
mindjárt harmincz aranyat kölcsönöz neki, remélvén, hogy a bérlett
vendéglő a herczegnő kegyéből majd tulajdonába megy.

Ez a vígjáték másik kiinduló pontja, a melyet szintoly kevéssé
hihetni, mint az elsőt. Hogy az udvarból senkit sem küldhet a
herczegnő kedveséhez, azt még érthetni, de hogy az egész városban,
ne találkoznék senki ismerős, a ki jó pénzért a levelet elvinné
Roland herczeghez, ez kevésbbé hihető. Azt is bajos elhinni, hogy a
herczegnő Rolanddal, a kivel oly bizalmas viszonyban áll, folyvást
ne levelezzen. De különben is épen nincs okuk titkolni 
szerelmöket a gyám előtt. Csiky épen a kiinduló pontokat hanyagolja
el, pedig ha ezek valószinűek s illusiót tudnak kelteni, a
bonyodalom folyamában sokkal könnyebben elhiszünk még olyat is, a
mi kevésbbé indokolt. S a műnek erre nagy szüksége lett volna, mert
minden lépten-nyomon találni benne valami bajosan hihetőt. De
folytassuk a cselekvényt. Rodrigo megjelen a herczegnőnél s ennek
szives szavait szerelmi vallomásra magyarázza, míg ez az övéit csak
lovagi hódolatnak veszi. Azonban a herczegnő elfeledte az
elküldendő levelet megírni s elsiet, hogy azt megírja. Rodrigo
meghökken a levélre, de megnyugtatja magát, s mint a herczegnő
kegyencze jobbra-balra kegyeket osztogat. Itt megint azt
kérdhetjük: hogyan feledheti el a herczegnő a levél megírását,
mídőn épen annak átadására hivatja Rodrigót s vajon általában
szükséges-e, hogy Rodrigót magához hivassa, hisz a levelet a dajka
is átadhatná.

Az egész bonyodalom oly kevéssé van jól előkészítve, mint szőve,
de a komikai hős jellemvonása egész a harmadik felvonásig
következetes. Itt az is megromlik. Ugyanis a gyám vallatni kezdi a
herczegnőt s csak oly föltétel alatt ad hitelt szavának, hogy nem
szereti Rodrigót, ha azt szemébe mondja s távozást parancsol neki.
Rodrigót fölhivatják, s a gyám a mellékszobából hallgatja ki
beszélgetésüket.  A herczegnő fenhangon elmondja, a mit
gyámja parancsolt, de titokban megsúgja Rodrigónak, hogy még
találkozni óhajt vele a levél átadása végett. Mindez még jobban
megerősíti Rodrigót abban, hogy ő a herczegnő választottja s
cselhez folyamodik. Színleg mérget vesz be a leselkedő gyám előtt,
haldoklást tettet, papot kiván s halála előtt még egyszer látni
óhajtja a herczegnőt és Dorido barátját. Mind megjelennek s a
herczegnő egyszersmind elhozza az elküldendő levelet is. Ekkor
Rodrigó fölugrik, a herczegnőt megragadja, a pap elébe áll vele és
esküdni akar. Azt hiszi, hogy a szerelmes herczegnő beleegyezik az
improvisált esküvőbe. De a herczegnő vonakodik, a pap zajt üt, mire
a gyám berohan, kiragadja Rodrigo kezéből a levelet, a mely mindent
fölvilágosít. A gyámnak tudniillik eszeágában sem volt gyámleánya
kezére vágyni, sőt épen kedveséhez, Rolandhoz akarja férjhez adni,
a kiért már hirnököt küldött s a ki a mű végén meg is érkezik. A
herczegnő férjhez megy, Rodrigó pedig tovább álmodozik
ellenállhatatlanságáról.

Csiky a Moreto ellenállhatatlanjából nemcsak a férfihiúság
vonásait vette át, hanem azt is, hogy csellel vágja ki magát a
hinárból. De Moreto hőse csak abban hóbortos, a mi hiúságával van
kapcsolatban, egyébben elég józan eszű s ezért cselfogásában van
valószinűség.  A Csiky ellenállhatatlanja mindenben
bárgyú s arra számít, hogy az udvari pap csak úgy rövid úton
megesketi őt az uralkodó herczegnővel. Ez még a legközönségesebb
bohózatban sem volna helyén. Nem ártott volna, ha Csiky Moretót a
bonyodalom szövésében is követi, akkor vígjátéka gazdagabbá válik s
az egész cselekvény nyer valószinűségben és drámaiságban egyaránt.
Moreto hősének felsülése egy szerelmes párt segít czéljához, itt a
Rodrigóé semmit sem eszközöl; ott cselszövény sodorja bonyodalomba
a hiú képzelgőt, a melyet aztán ő saját cselszövényével is élénkít,
itt mindent csak oly félreértés szül, a melyben kevés a
valószinűség; ott a hőst mindenki hóbortosnak tartja, itt mindenki
komolyan veszi, a mi még valótlanabb színűvé teszi az egész
vígjátékot.

De Csiky nem bohózathoz hajló vígjátékot akart írni, mint
Moreto, hanem fensőbb, sőt úgynevezett jellemvígjátékot. Azért
egyszerűségre törekedett stilben, cselekvényben egyaránt. Igaz, a
jellemvígjáték kevesebb cselekvénnyel is beéri, mint az övé;
például Molière Misantropjában sokkal kevesebb a cselekvény.
De a cselekvény egyszerűségét pótolja a jellemzés gazdagsága, a
szív és emberi viszonyok hű rajza. Hol van ebből valami az
Ellenállhatatlanban? Csikyn betelt Horatius szava:
Amphora coepit institui, urceus exit. Fensőbb vígjátékba
kezdett s igen is alsó lett belőle.  


1880







BARTÓK LEGSZEBBJE ÉS CSIKY PROLETÁRJAI.

A Nemzeti Szinház ujabb eredeti szinművei közül kettő igényli
különösebben figyelmünket: Bartók Legszebbje28) és Csiky Proletárjai,29) nem mintha értékre és hatásra nézve egyenlők
volnának, hanem mert mindkét mű egyaránt képviselője dramaturgiai
mozgalmaink két különböző irányának. Bartók egészen azon irányhoz
csatlakozott, a melyet ezelőtt néhány évvel Rákosi és Dóczy
kezdeményeztek s melyet már-már magát túléltnek hittünk, Csiky
ellenben, a ki első művét szintén e szellemben irta, legujabb
művében hátat fordított a költött görög és spanyol világ képtelen
mesélnek s a magyar társadalom rajzához  fogott,
mint egykor Kisfaludy Károly és Szigligeti.

Bartók nem az első drámai kisérletével lép először a közönség
elébe. Mint lyrai és satirai költő már évek óta ismeretes. Az
Üstökösben Jókai védszárnyai alatt növekedett föl s mint a
Tiszapárt hive kiméletlenül gunyolta a Deák-pártot, majd a szélső
baloldalhoz ment át s a Bolond Istókot alapítva, kettőzött
hévvel döntögette hajdani bálványait. Tehetsége és féktelensége
egyaránt elősegítették hatását. Általában véve jól versel s bár
szerelmi lyrája könnyen dagályba téved vagy puszta játékká fajul,
de egy-egy hazafi felindulásnak néha erélyes kifejezést tud adni. A
satirai eret bajos volna elvitatni tőle, de az még kétségtelenebb,
hogy hajlik a pasquil felé, a mennyiben örömest foglalkozik a
magánviszonyokkal s minden mende-mondát, rágalmat készpénz gyanánt
vesz. A férfiasb satira nem tud kifejlődni benne részint sekélyes
műveltsége, részint diákos vásottsága miatt, a nemesebb felindulás
finom gunya vagy az értelmesség humora bizonyos vad indulatosságba
fulad nála. S e hangulat nem is épen őszinte; minden esetre egy jó
adag affectatio vegyül bele. Mi legalább azt tartjuk, hogyha Bartók
hiszi is mindazt, a mit ir, semmi esetre sem érzi oly mélyen, mint
a hogy velünk el akarná hitetni. Erre vígjátéka is némi bizonyíték.


Egy költő, a ki annyira el van telve a magyar politikai,
társadalmi és irodalmi élet visszásságai, sőt bünei gyülöletével, a
kinek keserűsége majdnem a dühig emelkedik, ha vígjátékot ir,
bizonyosan az életből veszi tárgyát, alapeszméjét, az élet komikai
alakjait viszi színpadra, hogy mindazt, a mi szivén fekszik s a mit
eddig gunyos epigrammákban, személyeskedő torzképben s élczes
ötletben öntött ki, most eszményítve egy költői cselekvényben tárja
a közönség elébe. Oh nem! Legalább Bartók nem így tett.
Költőitlennek találta a jelent s a multba menekült, szük volt neki
Magyarország és Lesbos szigetére vándorolt. De talán mindezt csak
azért tette, hogy mint a XVIII-dik század franczia regényírói, egy
idegen mese leple alatt saját hazája viszonyait annál szabadabban
rajzolja? Teljességgel nem. Bartók a görög világból egy igen hideg
szerelmi tréfát tár elénkbe és semmi mást. Bizonyára nem akarta,
hogy szerelmi tréfája hidegen hagyjon bennünket. Ebben teljesen
ártatlan, de nem méltán kérdhetjük-e: egy magyar satirairó nem
választhatott volna-e magának méltóbb tárgyat; vajon a magyar
társadalom visszásságai annyira szivén feküsznek-e, mint a hogy
lapjában hirdeti; vajon hihetünk-e teljesen szenvedélyes gunya
őszinteségében?

Mi régóta követeljük regény- és vígjátékiróinktól  a
magyar társadalom rajzát. Erős szemrehányásokat nyertünk feleletül.
Mi önkényesen korlátolni akarjuk a költő szabadságát, megfosztjuk
legköltőibb tárgyaitól s az általános emberit alárendeljük az
esetleges nemzetinek. Isten mentsen, hogy bárminemű szabadságot
korlátolni akarjunk, azonban minden szabadságnak megvan a maga
természetes korlátja. A költőiség nem annyira a tárgytól függ, mint
inkább magától a költőtől, s az általános emberi
legtermészetesebben egyéni és nemzeti formákban nyilatkozik.
Általában e kérdést nem a költő, sem a kritikus önkénye dönti el,
hanem a drámai műfajok lényeges sajátságai s a történeti fejlődés
tanulsága.

A tragédia kedveli a multat: a monda és történelem homályát,
hogy nagyíthassa alakjai körvonalait s így fenségesebb hatást
tehessen, a komédia a jelenhez ragaszkodik, mely mindig törpébbnek
tetszik a multnál, a mindennapi élet zajába merül, mert hatásainak
egy jó része az uralkodó erkölcsökön és szokásokon sarkallik. De
mind kettő élénk kifejezése korának és nemzetének tárgyban és
szellemben egyaránt. A görög hős mondáiból merítette tragédiáit s
társadalmi élete eseményeiből vígjátékait. A római, a kinek
mythologiája, hős mondája, költészete s egész műveltsége oly szoros
kapcsolatban volt a göröggel, szintén követte a példát. A
keresztyén költészet  más nemű fejlődést mutat a nélkül, hogy
megváltoztatná a drámai költészet némely lényeges sajátságait.
Midőn a középkor végén a renaissance a keresztyén polgárosodás
egyik lényeges elemévé válik s a mysteriumok tragédiákká, a
moralitások és közbeszőtt tréfák vígjátékokká kezdenek átalakulni,
a nemzeti elem félig-meddig háttérbe látszik szorulni, különösen a
francziáknál. Corneille, Racine és követőik a görög tragédiák
tárgyait dolgozták föl, előszeretettel fordultak a római
történelemhez s azt hitték, hogy a hazájok mondáinak és
történelmének feldolgozása ellenkezik a tragédia fönségével. De
mindamellett francziák maradtak s egész gondolat- és érzésviláguk a
renaissance érintésére fejledező franczia szellem lüktetése.
Moliért vígjátékaiban még határozottabban a franczia társadalom
rajzolja s az általános emberi és nemzeti, a typikai és egyéni a
legösszhangzóbban olvadnak össze néha műveiben. Calderon egészen
spanyol tárgyban és szellemben s a catholicus világrésznek
képviselője. Shakspeare, a protestáns Anglia költője szintén
előszeretettel fordult hazája mondáihoz és történelméhez, de épen
úgy földolgozta a klasszikai kor mondáit és történelmét, mint a
közép- és újkor némely elbeszélést. A XVIII-dik században a jelen
felé kezdett hajlani a tragédia, mind Angol-, mind Franczia- mind
Németországon,  vesztett ugyan fönségéből, de nyert
életelevenségében, szemben a kimerült klassicismussal. Diderot,
Lessing, de különösen Schiller kitünő képviselői ez új iránynak. A
vígjáték is át-átcsapott koronként a multba, de legnagyobb sikereit
folyvást a jelennek köszönhette.

A XIX-dik század előttünk áll forrongó politikai, társadalmi és
irodalmi irányaival, nemzeti erős érzésével és történeti
tisztultabb látkörével. Nemcsak a tudomány szélesbitette határait,
hanem a költészet is; új műfajokat élesztett föl vagy teremtett, a
melyeknek semmi köze a klasszikai hagyományokkal. Különösen a
regény indult nagy fejlődésnek a félig költői, félig prózai műfaj,
a mely leginkább megfelel az újabb kor izlésének. A drámai
költészet érezte mindezek hatását. Az angol regény társadalmi és
történeti rajzai új tárgyakat kölcsönöztek a drámának.
Francziaországban háttérbe szorult a klassicismus az új
romanticismus támadásaira, a német költészetben Schiller és Goethe
törekvései, a kik egy új klassicismust akarták megalapítani, nem
találtak viszhangra, sőt a német romanticismus keresztyén-germán
heviben egész középkori álmodozásba merűlt, a melyet a politikai és
társadalmi küzdelmek zaja csakhamar oszlani kezdett. De e mozgalmak
és változások közepette is a tragédia hű maradt 
eredetéhez. A tragédia termőföldje maig is a monda és történelem s
bár a jelenből gyakrabban veszi tárgyait mint régebben, de ha a
szenvedélyek kiváló erejével nem tudja pótolni azt a fenséget,
melyet az idők homálya s a nagyobbszerű viszonyok kölcsönöznek,
örömest válik középfajú drámává s a különböző elemeket
összhangzatosban igyekszik összeolvasztani, mint a régibb e fajta
művek. A vígjáték néha visszaszáll ugyan a multba egy-egy történeti
adoma vagy monda feldolgozása végett, de főleg most is a jelen élet
visszásságaiból táplálkozik. A mi a tárgyakat illeti, a nemzeti
elem majd minden nemzet költészetében túlnyomóságra emelkedett; az
újabb kor drámairói épen nem követik a franczia klassicismus
megalapítóit, de mindamellett nem egyszer örömest fordulnak a
görög, római és az újabb történelem egy-egy tragikai érdekű
mozzanatához. A vígjáték ritkábban vesz föl idegen tárgyat,
legfeljebb egy-egy mélyebb értelmi alapeszme vagy rendkivül érdekes
mese kedvéért vagy azért burkolózik idegen lepelbe, hogy annál
szabadabban rajzolhassa hazája némely kétes természetű
viszonyait.

Ime az idők tanúsága, melyet se tagadni, se hibáztatni nem
akarunk. Épen nem kivánjuk megszorítni azt a költői szabadságot,
melyet a geniusz sikere kivivott s a gyakorlat folytonossága
 megszentelt. Nem hibáztatjuk a magyar
költőt, ha egyszer-másszor egy-egy idegen tárgyu tragédiát vagy
vígjátékot ir, mert képzelmét megragadta a régi vagy újabb
történelem egy-egy nagy alakja vagy új leleményre serkentette
egy-egy klassikai, közép- vagy újkori adoma, elbeszélés. Mi
szivesen üdvözöljük az ily kisérleteket, mert a költői ihlet mindig
tiszteletreméltó. De vajon a kivétel váljék-e szabálylyá? Vajon
türjük-e, hogy mintegy hirdessék drámairóink: a magyar történelem
és társadalom nem nyújt költői anyagot, forduljunk külföldhöz,
kalandozzuk be Európát s áraszszuk el a nemzeti színpadot idegen
népek és viszonyok rajzaival? Drámairóink a külföldi költők
példájára hivatkoznak. De vajon túlnyomó-e azoknál az idegen tárgy
s ha idegen tárgyhoz nyulnak, nem nemzetök izlése szerint
dolgozzák-e föl? Tapasztalunk-e ilyesmit a mi külföldieskedő
drámairóinknál? S vajon a legkitünőbb külföldi drámairók azért
fordulnak-e idegen tárgyakhoz, mert az idegen tárgy elsőséget
érdemel vagy mert valamely idegen monda, elbeszélés vagy történelmi
esemény megragadta képzelmöket? Vajon ugyanazt teszik-e, a mit a mi
drámairóink, a kik nem idegen hagyományt dolgoznak föl a mi
számunkra, hanem itthon költött meséjöknek keresnek idegen
országot. Ez az, a mit mi leginkább hibáztatunk,  ez az,
miért az egész irányt hajlandók vagyunk elítélni.

Bartók Legszebb-je oly kevéssé alapszik valamely
történeti vagy mondai hagyományon, mint Rákosi Szerelem
iskolája, Dóczy Csók-ja és Csiky Jóslata. Mind
itthonn készült mesék, a képzelem szabad szülöttei, s azért
menekültek Spanyol- vagy Görögországba, hogy minél szabadabban
csaponghassanak. De ez a csapongás mind inkább veszti ujdonsági
ingerét s kezd vergődéssé válni. Bartók vígjátéka már sokkal
kevesebb sikert tudott kivívni, mint társai. Igaz a külső
körülmények sem kedveztek neki annyira, mint a Dóczyénak vagy
Csikyének, de az is igaz, hogy kevesebb drámai vagy komikai érdeket
nyújtott, mint emezek. A Bartók cselekvénye is zavaros és nehezen
felfogható, mint társaié, de ezekben legalább még akad egy-egy
színpadilag hatásos jelenet; a jellemrajz itt is bábok rángatása,
de kevésbbé színpadi s inkább elmosódó báboké. Bartók nemcsak
cselekvényben és jellemrajzban követi drámánk új irányát, hanem
stilben is. Az elmés és mesterkélt beszédmód az ő vígjátékainak is
egyik főjellemvonása. Euphemismussal beszél itt mindenki és minden
alkalommal, de míg amazoknál egy-egy lyrai ömlengést vagy elmés
szóváltást a helyzet fordulata kiemel és hatásossá tesz, addig
Bartók szebben írt helyei épen a kevésbbé drámai  vagy
épen henye jelenetek. Azonban azt meg kell adni, hogy Bartók nyelve
magyarosabb, mint a Dóczyé, a ki gyakran idegenszerű, és
erőteljesebb, mint a Csikyé, a ki simább ugyan, de áradozóbb s
hajlik a közhelyekhez. Bartóknál is találhatni egy-egy nyelvhibát,
mint például:


Ah, ily
gyanúra

 Hogy meg nem ütközöl…
(36. l.)

 A bölcs nevet


Hívságos embertársai felett… (55.
l.)

 Van-e így eltelve?… (124. l.)
sat.;





jambusaiba is nem egyszer vegyül trochaeus,
például:


Erre tanítsa bölcseség
mondása (52. l.)

 Sárga kalász
füződött… (156. l.)

 Meggyökereztek rohanó lábaim (156. l.)
sat.;





néhol bőbeszédűségbe is téved, különösen midőn Oxylos
az archon előtt oly kevéssé bölcsen, mint elmésen magyarázta meg a
Pluto és Aristoteles közti különbséget vagy otthon eléggé unalmas
monologokat tart. De általában véve Bartók nyelve és verselése
méltánylatot érdemel; tudna írni, csak nem igen van, a mit
megírjon.

A vígjáték expositiója is hasonlít társaiéhoz. A mint Rákosi
Aesopusában a király parancsára minden nőtlen embernek egy
pár nap  alatt meg kell házasodnia; a mint Dóczy
Csókjában senkinek sem szabad csókolózni a királyi udvarban;
a mint Csiky Jóslatában bizonyos nőknek husz év alatt két
ikerleányt, három nem ikerleányt kell szülniök s közülök négynek
Apollo ünnepén férjhez kell menniök: úgy itt is az archon fiának,
Myrsilosnak, meg kell házasodni, nőül vennie a szépség
versenyünnepén győztes leányt, tudniillik a kit a birák «a
legfenköltebb szívtől lelkesült legszebb leánynak» itélnek. A
versenybirók régebb fiatal emberek voltak, de most az archon,
minthogy a fiatalság megromlott, három éltes tanácsosára ruházza a
birói tisztet s meghagyja nekik, hogy a verseny napjáig titkolják
tisztöket, valamint azt is, hogy a győztes leányt fiának szánta. De
ha már változtatott az archon a régi szokáson, miért bizta meg a
birósággal épen azt a három tanácsosát, a kikről keveset tart, a
kiknek tanácsát mellőzi, a kik közül egyik, Menander, papucshős, a
másik, Dioméd, a kicsapongás és pazar költés hirében áll, a
harmadik pedig, Oxylos, a philosoph, oly együgyü, hogy az archon
fiának egy tánczosnővel való összeházasítását javasolja. Az archon
ily körülmények között sokkal inkább magát tehette volna birónak
vagy legalább magának tarthatta volna fenn az itélet megerősítését.
Ezt inkább elhittük volna, de akkor összeomlott volna a vígjáték
egész alapja.  Általában az új iskola vígjátékírói
képtelenek a cselekvényt úgy megindítani, hogy egy pár szerencsés
vonással illusióba ringassák a közönséget, pedig ez a fődolog, ha
eleinte hitetni tudunk, később a kevésbbé hihetőt is könnyebben
elhitetjük.

Minden esetre jobban tett volna a szerző, ha az archon
tanácsosait kevésbbé nyomorultaknak festi. Ha egyik vitéz katona, a
másik derék jogász, a harmadik hires philosoph s a király
ragaszkodván hozzájok, épen e tulajdonaiknál fogva mindenre
alkalmasoknak hiszi őket, mind maga komikaibb helyzetbe jut, mind a
birák megtántorodása komikaibb összeütközésekre adhat alkalmat. Így
e haszontalan emberek elcsábitásában kevés komikum nyilatkozhatik.
Tüstént kifecsegik a király szándékát hol félig, hol egészen s
Corinna, egy haetera, csakhamar a maga részére hódítja
mindnyájokat: Diomedet, ki különben is kedvese, Oxylost, a kit
szintén szerelmével biztat s egyszersmind azt igéri neki, a mit
Diomédnak is megigért, hogy mint az archon menye sokat meg fog
tenni érdekében és végre Menandert, a kinek pártfogását neje által
nyeri meg. Ezzel telik el az egész második felvonás, de a mű
érdekesebb és tulajdonképi bonyodalma a harmadik felvonásban
kezdődik, midőn Arion, Menander fia, lép az előtérbe, a ki Melittát
szereti, egy jövevény phrygiai harczos 
leányát, de a kinek hajlama szülői ellenkezésével találkozik. De
vajon miért ellenzik Arion szülői a viszonyt? Leginkább uri gőgből,
bár az archon kinyilatkoztatta, hogy Melitta egyrangú a többi
bennszülött leányokkal s pályázhat a szépség versenyén:


Ha atyja országunkért
harczola,

 Kevesbet, mint hazát nem
adhatunk

 E lánynak. Jog szerint
fölvétetik.





Ha Melitta az archon menye is lehet, bizony Menander
is elfogadhatja annak; így társadalmi állása nem ok az ellenzésre,
mely különben sem látszik oly erősnek, hogy a fiú más uton le ne
győzhetné. Valóban ha Menander annyira mene szabadulni akarna e
jövevény leánytól, mint versenybiró Corinna helyett őt pártolná s a
legtisztességesebb módon túladhatna rajta. Egyébiránt Bartók görög
társadalma csodálatos társadalom: egy phrygiai leány, a kinek atyja
vérét ontotta Mitelenéért nem méltó egy miteléni tanácsos fiához,
de egy haetara vagy még ennél is rosszabb, egy Corinna, a kinek
ruhaszámláit Diomed fizeti, épen megilleti az archon fiát. A
tanácsosok azt hiszik, hogy itéletökön senki sem fog
megbotránkozni, legkevésbbé az archon. Boldog görögök, a kiknek
minden szabad, boldogtalan magyar közönség, hogy veled ily dolgokat
akarnak elhitetni a nemzeti színházban. 

Arion mindent elkövet, hogy kedvese győzzön a szépség versenyén.
A szemérmes leányt reá veszi a versenyre, elhurczolja a birákhoz
szavazatkoldulás végett, bár ismerve a viszályokat, tudhatná, hogy
mindez haszontalan s nem annyira a birák megvesztegetésére, mint
megbuktatásukra kellene törekednie. Oxylosnak, bár megigéri neki a
pártolást, esze ágában sincs igéretének megtartása s Arion, a
philosoph a gazdasszonyával, Dókiával együtt kihallgatja, hogy
Corinna hogyan csábítja a maga részére mind a három birót. Ebből az
következnék, hogy Arion tettre buzduljon s bevádolja a
megvesztegetett birákat. Később eszibe is jut, hogy ezt kell
tennie, de most nem gondol, nem tesz semmit, hanem helyette gondol
és tesz Dókia valami olyast, a mit épen nem várnak tőle. Összeszedi
mindazon ékszerajándékot, melyeket Oxylos a versenyző nőktől kapott
s indul az archonhoz bevádolni urát. Mi ragadja őt e lépésre?
Fölháborodik Oxylos jellemtelenségén s némi rokonszenvet érez
Melitta iránt. De vajon, mint régi gazdasszony, csak most
tapasztalja-e, hogy ura megvesztegethető s vajon Melitta iránt
ébredt futó rokonszenve oly erős-e, hogy érette mind maga mind ura
jövőjét oly könnyen koczkára tegye? Ha Dókia Oxylosnak nemcsak
gazdasszonya, hanem annál több, régi szeretője, a ki látva, hogy
ura Corinnába bolondult, féltékenynyé  lesz,
teljesen értenők mindent koczkáztató fölgerjedését. De ez igen
természetes indok lett volna s az új drámai iskola köznapinak,
költőietlennek tartja mindazt, a mi természetes. Azonban Bartók
ezzel meg nem elégedve, még nagyobb természetlenségbe téved, midőn,
hogy tovább bonyolíthasson, csavar egyet Corinna szívgépezetén s
így egészen új leányt állít előnkbe, gondolván, hogy a fiatal nők
még könnyebben változnak, mint a vének.

Oxylos ugyanis észrevévén a tolvajságot, azt hiszi, hogy Arion
lopta meg s az ékszerajándékokkal akarja támogatni vádját az archon
előtt. Fölkeresi birótársait s elmondja nekik, hogy mily veszély
fenyegeti mindnyájokat. Ezt csak úgy lehetne elfordítani, ha
fölfedik Arionnak a titkot s megértetik vele, hogy Melitta győzelme
a versenyen reá nézve veszély, mert ez esetben elveszti őt, azért
ne vádaskodjék az archon előtt s ne gátolja Corinna sikerét. Társai
nem hallgatnak reá s Corinnát bizzák meg az ügy rendbehozásával, a
ki arra különben is ajánlkozik. Azonban Corinna nem sokat gondol
velök, egészen más jár a fejében; hogy s hogy nem, bele szeret
Arionba, a ki hajdan udvarlója volt, vissza akarja őt csábítani,
szerelmet vall neki, s midőn ez visszautasítja, dúl-ful, visszalép
a versenytől, hogy Melitta legyen a győztes s neki maradjon Arion.
Mi idézte elő ezt a nagy változást  Corinnában, mi oly
kevéssé tudjuk, mint maga Bartók. Corinna nemcsak úgy lép föl a mű
elején, mint egy szép és kaczér hölgy, pedig a vigjáték bonyodalma
ezt kivánná, hanem mint Dioméd kitartott kedvese, a ki csak azért
akar győzni a szépség versenyén, hogy az archonfi neje legyen,
kielégíthesse dicsvágyát és fényüző hajlamait, a ki, mint maga
mondja, férjhez menne az öreg archonhoz is, csakhogy uralkodhassék.
Épen azért egész következetesen mindent elkövet a versenykoszorú
elnyerhetéséért. Kaczérkodik s épen nem finom módon Oxylossal, a
míg elbolondítja, hizeleg Menander nejének, hogy általa férjére
hathasson, s midőn veszély fenyegeti szövetségeseit, megmentésökre
vállalkozik. S im egyszerre csak elfordul tőlük, s oly
szenvedélyesen kezd szeretni, a hogy egy üres szív nem képes és
szerelméért annyira kész feláldozni mindent, a mi eddig élte czélja
volt, hogy azt kell hinnünk: vagy eddig tettetett vagy most tettet.
Az emberi szív nagy változáson mehet át életben és drámában, de
ennek csirája mindig megvan benne, úgy anynyira, hogy az nem is
változás, mint inkább lassubb vagy gyorsabb fejlődés. Ha a költő
ezt képtelen rajzolni, csak bábokat rángat? valóban Bartók
Corinnája épen oly érthetetlen, mint a görög társadalom, melyben
játszatja. De lássuk a mese végét. Arion csakugyan bevádolja
 a birákat az archonnak s vádját
igazolja Dókia megjelenése, a ki felmutatja az ékszerajándékokat és
végre Corinna is, a ki megsúgja az archonnak, hogy titkát a birák
elárulták. Az archon megfosztja a birói tiszttől tanácsosait s
helyökbe ifjakat nevez ki, köztök Ariont is, kinek bizalma jeléül
megsúgja, hogy a győztes leányt fiának szánta. Arion megsemmisülni
látva törekvését, le akarja beszélni Melittát a versenybe való
részvételtől, de ez azt hiszi, hogy kedvese Corinnához pártolt,
mert meghitten beszélgetve találta őket s beszélgetésök töredéket
félreértette, epen azért még inkább megmarad feltétele mellett. E
jelenetek az egész bonyodalom legtermészetesebb s legkomikaibb
részei. Szegény Arionnak nincs más menekvése, mint elárulni a reá
bizott titkot, tudniillik, hogy a győztes leány az archonfi neje
lesz, mire Melitta visszavonul, Arion pedig lemond tisztéről,
bevallva, hogy megszegte szavát, elárulta a titkot. Az archon
haragját végre megenyhíti egy levél, a melyet Cyprus szigetéről fia
küld s mely jelenti, hogy megházasodott, atyja áldását kérve. Az
archon nem tagadja meg áldását, a nap örömére mindenkinek megbocsát
s eltörli a szépségversenyt.

A cselekvény kirívó valószínűtlensége s a jellemrajz durva
hibáin kivűl, melyeket nagyjában kimutattunk, még sok más baja van
e műnek. Szerző mindazt elkerűlve sem írt volna 
sikerűlt vigjátékot. Komikai eszme és komikai typusok nélkül fogott
művéhez. Tetszett neki a szépségverseny gondolata, a nők
korteskedése, a bírák zavara s egyébre nem is gondolt. Megindította
a cselekvényt, s az ragadta magával, maga sem tudta merre;
fölléptette személyeit, élczes ötleteket, lyrai ömlengést adva
ajkaikra, de azok mint árnyak lebegtek ide-oda határozatlan
irányban. Nem tüzött maga elébe feladatot s nem volt mit
megoldania. Az archonfi levele nélkül be se végezhette volna
vígjátékát. Egy a műben nem is szereplő egyénnek kellett ketté
vágni a csomót. Egy-egy kivűlről jövő esemény segítheti ugyan a
megoldást, elég példa van erre a legjobb vígjátékokban is, de
megoldani a csomót és ketté vágni két különböző dolog. A szerző
úgynevezett humoristasága sem igen kedvezett vígjátékának, s
megszokva lapjában az élcz és torzkép könnyű sikerét, azt hitte,
hogy a vígjáték sem egyéb, mint ötletek és torzképek sorozata.
Megszokván keveset törődni a valóval, sőt valószinűvel is, azt
hitte, hogy a vígjáték személyeire is épen úgy rá lehet fogni
mindent, mint a közélet szereplőire. Valóban Bartók Andrássy
Gyulája, Tisza Kálmána, Csengery Antala, stb. Bolond
Istókjában satirailag is épen oly valótlanok, mint
Legszebbjének komikai alakjai. Ha Bartók vígjátékíró akar
lenni, egy kissé el kell szoknia attól, a  mit
Bolond Istókjában igen is megszokott, hogy az írónak minden
szabad. Az íróra nézve a sajtótörvényen kivűl vannak, még fensőbb
törvények is: a lélektan és a jó ízlés törvényei.

Jól esik Bartóktól Csikyre, Lesbosból Buda-Pestre térnünk.
Csiky, a ki eddig szintén hol Spanyol- hol Görögországban
bolyongott, végre letette vándorbotját és vissza telepedett
hazájába. A siker, a melyet kivívott, alkalmasint állandóbb hazai
lakossá teszi. Hogy vígjátéka oly nagy tetszésben részesűlt, annak
egyik oka bizonyára az volt, hogy a magyar társadalom rajzát
kisérlette meg. A közönség rég megúnta már drámaíróink görög és
spanyol meséit, beteg álmodozását s örömmel üdvözölte a hazai
képeket s a való élet rajzát. Úgy rémlett előtte, mintha a hazai
tárgy termékenyebbé, az ismert személyek és dolgok tartalmasabbá
tették volna a költő képzelmét. A visszahatás valamely megúnt irány
ellen mindig fokozza a közönség érdeklődését. Azonban
igazságtalanok volnánk, ha a sikert leginkább csak magából a
tárgyból akarnók kimagyarázni. A műnek drámai becse is van. A
jellemrajz benne elevenebb, a cselekvény biztosabb s a drámai
technika erősb, mint Csiky korábbi műveiben s folyvást
emelkedő fejlődést tanusít. Épen azért nem csodálhatni, hogy
közönség és kritika egyaránt túlbecsűlték. Mi jó oldalai mellett
látjuk tetemes  fogyatkozásait és hibáit is. A
jellemrajz elevensége néhol durvaság- és túlzásba csap, másutt
bágyadtság vagy épen erőtlenségbe hanyatlik; a cselekvény alapja
nem mindenütt elég erős, a megoldás épen elhibázott.

A dráma cselekvénye a házas felek könnyü elválásából indúl ki, a
mi a protestánsoknál, különösen Erdélyben nem épen ritka eset. Egy
erdélyi nemes ember, Zátonyi Bencze elpazarolván vagyonát, elválik
nejétől, mert ez egy kedvelt udvarlóra tett szert, Bankó Bénire, a
ki a nő tudtán kivűl örömest fizet a férjnek tízezer forintot az
elválásba való beleegyezésért. Bencze Budapestre jő, s elköltve a
pénzt adósságba merűlve a házasodás és elválás újabb üzlete után
lát, a mire csakhamar alkalma nyílik. Él a fővárosban egy álözvegy,
Héderváry Kamilla, a küküllő-dombi harangozó leánya, kit harczias
hajlamai annyira ragadtak, hogy hadjáratokban is részt vett, bájai,
útlevele mellett gyakran pótolta a tábori póstát, sőt meglehetős
sikerrel kémkedett is, abban különbözve a közönséges paraszt
kémektől, hogy ha valami szép szemű tisztre akadt, ennek is
szívesen tett hasonló apróbb szolgálatokat. Később álnév alatt
koholt iratokkal özvegykedni kezdett s mint egy kivégzett főtiszt
özvegye, az emberek hiszékenységéből élt, a miben nagy segítségére
volt egy Mosolygó nevű silentiumra ítélt ügyvéd, a ki a kéregető
 leveleket fogalmazta számára s vezette
egész üzletét. Az özvegynek van egy fogadott leánya is, Irén, de a
kit ő magáénak ad ki s maga a leány is ebben a hitben él. Irénbe
egy fiatal ügyvéd szerelmes, Darvas Károly, a ki meg is kérné, mert
a leány viszonozza szerelmét, de nincs oly anyagi körülmények
között, hogy hozzáadhassák. Azonban egy új szerelmes lép föl, Timót
Pál, gazdag, de együgyű, becsületes, de éltes ember, a ki az
álözvegy segélyt kérő levelére megjelen a háznál, megbámúlja a
vértanú özvegyét s beleszeret a leányba. Bencze észrevévén ezt,
tüstént kész tervével: mielőtt Timót nyilatkozhatnék, ő kéri meg és
veszi el a leányt; az özvegy múltját ismerve, majd rá riaszt s
kicsikarja az özvegy beleegyezését s általa a leányét is; Darvast
eltávolítja Pestről, Timót uradalmi fiskálisává segítve, a ki úgy
is régi jó ismerőse s atyja jó tetteiért hálával viseltetik iránta
s már is kölcsönt vett fel tőle; Elzát, hajdani nejét, a ki
elszegényedett férjével szintén Buda-Pestre készült s járatos az
özvegyhez, titkába avatja, szövetséget köt vele terve valósítása
végett, részt igérve neki a nyereségből; az esküvő után tüstént
elútazik s nejét Elzára bizza, hogy egy hónap alatt hozza hírbe őt
Timóttal s így egyengeti a leendő elválás útját. Minden úgy
történik, a hogy kitervezte. Irén beleegyezik a házasságba, mert
nem akarja, hogy  anyját börtönbe hurczolják, örvend,
hogy férje az esküvő után tüstént elútazott, s Elza felügyelete
alatt maradhat, a ki őt nemcsak hírbe hozta Timóttal, hanem ennek
titkos, félénk szerelmét folyvást táplálja is. Egy hónap múlva a
férj haza jön és fényes estélyt ad. Timót észrevévén az estélyen,
hogy őt mindenki Irén udvarlójának tartja, a rágalom fáj becsületes
szívének s Benczének megvallja, hogy ő ugyan titkon szereti Irént,
de teljesen ártatlan, leküzdi szenvedélyét s elutazik. Bencze
tervét immár érettnek látva, felajánlja Timótnak a válást, hogy
mind neje becsületét megmentse, mind pedig Timótot boldoggá tegye.
Eddig minden kedvez Bencze tervének, de most már akadályok
gördűlnek elébe. Darvas, Irén kedvese, bár hivatlanúl, szintén
megjelen az estélyen, heves szemrehányással illeti hűtlennek vélt
kedvesét, fölfedi előtte, hogy mily hírben áll, a mit igazol az is,
hogy neki udvarlója által hivatalt adatott és eltávolított a
fővárosból. Irén kétségbeesve hivatja Benczét s követeli, hogy
hagyják ide a fényes szállást, a mely nem az ő pénzökből telik, ő
követni fogja férjét bármely szegénységbe, de gyalázatba soha.
Férje csillapítni igyekszik, valamint anyja is, a ki az estélyen
sok puncsot iván, mindinkább felhevűlve így kiált fel: «ki vagy te,
hogy így beszélsz velem, egy tisztességben megőszűlt asszonynyal!
Ki vagy te, mi vagy te, a  kit én a porból vettelek föl,
semmiből emeltelek föl s nem hagytalak elpusztulni a szalmán
szüleiddel, a kik nyomorúlt bányamunkások voltak s te éhen vesztél
volna el, ha én meg nem szánlak s lányommá nem fogadlak.» Irén így
megtudva, hogy nem leánya az özvegynek, nem érez többé iránta
feláldozó kötelességet, oda hagyja a házat s Mosolygó ügyvédhez
költözik, a ki sok jóakaratot és részvétet tanusított iránta.
Bencze azonban nem hagy föl tervével. Elzát küldi Irénhez, a ki reá
akarja beszélni őt Mosolygó szállása elhagyására és a hozzá való
költözésre. De Mosolygó visszatartja Irént és megleczkézi Elzát, a
kinek jobb érzése fölébredvén, fölhagy a cselszövénynyel s
elhatározza Timót fölvilágosítását. Bencze is megjelen nejénél,
fölajánlja az elválást, mely engesztelhetetlen gyűlölség czímén
könnyen valósítható, de ő csak azon föltétel alatt egyezhetik bele,
ha Timóthoz megy férjhez, mert ezt kivánja mindkettőjük becsülete.
Irén vonakodik, Bencze azzal fenyegeti, hogy feltétele teljesítése
nélkül soha se fog beleegyezni az elválásba, sőt az álözvegyet, a
ki ugyan nem anyja, de mégis felnevelője, nyomorba, börtönbe
taszítja. Irén nem ad ugyan határozott választ, de lesújtva
szobájába vonúl, hogy az imádságban keressen erőt. Ezalatt Elza
Timótot fölvilágosítja a cselszövényről, a ki, hogy hibáját jóvá
tegye, Irén pártjára áll férje ellenében.  Bencze
Elzától megcsalva, Tinóttól elhagyva, nején akarja bosszúját
tölteni, s azt követeli tőle, hogy mint törvényes férjét kövesse
házába. De ekkor megjelennek Mosolygó és Darvas, akik közül ez
utóbbi Irén nevében megkezdte a válópert, bebizonyította, hogy a
házasság erőszakkal köttetett s így semmis, a tanúk: a szolgáló,
szomszédasszony, sőt maga az özvegy is bevallották az erőszakot, s
már, végzés is van kezében, mely a formaságok miatt curiai
végeldöntésig megtiltja a házasfeleknek az együttlakást. Az özvegy
bocsánatot nyer leányától, Timót és Mosolygó pedig az atyai
szerepet vállalják el addig, a mig Darvasnak kiadhatnák
menyasszonyát.

Csiky nem iránydrámát akart írni a házasság katholikus felfogása
mellett szemben a protestánssal, bár e két felfogás leginkább a
válóperekben nyer gyakorlati fontosságot. Ő tulajdonkép csak az
emberi szenvedélyek küzdelmét akarta rajzolni, a melyet válóper
kezd meg s válóper végez be. Inkább költői czélja volt, mint
társadalmi vagy épen felekezeti, noha a házasság intézményének mind
társadalmi, mind felekezeti oldalát érinteni kellett, s ezt
természetesnek találjuk. Az állami és társadalmi intézmények mindig
nagy befolyással vannak az egyén fejlődésére és sorsára, mert
köztük születik, növekedik föl s velök vagy ellenök küzdve éli le
napjait. Épen  azért a költő, kinek főczélja az emberi
szenvedélyek rajza, nem mellőzheti mindazon állami és társadalmi
intézmények hatását, melyek a szenvedélyeket táplálják, élesztik
vagy épen szülik. Csak így magyarázhat meg némely szenvedélyt, de
tulajdonkép nem arra törekszik, hogy egy vagy más intézményt
megtámadjon vagy védjen, mint inkább hogy feltüntesse: mennyi
örvény vonja, sodorja az emberi szívet, ha féket nem ismer. A
házasság akár katholikus, akár protestáns felfogásának egyaránt
rajzolhatni örvényeit, tragikumát. A katholikus felfogás szigora,
mely a tridenti zsinat óta inkább csak érvénytelen házasságot
ismer, mint teljesen felbonthatót, jobban megfelel az eszményi
erkölcsnek, mint a protestáns, de az emberi gyarlóságnál fogva nagy
erkölcstelenségeket is idézhet elő: könnyen szűlhet tényleges
bigamiát, szaporíthatja a törvénytelen gyermekeket, élesztheti a
gyűlöletet az elválaszthatatlan házastársak közt, sőt néha
gyilkosságra is ragadhatja őket. A protestáns felfogás, mely nem
tartja a házasságot szentségnek s nemcsak az érvénytelenség, hanem
a teljes elválasztás elvét is vallja, gyakorlati szigor
tekintetében eleinte keveset különbözött a katholikustól.

Milton szíve vérével irta híres polemiáit a presbyteriánusok
ellen, a kik a csak házasságtörés esetében ismerték el a házasság
 felbonthatóságát. Később a szigor
többé-kevésbbé enyhült s az engesztelhetetlen gyülölség czimén való
teljes elválasztás nem egyszer tág kaput nyitott a könnyelműségnek,
az érzéki szenvedély rohamainak, sőt az aljas pénzvágynak is. A
költő mindezt feldolgozhatja, mert mind két felfogásban a drámai
bonyodalom és tragikum rejlik, sőt, ha tetszik, irányművet is
írhat, csak tudja a társadalmi vagy felekezeti irányát teljesen
összeolvasztani az æsthetikai czéllal. De bármelyik felfogás
következményeit dolgozza fel, oly esetet kell fölvennie, mely nem a
legkivételesebbek, hanem a szokottabbak közé tartozik. A költészet
ugyan mindig nagyit, de nagyitása nem a kivételesség hajhászásában
áll, hanem a többé-kevésbbé mindenkivel közöz szenvedélyek erejének
emelésében s a szokott esetek szokatlanabb bonyodalmában. A Csiky
drámáját a theologus moralista, ha azt irányműnek tartja, azzal
támadhatja meg, hogy e mű oly kivételes esettel akar bizonyítani
protestáns házassági elválás ellen, mely legfeljebb kivételesen
vagy talán sohasem történik meg, többet akar bizonyítani, mint a
mennyit lehet s így irányát eltévesztette; az irodalmi kritikus
pedig, a ki főleg æsthetikai szempontból indúl ki, így fog szólani:
a drámai cselekvény nem a kivételes vagy épen hihetetlen esetek
feldolgozása. Csiky drámai cselekvényének egyik főpontjában kevés
 a valószinűség s így rontva az
illusiót, árt az egész hatásának is.

Bizonyára van eset reá, hogy a válni készülő házastársak
engesztelhetetlen gyülölséget szinlelnek, mert egyik vagy másik
gazdag vőlegényre vagy menyasszonyra tett szert. Az is megesik,
hogy a férj az udvarló kedvéért örömest elválik nejétől, ha akár a
nő, akár az udvarló nagy összeg pénzt fizet érte, sőt az is
valószinű, hogy az így másodszor megházasodott férj másodszor is
ugyanazt teszi, ha kedvező alkalom kinálkozik. De hogy valaki a
házasságot és elválást rendszeres üzletté tegye s csak azért
házasodjék újra meg újra, hogy eladhassa magát, nem valószínű, mert
sokkal kétségesebb és koczkáztatóbb vállalat mintsem az emberek
rászánják magukat megkisérlésére. Meglehet, hogy a nőnek akad
udvarlója, de nem gazdag vagy ha gazdag akad is, a nő nem hajlandó
hozzá, mert talán férjéhez ragaszkodik, vagy épen mást szeret. A
férjnek sok módja van ugyan nejét kinozni és válásra kényszeríteni,
de vajon az elvált nőt kényszerítheti-e arra, hogy épen ahhoz
menjen nőül, a kit ő választott. Ha már Csiky ily kivételes, ily
kevéssé valószínű esetet választott drámája tárgyául, mindent el
kellett volna követnie, hogy azt a jellemrajzzal valamennyire
hihetővé tegye. A jellemrajz, hibája gyakran még a természetes
cselekvényt is  hihetetlenné teszi, hát még a kevésbbé
hihetőt.

Lássuk először is Kamilla jellemrajzát, a ki oly nagy
befolyással van az egész cselekvény menetére. Meg kell vallanunk,
hogy e nő rajzában igen sikerült vonásokat találhatni. Csiky
színpadra hozott egy oly typust, melylyel a közelebbi évtizedekben
gyakran találkoztunk, de a melyhez eddig se vígjáték, se
regényiróink nem nyultak. Ez az álhonvéd-özvegy, a ki a hazafi és
emberbaráti részvétre egész üzletet alapít. Vértanu özvegyének adja
ki magát, mindig gyászol, de otthon vigan él, sőt kelleténél többet
iszik, ha pénzre tesz szert. Megadóztatja a világot, hazug,
képmutató, de találékony, elmés és vidám. Műveletlen, de van egy
külső máza; rendetlen háztartást visz, de különben jó számitó;
romlott, de nincs minden jó indulat nélkül. Mindjárt első jelenete,
melyben titkárával, Mosolygóval a kicsapott ügyvéddel, üzlete felöl
értekezik, valamint a harmadik felvonásbeli estély jelenete is, a
midőn ittasan kifecsegi titkát, mind igen sikerült jelenetek s
jellemzetes elevenséggel tüntetik föl e szerencsésen választott
alakot. Sokkal kevésbbé sikerültek leányával és Zátonyival való
jelenetei. Csiky igen helyesen Kamillában némi részvétre gerjesztő
vonásokat igyekszik felcsillámoltatni. Kamilla nem örömest, csak
kényszerítve egyezik bele  Irén házasságába s később, midőn ez
válni, készül, semmivel nem gondolva kész javára tanuságot tenni az
erőszakolt házasság mellett. De ragaszkodásából Irénhez vajon
foly-e az, hogy oly hamar beleegyezzék az erőltetett házasságba, a
midőn Zátonyi kényszerítő eszközei nem oly félelmesek. Zátonyi
birtokában oly okiratok vannak, melyek Kamilla egykori kémségét
bizonyítják. De ezért büntetheti-e őt a törvényszék vagy olyan-e
társadalmi állása, hogy fölleplezése sokat árthasson neki. Kamilla
álözvegy, a ki az emberek hiszékenységét zsákmányolja ki és Zátonyi
azzal ijeszti, hogy föladja a rendőrségnek. Ez már egy kissé
hathatósabb eszköz, de vajon olyan-e, hogy egyszerre lesujtson egy
tapasztalt és sok mindenen keresztülment nőt. Nincs-e módjában
húzni, halasztani a házasságot, hisz erre az a körülmény, hogy Irén
csak fogadott leánya s a házassághoz szükséges keresztlevelet nehéz
lesz megszerezni elég ürügyet nyújt, sőt színleg kényszeríthetné a
leányt, mig titkon ellenállásra ösztönözné s mit tehetne ez ellen
Zátonyi. Kamilla mindenben találékony, csak ott nem, a hol legfőbb
érdeke van a koczkán, hol jó indulatja és önzése egyaránt tettre
sarkalják. Megfoghatatlan, hogy e nő, a ki sajátjaként kiadott
fogadott leányában tisztességes vagy nem tisztességes módon
öregsége támaszát keresi, még csak nem is  sejti
Zátonyi czélját, a ki Irénen nyerészkedni akar, nem is gondol
Timótra, a kit ő szintúgy felhasználhatna czéljaira, mint Zátonyi.
A szerző nem oly együgyűnek mutatta be, hogy mindent elhigyen és
semmit át ne lásson s nem oly gyámoltalannak, hogy ármányt ne
örménynyel igyekezzék visszaverni. Egy szóval Kamilla
jellemrajzának épen azon vonásai nem elég biztosak, a melyek
elhatározzák a cselekvény bonyodalmát. Vagy a bonyodalmat máskép
kellett volna szőni vagy Kamilla jellemébe más elemeket olvasztani,
hogy bonyodalom és jellemrajz nagyobb öszhangzásra
emelkedjenek.

Zátonyiban sem hiányzanak a jól eltalált vonások. Nem új typus a
magyar színpadon, de érdekesen megújított. Zátonyi egy nemes család
gyermeke, a kinek már atyja adósságokból élt s a ki nem örökölt
tőle mást, mint a kényelem megszokását, úri vágyakat és
munkátlanságot. Szegény, de élvezni született frivol és cynikus s
mindenre kész, a miből élvet vagy hasznot huzhat, csak attól
őrizkedik, hogy ne jöjjön a büntetőtörvénynyel összeütközésbe s a
világ előtt megóvja külső becsületét. Néha a jobb érzés felszólal
benne, de sophismákkal altatja el. Szeme mindent meglát, agya
termékeny tervekben, ajka mindent kigunyol. Eszes, emberismerő és
humoros hajlamu, a mi enyhiti romlottságát. Azonban  úgy
hiszszük, hogy Irénnel szemben sokkal több cynismust mutat, mint a
mennyi czéljával összhangzik. Az sem igen bizonyít átható esze
mellett, hogy Timót hajlama Irén iránt oly nyaktörő vállalatra
ragadja, holott együgyü barátját más uton talán biztosabban
kifoszthatná. Hogy a vállalatra hajdani nejével szövetkezik, a kit
erkölcsileg és anyagilag megcsalt, nem épen nagy emberismeretre
mutat. Eben is különös teremtmény, hogy minden biztosíték nélkül
oly könnyen hisz annak, a ki őt oly rútul megcsalta Általában Elza
jellemrajza nem sikerült. Szövetsége és árulása, ármánya és
megtérése egyaránt erőltetett. Nincs semmi benne a mi
aesthetikailag érdeket kelthetne. Bágyadt, élettelen alak, a ki
csak színpadi csinyekre alkalmas. De ha mind elhiszszük is azt, a
mit Zátonyi három felvonásban tervez és tesz, mert egy s más, ha
nem erősen is, de mégis támogatja, utolsó felvonásbeli jelenetein
lehetetlen meg nem ütköznünk, mert nem folynak se körülményekből,
se jelleméből s minden alap nélküliek. A mű a harmadik felvonásban,
mint dráma bevégződött. Mihelyt Irén megtudta, hogy Kamilla nem
anyja s oda hagyta férjét, mihelyt a per megindult, a tanuk
vallottak. Zátonyi ármánya megbukott s a csomó meg van oldva. Az
utolsó felvonásban többé nincs valódi drámai élet, csak mesterkélt,
melyet a  szerző holmi képtelenségekkel igyekszik
előidézni. El akarja hitetni velünk a következőket: először, hogy
Irén semmit sem tud erről, hogy nevében válópert indítottak,
másodszor, hogy Zátonyi semmit sem tud arról, hogy a tanúk,
különösen Kamilla ellene vallottak s ezért föllép kényszeríteni
Irént a Timóttal kötendő házasságra, mert csak ez esetben válik el
tőle, s nem juttatja anyját börtönbe. Irén megtörve ingadozni kezd.
De hogyan hihessük el mindezt? Hiszen Zátonyinak tudnia kell a per
folyamáról, ha mint alperes már megidéztetett, Irént pedig még azon
esetben is, ha tudta nélkül indították meg a válópert, a mi
képtelenség, tíz nap alatt Mosolygó és Darvas csak megnyugtathatták
és felvilágosíthatták arról, hogy Zátonyi már semmit sem tehet
ellene s házasságát, mint erőszakoltat az ő beleegyezése nélkül is
megsemmisítik. Azt nem tagadhatni, hogy az utolsó felvonás is sok
ügyességgel van irva. Tartunk tőle, hogy Csikyt mind inkább
erősbülő technikai készsége inkább a színpadi, mint a drámai hatás
felé ragadja, bár ez a tömeget is csak ideig-óráig elégíti ki, a
gondolkozót pedig soha. Mind két fél tapsa nyujtja a drámairónak az
örökzöld koszorút.

Mosolygó és Timót az életből szerencsésen kikapott alakok.
Mosolygó rajza legjobb az egész műben. A silentiumra itélt ügyvéd
nehány  biztos vonással oly elevenen emelkedik
ki, hogy egy perczig sem kétkedhetünk benne. Nincs rajta semmi
nyoma a fáradságnak, mesterkélésnek, a mi a többi személyeken
többé-kevésbbé észrevehető. A becstelenség és becsület, a lágy
érzés és durva gúny, a megnyugvás és elégületlenség, a gyöngédség
és komiszság művészien olvadnak össze benne egész sajátságos
beszédmodoráig. Ily biztosan és önmérséklőn még nem rajzolt Csiky,
épen azért kár, hogy az utolsó felvonásban egy kis szinpadi hatásra
számított ötlet kedvéért megzavarja rajzának összhangját. Ugyan
miért növeli Mosolygó tiz éves inaskáját, Gáspárt, nemcsak
asszonygyülölőnek, hanem szemtelennek is. Ez az egész izetlen tréfa
nem foly Mosolygó jelleméből, s magában sem mulatságos. A mi Timót
jellemrajzát illeti, abban inkább az elemek jók, mint
összeolvasztásuk, inkább az alapvonások sikerültek, mint az
árnyalat. A meggazdagodott s kissé már éltes falusi gazda jó
hazafi, de korlátolt eszü, becsületes, de a nagy világban járatlan,
jó szivű, de egy kissé hiú a nélkül, hogy maga is tudná. A
fővárosba jó elverni vagyonát s képmutatók és csalók kezébe kerül.
Parlagi hazafiságának inkább ki kellett volna emelkedni még pedig
oly módon, hogy ez ébreszsze föl áldozatkészségét az özvegy és
szerelmét Irén iránt. Az, hogy egy vértanu özvegyének tesz jót s
 egy vértanu leányát veszi nőül,
egyaránt táplálta volna hiúságát, hazafias és szerelmi érzelmeit s
több jellemzetességet és komikai színezetet adott volna az egész
alaknak. Egyűgyűségét a világ dolgaiban talán azzal lehetett volna
enyhíteni, hogy itt-ott több észt tanusítson abban, a mihez
ért.

Bankó s a többi mellékszemélyek obligát színpadi álorczák. A két
szerelmes főbb személyről, Darvasról és Irénről sem sok jót
mondhatunk. Nemes szívű erényes személyek, de unalmasak és
gyámoltalanok. Nagy baj, a mikor a költő meg akarja szerettetni az
erényt és megunatja. Irénben nagyon sok a jóság, de igen kevés az
aesthetikai báj. Darvasnak bár lenne valami hibája csak ne volna
oly gyámoltalan, ne emlegetné oly keservesen, hogy nem tud megélni
s tenne egyebet is, mint azt, hogy Irén válóperében allegál, a mit,
ügyvéd lévén, bizonyára idegennek is megtenne. Úgy látszik, hogy
nemes szivök nemcsak tetterejöket bénítja meg, hanem megfigyelő
tehetségöket is. Irén az álözvegy házában úgy nő föl mint valami
kolostorban, semmit sem tud a világról s nem ismeri környezetét.
Darvas jár a házhoz, de nem tudja, kikkel van dolga. Ármánykodik
ellenök az egész világ, ők csak szenvednek és sirnak. Jó volna az
erény ártatlanul szenvedő és tétlen hőseit és hősnőit Iflandnak és
Kotzebuenak hagynunk, habár  az ujabb franczia
drámairók néha elkölcsönzik is tőlök. A németektől és francziáktól
valami jobbat is tanulhatni.

A dráma czimére nézve sem nyomhatunk el egy megjegyzést. A
proletár a nép oly osztályát jelenti, a melynek nincs vagyona,
biztos keresete, csak gyermekei. Szerző nem ilyeket rajzol, hanem
szédelgőket, csalókat, a kik nem vagyonosak ugyan, de azért elég
úri módon élnek. Ezeket legföljebb úri proletároknak lehetne
nevezni. Midőn a színlapot olvastuk, azt hittük, hogy a mű a
proletárság kérdését vette tárgyul s ime egy más nemü társadalmi
kép tárult elönkbe, egy oly kép, a melyben a gonosz emberek eszesek
és ügyesek, a jók pedig együgyűek vagy gyámoltalanok. Vajon a
magyar társadalom rajza-e ez? Bizonyára egy regény vagy dráma
ritkán rajzolhatja az egész társadalmat s legfeljebb egyik vagy
másik oldalát mutathatja be. De nekünk úgy tetszik, hogy Csiky e
szempontból is egy kissé egyoldalúan fogta föl a magyar társadalmat
s igen is rikitó szinekkel festett. Azonban nem egy hirlap épen ezt
szerette benne s mintegy kárörömmel kiáltott föl: Ime corrumpált
társadalmunk. Egész divat már állami és társadalmi corruptiónkat
diadallal hirdetni, ott is megtalálni, a hol nincs s a hol van, oly
nagynak festeni, hogy okos ember el nem hiheti. Hiu és nem épen
lelkiismeretes  hirlapírók, a kik a tehetséget és
tudományt szenvedélylyel hiszik pótolhatni, ezzel akarják magokra
vonni a tömeg figyelmét s felizgatni szenvedélyeit. Őrizze meg
drámairóinkat jó szellemök attól, hogy ily vezérczikkekből merítsék
lelkesülésöket. Kövessék az élet és saját keblök sugallatát.



1881







A PHILOSOPHUS.

Irta Bessenyei György. Föleleveníttetett a
Nemzeti Szinházban 1881 augusztus 11-én.

Ime egy száz évesnél régibb vigjáték, Bessenyei György műve, a
kitől a legujabb kori irodalmunkat számítjuk. Különös tüneménynek
látszik, hogy elhanyatlott irodalmunkat néhány dráma éleszti föl
oly korban, midőn szinészeink és szinházaink még nem voltak. De
mégis mi se volt természetesebb, mint az, hogy a huszonnyolcz éves
testőr, kinek szivét erös nemzeti érzés dobogtatta s lelkét egészen
elbájolta a franczia irodalom, irói pályáját drámákkal kezdette
meg.

Egy szabolcsmegyei faluból Bécsbe kerülve, csakhamar fájdalmasan
érezte maga ás hazája elmaradottságát. Mivelte magát idegen
nyelveken, de erős meggőződésévé vált, hogy az egész nemzet csak
anyanyelvében lehet mívelt. Mint akkor az egész világ, ő is
leginkább a franczia irodalmat kedvelte, melynek mindenha a dráma
volt egyik legfőbb dicsősége. Akkor már Coneille-t, Racine-t
 és Molière-t Voltaire váltotta ugyan
föl, de azért a franczia dráma uralkodott egész Európán. Voltaire
némi ujításaival s a kor szellemét lehelő eszméivel uj életet
öntött a hanyatló franczia drámába s mint nagy drámairót
ünnepelték. Bessenyei leginkább az ő hatása alatt állott, általában
ifju lelkére mély benyomást tett a franczia tragédia: eltelt az
eszmék és érzések fenköltségével, bámulta stilje szónoki erejét,
megkisérlette utánzását, vagy a mint maga mondja, meg akarta
mutatni, hogy magyar nyelven is lehet elég erővel, mélységgel és
méltósággal írni. Nem a szinpadnak írt, nem a néző, hanem az
olvasóközönség lebegett előtte. Azt hitte, hogy ha őt elragadták
példányai, mint olvasmányok, úgy fognak hatni utánzatai is, Nem
csalódott; a siker uj drámai kisérletekre buzdította, majd
megszólaltatta nyelvünkön a franczia tanköltészetet is: a költői
levelet, satirát, és tankölteményt; és különösen lelkesült tolmácsa
volt kisebb és nagyobb munkáiban a franczia szellem új philosophiai
eszméinek. Senki sem volt irodalmunkban, a ki a XVIII. század
franczia irodalmát oly hévvel oly sok oldalról fogta volna fel s
oly élénken tudta volna visszatükrözni. Hanem kénytelen oly korán
magányba temetkezve, mintegy elszakadni az irodalomtól; ha
tehetsége szabad fejlődését nem akadályozza a censura: nemcsak azt
teszi, a mit tett, tudniillik, hogy föléleszti 
irodalmunkat, hanem maradandóbb művekkel is gazdagitja vagy
legalább mérsékli egyoldalúságát.

Első művével, Agis tragédiával, 1772-ben lépett föl, a
melyet követtek még ugyanazon évben Hunyadi László, a
következőben Buda tragédiái, majd 1777-ben A philosophus
vígjátéka, 1779 ben A hármas vitézek tragédiája Voltaire
után, és végre Laisz vígjátéka, mely azonban csak ezelőtt
egy pár évvel adatott ki. Mind e művek korukban nagy hatást tettek.
A csekélyre olvadt közönséget, mely anyanyelvén évek óta leginkább
csak naptárt, imádságos könyvet és egyházi beszédet olvashatott,
meglepték ez egész uj nemű könyvek. Bécsben nehány lelkes
testőrtársa követte példáját, egy egész kis társaság képződött
körüle, benn a hazában pedig egy pár eddig titkon dolgozó író
kilépett magányából, kikhez ujabbak csalatkoztak s irodalmunk
kezdett fölzsendülni. De Bessenyei drámái csak uj irodalmunk, de
nem egyszersmind drámairodalmunk alapját vetették meg. Ő
tulajdonkép nem volt drámaírói tehetség s drámáival nem is czélzott
egyebet, mint hogy uj gondolatokat és érzéseket fejezzen ki a
köznapinál emelkedettebb nyelven. Minden, a mi drámában fő,
mellékes volt előtte. Keveset gondolt a drámai cselekvénynyel és
jellemfejlesztéssel, megelégedett bizonyos helyzetek- és
szenvedélyekkel, melyek alkalmat  szolgáltatnak
ömledezésre, szónoklatra és elmélkedésre. Jól nevezi személyeit
beszélő személyeknek: valóban többet beszélnek, mint
cselekesznek.

Azonban tévedés azt hinni, mint némelyek hiszik, hogy a franczia
klasszikai dráma iskolája nyomta el benne a drámaírót. Ez iskola
szükségtelen korlátokat is állít ugyan föl, de nem nyomja el a
drámaírót, példa reá Corneille, Racine és Molière. De különben is
Bessenyei nem volt föltétlen híve a franczia classzikai dráma
szabályainak. Az idő és hely egységét nem tartja meg minden
művében, s meri azt is, a mit a classikai drámaíró nem mert,
tudniillik, hogy nemzete történelméből vesz tárgyat. Tehetsége épen
oly kevéssé ösztönözte a valódi tragédiára, mint czélja. Ő csak
olvasmányt akar nyujtani nemzetének, mely fölemelje lelkét s
gondolathoz és illő kifejezéshez szoktassa. «Úgy hiszem – mondja
Agis előszavában, hogy egy tragédiában, mint minden egyéb
irásokban, legjobb törvény az igaz ságnak, emberi indulatoknak
természetes fölfedezések, továbbá minden mesterség abban áll, hogy
a beszélők illendőképen beszéljenek.» Ime a dráma neki épen csak
külső forma, egy neme a párbeszédnek, s czélja szerinte nem más,
mint minden irodalmi műnek, hogy igazat mondjon, természetesen
érezzen, s illőkép beszéljen. Bessenyei e czélját el  is
érte. Drámáiban fölemelte olvasói lelkét, a szabadság- és
igazságért elvérzett hősök gondolataihoz és érzéseihez, kifejezte
eszméit a társadalom-, államról és emberről a ujkor szellemében és
egyszersmind példát adott, hogyan kell kiemelni lassanként
nyelvünket az idegenes tarkaság- és bőbeszédű laposságból.
Hirdette, hogy a gondolatnak kell szülni a szót és rímet s nem
megfordítva. Épen azért a négy sorú és rímű Sándorverset kettőre
szállította le, mert a négy rím áradozásra csábítja a költőt, még
ha Zrínyi is.

E tragédiák közül egyik sem került szinpadra. Midőn 1790-ben
megalakult az első szintársulat s mindent elkövetett, hogy a
forditott s átdolgozott művek mellett egy pár eredetit is
játszhassék, a Bessenyei tragédiáihoz nem mert nyulni, annyira nem
volt bennök szerep s oly kevés hatást lehetett remélni csekély
bonyodalmuktól. Azonban a A philosophus vígjátéka 1792 jun.
4-én Budán, – a mint a színlap mondja – a hid mellett levő nyári
játékszinben, előadatott és hatással, 9-én ismételték s később
Pontyi czím alatt Pesten is többször.30) Bessenyei e vígjátékát 1777-ben írta s ugyanazon
évben adta ki Pesten. Laczka János, barátja, a ki, halála után,
rövid életrajzát írta meg, így ír  a mű keletkezéséről:
«Eddig többnyire philosophusi darabokat és szomorújátékokat írt a
mi Bessenyeink: most már segédje és barátja is levén a háznál
(tudniillik Laczka), arról tanakodott, ha lehetne-e és mi módon a
hazai nyelven eredeti vígjátékot, komédiát dolgozni. Hamar meglett
az elszánás, elkészült a planum és a Philosophus czímű
játékdarab, melyet közönségesen egy abban nevezetes rollt játszó
személyről Pontyinak is hivnak, megszületett. Tegyen itéletet erről
a darabról a ki olvassa: ennek a biographiának írója, minthogy
magának is benne nagy része volt, abba nem avatkozik: elég
szerencsésnek tartja magát, hogy azt néhány esztendőkkel ezelőtt a
pesti magyar játszó társaság által ugyanott Pesten eljátszattatni
láthatta.31)

E helyből kiindulva, Bessenyei egyik életrajzírója azt
következteti, hogy Laczka befolyt volna e vígjáték terve előleges
megbeszélésébe és megállapításába.32)
De vajon Debreczenből épen 1777-ben följött ifjú, a milyen Laczka
volt, a kit Bessenyei akkor kezdett a német és franczia nyelvre
tanítani s a ki azért a dramaturgiában nem lehetett igen jártas,
 adhatott-e tanácsot egy már gyakorlott
írónak? Azt hisszük, hogy nem, s ha Laczka mégis Bessenyei
dolgozótársának mondja magát, azt csak arra érthetni, hogy segített
neki abban, a miben jártasabb volt nála, tudniillik, hogy Pontyi
falusias beszédéhez, különösen Pontyi tiszttartója parlagi, s
ügyvéde diákos leveléhez szolgáltatott kifejezéseket. S ezt az a
körülmény is valószínűvé teszi, hogy Bessenyei akkor, a midőn e
vígjátékot írta, már húsz év óta Bécsben lakott s
elhomályosodhattak emlékében az ily jellemző kifejezések. Egy másik
életrajzírója33) b. Orczy Lőrincz
sugalmazásának tulajdonítja Pontyi alakját, mert benne s az egész
vígjátékban az Orczyéhoz hasonló irányt vél fölfedezni, az arany
középszer magasztalását, a túlfinom és túldurva elem ellentétét,
hogy mindkettő helytelen oldala annál inkább kitünjék. Azonban ily
irányt bajos fölfedezni Orczy költeményeiben, melyek mindig a
falusi életet, a nép egyszerü erkölcseit dicsérik szemben a városi
élettel s a nagy urak szokásaival, sőt még magával a tudományos
haladással is. S ha Bessenyei Pontyiban kigúnyolja is a parlagi
magyart, a többiben épen nem teszi a finom életet nevetségessé.

Egy szóval se Laczka, se Orczy nem volt 
sugalmazója, hanem volt Destouches L’homme singulier czímű
vígjátéka, a mint azt Petz Gedeon nem rég alaposan
kimutatta.34) Az alapeszme, a cselekvény
és jellemzés néhány fővonása onnan van véve, bár némi eltéréssel.
De merített Bessenyei önmagából s a magyar társadalom akkori
viszonyaiból is. Ő maga Parmenio, a ki Rosseau hatása alatt
philosophál s legfeljebb csak abban különbözik tőle, hogy a mint
előszavában mondja – a házasságra nem tökélheti el magát. A többi
férfi személy: Titius, Lilisz, az ő barátjai, művelt lelkű, nemes
szívű férfiak, a kikben legfeljebb csak azt hibáztatja, hogy egy
kissé kapnak a divatos öltözeten. Szidalisz, Berenisz, Angyelika
szép, elmés, érzelmes nők, az ő barátnői, a kiket tisztel és szeret
s a kikben ifjúsága emlékei ujulnak meg. Pontyi rokonai csak
szomszédai egyike lehet, a kiknek körében töltötte Szabolcsban
gyermekségét, első ifjúságát, a kikre felférne egy kis műveltség, s
a kikhez ő is hasonló lesz, ha tovább is otthon marad. A Parmenio
szolgájában, Lidásban, a ki Markalfon é a
Nyul-historián táplálkozik és Kónyit tartja legnagyobb
magyar költőnek, mintegy a nagy közönséget akarta
megszemélyesíteni, a ki még nem emelkedett az uj irodalom
színvonaláig. Íme a benyomások, a melyek alatt keletkezett e mű,
 az elemek, melyeknek vegyüléke.
Bessenyei egy mívelt magyar társaságot akart a közönség elé
varázsolni, s hirdetni, hogy a műveltség nemesíti szivünket, emeli
boldogságunkat, Pontyi és Lidás ellentétes alakjait is szintén csak
azért rajzolja, hogy ez eszmét annál élénkebben kifejezze. Magában
a mű előszavában is czéloz ilyesmire, midőn azt mondja, hogy nincs
dicsőségesebb dolog, mintha az ifjú nemes erkölcscsel és arany
elmével bír. Az egész vígjátékon nemes ábránd és boldog optimismus
ömlik el, mintha a műveltség megszüntetné az ész és szív
tévedéseit, s kiegyenlítené a szenvedélyek és érdekek
összeütközéseit. Itt mindenki jó és nemes, legföljebb egy kis
szeretetreméltó gyöngesége van, mindenki küzdelem nélkül ér czélt
és szenvedés nélkül lesz boldog.

Ily fölfogással, ily hangulattal bajos a legegyszerűbb
cselekvényt is megalkotni. S valóban a Philosophusnak a szó
szoros értelmében nincs is cselekvénye. A bonyodalom oly csekély,
hogy alig mondhatni annak. Parmenio únja a hiú és léha mulatságot,
szeret magába vonulni; a nőket tiszteli ugyan, de nem igen kedveli
vagy hogy saját szavaival éljünk, okoskodásai miatt nem lelheti
bennök tárgyát. Tulajdonkép nem hiszi, hogy szívre és szellemre
magához hasonlót találjon. Huga, Angyelika, nógatja, hogy keressen
és találni fog, de Parmenio  megmarad könyvei és
magánya mellett. Szidalisz hasonló lelki állapotban van. Ki nem
állhatja a férfiak hizelkedéseit; neki nem rab, hanem férj kell,
férfiú, a ki őt inkább belső tulajdonságaiért, mint külső
tekintetböl szeresse. Anyja Eresztra, hiába aggódik miatta, hiába
inti őt: Szidalisz hű marad elveihez. A két bölcselkedő
rokonszellem találkozik egymással, megszereti egymást, de egyik sem
mer a másiknak nyilt vallomást tenni, végre Angyelika észre veszi
bátyja változását, szerelmes levelet irat vele Szidalisznak, a ki
azt viszonozza s csakhamar egybekelnek.

Ime a megoldás bonyodalom nélkül. A komikai alapeszme, mely
kölcsönzés Destouchestől, igen jó, két bölcselkedő elme, a kiken
erőt vesz a szív, két szeretni nem akaró szív, a kik mégis szeretni
kénytelenek. De hol a küzdelem, s az abból folyó bonyodalom, a
tulajdonképi drámai érdek? Sehol. Sem külső, sem belső akadály
nincs, a melyeket le kellene győzniök. Küzdelmük csak annyi, hogy
szégyenlik bevallani szerelmöket. De Angyelika, a ki összehozta
őket, könnyen segít rajtok. S valóban az egész műben ez az egyetlen
cselekvő személy. A többiek általában nem folynak be a
főcselekvénybe, sőt mellékcselekvényök sincs, mert Angyelika és
Lilisz rövid pörpatvarát nem lehet annak venni. Berenisz és Titius
pedig első jelenettől fogva utolsóig zavartalanul 
szeretik egymást. Eresztra, az anya csak int, csillapít, és
áldázkodik. Pontyi, a ki annyit jár-kel és beszél, senki
törekvésének nem vet gátot, senki czélját nem mozdítja elő és saját
magának más czélja nincs, mint ujságot mondani, másoktól vett
leveleit felolvasni s megjegyzéseket tenni dolgokra és személyekre.
A két cseléd, Lucinda és Lidás, a spanyol graciosok módjára,
köznapias józan eszökkell és csekély míveltségökkel mintegy gúnyos
ellentétei ugyan uraik föllengzésének, mulatságos alakok is, de nem
cselekvők.

Bizonyára atyáink nem a bonyodalmat tapsolták meg e műben, hanem
az irányt, a szellemet, a szabatos és élénk jellemrajzot s a
párbeszédek kellemét, a mely korán jóval túlemelkedik. Valóban
Bessenyei vígjátékában a jellemzés sokkal természetesebb és
élénkebb, mint tragédiáiban. Parmenio mintegy typusza a kor
legmíveltebb magyar embereinek, a kiket a XVIII-ik századi franczia
philosophia eszményi oldalai lelkesítenek, de kételyei is
háborgatnak. Ő csak ennyiben philosophus s épen nem szobatudós, a
ki rendszeren töri fejét és könyvet ír. Magasabb, philosophiai
szempontból fogja fel az életet; mélyebben gondolkozik és érez mint
mások, a mi komolylyá, s egy kissé szomorúvá teszi. Nemeslekű, de a
búskomorság némi árnyával, heves szenvedélyű, de önmérséklő,
félénk, a ki nem ismeri a női  szivet s nem hisz a
szerelmi boldogságban. Komolysága visszariad a tréfás és gondtalan
beszédtől, még Pontyival sem igen gúnyolódik, de felderül, ha
Angyelika hugát látja s midőn ismerni tanulja Szidaliszt, szerelme
erőt vesz rajta, zavara, önuralma, csendes határozottsága s végre
boldogsága, mely nem annyira szenvedélyes kitörésben mint inkább
mély értelmű és érzelmű szavakban nyilatkozik. Mind találó vonások
és jól vegyített szinek. Szidalisz komolysága nem annyira
bölcselkedéséből foly, mint inkább női méltósága érzetéből; mert
büszke, megveti a hizelgést és bókot: mert szép és gazdag, azt
hiszi, hogy nem benső érdemeiért szeretik; elhagyatva érzi magát
segy nagy szív után sóvárog. Barátnői víg kedvét, boldog szerelmét
lenézi és mégis irigyelni látszik. De azért nem válik kesernyéssé,
sőt komolyságába sok gyöngédség vegyül, különösen anyja iránt.
Szerelme ébredésekor őszinteségét szemérme mérsékli s midőn
szeretve is érzi magát, heves fölindulása boldog enyelgéssé
lágyul.

Mindez jellemző és sikerült rajz, de legsikerültebb a mű női
alakjai közt Angyelika, lehet talán azért is, hogy legcselekvőbb. E
beszédes és nyughatatlan leány épen ellentéte Szidalisznak, de
azért nem kevésbbé nemes szívű és eszes. Vidámságában némi naiv
kaczérság vegyül ugyan, de ez még kedvesebbé  teszi.
Hiven szereti Liliszt, de óhajt az egész világtól szerettetni s
mindenkihez részvéttel fordul. Nemcsak földeríti környezetét, hanem
okosságával vezeti is. Mindent fölfog, mindent belát, de
bölcseségét elmésségbe és tréfába burkolja. Mint az ily
természetek, mindenkivel szeret ingerkedni, de mindig megtartja az
illem korlátait. Kedvesét szerelemből néha megkinozza, megbünteti,
de úgy, hogy szerelmét még inkább kimutassa iránta. A harmadik nő
Berenisz, mintegy közép helyet foglal el Szidalisz és Angyelika
közt, épen mint kedvese, Titius, Lilisz és Parmenio közt. Ez ifjú
csoporthoz jól sorakozik egy agg nő, Eresztra, a kinek házában foly
le az egész cselekvény s a ki türelmével és tapintatával uralkodik
környezetén.

E személyek mindnyájan a fölsőbb komikum képviselői, míg Pontyi,
Lucinda és Lidás inkább az az alsóbbéi, a nélkül, hogy kirínának a
mű hangulatából. Pontyi gazdag nemes, de míveletlen, bár szeret egy
kis tudákosságot szenvelegni. Nem olvas hirlapot, kocsisa s a
vándor görög kereskedők látják el politikai hírekkel, melyeket
örömest mond el másoknak, megjegyzésekkel, kisérve. Jó gazdának
tartja magát, de inkább csak parancsolgatni szeret, mint utána
látni a dolognak. Szeret pörölni, ősiségi pöröket folytat, nyegle
és tudákos ügyvédeket kedvel, a kik megcsalják. Örömest beszél
 a maga s más családja geneologiájáról s
el-elérzékenyül, ha egy megholt atyafiáról van szó, kiről azt
hiszi, hogy valaha megsértette. De nincs minden természetes ész és
elmésség nélkül s néha találóan gúnyolja ki a míveltség és divat
ferdeségeit, épen mint a peleskei nótárius. Ez alak, melyet nagy
tetszéssel fogadott a közönség, mint egy ősatyja a magyar vígjáték
későbbi ifju és vén nyers magyar nemeseinek, Kisfaludy Károly
Mokánya, Gaal Baczur más alakok ugyan, de az anyag, eszme ugyanaz:
a nyers magyar, az elmaradottság képviselője, szemben a mívelt
társasággal s a haladó korral. Ama két levélben, melyeket Pontyi
tisztartója és ügyvéde irnak, Bessenyei a kor csökönyös
magyarságának stiljét akarta kigúnyolni; a tisztartó levelében a
parlagi magyarságot, az ügyvédében a latinnal tarkázott beszédet,
melyet értekezéseiben is ostoroz. Később Kisfaludy Károly
Perföldyében e latinos beszédet egy egész jellemrajzzá dolgozta
föl. Valóban Bessenyei inkább Pontyi alakjával hatott a magyar
vígjáték fejlődésére, míg tragédiáinak semmi nyoma nem maradt
drámai törekvéseinken.

Lidász utánozza urát, ő is philosophus akar lenni, csak hogy
Lucinda hamar kigyógyítja őt, hamarább mint Szidalisz Parmeniót.
Azonban a szolga olvasmányai nem a franczia philosophok, hanem
Markalf, A nyul historiája, 
Álmos könyv, Trója veszedelme stb. czímű könyvek.
Kónyi János verseiből tanul érzelegni és szerelmet vallani.
Bessenyei itt kora népszerű olvasmányára czéloz s ugyanazt a
gondolatot fejezi ki komikailag, a mit Magyar Néző-jében
komolyan.35) Ott is előszámlálja az
említett könyveket, idéz is belőlök, s így kiált fel: «Itéljétek
meg már, hogy micsoda szép versek lehetnek az előszámlált
könyvekben, melyeket több olyakkal hazánkban árulnak, vesznek és
nyomtatnak. Tegyük hozzá ezekhez a mai magyarságot, hadd tessék ki
a különbség.»

Ha valakinek, bizonyára Bessenyeinek volt joga kikelni kora
népszerű olvasmányai ellen tartalom és forma tekintetében egyaránt.
Senkinek nem volt akkor több eszméje, mint neki, senki sem írt több
izléssel és tisztább magyarsággal, mint ő. Vígjátékának párbeszédei
is bizonyságot tehetnek erről. Épen úgy kerüi a köznapi
magyarságot, mind a latinos keveréket. Nyelvtanilag nem elég
szabatos ugyan, például az ik-telen igéket néha bihariasan
ik-es módon ragozza, de nem egy helytt könnyed, fordulatos s
néha ki tudja fejezni az újkori társalgás finomságait is. E
tekintetben egész Kisfaludy Károlyig egyetlen drámaírónk se
közelítette  meg, nemhogy fölülmulta volna. Nem ok
nélkül elevenítette föl színpad és irodalom rég elfeledett
vígjátékát. Nem tehet ugyan elég hatást már cselekvényhiánya miatt
is, de kegyeletet érdemel, mint első figyelemreméltó kisérlet a
magyar vígjáték terén. E mellett némi tanulság is rejlik benne. Nem
méltán kérdhetjük-e: vajon száz év mulva a magyar vígjáték
társalgási nyelve, párbeszéde csín, fordulatosság és műgond
tekintetében, haladott-e annyit, a mennyit Bessenyei kezdeménye
után várhattunk? Vajon nem ártana-e néha a fensőbb komikum fölé
törekednünk s a szenvedélyek és viszonyok köznapiságából valamivel
magasabb légkörbe emelkednünk, mint azt Bessenyei tette a miénknél
sokkal nyomasztóbb viszonyok között. 


MÁTYÁS KIRÁLY VAGY A NÉP SZERETETE JÁMBOR FEJEDELMEK
JUTALMA



Nemzeti érzékenyjáték három felvonásban. Irta:
Szentjóbi Szabó László, azon alkalmatosságra, midőn Ferencz Buda
várában 1792 junius 6-án magyar királylyá koronáztatott.
Föleleveníttetett a Nemzeti Színházban 1881 augusztus 12-én.

A magyar történelem drámai földolgozása egyidős színészetünkkel,
sőt már iskolai drámáinkban is megtaláljuk előzményét. II. József
németesítő iránya és ujításai anyanyelve művelésére és ősi
alkotmánya védelmére buzdítván a magyart, élénkebb kegyelettel
fordult dicső multja és nagy emlékei felé is. Költőink epikai
lelkesedésöket és hazafi vágyaikat öntötték drámai formába, melyet
idegen költőkből igyekeztek elsajátítani. Dugonics András és
Szentjóbi Szabó László, Katona József és Kisfaludy Károly,
Vörösmarty Mihály és Szigligeti Edvárd egymást váltották föl, mint
történelmi drámánk fejlődésének legkiválóbb képviselői. Mindnyájan
a hazafiság érzéséből s az ősi dicsőség kegyeletéből merítették
ugyan lelkesedésöket  s nem egy pontban találkoznak is, de
mégis elválasztják őket nemcsak tehetségök külömbségei, hanem azon
hatások is, melyet a külföld drámairodalma tett reájok.

Eleinte a német lovagdrámák és Kotzebue történelmi és néem
történelmi színmővei hatása alatt írnak drámaíróink, sőt néha nem
tesznek egyebet, mint egy-egy magyar mondát vagy történelmi
eseményt alkalmaznak valamely német lovagdráma leleményéhez.
Előttök inkább a tárgy a fő, mint a tárgyalás, a hazafi erények
dicsőitése, mint a szenvedély festése, némi történelmi rajz, mint a
drámai cselekvény, a jelenre hatást, mint a kor hű képe. Első
drámáiban maga Katona is a német lovagregények és érzékeny drámák
hatása alatt állott, de csakhamar Shaksepeare kezdette lelkesíteni;
történelmi rajz helyett drámai szerkezetre törekszik, érzékeny
dráma helyett valódi tragédiát ír, kort és szenvedélyt mesterin
ecsetelve, de nem talál fogékonyságra s még kevésbbé követőkre.
Kisfaludy Károly folytatja a hagyományos irányt, de több izlés-,
tehetség- és eredetiséggel; drámaibb s művészibb és szélesebb körü
hatás látszik rajta: Schiller, a német romantikusok, sőt
Shaksepeare is. Utolsó történelmi drámájában, Csákban,
Shakespearenek az angol történelemből vett drámái, úgynevezett
históriái, lebegnek szeme előtt s a német romantikusok elméletét
látszik elfogadni,  a mely szerint a történelmi dráma
ikertestvére az éposznak. Vörösmarty történelmi drámáiban egészen
ez iránynak hódol, mig Szigligeti a franczia romantika hatása alatt
kezdi feldolgozni a magyar történelmet.

Szentjóbi Mátyás királya mintegy tisztult typusa a magyar
kezdetleges történelmi drámának s annyival érdekesebb, mert e
korból kevés történelmi dráma maradt reánk nyomtatásban. Az
előadott színművek rikán nyomattak ki s maig is a színházak
könyvtárában lappanganak vagy nyom nélkül elvesztek, mint a
Vitkovicséi. Szentjóbi huszonöt éves volt, midőn ez első drámáját
megírta és huszonnyolcz éves korában már meghalt. Rövid életének
gyér adatait, Horvát István közlése szerint, Toldy jegyezte föl a
Magyar költészet kézikönyvé-ben.36)

Biharmegyében Ottományban született 1767-ben, helvét hitvallásu
szülőktől; Debreczenben folytatta tanulását s ott végezte a
hittudományt is, mert lelkész akart lenni.

Azonban megváltoztatta szándékát; II. József alatt szabadabb tér
nyilt a protestánsoknak s 1786-ban Szentjóbi is kineveztetett az
úgynevezett nemzeti iskolák egyik tanítójává Nagy-Váradra, majd
1790-ben a rhetorika tanárává a nagybányai gymnasiumhoz. A lelkes
ifju korán kezdett foglalkozni a költészettel s élénk  részt
vett föléledt irodalmunk erősbülő mozgalmaiban. Hogy buzgó magyar
író létére hivatalt vállalt II-ik József alatt, azon oly kevéssé
lehet csodálkozni, mint azon, hogy Kazinczy is elvállalta a kassai
kerületben a nemzeti iskolák felügyelőségét. Akkor nem az volt a
kérdés, hogy magyar vagy német legyen a közoktatás és igazgatás
nyelve, hanem az, hogy latin-e vagy német. Ha már a kettő között
kellett választani, nem egy újkori szellemű magyar író inkább
hajlott a némethez, mint a latinhoz, mert azt hitte, hogy ez az
európai műveltséget inkább terjeszti, s az alatt a fejlődő magyar
irodalom kiművelvén a magyar nyelvet, az könnyebben elfoglalhatja a
német, mint a latin helyét.

Szentjóbi az irodalom terén is követte Kazinczy példáját. Előbb
ugyan (1787) a Magyar Musában lépett föl, de már a következő
évben a Kazinczy Magyar Museumát majd Orpheusát
gazdagította jeles költeményeivel és prózai dolgozataival. Ő,
Kazinczy és Dayka voltak az akkori új magyar lyra képviselői, a kik
a német irodalom befolyása alatt, kiemelkedve a leiró és elmélkedő
költészet békóiból, a tiszta lyra felé törtek utat. Dayka hévben,
Kazinczy formaszépségben felülmulják ugyan, de némi naiv érzés- és
szeszélyben nem vetekedhetnek vele. E mellett Szentjóbiban egy kis
komikai ér is lappangott. Az Együgyü paraszt czímű víg
költői  beszélykéje maig is föntartotta magát
irodalmunkban s korában páratlan volt. Prózai dolgozatai: egy pár
idyll, műfordítmány s Első Mária magyar királyné czímű
történelmi elbeszélése mindjárt a Kazinczy, Kármán prózai művei
után következnek. Költeményei annyira tetszettek, hogy 1790-ben
merhette összegyűjtésöket; gyűjteménye összesen négy kiadást ért az
utolsót Toldy eszközölte, mely egyszersmind mgaában foglalja prózai
munkáit is.37)

Az 1790-ik év más tekintetben is fordulópont volt életében. Alig
foglalta el nagybányai tanári állomását, már oda kellett azt
hagynia, mert II. József halála után a protestáns tanárok a
katholikus állami iskolákból elbocsáttattak. Szentjóbi
törvénytudományra adta magát és Pestre jött. Itt megismerkedett a
nevezetesebb magyar írókkal. Kazinczyt és Bacsányit már régebben
ismerte, most ezekhez Verseghy és Koppi járultak,38) sőt Hajnóczy és Szentmarjai is, kiknek befolyása
reá végzetessé vált. Úgy látszik, hogy az itt megszületett magyar
szinészet is hatással volt reá. A drámai pályán még nem tett
kisérletet, csak Gellertnek A pántlika czímű egy felvonásos
pásztori játékát fordította le, mely költeményei gyűjteményében meg
is  jelent. Most egy történelmi drámára
lelkesítette őt részint az alkalom, I. Ferencz közelgő koronázása,
részint a vágy, hogy kifejezhesse hazafiúi eszméit és érzéseit. Így
írta 1792 tavaszán néhány hét alatt Mátyás királyát, melyet
még azon évben ki is nyomatott.39)

Fölléptekor Dugonics volt a magyar történelmi dráma képviselője.
Drámává átdolgozott regényei és eredetileg a színpad számára írt
drámái tetszésben részesültek; mert hazafiságra, nemzeti önérzetre
s az ősi hagyomány tiszteletére buzditották a közönséget. Szentjóbi
is ily hangulattal irta drámáját, de legalább egy fokkal feljebb
igyekezett emelni a magyar történelmi dráma szinvonalát. Dudonics a
drámai bonyodalmat a legtöbbször idegen költőből vette át s ritkán
érintette multunk valóban nagy emlékeit: Szentjóbi mindent a
történelemből merít s a Hunyadiak korát leplezi föl. Dugonics
inkább törekszik cselekvényre és szenvedélyfestésre, de nincs hozzá
ereje: Szentjóbi nem becsüli túl erejét s némi egyenletes
szinvonalon marad. Dugonics izlése műveletlen, nyelve nyers s
majdnem a pórias felé hajlik: Szentjóbi az újabb irodalom szülötte,
a Kazinczy tanitványa s ha nyelve nem drámai is, azért izléses,
hangzatos és szónokiasan emelkedett.  E mellett a hazafi eszmék
és érzések tekintetében is van köztök különbség. Dugonics a nemzeti
visszahatás képviselője szemben József reformjaival, együtt érez a
papság és nemesség nagy többségével s épen azért nem hajlik a
szabadelvű eszmék felé: Szentjóbi is osztozik a visszahatásban, de
csak annyiban, a mennyiben nemzeti; különben épen nem conservativ s
hive a szabadelvű eszméknek. Dynastikus érzelmű, de nem a régi
módon, megérzik rajta a franczia forradalom fuvallata. II. József
halálára sírverset ír és szabadelvűségéért nagyobbnak mondja
századánál; Mirabeau halálát megénekli s a Mai világ czímű
költeményében pedig ostorozza azokat, a kiket önző magánérdek vezet
s a közérdek- és szabadságért lelkesedik.

I. Mátyás és I. Ferencz trónralépet között alig van
hasonlatosság; amaz választás, emez örökösödés útján jutott
trónjához, amaz egy dicső magyar család, emez egy európai dynastia
sarjadéka. Azonban Szentjóbi mégis talált, Mátyást atyja érdemei
emelték trónra; Ferencz atyja, II. Lipót, szintén nagy érdemű
fejedelem, a ki visszaállitotta a magyar alkotmányt, barátja volt a
haladásnak, ezért fiának épen oly örömest nyújtja a magyar nemzet
koronáját, mint Mátyásnak, de megvárja tőle törvényei tiszteletét s
jóléte és dicsősége emelését. Ez alapeszme sugalja a dráma
alakjait. Szentjóbi az  ifjú Mátyásban a magyar király
eszményét akarta fölmutatni a szintén ifjú Ferencz királynak s
környezetében a dynastikus, de alkotmányához ragaszgodó magyar
nemzet: Szilágyiban és társaiban a hazafias aristocratiát, Vitézben
az alkotmányos papságot, Erzsébetben a fenkölt lelkű és erélyes
magyar nőt s a Hunyadi-házhoz ragaszkodó vitézekben a hű és hálás
magyar népet.

A párbeszédekben egyenes vonatkozások is találhatók minderre.
Midőn Vitéz Ujlakynak és Lindvaynak Mátyást ajánlva (I. f. 6. j.)
így szól: «Egy ilyen jól indult fából nem várhatunk-e méltán
áldást, a ki magát már most is oly gazdagon mutatja, életének
tavaszában a legszebb termést, nyárra és őszre a legjobb izű
gyümölcsöket igéri… Legyetek az ő bölcs baráti, és hamikor oztán
valamely nemes cselekedetet véghez viszen, a haza bajain
könnyebbít, minden korba és állapotba levőket boldog megelégedéssel
eltölt, a haza javát állandóul megerősítette, az országnak méltó
fényességet szerzett, akkor érezzétek azon kimondhatatlan édes
örömöt, mely csak egy nemes kevélységből származhatik: ezt a
gondolatot én adtam neki ebben az én tanácsomat követte, ezen
dolognak véghez vitelében én is vele együtt segítettem s azon
háladatos örömkönnyei a hazának, melyeket a maga tulajdon
boldogságán, jó királyának emberi szeretettel teljes uralkodásán
 hullat, én reám is szinte úgy
háramlanak»: mindezt maga a költő mondja bennök I. Ferenczben és
tanácsosaiban vetett reményét fejezi ki. Erzsébet e felkiátásai (I.
f. 5. j.): «Hevesek ugyan az én hazámfiai, de valósággal jószivűek,
a kik hazájokat igazán és szivesen szeretik. Csak szelid hangon, jó
kivánó lélekkel mondd meg nekik az igazságot: soha sem vetik meg».
Majd hátrább (III. felv. 1. j.): «Oh nem akkor vethetné le a magyar
igazán természetét, ha a kényszerítés és erőszakoskodás többet
tenne rajta mint a jóság és a bizodalommal való bánás. Esmerem én
az ő szíveket, örömest visznek annak végbe mindent, a ki az ő kész
akaratjokat szelid meggyőzés által tudja megnyerni, csak a
kényszerítést nem szenvedhetik»: czélzások II. József korára, a
kényuralom rendeleteire. Sőt a költő tudva nem átall anachronismust
is elkövetni, csak hogy kifejezhesse a nemzet közérzületét.
«Válaszd Buda várát lakóhelyedül» – szól Gara Mátyáshoz (III. f. 5.
j.) – «építsd meg ennek romladozott kőfalait és ékesitsd meg
hajlékait» stb. Vajon uralkodása kezdetén hol lakhatott volna
másutt Mátyás, mint Budán, midőn Bécset csak évtizedek mulva
foglalta el? Szentjóbi nem a XV-ik, hanem a XVIII-ik század
Budájára gondolt, mely rég óta nem látott már királyt s nem tudta
visszanyerni régi fényét.

A szónoklattal megelégedő hazafias irány  nem
kivánta meg, az ünnepélyes alkalom pedig épen kizárta az erős
drámai összeütközést. De valamivel több cselekvényt nemcsak megtűr,
hanem megiván az alkalmi drámai mű is. Szentjóbi műve
cselekvényében az események nem annyira egymásból, egymásra hatva
folynak, mint inkább csak egymás után. Két összeütközés van benne,
de egyik sem alkot bonyodalmat s mindenik csak hamar elsimul,
kibékül. Mindjárt az első felvonásban Gara és Ujlaky akadályozni
akarják Mátyásnak királylyá választását, de Vitéz, Szilágyi és
Erzsébet igéretei, rábeszélései s a nép zajongása kicsikarják tőlök
a beleegyezést. Erzsébet ugyan felajánlja nekik fia
megpróbáltatását is, tudniillik, hogy puhatolják ki titkon: hogyan
dolgozik Mátyás testvére haláláról, boszut akar-e állani érte
rajtok s ha bosszuállónak találják, rekesszék ki örökre a királyi
székből. Ezzel akarja a költő fentartani a drámai érdeket, de
csaknem bizonyosan tudjuk már, hogy Mátyás anyja óhajtása szerint
fogja magát viselni, de ha máskép viselné is, lehetne-e már
megsemmisíteni a királyválasztást? Ebből hát nem fejlődik semmi,
hanem a helyett egy más: a második összeütközés áll elő. Podiebrád
nem akarja kiadni Mátyást, mert megigérte azt a magyar koronára
vágyó lengyel királynak s fél haragjától, de Erzsébet szintén
háborúval fenyegeti. Erre megijed, mert ha ily erélyesek a magyar
asszonyok,  milyenek lehetnek a férfiak. Azonban
megtudva, hogy leányát szereti Mátyás s nőül akarja venni, mindenbe
beleegyezik s így mindkét akadály minden nagyobb küzdelem nélkül le
van győzve s a dráma véget ér.

A költő nem cselekvényre törekszik, csak helyzeteket keres, hogy
személyei kifejezzék érzelmeit s elszónokolják eszméit. A
cselekvény ez erőtlensége s a lyrai és szónoki elem e túltengése
később is, sokáig jellemvonása volt a magyar történelmi drámának s
még maig sem szabadult meg egészen tőle. De Szentjóbi némi drámai
érzékkel önti jelenetekbe nem elég drámai cselekvényét s általában
bizonyos mozgalmasságot és takarékosságot tanusit, a mi Dugonicsnak
épen nem sajátja. A jellemrajzba is fölülmulja őt. Sehol sem
találkozunk drámájában Dugonics lélektani ellenmodásaival,
erőltetett szenvedélyeivel s kirivó anachronismusaival. Azonban
Szentjóbi alakjai sem elevenek s korrajza sem jellemzetes. Mátyás
és a többi személyek is inkább csak abstractiók, bizonyos eszmék
jelképei. Mátyásban nincs semmi fiatalság, oly okos, erényes,
minővé még érett korában sem válik az ember. A többi magyar úr oly
hazafias, jó akaratú vagy könnyen megterő és kibékülő, a
milyeneknek óhajtotta Szentjóbi az 1792-ik országgyűlés alsó és
felső tábláját. Podiebráddal nem tud mit csinálni a szerző s
utoljára is inkább csak arra  használja, hogy
elérzékenyülve bámulja a magyarok nagylelkűségét. Leánya már
határozottabb alak, de igen is érzik rajta Kotzebue naturalismusa.
A cseh királykisasszony az ártatlanság és természet gyermeke, a ki
egész ártatlanul be-besuhan Mátyás börtönébe s igen természetesnek
találja a szerelmet. Abban az időben bámulta e világ Kotzebue
Gurliját, a ki minden, neki megtetszett idegen férfi nyakába borul,
megcsókolja, s kinyilatkoztatja, hogy örömest hozzá megy nőül. Az
akkori színművek hemzsegtek az egész, fél és negyedrész Gurliktól.
Csoda-e, ha Szentjóbi sem kerülhette ki a ragályt?

Bár Mátyás király I. Ferencz koronázási ünnepélyére
íratott, mely 1792 jun. 6-án volt végbemenendő, mindamellett azon
évben nem adatott elő. Endrődy Magyar játékszinében40) pontosan előszámlálja az e hónapban előadott
színműveket, de Mátyás király sehol sem fordul elő, sőt e
napon nem is volt olőadás, s a színház ablakai bérbe adattak a
koronázási menetet néző közönségnek. Csak 1793 jul. 3-án került
először szinre,41) s azután többször,
századunkban is egész a negyvenes évekig tetszéssel adatott,
különösen országos és megyei ünnepélyek alkalmával s 1834-ben
dalművé alakították át,  melynek zenéjét Heinisch József és
Arnold György írták.42)

Szentjóbi nem soká élvezhette drámája sikerét; 1794-ben ugyan
biharmegyei aljegyző s gr. Teleki Sámuel titkára lett, de ugyanazon
év deczember közepén elfogatott és Budára hozatott, mint a
Martinovics féle titkos társaság tagja. Tulajdonkép nem volt
valóságos tagja a társaságnak, azonban Hajnóczy vallomásából
kiderült,43) hogy tudott létezéséről,
ismerte kátéját, s bár utóbb értésére adta Hajnóczynak, hogy nem
akar benne részt venni, de minthogy nem tett jelentést a
hatóságnak, 1795 május 8-án a királyi tábla mint felségsértőt
halálra ítélte, mit másnap a hétszemélyes tábla is helyben hagyott.
Azonban a király ez itéletet fogságra változtatta bizonytalan
időig, «míg az őszinte búbánat és teljes javulás jeleit adván, a
körülmények tekintetbevételével más intézkedés fog tétetni.»

Íme a dynastikus érzelmű drámairó, a ki I. Ferenczben egy ujabb
Mátyást remélt s tanácsosaiban az igazság és eszély megtestesülését
óhajtotta, börtönbe vettetett, mert egy demokratiai elveket
terjesztő kátét ismert s elmulasztotta azt följelenteni. Kufsteinba
vitetve, nem sokáig raboskodott, mert 1715 okt. 10-én meghalt,
 élete huszonnyolczadik évében. Emlékét
nem jelöli sirkő, arczképe sem maradt, csak egy árnyképét őrizte
meg Bacsányi, melyet fekete papirból, úgy látszik maga vágott s
költeményei közé rejtett, s melyet ezelőtt tiz évvel a Vasárnapi
Ujság44) közölt is. Bacsányi
Szentjóbi barátja és fogolytársa volt, ki Gyötrödés czimű
költeményében szívszaggatón énekli, hogy a szomszéd börtönből
áthallik haldokló barátja nyögése s nem mehet hozzá, hogy enyhítse
kínjait, halálát is megéneki Egy szerencsétlen ifjú
sirjánál45) czimű költeményében:


Ő néki megnyitotta
már

 Révét a jóltevő
halál:

 A mi hajónk habok közt
jár,

 S nem tudjuk partot hol
talál



Ti szűzek s ti is, óh
Tirol

 Ifjú polgári,
jőjetek,

 S az emberség
barátiról

 Barátom sirján
zengjetek.








AZ ESKÜVÉS.



Szomorújáték öt fölvonásban. Szerzette Gombos
Imre. Föleleveníttetett a Nemzeti Szinházban 1881 augusztus
13-án.

Egy elfeledett régi magyar tragédiát vesz itt az olvasó új
kiadásban, melyet legközelebbről a nemzeti színház műsora is
fölelevenitett. Katona és Kisfaludy Károly előtt e mű volt a magyar
tragédia legkiválóbb képviselője irodalomban és színpadon egyaránt
s igy irodalomtörténeti szempontból is érdekes jelenség.

Szerzőjéről, Gombos Imréről, keveset tudunk A m. t. akadémia
névkönyve tartott fenn róla néhány adatot, de ezek inkább csak
külső, mint balső életére vonatkoznak.46)
Született 1791 julius 6-án Szent Laadon Borsodmegyében körnemes
szüléktől; atyja Gombos Ferencz, megyei táblabíró volt. Iskoláit
Kassán végezte s 1810-ben a pesti egyetemen jogtudori oklevelet
nyert s részint az eperjesi kerületi tábla, részint a kir. tábla
mellett járatuskodott. Nem sokára 1812-ben, Borsodmegyében
tiszteletbeli aljegyzővé  neveztetett ki, majd a m. kir udvari
cancellaria, utóbb a köz-udvari kamara mellett fogalmazó,
gyakornokká, 1816-ban ugyanitt udvari fogalmazóvá, 1817-ben a
magyar udvari kamaránál titkárrá s mint ilyen ez évben ifj. gr.
Zichy Károly mellett a közinség dolgában Tót- és Horvátországba
küldött udvari biztosságnak s újra 1823-ban az akkori kamaraelnök,
gr. Majláth József, mellett, a Száván túli részek és magyar
tengermellék visszakapcsolására kirendelt királyi biztosságnak
tollvivője volt; ugyanekkor fiumei tiszteletbeli patriciustanácsos;
1826-ban magyar udvari kamarai tanácsos, 1830-ban a pesti
törvénykar tagja, 1835-ben cs. kir. kamarás, 1837-ben udv. tanácsos
és a magyar királyi udvari cancellariánál referendarius, majd
Heves-Szolnok főispáni helytartója, mely hivatalától azonban 1839
végén saját kérelmére feloldoztatott.

Gombos korán kezdett írni s úgy látszik kizáróan drámákat. Első
kísérlete Lilla czímű három fölvonásos vígjáték volt, de a
melynek közel fele hiányzik kéziratai közt; második Bavariai
Albert szomorújáték négy fölvonásban 1812); a harmadik: A
testvérek, vígjáték egy fölvonásban; a negyedik: A szekrény
és rózsabokor, szintén vígjáték egy fölvonásban, befejezve,
mint kézirata bizonyítja, 1815 juliusában; ötödik: Az
esküvés, szomorújáték öt fölvonásban, befejezve 1816
novemberében és  szintén egykorúlag a hatodik: Elek
és Polyxena, polgári szomorújáték öt fölvonásban.

Tehát huszonegy éves korától huszonhatig mintegy hat színművet
ír s a mikor a legjobbat írja meg, úgyszólva pályája küszöbén,
visszavonul, épen mint Katona. De míg Katonát családi körülményei s
a sikeretlen küzdelmek temették magányba, Gombost, úgy látszik, a
hivatal fényesebb pályája vonta el a drámaírástól, a mit
elősegített csekély költői becsvágya is. Inkább műkedvelő volt mint
művész, inkább csak ifjú hév fogatott vele tolltat, mint komoly és
tartós lelkesülés. Szerénysége sokáig visszatartóztatta a nyilvános
föllépéstől. Esküvését sem maga adta ki, hanem barátja,
Dömötör Miklós s nevének csak első betüivel megjelölve. Többi
színművei maig is kiadatlanok; a negyvenes években Toldy akarta
kiadni a Nemzeti könyvtárban, de abban maradt, azonban a
kéziratok megtalálhatók Toldy kéziratgyüjteményében, a melyet a m.
t. akadémia váltott magához. Gombos tragédiáját nagy tetszéssel
fogadta olvasó és néző közönség egyaránt. Alkalmasint már
megjelenése évében előadták a vidéki színészek, de arra már biztos
adataink vannak, hogy 1819 márczius 19-én Rozsnyón nagy hatássall
adta elő a műkedvelő ifjúság, József nádor nevenapján, az épülő
félben levő evang gymnasium javára, mint «oly szép theatromi
darabot, melynek tárgya, elrendeltetése  és ékes
magyarsága megérdemli a közmegkedveltetést.47) Ugyanazon év ápril. 15-én Székes-Fehérvárott is
adatott,48) s a székes-fehérvári
társaság Pestre jövén, május 3-tól jun. 16-ig tizenháromszor lépett
föl a német színpadon, tizenegyedszer épen az
Esküvésben.49)
Ledvaynak kedvencz szerepe volt Cæsar s 1833-ban Budán ebben lépett
föl először, nagy mértékben magára vonva a közönség
figyelmét.50) Egész a negyvenes évekig
kedvencz darabja volt a pesti és vidéki színházak műsorának, sőt
egyszerű czímét is fölczifrázgatták Szent a törvény és szent az
esküvésre. Gombost a siker nem ösztönözte nagyobb
termékenységre, legfeljebb reá vette, hogy már kész Elek és
Polyxena czímű tragédiáját is átadja a színészeknek előadás
végett.51) E műnek, úgy látszik, már
sokkal kevesebb sikere volt. Vajon befolyt-e ez visszavonulására
vagy Kisfaludy Károly diadalai közepett nem kívánt már új művel
föllépni? Oly kérdések, melyekre nem adhatni, határozott feleletet.
Annyi bizonyos, hogy 1817-ben bevégezte írói pályáját, azután csak
pártfogója volt a magyar irodalomnak és művészetnek s mint ilyen a
magyar akadémia által,  1835. szept. 14-én, tiszteleti taggá
választatott, melynek kisgyűléseiben nem ritkán elnökölt s a
Nagy Szótár előkészületeiben is részt vett. Meghalt 1840
január 12-én.

Gombos Esküvése élénken tünteti föl a régibb magyar dráma
egyik főjellemvonását. Midőn a mult század végén, mint visszahatás
József germanisatiójára, megszületett a magyar színpad, főkiinduló
pontja a nyelvmívelés és hazafiság volt. Védeni és csinosítani a
nyelvet, éleszteni és fentartani a hazafi érzést, volt legfőbb
czélja színésznek és drámaírónak. Azonban ha volt is színész, alig
volt drámaíró. Német színműveket, fordítottak dolgoztak át vagy
utánoztak, s épen nem a legjavát. A forma idegen volt, néha a
gondolat is, de a tárgy és irány magyar. Különösen kedvelték a
lovag drámákat, a történeti érzékeny rajzokat s magok is
megkísérlették e műfajt. Szentjóbi Szabó László Mátyás
királya (1792) egyik kifejezőbb szülötte ez iránynak. A múlt
dicsőségével éleszti a jelent s a jelen eszméit és érzéseit
kölcsönzi a múltnak. Nem a tragikai és drámai érdek a főczél, hanem
a hazafiúi lelkesedés s a nemes és nagy tettek dicsőítése. Egész
Kisfaludy Károlyig ez irány uralkodott a magyar színpadon, sőt
legtöbb komoly drámájában maga sem tőn egyebet, mint ez irányt
igyekezett költőibbé emelni, mind forma, mind tartalomra nézve.
Katona, a ki Bánkbánjában a magyar 
történelem tragikai oldala felé fordult, nem tehetett hatást, mert
mintegy ellenkezésben állott a kor eszméivel és ízléseivel. De a
történeti érzékeny drámákon, s még inkább azokon, melyek idegen
tárgyúak voltak, egy más jellemvonástis észrevehetni. Drámaíróinkon
más tekintetben is erősen megérzett a német dráma hatása. Örömest
utánozták Schiller ifjúkori drámáinak fellengző rhetorikáját, lágy
érzelmességét, előszeretettel fordultak Kotzebue felé s komoly
drámáiban is nemcsak leleményét, technikáját bámulták, hanem
mesterkélt compositióit, önkényes jellemrajzait s kétes becsű
erkölcsi fölfogását is. Kölcsönöztek valamit a német romantikai
iskola sorstragédiáiból is, a nélkül, hogy egészen zászlója alá
szegődtek volna.

Mindezt sajátságos s a szokottnál költőibb vegyületben olvasztja
össze Gombos Esküvésében, de ennél többet is. Ő tulajdonkép
polgári tragédiát akart írni mint Lessing. Előtte Galotti
Emilia lebegett s Orsinija egy Marinelli-féle udvaroncz, a ki
épen úgy elragad egy leányt herczege számára, de több hasonlóság
nincs köztök. Orsini a köznapi német drámák cselszövőjévé sülyed;
nagy gazember, de kevés eszű s unalmas; bár ő okoz minden bajt,
mégis ép bőrrel menekűl számkivetésében, de azért folyvást óbégat
hogy mily szerencsétlen, míg végre megnyugodva sorsán, jobbulást
igér a közönségnek.  A szerelmesek fellengős és túlérzelmes
magán- és párbeszédein Schiller Károlya, Ferdinandja, Amaliája és
Luizája pathoszát érezzük; Ottavio és Angelo erkölcsös
fölbuzdulásai Kotzebuere és Ifflandra emlékeztetnek, de nem egy
helyt elárad Gombos ifjú lelkesedése is s az obligát phraseologián
áttör egy-egy eredeti eszme. Megismerjük benne a magyar hazafit is;
bár a tárgy idegen, de a magyar dráma hazafias iránya mégis
megcsillan rajta. Olvassuk csak Ottaviónak fiaihoz intézett
búcsúszavaiból a következő helyeket: «Tartsd meg a honi szent
törvényt, mely hajdan eleidnek adá a haza kormányát… Tiszteld,
pallérozd az anyai nyelvet, ez által él a nemzet, ez a polgári rend
szent palladiuma… A mely nemzet nem becsüli nyelvét, az önmagának
készíti örök sírhalmát. Becsüld meg a tudósokat, kik anyai nyelven
oktatják polgártársaikat; ő benne él a nemzet bölcsesége, ők tették
paradicsommá a durva világot. De anyai nyelven szóljanak a haza
bölcsei. A mely tudós idegen nyelven írja le gondolatait, hasonló
egy háladatlan fához, a mely ugyan a mi földünkből szívja nedveit,
de ágai más felé hajolván, a szomszéd kertjébe hullatja gazdag
gyümölcseit.» Mindez nsm egy olasz herczeg, hanem egy magyar hazafi
ömlengése.

Gombos a Werner és Müllner-féle sorstragédiákból is kölcsönzött
valamit. Személyei sokat  emlegetik a sorsot. Corunnának
megjósolja egy remete, hogy lator kéz döfi le, mint atyát s a
jóslat teljesűl. Ottavio a sors bosszújának tekinti azt a csapást,
mely családját sújtja, s oda veti magát áldozatúl a sors
megengesztelésére. De a kérlelhetetlen sors egyszersmind
kérlelhetetlen nemesis. A sors kényével Gombos össze igyekszik
olvasztani a szenvedélyek tévedését s prológjában egyaránt kiemeli
a sors hatalmát, mely vaskezével lesujtja a hőst, mint a gyarló
ember szenvedélyeit, melyek «hamar lángot vetnek, ha a körülmények
szorítják lelkünket s kettős erővel rohannak ellenünk.» A mű alapja
tulajdonkép erős összeütközés a kötelesség követelése s az atyai
szeretet érzése között. Ottaviónak, Mirandola herczegének, egyik
fia Cæsar bele szeret Juliába, Fontanelli tanácsos leányába, a ki
már Don Alfonso de Corunna jegyese, s kit Orsini udvarnoka által
elraboltat. A jegyes nyomára jő a titoknak, meglepi Cæsart épen
akkor, a midőn jegyesének szerelmet vall, párbajra kel vele s
elesik. Fontanelli leánya elrablását elpanaszolja Ottaviónak, a kit
felindít az erőszakos tett s midőn később Corunna halálát és Julia
megőrülését is hallja, megesküszik, hogy a rabló és gyilkos
halállal fog bűnhödni. Ekkor föllép Cæsar és bevallja bűnét. Az
atya nem kegyelmezhet, meg akarja tartani esküjét, de atyai
szeretete visszariad a tettől s hogy mégis megtartsa esküjét,
betöltse  a törvényt azt a közép útat választja,
hogy büntetésül párbajt rendelt életre halálra és zárt sisakkal
maga vívja a párbajt s tompa karddal, s gyönge bádog mellvassal
állván ki megöleti magát fiával. Meghagyta ugyan, hogy zárt
sisakkal temessék el, de Orsini fölnyitván a sisakot, a nép
megismeri benne herczegét, Cæsar pedig atyját és kétségbeesésében
megöli magát. A herczeg kapitánya mintegy choruskep ezzel végzi:
«Borzadva imádom Nemesist, s mélyen érzem, hogy szent az esküvés,
hogy főkincs a tiszta lelkiismeret».

Ottavio esküje épen oly indokolatlan, mint szükségtelen. Se
Julia se Corunna iránt nem viseltetik valami szokatlanabb
részvéttel, mégis egyszerre szokatlan indulaba jő; nyugodt,
fontolgató ember s mégis a nélkül, hogy megvizssgáltatná az ügyet,
nagy esküt tesz. De különben is, ha szent a törvény előtte, mely
halált mond a leányrablóra, mire való az eskü; az öszszeütközés
fejedelmi kötelessége és atyai érzése közt így is megvan. Azzal,
hogy közép útat választ kötelessége és érzése közt, a tragikai
érdek egészen megromlik. Ha megöletné fiát s ennek pártja
föllázadna vagy megkegyelmezne neki s kihívná Fontanelli bosszúját
s e bonyodalmak közt semmisülne meg, sokkal tragikaibb alakká
válnék, mint igy jezsuita dialektikájával, s erénymázas
alakoskodásával. Cæsar kétségbeesése és öngyilkossága is így
 kevésbbétragikai, hiszen atyja halni,
keze által akar halni s így ő tulajdonkép nem gyilkosa. Általában
az egész cselekvénynek sokat árt, hogy a költő keveset ad a
valószínűségre, a szenvedélyeket nem eléggé természetesen indítja
meg s midőn azok tombolni kezdenek, még kevésbbé természetes útra
tereli. Az egész művön megérzik Kotzebue érzékenykedő, de
álerkölcsössége s hatást vadászó, de határozatlan és önkényes
jellemrajzi modorú. Cæsar hevesen szereti Juliát, de szenvedélye
természetéről nem igen világosodunk föl. Egyszer úgy tünik föl az,
mint valódi szerelem, máskor mint puszta érzékiség. Cæsar
körülményei nincsenek úgy festve, hogy táplálják erőszakos
szenvedélyét. Mi akadályozta, hogy udvaroljon Juliának, s ha
hajlamát tapasztalja, nőül vegye? Atyja bizony nem, hiszen, a mint
később mondja, örömest beleegyezett volna házasságába. Cæsarnak se
jó, se rosz hajlamaiban nem nyilatkozik erő. Nem érezhetünk iránta
elég részvétet s kétségbeesése nem indíthatja meg szívünket, mert
nem hihetünk eléggé benne. Julia túlérzelmes, túlgyöngéd hölgy s
midőn kedvesét megölik, átokban tör ki, bosszuló kardot ragad,
aztán megőrül mint Ophelia, majd visszanyerve lelke épségét oly
nyugodt, hideg lesz mint egy férfiú. Ottavio majd igen elmélkedő,
majd igen heve; erényes bölcseségében több a hóbort, mint a belátás
s önmegtagadása inkább tehetetlenség,  mint
erő. Fontanellit mélyen lesújtja leánya sorsa, de aztán nem sokat
gondol vele, sőt Cæsarnak kegyelmet akar eszközölni, s azt nem
nyerve, ő tanácsolja a párbaj-büntetést s végül örömest oda adná
leányát nőül a győztes Cæsarnak.

Azonban a jellemek e következetlen és összhangtalan rajzában
vannak sikerült vonások is, s az igen is fellengző vagy igen is
alantjáró pathoszban megcsendül egy-egy tiszta hang is. A költő
küzd a nyelvvel; a neologiából inkább csak egy-két új szót merít,
mint müvészi csínt, de a nehézkességet itt-ott könnyedség, s a
bágyadtságot hév és erős váltják föl. Minden esetre technikája
színpad-ismeretet s nem közönsges tehetséget árul el. A cselekvény
gyorsan fejlődik s fokozatosan emelkedik tetőpontra. A kerti
jelenet, melyben Corunna meglepi Cæsart, nagy hatású jelenet, de a
költő fokozni tudja a hatást, midőn a tetőpont jeleneteiben,
melyekben az őrült Julia föllép, Ottavio esküt tesz és végre Cæsar
bevallja bűnét, még árnyaltabban rajzol, még erősebb színeket
használ. Ezentúl a cselekvény egy kissé vontatott ugyan, de a
jól-roszúl fölköltött érdeket mind végig meg tudja tartani.
Kisfaludy Károly első drámáiban nincs ennyi technikai készség s ily
fokozatos hatás. De a tárgy magyar, a jellemrajz természetesebb, a
nyelv költőibb s rajtok egy új, eredetibb szellem fuvalma érzik, s
 mindez némikép háttérbe szorítja Gombos
kísérletét.

E mellett a kritika is szigorúbb volt Gombos, mint Kisfaludy
iránt. A Tudományos Gyűjtemény-ben52)
mindjárt a mű megjelenése után egy névtelen bírálat jelent meg,
mely hiányait találóan emeli ki. Már meséje ismertetésében megró
egy pár valószínűtlenséget, nem helyesli a cselekvény
fordulópontját, midőn Ottavio a párbaj-büntetésben állapodván meg,
leeresztett sisakban megöleti magát fiával. «Ezen természetlen
fordulás indító okait – úgymond – nem látja által a recensens.
Feltévén, hogyha az ily kettős viadal fölbonthatná az esküvést,
bizonyára nem szükséges, hogy az atya legyen a bajnok: ha pedig az
öreg herczeg halála szükséges az esküvés megsemmisítésére, miért
kell annak fia által elveszni? Miért akarja a jó atya, a kegyes jó
keresztyény, fia bűneit atyagyilkossággal, ha tudatlan is, tetézni…
A bajvívásra a szükséges készületek megtétetnek. Ottavio, hogy
titkon planja el ne árultassék, még a bajvívás előtt hosszú útra
elindulását tetteti… Valamivel élesebb elméjű emberek előtt, mint a
szegény mirandolaiak, az ily titkolódzó parancsolatok az Ottavio
plánját bizonyosan fölfedezték volna. De hogy is lehet, hogy egy
fejedelem útnak indulni készüljön  és el ne induljon;
megölettessék a nélkül, hogy észre ne vétessék, kivált midőn senki
sem iktatván titkaiban, senki által sem segíttetik szövevényes
planja kivitelében?»

A jellemrajzról még bővebben és szintén alaposan szól:
«Legkevesebbé szerencsés a költő folytatja – a karakterek
előadásában. A szelid, kegyes Ottavio gyakran igen hideg, máskor
tüzével nem bír, s így magával meg nem egyező. Az angyali erkölcsű,
érzékeny szívű Julia, ki a darab elején mint a legtüzesebb szerető
festetik, az utolsó fölvonásban ádáz sorsában egészen megnyugodva
szemléltetik, egyszerre mintegy tüzes szívből hideg ésszé változik,
a nélkül, hogy karakterében vagy a körülményekben ennek okát
találhatnók. Orsini, a kiben a recensens eleintén egy nagyravágyó,
álnok, alattomos úton czéljára törekedő, színlelését mesterségesen
elfedező udvarnokot, Marinelli és Jago mását szemlélt, a további
előadásban egy alávaló, otromba hízelkedő lesz. Legjobban előadta a
költő a Cæsar karakterét, kiben az indulatok mind nagyok, tüzesek,
zabolatlanokra; a szív jó ugyan, de, az értelem nem léte miatt, az
indultoktól a legnagyobb gonoszság okra vezéreltetik; szörnyű
gyengeségei mindazonáltal, melyek fölemelkedett nagy
tulajdonságokkal, nincsenek párosodva, azt a karaktert is
megfosztják a szomorújátéki méltóságtól.

«A beszéddel alkalmasint meg van a recensens 
elégedve. A gondolatok sok helyt szépek és igazak, a
hasonlatosságok újjak, az előadások és leírások elevenek. Különösen
tetszettek a recensensnek a szélvésznek és a gálya veszedelmeinek
leírások, (9–10. l.); Juliának aggódása a kettős viadal alatt, a
kardok csattogásait hallván; a megtébolyodott Julia beszélgetései
(88–93. l.) psychologiai belátással vannak írva. Cæsarnak
megnyugvása atyja akaratában és a halálos ítéletben (107. l.)
philosophiai okoskodással adatik elő. Az emberi életnek egy híddal
való egybehasonlítása (134. l.) szép ha nem tökéletes is.
Ottavionak intései Angelo fiához (141. l.) a hazai nyelv kimívelése
iránt, egy igaz hazafihoz illők. Sok helyen kitetszik a szerzőnek
közelebbi ismeretsége az újabb, kivált német írókkal, kiktől sok
gondolatokat kölcsönözött. A beszéd külső formája tiszta, eleven,
folyó. De némely közönségesebb kifejezések elhagyását vagy
megváltoztatását kívánta volna a recensens. Az «Angyalom» (13. l.);
«Mammont hívjad komának» (13. l.); «Nem egyszerre érik a gyümölcs»
(50. l.); «Van eszek az egeknek» (76. l.) stb. nem egyeznek meg
Melpomene méltóságával. A versek harmoniája, a kötött beszéd
kellemei, melyek nélkül minden költemény a folyó beszédhez többet
vagy kevesebbet közelít, az előadás szépségét ezen szomorújátékban
is emelték volna.

«A mint az eddig mondottakból kitetszik, a 
jelenvaló munkácska épen nem valamely tökéletes költemény. Ezen
ítélet nem lehet sértő a szerzőnkre nézve; mert maga megmondja
ajánló levelében, hogy poetai hírt e költeményével nem keres.
Minden tetemes hibái mellett is mindazonáltal a szorosabban
vizsgálódó olvasó e szomorújátékból észreveheti, hogy a szerzőjének
költői elméje, szép tragédiai talentuma és lágy érzése vagyon,
melyek csak hosszas gyakorlás által fejlődhetnek ki voltakképen. A
recensens tökéletes bizodalommal óhajtja, hogy ezen szép
tulajdonságait tovább is honi litteraturánk előmozdítására
fordítván, ezen első szüleményében találtató hiányosságok
elkerülésével mindig jobb meg jobb és tökéletesebb színjátéki
darabokkal megajándékozza a magyar közönséget.

«Trattner úr, kinek hazánk oly sok honi nyelvünkön írt
tudományos művek és most ezen munkácska kiadásáért is köszönettel
tartozik, még nagyobb érdemet szerzett volna magának, ha a
nyomtatás szépségére, a könyvecske kellemetesebb külső formájára
jobban vigyázott és kivált az ocsmány minden ízlés nélkül gondolt
és mesterség nélkül készült czímmetszés helyett, melyen a
személyek, mint meg annyi meredt fabábok, a jobb ízlésű szemet
bántják, e tragédiát egy más szebbel ékesítette volna.»

Eddig a bírálat. Valóban a bíráló méltán  ítéli
el az első kiadás czímképét, de mi mégis hű lenyomatban ide
csatoljuk, mert jellemző mind a korra, mind a műre nézve. Gyakran
egy régi könyv metszetei, czifrázatai, sőt betűi inkább előnkbe
varázsolják a kort, mint sok egyéb. Mai képeink, czifrázataink egy
félszázad mulva szintén a kor tükrévé válnak s hány ünnepelt
drámánk fog a Esküvés sorsára jutni! 


1889







VEGYES PÁROK.

Szinmű három felvonásban. Irta Dóczi Lajos
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1889 márczius 29-én.

Dóczi kitünő drámaíró hirében áll. Midőn Csókjával
föllépett, azt oly dicsőítéssel üdvözölték a fővárosi magyar és
német lapok, a minőben a legnagyobb magyar költők: Vörösmarty,
Petőfi, Arany legjobb művei sem részesültek a magok idejében.
Később is a magyar romantika koszorusának, költői drámánk
képviselőjének nevezték. Bizonyára Dóczi tehetséges és szellemes
író, de hogy kiválóan drámai tehetség volna, azt se régibb, se ez
újabb műve nem igen bizonyítják. S mily különös jelenség! Némely
régibb hírlapi dicsőitői ez ujabb művét birálva, azt épen nem
találják sikerültnek, holott ebben is épen oly fény- és árnyoldalak
vannak, mint a régiekben, melyeket annyira sikerülteknek hirdettek.
A fényoldalak inkább általános irodalmiak, az árnyoldalak nagy
részt specifikus drámaiak. Dóczi párbeszédeit lyrai hév, elmés
dialectika,  szellemes ötletek jellemzik; mindezt
újabb művében is feltaláljuk, azzal a különbséggel, hogy a lyrai
hevet itt szónoki lendület pótolja s a prózai forma nem ragadja oly
merész soloecismusokra, mint a verses. Az elmésség, szójáték néha
itt is keresett vagy köznapi, de a jelen társalgási nyelvének élénk
fordulatai épen úgy föltalálhatók benne, mint a régiekben a
szikrázó lyrai ötletek.

Azonban a drámai cselekvény és jellemrajz Dóczi ez új művében
sem sikerűltebb, mint a régiekben. Expositiója itt sem biztos,
leleménye csekély, a cselekvény bonyodalma erőltetve s nem egy
csapáson fejlődik s a kifejlés szintoly önkényes, mint a
Csók-ban, Utolsó szerelem-ben vagy Széchy
Máriá-ban. A jellemrajz is hasonló a régiekhez. A főszemélyek
nem eléggé érthetők, inkább abstractiók, mint élő emberek, de mint
ilyenekben sincs határozottabb indok, a melyből szükségkép folyjon
a tett. Malvin oly kevéssé érthető, mint Blanda vagy Széchy Mária;
Turgonyi, mint Szever, Apor vagy Wesselényi. Kapkodók és
határozatlanok. Mindent megtehetnek, a mi csak lehetséges, sőt azt
is, a mi nem épen az; sorsuk nem annyira magoktól függ, mint a
szerző önkényétől. De a rosszúl indult s erőltetve fejlődő
cselekvény jelenetei tűzzel vannak megírva s egy-egy drámaibb
helyzet kellő hatásra emelkedik. Valóban Dóczi  kitünő
színműíró volna, ha valaki sikerült librettót irna neki; ő
bizonyára jól tenné szóra.

Ha mindez igaz, mi az oka mégis, hogy Dóczinak ez új műve
kevésbbé tetszik a hirlapoknak és közönségnek, mint a régiek?
Alkalmasint tárgya az ok. Dóczi régibb színműveinek tárgya a mondák
világából vett, vagy történelmi hátterű volt. A majdnem hihetetlen
viszonyokat a mondának és történelemnek tudta be a közönség. Régen
sok oly dolog megtörténhetett, a mi most nem történhetik meg. A
hírlapok e költői kicsapongásokat a phantasia gazdagságának
tartották. De az új mű a jelen életben játszik. Egy elszegényedett
nemes ifjú egy kitért gazdag zsidó leányt vesz nőül, s e házasság
bonyodalmait tárja előnkbe a szerző. A közönség a színmű
cselekvényét az élettel hasonlította össze, s az egyik ezt, a másik
azt találta túlzottnak vagy épen valószínűtlennek. A hírlapi
kritika szintén kénytelen volt a realis élet szempontjából is
itélni s épen oly viszonyokról, melyekről kinek-kinek megvan a maga
rokon- vagy ellenszenve. Igazán sajnáljuk Dóczit. Kár volt
leszállnia a spanyol légvárakból, Nagy Lajos udvarából, az
ostromlott Murányból, a hol oly háborítlanúl uralkodott. Ott
mindent megbocsátottak neki közönség és hírlapok, itt még birálni
is merik.  De a birálók épen úgy tévedhetnek, mint
a költők. Egy gáncs ellen minden esetre védelmébe veheti Dóczit az
is, a ki soha sem volt dicsőítője. Egy pár lap szemére hányja, hogy
tárgya nem új; ötven év óta különféle változatban a nemes és polgár
közt való házasság kedvencz tárgya a franczia dráma- és
regényíróknak; az a körülmény, hogy Dóczi ez esetben a nemességet
kitért zsidókkal állítja szembe; csak jelentéktelen árnyalat.
Bizonyára nem érdemelt szemrehányás. Teljesen új tárgy nem igen van
a költészet birodalmában s ha e szempontból kezdjük birálni a
drámaírókat, a legnagyobbak is, például Shakespeare és Molière,
igen pórul járnak. A fődolog az, hogy a költő tudja újjá szülni a
régi tárgyat, tudjon új érdeket adni az örök és ezer változatban
folyvást ismétlődő emberi viszonyoknak és szenvedélyeknek.
Bizonyára tárgyáért nem érheti jogos gáncs Dóczit, sőt dicsérnünk
kell őt, hogy elég bátorsága volt hozzá nyúlni e kényes tárgyhoz s
épen oly árnyalattal, a mely társadalmi életünkben nem épen
ritkaság.

Egészen más kérdés: vajon sikerült-e műve? Lássuk.

A személyek között van egy orvos, Gold nevű, a ki ugyan
semminemű befolyással sincs a színmű menetére, de néhány szóval
kifejezi a költő alapgondolatát, czélzatát. Ez mindjárt az első
jelenetben a többek között így szól:  «Igen bolond politika az,
a mely azt hiszi, hogy a házasság fogja eltünteni a társadalmi
különbséget ember és ember között. Előbb el kell tünni a
különbségnek, azután lehet jó házasság. Vannak elemek, a melyek
csak bizonyos hőfokon egyesülnek új elemekkel, hidegen pedig csak
rombolva hatnak egymásra.» E szerint a költő egy oly házasságot
akart rajzolni, a mely nem ily hőfokon köttetett. Három út állott
előtte: vagy polgári tragédiát ír, mely e romboló hatás
bonyodalmait és katastróphját tárja előnkbe; vagy középfajú drámát,
melyben a küzdő elemek utólag érik el a hőfokot; vagy vígjátékot,
hol a hőfolyam komikai uton ér véget. Dóczi se tragédiát, se
drámát, se vígjátékot nem irt; mindegyikből vett valamit s ez
elemeket úgy keverte össze, hogy æsthetikailag meglehetős rombolva
hatnak egymásra. Az első felvonás inkább dráma, a második vége a
tragédia felé hajlik, a harmadik vígjátéki fordulatot vesz, sőt
itt-ott a bohózatig száll alá. Mindez nemcsak stiltelenné teszi a
művet, hanem ingadozóvá, erőltetetté is a cselekvény folyamát és
zavarosokká a jellemrajz indokait. Ily fölfogással alakítani e
tárgyat még más nagyobb költőnek sem sikerül, annál kevésbbé
Dóczinak, a ki különben sem elég biztosan szokta szőni a
cselekvényt s rajzolni a jellemeket.

Ide járul még, hogy a viszonyok nem táplálják  se a
cselekvény, se a jellemrajz valószínűségét. Már a cselekvény
megindítása nem bir hitetni, pedig ha ezt eltalálja a drámairó, már
megvetette műve sikerének az alapját. Ha mindjárt elején illusióba
ringatja, magával ragadja a nézőt, az könnyebben hisz neki később
is, még akkor is, a mikor kétkedni kellene, épen mint az életben,
annak, a kiben bizunk, még akkor is hiszünk, a mikor csalni akar,
míg annak, a kiben nem bizunk, még akkor sem hiszünk, a mikor
őszinte. Dóczi hőse, Turgonyi Lajos, egy régi nemes, de
elszegényedett család sarjadéka, a ki a fővárosban lakik mint
ministeri titkár; nőül vett egy kitért zsidó leányt, Rózsai
Malvint, a kit egy bálban megvédett a sértések ellen s a kiért
párbajt is vívott. Az atya maga is kitért s egy kerek milliót adott
leányával, tudniillik annyit érő falusi jószágot vett és leánya
nevére iratta. Turgonyi inkább érdekből, pénzeért vette el a
leányt, de mint nejébe egészen bele szeretett. Boldogul élnek,
Malvin nem vágy ki házi köréből, nem akar szerepelni a világban.
Egyszer kirándulnak jószágukra; Turgonyi nejével a szomszédságba
látogatásokat tesz régi nemes ismerőseinél, de senki sem
viszonozza. Pedig Turgonyi nagyon óhajtja, hogy nejét befogadja a
vidék társasága, mert a mint mondja, positiót akar neki szerezni.
Végre apósa révén, egy herczeg ajánló levele következtében,
 meghivja őket Kamóczy, a herczeg
uradalmi igazgatója, névnapi mulatságra, melyben részt fog venni
több vidéki nemes. Turgonyi elviszi nejét, bár ez vonakodik s ott
találja Kenessey grófot, egy tönkre jutott gavallért, ki a hercegi
ménes igazgatója; báró Somvárynét, aki azért látogatja a hercegi
uradalom-igazgató családját, mert titkon szereti a grófot; egy
elszegényedett nemest és volt képviselőt, Binczkey Tamást; ennek
nejét, fiát és leányát; az ifjú Kamóczit leány-testvérével; végre
Dadányit, egy bukott nemes család ivadékát, aki gazdasági irnok.
Mindezek, kivéve a grófot, oly antisemiták, akik a
kikeresztelkedett zsidót sem állhatják, haragusznak Turgonyira
házasságáért s elhatározzák, hogy éreztetni fogják mind vele, mind
pedig nejével ellenszenvöket; vele azért, mert pénzért házasodott,
nejével azért, mert zsidó származásu. Turgonyi a férfiaknál
valahogy megtöri a jeget, megigéri nekik, hogy a
képviselőválasztáskor Binczkey fiát fogja támogatni, ezért megint
barátságukba fogadják, de nejével a nők rosszúl bánnak, megsértik.
Nem tudjuk ugyan, hogy mennyire és mikép, ezt férje sem tudja, mert
az egész a színfalak mögött történik, de annyit látunk, hogy az
érzékeny Malvin egész a kétségbeesésig oda van. Haza akar menni,
férje tartóztatja, de amidőn magára marad, mégis végrehajtja
 szándékát. Befogat és hazamegy. «Ha
férjem szeret, utánam jő, ha nem, nem szeret» – suttogja magában s
elfogadja gróf Kenessey karját, aki kocsijáig vezeti s majd lóháton
haza kiséri. Turgonyi nem megy neje után, nemes társainál marad,
akik, úgy látszik, teljesen megbocsátják neki, hogy a
Rózsai-családba házasodott.

Dóczi mindent elkövet, hogy a rokonszenvet hőse iránt elölje
bennünk. Valóban Turgonyi kevés eszű s meglehetős szivtelen ember,
vagy legalább is nem lovagias. Buda-Pesten kellemes társadalmi
viszonyok között él – az ellenkezőről se ő, se neje nem
panaszkodnak – falusi jószágára csak ritkán rándul le; s mégis
erőlteti nejét, erőlteti magát egy oly vidéki társaságba, mely nem
akarja befogadni. Megaláztatásokat szenved, kegyet koldúl hajdani
ismerőseitől. Mindezt nem teszi önérzetes ember, különösen akkor
nem, amikor semmi nemü érdek nem ösztönzi reá. Egészen más volna,
ha lemondva hivataláról, állandóan falun laknék, szerepet akarna
játszani a megyén, képviselőnek lépne föl, vagy neje óhajtana akár
unalomból, akár hiúságból férje nevéhez és saját gazdagságához illő
társadalmi helyzetet a vidéki birtokosok között. S vajon az a
társaság, melybe Turgonyi föl akarja vétetni nejét és vissza vívni
magát, bármely szempotból megérdemli-e a fáradságot? Bizonyára nem.
 Kikből áll e társaság? Bukott,
alárendelt helyzetű és műveletlen nemesekből, akik a vegyes párnak
se hiúságát, se szellemibb vágyait nem ingerelhetik s társadalmi
állásuknak sem nyujthatnak támaszt. Dóczi rajza nemcsak
valószinűség tekintetében egyoldalú torzkép, hanem drámai céljával
is ellenkezik, amely a küzdő elemeket ki akarja békíteni. Szorgalom
szellem és erény jellemzik a kitért zsidókat, míg a nemesek nagy
részt a renyheség, a gőg, a műveletlenség képviselői. Ily elemek
bajosan fognak összeolvadni, nem is sok haszon volna belőle. A
drámai célnak, az élethűségnek is inkább megfelel vala, ha
különböző árnyalatban mindenik félnek oly fény- és árnyoldalai
vannak, amelyek a másikban hiányzanak s egymást úgyszólva
kiegészítik. Különösen megvártuk volna az egyik főszemélytől,
Turgonyitól, aki az ősi név varázsáról oly szép szónoklatot tart,
hogy legalább is lovagias legyen s midőn nejét megsértik, ne hagyja
magára, s midőn ez haza megy, kövesse s ne maradjon és mulasson
sértői között. Ennyit még idegen nőért is megtesz a lovagias
férfiú, annyival inkább azért, aki nevét viseli s akit nagyon
szeret. Turgonyi a társaság sértését azzal tetézi, hogy ugyanazon
társaság előtt még jobban megsérti nejét, azt, akit leánykorában
hasonló sértések ellen védett. Ily dolgot bajos kiegyenlíteni s ha
Malvin a  mű végén mégis hisz férje szerelmében,
a közönség nem igen hihet benne.

Dóczi a mily mostoha Turgonyihoz, épen olyan szives és nagylelkű
Malvin iránt. Egész eszményi alakká akarja emelni. Minden esetre
lovagiasabb hozzá, mint férje; bámulja és bámultatni ohajtja.
Fölruházza a sziv minden nemességével s a szellem minden
gazdagságával. Talán igen is sok a jóból s épen azért önkénytelen
kétkedünk benne s ami még nagyobb baj, nem igen találjuk meg a
kulcsot jelleméhez. Oly rohamosan változik s esik egyik hangulatból
a másikba, hogy alig tudjuk képzelni. Midőn az első fölvonásban
föllép, egy egészen a férjén csüggő, félénk és mély érzelmű, sőt
túlérzékeny hölgyet látunk magunk előtt, aki egészen férje uralma
alatt áll. A második fölvonásban a családi reggelinél, amidőn
férjével a balul kiütött látogatás után találkozik, már úgy tünik
föl, mint a ki egyedül úr a háznál és korlátlanúl parancsol. Azt
értjük, hogy duzzog, hogy férjének, a ki bocsánatot kér és ad a
tegnap történtekért, kitérően felel, de azt nem értjük, hogy oly
könnyedén rendelkezik férjéről s ez oly alázatosan engedelmeskedik
neki. Malvin elhatározza, hogy férje lemond hivataláról,
képviselőnek lép föl, kifizeti a képviselőnek föllépett Binczkey
költségeit és hivatalt szerez számára, fölfelé tör s ha már
alázkodni kell, inkább az  aristocratia kegyét hajhássza. S
Turgonyi mind ebbe bele egyezik, de midőn az atya és fia
eltávoznak, s a házaspár magára marad, kitör köztök a viszály.
Malvin szemére veti férjének, hogy szerelme elhűlt, mert nem
oltalmazta meg. Turgonyi védekezik, hogy érdekéért tette, a mit
tett. Szóból szó jön ki. Turgonyi védi az öröklött ősi nevet,
Malvin az önszerezte érdemet, de leginkább a szeretet nagy
gondolatát és erős érzelmét. Végre kijelenti, hogy férje őt ma
szóval, tegnap pedig tettel tanította meg, hogy válaszfal van
köztök, s ő már csak névleg neje. Turgonyi fölkiált: «Azt hiszi-e
ön, hogyha elég könnyelmű voltam is önt pénzeért elvenni, most elég
nyomorúlt leszek megmaradni férjének, mikor tudom, hogy nem
szeret». S egyszersmind bevallja nejének, hogy csakugyan pénzeért
vette el, de azután megszerette s most híven szereti. Ez csak új
olaj a tűzre, Malvin dühöng, de a férj tovább ostromolja, lábaihoz
borul és szerelmét bizonyítja, s midőn ez meg nem indul, arra kéri,
hogy legalább becsülje őszinteségeért. «Ki mondja, hogy nem
becsülöm – felel a nő – s honnan tudja, hogy nem szeretem? Én nem
mondom, hogy szeretem, azt sem mondom, hogy nem. De az ön
szerelmében kétkednem kell mind addig, míg bizonyságom nem lesz
reá, addig pedig kérem, tekintsen a világ előtt hitvesének».
Turgonyi nem hajlandó  ily szerepre. «Akkor csak egy mód marad
fönn: váljunk» végzi be a nő s titkon örvend, hogy férjét megrémiti
e szándék. Ekkor vendéget jelentenek be, gróf Kenesseyt, megszakad
a házaspár versengése s bevégződik a második fölvonás.

E jelenet sok tűzzel van írva, mindkét fél szíve mélyéig
fölindúl. Köztök az elvek és érzelmek heves harca fejlődik ki s
már-már tragikai összeütközést és fordulatot várunk. Azonban a
szerző amúgy hirtelenében a vígjáték felé tereli fő személyeit, még
pedig nem oly módon, hogy érdekes bonyodalmat és kifejlést várjunk.
Midőn a nő férje előtt kinyilatkoztatja, hogy kétkedik szerelmében
mind addig, mig bizonysága nem lesz reá, már tudjuk, hogy
kibékülnek, mert a nő akarja, a férj pedig könnyen elkészülhet a
megpróbáltatásra. S a harmadik felvonás csakugyan a megpróbáltatást
tárja előnkbe, a mely két módon történik. Először: Malvin Kenessey
gróf látogatásait fölhasználja arra, hogy férjében némi
féltékenységet ébresszen, de maga sem helyez reá nagy súlyt s férje
sem mutat több fölindulást, mint a mennyi akkor is illő volna, ha
nem szeretné nejét, de tart valamit becsületére. Másodszor ügyvédet
hivat, titkon értekezik vele, hogy férje higyjen a válópör
előkészületeiben, azonban egy oly okirat készítését rendeli el,
mely szerint  minden ingó és ingatlan vagyonát
férjére ruházza s ez adomány még akkor is érvényben marad, ha
elválnának egymástól. S az okiratot egy engesztelékeny percben
olvasatlanúl aláíratja férjével, a ki azt megolvasván,
természetesen széttépi. Így kibékülnek s ugyanakkor a
mellékszemélyzetből három pár egy kissé bohózatos módon házassági
frigyre lép, a kik közül csak Kenessey gróf és Somváry báróné
voltak némi befolyással a cselekvény menetére.

Ime a két főszemély: az egyik, Turgonyi, nem tesz egyebet, mint
durván megsérti nejét s aztán szenvedőlegesen viseli magát; a
másik, Malvin, sok mindent akar cselekedni, de a mit cselekszik,
nem igen szolgál céljaira, mert egy nő bajosan gerjeszthet
féltékenységet férjében, ha se udvarlója nincs, se maga nem
kacérkodik valakivel, s nem nehéz próbára teszi tisztességes
embernek tudott férjét, ha vagyonát reá ruházza, mert tudhatja,
hogy az nem fogja elfogadni, hiszen ha kibékülnek, a vagyon úgy is
közös marad, ha pedig elválnak, az elfogadás nagy fokú aljasság
volna. Így nem annyira férjét teszi próbára, mint a maga
áldozatkészségéről tesz bizonyságot az affectativ és a magát rákötő
szándék némi szinezetével. S méltán kérdhetjük: ez-e az a hőfok,
mely a házasság előtt nem egyesülhetett elemeket a házasság után
teljesen egyesíti?  Bizony, ez se drámai, se vígjátéki úton
nem történt meg s nem úgy lépünk ki a színházból, hogy akár
aesthetikailag, akár társadalmilag megnyugodhatnánk. Ha már Dóczi
nem akart, vagy nem tudott valóságos drámát irni, minden esetre a
vígjáték inkább sikerült volna s inkább is illett volna
tárgyához.

Ha a vegyes pár helyzetéből és jelleméből folyó nemes
tulajdonokat és gyöngeségeket rajzol, a melyek könnyen adhatnak
alkalmat az összezördülésre a nélkül, hogy bármelyiket eltörpítnék;
ha a küzdelemben a gyöngeségek mindkét részről nevetségesekké
válnának s a nemes tulajdonok fölülkerekedve, megerősítenék a
szerelmet; ha szerencsés leleménnyel a cselekvényben kifejlődött
volna az az eszme, a melyet Malvin érint is, tudniillik, hogy
csalódva férjében, megpróbálja: vajon nem ébredne föl benne is
utólag a szerelem, mint férjében, a ki pénzért vette el s utóbb
bele szeretett: talán sikerült vígjátékot irhatott volna.

Így a vegyes pár drámája nagyon is vegyes dráma lett: ex omnibus
aliquid ex toto nihil. Mindent összevéve, az ékítmények többet
érnek benne, mint a cselekvény és jellemrajz épülete.

A librettó keveset ér, de a szóra tétel méltánylást érdemel.
Tárgya miatt kiváncsiságból  egy darabig vonzhatja a
közönséget a színházba, de az irodalom nem nyert benne sikerűltebb
művet, legfeljebb a nemzeti színház eredeti műsora gazdagodott oly
művel, a milyeneknek igen is bővében van.




Lábjegyzetek.


 1) Szilágyi Ferencz
Budapesti Hirlap-jában 1855

 2) Előszó a
Népköltési Gyűjtemény első kötetéhez.

 3) Guericke:
Lehrbuch der Kristlichen Kirchlichen Archäologie. Leipzig, 1847.
207. l.

 4) Weinhold K.:
Weinachtspiele und Lieder aus Süddeutschland und Schlesien, mit
Anleitungen und Erläuterungen. Graz, 1870. 1–30. l.

 5) Lásd bővebben:
Klein J. L. Geschichte des Dramas. IV. 1–12. l.

 6) Martene Ed.:
De antiquis Ecclesiae ritibus I. IV. c. 14. Gerbert: Veteris
liturgiae alemanicae monumenta. II. 237. Durandi: Rationale
divinorum officiorum Lib. 6.

 7) Abrinc
(Avranche) J. Liber de officiis ecclesiaticis Rothomagi, 1679.

 8) Jubinal
Achil: Mystères inédits I. p. XXI. 1.

 9) Ipolyi
Arnold: A mysteriumok maradványai hazánkban. Uj M. Muzeum.
1858. VII. füz.

 10) Toldy F.:
A magyar költészet története. Második kiadás, egy kötetben. Pest
1861. 98–101. l.

 11) Coll. Concil.
VII. t. 881. col. ed. Zatta.

 12) Baluz:
Capit. reg. franc

 13) Agobard
Lugd, Arcliep. opera c. not. Baluzii. 1866. De Dispens. p. 297.

 14) Reidt Hen.
Das geistliche Schauspiel des Mittelalters in Deutschland.
Frankfurt, 1867. 11. l.

 15) Religio. 1854. I.
69. sz. 551. lap.

 16) Új Magyar-muzeum.
1858. 354. l.

 17) Weinhold 44–55.
l.

 18) Sandys
Christmas carols. London. 1833. CXX. l.

 19) Kärntisches
Wörterbuch. Lexer M. Mit einem Anhange: Weinachtsspiele und
Lieder aus Kärnten. Leipzig, 1862.

 20) Wright Th.
Early mysteries and other latin poems of the twelfth and thirteenth
centuries. London, 1844.

 21) Schröer K.
J. Deutsche Weihnachtsspiele aus Ungarn. Wien, 1858.

 22) Vörösmarty minden
munkái Pest, 1864. XI. k. 324 l. XII. k. 87., 104., 164. l.

 23) A
trónkereső. Eredeti szomorújáték 5 felvonásban. Pest 1868. A
nemzeti színház könyvtára. Első füzet. Török János. Eredeti
dráma 5 felvonásban. Pest 1871. Huszonnegyedik füzet.
Struensee. Eredeti tragédia 4 felvonásban. Pest 1871.

 24) Nemzeti Színház
könyvtára. Huszonhatodik füzet. A strike. Népszínmű három
szakaszban. Pest, 1871. Ötvenegyedik füzet. Az amerikai. Népszínmű
három szakaszban. Pest, 1872. Pfeifer.

 25) A mágusz.
Tragédia egy felvonásban. Irta Csiky Gergely. Temesvár, 1878.

 26) Janus.
Tragédia öt felvonásban. Irta: Csiky Gergely. Temesvár 1877. Az
1876-iki Teleki-pályázaton 100 arany jutalmat nyert.

 27) Az
Ellenállhatatlan. Vígjáték három felvonásban. Irta Csiky
Gergely. Temesvár, 1878. Az 1877-ki Karácsonyi-pályázaton 400 arany
jutalmat nyert.

 28) A
legszebb. Vígjáték három felvonásban. Irta: Bartók Lajos. Buda
Pest. 1880. Franklin-társulat. Először adatott a Nemzeti Szinházban
1879 deczember 21-én.

 29) A
proletárok. Színmű négy felvonásban. Irta: Csiky Gergely.
Nyomtatásban még nem jelent meg Először adatott 1880. junius
23-án.

 30) Magyar
hirmondó Bécs, 1792. jun. 8. sz. Szigligeti: A dráma és
válfajai. Buda-Pest. 462. l.

 31) Laczka J.:
Bessenyei Gy. élete; kéziratban nemz. muzeum, kiadva
1872-ben Ballagi Aladár: A m. kir. testőrség története
függelékében. 433. l.

 32) Závodszky Károly:
Bessenyei György. Irodalmi tanulmány. Pest, 1872. 114.
l.

 33) Ballagi Aladár:
A magyar királyi testőrség története különös tekintettel
irodalmi működésére. Pest, 1872. 97. l.

 34) Philologiai
Közlöny 1884. Nyolczadik évfolyam. 558. lap.

 35) Magyar
Néző. Hely és évjegy nélkül; alkalmasint Bécsben 1779. 60.
l.

 36) Pest, 1857. I.
köt.

 37) Szentjóbi Szabó
László költeményes munkái. Pest. 1791. – Újra: Debreczen 1820. –
Pest, 1840. – Pest, 1865.

 38) Bacsányi költői
levele Szentjóbihoz Hazafiui aggódás czime alatt Bacsányi
János költeményei Pest, 1865. 37 l.

 39) Mátyás király
vagy a nép szeretete jámbor fejedelmek jutalma. Nemzeti
érzékeny játék. 3 felv. Buda, 1792. Német forditása ugyanott és
akkor.

 40) Pest, 1793. II.
k.

 41) Teátromi
zsebkönyvecske. Pest. 1793.

 42) Honművész
1843.

 43) Franknói V.;
Martinovics és társainak összeesküvése Buda-Pest 1881. 255.
l.

 44) «V. U.» 1870. I.
félév. 2 sz. 58. l.

 45) Bacsányi János
költeményei Pest. 1865. 58 l.

 46) M. T.
Társasági Névkönyv 1841-re 75–76. l.

 47) Hazai és
külföldi Tudósítások 1819. I. 30. sz.

 48) Magyar
theatromi zsebkönyv 1819-re. Székes-Fehérvár 1820.

 49) Hazai és
Külföldi Tudósítások 1819. I. 49. sz.

 50) Honművész.
1883. 39. sz.

 51) Benkő: M.
Színvilág 55. l.

 52) VI. köt. 1817.
86. l










A MÁSODIK KÖTET TARTALMA.




	1. Pályavígjátékok 7

	I. Tények
11

	II. Egy szellemdús
hölgy 14

	III. Az apám
felesége 18

	IV. Az égben
22

	V. A jó madár
28

	VI. Becsület és
szerelem 43

	VII. A házasság
politikája 48

	VIII. Divatos
beteg 52

	IX. Első
nyilatkozat 60

	2. Hugo Viktor: A gályarab 65

	3. Műkedvelő előadás a szűkölködők javára 71

	4. Shakespeare: A Szentivánéji álom (I–III.)
77

	I. A Budai Népszinházról
117

	II. Offenbach:
Dunanan apó és fia 121

	III. Corradini, féllábú
tánczos fellépte – 126

	6. Dumanoir és Keraniou: Egyik sir, a másik nevet
128

	7. Sardou Victor: A csapodár 136

	8. Molière: A fösvény 144

	9. Kovács Pál: Nem szabad a királylyal tréfálni
165

	10 Szigligeti Ede: Nadányi 170

	11. Vörösmarty Mihály: Az áldozat 175

	12. Feuillet: Montjoye 178

	13. Shakespeare: Téli rege (I–II.) 191

	14. Schiller: Ármány és szerelem 210

	15. Zichy Antal: Stuart Mária Skóthonban 227

	16. Szigligeti Ede: A fény árnyai 237

	

	17. Schiller: Stuart Mária 260

	18. Feuillet Octáv: Az erdő szépe 267

	19. Sardou Victor: A Benoiton-család 275

	20. Katona József: Bánk bán 283

	21. A franczia classikai drámáról 291

	22. Sardou: Jó falusiak 341

	23. Girardin és Dumas fils: Egy nő vétke 348

	24. Grange és Thiboust: Egy férj vétke 350

	25. Rajkai: Hasznos orvosság nősülésre 351

	26. Rákosi Jenő: A szent korona varázsa 352

	27. Schiller: Fiesco 358

	28. Karácsonyi mysteriumok és vizkereszti játékok 365

	29. Szigligeti és újabb szinművei 395

	30 Jókai Mór: A holt költő szerelme 445

	31. Csiky Gergely újabb szinműve 453

	I. A mágusz
455

	II. Jánusz
458

	III. Az
ellenállhatatlan 464

	32. Bartók Lajos: A legszebb 473

	33. Csiky Gergely: A proletárok 491

	34 Bessenyei György: A philosophus 511

	35. Szentjóbi Szabó László: Mátyás király 527

	36. Gombos Imre: Esküvés 541

	37. Dóczi Lajos: Vegyes párok 559






Javítások.

Az eredeti szöveg helyesírásán nem változtattunk.

A nyomdai hibákat javítottuk. Ezek listája:



	67
	annnyira
	annyira



	90
	megszunnek
	megszűnnek



	141
	jeienetben
	jelenetben



	156
	bogy a kincs
	hogy a kincs



	168
	indokolható eényt
	indokolható tényt



	204
	tudadtlanságokat
	tudatlanságokat



	243
	van- e
	van-e



	245
	kell- e
	kell-e



	245
	fogja- e
	fogja-e



	253
	Legnyomósab, ban
	Legnyomósabban



	325
	tegalább
	legalább



	514
	stermészete… minden
	természetes… mindn



	536
	királyválasztast
	királyválasztást



	538
	Mályás király
	Mátyás király



	550
	gylikosa
	gyilkosa



	550
	Cæsra
	Cæsar



	550
	Cæsarnk se jó
	Cæsarnak se jó









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DRAMATURGIAI DOLGOZATOK (2. KÖTET, 1864-1881) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4147887080371479150_68696-cover.png
Dramaturgiai dolgozatok (2. kétet,
1864-1881)

Pal Gyulai






