
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Dramaturgiai dolgozatok (1. kötet, 1850-1863)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Dramaturgiai dolgozatok (1. kötet, 1850-1863)


Author: Pál Gyulai



Release date: August 5, 2022 [eBook #68695]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Original publication: Hungary: Franklin-Társulat, 1908


Credits: Albert László from page images generously made available by the Internet Archive




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DRAMATURGIAI DOLGOZATOK (1. KÖTET, 1850-1863) ***





Megjegyzés:

A tartalomjegyzék a 585. oldalon
található.







DRAMATURGIAI DOLGOZATOK

IRTA

GYULAI PÁL

 

ELSŐ KÖTET

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IRODALMI
INTÉZET ÉS KÖNYVNYOMDA

1908

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.







DRAMATURGIAI
DOLGOZATOK

I.

1850–1863




1850







ALFÖLDI SZINMŰTÁR.1)

Az Alföld, a mily gazdag gabonában, oly szegény irodalmi
terményekben s a minő nagy tiszteletben áll előtte a szalonna és
töltött káposzta, épen oly kevés becsűek a könyvek. Az írók és
könyvárúsok bizonyságot tehetnek. Túl a dunai részen mindig két
annyi könyv kel el, mint a Tisza áldott vidékén; Debreczenben
közelebbről is megszüntek a Csokonai lapok és Szegednek
egyetlen lapja még mindeddig nem tudott fölelevenülni. Szomoru
dolog; annyival inkább, hogy az alföld a magyar elem fészke.

Azt hitte az ember, hogy a mult évek, midőn minden ember
kénytelen volt hirlapot olvasni, e vidéket is közelebb hozzák az
irodalomhoz. A hirlapok után majd könyvek következnek, s a szellemi
haladás megkezdi emelkedését. Azonban, úgy látszik, hogy Debreczen,
Szeged és más alföldi nagyobb városok polgárainak  még most sem
vált életszükségletökké egy kis olvasás. Elég a kalendárium,
melyben a vasárnapok, időjóslat, magzatok, atyafiak, komák és
komaasszonyok névnapjai feltalálhatók.

Igen rosszul van ez igy. Nincs miért büszkélkedni a tősgyökeres
magyarsággal, magában az csak holt kincs. Jó pénzzé kell verni és
forgásba hozni, hogy vegye hasznát az ország. Ugy fáj az ember
lelke a látományon. A nemzet életerős tagjai munkátlanul, tétlenül,
s a szellem lekötve bennök. A jó s legépebb magyar természet, annyi
szép képesség kifejletlenül, vagy tévesztett irányban.

Holott itt alakulhatna meg a valódi magyar középrend, melyre
annyira szükségünk van, s találhatná mind szám szerint, mind anyagi
tekintetben, legerősebb támaszát az irodalom s általa a nemzeti
műveltség.

A serdülő nemzedék nyujt is e reményekre némi kilátást. Azért
nem kell elcsüggednünk. Mindenekelőtt az alföldi hirlapokat kell
ujra feltámasztani, s velök a közélet és irodalom részvétét.
Lassan-lassan megnyílik a szellemi élet világa. Az alföldi embernek
sok patriarchális eszméje van, s inkább megveszi azt a lapot vagy
könyvet, mely saját szülötte városában jött ki, még pedig ismerős
irótól, mint az idegent. A többi aztán magától jön. De a hangot el
kell találni kedélyéhez. Ez a legfőbb. 

Ha igazságosak akarunk lenni, meg kell vallanunk, hogy ez
mindeddig hiányzott. Például a Csokonai lapok – mást most
mellőzzünk – oly diákos és tapintatlan modorban valának
szerkesztve, hogy megszünésökben csak az irodalmi közöny
sajnálható.

Már e szempontokból is örvendenünk kell e vállalatnak, habár
szinműtárak hazája nem a vidék, hanem a főváros, hol szinész,
drámairó és műveltebb izlésü közönség kölcsönös hatással vannak
egymásra. A kiadónak czélja koronként megjelenő füzetekben egy
eredeti s egy forditott szinmüvet közleni. Ez is mind jó, csak
félünk, hogy az eredeti szinművek sorozatát alkalmasint megbukott,
el nem fogadott vagy évtizedek óta heverő, becscsel soha nem birt,
s már divatból is kiment szinművek fogják kitölteni. Legalább a
jelenleg közlött eredeti mű ilyesmit gyanittat. Igy az irodalomnak
mit sem használunk. A rossz, selejtes költői műveknek közlönyt
inditani meg nagy bűn. Izlést ront, s csökkenti a jók hitelét.
Tudományos könyv legyen bármily hiányos, mégis mindig tartalmaz
valami jót, s viszonyosan hasznos is lehet. Nem igy a költői
mű.

Ez első kötet Horváth Cyrill akadémiai rendes tagnak egy öt
felvonásos szomorujátéka kezdi meg Vetélytársak czim alatt.
Horváth Cyrill régi drámairó már, de alig hihető,  hogy
egy-két szorgalmas könyvtárnokon kívül, valaki emlékezzék műveire.
Jobb is lett volna nyugodni a borostyánokon. Most nincs az a boldog
idő, midőn az akadémia száz aranynyal jutalmazta a csinos
jambusokat, s Tóth Lőrincz és Jakab István voltak a koszorus
drámairók. Ma már senki sem ir, olvas és játszik ily darabokat.
Kinevetik vele az embert, legyen bár még oly becsületes arcza,
kétszer oly tudós neve és háromszor oly tiszteletet igénylő
ruhája.

Furcsa alkatrészekből állottak e drámák. Első s fődolog volt
csengő és pengő jambusok; dagályos képek mennél hosszabbra nyujtva,
hogy kiadhassák az iveket, mit a cselekvény nem tudott, a kornak a
régi magyar előidőkből kellett vétetni; aztán megjelentek a
személyek, német lovag-drámákból megszökött, s attilába erőszakolt
hősök, egymást halálosan gyülölő várurak, bölcs remeték s módfölött
okos vén cselédek; vitéz lovagok, kiknek erényét majdnem gyűlölni
kell, s gyáva ostoba bűneíket szánni. Szerelmes halvány leányok,
kik tengert pityeregnek és szélvészt sóhajtanak. E diszes társaság,
miután öt hosszu unalmas felvonást német érzelgések és magyar
táblabirói pathoszszal telebeszélt, rendszerint elpusztitotta
egymást, vagy boldog lett, egy-egy álerkölcsi eszmét hagyva
megemésztésül a nézőknek. Körülbelül ezekből áll Horváth Cyrill
drámája is. 

Legyen ennyi róla elég s mellőzzük a részleteket. Becsületünkre!
átolvasásuk is szörnyü fáradságba került. Aztán egy akadémiai
tagnak sokkal több ismerete van, mintsem egy irodalmi ujoncz
fejtegetéseire szoruljon. Más baj is van itt: az a csodálatos
mánia, mely a csizmadiát szokta elérni, midőn politikus lesz; vagy
a borbélyt, ki erőnek-erejével doktor akar lenni. Birálat helyett
jó tanácsot akarunk adni. Sziveskedjék Horváth Cyrill kerülni a
múzsákat s dolgozzék akadémiai szakmájában valami olyat, mely, ha
nem kitünő, legalább hasznos lehet; ne compromittálja az akadémiai
tagsági czimet, melyet már annyiszor compromittáltak, s éltesebb
létére ne alkalmatlankodjék nekünk, kiknek a fiatalokkal is elég
bajunk van.

A másik szinmű, Hugo Victor Borgia Lucretiá-ja fordítva a
kiadótól. A választás dicsérendő; Hugo Victor, a német kritikusok
ellenére is, a jelesebb drámairók egyike. A hol genialitás van,
hamar békülünk a hibákkal, s a költészetnél lelkesülnünk kell.
Eredetisége mellett feledjük különczségeit, eszméiért megbocsátunk
erőszakosságának. Ő annak nem oka, hogy iskoláját elferditék,
modorrá aljasiták, s tizenöt év óta csak jellemeit nyesik a
drámagyártók, kik közül a világ alig tanulta meg egy-kettő
nevét.

Borgia Lucretiában is mily óriási feladattal  küzdött
meg, s mily nagy eszmét vitt keresztül. Egy női szörnyet tesz
érdekessé, drámaivá azzal, hogy anyai szeretetet gerjeszt szivében.
Összhangzásba hozza jellemével, bár testvérét gyilkolta meg és
atyja ágyasa volt. A gyülölet mellett részvétünk ébred, haragunkban
szánjuk. Csupán az egyetlen erénye, roppant bünei mellett, s ezért
szenvednie, buknia kell. Minő mély igazság és kiengesztelődés!

Ajánljuk a kiadó figyelmébe Hugónak a többi, még magyarra nem
forditott drámáit is; úgy Delavigne Kázmért, kitől a magyar szinpad
semmit sem bir. Nem volna fölösleges a régibb és újabb spanyol
drámákhoz is hozzányulni; mert a spanyol drámairodalom gazdag, s a
spanyol költészet népdalai után itélve a mienkkel leginkább rokon
minden nyugotiak közt. Csodálatos, hogy a spanyol drámákat
forditóink mindeddig elhanyagolták.

A kiadó forditása nem művészi, s még csak nem is hibátlan. A
vous-t épen oly gyakran használja a magyarban, mint a hogy a
franczia szokta. Egy-egy lapon huszonnyolczat is megszámlálhatni:
«Azon nap, midőn tizenhat éves lettem, a halász nyilvánitá, hogy
nem az apám légyen, mig csak a világon férfiak hadjáratra s nők
gyönyörélvezetre fognak találtatni.» Ez mind francziául van.
«Minden kedélyeimet teljesítik.» Ennek nincs értelme.  A
kedély kedvteléssel vagy vágygyal van fölcserélve. A herczeg
szolgájához gúnyosan igy szól: Kedvesem. Ez sajátságos
kifejezés s magyarban a barátommal leginkább
megközelíthető.

Nem hiányzanak a nyelvtani hibák sem. Ezeket nyesegetni,
meglehet, pedantság, de elkövetni mindenesetre több a
figyelmetlenségnél. Törődni ik-es ige, folyik
ik-telen vagy legalább kétes, s ilyenkor jobb iktelen alakban
használni. Az ik-kel különben is el van árasztva nyelvünk.
Megbocsájtani tájszólás; ki mondja főnevét igy:
bocsájnat? stb.

A kiállitás és nyomás becsületére válik a kecskeméti nyomdának.
 


1853







KALMÁR ÉS TENGERÉSZ.

Dráma 4 felvonásban. Irta Czakó Zsigmond.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1853 február 25-én.

Nem nekünk jut először eszünkbe: mivé lesz a magyar szinészet,
ha jeleseink lassan-lassan kidőlnek. Csodálatos! A legmostohább
korszakban, midőn legjobb szinészeink ötvenkét megye vándorai
valának s a szinpad csak a festett falak varázserejével
rendelkezett, csapatonként állottak elő a nagy tehetségek, mig
most, a nem épen a kedvezőtlen körülmények között, alig látunk
egy-kettőt, a kik némi reményekre jogosithatnának. Honnan van ez?
oly kérdés, melyet feszegetni csak német bölcsész tudhatna, mert
neki van tehetsége és türelme oly dolgokról elmélkedni, mikről nem
szükség s eredményre jutni ott is, a hol eredményt elérni nehéz.
Utoljára is abban kell megnyugodnunk, mit a hires Monte-Christo az
élet titkának nevezett: «Várjunk és reméljünk.» Mi még bátrak
vagyunk hozzá tenni: reméljünk és csalódjunk és ujra reméljünk.
 Tapasztalásból szólunk, épen mint a hires
Monte-Christo.

Hervei Ida kisasszony először lépett föl nagyobb szerepben
(Bilsenné): tehát öreg nő szerepében ifju leány. Ez már magában
igen méltánylandó valami s mi a legjobb véleménynyel léptünk a
szinházba. Igaz, nem épen nagy figyelemmel néztük végig a
szinművet, mert akaratlan a multba tévedt gondolatunk, midőn az
ifju költő e darabjával első diadalát ünnepelte s kora halála
eszünkbe juttatja azt, hogy azóta drámairodalmunk is a szinészet
sorsában osztozik: itt is várnunk és remélnünk kell, azonban Hervei
Ida kisasszony egyetlen szavát sem vesztettük el s hiven kisértük
mozdulatait.

Hervei Ida kisasszony jó szinpadi alak, hangja erős és nem
kellemetlen, de szavalni, arcz- és tagjátékot kell még tanulnia. A
kezdő elfogultságát talán a folytonos gyakorlat legyőzi s nem is ez
az, a min mi fönnakadnánk. Kevés jelét láttuk a jellemfölfogásnak
és visszaadásnak. Bilsenné vallásos, szigoru, nyers és indulatos
öreg nő. Előttünk ifju hölgy állott élénk mozdulatokkal, kinek csak
néha jutott eszébe, hogy haja már megőszült. Midőn indulatba jő, s
átkozódni látszik, csak annyit jegyzett meg magának: itt föl kell
emelnem hangomat és kezemet, de a helyzet lélektani jelleméről nem
gondolkozott és  szerepét nem tudta egyöntetüvé alakitani.
Ez véleményünk ma esti játékáról, de tehetségégéről nem mernénk
határozottan szólani. Még nem fog ártani néhány próba, hogy mind ő
tisztába jőjön magával, mind a közönség vele. Az igazgatóság, ugy
hiszszük, ezután is alkalmat szolgáltat arra, hogy Hervei Ida
kisasszony haladását bemutassa s tehetségéről mind jobban
meggyőzzön bennünket, annyival is inkább, mert az a szakma, a
melyre ő hivatottnak érzi magát, fontos és nincs eléggé
képviselve.

A közönség részvéttel volt a föllépő iránt s kihivásokkal
bátoritá. 


IRA ALDRIDGE.



1853 márczius 24-én.

Az afrikai Roscius, az egyetlen Othello, mikép Aldridge-t
Európaszerte nevezik, pár nap mulva körünkben lesz s kétszer fog
föllépni a nemzeti szinpadon. Helyén látjuk rövid vázlatban közölni
életrajzát és szólani valamit művészi jelleméről s azon hatásról,
melyet Európa fővárosaiban tőn. A szempontok, melyekből magasztalói
és ócsárlói kiindulnak, æsthetikai tekintetben nem egészen
eldöntött kérdések, de a magyar közönségnek biztos vezérfonalul
szolgálhatnak, hogy elfogulatlanul élvezhessen s itélhessen meg egy
művészt, ki nem csak azért nevezetes, mert egy elnyomott és
magasabb szellemi emelkedésre képtelennek tartott népfaj
képviselője, hanem egyszersmind azon nagy szinészek közé tartozik,
a kik Shakespeare műveinek adnak életet s vele mintegy rokonságban
tehetségök tragikumot és komikumot egyesit.

Aldridge fejedelmi sarj, épen mint Othello.  Ősei a
Fulah-törzsnek voltak fönökei Sanegal partjain, Afrika nyugati
részén. Egy amerikai missionarius utat talált oda. – Hősünk
nagyatyját igyekezett megnyerni a keresztyén vallásnak. Ez hajlott
rá és szokásba akarta hozni a keresztyén foglyok kicserélését, a
helyett, hogy rabszolgákként eladassanak. A törzs ezen
fölháborodott s lázadás ütött ki. A missionárius még a lázadás
kiütése előtt harmadnappal visszatért Amerikába, magával vive egyik
fiut, Aldridge atyját és gondoskodott, hogy keresztyén nevelésben
részesüljön. Ezalatt az egész fejedelmi család kiirtatott s a
lázadás vezére vette át az uralkodást. Az egyetlen életben maradt
fiu lelkészi pályára szánta magát, de titkon azt az óhajtást
táplálá, hogy hazájába visszatérvén kivivja örökösödési jogát s
néptörzsét a keresztyén hitre téritse. Meg is jelent hivei között,
de czélja nem sikerült. Ujra kiütöttek a régi viszályok s a nép két
pártra szakadt. A trónkövetelő, a kiütött polgárháboruban
megveretvén, csak futással menthette meg életét. Kilencz évig élt
elrejtőzve hivei egyikénél, nejével, egy négernővel, kit még
Amerikában vett el. Lehetetlen volt szabadulnia. A vidéket kémek
vették körül, kik reá vadásztak.

Itt született Ira, ki még most is emlékszik, hogy mint nyolcz
éves gyermek, a kunyhó előtt játszván, hol szülői rejtőztek, mint
fogatott  el egy fegyveres kémtől, a ki arczán
atyja vonásaira ismert, s mikép szabaditá meg egy öreg nő, ki őt
fiának hazudá. Végre nagy bajjal Amerikába menekültek, hol atyja
szines társainak lelkésze lőn. – Szülői őt is lelkészi pályára
szánván s nagy gondot forditottak neveltetésére. Azonban egy szini
előadás, melyen történetesen jelen volt, életpályáját máskép
döntötte el. Ugy hitte, hogy szinésznek született. Ő maga beszéli
el, mennyire el volt ragadtatva, bűvölve és sejtelmeit mint mulá
felül mindaz, mit látott, hallott, érzett. Az előitélet, mely
népfaján nehezül, az akadályok, melyek minden lépten eléje
gördültek, nem rettenték vissza. Egy ifju művész lelkesülését, ki
tárgyán szenvedélylyel csügg, semmi sem olthatja ki. Szerepeket
kezdett tanulni s először egy magán szinpadon lépett föl; társai
néger műkedvelők voltak, kiket ő maga tanított be. Az előadás
sikerült, a fehérek gunyos élczei természetesen nem maradtak
el.

Első kisérletei e korszakából egy mulatságos adomát beszél el
róla Mathews, hires angol szinész, ki épen akkor tőn tanulmányutat
az az Egyesült Államokban s egyik előadásán jelen volt. Hamletet
játszta. Midőn a hires «lenni és nem lenni,» monologot szavalja s
mindjárt elején e helyre ér: «and by opposing end them» a
közönségnek egy ezzel hangzásra nézve csaknem egyező néger dal
kezdete jut eszébe:  Oppossum up a gum tree (a zacskós-állat
gummifára mász) s nagy zajjal kényszeriti Hamletet, hogy ezt
énekelje el. «Jól van, uraim és asszonyaim, úgy látszik, önök
inkább kedvelik a zacskós-állatot a gummifán, mint Hamletet.» És
elénekelte a dalt, azután tovább szavalá a hires monologot. Ez az ő
humora, mi vendégszerepléseinél most is megujul; mert ugyan nem e
jelenet ismétlése-e az, midőn Othello és Macbeth után ugyanazon
este Mungó-ban lép föl, s mint ostoba szerecsen rabszolga
kaczagtatja meg közönségét, melyet elébb sirásra birt,
megrázott?

Ira tanulni akart s tovább képezni magát. Jeles szinészeket
akart látni s mindent elkövetett, hogy a Chatam-szinház előadásaira
bejuthasson. Egy tanulótársa segité rá, ki Wallack szinész
jelmezeit hordá föl esténként a szinházba. Barátja halálával ő
foglalta el helyét s mint a legelső szinész inasának bő alkalma lőn
a szinészet titkaiba bepillanthatni. Itt, a szinfalak közt képezte
ő magát, örömmel szenvedve bántalmat, lealáztatást, csak hogy
czéljához juthasson.

Atyja most sem mondott le azon szándékáról, hogy belőle lelkészt
neveljen. A Shenectady College-be adá, majd 1828-ban Európába is
átküldé, hol a glasgowi egyetemen másfél évet töltött. Se az atyai
szigor, se hittani tanulmányai nem gyöngiték régi hajlamát.
Szenvedélye  a szinészethez szellemi fejlődésevel
növekedett. Azon elhatározással indult Londonba, hogy szerencsét
próbál. Senkitől nem ismerve, egyedül hajdani gazdájától,
Wallacktól ajánlva, számtalan akadályokkal kellett megküzdenie, mig
egyik külvárosi szinházban fölléphetett. Othellót játszá s nagy
tetszést nyert. Ez fölbátoritá. A Coburg-szinházhoz szegődött, noha
ez sem tartozik az első ranguak közé. Itt Oronoko, Gambia, Zarambo
s más szerepekben a közönség kegyenczévé lőn.

Othello szerepét nem csak a szinpadon játszsza, hanem az életben
is. Azonban még mind eddig boldog Othello. A történet im ez. Midön
egykor a Rabszolgák czimű szinműben Gambiát játszá, egyik
barátjától játék után egy páholyba kéretett. Berks grófságból egy
kőztiszteletben álló férfiu és parlamenti tag családja akart
megismerkedni vele, mely művészete iránt nagy tisztelettel
viseltetett. E rövid találkozás elég volt arra, hogy a parlamenti
tag leánya Desdemona szerepét játszsza és Aldridge hat hét mulva
elmondhassa a bámuló rokonoknak:


Hogy a leány velem jött, az
való,

 Az is való, hogy
összeesküvénk.





Nem vádolták be, hogy bájitalt, bűvös mesterséget használ. De
atyja épen ugy gondolkozott,  mint Brabantio, a mi
különben nem akadályozá boldogságukat.

Neje hiven kisérte a vidékre, hova visszavonult hogy
nagyobbszerű föllépésre készüljön a főváros valamelyik első rangu
szinpadán. Nyolcz évet töltött vidéki szinpadokon folytonos
gyakorlat és tanulmány közt. Most először Dublinban akart föllépni.
Az igazgató eleinte nem akart vele egyezkedni. Valami izetlennek
találta, hogy Britannia egyik legjelesebb szinpadán néger
játszszék. Végre engedett. Aldridge Othellóban akart föllépni. Az
igazgató figyelmeztette, hogy Kean, kit épen vendégül vár, mindig
haragudni szokott, ha szerepeit előtte játszszák, aztán vakmerőség
is tőle, Othelló-ban lépni föl, mert a közönség hasonlítást
fog tenni közte és Kean közt. Aldridge megmaradt szándéka mellett
és – győzött. Maga a megérkezett Kean is a tapsolók közé vegyült s
ajánló levelekkel látta el. Szerepei szaporodtak. Végre 1833-ban
föllépett Covent-Garden szinházban, hol megalapitá művészi hirét,
mely azóta mindig növekedik. Ármányok utóbb a Surrey-szinházba
szoriták. Oda hagyta Londont, de a kitüntetések követték. A többek
közt 1838-ban a saint-domingói parlament egy üdvözlőirattal
tisztelte meg s az akkori elnök számfeletti segédének nevezte ki,
mit a londoni consul hivatalosan juttatott értésére. Később ujra
visszatért Londonba s még nagyobb  sikerrel játszott. A londoni
lapok telvék magasztalásával. A Punch természetesen humorral
ir róla: «Ira furor brevis est. Jól választotta csodálatos
keresztnevét, s talán azért csinál mindenütt furorét.»

A mult évben kezdé meg szárazföldi vendégszerepléseit.
Németországban lépett föl s legnevezetesebb fővárosaiban tetszést
aratott. A porosz király bemutattatá magának s a tudomány és
művészet arany érempénzével jutalmazta. A mult hóban látogatta meg
Bécset. Jelenleg Pestre utaztában Pozsonyban vendégszerepel. –
Aldridge külseje megnyerő és deli. Valódi hősi alak. Közép
nagyságu, jól megtermett erős férfiu, egy kissé hizásra hajlott, a
mi azonban még nem ártott növése szabályosságának. Barna arcza
kifejezéssel teljes a nélkül, hogy némely szinész bágyadt
szenvelgésével birna, s épen ugy hatalmában van, mint termete.
Egyedül egy kissé nem szép orr zavarja a különben szép fej
összhangját. Szemei hasonlóképen kifejezésteljesek és beszélők.
Organuma hatalmas, teli, mély érczü. Játékának stilje főbb
vonásokban a legjobb angol szinészek iskolájából való, melyre saját
eredetisége bélyegét nyomta. A nyugodt helyeken könnyen társalog,
mintegy oda vetve, a csak kissé szenvedélyeseken is a szavalatig
emelkedik, a mi drámai éneklés a szó művészi értelmében, az
ugynevezett nagy stil. Mozdulatai mindig  nemesek,
méltóságosak. Néger eredetének köszöni azon természeti hangokat,
melyeket ugyszólva ő hozott szinpadra. Hosszan nyujtott «Oh»
fölkiáltása megható, oroszlánias mormolása, mely a szenvedély
viharát megelőzi, legmegrázóbb, mig sirása, mint a gyermeké,
meginditja az embert. Ily pillanatokban szemében valami csodálatos
fájdalom nyilatkozik. Midőn égre tekint, szemgolyójának sötéten
kékesfehére fölfordul s arczának a legmélyebb szenvedés kifejezését
adja.

Legkedvenczebb szerepei Othello, Macbeth, Mungo. Othellóban a
legeredetibb. A féltékenységet, e legféktelenebb szenvedélyt, még
senki sem ábrázolta ily igazán, mit nagyon elősegit néger
származása. A valóság és művészet egyesül e két szerepben. Othello
csak ilyen lehet, mikép Shakespeare teremté. A komikumban is épen
oly jeles, mint a tragikumban. E sokoldaluságát még azok is
elismerik, kik szemére hányják, hogy egész repertoireja csak
egy-két szerep, melyeket nem nehéz egy egész életen át betanulni.
Berlin- és Bécsben ugyan a közönség osztatlan tetszésében
részesült, de a műbirák két pártra oszoltak. Ócsárlói egész
művészetét csak modornak nevezik, melyből egyedül a féktelenség
övé, a többi utánzása Kean- és Macreadynek, nem épen mindennapi
tehetséggel és tanulmánynyal. Az izlés nevében tiltakoznak a
barbárság betörései  ellen. Hatását ritkán nevezik
æsthetikainak s nem akarják elismerni, hogy különb a német
Othellóknál, bár gunyosan megengedik, hogy egyetlen. Művészietlen
természetiesnek tartják a szenvedély vulkáni kitöréseiért,
természetietlen művésznek a nagy stilért, az ellentétek igen szem-
és fülbántó kitüntéseért, mit angol és franczia iskolának neveznek.
Azonban ne feledjük el, hogy a német kritikusok Rachel irányában
sem voltak elég méltányosak és rögeszméjök, hogy Shakespeare műveit
a német szinészek játszák legjobban. Arra is gondoljunk, hogy
Shakespeare drámáiban az egyéni a fő minden következményeivel, s a
szenvedélyek legigazabb ábrázolása.

Mi igaz és mi nem azon magasztalás- és ócsárlásokból, miket e
rövid czikkben futólag érinténk, a jövő héten tanui lehetünk.



ÁRMÁNY ÉS SZERELEM.



Irta Schiller, forditotta Szenvei József.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1853 április 10-én.

Kitünő előadás, gyér közönség. Nem igen tapasztalhatni
utóhatását azon lelkesülésnek, mely a drámai művészet iránt Ira
Aldridge itt létekor közönségünkben oly örvendetes jelenségként
tünt föl. Pedig a mai est telt házat érdemelt volna. A szerepek
legjobb kezekben, az előadás szabatos és összevágó, – oly dolgok,
mikkel fölötte ritkán találkozunk, de talán többször lehetne bennök
részünk, ha irántok élénkebb részvétet tanusitanánk. Nálunk divat a
drámákat inkább csak az első előadáskor nézni meg, mintha csak a
szinmű ujdonságának volna érdeke. Ennek kellemetlenül kell hatni
szinészeinkre, mert mintegy lenézése művészetöknek. Másutt a jeles
szinészt kitünő szerepeiben mindig örömmel nézik, sőt épen mert egy
szerepet számtalanszor kell játszania, módjában van azt oly
tökélyre vinni, a mi nálunk csaknem lehetetlen. 

Ne vegye senki rossz néven tőlünk, hogy a szinészek helyett a
közönséget kritizáljuk. A sikerült előadás teljesen jogot ad reá.
Lendvay (Ferdinand), Jókainé (Lady Milford), Szentpéteri (Müller),
Fáncsi (Wurm), László (Kalb) művészetök teljes erejében jelentek
meg. Tóth (elnök), minden igyekezete mellett is, szerepének
finomabb árnyalatait nem tudta ugyan kiemelni, de nem rontott.
Bulyovszkyné iránt, ki Luiza szerepét tudtunkra most először
játszotta, méltó elismeréssel kell lennünk. Ő fokonkénti haladást
tanusit. Szavalata tiszta, hangsulyozott, s játékán gondos
tanulmány vonul át, ha nem is mindig mély felfogás. E szerepével is
szerencsésen küzdött meg. Kivált az utolsó felvonásban, midőn
Ferdinand illetlen szóval gyalázza meg, fölkiáltása valami megható
volt. A fájdalom és szemrehányás önkénytelen hangja vala az a
legmélyebb szerelemben fölolvadva. 


ÁRGYIL ÉS TÜNDÉR ILONA.



Eredeti néprege 3 fölvonásban, népdalokkal,
zenével és tánczokkal. Irta Szigligeti Ede. Zenéjét szerezte
Doppler Károly. Előadatott a Nemzeti Szinházban 1853 április
16-án.

Mit és mit ne irjunk e műről? Legtanácsosabb volna könnyedén
véve a dolgot elmondanunk: szombaton este meglehetős számu közönség
gyült föl, vasárnap még számosabb; sokan gyönyörködtek a
diszitményeken: az aranyalmát termő fán, a délibábban, a manók,
virágok, lepkék és tündérek tánczán, megtapsolták a népdalokat,
Füredi urat és Alkári kisasszonyt; nem kevesen borzasztóan
unatkoztak, kivált ha történetesen nem volt szép szomszédnőjök; a
drámairók méltatlankodva emlegették, hogy a drámabiráló választmány
épen oly szigoru, mint engedékeny; a kritikusok csóválták fejöket
és élczekre készültek, aztán mindenki hazament, lefeküdt, elaludt s
reggelre mindent elfeledett – kivéve talán a gyermekeket, kik még
sokáig fognak Tündér Ilonával álmodni; a drámairókat, kiknek Árgyil
fegyverül fog szolgálni  visszautasitott drámáik védelmében; a
kritikusokat, kik eddig már gyilkolják – a halottat.

Sajnáljuk, hogy nem lehet épen ily könnyedén vennünk a dolgot.
Egy eredeti mű, melynek érdekét már a ritkaság is kezdi emelni,
több figyelmet érdemel. Irnunk kell róla. Kötelességünk, épen mint
a szinészeknek végig – játszani.

Azonban eljárásunkon az előadás sokat könnyit. Föl vagyunk
mentve, hogy a mű tartalmát elmondjuk, s részletes birálatba
bocsátkozzunk. A manók (Hegedűs, Tóth, Turcsányi) oly zajt ütöttek,
melyből bajos volt kivenni emberi artikulált hangot; a vén
székelynek (Réthi) csak tizedik szavát lehetett érteni; aztán
magának a műnek meséje is sokkal ziláltabb s a cselekvény szálai
lazábban kapcsolódnak, hogysem a zene, táncz és diszitmények közt
megosztott figyelem azt egyszerre fölfoghassa. Csak a mű
alapeszméjéről és a cselekvény főbb vonalairól lehet szólanunk.

Szigligeti e művét, ugy látszik, nem irta szinműi igénynyel.
Népregének nevezi, mi az elbeszélő költészethez tartozik. Tehát
akarattal dob el magától minden drámai alapot. Szabad-e ezt
szinköltőnek tenni? Nem vitatjuk, elég az hozzá, hogy bárminő
szempontból tekintsük e művet, egykép elhibázott. 

Tündér Ilona meséje, mely Olaszországból átszivárogva századok
óta forog népünk ajkán, tisztán keresztyén alapu. Az eszményitett
szerelem, az ábránd és a mély sentimentalismus, melyet a királyfi
és a szép tündérleány képvisel, csak a keresztyén világban
található föl, miből természetesen foly, hogy az egész mese, ha
időhöz és helyhez köttetik, már alapeszméjénél fogva csak azon
tündérvilágba férhet be, melyet a keresztyén phantasia a keresztes
háboruk utáni időkben alkotott a szaraczénoktól kölcsönzött jó és
rossz nemtőkből. Szigligeti visszamegy az avarok korába, oly korba,
mely e mese szellemével homlokegyenest ellenkezésben van. Történeti
alapot keres és hősöket, kik beszélhessenek hazáról, nemzetről. Itt
egy közbeszőtt megjegyzést nem hallgathatunk el. Ideje volna, ha
drámairóink békét hagynának már az avaroknak s általában az inkább
époszi, mint drámai kornak, melyből számunkra csak fényes magyar
ruhát, kardcsörömpölést halásznak ki, s felsujtásozzák a mai kor
eszméivel rhetorikai-lyra kisérete mellett.

Szigligeti nem elégszik meg azzal, hogy a mese szellemén ily
erőszakot tesz. Tovább megy s minél több époszi elemet vegyit
művébe, mi aztán puszta allegoriává fajul. Ez természetes
következménye volt a mese hibás fölfogásának. Föllépnek Hadur és
Ármány, az  Idő, Mult, Jelen, Jövő s átveszik a
drámai személyzet sorsának elintézését. A kedves kis gyermeteg
népregéből, mely keresetlensége s egyszerüsége által oly vonzó és
költői, allegoriai mű kerül ki, hol minden symbolikussá válik és az
egész szellemvilág szabad, könnyü mozgását elveszti azért, hogy
illő következeteséggel képviselhessen valami indulatot, valami
fogalmat, valami tulajdont. A tündérekről lehullott az idom, az
ideg, a csont, a bőr, az emberi, az egyéni, hogy emblemává, eszmévé
válhassanak. Ily kezelése a hitregéknek a legköltőietlenebb
valami.

Aztán az egész nem azon gyermeteg, átengedő képzelőerővel van
kidolgozva, mely a jól sikerült tündérmesékre szükséges, mert a
mese utoljára is egy álom, melyet Ilona kristály koporsójában
álmodik. A költő őrizkedett, hogy meg ne szólják babonásságáért.
Mikor a szellemvilágot játszatja, mintegy igyekszik megmutatni,
hogy megírta ugyan a tréfát, de nem hiszi. Ő rationalista, avarai
is azok, s óhajtaná, hogy a közönség is az legyen. Az egész darabon
át, midőn a tündér- és manóvilágot megjelenteti, mindig azon
fentartással él, hogy ezt bizony csak Árgyil látja, a többi nem.
Szóval, csak a királyfi monomaniája a léleklátás, miért aztán az
egész szinpadi személyzet le egészen a kertészlegényig sült
bolondnak tartja is. Még a boszorkányt is álomjáróvá  teszi a
csodálatos indokolása végett, csakhogy megmenthesse művét – nem a
költészetnek, hanem a valóságnak. Való és ábránd, rege és történet
van összevegyitve benne, mindegyikből a legprózaibb rész, összhang
és éltető szellem nélkül.

Mindez a népregét illeti. Mint szinműről nem lehet szólani róla.
Még szerkezetét is alig emelhetjük ki, a mi különben Szigligetinek
erős oldala. Mi nem is óhajtjuk, hogy tündéres szinműveknek bővében
legyünk. Ki merjük mondani, hogy a tündérvilágból lehetetlen valódi
szinművet irni; legfölebb csak komikai alapon lehet, mikor aztán a
jelen életbe kell átjátszania. Goethe Faust-ja sem az, bár
legfönségesebb költészet; Shakespeare Nyáréji álma is minden
szépsége mellett sem bir drámai érdekkel. A magyarnak épen nincs
érzéke az ilyszerü művekhez, minek egyik oka, hogy népköltészete
mesékben igen szegény lévén, a szinpadon mindig csak a költő
csinálmányaival találkoznék, nem azon kedves alakokkal, melyek
bölcsőjét körüllebegték.

Azonban Árgyil és Tündér Ilona talán még egy darabig fönn fogja
magát tartani szinpadunkon. A kiállitás igen fényes volt, a
népdalok tetszettek, a diszitmények sikerültek, kivéve a
forgószelet, mely sehogy sem akart forogni.

A czimszerepet Bulyovszkyné és Feleki adták, elég igyekezettel.


Legjobb lenne ballettá alakitani az egészet, ez hosszabb életet
biztositana számára.

Több lap keményen megrója a szigoru drámabiráló választmányt,
mely oly engedékeny. Semmi szavunk nem lehet rá. Egy körülményt
azonban nem mellőzhetünk hallgatással. A választmány épen ugy
pálczát tört a mű fölött, mint az összes journalistika s csak mint
olyant ajánlá, melyben a diszitmények, táncz, Attila árnya, avarok,
csillogó ruhák és phrasisok az eddigi szokás szerint talán sokáig
kamatozni fognak a pénztárnak. A közönség nem nyilvánitott tetszést
s igy a választmány szigora hatalmazta föl, melynek ellenében épen
a közönségre szokás hivatkozni.

Legjobb az egyenes ut az izlés dolgában is. 


CID.



Dráma 5 fölvonásban Irta Corneille Péter,
forditotta Hegedűs Lajos. Előadatott a Nemzeti Szinházban 1853
április 18-án.

Ez már harmadik forditása a nagy franczia szinköltő egyik
legjelesb művének, melylyel a franczia dráma fénykora kezdődik.

Az elsőt ezelőtt nyolczvan évvel vettük gr. Teleki Ádám kezeiből
s a nyelv akkori fejlettségéhez képest csaknem genialitással
dolgozva. Ő a Bessenyei által hozzánk átültetett alexandrinekben
adá, néhol áradozón és sok szabadsággal ugyan, de egészben véve hűn
a styl méltóságos páthoszához.

A második a Gregussé, mely 1847-ben jelent meg Szarvason.
Greguss az ötös jámbust választá, melyet már rég drámai nyelvvé
szentesitének költőink. Ennek mindenesetre elsősége is van nálunk
trochæusi lejtésü alexandrin fölött, mely sem szavalatra nem oly
alkalmas, se a komoly dráma méltóságához nem illik egészen. De
kérdés: a franczia klasszikai iskola drámait lehet-e elég
jellemzően  visszaadni ötös jámbusainkon? Nem jobb
szolgálatot tennének-e a rimelt alexandrinek jambusi lejtéssel,
mint a hogy a francziában van, s mikép az már nálunk is
megkisértetett, nem ugyan szinmű, hanem épen egy franczia
tanköltemény forditásában. Ez mintegy külsőkép is jellemezné azt a
szellemi különbséget, mi a shakespeare-i és franczia classikai
szinművek közt van s hűn visszatükrözné a Corneille és Racine-féle
művek kellemes feszességét, finom ragyogását, rhythmusos páthoszát
s korlátolt szenvedélyeit. Ez azonban csak egy sejtelmes ötlet,
minek igazolása a kisérlettől függ. A mi magát a forditást illeti,
arról már elmondá véleményét a kritika. Megjelentekor a
Szépirodalmi Szemle igen derék és részletes birálatát
közölte. Elmondta, hogy a forditó egészben hathatósan
megközelitette föladatát, ha egyes helyeken kivánni valót hagyva
is, hogy eredetiét értelme minden redőiben fölfogta s s azzal meg
is tud víni, midőn nem sajnálja a fáradságot; párhuzamos sorokban
összehasonlitja azon helyeket, melyekben az eredetitől messze
elmaradt, kimutatja a nem eléggé szabatos jambusokat, a rhythmus
hiányát s nyelvtani tévedéseket. Mi még bátrak vagyunk hozzátenni,
hogy Greguss nem birta elég költőileg kezelni a nyelvet s a
legtöbbször még akkor is hiányzik nála a báj, midőn a legfinomabb
árnyalatokat vissza tudja adni;  aztán kitételei, sőt egyes
szavai is sokkal bölcsészetiebbek, hogy sem költőiek lehetnének s
nyelvtani különczségei majd mindig zavarják a stil méltóságát.

Fölülmulta-e Hegedűs elődeit, tökéletesebbet nyujtott-e vagy
nem? könnyedén nem merjük elhatározni. Egyszeri hallás után, csak
ugy emlékezetből, bajos igazságos összehasonlitást tennünk. Annyi
bizonyos, hogy Hegedűs jambusai igen is szabad jambusok, inkább
próza, s műforditói igényre, a szó valódi értelmében, nem tarthat
számot. De egy classikai mű forditása kivált olyané, melyben a
dictióra van legtöbb suly helyezve, nem könnyü föladat s
nehézségekkel küzdeni is érdem. Mi méltánylattal zárnók be futó
észrevételeinket, s megköszönnök Hegedűsnek azt a buzgalmát, melyet
e jeles mü szinrehozatala körül kifejtett, ha toldozásainak
barbarismusa nem hatna reánk oly kedvetlenül. Hegedűs szabadságot
vett Corneille gondolataihoz toldani egyet s mást a magáéiból. A
Pesti Napló ezt, mint megérdemlé, megrótta, izlési bűnnek
nyilatkoztatván. S ime a Hölgyfutár, ki az irodalmi bünök
védelmében oly con amore szokott lándzsát törni s jó
példával maga megy elől, felszólal mondván: hogy Shakespeare
bizonyos tekintetben elavult drámáin egész jeleneteket
változtatnak, igazitják jobbra-balra s ezekről még senki sem mondá,
hogy «bepiszkoló toldók». Nem vitatva,  hogy
mennyiben változtathatni s mennyiben nem valamely drámán a
szinrehozatal körülményeihez képest, csak azt kérdjük: szabad-e ugy
változtatni, hogy a mű szellemén s a jellemeken erőszakot tegyünk?
Shakespeare szinre alkalmazói, kiknek különben mi nem nagy barátai
lehetünk, legalább vonakodnak bántani a költő szellemét s inkább a
kihagyásokban tünnek ki. Hegedűs toldásai rontanak, kirínak a műből
és semmi körülmény által nem igazolhatok. A harmadik fölvonást
Diego szavai a legszebben végzik, midőn igy szól: «menj, kövesd
nyomom, harczolj, hadd lássa meg a király, hogy a mit Gormazben
vesztett, benned föltalálja;» mit ezután mint Rodrigo mond a
galamb-, oroszlán- és hazáról a mellett, hogy fölösleges, Rodrigo
nem is mondhatja, mert ő lovag és hős, ki nem szokott hetvenkedni s
épen e pillanatban inkább sötét elbusulás, mint kitörő lelkesülés
árad el kedélyén. Miket Chimène szerepébe toldott, azt Corneille
bizonyosan még szebben megtette volna, ha szükségét látja. – Hanem
ő alkalmasint ugy volt meggyőződve, hogy nem szükség az érzés és
helyzet minden árnyalatát szavakkal kisérni s bizni kell valamit a
szinésznőre is.

Ennyit a forditásról.

A mi az előadást illeti, azt nem sorozhatjuk a jobbak közé. E mű
fő ereje a szavalatban fekszik,  s ez szinészeink közűl
kevésnek erős oldala. Egyedül Jókainé szavalt szépen, a műhöz
méltón. Többször megtapsoltatott. Azonban ő sem volt az a Chimène,
a kit Corneille gondolt s minő szerepének mélyebb fölfogása s
tanulmánya után lehetett volna, a büszke és lángoló szerelmü
Chimène, a déli égalj szenvedélyével. Mind a mellett nem értünk
egyet azon szini referenssel, ki e szerepet Bulyovszkynénak (Donna
Uraque) szerette volna adatni. Bulyovszkiné az ily szerepekben
legkevésbbé van helyén; ő még nem birja a tragikumot s a
szenvedélyek erősebb nyilatkozatait.

Szigeti Rodrigó helyett, ki a lovagiasság eszménye, egy
közönséges szerelmest játszott. Szavalata csak két hangból állott:
siró sóhaj- s neki eresztett fölkiáltásból. Azt sem hagyhatjuk szó
nélkül, hogy Hegedűs toldásait különös előszeretettel emelte ki,
kivált a harmadik fölvonás végén csaknem a sugólyukra lépett s ugy
dörgötte el az oroszlány, galamb és haza tirádáját. Itt jól
eltalálta a hangot.

Fáncsi (Don Diegue) különös gonddal játszott, s hűn személyesité
a tehetetlenné vált aggot, de nem egyszersmind a hajdani hőst. A
romok nem mutatták eléggé, hogy mi nagyszerü volt az épület.

A többi szereplőkről nincs mit szólanunk,  elég ha
megemlitjük, hogy Hegedűs (Don Fernando) betölté helyét, s Tóth
(Don Gomez) szavalata sokat rontott. A csekély számu, de válogatott
közönség nagy tetszéssel fogadta a művet. A forditó kihivatott.

Örvendetes jelenség. 


HÁROM SZIN.



Eredeti vigjáték 4 fölvonásban. Irta Kovács Pál.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1853 május 18-án.

Meglehetős számu közönség gyült föl azon közönyhöz képest,
melyet drámai előadásaink alkalmával a közelebbi hetekben sajnosan
kellet tapasztalnunk. Jele, hogy az eredeti szinművek irányában
folytonos érdek és részvét nyilatkozik. A mű nem tett ugyan valami
nagy hatást, de megbukottnak épen nem mondhatni. A két első
fölvonás elég tetszéssel fogadtatott, s bár a két utóbbiban
meggyérültek a tapsok, mindamellett kevés unatkozott arczczal
találkoztunk. Mutatja, hogy a közönség némi elnézéssel viseltetik
drámairóink irányában, s műveikben mindent élvez, a mit csak
élvezhetni.

Minő eljárást kövessen ilyenkor a kritika? Nem volna-e üdvös
valamit tanulnia közönségtől s kiemelnie mindent, a mit bármi
tekintetben kiemelnie lehet. Ennél a jelen művet illetőleg semmi
sem volna könnyebb, ha nem  tartanánk attól, hogy ránk
illeszthetik e példabeszédet: mást beszél Bodóné, mikor a bor árát
kérik. – Ezzel csak ezt akarjuk kifejezni, hogy mind az, a mit e
vigjátékban kiemelhetni, épen nem komiko-drámai érdekü, hanem
valami egyéb s bizonyosan az irna rá legszigorubb birálatot, ki
följegyezné azon helyeket, melyek leginkább megtapsoltattak.

Paradoxonnak tetsző állitásunkat bebizonyithatni hiszszük.

A mű tartalma röviden ez:

Egy kisvárosi vendéglőbe egymásután négy nőtelen férfi száll
meg: Ősváry ügyvéd (Szigeti), Dr. Porhanyó (Tóth), Geldmann
kereskedelmi ügynök (László), Lentei huszártiszt (Feleki). A
vendéglős mindegyiknek elbeszéli, hogy Kádos Gerőnek (Udvarhelyi)
mily gazdag és szép leánya van. Mind a négyen házassági tervekkel
indulnak látogatóba, de a leányt nem találják honn, csak a
házgondviselőnőt Deborát (Kovácsné), kinek Geldmann és Porhanyó,
mint házikisasszony udvarolni kezdenek. A más kettő nevet rajtok;
ebből aztán kisül, hogy tévednek. Deborát mindegyik igyekszik maga
részére vonni.

Ezalatt megérkezik Kádas Gerő, Menyhért testvérével s három
leánynyal. A három közöl csak egy az övé, a más kettő testvéréé, ki
azt a tervet ajánlja, meghallván a leánynézők hirét, hogy maradjon
titok: melyek az ő leányai  s melyik az egyetlen örökös, mert csak
igy fognak a kérők szivök szerint választhatni. Gerő ur elfogadja a
tervet s miután Debora nem ismerheti meg gazdája leányát, mert már
tiz év óta nem látta s megnyugszik abban, mivel hitetik, hogy a
három közöl egyik se a házikisasszony, a titok biztositva van. A
leányok bemutattatnak. A kérők közöl kettő, Ősváry és Lentei,
csakhamar szerelmes lesz Róza (Bulyovszkiné) és Lilába (Komlossi
I.). A más kettő kiknél a pénz a fődolog, azon törik fe öket, hogy
kitalálják: melyik a valódi. Sehogy sem sikerül s midőn az utolsó
felvonásban Kádas Gerő háromféle szinü ruhában öltöztetett leányait
választás végett kiállitja, visszalépnek azon jó hiszemben, melyet
Debora erősitett meg bennök, hogy az egyetlen örökös, a gazdag
Kádas-lány, nincs a választandók közt. Ősváry és Lentei megmaradnak
választottaik mellett, kik Menyhért leányai. A valódi
házikisasszony Tini (Latkócziné) hajadon marad.

E vázlatból is látszik, mennyire nem tudott a különben
mulatságos helyzetekkel kinálkozó meséből drámai cselekvény
alakulni, Egyetlen személy sincs, ki szinműi értelemben cselekvőleg
hatna a fejlődésre. A bonyolódást egészen a korcsmáros és Kádos
készitik elő s gyakorolnak rá egész végig legnagyobb befolyást, mig
a vigjáték hősei szenvedőlegesen  viselik magokat A harmadik
fölvonásban tökéletesen be lehetne fejezni a művet; tehát épen ott,
hol a bonyolódásnak a legmagasb pontot kellene elérni s
egyszersmind előkésziteni a kifejlést. A cselekvény a harmadik
fölvonásban megáll s csak a mű végén ad némi életjelt. E
megállapodást szerző Debora tréfáival igyekszik feledtetni, s
valóban a nők közt Debora a főszemély, sőt benne és körüle látszik
összpontositva a mű komikuma, holott ennek a mese szelleme szerint
a kérők és leányok közti viszonyból kellene kifejlődni. Azonban ez
egészen mellőzve van s innen a cselekvény szálai természetes
szövődésökben megakadályozvák, s a három lány a cselekvény elébb
vitelére annyira szükségtelenül előállitva, hogy akár az utolsó
fölvonás végéig ne is lássuk őket s a vigjáték nem szenved csorbát,
sőt talán annyiban nyer, mennyiben megkiméli a nézőket legekvésbé
sikerült alakjaitól s azon nem igen nőies társalgástól minő
például: «Fölmelegithetném ugyan udvarlómat – mond egyik leány – de
nem szeretem a fölmelegitett ételt.»

Jellemekről nem lehet szó, legalább mi szinműben cselekvény
nélkül nem képzelhetünk jellemet. Ismert stereotyp alakok a szerző
beszélyeiből, hol ő azokat sokkal érdekesebben is tudja
fölhasználni. Szinészeink szorgalma mind a masquirozás-, mind a
játszásban igen  sokat tőn, hogy rajtok egy-két jól talált
vonást fölismerhessünk.

S már kérdeni fogják olvasóink: mi az tehát, mit e vigjátékban
élvezhetni? Mindaz, mi csupán magában nem szinmüi érdekü, például:
élczek, találó észrevételek, s ügyes czélzatok, s egy-két különben
mulatságos jelenet, melyek a műnek, mint egésznek, hátrányára
vannak.

Ugy hiszszük, igazoltuk paradoxonnak tetsző állitásunkat. Mert
megdicsérhetni-e vigjátékot azzal, hogy sikerült élczei vannak, mig
komikai jellem- és helyzetekben szegény? Ez épen annyit tenne, mint
kiemelni a drámában a szép lyrai helyeket, a nem drámai dictiot?
Vigjátékban a komikum nem az élczekben áll. Az csak másodrendü
dolog, s ugy alkalmazva, mint e jelen műben van, még ártalmas is.
Itt a személyek csupán azért látszanak élni, hogy elméskedjenek.
Mindegyik egy-egy Saphir, ki fölolvasást tart – s nem annyira
rajtok nevetünk, mint elmésségökön. S ez igen nagy baj; nem ugyan
az életben, hanem vigjátékban.

Az előadás a legjobbak közé tartozott. Különösen Szigetit kell
kiemelnünk, ki Ösváryt egész végig igen eredetileg adá, s belőle
érdekes alakot teremtett. A többi szerepek mind a legjobb kezekben.
Az egész személyzet kitapsoltatott s a darab szerencséje az
elmésségeken kivül leginkább a sikerült előadásnak tulajdonitható.



PÉNZ ÉS BECSÜLET.



Vigjáték 5 fölvonásban. Irta Ponsard,
francziából forditotta Országh Antal. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1853 május 25-én.

E mű méltán tesz oly nagy hatást Párisban. Ponsard a
classicismus hive, ki eddig csak tragédiákat irt s mindig a multból
vette tárgyait, közelebb lép az élethez, hogy korának Aristophanese
legyen. Érdekes jelenet. Ott, a hol nem rég egy magas állásu egyén
nyilatkozott igy: többre becsülöm az utolsó dobost, mint a
legnagyobb irót – egy az ó-világ tanulmányozásába merült költő
emelkedik föl s ajkán csendes mosolylyal, homlokán magas
gondolatokkal mély értelmü gunyt hallatt az uj világ phraseologiája
s becsületgőgje fölött, mely sehol sem oly otthonos, mint
Francziaországban.

Sárba tapodni eszmét és férfiakat, a kik tegnap még bálványok
voltak; a körülmények szerint cserélni meggyőződést; a corruptiót
ezer alakban gyakorolni; a könnyelmüség és gyalázatnak az elvek
szentségét kölcsönözni s  mindezt az ékesszólás csillogásaival
aranyozni meg: oly dolgok, melyeknek gyakrabban volt tanuja a
franczia közélet, se hogy társadalmi állapotára is mélyen ne
hassanak s ne idézzenek elő a családi életben is éles ellentéteket
az ugy nevezett világi becsület és valódi erkölcs közt. A becsület
keresztje a sziv fölött, s a kereszt becsülete a szivben nem élcz,
melyet a fájdalom humora pattantott ki, de tény, melyet Teste és
Praslin herczeg esetén kezdve annyi sok más igazolt.

E tragikus ellentétek komikai oldalát állitja elő Ponsard
vigjátékában s azon eszmét viszi keresztül rajta, hogy becsületes
embernek lenni kedvező körülmények közt olcsó erény, balsorsban
pedig majdnem lehetetlenséggel határos, de nem lehetetlen. Már az
első fölvonásban megtudjuk, mit akar a költő s miután egy egyszerü
mese bonyolodásán és kifejlésén nevettünk, megindultunk, s a
háttérben mintegy korunk tükrébe pillantánk, ugyanazon eszme zendül
meg lelkünkben utóhangkép.

A mű hőse egy gazdag fiatal ember, George (Feleki), ki magasztos
eszmékkel lép az életbe. Előtte a becsület bálvány. Mély
megvetéssel szól azokról, kik áruba bocsátják meggyőződéseiket,
vagy bárminő viszonyok közt haszonért föláldozzák a becsületet.
Követeli, hogy a becsületes ember a legnagyobb nyomorban
 se ingadozzék s később, midőn ő maga is
nyomorba jut, szigoru elveit feledvén, satyrája kezd lenni
önmagának. S e körülmények közé a becsület taszitja. Atyja tetemes
adósságot hagyott hátra. Az ő egész vagyona pusztán anyai örök,
melyet el kell vesztenie, ha atyja adósságait kifizeti. Erre ugyan
nem kényszeriti törvény, azonban tisztelvén atyja emlékét,
sajnálván hitelezőit, enged a becsület szavának. Szegény lesz, ki
csak ecsetére támaszkodhatik. S itt megnyilik az élet iskolája.
Szereti Mercier (Szentpéteri) gazdag bankár leányát Laure-t
(Komlóssi Ida) s viszont szerettetik. Az atya, a becsületrend
vitéze, nem ellenzi a viszonyt a örvend, hogy leányát ily derék
férfiu fogja birni, kit bárminő körülmények közt örömest választana
vejéül. Az ifju szaván fogja őt, egyszersmind értesitvén
körülményei változásáról. Az öreg szép phrasisok fedezete alatt
«becsületesen» kezd visszavonulni s megtagadja leányát. Laure, ki
különben szereti George-ot, atyjának engedelmeskedni akar s
ellenére testvére Lucile (Bulyovszkyné) gunyainak egy szép
phrasisban lemond róla s férjhez megy egy köztiszteletben álló
bankárhoz, kit nem szeret. Georgenak semmije sincs s valami
vállalathoz akar fogni. Atyja hitelezőihez fordul, kiket utolsó
fillérig kielégitettet s kik hálájokban szolgálatukat ajánlák vala
föl. Ezek is szép phrasisokban és jó tanácsok mellett 
megtagadják tőle a kölcsönt. Meghasonlásba jő magával nem tudja
türni a nyomort, nélkülözést: hivatalok után kérdezősködik,
melyekről azelőtt megvetéssel szólott s el akar venni egy gazdag
agg leányt (Miskolczi J.). Az örvény széléről barátja Rodolphe
(Szigeti), s Lucile, kibe belé szeret és szerelme fordulópontot
idéz elé kedélyében, vonják vissza egy estélyen, melyet ügyvivője
ad. A becsületes ügyvivő aztán kölcsönt szerez számára. Vállalathoz
fog, mely szerencsésen sikerül. Ezalatt Laure férje, ki pazar
jellemtelen ember, megbukik s magával rántja apósát is. Mercier
épen a legkomikusabb dühében tör ki veje ellen, ki oly józan oly
practicus, a költészetről annyira nem tart semmit és még is
megbukott, midőn George megjelen s nőül veszi Lucile-t.

Ime röviden a mese, mely mikép Ponsardnál mindig, egyszerü s nem
gyönyörködtet szinpadi csinyekkel s mesterségesen szőtt
bonyodalmakkal. Ponsard a franczia szinköltészetben reactiót jelent
az elfajult romantikai iskola ellenében. Ő elvetette a cselekvény
megriadt folyamát, mely eseményt eseményre halmoz, erőszakosan vagy
véletlen old és személyeit bészélni se hagyja, hanem űzi őket, hogy
minél sebesebb gőzerővel vonják a cselekvényt – csattanásra. Ő
jellemeket, szenvedélyt akar festeni, biztos fejlesztő  mozgásban,
a kor erkölcseit föltüntetni embereiben, eszmét lehelni a mű belső
életeül s nyelv és dictio bájával is kiemelni minden
mozzanatot.

E művében is megtaláljuk mindezt. Mily finom komikum a jellemek-
és helyzetekben, minő lélektani mozzanatok, mennyi könnyüség és erő
a kidolgozásban, és kellem s elmésség a párbeszédekben, s minő
gazdag szellem, költői kedély s derült humor ömlik el az egészen! A
genius nyomát érezzük mindenütt.

Azonban önkéntelen kérdenünk kell:

Vajon jellemekben nyujt-e e mű élesen kijelölt egyéneket, a
minőket mi drámai müvészet remekeinek hiszünk?

Vajon midőn korunk erkölcsi phraseologiáját gunyolja ki, nem
lesz épen akkor ő maga is mint drámairó egy kissé phraseolog, mert
többet ad a dictiora, mint szükség, s kelletén tul töm meg majd
minden jelenetet maximák- s irányczikkekkel.

Vajon az eszme, mely az egész műven átvonul, nem uralkodik-e
korlátlanul, egészen a görög tragédiák fatumához hasonlón a
személyek fölött és sorsukat nem ez határozza-e el inkább, mint
drámailag szabad akaratjok. S épen ezért nem úgy látszik-e, mintha
a cselekvény az eszméből merülne föl s nem ellenkezőleg s ez által
a drámai erő és illusio egy része veszendőben volna? 

Kérdések, melyeket nem mernénk a műre nézve kedvező
szempontokból vitatni. Nem is szükség. Ponsardot rég ismerjük
iskolája hibái- és szépségeivel. A classikus költő nem szokott
egyént adni, csak typikus alakot, dictiókkal szeret jellemezni;
személyeiben inkább a kort tükrözi vissza s az eszméket testesiti
meg. Im itt egymással szembetéve a két franczia rendszer. Nem áll-e
felettök Shakespeare elérhetlen magasban?

A mű nálunk is nagy hatást tőn, mit elősegitett az előadás. Uj
darabot rég nem játszanak a szinészeink ily szorgalommal s
összevágón. A szerepek is jól valának kiosztva. Sajnáljuk, hogy
hely szüke miatt az előadásról nem szólhatunk bővebben. Legyen elég
Szentpéterit, Szigetit, Bulyovszkynét, Komlóssi Idát kiemelnünk.
Feleki is megállta a helyét.

Közönség nem nagy számmal. Néhány jelenet és sok mondat
lelkesülten megtapsoltattak.  


1855







A MÁRVÁNYHÖLGYEK.

Dráma 4 fölvonásban előjátékkal, énekkel és
zenével. Irták Barrière és Thiboust. Francziából fordította
Csepreghy Ferencz. Zenéjét szerzette D. F. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1855 július 20-án.

Sokan azt mondják, hogy két féle költészet van: egyik, melyet a
kritikusok és tudósok dicsérnek; másik, melyet a világfiak és
nagyközönség. Amaz a halhatlan költészet, mely mindig untat; ez a
halandó költészet, mely mindig gyönyörködtet.

Szegény halhatatlan költők, ki irigyelné a ti sorsotokat! Minő
hideg, minő nyomorult e halhatatlanság. Műveiteken elalszik a szép
hölgy, ásit a világfi, meg nem illetődik a tömeg, legfölebb bámul
benneteket oly föltétel alatt, hogy többé nem alkalmatlankodtok.
Ott feküsztök a könyvtárban, szépen bekötve, illetetlenül. Csak a
kritikusok jönnek hozzátok, nem azért, hogy gyönyörködjenek, hisz a
tagadás és guny, a kiaszott sziv és rideg értelem e szánalomra
méltó képviselői nem tudnak gyönyörködni, hanem, hogy kommentárokat
irjanak rólatok,  föl nem található szépségeket fedezzenek
föl bennetek s elhitessék a világgal, hogy nagy költők vagytok. A
közönség szivesen elhiszi és folyvást unja magát. Csak a tudósok
emlékében éltek, kik megirják életrajzotokat, betöltik neveitekkel
az irodalomtörténet lapjait s érczemléket inditványoznak sirotokra.
A közönség ujra mindent hisz, örömmel fizet s már most nem is unja
magát, hanem olvassa és bámulja, műveitek helyett, az aranyos
sirverset, a pompás érczemléket.

Boldog halandó költők, ki ne irigyelné a ti sorsotokat? Ti nem
szorultatok a kritikusok és tudósok fáradozásaira. Műveitek nem a
könyvtárakban és nem illetetlenül hevernek. Minden szép hölgy oly
mohón, oly kiváncsian csügg rajtatok, hogy néha férje-, gyermekei-
vagy kedveséről is megfeledkezik. A világfi örömest föláldoz
értetek egy estélyt, hol talán unná magát s még egy légyottot is,
ha történetesen imádottjával szakitani akar. A nagy közönség tapsol
s egymás kezéből tépi ki könyveiteket. Tietek az élet öröme, tietek
minden; a papir, a mennyit csak beirhattok; a pénz, a mennyit csak
beseperhettek; a nap, a mennyit csak leélhettek. Tietek minden,
kivéve a halhatatlanságot, az ércz siremléket, a kritikusok
magasztalását, az irodalomtörténetirók phrasisait, melyek bizonyára
nem irigylésre méltó dolgok. A választás nem nehéz s 
alkalmasint innen van, hogy annyian választják a második szebb
pályát, hogy annyi a halandó költő s oly kevés a halhatatlan.

De vajon igaz volna-e mindez? Nem tudom. Legalább igy beszélik.
Én se többet, se kevesebbet nem tudok, mint azt, hogy a költészet
csak egyféle lehet: a valódi, s bár ne dicsérjék a kritikusok és ne
tapsolja meg a közönség, mégis költészet marad s bár ne tapsolja
meg a közönség és dicsérjék a kritikusok, még se változik át nem
költészetté. Voltaire elég tudós és genialis ember volt és
Shakespearet izléstelen parasztnak nevezte, mégis Shakespeare
mindeddig a legnagyobb drámairó. «KOszorukkal fojtotok meg» –
kiáltá Voltaire egyik drámája adatásakor a lelkesült párisi népnek,
mégis Voltaire gyönge drámairó. Az kritikus sokszor csalódik, a
közönség még többször. Mit bizonyit ez? Azt, hogy valamely költői
mű értékét nem lehet a kritikusok és közönség tapsaitól
fölfüggesztenünk, hanem éreznünk, itélnünk kell a magunk szive és
eszével is s mindenek előtt megvizsgálnunk: vajon nem előitéletek
vezetik-e félre a kritikusokat, vajon nem oly indokok lelkesitik-e
a közönséget tapssal, melyek kivül esnek az æsthetikai gyönyör
határain?

Sok mű roppant tetszésben részesül a nélkül, hogy műbecse volna.
Mi ennek az oka? Sok minden. Először is az, hogy a szerzőnek, ha
 nincs is elég költői tehetsége, de sok
ügyessége és eszélye van s művének oly alapeszmét választ, mely a
közönséget politikai vagy társadalmi szenvedélyeinél fogva leigézi.
Hány mű köszöni szerencséjét valamely hevesen vitatott politikai
kérdésnek, valamely társadalmi forrongásnak, valamely helyi
érdeknek! A taps elhangzik, a mű kimegy a divatból, mint akármely
frakk, kabát vagy kalap. De nincsenek-e művek, melyekben hiányzik
mindez, költői becsök sincs s mégis nagy tetszésben részesülnek?
Vannak, az úgynevezett par excellence gyönyörködtető művek,
melyek ép úgy elmulattatják az embert, mint domino, billiárd, egy
vidor társaság kellemes fecsegései és pletykái, egy álarczos bál
vagy épen orgia izgalmai. A költő, minthogy nem tudhatni a közönség
æsthetikai érzéseire, másnemü érzéseit veszi igénybe; vagy ha tud
is, nem akar, mert igy több sikert, több tapsot, több jövedelmet
remél. Ha a lélektan, a természetes fejlődés alapján nem tud mesét,
cselekvényt alkotni, mely a szellemhez szóljon, alkot olyat, mely a
képzelődést megvesztegetve a kiváncsiságot kelti és fokozza föl; ha
nem képes meghatni, megborzasztani igyekszik; ha kedélyünket nem
emelheti, nem épen dicsérendő hajlamainkat izgatja; ha nem bizik
jellemei- és párbeszédeiben, a diszitmények-, jelmezek- és
tánczosnőkbe veti reményét; egyszóval: ha  lelkünkre
és szivünkre nem számithat, számit szellemi restségünk- vagy
érzékiségünkre. Az ily ügyesség sokat pótol, bár nem pótolhatja a
költészetet; az ily ügyesség sikert arathat, de azért nem lesz
költészet. Azonban bizonyos pontig senki sem veheti rossz néven a
közönségnek, ha ily műveken jól mulatja magát. A közönség nagy
része nem annyira élvezni, mint szórakozni jár a szinházba:
menekülni akar a szalon unalmai-, a dolgozószoba fáradalmaitól.
Miért ne mulasson? valóban miért ne, ha befizetett. Mi rossz van
abban, ha az ember mulat, kellemes izgatottságba jő: például, ha
dominózik, billiárdozik vagy részt vesz egy vidor lakoma tréfáiban;
ha mosolyog, ha megborzad, mert egy kellemes vagy kellemetlen
botrányt, pikant bonmot-t, bizarr adomát hallott. Én részemről soha
sem tudom hibáztatni a jól mulató embereket, de ha a jól mulató
emberek közül valaki azt mondja, hogy e mulatság a költészet élve,
kissé boszankodnom kell s azt mondanom, mindez nem költészet, hanem
mulatság, vagy legalább nem a költészet mulatsága, mely a lelket és
szivet veszi igénybe, hanem sok más egyébé, melyeket hosszas volna
előszámlálnom.

E talán nagyon is érzékeny gondolatokat a nagyon is érzéketlen
Márványhölgyek keltették föl bennem. Szerzőjök azon
nyolczszáznegyvenhárom élő franczia drámairóhoz tartoznak,
 kik – mint Planche oly találóan megjegyzi
– éjet-napot összetesznek, szünet nélkül dolgoznak és mindennap uj
művet dobnak ki a vásárra s kiket egyedül az oly siker reménye
vezet, mely nyereséget hajt. E mű Párisban roppant tetszésben
részesült. Vajon tulajdonithatni-e a nagy sikert költői becsének?
Nem. Ha csak egy futó pillantást vetünk a franczia lapok- és
folyóiratokba, látni fogjuk, hogy a roppant tetszés okai épen olyan
nemüek, minőket az elébb emlitettem: bizonyos helyi körülmény és
igénybe vétele a közönség æsthetikai, de oly érzéseinek, melyeknél
fogva a sikerre a legtöbbször bizton számithatni.

A dolog igen egyszerü. A Márványhölgyek a Kaméliás
hölgy nélkül soha se részesült volna oly nagy tetszésben.
Barrière és Thiboust kizsákmányolták a Dumas fia szerencséjét, ki
ezelőtt pár évvel a fentebbi czim alatt egy regényt s később drámát
irt. Dumas fia, kitől szinpadunkon még egyetlen dráma sem fordult
meg, legtehetségesebb az ifju franczia drámairók közt, s ha nem is
nagy, de reményteljes költő. A Kaméliás hölgy-nek minden
hiánya mellett sok érdeme van. E mellett már tárgyánál fogva nagy
hatást kellett előidéznie. A költő egy «femme perdue»-t rehabilitál
és eszményit. Ezt régebb is tették a franczia költők, de egyik sem
annyiszor s annyi sikerrel, mint Dumas fia, kinek Diane de
Lys,  Le Demi-Monde czimü művei is ezen
eszme körül forognak. Ez a franczia viszonyok, különösen a franczia
költők és művészek élményeiből foly, mire nem árt egy futó
pillantást vetnünk.

A francziáknál a két utóbbi században, ha egy iró vagy művész
tehetsége által kiemelkedett a tömegből, tüstént tagja lett az
ugynevezett jó társaságnak. Akkor, ha nem is összeolvadva, csak
megkülönböztetve és nem szétválasztva volt a társadalmi és irodalmi
fensőség. Egyik a másikra hatott s a költők jó társaságnak kivántak
tetszeni, köréből meritettek lelkesülést, vettek tárgyat és mintát.
A politikai körülmények szétválasztották e két kört, szakadás
állott be az irodalom és az ugynevezett jó társaság közt, mely
utóbbi nagyon is kezdé megtisztitani magát s azt hitte, hogy a zárt
ajtók és ablakok által az uj eszmék hőseivel, magukat az uj
eszméket is kizárja. A jó társaság elvonultabb, kizáróbb, komorabb
és kétkedőbb lőn s elveszté régi befolyását. Azonban helyébe egy uj
alakult, különböző elemekből összeállitva, melyet az elfogult vagy
felületes vizsgáló könnyen a réginek vehet vala. Az ifjuság, a zaj,
ünnep, mulatság és szépség kedvelői, a független egyéniségek, a
könnyelmü világfiak másutt kezdettek keresni, mit a jó társaságban
már föl nem találhatának. Hozzájok csatlakoztak  a költők,
irók és művészek, kiket semmi kötelék nem csatolt többé a jó
társasághoz s kik alig ismerve más törvényt, mint képzelmüket, igen
jól találták magokat e körben, melynek csakhamar hangadóivá váltak.
S minő nők kezdették itt játszani a főszerepet? Oly hölgyek, kik
szépségök, eszök, művészetök által kárpótolni hitték azt, mivel
ritkán birtak: a jó származást, a tiszta multat, a szeplőtlen jó
hirt. A régi pogány világ kicsiny és bizarr kiadása látszék
megujulni, oly világ, hol a «domum mansitat, lanam fecit» az anyák
és nők kötelessége lőn, a fény, pipere, művészeti élvek, a
szellemdus férfiak hódolatai pedig a courtisane-oknak jutottak
osztályrészül. Innen a franczia költők hajlama ily nőket venni
tárgyul, tanulmányozni örömeiket és nyomoraikat, elfödni
gyalázatukat, pártjukat fogni és rehabilitálni nem keresztyénileg a
szánalom és bocsánat érzéseihez folyamodva, hanem büszkén,
merészen, követelőn és hirdetve, hogy az igaz szerelem egy
pillanata képes tisztává varázsolni egy egész kicsapongó,
meggyalázott életet. – E költői paradoxonnal régebb is foglalkoztak
a franczia költők, de törekvésöket nem koszoruzta eléggé népszerü
siker. – Dumas fia kivivta a koszorut. A Kaméliás hölgy épen
az, mi Manon, Marion, Bernarette, de a szini optikán, e nagyitó
üvegen, melyet a költő jól alkalmazott, megszépült  s belopta
magát a képzelődésbe. A közönségben igen sok nő volt, a ki képmását
látta benne. Midőn azt mondja féltékeny kedvesének multját
illetőleg: «Ugy hiszem, oly férfiut választottam, ki elég magas
szellemmel bir, hogy engem megértsen;» midőn egyik barátnéja
halálos ágyára hajol s e bibliai szavakat susogja fülébe: «Neked
sokat meg lehet bocsátani, mert sokat szerettél»; sok nőnek
lelkesülnie kellett, mert e szavak titkos gondolataik- és
határozatlan vágyaiknak feleltek meg. A költő a párisi nővilág nagy
részét elbájolta, mert gyöngeségének hizelgett, mert botlásait
eszményité.

Később más körü nők is szorgalmas látogatói lőnek e műnek, a női
kiváncsiságnál fogva s izgatva bizonyos zavart és bizarr érzéstől,
mely a rendes viszonyból ismeretlen tájak felé vonja a szivet,
óhajtva szihatni pillanatra e költészet meleg és egészségtelen
legét, vágyva látni e veszélyes tündéreket, kiknek bájai és
csábitásairól annyi magasztalást hallottak férjeik és
testvéreiktől. A mű sikerét, a költő tehetségén kivül, nagyban
elősegité a nővilág rokon- és ellenszenve, hálája és bosszuja,
kiváncsisága és szeszélye. Azonban számos tiltakozás is kezdett
fölszólalni a gyalázat és bün e dicsőitése ellen. Sokan megtagadták
a hüséget és igazságot e műtől s hihetlennek tartották, hogy egy
meggyalázott  bünös sziv oly tisztán és feláldozóan
szerethessen. Sokan mérgelődtek e merészségen s a mű ellen
lázitották a közvéleményt. Önként fölmerült az az eszme, hogy jó
volna a Kaméliás hölgy-nek ellendarabját megirni,
rehabilitálni a becsületes nőket a nem becsületes nők ellenében,
fölmutatni egy ifju embert, egy művészt, hogy mint alacsonyul le,
mint hasonlik meg, mint vesz el, mert gyöngyöt keres a szeméten és
talál szemetet gyöngy nélkül. Igy született meg a
Márványhölgyek czimü dráma, mely csaknem oly tetszésben
részesült, mint a Kaméliás hölgy, noha költői becs
tekintetében tőle messze marad.

Ime a tetszés titka, mely kivül esik az æsthetikai gyönyör
határain. Bizonyos esemény, bizonyos helyi körülmény, bizonyos
szerencsés időpont ügyes fölhasználása képes bármily gyönge művet
ünnepeltté tenni. A franczia közönség egy része azt hitte, hogy
elégtételt nyert, a másik izgalmat talált abban, ha ma az ellen
tapsolhat, mi mellett tegnap tapsolt. De a roppant tetszésnek még
más oka is van. E mű épen ugy elmulattat valakit, mintha valamely
nem épen tisztességes helyen keresne szórakozást. Barrière és
Thiboust nyilt, őszinte szabadszáju emberek, kik ridegen, költői
fátyol nélkül tárnak föl előttünk mindent s hatni akarnak buja
hajlamainkra. Hogy-hogy, hisz a mű nagyon erkölcsös irányu? Épen az
a  baj. Én régebben ösztönszerüleg sohasem
éreztem rokonszenvet oly emberek- és költőkhöz, kik sokat beszéltek
az erkölcsről. Most némi tapasztalat nyomán alig állhatom őket s
azt hiszem, hogy Rousseau soha sem mondott igazabbat, mint akkor,
midőn azt mondá: «Midőn az erény elhagyja a szivet, az ajkakra
menekül.» A franczia költők némelyikét nagyon megszállotta az
erkölcsösség. Nem árt kétkedni az erkölcsösségben. A költészetben
az erkölcsösség maga a költészet, tiszta és költői felfogásu az
életnek, embereknek és viszonyoknak s biztos költői
igazságszolgáltatás, melyet a világrend kényszerüsége parancsol,
azaz a valódi keresztyén világnézet, melyet se a tudomány, se a
pietismus, se a hypocrisis, se az előitélet tévedései be nem
mocskolták. S ennek a költői mű compositiójában kell nyilatkozni s
nem phrasisokban, bensőleg müködnie s nem mázkép reá kenve. Némely
franczia költő vagy látszólagos erkölcsi nézeteket véd, vagy
erkölcsi irány örve alatt jogot tulajdonit magának a
szemtelenségre, jól tudván, hogy ezen mindenki mulat, mig amazt
elfeledi. Az erkölcsi irány, a fenhangzó phrasisok daczára a
Márványhölgyek nem annyira ellen, mint mellékdarabja a
Kaméliás hölgy-nek. Dicsőitve vagy alázva, megkoszoruzva a
szerelem, vagy megbélyegezve a gyalázat által mindig csak a
courtisanet látta a párisi nép,  mindig csak a halvány
veszélyes alakot, ki hatalommá emelkedett, ki miatt a költők
összevesztek s előszeretettel tárták föl botrányait, melyek mindig
mulatságosak, legyen bár az alapeszme mellette vagy ellene s az
legyen művészettel vagy művészet nélkül földolgozva. A botrány
bárminő alakban hatást idéz elő.

Valóban a Márványhölgyek nem érdemelték azt a nagy
tetszést. E műnek igen csekély költői becse van, bár némi
ügyességet nem lehet tőle megtagadni. Cselekvénye alapjában
elhibázott, jellemei nem drámaiak. E mellett a költők az alapeszmét
inkább csak érintik, mint beléje hatnak és kifejtik. Ugy látszik,
nem volt más czéljok, mint kizsákmányolni Dumas fiát, pikáns
erkölcsi predikácziót tartani s beszerezni annyi pénzt, a mennyit
csak lehet.

Az előjáték kétezer évvel történik a dráma előtt. A költők
Görögországba vándorolnak, hogy a párisi courtisanet, Marcot,
Aspasia, – a párisi szobrászt, Raphaelt, Phidias mellé állithassuk.
– Phidias három szobrot készit! Aspasiát, Phrynét és Laist a gazdag
Gorgias megrendelésére, azonban az elkészült szobrokat nem akarja
kiadni, – mert beléjük szeretett. «Lais, Aspasia, Phryne!» – kiált
föl «hölgyek vagy szobrok, én titeket szeretlek. Vésőm második
életet adott nektek, halhatlanokká tett. Éljetek és szeressétek,
legyetek enyéim, mint én tietek vagyok, máséi nem lesztek, a
 művész teremtményeit, a lángelmét és
szerelmet megvenni nem lehet.» De Gorgias áll jogszerü követelése
mellett, őröket hozat, hogy a szobrokat elvitesse. Ekkor Diogenes
azt inditványozza, hogy adja elő mindenik fél igényét és
határozzanak a szobrok. Phidias elő áll s igy szól a szobrokhoz:
«Lais, Aspasia, Phryne, éltetöket nekem köszönitek és én szeretlek
titeket, szegény vagyok, ti vagytok mindenem. Maradjatok nálam.» A
szobrok nem mozdulnak. Most Gorgias áll elő s elkezd gazdagságával
kérkedni. A szobrok feléje hajolnak és mosolyognak. «Rátok ismerek
szivtelen hölgyek, ilyenek voltatok, ilyenek lesztek» – mormolja
Diogenes s lefekszik aludni.

Jules Janin a következőket jegyzi meg az előjátékról: «E dráma
el lehetett volna a görög keret nélkül is. Phidiasnak, Laisnak,
Diogenesnek nincs helyök e szatirában. Nem kell vala a régiekhez
nyulni, midőn az ember oly csekély ujkori; nem kell vala görögöt
beszélni, midőn az ember oly keveset mond francziául.» Azonban a
franczia kritikusok e mű legnagyobb hibáját mellőzik. S ez az, hogy
a hős épen nem drámai vagy tragikai személy. Szegény Raphael, a te
szerelmed nem szenvedély, hanem monománia. Bukásod meg nem rázhat,
csak szánalmat kelt, melyet, ha őrültségedből kigyógyulnál, ha
halálos álmodból fölébrednél, bizonyára nem köszönnél meg. S te
Marco, te  szörnyü hölgy vagy, mert nincs benned
annyi bármily bünös szeretetreméltóság, hogy egyetlen férfiut is
semmivé tehess; nem foghatjuk meg, mikép tetted semmivé szegény
Raphaelt is. Nagyon szörnyü vagy és még sem vagy szörnyü, mert
szörnyüségedet nem hihetjük; lehetnél bünösebb, rosszabb, de igy, a
hogy a költők elé állitottak, nem vagy nő, nem vagy courtisane,
igazán márványhölgy vagy. Raphael egyébiránt derék fiu, ki egy
Páris melletti mulatóhelyen őszintén beszéli el Desgenais
barátjának, hogy minő boldog: jó anyja van; szobrai közül megvett
egyet a kormány s tizezer francot tőkésitett; műterme pompás,
hálószobája kicsiny egy kis ablakkal, keletnek. De a ligetben
nemcsak ő és öt barátja mulatnak, hanem Aspasiák és Laisok, az
Alcibiadesek és Gorgiasok egész társasága. Egyik közülök Marco, egy
szép művésznő, – szörnyü asszony, fölkaczag Raphael naiv
vallomásain. Hihetőleg semmivé akarja tenni boldogságát, elkölteni
tizezer francját, noha ez utóbbira aligha szüksége van, mert
udvarlója Ferenc gróf, nagyon gazdag. Raphaelt a társaság meghivja
ebédre; Marco karját ajánlja föl, barátja hiába inti; Raphael ott
marad s természetesen belészeret e szörnyü asszonyba. Legalább a
második fölvonásból ezt sejtjük, Raphael műtermében ül s igy kiált
föl: «Ó Marco, Marco! vészes syrén,  megfoghatlan teremtmény,
kinek szeme mosolyog és körmei a szivet marczangolják. Beszél
veled, nyájasan édeleg és szive? Oh Marco, hol a szived?» Ugy
látszik, Raphael épen nem táplál illusiókat kedvese felől, de azért
mégis szereti. Hiába inti anyja s barátja, ki neki a következő
tanácsot adja: «Ha épen szeretni akarsz, szeress falusi leányt, ki
sohasem volt Párisban, vagy szeresd házmestered leányát, ha
énekiskolába nem jár; szeress varróleányt, ki hamisan énekel, de
igazán szeret, ki egész héten keblén hordja az ibolyát, mit
vasárnap együtt szedtetek és boldog lehetsz; de ha Marcót szereted,
véged van.» Raphael mégis szeret, noha becsületére legyen mondva,
kissé ingadozik. A vihar egy paraszt leányt hajt be a műterembe, az
anya és barát azt hiszik, hogy az épen jó nő lesz Raphael számára.
Raphael is osztozik a szép tervben, de a szörnyü Marco épen akkor
küld egy levelet hozzá, Raphaelnek menni kell és elmegy. A boldog
szerelmesek hat hetet töltenek együtt egy nyári mulató lakban, de
Marco unni kezdi, vagy jobban mondva egészen megunta az idylli
életet. Legalább a harmadik fölvonásból ezt sejtjük, Raphael
bokrétát hoz kedvesének, melyet az az asztalra dob s oly gorombán
bánik szegénynyel, hogy az ember vére föllázad, nem a gorombaság
miatt, hanem hogy a jámbor szobrász mindezt türi, sőt a
legföláldozóbb,  legnevetségesebb szerelemmel viszonozza.
Még az nem elég. Raphael a türelem és szerelem valóságos vértanuja.
Frense gróf paczkázásait is eltüri s csak azon busul, hogy Marco
ujra Frense gróf karjaiban akar unatkozni. Azonban mindent ő sem
türhet el. Ideje már, hogy megőrüljön. Eltávozik. Ekkor Marcót épen
látogatóba jött barátnéi azzal kezdik faggatni, hogy Raphael oda
hagyta s alkalmasint azon paraszt leányát, ki a vihar elől
műtermébe menekült s kit anyja a házhoz fogadott. Marco hiába
erősiti, hogy épen az ellenkező történt. Fogadásra kerül a dolog,
Marco győzni akar. «Oh még nincs vége – kiált föl – majd meglátjuk,
hogy ki győz, Marco-e vagy a szende ártatlanság. Nem szenvedhetem a
leányokat, ők is gyülölnek engem. Utálom a vászonszoknyás
ártatlanságot.» Az eltávozott Raphael épen belép. Marco megörvend,
mert megnyeri fogadását. De Raphael nem távozott volt el, sőt az
oldalszobában hallgatózott. Most már ő lesz goromba, megutálja
Marcót, őrjöngeni kezd s haza megy meghalni. A negyedik fölvonás
nem egyéb, mint Raphael halála. A megbánás és fájdalom lázrohamai
közt meghal az ártatlan parasztleány ápoló karjaiban. Épen, midőn
behunyja szemét, nem tudni miért, megjelenik Marco. Desgenais azt
kérdi tőle: «Raphaelt keresi ön? Ott van!» – s a halottra mutat.
Marco felsikolt. «Csöndesen,  a mellékszobában anyja
alszik» – szól Desgenais s a függöny legördül.

Ime a különben szomoru történet, melyben semmi drámai, semmi
tragikai nincs. Hogyan is lehetne Raphael drámai, tragikai személy?
Hiszen akkor érdeket kellene maga iránt gerjesztenie s oly
tulajdonokkal birnia, melyek vonzók vagy megdöbbentők. Ő csak
szánalmat gerjeszt, a mi a tragikai érdeknek épen ellenkezője. A
tragikai személy vonz vagy megdöbbent s midőn szenvedélyei
vakmerőségre, tévedésre vagy bünre vezetik, aggódunk érte, midőn
fölidézte maga ellen a nemezist és megbukik, a nélkül, hogy
eltörpülne, megrázkódunk, talán könyezünk, de egyszersmind
megnyugszunk, ennek igy kellett történni; mert igy kivánta a
világrend és kedélyünkben semmi ingerlő, semmi fájó dissonantia nem
marad hátra; mert fölindulásunk, a megnyugvásban ringatózik;
Raphael téved, de tévedése, a mint a költők előállitják, nem a
szenvedélye, hanem a monomániáé. Indokolja-e valami Marco iránti
szerelmét? Nem. De a szerelmet lehet-e, kell-e indokolni? Ugy nem
lehet, mint azt, hogy kétszerkettő négy, de ugy lehet, a mint az
élet bizonyitja s a mint a költészet kivánja. Legalább fölfoghatóvá
lehet tenni, mint tette minden valódi költő. Ellenkező esetben oda
minden költői hatás. Miért ne történhetnék meg például, hogy valaki
meglát egy szép leányt az  utczán, belészeret s bár soha sem
szólt vele, soha sem láthatta többé, bujában főbe lövi magát érte?
Mi van ebben lehetlen? A tett oka lehet lélekbetegség, lázroham
vagy akármi, mit az orvosok kimagyarázhatnak. De próbálja meg
valaki az eseményt tragikummá dolgozni föl, nevetséges lesz. Igy
minden halál, minden szenvedés tragikaivá válhatnék és semmi sem
volna könnyebb, mint tragikai hatást idézni elő, a mi annyira
nehéz. Azonban, hogy Raphael nem válhatik tragikai személyé, annak
nagyrészt Marco az oka. Hogy érdekelhetne bennünket Raphael
szerelme és bukása, midőn Marco ugy van rajzolva, hogy nem
érthetjük Raphael szenvedélyét? Ez a Marco szörnyü egy nő, nem
azért, hogy rossz, lehetne rosszabb, csak volna valamely oly
tulajdonsága, a mi férfiut őrültté képes tenni. Valamely férfiu
tiszta, áldozó szerelmét bünös s talán több mint bünös, hitvány nő
iránt indokolni nehéz, de nem lehetlen s még tragikumra is
alkalmas. Az életben ez néha megtörténik s a költő erős
phantasiával, mély lélektani eljárással megfoghatóvá s talán költői
hatásuvá is teheti. De hogy költői műben oly csábitó nő
szerepeljen, kinek szépségén és ékszerein kivül nem hogy bármi
szempontból becsülendő, de ingerlő és megdöbbentő tulajdonai
nincsenek s tele a legundokabb vétkekkel; az a legköltőietlenebb
gondolat, mi csak lehet. És Marco  ilyen és Marco még sem
ilyen. – A szerzők oly szörnyüvé akarják tenni, a milyen nő nincs
és mégis Marco nem oly szörnyü. Jelleme fejlődésének csak három
mozzanata van: egyik midőn Raphael boldogságán fölkaczag, másik
midőn reá un, harmadik midőn fogadásból ujra vissza akarja
hóditani. A többi szörnyüsége nem előttünk történik s igy nem
drámai, az elébb emlitettek pedig, melyek előttünk történnek, oly
kevéssé vannak fejlesztve, marquirozva, hogy inkább ráfogás, mint
jellemzés. Untalan halljuk a többi személyektől, hogy milyen
szörnyü nővel van dolguk s előttünk hallgatag, mozdulatlan szobor
áll – egy valóságos márványhölgy.

E két személy, minden más segély nélkül képes volna semmivé
tenni akármely művet. Miért szóljak hát magáról a cselekvényről,
mely nélkülözi a drámai fejlődést s nem egyéb, mint tableauk
összefüzése? Miért emeljem ki a többi személyeket, kik közül csak
Desgenaisre forditottak a költők némi gondot? E derék journalista
elég elmés erkölcsi leczkéket tart ugyan, de oly kevéssé foly be a
drámai cselekvényre, hogy nélküle is lepereghetne az egész szomoru
történet. Hát az előadásról mit mondjak? Nálunk e mű nem idézett
elő oly nagy hatást, mint Párisban; talán mert erős idő volt s gyér
közönség jelent meg, talán azért, mert bennünket a courtisane-ok
miatti  pör kevéssé érdekelhet, talán mert az
előadás bágyadt volt. Marcót Bulyovszkyné adta. Rosszul játszott s
költőktől elrontott szerepet költőileg fölfoghatatlanabbá tette.
Valaki azt beszélte nekem, hogy Bulyovszkyné akaratból játszott
rosszul, a mire igen fontos és méltánylandó okai voltak. Én nem
tudom, nem hiszem, s ha ugy volna is, nem tartoznám se tudni, se
hinni. Elég az hozzá, hogy Bulyovszkyné rosszul játszott, a mit
rosszul tett, mert Bulyovszkyné tud jól is játszani. Egressy
(Desgenais) alkalmasint nem akart rosszul játszani, nem is játszott
rosszul, de szerepébe önthetett volna több gunyt és több finomságot
s kalapja lehetett volna divatosabb. Egyébiránt a divatban én nem
lehetek illetékes biró. Komlóssy Ida (Mari) mindent megtett, a mit
lehetett, de arról nem tehetett, hogy szerepe annyira naiv volt.
Feleki (Raphael), Bolnai (Fresne gróf) is jól akartak játszani.
Bocsánat, hogy csak oly félvállról s oly indokolatlanul birálok,
mintha divatlapjainkat venném példányul. De az embernek nem nagy
kedve lehet oly mű előadását fejtegetni, mely művészeti szempontból
nem érdemli meg az előadást. Hadd muljék el tőlem most e keserű
pohár s hadd üritsek ki egy más keserü poharat; hadd biráljam a
birálókat.

Nem a szinbirálókat akarom birálni, se az én birálóimat, kik a
Budapesti Hirlap-ban közölt s lyrai költészetünket illető
czikkeimre  a Divatcsarnok-ban epigrammokat, a
Sonntagsblatt-ban pedig élczeket szórnak ellenem. S itt csak
azért érintem e tárgyat, mert belőle egész polemia fejlett ki s bár
nem vettem részt benne, sokan azt gondolhatják, hogy én, ki elég
merész vagyok véleményemet másokról kimondani, nem vagyok elég
türelmes a mások rólam mondott véleményeit meghallgatni. Kénytelen
vagyok kinyilatkoztatni, hogy én igen jól tudom, mi az irónak joga
és kötelessége. Nekem jogom van mindenki irói egyéniségéhez, de
nincs magánjelleméhez s köteles vagyok eltürni mindazt, a mi
bárminő alakban irói egyéniségemet s nem magánjellememet illeti. A
Divatcsarnok-nak joga van rólam azt mondani, hogy kicsiny
kritikus, beteges költő, unalmas novellairó vagyok, hogy Toldi
buzogányával puritán kálvinista módra tördelem a költők
oltárképeit, sőt ha tetszik, mint ezelőtt két évvel, még
torzképeimet is kiadhatja. A Sonntagsblatt csak jogával él,
midőn hirdeti, hogy Schillert és Börnét erőlködöm utánozni s
igazságtalan vagyok a magyar Bürgerek és Immermannok iránt. Valóban
nyomtatásban megjelent czikkről, előadott szinműről, kiadott
könyvről minden olvasó elmondhatja a maga véleményét, epigrammját,
élczét. Mindenkinek joga van okosat vagy nem okosat, sikerült vagy
nem sikerült élczet mondani; joga van épen ugy mást, mint magát
 iróilag nevetségessé vagy nem
nevetségessé tenni. E jogot én tisztelem, sőt semminek nem örülök
inkább, mint a czikkemre megjelenendő «Antikritiká»-nak, mely a
mint hallom, nemcsak elménczkedni fog, hanem hozzá akar szólani a
dologhoz is. Azért legyünk türelmesek, tiszteljük az irói jogot,
érezzük az irói kötelességet. Rajtam e tekintetben bizonyosan semmi
sem fog mulni.



U. i. Ennyit megnyugtatásul. S most e kis intermezzo után
áttérek más intermezzóra s birálom a Magyar Sajtó egyik
kritikusát. E lap 17ik számában az áll: «Figyelemre méltók
különösen Dux Adolf urnak, Petőfi költeményei gyakran igen
szerencsés forditójának legujabb áttételei, név szerint Vörösmarty
Vén Czigány-a és Arany Tetétleni Halma, melyek elég
hiven s mert költőileg, sokkal hivebben ujitják meg az eredetieket,
mintha mindenütt szóhoz tapadnának. A bú orgiái, mikből a remény
oly jelentőleg csillámlik föl; e nagyszerü zárköve azon költő
énekpalotájának, ki élte hajnalában oly hathatósan fölrázta a
nemzetet, ki annak dicső napjait oly magasztosan énekelte meg s
leghivebb hangadója volt a fájdalom és örömek minden mozzanatainak,
mik a nemzet szivét dobogtatták; magokhoz méltán lelik itt
tolmácslatukat. A Tetétleni Halmon  czimü szép
költemény csonkitva adatik, tudniillik annak utolsó hat versszaka
nélkül s mégis teljesebben az eredetinél, mely e záradék
apostrophája által egy nemileg idegenszerü gondolatba és érzésbe
csapván által, tulteljes leszen s gátolja a megpenditett hur
utánrezgését, miben oly véghetetlen szépség fekszik. Nagy költők is
vétettek néha abban, hogy nem ismerték föl mindig a pontot, a hol
végezniök kellett. Vessük össze Schiller német költeményeit első
dolgozásaikkal; tekintsük Berzsenyi hires ódáját a
Magyarokhoz, melynek első alakjában még egy végstrophája
volt: mennyivel hathatósb érzéssel eresztenek el végeik elhagyása
által! Azért köszönettel tartozunk Dux ur finom érzésének és
bátorságának, hogy inkább a hathatósságra, mintsem a hűségre
tekintett.»

Mellőzöm a Vörösmarty Vén Czigány-ára mondott vélemény
elemzését s csak az Arany költeményéről szólok. Védeni akarom s
különösen azért, mert némely kritikus, mig elismeri Toldi
költője epikai tehetségét, nem sokra becsüli lyráját. Mindenesetre
Arany nem dalköltő, ritkán is ir ugynevezett dalt, de ódái,
elegiái, románczai, balladái minden ujabb és régibb magyar költővel
diadalmasan kiállják a versenyt; a mi pedig nyelvének erejét és
zenéjét illeti, egyetlen magyar költő sem versenyezhet vele. Az nem
az ő hibája, hogy  némely magyar kritikusnak nincs érzéke a
költőihez s az egyszerüt nem birja fölfogni. A Magyar Sajtó
kritikusa már csak azért is ily kritikus, mert le tudta irni e
bombastot «énekpalota zárköve». De iztelenségét leginkább elárulja
azzal, hogy Arany elegiájának végső hat versszakát kihagyatni
kivánja. Miért? mert e költemény compositióját nem fogta föl.
Valóban Arany e hat versszak nélkül igen kiszélesitett epigrammot
ir, melyben csak a Magyar Sajtó kritikusának telhetik vala
kedve. Arany elegiát akart irni s ugy megirta, a mint csak kell.
Compositiója az: a költő megáll a tetétleni halmon. Elmereng. A
domb csekély, mintha csak a szél hordotta volna össze, mégis nagy
nemzeti emlék, mert itt sátorozott hajdan a diadalmas Árpád. És
akkor néhány plastikus vonással elénk rajzolja a magyar tábort.
Mintha hallani Lehel kürtjét…


Nem, nem, – csak a szomszéd
Abony vagy Törtel

 Kanásza mulatá
magát a kürttel.





A költő elnémul s mit jelent ez? Azt, hogy minden oda van s mi
megmaradt, egyedül e szép, e termékeny föld. S a költő ekkor ujra
megszólal s megáldja e szép, e termékeny földet. Most már kérdem: e
gondolat, ez érzés idegenszerü-e, gátolja-e a megpenditett hur
utánrezgését? Nem, sőt méla kinyugvásban hangoztatja vissza, mi oly
szépen megfelel az  egész hangulatnak. Avagy azt hiszi-e a
Magyar Sajtó kritikusa, hogy egy költemény a kedélynek csak
egy, legfölebb két mozzanatából állhat? Nem hiszem, hogy ezt merné
erősiteni? A dolog sokkal egyszerübb. Magyar Sajtó kritikusa
alkalmasint olvasta valahol, – hogy sok nagy költő toldás által
rontotta el compositióját s olvasottságának hasznát kivánva venni,
azt kivánta egy szerinte nem nagy költőtől, hogy csonkitás által
rontsa el compositióját.

Ennyi az egész, se több, se kevesebb s most már bocsánatot
kérek, hogy a Márványhölgyek-től idáig tévedtem s olvasóimat
is márványszobroknak képzelém, kik elég türelmesek végig hallgatni
az én aesthetikai vitáimat. 


LELKIISMERET.



Dráma 2 szakaszban, 6 felvonásban. Irta Dumas
Sándor, forditotta Bulyovszky Lilla. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1855 augusztus 21-én, Egressy Gábor javára.

Nem tudom, mi nyujtott nagyobb gyönyört: az előadás-e vagy a
közönség? Gyönyörü közönség volt. A páholyok tele, pedig se opera,
se ballett nem volt; a karzat is tele és nem népszinműre; a
földszint is tele és drámára. Mindez egy meleg augusztusi este
történt. Izzadni és lelkesülni lehetett. Hanem a közönség részvéte
csakugyan fölébredne a dráma, a szólóművészet iránt; ha szinészeink
csakugyan kedvet kapnának igazán játszani és szavalni, ha a
drámairóink érdemesnek tartanák olyat is irni, mit igazán
játszhatni és szavalhatni, ha a magyar szó a költészet és
szinművészet diadalai között tartaná ünnepeit: nemde szép nyáresti
álom a zümmögő tömeg tolakodásai közt, egy eléggé kényelmes
zártszéken, honnan untalan felbolygatják az embert? 

A tele szinháznak is megvan a maga árnyoldala. Ilyenkor az első
felvonás elsőbb jelenetei alatt mindent lehet tenni: gondolkozni,
álmodozni, értekezni, udvarolni csak figyelni nem. A közönség nem
jelen meg pontosan. Ez igy divat. Sok idő telik bele, mig a zaj
csendre verödik, a ruhák suhogása elhal, a társalgás kifárad s a
zaklatott zártszéknyitónő visszaugrik csengetyüjéhez. Drámairóink
ezt figyelembe vehetnék. Az első jelenetekbe semmi olyat nem
kellene irniok, mi a cselekvényre vonatkozik. Műveikből tulajdonkép
hiányozni kellene a kezdetnek. Hadd kezdődnék minden szinmű az első
felvonás közepén vagy végén, mikor a közönség begyül és figyelni
kezd. S ez nagyon könnyü. Például az első jelenetekben a kártyázó
inasok elmélkednének az uri helyzet nyomoráról, aztán vesznének
össze s vágnák egymás hátához a széket, vagy egy csinos szobalány
némi piquant mosoly után énekelne el valamely kedvencz dalt s
tánczolva à la Pepita, vagy holmi daliák bölcselkednének a
harczról, dicsőség és győzelemről s rántanának kardot. Minő
bámulat, minő ijedtség fogná el a közönséget s a beállott csendben
mily illendően megkezdődhetnék a szinmű. Ime egy nem ugyan
széptani, de igen gyakorlati tanács! S miért nem merném kimondani.
A kritikát nálunk ugy is azzal vádolják, hogy csak az elmélethez
ért s csak  rosszakarata van. Óh nem! A szegény
magyar kritikának tapasztalata és szive is van, s én hiszem, hogy
tapasztalat és önváddal megtelt szive még igy fog kiáltani a
megbántott költőkhöz: én nem követelek tőletek semmit, csak ti se
követeljetek tőlem.

Dumas előtt alkalmasint valami ilyes gyakorlati szempont
lebeghetett, midőn a Lelkiismeret-et irta. Ő nem
jeleneteket, hanem egész három felvonást irt, melyekből csak pár
jelenet tartozik a többi háromhoz, az egész műhöz. E mű tulajdonkép
a második felvonásban kezdődik s csak a negyedikben indul tovább.
Vajon nem fölösleges-e a második felvonás is? Teljességgel nem.
Ebben már az expositio is megkezdődik, mert Ruhberg Eduard meglopja
atyját, a pénztárnokot. Eduard a mű hőse. Már első megjelenésével
érdeket gerjeszt maga iránt. Feldult arczczal lép be, hitelezői
üldözik. Ki nem volt közülünk valaha adós, ki nem érezte azon
rettentő állapotot, midőn fizetnünk kell s nem tudunk? Már ez
magában tragikus. De Eduard ennél többet is érez. Neki több
szüksége van pénzre, mint nekünk: ő kártyázni szokott és szeretni
vél egy gróf, egy Königstein kisasszonyt. Még ez sem elég. Neki
becsületbeli adóssága is van. Egy éjjel 1000 tallért veszt, melyet
reggelre ki kell fizetnie egy bárónak. Ha nem fizet, oda becsülete,
oda a grófkisasszony: a reggelinél a báró  elfogja
mondani az egész Königstein családnak, hogy Ruhberg Eduard minő
hitvány ember és szegény ördög. Nem elég ok-e mindez arra, hogy
meglopja az álladalmi pénztárt adósága kifizetése végett, remélvén,
hogy később bizonyos baráti kölcsön utján visszalophatja az
ellopott összeget? Neki becsületét kell megmentenie, hogy gazember
legyen, kedvesét kell megnyernie, kit csak pénzeért szeret, hogy
atyját, kit igazán szeret, meggyalázza és elveszitse. Azonban épen
pénztárvizsgálat van. Az öreg Ruhberg összerogy e nagy csapás
alatt. Eduardot gyötreni kezdi a lelkiismeret, bevallja bünét s
miután Alden ellenőr, kinek fia Ruhberg kisasszonyt vesz nőül,
kifizeti az elorzott összeget, elbujdosik a nagy világba, hogy
magát megjavitsa. A harmadik és negyedik felvonás közti idő alatt
tökéletesen megjavitja magát. A negyedik felvonásban már mint
Stevenssel találkozunk vele, ki bajor ministeri titkár s udvari
kegyencz. Stevens rég elfeledte Eduard kedvesét, a Königstein
kisasszonyt s egy Sophie nevü grófnőt szeret; de Eduárd bünére még
mind emlékszik s a lelkiismeret mardosásán kivül még azon félelem
is gyötri, hogy az irigy udvaronczok lehuzhatják álarczát. A
leggyötrőbb helyzetekbe jut és kivivja magát, mert Sophie grófnő
angyal, ki igy kiált föl: «Eduard, a vétek nagy, de az isten
könyörületessége határtalan,  mint szerelmem», mert a
minister emelkedett lelkü államférfiu, ki ekép nyilatkozik: «A ki
igy megtudja javitani magát, több előttem, mint aki soha sem
botlott.» Stevens boldog ember lesz: nőül veszi Sophie grófnőt,
kir. tanácsosi és bárói rangot nyer s feldiszittetik a bajor
polgári érdemrend nagy keresztjével.

Ime a drámai jellem, a drámai cselekvény, a költői
igazságszolgáltatás! Olvasóim talán csodálkozni fognak, hogy a
genialis Dumas, ki Hugo Viktorral együtt a franczia dráma
ujjáteremtőjeként lépett fel, mint a régi melodrámák plagiátora
végzi pályáját, hogy az érzéki Dumas annyira sentimentalis lett,
mennyire Iffland is alig sülyedt, hogy a kissé frivol Dumas oly
erkölcsös költővé kezd válni, mintha Török János széptani leczkéit
hallgatná. Nem csoda. Ezelőtt 25–30 évvel Dumas szegény irnok volt,
ki nehány száz frankból elégülten meg tudott élni; most hires iró,
ki százezer frank mellett is szükséget szenved. Hogyan
álmodozhatnék hát a dicsőségről? Akkor lelkesülve csüggött
pályáján, mert költő akart lenni, hitt az erkölcsben, mert ifju
volt. Most mint ex professió költőnek hogyan legyen hite a
költészetben s mint vénülő emberhez, kit többé, szenvedélyek nem
zaklatnak, nem illő-e, hogy moralistává váljék? Akkor még nem
kellett annyit dolgoznia, hogy megbénitsa 
találékonyságát; akkor még műveiben az élet dobbanása lüktetett s
nem szorult arra, hogy az Iffland és Kotzebue-féle drámák
csontvázait galvanizálja.

Valóban a Lelkiismeret nem egyéb, mint az Iffland és
Kotzebue-féle érzékeny drámák reminiscentiája fölvegyülve némi
franczia «verve»-vel. Dumas halottakat támaszt, az eltemetett német
drámák kicsinyes házi nyomoruságait, hitvány szenvedélyeit, dőre
vagy ráfogott büneit, nevetséges vagy hazudott erényeit és hamis
erkölcsi kiengesztelését. Ez elemek mindig megrontották a
drámairodalmat. Mi köze a komoly drámairónak a dőre vagy ráfogott
bünhöz, midőn csak a sziv démoni nyilatkozásainak festése lehet
megrázó, drámai érdekü? Miért hassa meg szivünket a nevetséges vagy
hazudott erény, midőn az ember isteni részének küzdelmei után
áhitozunk? S az oly hitvány szenvedélyek, minő a játék, részegség s
több efféle, hogyan lehessen tragikai és drámai indok, ha a
tragikai és drámai csak emelkedett szenvedélyek: büne- és erénybe
játszó tévedéseiből merülhet fel? S miért higyjünk oly költői
kiengesztelésbe, mely épen ugy megtagadja az életet, mint sérti
erkölcsi érzületünk? S vajjon Ruhberg Eduard szenvedélye nem ily
hitvány-e és büne, mire e szenvedély vezeti, nem ily dőre-e?
Hihetünk-e javulásában, midőn az nem előttünk,  nem a
cselekvényben történik s eleme nincs letéve jellemébe? Az
elkövetett bün, mely a javulás tetőpontján feltámad és semmivé
teszi a hőst, tragikai érdekü. Az egyén elbukott és jogosan, az
eszme győzött és jogosan: mindkettőt a közönség részvéte fogja
kisérni. De miért ne emelkedhetnék föl az egyén az eszme
győzelmével, a közönség részvéte mellett? Fölemelkedhetik, de nem
oly kiengesztelés alapján, minőt itt Dumas nyujt. Ruhberg Eduard
tanácsos, báró s isten tudja még mi lesz! A társaság soha sem
szokta megbocsátani az ellene elkövetett bünt. Ezt csak egyesek
tehetik és teszik. Egy királyi tanácsos, egy báró, egy grófi hölgy
férje, ki meglopta a közpénztárt, fényes helyzetének csak
kellemetlenségeit és hiányait érezheti. Dumas e külső
kiengeszteléssel elrontja azon belsőt is, melynek némi elemeit
nyujtja. S vajjon a külső kiengesztelés nem gyermekes-e? Nem az
élet megtagadása-e az optimista és tulnan grófi hölgy, kik ugy
vannak festve, mintha valamely falusi kunyhóban növekedtek volna s
mitsem tudnának az állam és társadalomról. De miért tovább szőni
ily lelkiismeretes kérdéseket e lelkiismeretlen
Lelkiismeret-ről? Hiszen talán Dumas nem is akart drámát
irni, talán csak a német kritikának akarta megmutatni, hogy ő is
tud még elmés és moralis lenni, hogy franczia léttére is ismeri a
német  eszményt s képes hősét tanácsosi és bárói
ranggal jutalmazni.

Az előadás a sikerültebbek közé tartozott. Különösen Egressy
(Eduard) és Bulyovszkyné (Sophie) tüntették ki magukat. Egressy
mint jutalmazott tapsok és koszorukkal fogadtatott. Szigeti (Alden)
a nyers ellenőrt igen találóan személyesité. Folytassam-e tovább is
igy? Nem folytatom. Csak azt ismételném, mit a divatlapok ezelőtt
már egy héttel megirtak s mit ezután egy hét mulva ujra meg fognak
irni. Alig foghatni meg, hogy az ily phrasisokban mi örömet
találhat az iró, mi érdekét a szinész és közönség. De hát miért
nincsenek jó vagy rossz, de mégis birálatok? Ezekhez egy kis idő,
egy kis fáradság, egy kis tér kell. Én nem fogom kimélni a
fáradságot, ha időt és tért nyerhetek, hogy elmondjak pár eszmét
szinészetünk jelen állásáról.

Addig én is csak e phrasissal sóhajtok föl: Oh lelkesülés, ki
ezelőtt félszázaddal megteremtéd a magyar szinészetet, jőj ujra
közénk, lehelj ihletet fásulni kezdő gyermekeidbe, csattogtasd
szárnyaidat a szinpadon, a nézőhelyen, csak most, csak még egy
félszázadig; hiszen te épittetted, neked épittettük e csarnokot s
te igen jól tudod, hogy miért!… 


DIOCLETIÁN.



Eredeti dráma 5 szakaszban, írta Szigligeti Ede.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1855 szeptember 19-én, Jókainé
javára.

E mű alapeszméje az őrjöngő Diocletián végszavaiban van letéve,
midőn így kiált föl: «Úgy-e, ki vért vetett, vért arat?»

A hős egy véres bűnért bűnhődik, melyet azért követett el, hogy
a trónra juthasson s melyet az által akar kiengesztelni, hogy a
trónról lemond. E véres bűn nem előttünk történik; mint régen
megtörténtet mindjárt az expositióban halljuk elbeszélni.

Arius Aper és Diocletián jó barátok voltak s mindketten
főtisztjei Numerián császárnak, ki a persa hadjárat után annyira
elgyengült, hogy folyvást a hordszék és sátor leplei közé kellett
temetkeznie. A kormányt Arius vitte, a sátort Diocletián őrzé s a
császár láthatlan lett Ez hónapokig tartott, a hatalom már Ariusnál
volt s csak Numerián halála hiányzott, hogy császárnak kiáltsák ki.
De a sereg valakitől felbujtatva gyanakodni kezdett, dühe kitört,
 megrohanta az imperatori sátrat és
Numerián holttestére talált. Arius gyanúba jött és vasra veretett.
Diocletián mint vádló lépett fel ellene a haditanács előtt,
megesküvén, hogy ő ártatlan s Arius bűnös. Arius is esküdni akart,
de mielőtt egy hangot szólhatott volna, Diocletián dühösen feléje
fordult, így kiáltván föl: «Ez Numerián gyilkosa» és szívébe döfte
kardját.

A sereg Diocletiánt, Numerián valódi gyilkosát kiáltotta ki
császárnak. Azonban Diocletiánt a szerencse és hatalom nem tették
boldoggá. Az önvád kínjai közt az apán elkövetett bűnt a fiúban
akarta jóvá tenni. Ariusnak volt egy természetes fia, a kit hajdan
neje előtt el kellett titkolnia. Diocletián tudva ezt, egészen
magáig emelte a fiút, uralkodótársul vevén.

Diocletiánt – kivált egy hosszabb betegség után – folyvást
üldözi az önvád. Meg-megjelen neki a megölt Arius szelleme.
Megutálja a dicsőséget, a trónt, az életet, önmagát. Az első
szakasz épen azzal végződik, hogy összehívja népét, lemond az
augustusi koronáról, Galeriust nevezi ki utódjául s nőül adja neki
leányát, Valeriát, ki ugyan Liciniust szereti s érte minden
áldozatra kész, de minthogy a feltörekvő ifjú inkább csak atyja
kegyéért szereti őt s nem akar elszökni vele, hódol atyja
kívánságának. Arius szelleme a lemondó Diocletiánnak pálmakoszorút
nyujt, ki aztán nyugodtan vonul magánéletbe. 

Hat évig él Diocletián csendesen gazdálkodva dalmátiai
jószágain. Azonban a birodalom bomlásnak indul Galerius rossz
kormánya következtében. E közben Diocletiánhoz Maximin, hajdan
Augustus társa, a ki vele együtt mondott volt le a hatalomról,
követet küld és felszólítja, hogy kövesse példáját, vegye vissza a
trónt s űzze el Galeriust. Diocletián szívében már rég kialudt a
becsvágy és még a hazafiság is érzéketlen marad. De családi
viszonyai szívén találják s mély búba merítik. Alig távozik Maximin
követe, neje érkezik meg, magával hozva leányát, Valeriát, kivel a
kicsapongó Galerius a legrosszabbul bánt. Az atya fölindul, nem
akarja visszabocsátani a kötelességéhez még most is hű nőt és
bosszút forral Galerius ellen.

Ekkor megjelen a főeunuch, kitől Galerius visszaküldi nejének a
jegypénzt és jegygyűrüt, fölmenti esküje alól, mert egy borzasztó
betegség jelenségei mutatkoznak rajta, mely hosszas szenvedés után
csak halállal végződhetik s nem akarja, hogy ifjú szép neje hozzá
mint élőhalotthoz legyen kötve. Az atya örvend, de Valeria
lelkesülve kiált föl: «Visszatérek hozzá!… Én hitvese vagyok s most
helyem beteg férjem ágyánál van!» «Nagylelkü gyermekem, hidd el,
ezt az istenek följegyzik», sóhajt föl az atya s leányának erénye
enyhíti fájdalmát. 

Ezután nemsoká Galerius meghal. Temetésére megjelen Maximin,
Augustus társa is, ki a szép özvegybe szenvedélyesen beleszeret s
még a temetés előtt szerelmet vall neki. Azonban Valeria, ki csak
kötelességének és első szerelme emlékének él, visszautasítja
ajánlatát. Maximin boszut esküszik s a főeunuch által Valeriát mint
hűtlen nőt vádoltatja be, ki mostoha fiával, Caudidiánnal titkos
viszonyban élt. Diocletián felindulva Maximinra ront és számot kér
tőle. Maximin sértőn felel, Diocletián kitör s vissza akarja venni
az eldobott hatalmat, de senki sem engedelmeskedik neki.
«Temessetek el engem is, én már halott vagyok!» – kiált föl egészen
megalázva. A halálra itélt Valeria nyugodtan várja halálát, de
Maximin oly szenvedélyesen szereti őt, hogy nincs ereje megöletni.
«Nem foglak letörni – mond neki – de megtöröm büszkeségedet»,
legyetek száműzve. Ha majd az éhség, nyomor, magány megtör, magad
fogsz kegyelmet kérni.» «Bízzatok a sorsban, még meglátjuk
egymást», kiált távozó családja után Diocletián. «Igen atyám, még
él Licinius» – felel Valeria.

A száműzött Valeria anyjával Syria pusztáin bolyong, mindenütt
őrizve, zaklatva Maximin katonáitól. Diocletián, hogy
találkozhassék családjával, kénytelen koldus ruhába öltözni. Míg az
atya, nő és leány a viszontlátás örömeit élvezik, azalatt a trón
miatt véres harcz  foly Maximin és Licinius közt. Maximin
megveretve és üldözve épen Valeria kunyhójába téved s az általa
annyira sujtott család előtt megöli magát, hogy ne juthasson
Licinius híveinek kezei közé. Valeria örömre gyulad s így kiált
Licinius híveinek: «Vigyétek Liciniushoz, ő értem harcolt, ő szeret
engem!» «Hah, nem halok meg boszu nélkül» – kiált fölemelkedve a
haldokló Maximin – ne örvendj büszke nő, Licinius győzött, de
Constantin volt frigytársa s hogy e frigy tartós legyen, Licinius
nőül veszi Constantin nővérét, a bájos Constantiát.» Vigy uradhoz –
mond Valéria remény és kétség között Licinius egyik vezérének –
gyors légy, fejeddel játszol. Meg kell előznünk a nászt, vagy a
halál előz meg».

Maximinnak igaza volt; Licinius épen nászát ünnepelte
Nikomédiában, midőn Valeria oda megérkezik. Licinius megdöbben, míg
Constantin és Constantia szinleg örömmel fogadják a szerencsétlen
családot. Azonban Constantin ez eseményt fölhasználja Licinius
ellen, kitől a győzelem után különben is meg akart szabadulni,
követeli tőle, hogy hajtassa végre Valerián a bírák által hozott
véritéletet, melyet Maximin száműzetésre enyhített mert az
ellenkező esetben sértett nővére miatt kész boszura fegyverkezni. A
sértett Constantia hasonlót követel. A nagyravágyás és féltékenység
szövetkeznek Valeria ellen. Licinius  enged, de titkon meg akarja
menteni hajdani kedvesét, a kit még most is szeret s a ki mellett
nyilván a viszonyok kényszerűsége miatt lehetetlen állást
foglalnia.

Az annyit szenvedett és annyira csalódott Valeria heves
szemrehányásokat tesz Liciniusnak s legalább anyját akarja
megmenteni. Ekkor lép föl Diocletián, indulatosan kérdezvén, hogy
kinek parancsából hirdetik ki újra a véritéletet leánya ellen?
Constantintól ugyanazt a megaláztatást szenvedi, mint azelőtt
Maximintól. A felbőszült, a megalázott öreg megátkozza a
hálátlanokat, kiket ő emelt ki a porból s kik őt porba alázzák.
«Vigyétek az öreget, viseljétek gondját, mert elméje háborog» –
szól Constantin. Azonban épen e perczben jelenti a testőrvezér,
hogy Valeria és anyja megszöktek. «Megszabadultak? – kiált föl
Diocletián – istenek, igazságos istenek, itt a porban imádlak».

Diocletián nejétől és leányától elszakadva, örömtelenül s
tébolyszerü melancholiába sülyedve él salonai palotájában. Neje és
leánya még egyszer látni óhajtják s hogy mint halálra ítélte meg ne
ismerjék őket koldusruhában jelennek meg palotája előtt. Diocletián
meglátva őket, így kiált föl: «Inség leányai, mi döntött titeket
nyomorba? Talán jót tettetek? Talán fogadott fiaitok voltak
koldusok gyermekeiből, ti nekik adtatok mindent s ők elvettek
 mindent? Nemde ők fényben éltek, míg
nektek nem hagytak egyebet koldusbotnál?» Aranyat szór a
koldusnőknek, de azok nem mernek szólani.

Diocletián visszasűlyed sötét melancholiájába. «Oh vajha
maradtam volna itt szülőföldemen – sóhajt föl – Apollo tagadta
volna meg tőlem ajándékait: a tűzészt, nagyravágyó lelket,
tetterőt, most itt volna nőm, keblére hajtanám ősz fejemet.
Valeriám lábaimnál ülne, kezemet szorítaná szívéhez, vagy arczomat
csókolná. Most senkim, senkim, oh nőm, szegény nőm, gyermekem,
Valeriám!» Valeria fölindul atyja szenvedélyein s e szavakban tör
ki: «Szegény Diocletián!» Az atya ekkor megismeri leányát, nejét,
de nem mer hozzájuk szólni, mert elárulhatná, vérpadra vihetné
őket. Az udvari szolgák azt hiszik, hogy urok magánkivül van.
Valóban Diocletián őrjöngeni kezd: «Én nem vagyok Diocletián, ő
hatalmas volt, reszketett alatta a föld, reszkettek népei, ő a
világ ura volt. Diocletián meghalt, én a rabszolga vagyok… Az ott
nem Valeria-e, nem az én nőm-e? Én őket bíborban hagytam, ha ők
ezek, el e ruhával, úgy én is koldus leszek. Nos Arius, jól van-e
ez így?» «Vigyétek – szól a főeunuch – ő megőrült.» E szóra a nő és
leány sikoltva borulnak Diocletiánra, mikor aztán a főeunuch rájok
ismerve, végrehajtja rajtok a vérítéleletet.  «Az átok
enyészik, ő megbocsát, most bocsát meg. Úgy-e, ki vért vetett, vért
arat? – kiált őrjöngve Diocletián és összeroskad.

Íme a mű meséje a legapróbb részletekig. Csaknem akaratlan jött
tollam alá, mert többször és figyelmesen vizsgáltam át, hogy
legyőzzem azt a kételyemet: vajon Diocletián drámai, tragikai
egyén-e, vajon a cselekvényben van-e belső élet s ezáltal
előidézett drámai egység? Most, midőn a mesét terjedelmesen leírtam
s emlékemben a legapróbb részlet is felújult, még több okom van
meggyőződni az ellenkezőről.

Vizsgáljuk.

Mi az a drámai hős, hiszen minden hős drámai, ha drámában
szerepel? Mi az a tragikai hős, hiszen minden hős tragikai, ha
szerencsétlen véget ér? Mi az a drámai egység, hiszen az egység
minden költői mű föltétele s nincs szükség e külön elnevezésre?

E kérdések teszik a dráma lényegét, e pontoknál dől el: vajon
valamely mű dráma-e, vagy csak dramatizált lyra, eposz, regény?
Honnan mégis, hogy kritikusaink e kérdéseket érintik legritkábban s
drámaköltőink mindíg e pontokon szenvednek hajótörést? Nem tudom.
Annyi bizonyos, hogy én nem új igazságokat hirdetek s nem eredeti
eszméimet akarom elmondani. Ezek az eszmék oly régiek,  mint maga
a drámaköltészet, melynek természetén alapulnak s oly örök
igazságok, mint a hogy a költészet, lényegében, egy és örök a kor
és divat bármily változatai közt. S ezt egyszer s mindenkorra csak
azért jegyzem meg, mert el akarom ismerni azt a hibámat, melyet
úntalan szememre vetnek, hogy tudniillik bírálataimban csekély
eredetiséget tanusítok. Miért ne vallanám be, hogy nem én találtam
fel a költészet örök törvényeit, melyeket annyi mulandó műre
alkalmazgatok? Miért titkoljam azt a gyöngeségemet, hogy semmitől
sem óvakodom inkább, mint attól a nálunk annyira bálványozott
eredetiségtől, mely a költészet örök törvényei fölött akar
diadalmaskodni.

De a dologra.

A drámai, a tragikai hősnek, bárminő jellemű legyen, bárminő
viszonyok közt szerepeljen, három sajátság nélkül nincs létjoga. E
sajátságok nem a kritikusi önkény teremtményei, hanem a költészet
általános s a szinpad viszonyított követeléseinek felelnek meg.
Először a hősnek bírnia kell teljes részvétünket, jeles vagy
nagyszerű, vonzó vagy megdöbbentő tulajdonai miatt. Emelkedett
jellem nélkül nincs dráma s a hitvány bűn vagy gyáva erény épen
olyan kevéssé költői, mint drámai becsű, mert csak undort és
sajnálkozást gerjeszt. Másodszor szükséges, hogy a hőst erős és
határozott szenvedély vezesse, mely  összeütközik a jogos
viszonyokkal, a hagyományos erkölcsökkel, a kegyelettel, a
kötelességgel: szóval azzal, a mit társadalmi-, erkölcsi- vagy
világrendnek nevezünk. Ez az összeütközés a cselekvény magva, a
katastropha eleme s minél jogosítottabb egyénileg a szenvedély,
mely keztyűt dobott a világrendnek, annál erősebb a drámai érdek s
annál tragikaibb a katastropha. E pont a költői tehetség próbaköve,
mert míg egyfelől az alkotás erejét vagy gyöngeségét tárja föl,
addig másfelől bizonyságot tesz a világnézet felületességéről vagy
mélységéről. Harmadszor a hős csak cselekvő jellem lehet. Attól a
pillanattól kezdve, melyben az összeütközés kezdődik, folytonosan
fejlesztőn kell hatnia a cselekvényre, bonyodalmakat idéznie elő s
felköltenie bűneivel, tévedéseivel vagy vakmerőségével a nemesist,
a bukást, a katastrophát, mely megrázón hat reánk, mert egy kitűnő
egyént látunk bukni, mely kiengeszteli szívünket, mert a bűn,
tévedés vagy vakmerőség bűnhődését látjuk. De a katastrophának
nemcsak megrázónak és kiengesztelőnek kell lennie; szükséges
egyszersmind, hogy jellemző, erős legyen s valami tényben
mutatkozzék.

Így kivánja ezt a drámai alak, a színpadi korlát, a mely
részletes és finom indokolást követel s a költőt csak tényekben
engedi beszélni. E harmadik pont a kiválón drámai tehetség
próbaköve, mert e nélkül nincs  drámai hatás, míg a
regényíró, szenvedőleges hőssel, kiengesztelő ugyan, de nem tényben
mutatkozó katastrophával a leghatásosabb regényeket írhatja. Innen
van, hogy minden drámai tárgy lehet egyszersmind regénytárgy is, de
nem megfordítva s épen itt tűnnek föl a dráma és regény közti nagy
különbségek, melyeknek fejtegetése messze vezetne.

Az a három sajátság, melyeket előszámláltam, minden nagy
drámairó hősében föltalálható. Shakespeare hősei épen e sajátságok
miatt válnak a drámai, a tragikai hősök példáivá. Nem nagyszerű
egyén-e Coriolán, a vitéz és büszke aristokrata? Vitézsége és
büszkesége nem hozza-e összeütközésbe a néppel és Róma
intézményeivel s midőn sértett büszkeségében hazája ellen fegyvert
fog, nem dobott-e keztyüt a társadalmi és erkölcsi rendnek, miért
lakolnia kell? – Nem vonzó, kitünő jellem-e újra Brutus, e tiszta
és lelkes hazafi? Nem épen hazafisága jön-e összeütközésbe a
családiasság, a baráti kötelesség érzelmeivel és a viszonyok
kényszerüségével? Ő szereti Caesart, de megöli, mert jobban szereti
Rómát, meg akarja menteni Rómát, de az elaljasult Róma menthetetlen
s neki buknia kell egy eljátszott élet, az elveszett szabadság
romjai közé temetve. – Hamletnek, e mélyen érző és szülőit annyira
szerető fiúnak, nem anyján és nagybátyján kell-e boszút állnia
atyjáért? Nem  jön-e összeütközésbe a kegyelet és
kötelesség legerősebb érzelmeivel, melyeknek küzdelmében
összeroskad? – A szenvedélyes, őszinte, a lovagias Othellót nem
épen szenvedélyessége, őszintesége és lovagiassága teszi-e
féltékenynyé, tévedtté, bűnössé s nem folytonosan maga idézi-e föl
maga ellen a nemezist: a boldogtalanságot és halált? – Lear nem jó
atya-e, ki szereti leányait s nem épen az a tévedése, hogy igen
szereti őket? E szenvedélyes és szeszélyes szeretet nem teszi-e
megfoghatóvá a különben majdnem megfoghatatlan gyermeki
hálátlanságot, a melyet ő folyvást ingerel s a mely őt
megbuktatja?

E drámai, tragikai hősök mind nagyszerű és kitünő jellemek.
Mindeniket erős szenvedély ragadja az összeütközésre, a mi
folytonos cselekvőségben a tévedések és bűnök bonyodalmát idézi elő
s erős bukásban vagy katastrophában nyugszik el. E három elem
nélkül nem képzelhetünk drámát és tragédiát, mert a szembe tett
szenvedélyek jogos összeütközése nélkül nem jöhet létre drámai
cselekvény, mert a bűn vagy erény még magában nem drámai érdekű és
a szerencsétlenség vagy halál még nem tragikai.

S most már e szempontból kiindulva, nevezhetni-e Diocletiánt
drámai vagy tragikai hősnek? Hol vannak kitűnő tulajdonai, melyek
felköltsék részvétünket? A történelem kitűnő 
egyéniségnek festi, azonban a drámában a cselekvény folytán
jellemének ilyes oldala alig tűnhetik ki. Ő csak egy igen gyönge,
bűnbánó ember, a ki sóhajt, átkozódik, rémeket lát és szereti
nejét, leányát. Van-e benne erős szenvedély, mely bűnre vagy
tévedésre vezesse? Volt a nagyravágyás, mely véres bűnre ösztönzé.
Azonban ez nem előttünk történik, rég történt s a műnek csak
meséjéhez, nem cselekvényéhez tartozik. Mikor a cselekvény
kezdődik, Diocletián csak bűnbánó egyén gyanánt jelen meg, ki a
sors csapásait folyvást önmegtagadással tűri s a kit csak szánnunk
lehet.

De miért ne lehetne tragikai hős egy bűnös, ki bűnét akarja
kiengesztelni, tisztulni, javulni, emelkedni kezd, de ellene támad
a mult, bonyodalmaiból nemezis fejlik ki, hogy megsemmisítse.
Bizonyára az ilyen hős is tragikai, mert itt is erős összeütközés
állhat elő a viszonyok kényszerűségével, mely erős drámai és
tragikai katastrophában lelhet kinyugvást, noha, mint Hugo Viktor
Borgia Lucretiá-jában megmutatta, nehéz s nem épen a
legtermészetesebb drámai feladat.

Azonban Diocletián nem ilyen, mert nem cselekvő, hanem csak
szenvedőleges jellem. Azonkívül, hogy a trónról lemond, öt
felvonáson keresztül semmit sem tesz egyebet, mint csak tűr és
szenved. Mindaz, a mi őt éri, s a mi miatt bűnhődik, inkább valami
történetes, mint  a szabad akarat, a szenvedély
küzdelméből folyó s tőle felidézett drámai tény. Bűne s azon
cselekmények közt, melyek bűnhődését okozzák, oly laza a kapcsolat,
hogy nem lehet drámai érdekű. Úgy, a hogy a költő hősét felfogta,
csak akkor tehette volna drámai hőssé, ha Diocletián
visszavonultságában sem talál nyugalmat s midőn tapasztalja, hogy a
birodalom bomolni kezd, Galerius hálátlansággal fizet: feltámadt
szívében a becsvágy és boszu, nem tűri megaláztatását, még egyszer
vissza akarja vívni a koronát, de ezáltal még nagyobb csapásokat
von magára, családjára s alattok összeroskad. De a történet ilynemű
alakításra oly csekély alapot nyujt, hogy miatta a történeti hűség
szenvedett volna. A költő alkalmasint ezért dobta el ez alapot, de
ugyanakkor egyszersmind a drámait, tragikait is eldobta, mert midőn
Diocletián a trónról lelép, egyszersmind a drámai tért is oda
hagyja, többé semmit sem hat, a cselekvény folyamára leánya lép
előtérbe s az események akkor is megtörténhetnek, ha a hős az első
szakaszban meghal, kivéve a végjelenetet, midőn leányát
megismervén, vérpadra juttatja.

A drámai hős határoz mindíg a dráma sorsáról s a hős közvetlen
befolyásának hiánya legtöbbször maga után von még egy más ballépést
is, mely egymaga képes a drámának halálos döfést adni: a drámai
egység hiányát, mert  drámai hős nélkül hiányzik a központ,
hova a cselekvény egységbe olvadjon; hiányzik a fejlesztő erő, mely
a legtermészetesebb, a legrövidebb úton készíti elő a kifejlődést.
Mi az a drámai egység, hiszen az egység minden költői mű
életföltétele s e külön elnevezés szükségtelen? Igaz, de e külön
elnevezés sokat jelent, mert azt jelenti, hogy a költői egység a
drámában a legerősebb; minden cselekvények közt a drámainak kell
legkerekebbnek lennie s a költői művek közt egyedül a dráma az, hol
az expositio után minden jelenetnek siettetnie kell a
kifejlődést.

Nem is lehet máskép. Mint a hős cselekvősége, úgy ez sem a
kritika önkényéből foly, hanem a dráma és szinpad természetéből. A
dráma egy pár óra alatt foly le, még pedig a szinpadon. Az idő
rövidsége és a szinpad korlátjai tiltják az epizódokat s mihelyt a
nézőket nem köti le sebes, fokozatos és a katastrophára siető
fejlődés, a lankadás és unalom kikerülhetetlen. A drámaíró nem
élhet az epikus vagy regényíró szabadságával, a ki nem nézőkre,
hanem olvasókra számítva s nem korlátozva a szinpadtól elejtheti a
cselekvény fonalát, más, szorosan össze nem tartozó, de
rokoneseményekre ragadhatja figyelmünket s a részletezés és
staffage kedvéért oly epizódokra is vehet szabadságot, melyeket
inkább csak az alapeszme és hangulat köt össze, mint a szigorúan
 vett cselekvény. A regény még a kettős
cselekvényt is megtűri, ha egy pontban össze tud olvadni, míg a
dráma ezzel a hatást mindíg veszélyezteti, még oly költőnél is,
mint Shakspeare, ki Lear király-ban e hibáját hőse
nagyszerűségével és tragikai költészete egész bűbájával sem tudja
egészen fedezni.

Diocletián-nak nincs ugyan egészen kettős cselekvénye, de
annyira nélkülözi a benső életet, a fokozatos fejlődést, hogy
egészen vontatottá és lazává válik. Mindjárt a második felvonásban
semmi sem történik, a mi a cselekvényt előre vinné. Minden, a mi
benne előfordul, csak esemény és nem drámai tény. Minddíg csak azt
halljuk, mi történt előbb, vagy mi történik a színpadon kívül,
mintha most kezdődnék az expositio. A harmadik felvonásban ugyan a
cselekvény élénkülni kezd, megkezdődik a bonyodalom, hogy a
negyedikben egy újabb bonyodalomnak adjon helyet. E két bonyodalom
bensőleg igen kevés kapcsolatben van egymással. Maximin cselszövése
és Licinius hitszegése csaknem két külön dráma alapeszméje. S az
ötödik felvonás, a katastropha minő pusztán melodrámai hatású!
Egyébiránt az egész drámában e végjelenet az egyetlen, melyben
költői és lélektani mozzanatok vannak, a mit Egressy (Diocletian),
leszámítva pár nyelvbotlást, nagy sikerrel és művésziesen emelt ki.


Mondjak-e még többet? Talán elég lesz, talán igen is sok volt.
Legyen szabad az előadásról csak annyit jegyeznem meg, hogy az nagy
fénynyel ment végbe, hogy Jókainé (Valeria) zajos tapsokkal és
számos koszorúval üdvözöltetett s nagy kedvvel, a közönség teljes
megelégedésére játszotta szerepét, melyben igen kevés volt a
játszani való. Ha a szinésznő örömest játszik gyönge szerepet,
miért ne írhatna a kritikus is örömest az ily szerep előadásáról?
Nem tudom, miért ne? De nekem soha sincs kedvem szinésznőink vagy
szinészeink fény- vagy árnyoldalait rajzolni oly szerepekben,
melyeket ki nem állhatok. Nagy gyöngeség. Ez is hóbortjaimhoz
tartozik, melyért még nem rótt meg se a Magyar Sajtó, se a
Hölgyfutár. 


DIVATHÖLGYEK.



Vigjáték 5 felvonásban. Irta ifj. Dumas Sándor,
fordította Feleki Miklós. Előadatott a Nemzeti Szinházban 1855
október 3-án, Feleki Miklós javára.

E mű eredeti czíme Le Demi-Monde, mely nyelvünkre
fordítva érthetetlen, mert gúnynév, a párisi társadalom egyik
különös és veszélyes osztályának gúnyneve. Ez az osztály ugyan
nálunk is megvan, noha más szinezettel s nem szerepet játszva, mint
Párisban, de még nincs neve talán épen ez oknál fogva. A fordító
kénytelenségből használt oly czímet, mely az eredetit nem fejezi ki
szabatosan. De hát mi ez a Demi-Monde, mi az a félnagyvilág?
Erre legjobban megfelel Jalin Olivér, a mű egyik főszemélye, midőn
hozzá hasonló kérdést intéz egyik barátja, Nanjac Raymond, egy
Afrikából hazajött katonatiszt, a ki úgy látszik annyira sem ismeri
Párist, mint mi pestiek, a kik csak könyvekből ismerjük.

Jalin Olivér körülbelül igy felel meg barátjának: «Oh barátom,
sokáig kell buvárkodni  a párisi élet rejtekeiben, míg
megismerhetjük annak minden árnyalatát s még ekkor sem könnyű e
magyarázat. Minden ide tartozó nő multján van egy fekete pont,
nevén egy folt, de egyik a másikat annyira takarja, hogy alig
észrevehető. Származásukra, külsőjökre, előitéleteikre nézve
hasonlók a jó társaság hölgyeihez, hová nem tartoznak s alkotják
azt a világot, melyet Demi-Monde-nak nevezünk, mely nem az
aristocratia, se a bourgeoisie, de a mely mégis mint uszó sziget
lebeg Páris óczeánján s fölszed, magához von mindent, a mi kiválik,
kiköltözik, menekül e két szárazföld valamelyikéből. E világ ki nem
jelölve, de mindenütt él, azonban a párisi könnyen ráismerhet – a
férjek távollétéről. Sok férjes nő van itt, ki sohasem látta
férjét. Ez egy egészen új világ. Hajdan a házasságtörés, úgy, a
mint most értjük, nem volt meg. A férjek engedékenyebbek voltak s
azon dolog értelmezésére, melyet ma házasságtörésnek nevezünk, más
szót használtak, sokkal triviálisabbat, melylyel Molière gyakran
él, ki a férjeket tette inkább nevetségesekké, mint a nőket
vádolta; de mióta a férjeknek törvényekkel fölfegyverkezve joguk
van számüzni a kötelességéről megfeledkezett nőt, a házassági
viszonyok megváltoztak s egy új világ állott elő, mert hová
menekülnének különben e compromittált, szétválasztott, eltaszított
nők? Az első, a ki ily  sorsra jut, szégyenét könnyeibe rejti,
elvonul a világ szemei elől, a második fölkeresi az elsőt és mikor
már ketten vannak, szerencsétlenségnek nevezik azt, a mi hiba,
tévedésnek azt, a mi bűn. Ily mentséges vigaszt gondolnak ki
magoknak. Mikor hárman vannak, meghívják egymást ebédre és ha
negyedik is akad, kész a kontratáncz. Körülök csoportosulnak még az
ifjú leányok, a kik bukással léptek föl az életben, az álözvegyek,
az álférjesnők, szóval mindazon balhelyzetű nők, a kik másoknak
akarnak látszani, mint a mik. Ez az áltársaság nem szükölködik
udvarlókban, mert itt a szerelem könnyebb, mint a felső és olcsóbb,
mint az alsóbb körökben. Mi lesz aztán e nőkből? Nem tudhatni. Ha
az ifjúság oda, az udvarlók eltünnek, következik a megbánás,
lélekfurdalás, nyomor, elhagyottság. Némelyek közűlök férfiakhoz
csatlakoznak, kik elég balgák komolyan szeretni őket; mások
eltűnnek, a nélkül, hogy tudatni akarnák, hova. Némelyek a magasra
törekvés és leesés félelme közt küzdik át az életet, mások bánkódva
a család, a gyermekek nevében férjök bocsánatáért könyörögnek. A
közös barátok közbevetik magokat s néha szerencsével. A nő már
elvénült, senki sem beszél róla, a világ szemet húny s lassan és
titkon egy kis ajtón beereszti azt, a ki kapun és nyilvánosan
távozott el.»

Íme a Demi-Monde, íme az a kör, hol az  ifjú
Dumas phantasiája oly örömest mulat. E fiatal költő három drámát
írt, s mind a három ebben a körben játszik. Mintha itt nyert
élményei volnának lelkében a legélénkebbek, mintha itt pazarolta
volna el szívének kincseit s titkos bú és elkeseredés ösztönözné
most menteni, majd pellengérre állítani e szerencsétlen és
veszélyes nőket. A Dame aux Camélias, Diane de Lys és
Demi-monde ugyanazon eszme különböző változatai. Ő mint
drámairó kizáróan a «femme perdue»-ek költője, kik közt Gauthier
Margit a legköltőibb, Lys Diana a legbecsületesebb és d’Ange bárónő
a legélethűbb. A művek mindenike nagy hatást tett. A tagadhatlan
tehetségen és ügyességen kívül sokat tett a sikerre a tárgy
tulajdonsága, különössége s azon boszúság és örvendezés, melyeket e
rajzoknak a közönség különböző osztályai közt, könnyen érthető
okokból, föl kellett költeniök. E művek csakhamar megalapíták a
költő hirét. A közönség tapsaihoz a kritikusok méltánylata is
járult. A franczia kritikusok legtekintélyesebbjei is méltánylattal
szólnak tehetségéről, kiemelik ügyességét, rajzai pontosságát,
élénk és elmés párbeszédeit, sőt Demi-monde-ját a legújabb
franczia drámairodalom legjobb termékei közé számítják s
különösebben csak azt vetik szemére, hogy miért mozog mindíg
ugyanazon körben, miért nem festi a fél nagy világ helyett az egész
nagy világot,  mert az igazat megvallva a «femme
perdue»-ek e csoportjában alig van valami, a mi valóban
érdekelhetné az embert; ezek az özvegyek, kiknek soha sem volt
férjök ezek a bárónők, kik nem tudni, honnan jönnek és gyakran igen
könnyen megzavarodnának, ha atyjokat kellene megnevezniök,
felköltik ugyan egyelőre a kiváncsiságot, de elvégre is
unalmasak.

Vajon a méltánylat mellett ez-e a legnagyobb szemrehányás, a mit
az ifjú Dumas érdemel? Kétlem. Igaz, e kör nem lehet a költészet
rendes köre; igaz, e körből írni nehéz, mert az ember önkénytelenül
paradoxonokba téved, ha e nőket költőileg akarja érdekesekké tenni;
avagy igen természetesen feldúl minden idealismust, ha pusztán
hűségre törekszik s míg tragikuma könnyen nevetségessé válhatik,
komikuma mosoly helyett undort is idézhet elő; de azért nem
lehetlen, s Francziaországban, hol a nők annyira nagy szerepet
játszanak, talán szükséges, korszerű is.

Az ifjú Dumas nem tudta legyőzni a nehézségeket, a melyek
szinműben kevésbbé is legyőzhetők, mint regényben.
Demi-monde-ja elvégre is gyönge mű akár általános költői,
akár szorosan vett drámai szempontból. Hiába hat szemfényvesztően
reánk az ügyes szerkezet, az elmés párbeszéd, pár szerencsés
helyzet és jellemvonás, az alap egy mélyebb tekintetre ingadoz és
összeomlik. A költő, úgy látszik, inkább  tud
regényt, mint drámát írni s regényi conceptiókat szorít a dráma
szűk korlátai közé, a mi megbénítja a compositiót; regényi
motivumokkal akar elérni drámai hatást, s míg cselekvénye lassan
mozgó lett, jellemei nem lehetnek egészen érthetők és valószínűek.
A költő, úgy látszik, nagy erkölcsi szónok, s nem veszi észre, hogy
a modor, melylyel nézeteit hirdeti, erkölcstelen, vagy ha nem is
egészen az, mindenesetre olyan, hogy a szerelem- és nőtisztelettel
minden költészetet feldúlni igyekszik. A költő pelengérre akarja
állítani a társadalom legveszélyesb nőit s mit tesz? Ellenök oly
férfibálványozást állít föl, mely akkor is türhetetlen lenne, ha a
férfiak a lovagiasság és emelkedett jellem oly példányképei
volnának, a milyenek nem.

Kisérjünk felvonást felvonásra, jelenetet jelenetre s meg fogunk
győződni, hogy ezek az állítások nem alapnélküliek.

Az első felvonásban Jalin Olivér szállásán vagyunk. Ez egy
vidor, harmincz éves fiatal ember, 30,000 franknyi földbirtokkal,
ki tapasztalás végett vagy hajlamból-e: nem tudhatni, egy kis
kirándulást tesz a Demi-Monde-ba s ez állítólagos özvegy
d’Ange bárónő kedvese. Az első jelenetben épen Vernières asszony
látogatja meg, egy valódi özvegy, ki a eltemette férjét,
szerencséjét, becsületét és estélyeket adva, pazarolja unokahuga,
Marcelle nászhozományát, a kit szeretne  minél
jobban férjhez adni. Épen nem bánná, ha Olivér venné el, de ennek
ilyesmi eszeágában sincs, bár némi hajlammal viseltetik iránta.
Miért? Mert azt hiszi, hogy ez ártatlan leány a Demi-Monde
hölgyei körében egészen meg fog romlani, s erre egészen atyailag
figyelmezteti is Vernières asszonyt. Ez túlságosnak tartja
aggodalmát, aztán különben is sebaj, ha Olivér nem is veszi el
Marcellet. Érkezett Afrikából egy sokkal derekabb vőlegény, Nanjac
Raymond, a ki Párisban alig ismer valakit. Vernières asszony épen
ezért fölkéri Olivért, hogy ha megismerkedik Raymonddal, ne szóljon
oly kiméletlenül unokahugáról, mint szokott. Egyébiránt Vernières
asszony látogatásának ez csak mellékes czélja volt. Tulajdonkép
azért jött Olivérhez, hogy megtudja: vajon Latour és Maucroix urak,
kik nála egy estélyen kártyázás közben összevesztek, kibékültek-e s
megkérje őt, mint Maucroix segédjét, hogyha párbajra kerülne a
dolog, hallgassák el a valódi okot, mert nem szeretne törvényszék
elé állíttatni, vagy nevét hirlapokban olvasni. Olivér
megnyugtatja, aztán Santis asszonyt fogadja el, ki hasonlókép
özvegy, de élő férjnek, Richard Hippolytnak özvegye, a kit megcsalt
s a ki megtiltá neki, hogyn evét viselhesse. Ez okonő Santis
asszony. Ez is a Demi-Monde egyik hölgye. Hiú és fecsegő,
festi magát, vagyona fogyatékát éli és szeretne visszamenni
 férjéhez. Santis asszonynak különben
nincs dolga Olivérrel, csak Vernières asszony után jött, csak
fecsegni akar a házigazdával, ki a leggyöngédtelenebb bókokkal és
jó tanácsokkal halmozza el. Azonban Olivért nemcsak nők látogatják,
oh nem, férfiak is jönnek hozzá. Íme Richard Hippolyt lép be, ki
hasonlókép a párbajról tudakozódik, mint Maucroix leendő második
segédje. A magára maradt két barát nem sokat beszél a párbajról,
melynek kiegyenlítését remélik, de annál többet a nőkről. Hippolyt
elbeszéli neje egész élettörténetét. Ez egy nagy botrány. Olivér
csinosabb botrányokat beszél Lornen grófnéról, a ki nem tartozik a
Demi-Monde-hoz, a ki szereti őt, s a kit épen egy levélben
akar kötelességére téríteni, s egy más hölgyről, ki a
Demi-Monde-hoz tartozik, kit nem nevez meg s kit épen nincs
szándoka kötelességére téríteni. E hölgy d’Ange báróné, tulajdonkép
Susanne, ki a párbeszéd végével éppen a mellékajtón kopogtat.
Hippolyt távozik s Susanne megjelen. Ez már a harmadik özvegy, a ki
Olivér látogatására jő s bizonyára a legkedvesb. Susanne hajdan
Thonnerius marquis kedvese volt s 300,000 frank tőkéje van. Jónak
látta szép butoraihoz illő czimet venni föl s bárónénak hivatja
magát. Szép, elmés, üres szívű, a cselszövények által megromlott
lelkű, a ki mindenkép férjhez akar menni. Ifjú, szép, előkelő és
derék férjre  vadász. Bádenből érkezett meg s
kedvesét, kinek már két hét óta nem írt, először is azzal a
kérdéssel lepi meg: akarja-e nőül venni? Olivér vonakodik. Susanne
nem haragszik meg érte, s most már házasság helyett csak barátságot
követel, okos, hallgatag és védelmező barátságot. Olivér sejti,
hogy kedvese, a ki férjhez akar menni, már talált egy jó bolondot.
Valóban Raymond jó fiú, előkelő, fiatal, gazdag, derék. Egyéb
hibája nincs, minthogy tiz évig szolgált Afrikában s csak annyit
tud a világról, mint egy tizenötéves gyermek s azon
szerencsétlenség érte, hogy sebet kapjon, Bádenben töltse a fürdői
évszakot és szenvedélyesen beleszeressen Susanneba. Susanne
megdöbben Nanjac Raymond nevét hallva s láttatlanul akar távozni.
«Ah, ön fel van indulva – mondja Olivér – tehát ez a Nanjac… «Ön
álmodik, bocsáttassa be, előtte akarok távozni, mond az őszinteség
cselszövényében bízó Susanne s a belépő Raymondot üdvözölve
távozik. Raymond, mint Latour segéde, kiegyenlíti Olivérrel a
párbajt s mielőtt távoznék, e kérdéseket intézi barátjához: hogy
hívják e nőt, a ki az elébbtávozott, előkelő hölgy-e, özvegy-e, mi
oknál fogva volt itt s minő viszonyban van vele? Olivér mindezen
kérdésekre kielégítőleg felel, mint illik Susanne okos, hallgatag
és védelmező barátjához. «De mi érdekből jött e nő önhöz, csak a
barátság színe alatt – folytatja  kérdéseit Raymond: «Erre
csak azt mondom – felel Olivér – hogy ha d’Ange bárónő más érdekből
jó könnyen távozhatott volna e mellékajtón úgy, hogy ön vagy más
valaki meg ne lássa.» Raymond föltárja titkát, elmondja, hogy azért
kérdezte mindezt, mert d’Ange bárónét nőül akarja venni.

A második felvonásban Vernières asszony szalonjában vagyunk és
estélyen. Ez a számítások estélye. Vernières asszony arra számít,
hogy Marcelle meg fogja hódítani Raymondot, Santis asszony pedig
arra, hogy visszahódítja férjét. És Susanne? Neki van legtöbb
elintézendője és számítása. Először is Thonnerins marquissal jő
tisztába, kit gyámjának nevez, ki kedvese volt s ki róla atyailag
gondoskodik. Felvilágosítást kér vagyoni állapotjáról.
Háromszázezer frank – felel a marquis – egy szó a jegyzőmnek és a
szükséges iratok a kezei közt lesznek.» Susanne elmondja, hogy
férjhez szándékozik menni s meg akarja nevezni kedvesét. «Ne
nevezze meg, mert talán ismerem s ekkor kénytelen leszek vagy egy
becsületes embert megcsalni vagy önt elárulni.» Susannenak valóban
jobb titokban tartani kedvese nevét, titokban menni férjhez és
elutazni. Ő mindezt igen jól tudja, tudja azt is, hogy Raymond
nővére járatos a marquis családjához, hogy Olivér, mint Raymond
barátja, könnyen házassága megrontásán fog dolgozni.  Ő
előrelátó, túljár mindenik eszén és ért és a cselszövényhez;
ráveszi Raymondot, hogy szerelméről ne szóljon se nővérének, se
Olivérnek.

Ez finomul rajzolt jelenet. Susanne őszinteséget, mély érzést és
szeretetreméltó szeszélyt tettet. Raymondnak hinnie kell, hogy
mindez nem egyéb, mint az igaz szerelem gyöngéd tartózkodása.
Vernières és Santis aszszony számításai távolról sem sikerültek ily
jól. Marcella mindent elrontott. Óh ez az ártatlan kis leány! Ő a
Demi-Monde-ban növekedett föl és oly romlott modorra nézve,
a mily romlatlan szívben. Félre hívja Raymondot s őszintén tudtára
adja, hogy nejévé szánták, de neki semmi kedve a házassághoz.
Santis asszony épen pórul jár. Férje, Hippolyt e szavakkal utasítja
vissza: «Bizonyára most utolszor látjuk egymást.»

Hát Olivérnek mi szerep jutott ez estélyen? Az, hogy jobbra
balra szórja elmésségeit, melyek gorombaságoknak is beillenek.
Különösen Marcelle sértegetésében telik kedve; szemére veti, hogy
mint kis leány oly dolgokról beszél, mik nem illenek korához. «Én
nem vagyok kis leány, én nő vagyok – mond Marcelle.» «Ezt mondották
nekem is, de ön ránti tiszteletből nem hittem el» – felelt Olivér.
Marcellet mélyen sérti e gorombaság, de egyszersmind érzi, hogy
érdemes reá. E percz  óta javulni kezd és szenvedélyesen
Olivérbe szeret, a kit titkon föl is kér, hogy mentse meg
nagynénjétől, ragadja ki a Demi-Monde-ból, ha mindjárt
vissza viszi is a nevelőintézetbe.

Olivérnek, ki Lornan grófnét visszautasította, Susannetól
elesett, épen ideje van szeretni a javuló leányt, kit megmenteni
szándékozik. Azonban ő Raymondot is megakarja menteni. Hogyan
mentse meg? Nagy és nehéz kérdés. Nem mondhatja neki; ne vedd el e
nőt, mert szeretőm volt. Ily lovagiatlanságra nem sülyedhet. Azért
csak úgy távolról akarja értésére adni, hogy őrizkedjék e nőtől.
Elmondja, hogy mily veszélyes e kör, megmagyarázza, hogy mi az a
Demi-Monde. Mind hiába. Raymond épen nem ütődik meg, hisz
Susanne már mindezt elmondta neki épen így. «De hát ha a bárónő így
ismeri a kört, miért él benne?» – kérdi a csodálkozó Olivér. «Én is
azt kérdém tőle – felel Raymond – s azt mondá, hogy régibb
barátságos összeköttetései sodorták e körbe, aztán különösen
érdekli Marcelle, a kit meg akar menteni. Egyébiránt közelebbről
szakítani akar e társasággal.» «Mikép»? – kérdi Olivér. «Az titok –
felel Raymond – de nyolcz nap mulva nagy ujságot fog hallani
ön.»

Íme Susanne mily jól számított, mily jól ismerte Olivért s mily
jól eleve kijátszotta cselszövényét. Azonban az okos nő tudja, hogy
még sok mindennel kell megküzdenie  és felszólítja Olivért,
küldje vissza szerelmes leveleit. Vajon miért e kivánat? Talán fél,
hogy e levelek még Raymond kezeibe kerülhetnek? Oh nem; Susanne
akarja, hogy e leveleket elolvassa Raymond. – Meglátjuk, miért.

A harmadik felvonásban Susanne szalonjában vagyunk. A szép
özvegyet Marcelle látogatja meg. A javuló leány elpanaszolja
barátnéjának, hogy menekülni akar nagynénjétől Thonnerins
marquishoz, a ki azelőtt négy évvel leánya mellé akarta venni
társul. Vajon igéretét teljesítené még most is a marquis, vajon
lenne Susanne közbenjáró? Susanne fölajánlja magát, levelet írat
vele a marquishoz, melyet elvinni igér. Míg Susanne a marquisnál
mulat, megérkezik Olivér és a visszakivánt leveleket az asztalra
helyezi. Távozásakor Raymonddal találkozik. A jó afrikai már beadta
a hadügyminiszterhez lemondását, házasodni akar s mindezt
Susannenak tett igéretének, ellnére is föltárja Olivér előtt.
Olivér kötelességének tartja megmenteni barátját és világosabban
beszél. De Raymond sokkal inkább szereti Susannet, mintsem
fölvilágosodni bírjon. Végre Olivér ki meri mondani, hogy
Susannenak sohasem volt férje, s ha Raymond bővebben akar hallani e
nőről, kérdezősködjék Thonnerins marquistól, kinek házához nővére
úgy is járatos. A jó afrikait mindez megzavarja és 
meglátván a leveleket, valóságos gyanú és féltékenység ébred
szívében. Azt hiszi rólok, hogy szerelmes levelek, melyeket Susanne
Olivérnek írt. Olvasni akarja. «Egy nő levelei szentek, bárki
legyen az» – kiált föl Olivér. Elvégre is Olivér ott hagyja a
leveleket, miután Raymond becsületére fogadja, hogy azokat el nem
olvassa. Ezalatt hazajő Susanne s tudtára adja Raymondnak, hogy a
jegyzőnél járt; elolvassa keresztlevelét, megholt férjével kötött
házassági szerződését s a férje haláláról szóló bizonyítványt.
Raymond hivőn magához veszi e hamis iratokat. Susanne azt is
elbeszéli, hogy Thonnerins marquisnál járt Marcelle ügyében, kit
tüstént tudósítania kell ügye állásáról. «Írjon hát neki levelet» –
kiált föl Raymond. Susanne némi tettetett vonakodás után irni kezd.
Ekkor Raymond átadja neki az Olivér által hozott leveleket és
engedelmet kér tőle, hogy azokat elolvashassa. Susanne megengedi.
Raymond fölbontja a leveleket s összehasonlítja a kézirást
Susannenak Marcellehez írt levelével. Az irás nem ugyanaz. «Itt
valaki játékot űz velünk – szól Raymond. Susanne elkéri s átfutja a
leveleket. «Ezek szerelmes levelek, s nem épen leggyöngédebbek –
szól gúnyosan. «S ön nem tudja, ki írta e leveleket?» «Hogy tudnám,
midőn nincsenek aláírva.» «S nem ön írta volna e leveleket?» «Ön
örjöng; hasonlít-e az én irásom  ehhez» – valóban
szeretném, ha hasonlítana, e nő szépen ír.» E párbeszéd után a jó
afrikai elmondja, hogy Olivér olyasmit sejtetett vele, mintha
Susanne Olivér szeretője lett volna. «Ön megbánta házassági
ajánlatát s most e cselszövényes ürügy alatt akar visszavonulni,» –
kiált Susanne fölindulva. Összezördülnek. «Mindennek vége köztünk»
– mond Susanne s a faképnél hagyja bánkódó kedvesét. Raymond
távozik, hogy később visszajövén lábaihoz boruljon méltatlanul
gyanusított kedvesének. Ezt Susanne igen jól tudja s épen ezért
egész diadalérzettel veti szemére Olivérnek lovagiatlanságát, mely
egyébiránt házassági tervét eddig még épen nem dönthette meg.
Olivér nem tud a dologról fölvilágosodni. Susanne elmondja, hogy
Raymond olvasta a szerelmes leveleket összehasonlította a kéziratot
Marcellehez írt levelével s meggyőződött, hogy a két kézirat
egészen különböző. «Önnek hát kétféle kézirata van» – mond a
csodálkozó Olivér. «Nem, csak egy, ez is elég» – felel Susanne s
elbeszéli, hogy Olivérhez írt szerelmes leveleit mind Santis
asszonynyal iratta volt, mert számított ily esetekre. Az így
kijátszott Olivér kénytelen Raymond előtt minden vádat visszavonni,
a ki ekkép ujra Susanne hatalmába esik.

A negyedik felvonásban Susannenak ujabb gátakat kell legyőznie.
Ő igen jól sejti, hogy Raymond, Olivér árulása következtében,
tudakozódott  felőle Thonnerins marquisnál, s a
marquis, ha eleinte nem is, de később föl fogja előtte fedezni
multját. Ezért bánatost tettetve elpanaszolja a marquisnak, hogy
férjhez meneteléből már nem lesz semmi. Olivér elrontotta az
egészet s ő bosszúságában utazni szándékozik. A marquis örvend.
«Lássa ön – szól hozzá bizalmasan – Raymond nálam járt ön felől
tudakozódni. Én nem szólottam semmit, hivén, hogy e házasságból úgy
sem lesz semmi. De eljöttem önhöz, még egyszer ismételni, mit már
mondottam volt egyszer, hogy abban a komoly pillanatban, melyben
megismerem azt a férfit, a ki önt csakugyan el akarja venni, meg
fogom neki mondani a tiszta igazságot. Vártam néhány napot és jól
tevém, miután ön más okokból is meggyőződött, hogy e házassági
lehetlen.» A marquis azon hitben távozik, hogy Susanne csakugyan
lemondott házassági terveiről. Susannenak épen erre van szüksége,
mert a marquis jóhiszemében hallgatván, Raymonddal könnyen
elbánhatik s ha egyszer nejévé lesz s elutazik, nincs oka többé
semmitől tartani. De Susanne egyszersmind boszút is akar állam
Olivéren. Erre az Olivér és Lornan grófnő közti viszonyt akarja
fölhasználni. Megkéri Santis asszonyt, hogy eszközöljön ki egy
titkos légyottot közte és Lornan grófnő közt, mintha ezt Olivér
érdeke kivánná, a ki elég oktalanul Marcellet akarja elvenni és
 ezt mindenkép meg kell akadályozniok.
Santis asszony jól elintézi a megbizást, Lornan grófnő még ma
meglátogatja Susannet, Susanne még ma meg fogja alázni Olivért,
mert egy jó hirű nő fog látogatást tenni nála, mert rossz hírbe fog
keverni egy nőt, kit Olivér becsül és talán szeret is. Susanne
diadalérzettel fogadja a nála összegyülekező társaságot: Vernières
asszonyt, ki boszankodik, hogy Olivér unokahugát elrontotta s
rábirta egy társalgói állomás elfogadására; Raymondot, a ki boldog
szerelmes és a nász napjáról beszél; Olivért, a ki Hippolyt
barátjával lép be és sejt valamit Susanne cselszövénye felől. A
szolga Lornan grófnőt jelenti be. Olivér jő és kirohan, hogy
megakadályozza Lornan grófnő belépését. «Mit tett ön? – kérdi
Raymond a visszatért Olivértől. «Megmondtam Lornan grófnőnek, hogy
nem akarom, hogy ide belépjen.» «Mi oknál fogva?» «Azon oknál
fogva, mely szerint a becsületes ember tartozik ballépésektől
megőrizni a becsületes nőt.» «Különösen, midőn e becsületes nő
kedvese azon becsületes embernek – vág közbe Susanne. «Ön hazudik,
asszonyom!» – kiált föl Olivér. Ekkor Raymond föllép védeni leendő
nejét és párbajra hívja Olivért. Susanne diadalt ül, de egy
közbejött körülmény ismét fenyegetni kezdi házassági tervét.
Thommerins marquis levelet küld hozzá, melyben ez áll: «Ön megcsalt
engem, ön elbolondítá  Raymondot s a tőlem lehetlennek
nyilatkoztatott házasságot végre akarja hajtani. Egy órát adok
önnek annak szétszakítására. Ha ön erre egy óra alatt nem talál
módot, mindent fel fogok fedezni Raymondnak.» Susanne megdöbben.
«Magam vallok meg mindent – kiált föl – nem, küzdeni fogok
mindvégig; nyerjünk időt, ez a fődolog.» Ezzel leül és ír. Raymond
meglepi s tudni akarja, mit ír, mi van abban a levélben, melyet úgy
rejteget. Susanne vonakodik. A felizgatott Raymond erővel facsarja
ki kezéből a levelet és elolvassa. A levél Thonnerins marquishoz
szól, melyben Susanne felkéri a marquist, hogy hallgasson, hiszen
az nem bűn, hogy őt szereti Raymond s ő viszont szereti; legyen
kegyelmes, ha Raymond megtudja az igazat, ő meg fog halni
szégyenében. Ekkor Susanne mindent felföd Raymond előtt. Elmondja,
hogy egy nagy ifjúsági tévedése van, hogy nem báróné, hogy férje
sohasem volt s hogy egész vagyona Thonnerins marquis ajándéka s
kéri Raymondot, hogy hagyja és feledje el örökre. Raymond tovább
vallatja. Susannenak nincs több vallandója s megesküszik, hogy
Olivérrel soha sem volt szerelmi viszonyban. S a jó afrikai mit
tesz? Szereti, még most is szereti Susannet s csak azon áldozatot
kéri tőle, hogy Thonnerins marquisnak küldjön vissza mindent.
Susanne megteszi. «Ah Susanne – kiált  föl
Raymond – magam sem tudom, mennyire szeretem önt!»

Az ötödik felvonásban Olivér párbajra készül. Hippolyt barátja
hiába erősíti, hogy e párbaj lehetlen. «Csak azt kell bevallanod
Raymondnak – így szól – hogy Susanne kedvese voltál s el van
intézve minden, mert Raymond kinyilatkoztatta, hogy ha ezt szemébe
mondod, kezet szorít veled és sohasem fogja többet látni Susannet.»
Azonban Olivér szerint meg kell történnie a párbajnak, mert itt
többé nem Susanneról van a kérdés. A készület foly és karddal
fognak vívni. Midőn Olivér épen távozni akar, megjelen előtte
Marcelle, hogy búcsút vegyen tőle, mielőtt elhagyná Párist. Olivér
titkolja előtte a párbajt, de megvallja, hogy szereti. Olivér
távozása után Susanne lép be és fölfedezi Marcellenek, hogy Olivér
párbajt ment vívni. A megrémült Marcelle imádkozik, Susanne pedig
cselszövényen töri fejét. Ha Olivér meghal, semmi baj, de ha
Raymond halna meg, miért ne lehetne ő tovább is Olivér kedvese s
talán neje is, hátha Olivér csak féltékenységből tett mindent?
Ezért Marcellenek azt a ajánlatot teszi, hogy várják be Olivért, ki
mindkettőjöknek szerelmet vallott s kinek valódi hajlamáról
meggyőződniök most a legjobb alkalom nyilik. Ezért vonuljon egyikök
a mellékszobába s hallgassa ki a másik beszélgetését. Az egyiknek
szerepét természetesen  Susanne vállalja el. Künn kocsirobogás.
Olivér lép be és megsebesítve. «Mi történt Raymonddal – kérdi
Susanne. «Meghalt – felel Olivér, s egyszersmind megvallja neki,
hogy mindazt, a mit tett, féltékenységből tette, mert őt szereti.
«Utazzunk el – kiált karjaiba dőlve Susanne. Az ajtó megnyilik s
épen, egészségesen Raymond lép be, ki mindent hallott s ki végre
meggyőződik arról, hogy Susanne hitvány nő. Susanne oda van.
Raymond azzal vigasztalja, hogy a Thonnerins marquisnak visszaadott
vagyonát kárpótolni fogja. «Én nem vagyonára vágytam, hanem nevére
– kiált föl Susanne, egy óra mulva ide hagyom Párist, holnap túl
leszek Francziaországon.» «De önnek semmije sincs, mindent
visszaadott a marquisnak» – mond Olivér. «Nem tudom, mikép történt,
de a vagyonomat illető iratok egy része asztalomon maradt.» Tehát a
szép nő mégis elég óvatos volt nem tenni koczkára mindent. Olivér
mindent megnyert és Marcellet nőül veszi. A jó afrikai is mindent
megnyert, csak Susannet nem, de nő helyett talált egy jó barátra,
ki érte megsebesíttette magát s kit a világ legbecsületesebb
emberének tart.

Ennyi a mű tartalma inkább az eredeti, mint a fordítás szerint,
mely se nem hű, se nem szabatos s telve oly közbeszurásokkal,
melyeket a fordítónak ifj. Dumas aligha köszönne meg. 

A tartalom ily terjedelmes közlését talán unják is olvasóim.
Valóban, iró nem tehet rosszabbat, mint a midőn untatja olvasóit,
kivált ha még a mellett el is késik, mint én, ki nem egészen
önhibám miatt nem először követem el e legnagyobb journalistikai
bűnt. De tehetek-e róla, ha szükség kényszerít ily részletesen
elbeszélni a tartalmát, mert csak így lehet érthetően kimagyaráznom
azt az eszmét, mit e mű bennem felköltött. S miféle eszme az? Nem
új, sem eredeti. Kemény e lapok hasábjain Szinművészetünk
czímű czikkeiben már régebben érintette ezt, midőn kimondta, hogy a
drámairodalom mindenütt hanyatlik s ennek egyik oka a regény, mely
elnyelte az eposzt s fenyegeti a drámát.

A legújabb franczia drámai iskola minden esetre igazolja e
nézetet. A ki ez iskola termékeinek tartalmát és alakját
részletesen vizsgálja, meggyőződhetik arról, hogy a Hugo Victortól
alapított iskola kiment a divatból. A franczia kritikusok azt már
többször megjegyezték. Úntalan ismétlik, hogy a közelebbi harmincz
év alatt a franczia dráma két nagy változáson ment át.
1825–1835-ig, az irodalmi ujjászületés e nagy mozgalmában, mely
néhány jeles művet hozott létre, a szinpadot, a történelem és a
phantasia foglalta le. A költő a hatás és meglepetés minden
eszközét igénybe véve, a mult vagy jelen eseményeit akarta a tömeg
 előtt megeleveníteni. Az idők
megváltoztak. A mostani drámaköltők kevésbbé találékonyak, de annál
többet elmélkednek s álmok hüvelyezése helyett mindent
összegyüjtenek, mi a szalonban, utczán vagy bárhol található. A
szinpad többé nem követeli, hogy a társadalom az ő képére teremtse
magát; megelégszik, ha a társadalom hű képe lehet.

Ez mind igaz, de a régibb és újabb franczia drámai iskola közt a
különbség nem csak ennyi. Mitt tett Hugo Victor, midőn megújította
a franczia drámát? Azt mondta, hogy a classikus dráma inkább egy
pogány, mint keresztyén társadalom kifejezése. Ezért nem a görög és
római történetből vette tárgyait, hanem a középkorból. E mellett
széttépte a franczia classikusok merev drámai szabályait, az idő és
hely egységét, a mit az angol irodalomban Shakspeare már rég
megtett. Nem említve az ellentétek elméletét s más részleteket,
melyek Hugo egyéni költészetéből folynak, ez a lényege a franczia
romantikának. De mindezen ujítások mellett is igyekezett megtartani
a szoros drámai formát, cselekvényt és jellemzést.

S mit tesz az ujabb franczia dráma? Tartalmára nézve csaknem
kizáróan a jelenre vonatkozik s itt is oly tárgyakat választ,
melyek az úgynevezett modern regények tárgyai s ez utóbbinál fogva
kénytelen feldulni a valódi drámai formát, cselekvényt, jellemzést.
A franczia  dráma tulajdonkép nem egyéb, mint
dialogban írt regény, vagy jobban mondva regénykivonat dialogban. A
szinpadon színtelen regényeket látunk, melyek drámáknak hazudják
magokat és se drámák, se regények nem lehetnek. Mit bánom én, akár
regény, akár dráma, mit érdekel engem a pedáns kritika forma körüli
aggodalma, ha az műélvezetet nyújt – mondhatják a nézők. Úgy van,
mondhatják és mondják, de hogy sokáig fogják-e mondani, kérdés, s
épen itt a bökkenő. Mert miért gyönyörködjék sokáig a közönség oly
drámában, melyet regényben százszor szebben, százszor jobban
olvashat? Érdekelheti-e oly tárgyak drámai feldolgozása, melyek
természetöknél fogva csak regényben fejthetőkki, csak regényben
érdekesek, sőt érthetők is? Fog-e elébb-utóbb az, a ki tisztán
művészi élvezetet ohajt, egyébért járni szinházba, mint az operáért
és balletért s ha igen, fogja-e egyéb mulattatni, mint a nők
szemcsövezése és társalgás szomszédjával? Midőn néhány kontár a
kitünő irók öt-hat kötetes regényeit dramatizálni kezdte, sokan
megütődtek s úgy tekintették e jelenséget, mint dráma hanyatlását,
talán nem egészen ok nélkül, talán túlaggodalmasan. Most sokkal
több ok van az aggodalomra, mert valódi költők állottak elő, kik
majd mind oly tárgyakat dolgoznak fel drámává, melyek a formába nem
férhetnek be, mert a közönség a korviszonyok 
hangulatánál fogva kiválón oly tárgyak iránt van előszeretettel,
melyeknek csak a regény lehet valódi és természetes formája. Nem
egészen formai dolog hát e kérdés, vagy oly formai dolog, mely a
lényeget teszi, mert ha valahol, a költészetben igaz, hogy a forma
teszi a dolgot. A ki maga regényt vagy drámát írt, vagy
gondolkozott róluk, érteni fogja a kérdés szövevényeit, a ki pedig
nem írt s ez elvont fogalmak körül nem tudja tájékozni magát,
könnyen megértheti, ha szobrokra és festményekre egy pillantást vet
s utána gondol: vajon a festész teheti-e azt, a mit a szobrász,
vajon az ok nem az anyagban van-e, melyből dolgoznia kell, vajon
anyag és alak nem állanak-e a legszorosb összeköttetésben?

A legújabb franczia drámai iskola a drámait támadja meg a
drámában s kárpótlásul semmi olyast nyújt, a mit a regény százszor
jobban ne nyújthatna. Széttöri a formáit az anyagért és semmivé
teszi az anyagot a formáért. Ez főjellemvonása ez iskolának, mely
épen ennélfogva sehogy sem rejtheti méhében az ujjászületés
csiráját. Példája a Demi-monde. Ifj. Dumas e művében egy
társadalmi osztály rajzát akarta adni. De vajon adhatni-e ezt
drámában? Oly kevéssé, mint valamely politikai intézmény, kor vagy
népélet rajzát. Mindez a drámában csak háttér lehet, melyből
kiemelkednek az egyének, vagy árnyak, mely kellő 
világításukra szolgál. Mindez a regény dolga, melynek ereje és
varázsa a részletezésben van Drámában a részletezés semmivé teszi a
drámai hatást. Drámában fő az egyén, körüle kell megfordulnia a
cselekvénynek; formája csak ennyit tűr meg s ezt is inkább nagy és
kiemelkedő, mint finom vonásokban.

S mit tesz az ifjú Dumas, hogy czélját, egy társadalmi osztály
ismertetését elérhesse, de a melyet még sem érhet el? Műve
tartalmát figyelmesen vizsgálva csakhamar észre veszszük, hogy
igyekszik akarata ellen minél kevésbbé drámai lenni.

Mindjárt először is feltünő az, hogy e műben néhány oly személy
szerepel, kik tulajdonkép egyszer sem lépnek föl. Ilyen a többek
közt Lornan grófnő, pedig e nő elhatározó befolyással van a
cselekvény fejlődésére. E mellett Hippolyt, Santis, Vernières
asszony több tért foglalnak el, mint a mennyi megillethet oly
személyeket, kik a cselekvényre kevés befolyással vannak. Honnan
van ez? Mert a költő egy osztályt akart megismertetni, a
Demi-monde-ot s e személyek nélkül rajza hiányos lett volna
és e személyeknek sokat kell beszélniök, hogy magokat és körüket
megismertethessék.

Regényben mennyivel könnyebben és hatásosabban czélt érhetett
volna a költő, mennyi más személyt léptethetett volna még föl, a
 kiket most mellőznie kellett s a kik
teljesebben föltárták volna előttünk e kör titkait. S ha tovább
vizsgálódunk, nem tünik-e föl különösen az is, hogy a nők úntalan
látogatják a férfiakat, mintha a férfiszoba boudoir volna s immár a
nők udvarolnának a férfiaknak? Igaz, e nők nem a jó társaság
hölgyei, de Olivér nem úgy jellemzi-e őket, mint a kik
származásukra, külsőjökre, előitéleteikre nézve hasonlók a jó
társaság hölgyeihez? S ez természetes. Minél inkább annak akar
tartatni valaki, a mi nem, annál jobban figyel fölvett szerepének
külsőségeire. Olivér szavai szerint az ifjú Dumas ezt jobban tudja,
mint bárki. Miért vét hát mégis ellene, miért akarja
valószinütlenné tenni cselekvényét? Mert kénytelen volt, mert
tárgyát, a mind azt felfogta, csak így volt képes beerőszakolni a
dráma korlátai közé. Regényben mint nem kellett volna küzdenie e
nehézséggel; mily könnyen összehozhatta volna a nőket a férfiakkal,
a nélkül, hogy mint a drámában, untalan szobájokig fáraszsza.

A jellemzésben sem találjuk meg a drámait. A mű személyei
többé-kevésbbé mind olyanok, melyek csak regényben domborodhattak
volna ki egészen élethű alakokká. A dráma korláta rájok nehezül és
megbénítja őket; azután annyi különböző elem vegyítéke van bennök,
hogy kifejtésökre a drámai cselekvény, mely inkább  csak
egyszerű és határozott szenvedélyeket tűr meg, nem elegendő.

Regényben a szerző könnyen elkerülhette volna azt a hibát, hogy
midőn Olivért lovagiasnak akarja festeni, lovagiatlannak fesse. E
lovag, ki mindvégig teljességgel nem akarja megmondani Raymondnak,
hogy Susanne kedvese volt, a regényben bizonyosan nem lesz
kénytelen a szerelmes levelek titkát elárulni. A költő talált volna
más módot, melylyel meséjét tovább szője. Regényben Olivér
bizonyosan kevesebbet okoskodik, moralizál és gorombáskodik, mert a
költőnek lett volna módja, hogy mindezt önmaga tegye meg. Regényben
Raymond jelleme is máskép ütött volna ki. Inkább értettük volna a
jó afrikai együgyűségét és erős szenvedélyét; ott ki lehetett volna
vinni, hogy se komikai, se tragikai szinezettel ne birjon és mégis
érdekes legyen. A drámában e miatt oda a hatás. Nem tudjuk;
nevessünk-e a jó bolondon vagy szánjuk? Midőn mindent megtud
Susanne multját illetőleg és épen Susannetól és mégis szereti őt,
itt drámailag vagy erős komikumnak, vagy erős tragikumnak kellene
kifejlődnie. Nem fejlődik, mert a költő sem akarja. Mindezt
regényben kár nélkül teheti vala. Itt kárral teszi s elvégre is
Raymond előttünk érthetetlen marad. Még a legsikerültebben rajzolt
alak, Susanne is szenved a drámai nyűg miatt. Regényben részletesen
festve  mennyivel természetesebben tűntek volna
föl a nő cselszövényei, melyekben a subtilitás miatt kevés a drámai
s a drámaivá lenni akarás miatt kevés a valószinű. A mű végén
mennyire kénytelen a szerző néhány szóval megrontani a legtöbb
előszeretettel rajzolt jellemét. Susanne bevallja, hogy Thonnerins
marquisnak nem küldötte vissza mind a vagyonát illető iratokat. Ezt
azon Susanne vallja be, a ki még kijátszatásakor is azt mondja
Raymondnak, hogy nevéért és nem vagyonáért szerette s még
megaláztatásakor is a becsület némi maradványaival takarózik. Miért
teszi ezt a költő? Mert nem tudja máskép tudtára adni a közönségnek
Susanne csalfaságát. Regényben egy tollvonással segíthetett volna a
bajon.

S vajon a véghatás, melyet ez a mű reánk tesz, miért annyira
határozatlan, miért hogy a kedélyt sem tragikailag, sem komikailag
nem érdekli. Egyéb okok mellett bizonyosan a forma miatt. E tárgy
drámai alakban alig idézhet elő más hatást. Regényben egészen
máskép ütött volna ki. A költő oda állíthatta volna saját
egyéniségét; humorával vagy iróniájával kibékíthette volna mindazt,
a mi máskép könnyen sértheti az æsthetikai érzést; a viszonyok és
egyének részletes és lélektani rajzával érdeket gerjeszthetett
volna fel s úgy festhette volna Demi-monde-ját, hogy az
valószinűbbnek s mégis költőibbnek tünjék föl. Így kedvetlenül
 fordulunk el a rajztól. Nem találjuk se
hűnek, se költőinek, s e nőket, kik iránt a költő ellenszenvet
akart bennünk felkölteni, csaknem szánjuk, mert a férfiak mindíg
alázzák bennök nemcsak az egyént, hanem magát a nőiséget is; mert e
férfiak épen nem érdemlik becsülésünket. Mi joga van a goromba
Olivérnek leczkézni a Demi-monde hölgyeit, midőn ő maga is
köztök él és velök szoros viszonyban? Miért érdekeljen bennünket az
együgyű Raymond, ki elég ostoba szeretni Susannet s elég rideg
csalódását épen nem venni komolyan? S miért érezzünk a költő iránt
rokonszenvet, ki a nőkről minden eszményi zománczot letörül s nem
annyira romlottságukat akarja felmutatni, mint azon tisztelet és
lovagiasság ellen küzd, mely a férfinak a nő iránt bárminő
viszonyok közt kötelessége.

Épen azért méltánylandó volt Bulyovszkyné, ki Susanne jellemét
némi költői fénynyel igyekezett bevonni, épen azért hibáztatható
Feleki, ki Olivér jellemét durvábban fogta föl, mint a hogy a költő
festi.

Ez előadás egyébiránt Bulyovszkynénak valóságos diadala volt.
Alig játszott valaha oly művészi egyöntetűséggel, mint ma. Minden
jelenete sikerült. Csak azt sajnálom, hogy a mű hosszas fejtegetése
után nincs terem játéka fényoldalait kiemelhetnem, csak azon
 örülök, hogy mégis alkalmam van, –
habár csak néhány sorban is – gáncs nélkül mutatnom be hódolatomat
oly tehetség és szorgalom iránt, kit a mi «demi-critique»-ánk egyik
közlönye annyira ledorongolni igyekszik. 


SIGNORA RISTORI.



Berlin, 1855 november 26-án.

A porosz fővárosban közelebbről három egyén nyújtott rendkivüli
élvezetet a művészet és irodalom barátainak: Joachim,
hegedüvirtuoz, ki egy pár nap előtt adta utolsó hangversenyét;
Philarète Chasles, híres kritikus, a Collège de France egyik
tanára, ki az énekakadémia nagytermében nem rég kezdte meg
felolvasásait az angol és franczia regényirodalomról; Ristori, a
turini királyi szinház tagja, ki hazatérő útjában Berlint is
meglátogatta s a királyi dalszinházban kétszer lépett föl.

Mint magyarnak, talán Joachim hazánkfia iránt kellene leginkább
érdeklődnöm; mint olyan, ki néha kritikával foglalkozom, talán
Philarète Chasles eszméit tartoznám fejtegetni; de őszintén szólva,
engem csak Ristori érdekelt, csak róla tudok írni, vagy jobban
mondva elragadtatásomról.

E kis hazafiatlanságot, e kis közönyt a tudomány  iránt
meg tudom magamnak bocsátani. Miért is ne? Joachim nem tud
hegedűjén annyi édes, annyi fájó hangot kicsalni, a mennyit Ristori
egyetlen sóhaja magába zár; Philarète Chasles nem magyarázza oly
mélyen és hűn az angol és franczia regény-irodalom hőseit, mint
Ristori Alfierit és Schillert s elvégre elragadtatásom örömei közé
hazai művészetünk gondjai vegyültek: a mi árva tragédiánk sebeit
kötözgetém.

Meglehet, hogy egész Berlinben talán csak én voltam ennyire
elragadtatva, én szegény ábrándozó, a ki évek óta esengem a
tragédiát és évek óta nélkülözöm. De tehetek-e róla, hogy én néha a
szinházban a fölindulást, a megilletődést keresem: vágynám
visszaidézni tünedező álmaimat, elpazarolt könyeimet s egy
felemelkedett érzésben feledni az élet apró nyomorúságait? De
tehetek-e róla, hogy nem láthatom Rachelt, hogy a mi szinésznőink a
tragédiákban sohasem tudtak eléggé meghatni, hogy a német
szinésznők között csak Seebachot s csak Gretchen szerepében
bámulhattam, hogy a berlini királyi szinház nőszemélyzetében
egyetlen kitünőbb szinésznő sincs? De tehetek-e róla, hogy Ristori
nagy szinésznő s hogy engemet, bár előadásaira egy franczia
fordításból csak nagy bajjal készülhettem el, elragadott, megrázott
s visszaadta hitemet a tragédiában.

Ristori több, mint a hogy a hír beszélte. Az 
valótlan, hogy a párisi journalistika csak azért emelte, mert
Rachelre ingerült volt s hírét inkább a műtárlatra Párisba tódult
idegenek állapították meg, mint a kritika és műértő közönség. Ő
alkalmasint van annyi, ha nem több, mint Rachel s jelenleg
Európában a tragikai múzsa egyetlen gyermeke. A német közönség és
kritika is meghajolt előtte. Berlinben rendkivüli hatást idézett
elő. Közönség és kritika egyformán el volt ragadtatva. Csak egy pár
kritikus észak-német hidegvére tiltakozott a déli szenvedélyesség
ellen, vetette szemére az olasz-franczia páthoszt, a túlzott
arczjátékot s látszott mintegy óhajtani, hogy kissé szelidebben,
kissé jobban játszszék, mint talán a szép Fuhr Lina, vagy a jó
Birch-Pfeiffer asszony. Szegény Lessing, ha tudtad volna, hogy
midőn hazád irodalmát a franczia irodalom jármától megmented,
mennyi nevetséges jelenetre adsz egyszersmind alkalmat! Hány jámbor
földid fejét zavarta meg a te nagyszerű polémiád! Azóta a
legrosszabb német drámaíró is megvetőn tekint Corneille- és
Racinera, a legegyügyűbb német szinész is fitymálva emlegeti Talma
vagy Rachel páthoszát s még a legderekabb német kritikus is
hazafias kötelességet hisz teljesíteni, ha legalább életében
egyszer neki ronthat a francia vagy általában a román
művészetnek.

Azonban Ristori legkevésbbé szorult az én 
védelmemre. Benne minden megvan, a mi szinésznőt nagygyá tehet. A
természet semmit sem tagadott meg tőle s ő maga mindent
megszerzett. Az ő érdemei nem pusztán a franczia-olasz szinészeti
iskola kitünő sajátságain alapulnak, melyeket annyira hűn képvisel.
Neki megvan az a sajátsága, a mi minden művészetben csak a
lángészé: az egészben keresni a hatást, az egyöntetűségben
szabatosságot, a természetesben az eredetit és újat. Ő egyetlen
saspillantással s a legtermészetesb oldalról fogja föl szerepét s
egyszersmind e szellemben emeli érvényre. Talán a részletek apróbb
árnyalataiban ejt hibát, de ott soha sem, hol az egész körrajzzá
alakul. A részleteknek az a lelkiismeretes kidolgozása, túlpontos
érvényesítése, melynek az egész legtöbbször áldozatul esik, a
természetesnek az az aggályos keresése, melyből oly természetesen
foly a mesterkélt, az a szenvedélyes előszeretet a nagy mozzanatok
iránt, mely szüntelen a nekikészülés és ellankadás hangulatait
szűli, egyiránt távol vannak tőle s mennyi élet, hűség, összhang ez
egészben felfogott, természetesen visszaadott, egyöntetűen
érvényesített szerepekben, több, mint a mennyit a költő beléjök
lehelt, mert Ristori egyszersmind teremt: jóvá tesz, vagy eltakarja
a költő hibáját.

E geniális nő többé már nem fiatal. Túl lehet harminczadik évén.
Nem ingerlően bájos, hanem  szabályosan szép s inkább magához
vonz, mint meghat, mint csodálatra ragad, vagy megdöbbent. A tiszta
nőiség az, mi egész lényén elömlik. Termete szoborszerű, melyen a
ruha festői redőzetben hullámzik. Mozdulatai nyugodtak s
nemességöket a szenvedély legkitörőbb perczeiben sem vesztik el.
Taglejtésében semmi habozás vagy erőltetés. A taglejtés nála együtt
születik az érzéssel, a szóval s ez utóbbit mindig önkénytelenül
pótolja. Midőn meghajlik és összerogy, avagy rohan és karjait tárja
ki, mind a legplastikaibb és még sem az, mert hol a szobrász, ki az
idomokba élő és folytonos szenvedélyt tudjon lehelni: a
kétségbeesés, az öröm, az elfojtott bánat, a kitörő düh emelkedő és
szálló árnyalatait? Arcza bámulatosan mozgékony és kifejező. E
finoman metszett ajkak és szemek s ezek a jelzett arczvonalak
beszélnek; kimondják, a mit a szív titkolni akar, de a mit többé
nem titkolhat, a mit e szó képtelen kifejezni a sejtelem
leggyöngébb, az akarat legönkénytelenebb mozzanatától kezdve a
küzdelem és tett viharos kitöréséig s a küzdelem és kétségbeesés
perczeiben mily erős és mély fájdalom nyilatkozik ez arczon, e
szemekben. Kedved volna elfordulni a szinpadtól, de oda vagy
bűvölve, mert a szenvedélyek e hű rajza sohasem hágja át a művészet
határait s borzadály helyett csak a legmélyebb tragikai hatást
érzed.  S mit mondjak szavalatáról? Hangjának
változatossága annyira végtelen, hogy még oly finom árnyalatokat is
ki tud emelni, melyet az értelem alig jelölhetne ki; oly tisztán
beszél, mintha csak a levegő csendülne meg s olyan mély érzéssel,
mintha szívében volna ajka s a bensőség e mély kifejezése bizonyos
déli lágyságban olvadoz. Talán épen ezért a megvetés, gúny, harag,
gyűlölet kevésbbé sikerülnek neki. Hagyján. E hiányt gazdagon
kárpótolja, mert mosolyogni és sírni, szeretni és meghalni csak ő
tud a világon. Mennyi érzést, mennyi gondolatot leplezhet föl
egyetlen sóhaj, egyetlen zokogás! Mennyi költészet rejlik egyetlen
hangban, egyetlen szóban! Mennyire vetekedhetik a szavalat az ének
hatásával. Ristori bírja a tragikai szavalat legnagyobb titkát:
igen érezhetőn, mégis úgy emeli ki a rhythmust, hogy az értelmesség
semmit sem szenved; megköti bizonyos emelkedettség, mégis oly
szabadon rezegteti az érzések árnyalatait, mintha csak akkor
gondolta volna ki a verssorokat.

Még ez nem minden. Úgy látszik, mintha e nőben valamely
rejtélyes varázs volna. Mintha nem is volna szinésznő, mintha nem
is játszanék, hanem élne, valóban érezné, a mit játszik; mintha nem
is tudná, hogy tapsoló közönség gyönyörködik kínjain, csak magával
volna elfoglalva s nem annyira művészetével, mint 
egyéniségével hatna. Csalódás! Annyira megszoktuk mesterségnek
nézni a művészetet, hogy többé nem ismerünk rá, annyira kizártuk a
lelkesülést a művészetből, hogy mintegy megbotránkozunk benne. E
rejtélyes varázs titka egyszerű: Ristori lelkesülve játszik,
Ristorit lelkesíti a tragikai költészet. E deli termet, e mozgékony
arcz, e szép hang a természet adománya; e mély belátás a szerepekbe
az értelem műve; e készség a kivitelben a gyakorlatból foly; de az
erő, mely mindebből teremt, a bűbáj, mely mindezt átjárja, a
szívben rejlik. Hathatna-e oly mélyen reánk, ha maga is nem volna
mélyen meghatva, ha nem értené a tragikai költészet nagy eszméit,
ha nem visszhangzanának kedélyén azok az érzések és szenvedélyek,
melyeknek örömét és kínját, tévedését és bukását rajzolnia kell?
Csoda-e tehát, ha felindul, ha szenved, ha sír, ha neki e festett
ház, e szűk szinpad az élet tágas világa? E nélkül megszűnnék
művésznő lenni, mert csak a lelkesülés tud előidézni lelkesülést,
mert csak a lelkesülés a művészet forrása. Ez az, a mi élessé és
áthatóvá teszi az észt; ez az, a mi hitet és kitartást önt a
szívbe; ez az, a mi mindkettőt a teremtés ereje és örömével áldja
meg. Ez tulajdonképen a lángész, a tanulmány, a dicsőség:
minden.

Mindamellett Ristori szerepléseinek sikere 
egyelőre igen kétségesnek látszik. Csak kétszer léphetett föl:
először Alfieri Mirrá-jában; másodszor: Schiller Stuart
Máriá-jában.

Alfieri iránt kevés rokonszenvvel viseltetnek a németek, már
csak azért is, mert sok tekintetben Corneille és Racine tanítványa.
Költészetének egyszerű férfiassága szerintök merev zordonság. Nem
méltányolják eléggé azt a körülményt, hogy Alfieri, midőn
megújította az olasz drámát, az érzelgő lágyság és czifra üresség
ellen indított visszahatást s a visszahatásnak mindig természetében
van, hogy tovább menjen, mint kellene. Azt is feledik, hogy
Alfieri, bárminő drámai iskolához tartozott is, valódi költő volt,
oly drámaköltő, kihez hasonlót a németek Goethén és Schilleren
kívül nem tudnak felmutatni.

Annyi igaz, hogy Mirra legkevésbbé oly mű, mely az
Alfieri iránti elfogultságot el tudná oszlatni. E mű alapeszméje
tudniillik, hogy egy leány szereti tulajdon édesatyját, a
legkétségesebb becsű tragikum. Tartani lehetett, hogy a
legművészibb játék sem győzheti le azt az ellenszenvet, melyet e mű
bizarrsága okvetlen felkölt.

A másik műre nézve sem voltak kedvező kilátások. Egy híres
német, úgyszólva nemzeti dráma, az imádott Schiller műve nem igen
pontos s e mellett rövidített fordításban. Fölfoghatja-e egy olasz
nő Schillert, vagy ha  fölfogja is, eltörölheti-e azon sok
jeles Stuart Mária emlékét, kiket a német közönség és kritika mint
fölülmulhatatlanokat ünnepelt? Mindezek ellenére is a diadal
tökéletes volt. A német közönség el volt ragadtatva, feledte
Alfierit, feledte Schillert és meghódolt Ristorinak.

Mirra királyleány és boldogtalan; fiatal, szép, e mellett
menyasszony és halni akar, senki sem tudja bánata okát, szülői sem,
kik jók, gyöngédek hozzá; vőlegénye sem, a kit maga választott;
dajkája sem, a ki anyja, testvérje, barátnéja egy személyben. Mirra
atyját, tulajdon édesatyját szereti. E bősz és bűnös szenvedély
egész ifjúságát elhervasztotta. Anyját, ki vetélytársnéja, gyűlöli;
atyja elől, kit bírni óhajt, menekül; vőlegényét, kit becsül,
sajnálja; dajkája, ki vigasztalni igyekszik, terhére van. Önmagát
megveti s átkozza s még panaszolnia, imádkoznia sem lehet.
Szenvedélyét sivár lelkierővel igyekszik titkolni és szüntelen
elárulja magát.

Mindez feltűnt Ristorin már első jeleneteiben. Lassan és
méltósággal lépett elő, de mintegy meghajolva az önvád és fájdalom
súlya alatt; szemérmes, de megtört fényű szemei, melyek hol lángba,
hol könnybe olvadnak; nyugodt arcza, de a melyet remegő ajkai
meghazudtolnak, a kisértetiest és megindítót különös vegyületben
játszták. Atyja épen  akkor vőlegényével, Pereóval hagyta őt.
Midőn megpillantja atyját, összerebben; aztán erőt vesz magán,
Pereóhoz közeledik, az elfojtott kín sziszegő hangján suttogva
magában:


Ei con Pereo mi lascia…? Oh
rio cimento!

 Vieppiü il cor mi
si squarcia.2)





Pereo tudakolja bánata okát s le akar mondani kezéről. Mirra
ezalatt mind nyugodtabb lesz, de ez a vőlegényt inkább
elszomorítja, mint vigasztalja. Ekkor azzal menti magát, hogy csak
azért bús, mert el kell válnia szülőitől. Aztán mintha fájna, hogy
tettet, hogy nem tud eléggé tettetni, némi izgatottsággal esküszik
szerelmet vőlegényének, ki hinni kezd neki s el van ragadtatva.
Azonban lassan-lassan önfeledtté, búskomolylyá válik, noha még
mindig biztató hangon mondja e szavakat:


No; questo è il giorno; ed
oggi

 Sarò tua sposa. – Ma,
doman le vele

 Daremo ai venti,
e lascerem per sempre

 Dietro
noi queste rive.»3)







Pereo bámul és kérdi: hogyan lehet az, hogy szülőiért
búsul s mégis örökre akarja őket elhagyni. Mirra arcza búskomorabb
kifejezést ölt, egészen elméláz s a lemondás mély bánatával
sóhajtja:


Il vo’; per
sempre

 Abbandonarli; e morir
di dolore.4)





Pereo azon fölkiáltására, hogy arcza s beszéde
kétségbeesést árul el, újra erőt vesz magán. Nem tagadja szörnyű
fájdalmát, de legyőzni igéri és gyöngéden susogja:


Sollievo in
te…!5)





Pereót e mosoly kétségbeejti s a szülőkhöz siet, hogy
felbontsa a házasságot. Ekkor Mirra kevés mozdulatot tesz, Pereo
vissza akarja tartóztatni és egyedül marad. Kétségbeesése egy bősz
kiáltásban tör ki. Megijed önmagától, fél egyedül maradni s
gyermekesen örvend, hogy dajkája belép, kinek kérdezősködése,
vigasza azonban még inkább felindítják. Mélyen elkeseredik, halni
akar. Kéri dajkáját, hogy ölje meg, mire ez sírni kezd. Ekkor ő is
könnyekre fakad, zokog, megenyhül. Jól esik hitetni magával, hogy
még van ereje legyőzni szenvedélyét és Pereóhoz menni férjhez.
Arcza  nyugodt lesz, bár szemeiben még könnyek
csillognak; fölegyenesedik, bár tagjai még remegnek s az
elhatározás öröme és büszkeségének egy futó sugara villan meg
szomorú alakján.

E jelenetekben Ristori folyton két hangulat közt hánykódott s
midőn átment a harmadikba, ezt amazokban olvasztá föl. Legyőzni,
titkolni akarta kétségbeesését, de küzdelmével mindig elárulta,
pillanatokra eltitkolta, legyőzte, de mindig kifáradván,
álmadozásba sülyedt, a mi ismét ugyanoda vezette vissza. Végre
panaszolnia, sírnia lehetett s ettől enyhülni, erősödni látszott.
Csak látszott. Ez enyhület inkább a kifáradt kétségbeesés volt s ez
erőben a még folyvást tartó küzdelem nyilatkozott.

A következő felvonásban már e lélekállapot legszélsőbb végleteit
tünteti föl. Némi könnyelmű derültséggel lép be, de a mint együtt
látja atyját, az ő kedvesét, anyjával, ki neki vetélytársnője,
elsötétül és reszketni kezd. De anyjának gyöngédsége s atyjának
aggodalma bűnét és gyalázatát még mélyebben éreztetik vele, mint
valaha. Szemei vad lángban égnek, ajkai rángatódznak, szívéhez kap
és tüzes arczkifejezéssel suttogja fogai közt:


O Mirra, è
questo

 L’ultimo sforzo. –
Alma, corraggio.6)







Mindhiába, Mirra az elhatározás erejével sohasem
tudja legyőzni kétségbeesését. Neki sírnia, panaszkodnia kell, hogy
erőt és enyhülést nyerhessen. Most is csak, miután panaszkodott,
menthette magát; sírt, de ki meri mondani, hogy kedélye már
gyógyul, hogy Pereo neje akar lenni, csak ekkor tud mosolyogni,
csak ekkor suttoghatja gyöngéden e szavakat:


Or mi
ritraggo

 A mie stanze, per
poco: asciutto affatto

 Recar
vo’il ciglio all’ara; e al degno sposo


Venir gradita con serena fronte.7)





Azonban a mint a menyegző órája közeledik, mind nyugtalanabb
lesz, az elfojtott kín újra ránehezül s a végküzdelemre egész
erejét látszik összeszedni. Már lobog az oltár, összegyült a
násznép. Mirra dajkájára támaszkodva jelen meg. Halvány és
mozdulatlan, mint egy márványszobor, nyugodt és hallgatag, mint egy
halálra vált. Mintha vasakarata összezúzta volna szívét, mintha
semmi fájdalma nem volna már. A vallás szolgája imádkozik s a
megzendülő kar a szerelem testvérét, Hyment dicsőíti. Mirra lelkét
ringatni látszik az ének, egy önfeledt pillantást vet atyjára és
összerendül.  Dajkája fülébe susogja, hogy reszket.
Taci: deh! taci,8)
válaszol egy haldokló sóhajával. Non, non è ver, non
tremo,9) ismétli erős hangon. A
karének újra megzendül s a szerelem és Hymen anyját, Venust
dicsőíti. Mirra egy heves mozdulatot tesz, mintha végerejét akarná
összeszedni. Hasztalan! Keze nehezülő fejen simul el, szeme
káprázik, térdei inganak. A karének újra megzendül s az alvilág, a
fúriák ellen kér segélyt az istenektől. Ekkor Mirra, mintha
keblében érezné a fúriákat, vadul kitépi magát dajkája s szülői
karjai közül s eltorzult arczczal, görcsös vonaglások közt tántorog
az oltárhoz. Szemei egy pontra merednek, bősz hangon kiáltoz és
szülői karjaiba roskad.

Ez a jelenet hasonlíthatatlan. A kétségbeesés ily hű s annyi
művészi hatással kivitt rajza minden várakozást fölülmúl. Az
ájulásnál csak felocsudása meghatóbb. Néhány pillanatig
mozdulatlanul, életjel nélkül fekszik. Arczán a megfagyott kín, a
kínok közt kiszenvedett halott kifejezése. Üvegesedett szemei csak
lassan és bágyadtan élénkülnek, merevült teste meg-megmozdul,
ajkairól egy sóhaj lebben el, és föltekint, atyja haragos
pillantásával találkozik, atyja szigorú szavait hallja. Mintegy
 örülni látszik, hogy atyja ingerült
ellene, féltérdre emelkedik és halált kér tőle. Atyja megtagadja és
távozik. Ekkor Mirra hirtelen feláll, anyjához rohan, ki
hasonlóképen megtagadja tőle a tőrt. Ezért mintegy oka lévén anyja
ellen felindulni, egyszersmind mintegy vetélytársát támadja meg
benne. Vádlón emeli föl szemeit s megrendítő zokogással
kiáltja:


Tu prima, tu
sola,

 Tu sempiterna cagione
funesta

 D’ogni miseria
mia.10)





De midőn anyja e megfoghatatlan felindulásán összeborzad és
sírva tárja ki karjait, mintha álomból ébredne, rábámul,
megszégyenülve süti le szemeit, a félelem, engesztelés, a
tehetetlen fájdalom hangján mondja el e mentő és kétségbeesett
szavakat:


Tu, sì, de’ mali miei
cagione

 Fosti, nel dar vita ad
un’ empia; e il sei,

 S’or di
tormela nieghi; or, ch’io ferventi

 Prieghi ten porgo.11)





Atyjával szemben hasonló finom lélektani árnyalatokat tüntet
föl. Ez a katastropha az utolsó  felvonás. Az atya szigorú
szemrehányásokban tör ki. Mirra felindul, de nem a
szemrehányásokon, hanem mert atyjával egyedül van. Tekintete mind
atyján csüng s mintha növekedni érezné szenvedélyét, hevesen
felkiált:


Deh! perchè allor… non mi
uccidevi?12)





Atyja elmondja, hogy Pereo meghalt s érte ölte meg magát. –
Mirra sötéten néz maga elé, elméláz és önkénytelen lebben el
ajkairól:


Io sola, io degna
sono

 Di morte… E ancor
respiro?13)





Ez az öngyilkos mélázása. E percztől fogva féltjük őt. Hangjában
nemcsak az önvád csendült meg, hanem egy sivár szándék visszhangja
is: a halál vágya és sejtelme. S ekkor atyja ráriad, tudni akarja
titkát; felszólítja, hogy nevezze meg kedvesét, mert ily
kétségbeesésnek csak szerelem lehet oka. Mirra egész testében
megreszket és majd félénken, majd dühösen, de atyjától elfordulva
ejti ki e szaggatott szavakat:


Io?… d’amor?… Deh! nol
credere…14)







A mint tovább foly a párbeszéd, az atya majd szigorún, majd
gyöngéden szól. Mirrát valamely tébolyszerű hangulat fogja el.
Mintegy jól esik titkától menekülni, melyet nem mer kimondani, csak
távolról czéloz rá; mintegy örül, hogy közeledik halála, noha nincs
ereje öngyilkossá lenni. Végre atyja elutasítja magától. Mirra az
elfojtott szerelem egész szenvedélyét, az elválás egész fájdalmát
egy mosolyba olvasztva, remegő hangon kiált föl:


Da te morire io
lungi?

 Oh madre mia felice!
almen concesso

 A lei sarà… di
morire… al tuo fianco.15)





A titkot arcza, hangja, beszéde egyaránt föllebbenté. Mindent
feled és édes odaadással csügg atyján, de midőn ez összeborzad s
istentelennek nevezi, bőszülten riad föl s rohan végig a szinpadon,
mintha el akarná rejteni magát; magán kívül ragadja ki atyja
kardját s döfi keblébe. Mindez egy percz műve volt. A mihez nem
volt ereje, de a mit óhajtott, megtörtént. Atyja lábinál halhat meg
s végperczében, midőn szeretnie szabad, egyszersmind bűnhődhetik.
Gyöngéden tekint fel és boldog. Pillanatra árny vonul el arczán.
Anyja  jut eszébe s kéri atyját, hogy anyjának
ne szóljon titkáról. Szemei még mindig boldog mámorban égnek, de
midőn anyja belép s megtudván titkát, atyjával együtt odahagyja,
arcza sötét, sivár kifejezést ölt, csak ápolására siető dajkájának
megjelenésére vonul el egy fájdalmas mosoly ajkain, rendül meg
szemében egy könny – a kétségbeesés utolsó enyhülete.

Mindezt Ristori megrázó hatással érvényesítette. Nem tudja az
ember, mi benne bámulatosabb: a tehetség-e, vagy a tanulmány,
melyeket az ugynevezett geniális szinészek nem tudnak együtt
gondolni; a lelkesülés-e, vagy a számítás, melyeket a kritikusok az
úgynevezett tárgyilagosság nevében külön választanak? Ristori
megmutatta, hogy e négy dolog tulajdonképen egy. Mirra
természetellenes és egyhangú szerepe ily hihetőn, ennyire
változatosan csak a lángész megfeszített szorgalmának, csak a
lelkesülés egész életre kiható erejének sikerülhet. Hátha még
Stuart Máriát is ide gondoljuk.

Mi mindent teremtett Ristori Stuart Mária szerepéből? E szép és
szerencsétlen, e büszke és megalázott, könnyelmű és nemes szívű,
bűnös és jogtalanul lefejezett királynő, talán most talált először
méltó képviselőre. Ristori mind kiemelte e vonásokat. E mellett a
költői és történeti Máriát összeolvasztani igyekezett; a katholikus
királynőt is személyesíte,  ki hiteért szenved és hitéből merít
vigaszt és erőt.

Az első jeleneten méltóságot és gyászt önt el. Ez
udvarhölgyeihez intézett szavait:


Un ornamento la reina non
forma.16)





nemcsak ajkai ejtik ki, hanem egyszersmind arcza,
mozdulatai is. E méltóság oly vonzó, mert bájai aranyozzák és
bánata szenteli meg. S nemcsak börtönőrével szemben királynő, hanem
udvarhölgye irányában is. Csak midőn vádolja magát hajdani bűneiért
és bősz éji látomásait kezdi elbeszélni, szakadoz le róla a
láthatlan királyi bíbor s lesz szerencsétlen nő, a ki barátnét,
testvért keres. Ez önvád alatt melyet inkább hevesen, mint
bensőséggel, inkább az izgatott képzelődés, mint az összezúzott
szív hangján mond el, a könnyelmű és ideges nőt tünteti fel. Innen
foly az a hirtelen átmenet is az öröm és remény hangulatába a
Mortimerrel való jelenetben. Egy mosoly, mely a Leicester neve
említésekor Mortimer kétkedésére fölsugárzik arczán, a szerelmes
nőt állítja elénk, egész Máriát elénk állítja, mert e mosoly több,
mint a szerelem mosolya, egyszersmind a boszúé is, az Erzsébeten
veendő boszúé. Ristoriban az arczjáték a legbámulatosabb.
 Ezzel a parkjelenetben is mesés hatást
idéz elő. Midőn belép, mintegy virradni látszik bánatos arczán az
öröm, de csak egy pár perczig tart. A szabad lég, a virágok illata,
az egész természet inkább csendes bánatra, búskomoly ábrándra
hangolják, mint kitörő lelkesedésre vagy édes álmadozásra. Inkább
magába szállva, mintegy imádkozva szavalja el azt a szép
magánbeszédet, mint örülve és élvezve. Néhol hangja sóhajban hal
el. Csak midőn Francziaországot említi, fogja el a gyermekkori
emlék édes mámora; csak midőn Erzsébetre czéloz, rezdül meg
hangjában a keserűség és indulat s ez egyszersmind átmenet arra az
iszonyra, melyet Erzsébet közeledésének híre költ fel benne. Mint
reszket és sápadoz Paulet beszéde alatt, mennyi belküzdelmet fejez
ki a Talbottal való jelenetben s midőn e jó öreg, megnyugtatására,
azt mondja neki, hogy Leicestertől nincs mit tartania, mert
Erzsébet udvarában ez azon egyetlen, a ki nem óhajtja vesztét, minő
mosolylyal ejti ki e szavakat: Ben lo sapea.17) E mosoly ugyanaz, a mit fentebb láttunk, de most
a boszúvágy kifejezése erősebb benne, mint a szerelemé. A boszúvágy
mindinkább erőt vesz rajta. Imádkozva kulcsolja át olvasóját, mert
vallásos érzéseibe akar menekülni a szívében uralkodó daemonok elől
– s ím belép Erzsébet. 

Mária ott áll egész testében reszketve s nem akar Erzsébetre
tekinteni, hogy inkább erőt vehessen magán, de mintegy a
kiváncsiságtól ösztönözve, föltekint és összeborzad, mert Erzsébet
arczán nem olvas jó indulatot. Ekkor elfordul tőle, majd újra
rátekint, megpillantja Leicestert is, és némi hiú önérzet, finom
gúny villan meg ajkai körül, mert Erzsébet nem szép, ő sokkal
szebb. Úgy látszik, mintha az elfojtott félelem, büszkeség és düh
tehetetlenné tennék. Azonban győznek jobb érzései. Áhítattal emeli
szemeit égre, lassan s mind nyugodtabban közeledik Erzsébethez,
csak a térdeléskor remeg vissza egy perczig s inkább kifáradva,
mint akaratból omlik lábaihoz. Ez az alázat, melyet vallásos érzés
emel; ez a fájdalom, melyet nem leplez többé büszkeség, oly széppé,
meghatóvá, fönségessé teszik. Ez az arcz, ez a hang csak egy
könnyelmű és nemes szívű, csak egy bűnös és vallásos hölgyé lehet s
minő lélektanilag megy át a fölindulásba. Erzsébet gőgös szavaira
nem indul fel mindjárt, inkább a bámulat hangját hallatja, mintha
nem hinne önmagának, mintha lehetetlen volna, hogy Erzsébet ily
gőgös és hideg legyen. Még egyszer könyörög és sír, de hangján már
érzik a keserűség, a helyzet örvénye mindinkább sodorja és előttünk
áll a büszke királynő és szenvedélyes asszony. Ki mondja meg: mikor
fejtett ki Ristori több művészetet, akkor-e, midőn  inkább
királynő volt, mint asszony és megalázta Erzsébetet, vagy midőn
egészen asszony volt és a boszu és szerelem lihegésével kiáltotta
Annának:


Anna! quanto son lieta. Io
l’abbassai

 Agli occhi di
Roberto.18)





Mindezt semmi sem fejezhette volna be méltóbban, mint az utolsó
jelenet. A közönség oly mélyen fel volt indulva, mintha a nőt
valóban a vérpadra kisérné. Nem csoda. Ristori szomorú és fönséges
alakja egész tragikai dicsfényben ragyogott. Beléptekor némi dacz,
némi lemondás ült egyébiránt sápadt és szenvedő arczán. Azonban,
midőn hagyakozik, búcsut vesz cselédeitől, mindinkább csendes
fájdalomba olvad. Se ki nem tör, se el nem lágyul: meg akarja
kimélni cselédeit. Csak egy pillanatig nem bír magával, az utolsó
Istenhozzád elsóhajtásakor. Épen azért tüstént int kezével
cselédinek, hogy távozzanak, de ebben a kézmozdulatban van valami,
mi azt látszik kifejezni: oh maradjatok! Távozásuk után nyugodtabb
lesz s midőn gyónni és imádkozni kezd, egy térdelő szentté változik
át. Fájdalom, alázat, remény olvadnak össze vonásain s végre a
túlvilági boldogság azon rejtélyes  derűje sugárzik fel
rajtok, melyet a nagy mesterek haldokló szentjein bámulunk. Cecil
beléptével a derűre futó felhő vet árnyat: az elhatározó percz, a
halál közeledése. De azért nyugodtan beszél Cecillel és csendes
felindulással törli le Anna könyeit, kinek Cecil a siránkozás miatt
megtiltja, hogy asszonyát a vérpadra kisérje: Oh no, non
piangera,19) kiáltja a nőiesség
leggyengébb hangján, kezével födve el udvarhölgye arczát. A sheriff
már megjelent, a dob tompán pereg. Ekkor erőt vesz rajta a
borzadás, inkább idegein, mint lelkén, csaknem összerogy, de egy
felpillantás az égre s a kebléhez szorított feszület visszaadják
erejét. Vallásos fönséggel fordul a kapunak, mely a vérpadra vezet
s megpillantja Leicestert. Még egyszer s utolszor felindul,
megragadja a Leicester karját, még egyszer kitör egész szenvedélye,
de a pap által eléje tartott feszületre nézvén, csendesülni kezd.
Szemei merően függenek a feszületen, ajkai imát susognak, a hit
erején megtörik szenvedélyének e végső küzdelme is; egészen szakít
a világgal s arczán újra felsugárzik ama túlvilágias derű.
Megindul. A legfensőbb lépcsőről még egyszer visszatekint, inkább
megáldva cselédeit, mint búcsuzva tőlök s eltűnik, mint égbe
emelkedő vértanú. 

Ilyen Ristori, kit nem annyira birálni, mint rajzolni akartam.
Miért is birálnám? Eléggé megbirálta őt némely német lap, a többek
közt a Gutzkowé is; elég bölcsen kifejezték, hogy művészetében
nincs semmi eredeti, egészen Rachel, csak szebb és jobb kiadásban;
elég pontosan kijelölték, hogy mennyiben engedhető el neki olasz
származása s mennyiben nem; elég alaposan bebizonyították, hogy
játéka oly kimért, mint a classikai dráma s oly korlátlan, mint a
romantikai. Egész halmaz birálat áll előttem, melyet nem tudok
végigolvasni. Hát vajon az enyémet fogja-e valaki végigolvasni, ha
nem is Debreczenben, legalább Pesten? Hát vajon lesz-e oly magyar
szinésznő, ki a Ristorira szórt magasztalásaimért meg nem haragszik
reám? Mi jut eszembe? Elmélkedés helyett álmodozom. Lelkem
elvándorolt e hazából, hol a nagy kritikusok mellett oly kicsinyek
a szinészek és költők s ott mulat az én édes hazámban, hol
nincsenek kritikusok, csak nagy szinészek és nagy költők; ott
ballagok a Nemzeti Szinház csarnokában a nagy költők közt, ott ülök
régi helyemen s nézem a nagy szinészeket, kik épen tragédiát adnak.
Oh miért kell nekem végigvárnom mind az öt felvonást? Oh én édes
magyar tragédiám, miért kell nekem ily hosszan néznem a te sebeidet
és be nem kötözhetnem?

De mit akarok én? Ristori játékát követelem-e 
szinésznőinktől? Oh nem. Egész Európában csak egy Ristori van.
Külföld szinészeivel akarom-e összehasonlítani szinészeinket? Miért
ne? Nekünk egy pár igen jó szinészünk és szinésznőnk van s nem egy
vígjáték s nem egy szinmű fordul meg sikerülten szinpadunkon. Mit
kívánok hát többet? Úgy félek a gúnymosolytól, hogy alig merem
kimondani: tragédiát. Hiába büszkélkedünk aranyozott és koszoruzott
szinműveinkkel: Nekünk nincs tragédiánk, hiába ámítjuk magunkat:
szinészeinkből a tragikai szellem, a pathosz egészen kihalni
készül. De talán csak én látok ily sötéten, egyedül én, ki a
nélkül, hogy gazdagítottam volna valamivel irodalmunkat,
túlkövetelek; kit a kritikában nem annyira komoly szándék és érett
megfontolás vezet, mint önkínzó ábránd és faggató gúny; ki még
mielőtt külföldnek egyetlen göröndjét tapodtam volna, már egész
külföldieskedő lettem s elvesztém a hazai művészet becsülése iránti
érzésemet. Meglehet. Valami olyat érzek, mi a lelkiismeret
furdalásához hasonlít. Oh csak én, egyedül én vagyok a hibás!

Miért is volnának a szinészek hibásak? Hogyan alapítsák meg ők a
magyar hang ezer báját, midőn drámaíróink oly nyelven írnak,
minővel hírlapczikket sem kellene; midőn a rhythmusos nyelv végkép
száműzve van tragédiánkból s a párbeszéd oly élethű, mint
 a hogy az utczán beszélnek? Miért ne
kiméljék ők idegeiket, miért ne legyenek hidegek,
szenvedélytelenek, midőn drámaíróink ugyanezt teszik s talán
nevetve írják számukra azt a sok érzelgő és rémes tréfát? Honnan
meríthetnének ők tragikai lelkesülést, midőn drámaíróink tragikai
alakjai oly szánandók s tragikumuk alig több, mint tőr és méreg.
Nem, nem, a szinészekben nincs hiba. De miért volnának a drámaírók
hibásak? Miért írjanak ők emelkedett tragédiai nyelven, miért
kínlódjanak hónapokig a rhythmuson, miért igyekezzenek nyelvünk
egész erejét, szellemét kifejteni, midőn szinészeink prózába szedik
a jambust, aztán így sem tanulják meg? Miért írjanak ők valódi
tragédiát, miért fessenek erős szenvedélyt, emelkedett jellemet,
határozott egyént, miért helyezzenek súlyt a lélektani mozzanatok
finom árnyalataira, midőn szinészeink restelnek gondolkozni s
mindent az ő typikus rámáikba öntenek? Ők sokkal jobban értik a
tragikai költészetet, mint bárki. Hiszen ők szinészek és
Shakespeare is az volt. Nekik megvannak az ő jelmezeik, melyek
együtt járnak a szenvedélyekkel; nekik megvannak az ő fogásaik,
melyek soha sem tévesztik hatásukat. Hiszen ők találták fel a
szinpadi hatás híres elméletét, hiszen tulajdonkép csak ők tudnak
drámát írni.

Nem, nem, a drámaírókban nincs hiba! Azután  elvégre
is, miért igyekeznének a szinészek és drámaírók vállvetve fölemelni
tragédiánkat? Ki nézi, ki hallja? Közönségünk ugyan szorgalmasan
járja a szinházat, – e tekintetben nem lehet ellene panasz – de a
tragédiát inkább dicséri és únja, mint nézi és élvezi. Nincs-e
igaza? Nem alapos-e mentsége, midőn azt mondja, hogy a közelebbi
években elég valódi tragédiát látott, azután eleget búsul otthon,
miért búsuljon a szinházban is? Közönségünk megúnta a declamatiót;
többé nem táblabiró; kifáradt a nagy szenvedélyekben: philister
akar lenni, feled és vigad.

Oh, se a közönségben, se a drámaírókban, se a szinészekben nincs
hiba. Egyedül én vagyok a hibás, az én túlkövetelő, ingerült és
külföldieskedő egyéniségem oka mindennek. Valóban büntetést
érdemlek; megérdemlem, hogy irodalmi száműzöttként bolyongjak
külföldön s évekig ne lépjem át szinházunk küszöbét. Pedig érzem,
hogy én is magyar vagyok, ha nem is oly tősgyökeres, mint Vas
Gereben; hogy én is hazafi vagyok, ha nem is oly nagy, mint Vahot
Imre. Miért ne kérkedjem én is hazafiságommal legalább egyszer
életemben. Miért ne valljam be, hogy bennem is megvan az az erény,
melyet honvágynak neveznek. Ha tudnátok, hogy mint vágyom néha
haza! Mily örömest odaadnék minden olasz és német drámát egyetlen
estéért a magyar szinházban, habár  meg kellene is siketülnöm
a Magyar Sajtó szerkesztőjének tapsai miatt, mint annyiszor!
Mily örömest odaadnám az egész berlini hangverseny-saisont,
egyetlen magyar népdalért, habár Lisznyai palóczdala volna is az és
Bratka énekelné is! Mily örömest fölcserélném az egész Unter den
Linden-t Nagy Frigyes szobrával együtt, egyetlen szűk utczáért
Pesten, habár találkoznom kellene is ott valamennyi szerkesztővel,
habár mindnyájan zaklatnának is azokért a kéziratokért, melyeket
nem tudom, mikor írok meg!

Mennyi bohóságot fecsegek össze! Elég, elég, igen is sok.



1856







MÉG EGYSZER RISTORI.

I.20)

Berlin, 1855 deczember 28.

Épen karácsony első napján kaptam meg a Vasárnapi Ujság
51-ik számát. Alig bontottam ki, tüstént szemembe tünt egy ily
czimü czikk: Egy kis vitatkozás. Jelszó: «Amicus Plato,
amicus Aristoteles, sed maxime amica veritas.» Magyarul: «Barátom
Kemény Zsigmond, barátom Gyulai Pál, de még inkább barátom az
igazság.»

Tehát karácsonyi ajándékul az igazságot kapom és épen öntől, ki
eddig igen kevésre látszék becsülni az irodalmi igazságokról szóló
vitákat, gondolám és mohó vágygyal olvasám végig czikkét. Azonban
az ön igazságával sem jártam máskép, mint azon jó öreg uréval, ki
minden héten meglátogatott bennünket, azaz engemet és szegény
barátomat, Pákh Albertet, midőn még együtt laktunk az Uri-utczában.
Ugy hiszem, ön is találkozott hébe-korba nálunk  ezzel a
jó öreg urral. Emlékezhetik, hogy épen oly fájdalmas felindulással
beszélt, mint ön, ha nem is hajhászta annyira a hatást, épen azt
mondotta, a mit ön, hogy feltalálta az igazságot, ő kért bennünket,
írnók le, bocsátanók világ elé eszméit, mert ő már nagyon öreg,
reszketnek kezei, nem dolgozhatik. E látogatások mindig és egyaránt
lehangoltak bennünket és az öregurat. Az öreg ur megharagudott
ránk, mert nem hittünk igazságában, mi pedig megharagudtunk
magunkra, mert az öreg urnak kellemetlen órákat okoztunk. Egyszer
kértem Pákhot, engedné meg, hogy irjam meg a Vasárnapi
Ujság-ba az öreg ur igazságát, hadd teljék szegénynek kedve,
hadd vitázzon aztán fölötte a világ. Pákh mindig ellenállott az én
gyerekes kérelmemnek. Ön sokkal szerencsésebb, önnek megengedte
Pákh, hogy a Vasárnapi Ujság-ban fölfedezze az igazságot. Én
megint a régi szerencsétlen vagyok, lehangolva érzem magamat, mint
azon látogatások alkalmával, mert épen úgy nem tudok hinni az ön
igazságában, mint az öreg uréban. Vajon az ön kedélye edzettebb-e?
Vajon megfogja-e bocsátani nekem, ha netalán egy pár kellemetlen
perczet okoznék önnek?

Azonban lehangoltságom mellett is némi örömet érzek. Ön
félretéve minden magán tekintetet, nem rettegve a gyanusítástól,
nyiltan és szabadon mondotta ki ellenemben véleményét.  Ez
ritka jelenet journalistikánkban, hol a tisztán irodalmi szempontok
rendesen másodrangú szerepet játszanak s a legtöbben inkább félnek
a gyanusitástól, mintsem megvethetnék a képmutatást s az olcsó
dicsőséget többre becsülik a való érdem utáni törekvésnél. Ez az
örömem még más öröm reményével is kecsegtetett. Reméltem, hogy ön
más tekintetben sem követi az új uralkodó divatot s nem fog ugy
polemizálni velem, mint Erdélyi Jánost kivéve mindazok, kik valaha
csak ellenem írtak. Csalódtam s őszintén megvallom, rosszul esik,
hogy ön Török Jánost utánozza, nagy hűhót csap s tulajdonkép még
vitázni sem akar, az igazságost játsza, mégis oly állitásokat
tulajdonit nekem, melyeket nem mondottam, ez az a mit legjobban
gyülölök irodalmi vitáinkban, ez az mit öntől legkevésbbé vártam.
Aztán az is rosszul esik, hogy ön az én rágalmazóim közé áll, sőt
tovább megy, mint ezek s engem a legrosszabb indulatu embernek és
hütelen magyarnak szidalmaz. Mily megalázó szerep ez önhöz. De ez
az ön dolga, nem az enyém. Az én dolgom védeni magam, ha ugyan
rágalmak ellen védheti magát az ember, összetörni az ön czikkét, mi
egyébiránt nem nagy mesterség, s mindenek fölött óltalmazni a
szabad irodalmi vélemény jogát, melyet ön terrorizálni merészel.
Eljárásomban igyekszem lovagias lenni. Egyetlen betüt sem
 fogok irni, mi önre, mint szinésznő
férjére és drámairóra vonatkozhatnék. Egyedül csak Jókaival, a
journalistával, az idézet egyik irójával akarok számolni, nem
használva más fegyvert, mint azt, melyet ön kezembe adott.

Ön az e lapokban megjelent Signora Ristori czikkem miatt
indult el keresni az igazságot s födözte föl, hogy a legrosszabb
indulatu ember vagyok, mig ön önmegtagadó lélek, hogy hütelen
magyar lettem, mig ön napról-napra nagyobb hazafi. Ön egyébiránt
engem méltányolni is tud, s czikkemben mindazt, a mit Ristoriról
irtam, fölöttébb magasztalja. Ettől megkimélhetett volna. Ön mint
journalista annyi gyönge müvet dicsért, hogy itéletére igen keveset
lehet adnom. E gyönge müveket bizonyosan nem azért dicséri, mintha
nem volna izlése, hanem mert jó embernek akar látszani, ki
mindenkinek csak használni tud. Kétkednem kell, vajon most nem
azért dicsér-e engem, hogy igazságosnak látszassék, vajon nem azért
magasztalja-e eszemet, hogy szivemet annál nyomorultabbnak
mutathassa be? S mit tettem én, hogy ön a legnépszerübb magyar iró,
a legelterjedtebb néplapban, mely hasábjait eddig irodalmi vitáknak
nem nyitotta meg, a nyomorult és hazafiatlan sziv gyalázatának
bélyegét süsse reám? Először azt, hogy czikkem vége felé igy
szólok: «Vajon lesz-e oly magyar  szinésznő, ki Ristorira
szórt magasztalásaimért meg nem haragszik reám?» Ön azt mondja,
hogy ez «jellemsértő gúny, mert a ki pályatársai dicséretéért
haragszik, nem becsületes ember.» Én oly szigoru erkölcsbiró nem
vagyok, hogy önnek e véleményében osztozzam. Szerintem az amolyan
harag nem becstelenség, csak emberi, csak művészi gyöngeség, melyet
nem tartozunk kimélni. De álljon akár az ön véleménye, akár az
enyém, az mitsem változtat a dolgon. Nekem jogom volt azt mondani,
a mit mondottam, mert adatok és élmények jogositottak föl reá,
melyeket ugyan, nyilvánosan átallok elmondani, de önnek – ha
kivánja – magánlevélben megirhatok. Épen azért e pontot illetőleg a
közönség előtt vesztett perem van ön ellenében; épen ezért
teljesitem az ön kivánságát s ezennel ünnepélyesen megkövetek
minden magyar szinésznőt s kinyilatkoztatom, hogy ők nem
haragudhattak meg reám, csak legfölebb mosolyoghattak rajtam, mint
hóbortos enthusiastán.

Menjünk tovább; lássuk, miféle bünt követtem még el. Ön azt
állitja, miszerint én nem kevesebbet mondok, mint hogy a magyar
müvészek és a külföldiek közt még összehasonlítást sem lehet tenni.
Én ezt nem mondottam. Czikkemben szóról-szóra ez áll: «De mit
akarok én? Ristori játékát követelem a szinésznőinktől? Oh nem!
Egész Európában csak  egy Ristori van. Külföld szinészeivel
akarom összehasonlitani szinészeinket? Miért ne? Nekünk egy pár
igen jó szinészünk és szinésznőnk van, s nem egy vigjáték, nem egy
szinmű fordul meg igen sikerülten szinpadunkon. Mit kivánok hát
többet? Ugy félek a gunymosolytól, hogy alig merem kimondani:
tragédiát. Hiába büszkélkedünk aranyzott és koszoruzott
szinmüveinkkel, nekünk nincs tragédiánk; hiába ámitjuk magunkat,
szinészetünkből a tragikai szellem, a pathos kihalni készül.» Azt
teszi-e ez, mint a mit ön reám fog? Nem épen ellenkezőleg azt
teszi-e, hogy a magyar és külföldi szinészek közt lehet
összehasonlitást tenni, ez kedvezően üt ki, mert nekünk pár igen jó
szinészünk és szinésznőnk van s nem egy vigjáték, szinmü fordul meg
igen sikerülten szinpadunkon. Nem azt mondottam-e, hogy csak
tragédiánk nincs, hogy szinészeink csak a tragédiákban gyöngék és
szinészetünkből ez a tragikai szellem, pathosz is, mely eddig
megvolt, kihalni készül? Vajon a berlini királyi szinház
szinésznőiről kedvezőbben nyilatkoztam-e, mint a mieinkről? A
tragédia Európa legtöbb fővárosában többé-kevésbbé rossz lábon áll.
Ez elismert dolog. Vajon nemzeti bűn-e az, ha valaki azt rólunk is
kimondani meri, hivén, hogy mindezen segiteni lehetne, ha az
illetőkben több volna az ügyszeretet és komoly szándék. Most már
kérdem öntől,  ki az igazság barátjának hirdeti magát,
igazságos-e irányomban? Most már kérdem öntől, hogy az indulatok
ama legrosszabbikából, a legbünösebb hiuságból, melyet nekem
tulajdonit, nincs-e önben is legalább egy szemernyi, midőn, hogy
ékes beszédet tarthasson, olcsó tapsokat nyerhessen, nagy hazafinak
mutathassa magát, nem pirul a más szavait elferdíteni? Nem
követelem öntől, hogy visszavonja rám fogott állitásait.
Megelégszem azon elégtétellel, hogy mindezt szemébe mondhattam,
hogy ön saját maga előtt kénytelen elismerni, hogy méltatlanul bánt
velem. És most, mielőtt tovább czáfolnám czikkét legyen szabad
megmagyaráznom Ristori-féle czikkemet, melyet ön nem értett meg,
vagy nem akart érteni. Én Ristorit jellemezve és játékát bonczolva
némi eszményképet akartam festeni szinészeink és szinésznőink elé
szemben azon szerintem tévfogalmakkal, melyek köztük a genialitást
és tanulmányt, a tárgyilagosságot és felindulást, s mindenekfölött
a tragikai stilt illetőleg divatoznak. Mindezt igyekeztem az
aesthetikai fejtegetés hangján tartani, a mennyire tőlem telt. A
mit a czikk végén drámairóink, szinészeink és közönségünkről irtam,
az nem aesthetikai fejtegetés, hanem humorféle akart lenni. Erőt
vett rajtam bizonyos humorhoz hasonló hangulat, melyet nem
igyekeztem elnyomni. Reméltem,  hogy humorban olvasva
könnyebben elhihetők lesznek eszméim, mint máskép hittem, hogy ha
sötét szeszélyeskedésnek bélyegzem meggyőződésemet, több joggal és
kevesebb ártalommal tehetem nevetségesekké azon vádakat, melyeket
drámairó, szinész és közönség egymás és a kritika ellen szoktak
emelni. Hittem, hogy a külföldieskedés vádja alól valahogy
kimenekülök, ha azt magam mondom ki; ha tréfás megjegyzések közt
sejtetni engedem, hogy a hazaszeretet nem dőre bámulása annak, a
mink van és a mink nincs s nem is az irodalmi és müvészeti
dicsőségtől függ. Hittem, hogy czikkemet mindenki csak legfeljebb
hóbortnak fogja tartani s nem egyszersmind rossz akaratunak s igy
kevesebb tévedéssel érezhet ki belőle némi igazságot és fájdalmat.
Meglehet, hogy humorom nem sikerült. Meglehet, hogy a humorból
irónia, az iróniából sarcasmus lett. Mindez könnyen megeshetett.
Hiszen én szerkesztettem lapot, voltam drámabiráló-választmányi
tag, irtam szinbirálatot, sokat vitáztam a drámairókkal és
szinészekkel, sőt még a szinésznőkkel is, kiknek talán jobb lesz
vala udvarolnom. Tudom, hogy minő nézetek uralkodnak e körökben.
Tapasztalataim és élményeim nem valami derültek s mindig kedélyemre
nehezülnek, ha valami ide vonatkozót irok. Hogy mindezt nem tudom
elnyomni,  nem tehetek róla. Ez nem bűn, csak
emberi, csak kritikusi gyöngeség, mely nem érdemel ugyan kiméletet,
de oly nagy büntetést sem, mint a minőt ön reám ró.

Öntől, kit a legnagyobb magyar humoristának tartanak,
mindenesetre megvártam volna, hogy ha nem méltányolja is humoros
kisérletemet, de legalább nem érti félre. Ha ön így szól, hozzám:
az ön humora rosszul sikerült, aztán ily kényes kérdésben nem
szabad humorizálni, önnek alapos fejtegetésbe kellett volna
bocsátkoznia: talán hosszu fejtegető czikkel állok elő. Ha ön azt
mondja nekem: ön, a mint nem eléggé határozott beszédéből sejthető,
a tragédiában az úgynevezett nagy stil hive s a classicisimus felé
látszik hajlani, mig én s a szinészek a romanticismust pártoljuk:
talán eszmecserébe bocsátkozhatunk s kölcsönösen fölvilágosithatjuk
egymást. Ön mindezt nem teszi. Mit tesz? Nagyon szánandó
dolgot.

Eleinte nem kétkedik jóakaratomban, azt hiszi, hogy öntudatlan
teszek rosszat s jó utra akar téritni, később mégis megtagadja
tőlem jóakaratomat, rossz szivünek és hazafiatlannak nevez. Ha ön
oly következetesen viszi ki legujabb regényében jellemeit, mint e
rövid czikkében azon szerepet, mit eljátszani jónak vélt: akkor ön
aligha derekabb regényiró, mint polemikus. Legyen ön eziránt mindig
figyelemmel, mert akadnak oly olvasók is,  kik az
ilyesmit észreveszik, a nélkül, hogy rossz szivüek és hazafiatlanok
akarnának lenni. Ezután neki fog ön s erős szinekkel festi azon
borzasztó jövendőt, mit czikkem szinészetünkre nézve okvetlen elő
fog idézni, mi sem több, sem kevesebb, mint hogy a szinészek és
színésznők odahagyják a szinházat, a czirkuszba szegődnek, vagy a
szinháznál maradnak s nem fognak igyekezni, a közönség is circusba
megy, vagy az is otthon marad, a drámairók pedig nem irnak több
tragediát, hanem csinálnak kalendáriumot. Ön, mint egyik beszédéből
kitetszik, hisz a mozgóasztal jóslatában, bizonyos titkos
hatalomban, melyet asztal- vagy asztrálszellemnek nevez.
Alkalmasint ez sughatta önnek ezt a borzasztó jóslatot. Az én
költőietlen, elfásult lelkem nem tud hinni sem az
asztrálszellemben, sem jóslatában. Hígye meg ön, hogy nem vagyok
oly népszerű iró, sem annyira tekintély, hogy ennyi katastrophát
idézhetnék elő. Nekem sokan mondották már, hogy ne irjak
birálatokat, mert azokat senki sem olvassa. Az irók és szinészek
közül a legtöbben hol nyiltan, hol elburkolva, nem egyszer adták
tudtomra, hogy feljebb érzik magokat, mintsem pedáns és epés
czikkeimet csak olvasásra is méltatnák. Oly czikk, melyet kevesen
olvasnak, nem lehet nagy hatásu. De ha mégis az ön
asztrálszellemének igaza volna, ha csakugyan mind 
beteljesednék az, a mit mond, ha a szinészek vagy a szinésznők
közül valamelyik, kiket ön martyrokként jellemez, megunná a
martyrságot s az elég tisztességes fizetést, és kötéltánczosnak
állana be; ha a közönség, mely ön szerint tudja hazafi
kötelességét, kezdene kimaradozni a drámai előadásokból: akkor
tüstént haza megyek, beállok szinésznek, minden szerepet eljátszom,
még a nőieket is, miután leggeniálisabb költőink egyike, Lisznyay
egyik tankölteményében bebizonyította kisasszonyságomat; akkor
kiállok a szinház csarnokába s megengedem a Magyar Sajtó
szerkesztőjének, hogy azzal a nagy bottal, a melylyel a Tenger
és Szerelem hullámai adatásakor oly viharosan szokott
dörömbölni, halálra verjen. A drámairóknak nem tudom, miként adjunk
elégtételt; ők czikkem előtt is csináltak kalendáriumot s talán nem
kevesebb, fáradtsággal, mint drámát. Hadd ne panaszolhassanak ezek
is reám. Ha valamelyik közülök miattam mond le a tragédiáról, én
fogom pótolni helyét. Előveszem a franczia drámákat, innen is
kivágok egy jelenést, amonnan is; tanulmányozom az avar és csuvasz
mythologiát s magam is toldok hozzá valamit; történeteinkből
kikeresem a nagy neveket és személyeimre aggatom, irok tragœdiát
minden héten egyet. Merjen aztán valaki engem megbirálni, akár mint
szinészt, akár mint drámairót!  Tudom, hogy kiáltani
fogom, ne bántsatok ti hazaárulók, mert én vagyok a nemzet, a
haza.

De én csak gyermekeskedem, mondhatja ön, mig ön komoly és
elkeseredett, mint az utolsó itélet. Miért nem egyszersmind oly
igazságos is? Ön néhány vonással szinészetünk és drámánk fejlődését
rajzolva, érinti azon balkörülményeket, melyeken csak a
legkitartóbb lelkesülés tudott győzedelmeskedni, a mi elvégre is
egy előre haladó intézetet alapitott, melynek most vannak müvészei,
költői és közönsége, kik ugy, a hogy meg vannak elégedve egymással.
Senki sem hirdeti jobban nálamnál a hazai müvészet és irodalom
iránti lelkesülést s épen az esik rosszul nekem, hogy azt a
szinészek és drámairók többet hordozzák ajkukon, mint szivükben. Én
nem vagyok megelégedve se a drámairókkal, se a szinészekkel, se a
közönséggel, mert ők nagyon is meg vannak elégedve önmagokkal; mert
szeretném, hogy jobban meg lehetnénk elégedve egymással. Elismerem,
hogy Nemzeti Szinházunk sok tekintetben előre halad, de az
előhaladást tragédiáinkra nézve tagadom. Ne hígye ön, hogy azon
elfogultak közé tartozom, kik az ujabb irodalomban csak hanyatlást
látnak. Én voltam az, ki az ujabb irodalomért nem rég lándsát
törtem, kikelve Toldy ellen, ki erről csaknem megvetőleg
nyilatkozott; senkinek nincs több hite irodalmunk jövőjében, mint
 nekem, ha nem bámulom is multját és
jelenét annyira, mint sokan. Szerintem irodalmunk a közelebbi hat
év alatt is nagy haladást tett a történetirás mezején éppen ugy,
mint a regény, eposz, ballada terén, sőt még a kritikában és
stilben is. A tragédiáról mindezt nem mondhatom. Vessen ön egy
vizsgáló pillantást tragédiánkra 1830-től mostanig, s igazat fog
nekem adni.

Minő képet tár elénk tragédiánk 1830–40-ig? Ez években minden
költő tömegestül tódult e térre, s az akadémia jutalmakkal
élesztette a lelkesülést. E költők tiszteletet érdemelnek, ők
legalább akartak tragédiát irni s hitték, hogy a tragédiának is
költői műnek kell lennie. A verselésre, dictióra, nyelvre nagy
gondot forditottak, de közülök senki sem volt sok drámai
tehetséggel megáldva. Nyelvök inkább volt lyrai, mint drámai;
kevéssé értették a drámai cselekvény szerkezetét; nem birtak
jellemeket alkotni s alapeszméjökből hiányzott e valóban tragikai
elem. Müveik napjaikban csaknem elfeledvék. Azonban kisérleteikben
nem voltak nyomnélküliek. Utat törtek s a drámai nyelv
kifejlődésének első stádiumát küzdötték át. Katona Bánk
Bán-ja az egyetlen magyar tragédia, melynek, fájdalom, le
kellett tünni szinpadunkról, s melyet még sokáig nem nevezhetünk
egészen magunkénak, nem e korból való. Ez azon korból maradt
 reánk, melyről ön elég gondatlanul a
többek közt azt is irja, hogy nyelvünk a néptől el volt rontva s a
tragédiára nem kinálkozott méltó tárgy. Katona elszigetelten áll
szinirodalmunkban elődők és utódok nélkül. Egyedül ő az
tragédiaköltőink közt, ki mély pillantást vetett történeteinkbe, ki
jellemeket s mi több, magyar jellemeket tudott alkotni s
compositiójában a tragikum magasságáig emelkedett. Müvének
viszontagságaiban tanulság és szigor rejlik. Ha van hazánkban
valódi költő, ki ezért elkeseredni tud, mert a közönség és kritika
előtt nem bir népszerüségre vergődni s hütelen akar lenni
önmagához, gondoljon Katonára, kinek müvét a kritikusok számba sem
vették, a közönség hidegen fogadta, mégis harmincz év alatt
lassan-lassan egyetlen müvével az egyetlen és ünnepelt magyar
tragédia költőjévé lőn – gondoljon mondom Katonára és dolgozzék
tovább.

S mit látunk 1840–1848-ig? A lyrai, epikai költők és regényirók
visszavonulnak a tragédiától, hol nem termett számukra babér. Mások
foglalják el a tért, kik már azelőtt is tettek kisérleteket e téren
és több sikerrel. Ez évek nevezetesebb tragédiáit majd mind
szinészek irták, kik kevesebb gondot fordítottak ugyan a dictióra
és nyelvre, de felhasználván szinpadi tapasztalataikat, annál
jobban értették a cselekvény szerkezetét; nem alkottak  ugyan
jellemeket, de ismervén a szinészek egyéniségét, tudtak szerepet
irni; nem hatottak ugyan a tragikai összeütközések erejével, de
kitanulván a közönség gyöngéit, a szinpadi csinyekben nagy
ügyességet fejtettek ki. E müvek sem tragédiák a szó valódi
értelmében, de tiszteletet érdemelnek, mert tragédiánkat tovább
vitték s a fejlődés ez ujabb stadiumát küzdötték át. A Szigligeti
és Czakó müveit értem; Szigligetinek természetesen csak tragédiáit,
mert népszinmüvei, vigjátékai, bohózatai egészen más szempont alá
esnek.

Ez évek törekvése és küzdelme után mutatkozik-e most egy ujabb,
mely akár aesthetikai, akár irodalomtörténeti tekintetben anynyira
tiszteletreméltó volna, mint emezek? Haladt-e azóta tragédiánk!
Nyert-e ujabb lendületet bármely oldalról? Tesznek-e azóta költőink
mélyebb történeti tanulmányokat? Kisérik-e a tragikait a szabad
akarat és szenvedély amaz összeütközésébe az erkölcsi világrenddel,
mi nélkül nincs tragœdia? Nem elődeink szinpadi csinyeit
használgatják-e? Lehet-e verseknek nevezni ugynevezett gyönyörü
jambusaikat, szavalatosabb és drámaibb-e prózájuk? E kérdésekre
feleljen ön s mielőtt felelne, tudja meg, hogy én nem a lángeszek
remekmüveit követelem tragédia-költőinktől, csak a komoly
törekvést, csak a hitet a tragédiában. Ez az, a mivel 
czikkemben vádoltam őket; ez az, a mivel most is vádolom.

Lássuk most szinészetünk tragikai oldalát; mert én czikkemben
csak erről szóltam. Mellőzve azon tiszteletreméltó törekvéseket,
melyeket jobb szinészeink, különösen a Nemzeti Szinház megnyitása
óta e tekintetben kifejetettek; mellőzve kritikánknak azt a különös
eljárását, hogy a szinfalszaggatással együtt a pathost is üldözte
és müvészi nyugodtság örve alatt a hidegséget tette uralkodóvá
tragédiánkban, egyedül csak a jelenre szoritkozom. Még egyszer
mondom, hogy szinészeinkről, csak mint tragikai szinészekről akarok
szólani, mert különösebben csak e tekintetben ismerem el őket
olyanoknak, minőknek magokat hiszik, mert csak e tekintetaen látok
előrehaladás helyett hanyatlást. Mindezt azért ismétlem annyiszor,
hogy még az se érthessen félre, ki elfogultsággal olvassa soraimat.
Aztán azt sem szeretném, ha már az egész szinész és drámairóvilág
haragját magamra vontam, hogy az öreg Szentpétery is megharagudjék
reám. Neki sok hálával tartozom. Nem tudom, fogok-e látni valaha
oly Falstaffot s nagybácsikat, mint ő; nem is emlitve a régi jó
táblabirákat, kiknek ő talán utolsó képviselője szinpadunkon. Én őt
jelenleg a legnagyobb magyar szinésznek tartom, de gyönge
tragikusnak. Nem hiszem, hogy e nyilatkozatomat  ő is
nemzeti bünnek tartsa. De Istenem! miféle nemzeti bün van abban, ha
tovább megyek s azt mondom, hogy Jókainé jeles szinésznő, de igen
szép tragikai tehetsége kifejezésére sokat elmulasztott s az ujabb
időben nem annyira lelkesül szerepeiért, mint elhanyagolja azokat;
hogy Egressy Gábor, a mennyit használt igen dicsérendő
fáradozásaival tragédiánknak, épen annyit ártott ferdeségeivel,
melyeket mint genialitásokat utánoznak pályatársai, különösen
hetykén pattogó, különczködve megszaggatott s a tragédiához oly
méltatlan szavalatával, melyet a tragikai szavalat példányául
tüzött ki kritikánk; hogy Komlóssy Ida, bármennyire méltánylandó
némely vigjátékban és szinműben, a tragédiában a fájdalmat
kinlódással fejezi ki és szavalatában valami kellemetlen éneklést
érzésnek hisz; hogy Bulyovszkyné, kinek érdemeit és erélyét én
ismertem el leginkább, bármennyire jeles a vigjátékban és
szinműben, a tragédiában még csak most tesz némi sikerültebb
kisérleteket; hogy az ujabb szinészek közt, bár némely szerepben
sok élvezhetőt nyujtanak, nincs tragikai tehetség, sőt hiányzik
bennök a komolyabb idetörekvés is. S mondottam-e többet abban a
bünös czikkben, mint ezt, midőn azt mondám, hogy szinészetünkből a
tragikai szellem és pathosz kihalni készül? Nincs-e igazam? Jobb
tragikai szinészeink egy része nem  halt-e meg, vagy nem
lépett-e le a szinpadról, mig a másik rész babárain nyugszik, vagy
ferdeségeiben tesz előhaladást? S van-e az ujabb szinészi
nemzedékben törekvés: emelni a tragédiát? A természetesség és
müvészi nyugodtság nevében nem józanon, jámborul és hidegen
rajzolják-e a viharos szenvedélyeket? Igyekeznek-e a szavalatban
megállapitani némi emelkedettséget, némi tragikai stilt? Ne értsen
ön félre. Nem kivánom, hogy szinészeink az olasz, franczia, angol,
német szinészeket utánozzák; ne utánozzanak senkit, de tanuljanak
mindeniktől, de gondolkozzanak és lássák át, hogy tragédiánk
szánandó állapotban van. Először is győződjenek meg arról, hogy ha
a költő kothurnust huz, a szinésznek is azt kell huznia; hogy ha a
költő rhytmusos nyelven ir, a szavalat sem lehet társalgás. Aztán
felhasználván elődeik tévedéseit és vivmányait, igyekezzenek
nyelvünk és nemzeti jellemünkhez képest némi tragikai stilt
megalapitani, a mennyire azt tragédiánk s nagyrészt gyönge
forditásaink engedik. Ugyanezt mondom a kritikusoknak is; ugyanezt
mondom magamnak is, s ha körülményeim engedik, bizonyosan nem
mulasztom el egy pár gondolattal járulni ide. Ezt az aggodalmat,
ezt a vágyat akartam én humorba olvasztva Ristori-féle czikkemben
kifejezni. Mondja meg ön, igaz lelkére, nemzeti bün-e ez? Meglehet,
 hogy humorom csak guny volt. Nem
busulok rajta. Az a szertelen és üres fenhéjázás, mely e pontot
illetőleg szinészeink és drámairóink közt uralkodik, nem érdemel
egyebet. Azonban a guny mellett volt még czikkemben egyéb is. Ha ön
az egyebet nem értette: akkor vagy eszében vagy szivében
kételkednem kell, Tessék választani.

Ime büneim egy része. Lássuk még mivel vádol ön? Valami olyasmit
mond, hogy nem szégyellem világfájdalommal mentegetőzni. Én sohasem
mondtam, mint kritikus, hogy világfájdalmas vagyok. Abban a
czikkemben csak ennyit mondtam: «de talán csak én látok ily
sötéten» s ez némi humoros gyöngédség akart lenni szinészeink és
drámairóink irányában. Török János egyik kritikusa fogta reám a
világfájdalmat, mert aestetikai elveket és irodalmi izlést kivántam
tőlük, a mi máig is hiányzik belőlük; mert pártosságaikat és
következetlenségeiket hánytam szemökre, mire a mai napig sem
feleltek. A mint ön Török Jánost utánozza, bizonyosan önt is fogja
utánozni más; azért jelen és jövendőbeli vádlóimat utasitom a
legujabb lyrai költőinkről irt czikkemre, hol a világfájdalom ellen
irtam, s annyiban a legnyomósabban, a mennyiben a zeszmét
felbonczolni és értelmezni is törekvém, a mit magyar irodalomban
előttem senki sem tett.

A mit ön szerencsémről, boldogságomról, a  világ
iránti hálátlanságomról mond, mint magán dolgokat mellőzöm, de
czikkének végét szóról-szóra ide igtatom, hogy olvassák, kik még
nem olvasták, minő eszközökkel vadászsza a népszerüséget oly iró,
ki különben is elég népszerü.

«Honnét hát az a nagy világgyülölet – mondá ön – melynek egy
királyságot kell megenni, hogy étvágyát elverje? Azt is megmondom
én. Nem világgyülölet, nem önmeghasonlás az, a mi az én tisztelt
barátomat aludni nem hagyja, hanem az «önteltség.» Kicsinynek
találja ön azt a szerepet, a mire egy magyar költő hivatva van (a
mint hogy kicsiny is az): morzsát-morzsára hordani egy nagy
hangyabolyhoz, melynek nemzeti irodalom a neve s nevezetesebb
szerepet lát abban, hogy e hangyabolyt széjjelrugja. Mint nagyon
fárasztó és dicstelen pálya áll előtte az, a melyen mi járunk,
szerény irodalmi napszámosok, a kik gyenge szóval két-három
embernek dalolgatunk nemzeti nagyságról, önérzetről, balga
reményekről és sokkal messzehangzóbb szónak találja azt a
gunykaczajt, mely ezt a jámbor müködést a külföld magasából
lecsufolja. A minden emberi indulatok legrosszabbika az, tisztelt
barátom: a gonosz hiuság, mely «világfájdalom» álnév alatt
fészkelte be magát egy gyanutalan becsületes ifju szivébe.

Mi is régen megjöttünk onnan – Berlinig  sem
voltunk érte – a hol megtanultuk, hogy a magyar nemzet kicsiny
nemzet, hogy a magyar nemzet költői és müvészei bizony kicsiny
költők és müvészek; hogy a magyar nemzet költőinek és müvészeinek
dicsősége bizony kicsiny dicsőség; de mi azért szeretünk parányi
nép apró költői lenni, s meg vagyunk elégedve azzal a kis
szereppel, melyre hivatva voltunk, ha azt be tudtuk tölteni, s
kérünk titeket is, nagyon tisztelt barátaim, hogy ha egyszer
visszajöttök közénk azért, hogy irói asztaloknál jobban is éltetek,
ne szégyeneljetek ismét közénk ülni s ne piruljatok a mi
szegénységünk miatt.»

Minő beszéd az, hogy én megvetem a magyar iró szerepét, midőn én
is magyar iró lennék, ha volnék; midőn minden évben én is irogatok
valamit, s egy év óta kizáróan irodalmunk egyik elhagyottabb ágát,
a kritikát művelgetem, ha nem is sikerrel, de nem min den
kellemetlenség nélkül? Hogy a magyar nemzet kicsiny nemzet, a
magyar dicsőség nem méltó a fáradtságra: én ilyen értelem nélküli
és sületlen dolgot soha sem mondottam. Hogy iróink némelyikéről
minő véleménynyel vagyok: megmutattam Petőfi, Arany, Kemény,
Tompáról irván, kiknek teljesebb igazságot akartam szolgáltatni,
mint előttem mások, s hol önt is, kinek müveit egyébiránt tüzetesen
sohasem biráltam, védelmezém egyik  méltatlan megtámadója
ellen. Hogy a nemzeti önérzet szentséges alkatrésze volna a
szinészek és drámairók bámulása, azt kereken és minden indokolás
nélkül tagadom. Hogy a legrosszabb indulatu ember és hazafiatlan
szivü vagyok: erre önérzetem, mit ön büszkeségnek is nevezhet, tilt
többet felelnem annál, mint a mennyit eszméim védelmére mondottam.
Hígye ön s ön után bárki rólam azt, a mi tetszik, azzal én se jobb,
se rosszabb ember nem leszek, mint a minő azelőtt voltam. Hogy ön a
magyar közönséget egy-két embernek mondja, megvallom, nem értem.
Egy-két ember csekély szám, hát azon tiz-tizenkétezer ember, kik a
Vasárnapi Ujság-ra előfizetnek, melynek ön fődolgozótársa?
Hát azon olvasók, kik az ön regényeit két csekély kiadásban is
elkapkodják? Ne gondolja, hogy hizelegni akarok a közönségnek, soha
sem tettem, s ezután sem fogom. Én épen olyan nevetségesnek
találom, midőn közönségünk azzal, hogy egy kis élénkebb részvétet
mutat müvészetünk és irodalmunk iránt, ha félig teljesiti annyiszor
elmulasztott kötelességét, fennen dicsekszik: mint a midőn iróink
némelyike nagy képpel kiáll s untalan részvétlenségről panaszkodik,
nem is kétkedve, vajon megérdemli-e az annyira követelt részvétet?
Nem önre czélzok, ön valóban megérdemli mind kitünő tehetségénél,
mind nagy munkásságánál  fogva, hanem azon nem épen jogos
sápitozókra, kiknek czikornyáit ön is eltanulta. Egyébiránt ön ezt
nem először teszi. Emlékszem, midőn még egyszer igy kiáltott föl a
Vasárnapi Ujság-ban: «Nem tudom menjek-e ez uton (tudniillik
az iróin) vagy megforduljak, felkeressem az ősi barázdákat és
szántsak és vessek?» És mégis ön leczkéz engem, miért vádolom
részvétlenséggel a közönséget, holott én sem többet, sem kevesebbet
nem mondottam közönségünkről, mint azt, hogy a tragédiát inkább
dicséri és unja, mint nézi és élvezi, s ezt mint nem épen
dicsérendő tulajdonságát ujra bátor vagyok érinteni.

Minő hosszan, pedáns módon és unalmasan polemizálok – mondhatja
ön – pedig tulajdonkép csak most akarok szólni arról, a mi fontos,
pedig tulajdonkép most akarok még pedáns és unalmas lenni. Ön
polemiájában ellenem oly eljárást követ, mely ellen a
legerélyesebben tiltakoznom kell. Ön eljárása lehetlenné akarja
tenni a kritikát, terrorizálni a szabad vélemény jogát az által,
hogy mindazokra, kik önnel művészi és irodalmi dolgokban nem egy
véleményen vannak, vita és czáfolat fejében a hazafiatlanság
bélyegét süti. Nem égeti homlokomat e bélyeg, de itt benn fáj
valami, hiszen nekem is van szivem, vagy legalább volt azelőtt
hat-hét évekkel.

Oh irodalom, hazám irodalma, mire való  vagy
te? Arra-e, hogy egy pár forintot juttass nekünk, egy pár nő vagy
kisasszonyka kegyébe segits, arczképeinkkel ajándékozz meg s
fenhéjázó életrajzokkal, sületlen magasztalásokkal, örvendeztess
bennünket? Akkor én hátat forditok neked örökre és benned senki
üzletét, mulatságát nem háborgatom.

De ha te a nemzeti miveltség zászlaját lobogtatod, akkor
engedjék meg nekem a te istened és vezéreid, hogy én is küzdjem e
szent zászló alatt a magam módja szerint, bármily ügyetlenül, akkor
engedjék meg, hogy én is elmondhassam a haditanácsban nézeteimet,
aggodalmaimat, fájdalmaimat, ha mindjárt ostobák és nevetségesek is
azok, bármily bizarr és durva nyelven, a mint nekem az Isten adta.
De hová tévedtem? Hiszen nekem ellágyulás és könyörgés helyett a
legerélyesebben tiltakoznom kell. Tehát ezennel tiltakozom az
ellen, hogy a hazában bárkinek joga volna engem rossz hazafinak
nevezni azért, mert az irodalmi és müvészi dolgokban máskép
gondolkozom, mint ő; hogy bárkinek több joga lehetne irányomban e
tekintetben, mint véleményemet megczáfolni, összetörni,
nevetségessé tenni, ugy, a mint neki tetszik. Jól tudom, hogy
tiltakozásomnak csak annyi eredménye lesz, mint a régi jó
táblabirákénak, kik mindig tiltakoztak és jegyzőkönyvbe tétették
jogaik sérelmét. De annak is megvolt,  ennek
is meg van az a haszna, hogy az ember kibeszéli magát. Egyébiránt
tudja meg ön s mindenki, a kit illet, hogy ha milliószor hirdetik
is hazafiatlanságomat, ha minden jogtalan utat elkövetnek is irói
függetlenségem csökkentésére: az nem fog engem visszatartóztatni
attól soha, hogy véleményemet, meggyőződésemet az irodalmi
dolgokban szabadon és függetlenül ki ne mondjam. És ide nem kell
valami nagy lelki erő, csak egy kis kötelességérzet, a mennyi az
utczaseprőnek is van, ha hivatásáról tart valamit. 


II.21)



Berlin, 1856 január 30-án.

Későre kaptam meg a Magyar Sajtó 149-ik számát, melyben
ön Signora Ristori czimű czikkemet megtámadja. Ez az oka,
hogy feleletemmel csaknem elkéstem. Nem baj. Néhány czikkére teendő
megjegyzésem most se fölösleges, s fölhívásom, a melyet önhöz
intézek, még most is teljesíthető.

Az ön czikke, pár indokolatlan állítás s néhány alkalmasint
szerepeiből emlékében maradt dagályos phrásison kívül, nem foglal
magában egyebet, mint a már mástól reám kimondott hazafiatlanság
vádját. E kényelmes és népszerű vád mindenütt divatos, de sehol se
annyira, mint nálunk, a minek, fájdalom, megvan a maga igen
természetes oka. Angolországban nem egy journalista vádolja
Dickenst és Thackerayt hazafiatlansággal. Miért? Mert 
kiméletlenül leplezgetik föl az angol társadalom sebeit. Én
végtelenül kevesebbet tettem, csak színészeink hanyagsága,
tragédiaköltőink könnyelműsége s közönségünk philister hajlamai
fölött humorizáltam s önök mégis oly érdemet tulajdonítanak nekem,
a minővel e két nagy regényíró bír.

Ezután nem fogok többé vitatkozni e vád ellen, sőt úgy fogom
venni, mint bókot. Valóban kezdek büszke lenni az önöktől reám
ruházott hazafiatlan czímre, ha elgondolom, hogy kit neveznek önök
hazafias kritikusnak. Önök szerint – legalább beszédeik és
tapasztalataim után azt kell sejtenem – az a hazafi kritikus, a ki
fejtegetés és birálat helyett üres phrásisokat farag; leplezi
fogyatkozásainkat, mégis előhaladásunkban remél, kérkedőn hirdeti
dicsősségünket s a tehetséget a nem tehetséggel, az érdemet a
nyegleséggel egy sorba helyezi; rosszakaratnak hirdeti az elvek
jogos szenvedélyét s a magánérdekek szenvedélyének hódol,
tekintélyt követel, épen oly pártos, mint következetlen, untalan a
haza nevét koptatja s azt hiszi, hogy ezáltal már szolgálta is.
Idézzek-e adatokat? Ezelőtt egy évvel idéztem eleget, noha csak
egyetlen lapból, ha kivánják, idézni fogok többet és tízannyit. Én
ennek a kritikának határozott és kérlelhetetlen ellensége vagyok,
mert nevetségessé tesz bennünket az idegenek előtt; mert
 nem termékenyíti az irodalmat; mert
eszmezavart idéz elő; mert lehangolja a becsvágyat; mert hizeleg a
hiúság szeszélyeinek; mert fölbátorítja a könnyelműséget és
hanyagságot.

Van-e szükség kritikusra vagy nincs? ez oly kérdés, mely
irodalmunkban újra föllátszik merülni. Elég szégyen, hogy e
kérdésről még most is vitáznunk kell, miután oly kritikusaink
voltak, mint Kazinczy, Kölcsey, Bajza, Erdélyi, s munkálkodásaik
oly jótékony hatását mutatják föl irodalmi évkönyveink. Részemről
nem vitázok s utasítok minden írót s olvasót irodalmunk multjára.
Vigasztalásul mégis mondhatók mindenkinek annyit, hogy a kritikus
nagy költőt és művészt épen úgy nem teremtett soha, mint nem tudott
elnyomni. A nagy költő és művész, azon a nagy befolyáson kívül,
melyet kora gyakorol reá, mindig maga teremti magát, ha van elég
tehetsége s ha nem restel mindent megtenni tehetségének
kifejtésére. A kritika csak az utat egyengeti számukra, csak az
ízlés érdekeit védi, csak gyönyörködik és haragszik; csak
tapasztal, észlel, fejteget s hátrahagyja tanulmányai és küzdelmei
tanulságát, melynek a legnagyobb költő is hasznát veheti, ha a
legtöbb esetben nem is föltétlenül. Szigorú legyen-e a kritika vagy
nem, az másodrangú kérdés, a fődolog az, hogy legyen elve, jelleme
és mértéke. Én a szigorú kritika híve vagyok, mert visszahat
 kedélyemre azon csaknem a
nevetségességig ment üres engedékenység és pártosság, a mi irodalmi
közlönyeinknek majdnem mindegyikében divatos, mert meg vagyok
győződve, hogy irodalmunk e válságos korszakában szükség van
őszinte, szigorú szóra, sőt éles gúnyos hangra is, mind az írók,
mind a közönség irányában.

Miért magasztaljam én a mi közönségünket, midőn kötelességét
csak félig teljesíti azzal, hogy bizonyos irányban némi élénkülő
részvétet mutat irodalmunk és művészetünk iránt? Ez a közönség
untatlan ajkain hordja a nyelv és nemzeti műveltség ügyét és
érdekében sokkal kevesebbet tesz, mint a mennyit tehetne.

Nem szégyen-e, hogy egyetlen tudományos folyóiratunk a
részvétlenség miatt nem felelhet meg hivatásának? Nem szégyen-e,
hogy közönségünkben nem találkoznak annyian, a kik részvények
útján, mi másutt is szokás, egy irodalmunkhoz méltó tudományos
folyóiratot alapítsanak, mely a tudományok európai fejlődését
figyelemmel kisérhesse és hazai tudományosságunkal is előmozdítsa?
Ezelőtt húsz évvel az akkori szükségekhez képest volt ilyen
folyóiratunk. Most alig van. Ezelőtt tíz-húsz évvel volt kritikai
folyóiratunk, sőt voltak különféle szakfolyóiratunk is. Most alig
van egy-kettő. Nem szégyen-e, hogy oly művekből, melyek fordításban
idegen nemzeteknél is figyelmet gerjesztettek, nálunk alig kél
 el néhány példány? Nem szégyen-e, hogy
kevés kivétellel azoknak az íróknak van legtöbb közönségük, a
kiknek a legtöbb ismerősük vagy oly jóbarátjuk van, kik elég
fáradhatatlanok összehajhászni az előfizetőket. Valóban, ha szavaim
hatását remélhetném, a gúny és fájdalom legélesebb fegyvereit
használnám közönségünk ellen, mely kegyúrnak, maecenásnak hiszi
magát s még kötelességét sem teljesíti egészen.

Miért ne legyen szigorú a kritika az írók irányában is? Csecsemő
korát éli e irodalmunk, nincs-e, ha nem is nagy, de elég díszes
multja? Nem voltak-e, nincsenek-e oly íróink is, kik akármily
irodalomban becsülettel megállhatnának? Miért ne legyen önérzetünk,
melylyel a mult emléke s a jövő reménye egyaránt emeljenek? Miért
ne követeljünk egymástól többet, mint a mennyit adunk; annyit, a
mennyit adhatnánk. Miért álljunk össze egymás dicsőítésére azért,
hogy ellenségeinknek jogos szatirákra, sikerült torzképekre adjunk
alkalmat? Aztán elvégre is a művészetet és irodalmat soha sem
tarthatja fön, csak emelheti a pusztán nemzeties részvét;
szükségeseké kell magukat tenniök, különben elvesznek,
haszontalanokká válnak. Nekem kevés hítem van oly irodalomba, mely
csak a nemzeti érzésre támaszkodik s nem egyszersmind a tudománynak
és míveltségnek a viszonyokból követelt szükségeire. Sötét
világfájdalmas nézet –  mondhatják sokan. E vád ellen sem fogom
többé védeni magam; úgy veendem, mint bókot, szánakozván azon
derült méretű boldogokon, kiknek oly jó kedvök van Még egyszer
mondom, hogy az irodalomnak és művészetnek szükségesekké kell
magukat tenniök s ezért tartozik az itészet magasabb szempontokból
kiindulva. Ezt próbáltam én meg néhány czikkben a szépirodalmat
illetőleg, melyben némi jártasságom van, s nem vádol a
lelkiismeret, hogy rosszat tettem. Bár kisértenék meg mások is
ugyanezt irodalmunk más ágaiban s többi készültséggel és
kitartással, mint én. A mozgalom élet jele, a nyugalom lassú halál.
Előbbre kell vinnünk szükségesebbé kell tennünk irodalmunkat s
minden lehetőt megtennünk érdekében, a mit még nem tettünk meg. Ez
legyen az irodalomi kritika és közönség jelszava. Ez eszme nem
ábránd, álmodozás, sőt nagyon is rideg, fájó és gúnyos igazság. De
miért beszéltem én mindezt – mondhatja ön – hiszen önt csak a
színház és tapsok, csak a dráma és jó szerepek, csak költői, azaz
magasztaló birálatok érdeklik. Igaza van. Hadd szóljak hát
ezekről.

A fővárosi közönség tiszteletet érdemel, hogy köteleségét híven
teljesíti és színházán annyi részvét és szeretettel csügg. De vajon
minden tiszteletünk mellett nem lehet-e megrónunk azon
tulajdonságát, hogy a magasabb,  a valódi drámai költészet
iránt nem viseltetik elég érdekkel? Én voltam tanuja színházunkban
oly jelenetnek, melyben a közönség fölfedezte, hogy Shakspeare nem
nagy költő. Tapasztaltam, hogy a páholyok legtöbbször társalogni
szoktak, midőn az úgynevezett szavalati drámák kerülnek színpadra.
Az sem kerülte el figyelmemet, hogy a színésznő szép öltözékével
néha nagyobb hatást idézett elő, mint játékával; hogy némely
színész modoros fogásait inkább megtapsolják, mind szerepének
valóban művészien csinált részeit. Ezt önön is tapasztaltam. A
szinészek jól tudják mindezt, valamint a költők is s nincs annyi
büszkeségük, hogy a közönséget, alázó hódolat helyett, meghódítani
igyekezzenek, közönségünk igen sokszor nem annyira a költők és
színészek becsvágyát táplálja, mint inkább hiúságaiknak hizeleg;
nem annyira azon igyekszik, hogy színházunkban a költészet és
magyar szó bájai tartsanak ünnepet, mint inkább, hogy látványa és
puszta időtöltése legyen. Aztán a koszorú is oly olcsó lett már,
hogy maholnap ingyen adják, míg a sok kihívás miatt utoljára
éjfélig fog tartani az előadás. Miért ne legyen a szellemi
jutalomnak becse? Miért váljék a taps és koszorú költészete a
legridegebb prózává? Mindezt, sőt ennél többet is tartozik
elmondani a kritika s ha a közönség sértve érzi magát,
szabadságában áll pedansnak nevezni  a kritikust, ki aztán
ismét azzal vigasztalhatja magát; bizony ez többé kevésbbé másutt
is úgy van azon különbséggel, hogy másutt a színház ügye nem oly
jelentékeny, mint nálunk.

S vajon a színészet irányában mért ne legyen szigorú a kritika?
Mai szülött-e színészetünk s félszázados multja nem elég díszes-e?
Igaz, szinházi viszonyaink nem állanak a legjobban, de szinészeink
állása eléggé biztosítva van arra, hogy művészetöknek élhessenek.
Miért ne kivánjunk tőlük igyekezettel, előhaladását, tanulmányt.
Miféle eredményt idéztek elő engedékeny birálataink? Ösztönzés és
önérzet helyett oly fönhéjázást, melyet ha valaki illetni mer,
csaknem a gonosztevő hirébe jő, oly önelégültséget, mely csak
nevetséges lenne, ha nem volna egyszersmind számandó is. De a
szigorú birálat csak elkeseredést, csak daczot szül – mondhatja ön,
állítását saját példájával igazolva mind a multból mind a jelenből.
Meglehet. De a kritika nem tartozik számba venni az egyéni
szeszélyeket, s ha helyes eszméket fejteget, mindenesetre
szélesbbíti az ízlési látkört, gondolatokat ébreszt s elébb utóbb
némi jó eredményt szül, ha nem is épen annyit, mennyit az itész
jóhiszeme remél. S miért legyen az itész engedékeny a drámaírók
iránt? Annyira kevés önérzetük legyen-e, hogy oly gyönge műveket is
magasztaljunk, minöknél már jobbakat birunk? Miért  ne
követelhetnök drámairodalmunk továbbfejlődését? Miért ne mondjuk
drámaíróinknak, hogy ha szeretik a dicsőséget, szeretniök kell az
utat is, mely oda vezet? Igaz, drámaíróink nincsenek oly jól
díjazva, de a díj és jutalom még sohasem teremtett jó drámát.
Francziaországban elég jól vannak díjazva a drámaírók mégis elég
haszontalan művet írnak. Schiller negyedrész annyit se kapott
drámáiból, mint amennyit a sok mostani rossz német drámaíró kap,
mégis a német drámairodalom egyik alapítója lett. Katona nem, hogy
kapott volna valamit «Bánkbán»-jáért; sőt belé vesztett, mégis oly
művet írt, melyre akármely nemzet csaknem oly büszke lehetne, mint
mi.

A díj igen szükséges, igen jó, de nem minden. Tekintsünk vissza
irodalmunk multjára, s tanuljunk meg onnan valamit, mit, úgy
látszik feledni akarunk. Kifizette meg Kazinczynak azt, hogy egész
életét nyelvünk megújításának s irodalmunk emelkedésének szentelte?
Senki; de azért ő nem csüggedt el, hatás-e Vörösmartynak eleinte
egyenként többet azon művekért, melyekkel költészetünkben korszakot
alkotott, mint a mennyit mi kapunk néhány jelentéktelen hirlapi
czikkeinkért? Nem, s ő mégis tudott dolgozni. Eszményies, ábrándos
fölfogás, fogják mondani sokan, de én tényekről, személyekről
szólok, kiknek oly sokat köszönhet irodalmunk, nemzetiségünk,
 becsületünk. Ne vénüljünk meg, mielőtt
még ifjak lettünk volna, ne engedjük kialudni szívünkben a
lelkesedést, ha mindjárt többet kellene is szenvednünk érette, mint
elődeink!

Most áttérek az ön czikkének azon két indokolatlan állítására,
melyekről föntebb emlékeztem.

Ön így szól: «Miként fogja föl e fohász (tudniillik az én
czikkem) a tragédiát, vagy általában fölfogja-e?… abba most nem
ereszkedem, csak azt jegyzem meg, hogy ez a sopánkodás, egyéb
gyarlóságai mellett, még csak nem is eredeti, hanem utánzása és
visszhangja azon híres franczia classikai párt sápítozásainak, mely
azért vált leginkább bohózatossá, mert a franczia classicitást
állította föl, mint legmagasabb eszmény képét az újkori
tragédiának». Mi módon juthatott ön e gondolathoz, nem tudom
elképzelni. Alkalmasint ez is olynemű geniálitás és szívbensőség, a
mit az én prózai és szívtelen gyengeségem föl nem foghat.
Ristori-czikkem távolról sem fejtegette a tragédia alapelveit; a
franczia drámai iskolának pedig se classikai, se romantikai
elméletét nem állította föl eszményképül. E mellett régibb
czikkeimben annyira nem hirdettem soha a franczia classikai iskola
idő és hely egységét s más sajátságait, hogy ezekkel épen
homlokegyenest ellenkező nézeteket fejtegettem, mindig
Shakespearere hivatkozva. Legfeljebb  Alfierival állhatna ön
elő. De mit mondodtam én? Azt, hogy Alfieri bárminő iskolához
tartozott is, valódi költő, oly drámaköltő volt, kihez hasonlót a
németek Goethén és Schilleren kívül nem tudnak fölmutatni. Vajon
iskoláját védtem-e? Vajon nem költői, tehetsége mellett szolaltam-e
föl a német kritikusok ellenében, kik iránta igazságtalanok? Vajon
Racine és Corneille költői tehetségét nem ismerték-e el a franczia
romantikai iskola vezérei s legelhatározottabb hívei is, noha
iskolájokat a leghevesebben támadták meg? Aztán Mirrá-ját
nem mondotta-e a legkétesebb becsű tragédiának, a mit ön jónak
látott elhallgatni, hogy erkölcstelennek mutathasson be, mint a ki
egy lánynak atyja iránti szerelmébe gyönyörködöm? Vajon nem azzal
vádoltam e mindig tragédiaíróinkat, hogy az erkölcsi világrend
törvényeit nem értik eléggé, s épen azért nem képesek előidézni se
erős tragikai összeütközést, se költői igazságszolgáltatást? Hogy
ön mindezt nem akarja tudni. Nem csodálkozom, mert tudom, hogy
nálunk az a legdivatosabb polemia, mely az eszméket nem támadja
meg, hanem elfacsarja és haszontalankodik, de azon megint ön
csodálkozhatnék, ha én az ily eljárás iránt a legkisebb
tisztelettel is viseltetem. A mi egyébiránt az önök erkölcsi és
aesthetikai elveit illeti, azokat épen nincs kedvem magamévá
tennem. 

Ha ön föntebb idézett soraiban nem a tragédia elméletére czéloz,
hanem arra, mit azok nem jelenthetnek; a tragédia elvállására s azt
hiszi, hogy én azon tragikai stil és hagyományok iránt, mit a
classikai dráma a franczia és olasz színészetben hátrahagyott,
rokonszenvvel viseltetem, akkor mond valami olyant, a mit Ristori
czikkemből kiolvashatni. A franczia classikai dráma igen
természetes okoknál fogva nagy mértékben kifejté a franczia
színészetben a pathoszt, az emelkedett szavalatot. Mint mindennek,
úgy ennek is megvan a maga árnyoldala, de fényoldala oly nagy, hogy
a franczia színészet dicsőségét alkotja. Corneille és Racine nem
hijába írták oly szépen, mindig találkoztak színészek és színésznők
egész Rachelig, kik verseikkel elbájolják a félvilágot. Bármennyit
gunyolódjanak a németek a franczia színészet pathoszával, ők a
szavalatban soha sem tudtak annyi bájt fejtene ki, annyi hatást
idézni elő s hijába hivatkoznak az angolokra, kik hasonlókép nagyra
becsülik a pathoszt, a minek mi is tanúi lehettünk Aldriage
vendégszerepléseikor.

A franczia classikai dráma másfelől nagyban elősegíté a
színészeti plastika kifejlődését is. A költők tárgyaikat nagyrészt
a görög vagy római mythologiából és történetekből vévén, már maga
az öltözék kényszeríté a színészeket némi plastikára, a mit a régi
classikai irodalom  és művészet iránti rokonszenv még
inkább elősegített. Teljességgel nem szándékozom a franczia
classikai dráma elméletét akkor védeni, midőn azt már az idők és
kritikusok egyaránt megbuktatták, csak azon hagyományait érintem
röviden, melyeket a franczia színészetben hátrahagyott. A franczia
classikai dráma sok tekintetben szembe tette magát a keresztyén
világnézettel s így nélkülöznie kellett korunk legerősbb tragikai
elemeit; továbbá az idő és hely egységével tűrhetlen békót fűzött a
költőkre; míg végre a jellem alkotásban soha sem emelkedett az
egyéniségig, csak typosokat teremtett, a szenvedélyeknek csak
általánosított képviselőit festette. Azonban az általánosított
szenvedélyeket a költészet és ékesszólás nagy erejével állítá elő s
hozzá szoktatta a szinészeket a szenvedélyek élénk festéséhez, a
mit ezek már csak azért is kénytelenek voltak megtenni, hogy az
egyéniség hiányát valami egyébbel pótolják. Az élénk és pathetikus
franczia nép oly előszeretettel csüggött a classikai dráma e
színészeti hagyományain, hogy midőn a romantikai iskola győzelemre
jutott is, ezek csak módosultak de nem vesztették el jogaikat.
Mindez miért ne érdemelné meg a magyar itészek és szinészek
figyelmét. Miért ne mondhatná valaki közülünk, hogy a német
színészet befolyása nem volt reánk mindig jótékony s nem árt
másfelé  is tekintgetnünk? Miért ne mernök
sejteni, hogy nyelvünk hangzatosbb mint a német és több és másnemű
pathoszt kíván? Miért ne higyjük, hogy szónoki nép vagyunk, s nem
ártana, ha e művészetet színészeink is mívelnék, midőn más úgysem
mívelheti? Miért ne erősíthetnök, hogy az egyénítés, mi az újabb
színészet legnagyobb hódítmánya, s miben az angolok és németek
annyira kitünők, nem hogy kizárnák pathoszt, de a szükséges
módosítások mellett épen megkívánja? Miért ne kívánhatnók meg, hogy
a magasabb tragédiákban bizonyos tragikai stylünk alakuljon meg,
annyival inkább, hogy e tekintetben már birunk némi hagyományokkal
is? – Miért ne bölcselkedhetnék valaki e kérdésekről egy franczia
vagy olasz előadás erős benyomásai után? Én ugyan Ristori
czikkemben mindezt nem tevém, csak a közönség, tragédiaírók és
színészek kölcsönös vádjai fölött humorizáltam; csak a szavalat és
pathosz mellőzése, csak azon nyugodtság és hidegség ellen keltem
ki, mi tragédiáink előadásaiban uralkodóvá vált, de ha tettem volna
is, követék-e valami nagy bűnt? Mindebből láthatja ön, hogy nem
vagyok épen a legrosszabb akaratú ember, sőt az ön kedvéért
fölveszem egy pillanatra a jó ember szerepét is. Ezennel
kinyilatkoztatom, hogy én megnem bocsájtva semminemű
hanyagságot, nem bámulva semminemű  és bármennyire bámult
ferdeséget, az ön és más jelesb színészeink és színésznőink
tehetségeit, őszintén becsülöm s ha a tragödiákban igen sokkal
kevésbbé méltánylom önöket, mint más itész, annak oka az én
polemikus itészetem, mely szépirodalmunk és színészetünk néhány
vezérelvét ostromolja s nem annyira a tehetségek fényoldalait
tünteti föl, mindinkább iskoláik árnyoldalaira mutat. Nem
tudom, érti-e ön e mondatot, de magyarul van mondva s épen nem új
eszme.

Lássuk most már azon második indokolatlan állítást. Ön azt
mondja, hogy e mondatomnak: «Az ő (Ristori) érdemei nem
pusztán a franczia, olasz színészeti iskola kitünő sajátságain
alapulnak, melyeket annyira hűn képvisel» – nincs értelme.
Hogy miért, azt természetesen nem mondja meg. Ennek így is megvan a
maga értelme, de még inkább meglesz, ha ön a rá közvetlenül
következő mondatot is elolvasná, mely ez: «Neki meg van az a
sajátsága, mi minden művészetben csak a lángészi stb.» Ebben
se logikus, se æsthetikai ellenmondas nincs, s azt teszi, hogy a
Ristori érdem, nem pusztán a franczia-olasz színészeti iskola
kitünő sajátságaié, melyek már magokban is nagy hatásnak, hanem
egyszersmind a lángészé.

Ennyit nem annyira feleletül az ön czikkére, melyben egyetlen a
dologra vonatkozó gondolat  sincs, hanem inkább rövid itészi
pályán némi igazolással, melyről ha nem is örökre, de legalább egy
időre lelépni szándékozom. De mielőtt lelépnék, még végig akarok
önnel vivni egy harczot a tragödia fölött, ha mindjárt
tragikomikailag ütne is ki. Ön azt mondja: miként fogom én föl e
tragédiát, vagy egyátalában fölfogom-e, abba most nem ereszkedik.
De kérem, én fölhívom, hogy ereszkedjék bele és fejtse ki
nézeteit szemben az enyéimmel. Azonban nézeteimet a
tragédiáról nem fogja megtalálhatni Ristori-cikkemben, melyben majd
semmi sincs, mi határozottan ide vonatkozhatnék. Elméletem a
tragödiáról leginkább fellelhető Diocletian-ról írt
birálatomban, mely a Pesti Napló mult évi folyamának
valamelyik szeptemberi számában jelent meg. Ez épen nem kimerítő
czik, csak könyed hirlapi dolgozat, mint minden czikkem, de elég
arra, hogy kimerítő vitatkozást alapjául szolgáljon. Kiváncsi
vagyok hallani az ön nézeteit, mert őszintén megvallom, hogy azokat
eddigi czikkeiből sehogy sem tudtam kivenni, s azt hiszem ezzel más
sincs különben.

Aztán a tragédia elméletéről vitatkoznunk épen nem fölösleges,
mert irodalmunk e tekintetben igen szegény. Tehát harcz és háború!
Hadd kürtöljön a várkapus, nyiljanak meg a sorompók, csattogjon a
fegyver, s a közönség készüljön egy mérges párviadal 
szemléletére, mely ha nem is fog oly nagyszerűen kiütni, mint a
Toldié, de talán méltó lesz arra, hogy Toldy irodalomtörténetébe
följegyezze. Akár én essem el, akár ön, küzdelmünk az irodalomra
nézve nem lesz minden haszon nélküli. Azonban előre figyelmeztetem,
hogy a dologhoz kell szólania, különben ott hagyom önt is, mint
Török Jánost s ön is kénytelen lesz maga önmagát sebezni össze.
Egyébiránt lehet ön szenvedélyes, eszmékért szabad szenvedélyesen
küzdeni; lehet gúnyos is, e fegyvert nagy írók is használják, csak
azokat a czifra phrasisokat kerülje, melyeket úgy látszik,
költészetnek képzel, de én prózának is kevesellek s a polemia
legtöredékenyebb fegyvereinek tartok.

Ön bizonyosan engedni fog fölhívásomnak, különben azt a jogos
gyanút kelti föl, hogy inkább szeret kötekedni, mind irodalmilag
polemizálni s több bátorsága van vádakkal állani elő, mint
eszmékkel. Tegyen ön bármit, én mindenkép ki leszek elégítve, s ha
kritikai pályám fölött pálczát tört is a közönség, azt a mivel
bevégzem, alkalmasint méltányolni fogja; mert vagy az eszmét
polémiájára adok alkalmat, vagy leálarczozok egy fönhéjózó és eszme
nélküli polemikust. 


III.22)



Berlin, április 26-án.

Ön a mult év végén megtámadván Ristoriról írt czikkemet, a
többek közt azt mondá rólam, hogy a tragédiát nem értem. Erre bátor
valék fölhívni önt, hogy állítását indokolja és fejtse ki nézeteit
szemben az enyéimmel, s minthogy Ristori-czikkemben semmi sincs, a
mi szorosan a tragédia elméletére vonatkoznék, utasítám önt oly
czikkemre, a Szigligeti Diocletián-járól írt birálatomra,
mely épen ezt fejtegeti. Ez által nem egyebet akartam elérni, mint
azt, hogy az ellenem megindult hazafiuskodó polemiát az æsthetikai
térre vigyem, a hova tulajdonkép tartozik s ott vagy az eszmék
polemiájára adjak alkalmat, vagy leálarczozzam önt, mint fenhéjázó
és eszme nélküli polemikust.

S miként fogadta ön fölhivásomat? Egyszerűen visszautasítá, azt
mondván rólam,  hogy velem vitába nem bocsátkozhatik,
mert ahhoz nekem se «szellemi erőm» se «szakértelmem» se
«tapasztalatom» se «érettségem» se «érzékem» nincs. Jól van. De ha
ön engemet, mint írót ennyire megvet, nem kellett volna annyira
figyelmére méltatnia, hogy megtámadjon; vagy ha kegyeskedett
leereszkedni hozzám s azt mondani rólam, hogy a tragédiát nem
értem, méltóztatott volna egyszersmind állítását indokolni is,
össze meg összetörvén a tragédiáról írt elméletemet. Mibe került
volna ez önnek? Óriási ereje mily könnyen semmivé tehet vala oly
törpét, a minő én vagyok. Ugyan miért nem tett semmivé? Mennyi
dicsőség háromlot volna önre! Azok a lyrai költők, a kikkel én oly
igazságtalanul bántam, fönséges ódákban halhatatlanították volna
önt; a szinésznők és szinészek, kiket én néha megróni mertem, a
közügyért félre téve minden személyes rangkórt, lakomát rendeztek
volna az ön tiszteletére s Török János, ez idő szerint legnagyobb
hazafi, kit én elég rossz szivű valék rágalmazni, elérzékenyülve
nyújtotta volna önnek a hazafikoszorút s mindig compact betűkkel
szedette volna az ön nevét vezérczikkeiben újdonságaiban is, mint a
Széchenyiét és Komlóssy Idáét. Mennyire elvakithatta önt a
büszkeség, hogy mind ezt nem gondolta meg.

Hagyján! Csakhogy igazán meg tudott volna  vetni
engem. De ön nem képes elég büszke lenni, sőt még elég gőgös sem.
Végetlenül jobban játszik a színpadon, mint a tárczában. E tárczai
vendégszereplése sehogy sem sikerült. Mennyit nem beszél ön az
egyenítésről s mennyire nem tudja önmagát, mint büszke művészt
egyéníteni. Higyje meg, e szerepet nagyon rosszul játsza. Mindjárt
az első jelenetben nagy hibát ejt. A büszke művész, a ki engem oly
mélyen megvet, nem átalja oda alázni magát, hogy velem három
hónapig foglalkozzék. Ez oly ellenmondás, melyet még Török János
sem tudna összeegyeztetni, pedig ő az effélékben figyelemre méltó
furfangosságot fejt ki. Úgy van: ön büszkén visszautasítja ugyan
fölhivásomat, de ugyanakkor egyszersmind czikkeket kezd meg
ellenem, melyekből ötöt három hónap alatt szerencsésen be is
végezett. S mit foglalnak magukban e nagy erőlködések közt írt
czikkek? Vajon bonczolat alá veszik-e az én tragédiáról írt
elméletemet? Nem, hiszen ön engemet megvet, nem akar vitázni velem,
legkevésbbé oly dologról, mi megérdemli a fáradtságot. Mit tesz hát
ön? Birálni törekszik azon czikkemet, melyben önt vitára hivtam
föl. Azonban e czikkemben újra semmi sincs, mi szorosan a tragédia
elméletére vonatkoznék, mert az nem akart egyéb lenni, mint
felhívás, itészi eljárásom igazolása s felvilágosítása azon két
ráfogásnak,  melyek ön első czikkének egész
tartalmát tették. E szerint önnek úgynevezett birálatában, igen
természetesen, e pontok védveit kellett volna ostromolnia. S mit
tesz ön? Megtámadja nézeteimet a tragédiáról, vagy jobban mondva
holmi összetépett, elfacsart mondataimból, oly mesterséggel, melyet
a legutolsó zugprókátor is megvetne, oly széptani nézeteket
következtet és fog reám, melyeket soha nem vallottam. Hova sülyed
az ön büszkesége? Csaknem Fallstaff mesterségéig. Valóban Fallstaff
nem mond annyi valótlanságot, mint a mennyi ráfogást ön használ
ellenem czikkeiben. Sajnálom egész vitánkat. Nem kellett volna
alkalmat adnom arra, hogy a legelső magyar színész s annyira kitünő
æsthetikus magát ennyire compromittálja, ha ugyan journalistikánk
némely pontokban nem kezdene oda jutni, hol többé semmi se
compromissio.

Most már mit csináljak önnel, miután az eszmék polemiája
lehetetlenné vált köztünk? Leálarczozzam-e mint fenhéjázó és eszme
nélküli polemikust? Nem teszem, mert ha tenném, négy nagy tárczát
kellene tele irnom s öt-hat napig untatnom a közönséget azzal, hogy
én ezt meg ezt mondottam, s nem azt, a mit ön reám fog; nogy
állitásaimnak értelme ez meg ez, s nem az, a mit ön mond; hogy
innen is amonnan is kikapott  mondataimat így meg így
ferdíti el; hogy itt meg itt nem ellenem beszél s tulajdonkép
mindent, helyest és helytelent, össze-viszza zavar s egyetlen
gondolatot sem fejt ki végig. Nem lehet visszaélnem e lapok
szerkesztője és olvasói türelmével, kik különben is már megunták az
én hosszadalmas Ristori-peremet. Aztán azt hiszem, hogy ön az én
segítségem nélkül is eléggé leálarczozta magát. Minthogy azonban
ezt se ön, se mindenik olvasó nem tartozik elhinni, ezennel
győzöttnek nyilatkoztatom magamat; önnek engedek minden diadalt,
leteszem fegyvereimet, föltétlenül meghódolok s eltűröm, hogy
valamikép Török János magát nem rég («Magyar Sajtó» 97.
sz.) Megváltónkhoz hasonlította, kiről a gonosz és irástudó
farizeusok kétélü fegyverei visszapattantak: úgy ön Hunyady
dicsőségével kérkedhessék, kin Cilley ármányai megtörtek s az egész
színházi személyzet elénekelhesse fölöttem: «Meghalt a cselszövő,
nincsen többé viszály!»… Úgy hiszem e nyilatkozatommal megelégszik
ön s épen nem fogja rossz néven venni, ha daczára föltétlen
meghódolásomnak, polemiája egyetlen pontjára pár megjegyzést
teszek. Nem cáfolni akarok, isten mentsen, sőt ellenkezőleg ön
legsúlyosb vádját szándékozom igazolni, bevallván bünömet. Utolsó
czikkének végén ön ezt mondja: «A költőről jut eszembe, hogy
Vörösmarty  utolsó költeményére, a «Vén czigány»-ra
ez a berlini polemikus oly értelemben fejezte ki kritikáját, hogy e
költeménynek csupán a feje (első verse) emberi: a többi része se
nem hús, se nem hal, mint Fallstaff jegyzi meg a csaplárosnéról.
Tanulságos példa ismét arra, mikép szokott a hivatlan itészkedő
saját magára irni legkegyetlenebb birálatot. Ime ez a polemikus
itészkedő világosan kimondja magáról, hogy neki sem a költői
mélységhez érzéke, sem a művészi nagyságról fogalma nincs.»

Ön geniális ember lévén, ki gondolkodás nélkül, öntudatlan
szokott irni, alkalmasint nem tudja, hogy e sorokban tulajdonkép
mit fejezett ki. Azért megmagyarázom. Ön sem többet, sem kevesebbet
nem fejezett ki, mint ezt: lássátok ez ember nemcsak Egressy
Gáborról szólott tiszteletlenül, hanem Vörösmartyról is, ime e
törpe a nemzet mindenik nagy fiát megtámadja. E fogás
bizonyosan megtette a maga hatását. Ha sikerül Török Jánosnak
handabandáit Széchenyi nevével takargatni, miért ne sikerülne
Egressy Gábornak fenhéjázó és eszme nélküli polemiáját a Vörösmarty
nevének aegise alá helyezni? Miért, ugyan miért ne? Egyébiránt azon
tény, mit ön ellenem végsoraimban fölhoz, igaz s csak kissé van
elferdítve. A dolog így áll: Vörösmarty «Vén czigányát»
nyilvánosan, lapban  soha se biráltam ugyan, hanem a «Magyar
szép könyve» egyik szerkesztőjének szállásán, hol több iró volt
jelen, midőn véleményemet kérdezték körülbelül így nyilatkoztam
felőle: e költemény első versszaka kitünő szép, a másodikban már
kiesik a költő az alaphangulatból, több helyt dagályba csap, míg
forma tekintetében nem mindenütt ismerhetni meg benne a régi
Vörösmartyt. Nem vitatom: vajon magántársaságban mondott szavaiért
felelős-e az ember a közönség előtt s vajon volt-e önnek joga az
úgynevezett birálatomat nyilvánossá tenni? Mindegy. A mit mondok,
soha sem szégyeltem és tudom mindig indokolni s ha a kérdéses
költemény kezemnél volna, avagy itt helye lehetne, hogy azt
biráljam, nem mulasztanám el bővebben kifejteni véleményemet.
Azonban, ha én Vörösmarty e költeményét nem tartom valami kitünőnek
s legkevésbbé oly remeknek, mint ön, következik-e ebből az, hogy én
Vörösmartyt nem tisztelem s nem tartom egyik legnagyobb magyar
költőnek? Bizonyára nem. Igaz, én Vörösmartynak még több ily s
ezeknél gyöngébb költeményét is tudnám előszámlálni; igaz, se
eposzait, se drámáit nem birtam annyira magasztalni mint mások, de
ha azon költeményeiről van szó, melyekben ő valóban nagy ha azon
hatás jő kérdés alá, melyet ő nyelvünkre s nemzeti érzésünk
felköltésére  tett, ha szóval egész költői pályájáról
kell szólani, alkalmasint inkább és nyomósabban tudnám azt
méltányolni, mint ön, a minthogy ezt tettem is. Meglehet, hogy ön e
szavaimat, kissé elferdített kiadásban, mint kegyetlenséget,
vérárulást, nemzeti bűnt fogja hirdetni. Nem botránkoznám meg
benne. Van irodalmunkban egy nem annyira párt, mint csoport, – ide
tartozik ön is, – mely brutalitással akar terrorisalni minden neki
nem tetsző irodalomtörténeti vagy széptani véleményt. E párt
kegyelete otromba dicsőítés, nemzeti önérzete émelyitő kérkedés s
hazafisága a sértett hiúság vagy üzérkedés nyeglesége. De elég. Oly
ponthoz értem, mely mindig indulatossá tesz. Jobb hallgatnom,
különben is elég rossz hirem van. 


1857







A SZINHÁZI NAPTÁR ÜGYÉBEN.

I.

A Magyar Sajtó és Hölgyfutár közti polemiába
akarok beleszólani, nem mint érdekelt fél, hanem mint olyan, kire
kellemetlenül hatott a vita folytán kifejlett botrány s ki
sajnálja, hogy elvkérdés személyeskedésnek lőn föláldozva. Egy pár
év előtt nyiltan és névtelenül sokkal többször irtam mind a
Hölgyfutár, mind a Magyar Sajtó ellen, mintsem ez
egyetlen oknál fogva is ne hihetném magamat ez ügyben
pártatlanabbnak másoknál.

A mult évben gróf Bethlen Miklós, Dobsa Lajos és Tóth Kálmán
urak Szinházi Naptár című vállalatot indítottak meg oly
igéret mellett, hogy a tiszta jövedelmet részben a nemzeti
szinház nyugdíjintézetének adják s így vállalatuk minden pártolója
ezuttal e kegyelt intézetnek is áldozik. A vállalat szerencsésen
sikerült s a szerkesztők igéreteiket megtartva, a nyugdíjintézetnek
100 darab aranyat adtak át  s mint naptárjuk boritékján
megjegyzik, igéretükön fölül Fáncsy Lajos elhunyt jeles művészünk
leányát buzditáskép külön negyven aranyban részesítették. E szerint
a közönség nem volt kijátszva, mert tudta, mennyiben áldozik a
nyugdíjintézetnek, amennyiben a szerkesztők nem voltak szószegők,
mert nem csak igéretöket teljesíték, hanem annál valamivel többet.
Ez nem lehet kérdés tárgya, ez bevégzett tény, melyet mindenkinek
el kell ismerni.

Egészen más és egészen nyilt kérdés az: vajon helyes-e jótékony
cél cége alatt adni ki könyvet s mégis a jótékony célra a tiszta
jövedelemből csak bizonyos részt – harmadát vagy felét, az mindegy
– ajánlani oda. Azt hiszem nem helyes, mert árt az irodalom
erkölcsi tekintélyének, veszélyezteti a jótékonyság e szép módjának
sikerét, s oly kellemetlen helyzeteket szülhet, melybe a
legbecsületesebb ember is belekeveredhetik, ha jó hiszemben, de
gondolatlanul hódol e divatnak, melyet hirlapjaink inkább dicsérve,
mint megróva, csaknem kétség alá sem jöhető elvvé emeltek.

A jótékony czél czége az egész tiszta jövedelem oda ajánlása
nélkül, oly kérdéseket ébreszt a közönségben, melyek rosszul
eshetnek az embernek, nem mintha kényesebbnek tartaná a reá
ruházott irói czimet más czimeknél,  hanem mert szivén fekszik
az irodalom erkölcsi tekintélye, melyet elvégre a szerkesztők is
képviselnek, s a jótékonyság ügye, mely e miatt majd mindig
szenvedni szokott. Hová lesz a tiszta jövedelmek másik része? Nem
elég-e a kiadó szerkesztőnek és iróinak fáradságuk jutalmául
bizonyos méltányos tiszteletdíj? Illő-e nyereségre is számítaniok
akkor, midőn philanthropok akarnak lenni? Hogyan lehet
kockáztatásról beszélni, hiszen szabadságában áll a szerkesztőnek
nem indítani meg vállalatát, ha előfizetői gyéren mutatkoznak, vagy
ha szó lehet kockáztatásról, nem kockáztat-e a közönség is,
előfizetve s nem tudva: vajjon azt, mit részben jótékony
célra adott nem emésztik-e föl egészen a kiadási és dijazási
költségek? Nincs-e okunk, ha nem is gyanús szemmel nézni, de nagyon
hibáztatni e félkegyelmű cégeket? E kérdések igen természetesek és
jogosak, de ha nem volnának is azok, az eredmény ugyanaz lenne. A
magánkörben elmondott kérdések nyilt támadásokká válhatnak a lapok
hasábjain s mint szokás, nem elv, hanem személy ellen intézve.
Valaki a méltányosság szempontjából azt vitathatja, hogy ennyi meg
ennyi tiszta jövedelemhez képest csekély volt ez vagy amaz jótékony
célra adott összeg. Mennyi félreértés és kellemetlen helyzet
merülhet föl. Az önérdek, irigység elkeseríthetik a vitát, a
rágalom megteheti a  magáét s az ügy különös természeténél
fogva az egészből nem származhatik egyéb, mint vagy nagy botrány
vagy nagy igazságtalanság vagy mindakettő egyszerre. A különben is
elégedetlen közönség még elégedetlenebb lesz, gyanús szemmel néz
nemcsak ily hanem másnemű irodalmi vállalatokat is, s mindinkább
elhül a jótékonyság e szép módja iránt, melyet aztán majd a
legnagyobb szükség esetében sem lehet sikerrel igénybe venni.

Mindezt rég el kellett volna mondani a lapoknak s illő
kimélettel, de nagy erélylyel elvvé emelni, hogy minden jótékony
cél cége alatt megindult vállalat tartozik cégének áldozni egész
tiszta jövedelmét. Azonban a lapok ezt mindig elmulasztották. Ezért
természetes volt, hogy a divatnak nemcsak gróf Bethlen Miklós, Tóth
Kálmán és Dobsa urak hódoltak folytatva naptárukat, hanem jónak
látta Szigeti úr is új szinházi naptárt inditani meg, a
nyugdíjintézeti választmány pártfogása mellett a tiszta
jövedelemnek felét igérve. Végre a Magyar Sajtó-ban
felszólalt valaki Szathmárból, azon helyes elvet fejtegetve, hogy a
Szinházi Naptár-nak egész jövedelme legyen a
nyugdijintézeté, mert különben a cég csak üres hang, s az
előfizetők célja nem lesz elérve. Mindenki azt várta, hogy a
Magyar Sajtó pártolni fogja e helyes elvet s mind a két
naptár szerkesztőit felhivja az egész tiszta jövedelem 
odaajánlására. A Magyar Sajtó mást tett: csak Szigeti úr
naptára mellett izgatott s gróf Bethlen Miklós, Dobsa Lajos és Tóth
Kálmán urakat felhivta naptáruk megszüntetésére. E logikátlanságot
élesen lobbantá szemére a Hölgyfutár, de az irodalmi polémia
határai közt. Erre a Magyar Sajtó, vagy a mint később
kiderült, Török János úr egy sokkép rágalmazó cikkel felelt, mit
aztán a Hölgyfutár oly módon viszonzott, mely csak azok
előtt menthető, kik ismerik a magán-körülményeket s tudják, hogy a
Hölgyfutár e lépésre kényszerülve volt. Török János úr
folytatta rágalmait s csak akkor hallgatott el, midőn Dobsa Lajos
és Tóth Kálmán urak több igen méltánylandó ok miatt megszüntették
naptárukat s előfizetőiket Szigeti úrnak küldötték.

Ime röviden az egész polémia, mely nem szül hasznot, csak
botrányt. Pedig az elvkérdést ki kell vivnunk mind az irodalom,
mind a közönség iránti tekintetekből. Ez elv sokkal természetesb,
jogosabb, mintsem a mondottakon kivül még bővebb fejtegetésre is
szorulna. Ezért bátor vagyok felszólitani lapjaink szerkesztőit,
hogy támadjanak meg minden jótékony cél cége alatt megindult
vállalatot, mely nem egész tiszta jövedelmet ajánl jótékony célra s
ezt kezdjék a Szigeti úr vállalanát, hol különben is holmi
koczkáztatásról legkevésbbé lehet szó. Felszólítom továbbá
 irótársaimat is, hogy
közremunkálásukkal oly vállalatot ne támogassanak, mely nem hódol
ez elvnek s így a Szigeti úrét sem mindaddig, mig a
nyugdijintézetnek csak bizonyos részt igér, részemről nem
támogatom, mivel ugyan a vállalat keveset vagy épen semmit sem
veszt, de az elv nyer valamit, talán egy két hivet az irók közül s
erkölcsi súlyt a közönség részéről. 


II.



A Magyar Sajtó 83-ik számának nyiltterében a Szinházi
naptár ügyében írt czikkemre egy hosszú czikk jelent meg Török
János úrtól, melyet nem hagyhatok egészen szó nélkül.

A czikk nagyrészt felszólalásom indokát gyanúsítja. Ez indok
szerinte nem egyéb, mint moralis alakba burkolt bosszú, melyre
magamat láthatlan rugók által ingereltetém. A ki elfogulatlanul
olvasta czikkemet, észrevehette, hogy elv mellett és visszaélések
ellen küzdöttem, a személyek közt nem téve különbséget. Nekem
Szigeti úr ez ügyben épen annyi volt, mint Tóth Kálmán és Dobsa
Lajos urak, már csak azért is, mert mindegyikre egykép alkalmaztam
azt a helyesnek ismert elvet, tudniillik, hogy minden jótékonysági
czég alatt megindult vállalat tartozik czégének áldozni egész
tiszta jövedelmét. Minden czikkből csak annyit szabad kiolvasni, a
mennyi benne van s valamely tett láthatlan indokait bosszúnak
nevezni nem kevesebb, mint logika nélküli rágalom. 

Ez értelem nélküli rágalmon kivül van még Török úr czikkében egy
pár fenyegetőzés, melynek eredményét nyugodtan várom s egy csoport
ferdítés, melyekre nézve czikkemre utalom az olvasót.

A dolog érdemébe, a felállított elv megvitatásába nem
bocsátkozik Török úr. Most is csak azt ismétli, a mit már többször
elmondott. Újra elmondja, hogy a nyugdíjintézeti választmány nem
ereszkedhetik vállalkozási kisérletekbe, hogy Szigeti úr a maga
koczkázatára adja ki a naptárt s minthogy veszthet, tehát illő
nyernie is s több effélét. A választmány ellen senki sem beszél. A
választmány igen helyesen teszi, hogy nem ereszkedik vállalkozási
kisérletekbe; valamint azt is helyesen tette, hogy nem a Tóth
Kálmán és Dobsa Lajos urak vállalatát ajánlá a közönség
pártfogásába, hanem Szigeti úrét, mint olyant, mely amazoknál
többet, fele jövedelmet igér. Azonban ez semmit sem bizonyít a
mellett, hogy vajon Szigeti úr helyesen tesz akkor, midőn
félkegyelmű czéget használ s így a méltányos díjon kivül, mely már
magába is ellensúlyozza azt a sokszor emlegetett koczkázatot, még
nyereségre is számít. A koczkázat kikerülhetlen mind a közönség,
mind a szerkesztő részéről, az egész tiszta jövedelem odaigérése
esetében épen úgy, mintha csak bizonyos részt igérünk. Ez a dolog
természetében fekszik, min egyikünk  sem segíthet. De azon nem
csak segíthetünk, de tartozunk is segíteni, hogy a jótékony czél
varázsát ne gyöngítse az üzérkedés jogos gyanúja, s az irodalom ne
legyen kitéve megaláztatásoknak. Csak másfél év óta kezdenek
divatozni irodalmunkban e félkegyelmű jótékonysági czégek. Ezelőtt
mindenki cynismusnak tartotta volna ilyesmivel előállani, kivétel
nélkül mindenki egész tiszta jövedelmet ajánlott, például br.
Eötvös, Császár Vahot és mások. Ez elvkérdés, itt személyes
tekintetek nem határozhatnak. Épen azért újra felszólítom a
szerkesztőket és irótársaimat az elv kivivására. A sikeretlenség
nem a mi hibánk lesz, de ha meg nem bélyegezzük e botrányos
visszaélést, kötelességet mulasztunk. 


III.



A Magyar Sajtó 84 és 85-ik számaiban újra czikkek
jelentek meg a Szinházi Naptár ügyében. E czikkek jelleme is
ugyanaz, mi az eddigieké volt: egy kis cynismus, jó adag korlátolt
felfogás s némi ferdítés. Csak a rágalom hiányzik belölük, mi
mindenesetre érdem, s miért a nem mindig felelős szerkesztő
köszönetet érdemel.

Egyik czikk a szerkesztő tollából foly s korlátoltabb felfogású
mindeniknél. A szerkesztő jó tanácsot ad a nyugdíjintézeti
választmánynak s ezt lapja változatlan elvének nevezi. Szerinte a
választmány még ez évben intézkedni tartozik és akép, hogy az egész
vállalatot vegye át saját koczkájára valamely nyomdatulajdonos, a
szerkesztő húzzon kellő dijt és procentáatiot, a tiszta jövedelem
pedig jusson minden levonás nélkül a nyugdíjintézetnek. Miért a
választmánynak beszélni és nem Szigeti úrnak? A választmány nem
használhatja e jó tanrcsot, mert olyasmit 
cselekednék, mi körén kivül esik. Az ő tiszte e tekintetben nem
lehet több, mint elfogadni és megköszönni az adományokat és
támogatni pártfogásával minden oly vállalatot, melyből az intézet
némi személyes biztosíték mellett hasznot remélhet. A többi a
vállalkozó dolga, tehát a jelen esetben Szigeti úré, ki tetszése
szerint egyezkedhetik a nyomdatulajdonossal, de ha kiadási
költségeken, szerkesztői és irói dijakon kivül még procentuatiót is
akar húzni, ismét csak nyerészkedő lesz, s megint ott vagyunk, ahol
voltunk.

Azonban a szerkesztő úr korlátolt felfogása itt meg nem
állapodik. Neki nem csak a választmány köréről nincs fogalma, hanem
a journalistika természetét sem ismeri. Ugyanis czikke végén oda
nyilatkozik, hogy kész megelégedni a dolog mostani rendével s így
megváltoztatja változatlan elvét, ha azt a választmány nem veszi
foganatba. A hirlapok nem azért szoktak tenni valamely indítványt,
melynek helyessége és kivihetőségéről meg vannak győződve, hogy
aztán lemondjanak róla csak azért, mert az illetőknek nem tetszik.
Ily körülmény még erélyesebb küzdelmet tesz kötelességökké. Az úgy
van a világon mindenütt s e nélkül elvesztené a journalistika egyik
létezési jogát. Ma egyet, holnap mást beszélni, s mások szeszélye
vagy önérdekének áldozni föl a meggyőződést, lehet korlátolt
felfogás,  de mindenesetre a legnagyobb
journalistikai bűn.

Szigeti úr korlátolt felfogásán már kevésbbé csodálkozom. Ő
szinész s csak szerepeit tartoznék tudni. Azért nem vehetem rossz
néven tőle, hogy hivatlan és illetéktelen erőszakoskodásnak nevezte
felszólalásomat, de tartozom neki megmagyarázni, amit nem tud s
minek megértésére még csak gondolkozás sem szükséges. Arra, hogy
valaki hirlapi czikket vagy könyvet merjen irni, nem kell sem
oklevél, sem kinevezés, még csak pártfogói ajánlat sem. Ide
mindenki hivatalos, itt mindenki illetékes s bele szabad szólnia
bármily ügybe. Egészen más kérdés: okosan szól-e valaki? Hanem
Szigeti úr nem ez értelemben nevez engem hivatlan és illetéktelen
erőszakoskodónak. Ő úgy látszik, épen úgy tagadja felszólalási
jogomat, mint kicsinyli egyéniségemet. Ily fontos ügybe csak nagy
érdemű és megpróbált jellemű egyén avatkozhatik, szóval: aki
szereti a félkegyelmű czégeket. Más felől azt hiszi, hogy
felszolalásommal olyasmit követtem el, mi rablás. Megtámadtam
tulajdonjogát, néhány képzelt száz forintot akartam kivenni
zsebéből s tenni nem ugyan a magaméba, hanem a nyugdíjintézet
pénztárába. Mindegy. Az erőszak erőszaknak marad akár magunk, akár
más számára rablunk. Börtönt érdemelnék s kegyelemben részesülök.
Szigeti  úr megkegyelmez nekem mint Rómának,
midőn Attila szerepét játssza. Megelégszik egyszerű óvással,
melyben kijelenti, hogy erőszaknak nem enged s törvényes és
határozott jogáról nem mond le.

Mi az a törvényes és határozott jog? Szigeti úr azt is megmondja
egy másik, a közönséghez intézett czikkében. E czikk egyébiránt nem
annyira jogi okadatolás, mint történeti elbeszélés. Megtudjuk
belőle mindazt, amit már mások is elmondottak, mit mindnyájan
tudunk. A választmány nem adhat ki naptárt, mert az intézet pénzét,
mint alapítványi tőkét, nem szabad bárminemű üzletbe fektetnie. Ezt
tudta a választmány, azért nem lett kiadó, tudta Szigeti úr s ezért
lépett elő azon ajánlattal, hogy saját rovására és felelősségére ad
ki naptárt s a tiszta jövedelem felében a nyugdíjintézetet
részelteti. A választmány elismeréssel fogadta az ajánlatot s
minden kitelhető módon pártfogolni igérte. Ennek következtében áll
a programmon az intézeti elnök és szinházi igazgató pártfogói
ajánlata. Igy nyert a vállalat «Nemzeti Szinházi nyugdijintézeti»
jelleget. Ezért nem tarthat a választmány igényt a tiszta
jövedelemhez, ezért illeti Szigeti urat törvényesen és határozott
joggal a felerész. Mindez egy betüig igaz és senki sem kételkedett
benne. Senki sem mondá, hogy a választmány nem fogadta el Szigeti
 úr ajánlatát vagy hogy helytelenül
cselekedett. Én s e lapok szerkesztője csak magát az ajánlatot
róttuk meg, mint irodalmi cynismust.

Senki sem vitatta, hogy a választmány egész jövedelemhez tart
igényt és Szigeti úr fele résznél többet tartozik beszolgáltatni.
Mi csak azt vitattuk, hogy az ily eljárás nyerészkedés, mely nem
fér össze a jótékonysági czéggel, elidegeniti a közönséget, árt az
irodalom erkölcsi tekintélyének, ezért az irók részéről nem
támogatni, hanem megbélyegezni való. Szigeti úr mindezt mellőzi.
Pedig erről vártam hosszú, szép beszédet, illően hangsúlyozva.
Mennyire meglehetett volna bizonyítani ez eljárás tiszteletre
méltóságát. Mily könnyü védeni egy irót, ki philanthrop akar lenni,
az emberiség ügyében intéz felhivást a közönséghez s a munkadíjon
kivül még nyereséget is kiván! Mily dicsérendő egy színész, ki
elaggott pályatársai érdekében lép föl, s a maga érdekét a túlon
túl egész a nyereségig szeme előtt tartja! Ily szónoklatot vártam
Szigeti úrtól. Csak ekkor végezhette volna be czikkét méltón ama
büszke felkiáltással: Ennek folytán vállalatomat a közönség kegyes
pártfogásába felemelt homlokkal ajánlom.

Fényes úr czikkére is csak ilyesmit felelhetek. Ő is mellőzi az
eljárás erkölcsi oldalát, melyre én fősúlyt helyeztem. Ő is pusztán
 mellékeszmékkel bajlódik, csak hogy más
oldalról. Először is azon botránkozik meg, hogy még soha föl nem
talált elvet állítok föl, t. i. minden jótékonysági czég alatt
megindult vállalat tartozik czégének áldozni egész tiszta
jövedelmét. Fényes úr, ki sok féle tudományt mível tudhatná, hogy
vannak dolgok, melyeket nem szükség feltalálni és hirdetni, mert
léteznek, szemünk előtt és szivünkben. Irodalmunkban a közelebbi
időkig hallatlan volt a félkegyelmű jótékonysági czég, mert az írók
cynismusnak tartották volna. Ezért nem volt szükség hirdetni az
elvet, most szükség, mivel találkoznak írók, kik az ellenkezőt
felemelt homlokkal hirdetik. Szigeti úr az elv czáfolatában sem
szerencsésebb, nem csak azért, mert oly alapföltételeket czáfol,
melyekből teljesen nem indultam ki. Épen nem mondám, hogy a
jótékonysági czég alatt megindult vállalatoknál a vállalkozó
koczkáztatásáról és veszteségéről szó sem lehet.

Közönség, szerkesztő egykép koczkáztat az egész tiszta jövedelem
átengedése esetében épen úgy, mintha csak bizonyos rész van igérve.
Ezen nem lehet segíteni, ez a dolog természetében fekszik.
Legfeljebb Szigeti úr koczkáztat kevesebbet másoknál, minthogy a
nyugdíjintézet iránti részvét élénk és általános. Mindez ki van
fejezve czikkeimben. Én csak azt állítám, hogy jótékonysági czég
alatt nyerészkedni,  árt az irodalom erkölcsi tekintélyének
s a jótékony czélnak sincs hasznára. Ezt most állítom, ha még
egyszer oly fájón hat is Fényes úr érzékeny szivére. Azt sem
mondám, hogy valamely irodalmi vállalat sikerére elég a jótékony
czég s a szerkesztő anyagi és szellemi munkásságának nincs reá
befolyása. Annyira van, hogy érte méltányos díjt érdemel, mi
mindenesetre oly valami, mit a legjelesb szerkesztők és írók is
megköszönhetnek s mi megérdemli a koczkáztatást is. Csak a nyereség
erkölcsi jogát tagadtam s ezt tagadom most is, mert ha valamely
ügyért az emberek philanthropiáját vesszük igénybe, magunk sem
lehetünk szatócsok vagy uzsorások.

Fényes úr czikkének többi része nem érdemel figyelmet. Meghagyom
azon hitében, hogy a félkegyelmű jótékonysági cégek előmozdítják a
jótékonysági ügyet, nem idegenítik el a közönséget. Hadd támogasson
ő minden ily vállalatot s higyje azt hazafiui kötelességnek. Azt
sem magyarázom meg, hogy ha valaki ártott a nyugdíjintézetnek, az
egyedül Szigeti úr és jóakarói, kimélem mély philanthropiai
fájdalmát is, melyet neki felszólalásom okozott. Csak sajnálatomat
fejezem ki azon, hogy találkoznak írók, kik ez eljárásban nem
látják azt, mit látniok kellene, az irodalom erkölcsi tekintélyének
aláztatását  és szépirodalmi és néplapjaink annyirai
gnorálják az egész dolgot, mintha még annyiban sem tartoznék
reájok, mint mondani valójukban elménczséget gyártani a beküldött
kéziratokra. 


A NEMZETI SZINHÁZ ÉS DRÁMAIRODALMUNK.



Ezelőtt harmincz évvel írta Kölcsey azt az el nem mondott híres
beszédét, mely kihatott később az egész országra. E percz óta a
szinész büszkébben merte magát a nemzeti nyelv és míveltség
apostolának nevezni, mert a haza egyik első rangú írója mondá a
szinházról: «Itt leszen nyelvünk egyik bátorságos révpartja; itt
leszen a haza, hol mostani számkivetése után megnyugszik; itt
leszen a tűzpont, melyből valahára teljes erejében lobbanhat ki,
hogy a maga bámulást érdemlő tulajdonainak tartozott rangját a
többi európai nyelvek mellett elfoglalja». A megyékben inkább
kezdék hinni, hogy a nemzeti szinház csakugyan oly közügy, mely
figyelmet érdemel, mert egy hires író, egy komoly és önmérséklő
férfiú, a szenvedély hangján írta a részvétlenekhez: «Ez-e az a
hazafiúság, melyre Pestvármegyének rendei számot tartottak, mikor
elvégezték, hogy minket is meghívjanak-e  szép
szándék elősegélésére? Ez-e a buzgóság, melyet tőlünk a nemzeti
nyelvnek közügye vár? Ez-e az a fennérzés, melylyel magunkat
magyaroknak nevezni büszkélkedünk?» A szigorú erkölcsbirák és a
léha képmutatók, kik megtanulták Rousseauból, hogy a színház
erkölcsi romlást okoz, nem mertek többé szólani, mert egy
feddhetlen jellem fakadt e szemrehányásokra: «Ront a játékszin!
Miért mégis az idegentől vissza nem irtózni? Oh jól értem én, hogy
mi az úgynevezett romlás eszközei nélkül el nem lehetünk. Mi
szeretünk romlani, mi akarunk romlani, de romlásunkon is idegen
színt akarunk láttatni.» Az áldozni habozóknak – akarva nem akarva
– meg kellett nyitni erszényöket, mert egy ritkán gunyos ajak
kifogyhatlan gúnynyal kérdé tőlök: «A haza kiván nem vért, nem
határtalan feláldozást, csak bővségünkből kiván valamit, csak
felesleg valónknak egy részét kivánja, s mi, kik a vendégfogadás
törvényeit gyakran érdemetlenek iránt is nem minden vesztegetés
nélkül gyakoroljuk; mi, kik bizonyos alkalmakkal csillogás által
kiismerszeni annyira szeretünk, hogy a kimélést alacsonyságnak
fognók tekinteni: mi vonjuk-e be markainkat a nemzetiség közoltára
előtt, mi ne tartsuk-e alacsonyságnak a kislelkű kimélést?» Az
ellenmondás elnémult, vagy lelkesedéssé vált, mert a felindulásban
kifáradt szónok e megbélyegző  fordulattal végezte
szónoklat formájába öntött czikkét: «Ha van köztünk, ki a
gyalázatos nevét hordozni nem irtózik, keljen fel és czáfoljon
meg.» Ez elébb csak kéziratban keringő, később nyomtatásban is
megjelent czikk mindenütt újabb és erősebb lendületet adott a
részvétnek; néhány év mulva már emelkedtek a Nemzeti Szinház falai;
nem sokára országgyűlésen is szőnyegre került az ügy s a Felség
hozzájárultával megajánltatott a dotatio.

Miért újítni meg e napok emlékét, miért hivatkozni e czikkre?
Talán a közönyt és részvétlenséget kell újra ostromolni? Oh nem.
Hála Istennek, ezen túl vagyunk! A mit akkor Kölcsey csak néhányad
magával érzett, most mindnyájan érezzük, s bár szinházunk még most
sincs annyira biztosítva, a mennyire körülményeink közt is
lehetséges, a hiány pótlása bizonyosan nem a részvétlenségen fog
mulni. Azonban Kölcsey nem csak izgatott, ortromolt, lelkesített –
hanem hitt, remélt és álmodozott is. Előtte oly szinház lebegett,
melynek jelleme nem csak a falakra festett országos czímer, hanem
egyszersmind az az önérzés, melylyel belép küszöbén a közönség; az
a lelkesedés, mely felülemeli az önbecsérző szinészt a mindennapi
élet körén; az a nemes hazafiúság, mely által a költő tulajdon
érzéseit a nemzetéivel olvasztja össze. Ő hitte, hogy a szinház a
közönséget, a közönség a  szinházat kölcsönösen fogják
nemesíteni; remélt szinészetünk és drámánk jövőjében; szinészekről
álmodozott, kik többé nem az idegen ízlés rabszolgái; költőkről,
kik új pályát törve, saját életünk multját és jelenét varázsolják
elénk halhatlan új műveikben.

Az óta sok év tölt el; Kölcsey rég a sírban nyugszik; de szent
fájdalma s hő lelkesedése folyvást él közöttünk; s most, e harmadik
évtized fordulásán, mintegy számot kérve kérdi tőlünk: Vajon
beteltek-e azok a szép remények, melylyekben oly mélyen hittünk;
vajon haladunk-e azon eszmény felé, melyről oly jól esett
álmodoznunk? Kérdések, melyekre felindul a szív, s az ajk nem
mondhat határozottan se igent, se nemet. Mégis e néma felindulásban
több van, a mi vigasztal, mint a mi fáj. Nincs okunk pirulni a
multért, mert fontos eredményeket vívtunk ki; reménynyel
tekinthetünk a jővőbe, mert elégületlenek vagyunk a jelennel, s nem
hiszünk abban a hazug dicsőségben, melyet az együgyű jóakarat, vagy
az önmagának hizelgő hiúság igyekszik ránk vitatni. Ez
elégületlenséget öntudatra emelni és eszmékre vive vissza
gyümölcsözővé tenni: oly feladat, mely megérdemli a fáradságot.
Kölcsey szelleme hív, int és biztat. Az ő álmait kell hüvelyeznünk,
az ő reményeit táplálnunk, az ő hitében erősödnünk. Tovább kell
fűznünk az eszmék lánczolatát is, ott, a hol ő elejté. Akkor a
szinház  anyagi érdekeiről kellett gondoskodni,
most leginkább a szellemiek igénylik részvétünket; akkor arról volt
szó, legyen-e szinházunk, most azért kell küzdenünk, hogy kitűzött
czélja felé haladjon; akkor szónoklatra és pártfogásra volt
szükség, most elmélkedésre és kritikára, s ez utóbbi nem tehet
jobbat, mintha összehasonlítván a multat és jelent, saját
viszonyaink szempontjából vizsgálja bajainkat, s ez úgyszólva
történeti alapon izgat azon eszmék mellett, melyekben a jővő
küzdelme s talán dicsősége is rejlik.

Minő különbség régi s mostani szinészeink állása közt! Kölcsey
élénken festi a nyomort és megvetést, mely a legjelesebbnek is
egyetlen jutalma volt. Kötéltánczosokként barangoltak
városról-városra többször ébresztve szánalmat, mint fogékonyságot a
művészet iránt. Az utasok jól ismerték őket; tudták, kiket visznek
azok a megterhelt és mégis könnyű kocsik, melyekről festett vásznak
és aranyozott papirdarabok csüggenek alá s tetejében télen is nyári
ruhában fütyörész néhány beesett arczú úr és didereg egy pár
fátyolos ifjasszony. A városok vendégfogadósai hónapok múlva is
emlékeztek reájok a sok fúrás-faragásról, melylyel megrongálták a
nagy teremet s a hosszú árjegyzékekről, melyeket nem tudtak
kifizetni. A fővárosban nem hogy szinházépületjök lett volna, de
még a fölléphetési engedélyért  is perelniök kellett.
Többször kisérelték meg hol Pestre, hol Budára telepedni és
sikertelen küzdelmek után mindannyiszor kénytelenek voltak újra
nyakukba venni a vidéket. Aristocratiánk ezereket pazarolt idegen
művészekre s alig találkozott egy Wesselényi, Ráday és Vida, kik a
hazaiakat vegyék pártfogás alá. A megyék ugyan tettek értök
valamit, de a pillanatnyi segély csak alamizsna volt. A míveltebb
körök szégyelték vagy megvetették őket, az alsóbbakban csekély volt
a fogékonyság. Nem a szellemi szükség töltötte meg olykor a
szinházat, hanem a kiváncsiság. A vagyonosabb nemesség
külföldieskedése s a magyar polgári elem fejletlensége lehetetlenné
tette az állandó közönség megalakulását. A jó polgárok csak bámulni
tudtak, a büszke nemesek csak gúnyolódni szerettek. A magyar nem
művésznek való, mondák az idegen míveltségű ifjú urak; az ó-divatú
öregek pedig, kik délelőtt a haza ügyét védtek a megyegyűlésen,
megbotránkozva szemlélték este az előfüggönyt, melyre nagy betükkel
volt felírva: éljen a nemzet, s mosolyogva mormolták fogaik közt: a
nemzet megél, csak ti tudjatok megélni. Valóban kevesen voltak, kik
a szinészet hatását a nemzeti míveltség fejlesztésére fel tudták
volna fogni. Valóban a szinészek nem tehettek okosabbat, mintha
megélni igyekeztek. El is követtek ezért mindent. Nem kimélték
 a görögtüzet s a czifrábbnál czifrább
tableaukat. Oly műveket férczeltek össze, oly czímeket gondoltak
ki, hogy csodájában is begyült a közönség. A kit aztán bekaphattak,
igyekeztek megtartani s kedvéért akár bajazzókká váltak. Nemcsak
művészetöket, hanem magokat is készek voltak lealacsonyítani.
Jutalomjátékaik alkalmával személyesen hordozták szét a színlapot s
ültek ki a pénztárhoz, megköszönni a nagylelkű közönség filléreit.
Se vásár, se főispáni beigtatás, sőt nagyobbszerű névnap se
eshetett meg nélkülök. Sátort ütöttek az állatmutatók bódéi mellett
s együtt hízelegtek a muzsikus czigánynyal. S ha mégsem volt miből
fizetni az adósságot, ha kifogytak az utolsóelőtti és
legeslegutolsó előadásokból is, megáldták a jó nagyságos úrfit vagy
urat, ki valamelyik színésznő szép szemeiért segélyt nyujtott
számukra, vagy jószágára vitette ki őket korhely pajtásokul.
Szóval, néhány szerencsésebb évet kivéve, a régibb szinész alig
volt egyéb, mint most iparlovag vagy bohócz, majd koldus vagy
élősködő.

Ily körülmények sokat árthatnak, de még magokban nem
akadályozzák a művészet lassú és biztos fejlését. Kevés
különbséggel így volt az eleinte Angol-, Franczia- és Németországon
is. Az anyagi jóllét és külső dísz a művészetek haladásában ritkán
ok, a legtöbbször következmény.  Fődolog némi hagyományos
hajlam, fogékonyság és érdekeltség. Ennek hiánya akadályozta
leginkább szinészetünk fejlését.

Másutt a színészet vallásos és nemzeti szokások földjén
csirázott. A mysteriumok és utczai tréfák, a leendő tragédia és
komédia elemei mindig kedvencz mulatságai voltak a népnek, s így a
szinháznak később mintegy szükséggé kelle válnia. Nálunk a
mysteriumok nagyon szűk körben divatoztak, s az utczai bohóczok
idegenekből teltek ki. Történetíróink emlékeznek ugyan kóbor
szinészekről, két vagy három drámai költeményünk nyomtatásban is
fenmaradt, de mindent összevetve, legrégibb szinészetünk vagy
majdnem egészen idegen volt, vagy nem a népszellem önkéntelen és
tartós nyilatkozata.

Ezért a mult század vége felé, midőn néhány buzgó hazafi
felszólalt a magyar szinészet mellett, nem a meglevő elemek
ápolásáról és nemesítéséről volt szó, hanem egy mezőben új és
idegen valami átültetéséről. A szinház nem belső szükségkép
nyilatkozott, hanem mint abstractio s a nemzeti visszahatás egyik
mesterséges eszköze. A szinpad magyar lőn, de a szellem idegen
maradt; a német szinészet halvány másolata nem elégíthette ki az
elnémetesedett mívelteket, a nép pedig érzéketlenül nézte és
hallgatta, a mit se érteni, se érezni nem birt. A szinész maga sem
tudta,  mit csináljon. Hiányzott az alap, a
melyre építsen, a hatás, mely lelkesítse. Nem csoda, hogy a nagy
hévvel felkarolt ügy, a visszahatás gyöngültével, csak tengődni
tudott. Nem csoda, hogy szinészeink hiában küzdöttek a
lehetetlenséggel s a legtehetségesebbek ereje is megtört. Nemzeti
szinészet nemzeti drámai költészet nélkül nem állhat elő; a
hagyományos nemzeti szellem képző erejét még a lángész sem
pótolhatja; s a szinész, mint a haldokló viador, örömest hordozza
sebeit, ha gyönyörittas közönség taposlja meg. Ezt nélkülözvén
szinészetünk mindent nélkülözött, s arra volt kárhoztatva, hogy jól
rosszul önmaga alkossa meg saját elemeit.

Most máskép van minden. Hatvan év nehéz küzdelme közönséget
teremtett. A fölébredt közszellem s a fejlődő irodalom,
szinészetünk e hű szövetségesei, felizgatták a fogékonyságot. Az
állandó és dotált szinház létrejöttével egész új korszak derült
föl. A vándorok menhelyre találtak, hol tisztesség és közbecsülés
váltotta föl a nyomort és megvetést, pálya nyilt a művészi
törekvéseknek és táplálékot nyert a becsvágy. Az ifjú és emelkedő
magyar főváros s a már önbizalommal küzdő nemzeti szinészet egymást
gyámolíták. Segítségül jöttek a költők és kritikusok is. Elmélet és
gyakorlat a nemzeti drámai költészet megalapításán fáradoztak.
Némely, ha nem is épen  becses, de folyvást törekvő drámai
kisérlet egy kis magyar életet varázsolt a szinpadra. Ez
szinészetünknek némi nemzeti színt adott s közelebb hozva az
élethez, a hatás eszközeivel ruházta fel. A közönség növekedett
részint érdekeltségből, részint hazafiságból, részint divatból. Ma
már bizton elmondhatjuk, hogy oly közönségünk van, melynek
szükségévé kezd válni a szinház. Ott ül az aristocratia, s mi más
ez, mint ezelőtt hatvan, sőt csak húsz évvel is! Hűn megjelen a
középrend, mely naponként erősbödik számban, vagyonban és
míveltségben; nem hiányzik az alsóbb osztály s egész lelkéből
tapsolja meg népszinműveinket. Most nyári hónapban is annyi a
közönség, a mennyi hajdan a bőjti napokban sem volt. Most nem
hallunk gúnyt és senki sem közönyös, sőt oly jóakaratú, elnéző és
részvevő, mint a minő gúnyos, követelő és érzéketlen volt egykor. E
mellett a szinésznek megkülönböztetett állása van. Nem magánember
zsoldosa, hanem országos intézet tagja. Nem kénytelen művészetét
vagy önmagát lealacsonyítani. Díja, ha nem vetekszik is a
külföldiekével, fölmenti az élet gondjai alól. Megtiszteltetésekben
részesül s vénségére nyugdíjat várhat. Van ideje tanulni és
kipihenni magát. A főváros és a vasútak által közel hozott külföld
könnyebbé tették önmívelhetését. A társaságokban nem fogadják többé
előitélettel, s csak egyéniségétől  függ, hogy szívesen
látott vendég legyen. Ha vidékre rándul vendégszerepelni útja, egy
kis diadalmenethez hasonló. Hányszor térnek vissza koszorúkkal és
ékszerekkel, s mennyi mindent tudnak beszélni a sok ünnepélyes
lakomáról és fáklyás zenéről, melyekkel megtisztelte őket az
ifjúság! A vidék követi a fővárost s mintegy vetekszik vele.
Nevezetesebb városainkban gyökeret kezd verni a szinészet. Arad,
Szabadka, Miskolcz nem rég építettek állandó színházat s már
Debreczen és Nagyvárad hasonló mozgalmairól értesülünk. Maholnap a
vidéki színész sorsa is jobbra fordul és művészi nemesülésök
hatással lesz a fővárosi szinházra, melynek az eddiginél több módja
lesz belőlök újonczozni. Mindez tény és örvendetes haladás.
Közönségünk még soha soha sem csüggött ennyi előszeretettel a
szinészeten; érdekeltsége viszonyainkhoz képest oly nagy, mely a
nem mindennapi becsvágy törekvéseit is megérdemli.

Mégis honnan az, hogy az ifjú színészi nemzedék nem jogosít
annyi reményre, mennyit a régi valósított? Mégis mi az oka, hogy a
míg azelőtt harmincz évvel a nyomor és hányódás közepett a jeles és
törekvő tehetségek egész csoportja állott elő, kik később a pesti
szinpad díszeivé fejlettek, most a kedvezőbb körülmények közt, ha
nem hiányzik is egy pár új tehetség, csekélyebb a törekvés és
aránylag hanyatlást tapasztalunk? 

Tagadhatatlan, hogy sokat háríthatni az időre. Akkor még minden
előttünk állott; megifjúltunk és lelkesülésünkben visszanyerni
hittük, a mit elvesztettünk s kiküzdeni, a mit nem bírtunk. Ez a
szellem teremtő erővel hatott mindenüvé; a fejlődő politikai,
irodalmi és társas élet magával ragadta a szinészetet, mely aztán
önmegalapításával igyekezett folytatni a mult század kezdeményét. A
szinésznek hazafiui becsvágya támadt, mely táplálta a művészit.
Kiérdemelni a nemzet figyelmét, részt venni az újjászületés nagy
munkájában, oly gondolat volt, mely a nyomorban is emelte a lelket
s a hányódás közepett is megtermékenyíti a munkásságot. Nem
ugyanezt hirdette-e Kölcsey el nem mondott, de mindenütt olvasott
beszédében s mást fejezett-e ki Vörösmarty Árpád
ébredésé-ben? Íme a szónok, költő és vándorszinész hogyan
találkoznak egymással a küldetési hit és lelkesült önbizalom e
napjaiban.

Most sok van a hátunk megett; kimerültség és csalódás nyomják a
kedélyt. Kétkedni tanultunk és hidegebbek vagyunk. Mélán tekintünk
a multba s mintha félnénk a jővőtől, meg-megrendül önbizalmunk.
Érezzük, hogy az időben sok a bomlasztó, s kevés az alakító erő.
Azonban mindez nem fásultság, se tehetlenség. Eltűnt előlünk sok
bolygó fény, melyeket csillagoknak hittünk, de sarkcsillagunk
 a homályon is átrezg hozzánk. Szívünk
nem égett ki, s ha mélyen sebzett is, van erőnk önismeretre
törekedve tájékozni magunkat s igyekezvén megtartani, a mink volt,
a további fejlődhetés útját egyengetni.

Társadalmunk s az irodalom ez erősbülő hangulatából többet
meríthetne színészetünk; inkább érezhetné napjaink önmegtagadó
hazafiasságát, mely a legnagyobb erőfeszítést kivánja. A mai
szinésznek nincs annyi hazafiúi becsszomja, mint a mennyi a réginek
volt. Talán többet és jobban tud beszélni róla, de bizonyosan nem
érzi oly mélyen; inkább tudja fontosságát, mint teljesíti
kötelességeit, s éber gondok helyett csalálmokba ringatja magát.
Régen élénk volt a hiány és elmaradottság érzete s épen azért
folytonos fejlődést vagy legalább küzdést tapasztaltunk; most nagy
az önámítás és fenhéjázás s épen azért hanyatlást vagy tespedést
látunk; régen a közönség kissé emelkedő hazafias részvéte ösztönül
szolgált s kölcsön kép fogadtatott el, mely után kamat jár; most
adóvá kezd alászállani, mely követeltetik; a régi szinész rongyai
közt is büszke volt arra, hogy magyarnak született, most találkozik
olyan is, a ki csekélyli a magyar dicsőséget. S ezt nemcsak a
kosmopolita énekes és énekesnő teszi, hanem némely drámai szinész
is. Nem rég egyik fiatal szinészünk külföldi szinpadon kisérte
szerencsét s most  már egyik legjelesb és legtörekvőbb
szinésznőnkről rebesgetik ugyanazt. Amaz lehet kivételes
különczség, ez puszta hír, de mégis oly valami, mely már csak azért
is, mert vita és pletyka tárgya lehet, figyelmet érdemel.

Másutt a hazafiasság csak emeli és nemesíti a művészi
becsvágyat, nálunk majdnem egyedül szüli és táplálja. Ha a magyar
tudós, író és művész azon beteges ábránddal kezd tépelődni, hogy
miért nem született oly hazában, hol egy félvilágra hathatna
dicsőségével; ha nem merít önfeláldozást a rokon és ellenszenv
összeolvadt szenvedélyéből, mely nálunk annyi mindent pótol s
melyet semmi sem pótolhat; ha pénzvágy miatt vagy hiúságból feledni
kezdi, hogy neki a honnak, a honért és a honnal kell élnie: a
legtragikomikusabb önmeghasonlás fog bekövetkezni s irodalmunk és
művészetünk elveszti súlypontját.

Hála Istennek, még távolról sem közeledünk ez örvény felé. Se
vádra, se félelemre nincs elég okunk. Szinészeink csak panaszolnak,
affectálnak és szeretnek szerepet játszani a szinpadon kivül is.
Mióta inkább ismerik a külföldet s magasabb eszményök van a szinész
állásáról, mióta köztünk világhírű művészek fordultak meg, mióta
nemzeti viszonyaink, vágyaink és reményeink mérsékeltségét
parancsolják, megszokták a sóhajt és panaszt. Irígylik az énekes
sorsát, a kinek az egész világ  nyitva van; búsulnak,
hogy csak egyetlen nagyobbszerű szinházunk levén, nincs hova
menniök; nem fenyegetőzhetnek, ha összetűzve az igazgatósággal,
díjaikat akarják fölemelni, vagy szeszélyeik érvényét kivívni;
kérkednek, hogyha így meg így volna, mily óriási művészek tudnának
lenni, a míg most vagy nem lehet, vagy nincs miért megerőltetni
magokat.

Hiú álmadozás, üres fecsegés, melynek alig volna fontossága, ha
nem koptatná az erélyt s nem szülne bizonyos fásult hangulatot! Hol
az a hazafias büszkeség, mely az önérzetben is talált jutalmat, az
a törhetlen elszántság, mely a részvétlenséggel is meg tudott
küzdeni, az a lelkesült igyekezet, mely részben a tehetséget is
pótolja? Tünedezni kezd lassan és öntudatlanul. Gyöngülvén a hazafi
becsvágy, gyöngült a művészi is, s ez utóbbi annyival inkább, mert
a közönség részéről kevés táplálékot nyer. Közönségünk részvékeny,
hazafias, de talán épen azért nem akarván büntetni, jutalmazni sem
tud emelőn és termékenyítve. Tapsai és koszorú elámítják a hiut,
elkeserítik a becsvágyót s akadályozzák mindkettő haladását. Kevés
különbséget tevén, épen úgy jutalmazza a legjelesebbet, mint a
kevésbbé jelest. Elnézése fölbátorítja a hanyagságot, elszunyasztja
a törekvést és táplálja az önámítást. Innen foly aztán az, hogy a
szinész azt is művészetének tulajdonítja, a mi a hazafiasság
 vagy bátorítás szüleménye s a meg nem
érdemelt kapcsokra hivatkozik a legméltányosb kritika ellenében is.
Míg a hazafias részvét némi ízlési szigorral nem párosul s a
koszorú és taps oly olcsó lesz, közönség és szinész egymást fogják
rontani.

Íme szinészetünk aránylagos hanyatlásának különböző okai. De
vajon igaz-e, hogy hanyatlunk, habár csak aránylagosan is? Oly
kérdés, melyre legjobban megfelel egy kis visszapillantás a
multra.

Szinészeink ezelőtt ötven-hatvan évvel a német szinészetet
utánozták, sokkal kényszerübben is német míveltség uralkodott
költészetünkben, mint azelőtt a németek a francziát s a francziák
az olaszt. Csak kissé mívelt köreinkben a német iskola kezdte meg
diadalmas küzdelmét s a Pesten már virágzó német szinház mintegy
mintául szolgált a leendő magyarnak.

Németországon 1791 előtt a Gottsched iskolája megbukása után, a
legféktelenebb természetiességnek hódolt a színpad. Színész és
költő arra törekedett, hogy a természet hangját minél inkább s
minél erőteljesebben hallassa. Lessing úgynevezett polgári drámái;
Goethe Götz von Berlichingen-e és Schiller Haramjá-i
adták e lendületet. A vers nyűgét félre dobva s a franczia
conventionalis formák romjain büszkén emelkedett a próza és
valóság,  most a nekivadult indulatok, majd a
siránkozó ellágyulás kiséretében.

Ha a szinpad lázas hévvel igyekszik másolni az életet, nem jár
rossz úton, de még csak leendő művészet s csak a fejlődés
forrongását éli. Érezték ezt Goethe és Schiller és később czélul
tűzték ki: megbuktatni a részint általok is előidézett
természetiességet. A weimári minister és szinházigazgató, a jénai
tanár és drámaíró korlátlan hatalommal kezdik osztani
parancsolataikat.

Ha az eddigi szinpad a valóság hű utánzása volt, a leendőnek
mintegy az élet irányadójául és mintaképeül kellett szolgálni. A
természetes beszélgetés rhythmusos szavalattá vált, nem ugyan a
Gottsched idejebeli alexandrin, hanem jambusok szerint. Mozdulatok
és csoportozatok a plastika szabályaihoz alkalmazódtak. Most már a
szinésznek nem volt elég némi természetes ész és élénk kedély,
hanem finom érzékkel, nemesített érzülettel és tudományos
képzettséggel is kellett rendelkeznie. Az eddig mintául szolgált
természetet az eszményi antik váltotta föl. Ez az irány nehezen
hódított, sokfélekép módosult, de elvégre is győzött s meg volt
egyengetve az út az eszményi szinpad felé, melyhez a német
színészet, többször megkisérlett eltérések daczára is, mind a mai
napig hű maradt.

Szinészeink, kik a hazánkba telepedett német 
színészeket vették példányul, e másod kézből nyert iskola
növendékei voltak. Nem levén drámai költészetünk, német
fordításokból éltünk és szinészeink igyekeztek úgy adni
szerepeiket, a hogy azt a németektől látták. A tragédiában átvették
a rhythmusos szavalást, s minthogy verset nem szavalhattak, a
prózát szavalták úgy, keveset ügyelve a magyar hangsúlyra. Bizonyos
éneklő modor pótolta a rhythmust és mesterkélt taglejtés a
plastikát. Most gúnyosan emlegetik mindezt s nem ok nélkül.
Szigligeti méltán mondja Drámai állapotjainkról czímű
czikkében régibb szinészeinkről, hogy még «jó reggelt» sem tudtak
egymásnak mondani a szinpadon bizonyos szenvelgett páthosz
nélkül.

Azonban nem kell felednünk, hogy szegények alig tehettek mást, s
jól tették, hogy bizonyos formákhoz jól-rosszul ragaszkodtak,
miuthogy önmagokból lehetetlen volt meríteniök. Legalább küzdöttek
valamiért, fegyelmezni engedték magokat valami által, s ez elég
volt arra, hogy a művészetről: bárminő, de mégis fogalmat
nyerjenek.

E küzdés és fegyelem lassanként fejlődést idézett elő. Elég csak
Kocsit és Kántornét említenünk, kivált ez utóbbit, ki e holt
formákba annyi életet és emelkedést tudott önteni. Ő valóban a
kedvezőtlen anyagi és szellemi körülmények közt is hűbben és
méltóbban  szolgálta a tragikai múzsát, mint utána
bármelyik szinésznőnk.

Alig telt el harmincz év s már mutatkozott a visszahatás, s a
pesti szinház megnyiltával új irány kezdett lábra kapni. A már
megszólaló kritika semmit sem üldözött inkább, mint a páthoszt,
melyet álnak nevezett a nélkül, hogy a valódit megmagyarázta volna.
A nyelvészek visszakövetelték a magyar hangsúlyozást s minthogy ez
az egyszerűbb, mondhatni társalgási modorban, inkább volt
valósítható, öntudatlan ellenszenv fejlődött ki a rhythmusos
szavalat iránt, noha most már voltak jambusban írt tragédiáink is.
A néha nevetségig emelkedő mesterkélt taglejtést bizonyos
mérsékeltség váltotta föl, melyet a természetesség művészi
nyugalmának neveztek.

Lassanként meggyőződéssé vált a természetességet tartani
művészetnek. Az egymást sűrűbben követő magyar drámák, különösen
népszinművek, melyek jól-rosszul a hazai életet igyekeztek vázolni,
hozzá szoktatták a szinészt, hogy ismert a lakokat másoljon, a mit
egyénítésnek neveztek el, bár a legtöbbször alig volt több
photographirozásnál. Ez új műszó köpenye alá menekült aztán minden
különczfogás, bizarr szeszély, sőt még a félszegség és hiba is. Az
egyénit szembe állították az eszményivel nem annyira, mint külön
rendszert és iskolát, hanem mint a művészet egymást kizáró elemét.
 Igazán és igaztalanul, de mindig
egyoldalúan Shakespeare-re történt hivatkozás, kinek művei rossz
prózai fordításban többször kerültek szinpadra, míg a francia
romantikusok művei felettök nem diadalmaskodtak. Itt a
természetesség már nem ismert határt s a kirívó ellentéteket és
érzéki oldalról fölfogott szenvedélyeket könnyebb volt visszaadni,
mint Shakespeare lélektani mozzanatait. A szinészek kaptak rajta;
most már beszélhettek szavalat nélkül s egyéníthettek masquirozás
által is.

Ily gyűrűzetben hullámzott az új irány, melynek meg volt az a jó
oldala, hogy széttörte a kölcsönzött formákat, közelebb hozta a
művészetet az élethez és segítette önmagából fejleni.

Az ár folyama a tehetségek egész nemzedékét hozta magával. Többé
nemcsak egy-két jeles szinészünk volt, hanem egy egész csoport;
most már nemcsak nehány jelenést láthattunk sikerrel előadva, hanem
egész művet. Elég legyen csak Megyerit, Szentpéterit, Barthát,
Lendvayt, Egressyt, Lendvaynét és Laborfalvi Rózát említenünk.
Úgyszólva ők alapították meg színészetünket. Vezette őket, lebegett
előttük valami: ösztönszerű sejtés, mely eszmévé virradott s ezért
küzdve egy fejlődési fokot vívtak ki, mely bárminő tévedések árán
is mindíg nagy nyereség.

Ez hiányzik s az újabb nemzedékben ez  az, a
mit hanyatlásnak nevezünk. A közelebbi tíz év alatt láttunk ugyan
feltünni egy pár új jeles tehetséget, de semminemű szellemi
mozgalmat, mely új hódítással akarja gazdagítani szinészetünket s
mintegy élesztőt vessen belé. A régi nemzedék részint sírba szállt,
részint nyugalomba lépett, részint kiégett becsvágygyal halad
pályája vége felé, s az új, mely elfoglalja helyét, nem hoz magával
új ösztönt vagy eszmét s így fejlődési elemet. Bulyovszkyné jól
pótolja és sokban felülmúlja az egykori Lendvaynét, Szerdahelyi
feledtetni fogja Lászlót, Komlóssy Ida, Munkácsy Flóra, Szigeti,
Feleki, Tóth sok érdemet szereztek, de ők is, mint a többi, a régi
nyomokon járnak föl s alá, sem jobbra, sem balra, legkevésbbé
előre.

A természetiesség ösztöne, az egyénítés balfelfogása uralkodik
most is szinpadunkon, mindinkább elhasználódva s vesztve
fejlesztési erejét. Még örvendetes volna, ha e rendszert végig
vinnék s bár művészietlenül, de erőteljes féktelenséggel rajzonák
az életet és szenvedélyeit. Ezt haladásnak tarthatnók, mely talán
hamar idézne elő oly visszahatást, mely képes lehetne a megnyert
nyers anyagot feldolgozni.

De eddig nem mennek, megállapodnak azon a ponton, mely nem kiván
fáradságos figyelmet vagy nagy megerőltetést. Innen előszeretetök
 a melodrámák és könnyed vígjátékok s
közönyösségök az erős tragikum és komikum iránt. Az egyénítés és
jelzés műszavait halljuk mindennap oly büszkén és mély hittel, mint
költészetünkben a népies kifejezést. A nagy hűhó miatt
szinészeinket művészetökben legalább is a németalföldi
festész-iskola nagymestereinek hihetnők, de ha megvizsgáljuk az
elméletet s még inkább a gyakorlatot, kiderül: hogy ez egyénítés és
jelzés alatt valami olyas fogalom rejilk, mely igen hasonlít a
photographiáéhoz.

Hát nem művészet-e a photographia? Az igaz, miért ne lehetne?
Hiszen visszatükrözi az egyént a legfinomabb részletekig s még
egyetlen hajszálat sem hibáz el. Nem hizelegve senkinek, nem
eszményítve semmit, pontos és hű másolatot nyújt egész a
szolgaiságig.

De épen ez a baj, épen ezért nem művészet. A művész ecsete
kevésbbé hűn és pontosan, de igazabban, szebben s így művészien
fest. Ismerve a vonalok titkos iratát, az arczizmok rejtélyeit, a
küzdő szenvedélyek színvegyületét s azokat a kinyomatokat,
melyekben az érzések, indulatok, hajlamok, rögeszmék megjelennek, a
lelket is oda leheli, most válogatva és összpontosítva, majd
mellőzve és kiemelve. Ez az eljárás, melyet eszményítésnek
neveznek, nem sérti meg az igazságot, csak kimagyarázza; nem törli
le az egyéni jegyeket,  csak czéljaira használja föl. E nélkül
nincs a festészetben iskola, legyen az akár olasz, akár
németalföldi, s csak az eszményítés kisebb vagy nagyobb fokáról
lehet kérdés s csak akkor szabad szembe állítani az egyénit az
eszményivel, mint két külön rendszer ellenséges elveit. A
legeszményítőbb festész sem nélkülözheti az egyénítés bizonyos
fokát s a legeszményítőbb műveiben is feltalálható némi egyénítés;
mert a rideg valóság önmagával soha sincs összhangban, s ezt mindig
a belévetett eszme eszközli; mert a puszta egyéni hajhászása arra
tévedésre vezet, hogy az esetleges és anyagi erőt vesz a lényesen
és szellemin s minden eszmei jelentőség veszni indul.

A költészetben sincs máskép. A drámaíró, akár Sophokles, akár
Shakespeare tanítványa, mindig eszményit, azaz uralkodik a
természeten és szabadon alakítja a valóság által nyújtott elemeket,
azon eszme szerint, melyet ki akar fejezni. Ezért az élet töredékes
és elszórt eseményeit folytonosokká téve egészszé olvasztja össze,
a jellem és szenvedély nyilatkozatait gyúpontba szedi, s a
körvonalakat most emelve, majd arányosítva igyekszik elérni
mindennél nagyobb czélját, a költői hatást.

Idézhetné-e ezt más elő, mint emez a szellem sugárain derengő
élet megfejtve és kimagyarázva, ez ég és föld összeölelkezése, ez
új és mégis ismerős világ, melynek egyik fele 
kivülünk, a másik pedig bennünk él. E szabadság és kötelezettség
alól nem oldozhatja fel magát a szinész, kinek kötelessége
szolgálni, a költőt. Ha a költő az eszme ereje által teszi
érthetővé a valóságot a színisz nem ölheti meg az anyag által a
szellemet. Ha a költő, bár földhöz van kötve, ég felé tör: a
szinész nem rohanhat a prózaiaság mocsárába. Ha a költő a szép
formák nemesítő hatása alatt mutat föl mindent: a szinésznek nem
lehet feladata e formákat össze törni. Ha a költőt a rhythmusos
nyelv nem akadályozza, sőt elősegíti a jellem és szenvedély
festéseiben: a szinész nem állíthat ellenkezőt.

S vajon többé-kevésbbé nem ezt teszik-e színészeink? Az
eszményítés iránti érzék naponként apad, s az egyéni örve alatt a
legüresebb realismus felé közeledünk. Ez az, a mi leginkább
sülyeszt s csak az eszményítés bizonyos foka felé törekvés önthet
szinészetünkbe új életerőt s fejlesztheti az emelkedés útján. E
mellett tartozik küzdeni a kritika, ide kell törekedni
drámaíróinknak, kik elvégre is legnagyobb befolyással vannak a
szinészet fejlesztésére.

Íme, drámairodalmunkhoz értünk. Hát itt emelkedést látunk-e?
Aligha. Itten is ugyanazt tapasztaljuk, a mit szinészetünkben:
hanyatlást, mert a közelebbi tíz év alatt semminemű új szellemi
mozgalom, fejlődési elem  nem nyilatkozott. Itt is legjobban
megmagyaráz mindent egy kis visszapillantás a multra.

Ezelőtt hatvan évvel nem volt drámairodalmunk, s harmincz évig
vándoroltak szinészeink költők nélkül. Majdnem kizáróan a német
múzsa uralkodott szinpadunkon. Azon nehány eredeti műről, melyek e
korban divatoztak, inkább az irodalom történetírója tartozik
emlékezni, mint a szorosan vett æsthetikus vagy még ez sem. Simai,
Bessenyei, Boér, Verseghy, Dugonics, Szentjóbi neveit csak a
kegyelet említheti. Részint átdolgozott, részint eredeti műveik
nyom nélkül enyésztek el. A legtöbb szinművet szinész írta; magyar
ruhába öltöztetett egy-egy német lovagdrámát vagy bohózatot; ennyi
volt minden.

Az irodalom és szinpad közt hiányzott az összeköttetés. Az írók
szétszórva laktak s többnyire falun; a főváros nem volt központja
se a magyar társas életnek, se irodalmi és művészeti
törekvéseinknek. A költők magányaikban csak lyrában ömledezhettek,
s a drámai új nem, mely minden hagyományosságot nélkülözött, inkább
kiváncsiságból vonzotta őket, mint belső ösztönből. Ha mégis írtak,
épen nem tartották szemök előtt a szinpadot, melyet alig
ismerhettek. Becsvágyuknak nem volt semmi tápláléka. A kritika
mindennel inkább foglalkozott, mint drámai és szinészi ügyekkel, s
a szinész megvetett állapota,  a közönség
érdekeltségének hiánya, vagy vágyat sem ébreszthetett, vagy
lehangolt mindenkit. Szóval társadalmunk, nemzeti viszonyaink és
irodalmunk fejletlensége épen azon szellemnek nem kedvezett, mely a
drámaíró levegője.

Most minden máskép van. A német múzsa többé nem uralkodik
szinpadunkon, a bécsi bohózatokat pedig épen leszorították
népszinműveink. Bár most is elég idegen művet kell látnunk, de ezek
az összes európai irodalom jobb termékei. Műsorozatunk többé nem a
külföldi s legkevésbbé a hazai német szinpadoké, mert
közönségünkben némi önálló ízlés fejlődött ki. Nehány évtized annyi
eredeti művel gazdagítá a szinház könyvtárát, hogy válogathatunk is
bennök. Ma már oly iróink is vannak, kik kizárólag a szinpadnak
szentelik erejöket s nem megvetendő díjt húzhatnak. Alig van hónap,
melyben két-három új mű ne kerüljön színpadra. A közönség annyi
hazafias érdekeltséggel, sőt előszeretettel viseltetik irántok,
hogy néha az ízlés kivánalmait is feláldozza. A szinpad, irodalom
és közönség közt kölcsönös hatás fejlődött ki. Lapjaink
szorgalmasan foglalkoznak a szinházzal. Bár sok is a szó és
haszontalankodás, kevés a gondolat és fejtegetés, de a pesti
színház megnyilta óta mindíg voltak kritikusok, kik jelentékeny
hatást gyakoroltak a közízlésre. 

Minő haladás ez néhány évtized alatt! Ma már némi önérzettel
mondhatjuk el, hogy van drámairodalmunk, mely, ha nem vetekedik is
a nagy nemzetek legjobb termékeivel, de értéke van s ez érték nem
csak viszonyos, hanem egyszersmind általános is. Az utóbbi jóval
csekélyebb amannál, de reánk nézve ez is nagy kincs, mert benne oly
alapunk van, mely lehetővé teszi a nagyobbszerű emelkedést.

Ez alap első szegletkövét Kisfaludy Károly vetette meg.
Mindnyájan hallottunk arról a lelkesülésről, melyet műve 1819- és
1820-ban ébresztettek. Ezt az eddig hallatlan részvétet nagy
termékenység viszonozta. Az újabb időben senki sem írt több
színművet, senki sem vívott ki nagyobb tetszést nálánál.

Azonban az idő itélt fölötte s feledékenységbe sülyeszté
tragédiáit. Nem történt igazságtalanság. Valóban e művek mind
alapeszmére, mind a kidolgozásra nézve csekély becsűek.
Elvitázhatlan jótékony hatásuk nem a műbecsben, hanem abban rejlik,
hogy ő volt az első, ki szinpadunkon tisztult és szabatos nyelvet
tett otthonossá, némi sikerrel küzdött meg a rhythmussal s a hazai
tárgyak iránt, ha nem is drámai, de legalább költői érdeket tudott
gerjeszteni szónoki és lyrai hangulatai által.

Vígjátékai már sikerültebbek. Sok szerencsével járt Kotzebue
nyomain, többel, mint az  ujabbak Scribe-éin, s ha
találékonyságát nem érte utól, erkölcstelenségét és durvaságát sem
sajátította el. A magyar nemesi és népéletből vett rajzai a
legjótékonyabban hatottak. A szinész oly szerepet nyert, melynek
eredetijét is tanulmányozhatta; a közönség a hazai élet képein
gyönyörködhetett, s az írók e példa után kezdtek saját társas
életünkbe merülni. Fáy, Csató, Kovács Pál, Gaál mind e hatás
szülöttei.

Kisfaludy érdemeit csak az tudja méltányolni, a ki ismeri régibb
drámairodalmunkat. Kölcsey méltán magasztalta őt 1827-ben. Drámai
próbáink közül a komoly nemben még egy sem tünt fel, mely a
kritikusnak, mint kritikusnak figyelmét megérdemelné, a vígban
pedig egyedül Kisfaludy Károly az, kire a múzsa mosolygott. Igaz, ő
e nemben sem hagyott hátra remekeket, de igen olyanokat, melyek
felülemelkednek a középszerűségen s az úttörő szerencsés
kezdeményei.

A vele egykorú Katona leginkább a tragédia terén mozgott, s
Bánk-bán-ja, mely 1819-ben a Kisfaludy diadalai után volt
előadandó, a censura miatt nem kerülhetett szinpadra, s csak
nyomtatásban jelent meg. E mű, mely mind e mai napig a legkitünőbb
magyar tragédia s melyet egyedül állíthatunk szembe a külföld
legjobb műveivel, korában csekély méltatásban részesült, a mi
azután költőjét végkép  elnémítá. Nem ide tartozik vizsgálni e
különös tünemény okait. Elég az, hogy Katona megelőzte korát s
egyetlen tragédiája később sem volt képes iskolát teremteni s
mindíg kívül állott a hatás és visszahatás azon mozgalmain, melyek
közt drámánk fejlődött.

Kisfaludy után Vörösmarty kezdett irányt adni. Az ő tragédiáit
vette mintául az ifjabb nemzedék, s Garay, Tóth Lőrincz, Jakab,
Vajda, Horvát Czirill, sőt egy pár darabjában maga Szigligeti is az
ő tanítványai voltak részint hajlamaiknál fogva, részint, mert csak
így hitték megnyerhetni az akadémia koszorúit. Vörösmarty a lyra és
eposz segélyével lett drámaíró, mind végig ily elemekből dolgozott
s nagyobb sikert érdemlő törekvés után sem tehette magáévá a
drámaíró sajátságait. Ez iránt ma már nincs kétség, sőt a
meggyőződés egész az igazságtalanságig ment. Mostani drámaíróink
gúnyosan emlegetik jambusait, melyek szépen hangzanak, de nem
indítják meg a szívet; hőseit, kik sokat énekelnek a szenvedélyről
s elfelednek szenvedélyesek lenni; kevéssé bonyolult cselekvényeit,
melyek néha az első felvonásban is megoldhatók.

Mindebben sok igaz van, de az sem szeved kétséget, hogy
Vörösmarty hatása oly fejlődési fok volt, melynek sokat
köszönhetünk; ő buktatta meg végkép a szinpad durva és romlott
nyelvét, melyet már Kisfaludy is  ostromolt. Jambusai máig
is legszebbek nyelvünkön s némely újabb drámaíró jól tenné, ha nem
is rhythmust, legalább egy kis szókötést tanulna tőle. Az ő nemzeti
multunkon csüggő lelkesedése s az a nemes és emelkedett kedély,
mely minden művén tükröződik, mintegy megszentelték a szinpadot, s
fennen hirdették, hogy a drámaírónak is költőnek kell lenni, a mit
ma már feledni akarunk.

Vörösmarty valóban költő volt, de költészetéből épen a
tulajdonképeni drámai elem hiányzott. A közönség hamar betelt a
lyrai ömledezésekkel, s bárminő, de másnemű felindulás után
esengett. Az erős visszahatás előre látható volt s a kritika, mely
nálunk örömest gyárt elméletet a költők hibáinak igazolására, csak
sietteté ezt. Lassanként a drámának két külön elmélete támadt,
melyek egyike a költői, másika a szinpadi hatást tűzte ki elvül;
ezt a közönség, amazt a költők védelmére, s e kettő közt egészen
elpárolgott az egyetlen jogos hatás, tudniillik drámai.

A közönségnek igaza volt. A szinpad nem lyrai palaestra s mégis
a helyzetek hangulatai szerint a különböző egyéni szenvedélyek
hathatós kifejezésére nélkülözhetetlen bizonyos lyrai elem. Az
éposz egészen más törvényeknek hódol, mint a dráma, mégis a
tragédia sem gyülöli a nagy egyéniségeket, a mondai és történeti
homályt, mely a körvonalokat  nagyítani engedi. A dráma
formája tágabb, mint a hogy a classikai iskola tanította, de nem
oly tág, minőnek a franczia romantikusok hirdetik és szigorúbban
költői, mintsem annyi prózai elemmel vegyülhessen, a mennyi a
regénynek úgy szólva életföltétele. A szinpad a tettek küzdelme,
eleme a sebes fejlődés és folytonos cselekvény, de ha az nem oly
alapeszméből csirázik, mely emelkedett világnézlet s nem azon
lélektani összeütközéseken sarkallik, melyeket tragikumnak és
komikumnak nevezünk: minden bonyodalom, szerkezeti ügyesség és
szinpadi csiny mellett is csak a kiváncsiságot fogja kielégíteni, s
nem a kedélyt; s csak mulattat, mint a bűvész mutatványa, de nem
hagy nyomot a lélekben.

Mindezt Szigligeti sok részben tagadni törekszik. Legalább művei
arra mutatnak, sőt Drámai állapotunkról szóló elméletében is
többet fejtegeti a dráma külsőségeit, mint lényegét, s elég
őszintén vallja be mestereit is, midőn a franczia romantikusokról
azt mondja, hogy sok jót és rosszat tanultunk tőlök; különösen
megtanultuk azt, hogy miként kell és lehet ügyes előadás és
rendezés mellett kevesebb talentummal könynyebb tartalommal és
gyengébb szinészekkel is hatni.

A franczia romantikusok nyomai sokkép kimutathatók
drámairodalmunkban. A szinpadi hatás titka nem volt egyéb, mint az
ellentét, a kivételes  lélekallapot, a szenvedélyek érzéki
oldala, a mesterkélt bonyodalom, a véletlen, a korlátlanság, a
látvány: szóval mindaz, mi a franczia romantikából, a mi
viszonyainkhoz volt alkalmazható.

Annyira eredetieknek látszó népszinműveinken is észrevehető a
franczia népdrámák hatása. Itt is, mint ott, szüntelen meg van
alázva a felsőbb társaság az alsóbb rovására, s alapja az össze nem
olvadható tragikomikai elem.

Ez a rendszer öntudatlanul is kényszeríté a költőket, hogy ne az
életet, hanem a szinpadot tanulmányozzák, s a szív titkai helyett a
szinészek tehetségeit. Azok a költők, kik ez irányban leginkább
kitüntek, magok is szinészek voltak. Czakó és Szigligeti,
bármenynyire különböznek egymástól, abban tökéletesen megegyeznek,
hogy leginkább szerepet igyekeztek írni s a közönség kiváncsiságát,
vagy bizar hajlamait vették igénybe. A többiek is, mint Obernyik,
Nagy Ignácz, Vahot ezt az elvet fogadták el, megtoldva a politikai
irány s a napi érdekekre való hivatkozás törekvéseivel. Teleki
László és Hugo Károly némi külön csoportozatot alkottak, a
mennyiben inkább törekedtek a drámai hatás felé, azonban egyik első
kisérlete után végkép elhallgatott, a másik pedig sokkal kevésbbé
értette viszonyainkat és nyelvünket, hogysem nyomot hagyhatott
volna maga után. 

Így lett állandóvá a szinpadi hatás elve. A költők hatni akartak
minden áron, s valóban hatottak is. Azóta növekededik közönségünk,
azóta vannak oly szinműveink, melyek legalább kielégítik a
mindennapi szükséget. E mozgalomnak jó oldalát nem lehet el nem
ismernünk. Költőink megtanulták becsülni a színpadot s ha
túlbecsülték is, minden esetre egy fokkal tovább vitték
drámairodalmunkat. A szinpadi hatás elmélete egy pár pontban sokkal
közelebb érinti a dráma lényegét, mint az általános költői hatásé.
Aztán erős érzéket fejtett ki, bár nem annyira a belső, mint inkább
a külső, de mégis a forma iránt. Némi technikai virtuozitással
dicsekedhetünk s nem estünk azon bajba, mint az új tehetségesebb
német drámaírók, kik a szinpadot lenéző conceptiók miatt saját
szinpadjokon is megveretni engedték magokat a francziák által.
Szigligetit e tekintetben nem méltányolhatjuk eléggé. Húsz év óta
látja el színpadunkat oly művekkel, melyek ha nem küzdenek is a
halhatlanságért, de legalább élnek hónapokig, évekig. Az ő egészben
vett munkássága fejlődési fokot alkot s így oly halhatatlan érdem,
melyet senki sem fog tőle elvitatni.

Mind eme, mind ama korszak költői küzdöttek valamiért, kivívtak
valamit s e valami mindíg haladás volt. Ez az, a mi most hiányzik s
a mit hanyatlásnak nevezünk. Jelen  drámairodalmunk se újabb
lendületet nem vőn, se a régibb törekvéseket nem látjuk egy vagy
más tekintetben úgy kiegészítve, hogy nyereségnek tarthassuk.
Drámaíróink ugyanazt teszik a mit elődeik, s ha nem rosszabbúl,
bizonyosan nem jobban. Dobsa, ki egyik kedveltebb drámaíró, talán
többet nyujt a szemnek, mint Czakó, de a léleknek jóval kevesebbet;
Kövérnek néhány élénk vígjátékot köszönünk, de még eddig semmit se
bírunk tőle olyant, a mi akár alapeszmében, akár kidolgozásban
felülmulja a régieket, sőt a frivol iránti hajlama valóságos
kórjel; Jókai nehány sikertelen kisérlet után Manlius
Sinister-ével méltán ébresztett figyelmet, de aztán itt meg is
állapodott s úgy látszik sokkal könnyebben rögtönöz regényt és
novellát, mint drámát; Szigeti egy pár tetszéssel fogadott
népszinművet írt, de a népszinmű most is ott áll, a hol azelőtt s
még talán annyiban sülyedett, a mennyiben össze nem olvadt elemei
forrongásából semmi sem kristályosodik.

A többi kisérletekről még ennyit sem mondhatni. Ez az itélet
igazságtalannak látszhatik, mert nem szoktuk meg az igazságot, s
alkalmasint a hazafiutlanság vádját vonja maga után, mert szeretjük
az olcsó hazafiaskodást. Mindegy, csak félre ne értessünk! Még
egyszer ismételjük, hogy drámánk mostani állapotja nem annyira
azért nevezhető hanyatlásnak,  mintha újabb műveink nem
versenyeznének a régiekkel, hanem a mi egykor fejlődési fok volt,
ma már megszűnt az lenni. A szinpadi hatás elve végkép elhasználta
magát s merő absurditássá nőtt ki. Midőn ezelőtt tizenegy évvel
Szigligeti e szavakkal köszöntött be a Kisfaludy-társaságba:
«Drámát, vigjátékot, vagy épen szinművet kellett volna felolvasnom,
de ezt önzésem ellenzé; nem akartam leginkább szinpadi hatásra
dolgozott műveimet a puszta felolvasás által öltözékeiktől
megfosztva meztelenül bemutatni; az ily kivetkőztetett gyermek
reám, apjára, nem sok díszt hozandott», s a szinpadi hatás
elméletét fejtegette, nem volt szükség éles polemiára. Akkor
szerényen mutatta be magát egy diadalra jutott rendszer s jó
szolgálatára hivatkozott: most csak bűneivel kérkedik s a drámát
egészen el akarja szakítani az irodalomtól.

Vajon tudjuk-e, hova kezdünk jutni? Oda, hol a dráma végkép
megszünik költői mű lenni, végkép száműzi a rhythmust; nyelve a
hirlapírók rögtönzéseihez lesz hasonló s inkább fogja tisztelni a
karzatot, mint a történetet és társadalmat.

Ehhez járul még azon a hatásvadászat által annyira kizsákmányolt
természetiesség, melyet drámaíróink is épen úgy egyénítésnek
neveznek, mint szinészeink. Nálok is a különös és kirívó pótolja a
jellemzetest, az esetleges a  lényegest, az anyagi a
szellemit; s csak a puszta életet kivánván rajzolni – noha ez is
ritkán sikerül – mind inkább vesztik érzéköket a tragikum és
komikum iránt, a mi eszményítés nélkül nem képzelhető. Minő a
csodálkozás, ha a kritika szomorú vagy víg történeteiket nem
hajlandó tragikai vagy komikai conceptióknak elfogadni; minő a
visszatetszés, ha a dráma ál- vagy korcsnemei helyett a tragédiát
és komédiát sürgeti, mint egyedül fő vagy jogos nemeket. Pedig csak
ez von ki bennünket a szinpadi hatás örvényéből, s tesz lehetővé
egy újabb fejlődési fokot a szinműi hatás felé; pedig csak így
olvadhat be drámánk az irodalomba, nyer eszményi tartalmat s válik
a történet és társadalom fönséges magyarázójává.

Keletkezik-e közelebbről ilyes mozgalom, fog-e emelkedni
drámairodalmunk? oly kérdések, melyeket fejtegetni merészség.

A dráma nemcsak a költészet legmagasb kifejlésének virága, hanem
egyszersmind a legvirágzóbb nemzeti élet adománya. E kettő csak
elválhatlan. Valóban, nagy drámai költők csak ott állhatnak elő, a
hol egy nagy jövendőre hívott nemzet nemzetiségét megalapította és
terjeszteni kezdi, hol nagyszerű forrongás után az anyagi és
szellemi törekvések szép egyensúlya áll be, s a hol egy sülyedő
korszak romjain diadallal emelkedik  az új és megtermékenyíti
a szellemeket. Ily korban éltek Shakespeare, Calderon, Racine,
Corneille, s hogy Goethe és Schiller nem voltak képesek oly
értelemben alkotni nemzeti drámát, mint ezek, oka leginkább a
kedvezőtlen német viszonyokban keresendő.

Hát akkor mi magyarok mit mondjunk, s nem kell-e elcsüggednünk?
Oh nem! A drámai aranykorig még sok oly dicsőséges fokozat van,
melyeket bárminő körülmények közt elérhetünk s melyeket elérnünk
ugyanazon erős érzés ösztönöz, mely nemzeti önfentartásunk forrása.
Azonban ide nehéz küzdelem vezet: az önismeret fáradalma, az
elégületlenség fájdalma s a lelkesülés törekvése. 


DÓZSA GYÖRGY.



Történeti szinmű 4 felvonásban. Irta Jókai Mór.
Előadatott a Nemzeti Szinházban, 1857.

I.

A mit tájékozó bevezetésünkben csak érintettünk, tartozunk
kifejteni; s ezt részint hosszabb elméleti czikkekben, részint e
rövidebb biráló szemlékben akarjuk megkisérteni. Amott a szinészet
és dráma legfőbb kérdései körül fogunk vizsgálódni, itt a szinpad
nevezetesb jelenségeit veszszük szemle alá.

Kitűzött szempontjaink sem az abstract tökély, sem az öntetsző
szigor szempontjai, sőt ellenkezőleg viszonyaink concret
felfogásából folyók. Szerintünk a magyar szinészet és drámairodalom
még nem ért ugyan virágzási korszakot, de azért a közelebbi évekig
folytonos fejlődésben volt. Most sülyedni látszik, a mennyiben
semmi újabb mozgalom nem mutatkozik, mely tovább fejlését
bizonyítaná. Midőn ezt fölfejtettük, nem az abstract tökély
követeléseivel állottunk elő, hanem  csak a fejlődés egy újabb
fokozata mellett izgattunk, melyet bajaink bonczolata mintegy
önmagától tűz ki. Szinészeink csak photographizáló természetiessége
ellenében némi eszményítést kivánni, nem annyi, mint a Talma és
Ristori művészetét követelni tőlök; a szinpadi hatás elhasználtnak
nyilvánítva, a drámai hatás felé törekvést sürgetni, végetlenül
kevesebb, mint csak a shakespeare-i és molière-i művek iránt bírni
fogékonysággal. Értsük meg egymást. A kritika, ha nem nagyobbszerű
jelenségekkel van dolga, rendesen a körülményekhez alkalmazza magát
s méltánylata vagy hibáztatása majd mindig viszonyos. Ez elv
különösen a fejlődés forrongásaiban vagy más válságos időkben bír
érvénynyel, midőn a kritikus tiszte nemcsak ítélni, de egyszersmind
küzdeni is. A mi bizonyos körülmények között méltánylatra, sőt
túlbecsülésre is számíthatott, mert haladás volt, később
hibáztatást vagy épen megtámadást idézhet elő, mert sülyedéssé
vált. Kisfaludy Károly tragédiái a magok idejében megérdemelték a
méltánylatot s épen azért ma is irodalomtörténeti becscsel bírnak,
nem azért, mert jeles művek, hanem mert elsők valának, melyekben a
magyar Musa némi erővel szólalt meg. Vörösmarty, kivált a nyelv és
dictióra nézve, tovább vitte, a mit Kisfaludy kezdeményezett. Ők
ketten nevezetes fejlődési fokozatot  képviselnek, épen úgy,
mint később Szigligeti és Czakó, kik a szinpadi hatás elvénél fogva
új hódítmánynyal gazdagíták a színpadot. Azonban megállapodhatunk-e
itt? Megállapodtunk s épen azért sülyedünk. E sülyedést nem
segítheti elő a kritika is, s midőn ellene dolgozik, nem remekekre
vár, hanem csak haladást óhajt, s legkevésbbé túlszigorú, mert csak
a puszta törekvést is képes méltányolni.

Ezt azért jegyezzük meg, mert kritikától elszokott irodalmunkban
minden túlszigornak látszik, a mi divatlapjaink stereotyp
csevegéseitől elüt; s mert épen egy oly műről akarunk szólani, mely
csak ezelőtt tizenöt vagy harmincz évvel számíthatott volna
méltánylatra. Jókai Dózsa György czímű tragédiáját értjük,
mely csodálatosan egyesíti a Kisfaludy-Vörösmarty és
Szigligeti-Czakóféle tragédiák gyöngeségeit. A mű jambusokban van
írva, de ha e jambusok jobbak is, mint Kisfaludy nagyon is szabad
jambusai, jóval gyöngébbek a Vörösmartyéinál s mint párbeszédek
csak egy pár szép lyrai hangulatig, s néhány erőteljes rhetori
dictióig emelkednek. Tehát újra ott vagyunk, hol ezelőtt harmincz
évvel, sőt hátrább, mert azóta harmincz év telt el. A conceptio
nélkülöz mindennemű tragikai alapeszmét; a cselekvény fejlődésében
kevesebb a drámai élet, mint Szigligeti vagy Czakó jobb műveiben,
de nem hiányzik a szinpadi hatás,  ha nem is épen emezek
virtuózitásával alkalmazva. Tehát újra ott vagyunk, a honnan
menekűlni óhajtanánk: a szinpadi hatás elvénél s talán egy kevéssel
hátrább; mert Jókai meg is akarta magát különböztetni, s oly
vakmerő játékot űzött a történeti személyekkel, sőt az egész
korral, minőt elődei soha sem mertek. Íme a nagyszerű tragédia,
melyet Egressy, Shakespeare imádója és Schiller ócsárlója, annyi
dicsérettel halmozott el; melyet Császár, Alfieri tisztelője és
Petőfi szigorú bírálója, nem győz magasztalni, s melyben
divatlapjaink kritikusai egy új drámai iskola hajnalát üdvözlik.
Valóban könnyen érthetjük a túlszigor vádját. A szegény magyar
kritika maholnap terror alá jut, ha elég gyáva lesz megijedni a
zajongástól.

A drámai hatás mellett izgatván, először is a szinpadi hatás
elvét kell megtámadnunk e tragoediában. A szinpadi hatás oly műszó,
melyet sokkép értelmeznek, s mely alatt a többség egészen mást ért,
mint a mit tulajdonkép jelent. A drámának hatni kell, és épen a
szinpadon, a hová írták; ezt annyira nem lehet tagadni, hogy a
drámai forma egész elmélete ez egyszerű tényen alapszik. Innen a
legszorosb egység, mely nem tűr episodot, a sebesen fejlődő
cselekvény, mely egyenesen a megoldás elé siet, – mert az előadás
legfeljebb csak negyedfélóráig tarthat; innen a csak  nagy
vonásokban kivihető jellemzés, mint a frescoképeken; mert a finom
részletezés a szinpadon nem tehet hatást; innen a par
excellence cselekvő személyek küzdelme és az erős tényben
mutatkozó katastropha; mert a költő csak személyei által szólhat s
nincs eszköze a passiv személyt, a lassú fejlődést, a szembeötlőleg
nem látható katastrophát érdekesekké tenni, mint például a
regényírónak. Azonban a hatás és hatás közt különbség van. A műben
ott lehet a szoros egység, ha alapeszméje bizarr ötlet vagy
tév-világnézlet, mely legfeljebb csak izgatni képes; a cselekvény
rohanhat, ha a véletlen vezeti vagy egész fejlődése csak
kiváncsiságunkat ébreszti föl; a költő festhet nagy vonásokkal, ha
csak érzékeinkre tud hatni; személyei lehetnek cselekvők, ha
küzdelmeik nem érdemlik részvétünket; a katastropha mutatkozhatik
erős tényben, ha csak borzasztani és ellágyítani bír, s nem
egyszersmind megrázni és fölemelni. Mégis a költő hatni fog, ha
elég ügyességgel bírt a drámai formának a szellemtől megvált
eszközeivel meglepni és kijátszani a kevésbbé mívelt nézőt. Sőt, ha
elég merész – s miért ne lenne az, midőn ezáltal legalább egy pár
évre a népszerüséget bitorolhatja – még tovább is mehet s a hatás
drasztikusabb eszközeit is megragadhatja. Hivatkozhatik a napi
szenvedélyekre, igénybe veheti a közönség 
hiuságát, szeszélyeit, korlátoltságát, erkölcstelen hajlamait.
Lehet szemfényvesztő, bohócz, circusrendező. Bizonyos hatás ritkán
fog elmaradni, mert a tömeget ideig-óráig épen úgy ámíthatja és
ronthatja a költő, mint akármely politikai charlatan. A szinészek a
legtöbbször kapnak az ily hatásos darabokon; részint mert tetszik a
tömegnek; részint mert – a mint Heine mondja – feltalálhatják
kedvencz jelmezeiket, testszín tricoköltészetöket, megtapsolt
kirohanásaikat, hagyományos grimassaikat, aranyfüstös phrasisaikat,
s az egész affectált műczigányságot: oly nyelvet, melyet csak a
szinpadon beszélnek, virágokat, melyek csak e csinált földben
virulnak, gyümölcsöket, melyeket csak a szinpad lámpafénye érlel,
oly természetet, hol nem isten, hanem a sugó leheletét érezzük, a
szinfalrázó tombolást, szelid fájdalmat fuvolakisérettel, kendőzött
ártatlanságot a bűn karjaiban, trombitaharsogást, dobpergést s több
effélét.

Nem mondjuk, hogy Szigligeti és Czakó a hatás ez utóbbi nemeivel
éltek volna; utánzóik ugyan lesülyedtek ide is, de szerencsére
kevés szerencsével. Ők magok inkább azon eszközöket vették igénybe,
melyeket a puszta, úgy szólva önmagáért álló forma nyujt s hatottak
technikai ügyességgel, tehát a bensőtől meg-megváló külsővel. Erre
vetvén a fősúlyt, műveikben nagyobb a szerkezet ügyessége,
 mint a compositio ereje, érdekesb a
külső bonyodalom, mint a benső fejlés, aránylag többet ér a
kidolgozás, mint az alapeszme, s a tragicum hiánya vagy gyöngesége
miatt, inkább tudják a nézőt szórakoztatni, vagy megdöbbenteni,
mint megrázni és fölemelni. Hatottak, mert a hatás eszközeit
alkalmazták, habár hiányosan vagy félszegen, nevezetes jelenségként
tüntek fel irodalmunkban, mert elődeik épen a forma titkait
értették legkevésbbé s azért bizonyos pontig jótékony befolyást
gyakorolva, haladásnak voltak eszközlői. A hiba nem a hatás
eszközeiben rejlik, hanem a hiányos vagy félszeg alkalmazásban s a
kórjel az, hogy túlbecsüljük a külsőt, sőt hibáink és gyöngeségeink
öszvegét eszménynyé akarjuk emelni. A külső és belső öszhangja, az
eszmével összeforrott forma, minden eszköz, melyeket a szinpad
természete nyujt vagy parancsol a szellem jó szolgálatában és a
szellemhez irányozva: ez az, a mit drámai hatásnak nevezünk, a mit
elérni minden irodalomban kevésnek sikerült, de a hova törekedni
mindenütt érdem s nálunk kétszerte.

Szigligeti egyik hirlapi cikkében nem rég azt jegyzé meg, hogy ő
ugyanazt nevezi szinpadi hatásnak, melyet mi drámainak mondunk s
így csak szavakban van köztünk különbség. Valóban azon
értekezésben, melyet ezelőtt tíz évvel a Kisfaludy-társaságban
olvasott  vala föl, és melyet kijavítva a
Szinházi Naptár-ban adott ki újabban, sok olyasmiről szól,
mit drámai hatásnak is lehet nevezni. De mi szükség egy jó műszót
olyannal váltani föl, melyet az egész világon csak bizonyos hiány
vagy félszegség megjelölésére használnak. Mégis csalódnánk, ha azt
hinnők, hogy Szigligeti ok nélkül nevezi a drámai hatást
szinpadinak. Értekezésében sok jó gyakorlati tanácsot ad, noha
töredékesen, össze-visszahányva s ritkán kifejtve. Sokat
gondolkozhatott a drámáról, többet mint a mennyit leírni képes, de
vizsgálódása legörömestebb a külső felé irányul s elméletében is a
fősúlyt a dráma mesteremberi oldalára fekteti. Például, hogy csak
egyet említsünk, beszél a tragédiáról s egy árva szóval sem
magyarázza meg a tragikumot. Lehet-e tragédiát tragikum nélkül
írni, úgy látszik oly kérdés, melyre dramaturgiánk igennel felel.
Legalább Szigligeti értekezéséből az jő ki. Jókai ez elmélet
szerint írta tragédiáját s talán épen a Szigligeti tanácsa
után.

Dózsa Györgyben valóban csak a tragikum hiányzik, e csekélység,
a mit tragédiaköltőink elmélete és gyakorlata annyira mellőzhetőnek
hisz. Ezen kívül sok olyasmit találhatni benne, a mi hatásra
számíthat. Jókai nem érti ugyan annyira a bensővel meghasonlott
forma titkát, mint elődei, de ebbeli hiányait tudja pótolni holmi
ezzel egy értékű dolgokkal.  A műnek nincs határozott
alapeszméje, a cselekvényben hiányzik a központ, de a költő oly
érzületre támaszkodik, mely sokaknál sokat feledtet. A Régi jó
táblabirák költője, ki nem rég zsákmányolta ki a hajdani
kiváltságos osztály részvétét, most jónak látta a régi jó
aristocraták iránti ellenszenvre hivatkozni. Költői igazság
helyett, mely oly kevéssé szokta legyezni az aristocratiát, mint a
democratiát, politikai éretlenségnek hódol, mi a hatásnak sokszor
nagy eszköze. A cselekvény nem fejlődik folytonos erővel, de azért
a költő gondoskodik a hiba kárpótlásáról is. Például a második
felvonás eleje csak hátráltatja a fejlődést, de nem hatás nélküli,
mert egy pár hazafias dalt hallunk elszavaltatni, s ez mindig hat a
magyarra, miben egyébiránt semmi rosz nincs. A dalok elég szépek s
lapjaink, melyek szép lyrai versek nagy szűkében vannak,
közlésökkel csak önérdeköknek szolgáltak s nem a dráma jó hírének.
A negyedik felvonás végén, hol a bonyodalomnak a katastropha felé
sebesen kellene sietni, egy regényes episod tolja föl magát, mely a
katastrophára legkisebb befolyással sincs, de a jelenet elég
érzékeny, valóságos melodrámai, melyet akár fuvolával kisérhetni.
Egy szegény leány áldozza föl magát kedveséért, ki őt nem szereti,
egy titkos szerelmes öli meg kedvesét tévedésből. Az ember
sajnálkozik és fölizgatva  érzi magát, mit minden esetre csak
hatás eszközölhet. Az utolsó felvonás kissé bágyadt, de úgy
hiszszük, velünk együtt mindenki kiváncsian várta, vajon meg
fogják-e sütni Dózsát, a mint híre járt. E hatásos jelenettől
megkimélt a költő; csak egyik személyével, Lórával nézette végig s
mondatta el e hajborzasztó kegyetlenséget. Kárpótlásul ez is elég.
A kegyetlenség hallva is elég borzalmas undort kelt s felizgathatja
a politikai éretlenséget, mi szintén hatás s mit, ha szinpadról jő,
bátran nevezhetünk szinpadinak.

Mindez megvan a műben, mindez hatás. De hol van az a hatás,
melyet a tragédiától vár lelkünk s a mely nélkül hijábavaló
mindennemü szinpadi mesterkedés? Hol a tragikai hős, ki
lebilincselje részvétünket jeles, nagyszerű vagy megdöbbentő
tulajdonai által? Hol a tragikai összeütközés, mely vagy a
viszonyok kényszerűségén, a hagyományos erkölcsökben, a kegyelet, a
társadalmi rend, az állami és családi kötelességek követelésein
alapszik, vagy a hős hibáiból, tévedéseiből, büneiből foly, a
szenvedély, kisértés, csáb, az ármány által kifejtve? Hol a
tragikai katastropha, midőn a hős vakmerővé, tévedtté vagy bünössé
válván, a nélkül, hogy eltörpülne, nemesist idéz föl maga ellen és
megbukik, hogy könnyezzünk sorsán, mert megérdemelte részvétünket,
hogy megnyugodjunk bukásán, mert vakmerőségeért, 
tévedéseért vagy büneért lakolt? Sehol; vagy a hol mutatkoznék is,
csirájában elfojtva! Dózsa vitéz férfiú, nemességet nyer s a
keresztes hadak fővezérévé emelkedik; nagyravágyó, hűtelen lesz
régi kedveséhez s egy oligarcha hölgybe szeret. Ez oly expositio,
melyből válhatik tragikum. Szerelmét nagyravágyása idézi elő, új
helyzetéből foly s a nélkül, hogy eltörpítené oly tévedés és bűn, a
miben nemesis rejlik. Azonban a költő nem e viszonyra fekteti
alapeszméje súlyát. Ez egészen csak mellékes dolog, miből semmi
derekas nem fejlődik, egy kis szerelmeshistoria, talán az asszonyok
kedveért. Jól van. A költő alapeszméje e szerint valami egyéb.
Dózsa nagyravágyó, kinek nemes célja van; hatalmas úrrá, a haza
szabaditójává, második Hunyadi Jánossá akar válni. Talán
akadályokkal küzd, talán az oligarchia a király által elvéteti tőle
a fővezérséget, a mint azt évkönyveinkben olvassuk? Nem. Jókai
Dózsáját senki sem akadályozza célja kivitelében. Vele csak
gúnyolódik az oligarchia, különösen Zápolya; aztán meghallja anyja
halála hírét, ki Zápolya börtönében arája becsületéért halt meg, s
csúfondárosan temettetett el; találkozik régi kedvesével, kit
Zápolya el akar tőle rabolni. Tehát a kegyelet érzéséből támadt
bosszú az, a mi elvonja céljától s előidézi bukását, miből ismét
származhatik tragicai érdek? Nem. Dózsa  nem
igen akar anyjáért boszút állani, kedveséért még kevésbé, kit már
nem is szeret; őt leginkább sértett büszkesége bősziti föl s csak
akkor tüzi ki a forradalom zászlóját s fordítja seregét nem a
török, hanem az aristocratia és aristocrata intézmények ellen,
midőn Zápolya a fővezérség jelvényét tépi le melléről s önnépe
előtt meggyalázza. Ebből is válhatik tragikai érdek. A megbukott
forradalom rend szerint tragikum, főleg ha a megalapított rend, a
jogosan létező ellen támadt föl s nem tudott helyébe olyat
állítani, a mi megállhasson, mert nagy ballépései, túlságai, bűnei
miatt eljátszotta a siker jogát. Így Dózsának azért kellene bukni,
mert semmivé akarja tenni a fennálló rendet, mely a nagy
visszaélések dacára is életerősb s így több létezési joggal bir,
mint az ő új társadalma. Jókai máskép gondolkozik s egészen
Dózsának ad igazat; szerinte a XVI-ik század hajnalán az
aristocratiai alapon nyugvó társadalom egészen elhasználta magát s
az 1789-ki francia elveket csak alkalmazni kellett. Legalább az
egész műből ez jő ki; nem csak az aristocratiát rajzolja egészen
romlottnak, hanem az általa képviselt társadalmi rendet is. Az
semmit sem használ, hogy Bornemisza és Csáky Lóra némi rokonszenvet
gerjesztő mázzal vannak kifestve; ők tulajdonkép nem képviselik a
fennálló rendet s titkon többé kevésbbé Dózsával tartanak,
 sőt Lóra végszavaiban azon jobb nap
fölvirradása után eseng, mikor teljesülni fog mindaz, a mit Dózsa
akart. Dózsát tehát Jókai nem buktathatja meg felforgatási
vakmerőségért, melyet épen ellenkezőnek fest s így ez alapon nem
fejlődhetik tragicum. Jól van. De Dózsának mégis bukni kell, a mint
hogy meg is bukik. Miért? Talán tévedései, túlságai, bűnei által
játszodja el a siker jogát? Talán roszul használja hatalmát vagy
vágytársai irigységével, ármányaival kell küzdenie, a mi benső
feloszlásra vezet? Nem. Dózsa mérsékelt, eszélyes férfiú, társai
pedig az engedelmesség példányai. Talán a nép értetlensége, dühe,
bősz szenvedélyei, sőt saját boszúvágya oly lépésekre sodorják,
melyek minden nyomán nemesis kel ki? Nem. Egy pár hadnagy, holmi
megbukott mesterember, beszél ugyan vagyonfelosztásról s több
efféléről, de a nép sokkal okosabb hadnagyainál, nem osztozik e
nézetekben, sőt ha osztaná is, Dózsa nagy fegyelmet képes
fentartani s így minden csak tőle függ. Dózsa maga pedig kegyes jó
úr, ki nem szereti a vérontást, pusztítást, épen nem aristocrata,
hogy kegyetlenkedjék, jogtalanságokat kövessen el, s legfeljebb
csak fenyegetőzni képes. Talán épen lágysága, engedékenysége
buktatja meg? Oh nem. Azon tettéből, hogy az elfogott főurakat,
legnagyobb ellenségeit, szabadon bocsátja, nem származik semmi
olyas,  noha származhatnék, a mi drámaivá válva
elősegítené a katastrophát, vagy megfoghatóvá tenné. Társai nem
lázasztják föl ellene a népet, csak gyanakodni kezdenek reá, s meg
akarják ölni a fogoly Csáky Lórát, kit e tett indító okának
hisznek. Azonban ez sem történik meg; semmi viszály nem támad a
vezér és népe közt, minden marad ugy a hogy volt és Dózsa mégis
megbukik. Miért? Mert meggyőzik. Ily katastrophával még a
történetiró sem elégítheti ki olvasóit, nemhogy a költő. Oly hőst,
ki nem követ el vakmerőséget, kinek nincsenek tévedései vagy bűnei,
megbuktatni s iszonyú kinok közt végeztetni ki, a legundorítóbb
eszme, a mit költő kigondolhat s a tragédiai kontárság ne
továbbja.

De ne ragadjon el hevünk, legyünk lelkiismeretesek s ne
hallgassunk el a műből semmit, mi még tragikai indoknak hazudhatja
magát. Dózsának csakugyan van nagy bűne, tudniillik az, hogy nem
hisz egy jövendőmondó czigánynőnek, ki azt jósolja neki: egy
ellentől félj csupán, a ki a bort meg nem iszsza – és megkegyelmez
Bornemiszának, mielőtt a nevét tudná. Ezért kell szegénynek Jókai
szerint lakolnia a kinok kinjával, egyébért semmiért. Ime a
tragikai katastropha a vak sors legnevetségesebb indokára alapítva.
Legkevésbé sem csodálkozunk, hogy Dózsa nem hisz a cigánynő
jóslatában s így szól: 


Bolond nő, ám bolondabb a ki
kérdez

 Tőle okos szót és a
legbolondabb,

 Ki tartogatja
azt.





Ő felvilágosodott ember s már politikai elveinél
fogva ismeri a XVIII-ik század philosophusait de ha babonás volna
is, mit ér, ha mi nem vagyunk azok, Dózsa bűnét nem látjuk bünnek s
bukását nem foghatjuk meg? Jókai, úgy látszik, hallott valamit a
régi görög tragoediák fatumáról s jónak látta à la Kakas
Márton kiparódiázni. Valóban ez a mű közepén előrántott fatumféle
valami s oly költőietlenül alkalmazva, nem több paródiánál. Lehet-e
napjainkban a görög fatumot vagy ezzel rokon elemet alapúl venni és
mennyiben, még döntetlen kérdésnek nézhetik sokan, de azt mindenki
elismeri, hogy azt csak a mythikus tárgyak szenvedik meg, s akkor
is a mű organismusába olvadva s élő szenvedélyekre támaszkodva, a
viszonyok által kimagyarázva s az ezer Scylla és Charybdis közt a
phantasia rendkivülien hitető erejével kivíve. Jókainak már tárgya
sem türt meg ily alapot, feldolgozása pedig a legelhibázottabb. A
jóslat még annyira sem döbbenti meg Dózsát, hogy zavara valami
látható tényben mutatkozzék. Ha e pillanat óta elvesztené
önbizalmát, félszeg rendelkezéseket tenne és mindinkább sodortatnék
tévedésről tévedésre, bűnről bűnre, még értenénk valamit s lehetne
kisütni egy  kis tragikumot. Így nem értünk semmit,
a műnek nincs tragikai hatása s legfeljebb csak a politikai
éretlenekre hathat, mert egy ártatlanul megbukott nagy embert
bámulhatnak, kin az aristocratia iszonyú kegyetlenséget követ el s
ez elég nekik.

Jókai épen oly költőitlenűl fogta föl Dózsát, mint a mily
hűtlenűl a történethez. E két hiba a jelen esetben egymást
segítette elő. A költő, ha csak kissé hűbb a történethez, költőibbé
válhatik. Jól tudjuk, hogy ez eset nem mindig áll. Néha a történeti
hűség ellentétben van a költői igazsággal, s ekkor a költő tartozik
hűtlen lenni a történethez, mivel hódolnia kell a költői
igazságnak, a művészi világ e gondviselésének, mi mindennél több.
Mi sem tanácsolnánk mást, de egyszersmind megjegyeznők, hogy a
költő szerencsétlenül választotta tárgyát, s ha eleget is tett a
költői igazságszolgáltatásnak, megrontotta az illusiót, mely minden
költői mű alapföltétele s így a költői igazságszolgáltatásnak is
egyik része. Tudjuk, hogy nagy tekintélyek szólanak ellenünk.
Lessing más nézetben van s a magyar költők, ha egyebet nem is, ezt
jól megtanulták hamburgi dramaturgiájából. Valóban Lessing a
legtöbbször jogosan és mindig erős dialecticával védi a költői
igazságot a történeti hűség ellenében, s csak abban hibázik, hogy a
kérdés egyik fontos oldalát érintetlenül  hagyja.
Az ifjabb Corneille Essex gróf czimű tragédiája birálatában
így tanít: «Röviden szólva, a tragédia nem dialogizált történet; a
történet a tragédiára nézve nem egyéb, mint nevek repertoriuma,
melyekkel megszoktunk bizonyos jellemeket összekötni. Talál a költő
a történetben sok oly körülményt, melyeket tárgya egyénítésére és
kidíszitésére használhat: jól van, használja. Csak hogy ezt épen
oly kevéssé lehet neki érdeműl tulajdonítni, mint az ellenkezőt
hibául». Ha ez azt teszi, hogy a történethez hű tragédia még nem
költői érdem s a történethez hűtelen tragédia birhat nagy költői
érdemmel, tökéletesen igaz. Lessing talán csak ezt akarta kiemelni.
De a kérdésnek más oldala is van tudniillik: vajon a történethez
hűtelen és nagy költői érdemmel biró tragédia nem lesz-e költőibb,
ha a történethez hű marad, vajon a legjobb költői mű hatását is nem
fogja-e paralyzálni szétrombolása azon illusiónak, mely a néző
kedélyében oly eleven, meleg, szent s melyet a költő oly hideg és
vakmerő kezekkel érint. Erre lehetetlen igennel nem felelni,
annyival inkább, mert a költő történeti hűsége nem a történetiróé.
A költő éveket napokká tehet, tetszése szerint mellőzheti a nem
lényeges adatokat, kiegészítheti, alakíthatja a lényegeseket, az
inkább regényesen érdekes, mint történetileg fontos episodokból
csak a történeti  háttért tarthatja meg, a kétes és vita
alatti kérdésekben saját felfogása után indulhat, sőt tovább mehet
s nem követi a történetirót, hanem a hagyományt, az oklevelek
dacára is ki nem irható naiv hitet. Mindezt teheti a költő s épen
az illusio végett, de azt nem teheti, nem szabad tennie, hogy
ismert és nevezetes egyéniségeket jellemeikkel épen ellenkező
világításban tüntessen föl, hogy meghamisítsa a nagy tényeket, s
meghazudtolja a történet szellemét, – s annál kevésbé, minél
ismertebb, minél nemzetibb tárgyat dolgoz föl. Próbálja meg például
valaki Hunyadi Mátyásnak III. Rikhárd jellemét adni; irja meg
tragédiáját oly nagy erővel, oly elragadó igazságszolgáltatással,
mint Shakspeare a magáét, bizonyosan meg fog bukni, mert könnyelmün
ellenkezésbe jött a köztudattal, mert vakmerően játszott a nemzeti
hagyományok iránti kegyelettel s nem bir hitetni.

Ha a történeti hűtlenség még a jó tragédiában is méltán
hibáztatható, mennyivel inkább meg kell rónunk azt oly műben, mely
a történeti hűséget a költői igazság ellenére mellőzi. Dózsa
jelleme nagy szabadságot ad a költőnek. A történet csak annyit mond
róla, hogy vitéz, durva, dölyfös és kegyetlen ember volt. Jókai sok
mindent csinálhatott volna belőle, csak ártatlant és kegyest nem,
festhette volna nemes jelleműnek, ki fokonként sülyed, csak
 tett volna belé némi daemoni
hajlamokat. A nép bőszültségét és kegyetlenségeit élénk szinekkel
festik történetiróink; Jókai megelégszik az aristocratia
kegyetlenségei illustrálásával. A történet sokat beszél Ulászló
kormánya gyöngeségéről, mely vészbe döntötte a hazát, Jókai mindent
az aristocratiának tulajdonit. Az oligarchia akkor valóban romlott
volt, de nem oly nyomorult és aljas, minőnek Jókai festi, különben
le sem győzhette volna a nagy Dózsát, ki Jókai szerint a tiszta
democratiát képviseli, holott nem képviselt egyebet az elnyomott
nép rosz szenvedélyeinél. S minő Zápolyát fest, mivé teszi Európa
egyik legnagyobb oligarcháját, a kit utóbb királylyá emeltek?
Impertinens léhává, szivtelen kéjenccé s kérkedő kegyetlenné. Nem
mondjuk Zápolyát nagy embernek; ereje nem állott arányban
nagyravágyásával, több volt a hiúság benne, mint a becsszomj,
ohajtá a haza veszélyét, hogy alkalma legyen megmenteni; a veszély
eljött, ő nem volt képes megmenteni s csak sirni tudott érte.
Azonban ez árnyoldala mellett fényoldalairól sem feledkeznek meg
történetiróink. Jó hadvezér volt, igazságos biró, jártas a
közügyekben s nagy népszerűséggel birt az egész magyar
birodalomban. Mint magán embernek még több tiszteletre méltó
tulajdona volt. A mi a Dózsán elkövetett kegyetlenséget illeti, az
tulajdonkép  nem az ő műve. Ő Dózsának csak
megbuktatója, nem bakója volt. Amaz iszonyatos kínhalált úgy akarta
a kor szokása, mely Dózsa kegyetlen leleményességét hasonló
leleményességgel rendelé visszatoroltatni; úgy akarta a temesvári
itélőszék, melynek tagjai a törököktől tanult s Kinizsy által adott
példát kivánták követni s mennyiben a megfenyitendő büntett még
iszonyatosb volt, fölülmúlni.

Mindezt tudva – s ki nem tudja, ha Magyarország történetét csak
felületesen is ismeri – még akkor sem nézhetnők végig e művet
zavart illusio és megbántott nemzeti érzés nélkül, ha az valódi
költői mű volna. Azonban Jókai azt mondhatja, hogy épen az
illusióért lett hűtelen a történethez, mert csak így hathatott a
politikai éretlenekre, mert csak így támaszkodhatott az
aristocratia iránti ellenszenvre. Jól van; vette tapsaikat,
elégedjék meg vele, de tőlünk és azoktól – s ilyenek nagyon sokan
vannak a hazában, – a kik tiszteljük nemzeti hagyományainkat, ne
várjon egyebet a legélénkebb hibáztatásnál. 


II.23)



Válaszomat sokan fölöslegesnek tarthatják méltán. A ki
birálatomat és Jókai fölszólalását figyelemmel olvasta, magyarázat
nélkül is eligazodhatik s akár helyeselje, akár ne széptani
nézeteimet, könnyen átláthatja, hogy Jókai nem akar engem érteni s
a ráfogás, gyanusítás és pletyka oly mellékösvényein jár, melyeket,
ha nem megvetni, legalább kerülni tartoznék. Azonban némi
magyarázat még sem maradhat el; részint mert lehetnek nem elég
figyelmes olvasók; részint mert egy pár vádat föl kell
világositani.

Jókai polemiája igen sokban hasonlit tragédiájához.
Tragédiájában a tragikum hiányzik, polemiájában az okadatolás; ott
a politikai, itt az irodalmi éretlenek tapsait vadásza, sőt
tragédiájának egész mellékdarabját irja meg, melyben ő maga játssza
az ártatlanul elkinzott hős szerepét nagy szinpadi hatással. Nem
látjátok? Ott ül koldusruhában, bekötözött tagokkal, mintha sebei
volnának. Sir, rimánkodik,  könyörög, koldul. Panaszolja
fünek-fának, hogy holmi nagy urak hajdui árulkodnak utána s
üldözik, mint országháboritót, pedig jámbor, békés ember s a mi
keveset tett, az olyan, mit báró urak is tesznek; bezzeg ezeket nem
bántják, mert hatalmasak, csak őt üldözik, mert utban levő szegény
ember; hijába lépett egyezségre egyik hajduval, hogy legyen iránta
jó indulatu – mégis üldözi; égbekiáltó árulkodás!… ő nem lázasztó,
ki a szőlődézsma, és tagosztály ellen izgat, sőt ellenkezőleg
kezét-lábát csókolja a méltóságos, nagyságos és tekintetes uraknak,
mégis bántják ezek a kegyetlen hajduk, kik buzgóbbak uraiknál. És
jajveszékel és alamizsnáért nyujtja ki kezét. Hálás szerep,
meginditó jelenet, egészen Jókaias tragikum. Az ember önkénytelen
szánalomra lágyul; magam is örömest vetném oda a részvét filléreit,
ha nem ellenem szólna a panasz s nem kellene fölkiáltanom: ne
komédiázzék kend, ne ámitsa a világot, nem bántotta kendet senki,
lóduljon a dolgára!

S ez nem tréfa, hanem komoly valóság. Jókai oly méltatlanságok
következtében koldulja a közönség részvétét, melyeket rajta senki
sem követett el. Untalan csak arról panaszol, hogy én őt, mint
országháboritót, mutattam be, ki drámája által a köznépet a
szőlődézsma és tagosztály ügyében teendő egyezkedések ellen
bujtogatja; bevádoltam, beárultam  az egész aristokratia
nevében és az aristocratiának (értse, a ki érti!), hogy drámájában
megtámadta a magyar aristocratiát; művének politikai hatását
fejtegetve, a magyar nép éretlenségéről beszéltem, s kardot huztam
a végveszélylyel fenyegetett nemesség ügyében.

Mindebből egyetlen betü sem igaz!

Birálatomnak idevonatkozó helyei a következők: «A Régi jó
táblabirák költője, ki nem rég zsákmányolta ki a hajdani
kiváltságos osztály részvétét, most jónak látta a régi jó
aristocraták iránti ellenszenvre hivatkozni. Költői igazság
helyett, mely oly kevéssé szokta legyezgetni az aristocratiát, mint
a democratiát, politikai éretlenségnek hódol, mi a hatásnak sokszor
nagy eszköze.» Más helyt: «A műnek nincs tragikai hatása s
legföljebb csak a politikai éretlenekre hatott, mert egy ártatlanul
megbukott nagy embert bámulhatnak, kin az aristocratia iszonyú
kegyetlenséget követ el, s az elég nekik.» És végül, midőn a
történeti hüségről van szó, mely épen a költői illusióért
szükséges, ez áll: «Jókai azt mondhatja, hogy épen az illusióért
lett hütelen a történethez, mert csak így hathatott a politikai
éretlenekre, mert csak igy támaszkodhatott az aristocratia iránti
ellenszenvre. Jól van; vette tapsaikat, elégedjék meg vele, de
tőlünk és azoktól, – s ilyenek nagyon sokan vannak e hazában – kik
tiszteljük nemzeti  hagyományainkat, ne várjon egyebet a
legélénkebb hibáztatásnál.»

Azt teszi e az, a mit Jókai rám fog? A legtávolabbról sem.
Szavaimnak, melyet egész birálatom, még bővebben kimagyaráz,
röviden ez az értelme: Jókai nem szolgáltat költői igazságot, mert
a néplázadást tévedések, bünök, minden benső kényszerüség nélkül
buktatja meg, az aristocratiát physicailag és erkölcsileg
lehetlennek festi, mégis győzelemre juttatja s e költőietlen
eljárására hihetőleg befolyt holmi speculatió az aristocratia
iránti ellenszenvre, mi valóságos politikai éretlenség; Dózsa nem
tud tragikai hőssé emelkedni, épen ártatlansága miatt, a mű egészen
nélkülözi a viszonyok vagy szenvedélyek nemezisét, mely nélkül
nincs tragicum s legföljebb csak azoknak tetszhetik, kik a
költészetben is politikai éretlenségök kielégitését vadászszák.
Jókai hütelen a történethez, mert a legcsattogóbb tapsok kedvéért
nem akarja elrontani azon politikai éretlenek illusióját, kik
Dózsát, mert a nép ügyéért küzdött, tévedés és bün nélküli
erényhősnek hiszik és Zápolyát, mert az aristocratia győzelmét
vivta ki, csak a leggazabb embernek tudják képzelni. Látható, hogy
megrovásom alapja tisztán széptani volt s oly kevéssé aristocrat,
mint democrat szinezetü. Ha Jókai nem Dózsáról, hanem Coriolánról
ir tragédiát s oly ártatlannak festi, oly oknélkül 
buktatja meg ezt is, mint amazt, ugyanazt irom, a mit Dózsáról
irtam, tudniillik a költő politikai éretlenségre támaszkodik és
költői igazságszolgáltatás helyett, az aristocratiának hizeleg.
Szóval ez a tragikum kérdése, nem az aristocratia vagy democratiáé,
s midőn Jókai az utóbbi térre viszi a vitát, csak irodalmi
éretlenségre támaszkodik, azok tapsait hajhászsza, kiket nem
érdekel a dolog lényege, de szeretik a népszerü phrasisokat s
jóizüen nevetnek holmi Hovelvek-Antrum- és Bathrend-féle értelem
nélküli elmésségeken.

E szerint mindazt, mi Jókai művének politikai hatására
vonatkozhatnék, teljesen mellőztem. Nem fejtegettem, hogy Dózsa igy
fölfogva jelen politikai viszonyaink közt nem épen jótékony hatásu,
hogy behegedt sebeket téphet föl, melyeket érinteni a költőnek is
csak óvatosan szabad, hogy a költő tartozik érteni korát s több
ilyesmit, miből a rabulista kibetüzhette volna azon állításokat,
melyeket Jókai reám fog. S mindezt nem azért mellőztem, mintha nem
tartoznék a kritika körébe, a kritikának nem azok a határai,
melyeket Jókai talán Vajda és Szegfii kritikai dolgozataiból ismer
– hanem azért, mert meg voltam győződve, hogy Jókai nem politikai
rosszakaratból irta Dózsáját ugy, a hogy irta, legföljebb költői
speculatióból, hatáshajhászatból, vagy épen korlátozottságból; mert
a műnek  ez oldalát fejtegetni több ok miatt
kényesnek tartottam; mert elvégre megigértem neki, hogy művének
politikai hatásáról nem fogok szólni. Ez tulajdonképen nem valami
ünnepélyes igéret volt, hanem egyszerű nyilatkozat. Jókai
panaszolta nekem, hogy a Magyar Néplap szőlődézsmát és
tagosztályt emleget s némelyek rosszakarattal gyanusitják, mintha
az aristocratia ellen ingerelné a népet. Én olyasmit feleltem reá,
hogy származhatik valami jóakaratból s lehet mégis rossz hatása; a
tragédiát elhibázottnak tartom, de politikai rosszakarattal nem
fogom gyanusitani s több effélét.

Jókai rég igyekszik föltüntetni igéretemet, mintha azt báró
Eötvös kedvéért tettem volna, hogy ne legyen kénytelen báró Eötvös
regényére hivatkozni. A dolog kissé máskép áll. Ellenkezőleg,
biztattam Jókait, hogy irjon báró Eötvösről minél többet s minél
erélyesebben; én szeretem, ha az irók nyiltan kimondják egymás
művéről itéleteiket, s a magam részéről senkit sem tisztelhetek és
szerethetek anynyira, hogy ellene, ha meggyőződésem kivánja, ne
irjak.

Jókai igéretemet oly kevéssé akarja érteni, mint birálatomat s
mint szószegőt mutat be a közönségnek. Nem botránkozom meg benne.
Jókainak mániája szeretni minden könyvet, gyülölni minden kritikát,
magasztalni minden  irót, gyalázni minden kritikust. Nem
tesz föl róluk semmi jót s igyekszik őket erkölcstelen embereknek
festeni. Alkalmasint mélyen meg van győződve, hogy a kritikus nem
is lehet becsületes ember; rossz férj, hütlen szerető, csalfa
barát, kárörvendő és irigy, szivtelen, megvesztegethető és mindenek
előtt hazafiatlan. Legalább minden eddigi polemiája ilyes
meggyőződésre mutat. Nem szokott eszméért szállni sikra s mindig
csak gyanusitani szeret. Nem nagy lélekbuvárlat kell hozzá, hogy
polemiái tartalmát előre megmondja az ember. Ha megbirálnák a
Magyar nemzet története czimü munkáját, melyben a
tudatlanság a könnyelmüséggel vetekszik, tüstént igy kiáltana föl:
«Az a kritikus a Szalay barátja, s haragszik, hogy az én históriám
jobban kel, mint barátjáé, ahhoz a clubhoz tartozik, mely ellenem
összeesküdött, ilyen a magyar kritika.» Ha regényeit birálnák,
melyeket eddig csak dicsértek s elismernők bennök az elismerni
valót, megrónák a megrovandót, igy irna, vagy iratna Kakas Márton
által: «Ezek a rossz hazafiak megakarják rontani a magyar
irodalmat, magok nem tudnak irni, csak a másén rágódnak, irigylik
népszerüségemet, jövedelmemet stb.» Ha megrónák azon bárgyunál
bárgyubb czikkeket, melyeket Tóth József a Magyar Sajtó
tárczájába irt, s melyeket Jókai oly nagy hangu elbizottsággal
magasztalt s ajánlott  a közönségnek, mindjárt kész volna a
felelettel. A kritikusokat eszi a méreg, egy szinész jobb széptani
dolgozatot irt, mint ők, féltik a konczukat, s több efféle. Ha
tragédiáját birálja valaki s benne tragikum helyett politikai
éretlenséget talál, uczczu neki, ráförmed: Te árulkodó, te
szószegő, te… te… isten tudja még mi! A hiuság és önzés e
nevetséges mániájából aligha kigyógyul Jókai. Egyébiránt
vigasztalhatja magát azzal, hogy nálánál jelesebb irók is
szenvedtek e betegségben. A kritikus e betegség rohamait, melyek
rendszeresen gyanusitó feleselésekben jelentkeznek, nem is veheti
rossz néven. Természetesnek találja és élesen megrója. Ennyi
minden, a mit tennie kell. Én e kötelességet Jókai irányában már
egyszer teljesitém, most másodszor teljesítem s ha isten éltet,
alkalmasint teljesiteni fogom még egynehányszor.

A mondottak után bizton befejezhetném polemiámat; a főkérdés
megczáfolásával a többi magától elesik, de mégis folytatom, hogy
még inkább földeríthessem Jókai szemfényvesztő fogásait és
szólhassak a báró Eötvös regényéről, a melyre való hivatkozással
Jókai rajtam oly mély sebet vél ejthetni.

Jókai el akarván hitetni a közönséggel, hogy én az ő tragédiáját
nem a tragicum hiánya és a puszta hatáshajhászat miatt támadtam
meg, hanem mert megtámadta benne az aristocratiát,  a
szőlődézsma és tagosztály ellen izgatott s a XVI. század kényurait
festve, megsértette a mai kor önfeláldozó nemességét, szörnyen
mentegetőzik s művét az oligarchia s nem az aristocratia ellen
iróknak vallja be. Szememre veti, hogy nem értem az oligarchia és
aristocratia közti különbséget, e két fogalmat kényem-kedvem
szerint cserélgetem. Csáky Lórát (egy leányt) oligarchának nevezem
és legyaláz minden valaha létezett magyar oligarchiát és
föltétlenül magasztalja a magyar aristokratiát Árpád idejétől egész
napjainkig.

Összezavartam-e az oligarchia és aristokratia közti különbséget,
az közönyös a vita alatti kérdésre nézve. Ha már Jókai az
oligarchia ellen irottnak vallja be tragédiáját, azt kellett volna
bizonyitania, hogy művében az oligarchák mint oligarchák s nem mint
aristocraták szerepelnek, hogy Dózsa nem az aristocratiai
intézményeket, hanem az oligarcha kormányt akarta megbuktatni, s
nem a nemességet szándékszott kiirtani, hanem csak az oligarchákat.
Egyébiránt Jókai az oligarchia fogalmát nem a legszabatosban
magyarázza meg. A philosophia és politikai műszavak rendesen
szorosb és tágasb értelemmel birnak és ritkán szószerintivel.
Oligarchia szoros értelemben azt teszi, a minek Jókai állítja,
kevesek uralkodását, azon különbséggel, hogy az 
oligarchia rendesen az aristocratiai intézmények kinövése, midőn
nehány aristocrata bitorolja az egész aristocratia jogát, vagy még
annál is többet. Azonban széles értelemben mindazokat oligarcháknak
szokás nevezni, kik az aristocratiában roppant birtokaik, vagy
családi összeköttetéseik, vagy személyes érdemeiknél fogva tulnyomó
befolyást gyakorolnak a közdolgokra, különösen azon korban, midőn
még a királyi hatalom nem volt a XIV. Lajos fogalmai szerint
megszilárdulva.

S ez értelemben Hunyadi is csak olyan oligarcha volt, mint
Zápolya; mindenik a kisebb nemesség vállain emelkedett, amannak fia
lett király, ez maga, s a különbség köztük az, hogy az egyik nagy
ember volt, a másik nem. Hogy az oligarchiában a nő nem szokott
uralkodni, mikép az egyeduralomban, abban Jókainak igaza van. Nem
is ez értelemben neveztem Csáky Lórát oligarcha leánynak, hanem
csak úgy, mint oligarchának leányát, – ha herczeg leányt lehet
mondani, mért ne oligarcha leányt is – oligarcha leánynak pedig nem
érzülete miatt gondoltam, hiszen ő tökéletes democrata, ki egészen
fölfogja és méltányolja Dózsát, hanem mert Ulászló udvarában az
első palotahölgy szerepét játszsza, Zápolya is kacsingat rá, ki,
mint tudjuk, mindig királyleányok keze után járt s hihetően nem
jelentéktelen születési hölgyeknek udvarolt oly fényes 
ünnepélyen, a minővel az első és második fölvonás kezdődik.

Azonban, mint fennebb is mondám, mindez keveset foly be a kérdés
lényegére. A fődolog az: vajon Dózsa az aristocratia mellett fogott
e fegyvert az oligarchia ellen, vagy a nép ügyében az aristocratia
ellen? Ez utóbbin senki sem kételkedik; csak maga Jókai, ki
polemiájában egészen mást állít, mint a mit tragédiájában festett.
Zápolya és társai műve egyetlen jelenetében sem szerepelnek, mint
oligarchák, azaz kevesen uralkodik, kik megszorítják a királyi
hatalmat s az egész aristokratia jogait bitorolják, hanem mint
aristocratát, s Jókai görög philologiája ellenére, nem épen a
legjobbakként. Valóban e fölött idővesztegetés vitatkozni. Elhagyom
hát. Azon paradoxont sem bonczolom, hogy Amerikának oligarchiája
van aristocratia nélkül; Giskrát, Fortunatus Imrét, Fuggert sem
bántom; azt is bizvást hiheti tőlem Jókai, hogy a mohácsi
veszedelmet egyedül az oligarchia okozta s a kisebb nemességnek nem
volt nagy része benne, hogy oligarchák nem feküdtek a csatasikon,
hogy Zápolyára csakugyan bebizonyult a készakarva elkésés, s a
mohácsi veszedelem után tüstént szövetkezett a törökkel és meg sem
kisérlé megmenteni az ország függetlenségét, de azon hizelgésnek is
beillő bókot, melyet a magyar aristocratiáról mond, nem hagyhatom
szó nélkül.  Ugyanis azt állitja, hogy a magyar
aristokratia tartotta fönn mindig az országot, az oligarchia
vesztette el mindig. Jókai úgy látszik hamar feled és hamar tanul,
s a hatás kedvéért most egy, majd más rokonszenvet vesz igénybe s
mindig a politikai éretlenekét. Szerinte a magyar aristocratia
mindig fentartotta az országot, tehát soha sem dönté vészbe, soha
sem voltak nagy bünei, mindig hazafias, bölcs, a polgári erény
példányképe volt. Ilyesmit semminemü osztályról nem lehet mondani,
legkevésbbé egy századokon át uralkodó hatalomról. A magyar
aristocratiának, mint minden aristocratiának, minden hatalomnak,
minden politikai pártnak megvoltak a maga tévedései és bünei,
melyek részint a hatalom természetéből folytak, részint egyes
nevezetes egyéniségek által lönek előidézve, részint bizonyos
korszakokban a megromlottságból állottak elő. A történet hiven
feljegyezte a fény és árnyoldalt, a hazafiság és sülyedés, a
gyöngeség és erő, az erény és bün korszakait s ezt elismerni nem
szükség, hogy aristocrata vagy democrata érzelmüek legyünk, csak
igazságosaknak kell lenniök s ez elismerés által még nem gyaláztuk
vagy magasztaltuk a jelen nemzedéket s nem itéltünk semminemü
politikai rendszer vagy elv fölött. Jókai ezáltal akar kimenekülni
a politikai éretlenséggel kaczérkodás vádja alól, hogy más és épen
ellentétes  politikai éretlenséggel kacérkodik s
azt tevén mégis a «Budapesti Szemlét» akarja gyanusitani holmi
szolgalelkü uszályhordással. Mindent föláldoz egy kis
gyanusitásért, nehány sor hatásáért, egész czikke szellemét, egész
tragédiáját, önmagát. Valóban nem én irok Jókai ellen, nem én
czáfolom meg czikkét, hanem ő maga.

Még utolsó sánczából kell kivernem Jókait, melyben annyira
biztosnak érzi magát. A báró Eötvös regényére való hivatkozást
értem. Lássuk, hogy áll ez a kérdés.

Jókai azt állitja, hogy ő tragédiájában azt tette, a mit báró
Eötvös Magyarország 1514-ben czimü regényében, sőt sokkal
kevesebbet. Nem nemzeti bün Dozsát valamely költői mű tárgyául
választani. Eötvös regényében kegyetlenebb kifakadások vannak, a
democrat eszmék merészebben kifejezvék, pedig midőn e mű megjelent,
sokkal válságosabb időket éltünk, mint most. Akkor a jobbágyság még
nem volt fölszabaditva, a nemzet kiváltságos osztálya pártokra
szakadott, s ha valaha, csak ekkor lehetett Dózsa rémképét egy
politikai irányu mű által fölidézni. Akkor miért nem róttam meg
báró Eötvöst a politikai éretlenséggel való kaczérkodását, miért
rovom meg csak Jókait, honnan e kettős felfogása egy és ugyanazon
dolognak! Hihetősen onnan, mert báró Eötvös egy hatalmas, nagy
befolyásu férfiu, kinek én  kegyét hajhászom, pártfogoltja,
tányérnyalója vagyok s több efféle.

Először is azt jegyzem meg, hogy báró Eötvösnek sem régebb, sem
ujabb regényeiről soha sem irtam sem birálatot, sem ismertetést.
Jókai közelebbről is irt és oly magasztalást, melyet én minden
pontjában teljességgel nem irnék alá.

Másodszor: 1847-ben, midőn Eötvös regénye megjelent, még tanuló
diák voltam s birálatok helyett chriákat dolgoztam tanáraimnak.
Harmadszor: Jókait sehol nem vádoltam azzal, hogy miért választá
Dózsát műve tárgyául, hogy Dózsa vagy más személyei miért fakadnak
ki XVI. századbeli aristocratia ellen, hogy a népmozgalom jól
rosszul democrat eszméket képvisel, hanem a következőkkel: nem tud
költői igazságot szolgáltatni s a nép és aristocratia festésében
politikai éretlenségre támaszkodik; nem tudja tragikailag
megbuktatni Dózsát és a forradalmat, talán épen a politikai
éretlenek kedvéért s több ilyesmivel, miket már elég bőven
fejtegettem. A kérdés tehát csak a körül foroghat: támaszkodott e
Eötvös politikai éretlenségre, ugy fogta e föl Dózsát, a
forradalmat és aristocratiát, mint Jókai?

A napokban ujra elolvastam báró Eötvös három kötetes regényét,
de semmit sem találtam benne, a mi Jókait igazolhatná. Itt nincs
helye  birálni a regényt, föltüntetni fény és
árnyoldalait; mindezt mellőzöm s csak arról szólók: támaszkodott-e
a szerző politikai éretlenségre. Ezt báró Eötvös már előszava miatt
sem tehette, hol a történeti regénytől oly szoros határok közt
követeli meg a történeti hüséget, minőket a műbiró nem kivánhat.
Mint idézeteiből s egész munkájából látszik, regényére annyi
történeti tanulmányt tett, mennyi történeti tudományos műnél is
számot tenne s Jókai történeti hütlenségét semmi se viláigosthatja
fel könnyebben a nagy közönség előtt, mintha elolvassa báró Eötvös
regényét. Eötvösnél tulajdonkép nem is Dózsa képviseli a
democratiát, hanem Lőrincz, a czeglédi pap s miután a szerző a
művészet határai közt egész vadságában festi a néplázadást, a
katastrof felé igy kiáltat föl Lőrinczczel: «Hogy szabadságért
küzdjön, hittam föl a népet, s az vadságában felülmulta egykori
zsarnokait. Egy jobb lét alapját akarám lerakni s csak ingoványt
láték körülöttem, melyre épiteni nem lehet stb. A harcz, a melyet
kezdék, nagyobb, hogysem azt egy ivadék bevégezné. Az anyagi
szabadság, melyért a nép fegyvert fogott, mindaddig el nem
érethetik, mig szellemi szabadsága ki nem vivatott s talán századok
mulnak el, mig az megtörténik.» Mond-e valaki ilyesmit Jókai
tragédiájában? Van e festve a néplázadás tévedése és büne, hogy
indokolva legyen a bukás?  Teljességgel nincs! S hogyan festi
báró Eötvös Dózsát és környezetét, a katastróf előtti jelenetekben?
Dózsa utánozza a fényüzésben és oligarcháskodásban Zápolyát s bősz
és részeg szenvedélyeknek engedi át magát, melyeket csak testvére
iránti szeretete enyhit. Egész táborán észrevehető, hogy az
embereknek volt okuk föltámadni, de tévedéseik és büneikkel
megszeplősiték az eszmét és eljátszották a siker jogát. Hogy báró
Eötvös az aristocratiának nem kedvezett, igen természetes, de nem
festette oly nyomorultnak, mint Jókai, s jobbjait nem
czimboráskodtatta a lázadókkal s ügyelt arra, hogy ugy tüntesse
föl, mint oly társadalmi kényszerüség képviselőjét, melynek
győzelme Dózsa ellenében elkerülhetlen és benső szükségesség. Én
csak ennyit kivántam Jókaitól. Ezt teljesitve, még nem irt volna jó
tragédiát, mert a conceptiótól még sok van a kivitelig, de legalább
politikai éretlenség helyett tragicum lesz vala művében.

A mi végül Jókai azon megjegyzését illeti, hogy mielőtt a magyar
nép valamelyik osztályának politikai éretlenséget vetek szemére,
nőjjek még egy kicsit, csak mosolyognom lehet. Én nem neveztem a
magyar nép sem egyik, sem másik osztályát politikai éretlennek,
csak Jókait, magasztaló birálóit s azokat, kiknek a tragédia Dózsa
és a forradalom éretlen fölfogásáért tetszik. Ennek kimondására
 nem szükség nagyság, csak annyi értelem
és izlés, mennyit birálatomban kifejteni igyekvém. Jobb lesz, ha
megjegyzi magának: bármily nagy érdemei vannak és lehetnek, oly
nagy ember soha sem lesz – mert ilyenné iró nem emelkedhetik – hogy
gyanusitásokkal terrorizálhassa a szabad véleményt, elnémithassa a
kritikát.

Mindig találkozni fog magyar kritikus, ki e vakmerőségéért
büntetni fogja és megbélyegzi.  


1858







EGY KIS CURIOSUM.

«Némely kritikus – mond Macaulay egyik essayjében – oly
véleményben van, hogy a nő, ha merészelt könyvet bocsájtani közre,
e tette által minden nemét illető előjogról lemondott s a
legszigorúbb kritika alul sem igényelhet kivételt. Mi más
véleményben vagyunk. Megengedjük ugyan, hogy oly országban, hol
számos írónő találkozik, kiket tehetségök és előnyeik elég hatással
ruháznak föl, hogy a közvéleményre befolyjanak, a legveszélyesebb
következményekkel járna, ha valamely hibás történeti mű vagy
egészségtelen bölcselet, csak azért, mert e bűnt egy lady követte
el, megrovás nélkül maradna. Azonban úgy hiszszük, hogy a kritikus
ily alkalommal jól cselekszik, ha azon becsületes lovagot utánozza,
kit kötelessége Bradomante ellen kényszerített sorompóba lépni. A
lovag, amint a rege mondja, szerencsésen védte az ügyet, melynek
bajnoka volt, de mielőtt megkezdte volna a viadalt balisordját
kevésbbé halálos karddal cserélte  föl, aztán ennek is
gondosan kitörte hegyét és élit».

Ily tompa karddal akarunk mi küzdeni Bulyovszkyné ellen, ki a
Wiener Zeitung január 21-iki esti lapjának tárczájában,
alkalmasint magyarul megjelenendő utirajzából, egy figyelemre méltó
töredéket bocsájtott közre. A töredék nem azért figyelemreméltó,
mintha képes volna érdekes széptani vitára adni alkalmat. Oh nem!
Az egész csak csinos csevegés akar lenni, mi nőnek oly jól illik s
épen ezért legnagyobb hibája az, hogy kissé nehézkes és
igényteljes. De ezért még nem szólalnánk föl; van más dolgunk is. A
miért föl kell szólalnunk, az a bizonyos kósza vágy, hiú ábránd,
vétkes becsszomj, szánandó erőpazarlás, mi egyik fiatal
színészünket már semmivé tette, most egyik legjelesebb
színésznőnket fenyegeti s még lassankint színészetünk divatos
betegségévé válhatik. «A színművészet hazájának – mond Bulyovszkyné
– kosmopolitikai természeténél fogva nem vetnek határt hegyek és
folyók, mégis meg kell vallanom, hogy sehol sem találtam oly
honosnak, mint a német nemzetnél, mely művészetének eredeti
tisztaságát a leglelkiismeretesb hévvel őrizte meg. Ott még nem
fogyó fényben ragyog a szivet és lelket emelő Thália, míg túl a
Rajnán – és sajnálattal mondom – innen a Lajthán is, a kihivó
Terpsichore s a kaczér Melpomene  csillogó kiséretükkel az
előtérbe léptek. Szeretem hazámat, mint magyar nőhez illik s ha
valaha sikerülne a dicsőség meredek magasságára jutnom, nyert
babéraimat legörömestebb a hazai géniusz lábaihoz tenném le, de
mindennek daczára a távolba tekintek keresni azt, mi itt nem
található: az égalj ott nem oly boldogító, de elismerés követi a
törekvést és számára szabadabb, szélesebb küzdtér s kevésbbé
korlátolt látkör nyilik. Azonban hova ragad képzeletem? Lelkemnek
oly húrját érintettem, mely örökös rezgésben van s oly kevéssé
juthat nyugalomra, mint amily kevéssé képes nyugalmat adni. Ha
merészlenék a húroknak hangot adni, az egy mélyen elrejtett
szenvedélynek lenne rhapsodiája, melynek chaoszából csak a hivatott
lehetne képes kivenni a harmoniát.»

E vallomás eléggé határozott, ha nem is elégé világos.
Megerősíti azon, a lapokban és társas körökben már többször
szőnyegre került hírt, hogy Bulyovszkyné oda akarja hagyni a magyar
színpadot, hol nem méltányolják eléggé, hol tehetségének
kifejtésére igen szűk kör nyilik s mint német vagy franczia
színésznő akar szerencsét kisérleni, avagy a legjobb esetben, egy
kis társaságot alakítva a la Rachel és Ristori be akarja utazni az
ó és új világot. A kritika mindezt nem hagyhatja szó nélkül s nem
kérve engedelmet sem Jókai, sem Szegfi  úrtól,
bonczkés alá veszi a művésznő szándékát s amennyiben
gyanúsítja is, amennyiben megmagyarázza neki, hogy amit ő
mély s talán tiszteletre méltó szenvedélynek hisz, valami egészen
egyéb, hogy túlbecsülve magát, jobb sorsot érdemlő tehetségét
megrontani igyekszik, hogy elvégre nem érti művészetét, mert benne
a lehetlent akarja megkisérleni. – Azon művészetek, melyeknek
közlönye a nyelv, mint a költészet és színészet, soha sem válhatnak
kosmopolita természetüekké, még akkor sem, ha minden nemzeti
tartalmukat elvesztették.

A nyelv bizonyos földhöz, bizonyos levegőhöz, bizonyos nemzethez
köti őket, még pedig a legtermészetesb s épen azért legzsarnokibb
kényszerűségnél fogva. Anyanyelvén kivül sok nyelvet megtanulhat az
ember, kivált fiatal korában, beszélhet, irhat rajtok s valahogy
még szónokolhat is, de hogy csak kettőt is – legyen bár egyik saját
anyanyelve – úgy elsajátíthasson, hogy rajtok egész a költészet
vagy szavalat valódi művészetéig emelkedhessék, az teljes
képtelenség. Ime a kényszerűség, melyet mindenki belát, ki a
művészetek mélységeibe bepillantott s melynek vasigájába a
legnagyobb lángész is ellenmondás nélkül hajtja fejét. Miért?
Hiszen a legbajosabb nyelvtant is meglehet tanulni s a gyakorlat és
szorgalom minden akadályt legyőz. Valóban 
mindent, kivéve e lehetlenséget. A nyelvtanból sokat tanulhat a
költő és színész, de a rhythmust és szavalatot, a szenvedély és
hang, a gondolat és kifejezés titkait az élő és ezer változatban
élő nyelvből kell ellesnie, s ide, a tehetségen és szorgalmon
kívül, két nyelvhez két emberélet kellene még akkor is, ha az
alkotó phantasia két formához szokhatnék s nem érezné magát csak
egyben szabadon. Mi a költő nyelvét s a színész szavalatát
nemzetivé teszi, az mind oly számtalan finom árnyalattól függ,
melyekről az olvasó és hallgató hirtelen számot sem tud magának
adni, de melyekből ha egyetlen egy is hiányzik, már a
legkellemetlenebben érezhető s egyetlen egy is elég, hogy az
egészet paralyzálja vagy épen nevetségessé tegye. S mindezt soha
sem tanulhatjuk meg egészen, be kell szívnunk, mint a levegőt, hogy
vérünkké válva, táplálja phantasiánkat. E nélkül költő és színész
örök meghasonlásban fog szenvedni, a gondolat és forma átkos
meghasonlásában, mi kihűti lelkesedését, megbénítja alkotó erejét
vagy a legjobb esetben, szűk körbe szorítja, modorba ejti.

S azon kívül hogyan szerezhető meg az a sok minden, mi, ha nagy
részt nem függ is a nyelvtől, de leginkább bizonyos nemzetiség éles
sajátságaiból foly? Hogyan lehet egy idegen phantasiája elég
fogékony, elég teremtő oly dolgokban, melyeket gyermekségünk óta
 kell látnunk, hallanunk, értenünk,
éreznünk, hogy a művészetben visszatükrözhessük? Hogyan hathat be
az idegen valamely idegen nemzet kedélyvilágába annyira, hogy
legfinomabb, legelrejtettebb, legvisszhangzóbb húrjain képes
lehessen játszani?

A tapasztalat lehetlent mond s az irodalmak és művészetek
története elítél minden kétnyelvűséget. Még nem volt nagy költő, ki
két nyelven egyenlő erővel és bájjal tudott volna írni. Az ó
világban rendesen barbár volt az egyik nemzet a másikra nézve, s ha
a római költő meg is tanult görögül, nem mert egyszersmind írni a
nyelven, vagy ha mert, soha sem emelkedhetett a classicusok
soraiba. A középkorban latinul írtak a költők, de épen azért
kénytelenek voltak békét hagyni nemzeti nyelvöknek, vagy ha nem
tartották szégyennek azon írni, latinul írtak rosszul, s ez áll még
a prózaírókra nézve is. Az újabb időben, mikor a franczia nyelv
világuralomra látszott jutni, sokan megkisérlék franczia költőkké
válni és csekély szerencsével. Nagy Fridrik, mint franczia költő és
stylista mind végig középszerű maradt, bár Voltaire javítgatta
műveit, németül pedig rosszul írt. Goethe franczia verseivel
gúnyolódni szoktak a francziák. Heine verset nem, csak prózát mert
írni francziául, de ez nem tette volna híressé s csak a német
formában találta magát otthon.  Béranger, saját
nyilatkozata szerint, annyira el volt foglalva a franczia nyelv
titkainak tanulásával, hogy nem maradt ideje idegen nyelveket
tanulni. A költészetben a nyelv fele a gondolatnak, néha maga a
gondolat s a költő vagy mélyebben szereti művészetét, vagy önzőbb,
mintsem feláldozza vagy nevetségessé tegye magát. A színésznek
ugyanezen helyzete van. Még soha sem hallottuk, hogy német színész
franczia színpadon, vagy viszont, föllépni merészelt volna. Az
megtörtént, hogy némelyek idegen földön nevelkedve vagy ifjú
korukban idegen nyelvre adva magukat, idegen nemzet művészeivé
váltak, de aztán többé nem is kaczérkodtak nemzeti nyelvökkel, nem
jutott eszökbe a két nyelvű művészet s megmaradtak pályájukon.
Ristorinak Párizsban sokan tanácsolták, hogy játszék francziául,
nem mert, s hajtott azon kritikusok intéseire, kik bukását
jósolták.

S Bulyovszkyné, ki csak jeles tehetség, meri azt tenni, mit a
lángelmék sem mernek. Még a magyar nyelv titkait sem érti a
művészet kimeríthető mélyéig, s hiszi, hogy a német vagy franczia
nyelveket maholnap magáévá teheti! Meg van győződve, hogy kitünő
német vagy franczia színésznő lesz, aztán visszatér, hazájába, a
nemzet géniusz lábaihoz tenni babérait! Ah, asszonyom, ön nem tudja
mit csinál!

Ön soha sem tévedhet oly nagyon, mint e  wiener
zeitungi czikkben tévedett. Önt sokan hibáztathatják, önön sokan
mosolyoghatnak, de én szívemből szánom és sajnálom – illusiómat:
azt hittem, ön érti művészetét – s istenem! ön oly kevéssé tudja
vagy akarja érteni, mintha ma lépne először színpadra, vagy még
annyira sem.

Ugyan mi indíthatta önt e lépésre, e czikkre, e tévedésre, e
bohóságra? A művészet szeretete nem, mert hogyan szerethetné ön
azt, mit, a mint megmagyaráztam, nem tud vagy nem akar érteni.
Talán az elégedetlenség, a fájdalom, a nagyravágyás? Alkalmasint.
Legalább czikkében így sóhajt föl: tekintetem a távolba száll, hol
elismerés követi a törekvést és számára szabadabb küzdtér és
szélesb látkör nyílik. Valóban meltán mondja e sóhaj után: de hova
ragad képzeletem? Ön képzelődik. A beteg képzelődés hiú ábrándja
mindaz, mit ön oly mély és tiszteletreméltó szenvedélyként ápol
keblében. Az ábránd mindent feledtet önnel, mi való s mindent
reméltet, mi soha sem fog betelni.

Tehát az ön törekvését csakugyan nem követte volna elismerés?
Vajon az-e az ön állása a színháznál, a közönség előtt, a hirlapok
véleményében, mi ezelőtt nyolcz évvel volt? Én úgy tudom, hogy ön
egyik elsőrangú színésznőnkké emelkedett, kit a fővárosi közönség
számtalan tapsokkal és koszorúkkal halmozott  el,
néha olykor is – bocsánat a kifejezésért – midőn nem egészen volt
érdemes rájuk. Vidéken egész diadalutat tőn s számos kitüntetésben
részesült. Mindezt elismerésnek lehet ismerni el, még
Németországban is, ön álmai boldog hazájában. Avagy talán a kritika
ellen van panasza? Önt a kritika mindig jeles tehetségnek ismerte
el s ha nem minden szerepét itélte sikerültnek, ha némely
szerepkörben nem találta oly kitünőnek, mint másban, ez a
legtermészetesb valami a világon. Még nem volt oly nagy költő és
művész, kinek árnyoldalai ne lettek volna s a kritikának magasabb
hivatása van, mint hizelegni vagy bókokat mondani. A kritika talán
igazságtalan is volt ön iránt? Elhiszem. Ez oly valami, mit a
közpálya egyetlen férfia vagy asszonya sem fog elkerülni soha, s ha
elkerülhetne, talán nem is volna jó, mert csak a szabad vélemény
korlátozásával történhetnék meg. Jól emlékszem, hogy évekkel
ezelőtt önt egy lap csaknem üldözte; de találkozott valaki, ki önt
védeni igyekezett, s az a valaki épen az volt, ki ön ellen most
tompa kardot forgat, noha mindinkább kedve jő azt kiélesíteni. Azt
is tudom, hogy nem rég, Prielle Cornélia vendégszereplése
alkalmával, sem voltak elég igazságosak önhöz, művészete és önmaga
iránt. Ah, asszonyom, ön nagyon beteg, s én aligha ki fogom
gyógyítani. 

Talán az igazgatósággal vannak kellemetlen összeütközései, talán
cselszövénynyel is küzd? Meglehet, avagy nincs úgy, mit tudom én;
ide elegyedni nem a kritika dolga. Azonban azt tudom, hogy akárhova
menjen ön, soha sem fog kifogyhatni a vádakból a kritika, közönség
és szinházi viszonyok ellen. Ön beutazta Német- és
Francziaországot, de úgy látszik, csak hiú ábrándokat hozott haza
és igen kevés tapasztalást. Ha mégegyszer kimegy és mint német vagy
franczia szinésznő, bizonyosan többet fog tapasztalni, még akkor
is, ha sikerülne a lehetlenség, s bukása nem volna bizonyos. Ön
vissza fogja óhajtani a közönséget, mely csak tapsolni tud, de nem
egyszersmind fütyülni is; a szegény magyar kritikát, mely midőn a
legigazságtalanabb volt is ön irányában, nem eshetett önnek oly
keservesen, mint esni fog a külföldi legigazságosabb; a mi színházi
viszonyainkat, melyek elvégre korlátoltságuk miatt sem adhatnak
nagy tért a cselszövényeknek. Ön vissza fog térni csalódva és
bűnbánóan. Már késő lesz. Eljátszott három dolgot, melyek mindenike
nagy kincs; a magyar közönség részvétét; egypár kipótolhatlan szép
évet, s ereje nagy részét. Az istenért, asszonyom, mit csinál!
Alvajáróként mélység felé közeledik. Ébredjen, még egy lépés, és
soha sem fog többé fölkelni.

Azonban talán igazságtalan vagyok önhöz  Nincs
szándékában a kétnyelvű művészet, magyar színésznő akar maradni
csak mint Rachel és Ristori akarja beutazni a világot, hogy
felmutassa, mily magasra emelkedett önben a magyar művészet.

Meglehet. Czikkéből azt is épen úgy ki lehet olvasni, mint ama
másikat. S csakugyan ez utóbbi kevésbbé absurd szándék, de szintén
oly beteges ábránd és hiú erőpazarlás. Túlbecsüli magát, innen ered
minden baj. Tudja e minő szinész vagy szinésznő látogathat meg
idegen nemzetet? Csak olyan, ki a maga szerepkörében a
legrendkivüliebb s egyetlen tünemény. Ön minden esetre jeles
színésznő, de ilyennek legtúlzóbb tisztelője sem nevezheti, még
akkor sem, ha csak bókot akar mondani. Hallott-e ön valaha, hogy
Rachelen kivül, valamire való franczia színésznő külföldre utazott
volna, pedig vannak ott jelesnél jelesebb tehetségek. Legfeljebb
egy-egy vaudville csapat vándorolja be Európát, mert a sajátságos
franczia genre érdekes az idegenek előtt, kiknek jórésze
egyszersmind érti a nyelvet is. A német színész már nyelve miatt
sem igen mer tulmenni a Rajnán s hogy néha Londonban játszik, az
csak felsőbb pártfogás következménye. S mit játszanék ön
Németországon? Hihetőleg magyarra fordított német drámákat.
Németországnak ez idő szerint egyetlen nagyobbszerű szinésznő
sincs, de az az  egy-két jelesb tehetség minden esetre
jobb önnél. S mit játszanék Francziaországban? Alkalmasint magyarra
fordított vígjátékokat. S ön e szerepkörben akarna mérkőzni a
franczia szinésznőkkel? Mintha nem is járt volna ön Párisban soha s
a mult nyarat nem Francziaországban, hanem Moldovában töltötte
volna. S vajjon a magyar nyelv, melyet Német- és Francziaországban
senki sem ért, nem fogná-e önt még jobb viszonyok közt is
megrontani. Ha mégis népszínműénekesnő volna? E sajátságos genre
még érdekelheti az idegeneket, s hogy élvezzék, nem oly mulhatlanul
szükséges nyelvünk ismerete. De a fejlődő magyar tragédiát kár az
idegenek elé vinni, még akkor is kár volna, ha önnél jelesb
tehetség képviselné előttük színművészetünket. Nem így használhat
ön a magyar színművészetnek, hanem úgy, ha honn marad, s hiú
ábrándok helyett kétszerezett igyekezettel fejti szép tehetségét,
minden nap a magyar szavalat egy-egy titkát fejti meg, s új meg új
diadalokkal szolgál nemzetének. Itt koszorú és taps vár önre, ott
gúny és lenézés. Óh, asszonyom, kimélje meg magát, kiméljen meg
bennünket!

Miért polemizáljak tovább? Miért bonczoljam ön czikkének azon
állításait, melyek a német és franczia színművészetre vonatkoznak.
Ön szerint a franczia színészet alul van a középszerűségen, s a
német folytonos emelkedésben.  A legjelesb német
kritikusok ellenkezőt állítanak, s untalan csak a német költészet
és szinművészet hanyatlását emlegetik. De erről nem vitázok. Még
egy más húrt sem akarok pengetni. Nem vette-e észre, asszonyom,
hogy egész polemiámban kerültem a hazafiságra való hivatkozást! Nem
szeretem a hazafi-phrasisokat. A hazafiságot éreznünk kell, s nem
beszélnünk róla. Ha a hazafiság elhagyja a szivet, rendesen az
ajkára száll. S ön is jobban tesz vala, ha nem emlegeti hazája
iránti szeretetét, hanem hallgat és érzi. Mégis lehetlen, hogy
végül Arany egyik versét némi változtatással ne intézzem önhöz:


A meddig ily nép fogja őt
körül,

 Nép, melynek érzi keble, zengi
szája

 A színésznek nyelvét – addig
terül,

 Ott éri végét a színész
hazája;

 Azon túl maga
jövevény,

 Szava üvegházi
növény,

 Legszebb illatja, szine kárba
megy:

 Széles világon nincs népe, hona
– csak egy

 Innen, hogy ő e népet és
hazát

 Szeretni tudja
kimondhatlanul.

 Nem a dijt méri,
melyet tán az ád,

 Oltára nem önző
lángokra gyúl;

 És, bárha szük és
bárha gyér

 A jutalom és a
babér:

 Ő a honért, a honnal s honnak
él –…










1862







EGY SZINHÁZI ZSEBKÖNYVRŐL.24)

Thalia Zsebkönyv, melynek Rousseauból van véve jeligéje,
a ki a szinház legszenvedélyesebb ellensége. S még minő jelige: «Il
faut des spectacles dans les grandes villes, et des romans aux
peuples corrompus.» Az ember csodálkozik rajta és sehogy sem
találja ki okát. E csodálkozás még nagyobb lesz, ha olvassuk az
egyik szerkesztő czikkének elején: «Még mai nap is találtatnak
elfogult balga emberek, kik e magasztos müvészet iránt bizonyos
ellenszenvvel és előitélettel viseltetnek. «Miért hát oly iróból
venni jeligét, ki, bár nagy szellem, minden esetre amaz előitéletes
emberek közé tartozik? Ugy látszik, hogy a szerkesztőket a Rousseau
mondatának első része hozta zavarba: nem vették észre, hogy annak
más nemü értelme is lehet, mint a minőt ők óhajtanak, noha a mondat
második része eléggé megmagyarázza a valódi értelmét. 

Azonban ez minket ne zavarjon meg. E vállalat jó szándéku, ment
minden nyerészkedésből, ifju lelkesedés szüleménye, s remélni
lehet, hogy a jó szándékhoz és lelkesüléshez lassanként még egyébb
is fog járulni, mert fájdalom meg kell vallanunk, hogy igy nagy
részt gyönge dolgozatokkal nem igen lehet valamit elérni.

A zsebkönyvet Jókai ismeretes Prológ-ja nyitja meg; utána
Fésüs Györgynek A budai magyar népszinház keletkezése czimü
czikke következik. Népszinházunk keletkezésének történetét veszszük
benne. Kár, hogy az érdekes adatokat, kevéssé szabatos, sőt néhol
ferde elméletek és ötletek füzik össze. Szerző a magyar
szinmüvészetet, vagy igen tul, vagy igen alá becsüli, sehol sem jár
a rendes uton. Minő állitás például ez: «Ugyanis a többi (más)
nemzeteknél a mulatság és müvelődés a czélok, melyeket a
szinmüvészetnek el kell érnie. Nálunk e kettő csak mellékczél
gyanánt tünik fel, s harmadik vagy talán inkább legeslegelső és
főczél, a nemzetiség fentartása mellett.» Az igaz, hogy a szinészet
is befoly a nemzetiség erősbitésére és nemesitésére, épen mint az
iskolák, irodalom s több efféle, de hogy egymagára fentartja a
nemzetiséget, a legalaptalanabb állitás. Aztán hogyan lehet az,
hogy a szinmüvészetnek maga a müvészet csak mellékczélja? Hiszen a
szinmüvészet  csak annyiban foly be a nemzetiség
erősbitésére és nemesitésére, s igy fentartására, amennyiben
megközeliti müvészeti hivatását. A franczia és angol irodalom nem
azért hódit, mert az irók francziául és angolul irnak, hogyan is
irnának máskép, s ezen a studiumon már mi is tul vagyunk, hanem
mert jeles vagy remekmüveket irtak vagy igyekeznek irni. A hamis
elvek hirdetése mindig megboszulja magát. Ha a magyar szinmüvészet
főczélja pusztán a nemzetiségi érdek, akkor elégedjünk meg, ha
szinészeink jól beszélnek magyarul, ne várjunk tőlük semminemü
müélvet, mit Fésüs úr sem óhajt.

Az is furcsa állitás e czikkben, ha a magyar nemzet az egész
középkoron át egész Európának védfalát képezte a mindinkább
növekedő ozmán birodalom ellenében. Az egész középkoron át
nemzetünk sem lakott mostani lakhelyén, a törökkel pedig csak a
középkor vége felé gyült meg a bajunk. Egyébiránt a mint már
emlitettük is, e czikkben érdekes adatok vannak elősorolva,
melyeknek egy részét olvasóinkkal is közöljük. Szerző előadván
Molnár szinigazgató és az ifjuság kezdeményezését, Buda város
községtanácsa gyámolitását, a második bizottmány alakulását, igy
folytatja közleményét:

«A kiegészitett bizottmány most ujabb megkeresményeket s
aláirási iveket bocsájtott ki,  még magához az
országgyüléshez is egy irásbeli folyamodványt intézett, azt a
népszinháznak országos intézetté emelésére kerve, mely kérésre az
országgyülés azonban feloszlása miatt nem válaszolhatott, s igy a
szinház ezentuli sorsa a jövő titka.

A felhivás visszhangra talált sok buzgó hazafinál s ezek
adakozásaiból amint már jelentékenyebb összeg gyült össze, a
bizottmány telket keresett s erre nézve a lánczhidtól balra fekvő
magtár a legalkalmasabbnak találtatott. Nem érdektelen e magtárról
néhány szót szólanunk. Kezdetben, amint azt támoszlopai mutatják,
Budavárának alsó határfalát képezte, később épületté egészittetvén
ki (1470–1480.) Mátyás király istálónak használta; a törökök
idejében Mustafa pasa (1566–1579.) őrtanyává változtatta át, mig a
törökök kiüzetése után (1688–1848.) kincstári magtár lett belőle.
Ezen épület falai között tehát, melyben a nagy király lovai, később
a hitetlenek őrei tanyáztak, azután majd két századon át a kincstár
gabonája tartatott, végre e prózai dolgok utóda Thalia lőn.

Ezen telek a lánczhidtársulaté volt, mely azt félévi felmondás
kikötése mellett, évenkint 1500 forintért bérbe adta, mire a
bizottmány Kimnach testvérek, budai ácsmesterekkel megegyezett, kik
a szinházat 10,000 forintért felállitani megigerték. De a
bizottmány az eképen  épitendő szinházat igen kisszerünek
tartván és Kimnach testvérek sem nyujthatván elég garantiát, az
alkudozások ezekkel félbeszakittattak, s a bizottmány örömmel
fogadta el Gerster és Frey épitész urak ajánlatát, kik nyilvániták,
miszerint képesek lesznek a szinház tervét dij nélkül elkésziteni s
az épitészeti munkálatokat is a jó ügy iránti kegyeletből
segiteni.

Az épitész urak a tervet és költségvetést, mely hozzávetőleg
36,000 forintra számittatott, elkészitvén, azt a budai városi
szépitő bizottmánynak nyujták be, mely a terv ellen azt a kifogást
tette, hogy az épitendő szinháznak a takarékpénztár ujra épült
házával párhumos homlokzattal kell birnia s innét a szinház
csarnokának mostani ferde alakja.

A terv készen lévén, s a bizottmány csekély pénzösszeg fölött
rendelkezhetvén, az építésre szükséges előkészületek megtétettek és
1861. junius 15-én reggel az csakugyan meg is kezdetett.

A épités megkezdése a pesti szinház épitésének első napjaira
emlékeztetett. Lélekemelő látvány volt látni a bizottmány,
szinészek, szinésznök és pesti jogászok kisded csapatát, kik durva
munkához nem szokott kezeikbe, talán életökben először, ásót, kapát
fogtak, azután talyigákon hordták a fövenyt félóra hosszáig ki a
partra. 

Két hónapig tartó megfeszitett munka után végre, a szép szinház
szept. 14-én megnyittatott, még délelőtt, sőt délután is lehetett
látni a munkások sürgő csapatát, mig a kalapácsütések elhangzottak
és esti hét órakor azon épületben, melyben először nagy királyunk
paripáinak nyeritése, később vad tatárok lármája hangzott,
megcsendült az első nyilvános magyar szó s a zsufolt ház lelkesen
vett részt a megnyitási ünnepélyen.»

A népszinház jelen állapotára nézve a következőket veszszük:

«Mi a közönségnek a népszinház iránti részvétét illeti, az ellen
panaszkodni nincs okunk, azonban egy fájdalmas érzést el nem
titkolhatunk, ha a szinház jövőjét vesszük tekintetbe.

Mert im a részvét, ha nem tulságos is, de mégis olyan, hogy a
szinház, különösen a város által évenként ajánlott 1000 forint
segélyezés mellett, szépen megállhatna és szép hivatásának
napról-napra inkább megfelelhetne.

De mint fennebb emlitettük, a telek csak fél évre volt bérbe
adva s igy annak letelte után, ha netán a lánczhidtársulat
akadályokat görditene, a nemzet közadakozásából épült szinházat
talán le kellene bontani, vagy legalább ennek zsarnoki önkénye alá
jutna. Hogy ezen mindenesetre aggasztó körülmény elháritassék
 a bizottmány folyamodványt nyujtott be
Buda város tanácsához, hogy a telket, melynek vételára 82,000
forintra rug, a lánczhidtársulattól a szinház javára vásárolja
meg.

A város elejétől kezdve nagyobb részben elég lelkesnek
mutatkozott a szinház ügye iránt, s igy most is majdnem biztos
sikernek nézett elébe a bizottmány folyamodványa, midön egyesek
ellenvetése az ügyet annyiban hátráltatta, hogy a telek a
lánczhidtársulattól ugyan megvásároltatott, de a város nem vette
fel a szinházat az általa pártfogolt intézetek sorába, hanem azt az
eddig még ideiglenes bizottmány további felügyelete alatt hagyván,
magának az érintet összegből négy százalékot fizettek.

És igy ez összegnek a napi jövedelmekből kell fedeztetnie,
azonkivül az épitkezési költségek sem lévén egészben fedezve, ezek
is a napi pénztárt terhelik. Ez iránt a bizottmány már felhivást
intézett a nemzethez, melyben a pénzállapot pontosan ki van mutatva
és a nemzet ujabb pártfogására van kikérve. S im bizton reméljük,
hogy a nemzet, mely eddig segité elő e szinház ügyét, azt továbbra
sem fogja elhagyni, hanem inkább oly állapotba helyezendi, hogy
kitüzött czéljának és magasztos hivatásának egészen
megfelelhessen.

Ezt mi is óhajtjuk és reméljük, s épen azért szeretjük, ha a jó
ügyet oly czikkel compromittálják,  mint aminő e zsebkönyvben
az Urváry Lajos-é A budai népszinház jövője czim alatt. E
czikknek nem annyira némely üres phrasisai s æsthetikai
balfogalmain botránkoztunk meg, mint iukább azon, hogy Urváry a
nemzeti szinház rovására izgat a budai népszinház mellett.
«Szinmüvészetünk – mond a többek közt – ezelőtt egy helyen
központosult: a nemzeti szinpadon. Boldog-boldogtalan ide hozza
eszmeszülötteit s boldog-boldogtalan csalódott. Csalódott az
intézet hivatásában. Ezen legkevesebbet sem csodálkozhatni, ha
meggondoljuk, hogy a nemzeti szinház, egy kis korszakot kivéve,
maga sem tudta, hogy miért létezik s azt a mai napig sem tudja.»
Hogy a nemzeti szinház mennyiben oldja meg feladatát s mennyiben
nem, hogy e tekintetben minő anyagi szellemi akadályokkal küzd,
ahhoz sok szó férhet. Azt sem tagadjuk, hogy a visszaélések sem
hiányoztak soha az intézetnél. De hogy a Nemzeti Szinház azt sem
tudná, hogy miért létezik, vagy például ezt jobban tudná a Budai
Népszinház, azon legyen szabad kétkednünk. Sőt a dolog ellenkezőleg
áll. A budai népszinház igazgatójának épen az a baja, hogy néha
téveszteni látszik szinháza hivatását s versenyezni akar a nemzeti
szinházzal. Mi szükség a budai népszinházban tragédiákat s magasb
vigjátékokat adni? A társaság sem alkalmas reá, a szinház
sajátságos jelleme fejlődését  akadályozza. E szinháznak
a népszinmüvek, kisebb vigjátékok, melodrámák szinházának kell
lennie, ebben kell versenyeznie a nemzeti szinházzal, hogy idővel
leszoritsa e térről. Csak igy van értelme e két szinháznak. Nagy
hiba egymással szembe állitani, mert ha a kettő között kellene
választani, bizonyára minden okos ember előtt nem volna nehéz a
választás. Szerencsére nem az az eset; két szinházunk van, mind a
kettő megállhat egymás mellett, idővel egymást fogják kiegésziteni,
s a közönség és irodalom egyiktől sem akarja megvonni
részvétét.

A zsebkönyv többi része beszélyekből és verses költeményekből
áll. Három beszélyt veszünk: Ferike, a szép mosóné, gr.
Batthyány Juliától; A tévedések, Toldy Istvántól; Rang és
becsület, Maszlaghy Ferencztől. Ehhez járul még Balázs
Frigyesnek Emlékek a közelmultból czimü nem tudni miféle
prózai dolgozata, mely vázlat akar lenni angol modorban, de
tulajdonkép semmi sem. Őszintén megvalljuk, hogy mind a három
beszély igen kellemetlen benyomást tett reánk. Nem vártunk sokat, s
talán valamit még képesek leszünk méltányolni bennök, ha némi
erkölcstelen érzület, mely többé-kevésbbé mind a hármon elvonul, el
nem rontja vala minden kedvünket. Eszünk ágában sincs megtámadni
egy nő s két fiatal iró szivét, sőt azt hiszszük,  hogy a
mint a meg nem állapodott jellemeknél vagy ábrándozóknál gyakori
eset, elméletök- vagy példányképökben rejlik inkább a hiba, mint
érzületükben. De ily felfogása a világnak, ennyi rothadt elem
együtt, még is több, mintsem élesb szó nélkül maradhatna.

A Ferike, a szép mosóné, czimü beszély, mint egészen
rendén levő dolgot, fest oly viszonyt, mely a társadalom legelemibb
felfogásával is ellenkezik, Ferike (a név Francziskának szörnyü
szerencsétlen forditása) segitőnője Sárának egy molnár-utczai derék
mosónőnek és kedvese Laczinak, Sára fiának. Semmi de semminemü
körülmény nem akadályozza, hogy elvegyék egymást, mégis csak aztán
gondolkoznak, hogy oltár elébe lépjenek, midön már megszületett
gyermekök. A derék Sára asszony mindezt nagyon helyesnek találja, s
igy látszik, hogy ő is csak a kritikusra bizta a
megbotránkozást.

A Maszlaghy beszélyében Arándy báró fogadást tesz, hogy
elcsábitja Marit, egy árva leányt, Elek testvérét. Fogadását meg is
nyeri; Elek dühöng és átkai megrepesztik testvére szivét. Elek a
csábitón is bosszut kiván állani, csellel a bálból magához csalja s
Mari koporsójánál meg akarja ölni, azonban Arándy báró azt igéri
Eleknek, hogy testvérét Irént, kit szeret s kitől
viszontszerettetik, nőűl szerzi  neki, ha megkegyelmez.
Elek természetesen megjuhászodik s elveszi Irént. A tanulság belőle
az, hogy ha az ember leányt csábit, legyen nővére, kivel
kiengesztelhesse a felbőszült testvért, sőt csábittassa el a
nővérét, ha főrangu leányt akar nőül nyerni.

A Toldy István novellettája még legszelidebb. Itt a játsziság
még valamennyire enyhiti a dolgot. Azonban ebben is elég van, a mi
visszatetszhetik a finomabb izlésü olvasónak. Jól nevelt s a költő
által szeretetreméltónak rajzolt lyánykák csak amugy iriák s
hányják ki az ablakon a szerelmes levélkéket az alig ismerős
jogászoknak s mennek ki késő este hozzájok légyottra az uj téri
ligetbe. Boldog jogászok, szerencsétlen lánykák, még
szerencsétlenebb kritikus, kinek mindezt végig kell olvasni.

A versekkel is hamar végezhetünk. Jókai prológján, Vörösmarty
három és Petőfi egy költeményén kivül, van az Albumban Dalmadytól
egy, Thalytól kettő (forditás), Malvinától kettő, Wohl Jankától
egy, Berecz Károlytól egy, Berczik Árpádtól három (egyik Schiller
Glocke-jának forditása), Hilóczy Bélától kettő, Szél Farkastól egy,
Rácz Miklóstól egy, Csukássy Józseftől egy. Valóban nem lehetett
volna ellentétesb összeállitás, mint egyfelöl Vörösmarty és Petőfi
erő- és pathoszteljes határozott lyrája, vagy Jókainak, bár az
alkalmiság  némi hátrányától nem ment, de azért
teljes hangu prologja; másfelöl amaz érzelmi sekélyesség,
határozatlanság, mely a többi eredeti költeményen, alig némi
kivétellel, uralkodik. Amott mindenik dal, ugy szólva, egyéni,
határozott, élesen jellemzett vonásokkal, képe az olvasónak erővel
is képzeletébe nyomul, s egyszer olvasva mindig rá fog emlékezni;
emitt a képzelet erőlteti meg magát, hogy a költő álláspontjára
helyezkedjék, hogy felfogjon valamit érzéseiből, hogy
megkülönböztesse azt, ami neki uj gyanánt nyujtatik, attól, ami
közhelyül lézeng benne, isten tudja mióta. Az érzelem rendesen oly
félszerü, oly muló, oly határozatlan mozzanatra szoritkozik, –
azért aztán a kifejezés is oly halvány, bizonytalan, hogy könnyebb
rostával vizet meriteni, mint ebből az olvasónak valami
határozottat és kiválót fogni fel.

Az érzés egy buborék, a dal pillanatnyi játéka annak: eltünő
nyom nélkül. Ilyen e könyvben Dalmady kis verse is. Huga
menyasszony, bucsuzik; sir vele a ház. Ő arra gondol, kedvese és
igy fog-e majd sirni a menyekzői napon. Egy percznyi felhő e
gondolat mert eloszlatja mindjárt előre képzelt mosolya boldog
menyasszonyának. Elég-e ennyi a költői meghatottságból egy dalra?
És különösen egy magyar dal jellemzetessége, Petőfi után? Mi nem
szeretnők, hogy a magyar dal keresve  az érzések árnyalatait,
ily érzelemparányokat röpke és halvány benyomásokat szedjen föl.
Ilyen a Rácz Miklósé: Fényes sugár… Hilóczy Béláé pedig:
Gyermekévek oly határozatlan érzésben olvad fel végül, hogy
nem tudni hányadán vagyunk vele. Gyermekkorában, ugymond, a dajka
dalán, mennybe álmodta magát. Most ifju, «ujra mennyben él
szerelme» – tehát a szerelem boldogságát élvezi, de «tudja isten» –
igy végzi – most is inkább szeretne boldog gyermek lenni.» Hát igaz
szerelem-e az ilyen, vagy határozott-e ily érzés? Nem százszorta
igazabb a népdal:


Mikor én kis gyermek
voltam,

 A dióért majd
megholtam,

 De már mivel nagyobb
vagyok

 A leányért majd
meghalok.





S nyerne-e vele a dal, ha már most azt mondaná: «tudja isten,
mégis nem mondanék-e le a leányról egy – dióért!» Hilóczy másik
verse Egy szinésznőhöz az érzelmi és értelmi
határozatlanságot a nyelvre is átviszi, igy:


(A sors) Szivet alkot,
angyalarczczal (szivnek arcza!)

 Husdarabba éltet ad,

 S benne,
annyi szenvedélyt, mint

 Holdvilág a
jégre hat





Berczik Árpád elég jól mondja el azt a kis eszmét, hogy szeretné
sorsát, mint a mágusok  a csillagokból, kedvese szép szemeiből
kiolvasni, és találóan teszi a nem uj gondolathoz, hogy a csillag
az égen, a kedves szemei orczáján ragyognak – s az arcz az ő
mennyországa; de másik költeménye, melyben szivét a naphoz
hasonlitja, meg ellentétbe teszi ezzel, álképpel játszik. A nap nem
azért borul el s hideg, mert tél van, hanem azért van tél, mert a
nap hideg. Különben a fiatal önzéstelen szivet jól festik a
végsorok, hogy csalódás után sem szün meg szeretni,


Hanem ujra s ujra
bizom

 S ujra-ujra
szeretek.





Csukássy Ábránd-ja külformában jó, a hangulat egy
refrainban volna: «Künn az eső esik csendesen» – s e mellett foly
az ábránd, de a hangulat Petőfi négy ökrös szekerét juttatja
eszünkbe, s a sziv regénye nem oly eredeti mint ott. A boldogság
tetőpontját nem mint Petőfi «csillagválasztással», – hanem e léha
kifejezéssel festi: «irigyelve néztek ránk az angyalok». E
határozatlanságból, melyet ifju költőink kedvelni látszanak, még
leginkább emelkedik valami positiv érzéshez Berecz Károly
költeménye: Ne huzd czigány… Legalább tisztában vagyunk
vele, mely idők benyomása alatt iratott. – Malvina Oszkár és
Fatime-ja, az ő gyanusitásaival igen prózai, de a
Kedveshez jobban ir, egy  pár képet helyesen
alkalmaz, egy lélekállapotot elég szabatosan fejez ki. Wohl Janka a
többiekkel ellenkező tulságban jár, vagy inkább «áll az örvény
szélén – tekintetében az őrület jele» – ő nagy szenvedélyekkel akar
játszani, de nem igen bir velök, utoljára is allegoriai
személyesitésben fárad ki páthosza. Szél Farkas balladája (a férj
megöli gyanuból nejét, nyomban rá megnősül s a nászéjen megőrül)
lehetne ballada, de erősebb lélektani indokolással. Szaggatott
beszéd nem elég arra. 


A VIGJÁTÉKRÓL.25)



E munka néhány felolvasásból van összeállitva, melyeket a szerző
Baselben tartott. Nem nagy igényü könyv, mélyebb analysis sincs
benne, de nem is akar ilyen lenni. A szerző egy lehetőleg
összevont, de élénk és vonzó rajzát akarta adni a vigjáték
történelmének. Czélját el is érte. E mellett szempontjai és
itéletei nagyrészt helyesek; kellemes olvasmány, s nem ártana
átdolgozni vagy leforditni magyarra. A nagyközönség is élvezhetné,
ugyis irodalmunk talán a vigjátékkal foglalkozott legkevesebbet.
Kóstolóban rövid ismertetését adjuk egy német lap után.

A vigjáték eredetét általában véve, a mint mindenki tudja, a
görögöknél kell keresni. A tragédia a Bachus-ünnep játékai- és
énekeinek köszöni lételét, a komédia a különböző népünnepek
rögtönzött bohózataiból állott elő. Azonban mig a tragédia a
mythologiából meritette  tárgyait, a komédia tisztán csak a
satira körében mozgott s czélja nem volt egyéb, mint kigunyolni a
még élő s meg is nevezett személyek cselekedeteit és elveit. E
divat egész Aristophanesig tartott, ki régibb műveiben még élő és
megnevezett személyeket gunyolt ki. Athénnek a lacedaemoniak általi
bevételével mindezt tilalom szüntette meg s az ugynevezett régi
komédia a középbe ment át, hova Aristophanes szintén tartozik s
mely a valódi életet rajzolta ugyan, hanem már költött nevek
alatt.

Aristophanes az első hires név a vigjáték történetében, kivált
műveinek formája bámulatos Versei a legfinomabb attikai bájt
lehelik, mond Mähly; nem vehetni észre rajtok, hogy egy művészi kéz
kimért uton vezet és szabályoz mindent; a rohanó árnak könnyed, de
biztos gátat vet, s a természetes szépségre a szabályosság bélyegét
üti. Igaz ugyan, hogy e folyam nem a tragédi mélységes nyugalmával
s meg nem zavart egyenmértékében áradoz, mindegyre fodros
hullámocskákat vet, melyek fölülemelkedve a viz szinén, a partokat
jobbra-balra érintgetik, de ez élénk mozgás, e játszi ringás mindig
bizonyos szabályozott körben ismétlődik. A mi a tartalmat illeti,
természetesen, szemben a tragédiával, a motivumoknak tulajdonképeni
fejlődése, a cselekvény, nem szabályos, s benne a költő korlátban
önkénye uralkodik. Aristophanes az egyenes vonalt gondosan
 kerüli, gyakran szilajon átvágja,
elágaztatja, a legkülönösb és furcsább alakzatokra használja föl,
vagy pedig épen a phantasia végtelenébe veszteti. Egy motivumot
elejt s a közben már egy mást ragadott meg; az ember a valóság
földjéről mindjárt-mindjárt a phantastikus világ légi jelenetei
közé van emelve, a hol a rend, a szerves fejlődés elmélete föl van
forgatva, sőt a nehézség physikai törvénye is elvesztette erejét.
Minden egy nagy tűzbe van sodorva, melyet csak villámok
világitanak, a lángész villámai.

A mint tudjuk, a görög komédiában három korszakot különböztetnek
meg a régi közép- és uj komédiát. Ez utóbbiban már a tárgy is
költött volt. Nagy veszteség, hogy e korszakból egyetlen mű sem
maradt reánk; kitünő költők művelték e genret s köztük Menander,
kit oly nagy magasztalással emlegetnek. Mindazon, bár gyönge
másolatok, melyeket az őt utánzó római vígjátékairók hagytak reánk,
mind az összes műértő régi világ véleménye ugy tüntetik föl
Menandert, mint nagy költőt, kinek műveiben az általános humanitás
lehe a legfinomabb műveltség virágillatával egyesül s a ki igen jól
ért ahhoz, hogyan kell a selejtest; köznapit és esetlegest
közértékü jellemrajzzá olvasztani s typikai példánynyá emelni.

Menaderrel kezdődik az ujabb vigjáték is, mert a drámai
oekonomia, a cselekvény tervszerű  keresztülvitele, a bog
megkötése és kioldása tekintetében is remek műveket irt, mit
annyival inkább bámulhatni, mivel a vigjátékban használható
motivumok akkor nem voltak oly bőségben, mint most. A mi számos és
apró árnyalatokba vesző viszonyaink, osztályaink, életmódunk, nem
állottak a görög vigjátékiró rendelkezésére. A szerelem érzése is,
mely az élet és vigjáték oly változatos anyaga, akkor sokkal
egyszerübb volt s hiányzott erkölcsi alapja, a menynyiben leginkább
a hatærákkal való viszonyokra vonatkozott. De ha a házasság a
görögöknél nemesebb és szentebb lesz vala is, a nő még sem
foglalhat kitünőbb állást a vigjátékban, mivel ez nem benn a házban
folyt le, hanem künn az utczán, a ház előtt, hol a görög nőnek
tulajdonkép nem volt mit keresni. E szokást ugyan a chorus
eltüntével könnyen meg lehetett volna változtatni, a menynyiben az
előbbi korszakokban, chorus kivánta a cselekvény ily
nyilvánosságát, azonban nem érezték szükségét, a házasságra
alapitott családéletnek még nem volt nagy hatása a kedélyekre.

A rómaiak egészen a görögöket utánozták. Leghiresebb
vigjátékiróik, Plautus és Trentius, anyagot és formát tölök
kölcsönöztek. Plantusnak sok az elnézése, szeszélye, kombináló
tehetsége s érzéke a komikai iránt. Mind születésére mind
műveltségére nézve a nép gyermeke  lévén, jól tudja rajzolni
az alsóbb osztályokat s még nyelvsajátságaikat is feltünteti. Az
anyagot illetőleg, minden esetre a görögök utánzója, de néha
eredeti feldolgozó. Rabszolgái és parasitái soha sem fogynak ki a
humoros ötletből, találó élczből; szójátékai gyakran szerencsések s
akaratlan is megnevettetik az embert; a mi a cynismust illeti, sem
több, sem kevesebb nincs benne, mint a mennyit egy szolid római baj
nélkül eltürhet; mindenütt friss szin, hegyke vonások, nyers humor
és sehol unalom. Terentius szelidebb, lágyabb természet s a
tulajdonképeni komikai erőt illetőleg sokkal szegényebb is
Plautusnál, de a diadalok művészetében s a társalgás finom sima
nyelvére nagyon fölötte áll. A ki a hibátlan latin stilusban akarja
képezni magát, nem mellőzheti Terentius iskoláját; a ki mulatni
kiván, Plautushoz kell fordulnia. Terentius az anyag
feldolgozásában mindig ugyanaz, nem kicsapongó, kimért; az alaprajz
csinos, a jellemzés gondos, majd mindenik művében, de sokkal inkább
görög, mint Plautus.

Róma sem a drámának, sem a komédiának nem volt valódi
termőföldje. A barbárság idejében hirét sem hallhatni e
művészetnek, csak mikor a mysteriumok és moralitások már rég
divatban voltak, állott elő ismét egy vigjátéki genre az utczai és
farsangi bohózatokból. Az olaszok az elsők, a kik ujonnan valódi
komédiákat kezdettek irni. A későbbi időből különösen  két
nevet kell kiemelnünk: Gozzit és Goldonit. Goldoni, nem alap
nélkül, azt hitte, hogy a vigjátékirónak a valódi élet képét kell
adni művében; aggályos hűséggel is másolta azt s e közben csaknem
megfeledkezett a költészetről, Az élet száraz részleteit gazdagon
föltalálhatni vigjátékaiban, de a költői felfogásnak, a lángész
sugarainak, melyek e tömeget megvilágitanák semmi nyom sincs
bennök. Vele összehasonlitva Gozzi phantasta, de phantastikája
életet fejez ki s legkalandosabb cselekvényei sem siklanak ki
egészen az élet uralma alól. A szabályok szinmű mértéket egyébiránt
nem lehet műveire alkalmazni alkalmazni. Gozzit nem hasonlíthatni
ugyan Shakespearehez, kinek mélységétől nagyon távol van, de azon
költői nemre nézve, a melyben dolgozott, mindent megtett, a mit
lehetett, sem többet, sem kevesebbet; mindenesetre költő volt.

Az olaszokat a spanyolok követték, kik a vigjátékban még
kitünőbb hely elfoglalására látszottak hivatva. Mindenesetre
Cervantes nagysága nem a vigjáték tervén emelkedik; de a ki a
komikai regény oly remekét tudta megteremteni, természetesen
tehetségeinek kellett lennie az ezzel oly rokon vigjátékra is.
Fájdalom, korábban irt vigjátékai elvesztek, pedig alkalmasint ezek
voltak a jobbak, mert a későbbieket, úgy látszik, inkább lázas
sietségben irta, mint költői nyugalomban; nem homályosíthatta
 el Lope de Vega emelkedő csillagát,
műveiben nem volt elég fény s a világon egyetlen költő sem
versenyezhetett a termékenység e csodagyermekével. Ha Cervantes a
vigjátékban sokkal nagyobb költő is, még sem lehetett volna rossz
néven venni a spanyoloktól, sőt az egész világtól, hogy
bámulatteljes tiszteletökkel egyedül azon férfiun csüngöttek, ki a
költészet kertét, mintegy varázslóként, a legpazarabb bőségben
ültette be a legszebb, a legillatosb, bár néha csak különös és
bizarr, virágokkal. Lope de Vega hihetlen sokat irása mellett is
tetőtől talpig költő volt, tevékeny és termékeny majd minden
nemben, de a drámaiban még is legkitünőbb. S nem csak írt drámákat,
élete egy szerelmi és harczi kalandokkal teljes dráma. Később a
papi pályára lépett, hogy nyugalomban egészen a költészetnek
szentelje magát. Nem tudja az ember művei számát bámulja-e, vagy
azt a könnyüséget, melylyel irt, vagy azt a költőiséget, mely a
pazarlás mellett is, bőven áradt szelleméből. Egy pár száz műről
nem bizonyos, vajon ő irta-e, maga 1500-at vallott be, alkalmasint
kevés, mert néha reggeli előtt fárdság nélkül megirt egy-egy
szinművet. Kivált a találékonyságban nagy, azaz cselekvényt
fejleszteni, személyei egymáshoz való viszonyaiból, a külső
körülményekből a legkülönbözőbb helyzeteket, fordulatokat és
katastrophokat állítani elő. E mellett szelleme mozgékony,
 mélyen lát a természetbe és életbe,
érzesei hevesek, phantasiája és gondolatja emelkedett, s éles
érzéke van a szenvedélyek felfogására. Mindenesetre árnyoldalai is
vannak. Az ellentétekkel igen kirivón játszik, képeit tulhamozza,
csak versei dallamosságának összhangját nem zavarja semmi. Stilusa
nemes, elragadó, tele röppenő élczczel és áradó szenvedélyességgel.
A mi jellemrajzát illeti, bár kevés ecsetvonással rajzol, de kellőn
tud kiemelni, s különösen erős a nők rajzában. Komikai személyei
parodiakép állanak szembe hőseivel s a reflectáló elem képviselői.
Különös előszeretettel viseltetik a vigjátékhoz, ez legkedvesb
gyermeke.

A spanyoloktól a francziák sokat tanultak. A franczia vigjáték
legbevégzetteb alakja Molièreben tünik föl. E férfiura méltán
büszke nemzete, s ha a csodálók tulzása mértéken felül emelkedik
is, mint La Harpenál, ki azt mondja, hogy Molière s a vigjáték
ugyanegy fogalom, azt csak ellensulynak vehetni a németek
irányában, kik őt nagyon kicsinyitni törekednek, például Schlegel,
ki szerint Molière csak XIV. Lajos udvari bohócza. Molière lángész,
ki mindig megtalálja a helyest s az élet teljét lelke tükörében
tisztán felfogván, még tisztábban és szebben sugároztatja vissza.
Igaz, nem Shakespeare, se minden tekintetben remek vigjátékot nem
írt, de megtett mindent, mi korában  és körülményei közt csak
tehető volt. Ha Molièret helyesen akarjuk megitélni, tekintetbe
kell vennünk, hogy maga előtt nem talált példányt s neki magának
kellett utat törni az ugynevezett jellemvigjátékhoz. Ő alkotta meg
először az ujabb komédiának modern tartalommal megtelt formáját,
szilárd alapot adva neki és gondos jellemrajzzal gazdagítva. Mindez
halhatatlan érdeme a művészet történelmében. Hogy Molière nem
mindig eredeti, azért épen úgy nem lehet hibáztatni, mint
Shakspearet; Terentius és Plautus szorgalmas tanulmányától nem is
lehetett egyebet várni. Alakjai egész a velőig nem egyének ugyan,
de az ember szolgai másolata s az átalánositó typus közt mégis
középet tartanak. Műveitől épen nem lehet elvitatni az erkölcsi
hatást csak azért mert nem tüntet fel czélzatosan ilyes irányt.
Inkább azért lehet hibáztatni, hogy néhol igen sok benne a
philosophiai elmélkedés. Molière vigjátékai mellett a
Beaumarchaiséi a legjelentékenyebbek. Szinei kissé kirivók, de
élethűk, az erkölcsi elvetemültség örvényeit festik.
Figaró-ja elősegitette a franczia forradalom kitörését. A
nép a főhősben, a ravasz, de életvidor s erkölcsileg még el nem
gyöngült komornyikban, saját képét látta, valamint urának vakmerő
erőszakoskodásaiban a fensőbb körökét. Ily hatásu mű nem lehet
kitünű tulajdonok nélkül. Valóban Beaumarchaistől nem  lehet
eltagadni az elmés és élénk dialogot, a mozgékony cselekvényt, a
drámai hatást, a kirivó, de erős ellentétet, a színpadi
jártasságot. Az ujabb franczia vigjátékirók nagyon meghajlanak
Scribe előtt, a ki királyként uralkodik felettök. Scribe csakugyan
mind termékenységre, mind tehetségre nézve ritka tünemény. Néhány
vígjátéka valódi példái a technikai bevégzettségnek, de a költészet
gyöngéd lehelete nem érzik rajtok, s a röpke szellemdússág
enyelgése sehogy sem pótolja e nagy hiányt. A jellem lelkiismeretes
rajzával nem sokat gondol, ereje inkább a technikai mechanismuson
nyugszik, az élő organismushoz nem annyira érzéke hiányzik, mint
inspiratiója. Előtte az intrigue, a helyzet a fő, s ezt oly módon
hajtja is végre, hogy e tekintetben mint példányt tanulhatni.

Az angolok közt először is Shakespearet kell emlitenünk, de
egyszersmind előre kimondanunk, hogy Shakespeare vigjátéka nem
nyujthatja tökéletes képét költészetének. Tragédiáinak némely
komikai alakjai, mint Fallstaff s a bohóczok majdnem jobban
bizonyitják komikai erejét, mint tulajdonképi vigjátékai. Ő nem
érzi szükségét a tragikum és comikum éles elválasztásának, mindkét
elemet összeolvasztja, épen mint az élet. Mai izlésünk nem kedveli
ez összeolvasztást, ezért Shakespeare ma már e tekintetben nem
szabhat törvényt a vigjátéknak.  Aztán másfelől
Shakespeáre vigjátékai nagy részt olasz novellákból vétetvén,
nagyon távol állanak a mai élettől és felfogástól. Legtöbb
vigjátékát, mostani osztályozásunk szerint, az úgynevezett
nézőjátékok közé sorozhatni. Nála a vígjátékot leginkább a
kibékülő, derült bevégzés jellemzi, ugyanis vigjátékai fejlődése
gyakran aggodalom, rémület és szánakozás közt hánykodtatja a nézőt.
A spanyol és franczia vigjátékoktól a Shakespearéit kiváltkép a
jellemek éles rajza különbözteti meg, melyben Shakespeare
felülmulhatlan. Aztán Shakespeare felülmulhatlan. Aztán Shakespeare
költészetének megvan az az előnye, hogy mindig, még akkor is, midőn
a burleszket érinti, mélyen erkölcsös, noha soha sem tűz ki
czélzatosan erkölcsi irányt. Ő, mint Gervinus megjegyzi, az életet,
mint egészet fogja fel, s maga is egész ember. Hát ha még ide
vesszük azt a derék, ős, egészséges realismust, mely minden tulzást
kizár mind fel, mind lefelé! – Sheridánnak kitünő tehetsége volt a
vigjátékra; művei közt a Rágalom iskolája és a
Vetélytársak legjelesbek. Majd minden megvan bennök, mi egy
valódi vigjátékiró tulajdona. A jellemrajz részletezése oly teljes,
hogy alig találhatni benne átalánositó vonást, a szinezés oly hű,
hogy túl gondosnak tünhetnék föl, ha, mint főtörvény, nem urlaná a
világitás leghelyesb elosztása. Valódi angol humor s azon
egészséges elmésség  nyilatkozik műveiben, mely önkénytelen
e helyzethez simul. Jól választott tárgyain szigorú erkölcsi
komolyság s csaknem polemikus irány ömlik el.

A vigjátéki irodalom terén a dánok is oly nevet tudnak
felmutatni, mely a maga idejében, nemcsak hazájában, hanem
Németországon is nagyon hires és népszerü volt. E név: Holberg.
Születésére nézve nem volt dán, hanem norvég. – Bergenben született
– azonban lakás és hivatal dánná tették. Németországon sokáig
kedvencze vala a közönségnek, büszkesége e szinészeknek és példánya
a vigjátékirónak. Lassanként egészen leszorult a német szinpadról,
ma már alig adják műveit. Mintegy harminczkét vigjátékot irt
melyeknek tárgyai a dán nemzeti életből vannak meritve. A polgár-
és földmivesosztályt rajzolja kiváló előszeretettel. Az elmésség,
gunyor, komikai erő, őszinte érzés, mély értelem oly összeolvadása
tünteti ki a dán irodalom ez első kisérleteit a vigjáték terén,
hogy aránylag csak kevés nemzet mutathat föl hozzájok
hasonlókat.

A német vigjáték történelmét Mähly mintegy tizenkét lapon
tárgyalja. Igaz, a német vigjátéki irodalom távolról sem vetekedik
a franczia vagy angollal, de egy némettől mégis megvárta volna az
ember, hogy saját nemzete költészetéről többet szóljon, ha mindjárt
csak a jelenre hatás szempontjából is. Ismertetésünkben
 mellőzzük e részt, azonban Kneschke
után, ki újabban a német vígjáték történelméről egy egész könyvet
írt, ismertetni fogjuk a német vigjátékot is e lapok újalakú
folyamában, annyival inkább, mert az ujabb időkig, mikor Scribe
jött divatba, a magyar vigjáték majdnem egészen a német után
indult. 


1863







A PAJTÁSKODÁS.

Vigjáték 5 fölvonásban. Írta Scribe, forditotta
Feleki Miklós. Előadatott a Nemzeti Színházban 1863 január
2-án.

A politikai és divatlapok tárczaírói meglehetős rosszul fogadták
e művet, mely, ha jól emlékszünk, ezelőtt húsz évvel a Nagy Ignácz
Szinműtár-ában is megjelent Erdélyi Jánostól fordítva, sőt
elő is adatott nemzeti szinpadunkon, noha már kevesen emlékeznek
reája. Őszintén megvalljuk, hogy mi a közönséggel együtt, ha nem is
a legjobban, de meglehetősen mulattunk, s egy kissé komikai hatást
tett reánk, midőn annyira megtámadva láttuk Seribet, mintha ő volna
legrosszabb vígjátékíró s e műve legkevésbbé sikerült. Azt értjük,
ha egyik politikai nagy lapunk szigorú kritikusa, ki jó ízlésének
annyi jelét adta, ki Molière-nek oly őszinte bámulója, nem örömet
lel benne, sőt azt is megbocsátjuk neki, ha politikai irányműnek
nézi, miben épen nincs igaza, de ezek a többi tárczaírók, kik
dicsérik Sardout, bámulják Feuillet-t, nagyon gyönge művekben
gyönyörködnek,  ez már mulatságos, vagy legalább is
mulatsághoz hasonló.

Nem becsüljük túl Scribet; nem tartjuk első rangú költőnek, de a
másodrangot bajosan lehet elvitatni tőle. Nem írjuk alá
Villemainenek dicséreteit, melyeket reá halmozott azon ünnepélyes
és udvarias órában, midőn 1835-ben a franczia akadémiába bevezette,
de azt el kell ismernünk, hogy az újabb kor legtehetségesb
vígjáték-írója. Látjuk nagy hibáit, melyek rossz hatással voltak
majd minden nemzet vígjátékára, a miénkre is, de elismerjük jó
tulajdonságait is, melyekből nem árt tanulnunk, okosabban mint
eddig. Több van benne, mint csak drámai technika, miben példány;
van neki phantasiája is, s leleményessége nem pusztán mechanikai
combinatio, úgy hogy bátran elfogadhatjuk egy nálunknál szigorubb
kritikus e következő ítéletét: «Scribetől még legnagyobb ellenségei
sem vitathatnak el egy nagy előnyt: tisztán lát, czélzatait
láthatólag és szabatosan kiemeli s helyesen itélő szeme van.
Scribenek tökéletesen birtokában van e másodrangu leleményesség,
mely hirtelen fölfedezi tárgyának minden segédforrását. A hosszas
gyakorlatnak köszöni azt a titkot, hogy miként kell a várakozást a
világos expositio által fölkelteni s azt a bonyodalom
változatosságával folyvást ébren tartani. A nézőnek nem kell
megerőltetni magát; Scribenél a cselekvény  mindig
oly jól van előkészítve, hogy még a lusta néző is követheti a
fejlődést. Személyei, ha nem mindig igazak is, de folyvást
érdekesek, néhány éles vonás kitünteti őket, legalább szemünket
foglalkoztatják s tetszetős csoportozattá alakulnak. Az ember
ritkán érez heves fölindulást, azonban kiváncsisága folyvást
igénybe van véve s mi több, bizonyos kellemes feszültség kiséri
egész a mű végeig.»

Átalában a franczia drámairodalomnak a restauratio és a juliusi
dynastia alatti lázas mozgalmát mi sokkal többre becsüljük a
mostani nyugalmasb, de erőtlen korszaknál, Hugo Victor és Scribe
végtelenül följebb állanak, mint az ifjú Dumas, Augier, Sardou stb.
Hugo Victornak már nagy érdeme az is, hogy széttörte a classicismus
békóit, s habár az ellentétre alapitott rendszere, a szenvedélyek
materialisticus festése, a kivételes dolgok iránti előszeretete s
erőszakos, korlátlan phantasiája sokat ártanak még jobb műveinek
is, de legaalább kiváló érzéke volt a drámaihoz s nagy
összeütközéseket, erős szenvedélyeket igyekezett rajzolni. Az ujabb
franczia drámaírók épen a drámait akarják száműzni a színpadról s
kerülik a nagy fölindulást. Scribeben a legjobb akarattal se
fedezhetjük föl a mélyebb komikumot, a jellemrajzban se nagy, de
tud alkotni drámai és egész cselekvényt, s ha nincs is eszményi
magasb emelkedés, soha sem hiányzik  belőle a józan ész
moralja. A mostani franczia vígjátékírók nagy részt, cselekvény
helyett, egyes jelenetet, genreképeket adnak és hideg
moralizalással vagy épen cynismussal untatják az embert. Épen azért
mi nem bánjuk, ha Scribe gyakrabban fordul meg színpadunkon Neki
még sok oly műve van, melyek színpadunkon nem adattak. – Csak azt
nem óhajtjuk, ha Scribe vagy más régibb költő művei közül olyakat
fordítnak le, melyek már jól le vannak fordítva, s így a mit ingyen
kaphatna meg a színház, azt pénzen veszi meg, minő a jelen eset
is.

E vígjáték nem tartozik Scribe legjobb művei közé, de nem is a
roszabbak közül való. Egy csoport embert rajzol a társadalom
különböző köreiből, kik kölcsönösen emelik, pártolják egymást, hogy
elhiresedhessenek, pénzre tegyenek szert, hivatalra juthassanak,
rangot vagy jó parthiet nyerhessenek. Egy követválasztás körül
forog ugyan a cselekvény, de azért nincs benne politikai irány.
Scribe nem a parlamentaris rendszer visszaéléseit akarta
kigunyolni, sem valamely politikai párt ellen lődözni nyilait. Ő
általában csak azt az industrialismust, szédelgést ostorozza, mely
a franczia irodalomban, köz- és magánéletben anynyira fölütötte
fejét. E rajz Párisra még jobban illik most, mint 1837-ben, midőn e
mű először adatott, s oly általánosan van tartva, hogy 
kicsinyben más fővárosokra is illik, ezért tapsolt meg közönségünk
nehány oly helyet, melyekben vonatkozást érzett a mi viszonyainkra
is.

A pajtáskodók feje Césarine, egy pair neje, ki szerelem nélkül
ment férjhez egy vén emberhez, s unalmában politikát űz, cselt sző,
s uralkodik környezetén. Szeret egy fiatal ügyvédet, Edmundot, ki
őt kerüli, de nagyon szerelmes mostoha leányába, Agathába, s ez
viszont belé. Césarine minderről semmit sem tud. Agatha azt hiszi,
hogy ha kedvese képviselővé választatnék, atyja nem tagadná meg
tőle kezét, legalább egyszer igy nyilatkozott. Bátorításul ezt el
is mondja Edmundnak, ki most életre-halálra képviselő akar lenni.
Azonban a pajtáskodóknak más jelöltjük van, s befolyások nagy az
illető választó kerületben. Edmund nem szövetkezik, sőt összevész
velök. Minden reménye füstbe ment, kétségbe van esve: szerencsére
akad neki is egy pártfogója, Zoe, Montlucar tudós neje, ki nagy
rokonszenvvel viseltetik iránta. Ez nyomára jövén Césarine Edmund
iránti hajlamának, elhiteti vele, hogy Edmund szereti őt, titkon,
reménytelenül s épen azért kerüli, mert nem akarja fokozni
szenvedélyét. Ekkor Césarine mindent elkövet Edmund képviselővé
választatása ügyében. A mit eddig tett, meg kell semmisíteni. A
pajtások új parancsot vesznek, s mindenik hévvel dolgozik
 az új irányban, mert mindenik vár
valamit a miniszternél annyira befolyásos Césarinetől, kivált az
orvos, ki általa már egyetemi tanár lett s most Agathe kezét reméli
elnyerhetni.

A szerelmes Césarine nagy erélyt fejt ki. Edmundot csakugyan
megválasztják képviselőnek, megnyeri Agatha kezét, Césarine és
társai porul járnak s a függöny legördül.

A mű főszemélye tulajdonkép Césarine, e büszke, ravasz és
számító nő, kit szerelmi szenvedélyénél fogva rászed egy általa
lenézett egyszerűen csintalan nőcske. Az erkölcsi tartalom nélküli
éles számítást és erélyes akaratot kijátszodja a sokkal gyöngébb
erő, egy részvétteljes szív, mely boldogítni kívánja az ifjú párt;
az önző pajtáskodók, kik mindig csak a magok érdekét tartják szem
előtt, egész erővel dolgoznak magok ellen s épen ellenségök
érdekében. Ez jó fölfogás, valódi komikai alap. Egészen más kérdés,
vajon a fejlesztés, a jellemek sikerültek-e? Césarine különben
érdekes alakjára nagyon kevés gond van fordítva. Nagyon árt neki,
hogy pajtásai s egész környezete csak bábok. Ily bábok mozgatása
nem kíván sem nagy észt, sem erős akaratot. Aztán a tulzások sok
helyt rontják a hatást s a valószinűtlenségek az ilusiót. Oly
hirlap, mely ma egyet, holnap mást beszél, keveset tehet akárki
érdekében, mert lehetlen, hogy valami hatása legyen  a
közvéleményre; oly férjet, kín oly könnyen lehet uralkodni, mint
Césarine férjén, még az utolsó perczben is rávehetni, hogy ne adja
oda Edmundnak leányát. A pajtások is igen durván vannak rajzolva,
bár egypár jellemző vonással. Az egészben Rigaut Oszkár, a
pajtáskodók követjelöltje s Zoe a szabatosbban kidolgozott
jellemek. A párbeszéd élénk, a szerkezet kitünő, s a cselekvény
folyvást föntartja az emberben azt a nem mély, de kellemes
érdekeltséget, melynek Scribe valóságos mestere.

A mi az előadást illeti, bár nem épen udvariasság, de mégis
kimondjuk, hogy a férfiak jobban játsztak, mint a nők. Prielle
Kornélia kissé lágyan fogta föl Césarine büszke, cselszövő és
szenvedélyes jellemét. Ha e vonásokat kitünteti, a mű komikuma is
élesebben emelkedik ki. Szigligeti Anna Zoe szerepében épen azt a
jószívű csintalanságot nem találta el, mely a jellem alapját
képezi. A férfiak közt legjobb volt Szerdahelyi, mint Rigaut
Oszkár. Tóth, ki a pair szerepét adta, igen ki akart emelni holmit
és túlozott. Egyébiránt nem csodáljuk, hogy sokszor beleesik e
hibába, ma is megtapsolták érte.

A fordításról nem mondhatunk még csak fölületes itéletet sem. A
jövő-menők sokszor felköltöttek helyünkről, s a szomszéd páholyban
folytatott elég hangos párbeszéd mindegyre 
megzavarta figyelmünket. Csak annyit jegyeztünk meg, hogy Prielle
Kornélia többször emlegette a követté kinevezést, választás
helyett. Nem tudjuk: vajon a fordító hibája-e vagy a játszóé?



AZ ELADÓ LÁNYOK.



Vigjáték 3 felvonásban. Irta Szigligeti Ede.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1863 január 16-án.

Nem nagy tetszésben részesült uj mű, hanem sok helyen mulattató
s az egészet elég érdekeltséggel nézte végig a közönség. A magasb
szempontu kritika előtt is gyengének találtatnék; de több jó
inventiója, párbeszédeinek természetessége, gyakran találó
kifejezései s az érdeklő fordulatok sok enyhitő körülményt mutatnak
fel a műnek menthetőségére nézve. Ismertetésére elmondjuk
meséjét.

Gondosi (Szigeti) gazdag földbirtokos, özvegy ember, s
gondjainak főtárgya Piroska férjhezadása, ki egyetlen gyermeke.
Számos kérő jelent meg a háznál; de vagy a lánynak, vagy az apának
nem tetszett egyik is; már pedig, ugymond, csak oly kérő lenne
elfogadható, ki mindkettőjöknek tetszik, mert ha a lány szereti, s
később rossz férjnek bizonyul be, a lányt furdalná a lelkiismeret,
hogy szót nem fogadott apjának, ha ellenben a lány nem 
szereti, az apa tehetne magának szemrehányásokat.

A vigjáték kezdetén egyszerre három uj kérő jelen meg a falusi
háznál. Gondosi lelkiismeretes próbára akarja tenni mindeniket, s e
próbák foglálják el a vigjáték nagy részét. Gondosi főképen
kártyásnak vagy iszákosnak nem szeretné adni leányát. A három kérőt
szépszerével próbára teszi e két fegyvernemben, tudniillik a
poharazásban ás a kártyajátékban. A pohárkedvelő oly kevéssé
tagadhatja meg hajlamát bizalmas társaságban és jó bor mellett,
mint a kártyás, ha egyszer belekerül a játékba. Két kérő ily módon
csakhamar elárulja magát, midőn Gondosi mindháromnak mintegy
pályázatot nyit, igen kedvező alkalmakat adván nekik. Egyikre
kétségtelenül bebizonyul, hogy kártyás, másik nagy hajlamot mutat a
kedélyes iszogatásra – s mint Gombosi megjegyzi, ez könnyen vezet
észrevétlenül az iszákosságra. A harmadik kérő se nem iszik, se nem
kártyázik. Takarékos, sőt fösvény – talán uzsorás? – Bebizonyul,
hogy e gyanu alapos volt. Mindezen furfangos tűzpróbák
fölöslegesek; mert Gondosi Piroska (Szigligeti Jolán) különben sem
volt legkisebb hajlammal a három kérő egyikéhez is s míg atyja ama
kisértésekben fáradozik, azalatt ő nagy lélektani tapintattal
elidegeniti magától kérőit s ugyszólván kikosarazza apja háta
mögött. 

Gondosi csak most kezdi gyanitani, hogy az ő furfangos leánya
alkalmasint a maga fejétől oszt kosarakat; de hogy mi okból, föl
nem birja fogni.

Piroska pedig egészen tisztában van magával. Ő szereti Gondosi
fogadott fiát, a háznál lakó Illeit (Szerdahelyi). A családapa
annyival inkább észrevehette volna ezt, mivel a fiatalok magok sem
lévén meggyőződve egymás szerelméről, aggodalmak s kölcsönös
gyötrődések közt élnek. De Gondosi az ily symptomákban oly
avatatlan, hogy teljesen meg van győződve, mikép tanulmánya-végzett
fogadott fia elégedett és boldog fogna lenni Piroska nevelőnőjével,
Lenke kisaszonynyal (Prielle Cornelia), e minden tekintetben derék
s még eléggé fiatal hölgygyel. Gondosi tökéletesen boldog, mig
kedvencz terveit táplálhatja. Piroskának egy elfogadható kérőt
előbb-utóbb találni fog s Lenkét Illeihez adja: ők megérdemlik
egymást.

De csakhamar felzavarodik a boldogság oly oldalról, a honnan
legkévésbbé várta volna. Egy látogatóba hozzá ment özvegy
szomszédné elmondja neki, mit beszél a rossz világ, hogy tudniillik
ő, Gondosi, a magát korosnak hivő családapa, nőül akarja venni
Lenkét, a társalkodónőt. S miért ne? Hiszen akár korát nézze, mi
csak harmincznyolcz év, akár tükrét, mely idősbnek nem mutatja,
akár végre saját szivébe tekintsen, melyben a Lenke iránti vonzalom
 több valamivel a tiszteletnél és
hálánál – ez eszme nem látszik se oly képtelennek, se oly
nevetségesnek, mint első tekintetre hivé. Az özvegy ember e
tünődésének köszönhetjük e mű legsikerültebb jeleneteit. Szigligeti
jól játszta, kivéve, hogy, mint egy bennünket megelőző biráló
megjegyzé, tán fiatalabbnak kell vala e személyt feltüntetnie. Nem
osztozunk egy másik biráló azon ellenvetésében, mintha a
lehetetlenséggel határos lenne, érdeklővé tenni e vén, e bárgyu vén
szerelmest. Nagy szigor a Független tárczairójától ily
lesujtó anathemát mondani a negyvendik évöket be nem töltött
férfiakra.

Gondosi viszonya és ennek kimenetele emlékezetet a Lowoodi
árva Rochesterére és Eyre Jane-ére. Eyre Jane Lenke, e kényes
becsületérzetü nő, azonnal ott akarja hagyni a Gondosi házát,
mihelyt ez szerelmet vall neki. Azonban, bár kevesebb bensőséggel,
küzdelemmel és lélektani erejü motivummal Lenke is eláll
szándékától és Gondosinévá lesz.

Ezalatt Piroska viszonya is szerencsés kifejléshez jut. Illeit,
kit különben is folyvást busit Gondosi édesapai jósága, mit meg nem
bir hálálni, most kétségbeejtő lelkiismeretfurdalások bántják, hogy
jóltevője egyetlen lányával ő, a szegény és magáról nem sokat tartó
ifju, szerelmi viszonyba keveredni elég vakmerő és hálátlan volt.
Hogy a reménytelen és  hibáztatandó viszonynak véget vessen,
elhatározza, hogy kibujdosik Amerikába. El is indul, csak a
kapufélfától véve bucsut. De Piroska észreveszi távozását s látja
is már, mint halad messze kedvese a sikon. Szerencsére épen egy
rablókat kutató lovas pandur megy el a palánkon kivül, midőn
Piroska szemével kiséri Illeit. A szerelem találékony s Piroska
elhiteti a pandurral, hogy a ki most oly sietve halad, a keresett
rablók közé tartozik. A pandur visszahozza Illeit és kis
podgyászát, épen mikor Gondosi és Lenke között az egyezség
létrejött. Az ifjak bevallják most szerelmüket s Gondosi rendkivül
örül neki. Megdorgálja őket, mért nem vallották be vonzalmunkat;
mert Illeinél szive szerint valóbb kérőt nem találhatott volna
Piroskának.

Ez röviden a mese, ez a cselekvény kivonata, mi még nem
igazolja, miért hivjuk e vigjátékot Eladó lányok-nak. Van
azonban egy epizód, melyben mind e czim jobban van igazolva, mind a
mű tulajdonképeni erkölcsi intentiója jobban kitünik, habár a mese
általános irányával nincs eléggé összhangzásban. A fent emlitett
szomszéd özvegyasszonynak (Szatmáriné) két eladó lánya van, kiknek
számára minden áron vőlegényt szeretne találni s maga e nő is
óhajtaná elvétetni magát Gondosival. Az özvegyasszony özvegyen
marad; de Piroska kérői közül kettő az ő két leányához pártol átal.
Az  özvegyasszony csak annyiban foly be a
főszemélyre Gondosira, hogy ő figyelmezteti a vigjáték elején a
társalkodónőre. A kifejlésben semmi más része nincs se neki, se
lányainak.

A műben kétféle komikum elemei vannak meg kisebb-nagyobb
mértékben. Egyik a minden áron férjhez menni és férjhez adni akarók
komikuma, mely azonban csak epizód marad. Másik a főszemély,
Gondosi komikuma, kiben épen nem az a nevetséges, mintha vén létére
is szerelmesdit akarna játszani, hanem ellenkezőleg, hogy
korosabbnak véli magát, mint a minő, s ugyszolván méltósága
alattinak vallja szive hajlamát. A kétféle komikus irány rontja a
mű egységét, s vagy egyiket, vagy a másikat kell vala jobban
kiemelni – igy mindkető hiányosan van kivive.

A mi pedig a nevezett komikaibb epizódot illeti, abban a
főszemély, tudniillik az özvegy nő, bár sok jellemző és hatásos
vonással van előállítva, megszünik komikai hatásuvá lenni
tulságosan kirivó magaviselete által. Ha e nőt több észszel áldotta
volna meg a szerző, csak okosságból sem lenne olyan kihivó. Egy
másik alak hatásából is sokat von le, hogy igen együgyünek van
előállitva. Ez a három kérő egyike, ki ivásra árul el hajlamot. A
mi parlagi embereink járatlanok lehetnek a szaloni társalgásban, de
épen elfogulatlanságuknál fogva több józan észt mutatnak, mint
Szolnoki,  kit Feleki különben jól személyesitett.
Azután szeles jókedvének tulcsapásai oly kifejezéseket adnak
szájába, melyek a mai közönségre rossz hatást tesznek.

Minden fogyatkozása ellenére korántsem tartjuk némely
laptársainkkal oly gyenge, oly értéknélküli műnek, melynek
elfogadásáért a drámabiráló választmány megrovást érdemelne.
Mindenesetre az előadható müvek közé tartozott jelen viszonyaink
között s kerültek már szinpadunkra ennél gyengébb művek, a nélkül,
hogy lapjaink oly szigorral léptek volna fel ellene, mint most e
vigjáték ellen. Az Eladó lányok nem valami jeles mű; de
annyi értéke van, hogy bátran kérjen szigorú igazságtételt s
követelje, hogy iránta is legyenek annyi elnézéssel, amennyivel még
teljesen megbukott drámákat is itéltek, melyben legalább a tehetség
jeleit kétségtelenül felfedezték. 


XI-IK LAJOS.



Dráma 5 felvonásban. Irta Delavigne Kázmér.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1863 február 23-án.

Delavigne e művét már többször adták szinpadunkon és mindig elég
hatással. Egy drámai cselekvény és hős nélküli mű, és mégis ennyi
hatás! Nem épen mindennapi jelenség, épen azért megérdemel egy pár
szót. XI-ik Lajosban nagyon kevés vagy épen semmi sincs, mi őt
drámai hőssé emelhetné. Ő csak egy beteg, haldokló zsarnok, ki fél
a haláltól, de halálkinjai közt is folyvást uralkodik, lefejezteti
ellenségeit, megcsalja frigyesét, mindenben czélt ér s végre
meghal, lélekben oly kevéssé megtörve, hogy utolsó perczében is
lefejeztetheti Nemours herczeget s egész pathoszszal megáldhatja
Francziaországot, melynek javára annyit áldozott. Hol itt drámai
erős érdek és tragikai hatás? Tudjuk, hogy a nagy bűnök tragikuma
más, mint a nagy tévedéseké, s a szörnyek, egy Richard, Caligula
másként válnak érdekesekké, mint a Coriolanusok és Brutusok.
 Azonban épen az a baj, hogy Delavigne
sem egy sem más módon nem tudott XI-ik Lajosból tragikai személyt
alkotni. Például, minő nagyszerű és megdöbbentő alak Shakespeare
Richardja. Zsarnok, kegyetlen ő is, de egyszersmind hős és nagyeszü
ember; merészségének, ravaszságának minden sikerül, de minden ujabb
siker közelebb viszi a bukáshoz. A siker tetőpontján, diadalának
mámorában, föltámad ellene minden nemü megsértett érdek, az egész
világ, s ő a romok között küzdve esik el. Hugo Victor Borgia
Lucretiája is szörny, de szenvedélyesen szereti fiát s az anyai
szerelem tisztitó befolyása alatt javulni, emelkedni kezd, azonban
már késő, föltámad ellene multja és saját fiának kardja alatt kell
elvérzenie. Ime hogyan lehet drámai, tragikai személyekké emelni a
szörnyeket és nyomorultakat. XI-ik Lajosban majdnem semmi ilyes.
Egyetlen érdekes vonás benne csak az, hogy betegen is uralkodni
akar, hogy nehezen válhatik meg az élettől, hogy örökké uralkodni
szeretne. De vajon vezeti-e ez valami katasztróf felé? Nem. Minden
épen úgy történik, mintha egészséges volna és senki se várná
halálát.

Delavigne tulajdonkép nem drámát irt, hanem csak történelmi,
lélektani és pathologiai tanulmányt, mely ez érdekességénél fogva
sokkép igénybe veszi figyelmünket és kiváncsiságunkat. Ime a
hatásnak, ha nem is épen a  drámainak, egyik oka. Hogy Párisban
a maga idejében még nagyobb hatással adatott, az igen természetes.
Delavigne e művet 1832-ben irta, tehát a juliusi foradalom után. A
népnek nagy tapssal kellett fogadnia, mert az idősb Bourbon-ág
egyik hőse, a régi királyság egyik képviselője volt benne
gyülöletessé téve. Ime a hatás másik oka, mely többé-kevésbbé most
is, másutt is sokat tesz e mű sikerére.

A cselekvény szintén igen szegény. XI-ik Lajos az utolsó
felvonásban ugyanaz, a mi az elsőben volt, jellemében nincs semmi
fejlődés és drámai érdek. Az egész cselekvény a körül forog, hogy
Nemours herczeg, ki boszut akar állani atyjáért, hogyan
menekülhessen meg a zsarnok dühétől, s utoljára sem menekülhet meg.
Ha XI. Lajos egypár perczczel később hal meg, Nemours nem fog a
vérpadra lépni, azonban ez egypár percz miatt szegénynek meg kell
halnia. Ily külsőség, történetesség határozza el a végkifejődést. A
jelenetekben nincs belső szükségesség, lazul kapcsolódnak össze s
csak arra szolgálnak, hogy XI. Lajos jellemét kellő világitásba
helyezzék. Mintha nem is drámáról volna szó, csak történelmi
rajzról. Azonban, meg kell vallani, hogy e czélra jól vannak
választva és szerkesztve a jelenetek és felhasználva a franczia
romantika minden hatásos eszköze. Delavigne, ki eleinte a franczia
dráma klaszikai iskolájához tartozott, e drámájával  egészen
átment a másik táborba. XI. Lajos jelleme is egészen a franczia
romantika módja szerint van alkotva. Nagy szerepet játszik benne az
ellentét egész a groteszkig; kár, hogy a szinek igen kiáltók, s a
jellem különböző alkatrészeinek összeolvasztása nem mindenütt
sikerült. Mindemellett e jellem, a mint mondani szokás, jó szerep s
igen háládatos tért nyujt a szinész virtuozitásnak, mi a mű
hatásának harmadik főoka.

Ma is Tóth adta a czimszerepet és a közönség tapsai közt. Ugy
látszik, kedvencz szerepei közé tartozik s nagy gondot fordit reá,
mit teljesen méltánylunk a közönséggel együtt. Azonban a taps mellé
kénytelenek vagyunk egypár megjegyzést is csatolni. Tóth rendesen
inkább a részeket tanulja át és dolgozza ki, mint az egészet, s
innen, hogy egy-egy jelenet tőle majd mindig hatásosb, mint az
egész jellem. Ma is az ő XI-ik Lajosából teljesen hiányzott a
hatalomvágy zord erélye, s ama politikai rögeszme láza, hogy minden
bünt az állam jólétéért követ el, melyekre a költő meglehetős sulyt
helyez. Ő a jellemnek leginkább csak ravaszságát, képmutatását, s
halálfélelmét emelte ki, melyek sikerültek is. Az átmeneteket sem
igen tudta összeolvasztani, kivált ott, hol némi komikai árnyalat
van. Delavigne nem azért tett e jellembe bizonyos komikai adagot,
hogy nevetséget gerjeszszen, hanem, hogy árnyalja  a
daemonit, mely e jellemnek egyik alkatrésze. Az igaz, hogy ez néhol
a költőnek sem sikerül, de a szinész sokszor enyhitheti s enyhítni
is tartozik a költő hibáját. Tóth épen kitüntette, és ott is, hol a
költő nem volt hibás. 


AZ AUTOMIMIKÁRÓL.



Hugo Károly automimikai előadása az Európa
teremében 1863 február 26-án.

Mi az automimika? Egy uj müvészet, Hugó Károly ur találmánya,
mely sem szinészet, sem művészi felolvasás, hanem mindenikből
valami; szóval az midőn valaki kiáll jelmezben és játszik egyszerre
öt-hat személyt, egész drámát. Mi nem hiszünk ez uj müvészet
jogosultságában. Mi szükség oly müvészetre, mely a szinészet
hatását igyekszi elérni, de nincs hozzá elég eszköze s épen ezért
nem idézhet elő illusiót, legyen bármily nagy tehetség az előadó?
Mi szükség a müvészi felolvasás határait mind kijebb terjeszteni,
egészen a szinészetbe olvasztani, s veszélyeztetve azt a hatást,
melyet ez eszközénél fogva elérhet, kapkodni olyan után, a mi
elérhetetlen.

A szinészet több ember szenvedélye által előidézett cselekvényt
ábrázol, s ugy, mintha minden ép előttünk történnék meg. A
legtökéletesebb illusiót igyekszik felkelteni, s erre nézve
 felhasznál mindent, egész a
diszitmények- és jelmezekig. Most előáll az automimikus egy ember
jelmezében s azt kivánja tőlünk, nézzük őt több embernek, ebben a
pillanatban öregnek, a másikban ifjunak, most férfinak, majd nőnek,
holott ez illusio előidézésére csak egyetlen eszközzel rendelkezik,
a hanggal. A müvészi felolvasás, a mint azt Tieck gyakorolta és Boz
Dickens ujra divatba hozta, sem előttünk történő cselekvényt, sem
élő személyt nem kiván ábrázolni. A mint a neve mutatja, csak
felolvasás. De abban különbözik másnemü felovasástól, hogy a hang
és szavalat által némi mérsékelt s épen nem szinészies tag- és
arczjáték kiséretében, jellemzetesen igyekszik kiemelni a személyek
helyzeteit és szenvedélyeit, mi sokkal hatásosbbá teszi a müvet,
mintha magunk magunkban olvasnók. Az automimikus megveti a
felolvasó egyszerü polgári ruháját, eldobja a könyvet, jelmezbe
öltözik, azonban képtelen lévén a szinészszel versenyezni,
egyszersmind megrontja a felolvasó egyszerü hatását is, a nélkül,
hogy valami egyébbel birná pótolni.

Ez ugyszólva előleges nézetünket az automimikáról csak
megerősiti Hugó ur előadása. Az a két rész volt benne
legsikerültebb, melyek tulajdonkép szinészeti monológok:
Nostradamus jelenése a Pokoli szinjáték-ból s Apolló
segélyül hivása. A valóban automimikus rész: néhány  jelenet
Brutus és Lucretia czimü tragédiából csekély hatást tett,
bár Hugó ur szépen és jellemzetesen igyekezett szavalni. Őszinte
tanácsunk az: vagy csak monológokat játszik Hugó ur jelmezben s igy
küzdjön a szinen koszorujáért, vagy pedig polgári ruhában üljön az
asztalhoz s igyekezzék felülmulni Tiecket és Dickenst. Az
automimika számára nem teremhet koszoru, legfeljebb csak akkor, ha
Thespis korába esnék vissza a drámai müvészet, de ekkor is mihamar
előállana Aischilos és Sophocles reformja. 


EGY UJ SZINMÜTÁR.26)



Ez ujonnan megindult szinmütár, épen mint a régi, eredeti és
forditott szinmüveket közöl. Szigligeti Béldi Pál czimü
szomorujátéka nyitja meg a gyüjteményt, melyet Sardou Jó
barátok szinmüve követ, forditva Szerdahelyitől. Örvendünk e
vállalatnak már csak azért is, mert kezdett kimenni divatból a
szinmüvek kinyomatása s a dráma mintegy megválni látszott az
irodalomtól. Talán e körülmény volt egyik oka annak, hogy
tiz-tizenöt év óta az irodalom egyik ágában sem lehetett oly kevés
gondot és csint tapasztalni, a nyelvre nézve, mint épen a
drámákban. Némelyik szinmüiró nem is irt, csak beszélt, mintha az
utczán fecsegne s majdnem mindegyik csak a szinpadon kivánt babért
aratni s nem egyszersmind az irodalomban is. Régebbi költőink csak
az olvasóknak irtak, az ujabbak nagyrészt csak a nézőket tartják
szem előtt. Mindkettő veszélyes  egyoldaluság. Az
ugynevezett költői hatás éppen oly keveset ér, mint a szinpadi; a
drámai hatás a valódi, a mely olvasót és nézőt egyaránt elragad. A
rhetori pathosz vagy épen dagály hanyatlásán nincs mit örvendenünk,
ha helyette drámáinkban az utczák nyelve és köznapiság akarnak
uralkodni. Reméljük, hogy e szinmütár is segélni foja a drámának
közelebb hozását az irodalomhoz, kivált ha a szerkesztő egy kissé
szigoru lesz nemcsak az eredeti, hanem a forditott munkák
megválogatásában is. 


TARTUFFE.



Vigjáték 5 felvonásban. Irta Molière. Előadatott
a Nemzeti Szinházban 1863 márczius 9-én.

E művet csak úgy hirtelenében rántotta elő az igazgatóság Kövér
Kiadó szállása helyett, melynek ez este kellett volna
először szinre kerülni. Talán ez volt oka, hogy az előadás sokkal
kevésbbé sikerült, mint rendesen. Csak Kövérné és Tóth tettek
kivételt. Az első Elmirát játszotta nagyon jó kedvvel. Különösen
örültünk, hogy alig lehetett észrevenni szavalatán azt a vontatott,
éneklő hanghordozást, mely e jeles szinésznőnknek annyira
árnyoldala. Tóth a czímszerepet adta. Kár, hogy ő a jellemet inkább
csak külső, mint belsőkép fogja föl s itt is némi túlzott fogásokra
fekteti a fősulyt. Örömest ereszkednénk e jellem, valamint Tóth
játéka fejtegetéseibe s ezt a legközelebbi alkalommal, midőn több
időnk és terünk lesz reá, meg is teszszük, most hadd bíráljunk egy
más szinészt, Magyar Sajtó czímű bohózat egyik komikus
alakját.

Nem azon vádakra és élczekre akarunk felelni, 
melyeket a Magyar Sajtó ujdonságírója és kritikusa kivált
egy hét óta a Koszoru ellen szór. Nincs okunk óhajtani, hogy
a Magyar Sajtó jó véleménynyel legyen rólunk. Hadd higyje,
hogy a Koszoru a nyegle irodalmi vállalatokat pártolja, hogy
csak oly írókat dicsér, a kikre féltékeny nem lehet, s a valódi
tehetséget elnyomni igyekszik, például Vajda Jánost, kinek
handabandás röpiratait még Figyelő korában nem méltányolta.
Zilahy Károlyt, a kit nem tartott oly nagy kritikusnak, mint a
boldogult Csarnok és Bajza Jenőt, kiről nem mondott se jót,
se rosszat, csak az ő érdekében sajnálta, hogy színre kerülendő
drámáját pajtásai oly nagyon magasztalják s így túlkövetelővé
teszik irányában a kritikát és közönséget egyaránt. Hadd higyje ő
mindezt. Ilyesmit örömest szó nélkül hagyunk, nyugodtan eltűrünk,
de Molière egyik remekműve felett valaki oly könnyedén és
tudatlanul pálczát törjön, azt már nem tűrhetjük el még a Magyar
Sajtó-tól sem.

A Magyar Sajtó kritikusa nem tartja szerencsés
választásnak Tartuffe színrehozatalát s e művet épen nem
számítja a Molière sikerültebb darabjai közé. Még eddig Molièrenek
mind bámulói, mind ócsárlói e következő öt művét tartották legfőbb
műveinek: L’École des Femmes, Tartuffe, Le Misantrope, L’Avare,
Les Femmes savantes. 

A ki Tartuffe-öt gyönge műnek tartja, Molièrenek minden
nevezetesebb művét gyöngének kell tartania; nagyjában mindeniken
ugyanazon szellem vonul át s jellem, mese, szerkezet tekintetében
is édes testvérek. Nem érthetni hát, hogy a Magyar Sajtó
miért nevezi Molièret nagy költőnek. Ha Tartuffe gyönge
darab, Molière sem valami derék költő. S miért gyönge mű
Tartuffe? Azért, mondja a Magyar Sajtó kritikusa,
mert az akkori viszonyokra illett, azon légkörnél fogva, melyet
XIV. Lajos és Maintenon asszony szenteskedése az akkori
társadalomnak teremtett, minden vonása az életből volt véve, életbe
vágott, semmi sem volt túlozva, de most Tartuffe torznak és az
undorítóig kétesnek tetszik előttünk. Mi úgy tudjuk, hogy Molière e
művet 1667-ben írta, midőn se XIV. Lajos, se Maintenon aszszony még
nem voltak oly szenteskedők, mint később. Furcsa is lett volna,
hogy a király és kedvese kigunyoltatni engedjék magokat épen
Molière-től, a ki kegyöktől függött.

A darab adatását épen a király rendelte el némely udvaronczai
ellenére. Molière 1673-ban halt meg, XIV. Lajos 1715-ben, így több
mint harmincz év után s leginkább csak utolsó éveiben volt
szenteskedő, sőt a franczia kritikusok épen azt jegyzik meg, hogy
Molière mintegy ösztönszerüleg, a lángész jós tehetségénél fogva,
előre érezte azt a vészt, mely a király 
uralkodásának végét megrontja. A mi azt illeti, hogy
Tartuffe a mostani korra nem illik, ezen az állításon
mindenki nevetni fog, ki csak felületesen ismeri is Francziaország
és Európa viszonyait. Hisz a mai franczia vígjátékköltők is
meg-megkísérlik az ily alakok rajzolását, habár sokkal kevesebb
szerencsével mint a Magyar Sajtó-nak a
Corpus-juris-sal együtt elavult Molièreje. Igaz, hogy a
korviszonyok változtával a képmutatásnak és szenteskedésnek más, s
a napi események szempontjából érdekesebb formái is vannak, de hogy
a Molière alakja örökké élő marad, mert az emberi szív mély
tanulmányán s a művészet varázsán alapszik. Csak az tagadhatja, ki
nem ismeri az emberi szivet s nincs elég érzéke a művészet magasabb
elveihez. Így elavult Macbeth, Othello, Falstaff is, mert a mai
társadalomban más módosulással nyilatkoznak azok az emberi örök
szenvedélyek, melyeket Shakespeare bennök kifejezett. De ily
szempontból is megállja a sarat. Ma is közelebb áll az élethez,
mint sok más halhatatlan költő halhatatlan alakja.

«Azonban – folytatja a Magyar Sajtó kritikusa – épen
mivel a mű iránya és alapgondolata az élettel oly közel
érintkezésben állott, a költő nem lehetett képes a komikum
szemlélődő színvonalára emelkedni, a szatira támadó álláspontján
maradt; továbbá ugyanazon okból a  széptani helyett
szükségeskép és mindenekelőtt erkölcsi tanulságra kellett
törekednie. Ezzel műve hatását és sokáig tartó kapósságát
biztosította, de belbecsét megfélegesítette.»

Ebből először is az a tanulság, hogy a vígjátékköltő oly tárgyat
ne válaszszon, mely az élettel közel érintkezésben áll, mert
szükségkép gyönge vígjátékot fog írni. Ez épen olyan új tan, melyet
teljességgel nem értünk, valamint a komikum szemlélődő színvonalát
sem. Még azt sem foghatjuk meg, hogy idézhet elő valaki hatást
csupán erkölcsi tanulsággal. Azt tudjuk, hogy a drámaíró
ideig-óráig pótolhatja a drámai hatást holmi szinpadi fogásokkal,
szemfényvesztő bonyolódással, a közönség szenvedélyeinek való
hízelgessel, de hogy egy dráma két századig fenntartsa magát
pusztán erkölcsi prédikáczióval, ez új tény az irodalmak
történetében. Továbbá az is furcsának tetszik előttünk, hogy a
Magyar Sajtó kritikusa Tartuffe alakját undorítónak nevezi,
megtagad tőle minden komikumot, mégis alább a czímszerep parodikus
vonásairól beszél, holott a parodia az alsóbbnemű komikumhoz
tartozik. E zagyvalékkal tulajdonkép nem egyebet akart mondani,
csak nem volt reá képes, mint azt, a mit a németek már untig
elcsépeltek, hogy tudniillik Molièreben néha a szatirai elem
túlsúlyra kap s inkább philosoph és moralista, mintsem kellene.
Azonban  a Magyar Sajtó
szerencsétlenségére a philosophálás és moralizálás vádja
legkevésbbé illik a Tartuffe-re, a mi pedig a szatirai
elemet illeti, a jó németek még eddig nem tudták megmérni, hány
nehezék szatirai elemet bír el a komikum, melyet ily elem nélkül
képzelni épen oly bajos, mint a humort.

Annyi bizonyos, hogy Molière tudott a burleszkhez, a könnyedébb
vígjátékhoz is, de itt nem állapodott meg, egy magasb genret
igyekezett megteremteni. A fensőbb vígjátékot, melyben őt eddig még
senki felül nem multa. Az tehát a kérdés, jogos-e e genre,
sajátképen a Molière vígjáték?

A világ és a legnagyobb kritikusok elismerték, épen azért nem
volna bajos igazolnunk. Azonban igen hosszas lenne, inkább
világhírű kritikusokhoz utasítjuk a Magyar Sajtó kritikusát,
kiktől jobban megtanulhatja mint tőlünk. A Magyar Sajtó
kritikusa mindezzel még nem elégszik meg, mindent le akar húzni
szegény Molière Tartuffe-jéről. «Különben a tárgy –
folytatja – a szerző tolla felett annyira uralkodott, hogy még a
hatás szokásosabb eszközeit sem kívánta fölhasználni.
Tartuffe-nek meséje alig van, szerkezete pedig nem állja ki
a bírálatot. Minden bonyolulat és megoldás a hallgatózás simplex
eszméjére van építve.»

Ugyan mi van hát jó e darabban? Úgy látszik  semmi,
csak morál. Egy oly műről mondani, hogy nem állja ki a bírálatot,
midőn Molière főműveit a forma és szerkezet tekintetében még
ellenségei is mintaszerűknek ismerik el! Hát még az, hogy minden
bonyolulat és megoldás a hallgatódzás simplex eszméjére van építve!
Az tehát nem tartozik a dologhoz, hogy Tartuffe szerelmes Elmirába,
hogy a férj vakon hisz Tartuffeben, hogy Elmira cselt vet
Tartuffenek és elbujtatja férjét, ki aztán kihallgat mindent? Ez
mind semmi, csak simplex hallgatózás. O beata simplicitas! Ha már a
Magyar Sajtó Molière ellen akart írni, miért nem támadta meg
azért, hogy inkább typusokat rajzol, mint egyéneket; legalább
valami olyast mondott volna, a mi igaz, bár magában még nem dönti
meg Molière nagyságát. Ha épen Tartuffe-t akarta megtámadni,
miért nem támadta meg az utolsó jeleneteket, a végkifejlést, mely
legalább vitás pont. Vagy végre, miért nem nyitotta föl Schlegelt,
ki azt hitte, hogy második Lessing lesz, ha sárba tiporja Molièret;
ő legalább a sok nem igaz közt mond igazat is, legalább nem
logikátlan és ki tudja fejezni magát. Ha Magyar Sajtó
kritikusa egy pár könyvet forgat, még egyebet is elkerül, nem fogja
czikke végén a romanticismus vígjátékírójának nevezni Molièret, a
mi nagy tudatlanság.

Moliére és romanticismus! 

Úgy látszik, a Magyar Sajtó azt hiszi, hogy a görög és
latin költészeten kívül a többi mind romantikus; úgy látszik, hogy
semmit sem hallott a franczia költészet classikai iskolájáról,
melynek Molière épen oly hőse, mint Racine és Corneille. És egy ily
kritikus mer pálczát törni Molière Tartuffe-je fölött, egy
ily tudós nevezi a Kisfaludy Társaságot tudatlannak! De legyünk
csendesen. A Magyar Sajtó szerkesztője kimondta, hogy a
politikában nincs szükség tudományra, tapasztalatra, elég a vak
ösztön. Csoda-e, ha dolgozó társai mesterök bölcs mondását az
irodalomban is követik? 


KIADÓ SZÁLLÁS.



Vigjáték 3 felvonásban. Irta Kövér Lajos.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1863 márczius 11-én.

Sajnáljuk, hogy Kövérnek ez az új vígjátéka teljességgel nem
jelöl haladási pontot pályáján, sőt meg kell vallanunk: a Kiadó
szállás-ból még az is hiányzik, a mit eddigi jobb vígjátékaitól
legszigorúbb birálói sem tagadtak meg. Értjük az elevenséget élénk
menetet s a technikai jártasságot.

E művében is van ugyan egy pár élénk jelenet, jó ötlet, de csak
úgy mellesleg, az egész nagyon vontatott, lassú menetű s oly
epizódokkal terhelt, melyek legfeljebb regényben lehetnek helyökön,
de nem drámai műben. Ilyen például a Stahlmajerné titkára és
cselédei közötti jelenet, mely egy lépést sem viszi a cselekvényt
előre, sőt még csak nem is világosítja. A szobaleány és Gombási is
szükségtelen személyek, s bohóskodásuk, mely a cselekvényre semmi
befolyással nincs, igen sok tért foglal el. Magában a
főcselekvényben  is sok a szószaporítás, nyújtás; a
nagybátya első átöltözködése elmaradhatott volna, elég lett volna a
második is, természetesen ahhoz idomított változtatással. Szóval
abból, a mit e műben valódi cselekvénynek lehet nevezni, legfeljebb
egy egyfelvonásos vígjáték telt volna ki.

Kövér régebbi műveiben sok szinpadi jártasságot tanusított, a
jellemzés soha sem volt ugyan erős oldala, a mélyebb komikum felé
sem törekedett, de értett a mulatságos helyzetek föltalálásához,
tudta a jeleneteket arányosan felosztani, s a cselekvényt sebes
folyamban peregtette le, ha mindjárt nem erős lélektani alapon is.
E vígjátékából mindez hiányzik; e mellett úgy tetszik nekünk,
mintha régibb hibái megnagyobbodtak volna. A Kiadó szállás
jellemrajzáról alig lehet szólani. A költő egy csoport egyént
kapott föl az életből, de még nagyjában sem tudta átalakítani s
félig-meddig sem lehelt beléjök benső életet. Attól a hordártól,
kit a rendezőség az utczáról hivott be, hogy a szinpadon a
nagybácsi után vigye holmiját, a költő személyei csak annyiban
különböznek, a mennyiben némelyik jó vastagon egy kis regényes vagy
bohózatos mázzal van bevonva. Néha azt hittük, hogy az utczán
vagyunk, csak holmi Veszedelmes nagynéne-féle átöltözködések
s némi torzképes tréfák juttatták eszünkbe a szinházat.

Azonban mindez sokkal megbocsáthatóbb,  mint
az, hogy a szerző Rejtei urat, a szerelmest, az írót, a kit oly
szép színben kiván felmutatni, meglehetős hitvány fráternek festi.
Ez az ifju Stahlmajernétől, a kivel viszonya volt, Csillagné
javára, kit el akar venni, kierőszakolja azt a százezer forintot,
mely Stahlmajer szinlett csődje miatt fizetetlen maradt, még pedig
azzal a fenyegetéssel, hogy különben hozzá írt szerelmes levelét
közölni fogja férjével. Szóval Rejtei lovagiassága nagyon gyanús
vagy már egyáltalán nem is gyanús, hanem ellenkező színben tűnik
fel.

Az iró legkedveltebb alakjának jellemzésével nem azt éri el, a
mit akar, hanem épen az ellenkezőt. Így vígjátéka sem igazi
vígjáték, csak néhány mulatságos jelenetnek sorozata. 


A KÁRTYAVETŐNŐ.



Dráma 5 felvonásban, előjátékkal. Irta Séjour
Victor, forditotta Feleki Miklós. Előadatott a Nemzeti Szinházban
1863 márczius 23-án.

Holmi alsóbb rendű szinpadok számára való franczia szinmű,
melyet szerzője alkalmasint akkor írt, midőn a Mortara-féle eset
foglakoztatt a közfigyelmet s így kedvező alkalom nyilt a közönség
kiváncsisága kizsákmányolására. Hosszú és unalmas mű, melyben van
ugyan elég mesterkedés, de annál kevesebb valódi költészet.

Géméa, zsidónő férjével együtt örökségi ügy miatt elutazván, még
csecsszopó lánykáját Márthánál hagyja, kinek férje a tengerészetnél
szolgál. A lányka megbetegszik; Mártha gondosan ápolja, sőt
gyógyulásáért Istenhez könyörögvén, fogadást tesz, hogyha a gyermek
megél, megkeresztelteti. A gyermek felgyógyul. Mártha teljesíti, a
mit fogadott, végrehajtatja a keresztelést az Annunciata
kolostorban, honnan  egy magasrangú hölgy magával viszi a
gyermeket és sajátjának fogadja. Az anya haza jő s nem találja
gyermekét. Mártha csak annyit vall meg, hogy megkereszteltette, de
arról, hogy a ki az a hölgy, ki sajátjának fogadta, mélyen hallgat.
Az apa is megjő, mindketten reá támadnak. Mártha ijedtében szörnyet
hal és titkát sírba viszi. A zsidónő elindúl a világba keresni
gyermekét.

Ennyi az előjáték, mely meglehetős szükségtelen rész ugyan, mert
magába a darabba, mint multat, bele lehetett szőni, de mindamellett
legjobb az egészben. Legtöbb benne a drámai fejlődés és költői
igazságszolgáltatás. Mártha fogadalmából, mely jól van motiválva,
önként foly az egész bonyodalom. A zsidónőt, ki nyereségvágyból
utazik el, mintegy nemezisként éri leányának elveszte, míg Mártha
halála a megrablott anya elégtételeként tűnik föl, noha nagyon
materialistikus eszközzel van rajzolva, mert ha jól vettük ki,
Mártha nem annyira a belküzdelem és ijedtség szorongatásai között
hal meg, mint inkább azért, hogy mint szoptatós nőnek, a tej a
fejébe megy. A többi részben, a tulajdonképi drámában, ennyi sincs,
az egész egy csoport drastikus esemény gyuradéka, melylyel a szerző
nem egyebet czéloz, mint kínozni a kedélyt, ha ugyan a nézők elég
együgyűek kínoztatni magokat.

A dráma mintegy tizenhét-tizennyolcz évvel 
kezdődik később. Genuában vagyunk. Mártha fia Ottavió, kit anyja a
Géméa bosszuja elől atyjához a hajóra küldött volt, már házasulandó
fiatal ember, Doriani gróf, atyja érdemei következtében, ki
egyszerű tengerészből admiral lett. A zsidó lány, keresztyén néven
Paula, Lomellini herczegné leánya és Ottavio arája. Géméa
kártyavetőnő lett, nem szükségből, mert gazdag, hisz egyik
rokonától milliókat örökölt, hanem mert azt hiszi, hogy úgy
sikeresebben felkutathatja elveszett lányát. Egy csoport részint
szükségtelen, részint hosszura nyujtott jelenet után Géméa
megismeri a herczegnében, ki hozzá kártyavettetés ürügye alatt
pénzkölcsönért jött, azt a nőt, kinek uti kocsijában, mindjárt a
Mártha halála után, reá ismert volt lánykájára, kit megtámadván,
meg is sebzett körmével, de a ki aztán sebesen elhajtatott, s azóta
egész mostanig szeme elébe nem került. Géméa szobájába zárja a
herczegnét, leányához rohan a herczegi palotába, elmondja, hogy ő
az anya, mit azonban Paula nem hihet. Ezalatt Ottavio egy
becsületes gazemberrel, Rucchionival, ki az egész darabban sokat
lábatlankodik, kiszabadítja a herczegnét. Géméa felszólitja őt,
hogy esküdjék meg Paulára, mint saját gyermekére; a herczegné kész
a hamis esűre, de minél inkább közeledik a térdeplő szent képéhez,
annál inkább elhagyja ereje, nem tud hamisan esküdni s Paula
meggyőződik,  hogy ő csakugyan a kártyavetőnő leánya.
Géméa magával viszi megtalált gyermekét, Génua legszebb palotáját
veszi meg számára, mindennel elhalmozza, a mit csak pénzen
szerezhetni, de Paula nem boldog. Anyja azt kivánja, hogy azt a
nőt, kit eddig anyjaként szeretett, gyűlölje vele együtt. Paula nem
gyűlölheti, de ami több, valódi anyját sem szeretheti úgy, a mint
ez kivánná. A herczegné látogatása heves összeütközésre ad
alkalmat. Mindkét nő magának követeli a lányka szivét; egyik
szülési fájdalmait hozza fel, a másik nevelési gondjait; amaz
Izrael istenére hivatkozik, ez keresztyén vallására emlékezteti. A
két anya küzdelmei közt a szegény leány ereje megtörik és megőrül.
Az orvosok nem birnak segíteni a bajon, azonban segít ő maga magán,
a mennyiben látomásai vannak és fölfedezi az egyedüli orvosszert,
mely őt meggyógyíthatja, a mi nem egyéb mint az, hogy két anya
béküljön ki és szeresse egymást. Az anyák kibékülnek, Paula
meggyógyul és végre valahára mintegy féltizenegy óra felé, a
függöny legördül.

Az ember azt hitte, hogy a gyermekét nem találó anya Mártha
fián, Ottavión igyekszik boszut állani, s az ez által fölidézett
nemezis alatt vész el, mind maga, mind leánya, mind a herczegné.
Így kellett volna fejleszteni az eseményeket, azonban a szerző
másnemű hatást  vadászott. Tudta, hogy közönsége előtt
kedvesb a kalandos és érzékeny, mint valószínű és költői. Neki
kinozni kellett az ártatlan leányt, mert ez megható; rajzolni egy
herczegnét, a ki nagyon affectálja az anyai szeretetet, melyet oly
mértékben teljességgel nem érezhet, mert ez curiosum, és végre
kibékíteni a bosszút lihegő zsidónőt, mert a sok köny után jól esik
egy kis vidámság. Egyébiránt az egész darabból csak az a tanulság,
hogy az ember ne igyekezzék zsidóhölgynek születni, mert könnyen
két anyára tehet szert, kik szeretetökkel megőrjíthetik, s nem
mindenki lehet oly szerencsés, mint Paula, hogy belőle hamar
kigyógyuljon.

Néhány jelenést kiválón megtapsolt a közönség, de ez nem a
költőt illette, hanem Jókainét, ki Géméa szerepét kitünően
játszotta. Hogy a közönség nem igen kedveli e darabot, onnan is
kitetszik, hogy másnapi ismétlésére kevesebben jelentek meg. Nem
búsulunk érte; a Nemzeti Szinház közönségének jó, ha van egy kis
önérzete, s többre becsüli magát a Porte-Saint-Martin közönségénél.



GRITTI.



Tragédia 5 felvonásban. Irta Szigligeti Ede.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1863 április 1-én.

Bartók Klementina kisasszony az anya szerepében lépett fel, mint
olyan, ki első kísérletét teszi. Megvalljuk őszintén, hogy első
kísérletet nagy szerepben épen oly kevéssé kedvelünk, mint
tanácsolunk. Még ott is, hol színészi conservatorium van, nagyon
rendkívüli és sebesen fejlődő tehetség legyen az, ki egyszerre a
legnagyobbszerű szerepekben lép föl. Hát nálunk, hol a leggondosabb
előkészület is csak nagyon hiányos és egyoldalú lehet! Mi jobbnak
tartjuk, ha a kezdő szinész vagy szinésznő némi tájékozó
előkészület után kis szerepekben teszi első kísérleteit, s
fokozatos gyakorlat mellett folytatja tanulmányait. E módszert,
kivált nálunk, számos ok és körülmény támogatja. A szinpadi és
közönség előtti gyakorlat többet ér mindennél, ha a kezdő folyvást
figyelemmel kiséri a közönséget, önmagát s fejteni igyekszik
tehetségét. Egy pár  kis szerepben, ha jól megtanul mozogni
vagy csak állani is, már nagy tanulmányt tett. A kisebb szerepeket
könnyebben és teljesebben feldolgozhatja s ha némi sikert vív ki,
mintegy magától fejlik tehetsége, fokozatos örömben és haladásban;
ez mind az ő kedélyére, mind a közönségre a legjobb hatással van. A
nagy szerep nagytehetségű kezdőnek is ritkán sikerül, nem is
említve, hogy vannak lassan fejlődő tehetségek. A sikertelenség
vagy félsiker hamar lehangolja a kezdő szinészt, s ami annyira
veszélyes, könnyen elégületlenné teszi – nem magával, a mi nem
volna nagy baj, hanem az egész világgal. Az ilyen mindjárt a
félreismeret lángész szerepét játszsza, s azt hiszi, hogy a nagy
dícsvágy annyi, mint kifejlett nagy tehetség, kész művészet, a mi
pedig, legalább egyelőre, nagy hátrányára van tehetsége
fejlődésének. Még nagytehetségű kezdő szinész is könnyen csalódik
azon szerepkörben, melyet magának választott s csak sikertelen
küzdelmek után fedezi föl valódi hivatását. Bármily tehetségű
szinész, kisebb szerepekben kezdve pályáját, e veszélyeknek és
csalódásoknak sokkal kevésbbé van kitéve; semmit sem koczkáztat
vagy játszik el. Ha nagy jövője van, biztosabban közeledik feléje,
ha a sors szerényebb kört mutatott ki számára, könnyebben beléje
találja magát, jobban megfelel neki. S vajon van-e művészet,
 melyen másod- és harmadrangú művészekre
nagyobb szükség legyen, mint épen a szinészin?

Ezek az általános nézetek semmire sem illenek inkább, mint
Bartók kisasszony első fölléptére. Nem mondhatni, hogy őt a
természet pazarul áldotta meg, bár nem volt hozzá épen mostoha. Jó
szinpadi alak, hangja nem igen kellemes vagy nagyterjedelmű, arcza
sem kiválóan kifejező, de mindkettő olyan, mely nem teszi
alkalmatlanná a színésznői pályára. Mint halljuk, már egy év óta
tanul, s íme, alig tudott többre menni, mint fennakadás nélkül
elmondani szerepét. Az érzések és indulatok árnyalatairól nála még
szó se lehet; az öröm és fájdalom egypár stereotyp kifejezése
mindaz, mit művészetkép nyújtani képes. Szavalata a hangnak
egyhangú felemelése és leeresztéséből áll; állásában, mozdulataiban
semmi kifejezés és biztosság. Ha ezelőtt néhány hónappal egy pár
jelentéktelen szerepben lépett volna föl, s úgy próbálkozott volna
meg némi jelentékenyebbel, de akkor sem ily nagygyal, inkább
ítélhetnénk tehetségéről. Most, ha e nagy szerepből ítélnők meg őt,
könnyen igazságtalanná válhatnánk, mert meg kellene tagadnunk tőle
a tehetséget s legföljebb csak szorgalmát dicsérhetnők meg. Neki
lehet tehetsége s talán jó szinésznő is válhatik belőle, de ha
folyvást ily nagy szerepeket játszik, bajosan fog boldogulni.



COUQUI CLAUDINA VENDÉGSZEREPLÉSE.



1863 április 10-én.

I.

E kitünő művésznőt nem előzvén meg épen világhír, némi
elfogultsággal kelle megküzdenie. Azonban mindjárt első fölléptével
meghódította a sziveket. Azóta mind emelkedőben a tetszés s úgy
látszik, hogy sokkal mélyebb hatást tett közönségünkre, mint a hogy
rendesen a tánczosnők szoktak. Mind ezzel nem akarunk valami
hallatlant mondani. Megengedjük, hogy azok a híres művésznők, kik
tiz-tizenöt év alatt nemzeti színpadunkon szerepeltek egy s más
tekintetben felülmulták Couquit, de nem hiszszük, hogy közülök
bármelyik jobban értett volna nálánál ahhoz, hogyan kell eszméket,
érzéseket, szóval egy egész drámai cselekvényt kifejezni
tánczmozdulat és arczjáték által.

Talán némelyek mosolyogni fognak, hogy mi a balletben is drámai
felindulást keresünk s tánczosnőt szinésznői oldalról méltánylunk.
Tulajdonkép nekünk volna okunk mosolyogni  azokon,
kik a balletet nem tartják egyébnek, mint jelentekre osztott bálnak
vagy pusztán a legnehezebb tánczképletek mutatványainak. A
balletnek is drámai cselekvényt kell kifejezni; a különbség a dráma
és ballet közt leginkább csak az, hogy ez utóbbi szó helyett zene
kiséretében táncz, arcz- és tagjáték által fejezi ki az emberi
szenvedélyeket.

A balletszerző oly mesét keres s oly jelenetekből alkotja össze
a cselekvényt, melyeket táncz, tag- és arczjáték által könnyen
megértethetni. A zene, táncz, arcz- és tagjáték öszhangzata a
cselekvénynyel alkotja a valódi balletet, minélfogva a
ballettánczosnő művészetét egy jó részben az határozza meg, vajon
képes-e a lélekállapotokat bájjal és jellemzőn kifejezni. A
legszebb táncz, a legbájosabb mozdulat csak fél értékű a balletben,
ha nem a kivánt eszme és érzés kifejezése. Innen magyarázhatni meg,
hogy Elsler soha sem volt képes egészen felülmulni az első
Taglionit, ki a balletben az arcz- és a tagjátékra, szóval a drámai
kifejezésre, annyi súlyt fektetett.

E szempontból kiváló méltánylatot érdemel vendégművésznőnk.
Mozgékony izmú arczával az érzések legfinomabb árnyalatait is
kifejezi. Mozdulata, táncza mindig összehangzik a helyzet
lélekállapotával, jellemző bájjal fejezi ki a különböző érzéseket,
a mi csak akkor romlik meg egy kissé, midőn nyaktörő képleteket
 rajzol előnkbe, a mi az újabb időben
annyira divatossá lett s árt a jó balletnek. Természetesen ilyenkor
a testi megerőltetés erőt vesz az arczon, a lélek kifejezésén.
Azonban dicséretére mondhatjuk, hogy az ilyesmi sokkal ritkább
nála, mint más tánczosnőknél.

Már négyszer lépett föl, Gizella és Szerelmes
ördög czímű balletekben, mindkettőben kétszer. E balletek,
melyek a jobbak közé tartoznak, eddig is adattak szinpadunkon, de
senki sem tudott adni akik annyi plastikai érthetőséget, a
megszólalásig hű kifejezést, mint Couqui. Mi szépen halt meg, mint
Gizella, híven a természethez, de a szép formák határai közt,
semminemű materialistikus eszközt nem használva, s midőn villivé
változva, tánczolta körül kedvesét s tőle búcsúzva szállt vissza
sírjába, mily jellemző bájjal fejezte ki a szerelmet, mely a sírban
sem hamvadhat el.

A Szerelmes ördög-ben még jelesebb volt. Élénken
éreztette velünk a dæmonit újabb meg újabb változatban, a
cselekvény fejlődése szerint. A pajkosság és ellágyulás, a
féltékenység és boszu, a csáb és harag számos árnyalatban
elevenedtek meg arczán, tánczán, mozdulataiban. A végjelenetet
pedig, midőn leküzdve magát, egész kedélyében átváltozik s dæmonból
angyallá lesz, annyi erővel adta, hogy játéka kitünő színésznők
játékával is versenyzett. 

Sajnáljuk, hogy negyedik előadása nem volt oly látogatott, mint
a három első. A kevesebb közönség nem hangolta le a művésznőt;
Gizella most még inkább sikerült neki, mint először s a
közönség nem szűnt meg tapsolni. Méltánylatunkkal nem izgatni
akarunk a ballet mellett szinházunknál; a Nemzeti Színház
főczéljának nincs köze a ballettel, pénzünk sincs elég, hogy
megbírhassuk, de mindig jól esik méltányolnunk a kitünő
művésznőket, kivált oly oldalról, melyet nálunk nem vesznek eléggé
figyelembe. 


II.



Couqui kisasszony háromszor lépett föl a Farsangi
kalandok czimü három szakaszos balletben, melyet tulajdonkép
nem tudja az ember, minek nevezzen. Ha ez is ballet, akkor minden
ballet, melyben tánczolnak az emberek, a redoutebáltól egész a
csárdabeli mulatságig. Semmi cselekvénye, semmi értelme az
egésznek. A Szinházi Látcső közli ugyan cselekvényét, de a
színpadon alig látunk valamit belőle. Úgy látszik, hogy csak egy
pár jelenetet vettek fel belőle, a többit kihúzták; bele toldottak
sokat, a mi nem tartozik hozzá, s bevégezni épen nem tartották
czélszerűnek. Lett belőle aztán egy izléstelen egyveleg, melyet
balletnek nevezni nem volna szabad egy Nemzeti Szinház szinlapján.
Nem az a baj, hogy rossz ballet, hanem hogy nem ballet. Couqui
kisasszonyt is meg kell rónunk, hogy ily semmiségben lép fel, midőn
oly jól tudja kifejezni a ballet drámai oldalát. A Farsangi
kalandok-ban semmi tere nem volt, hogy e tehetségével
 ragadja el nézőit; csak tánczolt,
kellemmel ugyan, de minden drámai kifejezés nélkül. Mit is fejezett
volna ki, hiszen nem volt mit. Jobb lett volna, ha ez úgynevezett
ballet helyett egy izléssel szerkesztett egyvelegben lép fel. Itt
is megmaradhatott volna a carnevali jelenet, mely az egészben
legjobb, s inkább helyén lett volna a magyar táncz is. Hogy magyar
tánczát megtapsolták, mondanunk se kell. Nem hibáztatjuk, hanem az
a sok virág- bokréta meg koszorú sokkal inkább megillette volna a
derék művésznőt a Szerelmes Ördög-ben vagy
Gizellá-ban, melyben művészetének fénypontját láttuk, mint
most, midőn csak egy koszorúról levette a nemzeti szalagot és
oldalára tűzte, szép volt tőle, de nem olyas, a mi művészi
enthusiasmust érdemeljen. 


A SZINHÁZI KIHIVÁSOKRÓL.



1863 május 3-án.

Némelyek felettébb dicsérik a németországi főbb szinházak
közönségének magaviseletét: nem oly enthusiasta, kitörő, zajos,
mint a franczia, csöndesen mulat s bizonyos kritikai komolysággal
tapsol; s óhajtják, hogy a mi Nemzeti Szinházunk közönsége is így
viselje magát. Mi magában még nem tartjuk nagy bajnak sem az
enthusiasmust, se a zajt, ha maga helyén történik s azt hiszszük,
hogy bajos a nemzeteknek vérmérsékét octroyálni. De lehetnek és
vannak is visszaélések, melyek sem a nemzeti szellem, sem a
vérmérsék kifolyásai, s melyeket épen azért nem árt ostromolni.
Ilyennek tartottuk mi mindig, kivált a drámai előadásoknál, azt a
sok kihivást, melylyel közönségünk hol jelenet, hol felvonás közt,
mindjárt-mindjárt kiparancsolja a szinészt, négyszer-ötször, sőt
hatszor is egymásután. A szinész a felvonás végén meghal, a
közönségnek kedve kerekedik föltámasztani, s íme  a
szegény halott a jövő perczben már mosolyog és hajlong előtte; a
szinésznő egyik jelenetben örökre elbúcsuzik kedvesétől, de a
közönség nem engedi, visszaparancsolja s megkivánja tőle, hogy a
sok sírás után már mosolyogjon is egyet; a szinésznek át kell
öltözni vagy szerepét kivánná még egyszer átfutni; van rá idő
azután is, gondolja a közönség, elébb hajtsa meg magát; a szinésznő
a fárasztó jelenetek után kissé pihenni óhajtana, hogy is ne,
gyönyörködni akarunk mosolyában, csak jőjjön ki, mosolyogjon, s
hálálja meg tapsainkat. Szóval e nálunk annyira divatozó kihivás
rontja az illusiót, vontatottá teszi az előadást, s legtöbbször nem
is a közönség véleményének kifejezése, hanem csak egy pár ember
zajoskodása. Föl is akartunk már szólalni egy párszor ez ügyben,
azonban megvalljuk gyöngeségünket, kissé átallottuk. Azt hittük,
hogy majd a színészek így fognak felkiáltani: ezek a kritikusok már
a kihivást is irigylik tőlünk, azt is el akarják vitatni, a mire
ellenökben eddig oly bátran hivatkozhattunk. Annyiban hagytuk hát
az egész kérdést, melyet különben sem tartottunk nagyon fontosnak,
de minthogy magok a színészek kezdenek felszólalni a kihivás ellen,
többé nem hallgathatunk, s örömest pártoljuk őket.

Ime Egressy Gábornak a Szinházi Látcső-ben közrebocsátott
felszólalása egész terjedelmében: 

«A kihivások legyenek megszüntetve mindenkorra, akként, hogy a
Nemzeti Szinházi rendes tagjainak legyen megtiltva a kihivásra
megjelenni a szinpadon. Országos szinház méltóságával alig lehet
megegyeztetni azon kihivási jeleneteket, melyekre némely, különben
talán igen buzgó pártfogói intézetünknek, engedik magokat
ragadtatni, gyakran a közönség nagy részének nem kis boszuságára.
Egész általánosságban szólunk e dologról, midőn mondjuk, hogy a hol
a kihivások régen kimentek a divatból vagy divatban sem voltak
soha, a Théâtre Français-ben és a bécsi
Burgtheater-ben a közönség részéről a legnagyobb
elragadtatásnak sincs más kifejezése, mint a taps, az illető
felkiáltások kiséretében. E kifejezésben találja legszebb
koszoruját ama szinpadokon a művész is. A taps oly régi szokás,
mint a szinművészet. A kihivás nem annyira fokozata e
kitüntetésnek, mint korcs kinövése, mely midőn a művészt meg akarja
tisztelni, annak személyét egyszersmind lealázza, szolgájává téve
szeszélyének. A szinházi kitüntetésnek neme, kétértelműsége
mellett, még ártalmas is, a mennyiben a mű benyomását zavarván,
rontja az illusiót; továbbá késlelteti az előadást, hátráltatván a
szinpad átváltoztatását, s az illető tagok átöltözködését.

Egressynek igaza van, azonban mi nem reméljük, hogy e
visszalépéstől egyszerre el  lehessen szoktatni a
közönséget. Azért tanácsunk az, hogy az igazgatóság csak a
jelenetek és felvonások közti kihivásokra való megjelenést tiltsa
meg a drámai színészeknek, de a játék végén történni szokott
kihivásokra ne terjeszsze ki tilalmát. 


A MENEKÜLTEK.



Dráma 5 felvonásban. Irták Sand György és
Meurice Pál. Fordította Feleki Miklós. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1863 április 27-én.

E szinmű Sandnak Les beaux Messieurs de Bois-Doré czímű
regényéből van véve, mely 1858-ban jelent meg. Nem tudjuk: vajon
Sand részt vett-e az átdolgozásban vagy csak felajánlotta regényét
e czélra; annyi bizonyos, hogy egyetlen drámája sincs annyi
technikai készséggel kidolgozva, mint ez.

A regény minden részletére nem emlékezünk már, csak annyit
tudunk, hogy a szinmű cselekvénye egy pár pontban különbözik a
regénytől s az átdolgozók lényeges változtatásoktól sem riadtak
vissza. Ezt a világért sem úgy említjük föl, mint hibát. A
regényből készült drámák rendesen épen abban a bajban szenvednek,
hogy nagyon is a regény befolyása alatt állanak; az átdolgozók
ritkán emelkednek független költőkké, kik újra teremtenek, hanem
csak másolók maradnak, kik megelégszenek a regény 
scenirozásával. Azonban, midőn a Menekültek íróinak elvbeli
függetlenségét méltányoljuk, csodálkoznunk kell, hogy az
gyakorlatilag oly keveset eredményezett. E dráma sem több jól
rendezett tableauk összegénél s hatása inkább melodrámaszerű, mint
drámai; többet veszi igénybe kiváncsiságunkat, mint kedélyünket s
nem annyira szenvedélyeket rajzol, mint eseményeket csoportosít.
Azonban vannak jó tulajdonai, melyek előnyösen különböztetik meg
más hozzá hasonló franczia drámáktól. Nincs benne hóbortos
philosophia, erkölcstelen erkölcs, nem kap a rémjeleneteken,
megveti a testi és erkölcsi szörnyüségeket: szóval, ha mélyebben
nem indítja is meg az embert, bizonyos kellemes felületességgel
mulattatja, s ez elég arra nézve, hogy a repertoiren egy darabig
fen maradjon. Már kétszer adták s nem mondhatni, hogy
közönségünknek ne tetszett volna.

A színmű 1616-ban játszik s hátterét a hugenották küzdelmei
képezik. A cselekmény jó része nem egyéb, mint egy régebben
elkövetett bűn leleplezése és megboszulása. Így felvéve, már a
tárgy sem eléggé drámai. A drámai cselekvénynek lehető keveset kell
foglalkozni azzal, a mi azelőtt történt, avagy állani a mult
befolyása alatt. A multtal való foglalkozás leginkább az expositio
dolga s nem a szorosan vett drámai cselekvényé. Mennél  többet
kell beszélnünk arról, a mi azelőtt vagy künn történt, annál
roszabbul választottuk tárgyunkat. A görögök példáját itt nem
hozhatni fel. Ők trilogiákat írtak s így a mult csak annyiban volt
mult, a mennyiben egyik dráma után más dráma következett; mindenik
bevégzett egész volt, habár tárgyuknál fogva kapcsolatban
egymással. Senki sem értette jobban Shakespearenél, hogy a mi
azelőtt vagy künn történt, azzal keveset kell bajlódni a
drámaíróknak. Drámai cselekvényeinek gyökerei nem a multból
táplálkoznak; expositiói bámulatosak, sőt még Hamlet-ben is,
melynek tárgya egy régebben elkövetett bűn megboszulása, a
leleplezés már az expositióban megtörténik, figyelmünk egészen a
jelen felé fordul s a hős küzdelme és boszuja veszik igénybe teljes
részvétünket. A Menekültek-ben a leleplezések s a multban
gyökeredző felvilágosítások nagy tért foglalnak el, a legtöbbször
drámai mozzanat nélküliek s a cselekvényt nem annyira bonyolítják,
mint nyujtják.

A mű másik hibája az, hogy Sciarra d’Almivár, a mű egyik főhőse,
a hogy itt van előállítva, a legérdektelenebb személy, a kit
leálarczoznak s boszú áldozatául esik. A bűn, mint drámai alap,
vagy nagyszerűsége által válik drámai alappá, nagyszerűsége által
válik drámai érdekűvé, vagy mint az alapjokban nemes vagy jogos
szenvedélyek korlátlansága,  tévedése, mikor aztán
mindíg valami részvétre gerjesztő indokot rejt magában. Pusztán
criminalis esetek csekély értéküek. Sciarra d’ Almivár bűne ugyan
nem puszta criminalitás, de közel áll hozzá s maga oly érdektelen s
indokolatlan egyéniség, hogy küzdelme és bukása legfeljebb csak
erkölcsi érzésünket veszi igénybe s nem egyszersmind az æsthetikait
is.

A mű harmadik hibája szintén nem csekély. A boszú nagy munkáját
egy gyermek kezdi meg, de végrehajtani nem lévén képes, nemcsak
hogy segítségre szorul, hanem kénytelen egészen másoknak engedni
át, Jovelinnek és Bois-Doré marquisnak. A boszú tulajdonkép hármok
közt oszlik meg. Innen aztán az, hogy a kifejléskor az események
nem összpontosúlhatnak eléggé, a szenvedély ereje is megoszlik, a
mi sokfélekép gyöngíti a drámai érdeket. Mario iránti részvétünk
sem az, mit egy drámai hős ébreszt föl. Már kora is kizár ilyesmit.
Csak szánjuk, s midőn szánalmunkhoz más érzés is vegyül, ő
megszünik cselekvő személy lenni; Jovelin és Bois-Doré marquis
lépnek föl helyette, kiket eddig figyelembe se vettünk. Igaz, a
gyermeket bajos lett volna Sciarra d’Almivárral szembeállítani; jó
hogy Jovelin és a marquis vívnák a párbajt, de az is igaz, hogy a
megosztott érdeket nem pótolhatja az események változatossága s a
helyzetek  regényessége. Szegény Mariót Bois-Doré
marquis nagyon háttérbe tolja, aztán Jovelin is előáll az ő
szerelmi históriájával. A személyek iránt nem fejlődhetik mélyebb
részvét, s inkább csak az események kimenetelére vagyunk
kiváncsiak.

Mindent összevéve, nekünk inkább tetszett az előadás, mint maga
a dráma. Szinészeink a szokottnál több gonddal és kedvvel
játszottak. Különösen Egressyt kell kiemelnünk. Ő Bois-Doré
marquist játszotta, e szeretetreméltó vén piperkőczöt és lovagot
egyszersmind, a ki vigad, udvarol és uriasan semmiskedik, egész
addig, míg feltalálja öcscsét; ekkor aztán levetkőzi hazug
fiatalságát és tiszteletreméltó öreg nagybátya lesz, kit lovagi
becsület és testvéri szeretet egyaránt boszura ingerelnek.

Kevésbbé sikerültnek tartjuk azt a jelenetét Marióval, midőn ez
elbeszéli neki életét s ő öcscsét véli föltalálhatni benne. Itt
majd semmi átmenetet nem vettünk észre. A marquis levertebb,
érzékenyebb volt, mint kellett volna s meghatottsága csak
általánosságban, árnyalat nélkül volt játszva.

Mariót Szilágyiné sok érzéssel s a közönség tapsai közt adta, de
nekünk úgy tetszik, hogy több nőiséget, mint gyermeki bájt
tüntetett föl s inkább egy kora érett lyány, mint fiú állott
előttünk. Feleki Jovelinban sikerültebben  emelte
ki a védő és boszuálló lovagot, mint a szerelmest; Felekiné, mint
Beuvée Laura, kedves jelenség volt, de mivel talán szerepe kevés
hatásos mozzanatot nyujtott, nem fordított reá annyi gondot, mint a
mennyit nagyobb szerepeire szokott. Színésznőinknél ezt többször
tapasztaljuk, mint színészeinknél, s nekik talán könnyebben is
megbocsáthatni, ha ugyan a kritika erényei közé tartozik a gyöngéd
udvariasság. Komáromyról, Sciarra d’Almivar személyesítőjéről nincs
kedvünk írni; e jellem oly rosszul van kigondolva és írva, hogy nem
csoda, ha a szinész nem tudja, mit csináljon vele. Mindamellett
figyelmeztetjük őt arra, hogy a mozdulatok és állások szép és
jellemző formái a szinészet köréhez tartoznak. Általában erre
aránylag kevés gond van szinházunknál. Nem szoborszerű
mesterkedéseket kivánunk, sem typikai schemákat az egyéni rovására.
Óhajtásunk csak az, hogy a kellem és erő, az öröm és fájdalom,
szóval a szenvedélyek és érzések árnyalatait ne csak arczczal és
szóval igyekezzünk kifejezni, hanem az állással és taglejtéssel is
természetesen mindíg a művészet határai közt. 


A DRÁMABIRÁLÓ VÁLASZTMÁNYRÓL.



1863 május 24-én.

Mint drámabíráló választmányi tag szólalok fel egyik tagtársam
ellen, a ki igazságtalansággal vádolja e választmány egyik
osztályát. Nem tartozom ehhez az osztályhoz, nem magamat védem, sőt
tulajdonkép társaimat sem akarom védeni, mert nem tudhatom, hogy
csakugyan igazuk van-e vagy nincs. Csak ez állítólag
igazságtalanság orvoslatára ajánlott mód helytelenségét kivánom
kimutatni s helyébe jobbat ajánlani.

Az ügy ez. Bajza Jenő Zách Feliczián czímű szinműve, egy
ellenében három biráló előadásra nem ajánlván, visszautasíttatott.
Ezért nagy zajt ütött egyik politikai lapunk, azt mondván, hogy
Bánk bán-t kivéve Zách Feliczián-nál nincs jobb
tragédiánk, sőt Katona tragédiája körülményeit összehasonlítván a
Bajzáéival, úgy mutatta fel Bajzát, mint félreismert 
lángészt és üldözött költőt, kit irodalmi ellenségei elnyomni
törekednek. Nem ütköztem meg e nyilatkozaton, de egyszersmind kevés
sulyt is helyeztem reá. A ki Molière egyik remekéről azt mondja,
hogy sehogy sem állja ki a bírálatot, attól kitelik, hogy egy némi
reményre jogosító vagy épen talán gyönge drámát akár remekműnek
hirdessen. Azután Tóth Kálmán szólalt fel a Bolond
Miská-ban, nem mint humorista, hanem mint dramaturg és
drámabíráló választmányi tag. Ő is nagy igazságtalanságnak tartja a
választmány eljárását s oda nyilatkozik, hogy Zách Feliczián
a legszerencsésebb compositio, a cselekvény egysége s legtömörebb
nyelve miatt, melyen valaha fiatal költő írt, megérdemlik, hogy
Bajza Jenőt hozsonnával fogadják.

Őszintén megvallom, hogy némi elfogultsággal olvastam e sorokat
s maig sem adok nekik hitelt, már csak azért sem, mert
irodalmunkban Bánk bán-on kívül egyetlen drámát sem ismerek,
melyre a föntebbi itélet illenék, sőt Bánk bán-ra sem illik,
mert ez is legfeljebb szerencsés compositio, de nem a
legszerencsésebb. Tíz év óta, mióta járom a Nemzeti Szinházat s
birálom a szinműveket, sokszor hallottam én már ily magasztalást s
mindig csalódtam; azért nem könnyen hiszek el valamit, ha mindjárt
drámaírók mondják is, kik rendesen nem igen szokták egymás
 darabjait dícsérni. Azonban én nem
olvasván Zách Feliczián-t, természetesen nem ítélhetek a
dolog érdemére nézve, s csak némi analogiából s a nyilatkozók
irodalmi egyéniségéből indulhatok ki, a mi megőrizhet ugyan a
hiszékenységtől, de nem ad jogot valódi itéletre. Lehet, hogy
Zách Feliczián jeles mű; lehet, hogy még jó darab sem, csak
figyelemre méltó jelenség, mely érdemes az előadásra; lehet, hogy
ilyen sem, s a visszautasító birálóknak igazok van. Szóval, én
mindezt lehetőnek hiszem, de a legkedvezőbb esetben is
lehetetlennek tartom ez állítólagos igazságtalanságot úgy orvosolni
meg, a hogy Tóth Kálmán javasolja.

Mit javasol ő? Se többet, se kevesebbet, mint azt, hogy Bajza
Jenő adja be szinművét még egyszer, valami más czím alatt, ezt nem
akadályozhatja senki s ő biztosítja a költőt, hogy a választmány
fölismeri azon életrevaló elemeket, melyek legkevésbbé valók arra,
hogy egy terczettel eltemettessenek. Tehát Tóth Kálmán azt akarja
divatba hozni, hogy az igazgató minden visszautasított drámát más
czím alatt köteles legyen elfogadni, a választmány pedig
megbírálni. Tehát az igazgatónak joga van ily gyermekeskedéssel
boszantani a választmányt, sőt talán épen azokat a tagokat, kik
visszautasították. Vagy azt hiszi Tóth Kálmán, hogy az igazgató más
bírálókhoz  fogja küldeni a szinművet s három
bíráló fölött más három bírálóval töret pálczát, mindaddig, míg
találkozik három derék ember, kik elég igazságosak lesznek
fölfedezni az igazságot? Az igazgató ily jogáról nem tudunk semmit
s ha ilyesmit kísért meg, bizonyosan sokan ki fognak lépni oly
választmányból, mely megaláztatni engedi magát. Vagy Tóth Kálmán
épen magában a választmányban fog indítványt tenni, hogy ez vagy
amaz visszautasított darab adassék ki más bírálóknak? De vajon a
választmánynak is van-e joga három tagja felett más három taggal
hozatni ítéletet? S ha van, mi fog következni? Tóth Kálmán
elfogadott vagy elvetett, néhány szinművet; adassanak ki új
bírálóknak s így tovább, míg aztán a drámabíráló választmány
köznevetség tárgya lesz s önmagát fogja mindennap megalázni, ha
ugyan ily rendszabályokat el tud fogadni.

Így hát a netalán történhető igazságtalanságokat sehogy se lehet
orvosolni? Oh igen, csak nem a választmány compromittálásával. A
választmány akármelyik tagja felett csak az egész választmány
ítélhet s egyik vagy másik osztály ellenében csak az egész
választmányra hivatkozhatni. E hivatkozási jogot bajos megadni a
drámaíróknak, mert akkor minden visszautasított szinmű új bírálat
alá kerül. Hanem meg lehetne adni az igazgatónak.  Föl
lehetne szabadítani arra nézve, hogy az oly visszautasított
szinművet, melytől sikert remél, terjeszthesse az egész választmány
elé, azaz ülést hirdetve, olvastassa föl a szinművet, melyet aztán
a tagok szótöbbséggel vagy újra elvetnek, vagy elfogadnak. Sőt e
hivatkozási, e közülés elébe terjeszthetési jogot meg lehetne adni
a választmányi tagoknak is, de nem egyeseknek, hanem például a
választmány harmadrészének, azaz, ha a választmány harmadrésze meg
van győződve valamely igazságtalanságról, legyen joga az igazgató
által ülést hivatni össze, hol aztán a szinmű sorsát az egész
választmány döntené el a fennebbi módon.

Ezt a indítványt talán a választmányi ülésre kellett volna
halasztanom, de minthogy Tóth Kálmán, mint valamelyik lap mondja,
szép szabadelvüséggel a hírlapi térre lépett ki, nekem is követnem
kellett e példát. Most nincs egyéb hátra, mint az igazgató és
tagtársaim figyelmébe ajánlanom indítványomat, melyet valamelyik
ülésben, vagy akár hírlapban megvitatva, bizonyosan még sokkal
jobban formulázhatni. 


A CSALÁD ÖRÖME.



Vigjáték 3 felvonásban Bourgeois Anicet és
Decourcelle után fordította Feleki Miklós. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1863 május 15-én.

Kissé elkéstünk birálatunkkal. Ilyenkor alig tud az ember valami
olyat mondani, mit a többi lapok többé-kevésbbé, félig vagy egészen
már el nem mondottak volna, kivált ha a szinmű gyönge vagy jó
oldalai nagyon is szembetűnők.

E vígjáték hiányait is eléggé megjelölték lapjaink s mi talán
már nem is szólanánk hozzá, ha nem tapasztaltuk volna, hogy legfőbb
hibáját még senki sem érinté. E hiba sem több, sem kevesebb, mint a
komikai alap teljes hiánya. Soha sem volt anynyira divat vígjátékot
komikum nélkül írni, mint most Francziaországban, a vígjáték e
classikai földjén. Úgy látszik, sok mostani franczia vígjátékíró
épen úgy nem tud egész lelkéből nevettetni, mint közönsége nevetni.
Talán mindenik lelkében zavartabb, homályosabb az erkölcsi eszmény,
mintsem a nevetségesség  ellentétét eléggé érezhessék. A
világ bohóságait, az emberek gyöngeségeit egyik sem tartja oly
bohóságoknak és gyöngeségeknek mint kellene. Ritkán telik kedvök
élesen kitüntetni és büntetni valamely tévedést, túlságot,
balgaságot vagy gyöngeséget. Inkább szórakoztatni és szórakozni
kivánnak. Egy-egy pikáns történetet találnak fel, melyben a
meztelen botrány kiszorítja a komikumot s a bonyodalom nem annyira
komikai, mint pusztán váratlan helyzeteket fejt ki. Inkább
kiváncsiságunkat veszik igénybe, legfeljebb izgatnak, de nem
nyújtanak æsthetikai gyönyört. A cselekvény ritkán fejez ki
valamely határozott eszmét; a fő hős ritkán jár pórul, a mi nélkül
épen úgy nincs komédia, mint tragédia tragikai bukás nélkül; vagy
ha pórul jár is, az ok nem szenvedélyében vagy tévedésében rejlik.
Az érdek sokfelé oszlik, a mellékszemélyek rendesen komikaibbak,
mint a fők, a párbeszédek elméssége, a jellemek erőltetett
különössége, s némi stereotyp tréfák nyomulnak leginkább előtérbe,
s midőn kijövünk a szinházból, jó ha csak annyit mondhatunk, hogy
csak szórakoztunk s nem egyszersmind boszankodtunk is.

E jellemzés a mostani franczia vígjáték nem minden csoporzatára
illik. Vannak más csoportozatok is, bár nagy részt ezekben sem sok
a vigasztaló. 

Megvalljuk, hogy mi a most jellemzett osztály iránt a legnagyobb
ellenszenvvel viseltetünk.

Az ily vígjátékban, mint a Család öröme, nem tudja az
ember mi és ki a nevetséges. Mit akarnak kifejezni a költők? Azt-e,
hogy mily nevetséges az anyósnak bele avatkozni elegyedni gyermeke
és veje dolgába, s elvégre könnyen pórul járhat e miatt? Nem. Az
anyós itt nagyon mellékszemély s a családi összezördülés a vígjáték
kezdete előtt mintegy kilencz-tiz évvel történt. Avagy azt akarják
tudtára adni a világnak, hogy mily nevetséges, ha az egymást
szerető házaspár kis ok miatt elválik egymástól? Nem. Egyik
házaspár sincs nevetségessé téve. A költők tulajdonkép azt
hirdetik, hogy ha az ember kis ok miatt oda hagyta feleségét, s
kilencz-tiz évig szeretőket tartott, s végre ráunt e sivár életre,
béküljön ki újra nejével, a nő pedig bocsásson meg neki. Hogy mi
ebben nevetséges, nem foghatni meg, ha ugyan magán az írón nem
nevetünk, kinek a szerelemről és házas életről ilyen furcsa
fogalmai vannak.

Vajon az egyik főhőst, Sylly Györgyöt, elfogadhatjuk-e komikai
alaknak? Elég gyönge, sőt csaknem nyomorult ember, de a költők
teljességgel nem akarják nevetségesnek festeni, sőt szánalmunkat és
rokonszenvünket igyekeznek iránta felkölteni. Azt hiszik, hogy
 mindenki oly könnyen megbocsát neki,
mint neje, mert elég bátor az ő becsületéért párbajt vívni. Sylly
neje sem komikai személy, sőt rokonszenves, szenvedő alak, kit
sajnálunk egész addig, míg férjével kibékül; aztán megbánjuk, hogy
sajnáltuk. Cecile leányuk szintén nincs nevetségnek festve. Ez egy
koraért, eszes és szeretetreméltó lyány akar lenni. Esze elég is
van, de szeretetreméltóságából hiányzik valami, mit nőiségnek
neveznek. Az anyós Barmont asszony, s Cecile vőlegénye, Duxornel
Hector, akarnak tulajdonkép komikai alakok lenni. Sőt az anyós meg
is bukik, elmegy a háztól, mikor leánya és veje kibékülnek. E
szerint Barmont asszony volna a legfőbb személy a vígjátékban, az ő
eltávozása teszi tulajdonkép a komikai katastrophát. Csak az a baj,
hogy Barmont asszony csak multjával foly be némileg a cselekvényre
és magában a műben sokkal mellékesebb személy, mintsem a cselekvény
súlypontja lehetne. Aztán megvalva az igazat, Barmont asszonynak
több igaza van, mint akár leányának, akár vejének. Oly férfi, ki
elhagyja szeretett nejét, kilencz évig egyetlenegy gyermekét még
látni sem kívánja és szeretőket tartva Párisban úgy él, mint egy
fiatal roué, csakugyan nem érdemli meg a boldog házas életet. Nem
azon csodálkozunk, hogy az anyós ellenzi a kibékülést, hanem inkább
azon, hogy oly keveset  tesz akadályozására, miért aztán
bukásában ez okon is kevés a komikum.

Az egész darabban a Hector jellemében van legtöbb komikum, azaz
a komikumnak némi árnyalata. Vitéz katona, ki nem rég tért vissza
Afrikából. Azonban, a mily vitéz a csatatéren, oly félénk a
társaságban, az asszonyok körül. E komikai ellentét teszi
érdekessé. Egyébiránt ezt már annyiszor használták a franczia
vígjáték és regényírók, hogy kezd stereotyppá válni. Mint Cecile
eszköze s így mellékszemély, természetesen kevéssel járulhat a
vígjáték alapeszméji kifejezéséhez s így a cselekvény menetére.
Mindenesetre ő a legjobb alak; kár, hogy a költők nem rajzolták oly
jól, mint talán kigondolták; félénksége és ügyetlensége néhol
csaknem a bornirozottságba megy át, a mit bizonyára nem
akarhattak.

E csak felületesen odavetett bonczolás is képes igazolni
fentebbi jellemzésünket. Sajnáljuk, hogy szinészeink ily műveket
nemcsak egyszer-másszor, mintegy kivételesen, hanem nagyon is
sokszor kénytelenek játszani. Ily szerepek betanulása keveset hat
művészeti erejök kifejtésére. Nagy részt elcsépelt, stereotyp
dolgok; mind gyöngébb kiadásban, melyek nem igen vehetik igénybe a
szinésznek se lelkesülését, se ambitióját. Ez nagyon hozzá
szoktatja aztán a szinészt a modorossághoz, mihez különben is elég
a hajlam nálunk.  Ezt nem az előadásra kivánjuk értetni,
mely nem volt gyöngébb a szokottnál. Azonban nekünk úgy tetszett,
mintha ez új darab szerepeiben már legalább is húszszor láttunk
volna minden szereplőt. Tudjuk, hogy ennek egyik oka maga a
vígjáték, de a másik ok bizonyosan ott rejlik, hogy nagyon sokszor
játszanak szinészeink ily műveket s mintegy vonatnak a stereotyp
játszásra, még talán akkor is, midőn maga a szerep az elégnél is
több anyagot ad az ellenkezőre. 


RICHELIEU.



Dráma 5 felvonásban. Irta Bulwer, fordította
Tóth József. Előadatott a Nemzeti Szinházban 1863 június 8-án.

Már mintegy axioma, hogy a jó regényírók bajosan írhatnak
drámát. Nem alap nélküli állítás; számos példa igazolja, sőt okát
is könnyed megérthetni, ha egy pár futó pillantást vetünk a dráma
és regény közti különbségekre. A regény alatt természetesen a mai
regényt értjük, mely többé nem naiv elbeszélés, se phantastikus
rajz, hanem a társadalomnak eléggé philosophikus bírálata. A
részletezés mind a cselekmény fejlesztésében, mind a személyek
jellemzésében oly tulajdona a mai regényírónak, minél semmi sincs
drámaitlanabb. A szinpad természete concentrált cselekményt kíván,
nem bírja meg a sok részletet, s négy-öt felvonás határai közt egy
részletesen felfogott jellem épen oly kifejleszthetlen marad, mint
hatástalan. A szinpad a nagy- és erős vonásokat kedveli s a
legsebesebb fejlődést; a szembe tett szenvedélyek küzdelmére
helyezvén a fősúlyt  kevésbbé veszi tekintetbe a viszonyok
rajzát, mely a regénynek éltető eleme. S ha ide veszszük a mai
regény legháládatosb tárgyait, melyek se terjedelmök, se
szövevényök miatt nem valók drámai compositióra, továbbá a költői
igazságkiszolgáltatása eszközeit, melyek nagyrészt drámában
hatástalanok vagy épen lehetlenek, mindinkább világos lesz, hogy a
mai regény a drámának csaknem teljes ellentéte, habár a hajdani
naiv elbeszéléshez képest sok másodrendű dolgot kölcsönzött a
drámából az előadás élénkségét illetőleg. Nagyon természetes hát,
hogy a regényírók, kik conceptióban, compositióban, kidolgozásban
egyaránt hozzá szoktak a drámaiatlansághoz, bajosan lehetnek
drámaik még akkor is, midőn drámát írnak.

Különösen Bulwertől nem lehet sikerült drámát várni. Regényeiben
legkevésbbé sem hajlik a drámai compositio felé, aztán az a nagyon
is reflexiós modor, melylyel a cselekvényt és személyeit kíséri,
világosítja, bonczolja, már előre is igen kevés szerencsét igér
neki a drámai jellemzéshez.

Valóban nincs is sikerült drámája, bár régebben többször tett
kísérletet e téren. E jelen drámája sem egyéb, mint egy
összetöpörödett regény, melyet maga nem kísérhetvén szokásos
reflexióival, személyei által mondat el egy csoport ilyesmit.
Richelieu néha nem más, mint Bulwer, ki fel-feltárja nekünk, hogy
mint  gondolkozik ő Richelieuről. Hanem ez
mind semmi ahhoz képest, hogy mennyire vontatott a cselekvény s
mennyire nincs a műben valódi drámai conceptio. Ha Bulwer regényt
ír Richelieuről, bizonyosan érdekessé fogja vala rajzolni a
nemesség küzdelmeit a királyi hatalommal s Richelieu egy
nagyobbszerű történeti alakként tünik fel a cselekvény folyamában.
Így csak egyszerű cselszövő, ki sokat beszél ugyan kedves
Francziaországáról, de igazában igen keveset tesz érte. Már a
drámai forma miatt sem rajzolhatta a költő Francziaország
viszonyait, de másfelől oly cselszövényre vetette műve fősúlyát,
mely inkább egy Pohár viz-féle vígjátéknak szolgálhat
alapul, mint egy komoly drámának. Az egész nem egyéb, mint
Richelieu küzdelme a kezéből már-már kisikló főhatalomért. Ismét
győz, s tovább is ministere marad XIII-ik Lajosnak. De vajon
lehetünk-e iránta nagyobb részvéttel, mint a másik párt iránt, mely
meg akarja buktatni? A költő e tekintetben egészen homályban hagyja
a nézőt s legfeljebb a történelemre utasítja. A gyámleányához való
viszonya sem olyan, mi részvétet gerjesztene iránta. Számításból
adja férjhez; ezzel ugyan maga ellen idézi a király haragját, de e
tettének nem sokkal több erkölcsi becse van, mintha Juliát, szintén
számításból, a király kedvesévé tette volna. Richelieu küzdelme
 nem ébreszt bennünk több érdeket, mint
bárminő cselszövény, melynek kifejlődése, ha nem bárgyuság, elvégre
is ingerli kíváncsiságunkat. Szivünk hidegen marad s phantasiánkat
semmi sem ragadja meg.

Mindamellett nem hibáztatjuk a fordítót, hogy szinpadra hozta e
művet. Bulwer oly kitünő író, hogy leggyöngébb művében is van
valami élvezetes. Itt sem hiányzanak szép gondolatjai, megakad
egy-egy jól rajzolt alak s egy pár sikerült jelenet, s az egészen
valami oly szellem ömlik el, mely megkülönbözteti őt a mindennapi
dráma férzelőktől.

A czimszerepet Tóth játszotta, de nem épen sikerrel. Voltak
átgondolt, s talán sikerült jelenetei is, de most is hiányzott
játékából valami, a mi sokszor hiányzik nála, midőn nem úgynevezett
genreszerepet játszik, melyben kitünő.

Azonban e gáncs nemcsak őt illeti, hanem szinészeink és
szinésznőink majd mindenikét. A mily jelesek jobb szinészeink az
oly jellemek visszatükrözésében, melyek nem kívánják az erősb
szenvedély rajzát vagy emelkedettebb hangulatot, épen oly ritkán
sikerül nekik felemelkedni a magasabb drámai stilig. Ez
szinészetünknek oly baja, mely nem érintést, hanem tüzetes
tárgyalást érdemel, mit alkalomszerint meg is fogunk tenni. Tóthnak
egyébiránt e szerepében sok minden szolgálhat 
mentségére, miért nem is kívánju szigorubban megitélni; elég lesz,
ha figyelmeztetjük arra, hogy valahányszor erősebb szenvedélyt akar
kifejezni, beleesik bizonyos sápítozó és síránkozó hangba, a mi
majdnem modorává kezd válni. Oly szinésznek, mint ő, nem lesz nehéz
magát mérsékelni és fegyelmezni. 


GAUTHIER MARGIT.



Dráma öt felvonásban. Irta ifj, Dumas Sándor.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1863 junius 10-én. Bulyovszky Lilla
(jól magyarul Bulyovszkyné) asszony, a drezdai színház tagjának
első fellépte az Irói Segélyegylet s a Jogász Segélyző egylet
javára.

Talán nekem nem is volna szabad szólanom, hallgatnom, elbúnom
kellene, vagy ha szólok bűnbánóan felkiáltanom: tévedtem,
bocsássátok meg gyarlóságomat. Íme Bulyovszkyné két nyelvű
színésznő, épen oly szépen tudja szavalni Goethe és Schiller
nyelvét, mint a Vörösmartyét és Petőfiét, s homlokát testvéri
egyetértésben övedzik a negyven millió német s a nyolcz millió
magyar nemzet koszorúi. Íme Bulyovszkyné ellenmondhatatlanul
megczáfolta azt az állításomat, hogy az irodalomés művészettörténet
a költészet és szinészetben elitél minden kétnyelvűséget, hogy
lehetetlen költőnek és szinésznek két nyelven a stil és szavalat
titkait egyenlő művészettel elsajátítani s annyira behatolnia két
nemzetiség kedélyvilágába, hogy a legfinomabb, legelrejtettebb
 húrjain is játszhassék. Íme
Bulyovszkynénak sikerült e lehetlenség, végrehajtotta, mit
nagyobbszerű szinésznők megkisérleni sem mertek; legyőzött oly
akadályokat is, melyek egy Ristorit is képesek voltak
megbuktatni.

Íme egy hallatlan tényt kell beigtatnunk a művészet történetébe,
mint a magyar szellem vívmányait.

Irótársaim közül s a közönségből bizonyosan nem egy gondolkozik
így, s én mégis szólni merek, sőt lényegileg most is ragaszkodom
ezelőtt öt évvel a Pesti Napló-ban megjelent czikkemhez,
melyben a Bulyovszkyné szándéklott két-három nyelvű szinészkedését
hiú ábrándnak, vétkes becsvágynak és szánandó erőpazarlásnak
neveztem. Nem makacsságból teszem, hanem meggyőződésből. Nem
ismerek kritikust, még a legnagyobbakat sem véve ki, a ki soha se
tévedt volna. Az ízlés kérdései nem mathematikai problemák; a mi
pedig engemet illett, sokkal ifjabban és kevesebb készülettel
léptem a kritikai pályára, mintsem ne tévedtem volna, talán
többször, mint a hogy magam is hiszem. Aztán lehet-e kedvezőbb
alkalma egy kritikusnak a bűnbánó szerep eljátszására, mint épen
nekem a jelen? Egy nő irányában vallanám be tévedésemet, s hányszor
nem tartozunk a nőknek igazat adni akkor is, midőn épen semmi
igazuk sincs?

Egy tapsviharral és koszorúzáporral fogadott 
művésznő diadalkocsijába fognám be magamat s nekem is jutna valami
a tapsból s koszorúból, melyekben úgy sem volt soha részem. De nem
tehetem, meggyőződésem tiltja. Hogyan is tehetném csak azért, mert
ünnepelt művésznőnk a bécsi várszinházban nem tetszett, a berlini
királyi színházban még nem léphetett föl; egy pár kisebb német
szinpadon, mint a weimarin, münchenin sikert vívott ki ugyan, de a
német kritikusok folyvást azt jegyzik meg róla, hogy szavalatán
valami idegen íz érzik; a magyar kritikusok pedig s köztük
Bulyovszkyné legrajongóbb tisztelői is, azzal állanak elő, hogy
hangsúlyozása itt-ott németes s észrevehetni rajta, hogy rég nem
játszott magyarul. Mindez legkevésbbé sem ösztönözhet állításom
visszavonására. Ma is épen oly kevéssé hirdethetem, mint ezelőtt öt
évvel: magyar szinészek legyetek németekké, hogy jobb magyar
szinészek lehessetek, mert a két nyelvű művészet a tökéletesség
kitűnő fokát alkotja; s ha visszahúznám is állitásomat, ha
elismerném is Bulyovszkynénak teljesen sikerült a két nyelvű
művészet, ismernék-e el egyebet, mint kivételt a szabály alól,
tarthatnám-e el egyebet vele, mint azt, hogy rendkívül könnyen
tanul idegen nyelveket, a mi még magában a szinészi tehetségnek sem
szükségképi, sem kiváló nyilatkozása.

Öt év alatt egy pár magyar és német lap  nem
egyszer emlegette és magyarázta félre Bulyovszkynéról irt
czikkemet; szememre hánytak, hogy nem æsthetikai, hanem nemzetiségi
és hazafiúi szempontból indultam ki. Ez nem igaz. Készakarva
mellőztem a hazafiúi szempontot s inkább csak azért boszankodtam,
hogy Bulyovszkyné oly sokat emlegeti hazája iránti szeretetét.
Elmondották, hogy tagadtam valamely idegen nemzet művészévé válás
lehetőségét. Ez sem igaz, sőt ellenkezőleg elismertem, hogy
némelyek idegen földön növekedve, vagy ifjú korukban idegen nyelvre
adva magokat, idegen nemzet művészeivé váltak, de aztán többé nem
is kaczérkodtak nemzeti nyelvökkel, nem jutott eszükbe a két nyelvű
művészet s megmaradtak pályájukon. Tulajdonkép csak a két vagy
három nyelvűséget támadtam meg költészet- és szinészetben egyaránt.
Elmondottam, hogy az oly művészetek, melyeknek egyik főeszköze a
nyelv, soha se válhatnak kosmopolita természetűekké; hogy
anyanyelvén kívűl sok nyelvet megtanulhatna az ember, kivált fiatal
korában, beszélhet, irhat rajtok, de hogy csak kettőt is úgy
elsajátíthasson, hogy rajtok a költői stil és szinészi szavalat
valódi classicitásáig emelkedhessék, az képtelenség; ide két élet
kellene még akkor is, ha az alkotó phantasia két formához
szokhatnék, s nem érezné magát csak egyben szabadon; mi a
 költő nyelvét s a szinész szavalatát
nemzetivé teszi, az mind oly számtalan finom árnyalattól függ,
melyekről a hallgató és olvasó hirtelen számot sem tud magának
adni; mindezt soha sem tanulhatjuk meg egészen, be kell szívnunk,
mint a levegőt, hogy vérünkké válva táplálja phantasiánkat; e
nélkül költő és színész örök meghasonlásban fog szenvedni, a
gondolat és forma átkos meghasonlásban mi kihüti lelkesedését,
megbénítja alkotó erejét; vagy a legjobb esetben szűk körre
szorítja, modorba ejti. Elmondottam, hogy ezen kívül bajosan
szerezhetni meg azt a sok mindent, mi ha nagyrészt nem függ is a
nyelvtől, de leginkább bizonyos nemzetiség éles sajátságaiból foly;
hogy egy idegen phantasiája nem lehet elég fogékony, elég teremtő
oly dolgokban, melyeket gyermekségünk óta kell látnunk, hallanunk,
értenünk, érzenünk, hogy a művészetben visszatükrözhessük. Ez
rövidre vonva czikkem lényege, ily értelemben mondottam
lehetetlennek a két nyelvű szinészetet s ehhez, ismétlem, most is
ragaszkodom.

Távol legyen tőlem Bulyovszkynénak a német szinpadokon kivívott
diadalait épen semmibe se vennem. Megvallom, nem hittem ennyi
sikert, azonban lapjaink némelyikének tendentiosus közleményei e
tekintetben épen nem ámítanak el. Teljességgel nem mellőzhetni,
hogy Bulyovszkyné a bécsi várszinházban 
megbukott, a berlini királyi szinpadon nem léphetett föl; Weimart
bajos túlbecsülni, mert szinpada csekély hírű, valamint Münchent
is, melynek szinházában magam is eleget unatkoztam; a drezdai
sikere minden esetre legnevezetesebb, de tudnunk kellene valamit
részleteiről, így azt sem tudjuk, legalább én nem tudom, hogy a
«drezdai szinházi tag» czím csak oly czím-e, melynek osztogatásában
Németországon, a czímek hazájában, nagyon bőkezűek, vagy valami
mélyebb jelentőségű dolog? Továbbá hiteles adatok birtokába kellene
lennem, mennyi esik Bulyovszkyné diadalaiban magára szinészi
tehetségére, mennyi német szavalatára, mennyi a német nemzet
vendégszerető udvariasságára, mely mindíg szívesen fogadta a
német-magyart, mennyi a curiosum újdonságára, mennyi magára a német
szinkritikára, mely nem sokkal áll jobb lábon, mint nálunk, a
mennyiben nevezetesb írók nem igen foglalkoznak vele. Végül arról
is meg kellene győződnöm, vajon Bulyovszkyné valóságos rendes német
szinésznő-e vagy csak néhány szerepet tanult be, melylyel aztán,
mint vendég, bejárja a német kis-nagy városok számtalan
szinházait?

Mindezt nem tudva, biztosan nem itélhetek, azért egyszerűen
elfogadom a sikert s csak azt kérdem: volt-e oly német szinbiráló,
ki meg ne jegyezte volna, hogy Bulyovszkyné 
szavalatában van valami, a mi nem oly német hogy a Gretchenek és
Klärchenek szerepeit játszhassa; német-e annyira, hogy a
specificikus németségben a német szinésznőkkel versenyezhessen,
föllépett-e ily szerepekben s ha föl, nagy sikerrel-e?

E kérdéseket Bulyovszkyné legrajongóbb tisztelői sem
igenelhetik. Én legalább a róla írt német birálatokból nem tudtam
ilyesmit kiolvasni. S most mit írnak róla a magyar lapok, majdnem
kivétel nélkül? Nem azt-e, hogy szavalatán itt-ott idegen
hangsúlyozás érzik s a nyelvet illetőleg észrevehetni rajta egy kis
gyakorlatlanságot. Valóban, én e tekintetben is nagy figyelemmel
kisértem az előadást, s nehány helyt nagyon kellemetlenül csapott
fülembe némely szó közép szótagjának fölkapása; például, ha jól
emlékszem mindjárt az első felvonás végén: sirrasson stb. E
mellett a két első felvonásban, volt beszédében valami olyan nem
magyarság, mit nem lehet hangsúlyozási hibának mondani, de a miről
épen úgy nem tudok számot adni, mint némely mondat
magyartalanságáról, s nyelvérzékem mégis megütközik rajta. Igaz,
hogy az utolsó felvonásokban mindez már kevésbbé volt észrevehető,
hogy nem sok idő mulva talán egészen el fog maradni, sőt arról is
meg vagyok győződve, hogy Bulyovszkyné még most is jobban tud
magyarul szavalni, mint németűl; de  vajon előnyére lesz-e, ha
mint német szinésznő ismét egészen magyar színésznő lesz, s mint
magyar szinésznő fog-e nyerni, ha visszatér új hazájába? Én nem azt
kötöm lelkére, a mi egyik koszorújának szalagjára volt hímezve: «A
nagy világon e kívül nincsen számodra hely»; szabadelvűbb vagyok s
azt mondom: vagy itt, vagy ott, de a két nyelvű művészeten oly
kevéssé van áldás, mint a kétkulacsos politikán. A szinészetben,
költészetben, sőt a műprózában is egyik nyelv a másiknak ellensége.
Minél tökéletesebb lesz Bulyovszkyné az egyikben, annál inkább fog
veszteni a másikban, vagy egykép hibákat ejteni mindkettőn. Mily
léha ambitio, mennyire nem értése e színészetnek a két nyelvvel
való küzdelem, s mennyire feladata minden költő- és szinésznek
saját nemzeti nyelve soha egészen ki nem buvárolható titkaiba
mélyedni! Valóban, ha Bulyovszkyné azt a nagy szorgalmat és
kitartást, melyet a német nyelvre fordított, saját nemzeti nyelvére
fordította volna, talán ez este úgy hallottuk volna szavalni, mint
talán magyar szinésznőt még, soha s csakugyan talán mind
megérdemelte volna azt a sok koszorút, melyeket lábaihoz
dobtak.

Tudom, hogy sokan rideg grammatikusnak fognak nevezni. Tudom,
hogy az ily beszéd csekély méltánylatra számíthat hazánkban, hol
annyiféle nyelvet beszélnek az emberek s  egyet
sem tudnak jól; hol a fensőbb osztályok nem ismerik nyelvünk
finomságait; irodalmunk tele van germanismussal s a bájosés szűz
magyar nyelv szentélyébe való törekvés vajmi ritka.
Francziaországban inkább értik az ilyesmit, hol Dumast rossz
stilistának tartják, Guizottnak nyelvhibákat hánynak szemére s
Rachelt, midőn hosszas külföldi útjából visszatért, oly keményen
megleczkézték némely francziátlan fogásaiért, a mint én
Bulyovszkynét távolról sem merem. Azonban kiválóan sajnálnám, ha
olvasóim közül kevesen értenék meg azt, hogy a művészetben,
különösen a költészet- és szinészetben, az általános emberin kívül
van nemzeti elem is, melyet egészen elsajátítani nem lehet, hogy
például a legelső franczia vagy német szinész sem fogja a mi
szinpadunkon, nekünk úgy játszani a magyar táblabirót mint
játszotta Szentpéteri, vagy Tiborczot, mint Bartha és Petúrt, mint
Egressy.

E szerint most is ragaszkodva régi czikkem lényegéhez, örömest
visszahúzom belőle azt, a miben a tények félig-meddig megczáfoltak.
Én nemcsak a két nyelvű művészetet tartottam bizonyos értelemben
lehetetlennek, hanem czikkem végén bukást is jósoltam
Bulyovszkynénak a külföldi szinpadokon. Ez nem teljesült be
egészen. Szolgáljon mentségeműl, hogy Bulyovszkyné
Wienerzeitung-i czikkéből s a lapokban szállongó hírekből
sok mindent  ki lehetett magyarázni; tisztán nem
tudhatta az ember: vajon német vagy franczia szinésznő akar-e lenni
vagy mindkettő egyszerre, vagy épen csak à la Ristori kíván
körútat tenni egy magyar társasággal. S én ehhez alkalmazva
birálatomat, mertem oly biztosan jóslani. Hogy Bulyovszkyné német s
csak német szinésznő lett, mutatja belátását. A mi szinművészetünk
már multjánál fogva is sokkal rokonabb a némettel, némikép még most
is másolata s nem tudott egészen önálló stilt megalkotni. Így
könnyebb volt az átmenet és biztosabb a siker. A franczia szinpadon
még csekély eredményt sem vívhatott volna ki; annál kevésbbé
mindkettőn. A franczia szinészetnek egészen más stilja van, s a
nyelv és szavalat ezer természetes és szabályzott finomságaiban
sokkal bajosabb a németnél. Egy Ristori is megbukott itt, pedig a
rokon olasz nemzet leánya volt, s a francziáktól is bálványozott
szinésznő.

A mi Bulyovszkyné játékát illeti, most nem bocsátkozom részletes
birálatba. Elvárom a második előadást, midőn Gauthier Margitnál
méltóbb szerepben lép föl s talán egészen ment lesz az
elfogultságtól, melyet most a két első felvonásban nagyon is észre
lehetett venni rajta. Hanem elmondok némi általánosságot s kissé
szigorúbb szempontból, mint eddig. Én ugyan soha sem indultam ki
oly hazafi szem pontból, mely palástolja a hiányokat s hizeleg
 a nemzeti hiúságnak, de tekintetbe
vettem mindig körülményeinket. Bulyovszkyné fölment ettől, ő
bizonyos tekintetben lemondott nemzetiségéről, európai
követelésekkel áll elő, illő, hogy én is követelőbb legyek.

Mindenki tudja, hogy én Bulyovszkynét bizonyos szerepkörben
mindig legjelesbb szinésznőnknek tartottam; általában véve pedig
legtörekvőbb, legszorgalmasabb tehetségünknek, bár soha sem mentnek
némi beteges ambitiótól. Ezt most is elismerem. De lehetetlen azon
elsőrendű, bár különböző fokozatú szinésznők közé számítanom, kik
magokkal szokták ragadni Európa főbb városait, sőt e mellett azt is
meg kell vallanom, hogy öt év alatt, mióta nem láttam, bizonyos
irányban haladt ugyan, de tehetsége alapjában nagyobb fejlődést nem
vett. Nála most is túlnyomóbb a reflexio, mint a phantasia, kivált
ott, hol a tragikum felé hajlik, nincs meg az a saspillantása, mely
egy szerep lényegét egyszerre felfogja s nagy erővel visszaadja;
szerepében sok finom részletet dolgozgat ki, de egy kerek egészszé
ritkán olvasztja; felfogásában és alkotásában több gond, mint erő,
több tanulmány, mint eredetiség nyilatkozik. Most is Gauthier
Margit szerepében sok szép részletet nyújtott, de két pontra
csekély súlyt helyezett, pedig e nélkül szerepét nem érthetni
eléggé, én legalább nem értem, tudni illik Margit blazírtságára,
mely  nélkül heves szerelme némikép
indokolatlan és erős impressionabilitására, mely leginkább
megmagyarázza e nő gyors és excentrikus változásait.

Bizonyára most sokkal jobban játszotta e szerepet, mint
régebben, de inkább részletekben, mint egészben véve; kivált
jelenete Armand atyával rendkívül kitünően sikerült. A miben haladt
Bulyovszkyné, az a mozdulatok nemessége, plasticitása s több nemű
árnyalás, a szenvedély élénkebb kiemelése, melyeket bizonyosan
senki sem méltányol jobban, mint én.

De azt is kénytelen vagyok megjegyezni, hogy Bulyovszkyné ezzel
az új vívmányával néha vissza él, a mennyiben elég affectatiot is
vegyít belé. Íme Bulyovszkyné haladása, melyet a német szinpadon
nyert, s melyet megnyerhetett volna a nélkül is, hogy német
szinésznővé válják; különben én soha sem tagadtam, hogy a mi nincs
a nemzetiséggel kapcsolatban, olyat a külföldi szinészetből sokat
tanulhatni, kivált ha nem utánozunk.

A szinház tömve volt, s zajos taps és számtalan koszorú fogadta
a vendégművésznőt. Ha közönségünk ezzel azért akarta jutalmazni
Bulyovszkynét, hogy német szinésznő lett, vagy a két nyelvű
szinészet mellett kivánt demonstrálni, nagyon sajnálnom, de azt
hiszem, hogy nem tett egyebet, mint kedvencz  s rég
nem látott szinésznőjét üdvözölte, kit örömest látna a Nemzeti
Szinház tagjai közt, a mi ellen nincs semmi szavam. Hogy e zajos
fogadtatásban volt egy kis erőltetés is, nem tagadhatni, már csak
azért sem, mert azután néhány nap mulva egy más tüntetésnek is
voltunk tanúi Prielle Kornélia és Felekiné részére.

Mindíg távol tartottam magam az ilyesmitől, nem szólok bele, a
fiatalabb és lelkesebb kritikusokra bízom, kiknek épen nem vagyunk
hiányában. 


LECOUVREUR ADRIENNE.



Dráma 5 felvonásban. Irták Scribe és Legouvé,
fordították Csepreghy Ferencz és Egressy Béni. Előadatott a Nemzeti
Szinházban 1863 június 23-án.

Szilágyi Pál nyugalmazott szinész félszázados jubileumául és
javára. Bulyovszky Lilla (jól magyarul Bulyovszkyné) asszonynak, a
drezdai udvari szinház tagjának utolsó föllépte.

Egy hozzá méltóbb szerepben vártam Bulyovszkyné fölléptét; a
második előadás részletes bírálatát igértem, remélve, hogy egészen
ment lesz az elfogultságtól. Ez teljesült is, amaz nem. Lecouvreur
Adrienne jó szerep arra nézve, hogy a szinésznő virtuozitását
kimutassa, de költői becsre nézve nem sokkal áll feljebb Gauthier
Margitnál. Nem tudom, honnan van az, hogy kitünő, sőt nagy
szinésznők is ritkábban tisztelik a nagy költőket s kiváló
szeretettel fordulnak oly művekhez, melyek sokkal mesterkéltebb
hatásra vannak számítva, mintsem valóban megindítók lehessenek.
 De másfelől e szerep nem olyan, hogy
Bulyovszkyné kitünő tehetségét a legerősebb oldalról mutathassa be.
Az ő valódi szakmája most is oly kevéssé a tragikai, mint ezelőtt
öt évvel. Soha sem hibáztattam, hogy e szerepkörben is kísérleteket
tesz, de folyvást hibáztatnom kell, hogy másik szerepkörét
elhanyagolja, melyben egyedűl vívhat ki hervadhatatlan koszorúkat.
Számos vígjáték, drámát, sőt tragédiát is ismerek, melyekben a
szerepek mintegy Bulyovszkynénak vannak írva. Sokszor
gyönyörködtetett folyékony, finom társalgása; csevegni senki sem
tudott jobban a magyar szinpadon, mint ő; a vidám enyelgést, a
könnyed ironiát, kaczérságot, sőt az érzelmesség bizonyos fajait
majdnem mindig sok bájjal és erővel fejezte ki. Lehet, hogy ejtett
itt-ott hibákat, megtörtént néha, hogy szerepe felfogásában
megtévedt; a reflexio olykor megbénította önkéntességét s
művésziebben kívánva adni egyet-mást, a mesterkéltség örvénye felé
lépdelt, de mindig tudott hatni s bizonyos varázszsal kötötte le
nézőit. E varázs mindjárt vesztette erejét, mihelyt kilépett e
körből s az erősb a viharosb szenvedélyek küzdelmét ábrázolta. S
különös, e szerepeire fordított legtöbb gondot, holott kitünő
tehetségének fényoldalai itt nagyrészt elhalványultak, s az
árnyoldalak kaptak túlsúlyra. Nem a teremtő phantasia alakjai
állottak előttünk, hanem a  reflexio fáradságos mozaikművei.
Méltányoltuk a szorgalmat, bámultuk a gondot, tanulmányt, de nem
egyszersmind a tanulmány eredményeit is.

Már arcza és hangja sem olyan, minővel nagyobbszerű tragikai
szinésznővé válhatnék valaki. Arczán legörömestebb mulat a mosoly,
ajkai körül a finom gúny, szemében az enyelgés. A mély fájdalom
kitörését, a dűh, boszú, megvetés kifejezéseit csak keresi, de nem
találja meg. Hangja a mily finom árnyalatokra képes a társalgásban,
épen oly monotonná vagy erőtlenné válik az erősebb felindulásban. A
mily önkénytes nála a csevegés, enyelgés, sőt a csendes
meghatottság is: épen oly nehezen bírja meg a korlátjokat áttört
szenvedélyek rohamait. S e szerepekben rendesen inkább részleteket
nyujt, mint egészet, s a mi ezzel a legtöbbször együtt jár, ritkán
tudja biztosan rajzolni a jellem körvonalait. Csak az oly
mozzanatra helyez súlyt, melytől hatást remél; csak ott dolgozgat
ki sok finom részletet, hol mintegy feltünni vágyik; de nem önti el
egész játékán a jellem alapszínezetét, a főszenvedélyt vagy az
érzések és szenvedélyek vegyületét, melyből, mint magából nőtt ki a
cselekvény. E mozzanatokat mintegy várja, nagy gonddal emeli ki, de
a legtöbbször aztán ismét közönybe esik vissza, egész addig, míg
nem jő valami hatásos mozzanat. E mozzanatok 
nagyrészt elég jól vannak gondolva, de nem mindíg jól játszva, és
nagyon sokszor hiányzik belőlök az a czement, mely a jellem
alkatrészeit összetartja. E mellett legsikerültebb tragikai
jeleneteiben is érezzük, hogy ez csak játék, szinészkedés. Nem tud
eléggé hitetni, teljes illusiót teremteni, a mi másik szerepkörében
nem egyszer sikerül neki.

Természetes, hogy minden oly szempontból van mondva, minőt
Bulyovszkynénak európainak hírlelt nevezetessége mintegy magával
hoz. Természetes, hogy mindez nemcsak a régi Bulyovszkynéra illik,
hanem az újra is. Ő haladt ugyan, de a mint már mondám, tehetsége
nagyobb fejlődést nem vett, se művészetének alaptermészete nem
változott meg. Mint régebben, úgy most is jobban játszotta Gauthier
Margitot, mint Lecouvreur Adriennet, pedig épen nem volt elfogult,
sőt bátrabb, jobb kedvű volt, mint a hogy Adrienne szerepe
megkívánta. Hangsulyozása is most hibátlanabb volt, mint Gauthier
Margitban. Csak a második fölvonásban vettem észre egy pár hibát:
például: igen, velem közlendő, felkiált stb. a végső
felvonásokban inkább betüket hagyott ki egy-egy szóból:
semmi helyett semi-t, szelleme helyett
szeleme-t mondott. Azonban grammatikusi ridegségem mellett
is mindezt könnyebben megbocsátom vala, mint azt, hogy nem annyira
Adrienne szerény, tartózkodó,  de nemesen önérző,
gyöngéd, de azért belül folyvást égő szenvedélyessége, melybe, mint
a szinésznőknél rendesen, az érzés némi montirozása vegyül.
Bulyovszkyné valamivel bátrabb, jobb kedvű volt, mintsem eléggé
szerény és tartózkodó, valamivel vidámabb, mintsem eléggé gyöngéd
lehessen. A heves és viharos természetnek csekély sejtető
árnyalatát tüntette föl a nyugodtabb pillanatokban. Igen sokat és
sokszor mosolygott. Részemről sokat elengednék mozdulatai
nemességéből, finom részletezéseiből, melyeket ujabban
elsajátított, ha arczán kevesebbszer látnék mosolyt, melynek
kedvességét egyébiránt a világért sem akarom elvitatni. Most is,
mint a multkor, elsőbb jelenetei kevésbbé sikerültek, mint a
későbbiek. Michonnetvel való jeleneteinek épen annyit használt,
mint ártott, hogy édes atyja játszotta e szerepet s épen ez
ünnepélyes este. Emelte a hatást s nem csoda, hogy a közönség élénk
tetszését nyilvánította, midőn karjaiba borult és felkiállott:
ennek köszönöm mindezt, ez atyám, de egyszersmind ártott is, mert
nem annyira Adrienne-t és Michonnet-et láttuk magunk előtt, mint
Bulyovszkynét és az ő édesatyját. Az a hely, midőn Adrienne
szerepét próbálja, jobban volt kigondolva, mint eljátszva. Nem úgy
igazította meg magát, hogy élénken kitessenek a javított helyek. A
galamb meséjét szépen szavalta, de nem nagy bájjal és
gyöngédséggel,  a mit talán az is okozhatott, hogy
Lendvai, ki Maurice grófot játszotta, oly esetlenül szólott belé,
hogy a legégőbb gyöngédség is megfagyhatott volna. Sikerültebb volt
Rachel híres jelenete, midőn Adriennet a féltékenység kinozza és
megszabadítja vetélytársnőjét. Hogy reám e jelenet kevésbbé hatott,
mint a körülem tomboló fiatalságra, meglehet, bennem van a hiba, a
ki erősb tragikai felindulások után áhítozom. Különösen rosszul
hatott reám, midőn Bulyovszkyné Rachel híres oui-át mondotta
el, a mi magyarul hiszem-mel van fordítva. Ez mind
kigondolva, mind játszva jól volt, de mihelyt bevégződött a
mozzanat, Bulyovszkyné meglehetős közönyössé vált s úgy szagolta
bokrétáját, mintha nem ment volna át valami nagylelkű küzdelmen. A
negyedik felvonás híres jelenetében két hibát találtam midőn
Adrienne rosszul takart czélzatokban társalog a herczegnővel, nem
tudta eléggé vegyíteni tartózkodását felindulásával, a finomságot
dühével, a fájdalmat boszúvágyával; midőn szavalni kezd a
társaságnak, csak későre találta meg a kellő hangulatot s csak a
végsorok sikerültek annyira, hogy teljességgel nem vettem rossz
néven szomszédaim zajos tapsait. A végső jelenetben mindent
megtett, mi tehetségében állott, de ki tehet róla, hogy e tehetség
nem határozottan tragikai. Teljesen méltánylom azt a mozzanatot,
 midőn kissé megdőlve merően áll s a
levegőbe néz; igen szép alak volt, méltó fájdalmához. Azt is
örömmel szemléltem, hogy a haldoklás perczeiben nem folyamodott
materialis eszközökhöz, de a legjobb akarat mellett is meg kell
vallanom, hogy arczával, szemével, hangjával keveset tudott
kifejezni, s bocsássák meg rajongó tisztelői bűnömet, még mindíg
örömestebb tapsolok, ha a kín tördelt hangjai helyett kedves
csevegését hallom s mosolyában gyönyörködhetem.

Nem tudom, fel fog-e még lépni vendégművésznőnk, azt sem, vajon
van-e kedve ismét a hazai művészetnek szentelni tehetségét. Hogy a
közönség és hírlapok óhajtják, nem szenved kétséget. De
egyszersmind azt is hallani itt-ott, hogy főbb szinésznőink
tömegesen vissza fognak vonulni a nemzeti szinpadtól, ha
Bulyovszkynét az igazgatóság szerződteti. Én ugyan nem kedvelem a
szinházi pletykákat, nem szoktam bele szólani az igazgatás
dolgaiba, soha sem ajánlottam senkit szerződtetés végett, sőt
megvallom, oly kevéssé értek a szinház igazgatásához, mint akár a
Hölgyfutár és Magyar Sajtó kritikusai, a kik
mindennap beleszólnak, de lehetetlen e szállongó hírt megjegyzés
nélkül hagynom. Először is nem hiszem, nem tudom feltenni
szinésznőinkről, hogy ha hazafiúi érzelmökben sértve érezték
magukat Bulyovszkyné által, ily módon kivánnának  rajta
boszút állani. Ez nem volna egyéb, mint a szinház érdeke elleni
dolgozás, a hazafiasság leple alatti hazafiatlanság, vagy a mi
szinte oly rossz, puszta ürügye a versenytől való félelemnek. Nem
szükség bővebben magyaráznom a dolgot s tovább szónokolnom
Bulyovszkyné mellett, épen nekem, a ki két nyelvű színészkedését
mindíg kiméletlenül megtámadtam. De ha én tudok az akadémiában és
Kisfaludy-társaságban egy teremben ülni és kezet szorítani azokkal,
kik túlbuzgalmukban kritikáimért majdnem hazaárulónak kiáltottak
ki, bizony szinésznőink is örömest játszhatnak egy oly
szinésznővel, ki szinészetünk egyik dísze, a ki nem ellenök vétett,
csak maga ellen, midőn megszünt magyar művésznő lenni, a nélkűl,
hogy egészen németté váljék. 


SZINHÁZI DOLGOKRÓL.



1863 július.

I.

«Oly keveset értek a Nemzeti Szinház igazgatásához, mint akár a
(mult félévi) Magyar Sajtó és Hölgyfutár kritikusai.»
Így szóltam a minap, s ez nem tréfa, hanem őszinte vallomás, melyet
ismételnem kell, midőn épen a Nemzeti Szinház igazgatását illető
kérvényről kell egy pár szót szólanom. Nincs szándékom egészben
véve a dolog érdeméhez szólani, a mire se elég ismeretem, se elég
hiteles adatom nincs, de elmondok a dolog körül egyet-mást, mik
talán figyelmet érdemelnek.

Ha egy idegen kérdezné tőlem, mi a legjellemzőbb különbség a
külföldi és a magyar szinkritika közt, minden habozás nélkül azt
felelném: leginkább az, hogy a magyar szinkritika rendesen keveset
foglalkozik a szin- és dalművek birálatával, magával az előadással,
de annál többet a szinház igazgatásával, untalan  bele
szól, szerződtetést és elbocsáttatást követel, pártolja a
szinészeket és szinésznőket kik fizetésjavítást kivánnak, baja van
az énekmester, a kardalnokok, a szinházi szolgák fizetésével,
közönség elébe hurczol egy csoport szinházi pletykát, az
elégedetlen szinészek és szinésznők közlönyévé avatja magát, s oly
nagy zajt üt minden kicsinységből, mintha egy miniszter
megbuktatásáról vagy valamely nemzeti nagy kérdés kivívásáról volna
a szó.

Valóban szinikritikánk ez annyira jellemző oldala példátlan az
európai journalistákban. Sehol sem olvastam, hogy a kritikusok a
szinházigazgatók megbuktatásában, a szinészek fizetései
fölemeltetésében vagy leszállíttatásában keressék ambitíóikat s a
művészeti oldal helyett gazdaságukkal és személyökkel
foglalkozzanak; mindenütt megelégesznek az æsthetikai itélettel,
csak ezáltal kivánnak hatni az igazgatásra, sőt többre, mint
kritikusok, nem is érzik magokat jogosítva. Egy államszinház elvi
reformja vagy újonnan rendezése idéz elő másutt is vitát, de az
igazgatás speciális és személyes kérdései miatti zaj egészen csak a
mi találmányunk. Pedig ha van Európában szinház, melyet igazgatni s
igazgatásról itéletet hozni nehéz, ez a mi Nemzeti Szinházunk.
Másutt az operának és drámának külön szinházai vannak, így könnyebb
találni szakértő igazgatót; nálunk e művészeti két ág 
egyesítve lévén, oly nehéz, hogy Nemzeti Szinházunknak még egyetlen
igazgatója sem volt, ki a művészet e mindkét ágában szakértő lett
volna; Bajza oly kevéssé, mint Ráday s a többiek. Bizonyosan most
sincs senki íróink vagy főuraink között, kit ily értelemben
szakértőnek lehetne nevezni, a ki e mellett külföldön vagy itthon a
szinházigazgatást speciális tanulmányává tette volna.

Nekünk sajátságos viszonyainknál fogva folyvást meg kell
elégednünk oly igazgatókkal, kik több vagy kevesebb
tájékozottsággal a művészetben elég belátók a szinház művészeti
intelligentiája s a valódi közvélemény útmutatásait a legjobb módon
felhasználni; elég lelkiismeretesek és jó gazdák a szinház
pénzviszonyait soha sem téveszteni szem elől, s elég türelmesen
szigorúak igazságosan és tapintattal kormányozható szinészi népet.
S ha ide veszszük még azt is, hogy színigazgatónknak az opera és
dráma gyakran ellentétes érdekeit egyaránt védeni és ápolnia kell;
hogy a magasb művészeti igényeket épen úgy szolgálni tartozik, mint
kénytelen gondoskodni mindennapi kenyeréről, mert subventiója
mindig csekély volt s a mi most kilátásban van; sem annyi, hogy
egészen fölmenthesse a megélhetés gondjai alól, még nehezebbé válik
szinházigazgatóink pályája. Még mennyi nehézséget lehetne
előszámlálni a társadalmi viszonyoktól  fel a
politikaiakig! S vajon e sok nehézséget tekintetbe veszi-e
kritikusaink és journalistáink többsége; szól-e szinházunk
igazgatásához elég eszélyesen, alaposan, igazságosan s a szinház
érdekeinek tekintetbe vételével? Bajos igennel felelni, kivált azon
lapokat illetőleg, melyek legtöbb zajt ütnek a szinházigazgatás
kérdésével.

A dráma és opera közti szerencsétlen küzdelem előidézésében jó
része van jornalistáinknak. E küzdelem egy idejü színházunk
megnyiltával s még máig is tart. A közönség egyik legbefolyásosb és
áldozóbb része majdnem kizárólag az opera érdekei ápolására
ösztönzi az igazgatót; journalistáink legtöbbje keveset ad az
operára, kivéve akkor, ha valamelyik igazgató ellen vádkép hozhatja
fel; majdnem elnyomására törekszik, sőt még az országgyűlési
bizottságban is találkozott tag, a ki az opera teljes eltörlését
indítványozta; mintha bizony egy már virágzásnak indult művészeti
ágat helyes volna eltaposni; mintha az bizony lehetne módunk két
szinházat, egy operait és drámait állítani, és fentartani; mintha
eltörlesztésének Nemzeti Szinházunknál Pest viszonyai közt nem az
volna következése, hogy az ujtéri szinház újra divatba jőjjön s a
mi nemzetink félig-meddig kimenjen divatból. Az igazgató, kinek
kötelessége a színházi pénzviszonyaihoz képest mindkettő érdekeit
ápolni,  folyvást két tűz közé van szorítva s
mindkétfelől csak vádakat hall. Azonban ez még hagyján, némileg
természetes, mert szinházunk szervezetéből loly. De semmikép nem
nevezhetni természetesnek kritikánk fentebb jellemzett eljárását,
mely, mióta szinházunk fennáll, folyvást divatozik s az igazgatók
pályáját annyira nehezíti. Az igazgatási, pénzügyi, szerződtetési
és fegyelmi kérdések előtérbe tolása pusztán csak izgatási eszközzé
válik. A czél nem hatni az igazgatóra, hanem megbuktatni; egész
ministernek nézik, a ki ellen rendszeres ellenzéket kell szervezni.
Egy pár elégedetlen szinész, egy pár boszus journalista vagy
drámaíró egyesül s kész a harcz életre halálra. Ide járul még
néhány kezdő író, kik irodalmi pályájuk boldog éveit élvén,
semmiben sem találnak nagyobb gyönyört, mint Demosthenesként
mennydörögni a szinház zsarnoka ellen s tudtára adni a világnak,
hogy ők is élnek s uralkodni akarnak. A szinész igaz és nem igaz
adatokat, híreket hord ki a színháztól; a journalista feldolgozza.
Oly dolgok válnak a mindennapi vita vagyis inkább zaj tárgyává,
melyekhez csak kivételesen, nagy discretióval s hiteles adatok
nyomán lehetne nyulni. Az igazgató elleni gyűlöletből nem
kiméltetnek a szinház érdekei sem. Egy pár tévedés elég arra nézve,
hogy az igazgató a színház elleneségének, megbuktatójának
kiáltassék ki, mintha  lehetne igazgató, ki egyben-másban ne
tévedjen, kivált a mi szinházunknál. Minden bajért, mely a színház
szervezetéből vagy az eszközök elégtelenségéből foly, egyedül az
igazgatót teszik felelőssé. Az összes szinházi személyzet hibái, az
olyanok is, melyek nincsenek kapcsolatban az igazgatással, az
igazgató hibáiul rovatnak fel. A Nemzeti Szinház igazgatásának
kérdése oly könnyűnek tetszik, hogy ujdonságírók, kik keveset
értenek a drámához, semmit az operához, soha sem tették tanulmányuk
tárgyává a szinház belviszonyait, csak úgy írnak róla, mintha a
bérkocsisok gorombaságát kellene megróniok. Husz harmincz sorban
minden nap ukázokat bocsátanak ki az opera és dráma szervezéséről,
hogy kit kell s kit nem kell szerződtetni, kit nem szabad
elbocsátani s több efféle, melyeknek ha nem engedelmeskedik az
igazgató jaj, neki, mert elárulta egyik legdrágább nemzeti
intézetünket. E rendszeres izgatás, zaj és pletyka rendesen nemcsak
megbénítja az igazgató intézkedéseit, hanem elfordítja tőle a
közönséget is. Az igazgatónak bajos minden hírt megczáfolni, minden
támadást visszaverni, sőt némely kényes természetű ügyében épen
lehetetlen. Egy pár tekintetélyesebb politikai lap vagy irodalmi
folyóirat közönyös a szinház beldolgai iránt, vagy mert nem akar
egyoldaluan ítélni, vagy mert nem tartja fontosnak,  s nem
óhajtja gyümölcstelen polemiáknak megnyitni hasábjait. A
legtekintélyesb szépirodalmi irók nagy részt szintén így
gondolkoznak. Az az egy pár ember, ki a kritikával tüzetesebben
foglalkozik, resteli ártani magát oly dolgokba, melyek tulajdonkép
nem tartoznak az æsthetikai kritika körébe, melyekben nem tartja
magát competens bírónak, vagy ha tartja is, kétkedik az adatok
hitelességében s nincs módja vagy ideje utánok járni. Szóval az
igazgató, ha nincs valami nagy szerencséje és figyelmetlenségből
vagy kénytelenségből megsértett nem épen kíméletre méltó érdekeket,
csakhamar maga ellen látja a lapok többségét. A zaj mind erősbül, a
közönség lassanként mindent elhisz, mert a kik bátran és sokszor
állítanak valamit, mindíg hitelre találnak azok előtt, kik azt
bizonyosan nem tudhatják. Az igazgató kénytelen visszavonulni, jő
egy másik, kit nagy hozsánnával fogadnak, de a ki egy pár év mulva
szintén úgy jár, mint előde, miben aztán az a legrosszabb, hogy
igazgatóink hamar változván, egyik sem szerezhet magának elég
tapasztalatot, gyakorlottságot s mindig újonczok kisérleteivel kell
találkoznunk.

Íme az okok, melyek alapján hibáztatnom kell a kritikának oly
nagy mértékben s oly könnyelmű módon foglalkozását a szinház
belügyével, a mint ez nálunk oly régóta divatos. Íme miért nem
ajálhatni elég tapintatot és  eszélyt mindazoknak, kik
a szinház igazgatásába beleszólni elég competens bíróknak tartják
magokat, legyenek akár ellenségei, akár barátai az igazgatónak.
Rajzom talán túlzottnak tetszik, pedig nincs benne más túlzás, mint
az, hogy egy pár évtized eseményei vannak összepontosítva benne.
Hogy a jelenre sok illik belőle, bajosan tagadhatja valaki, sőt van
két oly adatom is melyeket, mint egész újakat, meg sem említettem.
Egyik a budai szinház melletti izgatás a Nemzeti Szinház és
igazgatója rovására; a másik több írónak és művésznek a legfelsőbb
helyre benyujtandó kérvénye, mely többek közt a Radnotfáy igazgató
úr elmozditását kéri. Nemzeti Szinházunknak minden leendő
igazgatója el lehet reá készülve, hogy kivált ez utóbbi eszköz fel
fog használtatni ellene, mert mindig találkozik egy pár iró, kik
elég erélyesek husz-harmincz sort fogalmazni és aláírókat szerezni,
ha mindjárt oly írókat és művészeket is, kik soha sem járnak a
szinházba. E kérvénynek épen az előttem a legroszabb oldala, hogy
ha divatba jő, még inkább meg fog nehezíttetni az igazgatók
pályája, melyet tulajdonkép könnyíteni kellene.

De miért e kérvény, miért a szenvedélyes és makacs megtámadás,
melyet Radnotfáy úrnak mindennap szenvedni kell; miért kiáltják ki
a Nemzeti Szinház megbuktatójának, a legroszabb igazgatónak, ki
valaha csak volt és  lesz? Nem tudom. Nem vagyok oly bölcs,
hogy mindent megfejtsek. Lehet, hogy divatba jött s a divat
ragadós, s ha gróf Ráday nem épen fontos okokból legkitünőbb
igazgatónknak kiáltatott ki, miért ne kiáltsuk ki Radnotfáyt
szintén nem fontos okokból a legroszabb igazgatónak? Én nem
védhetem Radnotfáy urat, nem itélhetek igazgatásáról. Az operához
semmit sem értek, soha sem tettem tanulmányaim tárgyává, se a
szinház belviszonyait, se az igazgatást; nem ismerem a szinház
budgetjét; nem tudom az igazgatónak mily hatásköre van, mennyit
tudhatni be neki, s mennyit a felette álló szinházi bizottságnak;
minő terhekkel, mily állapotban vette át a jelen igazgató a
szinházat elődjétől; min segíthetett volna s min nem stb. Szóval én
csak a drámához s a drámai előadáshoz értek, szóval én oly keveset
értek Nemzeti Szinházunk igazgatásához, mint a boldogult Magyar
Sajtó s a nem boldog Hölgyfutár kritikusai; legfeljebb
csak abban különbözőm tőlök, hogy sejtem a szinházunk igazgatásának
nehézségeit s jobban használom logikámat az igazgatás ellen
támasztott zaj megitélésében, mint ők, kik épen legtöbbet
zajongnak. E csekély készülettel kell hát síkra szállanom az
elhírhedt kérvény ellenében, még pedig csak azon ismertetés
alapján, melyet róla Reviczky Szevér a mult félévi Magyar
Sajtó 133-ik számában közrebocsátott.  Ne
várjon tőlem az olvasó valódi bírálatot, csak egy pontban akarok,
mint bíráló beszélni, a többiben nem leszek más, mint egy ember a
közönségből, ki pusztán csak logikájára támaszkodik. De kifogyván a
térből, fejtegetéseim többi részét a jövő számra kell halasztanom.



II.



Tehát kérvény készült, mely több író és művész nevében a jelen
igazgató elmozdítását, új rendszer behozatalát sürgeti, s mely a
legfelsőbb helyre fog beadatni. Reviczky a múlt félévi Magyar
Sajtó már idézett számában megismertette e kérvényt s felhívta
az írókat, művészeket és szinészeket (e megkülönböztetés szerint a
szinészek nem tartoznak a művészek kategóriájába) a kérvény
aláírására. Sokan csodálkoztak, hogy Reviczky állott e kérvényező
írók és művészek élére, a ki se művész, se drámaíró, se zene- vagy
dráma-kritikus és soha a szinház ügyeivel nem foglalkozott. Én nem
csodálkoztam. Reviczky sok mindent megkísért az irodalomban, sok
mindenhez hozzászól, utoljára valamelyiket csak eltalálja. Aztán
tekintetbe kell vennünk azt a körülményt is, hogy a múlt évben,
midőn Reviczky az Új nemzedék élére állott. A
csoportosulás mint eszme jelszót írta ez új irodalmi párt
zászlójára; az Új Nemzedék ugyan megbukott, de a
 jelszó mind tartotta magát s íme új
csoportosulás állott elő, s bár az eszmék itt is meglehetősen
hiányzanak, de Reviczkynek nem lehetett hiányozni.

Azonban halljuk mit akarnak ő és társai: «Ők – úgymond Reviczky
czikkében – abban a hitben vannak hogyha a Nemzeti Szinház
igazgatása a jelen állapotban hagyatik, a magas évi segélypénz nem
fogja azt az eredményt előidézni, melyre oly vágyva vágyik a
szinház ügye iránt érdekelett irodalom, művészvilág és országos
közönség. Több éve múlt, hogy a hazafiui lelkesedés által alapított
drága közintézet eredeti czéljához, a magyar drámairodalom
művelése- és terjesztéséhez, oly viszonyban áll, a mi, ha nem
hanyatlás, minden esetre erőpazarló vesztegelés. Az iránytévesztés,
a visszaélések szaporasága, a szinház belső érdekeinek szembeszökő
ignorálása: a jelen igazgatóság vagy talán jobban mondva igazgató
alatt kezd a tetőpont felé haladni.» Felemlítik továbbá a
sérelmeket általánosságban. «A szinház tagjainak megválasztásában
és eleresztésében semmi tapintat és lelkiismeretesség: a pénztár
hasznavehetetlen tagok összehalmozása által terhelve; az eredeti
szinműirodalomra kevés gond fordítva; az æsthetikai szempontok
elhanyagolva; az igazgatásba oda nem illő befolyások harapózva s az
egész közvetlen ügykezelésben avatatlanság, érzék- és 
szakképesség hiányának jelei.» Mint a pesti irodalom és művészvilág
tagjai, orvosoltatni kívánják e bajokat; óhajtják, hogy a jelen
igazgatás alatt elharapozott visszaélések megszűntetése végett
hallgattassék meg az 1861-ki országgyűlés által kinevezett
színházügyi bizottság véleménye, vagy szereztessék arról a maga
rendes útján tudomás; engedtessék meg, hogy változott igazgatási
rendszer és más igazgató mellett a magas évi segélypénz áldást hozó
adománynyá váljék a Nemzeti Szinházra nézve.

Reviczky polemiával kíséri az ismertetést, tiltakozik a kaján
föltevések ellen, megrójja az alkalmazkodó melléktekinteteket,
megtámadja a töprengő pessimust, ürügyűl bitorlott politikai
kifogásokat, nagyképüskedést, semlegességet. E vádak egy jó része
leginkább a Pesti Napló és Koszorú-ra vonatkozhatik,
melyek épen nem barátjai az egész zajos kérvényezésnek. Mit mond a
Pesti Napló egyik dolgozó társa e vádjára, az az ő dolga a
Koszorú nem elegyedik czáfolatába s a kérvénynek úgynevezett
politikai oldalát egészen mellőzi. De annyit mégis megkérd: vajon
hiszik-e komolyan a kérvényezők az országgyűlés által kinevezett
bizottság összehivását, holott az akkor sem hívatott össze, midőn a
subventio kérdéséről folyt a tanácskozás? Továbbá, mit értenek ez
alatt «vagy a maga  rendes útján», mi alatt sok mindent
lehet érteni? És végre, ha csakugyan eszméjök van a kérvényezőknek
a szinház reformjára nézve, súlyos vádjaik az igazgató ellen s nem
elég nekik a hírlapok tere, vajon nem volt-e alkalmuk a múlt télen
épen a subventio ügyében összehívott tanácskozás elébe terjeszteni
mindazt, mi szívükön fekszik? Husz-harmincz soros kérvény helyett
egész részletes memorandumot dolgozhattak volna kapcsolatban a
subventio kérdésével; e mellett előadhatták volna vádjaikat a
szinházigazgató ellen, minden zaj, tüntetés nélkül, a mi a szinház
érdekeinek is inkább használ vala. Miért jut eszökbe csak most a
szinház reformja, miért lépnek föl csak most Radnotfay ellen? E
kérdések sokat levonnak abból a kegyeletből és «kötelességhű»
éberségből, melyet Reviczky emleget s némi szenvedélyes
torsalkodást is gyaníttattnak. Egyébiránt a kérvényezőknek az
országgyűlési bizottsággal való paradirozása fogalomzavar. Az
1861-ki országgyűlés kinevezett egy bizottságot, hogy megvizsgálja
a szinház hiányait, tegyen jelentést rólok s készítsen javaslatot
arra nézve, hogy mikép lehetne a Nemzeti Szinházat neve
méltóságához illő állapotba helyezni mind anyagi, mind szellemi
tekintetben. A bizottság eljárt kiküldetésében, beadta jelentését,
javaslatát s ezzel megszünt bizottság lenni. Jelenleg  semmi
nemű országgyűlési szinházi bizottság nincs se jogilag, se tényleg.
Hogy a kormány a subventio kérdésében e bizottság néhány tagjait is
meghívta, csak azt mutatja, hogy ő is bizalmat helyezett azok
némelyikébe, kiket az országgyűlés ez ügyben kiküldött volt, de a
meghívott tagok természetesen csak mint szakavatott egyének
jelentek meg s nem mint az ország képviselői. Ez egyének
összehívása s megjelenése se alkotmányos, se alkotmánytalan
eljárás, csak épen tapintatos, a mi minden esetre viszonyaink közt
méltánylatot érdemel, de kár reá holmi alkotmányi dogmákat
építeni.

A mint a múlt számban előadtam, teljességgel nem vagyok barátja
annak, hogy szinikritikánk nagyobb részt mellőzi a művészeti oldalt
s igazgatási és gazdasági kérdésekkel foglalkozik. Hogy ez nem a
szinikritika köre, könnyen megfoghatni; de egyszersmind nem
állítottam, hogy egy államszinház reformja vagy újonnan rendezése
ne foglalkoztassa a hírlapokat s hogy az igazgatásnak netalán nagy
visszaélései, hibái, kivált a pénzügyet illetőleg, a körülmények
szerint mintegy kivételesen, discretióval, hiteles adatok nyomán
napfényre ne hozassanak, mint bármely közintézeté. Azonban épen az
a baj, hogy hírlapjaink minden nap emlegetik a reformot, mindennap
támadják az igazgatót, de sohasem foglalkoznak komolyan
 az ügygyel. Írt-e a kérvényező írók
közül valamelyik tüzetes czikket a szinház reformjáról, a kilátásba
helyezett subventióval kapcsolatban? Adott-e tervet a szinház
újonnan rendezésére, s épen Reviczky, ki annyi mindenhez szól,
annyi vasútat épít, építtetett-e csak egy légváracskát is Nemzeti
Szinházunk jövőjének? Az igazgató eljárása vétetett-e tüzetes
bírálat alá, hiteles adatok nyomán, mintegy számokkal
kimutatva?

Hallottunk elég zajt, gúnyt, olvastunk oly czikket is, mely a
szabadjegyek elvételét egyik fő sérelemként tárgyalta, de olyat
egyet sem, mely a dolgot derekasan felfejteni igyekszik, s igazolni
képes e súlyos vádakat: «lelkiismeretlenség, az igazgatásba oda nem
illő befolyások elharapózása, a pénztár megterheltetése, a szinház
érdekeinek szembeszökő ignoralása» stb. Még a politikai életben is
a kérvényeket tüzetes tárgyalások szokták megelőzni a hírlapokban.
Ha már divatba hoztuk a kérvényt a szinházigazgatás ügyében, vajon
a szinház reformja s az igazgató csúfos elmozdítása nem
érdemelnek-e még egy kis behatóbb analysist? S miért csak az
igazgató letételét kérni, miért nem vádolni a színházi választmányt
is, mely a legfőbb dolgok elintézésébe szintén befoly, az
igazgatóval együtt felelős, s mely elég lelkiismeretlen eltűrni
színházunknak a végelpusztulás örvénybe hanyatlását? 

Még tovább fűzhetni e kérdéseket. Ha a kérvényezők a hírlapokban
nem fejtegették tüzetesen se a színház reformját, se a jelen
igazgatás hiányait, visszaéléseit, miért nem csatoltak kérvényökhöz
egy emlékiratot, mely mind a két kérdést kimerítőn tárgyalja? A
kérvényező írók és művészek nem mint a nagy közönség tagjai léptek
föl, hanem mint szakértő emberek, az irodalom és művészet
érdekében. Így egy kimerítő emlékirat készítése kétszeres
kötelességök lett volna. Reviczky ugyan indítványozza, hogy, ha
majd többen lesznek, gyűljenek össze, «s bízzanak meg keblökből
szakismeret és tükörtiszta gondolkodásmód tekintetében kiváló pár
egyént a szinház ügyének tárgyalásába ereszkedő emlékirat
szerkesztésével, mert ebből ki fog tünni felszólalásunk indoka.»
Nem tudom, megtalálták-e a kérvényezők «e szakismerő és tükörtiszta
gondolkodású egyéneket» kik megírják azt, mit ők tulajdonkép nem
tudnak eléggé tisztán? Sok mindent olvashatni lapjainkban a
kérvényezők megbizottjairól, a kérvény felviteléről, de hogy valami
emlékiratot is szerkesztettek volna, arról hallgat az írás. Íme egy
újabb ok, hogy elhamarkodott, könnyelmű lépésnek tartsuk e
kérvényt, még akkor is, ha különben helyeselnők.

De még más oldalról is fontos ellenvetésre találhatni. A kérvény
legfőbb czélja, a mint  Reviczky előadja, Radnotfay
elmozdítása. Jól van, de van-e a kérvényezőknek igazgatójelöltjök?
Ha egy kérdést annyira személyhez kötünk, egy más személyt kell
vele szembeállítanunk. A kérvény hallgat a kérvényezők
igazgató-jelöltjéről. Megengedem, hogy ez nem hiba, noha akkor nem
kellett volna oly élesen személy ellen intézni a kérvényt. De miért
nem emlegetik a kérvényezők főbbjei a rendelkezésekre álló lapokban
igazgató-jelöltjöket? Vagy ezt nem szükség tudnunk? Lehet, hogy
Radnotfay tévedett, hibái vannak, de vajon jobb jő-e helyébe? Ha
már az igazgatókat teszszük-veszszük, nem jó volna-e a hírlapoknak
hozzászólani, hogy az a leendő igazgató mennyiben alkalmas egyén,
be fogja-e tölteni helyét? Vagy a kérvényezők czélja csak a
Radnotfay megbuktatása, aztán nem bánják bár ki lesz, a többit
egészen azokra bízzák, a kik Radnotfayt jó igazgatónak nézték s
eltűrték, hogy szerintök tönkre tegye a színházat? Ez a kérvény
szempontjából sem helyes logika.

A kérvényezők neveinek oly mély titokba burkolása sem igen szól
a kérvény mellett. Az ily kérvényekről való tudósításokban divat,
épen az ügy érdekében nemcsak az aláírók nagy számát emlegetni,
hanem a nevezetesb aláírókat is. A kérvényt pártoló lapok alig
emlegetnek egy pár kérvényezőt, de annál többször olvassuk itt-ott,
a «magyar irodalom  és művészet képviselői», «a magyar írók
és és művészek nagy része», «hatvan journalista, író és művész írta
alá már a kérvényt». De kik azok a művészek és journalisták és
írók? A szinészek nem. Midőn Reviczky fennebi czikkében aláírásra
szólította fel őket, nyilatkozatot adtak ki, melyben
visszautasították a felszólítást, szükségtelennek nevezték a
kérvényt s a mennyiben az igazgató működéséről már döntő ítéletet
akar hozni, méltánytalannak, időelőttinek is; egyszersmind
indokolni is igyekezték nyilatkozatukat, mindenesetre több okkal,
mint a kérvényezők kérvényöket. A politikai lapok szerkesztői sem
vettek részt a kérvényezésben; közülök csak Lonkayt halljuk
emlegetni. Eötvös, Csengery, Jókai, Arany szintén nem írták alá a
kérvényt. A zene- és dráma-kritikusok közül csak Ábrányi és Zilahy
léptek föl. De legyenek bárkik az aláírók, több okból tiltakoznom
kell némely pesti és bécsi lap azon állítása ellen, hogy a kérvény
az összes magyar irodalom és journalistika véleménye. Ha az összes
magyar irodalom és journalistika helyesnek látta volna
beleavatkozni a dologba, talán csak szabatosabban tudott volna
fogalmazni húsz-harmincz sort, mint a kérvényezők.

Én nem olvastam a kérvény eredetijét, de nincs okom föltenni
Reviczkyről, hogy azt hűtelenűl igyekezett volna ismertetni. S mily
két  nagy hiba ötlik fel benne, mindjárt az
első tekintetre. Egy helyt ez áll: «Több éve múlt, hogy a hazafiúi
lelkesedés által alapított drága közintézet eredeti czéljához a
magyar drámairodalom művelése és terjesztéséhez, oly viszonyban
áll» stb. Tehát a Nemzeti Szinház eredeti czélja csak a magyar
drámairodalom művelése és terjesztése. Különbözik-e e meghatározás
szerint Nemzeti Színházunk a Toldy István Nemzeti Szinház
czimű szinműtárától, melynek czélja szintén a magyar drámairodalom
művelése és terjesztése? Alább ismét ez áll: «Az egész közvetlen
ügykezelésben avatatlanság, érzék- és szakképesség hiányának
jelei.» Az avatatlanság hiánya annyi, mint avatottság vagy legalább
is nem avatatlanság. Ezt akarják-e a kérvényezők mondani? Aztán
miféle szó, mit tesz az az érzékképesség?

De a mint mondani szokás, ne kapaszkodjunk a szavak egérfarkába,
hanem küzdjünk meg a gondolatok hiénáival, szóljunk a kérvény
tartalmához. Hadd próbáljam meg hát. Nem vagyok ugyan erős ember,
de talán e hiénák sem oly erősek, hogy hamarjában széttépjenek.



III.



Második czikkem megjelente óta maga a hirhedt kérvény is
megjelent a Sürgöny hasábjain. Reviczky elég híven
ismertette; a fogalmazás ebben sem szabatos; a stilushibák mind
benne maradtak, a Nemzeti Szinház meghatározása meg van ugyan
bővítve, de most is épen úgy illik Toldy István Nemzeti
Szinház-ára, mint azelőtt. Azonban egy pár különbség mégis van
Reviczky ismertetése és az eredeti szöveg között. Először egy
helyt, mindjárt elől, Reviczky és társai, az egész magyar irodalom
és művészvilág nevében szólanak: másodszor a kérvényben csak az
1861-iki országgyűlés színügyi bizottságáról van szó, s ki van
hagyva ez: «vagy arról a maga rendes utján tudomást szerezni»;
harmadszor a kérvényezők nem kívánnak más igazgatási rendszert,
csak más igazgatást és igazgatót; a kettő közt egy kis különbség
van, bár meglehet, az illetők nem is gondoltak reá. A kérvényt
ötvenöt úgynevezett író, művész és  journalista írta alá. Nem
tagadhatni, hogy van köztök néhány író, művész és journalista, de
mindegyiket csak az fogja annak nevezni, ki mindenkit írónak tart,
a ki ír, művésznek, ki dilletánskodik, és journalistának, ki
valamelyik lapnál notizeket szerkeszt vagy fordítgat.

De ne bajlódjunk a nevek és szók egérfarkával, hanem küzdjünk
meg az eszmék hiénáival, mint a múlt számban igértem. Valóban kár
volt ily igéretet tennem. A kérvényben tulajdonkép nincsenek
eszmék, csak vádak, a kérvényhez nincs mellékelve semmi nemű
emlékirat; csak nevek, mintha a csoportosúlás már eszme volna.
Mihez szóljon az ember? Collegialis igazgatást vagy teljhatalmú
felelős igazgatót óhajtanak-e a kérvényezők; művezetőket kívánnak-e
az igazgató mellé rendeltetni némi önálló körrel stb? Minderről
hallgatnak; még csak általánosságban sem szólanak azokról a
reformokról, melyeket a subventióval kapcsolatban életbe kellene
léptetni. Sehol a gondolatok hiénái. E tekintetben a vitának tárgya
sincs, s én a kérdés azon oldalához sem szólhatok, melyhez talán
némi szakértéssel szólhatnék.

A kérvény csak vádol. S csak az igazgatót vádolja-e? Nem. Mint a
múlt számban is megjegyzém, e kérvény, bár elhallgatja,
egyszersmind a szinházi bizottság ellen is  van
intézve. Nem tudom tisztán, mily viszonyban áll az igazgató a
szinházi választmányhoz, de azt tudom, hogy az igazgató nem egészen
független s a bizottságnak is van része a dolgok vezetésében. A
kérvényezők ennélfogva épen úgy kérik a szinházi választmány
elmozdítását, mint az igazgatóét s talán az «igazgatás» s
«igazgatóság» szó alatt épen ezt értik. Ha nem ez lett volna
czéljok, az igazgató elleni panaszaikkal először is e bizottsághoz
fordúlnak vala. De ők nem azt tették. S kikből áll e választmány?
Nem köztiszteletű hazafiakból-e, kik közelebbi tizenkét év alatt, a
legsúlyosabb viszonyok közt is oltalmazták, ápolták, sőt
fentartották a szinházat? Nem gróf Károlyi György volt-e az, ki,
midőn nyilvánosan nem volt szabad a szinház számára gyűjteni, magán
úton kétszázezer forintot gyűjtött, s oly segélylyel járult hozzá,
mely nélkül csakugyan a bukás szélén állott volna? Hol voltak akkor
Morländer, Bexheft, Spiegel, Beermann, Király János, Friebeisz
Ferencz, b. Jósika Kálmán, b. Pongrácz Emil, Sipos Pál, Bényei
Gábor, Urváry Lajos, Deák Farkas stb., a magyar irodalom és
művészvilág e kérvényező ismeretlen nagyságai, hogy megmentsék
«drága közintézetünket?» Hol volt Reviczky az ő «kötelesség hű»
bőbeszédűségével, lármás «éberségével?» Szerkesztett-e csak egy
albumocskát is az inséggel küzdő  szinház javára, mint
«ügyfél» és «atyafi»? Ez a hála az úgynevezett magyar irodalom és
művészvilág részéről e köztiszteletű hazafiak iránt, hogy még
jóakaratjokat is kétségbe vonjuk.

A szinházi bizottmány és igazgatás ellen felhozott vádakat két
részre oszthatni: először olyanokra, melyek megalapításában bajosan
ágazhatnak el a vélemények, mert adatok, tények, számok által kell
igazoltatniok; másodszor olyanokra, melyek, mint talán æsthetikai
nézetek eredményei, vita tárgyai lehetnének, ha ismernők azokat a
nézeteket. A kérvényezők csak árnyoldalakról és hiányokról
panaszkodnak, de aztán oly árnyoldalakat emlegetnek, melyek minden
fényoldalt kizárnak s az egész szinházat egy nagy árnynak,
hiánynak, visszaélésnek tüntetik föl. A mibe Reviczky befoly, ott
bajos szabatos fogalmazást várni, ezért kár is fennakadni rajta.
Lássuk a vádakat, melyek szerint a színház a bukás szélére jutott.
«A színház derék, hasznavehető s népszerű régi tagjai közül sokan
eleresztve» – mond a kérvény. Sokan? Én úgy tudom, hogy csak
Füredy, Réthy és Tóth Soma eresztettek el a közelebbi
szerződtetések alkalmával, sőt ez utóbbi saját kérelmére vissza is
fogadtatott a pénztár megterheltetése nélkül. Mit érthetnek a
kérvényezők az egy pár, a néhány kifejezés alatt, ha nekik három is
sok? Aztán,  vajon e művészurak nem kináltattak-e
meg régi szerződésökkel, nem azért mentek-e el, mert több fizetést
kívántak?

Sőt épen ezért. Az igazgató e szerint tartozik minden
fizetésjavítást kívánó művésznek eleget tenni, mert az irodalom
tagjai úgy kívánják, mert különben mint a szinház «atyafiai és
ügyfelei» tüstént agyonlövik – egy kérvénynyel. Így a hírlapok
lassanként a fizetésjavítást kívánó szinészek közlönyeivé válnak s
az egyesek érdekei emelkednek a szinház érdekei fölé. Keveset értek
a szinházigazgatáshoz, de csekély tapasztalást kell belátnom, hogy
a journalistika ily eljárása hová vezet. Aztán ily nemű elbocsátás
most először történik-e a Nemzeti Szinháznál? Nem volte-e oly idő,
midőn szintén pénzügyi kérdés miatt a magyar drámai művészet
elsőrendű tagjai bocsáttattak el? Miért nem kérvényezett akkor is
Reviczky? Kovács Ödön, Kun Pál, Szász Béla nem voltak a magyar
irodalom tagjai. De az volt Remellay, Szabó Richard, Medve Imre
stb. miért nem kérvényeztek akkor is, miért tisztelik meg csak
Radnotfayt e nagyszerű föllépéssel?

«A pénztár új, szükségfölötti s haszon nélkül csupán a számot
szaporító tagok szerződtetése által kimerítve – folytatják Reviczky
és társai. A kérvényhez nem lévén a vádpontokat igazoló emlékirat
mellékelve, nem tudja az ember, kik e haszontalan, szükségfölötti
 tagok? operaiak-e, vagy drámaiak? Az
operához nem értvén, nem szólhatok hozzá. Hogy a drámai tagok közt
új, szükségfeletti, haszontalan tagok volnának, nem vettem észre.
Egyébiránt az a felfogástól is függ. Az aláírók között vannak
olyanok, kik Bajza Jenő Zách Feliczián-ját jeles műnek
tartják, míg a drámabíráló választmány tagjai közül többen
ellenkező véleményben vannak.

Egészen más az, hogy a pénztár kimerítve: ez már nagyon is
positiv kérdés, a hol számok döntenek. De mit tesz e pénztárnak e
kimerítése? Azt-e, hogy Radnotfay túlment a rendes budgeten, többet
költött, mint a hogy szabad lett volna, zavarba hozta a szinház
pénzügyét? Vagy csak azt, hogy mindazt kiadta, mit kiadnia szabad
volt, bár nem helyesen, s nem takarított meg semmit, holott valamit
megtakarítni lett volna kötelessége? Nem tudom, de ha tudnám, se
szólhatnék hozzá, mert nem ismerem a szinház budgetjét s általában
semmi nemű pénzügyi positiv adatom nincs. A kérvényezők hihetőleg
birtokában vannak mindazon adatoknak, melyek e vádpontot
támogatják. Reményi Ede alkalmasint mihelyt Olaszországból
hazajött, első gondja volt, hogy megvizsgálja a szinház pénzügyi
állását; Szegfi Mór a szerkesztéstől fenmaradt idejét szintén az
adatok kikutatására fordította, így Udvardy Vincze, Színi Károly,
 Vajda János urak. Kár, hogy nem
közölték adatjaikat az illető helyen; így nagyon hiányos eljárásuk,
mert semmit sem igyekeznek bebizonyítani. Tőlem ugyan mondhatják,
hogy akár kétszázezer forintig megkárosította Radnotfay s a
színházi bizottság a színházat. Nem lévén kezeim között adatok, egy
betűt sem írhatnék ellene. Mind a mellett azt hiszem, hogy egyik
kérvényező, Reményi Ede, nagyon hibáztatná eljárásomat, ha minden
biztos adat nélkül, csak úgy egyszerűen, meggondolatlanul
bevádolnám őt a közönség előtt, hogy általa a Petőfi-szoborra
gyűjtött pénzösszeg nem biztos helyre van kiadva kamatra, a miről
semmit sem tudok. Miért másokkal azt tenni, a mit nem akarunk, hogy
ők velünk tegyenek?

«Az igazgatásba oda nem illő befolyások elharapózva – mond ismét
a kérvény. Ez megint sek mindent jelenthet: számos visszaélést,
botrányt, melyeket nem véleményeknek, okoskodásoknak, hanem szintén
adatoknak kell igazolniok. Én e vádhoz se szólhatok. Nem vagyok
beavatva az igazgatás és szinfalak titkaiba. Lonkay, Riedl, Szende,
Hegyi Gyula, Reményi Antal hihetőleg legtöbb fölvilágosítást
adhatnak e tekintetben; lehet, hogy nekik elég idejök van a
szinfalak közé, a próbákra ki s bejárni. Szabados János, ki
tudtomra Szegeden lakik, alkalmasint itt ügynököt tart, ki
 őt mindenről értesíti, a mi a függönyök
mögött történik. Így a többi kérvényező urak is bizonyosan egy
csoport adatot halmoztak össze e vádjoknak a szükség esetében
támogatására. Kár, hogy a kérvényhez nem csatolták az adatokat. Így
vádjok csak nagy általánosság, mely nem bizonyít, hanem épen
bizonyításra szorúl. De mondhatni: nem közöltek-e a lapok elég
visszaélést, kivált a múlt «félévi» Magyar Sajtó és
Csáládi kör. Valóban e lapokban sok olyat olvashatott az
ember, mik e vádat némileg támogathatnák. De hihetek-e én könnyen a
múlt félévi Magyar Sajtó-nak és Családi kör-nek,
midőn a Magyar Sajtó-ban egy reám vonatkozó tényt, továbbá
egyik czikkem lényegét egészen elferdítve olvastam, midőn a
Családi kör egy ártatlan novellámból oly valamit kerekített
ki, a mi nincs benne? Alkalmasint nem rossz akaratból történt,
hanem egyébből. Némely írónak és művésznek nagyon nobilis
phantasiája van; könnyen összezavarja, megmásítja az eszméket,
adatokat, miből aztán valami olyan kerekedik ki, minek kevés a
tényleges alapja. Hányszor nem tapasztalják, hogy holmi semmiségből
mily iszonyú pletyka keletkezik. Aztán egészen más hírlapba írni
valamit hallomás után, melyet jobban értesülés esetében
visszavonhatni; egészen más nagy zaj közt váddal lépni föl s a
legfelsőbb helyen. Ily esetben el kell készülve lennünk mindenre, s
 kétségbe vonhatlan adatokkal és hiteles
tanúkkal támogatnunk vádjainkat. A kérvényezők tudják, hogy mily
adataik és tanúik vannak, de tőlem nem kivánhatják, hogy akár
czáfolatukba, akár támogatásukba elegyedjem.

«Az æsthetikai szempontok elhanyagolva» – folytatja a kérvény. E
vád is meglehetős homályos. Azt teszi-e, hogy a szinházunk
igazgatásában az űzleti szempont túlnyomóbb az æsthetikánál, vagy,
hogy átalában æsthetikai szempontról szó sem lehet? Sajnálom, hogy
nem vehetem ki tisztán a vádat, mert legalább egy részben hozzá
szólanék. De egy megjegyzést még sem nyomhatok el. Ha végig tekint
az ember a kérvényezők során, alig van egynéhány, kinek æsthetikai
szempontjairól tudna valamit a világ. Én legalabb Oldal, Eltér,
Kulifay, Kulcsár, Kiroly, stb. æsthetikai nézeteinek még hírét sem
hallottam. A kiket ismerek is, annyira különböznek egymástól, hogy
nem okoskodhatom ki, így együtt minő æsthetikai nézetek uralmát
követelik a kérvényezők. Dobsa és Zilahy dramaturgiai szempontjai
nagyon különböznek egymástól, ezt mindenki tudhatja, a ki a
Szent István czímű dráma fölötti vitákat olvasta. Zilahy
Molière Tartuffe-jét gyenge műnek tartja; hibáztatta az
igazgatót, hogy miért adatja épen ezt a Molière vígjátékai közül.
Nem hiszem, hogy pártolná Riedl, vagy Hegyi Gyula csak a
classicismus  híréért is. A mi a kérvényező
zenekritikusokat illeti, természetesen, mint laikus nem szólhatok
szempontjaikról, de annyit észrevehettem én is, hogy meglehetős
következetlenek. Reményi ugyanegy hónapban, ha nem is ugyanegy
lapban, magasztalja az olasz zenét s nevezi a Wagner zenéjét
egyedül igaznak. Ábrányi saját lapjában egykor keveset tartott
Reményi művészetéről, most egekig emeli. Minő æsthetikai szempontok
ezek? Hogy tudhassa az ember mit értsen a kérvényezők æsthetikai
szempontjain? 


IV.



Mint valamely miniszternek, egy csoport jegyzékre kell
válaszolnom. Lássuk az első nagy hatalmasságét. Reményi
csodálkozik, hogy én, saját vallomásom szerint, a zenéhez nem
értve, beleszólok, itélni merek, e mellett ignorálok és ferditek.
Továbbá megjegyzi, hogy velem valami olyat hitettek el, a miből
semmi sem igaz, s hivatkozik a Zenészeti Lapok-ban megjelent
czikkeire. Hogy a zenéhez nem értek, még egyszer ismétlem, de
egyszersmind hozzáteszem, hogy csak oly részhez szóltam, melynek
megitélésére elég egy kis általános aesthetikai képzettség meg egy
kis logika. Reményi rosszul van értesülve; velem senki sem hitetett
el semmit, saját szemeimmel győződtem meg a dolog valóságáról. Az
egész igy történt. Meglátogattam egyik barátomat, hol több jó
ismerősömmel találkoztam. Itt kezembe akadva a Hon 169. és
170-ik számai, elolvastam a tárczában Reményinek Wagnerről irt
czikkeit. «Ily czikkeket – mondám  barátaimnak – én is
tudnék irni, noha nem értek a zenéhez; nincs benne egyéb frázisnál,
s oly nemü tájékozottságnál, melyet akármelyik lexiconból
megszerezhetni». «Nem az abban a nevezetes – mondá házigazdánk –
hanem az, hogy Reményi, a ki itt oly határozott, sőt tulzó
pártállást foglal el Wagner mellett, nemrég majdnem ugy magasztalta
Mayerbeert, Rossinit, Donizettit, Verdit, az olasz operát, szóval
sok oly dolgot, melyek Wagner elméletével és gyakorlatával a
legjelesb ellenkezésben vannak». Ezzel hirlapcsomagjaiból kivette a
Zenészeti Lapok 1862-ik 29-ik számát, melyben Reményi
berlini diadalát irja le. Elolvastam az illető czikket. Barátomnak
igaza volt. Reményi Meyerbeert nagy embernek nevezi s a többi közt
igy ir róla: «Meyerbeer elmondhatja, hogy lyrai és drámai zene
netovábbját (a Hugenották negyedik felvonását)
teremtette; nyugodtan meghalhat, miután saját müve által emelt
magának elévülhetlen emléket, s már élve átlépte az
üdvlelde küszöbét». Vajon igy nyilatkozik-e Meyerbeerről Wagner
is az Oper und Drama czimü müvében, melynek bevezetését a
Zenészeti Lapok is közlik, s melynek töredékeit Reményi is
idézi a Wagnerről irt czikkében? Nem támad-e Meyerbeerre a
legkiméletlenebben, nem nevezi-e operáit olyanoknak, melyekben
szerinte az operai tévirány s legundokabb,  a
leglealázóbb alakban jelen meg? Vajon Reményi nem visszhangozza-e
Wagner e szavait általánosságban, nem nevezi-e az ugynevezett jövő
zenéjét örök igazságnak, magát Wagnert titánnak? Melyik itt már az
örök igazság, a non plus ultra, a Wagner vagy Meyerbeer
iránya-e? Reményi közvetve vagy közvetlenül mindeniket dicséri,
vagy megtámadja, a mint kedve szöszszen vagy szüksége van reá.

Barátom azután egy más czikket adott kezembe a Zenészeti
Lapok idei 38. 39. 40. 41. 42. és 43-ik számait, melyekben
Reményi olaszországi utját irja le. Ezeket is elolvastam A 43-ik
számban mindjárt feltünt e hely: «Nincs egy-egy nehezebb feladat,
mint talpra esett s igazán kedélyes humorral tölt buffooperát irni;
az e nemben sikerültek aztán elévülhetlenekké is válnak. Hányszor
hallottam már Rossini Sevillai borbély-át vagy Párisban,
midőn még a páratlan müvész Lablanche élt; hányszor gyönyörködtem
Cimarosa Matrimonio segreto czimü dalmüvében. De az is igaz
ám, hogy az ily remek buffo-operák előadásának sikere nem a tulzott
bohóczkodó, de igazán finom humoros előadástól függ».

Továbbá a 42-ik számban dicséri Verdit, hogy olasz melodikus
géniuszát összekeveri a német (de nem Wagner-féle) irmodor
sajátságaival. Utolsó két dalmüvét nagyra becsüli  s így
kiált föl: «Ha melodikus forrása ki nem apad, jogosan lehet
tőle várni, hogy ezután inkább a valódi, mint az álmúzsáknak fog
élni és hódolni». A 43-ik számban Donizettit illetőleg így
sóhajtoz: «Edgardo, Donizetti géniuszának az elévülhetlen ideálja!»
Illik e mindez egy annyira tulzó Zukünftler szájába, a minőnek
Reményi mutatja be magát a «Hon»-ban? Dicsérheti-e az az
olasz operát, aki igy ir Wagner irányáról az operában: «A
rosszakarat – mond Reményi – a tehetetlenség, a mozdulatlan
tétlenség, a kiczirkalmozott formákban való undok dörzsölés, a
sötétebb korszakokban fölállitott sablonok bálványimádása, szóval a
nyegleségnek nyerészkedésre és hatásvadászatra alapitott hazug
pagodája le van rombolva, megsemmisülve Wagner örök igazságra
fektetett zenéje által». Vajon kikre érti mindezt Reményi, ha nem a
régibb, kivált az olasz operairókra? Azonban ő azzal védi magát,
hogy miért ne dicsérhetnők Wagner mellett az olasz opera most
ébredező szebb jelenségeit, Shakespeare mellett a többi jó
drámairót? Oh igen! Ezt bizvást teheti egy objektiv kritikus, ki a
különböző irányok fény- és árnyoldalait feltüntetni igyekszik, de
nem az, ki oly tulzó pártállást foglal el, mint Reményi. Aztán itt
nem a kisebb és nagyobb tehetségekről van szó, hanem az opera két
oly irányáról, melyek egymással életre-halálra 
küzdenek. Ime az okok, a miért én, mint laikus is, merhettem
meglehetős következetlenséggel vádolni Reményi urat. A mi a
Petőfi-szoborra begyült pénzt illeti, senkit sem gyanusitottam
egyetlen szóval sem; örvendek rajta, hogy a pénz biztosan kamatoz s
óhajtom, ha már czikkeim nem kamatozhatnak a szinház javára,
kamatozzanak legalább Reményi urnak annyit, hogy azután jobban
meggondolja a mit ír s a mit aláir.

A második jegyzék a Családi Kör szerkesztőségétől van
hozzám intézve. Emlékezhetnek arra e lap olvasói, hogy ez év elején
egy Nők a tükör előtt czimü novellát irtam, melyben a többek
közt nem általában az irónőket, hanem csak az irónők bizonyos faját
igyekeztem kigunyolni, oly fajt, melyet nem hiszem, hogy még a
Családi Kör is oltalmába vegyen. Novellám e pontját három
oldalról támadhatni meg: vagy azért, mert nincsenek oly irónők, s
ha igen nem oly számosan, hogy szatira tárgyai lehessenek; vagy
mert hívtelenül festettem; vagy mert műveimnek egy csepp
aesthetikai becse sincs. A Családi Kör nem ezt tette, hanem
fogta magát s Néhány szó a nőnem érdekében czim alatt (neki
az irónő és nőnem ugyanegy) egy hosszú czikket irt, mely igy
kezdődik: «Az öreg tudta, hogy az irónők nem igen szoktak kötni és
himezni», irja Gyulai Pál a Koszorú egyik közelebb megjelent
számában,  és nem először történt, hogy Gyulai
éles gúnyainak és kiméletlen nyilvános bevádolások tárgyává teszi
az irónőket. Semmi szóm nem volna hozzá, ha egyes példányokra
vonatkoznának vádjai; minden állásnak és osztályuak vannak ép ugy
becsülésre méltó, mint kigunyolásra alkalmas példájai és a kinek,
mint Gyulainak, kiváló hajlama van a gunyorra, inkább az utóbbiakat
választja költészete tárgyául. De Gyulai nem egyes példányokról
nyilatkozik ilyen becsmérlőleg hanem az egész osztályról; most azt
mondta, hogy az irónők nem szoktak kötni meg himezni másutt meg,
valahol a Szépirodalmi Figyelő-ben, kétségbevonja, ha jó
anyák lehetnek, egy harmadik és negyedik alkalommal meg egyéb nemes
női tulajdonokra tartja őket képteleknek, szóval a ki Gyulainak
egyes nyilatkozatait egy egészszé foglalja össze, annak lehetetlen
az irónőben mást, mint nevetséges, szánandó, vagy épen megvetendő
teremtést látni». A Családi Kör elhallgatta, hogy én
novellát irtam. Olvasója azt hihette, hogy én értekezést irtam s az
nem az irónők bizonyos faja, hanem általában az irónők ellen van
intézve. A mit novellámból idéz, s a mire épiti értekezése jó
részét, az nem az iró objektiv véleményeként van oda irva; hanem
mint a novellai személy subjektiv meggyőződése. Vajon szabatos
eljárás-e ez; vajon nem olyasmit kerekitett  e ki a
Családi Kör novellámból a mi nincs benne? De menjünk tovább.
Nem igaz, hogy több izben irtam az irónők ellen. Csak egyszer
fejtegettem az irónők kérdését az 1858-ki Pesti Napló-ban. A
Szépirodalmi Figyelő-ben erről soha egy betüt sem irtam, s
kétlem, hogy más is azt s ugy irta volna, mint azt a Családi
Kör állitja. Hogy én mennyire s mint nem vagyok barátja az
irónőjének, azt elég bőven kifejtettem a Pesti Napló-ban. Ha
a Családi Kör-nek polemiára volt kedve, vette volna e
czikket alapul s ne adott volna számba elferditett vagy együgyüen
formulázott ellenvetéseket, s ne irta volna polemiáját ugy, hogy
olvasója azt sem tudhatja, mi van mindebből a novellában s mi
nincs.

Szóval a Családi Kör azt a dolgozatomat tolta előtérbe,
melyben semmi nincs az irónők ellen, a miben pedig van, egészen
mellőzi s kénye, kedve szerint állitja föl a tételeket, hogy annál
kényelmesebben czáfolhassa meg. Azonban mindezt nem panaszkép
mondom, én már hozzászoktam az ilyesmihez, tőlem irhat akármit a
Családi Kör, csak azt ne kivánja, hogy könnyen higyjem a mit
ír. Hiszen, uramfia, legujabb számában is olyat állit rólam, minek
nincs alapja. Azt mondja, hogy Reviczky Szevérnek fiatalságát
hibául róvom föl. Hol van erről egyetlen szó is első és második
czikkemben, melyekre a Családi Kör hivatkozik? 

De elég ebből az unalmas dologból ennyi. Lássuk a
Hölgyfutár és Reviczky Szevér, ha nem is ugyanazonos, de
együttes jegyzékét. Elfogadva a fegyvernyugvást, nem folytatom
tovább polemiámat a kérvényezők ellen, sőt e nyilatkozatukra is
csak egy pár rövid megjegyzést teszek. Először: én is küzdöttem oly
akadályokkal, a minőt ők emlitenek, de tekintetbe vévén a
körülményeket, mégis tudtam irni. Reviczky kedvező helyzetét senki
sem emlegette se kárörömmel, se a nélkül; én részemről nagyon
kedvezőtlennek tartottam eleitől fogva. Hogy a kérvényezők tanultak
valamit eljárásuk birálatából, s emlékiratot készitettek, az nagyon
örvendetes; jobb későn is, mint soha; hogy a Pesti Napló-nak
nincs része a kérvényben, azt mindenki tudta, de az, hogy semleges
volna, nem áll, mert anynyira nem kedveli a kérvényt, hogy még
eddig mint tényt sem registrálta. Egyébiránt rám nézve tökéletesen
mindegy lesz vala, akár pártolja a kérvényt, akár nem. Ha pártolja,
csak sajnálkoztam volna a szerkesztőn, hogy oly kevés belátása van,
mint egyik dolgozótársának, ki semmi tekintetben nincs hivatva,
hogy e lapnak irányt adjon. 


HAMLET.



Tragédia 5 felvonásban. Irta Shakespeare,
fordította Vajda Péter. Előadatott a Nemzeti Szinházban 1863
augusztus 22-én. Paulai és Paulainé, a kolozsvári Nemzeti Szinház
tagjai mint vendégek.

Csak helyeselni lehet, hogy vidéki szinészeink jobbjai koronként
egy pár vendégszerepben fellépnek szinpadunkon. Nemzeti Szinházunk
még sokáig nagyrészt a vidéki szinészekből fog újonczozni s egy pár
jó újonczra nagyon szükség volna. Paulai mindenesetre első sorban
áll azok között, kikből adandó alkalommal újonczozni lehet. Nem
mindennapi tehetség, ha nem is kifejlett művész. Nagyobb szerepei
szellemét nem fogja föl egészben helyesen, de a mit felfog, néhol
meglepően játszsza. Az arcz- és szemjátékban nem erős, mozdulatai
sem kitünőek, inkább csak kézjátéka sikerül, de hangja tiszta,
rokonszenves, szavalata elég szabatos, kivált az élénkebb helyeken,
mert a nyugodtabb perczekben néha holmi prédikáló hangba esik
 belé, de leginkább örvendhetni annak,
hogy hajlama és képessége van a pathosz kifejezésére, a mi
szinészetünkből, részint ferde elméletek nyomán, részint a tehetség
hiánya miatt, kivált az ifjú nemzedékből kezd majdnem egészen
kiveszni. Azonban, hogy e méltánylatunk mellett is egyenesen
kimondjuk, hogy a czímszerep nem sikerült Paulainak, azon senki sem
fog csodálkozni, a ki Hamlet-et figyelemmel olvasta. Hamlet
a legnehezebb szerep Shakespeare drámáiban, mert a legcomplicáltabb
motivumok szövevénye, s nagyon ritkán egyesülnek valamely
szinészben oly tulajdonok, melyeknek úgyszólva chemiai
összeolvadásából kell előállítani e jellemet. Hamletben egy hős,
egy finom udvari, egy éles elméjű tudós, egy erényes ember, Dánia
reménye elveszését sajnálja Ophelia. S valóban mindebből van valami
Hamletben, de a hőst a beteges lelkiismeretesség és kétely gyávává
és cselszövővé teszik, csak akkor gyúlad föl tettereje vagy
hősisége, midőn mozgékony phantasiája heves indulatba ejti, mikor
azután, mint rendesen a fontolgató tétlen emberek, balságokat követ
el; a társaságkedvelő derült udvari finomságába a bizalmatlanság,
melancholia, gúny epéje olvad, mely néha egész a durvaságig
ragadja; a tudós éles elméje csak sophismákat gyárt tétlensége
palástolására, meghasonlásba hozza a világgal s önmagával,
 hogy már-már se esze, se szíve nincs
helyén; gyöngesége majd minden erényét bűnre változtatja s egy nagy
tett örve alatt, a melyre képtelen, nemcsak másokat csal meg és
sodor veszélybe, hanem önmagát is; és végre Dánia reménye, a
helyett, hogy atyját megboszulja, hazáját felszabadítsa, csak
önkinzó komédiát játszik, melyben mindent a véletlen dönt el.

Íme csak egy pillanatra is mily látszólagos ellenmondás, mennyi
különböző elem Hamlet jellemében. S ha nemcsak az általános
benyomást veszszük, ha jelenetről jelenetre vizsgáljuk, mennyi
alkatrész tünik föl még s mennyi módosulást szenved a cselekvény s
a kedélyhangulat szerint mindez s mégis a jellemvonások e chaoszába
mily egységet tudott önteni a költő. A különféleség ez egységét
visszatükrözni bármely szinésznek nehéz, még akkor is, ha minden
ide szükséges tulajdon megvan benne, mert a vegyítés aránya és
módja az, a mi itt leginkább dönt. Néhány kitünő szinésztől láttam
Hamlet szerepét itthon és külföldön, de mindenikben éreztem valami
hiányt, a miről hirtelenében magam sem tudtam volna számot adni.
Egyik a finom udvari ember modorára helyezett több súlyt, mint a
mennyit kellett volna; a másik a kitérő jelenetekben fejezett ki
itt-ott olynemű erőt és szenvedélyt, melyek ellenkezésben
 vannak Hamlet tehetetlenségével; a
harmadik a szójátékot és élczet nem tudta jól beleolvasztani a
melancholia alaphangulatába; a negyedik alig emelte ki Hamlet
szellemi és rangbeli fensőségét, melylyel kivált a nyugodt
pillanatokban egész környezetén uralkodik; az ötödiknél a tettető
és valódi Hamlet különbségei igen élesen állottak egymással
szemben, holott mintegy fokozatosan, úgyszólva egymásba kell
játszaniok, kivált az Opheliával való híres jelenetben. De elég.
Nagyon halvány vonásokban élnek emlékemben az előadások benyomásai,
csak arra emlékszem élénken, hogy a mint említettem, mindíg éreztem
valami hiányt és soha egészen nem állott előttem az a Hamlet, a kit
Shakespeare oly mély psychologiával és erős phantasiával rajzolt.
De épen azért, mert elméletből és tapasztalatból tudom, mily nehéz
e szerep, sokkal engedékenyebb szemmel nézek benne végig akárkit,
mint másban. Bizonyára egy vidéki fiatal szinésznek kétszeres joga
van ez engedékenységre mindnyájunk részéről s valóban örömest
méltányolnám Paulai Hamletjét, ha észre vettem volna, hogy
igyekszik valamennyire a szerep mélyére hatni. A baj az, hogy úgy
látszik, nem érti szerepét s csak egy búsongó heves ifjút állít
elénk, a ki atyját meg akarja boszulni. A legegyoldalúbb
általánosságban fogta föl a sokoldalú s anynyira 
complicált szerepet s kivált a melancholia humorának s az önkinzó
gúnynak egyetlen hangját sem hallatá. Csak a harmadik felvonás
negyedik jelenete sikerült vendégművészünknek, midőn Hamlet anyjára
támad, mint oly hely, mely kevébbé complicált a többinél, s melyet
a heves felindulás kevéssé árnyalt pathosza is hatásossá tehet.
Azonban, midőn Paulai Hamletjét nem méltányolhatjuk, örömest
méltányoljuk szép tehetségét, mely könynyebb, hozzávaló szerepekben
bizonyára még inkább ki fog tűnni.

Paulainé a királynét adta, elég gondosan; kár, hogy ez az
egyébiránt tehetséges és gyakorlott szinésznő szavalatát bizonyos
méltóságos hanghordozás csaknem modorossá teszi. A többi
szerepekről legyen elég annyit megjegyeznünk, hogy Tóthot és
Prielle Kornéliát kivéve, mindnyájan gyöngén és készületlenül
játszottak, sőt Tóth és Prielle Kornélia sem játszottak úgy, a hogy
tudnak. Hogy a tragédia nálunk nem jó lábon áll, hogy az 1830–1848
közti korszakhoz képest hanyatlik, azt ezelőtt hat évvel elég bőven
kifejtettem a Budapesti Szemlé-ben. Azóta a viszonyok
keveset változtak; most csak annyit adok még hozzá, hogy ezen se
subventio, se igazgató, se petitio nem segíthet. Új tehetségeket
teremteni nem áll hatalmunkban; a meglevő többé-kevésbbé jeles
tehetségek közös törekvése tehet  legtöbbet s így leginkább
szinészeinktől függ, hogy ne haljon ki köztünk a drámai művészet
tulajdonképi fönsége. Szinészeink a mily kedvvel s készülettel
játszanak némely vígjátékot és drámát, nagyrészt épen oly
kedvetlenek a tragédiában, kivált a Shakespeareéiben, melyeket
jobbadán még csak Egressy Gábor tart fenn szinpadunkon. Nem
mulasztjuk el erről adandó alkalommal többször és bővebben szólani.
Most még csak a Shakespeare-fordításról akarunk egy pár szót
koczkáztatni. Julius Caesar-t kivéve, Shakespeare drámái
művészietlen vagy magyartalan fordításban adatnak színpadunkon.
Lear király-t nem Vörösmarty, Coriolan-t nem Petőfi
fordítása szerint adják. Igaz, hogy főbb szinészeinknek, kik
tizenöt-húsz év óta játszszák valamely fordítás szerint
szerepeiket, bajos és kényelmetlen egy egészen új fordítást
betanulni, de talán Shakespeare, meg aztán Vörösmarty és Petőfi
tehetnének e tekintetben kivételt. A Vajda Péter
Hamlet-fordításánál, mely elég művészietlen és magyartalan,
nincs ugyan jobb, de vajon a Kisfaludy-társaság nem igyekszik-e
Shakespeare meghonosításán, vajon a szinházi bizottság és az
igazgatóság nem tesznek vala-e jobban, ha azzal az összeggel,
melyet két drámai jutalom kitüzésére fordítottak, a
Kisfaludy-társaság törekvését támogatják? Az akadémia két drámai
jutalma  untig elég, ezeket sem igen koronázza a
siker, s egy teljes és jó magyar Shakespeare fölér nagyon sok
koszorúzott és koszorúzandó drámával. Némely lap vádolja az
igazgatóságot az eredeti drámirodalom elhanyagolásával. Nem
vizsgáljuk, mennyiben alapos e vád, de azt bátran kimondjuk, hogy
részünkről nem abban látjuk az eredeti drámairodalom előmozdítását,
ha csak egy párszor adható eredeti dráma betanulásával kinozzuk
szinészeinket és Shakespeare meghonosítását s gonddal adatását
nagyobb nyereségnek tartjuk mind az irodalomra, mind a
szinművészetre nézve a drámajutalmak kitüzésénél. 


BÁNK BÁN.



Tragédia 5 felvonásban. Irta Katona József.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1863 augusztus 26-án Paulai és
Paulainé, a kolozsvári szinház tagjai mint vendégek.

Bocsássanak meg olvasóim, hogy ismét egy régi szinműről irok.
Bizonyára nem tartozik jó tulajdonaink közé, hogy közönség,
szinész, kritikus egyaránt csak új dolgokon kap. A nagy vagy kitünő
költők művei mindenesetre nagyobb tiszteletben részesülhetnének
nálunk. Mily szép volna például, ha közönségünk nemcsak az új
szinművek előadásán jelenne meg nagyobb számmal, ha lennének
nagybecsű kedvencz darabjai, melyeket örömest nézne mindíg; mily
szép volna, ha szinészeink néhány örökbecsű mű lehető gondos
előadásában helyeznék főbüszkeségöket; ha néhány nagyobbszerű
szerepet folytonos tanulmány tárgyává tennének, s így évenként az
egész drámai személyzet mintegy bemutatná tiszteletét egy-egy nagy
költő és saját művészetének fönsége iránt; mily szép volna, ha a
kritikus a helyett,  hogy az igazgatás gazdasági kérdésével
foglalkozik, a szinészek játszását birálná, kivált oly szerepekben,
melyek az analysist megérdemlik. Angolországban nemzedékről
nemzedékre száll a Shakespeare iránti tisztelet; Francziaországban
Molièret épen úgy megtapsolják most, mint ezelőtt kétszáz évvel. A
németnek ugyan nincs se Shakespeareje, se Molièreje, de Schillerjét
és Goethéjét szintén kitünteti és Shakespearet annyira
meghonosította szinpadán, hogy népszerűbb nemzeti költőinél. Az
1849. év előtt nálunk is tapasztaltunk némi ilyes törekvést, mely
legalább kezdetnek elég volt. Egressy Shakespeare meghonosításán
fáradozott, Lendvai versenyzett vele. Néha a közönség csak azért
ment szinházba, hogy lássa, vajon Othellót vagy III-ik Richardot
Egressy vagy Lendvay játszsza-e jobban. Egy pár jelesb eredeti
drámát nagy kedvvel, gonddal adtak, ha nem is teljes sikerrel.
Katona Bánk bán-ját szinészeink élesztették föl hamvaiból.
Volt idő, midőn e műben minden kis szerepet legjelesb szinészeink
játszottak. Egressy, Lendvay, Bartha, Szentpétery, Fáncsy, Jókainé,
Lendvayné stb. együtt s egymást támogatva működtek. Közönség,
kritika egyaránt érezte e hatást és visszahatott reá. Most
Shakespeare meghonosítása majdnem egészen megszakadt. A lefolyt
tizenöt év alatt csak két újabb Shakespeare-fordítás  fordult
meg szinpadunkon. Antonius és Cleopátrá-t alig láttuk egy
párszor s már a lomtárba került. Jelesb eredeti színműveink
gyakoribb és kedvvel adatása lassanként kezd kimenni divatból.
Bánk bán-t 1857 óta, mikor adatása újabban megengedtetett,
alig láttuk egy párszor. Másfél év óta senki sem rántja elő, egy
vidéki szinésznek kell feljönni, hogy a legjobb magyar tragédiában
ismét gyönyörködhessünk, ha ugyan gyönyörködhetni, midőn a
szinészek egy része szerepét sem tudja jól s az egész előadás
vontatott, összevágás nélküli. Ezt érdemli-e a legjobb magyar
tragédia? Igy tesz-e eleget a Nemzeti Szinház egyik főczéljának,
mely a magasb drámai művészet fejlesztése?

Mindez nem az igazgatóság ellen van intézve. Nem vagyok egy
véleményben szépirodalmi lapjaink nagy részével, melyek minden baj
okát az igazgatóban keresik. Az igazgató rá kényszerítheti a
szinészeket jobb repertoirera, több próbára, nagyobb pontosságra,
de szellemet, törekvést oly kevéssé önthet beléjök, mint a
közönségbe részvétet a tragédia iránt, mint a kritikába eszmét és
elveket. Részemről az igazgatót legkevésbbé hibáztatom, hanem első
sorban a szinészeket, aztán a közönséget s végre a kritikát.
Nincsenek nagy követeléseim s csak annyit óhajtok, a mennyi
lehetséges. Néhány örök becsű tragédia, egy  pár
moliére-i vígjáték jól betanulását és gonddal adatását óhajtom,
melyek mintegy ünnepnapjai legyenek a drámai művészetnek s
melyekben minden szerepet, még a legcsekélyebbet is, a legjobb erők
vállaljanak el. E néhány mű, ha szinészeink évenként többször
ismétlik s nem csupán szükségből rántják elő, lassanként mind
tökéletesben fog előadatni. A főszerep-játszó oly támogatásra talál
társai részéről, mely emelni fogja lelkesedését, s így ő is
hajlandóbb lesz viszonszolgálatkép más ily szinmű csekélyebb
szerepében is föllépni. De a szinészek ilynemű törekvése nem lehet
tartós, ha a közönség nem kiséri részvéttel, ha csak új szinműre
gyűl fel nagyobb számmal, ha általában közönyös oly művek előadása
iránt, melyek a szinész tehetségét és tanulmányát leginkább
megpróbálják. E törekvést és részvétet éleszteni a kritikának volna
feladata. Azonban nálunk a kritika többet foglalkozik a
szerződtetési kérdésekkel, a szinészek fizetésével, mint játékával;
az örökbecsű művek előadásáról, ha nem ujdonság, épen hallgat, vagy
ha néha szól, ritkán mond egyebet üres phrásisoknál.

Ily gondolatokkal tépelődve egész előadás alatt, talán
kevesebbet figyeltem az előadásra, mint kellett volna. Annyit mégis
ki merek mondani, hogy a czímszerep csaknem úgy felül van Paulai
erején, mint Hamlet. Bánk  jelleme is sokkal bonyolultabb,
mintsem egyetlen uralkodó szenvedély rajzával, melyhez, úgy
látszik, Paulai leginkább ért, ki lehessen emelni. Csak nagy
általánosságban fogta fel szerepét, s ez általánosságban is voltak
hibák. Bánk nem oly ifjú ember, mint Paulai elénk állította;
mindenesetre negyven és őtven közti férfiú; büszke, méltóságos
oligarcha, ki nemcsak környezetének, hanem a királynénak is
imponál. Örömmel jegyezzük meg, hogy a részletezésben, mely
különben Paulainak nem erős oldala, egy pár sikerült mozzanatot
vettünk észre. Ilyen volt például az első felvonás vége, midőn a
rejtekajtóból előjő. Paulai a meztelen kardot nem emelte magasra,
mintha valakit meg akarna ölni, mint azt nem egy jeles szinész
tette már szinpadunkon. S ez így van jól. Bánk az előbbi
jelenetben, midőn bejő és visszatántorog, hűtelennek hiszi nejét,
mert kezét az előtte térdeplő Ottó kezében látja; ezért benn
rejtekben kardot húz, hogy megrohanja Ottót; azonban tanúja levén
Melinda boszus felindulásának, a ki visszautasítja Ottót,
megcsendesedik. Az ok elenyészett, a miért megrohanhatná
vetélytársát s midőn később meztelen fegyverrel s magánkivül jő ki
rejtekéből, a fegyver semmi egyebet nem jelent, mint
szórakozottságát; elfeledte visszadugni s egész nagy felindulása a
királyné párbeszédére vonatkozik. Az utolsó felvonásban
 is egy pár hely igen sikerült
Paulainak; kár, hogy Bánk fokozatos megsemmisülését kevésbbé
tüntette ki, pedig a költő nagy súlyt helyez. Paulainé sok
méltósággal játszotta a büszke királynét, sőt a multkor tőlünk
megrótt méltóságos hanghordozása is itt inkább helyén volt, mint
Hamlet-ben. Azonban a finomabb, kivált a daemonias
árnyalatokat, ő sem emelte ki, s egészen csak a büszkeségből
dolgozta ki szerepét.

Prielle Kornélia Melinda szerepét sokkal sikerültebben játszota,
mint a multkor az Opheliáét. Kivált az őrülési jelenetekben volt
kitünő. Az első felvonásbeli jeleneteivel már kevésbbé lehettünk
megelégedve. Melinda sokkal ártatlanabb, szelidebb és naivabb, mint
a hogy ő fogta fel. Épen e szelídség, ártatlanság és naivság
sodorják örvénybe. Ez különösen az Ottóval való jelenetekben
érvényesül, a kit mintegy bátorít még akkor is, midőn
visszautasítja szerelmét. Arra is figyelmeztetjük a tisztelt
szinésznőt, hogy a harmadik felvonás első jelenetében e szép
helyet:


Nem, azt ne mondja az udvar,
mert hazud’

 Mindenkor, ez ne mondjon
engem annak;

 Ah én szerencsétlen
vagyok (földre rogy).





ne hagyja elsiklani. Melinda nem meri kimondani azt a
gyalázatos szót, a mivel vádolják; szűzi szemérme még most sem
hagyta el.  Az annak szót valami oly hangon
kiemelni, mely mindezt éreztesse velünk, s melylyel némi átmenetes
ellentét legyen a kitörő fájdalom, mely alatt összerogy.

Legjobb volt Tóth, mint Biberach. Ez legjobb szerepeinek egyike,
s nem sok gyakorlat és tanulmány kellene még hozzá, hogy az
eltakartabb czélzatokat is érthetőkké tegye a közönség előtt.
Különösen ajánljuk, hogy az első felvonásban jobban emelje ki azt,
midőn Ottóval beszélve, tulajdonkép a rejtekben levő Bánkhoz szól,
s a végső jelenetben némi erős felindulásba vegyítse a gúnyt. Okát
maga a jelenet eléggé kimagyarázza. Biberachot a rossz fizetés,
kevés haszon s még hozzá a veszély ingerlékenynyé tették.
Heveskedett és őszintén, pedig ebből nem húzhatni hasznot. Eszélye
csak egy pillanatban hagyta el, csak kissé engedett a szív
felindulásának, s íme életébe került.

Nem hagyhatjuk említés nélkül Szigligeti Annát Izidora
szerepében. Ez a fiatal szinésznő, tehetségéhez képest, néhány
hónap óta szép fejlődésnek indult. A minap a Menekültek-ben,
midőn Szilágyiné helyett lépett föl, részesült érdemlett tapsokban.
Ma szintén kitünt s a mi több, oly szerepben, melyet rendesen
minden hatás nélkül játszanak szinpadunkon. Nem tudjuk, miért, e
szinésznőt folyvást gúnyolja s csaknem üldözi egy pár lap. Azért-e,
mert a  nevezetesb szinésznők ellen nem mervén
szólni, egy kezdőre kényelmesebben kiönthetik mérgöket, vagy azért,
mert oly férfú leánya, kinek drámairodalmunkban s a Nemzeti Szinház
körül nem mindennapi érdemei vannak? Nem tudjuk, de mindenesetre
nagy szegénység.

A többi szereplőről jobb nem szólanom. 


BRANKOVICS GYÖRGY.



Tragédia 5 felvonásban. Irta Obernyik Károly.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1863 szeptember 9-én.

E művet leginkább Egressy játéka tartja fenn, ki Brankovics
szerepét folyvást nagy virtuozitással játszsza. Nincs is e műben
szorosan véve egyéb, mint e szerepnek egy pár oly jelenete, mely
alkalmat ad a szinésznek az atyai fájdalom hatásos rajzára.

Brankovics jellemének mint egésznek, kevés érdeke van. A költő
nem úgy bonyolítja a cselekvényt, hogy Brankovics szenvedése,
bukása valóban drámai és tragikai legyen. Ő családja és országa
érdekében föláldozza a magyarok szövetségét, melynek biztosítására
aztán kezesekül küldi fiait a török udvarba. Az ember azt várja s a
fejlődés is úgy indul, hogy midőn a magyarok győzelmesen nyomulnak
elő a török ellen, Szerbországban forradalom üt ki, mely
kényszeríti Brankovicsot a magyarok oldala mellett a török ellen
indulni, vagyé pen megfosztja trónjától Ennek következtében
 azután a szultán megöleti fiait, s így
Brankovics mindazt fölidézi maga ellen, a mit hogy elkerüljön, nem
borzad vissza még a hitszegéstől sem. Azonban a költő egészen más
fejlődést ád cselekvényének. Brankovics lecsöndesíti az elégületlen
szerbeket, hű marad a török szultánhoz s csak akkor ránt ellene
kardot, midőn a török szultán arra a kósza hírre, mintha a szerbek
elpártoltak volna, kiszúratja fiai szemét. Oly félreértés dönt
tehát, melyet semminemű ármány nem készített elő s így csak puszta
véletlen. E miatt Brankovics szenvedése sem oly megindító, mint
lett volna különben. De másfelől nem is igen valószínű, hogy a
szultán csak kósza hírre kiszúrassa szemét oly ifjaknak, kiknek
testvérét szenvedélyesen szereti, kivált akkor, midőn annyira
érdekében van, hogy Szerbországot elvonja a magyarok szövetségétől.
Általában a szultán nagyon elhibázott jellem, valamint Mara is, a
ki szintén bábnak van rajzolva. Továbbá a szultán viszonya Marával
kettőssé teszi a cselekvényt; szerelmöknek kevés befolyása van az
egész folyamára s épen semmi a kifejlődésre.

Mindezzel nem oda izgatunk, hogy e mű kiszoruljon a
repertoireból; sok ügyességgel van összeszerkesztve s Egressy
játéka kiváló érdeket kölcsönöz neki, sőt ellenkezőleg azt
óhajtanók, hogy minden eredeti régibb mű, melynek egy vagy más
szempontból némi kiváló  érdeme van, koronként megforduljon
szinpadunkon. Az ily eredeti művek száma is csekély s mindenesetre
érnek annyit, mint némely, talán kelleténél többször adott,
külföldi művek.

Azoknak, a kik azt hiszik, hogy a szinész csak pusztán a költő
szolgája, Egressy ma eléggé bebizonyítá az ellenkezőt. Jobban
megalkotta a Brankovics jellemét, mint a költő. Igaz, hogy ez
könnyebb a kis, mint a nagy költők műveiben, de itt is marad a
szinésznek elég alkotni valója. Hogy ne menjünk tovább, példa van
reá: a magyar közönség előtt is eléggé ismeretes Aldrigde, ki
Othello szerepében nemcsak a költő intentióit testesítette meg, a
mi már magában is alkotás, hanem a megadott alapon saját
phantasiájából is oda teremtett egy csoport oly vonást, melyek a
jellemet mind érthetőbbé, mind hatásosabbá tették. Obernyik
Brankovicsában kevés a kiváló egyéni, sőt typikus vonás is; nagy
általánosságban van tartva, majd minden árnyalat nélkül. Egressy
egy elvénült hőst mutatott be, ki testileg meglehetősen meg van
törve, de keblében oly erős szenvedélyek lobognak, melyek testi
erejét is emelni tudják. Innen van, hogy midőn a csatából visszajő,
fiaitól támogatva lép be: a nyugodt pillanatokban csendes,
kimerült, szaggatottan beszél, azonban mihelyt szenvedélyei
igazgatják, heves, kitörő, erélyes s mintegy megifjodni látszik.
Kiváló súlyt  helyezett továbbá Egressy az apai
gyöngédségre is, melyet a költő első felvonásokban nem emel ki
annyira, a mennyire a későbbi felvonások megkivánják. Egressy
Brankovicsa mindjárt fiai nézésébe merül, gyönyörködni látszik
bennök, meg-megöleli őket, s midőn hozzájok szól, hangja
érzelmesebb, olvadékonyabb. S mind ebbe Egressy némi szerb nemzeti
vonást is olvasztott, némi erős indulatosságot, mely a korhoz
képest a vadsággal határos. Azonban meg kell jegyeznünk, hogy némi
szerbséget szavalatába is átvitt, mert egy pár helyt úgy tetszett
az embernek, hogy valóban szerb beszél, a ki rosszúl hangoztatja a
magyar szavakat és különös módon hangsúlyoz. Nem a kitörő
szenvedély hangsúlyát értjük, melynek szabályait nem lehet
meghatározni s mely ritkán függ a nyelvtanitól, vagy jobban mondva
az értelmitől, mert e kettő egy a magyar nyelvben, hanem a nyugodt
beszédét, melylyel Egressy meglehetősen önkényesen bánik. Nem
tudjuk, itt jellemzési okból beszélt-e egy párszor oly különös
módon, de ilyesmit, noha más szinezettel, többé vagy kevésbbé
feltünőn, nem egyszer tapasztaltunk nála. Sajnálnók, ha ifjú
szinészeink épen ezt tanulnák el Egressytől, a kitől egyébiránt
annyi szépet tanulhatnak. De mellőzzük a gáncsot. Egressy az apai
fájdalom jelenetében elég gazdagon kárpótolt mindennemű
hangsúlyozást.  Itt is felülmúlta a költőt,
kiegészítette, helyreigazította s a fájdalom rajzát fokozatosan
szerves egészszé alkotta. Csupán csak egyetlen egy mozzanatra van
megjegyzésünk. Abba a helybe, midőn Brankovics megátkozza az
istent, talán némi őrültszerűséget kellett volna önteni, mintha nem
tudná, mit beszél s mintha fájdalma e magas fokon kifáradt volna
már és csak akkor nyer erősb lendületet, midőn a bosszu indulatától
vesz új táplálékot.

Brankovics nagyobbik fia szerepében Egressy Árpád tette első
kisérletét a főváros közönsége előtt. Ez a fiatal szinész szép
reményekre jogosít. Termete deli, arcza kifejező, hangja érczes.
Szavalata nagyon értelmes volt. Hogy inkább tisztességes szónok,
mint valódi szinész gyanánt szavalt, az természetes. Az indulatok
árnyalatait hangban, arczban, mozdulatban csak a gyakorlat és
tanulmány adja meg, a mihez sok szerencsét és kitartást kivánunk
neki. A szultán szerepét Komáromy játszsza. Neki az a
szerencsétlensége, bogy a legtöbbször oly szerepeket kell
játszania, melyekből nagyon bajosan lehet valami érthetőbbet és
hatásosabbat teremteni. Ezért nem akarjuk súlyosbítani keresztjét
és csak annyit jegyzünk meg, hogy nekünk úgy tetszett, mintha egy
helyt vagy a sugó, vagy emlékezőtehetsége cserben hagyta volna. A
szultán meghittje, Cselebi szerepében Odry bohóskodott, hogy
 miért, ő tudja. E kis szerep
teljességgel nem komikus, Odry pedig annyit fintorgatta arczát,
hajtogatta magát, izgett, mozgott, mintha utasításába lett volna
adva, hogy ma okvetlen megkaczagtassa a karzatot. Mara szerepében
Szigligeti Anna szép igyekezetet tanusított. Figyelmeztetjük, hogy
első jelenetében, midőn elbeszéli szerelmét dajkájának, igen a
közönségnek beszélt. Az, hogy elforduljon dajkájától, lesüsse
szemét, mintha szégyelné előtte titkát, helyes felfogás, csak hogy
a kivitelben oly színezetet kell adni az egésznek, hogy félre ne
érthessük e törekvést. Szigligeti Annáról eszünkbe jut a
Független. A minap, midőn méltányoltuk e fiatal szinésznőt
egy pár szerepben, azt jegyeztük meg, hogy «nem tudni miért, e
szinésznőt folyvást gúnyolja, csaknem üldözi egy pár lap; azért-e,
mert a nevezetesb szinésznők ellen nem mervén szólni, egy kezdőre
kényelmesebben kiönthetik mérgöket, vagy azért, mert oly férfiúnak
leánya, kinek drámairodalmunkban s a Nemzeti Szinház körül nem
mindennapi érdemei vannak? nem tudjuk, de mindenesetre nagy
szegénység». A Független magára vette az általánosságban
tett czélzást mely első sorban nem is őt illette s leczkét tart
nekünk a vélemény függetlenségéről, ő, a Független. «Azt
hiszszük, – mond egyedül független laptársuk – hogy midőn Gyulai
Pál a rossz verseket tönkre zúzza, nem igen jut  eszébe:
hogy vaiamely iró atyja nem valamely érdemdús férfiú-e? Különös,
hogy egy bíráló maga ily szempontokat kíván meghonosíttatni a
birálat munkájában.» Valóban különös, de az még különösebb, hogy a
Független ily különösséget következtet szavainkból. Azonban
az a legkülönösebb volna, ha szóba állanánk a Független-nel,
ki egy eléggé egyszerű mondatot sem képes vagy akar megérteni. Van
annyi önérzetünk, hogy ilyesmi ellen ne mentegessük magunkat. Nem
először teszszük s alkalmasint nem utolszor. 


BULYOVSZKYNÉ BERLINBEN.



1863 szeptember.

Néhány porosz lap fekszik előttünk, melyek Bulyovszkynénak a
berlini királyi szinpadon való vendégszerepléséről írnak. Már
kétszer lépett fel Stuart Máriá-ban és Romeo és
Juliá-ban. A Berliner Allgemeine Zeitung elragadtatva
magasztalja alakját és öltözékét. «Úgy tetszett nekünk – mond –
mintha rámából lépne ki valamely egykorú képíró által
elővarázsolva: nemes szenvedő arcz, fájdalom által sujtott, de meg
nem hajolt termet, egészen akkori jelmezben.» Ruhájának anyaga,
színe, vágása egészen az volt, melyet a banzi kolostorban mutatnak;
öv, gallér, hajviselet egészítették ki e képet, mely lehető hű volt
a történelmihez. «Azonban – folytatja – e fényes foszlányok még nem
teszik a királynőt; vendégművésznőnk szellemben távolról sem
közelítette meg annyira Schiller Máriáját, mint a történelminek
testi alakját.» Hibáztatja benne különösen azt, hogy a szenvedélyt
idegességgel  fejezi ki. Mindamellett hivatott
színésznőnek nevezi s egyszersmind a drámai technika tökélyes
mesternőjének. A Breslauer Zeitung berlini levelezője sokkal
kedvezőbben nyilatkozik róla, bár dicséreteibe némi oly illetlen
személyeskedést is vegyít, minőt Bulyovszkyné a magyar
journalistikában soha sem tapasztalt. Legobjectivabbnak látszik a
National Zeitung birálata, melyet egész terjedelmében
közlünk, annyival inkább, mert egyik politikai lapunk igen
részrehajló kivonatban közölte. «Bulyovszkyné – mondta a
National Zeitung – legforróbb köszönetünket és
elismerésünket érdemli, hogy mint született magyar nő, ennyi időt,
fáradságot fordított nyelvünk megtanulására s költőink alakjainak
megtestesítésére. Csak erős lelkesülés, s a német művészet
szeretete bátoríthatta őt e nehéz feladat megoldására. Bármily
hiányokat találjunk is játékában, ez azérdeme érintetlen marad s ez
értelemben minden német örülni fog, hogy nyelvét egy oly tehetséges
nő ajkáról hallhatja. Azonban azt, hogy e nyelvet a maga tökéletes
tisztaságában beszélje, még nem érte el Bulyovszkyné; az idegen
hangsúlyt még gyakran nagyon is észrevehetni rajta. A mi a
vígjátékban talán még bizonyos kellemet kölcsönözhet, zavarólag hat
a tragédiában; Stuart Mária magas eszményi stiljába pedig
épen nem illik. Úgy tetszik nekünk,  hogy a művésznő első
vendégszerepét nem jól választotta meg. A mi őt kitünteti, az az
értelmes kiszámítás, bizonyos hidegen fontoló érzék, a
jellemzetesre törekvés, ide hajlik már arczulata s egész alakja. A
mi királyi fönség és páthosz hiányzik benne. Hangja sem állja ki a
szenvedély viharát. Az ő Mária rajzában sok finom vonás volt,
bizonyos neme az aprólékos rajznak, de a géniusz egyetlen szikrája
sem, mely az egész alakot megvilágítsa. Sajátságos volt ez előadás,
se a schilleri, se a történelmi Máriát nem tüntette föl.
Bulyovszkyné az ötödik felvonásban valami oly hangot és megtört
magatartást vett föl, mely félig túlvilági átszellemülést, félig
fásultságot akart kifejezni. De hogyan lépett a vérpadra? Könnyek
nélkül, bátran, fényesen öltözve, mintha ünnepélyre menne. A hóhér
háromszor érinté s még csak nem is rezzent össze. Oly Stuart Mária,
a ki e lassú ünnepélyes egyhanguságban, minden bensőség nélkül
mondja Leicesternek:


Borulj le Erzsébet lábához és
ne

 Legyen jutalmad büntetésed
is!





Soha sem volt még se Schiller drámájában, se a történelemben. Az
első felvonás magasabb vígjátékként hatott a nézőre; úgy a hogy
Bulyovszkyné adta át a levelet és képet Mortimernek, se egy
királynő, se egy  Stuart nem viselheti magát szemben
alattvalójával. Malborough herczegné volt a Pohár víz-ből,
vagy Margaréta a Navarrai királyné regéi-ből. Mindenütt csak
az értelmet, a reflexiót láttuk, még pedig a rosszul számító
reflexiót; csak egyszer a szívet, a harmadik felvonásban. Itt
néhány szerencsés mozzanata volt, hangokat hallottunk, melyek a
lélek mélyéből jőnek. Bulyovszkyné tehetségét ez első előadásból
nem akarjuk megitélni, másban alkalmasint szerencsésebb lesz. A ki
magában géniuszt érez, az büntetlen szakíthat a művészet
hagyományaival s újat teremtve, magát a művészetet is előviheti, de
a ki csak tehetség, jól teszi, ha a régi formáknál marad és
számbaveszi erejét.» Második vendégszerepéről Romeo és
Juliá-ban így ír szintén a Nationale Zeitung: «E mű égi
fényéből és déli varázsából volt valami Bulyovszkyné Júliájában is.
Alig találhatni már színészeinknél a tragikai nagy stilt; nincs
erejök a tragikum előadására, a közönségnél pedig hiányzik hozzá az
érzék. Nincsenek többé hőseink, tulajdonkép nem hiszünk igazán
bennök. Egy más, bizonyos democratiai felfogás erőt vett
mindnyájunkon. A nép és a dolgok magasra emelkedtek becsülésünkben,
az egyén pedig lesülyedt. Korunk a genre, a vázlat korszaka. Nem
Scott Walter történelmi regényei tetszenek többé, hanem az életrajz
és emlékiratok. Ezért sikerülnek  a modern tragédiák oly
ritkán szinpadunkon, ezért vonják le színészeink a tragikumot oly
örömest a genre körébe: szinészt és közönséget ugyanegy átok sújt.
Így vendégszereplő művésznőnk Júliája is nem tragikai alak a szó
magasb értelmében, de mégis igazabb és meghatóbb, mint volt Stuart
Máriája. A skót királynő úgyszólva mozaik alak, mely valóban se
élni, se halni nem tudott; ellenben Julia él, szeret és szenved. A
művésznő magatartása most szabadabb volt s organuma teljesebb és
kedvesebb. A második felvonás erkélyjelenete, mint előadásnak
fénypontja újabban is bizonyítá, hogy Bulyovszkynét mind tehetsége,
mind alakja a vígjáték körébe utasítják. Ez az arcz csak mosolyogni
tud, egyetlen vonása sincs Niobe fájdalma vagy Phædra szenvedélye
számára. Júliát az erkélyen eszményibbnek, nagyobbszerűnek
képzelhetjük, mintegy környezve a borzasztó halál sejtelmeitől, de
a mi kecses, ábrándszerű és gyöngéd e jelenetben, annak
Bulyovszkyné kedves és bájos képviselője. Többi jelenetei nem
sikerültek ennyire, mind a mellett holmi elrontásról épen nem lehet
szó. E jelenet fénye egész a végjelenetig világított: így huzódik
nyári éjben Olaszország tengerén egy fényes vonal a hajó után a
habokon. Egész előadásában legtisztábban fejezte ki a művésznő
Júlia fájdalmát a szülőivel való jelenetben, a  hol
ezek természetlen módon és sértő nyereséggel erőltetik Párishoz
férjhez menni. Mesterkéltebbnek tünt fel nekünk az üvegcse elvetése
e szavak után: «Romeo, ezt érted ittam ki.» Az ablakhoz tántorgást
és visszatántorgást nagyobbszerüen és egyszerübben kellett volna
játszania. Stuart Máriával szemben e szerep mindenesetre rendkívüli
haladás: a közönség láthatólag meg volt lepve és örvendett.
Bulyovszkyné Júliájának genreszerüségét nem tekintve – ugyanis
kivéve Seebachot néhány jelenetben, ki játszik már nálunk
cothurnusban? – az egész alakon bizonyos déli melegség, szerelmi
ábránd, ha nem is szerelemmámor huzódott át. A fájdalom
kifejezésében hiányzott a mélység és nagyszerüség, de nem a
meghatottság, és nemesebb volt, mint Mária megtörtsége: egy szóval
az egész derék játék volt, minőt évek óta nem láttunk a királyi
szinpadon.» Ime egyik berlini legtekintélyesb lap véleménye
Bulyovszkyné játékáról. Vajon máskép nyilatkozik-e róla, mint mi
ezelőtt néhány hónappal? Néhol szóról-szóra csaknem azt mondja, a
mit mi. A különbség köztünk és közte az, hogy mi első czikkünket
pedig nem igyekeztünk annyira megczukrozni, mint ő. Valóban, a
berlini lap czukortartóval kezében némi nevetséges ellentétbe jő
meggyőződésével, melyet sehogy sem tud elnyomni. Az erkélyjelenetet
Bulyovszkyné előadása fénypontjának  nevezi, az egész
előadását derék játéknak, mégis ugyanakkor a vígjátékba utasítja a
tragikai Julia eléggé dicsért képviselőjét. Mindamellett
Bulyovszkyné alkalmasint szerződtetni fog a berlini királyi
színházhoz, mert jeles színésznő, ha nem is tragikai s általában
véve nem valami rendkívüli nagy tehetség. Németország hanyatló
szinészete nem igen mutathat fel oly sok jeles szinésznőt, hogy
Bulyovszkyné fölösleges lehetne. Szerződtetéséből hihetően alkalmat
vesz egy pár lapunk megmagyarázni nekünk azt, hogy mennyire
legyőzte Bulyovszkyné a két nyelvű szinészkedés akadályait. Azonban
jó lesz meggondolni, hogy a Nationale Zeitung véleménye
szerint a tisztelt művésznő szavalatán még nagyon is érzik az
idegen hangsúly; midőn pedig nemrég nemzeti szinpadunkon szerepelt,
mi éreztünk szavalatán némi idegenszerűt, ha nem is oly nagy
mértékben, mint a berliniek. A kétnyelvű szinészkedés tehát –
egyebet nem is említve – még nem sikerűlt. Választani kell a
tisztelt művésznőnek a kettő közt. Úgy látszik, a német felé hajol;
nem szólunk ellene, de kérjük, ha csakugyan elhatározta magát, ne
kivánjon ismét magyar szinésznő lenni. Ha ő el lehet nyelvünk
nélkül, ez is el lehet nélküle; ha neki kicsiny a magyar nemzet, ő
sem oly nagy, hogy ily kicsiny nemzet is nagyon érezze hiányát.



EGY BÚJDOSÓ KURUCZ.



Szinmű. Irta Szigligeti Ede. Zenéjét szerezte
Böhm Gusztáv. Előadatott a Nemzeti Szinházban 1863 október
2-án.

«Ma igen jó, vagy épen remek művet fogunk látni; ez első azon
darabok közt, melyeket az új drámabíráló-választmány ajánlott
előadásra, a drámabíráló-választmányban izléses emberek, sőt
szigorú kritikusok ülnek s így csak jó vagy épen remekművet
ajánlhatnak.» Valami ilyest vettem ki néhány hátam mögött ülő úr
társalgásából. Nem azért mondták, hogy én is halljam s épen nem
gúnyból. Nem csodálkoztam rajta. Már többször volt alkalmam
tapasztalni, hogy nálunk a művészeti és irodalmi dolgokban itt-ott,
még a mívelt embereknél is furcsábbnál-furcsább felfogásra
találhatni. Ha némelyek azt hiszik, hogy holmi nagy összeg pénz
virágzó drámai és szinészeti korszakot képes teremteni, hogy egy
kitünő igazgató magyar Rácheleket és Talmákat varázsolhat
szinpadunkra, miért ne higyjék azt, hogy eddiginél egy kissé
szigorúbb drámabíráló-választmány  épen a magyar
Shakespearekkel ajándékozza meg a magyar drámairodalmat? Azonban
azon már csodálkoznom kell, hogy ilyen felfogás még hírlapokba is
becsúszik. Íme másnap a fennebbi párbeszéddel analog magánbeszédet
olvastam egyik esti lapunkban: «Ez ephemer életű mű első azok
közül, melyek az újonnan alkotott drámabíráló-választmány
rostájában maradtak. Greguss, Egressy és Tóth Lőrincz fogadták el»,
kiált föl a referens némi kimélő gúnynyal. Oh boldog fiatalember,
mert nem lehetsz más, ki a nem ephemer életű költői műveket oly
mindennapi dolgoknak tartod! Oh szerencsés kritikus, ki nem tudod
még, hogy szigorú absolut szempontból tekintve, egy pár mű
kivételével egész drámairodalmunk alig áll egyébből, mint ephemer
becsű művekből! Azon urak párbeszédébe nem szólhattam belé az illem
megsértése nélkül, de a te rövid monologodhoz hozzá szólok, ez már
kötelességem s egész atyailag megintelek: ne kivánd, hogy örök
becsű műveket fogadjon el a választmány, mert akkor bajosan lesz
szerencséd új eredeti műhöz s alkalmasint te lészsz az első, ki az
eredeti drámairodalom elnyomásával fogod vádolni a választmányt;
elégedjél meg, ha azon harmincz-negyven mű közül, melyeket
szinházunkhoz évenként beadnak, néhány olyant fogunk el, melyek egy
vagy más tekintetben kitünnek s méltók az előadásra.  Ez is
elég gondot ad nekünk; a többi a közönség és kritika dolga.

A legtöbb lap úgy szól Szigligeti e legújabb művéről, mint
teljesen megbukott darabról. Mi úgy vettük észre, hogy a
közönségnek eléggé tetszett s nem minden ok nélkül. Már tárgya
olyan, hogy rokonszenvet ébreszt. A múlt század első évtizedei a
csak közel múlt évtized emlékét költik föl. A kedély kész a
benyomások elfogadására. Továbbá a mű három első felvonása kitűnő
ügyességgel van összeszerkesztve; annyira, hogy minden bensőbb
drámai élet nélkül is meglehetős érdeket gerjeszt s folyvást leköti
figyelmünket. Egy pár sikerült genreképi alak, jól beillesztve,
kellemesen szövődik át az egész cselekvény folyamán. Mindez magában
oly dolog, a miért nem lehet hibáztatni se a szerzőt, se a
közönséget. Egészen más kérdés: vajon egészben véve sikerült költői
mű-e? Nem tartom annak, sőt Szigligeti jobban sikerült művei közé
sem sorolhatom. Azonban úgy hiszem, hogy lapjaink hibáztak, midőn a
tragédia vagy szorosan vett dráma szempontjából itélték meg e
melodramatikus művet. Megengedem, hogy e genret el lehet ítélni, de
azt hiszem, hogy e genreban írt sok oly franczia műnél jobb, melyek
a mi divatlapjaink szigorú kritikáját diadalmasan kiállották.

Szigligeti se tragédiát, se szoros értelemben  vett
drámát, se vígjátékot, se bohózatot nem akart írni. Mellőzte a
drámai költészet e két fő- s e két alnemét. Azon vegyes nem terén
próbált szerencsét, melynek határozatlan stilja s válfajai
különfélesége miatt tulajdonkép nincs neve és sokan csak
melodrámának nevezik, még akkor is, ha hiányzik benne a
zenekiséret. Különböző stilok vegyülete ez, egyaránt felveszi a
tragikai és komikai motivumokat, habár az érzelmes az uralkodó elem
benne. Rendesen a szembe tett érdekeket és szenvedélyeket törekszik
kibékíteni s ennyiben még leginkább hajlik a szorosabb értelemben
vett dráma felé. Tárgyát kiválóan a csodálatos és kalandos teréről
szedi, kedveli a látványosságot s nagyobb hatás kedvéért a
legkiválóbb mozzanatokat zenével kiséri. Örömest folyamodík a
tündérmeséhez, mondához, criminális perekhez, történeti és
jelenkori par excellence regényes eseményekhez. Tárgyban és
formában nagyon változatos. Olykor, moralizáló hajlamánál fogva,
hasonlít valamennyire a középkori moralitáshoz, máskor az úgy
nevezett polgári drámához. Sokszor nem egyéb, mint dramatizált
regény; néha politikai és társadalmi irányt tűz ki s leginkább a
nagy tömegre igyekszik hatni. A tündéres és látványos szinmű, a
rémdráma, a történelmi és korrajz, szóval a mit nem lehet
osztályozni, mind az ő körébe vág. Sőt a mi népszinműveink egy jó
 része sem egyéb, mint ily melodrámai mű
s épen azért Szigligeti nem tett helytelenűl, midőn e darabját a
harmadik előadáskor népszínműnek keresztelte. Leginkább a
francziáknál van e nem divatban, bár a német szinpadon is eleget
találhatni. A franczia classikai tragédia zsarnok uralma alatt írt
komolyabb hangulatú művek, melyeknek tárgya a jelenkorból vétetett,
alkották meg leginkább e nemét. Később a romantikai iskola
győzelmével, mint alsóbb rendű romantikai drámák kezdtek
szerepelni. Némely boulevardszínház, kivált a Porte-Saint-Martin,
majd mind oly művel táplálja a közönségét. Szinpadunkon is
számtalan fordúlt meg ilyen, melyek közül legyen elég a nem rég
adott Kártyavetőnő-t említenünk.

Nincs se időm, se elég ismeretem e tárgyról bővebben vagy épen
kimerítően írni. Máskor talán tüzetesebben és derekasabban
szólhatok hozzá. Most csak annyit említek, hogy az æsthetikusok e
nemmel nem igen bajlódnak; egyszerűen megvetik, vagy oly kétes
becsűnek mondják, melyet valódi költőnek jobb meg se kísérleni. S
ez természetes. E téren még egyetlen nagy költő sem jelent meg,
mint törvényhozó lángész. Aztán másfelől az æsthetika, a határozott
stilt, a szigorú műformát legkevésbbé a drámában adhatja föl.
Azonban azt nem tartom helyesnek, hogy e nemet tudtomra senki se
vette behatóbb vizsgálat alá,  mert, hogy egyebet ne
említsek, az oly művek felett, mint Raymond tüneményes darabjai,
csak puszta kategoriákkal nem lehet pálczát törni. Nem igazolni
akarom e nemet, egyéni hajlamaimnál fogva épen nem kedvelem, s
visszaéléseit épen úgy ismerem, mint akárki. De tény az, hogy
számos költő dolgozik e nemben, s a nagy tömeg sok kedvencz darabja
innen telik ki.

Vajon ily körülmények közt helyes-e, ha a kritika mindig csak
megvetéssel szól e művekről, a negativ terén marad, s nem igyekszik
némi positiv álláspontot foglalva el, a mennyiben lehet e téren is
szolgálni az ízlést?

E szempontból méltánylatot érdemel e mű, a mennyiben a szerző
kerülte a melodrámák durvább eszközeit s átalában a közönség
nemesebb érzelmére kívánt hatni. A komikumot is úgy vegyítette
művében, hogy nem ártott vele az egész alap hangulatának. Csak a
népjelenetekben érint egy-egy vidámabb húrt, s e jelenetek
nincsenek csak úgy oda férczelve. A szolga hallgatózása, ki
annyiszor pórúl jár; Peti ispán nevetséges félytékenysége, mind
lényegesen befolynak a cselekvényre.

Némely lap rossz néven veszi a szerzőtől, hogy illő helyen
itt-ott éneket vegyített művébe, hogy egy pár jelenetet zenével
kisértet, hogy a szinház új holdvilágát felhasználta. Ha csak
 ennyi baja volna a melodrámának, az
æsthetika könnyen igazolhatná. Nagyobb baj az, hogy a szerző nem
igen igyekezett némi bensőbb drámai élettel is nemesíteni
melodrámáját. Személyei csaknem mind úgynevezett állandó kész
jellemek, a kik semmi nemű belső fejlődésen nem mentek át. Ödönfi
és neje jellemében látunk ugyan fejlődést, de nem annyit, a mennyi
négy felvonást betölthetne. Innen aztán, hogy a tulajdonképi
cselekvény nagyon későre indul s jobbadán a külső események
befolyása alatt fejlődik. Igaz, a szerző oly ügyesen csoportosítja
az eseményeket és személyeit, oly tapintatosan készíti elő a
figyelmet a titokszerű kurucz megjelenésére, hogy a valódi fejlődés
hiányát alig veszszük észre. De annál inkább észre veszszük, midőn
kivillanván a titok, egy csoport összeütközés áll elő, melyek akár
jobbra akár balra dőlhetnének. Ez okozza azt is, hogy a
mellékszemélyek genre képei, alakjai sokkal jobban sikerültek, mint
a főbb személyeké. A genreképi alak egy pár jelenetben is
kidomborúlhat, a drámai személynek a cselekvény bensőbb
folyamatosságára van szüksége.

Ha e benső folyamatosságot inkább megközelíti szerző, oly
melodrámát ír, mely a jobb franczia melodrámákkal bátran kiállja a
versenyt. Tudjuk, hogy a melodráma kedveli a váratlant, az
eseményeknek inkább külső, mint  benső kapcsolatát, sőt
némikép ez egyik főjellemvonása, szemben a szigorú értelemben vett
drámával. Azonban, ha a drámai költészet e kétes becsű nemének jobb
hírt akarunk szerezni, jó lesz minél közelebbi kapcsolatba hozni a
valódi drámával. Nem izgatni akarunk a melodráma mellett, de ha már
divatban van, jobb ha nemzetit látunk, mint idegent, jobb ha
nemesíteni törekszünk, mint ha elvadulni engedjük. 


SZÉCSI MÁRIA VAGY MURÁNYVÁR OSTROMA.



Szinmű dalokkal, 3 felvonásban. Irta Szigeti
József. Zenéjét szerkesztette, részben eredetileg írta Erkel Gyula.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1863 október 16-án.

Megint új melodráma, eredeti melodráma, a jövő héten talán a
harmadik, azután egy negyedik s úgy tovább. Legközelebbről, a
mennyire lehetett, méltányolni igyekeztem a drámai költészet e
kitagadott fajzatát, s íme, úgy látszik, a sors jutalmul a
melodrámák egész záporával készül megáldani. Talán drámaíróink nem
is akarnak egyebet írni melodrámáknál? Oh jaj, ha talán nekem is
részem lesz e melodráma-korszak előidézésében. Ha bűnt követtem is
el mult czikkemben, már eleget lakoltam érte. Szigligeti
melodrámájában még el tudtam nyelni egyet-mást, még azt is, mikor a
kurucz leánya oly czifrán ömledez a szerelemről, de ez a Szécsi
Mária, ez a Wesselényi majdnem beteggé tett. A mű jobb és derültebb
részei sem tudtak felvidítani.  Az émelygős
sentimentalismus, politizálás, szerelmeskedés és hazafiaskodás még
folyvást üldöz. Mintha most is fülemben csengenének Mária és
Wesselényi felkiáltásai: «Mi az élet szabadság nélkül?» «De mi a
szabadság élet nélkül» stb.

Tréfa, a mi tréfa, nem kell a melodrámák ellenségének lennünk,
hogy drámairodalmunk sülyedését lássuk a drámai költészet fő- és
alfajai elhanyagolásában s e kétes faj túlbuzgó mívelésében. Nem
annyira az a baj, hogy melodrámákat kezdünk írni, mint az, hogy a
tragédiát és a szigorúbb értelemben vett drámát, a vígjátékot és
bohózatot aránylag elhanyagoljuk. Ha nincs hajlamotok vagy erőtök a
tragédia magasb szárnyalásához, fogjatok a kevesebb igényű
drámához, dolgozzátok fel a jelen élet kisebbszerű, de azért nem
kevésbbé érdekes és költői összeütközéseit; ha unjátok a fensőbb
vígjátékot, dolgozzatok a közép fajban, vagy épen ereszkedjetek le
a bohózathoz. Aztán nem bánjuk, ha néha-néha egy-egy melodrámát
írtok, a tehetség és ízlés itt is nyujthat æsthetikai gyönyört. De
magában e genre nem méltó, hogy drámairodalmunk súlypontja legyen;
nem olyan, hogy az írót emelje, inkább az írónak kell emelnie s
mihelyt nem igyekszik erre, könnyen megronthatja tehetségét is.

Mindezt nem ok nélkül mondjuk el épen  most,
midőn Szigeti legújabb művéről akarunk szólani egy pár szót.
Szigeti drámaírói tehetségét és technikai készségét senki sem fogja
kétségbe vonni, bár ízlését nem mindíg lehet dicsérni. Azonban e
tehetség leginkább a vígjátékra van utalva, ott is leginkább a
bohózat terére. Midőn Szigeti néhány évvel ezelőtt egy pár
népszínművet írt, mi sokkal inkább örültünk e művek irányának, mint
élveztük magokat a műveket, noha bizonyos tekintetben a sikert nem
lehetett tőlök megtagadni. Olyasmit látunk bennök, mintha az a sok
mindenféléből összevegyített valami, melyet mi népszínműnek
nevezünk, kezd kristályosodni s legelőször holmi nemzeti bohózat
kiválására lehet reményünk. Szigeti népszinműveit a bohózati elem
túlnyomósága különbözteti meg rendes népszínműveinktől. Jól ismeri
az alsóbb néposztályok életét, élénk érzéke van a genreképszerű
jellemzeteshez, kedveli a komikus vonások bohózatos túlzását s nem
hiányzik benne egy jó adag nyers, de legalább nagyjában egészséges
humor. Mindehhez csak tisztultabb világnézetek s némi művészi forma
lennének szükségesek, hogy Szigeti nemzeti bohózatunknak egyik
merészebb kezdeményezője legyen. A bohózat nem csekély dolog, épen
oly jogos genre, mint a vígjáték s ha Molière és Shakespeare
mívelhették e nemet, bizony Szigetinek sem válhatik szégyenére.
Azonban ő inkább  kedveli a vígjátékot és melodrámát,
mint a bohózatot, melyre legtöbb tehetsége van, s úgy látszik, nem
tartozik ambitiói közé, hogy magyar bohózat erőteljesb
kezdeményezője legyen. Nem mondjuk, hogy a vígjátékaiban nem
találhatni néhol a szerencsésb inventio nyomaira, egy-egy
sikerültebb rajzra; de itt is ott jobb, hol a bohózatos felé hajlik
s általában a mélyebb s magasabb komikumhoz nincs erős érzéke.
Melodrámáiról még kevesebb jót mondhatni. Midőn komoly
összeütközést, vagy hevesebb szenvedélyt rajzol, valami oly
émelygős sentimentalismusba esik, mely csaknem kiállhatatlan.
Ilyenkor mind a compositiót, mind a jellemrajzot illetőleg a
reflexio dolgozik benne, holmi felületes és roszszúl számító
reflexio. Csak a színpadi routine takarja e nemű művei szegénységét
s egy pár bohózatos alak menti meg a bukástól.

Ily műve Szécsi Mária is, melyet nem számítunk ugyan az
úgynevezett bukott darabok közé, mert a közönség aránylag
meglehetős tetszéssel fogadta, de meg kell vallanunk, hogy nagyon
kevés van benne olyasmi, mit az engedékenyebb kritika is
méltányolhasson. Szécsi Mária története oly tárgy, mely első
pillanatra nagyon alkalmasnak látszik a költői feldolgozásra; de
valósággal nem épen a legalkalmasabb. A mint tudjuk, számos magyar
költő  dolgozta föl már e tárgyat komoly
alapon: Gyöngyösi, Kisfaludy Károly, Arany, Petőfi, Tompa, de egyik
sem írt belőle valami elsőbbrendű művet. Lenni kell valaminek a
tárgyban, hogy ily kitünő költők sem tudták kitünőbb művé
megalkotni. Valóban, okát hirtelenében nem tudom megmondani. Úgy
látszik, hogy a tárgy regényes külszíne nagyon megkapja a
phantasiát; de bensője nem elég gazdag, hogy az alkotást nagyon
előmozdítsa és sokkal több komikai elem van benne, mint egyelőre
látszik. Nem kisebbíteni akarom azokat a kitünő költőket, kik e
tárgyat feldolgozták, sőt elismerem, hogy majd mindenik helyesen
fogta föl, midőn a tiszta nőiségnek, a szerelemnek a nőietlen
hősködés feletti győzelmét testesíték meg Máriában. Azt sem
hibáztatom, hogy Szigeti meglehetősen eltért e felfogástól, de
csodálkozom, hogy ő, a ki inkább a komikum terére van hivatva, nem
komikailag fogta föl Máriát. Meg vagyok győződve arról, hogy Szécsi
Mária legalkalmasb vígjátékra, amolyan Scribe-féle vígjátékra, minő
a Pohár víz. Talán nem érzett magában elég hajlamot az ily
fajta vígjáték finomságaihoz, bohózatnak pedig, mint nem elég
alkalmas tárgyat, nem dolgozhatta föl? Nem tudjuk, elég az hozzá,
hogy melodrámát kisérlett meg. Jól van, de akkor tartotta volna meg
a régibb költők felfogását, a kik ezt úgyszólva egymástól vették
 át s mégis eredetiséggel, sőt több
költői erővel testesítették meg, mint elődeik.

Szigeti Máriájában is a szerelem ül diadalt a hősködés felett,
de tulajdonkép nem a természetes szerelem, vagy legalább is nem a
szerelmes nő a hősködő felett. Nincs e műben se hősködő, se
szerelmes Mária, csak a szerző mesterkélt reflexiója jár-kel
szoknyásan és sisakosan. Szigeti Máriájának már első szerelme
Wesselényi volt; a körülmények szakíták el tőle s adták Bethlen
Istvánhoz, kinek most özvegye. Ez eddig jó. Az ember azt várja,
hogy a nem boldog nő, ki nőietlen különczségekbe igyekszik temetni
bánatát, most egy újabb lelki fejleményen megy át s a szerelem
által ismét nővé válik. Szigeti letér e természetes útról, minderre
majdnem semmi súlyt sem helyez. Oly kevéssé festi a harczias, mint
a szerelmes nőt. Az ő Máriája akkor kezd inkább felindulni, midőn
Wesselényi mintegy megkérésképen elbeszéli első felesége halálát, a
ki nehezen halt meg, mindíg csak gyermekeiért búsult s azt
tanácsolta neki, hogy vegye nőül Máriát, mert csak ő lesz a
gyermekeknek igazi anyja. Felindulását még inkább fokozza
Wesselényi, midőn megmagyarázza az együgyű asszonynak, hogy tévúton
jár, az övé az igazi hazafiság útja s egy csoport tirádát hord
össze az egyetértésről, a haza állapotáról s a maga nagy
érdemeiről. Mária már kész hozzámenni,  szívét
és Murány várát egyaránt feladni, de a katonai becsület
visszatartja. Segít a dolgon. Ír az erdélyi fejedelemnek, hogy
mentse föl esküje alól; a fejedelem nincs otthon, de helyette
Illésházy, utólagos jóváhagyás reményében, minden tekintetben
fölmenti. Megérkezvén a fölmentés, már csak a lakodalom van hátra,
de a várnagy semmit sem akar tudni a vár feladásáról, kirohanást
tervez s azzal vigasztalja Máriát, hogy úgy intézte el a dolgot,
hogy mikor az ellenség a vár birtokába jut, a puskaporos bástya
felrobban s a légbe röpíti a győzelmes sereget. Mária
elszörnyűködik, már most emberbaráti szempontból is igyekszik az
ellenség kezére játszani a várat, a mi meg is történik.

Íme a szerző Máriája, ki megnyerhetné pörét talán még a katonai
törvényszéknél is, de nem a kritikainál. Ez alak rajzából is
láthatni, hogy a műben teljesen hiányzik minden bensőbb drámai
élet. Pusztán csak események lánczolata és látvány. Az oly
szerencsétlenül rajzolt Mária jellemének sokat árt az is, hogy ő
látogatja meg követ képében Wesselényit s nem ez őt, mint a hogy az
e tárgyat feldolgozott költőknél találjuk. Továbbá szintén e
szempontból az sem helyes, hogy Mária környezetében Bukkenbuk és
Gyűszűsi játszák a főszerepet. Egyik sem alkalmas arra, hogy emelje
Mária alakjának  méltóságát. Nem mondjuk, hogy e két
bohózatos alak fölösleges e műben; mindkettő befoly valamit a
cselekvényre: Bukkenbuk, midőn az őröket elfogatja, Gyűszűsi, midőn
postáskodik. De igen előtérben vannak, sok helyet foglalnak el.
Egyébiránt Bukkenbuk, Fallstaff e halvány másolata, legjobb az
egészben, kivált ha Szigeti játszsza; Gyűszűsivel is megbarátkoznék
az ember, ha szerző vagy az előadó színész egy kissé mérséklené
igen is túlzott casperliádjait.

Talán igen szigoruaknak látszunk. Mindegy. Nem lehetett
elnyomnunk meggyőződésünket. Félünk, hogy a melodráma túlsulyra kap
drámairodalmunkban, továbbá inkább becsüljük Szigeti tehetségét,
mintsem ne figyelmeztessük valódi körére, hol számára koszorúk
virulhatnak. 


EGRESSY LEVELE.



1863 november 8-án.

Mit irjak e rovatba, midőn e héten egyetlen új szinmű sem
fordult meg szinpadunkon, a régibb szinművek előadását pedig
elfoglaltságom miatt nem nézhettem meg. E kérdést intéztem magamhoz
s nem tudtam rá felelni. Nagy baj, ha az írónak se tárgya, se
gondolatja. Azután én, fájdalom, azon írók közé tartozom, a kik
nagyrészt csak akkor gondolkoznak, mikor írniok kell. Nem mindíg
teszem ugyan, van elég mentségem is, de se az, se ez nem vigasztal.
A mi vigasztal, az a tapasztalásom, hogy elég író van, ki akkor sem
gondolkozik, mikor ír. Ej, gondolkozzunk hát és írjunk, vagy ne is
gondolkozzunk, csak írjunk. Hát ha így levetkezzük a pedáns,
nehézkes író nevét, némi genialitásra tesszünk szert s talán még a
divatlapok is bevesznek tárczaírónak. De hát miről írjak? Épen
gondolkozni akartam szinészetünk egy pár föltünőbb árnyoldaláról,
midőn asztalomon egy  irat ötlött szemembe, melyet ezelőtt
egy pár héttel félretettem alkalom szerinti közlés végett, de már
egészen megfeledkeztem róla Ah, Egressy engem kihúz a hinárból, ma
legalább nem kell se gondolkoznom, se írnom; mára gondolkozott is,
írt is ő helyettem, s úgy hiszem, se a szerkesztő, se az olvasó nem
fogja rossz néven venni, ha egyszer szinkritika helyett
szinkritikám birálatával szolgálok, annyival is inkább, hogy a
tárgy nem érdemetlen a figyelemre.

A dolog igen egyszerű. Egressy egy magánlevelet intézett hozzám,
mely egyik róla írt kritikámra vonatkozik. A levél nekem tetszett,
nem azért, mert egy pár bók is van benne, hanem mert bizonyos
szempontból jól és finom ironiával van írva. Oly dolgok, melyekkel
ritkán van szerencsém találkozni az ellenem írt polemiákban.
Megkértem Egressy urat, hogy engedné meg kinyomtatnom e levelet.
Szívesen beleegyezett. Íme a levél:


«Uram! Bocsánatot kérek, hogy egy hosszú levéllel kell önt
«meglátogatnom». Ez a kritikai pálya alkalmatlanságai közé
tartozik. Önnek azon színházi szemléje adott reá okot, melyet
Brankovics György előadásáról a Koszorú 22-dik száma
közlött. Legyen szabad legelőbb is köszönetemet kifejeznem azért a
figyelemért, melyre ön Árpád fiam akkori föllépését méltatni
szíveskedett. Aztán,  ha a magyar színészet megbizottja
volnék: megköszönném azt az igazságtételt is, mely szerint ön
ellene mond azon szegény felfogásnak, mintha a szinész pusztán
szolgája volna a költőnek.

Az én előadásomra a többek közt azt a megjegyzést teszi ön, hogy
abba a helybe, a hol Brankovics az Istent megátkozza: némi
őrültszerűséget lehetett volna vegyítenem. Lehetett volna biz azt,
az igaz: de én azt gondolom, hogy az indulat legmagasabb foka, minő
az is, hol a fájdalom dühe átokban tör ki, már így is magánkívüli
állapot, s itt az őrültszerűség erősebb színezete már túlzássá
válhatnék, s rontaná a kép harmoniáját.

Azt az észrevételt is teszi ön, hogy én rosszul hangoztatom
(néhol) a magyar szavakat, különös módon hangsúlyozok. A
gyöngédség, a jóakarat, a melylyel ön e gáncsot szelidíti,
ellensúlyozza, megczukrozza: oda mutat, hogy ön e hiba létezéséről
erősen meg van győződve, s a figyelmeztetés hozzám is levén
intézve: megnyerőn akar inkább hatni reám, mint visszataszítón.
Hiszen hogy a kritikai eljárásban sem árt olykor egy kis
diplomatia: az bizonyos; s e részben én is Claudiussal tartok, a ki
azt mondja, hogy: «A dán királyhoz nem szólsz hasztalan, észszel ha
szólsz.» Mély belátás, meggyőződés, őszinte jóindulat hozzám sem
 szólt hiába soha, ha nem nagyon
válogatta is a szavakat. Tehát ezuttal is, a mint az ön czikkét
elolvastam: újra szigorú vizsgálatot tartottam magam fölött.
Különösen átfutottam azon szerepeimet, melyekben a hangjárás nálam
már változhatlanul meg van állapítva. Azonban a kérdéses hibát
mindeddig nem vagyok képes magamon észrevenni. Hogy tehát e hibának
öntudatára juthassak: nincs más mód, mint fölkérem önt, lenne
szíves nekem e végett egy rövid órát áldozni, ha szabad ideje lesz.
Én akkor majd eljátszom ön előtt Brankovics nyugodtabb helyeit, s
más szerepeimből is a hasonlókat, hogy azután a nekem tulajdonított
hibákra mintegy ujjal mutathasson. Szeretném, ha mások is lennének
jelen azok közül, kik e részben önnel netalán egy véleményben
volnának.

Ki tudja, hogy ez a kis vizsgálat nem válik-e majd kölcsönössé,
s nem nyerünk-e majd általa mind a ketten a sokratesi önismeret
dolgában? Mert például emberi dolog, sőt logikai kényszerűség is,
hogy ha a nekünk tulajdonított hibát magunkban a legjobb akarat
mellett sem találjuk: tehát szemeinket kifelé irányozzuk, s
összehasonlításokat tegyünk. Azért engedelmet kérek, hogy én a
magam combinatióját itt mindjárt megkezdhessem. 

Én már épen harminczkét év óta beszélek a szinpadon így, mint
most. Beszédemnek soha sem volt más jelleme magyar hangoztatás
tekintetében, mint a mi van jelenleg. Miskolczon nőttem föl, mely
középpont felső és alsó Magyarország között, s azon helyekhez
tartozik, hol a legtisztábban beszélnek magyarul. Értek valamit
latinul, németül, francziául, de semmi más nyelvet nem beszélek,
mint a magyart. A franczia pathosz hangja nem ragadhatott reám,
mert azt az én fülem nem találja szeretetreméltónak; a németet sem.
A magyar dialectusokat mind ismerem s nehányat meglehetősen
utánzok; de épen azért, mert azokat ismerem: nem vegyíthetem
beszédembe a nélkül, hogy ne tudnám. Honnan vettem tehát én azt az
idegen hangot, s mi az tulajdonképen: még csak nem is képzelhetem.
Vajon nem az a sajátsága-e ez az ember hanghordozásának, a mit így
szoktunk nevezni: Brassai modora, Eötvös modora, Arany modora,
Kazinczy Gábor modora, Székács modora? Toldy modora? De hiszen ez a
sajátság nem volna épen olyan nagy hiba, mert ámbár a színész
hanghordozása legáltalánosabb, s így legtöbb változatra kell
képesnek lennie, azért végre mindíg volt és lesz efféle különbség a
legnagyobb művészek beszéde között is, azaz: volt és lesz Rachel
modor,  Ristori modor, Macready modor, Aldridge
modor, Megyeri modor, Szentpétery modor, mert e sajátság az
egyéniségtől elválaszthatatlan.

De különösen van egy körülmény, a mely az én helyzetemet
kritikusaimmal szemben igen furcsává teszi. Én Vörösmartyval
tizenegy éven át 1837-től 1848-ig (a külföldön töltött időmet
leszámítva) csaknem mindennap együtt voltam. Nőtlen korában együtt
vacsoráltunk: vacsora után Megyerit és engem számtalanszor magához
hívott, s maga készítette pezsgő (ezzel egy időben szenvedélyesen
foglalkozott) és fekete kávé mellett felváltva szavalgattunk,
beszélgettünk (æsthetikai dolgokról) anekdotáztunk és danolgattunk
néha éjfél után két három óráig is. Ő legjobban szerette szavalni
Berzsenyi melancholikus verseit. Egyike voltam azoknak, a kiknek
először mondta el vagy olvasta fel minden új költeményét,
darabjainak meséjét és egy-egy elkészült jelenetét. Mily finom és
kényes hallása volt a magyar hangokra nézve: nem szükség mondanom.
És Vörösmarty mindez idő alatt nemcsak hogy soha sem vett észre
beszédemben magyartalan hangokat, hanem színbirálataiban, melyeket
az Athaeneum közlött, beszédem tisztaságát és szabatosságát
például mutatta föl, még oly collegáimmal szemben is minők Megyeri,
Szentpétery. Lendvay stb. voltak. Ha  fáradságot venne ön
magának e birálatokat áttekinteni, látni fogná, hogy így van, a
mint mondom.

Most már merre induljak? Vörösmarty mintául állítja föl
beszédemet, ön pedig mint rettentő példát mutatja be azt az új
nemzedéknek. Nem kell-e önkénytelenül arra a gondolatra jönnöm,
hogy összemérjem egymással két oly derék kritikusom illetékességét
e kérdésben, a kik egymásnak ellent mondanak?

Meg kell vallanom, hogy az erdélyi úrhölgyek társalgására mindig
elragadtatássa emlékezem. Soha sem hallottam valami bájosabbat,
mint a magyar beszéd, erdélyi művelt hölgyek ajkán. De azt hiszem,
se az erdélyi hölgyeket meg nem sértem, se magammal nem jövök
ellenmondásba, ha azt mondom, hogy az erdélyiek beszéde, szerkezeti
sajátság, hanghordozás és kiejtés tekintetében: dialectus. És én
még egyetlen erdélyi embert sem ismerek, a ki dialectusnak-
világos, vagy legalább elfogulatlan öntudatában lett volna. Többet
mondok: önöknek még latin és német beszédjök is dialectus a
magyarországival szemben. Önök így beszélnek: váldé béné, siné,
finé, généticé (ez utóbbi szónak utolsó hangzóját Brassai még
nyomtatásban is megaccentisálta. Lásd Brassai Logiká-ja,
163. l.) énergicé, mensé(æ) geschichté, 
ersté, zweité, liebé, keiné, beweisé sat. sőt nevezhetnék
erdélyi urat, a ki a franczia nyelvet is ilyen erdélyi dialectussal
beszéli. Magyarul pedig így beszélnek önök a többek közt:
magyaar, eltakaar, heely, keenyje, hajnaala, baarna, Gábór,
Káróly, gyértya, dicsőség, sat. Nem akarok ezzel nyelvészeti
vitába bocsátkozni, csak azt mondom, hogy az önök hangjárása a
mienktől nagyon különbözik; hogy önöknek még pathoszuk is tájszerű,
hogy a dialectust beszélők, általában subjectiv állásponthoz levén
kötve, saját szokásukat hajlandók a hangbirodalom középpontjának
tekinteni, s ebbeli nézeteikhez a mértéket saját hang-járásukból
kölcsönözni.

Íme, mindezen conjecturák az én részemre látszanak ugyan
kedvezőknek: azonban mégis ki tudja, nem hibázhatom-e olykor a
hangok alkalmazásában, már akár különczségből, akár valami
szeszélyből; akár abbeli buzgalomból, hogy beszédemet minden
oldalról magyarázni, illustrálni törekszem? Azért, hogy teljes
megismerésre juthassak, ismétlem kérelmemet, mert a hang dolga
végre is olyan természetű, hogy az iránt puszta irás által tisztába
nem jövünk soha.

Pest, 1863. szeptember 24.

Tisztelettel Egressy Gábor.





Eddig a levél, a melyre most igen kevés megjegyzésem van.
Elfogadtam Egressy úr ajánlatát, s egyszersmind megigértem, hogy
főbb szerepeiben kiváló figyelemmel fogom kisérni, s a bővebb
tapasztalatok nyomán, valamelyik szinkritikámban visszatérek e
tárgyra. Most csak annyit jegyzek meg, hogy én Egressy úr
szavalatát nem az erdélyi magyar vagy székely tájszólás
szempontjából biráltam, nem is mint tájszólást hibáztattam. A mit
én hibáztattam, az bizonyos sajátság, a mit Egressy úr is igen jól
sejt, vagyis e sajátságnak néha nagyon is feltűnő túlsága.
Egressynek igaza van, midőn a művészek egyéni sajátságainak jogait
védi, azonban nem ez a kérdés, hanem az: vajon e sajátság a nyelv
és művészet határain belül jelen-e meg vagy sem? Tulajdonkép ez a
mi vitánk sarkpontja. 


A KIRÁLY HÁZASODIK.



Vigjáték 4 felvonásban. Irta Tóth Kálmán.
Előadatott a Nemzeti Szinházban 1863 november 7-én.

I.

Nincs áldás szinkritikáink óhajtásain és aggodalmain.
Méltánylatunk ellenünk fordul, vágyaink betelése pedig csak újabb
aggodalmakat szül. A minap, Szigligetinek egy nem ugyan jeles, de
nem érdem nélküli melodrámája adatásakor, alkalmat vettünk genre
némi méltánylatára, s íme a másik héten ismét egy új és sokkal
gyöngébb melodrámával kellett találkoznunk. Megijedve a
melodráma-ártól, aggódva kiáltottunk föl: e genre nem arra való,
hogy drámai irodalmunk súlypontja legyen, legfeljebb csak
egyszer-másszor járja meg nemzeti szinpadunkon; ne míveljétek e
kétes becsű genré-t, írjatok tragédiát, drámát, vígjátékot,
bohózatot. Kivánságunk betelt, a másik héten csakugyan egy új
eredeti vígjáték került a szinpadra, s íme most ismét bűnbánón
 kell felkiáltanunk: inkább melodrámát,
mint ily vígjátékokat; inkább Szécsi Máriá-t, még e komoly
párbeszédet is eltűrjük benne: «Mi az élet szabadság nélkül?» «De
mi a szabadság élet nélkül?», noha meg kell vallanunk, hogy Tóth
Kálmán ilyesmivel nem boszantotta fülünket, s midőn a velenczei
háborút ellenző Erzsébet királyné így kiáltott fel: «Mi a tenger
becsület nélkül», Lajos király nem viszonzá Wesselényi módjára: «De
mi a becsület tenger nélkül».

De hagyjuk a tréfát. A dolog komolyabb figyelmet is megérdemel.
Oly költőről van szó, a ki a szépirodalom két különböző ágában egy
s más tekintetben sikert vívott ki, sőt mint drámaíró is
elismerésre talált. Ez utóbbi körülménynél fogva nagyon sajnáljuk,
hogy első kisérletét kivéve, nem ismerjük a szerző többi drámáit, s
így a midőn mint drámaíróról először kell róla itélnünk, könnyen az
igazságtalanság vádját vonhatjuk magunkra, mert e vígjátékban a
drámai tehetség kevés nyomaira akadunk. Nem az a baj, hogy a mű
gyönge, hanem hogy tulajdonkép nem drámai mű; lehetne rossz
organismusa, de semmi nemű drámai organismusa nincs, sőt még a
közönséges szinpadi mesterség is nagyrészt hiányzik belőle. A
legjobb akarattal is keveset méltányolhatunk e vígjátékban. Az első
felvonásban a király incognito-jelenete szemben  a báni
családdal, az utolsóban Fiori és a bán leánya közti párbeszéd egy
része mindössze is az, a mi jól van írva, s még e részletek is csak
magokban jók s nem mint az egész compositio szerves tagjai. De mily
csekélység ez ahhoz a sok mindenhez képest, a mi e műben lehangolja
az embert! Azt sem tudjuk, hol kezdjük.

A szerző törekvése mindenesetre méltánylást érdemel. Egy alig
mívelt téren, a történelmi vígjáték terén, tett kisérletet. Nem
ugyan ő az első kezdeményező, mint lapjaink állítják, hisz már
Kisfaludy Károly is probált ilyesmit, még inkább Szigligeti
Rózsa czímű művében, de annyi igaz, hogy azóta senki sem
míveli e tért. Őszintén megvallva, mi nem vagyunk épen lelkesült
barátjai a történelmi vígjátéknak, noha tudjuk élvezni, mint bárki
más. A vígjáték épen úgy kedveli a jelenkort, mint a tragédia a
multat. A mohos századok már magokban némi fönséget kölcsönöznek a
tragédiának, a költő inkább nagyíthatja a körvonalakat, s a nagy
szenvedélyek rajza hatásosabbá válik, ha a monda vagy történelem
ismert és nagy tényeit veszi tárgyául. A jelenkor ellenkezőleg épen
a vígjátéknak kedvez; a közelség élesebben tünteti föl az emberek
bohóságait, a korviszonyok, társadalmi állapotok, divatos
szenvedélyek a legjobb anyagot szolgáltatják annak, a ki az
embereket törpeségök,  balgaságaik és nevetséges tévedéseik
rajzával kivánja gyönyörködtetni. Mindez nem azt teszi, hogy nem
lehet tragédiát írni a jelenből, és vígjátékot a multból. Csak a
nehézségekre kivántunk mutatni, melyek a legnagyobb költő erejét is
paralysálhatják. Különösen áll ez a vígjátékra nézve, s alkalmasint
innen az a jelenség, hogy a legnagyobb vígjátékírók békét hagytak a
történelemnek. A történelemi tárgyak önkénytelen ragadják a költőt,
hogy csak az cselszövényre helyezze a fősúlyt, s itt is leginkább a
véletlen által idéztesse elő a komikai helyzeteket. Minél
történelmibb a tárgy, minél nagyobb események és személyek körül
forog a cselekvény, az örvény annál veszélyesebb. A költő kénytelen
a történelmi nagy tényeket kicsinyes okokból vagy épen valami
nevetséges véletlenből származtatni, s bármily mulatságos
cselekvényt szőjön, véghatása nem lehet más, mint a leghibásabb
pragmatismus: tudniillik, hogy az egész történelem a balga
véletlenségek bohózata. Scribe legnagyobb mester e téren, s ő sem
kerülte ki ez örvényt, legalább egyik főműve, a Pohár víz,
minden jelessége mellett ily hatást tesz az emberre. Épen azért
jobb oly történelmi adomákat venni tárgyul, melyeknek kevés vagy
épen semmi közük nincs a történelmi nagy eseményekhez, nem csak a
fentebbi okból, hanem azért is, hogy fölmentessünk  a
történelmi hűség jogos követelései alól, melyet a vígjátékban alig
lehet megtartani. De különösen vigyázni kell a költőnek arra, hogy
minél távolabb tartsa magát nemzete történelmének nagy eseményei-
és hőseitől, különben a legnagyobb vigyázat mellett is okvetlen
frivolnak fog feltünni közönsége előtt, mely mindenről könnyebben
mond le, mint a nemzeti kegyelet érzelmeiről. Inkább idegen
nemzetek történelméből válaszszon tárgyat, ha csakugyan szerelmes a
nagyobb eseményekbe és férfiakba. Scribe így tett, kimélte nemzetét
s az angol és dán történelemhez folyamodott.

E szempontokból kiindulva nem azért hibáztatjuk Tóth Kálmánt,
hogy a történelmet nem vette tekintetbe, hogy művében, kivéve a
király házasságát a bosznyák bán leányával, alig nyugszik
történelmi alapon valami, hanem azt, hogy első Lajost vette
tárgyul, nemzetünk e nagy királyát és kedvencz hősét. Igaz, nem
tette komikai személylyé, de fájdalom, törpébbnek tünteti föl
bármely komikai személynél, a mennyiben bizonyos bohózatos alakok
játékszerévé alacsonyítja le. Valóban Lajos, udvarában csak mulat,
tánczol; a közdolgokba neki van a legkevesebb befolyása, mindezt
anyja által két ügyetlen minister intézi s elvégre is őt a
szégyenből, az országot a veszélyből egy eleinte bárgyúnak rajzolt,
de aztán hirtelen  megügyesedett ifjoncz menti meg.
Azonban talán még ezt is eltürnők, ha más oldalról kárpótlást
nyerhetnénk. Mindennél nagyobb baj az, hogy a műnek tulajdonkép
nincs cselekvénye, vagy jobban mondva oly kettős cselekvénye van,
melyek egyike küzdelem nélkül kezdődik és végződik az első
felvonásban, másika pedig a második felvonás végén küzdelemmel
kezdődik, de a harmadikban oly alapon nyer megoldást, mely ellen
valószinűség és izlés egyaránt tiltakoznak. Így két felvonás marad
a négy felvonásból; a többi szükségtelen s e két felvonás
legfeljebb összeenyvezve alkothat valami organismust. De
magyarázzuk ki magunkat.

A királyt két minisztere össze akarja házasítani az udvarnál
mulató velenczei herczegnővel, Fiorival. Hogy miért, kivehetni
ugyan, de nem érthetni eléggé tisztán. Azért-e, hogy befolyásuk
inkább megszilárduljon? De hiszen az anyakirályné által eléggé
uralkodnak a királyon, legfeljebb a királyné halála utáni időre
kivánják magokat biztosítani. Azért-e, hogy e házasság véget vessen
a velenczei háborúnak? De a háború úgy van feltüntetve, hogy oly
kevéssé akadályozhatja e házasságot, mint nem azt, hogy a doge
rokona az egész háború folyama alatt az udvarnál igen vígan
mulasson a királylyal. Azonban ne bajlódjunk ezzel, elég az hozzá,
hogy a ministerek házasítani  akarják a királyt. Kár,
hogy csak az akaratnál és beszédnél maradnak és nem tesznek semmit.
A királyt e tekintetben nem veszi körül semminemű cselszövény se
anyja, se Fiori, se a miniszterek részéről. Egészen szabadon bele
szerethet az udvarnál hirtelen megjelenő bosnyák bán leányába,
Erzsibe. Az ember azt várná, hogy most kezdődik a cselszövény, a
küzdés. A világért sem. A királyné, a két miniszter s Fiori számba
se veszik Erzsit, sőt Fiori nélkül az egész darab befolyhatna, elég
lenne, ha csak a nevét emlegetnék, annyira nincs befolyása a
cselekvényre. A király tőlök még az nap elvehetné kedvesét. De
talán Erzsi részén van az akadály? Nincs, szereti a királyt,
legfeljebb attól fél, hogy a király nem szereti s játékot űz vele.
De hiszen ezen könnyű segíteni. A királynak nincs oka vagy
akadálya, hogy későbbre halaszsza becsületes szándéka
kinyilatkoztatását. Miért nem kéri meg valamivel előbb, mindjárt az
első felvonás végén vagy a második elején. Így hamar vége volna az
egésznek s Erzsit is fölmentené hogy holmi szoborgyúrással mutassa
ki titkos szenvedélyét.

Ennyi az egyik cselekvény, mely semminemű drámai küzdelmet nem
mutat föl, sőt még törekvést sem ily irányban. A mű többi részét
egész az utolsó felvonásig a miniszterek mesterkedései töltik be,
kik meg akarják  akadályozni a velenczei háborút. E
czélból elhitetik az anyakirálynéval, hogy a római császár sértőleg
nyilatkozott róla udvara színe előtt.

Remélik, hogy a királyné e miatt háborúba keveri fiát a római
császárral s így két háború nem folyhatván, a velenczei abban
marad. A királyné csakugyan ráveszi Lajost a hadüzenetre, azonban
követ érkezik a római császártól a fenforgó pletyka megczáfolására
s nagy tisztelete kifejezésére. A miniszterek, nehogy a követ a
királylyal találkozzék s így a hadüzenet dugába dőljön, a követet
szép szín alatt becsalják egy félreeső szobába, hogy aztán oda
zárják, azonban pórul járnak, mert Kopjai, kinek sok oka van
haragudni reájok, őket is a követhez zárja, s az egész dolgot
bejelenti a királynak. Az ármány kisül, a királyné megutálja a
minisztereket s beleegyezik, hogy fia elvegye Erzsit, a mit
egyébiránt eddig már csak azért sem akadályozhatott, mert semmit
sem tudott e viszonyról.

Először is nem foghatni meg, hogy a miniszterek miért óhajtják
annyira a római császárral való háborút s a velenczei
megszakadását. Hisz nekik legfőbb érdekök az volna, hogy a
királylyal elvétessék Fiorit; s mindamellett semmibe se veszik a
bán leányát, kitől leginkább félhetnének. Megindulhat a római
háború, megszakadhat a velenczei, ha egyszer  Erzsi
királyné. Nem érti az ember törekvésök hasznát. De hátha még oda
veszszük, hogy úgy törekednek e haszontalan czélra, hogy, ha azt
elérik is, bukások bizonyos. A király Kopjai segítsége nélkül is
elébb-utóbb meg fogja tudni a dolgot s kénytelen lesz kiűzni őket
udvarából. Hát ha még meggondoljuk, hogy ármányukat némi mindennapi
számítás sem támogatja. A római császár követe nem utazik kiséret
nélkül, de ha úgy utazik is, az udvari cselédség már tudja, hogy
követ érkezett s így az egész dolog könnyen a király fülébe juthat.
E mellett ezek a nagy cselszövők, kik nagy Lajos udvarában
uralkodnak, épen ellenségök segítségével akarják végrehajtani durva
cselszövényöket.

De elég. Ne bonczoljuk tovább e szeretlen cselekvény
össze-vissza hányt tagjait, mellőzzünk egyebet is, sok mindent,
mert lapokat kellene összeírnunk a mű hibáiról, mert kimélni
akarjuk a szerzőt, ki e szerencsétlen kisérletét talán nem sokára
egy jobbal fogja feledtetni. 


II.



Nem e mű második vagy harmadik előadásáról akarok írni, hanem
jóvá tenni egy hibát, melyet a mult számban e műről megjelent
birálatomban elkövettem s e módosítás alapján részben újabb birálat
alá venni a vígjátékot. Figyelmetlenségből vagy a zaj miatt vagy
mert gyöngélkedtem, elvégre mindegy, egy pár helyt félreértettem a
szerzőt, miért bocsánatot kell kérnem mind tőle, ki iránt
igazságtalan voltam, mind olvasóimtól, kiket, bár akaratlanul,
némikép félrevezettem. Sajnálom, hogy e vallomásomhoz nem
csatolhatom még ezt is: mindenben tévedtem, e vígjáték csakugyan
sikerült mű. Én méltán figyelmetlen szinkritikus hirébe jöhetek, de
e vígjáték mégis gyönge kisérlet marad. Hanem lássunk dologhoz. A
szerző maga figyelmeztetett tévedésemre s egy nyilt levél
kiséretében megküldé nekem vígjátéka kéziratát is. A nyilt levél
így hangzik.

«Kedves barátom! A Koszorú mult számában  A
király házasodik czímű vígjátékom drámai egységéről
igazságtalanul nyilatkozol, s nem akarod a többi közt átlátni, hogy
a római császár ellen való izgatás a velenczei herczegnő trónra
jutásával a legszorosabb kapcsolatban áll, s hogy ezen idegen
herczegnő trónra jutása az, a mi a darabban előforduló cselszövések
főczélját teszi. Itt küldöm darabomat; győződjél meg, hogy
vígjátékom meséjét legalább is nem jól fogtad fel. Vitatkozás
helyett – a mire se időm, se kedvem – ime az argumentum ad
hominem. Olvasd és lásd, hogy arról a drámai egységről nekem is
van valami sejtelmem.

Egyébiránt nyugodjál meg, te csak azt nem akartad látni
darabomban, a mi benne van, de némely kritikusok olyakat is látnak
benne, a mik ott teljességgel nincsenek. A te véleményedre súlyt
helyezek s ezért óhajtom, hogy meggyőződjél, hogy én is gondolkozom
egy keveset, mielőtt írnék s a legrosszabb esetben is, legalább
törekvéseket mutatok el a benső forma iránt, ha ezt azután nem is
tudom úgy kifejezni, a mint óhajtanám.

A darabomra vonatkozó kritikából eddigelé csak azt az
észrevételt fogadhatom el, a mely a kamrajelenet bohózati stiljét
kárhoztatja; ezt mentse ki az, hogy én Guido és Balbo öltözékét
egészen máskép képzeltem, mint a hogy ők megjelentek. Ez az öltözet
emelte oly nagyon  azon jelenet élességét; mindíg baj, ha
jelmezpróbát nem tartunk. Az utóbbi előadáskor e jelenet átalakítva
adatott.

Végre még egyet. A kik a Koszorú mult számát vidéken
olvasták, bizonyosan arra a gondolatra jöttek, hogy az én darabom
formaliter megbukott. Nem volt tehát szép tőled, hogy darabom
szinpadi sikerét elhallgattad; hogy nem említetted meg, hogy
művemet a közönség elvégre is oly zajjal és tetszésnyilatkozatokkal
fogadta, a minőben nem minden darab szokott részesülni; hogy
harmadik előadása is nagyobb közönséget vonzott a szinházba, mint
előtte való napon egy új opera.

Már azt vitathatjátok, hogy én még a drámai egység primitiv
ismeretével sem rendelkezem, hanem hát legalább hagyjátok meg nekem
a közönség tetszését vigasztalásul s ezt, ha keveset adtok is reá,
legalább ne ignoráljátok.

Tóth Kálmán.»

 

Figyelemmel végig olvastam a megküldött vígjátékot; most sem
találtam ugyan benne valóságos drámai egységet, de hogy
birálatomban hibáztam, azt hamar át kellett látnom. A két
miniszternek különben nem valami mélységes és finom politikájában,
egy pont elkerülte figyelmemet és tévednem kellett. Azt értettem,
hogy  Lajos király miniszterei a velenczei
háború megszakadásáért kivánják a római császár elleni háborút,
mert egyszerre két nagy háborút nem lehet folytatni; azt is
felfogtam, hogy a velenczei háború megszakadása szerintök a
királynak a velenczei herczegnővel való házasságát fogja
elősegíteni, de hogy mi módon segíti elő, azzal nem voltam
tisztában. Azt hittem, a királyt, a ki szerelmes a velenczei
herczegnőbe, csak az akadályozza a házasságban, hogy a háború
folyama alatt átallja ellenségének a dogénak rokonát nőül kérni. E
hiedelemből folyt az az ellenvetésem is, hogy ha a háború nem
akadályozza a velenczei herczegnőnek a magyar udvarban víg
mulatását a királylyal, bizony nőül vételét sem akadályozhatja.
Azonban a miniszterek számítása egészen más; ők a római császár
elleni háborúval a velenczei békét akarják kivívni, a velenczei
béke szükségességével pedig nyomást gyakorolni a királyra házassága
ügyében. Tudják, hogy a magyar seregek hátrányban levén a a
velenczeiek ellen, Lajos nem fog ugyan gyalázatos békét kötni, de
előnyösre hajlandó lesz; előnyös béke pedig csak úgy jöhet létre,
ha a király elveszi a velenczei herczegnőt, mert ekkor a doge
engedni fog. Mindezt elmondja egyik miniszter a másiknak mindjárt
az első felvonásban. (III. jelenet.) Ime: «Tudva van a magnificus
előtt, hogy mióta a magyar hadakat  Erberach vezérli, a
velenczeiek előnyben vannak; a király ő felsége tehát a
velenczeiekkel csak hátrányos békét köthetne, azt azonban a
diadalokhoz szokott magyar király büszkesége meg nem engedi; a
király ő felsége legszerényebb esetben is Jadra birtoklását tüzné
ki a béke feltételeül; hogy tehát a király kedvező békét köthessen,
s a római császár ellen indulhasson, kétségtelenül nem fogja
megvetni azt az eszközt, mely Delfinót, a velenczei dogét a béke
megkötésére hangolná; s ez az eszköz nem más, mint hogy ő felsége
Delfino közel rokonát, a velenczei herczegnőt nőül vegye.» Nemcsak
így elbeszélésben, hanem mint a cselekvényre ható indok is előjő
még egyszer e tárgy a tanácsülés jelenetében is (II. felv. IX.
jelenet), midőn a király így szól: «Ez esetben megkötöm Velenczével
a a békét. De Delfino nem fog Jadráról lemondani.» A miniszter ezt
feleli reá: «Delfinót felségednek elhatározása bármi czélnak
megnyerné. Ha felséged, a mit az ország óhajt s a mitől felségednek
minden szépre, nemesre fogékony szíve sem idegen, ha mondom,
felséged ezt legmagasb elhatározásával végrehajtaná s Delfino
rokonát, a báj és női erényekben annyira gazdag velenczei
herczegnőt a trónra emelné.»

Íme e helyeket mind magam ellen idézem és igazságot szolgáltatok
a költőnek. Mentségemre  szolgálhatna talán, hogy se a
Független, se a Pester Lloyd referensei nem említik
ezt az indokot birálataikban, hogy maga a szerző se igyekszik
kitüntetni se az expositióban, sem a cselekvény folyamában, de ez
keveset változtat a dolgon, s ennélfogva tartozom e lapok mult
számában megjelent birálatomból mind azt visszavonni, a mi
figyelmetlenségemen alapult. De egyszersmind kötelességem mind
magam, mind olvasóim irányában az is, hogy a most már mindenben jól
megértett művet legalább egy részben újra bonczolás alá vegyem.

Előszőr is kénytelen vagyok kijelenteni, hogy a miniszterek
cselszövényét, mely egyszersmind az egész mű bonyodalma, nem
támogatják se a jellemek, se a körülmények. Guido miniszter
társának, Balbónak csupán árnya levén, szóba sem jöhet – nem
államférfiú, csak méltóság- és hivatalvadász. Nincs benne
feltüntetve politikai pártczélzat, nem vezeti a hatalomvágy láza;
minden tekintetben közönséges ember. Mondja ugyan egy helyt, hogy
az egyház érdekeit kivánja előmozdítani, a schismatikusokat
szándékszik kiirtani, de ez csak képmutató szójárás nála. Főczélja
a megürült esztergomi érseki szék elnyerése, a mit a darab folytán
mind ő, mind mások többször kiemelnek. De ily czélból miért oly
nyaktörő vállalatokba elegyednie? Ha oly nagy befolyása
 van a királyné által a királyra, ha a
király kedves vezérét, Kontot képes volt letétetni, helyébe
Erberachot ültetni, bizony magát is könnyen kineveztetheti érseknek
az anyakirályné által. De képzeljük, el őt államférfiui
szenvedélyekkel, olyanformán, hogy az anyakirályné halála esetére
félti befolyását rály házassága által kivánja biztosítani. Vajon s
azt a ki elég biztosíték-e a herczegnő? Nem igen. A herczegnő nem
vallásos, mint az anyakirályné.

«Hiúságánál fogva uralkodunk rajta» – mond Guido, de a herczegnő
hiúsága ki lesz elégítve, ha a trónra jut s inkább fog férje
kedvében járni, mint Guidónak; így ez hála fejében csak az
érsekséget remélheti, a mit akár most is elérhet, mert a király
inkább engedelmeskedik anyjának, kit szeret, mint leendő nejének,
kit inkább csak politikai érdekből vesz el». Azonban gondoljuk e
viszonyt is máskép. Vajon Guido cselszövényének a legnagyobb
hiszékenység mellett is remélhetni-e sikerét?

Ő egy általa kigondolt és elterjesztett rágalomra épít mindent.
Ilyesmi alkalmas eszköz lehet sok esetben, csak a fenforgó
viszonyok között nem. Egy ministernél kevesebb eszű ember is
meggondolhatja, hogy a római császár, midőn kérdőre vonják, nem fog
elismerni oly sértő kifejezéseket, melyeket soha  sem
mondott, s ekkor vége az egésznek. Vagy arra számít Guido, hogy a
király követe, a ki felvilágosítást kér, vagy a császár követe, a
ki felvilágosítást hoz, elpusztulnak az úton, vagy ha megérkeznek
is, senki se fogja megtudni megérkezésöket, s neki módjában lesz
őket holmi cisternás kamrába zárni? Csodálatos, a római császár
sértő kifejezéseinek nyoma van a történelemben, bár a király
házasulása utáni időszakban, s mégis szerző ezt csak Guido
koholmányaként használja, holott amugy jobb szolgálatot tett volna.
E mellett mit használ Guidónak, ha a király hadat izen is? A római
császárnak ez csak újabb alkalmat ad arra, hogy a félreértést
kiderítse. Avagy Guido az új követet is cisternás kamrába fogja
zárni? Miért törekednék hát e haszontalan czélra, s úgy hogy bukása
bizonyos, ha netalán eléri is, mert a király előbb-utóbb megtudja a
dolgot, kiüzeti udvarából, s a herczegnő csak a királyné haragja
miatt sem fogja megvédhetni. S miért épen Kopjait vennie
segítségül, a kiről tudja, hogy a király kedveli, a ki rája elvett
jószágainak bitorlása miatt haragszik? S miért épen oly kamrába
zárni a követet, a honnan könnyen kiszabadíthatja magát, mert a bán
és leánya gyakran megfordulnak a mellékszobában és meghallhatják
kiáltását? De nem csak a német kérdést intézi Guido uram ily
rosszul, a velenczeivel sem bánik el különben.  Tudja,
hogy a király csak akkor köt békét Velenczével, ha ez Jadrát
átengedi; épen ezért a tanácsülésben biztosítja is a királyt erről
De mivel? Csak puszta szóval, semminemű okirattal a velenczei
dogétól vagy tanácstól. Vajon hihetni-e, hogy Lajos könnyen hisz
neki, midőn különben sincs kedve a békére? De másfelől épen Guido
annyit beszéli: két háborút nem folytathatni egyszerre, hogy a
király, a ki szintén osztozik e nézetben, mindaddig nem üzenhet
háborút a római császárnak, míg Velenczével a békét nemcsak
elhatározta, hanem meg is kötötte. Ki tudja, vajon a doge
ráveheti-e a tanácsot arra, hogy rokonságának érdeke miatt
megcsorbuljon a köztársaságé? Tehát a hadizenet a szerző intentiója
szerint is lehetetlen a jelenetben, mégis megtörténik és Guido
fogalmazása szerint indul. Aztán a királynak is nincs-e elég módja
legalább egy darab időre lecsillapítani anyját, elhalasztani a
háborút, kijátszani Guido ármányát, nem igérni meg a herczegnő nőül
vételét, kitől bensőleg már egészen idegen?

Úgy hiszem, ennyi is elég megdönteni Guido cselszövényét, a mű
bonyodalmát. Vajon a cselekvény másik ága jobb-e és szerves
kapcsolatban van-e amazzal? A királynak a bán leányával, Erzsivel
való viszonya nélkül is megtörténhetnék az egész miniszteri ármány,
tehát a mű főcselekvénye, mert ezt az se elő  nem
segíti, se nem akadályozza. Két pont van, a mit kapcsolatul lehet
fölvenni, de ez még nem alkot organismust. Midőn Guido látja, hogy
Erzsi a királynak tetszik, így kiált föl: «Mintha ő felsége a
banilla által érdekeltetnék; még ma meg kell történni a
herczegnővel való eljegyzésnek.» Tehát Erzsi sietteti a Guido
cselszövényét, de aztán Guido többé semmit sem ad Erzsire. Nagy
hibája az egész darabnak, hogy Guido cselszövényét egész a
végkifejlődésig nem akadályozza semmi, nem talál ellenhatásra s így
a drámai érdek csekély. A másik pont az, midőn a király a
tanácsülésben kezd megbarátkozni a herczegnővel való házassággal,
mert Erzsitől visszautasítva hiszi magát. Tehát a király az első
felvonásban szerette Erzsit, a másodikban visszautasítva hiszi
magát, nem hajt többé reá, s e szerint épen a darab kezdete előtti
helyzetében maradt, nem ment át semmi oly változáson, mely
akadályul szolgáljon vagy küzdelemre adjon okot. De miért higyje a
visszautasítást oly hölgytől, ki az incognito jelenetben oly
hevesen bevallott szerelmet szivesen fogadta? A király e változás
okát könnyen kitalálhatja; tudhatja, Erzsi attól fél, hogy csak
játékot űz vele s nem veszi nőül. Miért nem oszlatja el aggodalmát,
s midőn a második felvonásban is hevesen megragadja kezét, miért
nem mondja: Szeretlek és nőül  veszlek! Erzsi aggodalmát
könnyü eloszlatni; lám Kopjai épen olyasmivel oszlatja el, a minek
fel kellene költenie. Azután mi szükség arra, hogy Erzsi azzal az
izetlen szoborgyúrással fejezze ki szerelmét? A király már
értesítve van Kópjai által szerelméről, s így az egész
szoborleleplezési jelenet fölösleges. Szerves kapcsolat-e, drámai
egység-e mindez? Hát a negyedik felvonásra mit mondjak épen a
drámai egység szempontjából? A harmadik felvonásban az egész
bonyodalom véget ér, a szerző mégis megtoldja egy felvonással csak
azért, hogy a királyné meggyőződjék a herczegnő vallástalanságáról
s így annál nagyobb rokonszenvvel forduljon Erzsi felé. Ennyi okon
minden vígjátékot és tragédiát még meg lehet toldani egy
felvonással.

Végül, ha mind e tévedést elkerülte volna is a szerző: hol a
világos és drámai expositio, az ügyes scenirozás, hol a komikai
alap a cselekvényben és jellemekben, hol a phantasia ereje, mely
életet öntsön a műbe s gyönyörteljes illusiót a nézőkbe? De a darab
tetszett, mondja a szerző s én ezt nem említettem meg. Igaz, de
Isten látja lelkemet, nem rossz czélzatból. Világos tényt tagadni
kábaság még képmutatónak is, s nekem nincs erre hajlamom. Mindíg
volt annyi bátorságom, hogy ha kellett, a közönség tetszését
bonczkés alá vegyem, kárhoztassam vagy legalább kimagyarázzam.


Tóth Kálmán vígjátékát többször zajosan megtapsolták s a szerzőt
hívták. De én úgy tudom, hogy ilyesmi majd minden eredeti darabbal
megtörténik, bármily gyönge legyen is.

A darab tetszett, mert van benne a «hazapuffogtatás» és
elménczkedés, mert fraterek vannak benne csuffá téve, a mi ritka
jelenség szinpadunkon. Midőn Kopjai azt mondja, hogy a fraterek
eszik gabonáját, óriási taps hangzott fel. De vajon aesthetikai,
drámai hatás-e ez? Nem kivánom, hogy Tóth Kálmán helyeselje
darabjáról elmondott nézetemet, de azt óhajtom, hogy a közönség
tetszésének okait néha-néha analysálja. Vonjon el e polemiából
magának ennyi tanulságot; én a magamét már elvontam: igyekezni
fogok a birálandó színművekre gondosan figyelni, de ha szomszédaim
zaja vagy a zártszéknyitónő költögetése miatt valami elkerülné
figyelmemet, kérem a drámaírókat és színészeket, világosítsanak
fel, mindig kész leszek a legfényesb elégtételt adni. 


A LELENCZ.



Eredeti népszinmű 4 felvonásban. Irta Szigligeti
Ede. Előadatott a Nemzeti Szinházban 1863 november 20-án.

I.

«Ez nem népszinmű, ez regényes dráma, sőt szomorújáték». Ily s
ezekhez hasonló megjegyzéseket hallottam a színházban s olvastam
később a lapokban is. De vajon mi az a népszinmű, ki tudja, ki
határozza meg valahára? Vas Gereben hallgat, pedig ő volna a magyar
nép választott æsthetikusa s a leendő Petőfi-Társulat született
elnöke; a Hölgyfutár szerkesztői se szólnak, pedig korszakot
akarnak alkotni a magyar dramaturgiában s a szinházi bérkocsi
kérdését már is szerencsésen megfejtették; a német míveltség magyar
képviselői is némák, pedig ez sokkal könnyebb feladat, mint
bebizonyítgatni, hogy Bulyovszkyné mutatta meg először a
németeknek, mi a valódi német kiejtés, mely kiemelkedett a
tájszólások barbarismusából. Tréfa, a mi tréfa, de valóban
 csodálni lehet, hogy a magyar kritika,
mely annyi népszinművet birált, oly kevéssé foglalkodott a
népszinmű elméletével. Még annyira sem ment, hogy fogalmát meg
tudja határozni. Mi, kik most először birálunk népszinművet,
pótolni kivánjuk ugyan e hiányt, de nem igérhetünk tüzetes
fejtegetést, legföljebb egy kis tájékozást, mely egyszersmind
birálatunk kiinduló pontja.

A népszinmű se vígjáték, se dráma, se tragédia, de mindebből
valami; vegyes nem, mely sok mindent magába olvaszthat, sőt a zenét
és éneket is segédűl veheti. Egy neme a melodrámának, vagyis modern
melodráma tragikomikai alapon, legtöbbször társadalmi iránynyal.
Nem mondjuk, hogy a magyar népszinművet a franczia democratia
eszméi, melyek nálunk is terjedezni kezdettek, nevezetes
befolyással voltak reá. A franczia népdrámák többé-kevésbbé váddal
léptek föl a társadalom ellen a socialismus érdekében; a mieink is
vádolták a társadalmat, de inkább csak szerény reformot sürgettek.
Előszeretettel rajzolták politikai és társadalmi intézményeink
hiányait s a nép érdekében kivántak hatni. A politikai vezérczikkek
fejtegetéseit: a jobbágyság eltörlésétől a börtönrendszer
javításáig, örömest fogadták műveik alapeszméjeűl általában ott is,
a hol nem vettek fel valamely specialis kérdést, részvétet
igyekezetek kelteni a társadalom  alsó osztályai iránt és
sokszor igen is kirívóan a fensőbb osztályok rovására. Politikai
életünk democratiai mozgalmainak egyik hatásaként tűnt fel a
népszinmű szinpadunkon. Ez volt egyik forrás, melyből
népszinműíróink merítettek; a másikat az irodalom nyujtotta, a hol
szintén hasonló forrongás mutatkozott.

A fejlődő nemzeti költészet örömest fordult a népies felé;
részint democratiai ösztönből, részint művészi czélból; erősebb
kapcsolatba jött a magyar élettel s nem vetette meg többé a
genrerajzot. A magyar dalokat nemcsak jambusokban és trocheausokban
irták már s költői rhythmusunk ismét összeolvadt a zenével. Mindez
elősegítette a népszinmű fejlődését. Szigligeti egész
virtouzitással öntötte drámai formába mindazt, mi a politikai és
irodalmi mozgalmakban czéljára szolgált. Megszületett a magyar
népszinmű, melynek fővonásai lettek: formában határzatlan drámai
stil, szellemben democratiai irány, tartalomban magyar élet
genreképi vonásokban, tragikomikai oldalról, népzene és népdal
kiséretében.

Íme a magyar népszinmű, melyet majdnem osztatlan tetszéssel
fogadott a közönség és kritika. Nem csodálkozunk rajta. E
népszinművek elűzték szinpadunkról a német bohózatokat és
melodrámákat, közelebb hozták a szinpadot a magyar élethez s
közönséget teremtettek. 

Mindkettő nagy nyereség volt, s az még ma is, és nemcsak egy
szempontból. De azon már csodálkoznunk kell, hogy a kritika minden
szó nélkül elfogadta a népszinműi formát. Megengedjük, hogy a
népszinmű jó volt s talán most is jó fejlődési foknak, átmenetnek
azonban fejlődnie kell s e fejlődés nem lehet más, mint hogy össze
nem olvadható elemei forrongásából álljanak elő határzott stilu
drámai alnemek; oly nemek, melyek majdnem mellőzve vannak
drámairodalmunkban, pedig sokkal több művészi jogosultságuk van,
mint a népszinműveknek, melyek helyöket elfoglalják. Azt a sok
mindent, a mi népszinműveinkben össze van gyúrva, csak a humor
bírhatná el és békíthetné ki. De a humor a legerősb
subjectivitását, legföljebb humoros alakot rajzolhat, de nem irhat
humoros drámát. Ezért a tragikum és komikum, a bohózatos és
érzelmes összeolvasztása soha sem tehet valóban művészeti hatást.
Shakespeare vegyít ugyan tragédiáiba komikai elemet, de csak a
népjelenetekben, s csak annyit és úgy, hogy semmi ne zavarja meg a
mű stilusát. Népszinműveinkben a tragikum és komikum lényeges elem,
épen ezért igazán se meg nem hatnak, hanem csak disharmonikus
hangulatban lebegtetnek. Továbbá a szoros értelemben vett
társadalmi irányt se bírhatják meg a népszinműveink; erre a dráma
formájánál sokkal  alkalmasabb a regényé, mert széles tért
nyújt a detailrajzra s még ott is kérdés: vajon a regényt nem
vetkezteti-e ki költészetéből az egyoldalú polemia s az a sok
prózai elem, melyet az irányregény okvetlen magával hoz. E mellett
az ének, zene sem olvadt úgy össze népszinműveink bensőjével, hogy
organismust alkosson. Szóval ki kell válni ez összegyúrt, de össze
nem olvadható elemeknek és saját formájokat felvenni. Miért ne
válhatnék ki például a komikai és bohózatos elem, hogy megteremtse
a magyar bohózatot és vaudevillet?

Mi részünkről Szigeti egy pár népszinművét azért méltányoljuk
leginkább, mert irány felé látszik törni; ez okon óhajtottuk a
minap: vajha kapna kedvet a magyar bohózat megalkotására az
eddiginél nemzetibb alapon. Folytassuk tovább a felbomlási vagy
fejlődési folyamat. Az ének- és zenerészből miért ne állhatna elő
az önálló magyar operette?

Szigligeti nem rég már egy kisérletet tett is e téren, melynek
csak örvendenünk lehet. Hát az érzelmes, tragikai részszel mit
csináljunk? Szülessék meg belőle polgári, vagy ha jobban tetszik
népdrámánk. A többi aztán legyen melodráma; a polgári drámát is,
tudjuk sokszor ide fogják levonni, de nem bánjuk, mindenesetre
nyerünk. Ím Szigligeti a mi tanácsunk nélkül ilyesmit czéloz. A
Lelencz népszinműve  ilyen kiván lenni s épen azért nem
tehetjük, hogy ebbeli törekvését ne üdvözöljük.

Valóban a Lelencz ha nem is mindenben, egy pár lényeges
vonásban különbözik Szigligeti eddigi népszinműveitől. Nincs benne
ének, zene, táncz; egészen dráma akar lenni. Nem iránydarab; nem a
lelenczház szükségességét kivánja bebizonyítani; a fensőbb és
alsóbb osztályokat se állítja egymással szembe, hogy amazok csak a
bűn, emezek csak az erény képviselői legyenek. A komikai és
tragikai elemet se vegyíti össze, mínt régibb népszínműveiben,
kivált Czigány-ában. Szóval, mint föntebb mondottuk, polgári
drámává kívánja emelni népszinművét, viszonyainkhoz alkalmazva, a
hol sok tekintetben nagyobb szerepet játszik a vidéki alsó
középosztály, mint a szó szerinti bourgeoisie. E tisztább stíl felé
törekvést méltányoljuk mi leginkább e műben s épen nem bánjuk, sőt
örülünk rajta, hogy némelyek, még a kritikusok sem találták meg
benne azt a népszinművet, melynek fogalmával, úgy látszik, nem igen
vannak tisztában. Valóban, épen ezért sajnáljuk, hogy
méltánylatunkat nekünk is gáncsolással kell megzavarnunk. Azonban
megvalljuk, hogy mi egyeben ütköztünk meg, mint kritikustársaink.
Egyik azt hibáztatja, hogy e műben a szerelem nagyon alárendelt
szerepet játszik, pedig drámát szerelem nélkül nem lehet képzelni.
 E szerint Julius Caesar, Coriolán,
Macbeth nem volnának drámák.

A második a palacsinta adomája ellen kel ki erősen, melyet csak
elbeszélni hallunk a multból. «Íme az egész mű, mint négy doriai
oszlopon, akként nyugszik a négy palacsintán» kiált fel
birálónk.

Mi nem védjük e palacsintás adomát; épen oly ízléstelen, mint a
foghagymás rostélyos bizonyos vigjátékban, azonban nem tartjuk
lényeges hibának, sőt azt hiszszük, könnyen kiigazíthatni, mert nem
egyébért van, mint a rector szemérmetessége feltüntetéseért s így
tiszteségesebb adomával is helyettesíthetni a cselekvény
legcsekélyebb sérelme nélkül. A harmadik azt rója meg, hogy a
szerző a regényírók sok szabadalmával él: nem törődik az idő és
helyegységgel, véletlenek által szővi a cselekvényt és sokat hagy
történni a szinfalak mögött. Nem tudtuk, hogy az idő- és helyegység
oly classikai bajnokai lappanganak köztünk, valamint azt sem, hogy
véletlen által szőni a cselekvényt a regényírók szabadalma. Mi nem
tudunk semmit e szabadalomról, s óhajtjuk, hogy regényiróink se
tudjanak.

Valódi véletlenség e műben csak egy helyt fordul elő, midőn
Erzsi haza tér s testvére gyermekét megmenti. Nem védjük e
véletlenséget sem, de nem tartjuk e mű lényeges hibájának, mert
csak bonyolítja a cselekvényt,  nem oldja fel s általában
nem zavarja meg a jellemfejlesztést. Nagyobb baj az, hogy midőn
Szigligeti polgári drámává emelte népszinművét, nem tudta kikerülni
a polgári drámák egyik örvényét, bizonyos beteges
sentimentalismust, bizonyos érzékenyítő befejezést, mely ha nem is
mindig erkölcsi érzésünk, de mindenesetre idealismusunk rovására
kiván szívünkre hatni a mennyiben felindít megnyugtatás nélkül,
vagyis egészen más alapon nyugtat meg, mint a melyen
felindított.

Ez a mű legnagyobb hibája, melyet nem takarhatnak el se a drámai
élénk jelenetek, se a jól rajzolt alakok. De kifogyván a térből,
fejtegetésünket a jövő számra kell halasztanunk; addig talán
másodszor is szinpadra kerül az új mű, s még érthetőbbé válik
birálatunk. 


II.



E hó 6-án újra szinpadra került e mű és nagy közönség előtt. Mi
is megnéztük másodszor is s még inkább meggyőződtünk, hogy
befejezése hibás. De miért gáncsoljuk a befejezést, miért nevezzük
beteges sentimentalismusnak, mely idealismusunk rovására akar
szívünkre hatni, felindít megnyugtatás nélkül: vagyis egészen más
alapon nyugtat meg, mint a melyen felindított? Lehet-e ezt máskép
befejezni? mondhatja a szerző. Nem a keresztyén morál
legfönségesebbikét érezzük-e e művön átvonulni: a megbocsátást?
Avagy tévedéseink nemesise elől nincs-e menekvés a költészetben,
holott az élet gyakran ellenkezőt mutat? Oly kegyetlen legyen-e a
költő, hogy se meg ne bocsásson, se meg ne bocsáttathasson, még a
bűnbánóknak sem?

Íme ott egy szegény sorsú leány, Julcsa, a ki szolgálatjával
keresi élelmét; bele szeret egy rangbeli ifjúba, a ki megcsalja és
odahagyja. A szerencsétlen meg akarja ölni magát és szíve
 alatt nyugvó gyermekét, azonban egy
öreg komornyik rábeszélésére, a ki sejti szándékát, visszariad ez
újabb bűntől s élni kiván gyermekéért. Nehány hónap telik el.
Julcsa el akarja rejteni gyalázatát a világ és szülői szemei elől s
egyszersmind jó kezekbe tenni le ártatlan csecsemőjét. E czélból
titkon falura utazik szüleihez s éjjel ablakukba teszi csecsemőjét,
a pólyába göngyölve egy gyűrűt, egy anonym levelet s minden
megtakarított pénzét. Alig távozik el, midőn testvére, a korhely és
részeges Bertók, haza jő s kopogtatni akarván, az ablakban megtalál
mindent. A pénzt elteszi, a csecsemőt pedig a Tiszába dobja.
Ezalatt az anya visszatér, hogy lássa még egyszer gyermekét s csak
a felbontott levelet találja a földön. Föllármázza szülőit, a
jegyző is oda érkezik feleségestől; megmutatja nekik a levelet s a
gyermek keresésére akar indulni Ekkor érkezik haza fővárosi
szolgálatjából testvére, Erzsi, s karján hozza a csecsemőt, kit a
gát galyai között hallott nyögni és megmentett. Nem is sejtik, hogy
ki dobta vízbe a csecsemőt, kivéve Julcsát, ki Bertók ujján
gyermeke gyűrűjére ismer. Bertók bevallja neki bűnét s elbujdosik.
A kis lelencz már négy éves. Senki sem tudja, hogy Julcsa gyermeke.
Mindkét leány a szülői háznál van. Erzsi már mennyasszony, egy
derék ifjú akarja elvenni, kit a jegyzőné szeretett volna vőűl.
 A jegyzőék még más okon is sértve érzik
magokat, azért azt a rágalmat terjesztik el, hogy a lelencz Erzsi
gyermeke. A rágalom a vőlegény fülébe jut; minden körülmény Erzsi
ellen szól s az esküvő már-már elmaradni látszik. Azonban Julcsa,
hogy megmentse testvére becsületét, fölfedi titkát, magáénak vallja
a gyermeket. Ekkor azzal áll elő a jegyző, hogy ha Julcsa az anya,
neki kell lenni a gyilkosnak is, ki a csecsemőt a vízbe dobta.
Julcsa hallgat, nem meri bevallani Bertókot, mert kimélni kívánja
már is annyira sújtott szülőit. A dologból bűnvádi per keletkezik.
Julcsát vallatni a szolgabiróhoz viszik, egy tisztelt férfiúhoz,
egy boldog családapához, a ki nem más, mint a csábító, a lelencz
atyja.

A helyzet gúnyját és veszélyét teljes mértékben fölfogó
szolgabíró kérve fordul a leányhoz, hogy ne dúlja fel becsületét,
boldogságát. Julcsa nagylelkűen megbocsát neki. Ezalatt levél
érkezik a szolgabiróhoz, egy Déli nevű rablótól, ki nem más, mint
Bertók, melyben ez bevallja a Julcsára fogott bűnt; a szolgabiró
egyszersmind arról is tudósíttatik, hogy a rabló e vallomás után
főbe lőtte magát. Julcsa fölmentetik. Egy fiatal ispán, ki már
többször megkérte Julcsát, a törvényszék előtt a lelencz atyjának
adja ki magát s újra kezével kinálja meg. Julcsa hálával szorítja
meg kezét s későbbre, ha sebei begyógyulnak, reményt nyújt neki.


E vázlatból is kitetszik, mondhatná a szerző, hogy e művet csak
így fejezhetni be. Avagy azt kívánja ön, mint egy más kritikus,
hogy a csábítóval nőűl vétessem Julcsát? Vagy épen azt, hogy
példásan büntessem a csábítót? De nem bűnhődik-e ez eléggé, hiszen
megbánja bűnét s néhány perczig iszonyú félelmet áll ki. Ha még
egyébbel is büntetném, ártatlan nejét és gyermekeit büntetném.
Miért boldogtalanná tenni e derék férfiút, egy ifjúkori s nem is
oly nagy tévedésért, melyet már megbánt? A mi Julcsát illeti,
eléggé megszenvedtettem bűnéért. Miért ne helyezzem kilátásba
boldogságát? Bizonyára megérdemli. Hol itt a beteges
sentimentalismus, minő idealismus ellen vétek? Nem a bűnbánat és
bocsánat idealismusának tettem-e eleget, mely minden keresztyén
szívben viszhangra talál.

Ilyen s ezekhez hasonló ellenvetéseket tehet a szerző s mi még
sem vonhatjuk vissza vádunkat. Elismerjük, hogy a bűnbánat és
bocsánat keresztyén erény, óhajtjuk, hogy minél több ember
gyakorolja, de kérdjük: vajon a költő azért ír-e drámát, hogy
tévedéseink és bűneink bocsánatát hirdesse a viszonyok és
embertársaink részéről, vagy azért, hogy kimutassa a megsértett
erkölcsi, társadalmi és állami érdekek nemesisét? Azzal a
hangulattal bocsássa-e el a költő közönségét, hogy tévedéseinket,
 bűneinket jóra fordítja a szerencse
vagy embertársaink könyörülő szíve, vagy azzal, hogy minden bűn és
tévedés megboszulja magát a földön, bár az ég kegyelme soha se
záródik be ellőttünk? Im ott van Shakespeare Coriolán-ja.
Büszkesége szánalomra olvad, megbánja bűnét és visszavezeti sergét
Róma fala alól. Nem érdemlené-e meg e tettéért a jutalmat, hogy
boldogul éljen szeretett családja körében? Miért kell elesnie a
volscok kardjától? Ott van Kotzebue Embergyűlölés és
megbánás-a. A hűtelen nő megbánja bűnét, sírva borul
gyermekeivel férje lábaihoz; a férj mogbocsát s ismét boldogok
lesznek. Melyik szolgálja jobban a keresztyén morált és költői
idealismust? Shakespeare kegyetlensége-e vagy Kotzebue érzékeny
szíve? Nem mondjuk, hogy a Lelencz Kotzebue e hirhedt
művéhez hasonlít, de azon elv, melylyel befejezését védhetni
végeredményében ide vezet. Azonban mit tehetünk róla, hogy ez így
van az életben is, miért legyen a dráma más, mint az élet, melynek
tűkre? Ezt az ellenvetést ismételheti Szigligeti; de kérdjük,
ismerjük-e, nyomoztuk-e a nemesis titkos működését, s tagadhatjuk-e
csak azért, mert nem mindenütt ötlik szemünkbe? Azután mire való a
költő, ha az életet csak pusztán adja, benső, kényszerű, erkölcsi
kapcsolat nélkül s mi sem egyéb a költői idealismus, mint az az égi
 fény, mely mindent megvilágít, mi az
életben homályos?

Szigligeti kiméli a csábítót. Érezni látszik, hogy ez
visszatetszést szül s épen azért enyhíteni igyekszik eljárását.
Ezért nagyon háttérbe tolja a csábítót s az utolsó felvonásban
megjelente előtt nejét lépteti föl részvétgerjesztően. A nő nagy
rokonszenvet tanusít a fogoly iránt s vigasztalja. A szerző mintegy
előre készíti a közönséget arra nézve, hogy ne óhajtsa a csábító
bukását, családélete feldulását, derék neje boldogtalanságát. Midőn
a csábító belép és áldozatára tekint, a lelkiismeret furdalását
érzi s megalázva fordul hozzá. Mindez elég ügyesen van kiszámítva
és még sem teszi meg az óhajtott hatást. Aztán az ilynemű kibékítés
nem is drámai, mert nincs benne benső kényszerűség. A szerző tovább
is megy, Julcsát boldoggá teszi, legalább kilátásba helyezi férjhez
menetelét. Ezt is mindazért, hogy a csábító bukását ne kivánjuk.
Egyik hiba a másikat szűli. Miért e szerencsétlen leányt egy új
szerető, habár férj, karjaiba dobni? E költői igazságszolgáltatás
nem foly a mű organismusából, csak külsőleg van oda tapasztva.
Julcsa megtisztult a szenvedések alatt s legszebben végezné
pályáját szemeink előtt, ha az anyai érzésekbe menekülne s
gyermekének szentelné életét, nem új szerelem örömeinek. Egyébiránt
megvalljuk, sehogy  se tudnánk tanácsot adni a szerzőnek
műve tökéletes befejezésére. Épen az a baj, hogy az
összeütközéseket úgy hozta össze, hogy bajos megoldani, s úgy
oldotta meg, hogy erkölcsi türelmességünkhöz, könyörülő szívünkhöz
folyamodott, s mintegy elnyomni, vagy legalább kijátszani akarta
idealismusunkat, melyet nem elégíthetett ki. S épen ezt nevezzük mi
beteges sentimentalismusnak. Felindulásunk megnyugtatásra vár az
erkölcsi világrend alapján s a költő megnyugtatás helyett csak
elérzékenyít, puszta könyörületre hangol, mi igen helyén lehet az
életben, de nem drámai emotio, nem költői igazságszolgáltatás.

Ne csodálkozzék se a szerző, se az olvasó, hogy e különben jeles
mű e hibája iránt nincs könyörület szívünkben, s leginkább csak
ezzel foglalkoztunk egész birálatunkban. Az erkölcsi világrend, a
költői idealismus élénk érzésének tompulása, drámairóban és
közönségben, a legnagyobb csapás, mi drámairodalmunkat érhetné; az
úgynevezett polgári dráma pedig, sok körülménynél fogva, könnyen
vezeti e tévútra a költőt. A franczia, angol és német irodalomban
elég példát találhatni reá. Óhajtjuk, hogy Szigligeti óvakodjék ez
örvénytől, mely a szerencsés inventiót és compositiót is könnyen
besodorja. Ím ez a műve is mily gazdag egyes drámai jelenetekben,
néhány mily  jól rajzolt alakot tüntet föl, mily
bámulatos technikát fejt ki ő oly történet dramatizálásában, mely
egyik kerékvágásból mindjárt másikba zökken s nem igen látszik
alkalmasnak drámai cselekvényre: mégis e hiány mennyire
megrontja!

Sajnáljuk, hogy bővebben nem írhatunk a mű fényoldalairól, de
minthogy az előadásra úgy is egy pár lényeges megjegyzésünk van,
valamelyik alkalommal még visszatérünk reá.




Lábjegyzetek.


 1) Kiadja Horváth
Döme. Első kötet. Kecskeméten, Szilády Károlynál, 1850. Ára 1
frt.

 2) Ő Pereóval hagy
engem? Szörnyű találkozás! Emésztő kínomat kétszerezve érzem.

 3) Nem; íme a nap,
melyen nőd leszek. Holnap kidagasztja a szél vitorláinkat s e
partokat örökre magunk után hagyjuk.

 4) Úgy akarom, örökre
elhagyni s meghalni fájdalmamban

 5) Te
megvigasztalsz.

 6) O Mirra, ez a te
utolsó erőlködésed. Bátorság…

 7) Pillanatra
visszavonulok szobámba, az oltárhoz száraz szemeket és derült
homlokot akarok vinni, hogy tessem az én méltó vőlegényemnek.

 8) Hallgass, oh
hallgass.

 9) Nem, valóban nem
reszketek.

 10) Te vagy első,
egyedüli és örök oka az én kínaimnak.

 11) Igen, te vagy oka
az én kínaimnak, te adtál életet nekem – istentelennek, te vagy
istentelen, hogy annyi kérésemre sem adtál halált.

 12) Oh hát akkor
miért nem öltél meg?

 13) Egyedül én vagyok
méltó a halálra. És mégis lélekzem?

 14) Én?… szeretni?…
Oh ne hidd.

 15) Tőled távol halni
meg? Mily boldog édes anyám, legalább neki meg van engedve, hogy
oldaladnál haljon meg.

 16) Az ékszer nem
teszi a királynőt.

 17) Azt jól
tudom.

 18) Anna! mily boldog
vagyok. Megaláztam őt Róbert szemei előtt.

 19) Oh ne, már nem
sír.

 20) Vita Jókai
Mórral.

 21) Vita Egressy
Gáborral.

 22) Vita Egressy
Gáborral.

 23) Vita Jókai
Mórral.

 24) Thalia
Zsebkönyv 1862-re. Kiadták Fésüs György és Toldy István. – A
budai magyar népszinház javára s keletkezésének emlékére. – Pest,
Emich, 1862.

 25) Wesen und
Geschichte des Lustspiels. Irta Mähly I. Lipcse, 1862. Weber
kiadása.

 26) Kiadja Toldy
István. Nemzeti Szinház. I–II. kötet. Pest 1863.










AZ ELSŐ KÖTET TARTALMA.




	1. Alföldi szinműtár.

	I. Horváth Cyrill:
Vetélytársak

	II. Hugo Victor:
Borgia Lucretia 7

	2. Czakó Zsigmond: Kalmár és tengerész 17

	3. Ira Aldridge 20

	4. Schiller: Ármány és Szerelem 29

	5. Szigligeti Ede: Árgyil és Tündér Ilona 31

	6. Corneille: Cid 37

	7. Kovács Pál: Három szin 43

	8. Ponsard: Pénz és becsület 48

	9. Barrière és Thiboust: Márványhölgyek 57

	10. Dumas: Lelkiismeret 82

	11. Szigligeti Ede: Diocletián 90

	12. Dumas fils: Divathölgyek (Le Demi-Monde)
107

	13. Ristori 137

	14. Még egyszer Ristori I–III. 167

	15. A Szinházi Naptár ügyében I–III. 219

	16. A Nemzeti Szinház és Drámairodalmunk 236

	17. Jókai Mór: Dózsa György I–II. 273

	18. Egy kis curiosum (Vita Bulyovszkynéval) 313

	19. Egy szinházi zsebkönyvről 329

	20. A vigjátékról 344

	21. Sribe: A pajtáskodás 359

	22. Szigligeti Ede: Az eladó lányok 367

	23. Delavigne: XI-ik Lajos 374

	24. Az automimikáról 379

	25. Egy új szinműtár

	I. Szigligeti Ede:
Béldi Pál

	II. Sardou: Jó
barátok 382

	

	26. Molière: Tartuffe 384

	27. Kövér Lajos: Kiadó szállás 392

	28. Séjour: A kártyavetőnő 395

	29. Szigligeti Ede: Gritti 400

	30. Conqui Claudina vendégszereplése I–II. 403

	31. A szinházi kihívásokról 409

	32. Sand és Meurice: A menekültek 413

	33. A drámabiráló választmányról 419

	34. Bourgeois és Decourcelle: A család öröme
424

	35. Bulwer: Richelieu 430

	36. Dumas fils: Gauthier Margit (A kaméliás hölgy)
435

	37. Scribe és Legouvé: Lecouvreur Adrienne 448

	38. Szinházi dolgokról I–IV. 456

	39. Shakespeare: Hamlet 494

	40. Katona József: Bánk bán 501

	41. Obernyik Károly: Brankovics György 509

	42. Bulyovszkyné Berlinben 516

	43. Szigligeti Ede: Egy bujdosó kurucz 523

	44. Szigeti József: Szécsi Mária vagy Murányvár ostroma
531

	45. Egressy levele 539

	46. Tóth Kálmán: A király házasodik I–II. 548

	47. Szigligeti Ede: A lelencz I–II. 569






Javítások.

Az eredeti szöveg helyesírásán nem változtattunk.

A nyomdai hibákat javítottuk. Ezek listája:



	146
	vîtorláinkat
	vitorláinkat



	210
	elvakhaittta
	elvakithatta



	252
	eltérések mel- is
	eltérések daczára is



	258
	szen- vedély
	szenvedély



	265
	lméleetet
	elméletet



	271
	fokot a drá- hatás
	fokot a szinműi hatás



	354
	mindig- még
	mindig, még



	387
	Magyyar Sajtó
	Magyar Sajtó



	404
	képes- e
	képes-e



	427
	mintse a mcselekvény
	mintsem a cselekvény



	522
	Azonbau
	Azonban









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DRAMATURGIAI DOLGOZATOK (1. KÖTET, 1850-1863) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1170479149592419810_68695-cover.png
Dramaturgiai dolgozatok (1. kétet,
1850-1863)

Pal Gyulai

=\
)
TR ol

Viadlsy






