
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of La Provence: Usages, coutumes, idiomes depuis les origines; le Félibrige et son action sur la langue provençale, avec une grammaire provençale abrégée

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: La Provence: Usages, coutumes, idiomes depuis les origines; le Félibrige et son action sur la langue provençale, avec une grammaire provençale abrégée


Author: Henri Oddo



Release date: August 3, 2022 [eBook #68675]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: French


Original publication: France: H. Le Soudier, 1902


Credits: Laurent Vogel, Hans Pieterse and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive/Canadian Libraries)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA PROVENCE: USAGES, COUTUMES, IDIOMES DEPUIS LES ORIGINES; LE FÉLIBRIGE ET SON ACTION SUR LA LANGUE PROVENÇALE, AVEC UNE GRAMMAIRE PROVENÇALE ABRÉGÉE ***






Au lecteur

Table des matières

Table des noms

 





LA

PROVENCE

OUVRAGES DU MÊME AUTEUR





	UN FÉLIBRE AVANT LE FÉLIBRIGE à la cour de la duchesse du Maine, à Sceaux.—Mouret
  (J.-J.), d’Avignon. Broch. in-18
	1 fr.  »



	LE CHEVALIER PAUL (lieutenant-général des armées navales du Levant), 1598-1668. Préface
  de M. de Mahy, ancien ministre de la Marine.

  Édition non illustrée, 1 vol. in-18 jésus
	3 fr. 50



	   —   illustrée, 1 vol. in-18 jésus
	5 fr.  »



	DE L’UTILITÉ DES IDIOMES DU MIDI pour l’enseignement de la langue française.

  Broch. in-8o
	1 fr. 50



	LE CHEVALIER ROZE (campagne d’Espagne, 1707; peste de Marseille, 1720). 1 vol. gr. in-8o.

  Édition illustrée, brochée
	3 fr. 50



	   —   reliée 
	5 fr.  »



	LA PROVENCE. Usages, coutumes, mœurs et idiomes depuis les origines jusqu’au Félibrige.

  1 beau vol. in-4o avec illustrations. Broché
	7 fr.  »



	Relié
	8 fr. 50



	

POUR PARAITRE PROCHAINEMENT




	AU PAYS DES CIGALES. Contes, nouvelles et légendes provençales. 1re série,

  1 vol. in-8o
	3 fr. 50






 


HENRI ODDO



LA

PROVENCE

USAGES, COUTUMES, IDIOMES

DEPUIS LES ORIGINES



LE FÉLIBRIGE

ET SON ACTION SUR LA LANGUE PROVENÇALE

AVEC UNE GRAMMAIRE PROVENÇALE ABRÉGÉE



OUVRAGE ORNÉ D’ILLUSTRATIONS ET DE PORTRAITS



PARIS

LIBRAIRIE H. LE SOUDIER

BOULEVARD SAINT-GERMAIN, 174



1902



 

LA PROVENCE



I

LES FÊTES

Histoire.—Caractère.—Mœurs.—Usages.—Fêtes, jeux et coutumes des Provençaux.—Fêtes
civiles.—Le Jour de l’an.—Les Rois.—Le Carnaval.—Danse des olivettes.—Les Jarretières.—Les
Bergères.—La Cordelle.—Les Moresques et les Épées.—Leis Bouffet, Leis Fieloué.—La
Falandoulo.—La Reine de Saba.—Caramantran.—Fêtes religieuses.—La Chandeleur.—Les
Rameaux.—La Semaine sainte.—Pâques.—La Pentecôte.—Les Jeux de la
Tarasque.—La Fête-Dieu.—La Saint-Jean.—La Toussaint.—Les Morts.—La Noël.—La
Messe de minuit.—Leis calénas.—Jeux.—Les Roumerages.—Les Joies.—La Targo.—La
Bigue.—Courses d’hommes et d’animaux.—Combats de taureaux.—La Lutte.—Le Saut.—La
Barre et le Disque.—Les Boules.—La Cible.—Les Palets.—Mât de cocagne.—Les
Grimaces.—Les Cartes.—Le Coq.

Provence! Ce nom, évocation de tout un passé prestigieux dans les arts
et les lettres, célèbre dans le commerce et l’industrie, glorieux par ses victoires,
sympathique dans le malheur, est gravé en lettres d’or dans l’histoire
des peuples.

La place que cette ancienne province a occupée au cours des siècles a été
assez importante pour expliquer l’intérêt dont elle a toujours été l’objet de
la part des poètes, des romanciers et des historiens. Aujourd’hui, quelques
départements représentent ce que fut l’ancienne Provence, et si, mêlée et
confondue dans la grande patrie française, avec laquelle elle ne fait plus
qu’un tout, elle a perdu une partie de son originalité en perdant sa couronne
et le côté pittoresque qu’elle pouvait avoir au temps de ses comtes, du moins
elle a acquis le bénéfice de la sécurité. Elle jouit des bienfaits dont la Révolution
de 1789 a doté la France lorsqu’elle lui a donné sa devise, qui devrait
être celle de l’humanité tout entière: «Liberté—Égalité—Fraternité.» Ces
bienfaits, d’ordre surtout économique, n’ont changé en rien l’aspect général
de la Provence, qui est restée ce que la nature l’a faite: attrayante par son
climat, sa situation admirable, ses fleurs et ses fruits, sa mer de saphir, son
ciel bleu et son soleil resplendissant. Ses enfants sont dignes de leurs ancêtres.

Comme eux, ils ont gardé l’amour du sol natal, des usages, des mœurs et
des coutumes du vieux temps, à peine atténués par les effets de la centralisation
et par la civilisation caractéristique de ce siècle. Ils doivent à leur climat
un caractère vif et enjoué, ce qui ne les empêche nullement d’apporter dans
les affaires sérieuses un esprit de suite et une expérience incontestés.

Afin de mieux faire connaître cette partie si intéressante du sol français,
nous remonterons jusqu’à l’époque où la Provence, pays riche et jouissant
d’une civilisation avancée, vit son influence décroître après les ravages
causés par l’invasion des Sarrasins et par les guerres qui suivirent la mort
de Charlemagne.

Les faibles successeurs de ce prince ne purent la conserver et dès lors,
séparée de l’Empire, elle fut livrée sans défense aux incursions incessantes
des hordes africaines. Elle perdit ainsi, non seulement le rang qu’elle occupait
dans le monde, mais aussi un état social intérieur qui avait fait sa renommée
au point de vue des lettres et des arts.

Pendant cette période troublée, cette magnifique province, jadis si
florissante, n’offrit plus que le spectacle lamentable d’un pays ruiné. A la
prospérité matérielle, à la culture intellectuelle avaient succédé la misère et
l’ignorance, et le manteau de l’obscurantisme s’étendit sur elle, éteignant les
lumières de l’esprit et lassant tous les courages.

Le spectacle qu’elle présente est alors lamentable: ses plaines, naguère
couvertes de riches moissons et de villes florissantes, ne sont plus que landes
et marais, ou ruines noircies par l’incendie. Les chemins sont défoncés, les
ponts brisés; de sombres forêts, qui remontent les pentes des vallées, rendent
les communications impossibles. La crainte de l’ennemi a forcé les paysans
à construire de nouvelles maisons sur les hauteurs et dans les lieux les plus
escarpés, sous la protection des châteaux forts. Ces constructions sont élevées,
pressées les unes contre les autres, séparées par des ruelles étroites
recouvertes souvent elles-mêmes par une voûte sombre qui supporte d’autres
maisons: le tout entouré de remparts et de ponts-levis. Le matin, toute la
population s’empresse de sortir pour se disperser dans la campagne et se
livrer aux travaux agricoles. Cette campagne, hélas! se borne aux penchants
des collines dominées par la forteresse. Plus bas, dans la plaine, il n’y a plus
que marais ou forêts, et la culture y est devenue impossible par les incursions
qu’y font constamment les Sarrasins.

L’ingéniosité, la patience laborieuse de nos paysans se retrouvent jusque
dans l’aménagement de ces collines pierreuses. Ils construisirent des murs en
terrasse pour soutenir les terres et y cultivèrent l’olivier, la vigne, le blé et
quelques légumes. Des sentiers étroits et pavés de cailloux formèrent des
marches, que les bêtes de somme pouvaient gravir, et qui furent en même
temps les seuls moyens de communication de l’homme avec ses semblables.

Le soir, toute cette population rentrait pour se mettre sous la protection de la
citadelle, où nuit et jour veillaient des sentinelles. Bien souvent elles signalaient
l’ennemi, et alors la petite garnison sortait pour livrer bataille aux
pillards ou protéger la retraite des ouvriers agricoles surpris dans leurs
travaux. Ces alertes continuelles, ces combats incessants avaient fini par transformer
le caractère de la population, qui passait facilement du travail des
champs au métier des armes. Bientôt, sous les ordres de Boson, premier
comte de Provence, elle put repousser les hordes barbares et soutenir
ses droits contre le comte de Toulouse, qui lui disputait son territoire. Boson,
par une sage administration des revenus de la province et la mise en culture
des vallées, à l’aide des moines à qui il les avait abandonnées, changea
l’aspect de ce malheureux pays, replongé, par près d’un siècle de misère,
dans une quasi-barbarie. La sécurité ayant remplacé la crainte, les villes
se repeuplèrent peu à peu et le pays reconquit bientôt, par l’énergie et le
travail de son peuple, le rang qu’il occupait autrefois. Le régime municipal
fut remis en vigueur sous le nom de Consulat. Marseille, Arles, Tarascon
furent les premières villes qui s’érigèrent en républiques sous la protection de
l’empereur et du pape. Ce fut pour la Provence le commencement d’une
réforme politique complète et de la répartition des habitants en trois ordres
distincts: clergé, noblesse, tiers-état. Chacun des ordres participait à l’administration,
mais dans des conditions différentes. Le tiers-état se composait
des bourgeois, des artisans et du peuple, dont les évêques et les abbés étaient
les curateurs et les défenseurs, afin que le pouvoir de la noblesse fût pondéré.
Enfin, par un acte daté du mois d’octobre 1247, les artisans furent groupés en
corporations de métiers, avec statuts et privilèges. Chaque corporation avait
à sa tête un chef de métier, qui fut admis dans le corps municipal[1].

Ces dernières améliorations avaient été préparées sous les comtes de Barcelone,
qui transformèrent également l’administration. Les mœurs s’adoucirent,
la protection accordée aux lettres hâta les progrès de la civilisation, que la
maison d’Anjou s’appliqua à étendre à toutes les classes de la société. Le roi
René, particulièrement, favorisa le commerce avec l’Italie et l’Espagne, protégea
les arts et la littérature, et lorsque à sa mort la Provence fit retour à
la France, elle forma l’un des plus beaux fleurons de la couronne de
Louis XI.

La description des fêtes religieuses et civiles, des usages, des costumes et
des mœurs des Provençaux demanderait un volume entier, surtout si, à
l’exposé complet, on voulait joindre un commentaire détaillé. Nous élaguerons

du cadre restreint de cet ouvrage tout ce qui est tombé en désuétude,
faisant toutefois exception pour les parties du sujet qui, quoique n’ayant pas
d’actualité, offrent un attrait particulier.

FÊTES CIVILES

Les fêtes religieuses communes à tous les peuples catholiques se relient
à des coutumes civiles populaires, qui diffèrent selon les pays et l’histoire de
chaque nation. Ce sont ces coutumes qui, seules, doivent fixer notre attention,
parce qu’elles font partie intégrante de l’état social de la Provence et le
caractérisent.

Jour de l’an.—Il est spécialement consacré aux visites et aux
souhaits de bonne année, comme dans toute la France. L’usage de le célébrer
existait chez les Romains, qui s’envoyaient de petits présents désignés sous
le nom de Strenæ, d’où le mot Étrennes; on remarquera d’ailleurs que la
forme latine est mieux conservée dans le provençal: Estrenos. A Marseille,
la période des étrennes commençait la veille de Noël et se continuait jusqu’au
jour de l’an. Les femmes pétrissaient des gâteaux appelés Poumpos, dont elles
se faisaient des cadeaux réciproques. De nos jours, à l’envoi des bonbons
et des jouets, que l’on donne à Marseille comme partout, les gens des classes
inférieures ajoutent celui de la Poumpo, qui est d’origine grecque[2]. Dans
les communes environnantes, les parents et alliés seuls se font visite au jour
de l’an; les personnes étrangères se souhaitent la bonne année dans la rue,
lorsqu’elles se rencontrent.

A Maillane, on choisit parmi les familles les moins aisées des enfants qui
parcourent le pays et à qui l’on donne un pain. Cette sorte d’honnête mendicité
suffit, au dire des habitants, pour éviter la disette pendant toute l’année;
l’on a remarqué, en effet, qu’à Maillane il n’y a de mendiants d’aucune espèce.
Avant la Révolution, l’usage de donner un pain aux enfants qui venaient vous
souhaiter la bonne année existait aussi à Alleins, et le pain était appelé Lou
pan calendal.

Les Rois.—La cérémonie du roi de la fève se célèbre le jour de l’Épiphanie.
Dans quelques vieilles familles marseillaises, voici comment elle se
passe. Le chef de famille, ayant réuni tous les parents et amis autour de

sa table, bénit le repas, qui est ordinairement le souper. Au dessert, on apporte
sur un plat, que la tradition voudrait d’argent, le gâteau dont les portions,
coupées par un jeune enfant, sont mises sous une serviette. Le premier morceau
tiré, dit Part de Dieu, est mis de côté pour être donné à un pauvre.
Puis, prenant au hasard les autres portions, l’enfant offre la première au
chef de famille et continue par tous les convives en terminant par les serviteurs.
Celui qui a la fève prend au haut de la table la place du chef de
famille et celui-ci lui cède les honneurs auxquels il a droit. Chacun se lève
alors et crie: Vive le roi! Après avoir choisi la reine, le couple rend les santés
et, le repas fini, ouvre le bal.

Le soir, le roi accompagne la reine jusqu’à son domicile, suivi de tous
les invités. Une collecte est faite et le produit remis aux pauvres.

L’idée d’introduire une fève dans le gâteau semble avoir été empruntée
aux Grecs, qui donnaient leur suffrage en déposant une fève. Ici l’élection
du roi est due au hasard, mais c’est par une fève qu’elle se manifeste.

Il n’y a pas encore bien longtemps que le village de Trets donnait à la
fête des rois un caractère religieux. La veille de l’Épiphanie, la jeunesse se
rassemblait à l’entrée de la nuit pour aller au-devant des trois Mages, leur
portant comme présents des corbeilles de fruits secs. Arrivée à la chapelle de
Saint-Roch, elle se trouvait en face de trois jeunes gens costumés comme
l’indique l’Écriture. Après avoir reçu corbeilles et compliments, ceux-ci donnaient
à l’orateur une bourse remplie de jetons, qu’il emportait aussitôt en
courant, pour ne pas partager avec ses compagnons. Il s’ensuivait une course
folle qui se transformait en une Falandoulo, dans laquelle le fuyard restait pris.

Le Carnaval.—Le carnaval, qui semble un reste des saturnales, est,
en Provence, à peu de chose près, ce qu’il est dans les autres départements
français. Cependant, il paraît se rapprocher davantage du carnaval italien, qui
a le mieux conservé la physionomie des anciennes fêtes païennes. Quant au
nom lui-même, Pasquier le fait dériver de Carne vale (chair, adieu). On
retrouve, en effet, ces mots dans le dialecte roman, et le peuple, aujourd’hui
encore, les prononce: Carneval.

Danse des Olivettes.—Cette danse, un peu tombée en désuétude,
n’est plus conservée que dans quelques localités: Toulon, Aubagne, Roquevaire
et Cuges. Autrefois, elle était surtout prisée à Cuges, Aubagne et Gémenos.
Son nom lui vient de ce qu’elle coïncidait dans le temps avec la cueillette
des olives. Quant à son origine, on l’attribue à la rivalité de César et
de Pompée, qu’elle est censée représenter. En conséquence, elle a été réglée
ainsi qu’il suit:

Seize jeunes gens, vêtus à la romaine, ayant à leur tête divers officiers

désignés par les titres de roi, prince, etc., et précédés d’un arlequin et d’un
héraut, marchent sur deux rangs, au son des tambourins, qui jouent une
marche guerrière. Ils exécutent différentes figures, telles que la chaîne
simple, la chaîne anglaise, le pas de deux, le tricoté. Pendant ce temps, le
héraut bat des entrechats et fait des tours de canne, qu’Arlequin contrefait
d’une façon burlesque.

Arrivés sur une place publique, les danseurs miment un combat en croisant
les épées et les frappant en cadence. Le roi et le prince, c’est-à-dire
César et Pompée, vident leur querelle par un duel simulé pendant lequel les
danseurs poussent des cris de joie pour souligner la valeur de leurs chefs
respectifs, puis se divisent en deux camps; Arlequin se place au milieu.
On l’entoure en formant le cercle et en dansant une ronde qui finit par le
croisement des épées. On l’élève sur cette espèce de plate-forme comme sur
un pavois, et il chante en français le couplet suivant:


Je suis un Arlequin

Monté sur des épées,

Comme un second Pompée,

Avec mon sabre en main;

Mettez bas Arlequin.



On termine par un soi-disant défilé de cavalerie, que l’on imite en chevauchant
les épées, et par la passe au cercle, qui se fait avec beaucoup d’agilité[3].

Les Bergères.—Les Jarretières.—La Cordelle.—A peu de chose
près, le costume est le même dans ces trois danses. Les hommes, en
bras de chemise, ont un petit jupon blanc, très court, garni de rubans; sur
la tête, une calotte d’enfant ornée de dentelles. Les femmes conservent le
vêtement du pays avec très peu de changements, mais plus élégant et de
meilleur goût que celui des hommes. Des airs appropriés se jouent sur le
tambour de guerre et le fifre.

Dans la danse des Bergères, les danseurs dévident leurs fuseaux et les
danseuses filent à la quenouille en cadence. Dans celle des Jarretières,
hommes et femmes, rangés sur deux files, tiennent de chaque main une jarretière,
s’enlacent et se dégagent tour à tour. Dans la Cordelle, le jeu est un
peu plus compliqué. De l’extrémité d’une longue perche, que l’on place au
milieu d’un cercle formé par les danseurs, pendent des cordons ou tresses de
diverses couleurs, appelés Cordelas en provençal. Chacun s’emparant d’un
cordon s’écarte de façon que tous ces cordons tendus forment un cône parfait.
On saute en cadence et l’on forme la chaîne simple, dont le but est

d’entrelacer régulièrement les cordons de manière à recouvrir la perche
d’une sorte de natte à carreaux dont les nuances doivent correspondre. En
dansant en sens contraire, on rétablit le premier motif de cette danse, dont
l’effet est charmant.

Ces danses, très anciennes, ont été, dit-on, introduites en Provence par
les bergers qui transhument avec leurs troupeaux dans les Alpes, d’où elles
seraient originaires. Peu ou pas usitées aujourd’hui, elles exigeaient autrefois
des costumes très frais et relativement chers.

Les Moresques et les Épées.—Ces danses, que l’on attribue aux
Sarrasins qui, d’après la tradition, voulurent les opposer aux précédentes,
s’exécutent encore quelquefois dans le Var, à Fréjus, à Grasse, et aussi à
Istres, où les Arabes firent un séjour prolongé.

Dans les Moresques, le costume consiste en une tunique blanche très
courte; les genoux sont entourés de petits grelots. Comme c’est surtout le
soir qu’on se livre à ces ébats, le danseur tient d’une main une gaule, au
bout de laquelle se balance une lanterne en papier de couleur, et de l’autre
une orange qu’il présente alternativement à chacune des danseuses qui sont
à ses côtés. Puis les hommes et les femmes se mettent sur deux files qui se
croisent. Le premier en tête de chaque file fait des gestes fort animés et
variés, successivement imités par ceux qui suivent.

La danse des Épées a toujours lieu le soir. La seule différence qui existe
entre cette danse et la précédente consiste dans le jeu des épées que l’on
brandit et frappe en cadence, de manière à figurer un combat qui a pour
objet de défendre ou d’enlever les bergères. La musique se rapproche de
celle du boléro espagnol, où les grelots remplacent les castagnettes.

Leis Bouffet.—Leis Fieloué.—La Falandoulo.—Dans les Leis Bouffet,
les jeunes gens portent une serviette nouée autour du cou, et un soufflet à la
main. Ils sautent l’un derrière l’autre, en manœuvrant avec le soufflet et en
chantant des couplets qu’ils improvisent sur un air fort gai consacré spécialement
à cette danse.

Les Fieloué, ou quenouilles, semblent une représentation satirique des
travers des femmes. Les jeunes gens sont travestis en femmes, leurs costumes
sont toujours une exagération des costumes féminins. Ils portent tous de
grandes quenouilles enveloppées de papier de différentes couleurs, formant des
lanternes dans lesquelles brûlent des chandelles. Leur chaîne parcourt les rues
du village en faisant entendre des couplets plaisants sur les quenouilles et
les lanternes. Ces danses fort gaies, accompagnées du tambourin et du galoubet,
sont anciennes et probablement nationales, mais on ne sait rien sur leur
origine.


La Falandoulo est assurément la plus ancienne de toutes, et la plus caractéristique
du peuple qui l’a conservée. Le nom lui-même est absolument grec
et le sens qui lui est donné exprime bien cette phalange ou troupe d’individus
liés les uns aux autres en une chaîne indissoluble.

Apportée par les Phocéens à Marseille, elle s’est répandue, non seulement
dans toute la Provence, mais encore sur toutes les côtes où les Marseillais
avaient fondé des établissements et jusqu’en Catalogne. Elle est aussi en
usage dans les îles de l’Archipel. Expression la plus vive de la gaieté provençale,
elle s’exécute aux sons du tambourin et du galoubet, qui sont aussi des
instruments grecs. Elle est formée spontanément par toutes les personnes
présentes, de tout âge et des deux sexes, sur les places publiques, à l’occasion
d’une réjouissance ou d’une fête. Le conducteur, placé en tête, entraîne
la chaîne en lui faisant faire beaucoup de détours. Il lui arrive ainsi d’en
rejoindre la queue; il défile alors, avec toute la bande, sous les bras levés
des derniers danseurs. Son habileté se manifeste par sa course sans arrêt, ses
retours brusques, son passage dans des endroits difficiles, où il cherche à
rompre la chaîne, tandis que ceux qui la composent, liés entre eux par des
mouchoirs qui enveloppent leurs mains, s’efforcent de le suivre sans se
séparer. La falandoulo, aussi vieille que la vieille cité phocéenne, est encore
de nos jours l’accompagnement obligé de toutes les fêtes et réjouissances
publiques dans le Midi. Les Félibres de Paris, qui ne manquent jamais de
l’improviser à l’issue de leur fête estivale de Sceaux, l’ont fait adopter par les
Parisiens qui les suivent en se mêlant à eux dans ce divertissement: symbole
de la fusion plus profonde accomplie par le félibrige entre les races du Nord
et du Midi, elle les unit momentanément dans un même sentiment d’allégresse
et de sympathie.

La Reine de Saba.—Parmi les divertissements disparus, il en est
un que nous nous plaisons particulièrement à signaler, parce que le roi René,
qui l’avait emprunté aux Sarrasins, l’avait introduit dans les jeux de la
Fête-Dieu, dont nous donnerons la pittoresque description. Par son caractère
et le déguisement de ceux qui y prennent part, il a un côté carnavalesque
qui l’a fait adopter à Tarascon et à Vitrolles, où longtemps il a joui d’une
grande faveur. La Reyno sabo, nom sous lequel on le désigne à Tarascon, a
été réglée par le roi René. Pour représenter la reine, on choisissait un homme
très grand. Il était coiffé d’un bonnet de femme en papier découpé et portait
des manchettes, également en papier, et que l’on appelait des Engageantes. La
reine donnait le bras à deux princes de sa maison; un page tenait un parasol
sur sa tête. Une troupe de jeunes gens richement vêtus représentaient les
seigneurs de sa cour et composaient le cortège. Des danseurs la précédaient,
exécutant des pas et des figures aux sons de la musique. A chaque entr’acte,

ils venaient la saluer et elle leur répondait par trois révérences faites avec
une affectation comique qui excitait l’hilarité de la foule. A Vitrolles, la tradition
voulait que la Reyno sabo fût une importation sarrasine. Les jeunes
gens y étaient vêtus à l’orientale. L’un d’eux, couvert d’un drap, élevait une
poêle noircie au-dessus de sa tête; c’était la reine. Les danseurs venaient à
tour de rôle la saluer, et, armés d’un bâton, frappaient en cadence un coup
sur la poêle.

Caramantran.—Ce mot, qui n’est qu’une altération de carême entrant,
désigne les divertissements du mercredi des Cendres, et aussi le mannequin
qui personnifie le carnaval. Traîné sur un chariot ou porté sur une
civière, Caramantran est entouré de gens du peuple chargés de Flasco[4], qu’ils
vident en imitant les gestes désordonnés des ivrognes. Le cortège est précédé
d’hommes travestis en juges et en avocats; l’un d’eux, grand et maigre,
représente le carême. D’autres, montés sur des rossinantes, les cheveux épars
et vêtus de deuil, affectent de pleurer sur le malheur de Caramantran. Enfin,
après avoir parcouru les principaux quartiers de la ville, on s’arrête sur une
place publique. On dispose le tribunal et Caramantran, placé sur la sellette,
est accusé dans les formes usitées au Palais. Le défenseur répond, le ministère
public conclut à la peine capitale et le président, après avoir consulté
ses collègues, se lève gravement et prononce l’arrêt ou sentence de mort.
Alors le peuple pousse des gémissements. Les gendarmes saisissent le condamné,
que son défenseur embrasse pour la dernière fois. Caramantran,
placé contre un mur, est lapidé et, pour comble d’ignominie, on lui refuse la
sépulture. Puis on le jette à la mer ou à la rivière.

Dans l’accusation aussi bien que dans la défense, des poètes provençaux
ont su parfois trouver d’excellents motifs qui rappelaient les Plaideurs de
Racine.

Suivant les pays, Caramantran subit quelques variantes. Ainsi, aux
Saintes-Maries, le premier jour de carême est appelé Paillado, et Caramantran
devient un mari battu qui porte plainte contre sa femme. Celle-ci cherche à
justifier les coups de bâton qu’elle a donnés, à la grande joie de la foule, qui
chante des couplets ironiques sur la victime.

A Trets, c’est le mariage du vieux Mathurin que l’on célèbre. C’est une
sorte de répétition de M. Denis. Un chœur de basses chante l’épithalame en
accompagnant les époux.

Dans quelques communes, on fête Bacchus. Le dieu, monté à califourchon
sur un tonneau placé dans une charrette traînée par des ânes, a la tête
coiffée d’un entonnoir. D’une main il tient une bouteille et de l’autre un

verre. Il chante le vin et la folie. Sa chanson est répétée par un nombreux
cortège de jeunes gens travestis en satyres.

A Château-Renard, la clôture du carnaval prend une tournure de galanterie.
Une foule de jeunes gens, montés sur des chevaux ou mulets caparaçonnés,
entrent en ville à la nuit. Des chars ornés de fleurs et de verdure les
suivent. Des chanteurs et des musiciens parcourent les principales rues et, à
la lueur des torches, donnent des sérénades aux demoiselles qui se sont fait
remarquer dans les bals par la grâce et la correction de leur danse.

Le mercredi des Cendres voit paraître sur toutes les tables un mets essentiellement
local, l’Aioli. La veille, à minuit, la tradition voulait qu’à la fin
du repas, le roi de la fête se levât et, s’érigeant en pontife, distribuât les
cendres, pour inviter les convives au repentir.

FÊTES RELIGIEUSES

La Chandeleur.—Comme nous avons eu l’occasion de le dire précédemment,
les Provençaux ont conservé, des anciennes coutumes du paganisme,
un caractère assez superstitieux qui se décèle dans les campagnes
plus ouvertement que dans les villes, où le peuple seul le manifeste. La Chandeleur
en fournit une occasion. Ce jour-là, chacun se munit d’un cierge de
couleur verte autant que possible, et le présente à la bénédiction de la messe[5].
On doit le rapporter chez soi tout allumé; si par hasard il venait à s’éteindre,
ce serait un mauvais pronostic. Une fois rentrée, la mère de famille parcourt
toute la maison, suivie de ses enfants et des domestiques; elle marque toutes
les portes et les fenêtres d’une croix qui est considérée comme un préservatif
contre la foudre.

On suspend le cierge bénit à côté du lit et on ne le rallume qu’en temps
d’orage, pour les accouchements ou autres circonstances critiques.

Au même ordre d’idées se rattachent les fêtes patronales où les prieurs
distribuent du pain bénit et des fruits, suivant la saison. Ainsi, pour la Saint-Blaise,
on bénit du pain, du sel et des raisins, qui sont regardés comme des
spécifiques contre le mal de gorge. Les biscotins, fabriqués pour la Saint-Denis,
sont, dit-on, un remède contre la rage, et les gousses d’ail rôties dans
le feu de la Saint-Jean chassent les fièvres. Le jour de Saint-Césaire, à Berre,
on bénit des pêches, et l’on se trouve ainsi à l’abri des fièvres paludéennes

assez communes dans le pays. Ces quelques exemples suffisent pour démontrer
un état d’esprit où les superstitions et la religion ont fusionné jusqu’à
un certain point.

Les Rameaux, la Semaine sainte et Pâques.—La fête des Rameaux,
qui rappelle l’entrée triomphale du Christ à Jérusalem, est une des plus populaires
en Provence. Les fidèles arrivent à l’église avec des branches d’olivier,
de laurier ou des palmes, qui sont bénites pendant la messe. Ces rameaux,
comme les cierges de la Chandeleur, sont conservés pieusement, car ils ont
les mêmes vertus. Il y a dans le peuple une opinion très ancienne en ce qui
concerne l’olivier: c’est, dit-on, un arbre sacré qui n’a jamais été frappé
de la foudre. Les Grecs, qui avaient consacré l’olivier à Minerve, sont les
auteurs de cette croyance et l’ont transmise aux Provençaux. L’usage de
charger les rameaux de fruits confits ou de cadeaux paraît remonter aussi
très loin. Thésée, à son retour de la Crète, ayant institué des fêtes en l’honneur
de Bacchus et d’Ariane, les Athéniens s’y rendirent, portant des rameaux
d’olivier chargés de fruits. Le pape Grégoire XIII défendit l’usage des friandises
et des fruits pour le jour des Rameaux, dans un concile tenu à Aix,
en 1585. En dépit de sa décision, on offre aujourd’hui encore aux enfants des
rameaux (rampaù) ornés de fruits confits; ceux qui sont destinés aux dames
portent souvent de riches cadeaux. De même que le mercredi des Cendres est
le jour de l’Aioli, de même le dimanche des Rameaux est, dans toute la Provence,
le jour obligatoire des pois chiches[6]. A Marseille, pour en faciliter la
consommation, on les vend tout cuits dans les rues qui conduisent à l’église
des Chartreux, où l’usage veut que l’on aille entendre la messe. Comme en
France la gaieté ne perd jamais ses droits, on profite de l’occasion pour jouer
un tour aux montagnards nouvellement arrivés, en leur persuadant que ces
pois sont distribués gratuitement. Alors on voit, à la risée générale, des théories
entières de ces crédules Bas-Alpins, portant chacun une énorme marmite
qu’ils se proposent de faire emplir sans bourse délier. Souvent, pour ceux
qui n’ont pas goûté la plaisanterie, les marmites brisées font les frais d’une
explication plutôt vive.

Pendant la Semaine sainte, les enfants sont armés de crécelles, de tourniquets,
claquettes et autres instruments semblables, avec lesquels ils font un
vacarme épouvantable à la porte de l’église, pendant l’office des Ténèbres.
Puis, se rangeant en file, ils parcourent les rues en continuant leur tapage.

Le jeudi saint, on visite les églises, qui rivalisent de richesses et d’ornements
luxueux. Le samedi saint, l’usage veut que l’on fasse porter leurs
premières chaussures aux enfants qui doivent quitter le maillot. C’est ordinairement
la marraine qui en fait les frais; puis, accompagnée de la mère,

elle va présenter l’enfant au prêtre. Au moment où l’on entonne le Gloria in
excelsis, toutes les femmes qui ont des enfants nouvellement chaussés les
font marcher dans l’église.

Rien de particulier à signaler quant aux solennités religieuses du jour de
Pâques. Dans quelques communes, et entre autres aux Saintes-Maries, les
jeunes gens donnent, la veille, des sérénades; et, le matin, ils passent avec
des corbeilles ornées de fleurs et de rubans, dans lesquelles les personnes qui
ont été honorées de leurs chants, accompagnés de musique, s’empressent de
déposer des œufs. Car, fait digne de remarque, dans le Midi le jour de Pâques
est le jour des œufs; on en sert de toutes couleurs et sous toutes les formes.
On y mange aussi l’agneau pascal, qui semblerait une réminiscence de l’usage
établi par Moïse, en souvenir de la sortie d’Egypte et du passage de la mer
Rouge.

La fête des Rogations a lieu le jour de saint Marc et les trois jours qui
précèdent l’Ascension. Les pénitents des confréries portent en procession sur
un brancard un coffre en forme de châsse, dans lequel sont enfermées des
reliques; de chaque côté est suspendue une étole. On a donné au coffre le
nom de Vertus, par allusion aux reliques qu’il renferme et qui restent exposées
trois jours dans l’église. A la campagne, les paysans font passer par-dessus
les Vertus des poignées d’herbe et de blé qu’ils donnent ensuite à
manger aux bêtes de somme, persuadés qu’après cette opération elles seront
préservées de la colique.

La Pentecôte et les jeux de la Tarasque.—Au point de vue religieux,
la Pentecôte provençale, comme Pâques, se conforme à l’usage ordinaire. Mais
les jeux qui l’accompagnent ont un caractère absolument local, et méritent,
par leur importance et leur variété, d’être décrits en détail.

Mentionnons, d’abord, les jeux de la Tarasque, fondés sur l’ancienne tradition
relative à sainte Marthe et que tout le monde connaît. Le roi René,
tout en les célébrant conformément à la coutume, voulait, pour leur donner
plus d’éclat, que chacun des trois ordres y participât, sans oublier les corps
de métiers dont les chefs ou prieurs faisaient partie du conseil municipal. Il
faut voir ici, dans la pensée du bon roi, une haute leçon de fraternité et
d’égalité chrétienne. Le peuple qu’il gouvernait était considéré par lui comme
une grande famille, dont il aimait à rassembler les divers membres pour faire
sentir à chacun l’étroite liaison qui doit exister entre eux et l’estime réciproque
qui doit en résulter.

Les chevaliers dits de la Tarasque étaient choisis parmi les premières
familles de la ville de Tarascon; ils représentaient la noblesse. L’un d’entre eux,
l’Abbat, ou abbé de la jeunesse, présidait aux jeux, et avait la police de la
ville pendant la durée de la fête. Les étrangers étaient invités à dîner par

eux. Leur costume, très élégant, se composait d’une culotte de serge rose,
justaucorps de batiste, manches plissées garnies de mousseline et ornées de
dentelle; bas de soie blancs, souliers blancs, talons, houppe et bordure rouges;
chapeau monté, cocarde rouge, collier de ruban rouge. Les insignes de la
Tarasque, en argent, étaient suspendus à un ruban de soie de la même
couleur, porté en sautoir.

Le jour de la Pentecôte, les chevaliers, en habits bourgeois,
parcouraient la ville avec tambours et trompettes et distribuaient
des cocardes écarlates que les hommes portaient à la boutonnière de
l’habit et les femmes sur le sein. Les mariniers du Rhône, qui les
suivaient, distribuaient des cocardes bleues attachées avec du chanvre.
Puis venaient tous les corps de métiers, chacun dans le rang que lui
assignait le cérémonial.




 

 

 La Tarasque (d’après la légende de sainte Marthe).
[↔]



Le lendemain, cette procession était renouvelée à l’issue de la messe, avec
cette différence que les chevaliers étaient en costume. Vers midi, un groupe
d’hommes en uniforme allait chercher la Tarasque pour la conduire hors la
porte Jarnègues. Cet animal fabuleux, sorte de dogue énorme, avait le corps
formé par des cercles recouverts d’une toile peinte; le dos était une forte carapace
pourvue de pointes et d’écailles; des pattes armées de griffes puissantes,
une queue recourbée animée d’un balancement funeste aux curieux, une tête
qui tient du taureau et du lion, une gueule béante qui laisse voir une double

rangée de dents, complètent le portrait du monstre. Porté par douze figurants,
tandis qu’à l’intérieur un autre produisait les mouvements de la tête et
de la queue, il donnait le signal de la course au moyen de fusées attachées
à ses naseaux et auxquelles un chevalier mettait le feu. Alors il s’agitait
en tous sens, comme animé de rage et de fureur. Malheur à ceux qui
se trouvaient à sa portée: heurtés, culbutés, meurtris, ils n’avaient pas la consolation
de se plaindre. S’ils cherchaient à s’enfuir, il les poursuivait, et leur
affolement ne faisait qu’exciter les quolibets et la gaieté de la foule. La course
terminée, on portait la Tarasque à l’église de Sainte-Marthe, où elle exécutait
trois sauts en manière de salut devant la statue de la sainte. Pendant l’intervalle
des courses, les chevaliers et les corporations procédaient à divers
jeux en rapport avec leur rôle et leur condition sociale.

Ainsi les Portefaix désignaient un des leurs qui représentait saint Christophe,
patron de la corporation, pour porter sur ses épaules un enfant richement
vêtu, figurant le Christ. Six autres promenaient un tonneau sur un brancard.
Ils imitaient les ivrognes et se heurtaient volontairement aux spectateurs.
Cela s’appelait la Bouto ambriago. Les prieurs présentaient à tout
le monde une gourde remplie de vin, où il était malséant de refuser
de boire.

Les Paysans, pour imiter l’alignement que l’on trace en plantant la vigne,
tenaient un cordeau qui ne servait, il est vrai, qu’à faire trébucher les badauds,
au grand contentement de la foule.

Les Bergers escortaient trois jeunes filles élégamment vêtues et montées
sur des ânesses. Un berger à l’air niais barbouillait d’huile de genièvre
(huile de cade) la figure des curieux qui s’avançaient trop près d’elles.

Les Jardiniers jetaient des graines d’épinard aux demoiselles.

Les Meuniers, armés de poignées de farine, s’en servaient pour blanchir
les visages indiscrets qui s’avançaient pour les examiner.

Les Arbalétriers faisaient pleuvoir sur la foule des flèches sans pointes.

Les Agriculteurs, montés sur des mules richement harnachées et précédés
par la musique, distribuaient du pain bénit.

Les Mariniers pratiquaient le jeu de l’Esturgeon. Six chevaux du halage
du Rhône traînaient une grosse charrette sur laquelle était un bateau que l’on
remplissait d’eau à tous les puits que l’on rencontrait. Une pompe placée
à l’intérieur servait à asperger les badauds qui s’enfuyaient, inondés, aux
éclats d’un rire général. Venaient ensuite les Bourgeois, sous le patronage
de saint Sébastien, précédés par des tambours et une fanfare, portant de petits
bâtons blancs surmontés d’un pain bénit. Enfin le clergé de la ville, le Chapitre
et le corps municipal fermaient le cortège qui entrait dans l’église de Sainte-Marthe.
Les prieurs de chaque corporation déposaient les pains bénits aux
pieds de la sainte et versaient des aumônes dans le tronc des pauvres. A la

sortie, une immense Falandoulo se formait et parcourait les rues de la ville.
C’était le dernier épisode de la fête de la Tarasque.

La Fête-Dieu.—Dans toute la Provence, les processions de la Fête-Dieu
se sont toujours distinguées par la pompe qu’on y déployait. La décoration des
rues pavoisées de drapeaux de toutes nuances, les fenêtres et balcons ornés de
riches draperies, les reposoirs improvisés avec goût, les chaussées jonchées de
pétales de fleurs, le peuple dans ses plus beaux vêtements accourant en foule sur
le passage, offraient un spectacle pittoresque rehaussé par le défilé de la procession
elle-même. Alors se déroulaient en longues théories les pénitents
de toutes les confréries, coiffés de la cagoule, les corporations d’hommes et
de femmes ayant chacune son guidon ou sa bannière, les tambourins, les trompettes
et les musiques militaires escortant les prêtres revêtus de riches
chasubles, les lévites avec des palmes et des corbeilles de fleurs, les
jeunes filles, la tête couverte d’un voile de tulle et couronnées de roses
blanches, les autorités civiles et militaires en grand costume. Enfin, sous un
dais d’une grande richesse, l’évêque ou le curé portait le Saint-Sacrement,
resplendissant dans les nuages d’encens qui s’échappaient des cassolettes
agitées en un mouvement régulier par les enfants de chœur, vêtus de pourpre
et de surplis de dentelles. Tels étaient, tels sont encore, dans quelques
localités, la composition et l’aspect d’une procession de la Fête-Dieu.

Dans certaines villes, telles qu’Aix et Marseille, on y adjoignait des
jeux, tombés maintenant en désuétude. Nous les décrirons néanmoins sommairement.

Les officiers des jeux étaient choisis dans les trois corps qui avaient accès
au conseil municipal. La noblesse fournissait le Prince d’Amour, le barreau, le
Roi de la Basoche, et les corps de métiers, l’Abbé de la Jeunesse. Le clergé
s’abstenait.

Le Prince d’Amour était le premier officier. En cette qualité, il siégeait au
conseil de ville après les consuls et avait voix délibérative. Mais, comme
cette charge occasionnait de grandes dépenses, sur la demande de la noblesse
le roi la supprima en 1668, et ce fut un lieutenant du Prince d’Amour qui le
remplaça. Il lui fut accordé une indemnité de 1.000 livres et le droit de
Pelote[7]. Il avait droit aux trompettes, tambours, violons, et au porte-guidon.
Son costume était ainsi composé: justaucorps et culotte à la romaine, de moire
blanche et argent tout unie, manteau de glace d’argent, bas de soie, souliers
à rubans, chapeau à plumes, rubans de soie à la culotte, cocarde au chapeau,

nœud à l’épée, bouquet avec rubans; ce bouquet se portait à la main, et le
lieutenant s’en servait pour saluer les dames.

Le Roi de la Basoche était élu le lundi de la Pentecôte par les syndics
des procureurs au parlement et par les notaires, sous la présidence de deux
commissaires du Parlement. Son costume était semblable à celui du Prince
d’Amour, mais il portait en plus le cordon bleu et la plaque de l’Ordre du
Saint-Esprit.

De tous les cortèges, celui de la Basoche était de beaucoup le plus beau et
le plus nombreux. Le premier bâtonnier ouvrait la marche, suivi par une
compagnie de mousquetaires portant l’écharpe en soie bleu de ciel; le
porte-enseigne avait aussi une compagnie de mousquetaires avec écharpes
roses. Le deuxième bâtonnier, le capitaine des gardes, portaient une lance
ornée de rubans. Le connétable, l’amiral, le grand maître et le chevalier
d’honneur étaient suivis de vingt-quatre gardes en casaques de soie bleu
de ciel doublées de blanc, avec des croix en dentelle d’argent sur la poitrine
et dans le dos, le mousquet sur l’épaule et l’épée au côté. Le troisième
bâtonnier était escorté par une compagnie de mousquetaires avec écharpes
bleues; puis venaient le guidon du roi, la musique et les pages. Le Roi de la
Basoche, entre deux gardes du Parlement, suivi de ses invités, fermait la
marche. Une de ses prérogatives consistait, avant de se rendre à l’église, à
faire acte d’apparition au Palais, où il siégeait quelques instants à la place
du roi.

L’Abbé de la Jeunesse était nommé sur une liste de candidats présentés par
les syndics des corporations. Cette nomination avait lieu après celle du Prince
d’Amour, et, comme celui-ci, l’abbé jouissait du droit de pelote. Les six
bâtonniers commandaient les compagnies de fusiliers attachés à l’Abbadie
pour exécuter les feux ou décharges appelées Bravades.

Le porte-guidon et le lieutenant avaient l’habit noir, le plumet et la cocarde
au chapeau, l’épée et le hausse-col. L’abbé était en pourpoint et manteau
noir de soie, avec rabat, etc. Il était accompagné des deux autres abbés, et
portait à la main un bouquet pour saluer les dames. Sa suite était formée de
nombreux parents et amis, gantés de peau blanche et tenant un cierge dont
il leur avait fait cadeau.

Les jeux des trois ordres avaient lieu simultanément et toujours aux
dates et heures convenues. Ils commençaient la veille de la Pentecôte et se
continuaient à toutes les fêtes qui suivaient.

La Passade.—La veille de la Fête-Dieu, vers les trois heures et demie
du soir, les bâtonniers de l’Abbadie et de la Basoche parcouraient la ville,
accompagnés de fifres et de tambourins qui jouaient des airs de la composition
du roi René. Après s’être arrêtés à des endroits convenus, ils simulaient des
combats à la lance, comme dans les tournois, et saluaient les dames après

chaque pose d’armes. Ce jeu, emprunté à la chevalerie, s’appelait en provençal
La Passade. Vers dix heures lui succédait Le Jeu du guet.

Le cortège, en tête duquel était placée la Renommée à cheval et sonnant
de la trompette, était ainsi composé. D’abord un groupe de deux personnages
grotesques, drapés dans un manteau rouge à rubans jaunes, coiffés d’un
casque empanaché, montés sur des ânes et entourés de toutes sortes d’animaux,
qu’on avait bien de la peine à contenir au milieu des cris des enfants
et des huées de la foule. Ces deux caricatures représentaient ordinairement de
hauts personnages politiques dont le peuple et le roi avaient à se plaindre.
A la suite, un groupe mythologique: Momus et ses grelots, Mercure avec les
ailes et le caducée, la Nuit en robe de gaze noire parsemée d’étoiles d’argent
et tenant à la main des pavots. Mais ce groupe, on ne sait pourquoi, était
brusquement coupé en deux par un autre allégorique, composé de Rascassetos:
quatre individus ayant des poitrails de mulets et trois d’entre eux des têtières,
armés, l’un d’une brosse, l’autre d’un peigne, le troisième d’une paire de
ciseaux, entourent le quatrième Rascasseto, affublé d’une énorme perruque,
et font semblant de le brosser, de le peigner, puis de le tondre. On avait
l’intention de figurer ainsi les lépreux de l’ancienne loi mosaïque, qui avait
aussi fourni la matière du jeu suivant.

Le Jeu du Chat.—C’était encore une allégorie. Un Israélite portait une
perche surmontée du veau d’or; trois autres, dont l’un tenait un chat à la
main, se prosternaient devant l’idole. Arrivait Moïse, avec les tables de la
loi, le visage empreint d’une grande colère; le grand prêtre Aaron, revêtu de
ses habits pontificaux, cherchait à calmer son courroux. Enfin celui qui
portait le chat le jetait en l’air, circonstance dont le jeu a tiré son nom. C’est
cet animal qui, adoré en Egypte, amena les Hébreux à l’idolâtrie du veau
d’or. Ici, l’action de le jeter en l’air signifiait que Moïse reçut la soumission
des Israélites, qui renoncèrent aux superstitions de l’Egypte.

Avec Pluton et Proserpine à cheval, précédant l’Armetto, la mythologie
reparaissait. Cette armetto se composait d’un premier groupe de quatre petits
diables vêtus de noir; une bandoulière de grelots, un trident à la main et
un masque surmonté de deux cornes complétaient leur costume. Ils voulaient
s’emparer d’une Ame, figurée par un jeune enfant vêtu de blanc et à demi
nu. L’enfant se cramponnait à une croix qu’un ange lui présentait. Ne pouvant
enlever l’Armetto[8], les diables se vengeaient sur son protecteur qui recevait
leurs coups sur un coussin placé entre les ailes. Le second groupe se
composait de douze grands diables, dont le chef se distinguait par des cornes
plus longues et plus nombreuses. Ils entouraient Hérode, en casaque cramoisie
et jaune, avec couronne et sceptre, accompagné par un homme habillé en

femme représentant la diablesse. Dans le principe, elle se tenait à côté de
saint Jean-Baptiste et représentait Hérodiade.

Le tableau que nous allons esquisser est celui des divinités de la mer. On
voyait Neptune et Amphitrite, escortés par une foule de Dryades et de Faunes,
dansant au son des tambourins; le dieu des bergers à cheval, poursuivant la
nymphe Syrinx, qui, pour indiquer sa métamorphose, portait un roseau;
Bacchus, assis sur un tonneau, la coupe d’une main et le thyrse de l’autre;
Mars et Minerve, Apollon et Diane, Saturne et Cybèle à cheval avec leurs
attributs et suivis de deux troupes de danseurs. Du char de l’Olympe, où
trônaient Jupiter et Junon, Vénus et Cupidon, qui président aux jeux,
aux ris et aux plaisirs, souriaient à la foule en envoyant des baisers. Le cortège
finissait par les trois Parques, pour rappeler que la mort termine tout.

A ces jeux, à ces cortèges, succédaient, le lendemain et pendant la procession
même de la Fête-Dieu, des groupes nouveaux ayant plutôt un caractère
d’allégorie religieuse.

La mise en scène du massacre des Innocents, désignés sous le nom de
Tirassouns, était en quelque sorte une pantomime. Hérode présidait à l’exécution,
escorté d’un tambourin, d’un porte-enseigne et d’un fusilier[9] qui, au
signal donné, faisait une décharge, abattant quelques enfants. C’étaient ces
enfants qu’on appelait tirassouns, à demi nus, qui tombaient et se roulaient dans
la poussière. Moïse, indigné, montrait au roi sanguinaire les tables de la loi.

La Belle Etoile (la bello Estello).—Les trois Mages, partant pour Bethléem,
étaient précédés d’un enfant vêtu en lévite et portant une étoile d’argent
à l’extrémité d’un long bâton. Trois pages chargés de présents les suivaient.

Les Apôtres, revêtus du costume oriental, étaient munis chacun d’un
symbole propre à le faire reconnaître; Jésus, au milieu d’eux, marchait recueilli
et comme accablé sous le poids de la croix.

Les Chevaux Frux, que la tradition fait remonter aux Phocéens, furent en
grand honneur sous la chevalerie et le roi René. Longtemps regardés, d’après
la légende, comme l’image des combats entre les Centaures et les Lapithes, on
y voit aujourd’hui une reproduction grotesque des anciens tournois. Ces
chevaux en carton, richement caparaçonnés, la tête ornée de panaches,
étaient mis en mouvement par leurs cavaliers. Une ouverture pratiquée dans
le dos permettait à l’homme, au moyen de courroies, de suspendre sa monture,
qui avait l’air de faire corps avec lui; les draperies masquaient les jambes, et
les mouvements imprimés par le cavalier casqué, armé d’une lance, imitaient
toutes les figures usitées dans les tournois. Cet escadron, composé d’une
vingtaine de chevaux, était précédé d’un héraut d’armes, d’un coureur et

d’un Arlequin, qui faisait toutes sortes de tours. A sa suite, la musique,
fifres et tambourins, jouait des airs gais de la composition du roi René.




Un Tambourinaire.
[↔]



La Mort, comme aux jeux du Guet, apparaissait enfin, mais sous un
aspect plus repoussant. La personne qui la représentait, grande, la
figure noire, la tête couverte d’ossements, était armée d’une faux avec
laquelle elle écartait les curieux. Ces derniers attachaient une grande
importance à n’être pas touchés par la faux qui, d’après eux, désignait
ceux qui devaient mourir dans l’année.

Un usage qui s’est perpétué jusqu’à nos jours, c’est la promenade du
bœuf, pendant la semaine précédant la Fête-Dieu. La corporation des
bouchers de la ville de Marseille a toujours eu le monopole de cette
cérémonie. On choisit le bœuf le plus beau, on lui dore les sabots et
les cornes auxquelles on suspend des guirlandes de roses. On couvre son
dos d’une housse de velours à crépines d’or, et l’on y fait asseoir
le plus bel enfant que l’on peut trouver. Il est vêtu d’une tunique
blanche comme un lévite et couronné de roses. Parfois aussi il est
tout nu, avec une peau de léopard sur les épaules et la poitrine, et,
sur la tête, des feuilles de vignes entremêlées de grappes de raisin.
Quatre bouchers l’accompagnent; leur vêtement consiste en une robe de
damas de différentes couleurs, attachée à la taille et assez courte
pour laisser voir au-dessous du genou des bas de soie et des souliers à
boucles. Une ceinture de soie à franges et crépines d’or, une chemise
plissée à manches, ornée de rubans, enfin un chapeau d’abbat bordé d’or et
entouré de plumes blanches complètent le costume. Le cortège, suivi de fifres
et de tambourins, parcourt les rues où doit passer la procession. Les bouchers

portent des plats d’étain et font la quête, dont le produit sert à payer les frais
de cette exhibition. Le soir venu, on abat le bœuf, dont les quartiers sont
distribués aux pauvres de la ville. On s’est livré à de longues dissertations
pour expliquer ces usages, et surtout la mort du bœuf. Les uns ont voulu y
voir le sacrifice du bouc émissaire des Hébreux, chargé de toutes les iniquités
du peuple. Mais alors pourquoi un bœuf, quand il était si simple de se procurer
un bouc? D’autres ont pensé que les bouchers tiennent la place des
anciens sacrificateurs romains, idée justifiée par une certaine ressemblance
de costume. Nous croyons simplement que tous les corps de métiers étant
représentés à la procession de la Fête-Dieu, sauf les bouchers, qu’aucune bonne
raison n’excluait, ils avaient pris un bœuf comme emblème de leur corporation.
Quant à l’enfant, sa robe de lévite est une réminiscence de la religion
juive. Avec les attributs de Bacchus, il perpétue un souvenir du paganisme.

A Salon, la confrérie des paysans dite de Diou lou payre (Dieu le père)
élisait tous les ans, le jour de l’Ascension, un laboureur qui prenait le titre
de Rey de l’Eyssado[10]. Il paraissait à la procession de la Fête-Dieu tenant une
pioche en guise de sceptre, précédé de pages portant des épées nues. Une
paysanne partageait avec lui les honneurs de la royauté. Des dames d’honneur
tenant des bouquets, précédées par un autre paysan portant un drapeau,
un autre jouant du tambour de guerre, un berger portant une écharpe en
sautoir et jouant du bâton, enfin quatre danseurs suivis de tambourins complétaient
le défilé.

Pour la Saint-Jean, les artisans élisaient le Roi de la Badache[11]. Cette
cérémonie était annoncée la veille au son des cloches et des tambourins
par un grand feu de joie. A la procession de la Fête-Dieu, le Roi de la
Badache se montrait en habit à la française avec, sur les épaules, un manteau
bleu parsemé d’étoiles d’or et à la main un chapeau Henri IV. Il était précédé
d’un courrier, d’un porte-drapeau, d’un joueur de pique, de trois princes
d’amour, de huit danseurs et de deux pages. Derrière lui, un second courrier
annonçait la reine et ses dames d’honneur.

La Saint-Jean.—A huit heures du soir, la veille de cette fête, le corps
municipal, le clergé et les prieurs des corporations se rendaient en grand cortège
sur la place où l’on avait disposé des fagots de sarments et des fascines.
Le maire a encore aujourd’hui le privilège d’y mettre le feu et il fait trois
fois le tour du bûcher, suivi de tous les assistants. La flamme monte et
éclaire la foule, les cloches sonnent à toute volée, les boîtes à poudre font
entendre leurs détonations, les serpenteaux éclatent, traversent l’air et
tombent sur les spectateurs effarés. Bientôt la falandoulo se forme, et c’est en

dansant et en chantant que l’on voit s’éteindre le feu de la Saint-Jean.
A Marseille, on dispose sur la colline de Notre-Dame de la Garde des tonneaux
de goudron qui brûlent toute la nuit. Par intervalles, des feux de bengale
de toutes couleurs changent l’aspect de cette partie de la ville, où l’on termine
la fête par un brillant feu d’artifice. Le marché aux herbes de la Saint-Jean
est trop intimement lié à ces réjouissances pour que nous n’en disions
pas un mot. Qui ne le connaît, à Marseille? C’est un des plus anciens que
nous ait légués la tradition provençale, et c’est aux allées de Meilhan, sous
les ormes séculaires et les platanes grecs, qu’il se tient.

Les paysans de la banlieue ou du Terradou, comme l’on dit en provençal,
y apportent leurs plus beaux produits. A peine a-t-on fait quelques pas que
des émanations singulièrement piquantes s’échappent d’un amoncellement
d’aulx, promesse, pour les amateurs d’aioli, d’un festin savoureux que n’aurait
pas dédaigné Homère. Les plantes et les fleurs, sauge, romarin, verveine,
menthe, lavande, mêlent leur parfum et leur couleur aux roses, jasmins, cassies,
géraniums, pétunias, chrysanthèmes et à toute la gamme florale si riche de la
Provence, pour arriver aux arbustes, câpriers, ifs, pistachiers, orangers, citronniers,
lentisques, palmiers, syringas, arbousiers, néfliers, azeroliers, jujubiers:
le tout soigneusement étiqueté et aligné, dans l’arrangement le plus propice à
tenter l’acheteur. Dès la première heure la foule s’empresse, et chacun fait ses
provisions pour l’année. La coutume veut aussi que les plantes aromatiques
soient cueillies sur la montagne de la Sainte-Baume, lorsque les premiers
rayons du soleil viennent frapper le Saint-Pilon. D’après la légende, les
herbes et les plantes acquièrent à ce moment des vertus qu’elles n’ont pas si
on les cueille avant ou après; voilà pourquoi les marchandes n’oublient
jamais de vous dire, en vous offrant de la sauge, de la lavande ou du romarin:
«C’est de l’aurore.»

Les Morts.—Le soir de la Toussaint, on se réunit en famille et l’on
prend en commun le repas dit des Armettos[12]. Les châtaignes et le vin cuit
sont de rigueur. Ce repas est donné en commémoration des parents décédés,
dont on raconte la vie aux enfants; on le termine par une prière pour le repos
de leur âme.

La Noël.—De toutes les fêtes religieuses célébrées en Provence, la Noël est
certainement la plus importante, la plus populaire, la plus généralement observée
par les riches comme par les pauvres. Elle se divise en quatre parties: la
Crèche, les Calenos, la Messe de minuit et le Jour de Noël. La crèche a la
même origine que les mystères; ce sont les Pères de l’Oratoire qui, les

premiers à Marseille, en donnèrent le spectacle. De nos jours, la semaine
qui précède la Noël, il s’établit sur le Cours une foire où l’on vend des
crèches toutes préparées. On y trouve également les Santons[13] et les accessoires
pour ceux qui veulent les composer eux-mêmes. Ces santons représentent
saint Joseph, la sainte Vierge, le petit Jésus, le bœuf, l’âne, les rois maures
et, en général, tous les personnages et les animaux qui se trouvaient à
Bethléem à la naissance du Christ. Le soir, les familles s’assemblent et, à
la lueur des cierges, chantent les noëls de Saboly.

Les Calénos, altération du mot Calendes, consistent en cadeaux que l’on
échange à cette époque. Ce sont des fruits, des poissons et surtout un certain
gâteau au sucre et à l’huile que l’on appelle Poumpo taillado. Les boulangers
et les confiseurs ont conservé l’usage d’en envoyer à leurs clients. La veille de
la Noël, au soir, les familles se réunissent dans un banquet, et rivalisent
d’efforts pour lui donner plus d’éclat. On voit même de pauvres gens qui
n’hésitent pas à porter un gage au mont-de-piété, afin d’en pouvoir faire les
frais. A Marseille, il est désigné sous le nom de Gros soupé; mais, pour
retrouver vraiment les anciens usages, il faut aller dans les communes rurales.
Là, le père de famille conduit par la main le plus jeune des enfants jusqu’à
la porte de la maison où se trouve une grosse bûche d’olivier, tout enrubannée,
qu’on appelle Calignaou ou Bûche de caléno. L’enfant, muni d’un verre
de vin, fait trois libations sur la bûche en prononçant les paroles suivantes:


Alégre, Diou nous alègre.

Cachofué ven, tout ben ven.

Diou nous fagué la graci de veire l’an qué ven.

Se sian pas mai, siguen pas men.



Ce qui se traduit ainsi:

Soyons joyeux, Dieu nous rende joyeux.
Feu caché vient, tout bien vient. Dieu nous fasse la grâce de voir l’an qui vient;
si nous ne sommes pas plus, ne soyons pas moins.

Dans le verre, qui passe à la ronde, chacun boit une gorgée. L’enfant soulève
le calignaou par un bout, l’homme par l’autre et ils le portent jusqu’au
foyer en répétant devant les assistants les paroles de la libation. Puis on
l’allume avec des sarments et on le laisse brûler jusqu’au coucher, moment où
on l’éteint, pour le rallumer le lendemain, en ayant soin qu’il se consume
entièrement avant le jour de l’an. On célèbre par cette cérémonie le renouvellement
de l’année au solstice d’hiver. La flamme que la bûche recèle dans
ses flancs représente les premiers feux du soleil qui remonte sur l’horizon.
L’enfant est le symbole de l’année qui commence, le vieillard de celle qui va

finir. Là où l’usage du Calignaou a disparu, il a été remplacé par la lampe
de Caléno ou Calen. C’est un carré de fer-blanc avec un rebord, dont les
quatre angles en forme de bec contiennent des mèches. On le suspend par
un crochet fixé à une tige en fer et il sert à éclairer la crèche sur le
devant de laquelle pousse, dans deux soucoupes, le blé de Sainte-Barbe. Il
doit brûler huit jours et ne s’éteindre que la veille du jour de l’an.

Le souper, dans ces pays primitifs, comprend trois services; pour y correspondre,
la table est couverte de trois nappes de dimensions différentes. Le
premier service se compose de la Raïto, plat de poissons frits auquel on ajoute
une sauce au vin et aux câpres, et qui, d’après la tradition, fut apporté de la
Grèce par les Phocéens. Des artichauts crus, des cardes, du céleri et différents
légumes lui servent d’accessoires. On enlève ensuite la première nappe et
l’on sert les Calénos qui consistent en gâteaux, Poumpo taillado ou autres,
des fruits secs ou confits, des biscuits, des sucreries, des marrons, etc. On
les arrose de vins vieux du pays et d’une espèce de ratafia appelé Saouvo-Chrestian
(sauve-chrétien) fait avec de la vieille eau-de-vie dans laquelle ont
infusé des grains de raisins. Pour le troisième service, on prend le café et les
hommes fument une sorte de pipe appelée Cachinbaù. La gaieté préside à ces
agapes; on y chante des noëls et l’on ne se sépare que pour aller à la messe
de minuit.

La Messe de Minuit.—Elle diffère par certains détails originaux de celle
qui est célébrée dans les villes. C’est ainsi qu’au moment de l’offrande on
voit s’avancer de l’autel le corps des bergers précédés du tambourin, de la
cornemuse et de tous les instruments rustiques que l’on peut se procurer. Ils
portent de grandes corbeilles remplies de fleurs et d’oiseaux. A Maussanne,
les femmes qui accompagnent les bergers, ou prieuresses, sont coiffées du
Garbalin, sorte de bonnet conique assez haut et garni tout autour de
pommes et de petites mandarines. Suit un petit char couvert de verdure,
éclairé par des cierges et traîné par une brebis dont la toison éclatante de
blancheur est piquée çà et là de pompons de rubans: c’est le véhicule de
l’agneau sans tache. Une seconde troupe de bergers et de bergères jouant et
chantant des noëls ferme la marche. Après avoir fait don de l’agneau et des
corbeilles, le cortège retourne dans le même ordre et la messe s’achève sans
autres variantes.

La Noël est essentiellement dans toutes les classes de la société une fête de
famille. On se réunit à table le soir en face d’un excellent repas dont la dinde
fait le fond. Puis l’on se groupe autour du foyer, où le chef de famille raconte
les vertus des ancêtres, et répète devant les enfants les traits capables de leur
servir d’exemple ou d’enseignement; ce jour-là, il revêt ainsi que sa femme
ses habits de mariage conservés tout exprès. Dans le peuple, le troisième jour

de la fête, le dîner se termine par un plat d’Aioli ou de Bourrido, mets traditionnels
en Provence. En se retirant, l’on se donne rendez-vous pour l’année
suivante.

LES JEUX

Outre les fêtes que nous venons de décrire et qui sont assez généralement
célébrées dans toute la Provence, il existe d’autres réjouissances particulières
à diverses communes: ce sont les Trains ou Roumevages[14].

La fête d’une commune est le plus souvent une fête patronale, qui provoque
l’affluence des fidèles des environs. A part les cérémonies religieuses,
qui sont les mêmes qu’ailleurs, la population et les étrangers se livrent
à des jeux qui, nés et pratiqués en Provence depuis un temps immémorial,
portent l’empreinte indiscutable de leur origine, quoiqu’on ait pu les imiter
et les conserver dans d’autres pays.

Les instruments de musique primitifs y sont restés obligatoires, malgré
les progrès de la lutherie. Ce sont: le tambour ou Bachias, mot qui paraît
dériver de Bassaren, surnom appliqué à Bacchus, pour les fêtes duquel on
faisait beaucoup de bruit avec un énorme tambour; le tambourin, plus long
et sur lequel on ne joue qu’avec une seule baguette; le galoubet ou petit fifre,
sur lequel on joue des airs vifs et gais, autrefois employé surtout le matin
pour saluer l’aurore, d’où son nom, galoubet ou gai réveil, gaie aubade; les
Timbalons ou petites timbales en cuivre attachées à la ceinture, et que les
musiciens frappent avec des baguettes; les cymbalettes les accompagnent
ordinairement: ce sont de petits cylindres en acier dont l’usage remonte aux
Grecs.

Les Joies forment la partie essentielle du Roumevage. On appelle ainsi
une perche dont l’extrémité est munie d’un cercle qui sert à suspendre les
prix destinés aux vainqueurs des différents jeux, prix consistant en plats
d’étain, montres en argent, écharpes de soie, rubans, etc...

La Targo, ou joute sur mer, est un des jeux les plus intéressants de la
catégorie dont nous nous occupons. Les ports où elle acquiert le plus d’importance
sont Marseille et Toulon. Les bateaux employés sont des bateaux de
pêche ou des canots de navires de guerre, armés de huit rameurs, d’un
patron et d’un brigadier. Ils sont divisés en deux flottilles, peints en blanc
avec bande de la couleur adoptée par chaque flottille. Cette couleur se
retrouve dans les rubans que portent les rameurs, qui sont aussi en blanc,
la tête coiffée de chapeaux de paille. A l’arrière des bateaux qui doivent

concourir pour la joute se trouvent des sortes d’échelles appelées Tintainos[15] qui
font une saillie d’environ trois mètres. A l’extrémité, une planche très
légère soutient le jouteur, debout, tenant de la main gauche un bouclier en
bois, de la droite une lance terminée par une plaque. Au signal donné par
les juges, deux barques se détachent du groupe des concurrents. Les patrons
naviguent de façon à éviter un abordage, mais en se rapprochant assez pour
que les jouteurs puissent se porter un coup de lance; le plus faible est précipité
dans la mer et regagne à la nage le bateau le plus voisin. La lutte continue,
et, si le même champion a raison de trois de ses adversaires, il est
proclamé Fraïre. Tous les fraïres joutent entre eux et celui qui reste le dernier
debout est proclamé vainqueur. On le couronne, on lui donne le prix
de la targue et on le promène en triomphe dans toute la ville. Pendant la
joute, la musique des galoubets et tambourins exécute les airs les plus variés,
entre autres la Bédocho et l’Aoubado. Le port offre un spectacle ravissant, les
navires arborent le grand pavois; des chattes[16] bien alignées forment un
avant-quai et supportent des tribunes destinées aux autorités de la ville,
aux invités et à la musique. Ce jeu[17] constitue un spectacle assez imposant,
dans tous les cas intéressant et curieux. Il semble, dans l’antiquité, avoir
remplacé, à Marseille, les exercices des arènes, que ne possédait pas cette
ville.

Le jeu de la Bigue a lieu le même jour. Il consiste à marcher sur un
long mât enduit de suif ou de savon. Ce mât ou Bigue est posé horizontalement
sur un ponton près du quai ou au bord d’une rivière. Celui qui atteint
l’extrémité sans tomber gagne le prix, mais il est malaisé d’obtenir promptement
ce résultat. Ce n’est qu’après un nombre considérable de chutes
dans l’eau, à la grande joie des spectateurs, que, le frottement continu des
pieds ayant peu à peu fait disparaître le suif, le plus adroit concurrent parvient
enfin à atteindre le but et à être proclamé vainqueur.

Nous ne citerons que pour mémoire les courses de bateaux ou régates,
qui ne diffèrent pas beaucoup des régates usitées dans tous les ports français.

La Course des hommes et des femmes ne se voit plus que dans quelques
villages. Le droit de porter le caleçon de soie ou Brayettos[18], qui est l’unique
vêtement des hommes, est le privilège de celui qui a été trois fois vainqueur
de la course. Lorsque à son tour il est battu, il le remet à son heureux rival.
Les brayettos sont conservées avec soin dans les familles; on se les transmet
de père en fils.


Course des animaux.—Bien avant qu’il ait été question des courses de
Longchamp, Auteuil ou autres, célèbres aujourd’hui, la Provence connaissait
les courses de chevaux. Tout Roumevage un peu important les inscrivait
à son programme. Les conditions d’âge, de race, d’entraînement n’étaient
pas imposées; tout propriétaire d’un cheval qu’il croyait capable de gagner
le prix n’hésitait pas à concourir. Au signal donné par un coup de fusil, le
peloton s’ébranlait dans un nuage de poussière; bientôt le nom du vainqueur
retentissait dans la foule qui l’acclamait, tandis qu’il allait recevoir, des
mains du maire de la commune, le prix qui lui était destiné. Les mulets,
nombreux dans le Midi, étaient aussi admis à concourir entre eux; la course,
plus longue, présentait aux concurrents des chances de succès plus égales.
Mais la plus amusante, celle à laquelle le peuple a toujours donné et donne
encore sa préférence, est, sans contredit, la course des ânes. Conduits par des
enfants armés d’une gaule, ils partent au galop. Libres de leurs mouvements,
sans cavaliers pour les maintenir, sans autre direction que celle des
gamins qui courent après, leur humeur vagabonde se donne libre carrière et
ils se dispersent dans tous les sens. Quelques-uns, irrités par les coups de
houssine, se jettent dans les fossés, d’autres ruent ou s’en retournent, et les
spectateurs, que ce désordre amuse, se livrent à une joie bruyante et battent
des mains lorsqu’un baudet atteint enfin le but et gagne la course. Le vainqueur
ramené, on lui octroie une muselière en cuir, insigne peu agréable de
son triomphe.

Le Combat de taureaux, jeu national en Espagne, est aussi usité en Provence.
Mais si, dans ces dernières années, on lui a enlevé le caractère régional
qu’il avait primitivement, il est bon de constater que, dans certaines
localités, il est resté ce qu’il était, c’est-à-dire un amusement, un exercice
où l’astuce et le courage suffisent pour attirer et intéresser les spectateurs,
sans dégénérer en cruautés répugnantes pour nos mœurs et pour notre caractère.
Pas d’épées, pas de sang versé; un simple bâton suffit. L’habileté,
l’agilité, la force sont les trois qualités seules requises.

Arles a la spécialité de ce genre de spectacle depuis que les arènes ont
reçu les réparations nécessaires. Excité par les bandilleros, le taureau, dont la
tête est ornée d’une rose ou cocarde de ruban, se précipite sur celui qui l’a provoqué;
un coup de bâton appliqué sur le mufle le rend plus furieux. Il bondit
et cherche à atteindre son adversaire. Après une série de tours rapides, celui
qui est désigné pour vaincre l’animal se rapproche de lui et, d’un brusque
mouvement, le saisissant par les cornes, le renverse, lui enlève la rose piquée
sur sa tête et la présente à la foule qui l’acclame. Le taureau a en quelque
sorte le sentiment de sa défaite; il se relève honteux et se sauve vers le torril
sous les huées des spectateurs. Ce jeu n’est pas sans dangers; quelquefois le
taureau, poussé à bout, se précipite sur son adversaire avec une telle

impétuosité que celui-ci n’a pas le temps de le saisir ou de l’éviter et se trouve
atteint par ses cornes terribles. Heureusement, l’habileté des toréadors arlésiens
est telle que les blessures graves sont rares. La course landaise,
la course à la perche sont des variétés que les Provençaux ne dédaignent pas.
Dans la seconde, le Pouly et son quadrille se sont acquis une célébrité bien
méritée.



Combat de taureaux.
[↔]



On a toujours pensé que les courses de taureaux avaient passé d’Espagne
en Provence sous les comtes de Barcelone. Nous croyons que l’importation en
est plus ancienne et nous l’attribuons plus volontiers aux Romains, inventeurs
des jeux du cirque. Ce qui pourrait donner une certaine vraisemblance à cette
opinion, ce sont les résultats des fouilles opérées dans les arènes de Nîmes
lorsqu’il fut décidé de reconstituer ce monument romain. Les terrassiers ont
alors mis au jour une certaine quantité de crânes de taureaux, des défenses de
sangliers et des pattes de coqs pétrifiées. Cette découverte tendrait à faire croire
que de temps immémorial la Provence a été le théâtre de combats de taureaux,
de sangliers et de coqs, et qu’elle n’a pas eu besoin de les emprunter à
l’Espagne.


La Lutte.—Héritiers des Grecs et des Romains, les Provençaux ont, de
tout temps, aimé les jeux athlétiques. On luttait devant les tombeaux
des guerriers, dans le cirque et aux camps. De nos jours, il n’y a pas de Roumevage
un peu important sans lutteurs. Dans un grand espace sablonneux,
autour duquel prend place le public, les athlètes se rassemblent pour mesurer
leurs forces. Deux d’entre eux se présentent vêtus seulement d’un caleçon,
se serrent la main et jurent devant les juges de combattre loyalement et sans
colère. Puis, se mesurant de l’œil, ils s’observent, se heurtent et s’enserrent,
leurs bras s’entrelacent, leurs jambes, leurs genoux buttent les uns contre
les autres; ils paraissent immobiles et on les prendrait pour deux statues
groupées si la tension des muscles qui font saillie, le gonflement des veines
et la sueur qui coule de leurs fronts n’indiquaient les efforts et la concentration
des forces. Soudain le plus robuste soulève son adversaire et cherche à
le renverser; mais celui-ci, plus souple, se fait un point d’appui du corps
auquel il est cramponné et le combat continue, indécis. Enfin, le plus musclé,
dans un effort suprême, fait perdre pied à son adversaire. Si ce dernier tombe
sur le côté, le combat n’est pas terminé, mais reprend, au contraire, avec plus de
vivacité que jamais, car, pour être vainqueur, il faut, en Provence, que l’adversaire
soit renversé sur le dos et maintenu le genou sur la poitrine. Quand
ces conditions sont réalisées, la lutte est finie et la foule applaudit. Le couple
engagé va boire un verre de vin et se reposer, pour laisser le champ libre
au couple suivant. Les vainqueurs luttent entre eux, le dernier est couronné
et reçoit le prix. Ce jeu est un de ceux qui excitent toujours le plus vif intérêt;
les gens du pays s’y rendent en grand nombre pour admirer le déploiement
d’adresse unie à la force, de souplesse unie à la vigueur, requis pour le
triomphe.

Le Saut est un exercice qui demande beaucoup d’agilité. Il est pratiqué
dans toutes les fêtes locales ainsi qu’il suit. Après avoir tiré à terre
une ligne sur laquelle ils se rangent, les sauteurs partent sur un pied, font
ainsi deux sauts, et retombent immobiles sur leurs deux pieds au troisième
saut, qui est énorme et dépasse souvent en envergure les deux premiers
réunis. Les sauteurs habiles peuvent ainsi franchir des espaces considérables,
parfois plus de dix-sept mètres. Une variante de ce jeu consiste à l’exécuter
en sac. Le sauteur, enfermé dans un sac d’où ne sortent que les bras et la tête,
est obligé de procéder par petits sauts, entremêlés de chutes fréquentes qui
sont l’amusement des spectateurs. Il y a aussi le saut de l’outre. Après avoir
bien gonflé une outre, on la place à terre à l’endroit convenu. Pour gagner, il
faut, après avoir fait deux sauts, atteindre l’outre au troisième et s’y maintenir
en équilibre. Si elle éclate ou si elle glisse sous les pieds, l’homme roule
dans la poussière à la grande joie du public.

Deux autres jeux usités chez les Grecs et dont les Provençaux ont hérité

sont la Barre et le Disque. L’instrument du premier est une barre de fer qui
sert aux carriers pour soulever les pierres, et que l’on désigne dans le pays
sous le nom de Prépaou. La barre lancée vers un but, il faut, pour que le coup
soit bon, que la pointe seule touche la terre. Quant au Disque, il faut le lancer
le bras levé au-dessus de l’épaule, et il n’y a que le coup de volée qui soit
tenu pour bon.



Jeu de boules.
[↔]



Dans le jeu de Boules, on retrouve encore un exercice grec. Le
lieu choisi, chacun jette sa boule le plus loin possible; on reprend
ensuite de ce point en commençant par la boule restée en arrière. Celui
qui arrive au but avec le moins de coups gagne le prix. Cette façon de
jouer aux boules s’appelle le Butaband ou but en avant. On les
joue également à la roulette et au mail.

La Cible, les Palets, le Mât de Cocagne, les Grimaces, les Cartes et le
Coq sont des jeux assez connus partout pour que nous nous dispensions de
les narrer. Il y a cependant une différence dans le jeu des palets.

On fiche en terre une tige de fer à large tête. Les concurrents ont trois
anneaux de fer qu’ils doivent lancer sur cette tige de façon à les y faire
entrer; le prix est à celui qui les place le premier.

Les Grimaces excitent toujours l’hilarité du public et les juges sont bien
souvent embarrassés pour décerner le prix. Cet amusement burlesque,
inventé par des jongleurs qui avaient suivi des troubadours provençaux en
Espagne, s’est perpétué jusqu’à nous, et l’on voit de nos jours des dessinateurs
profiter des fêtes de village pour reproduire en croquis ces contorsions
du visage qu’à l’occasion ils utilisent pour leurs travaux artistiques.

Parmi les jeux de cartes usités dans les Roumevages, on ne peut guère
citer que l’Estachin, qui se rapproche de l’écarté.

Le jeu du Coq termine ordinairement la fête. Assez cruel du reste, il
paraît abandonné dans la plupart des petites communes; on ne l’introduit

dans les grands Roumevages que pour corser le programme ou sur la
demande d’amateurs. La veille de la fête communale, on promène à travers
les rues et les places un beau coq qui, aux sons des galoubets et des tambourins,
pousse de temps en temps un triomphant cocorico; le lendemain, on
le suspend par les pattes à une corde tendue entre deux poteaux. Chaque
concurrent, les yeux bandés, armé d’un sabre, se tient au milieu du cercle
formé par le public. Pour gagner le prix, qui est le coq lui-même, tous sont
placés successivement à dix mètres de la bête dont ils doivent trancher le
cou avec leur sabre. A un signal donné, ils s’avancent en manœuvrant avec
leur arme. Mais, quand ils croient l’atteindre, leurs coups le plus souvent se
perdent dans le vide, et, le temps donné étant écoulé, il leur faut se retirer
bredouilles après avoir payé le prix de leur maladresse, jusqu’à ce qu’enfin
un plus adroit ou plus malin décapite le coq et l’emporte. Les tambourins
et les galoubets se font entendre, le public applaudit.

Si l’on ajoute aux Roumevages les fêtes des corporations et les fêtes
votives, qui, les unes comme les autres, sont composées en grande partie des
éléments constitutifs de toutes les manifestations publiques en Provence, on
aura le tableau complet des divertissements et des solennités dont la tradition
nous a conservé le souvenir ou qu’elle nous a légués.


NOTES:

[1]
Parmi les principales corporations, on peut citer: les Drapierii, Drapiers; les Cambiatores,
Changeurs; les Cannabacerii, Marchands de chanvre; les Macellarii, Bouchers; les Sartores, Tailleurs;
les Fabri, Ouvriers en métaux; les Sabaterii, Cordonniers, etc., etc.... Chaque corporation
occupait une rue qui portait son nom.

[2]
Le mot poumpo appartient au dialecte marseillais; dans les pays limitrophes, on dit fougasso
qui vient du roman foua.

[3]
Le comte de Provence en 1777, le comte d’Artois en 1814 eurent les honneurs de l’olivette,
lors de leur voyage dans le Midi, et c’est Aubagne qui leur offrit ce divertissement.

[4]
Flacons de vin.

[5]
C’est à l’église de l’ancienne abbaye de Saint-Victor, à Marseille, que la tradition veut que
l’on aille entendre la messe ce jour-là et faire bénir les cierges, que l’on choisit verts pour les différencier
des autres. C’est également à la Chandeleur que l’on vend un excellent gâteau, qui affecte la
forme d’une navette, probablement en souvenir des tisseurs de chanvre qui allaient ce jour-là à Saint-Victor
faire bénir leur instrument de travail pour s’assurer une bonne année.

[6]
En français; en espagnol, barbanzanos; en provençal, cèse.

[7]
Le droit de pelote fut fixé par un arrêt du Parlement de Provence, le 3 août 1717, à 15 livres
pour les dots au-dessous de 3.000 livres. L’Abbé de la Jeunesse le percevait sur les artisans, le lieutenant
du Prince d’Amour sur la noblesse et le Roi de la Basoche sur la bourgeoisie. De nos jours,
c’est l’État qui perçoit le droit de pelote sous la forme de droits d’enregistrement des contrats de
mariage.

[8]
Armetto ou petite âme.

[9]
La présence et le rôle du fusilier au temps d’Hérode n’est pas ce qu’il y a de moins original
dans ce spectacle.

[10]
Roi de la pioche.

[11]
Badache, altération du provençal Besaïsso: double pioche.

[12]
Armetto, en provençal, pour âme malheureuse, âme du purgatoire.]

[13]
Santon, petite statuette en argile moulée et peinte représentant des saints et tous les personnages
bibliques et autres de la crèche.

[14]
Roumevage est formé de deux mots: Roumo viaggi, voyage à Rome. En souvenir de Roumieu,
mot employé pour désigner un pèlerin qui allait à Rome. D’où l’usage de ce nom appliqué aux
fêtes communales et pèlerinages.

[15]
Tintaino, léger, fragile; ce mot exprime également la pose incertaine du jouteur, rendue
plus instable par les mouvements du bateau.

[16]
Sorte de pontons.

[17]
Nous donnerons, par la suite, sur le jeu de la Targo, dans le chapitre relatif à la poésie provençale,
un couplet qui indique combien il est apprécié à Marseille.

[18]
Brayettos, petite culotte.



II

USAGES

Le Baptême.—Le Mariage.—Les Funérailles.—Les Quatre Saisons.—Le Costume.—Les Mœurs.—La Vie domestique.—La Vie sociale.

Dans la vie civile de tous les peuples, une foule d’usages consacrent les
événements marquants et leur impriment un caractère solennel et national.
En Provence, le paganisme, comme nous l’avons vu précédemment, a laissé
dans les esprits des idées superstitieuses contre lesquelles l’amélioration des
mœurs, une instruction plus avancée, effets de la civilisation, n’ont pu réagir
assez pour qu’il n’en subsiste pas quelques vestiges, surtout dans les classes
inférieures. C’est ainsi que les femmes grosses sont persuadées que, si elles
ne satisfont pas un désir de gourmandise, l’enfant naîtra avec un signe qui
aura quelque ressemblance avec l’objet convoité. On donne à ces signes le
nom d’Envegeos[19]. Cette croyance est si répandue qu’elle excuse tout et que
l’on n’ose rien refuser à une femme enceinte. Dans un milieu semblable, les
tireuses de cartes, les charlatans, bohémiens, diseurs de bonne aventure et
somnambules extra-lucides trouvent de nombreuses dupes et vivent largement
de la crédulité populaire.

Le Baptême.—La célébration du baptême est une fête de famille; il est
d’usage que l’aïeul paternel et l’aïeule maternelle soient le parrain et la marraine
du premier enfant. Le cortège, auquel ont été conviés parents et amis,
se rend à l’église précédé d’un tambourin. A l’issue de la cérémonie, une
bande d’enfants courent après le parrain en criant: Peyrin cougnou[20]. Ils ne
cessent de crier que lorsqu’on leur a jeté des pièces de monnaie et des dragées.
De retour au logis, une collation suivie d’un bal est offerte aux invités. Aux
relevailles, il est d’usage que la marraine donne au filleul un pain, un œuf,

un grain de sel et un paquet d’allumettes, en lui disant: Siégués bouan coumo
lou pan, plen coum’un uou, sagi coumo la saou et lou bastoun de vieillesso
de teis parens. C’est-à-dire: Sois bon comme le pain, plein comme un œuf,
sage comme le sel, et le bâton de vieillesse de tes parents. La Baïlo, ou sage-femme,
remet au nouveau-né un petit coussinet bénit qu’on désigne sous le
nom d’Évangile et qui, dans son esprit, est destiné à le préserver de toutes
sortes de maléfices. Chaque fois qu’il éternue, on s’empresse de dire: Saint
Jean te bénisse, parce que l’on croit que ces paroles le délivreront des mauvais
génies.

Le Mariage.—Lorsqu’un mariage est arrêté, on s’occupe de fixer la
date de la célébration, en ayant bien soin d’écarter le vendredi et le mois de
mai, considérés comme néfastes aux nouveaux mariés. Le futur s’empresse
d’offrir à sa fiancée la Lioureio, c’est-à-dire la corbeille de noces, dont l’importance
varie suivant la condition des époux. Les fermiers du territoire d’Arles
avaient la réputation d’être très généreux; on estime que leurs cadeaux pouvaient
valoir jusqu’à 10.000 francs. Les diamants, les parures, dentelles,
robes de soie formaient les objets principaux. Le cortège, le jour de la noce,
est composé quelquefois de cent personnes, marchant deux à deux et précédées
des tambourins et galoubets qui jouent des airs d’allégresse. En tête est la
Novi[21], sous le bras de celui qui a été chargé de la conduire et que l’on désigne
sous le nom de débooussaïré; c’est ordinairement un proche parent ou le
parrain, ou encore l’ami intime de l’époux. La cérémonie à l’église est suivie
d’un repas, puis d’un bal qui termine la fête. Les vêtements de la mariée
varient suivant le pays et la condition sociale, mais le voile et les souliers sont
toujours blancs; elle porte les bijoux que son époux lui a donnés. Au dessert,
on chante des couplets en son honneur et c’est lorsque l’attention des convives
est distraite par la musique qu’un jeune garçon, passant sous la table, lui
enlève sa pantoufle, qui, aussitôt, fait l’objet d’une enchère dont le prix est
distribué aux domestiques. Cet usage subsiste encore dans le vieux quartier
de Saint-Jean, à Marseille. Le soir venu, on s’inquiète de savoir quel sera des
deux époux celui qui éteindra le flambeau nuptial, une vieille croyance le
désignant comme devant mourir le premier. Souvent, pour éviter l’ennui de
ce pronostic sinistre, on laisse brûler la bougie toute la nuit, ou la plus proche
parente vient l’enlever à un moment donné.

Quand les époux convolent en secondes noces, l’événement est marqué
par un vacarme infernal ou charivari, auquel des jeunes gens armés de
sonnettes, de pelles, poêles, chaudrons et trompettes se livrent sous les
fenêtres des fiancés. Ceux-ci ne peuvent s’en délivrer qu’en donnant une

somme d’argent aux chefs de la bande, qui l’emploie à faire un excellent
repas. Ce singulier usage semble avoir remplacé le Droit de Pelote qui
existait sous l’ancienne monarchie. Nous ne reviendrons pas sur l’historique
de ce droit déjà mentionné, qui frappait les gens étrangers à
la localité, mariés à des jeunes filles ou à des veuves du pays. Fixé d’après
l’importance de la dot de la femme, il se percevait aux portes de la ville, au
son de la musique et au bruit de la mousqueterie.



Les Aliscamps (cimetière des premiers chrétiens).
[↔]



Les Funérailles.—Pendant fort longtemps on a conservé en Provence,
et surtout à Arles, les coutumes funéraires romaines. Jusqu’au XIIe siècle, les
habitants des deux rives du Rhône mettaient le mort dans un tonneau enduit
de goudron avec une boîte scellée contenant l’argent des funérailles.
Puis, remontant le fleuve à une certaine distance, ils abandonnaient au
courant le tonneau, qui était arrêté à Arles par des commissaires préposés à
cet effet. Le cadavre était ensuite enseveli dans les Aliscamps, ou Champs-Elysées,
et les droits de sépulture perçus par le chapitre de Saint-Trophime.
Il faut croire que ces revenus étaient considérables, car ils donnèrent lieu à

des contestations sérieuses entre les bénéficiaires d’Arles et l’abbaye de Saint-Victor,
de Marseille, à qui appartenait l’église de Saint-Honorat, située dans
l’enceinte des Aliscamps.

Au XIIIe siècle, les sépultures étaient réglées ainsi qu’il suit. Les évêques
avaient seuls le droit d’être enterrés dans les églises. Dans les abbayes et les
monastères, les chapitres avaient, au centre de leur cloître, un jardin dans
lequel étaient des caveaux pour les moines et les chanoines. Les comtes de
Provence, suivant leurs dernières volontés, avaient été admis à la sépulture
des cloîtres. La même faveur fut accordée par la suite aux grands dignitaires de
la cour. Enfin il arriva un moment où tout le monde voulut y avoir part.
On comprend aisément que l’espace fit bientôt défaut. On creusa alors
des caveaux dans les églises, et il n’y eut plus dans les cimetières que
le bas peuple. La Révolution, par raison d’hygiène, fit cesser ces abus et
même ferma et reporta dans la banlieue les cimetières contigus aux églises
paroissiales. La veillée du mort se fait, en Provence, dans la chambre où il
est exposé. La personne qui le garde est remplacée de deux heures en deux
heures; la famille et les amis se tiennent dans la pièce voisine. Il n’y a pas
encore bien longtemps, l’usage voulait qu’une fois arrivé auprès de la tombe
le cercueil fût ouvert, afin que les assistants pussent contempler une dernière
fois les traits du défunt et que toute méprise sur son identité devînt impossible.
Ces scènes toujours pénibles, ayant occasionné des accidents chez les
personnes impressionnables, souvent même des cas de folie et d’épilepsie,
furent supprimées.

Les Quatre Saisons.—L’usage d’inaugurer ou célébrer par des réjouissances
publiques ou familiales les quatre saisons de l’année a été conservé
dans la campagne.

Le printemps.—Le paysan provençal est attentif à l’arrivée des hirondelles,
dans lesquelles il a plus de confiance que dans le calendrier. Si l’un de
ces oiseaux établit son nid sous le toit de sa maison, il s’en estime très
heureux et fête avec des amis ce présage de bonheur.

Le 1er avril ramène périodiquement certaines plaisanteries consistant en
messages trompeurs; on en profite encore pour servir au prochain, sous le
couvert de l’anonymat, des vérités quelquefois très dures. Cet usage, connu
sous le nom de Poissons d’avril, est un souvenir du temps où l’année commençait
en avril. Les étrennes que l’on donnait alors furent reportées au 1er janvier,
et l’on réserva pour le 1er avril des compliments ironiques à ceux qui n’avaient
adopté qu’à regret le nouveau régime. Mais, comme c’est au mois d’avril
que le soleil quitte le signe des poissons, les compliments, ainsi que les
objets qui les accompagnent souvent, furent nommés Poissons d’avril. A la
fin de ce mois, on plante dans les villages, devant la maison qu’habite une

fiancée, un Mai d’amour. C’est une longue perche terminée par un bouquet
de fleurs qui arrive au niveau de la fenêtre que l’on sait être celle de la
chambre de la jeune fille; quelquefois, c’est un jeune peuplier garni de rubans
qui s’offre à sa vue, lorsque le matin elle ouvre les volets. A ce moment, le
prétendu, accompagné par des amis et des musiciens, exécute une aubade et
chante un couplet en son honneur.

En voici quelques-uns appropriés à la circonstance et empruntés au
langage des fleurs:


POUR UNE DÉCLARATION D’AMOUR

Bello, vous representi la faligouro;

Sabès qu’ell’ es bell’ en tout’ houro,

Encaro mai quand es flourido,

Vous amarai touto ma vido.

DOUTE OU SOUPÇON

Bello, vous representi la viouletto;

Sias din moun couer touto souletto;

Mai per iou sarié doulourous

Si din vouestro couer n’y avie dous.

PLAINTE

Vous representi lou roumaniou

Que lou matin vous lou cuilliou,

Et que lou soir vous lou pourtavi,

Pour vous prouvar que vous aimavi;

Mai, bello, se m’amas plus iou.

Rendés mé moun gai roumaniou[22].


RUPTURE

Iou vous representi l’ourtigo,

Bello, sarés plus moun amigo.

Vési qu’avés trop de pounchoun,

Maridas vous em’un cardoun[23].



Avec la fête de la Belle de mai ou Maïa, et la tonte des moutons, qui
rappelle les usages des bergers de Virgile, se terminent les fêtes agricoles
du printemps.

L’Été aux blonds épis voit la magnifique manifestation des moissonneurs,
dont le tableau de Léopold Robert peut donner une idée. La dernière charrette
de blé est ornée de guirlandes de feuillage, ainsi que l’attelage. Les
faucheurs, les botteleurs, les glaneuses chantent et reviennent à la ferme en
farandole joyeuse. Le soir, un bon repas leur est servi et l’on boit à la santé
du fermier.

La Provence, en automne, est la vivante image de la Grèce antique, célébrant
aux vendanges les fêtes de Bacchus. La plupart des coutumes des
anciens sont encore celles des habitants du littoral méditerranéen. Quand on
cueille le raisin, les vendangeurs barbouillent de moût les vendangeuses. C’est
ce qu’on appelle la Moustouisso. Lorsque se fait le soutirage de la cuve et
qu’on presse le marc, on donne à boire du vin nouveau à tous les passants
qui en demandent. Il y en a qui abusent de cette faveur et ne tardent pas à
être gris. Ils font alors toutes sortes d’extravagances qui amusent les badauds.
La récolte des raisins secs et des figues, la fabrication du vin cuit donnent également
lieu à des réjouissances. Le jour où l’on fait le vin cuit et la confiture
au moût que l’on appelle Coudounat, on réunit dans un festin parents et amis,
sous prétexte de goûter aux produits nouveaux; en réalité, c’est l’occasion
d’un excellent repas, où le vin donne la note dominante, et qui se termine
par de joyeux couplets ou par une farandole, aux sons des galoubets et des
tambourins.

Enfin l’hiver, si dur dans le Nord, est assez clément dans le Midi pour
permettre la cueillette des olives et le travail des moulins à huile qui
deviennent les lieux de réunion des villageois. On y chante, on y rit, on y
conte des histoires, car la gaieté est le trait caractéristique des Provençaux.
La cueillette des olives a été de tout temps l’occasion de jeux et de divertissements.
Un sarcophage des Aliscamps, orné d’un bas-relief où sont

reproduites toutes les phases de la cueillette des olives, permet de constater la
similitude exacte qui existe entre ces manifestations d’autrefois et celles de
nos jours. C’est là un document lapidaire qui prouve mieux que tout le reste
l’antiquité de l’olivier en Provence et celle des fêtes auxquelles il donne lieu.

LE COSTUME

L’histoire du costume pourrait tenir dans cet ouvrage une place importante,
si l’on remontait à la fondation de Marseille, en passant par la domination
romaine, puis française, et enfin par le gouvernement des comtes. Nous
nous bornerons à mentionner le costume tel qu’il existait avant la Révolution
sur tout le territoire provençal, tel que quelques rares communes rurales
l’ont conservé. Dans les villes, il a dû faire place à la mode générale et céder
le pas aux vêtements confectionnés que Paris ne se lasse pas d’expédier aux
départements. Les effets de la centralisation sont, dans ce cas encore, loin
d’être heureux et cette manie de prendre en toute circonstance le mot d’ordre
à Paris a fait perdre à nos provinciaux leurs habillements si pittoresques,
si bien appropriés à leurs mœurs et à leurs usages. Nous vivons sous le
régime du convenu; ceux qui ne s’y conforment pas courent le danger redouté
de passer pour ridicules.

Quant à nous, nous préférerions voir les ouvriers des ports avec leur
ancien costume du dimanche si ample et si dégagé: large pantalon de coutil,
ceinture de couleur, veste ronde, cravate de soie nouée à la matelote, chemise
blanche à col rabattu, chapeau rond et souliers en peau blanche. Nous préférerions,
disions-nous, ce vêtement au travestissement actuel qui nous les montre
serrés dans une jaquette qu’ils ne savent pas porter, gauchement affublés
d’un gilet noir, d’un pantalon trop étroit, de bottines à boutons, d’un chapeau
haut de forme, maladroitement renversé en arrière ou penché sur l’oreille
comme la tour de Pise. Tout cela n’est pas gracieux, mais c’est la mode et
chacun d’y sacrifier. Le seul costume ancien qui ait subsisté à Marseille est
celui des prud’hommes. Sauf une légère modification, qui a consisté à substituer
la culotte aux Grégaillos et l’habit au pourpoint, cette corporation a
conservé les guêtres, la petite cape appelée Traversière, le chapeau à plumes
noires relevé par devant à la mode catalane. D’ailleurs, elle n’est de mise, cette
parure devenue étrange, que dans des cérémonies de plus en plus rares.

Les réflexions que nous venons de faire peuvent s’appliquer aussi aux
femmes du peuple; mais, plus coquettes et plus gracieuses, elles
savent mieux se parer et ont eu le goût de ne pas abandonner la chaussure
spéciale qui fait valoir la petitesse de leurs pieds. Leurs yeux de flamme et
la blancheur éclatante de leurs dents, qu’elles ont petites et bien rangées,

leur font pardonner l’adoption de certaines modes, mal appropriées à leurs
corps souples et vigoureux. C’est en remontant par Saint-Chamas, Istres,
Pélissane, Salon, etc., que l’on retrouve leur ancien costume, qui se
rapproche beaucoup de celui des Arlésiennes. Elles portent, l’hiver, la robe de
drap brun, et, l’été, la robe d’indienne. La jupe est toujours courte, le bas en
filoselle et les souliers attachés autour de la jambe avec des rubans.



Costume d’Arlésienne.
[↔]



Les pièces principales de leur ajustement, agréable à l’œil et bien
choisi pour faire valoir leur beauté, sont un corsage de soie noire
ouvert sur le devant, une collerette de mousseline plissée fixée
autour de la chemise et rabattue sur le corsage, un foulard de l’Inde
de couleur claire, un bonnet de mousseline serré autour de la tête
par un ruban très large dont les bouts relevés sur le devant forment
une sorte d’aigrette. Mais le costume des Arlésiennes lui-même, sur
lequel celui-ci semble calqué, a subi bien des transformations, et ne
rappelle que de loin ce qu’il fut au temps de l’occupation romaine,
sous Constantin. La robe aujourd’hui est de la même étoffe que le
droulet ou pelisse, et cachée partiellement par un tablier de soie
qui monte jusqu’à la gorge. Le pluchon a été remplacé par une pointe
de mousseline en couleur, nouée sous le menton. La coiffure est
surtout remarquable; sur les cheveux lissés en bandeaux est posé un
petit bonnet terminé en pointe et entouré d’un large ruban de soie
ou de velours fixé par une épingle de prix. Le corsage, ouvert sur
le devant, est garni d’une sorte de guimpe de mousseline, ouverte,
appelée Chapelle. La jupe ne descend que jusqu’à la cheville,
laissant voir le pied chaussé d’un soulier découvert, à boucle d’acier,
en peau vernie. Ce costume, très seyant, existe encore à Saint-Remi,
à Tarascon, à Château-Renard et dans quelques autres communes, avec
de légères variantes. Il nous revient sur son antiquité une anecdote
historique qui pourra donner une idée de l’importance qu’y attachaient
les habitants de la ville d’Arles.


C’était au temps où la Bourgogne transjurane, réunie à la Bourgogne
cisjurane, formait le royaume d’Arles.

Ce royaume avait une certaine importance, n’en déplaise aux sceptiques et
railleurs d’aujourd’hui, car il comprenait la Provence, le Dauphiné, la Savoie,
le Bugey, la Bresse, le Lyonnais, le Velay, le pays de Vaud, les cantons
de Berne, Soleure, Fribourg, Bâle, la Franche-Comté et le Mâconnais. Les
arrêts prononcés par le roi avaient force de loi et devaient être exécutés dans
toute l’étendue de ces régions sous peine d’amende et même de mort.

Le fait suivant, que nous empruntons aux Chroniques de la Cour du roi
d’Arles[24], non seulement prouve l’ancienneté du costume des Arlésiennes,
mais en indique d’une façon exacte les divers détails, avec défense d’y rien
changer dans le territoire dépendant de la capitale.

Nous avons vu que ces fidèles sujettes, non contentes d’observer les lois et
règlements de l’époque, prirent à tâche de perpétuer précieusement jusqu’à
nos jours, du moins dans ses traits caractéristiques, ce vêtement si coquet, qui
rehausse leur beauté, y ajoute une note pittoresque et évoque dans l’esprit
des étrangers un souvenir du pays du soleil.

Vers 1193, le roi Rodolphe avait bien voulu, sur la demande du comte
français Adhémar de Valence, parti pour la Croisade, recueillir à la cour
d’Arles ses trois filles: Marie, Marthe et Madeleine. Ce fut l’origine de divisions
dont la cause futile n’empêcha pas les tragiques résultats. Madeleine avait
introduit à la Cour les modes françaises, d’où son partage en deux camps:
l’un composé de gens attachés au costume national, l’autre de partisans de
l’innovation.

Madeleine, la plus jeune, était naturellement le chef du second parti; à
la tête du premier se trouvait le sire de Bédos, fou du roi, qui s’était tourné
contre Madeleine après l’avoir demandée en mariage et s’être vu repoussé avec
mépris.

Or, désireux de prendre femme, bien qu’il fût nain et outrageusement
contrefait, il adressa ses hommages à Marthe, la sœur cadette.

Depuis quelque temps, il courait sur le compte de Madeleine des bruits
assez injurieux pour sa vertu; et le fou, jaloux de voir qu’elle accordait
facilement à d’autres des faveurs qu’il lui était interdit d’espérer, se vengea
d’elle par un mot plein de méchanceté.

Un jour qu’en devisant avec les trois sœurs Marie lui dit en riant de
l’invoquer, il prit la parole et répondit sur-le-champ:

—«O Marie, pleine de grâce, soyez bénie entre toutes les femmes;
priez Dieu qu’il dispose favorablement pour moi le cœur de votre sœur
Marthe et qu’il pardonne à Madeleine, qui a péché.»


Rouge de confusion, Madeleine se retira; mais elle alla, tout en larmes,
trouver le roi, à qui elle raconta l’impudent sarcasme de son fou; elle le supplia
de lui permettre de venger son honneur faussement attaqué.

Rodolphe avait pour Madeleine une affection des plus vives; il se sentit
tout disposé à lui accorder ce qu’elle demandait et l’autorisa à faire choix
d’un chevalier pour épouser sa querelle et la soutenir en champ clos.




Arles: Porte de la Cavalerie.
[↔]



Non seulement Madeleine rencontra autant de champions qu’elle désira,
mais, comme elle était le chef des partisans de la mode française, et
le fou celui des amateurs de la mode nationale, il se présenta pour
l’offenseur autant de combattants que pour l’offensée.

La lice fut ouverte et appelée la «Lice de la mode».

Tous les partisans de Madeleine furent vaincus, quelques-uns tués, tous
les autres blessés.

Ce que voyant, le roi s’inclina devant ce jugement de Dieu et défendit,
sous les peines les plus sévères, les modes françaises, ordonnant qu’à
l’avenir: «Toute dame ou demoiselle, dans le royaume et cité d’Arles,
ne porterait robes ou mantels, affiquets ou enjolivements à la mode du
pays de France, et se vêtirait à l’us et coutume du pays.»

Le récit n’est pas banal. Il prouve d’abord que du dicton: changeant
comme la mode, les Arlésiennes ne sauraient être rendues
responsables. Peu de modes, en effet, si toutefois il en existe datant
d’aussi loin, ont donné lieu à un combat en champ clos suivi de mort
d’hommes, et sanctionné par un arrêt royal.

Dans la campagne, il n’y a, pour ainsi dire, plus de costume spécial pour
les hommes. Les fermiers des Mas portent quelquefois une culotte courte
avec de grandes guêtres de peau, une veste ronde assez longue, un gilet
croisé sous la cravate et un chapeau rond à larges bords. Les bergers,
comme les charretiers, ont pour l’hiver un grand manteau ou roulière, un
chapeau de feutre noir ou gris, la culotte et les grandes guêtres, une veste
courte et un gilet croisé. Dans leur poche se cache invariablement un couteau

recourbé à usages multiples: il sert à manger ou bien à façonner des petits
objets en bois: sifflets, castagnettes, maints jouets d’enfants. Les paysans
l’utilisent également pour ébrancher les arbres ou battre le briquet, lorsque,
après le repas dans les champs, ils prennent à leur ceinture une blague à
tabac en peau, bourrent leur pipe qu’ils appellent Cachimbaou, et l’allument
en tirant du feu d’une pierre à fusil, nommée Peyrar. Le costume des mariniers
du Rhône se rapproche beaucoup de celui des Catalans.

Si l’on compare les trois villes de Marseille, d’Aix et d’Arles,
il est aisé de voir que la première décèle son origine grecque par son langage,
ses coutumes et ses mœurs; que la seconde, plus directement soumise
à toutes les dominations qui ont pesé sur la Provence, se ressent de ce
mélange apporté dans ses usages par tant de peuples différents, sans avoir
perdu pourtant un certain caractère national qui remonte aux premiers âges
et qui a résisté à toutes les révolutions; enfin, que la troisième est celle qui
s’est le plus identifiée avec Rome, et que, seule peut-être à notre époque,
elle reproduit, par le costume de ses femmes imité de celui des dames
romaines, certains traits de ce peuple remarquable.

LES MŒURS

La Vie domestique.—Le fait d’avoir successivement vécu sous l’influence
des Grecs, des Romains, puis de la monarchie franque, créa une
sorte de fluctuation dans les mœurs et le caractère des Provençaux. Plus
tard, Marseille, Arles, Tarascon, Avignon, Grasse et Nice secouèrent le joug
des comtes de Provence et s’érigèrent en républiques. Ce fut à partir de ce
moment, et malgré tous les éléments de discorde qui naissaient de la jalousie
mutuelle de tous ces petits États, que commença à se dessiner un ensemble
de traits capables d’intéresser l’observateur. Voici ce qu’écrivait à ce sujet
Gervais de Tilburi, maréchal d’Arles, vers le commencement du XIIIe siècle:

«Il est, disait-il, une nation que nous appelons Provençale, éclairée
dans le conseil, capable d’agir lorsqu’elle veut, trompeuse dans ses promesses,
belliqueuse quoique mal armée; qui se nourrit largement malgré sa
pauvreté. Artificieuse dans ses moyens de nuire, elle sait supporter froidement
les outrages pour attendre l’occasion favorable de se venger. Sa prudence
dans les combats de mer lui donne la victoire. Elle endure patiemment
le chaud et le froid, la disette et l’abondance, et ne consulte en toutes choses
que sa volonté. Si cette nation avait un souverain héréditaire qu’elle craignît,
aucune autre plus qu’elle ne serait capable de tendre vers le bien; mais,
comme elle n’est gouvernée par personne, il n’en est pas non plus qui soit

plus disposée à faire le mal. La terre qu’elle habite est fertile par-dessus
toutes les autres; mais, dans cette abondance de toutes sortes de biens, une
seule chose lui manque: c’est un prince bon et juste.»

En Charles d’Anjou, les Provençaux trouvèrent le prince sévère, en
René le prince bon et juste. Le premier soumit toutes les petites républiques
et réunit tous les Provençaux sous ses lois. Il les gouverna avec
vigueur et, comme l’avait prévu Gervais de Tilburi, ils surpassèrent tous les
autres sujets de Charles dans la guerre et dans les arts.

René fut plutôt un bon père qu’un grand roi; malgré les malheurs qui
assaillirent son long règne, il n’y eut pas à cette époque de sujets plus heureux
que les siens. Ils le prirent pour modèle, imitèrent ses mœurs simples et
bonnes. Jusque-là comprimée, leur gaîté se déploya et se répandit du palais
du souverain jusque dans les chaumières des artisans. Toutes les haines,
toutes les divisions disparurent et la nation ne forma qu’une seule famille.
Depuis, bien des troubles l’ont agitée, mais l’impression laissée par ce règne si
paternel ne s’est jamais effacée entièrement. Si l’amour de sa liberté, qui
lui a fait prendre les armes chaque fois qu’elle l’a crue menacée, a laissé,
tout d’abord, dans les mœurs une grande susceptibilité et une apparence de
rudesse, on ne peut nier que l’éducation et l’instruction ne les aient ensuite
sensiblement adoucies.

Sous la monarchie, l’autorité paternelle était plus entière en Provence
que dans les autres provinces françaises. Le chef de famille exerçait une
véritable charge publique, son pouvoir était la base de l’état social. Il gouvernait
ses enfants aussi bien que toute la parenté. Les membres de la
famille le consultaient dans toutes les grandes circonstances: il les convoquait
et tenait conseil avec eux, rien ne se faisait sans son approbation. A sa
mort, l’aîné des enfants mâles héritait de ses droits. Les généalogies, les
titres, les délibérations, les actes de mariage, de partage, les limites des
propriétés, l’inventaire des meubles, enfin tout ce qui pouvait avoir un intérêt
familial, se trouvait consigné dans un grand registre appelé le Livre de
raison. Ce livre, ainsi que les papiers, bijoux et argent, était enfermé dans un
coffre en bois sculpté, dont le chef seul avait la clef. C’était le bréviaire de
la maison; on avait pour lui un grand respect, on le consultait comme un
oracle: il réglait la conduite à tenir. Devant cette sorte de Code, combien de
procès et de dissensions avaient expiré! il faisait loi, chacun s’inclinait
devant son texte. Le père vivant, c’était lui qui en signait tous les articles,
écrits sous sa dictée par le fils aîné.

Depuis la Révolution, l’usage des Livres de raison a disparu et
la puissance du père de famille a perdu une grande partie de son absolutisme.
Les idées nouvelles ont apporté de si profonds changements dans la vie du
foyer qu’elle n’a plus que de lointains rapports avec ce qu’elle était autrefois.


Les femmes ne parlaient à leurs maris qu’avec respect et soumission.
Elles sortaient peu et ne se mêlaient que des affaires intérieures. A cet
égard, elles avaient tous les droits et exerçaient une autorité souveraine.
Quant aux affaires du dehors, on les consultait peu et elles n’y prenaient
aucune part. Il n’est pas difficile de reconnaître dans ce rôle effacé une
importation des premiers conquérants de la Gaule méridionale et l’application
du droit romain, qui avait fait de l’épouse une sorte de vassale. La
compagne et l’égale de l’homme, qui a toujours partagé ses labeurs et ses
peines, au lieu de partager son autorité était élevée dans les principes de
l’obéissance passive et dans une obstruction des facultés intellectuelles qui ne
lui laissait même pas le mérite de la soumission. Abandonnée sans défense
aux mains de l’homme, son sort dépendait entièrement de l’affection et de la
bienveillance, ou des sentiments contraires qu’elle pouvait provoquer chez lui.
Cette situation, indigne de notre époque, s’est largement modifiée et tend de
nos jours à une transformation totale qui établira l’égalité entre les sexes, et
relèvera la dignité de l’un sans compromettre les intérêts de l’autre.

L’emploi du temps était ainsi réglé: on se levait avec le jour, on déjeunait à
huit heures avec une tasse de lait coupé d’une infusion de sauge; plus tard, on
y substitua le cacao, puis le chocolat et aussi le café. Le dîner avait lieu à
midi. Il se composait d’un potage au mouton bouilli, ou d’une soupe au
poisson appelée Bouillabaisse, puis de légumes. Le dimanche était marqué
par un petit extra; on ajoutait au repas une entrée ou une tourte faite en
famille. Pour dessert, des fruits de saison, du fromage ou des confitures.
A quatre heures, on donnait à goûter aux enfants, soit, en été, une tranche
de pastèque ou de melon ou une tartine de Coudounat. A huit heures, on servait
le souper, qui se composait d’une carbonade, les jours gras, de poissons frits
ou bouillis, les jours maigres, de rôti et de salade, le dimanche. Les hommes
seuls buvaient du vin; il n’était permis aux jeunes garçons d’user de cette
boisson qu’après avoir atteint l’âge de douze ans, c’est-à-dire après avoir fait
leur première communion.

Pendant les soirées d’hiver, le père de famille se faisait apporter le
Livre de raison et le fils aîné en donnait lecture. Dans toutes les maisons un
peu aisées, il y avait une grande pièce destinée aux réunions familiales. Ce
n’est qu’à partir du règne du roi René qu’on y construisit une grande cheminée,
dont le manteau très élevé permettait à chacun de prendre place sur les
côtés où des bancs étaient disposés. Plus tard, sous François Ier, l’usage du jeu de
cartes se répandit, et c’était surtout après le repas du soir et autour de cette cheminée
monumentale qu’on jouait à la Comète, appelée en provençal la Touco, à
l’Esté et à l’Estachin, qui ont quelques rapports avec l’Écarté. Plus tard encore,
ce fut la mode de l’Impériale et enfin du Piquet. Les femmes jouaient à la Cadrète.
Dans la haute société, on avait les Dés, le Trictrac, les Échecs, les Dames et

le Reversi. A neuf heures et demie, le chef de famille faisait la prière à
haute voix, tous suivaient mentalement: c’était la fin de la journée. Maintenant,
avec la facilité des voyages, les relations entre les divers peuples se sont
multipliées et les usages locaux, les mœurs et les coutumes ont totalement
changé. La vie familiale, comme la vie publique, s’est unifiée. Il y a même
une tendance assez marquée dans le Midi à accepter sans réserve tout ce qui
se fait à Paris, tant au point de vue moral et intellectuel qu’au point de vue
physique. Il faut y voir un résultat de la pression exercée sur les populations
méridionales par une centralisation politique et administrative poussée jusqu’à
ses dernières limites, imposée par la Convention et l’Empire, continuée
depuis, et fatale à l’esprit d’initiative aussi bien qu’à l’intelligence
et au courage. Cette lutte inégale contre une administration armée de la
loi devait fatalement greffer sur le caractère des habitants une passivité
absolument contraire à leur nature primitive. Cependant, leur cerveau
est loin d’être atrophié; il est resté ouvert aux nobles sentiments, à la
science, aux progrès modernes, et il serait à souhaiter qu’une sage décentralisation
leur permît une existence plus autonome qui produirait des
résultats féconds. Des pouvoirs plus étendus donnés aux conseils généraux,
surtout au point de vue financier et économique, seraient le point de départ
d’une évolution bienfaisante et réparatrice. Une noble émulation surgirait de
ces sages mesures dont profiterait la France entière. Le commerce, cette
clef d’or des nations, ne tarderait pas à reprendre l’importance qu’il avait
avant d’être entravé par des barrières fiscales qui éloignent de nos ports
les navires étrangers, lesquels, grâce à l’échange des marchandises, sont de
véritables instruments de travail et de richesse. L’industrie, les arts et les
lettres puiseraient aux sources de cette liberté une force d’expansion qui
leur rendrait tout leur éclat, avec la brillante renommée qu’ils ont perdue
au détriment de tous.

La Vie sociale.—Sous les comtes de Provence, tous les chefs de famille
étaient appelés à prendre part aux affaires publiques, dont les charges étaient
gratuites. La noblesse, le clergé, le tiers-état avaient leurs représentants aux
États provinciaux. A Marseille, le bourdon des Accoules se faisait entendre
et annonçait l’heure de l’assemblée, que l’on appelait le Conseil et qui se tenait
toujours le dimanche ou un jour férié. Le peuple se rassemblait sur la place
du Palais et se constituait en Parlement. Le podestat ou les consuls délibéraient
avec le corps municipal et paraissaient ensuite sur le balcon du palais
pour exposer au peuple les résolutions prises. Celui-ci approuvait par des
acclamations, ou rejetait par des cris aigus et des protestations bruyantes. Le
Parlement était fini, les magistrats se rendaient en cortège à l’église et, le
soir, présidaient aux divertissements publics.


Aujourd’hui le peuple n’a que les lois qu’on lui donne; dans ce temps-là,
il avait celles qu’il voulait avoir.

Les affaires et le commerce se traitaient pendant la semaine, soit à la
Chambre dite de commerce, soit sur une place publique et à la bourse.

La Chambre de commerce de Marseille, dont la fondation remonte au
3 novembre 1650, se composait de douze membres choisis parmi les armateurs
et les négociants les plus honorables, les plus actifs et les plus intelligents.
Elle ne tarda pas à acquérir une importance telle que l’État, dont elle
servait les intérêts, crut devoir lui prêter le secours de son autorité.
L’exemple de Marseille fut bientôt suivi par Dunkerque, Paris, Lyon et les
villes les plus importantes du royaume, qui créèrent à son instar des
Chambres de commerce. En 1791, l’Assemblée Nationale les supprima; elles
furent rétablies sous le Consulat, en l’an XI. Depuis, elles subirent différentes
modifications, mais les services qu’elles ont rendus et qu’elles rendent encore
en ont consacré l’utilité.

Parmi les usages locaux relatifs au commerce, on a conservé à Marseille
celui de certaines mesures anciennes, dont nous allons donner l’énumération
ainsi que la conversion exacte en valeurs du système métrique décimal:

L’ancienne livre de Marseille compte pour 400 grammes;

L’ancienne canne, pour 8 palmes ou 2m,012;

La charge de blé, pour 160 litres; la charge se divise en 4 émines;
l’émine, en 2 panaux, à 4 civadiers, à 2 picotins;

Le picotin égale 2lit,50;

La charge d’avoine, 240 litres;

La balle de farine, 122 kilogrammes et demi, poids établi, toile perdue;

La millerolle, pour le vin et l’huile, équivaut à 64 litres;

La millerolle de vin se divise en 4 escandaux, à 15 pots, à 4 quarts ou
pitchounes;

La millerolle d’huile se divise en 4 escandaux, à 40 quarterons.

Pour le tafia et le rhum, on évalue en veltes; la velte vaut 7 litres
60 centilitres.

Il semble qu’une certaine confusion dans les comptes, un embarras dans
les transactions devraient résulter de la coexistence des anciennes mesures
et des nouvelles. Il n’en est rien cependant, tant les unes et les autres sont
bien connues et en elles-mêmes et dans leurs relations réciproques.


NOTES:

[19]
Envies.

[20]
Parrain crasseux.

[21]
La mariée.

[22]
Ce qui peut se traduire ainsi:


POUR UNE DÉCLARATION D’AMOUR

Belle, je vous présente le thym;

Vous savez qu’il est toujours beau,

Mais bien davantage quand il est fleuri.

Je vous aimerai toute ma vie.

DOUTE OU SOUPÇON

Belle, je vous présente la violette.

Vous êtes dans mon cœur toute seulette,

Mais, pour moi, il serait douloureux

Si dans votre cœur il y en avait deux.

PLAINTE

Je vous présente le romarin

Que ce matin je suis allé cueillir

Et que ce soir je vous apporte

Pour vous prouver que je vous aime.

Mais, belle, si vous ne m’aimez plus,

Rendez-moi mon gai romarin.



[23]
Ce qui peut se traduire ainsi:


RUPTURE

Moi, je vous présente l’ortie;

Belle, vous ne serez plus mon amie.

Je vois que vous avez trop d’épines.

Mariez-vous avec un chardon.



[24]
Gourdon de Genouillac, Histoire du Blason.



III

LA LANGUE PROVENÇALE AU XIXe SIÈCLE

Raynouard.—Fabre d’Olivet.—Diouloufet.—D’Astros.—Jasmin.—Moquin-Tandon, etc.

Lorsque, à l’exemple des conciles les plus célèbres, la Constituante décréta,
le 14 janvier 1790, que la traduction des lois serait faite dans les dialectes des
provinces, elle n’ignorait pas que la proscription des idiomes locaux est le
moyen le plus puissant de désagrégation nationale. Des sentiments blessés,
de la liberté outragée naît un foyer d’où peut partir l’étincelle des incendies
religieux et politiques les plus redoutables pour le pays. Cet acte, non seulement
de sagesse, mais aussi de haute politique, lui fut probablement inspiré
par l’exemple de l’Église, ramenée par l’expérience à un sentiment plus exact
de ses intérêts. En effet, cette variété de langages, loin d’y nuire, aida, au contraire,
à la formation de l’unité religieuse, qui fit et fait encore sa force
aujourd’hui.

La Convention fut moins libérale et partant moins clairvoyante. Dans
son désir bien manifeste de pousser à la centralisation du pouvoir par tous
les moyens, elle ne vit pas ou ne voulut pas voir un danger dans la
suppression brutale des idiomes locaux. Elle ne songea pas que la
langue provençale était l’histoire même de la Provence et que l’on ne supprime
pas l’histoire par un décret. Elle fut cependant obligée de reconnaître
son erreur lorsqu’elle fut saisie du rapport de son Comité de Législation[25], qui
concluait au rejet de sa première décision[26], pour le plus grand bien de la
nation et l’apaisement des esprits, que cette mesure vexatoire avait excités au
plus haut degré.

Si le Consulat, par son décret du 27 prairial an II, imposa l’usage exclusif

de la langue française à tous les représentants de la puissance nationale, du
moins il les autorisait à transcrire en marge les lois, décrets, arrêtés, dans
l’idiome de la province, dont l’usage oral persista. Ainsi rien ne put prévaloir
contre la force irrésistible du langage populaire et le provençal, né
du Roman, devait, sous peu, être l’objet d’études approfondies et de manifestations
philologiques qui attestèrent une fois de plus son rôle important dans
la formation de la langue française. Son influence sur l’italien, sur l’espagnol
et sur toute la littérature de l’Europe est trop évidente pour être discutée et
les traces qu’il a laissées dans l’histoire de la monarchie lui donnent la consécration
de la langue nationale.

Il était réservé au XIXe siècle de voir s’épanouir la renaissance du provençal.
Toute une pléiade de linguistes, de poètes, de romanisants et de curieux
jeta, par ses recherches et ses travaux, un jour absolument nouveau sur cette
langue qui, à la veille d’être proscrite, s’affirmait avec une vigueur nouvelle,
en dépit des mesures arbitraires dont elle avait été si souvent frappée.

Parmi les promoteurs du mouvement, il faut citer, comme le premier en
date, au XIXe siècle, Raynouard.

Raynouard.—François-Juste-Marie Raynouard naquit à Brignoles (Var),
en 1761. Il fut assurément l’historien le plus remarquable du dialecte provençal.
Après avoir occupé très honorablement sa place comme député à la
Convention, il fut poursuivi pour ses opinions, qui l’avaient classé parmi les
Girondins. Emprisonné, puis remis en liberté, il reprit sa robe d’avocat au
barreau de Draguignan. Grâce à son talent, il y fit une petite fortune qui lui
permit, dans ses loisirs, de se livrer à ses études favorites sur la langue
romane et les poésies des troubadours. Sa science et ses patientes recherches
dotèrent son pays d’un véritable monument littéraire. Ses ouvrages font autorité
sur la matière; ils sont devenus classiques, et c’est à cette source que les
érudits, les philologues et les romanisants sont allés puiser leurs inspirations
et se renseigner sur la valeur des termes, l’orthographe et l’histoire des dialectes
du Midi. Les Templiers, tragédie qu’il donna en 1805, eurent le plus grand
succès. En 1807, il entra à l’Académie, dont il devint le secrétaire perpétuel
la même année. En 1813, comme membre du Corps Législatif, ce fut lui qui
rédigea la fameuse adresse qui prépara la chute de l’Empire. Il siégea à la
Chambre jusqu’en 1814. Entre 1816 et 1824, il fit paraître successivement un
Choix de poésies originales des troubadours (6 volumes), auquel il joignit une
grammaire romane; et, en 1835, un Nouveau choix de poésies (2 volumes), suivi
d’un lexique roman (6 volumes), qui ne fut terminé qu’en 1844. On a de lui
également: Recherches historiques sur les Templiers (1813), Historique du droit
municipal en France (1829) et un certain nombre de poésies manuscrites.




Raynouard.
[↔]



Si l’on tient compte des tracasseries auxquelles Raynouard fut en butte;

d’un labeur journalier auquel, soit comme député, soit comme avocat, il ne
pouvait se soustraire; d’une situation peu fortunée (car il avait donné tout ce
qu’il possédait pour sauver son frère d’une ruine imminente): on avouera
qu’il eut une existence bien remplie et le double mérite de ne négliger aucune
de ses occupations, et de se distinguer dans toutes. En effet, pour se livrer à
l’étude approfondie de la langue romane, dont les éléments dispersés ne
se prêtaient guère aux recherches d’un homme si occupé, il lui fallait
les grandes qualités dont il fit preuve. Très vif dans son attitude
et dans ses paroles, il possédait néanmoins, au plus haut degré, la
patience des chercheurs. Laborieux et profondément érudit, il voulut
tout voir par lui-même, et, lorsqu’il fut convaincu de l’authenticité
des textes, de l’exactitude de ses renseignements, il s’attacha à ce
travail considérable: la reconstitution de la langue romane écrite et
parlée aux temps des troubadours. L’amour qu’il avait voué à sa terre
natale, à sa langue maternelle, aux usages, mœurs et coutumes de son
pays, lui assura le succès là où tout autre, moins bien armé et moins
persévérant, lassé par les difficultés et l’énormité de la tâche,
n’aurait obtenu aucun notable résultat.

Nous ne saurions mieux terminer la biographie de Raynouard qu’en
reproduisant le passage du discours de M. Villemain sur le prix Monthyon
accordé à Jasmin, en 1852, par l’Académie Française:

«... De nos jours, dit-il, l’Académie Française et, pour dire plus encore,
l’Institut national, peuvent-ils oublier que c’est un des leurs, et des plus
illustres, M. Raynouard, érudit, poète et législateur citoyen, qui a rendu à
l’Europe savante et à nous une moitié de l’ancien esprit français, par la restitution
de cette langue romane du XIIIe siècle, dont les monuments s’étaient
comme perdus sous la gloire du français de Rouen et de Paris, du français
de Corneille et de Molière!...»


Fabre d’Olivet, qui naquit à Ganges (près Nîmes) et fut le contemporain de
Raynouard, voulut, lui aussi, s’inspirer du passé pour chanter la Provence.
Il ne nous appartient pas de juger ici l’œuvre considérable de Fabre d’Olivet.
Nous ne retiendrons parmi ses nombreuses productions que celles dont la
nature intéresse notre étude. Ses poésies occitaniques, qu’à l’époque on a pu
confondre avec certaines œuvres des troubadours, ont un cachet particulier.
Elles ont classé l’auteur parmi ceux qui ont le mieux reproduit, avec une
précision qui n’exclut ni l’élégance de la phrase ni l’expression poétique de
la pensée, les sujets traités par les premiers poètes provençaux. Ce mérite
valut à Fabre d’Olivet de fort mauvais compliments; on l’accusa de plagiat,
on le traita de pasticheur, dès qu’on s’aperçut que le public avait été dupe
d’une supercherie. C’était pousser la critique un peu loin. Mais Fabre d’Olivet
avait, par un adroit subterfuge portant sur le titre: le Troubadour, laissé
croire que son volume était la reproduction imprimée d’un choix de poésies
des anciens troubadours, oubliées ou peu connues à cette époque. L’authenticité
en était difficile à reconnaître. Raynouard lui-même fut un moment dupe de
cette supercherie. Cependant, après une étude attentive de l’ouvrage de
Fabre d’Olivet, il revint sur sa première impression et, ne pouvant s’y tromper
plus longtemps, dénonça le fait au monde littéraire[27]. C’est alors qu’on se
vengea de la surprise en accumulant sur le Troubadour ou Poésies occitaniques
du XIIIe siècle les épithètes les moins flatteuses. On fut d’autant moins indulgent
que l’erreur avait été plus longue et plus générale. Elle n’avait rien
pourtant dont on dût être surpris. Les précédents travaux de Fabre d’Olivet
sur les anciens écrivains romans et l’imitation parfaite de leurs tournures
poétiques en langue romane étaient bien faits pour amener une confusion
très excusable.

Vers 1806, l’abbé Vigne fit paraître une série de contes en vers provençaux,
qui furent édités à Aix. Ces contes, pleins de saveur, sont toujours
lus avec plaisir.

Honorat (Simon-Juste) occupe une des premières places parmi les Provençaux
qui, par leurs patientes recherches, leur érudition et les documents
qu’ils ont laissés, ont préparé la renaissance du provençal. Il naquit à Allos
(Basses-Alpes), le 3 avril 1783. Comme médecin, il se signala par son dévouement
à soigner les fiévreux de l’armée d’Italie. Le Gouvernement lui remit
une médaille d’or pour récompenser ses services et, en 1815, lui offrit
une sous-préfecture. Il refusa cette fonction par modestie, et accepta plus
tard la place de directeur des postes à Digne, où il avait exercé jusqu’alors
la médecine. En 1830, il entra dans la vie privée, afin de pouvoir s’adonner

complètement à son œuvre capitale, son Dictionnaire provençal-français. Dans
la préface, nous trouvons cette phrase, que nous ne pouvons nous empêcher
de reproduire:

«Le principal but que j’ai eu en vue, en composant le Dictionnaire provençal-français,
a été de mettre les personnes qui, comme moi, ont été élevées
sous l’influence de la langue provençale, en état de profiter de cette langue
même, pour arriver à la française.»

N’est-ce pas là, en effet, une partie du programme félibréen? Honorat
avait eu l’intuition du mouvement littéraire dont la Provence allait devenir le
théâtre. Son Dictionnaire ne se borne pas à donner le sens et l’orthographe
des mots; c’est une sorte d’encyclopédie des lettres, des arts, des sciences, des
coutumes et des usages de la Provence. Il abonde en renseignements sur les institutions,
les inventions les plus remarquables, et offre une collection de proverbes
à nulle autre pareille. Toute la sagesse de la nation y est enseignée, c’est un véritable
tableau des mœurs présenté sous une forme humoristique qui n’exclut pas
l’observation et le bon sens. Frappé d’une attaque d’apoplexie, Honorat est
mort avec le regret de n’avoir pu joindre à cet ouvrage déjà considérable un
volume de biographie et de bibliographie, ainsi qu’une grammaire et un
traité de prononciation et d’orthographe. Il avait passé quarante ans de son
existence à rassembler des documents pour son grand travail, qui reste, dans
son genre, un des monuments les plus précieux. Parmi les pièces curieuses
qu’il put mettre à contribution, il faut citer le manuscrit de Pierre Puget,
savant religieux de l’Ordre des Minimes. Cet ouvrage, de plus de mille pages,
contenait la signification des mots, leur origine, et leur étymologie en français;
en somme, c’était déjà un véritable dictionnaire provençal[28]. Nul doute
qu’après Honorat bien d’autres n’en aient tiré parti et n’aient exploité une
mine aussi riche.

Après les ouvrages de linguistique, nous voyons la poésie s’essayer à
nouveau dans la fable. Si quelques auteurs s’inspirèrent des chefs-d’œuvre
de La Fontaine et d’Esope, au moins ils surent donner à leurs œuvres un
cachet bien particulier; le thème seul fut pris au célèbre fabuliste.

Dans ce genre, Diouloufet ne tarda pas à se faire remarquer; sa Filho trop
dalicato et lou Loup et lou Mestre doou meinagi sont d’un accent sincère et
simple, sans recherches ni fioritures et bien écrites, dans l’esprit du sujet.
Mais son œuvre capitale, celle qui fit sa réputation, est incontestablement
son poème leis Magnans (les Vers à soie), dédié à sa femme, l’Estello de soun
vilagi, comme il l’avait surnommée. Consacré à l’art d’élever les vers à soie, ce
poème offre cette particularité que chacun de ses quatre chants est terminé
par un épisode des Métamorphoses d’Ovide arrangé à la provençale.


Diouloufet naquit à Eguilles, près Aix, le 19 septembre 1771. Outre
son recueil de fables, dont chacune se termine par un proverbe provençal, et
son poème des Magnans, dont Raynouard voulut bien revoir les épreuves, il
a laissé l’Odo à la pipo et Philippico contro lou Mistraou et autres, qui ne sont
que des critiques, peu méchantes d’ailleurs, contre la République et ceux qui
le privèrent en 1830 de ses fonctions de bibliothécaire de la ville d’Aix, pour
le punir de son zèle royaliste. Son poème biblique le Voyage d’Eliézer lui
valut le premier prix au concours de la Société archéologique de Béziers.
Enfin, en 1840, il fit paraître Don Quichotte philosophe, œuvre assez importante
en quatre volumes, et qui obtint plusieurs éditions. Comme Honorat,
il mourut à table, frappé par une attaque d’apoplexie, cette même année 1840.
Royaliste sincère, Diouloufet a marqué ses œuvres du cachet de ses convictions,
ce qui n’enlève à son style ni la bonhomie qui représentait si bien son
caractère ni le charme de la simplicité qui guidait tous ses actes.

D’Astros, autre fabuliste, né le 15 novembre 1780, à Tourves (Var), était
le père du fameux abbé d’Astros, retenu prisonnier par Napoléon, qui ne
put lui pardonner d’avoir laissé publier la bulle d’excommunication de Pie VII.
A sa sortie de prison, à la chute de l’Empire, la monarchie le créa cardinal
et ensuite archevêque de Toulouse.

D’Astros, entièrement occupé de médecine, ne put donner à la poésie
provençale que ses rares moments de loisir. Aussi son œuvre n’est-elle pas
considérable; mais elle se fait remarquer par un esprit très fin, très cultivé,
et par une gaieté de bon aloi. Possédant parfaitement la langue provençale,
d’Astros est supérieur à Diouloufet quant au choix et à la pureté des termes
qu’il emploie. Parmi ses fables, qui ne furent éditées qu’après sa mort, en
1863, il faut citer comme une des meilleures: les Animaux malades de la
peste. C’est un véritable bijou qu’il a su sertir, comme un poète, de détails
provençaux et bien caractéristiques. L’Esquirou e lou Reinard (l’Écureuil et le
Renard) et Meste Simoun e soun ai (Maître Simon et son âne) sont d’une
originalité, d’une finesse et d’un bonheur d’expressions qui dénotent chez
l’auteur assez d’imagination et de talent pour qu’il ait pu se passer d’emprunter,
comme il l’a fait, quelques-uns de ses sujets à La Fontaine.

Si l’Occitanie attendit longtemps en vain un digne successeur de Goudouli,
du moins fut-elle amplement dédommagée par l’apparition de Jasmin.

Jacques Boé, dit Jasmin, naquit à Agen, en février 1799, au bruit d’un
charivari et d’une chanson de carnaval dont son père avait composé les
couplets. Sa famille était des plus humbles. Son aïeul était réduit, pour
vivre, à aller demander son pain de maison en maison, et le petit Jacques
se ressentit souvent de cette misère. Plus tard, dans ses Souvenirs, il a chanté
avec naturel et émotion ses premières tristesses. N’ayant pu faire que des

études incomplètes, il eut souvent l’occasion de constater l’utilité de l’instruction
qu’il n’avait pu recevoir et qui l’aurait aidé à donner à ses vers une
tournure plus noble, un style plus châtié. Son œuvre se ressent de ce
défaut de culture intellectuelle. Le sens philologique de certains mots lui
échappait, et de là des formes parfois incorrectes qu’il ne parvenait pas à épurer.
Mais il rachetait cette lacune par de très grandes qualités. Il avait le don de
la poésie, le vrai sens populaire, le naturel et la simplicité dans l’expression.
Les sentiments de son cœur étaient à la hauteur de son mérite littéraire. On
a de lui un volume de poésies diverses, intitulé: los Papillotos (les Papillotes),
en souvenir de son métier de coiffeur. Ses œuvres marquantes et qui
lui ont assuré une réputation incontestée, aussi bien dans le Nord que dans
le Midi, sont: l’Abuglo (l’Aveugle), Françounetto (Francinette) et Maltro
l’Innoucento (Marthe la Folle).

A Bordeaux, où Jasmin récita l’Abuglo, dans une séance publique de
l’Académie de cette ville, il remporta un succès auquel son talent de lecteur
et de chanteur eut presque autant de part que son inspiration poétique.
Voici, à ce sujet, ce qu’écrivait Sainte-Beuve dans la Revue des Deux Mondes
du 1er mai 1837:

«Jasmin lit à merveille; sa figure d’artiste, son brun sourcil, son geste
expressif, sa voix naturelle et d’acteur passionné prêtent singulièrement à
l’effet; quand il arrive au refrain: les Chemins devraient fleurir, etc... et que,
cessant de déclamer, il chante, toutes les larmes coulent; ceux mêmes qui
n’entendent pas le patois partagent l’impression et pleurent.»

Dans Françounetto, Jasmin eut pour but de réagir contre les détracteurs
du provençal en démontrant l’erreur de ceux qui prétendaient que cette langue ne
pouvait se prêter à une œuvre durable, qu’elle était condamnée à disparaître
fatalement, parce qu’abandonnée par les salons et les Académies. Piqué au jeu,
il s’est plu à retracer une page d’histoire locale où l’amour, l’envie, la jalousie,
l’ignorance sont tour à tour dépeints de main de maître. Sainte-Beuve, déjà cité,
le recevant à Paris, lui dit: «Jasmin, vous êtes en progrès; continuez, vous
faites partie des poètes rares de l’époque.» Puis, lui montrant un rayon de
sa bibliothèque, qui contenait leurs œuvres: «Comme eux, vous ne mourrez
jamais.» Quel plus bel éloge le poète pouvait-il recevoir, et quelle réponse
aux prophètes de malheur qui l’avaient condamné à l’oubli sous prétexte
qu’il avait écrit dans une langue qui n’était pas la langue française!

Françounetto fut déclamé à Toulouse, dans la salle du Musée, devant
quinze cents personnes. «Malgré la longueur du poème, deux mille cinq
cents vers, tout le monde restait encore assis, lorsque Jasmin eut terminé,
espérant s’enivrer encore à cette source de poésie[29].» La municipalité, ratifiant

le vote de l’assemblée qui voulait donner à l’auteur, par le moyen d’une
souscription, un témoignage de son admiration, y ajouta ensuite le titre de
Fils adoptif de la ville de Toulouse.

On sent qu’il a dépensé dans Maltro l’Innoucento (Marthe la Folle), étude
très fouillée du cœur humain, toutes ses qualités, tout son génie; il y a mis
toute son âme.

Ardent et généreux, il parcourait les grandes villes de France, chantant
ou récitant ses œuvres comme ses ancêtres les troubadours. Ses biographes
assurent qu’il a ainsi gagné plus de quinze cent mille francs, et
cependant il est mort dans un état proche de la misère. C’est que les produits
de ses conférences sur la langue d’oc et de ses tournées poétiques ont été versés
entre les mains des pauvres, dans la caisse des hospices, ou bien encore ont
servi à la reconstruction d’églises de villages. Par ses conférences, il a propagé
et mis en relief les beautés de cette langue méridionale condamnée à mort
depuis des siècles et qui, plus vivante que jamais, se parle, s’écrit et se fait
écouter jusque dans le Nord. Aussi peut-on dire de lui qu’il a été l’un des
plus grands parmi les précurseurs des félibres, et que l’épitaphe gravée sur
le socle de la statue qu’on lui a élevée dans sa ville natale est frappante de
vérité:


O ma lengua, tout me zou dit,

Lançarai uno estello à toun frount encrumit.




O ma langue, tout me le dit,

Je mettrai une étoile à ton front obscurci.



Vient ensuite Moquin-Tandon, dont le Carya Magalonensis, édité
en 1836, fut l’objet de critiques de tous genres, mais n’en consacra pas moins
la réputation du savant botaniste comme écrivain languedocien.

Azaïs, son contemporain, se fit remarquer par ses poésies satiriques
sur des thèmes locaux. Les peintures sont énergiques, les sujets quelquefois
rabelaisiens. Dans ce genre de poésies plutôt scatologiques, on peut citer:
lous Homes e los Femnos del temps passat, lou Lavamen, lou Factotum del
curat de Capestang, etc..., etc... Toutes sont animées d’un souffle comique
et d’une franche gaîté; la lecture en est facile et amusante.

Un peu avant la Révolution de 1848, des dithyrambes enflammés sur le
prolétariat valurent à Peyrotte une certaine popularité. Dans leis Léproux,
la Filla de la mountagna et autres pièces patoises del Taralié[30], comme il
«aimait à se nommer», on trouve un mouvement vraiment poétique.

Le buste élevé à Peyrotte dans sa ville natale, pour honorer sa mémoire,

est un hommage mérité que la génération actuelle a cru devoir rendre au
poète ouvrier.

C’était également un ouvrier que Mathieu Lacroix, à qui l’on doit ce
poème touchant et sincère: Paouro Martino, dont Casimir Bousquet, de
Marseille, a donné une traduction. C’est à un de ses compatriotes, aujourd’hui
doyen du Félibrige de Paris, M. Gourdoux, que le maçon de la Grand’Combe
en confia le manuscrit, après avoir été durement chassé par l’administrateur
de cette compagnie, qui lui retirait ainsi son gagne-pain, sous le prétexte
invraisemblable qu’un maçon ne doit pas être poète.

Le marquis de La Fare-Alais, dans son recueil los Castagnados, se
montre tour à tour observateur et conteur fidèle des mœurs et usages du
peuple. Sa poésie est chaude, colorée; l’expression est juste. Sa verve,
comique, n’est jamais grossière; le gentilhomme se devine au choix délicat
des images et des mots. Quels échantillons donner de ce talent supérieur qui
rend le choix embarrassant? Nous prenons au hasard: la Fieiro de San-Bartoumieù
(la Foire de Saint-Barthélemy) et Scarpon, deux éclats de rire. Dans la
Festo dos Morts (la Fête des Morts), le poète montre la souplesse de son esprit
qui se prête aussi bien aux scènes comiques qu’aux tableaux mélancoliques et
tristes. Le Gripé et la Rouméquo font voyager notre imagination dans le
monde fantastique et légendaire. En somme, cet auteur a su prendre rang
parmi les poètes cévenols dont la réputation est la meilleure et en même
temps la plus durable, car il a écrit pour tous les temps, et peut être lu par
tout le monde.

Dans lou Gangui et les Amours de Vénus ou le Paysan au théâtre,
Fortuné Chailan atteint au plus haut comique avec naturel et abandon.

La période de 1830 à 1848 est remplie par les noms de L. Isnardon
(Pouésios prouvençalos), de Raymonenq (lou Procurour enganat), de Désanat
(lou Troubadour natiounaou), de Pélabon (lou Groulié bel esprit), de Bénoni,
Mathieu, Gastinel, Garcin, Gautier et tant d’autres dont l’énumération serait
trop longue, qui, tous, ont su attirer et retenir l’attention de leurs lecteurs,
à des titres différents.

Avec Bellot, Bénédit et surtout Roumanille, nous atteignons la période
littéraire du provençal qui précéda l’apparition du Félibrige.

Pierre Bellot fut un des représentants les plus autorisés de l’esprit vif et
de la verve de la vieille Provence. Enfant de Marseille, il imprima à ses
œuvres le cachet essentiellement marseillais du vieux quartier des Accoules,
où il était né. Et cela s’explique d’autant plus facilement que, n’ayant jamais
quitté son pays, il a pu, mieux qu’un autre, conserver intactes les traditions
du passé et la couleur de notre belle langue. Marchand, il ne voyait le
monde que du fond de sa boutique de la rue des Feuillants, et ne se trouvait

en contact, sous les pins de sa bastide, la Belloto, qu’avec des gens dont la
pensée n’avait d’autre moyen d’expression que l’idiome local. On peut dire de
lui qu’il était du peuple par le cœur et de la petite bourgeoisie par les
habitudes. C’est ainsi que, sans sortir de sa personnalité modeste, il a pu être
un bon poète provençal dont le naturel et la simplicité sont les principales
qualités et font le charme dominant. Ces qualités, on les retrouve effectivement
dans toutes les poésies de Bellot. On y voit les pins des bastides dans
le doux frémissement de la brise du soir, les tartanes aux blanches voiles se
mirant dans les eaux bleues de la Méditerranée; on y entend zonzonner les
cigales, on y passe avec lui le dimanche dans les cabanons d’Endoume, au milieu
des fortes senteurs de l’aioli et des vapeurs embaumées de la bouillabaisse.
Sa muse est bien notre Marseillaise, la San Janenque, aux grands yeux
noirs, au rire éclatant, à la bouche mutine, laissant voir entre des lèvres de
corail des dents éclatantes de blancheur; la taille souple et ronde, les
jupons courts, elle ne joue pas la grande dame, elle est bonne fille et, pour
être belle, elle n’a qu’à rester elle-même.

L’œuvre de Bellot forme quatre volumes, dont je n’entreprendrai pas l’analyse.
Je me bornerai à citer parmi les morceaux les plus remarquables: lou
Poète cassaire, qui est bien la meilleure photographie qui ait jamais été
faite du chasseur marseillais, et l’Ermito de la Madeleno, où le poète se
double d’un observateur aussi intéressant que spirituel. Au théâtre, il a donné
Mousu canulo vo lou fiou ingrat. Enfin, il a montré un véritable talent
dans l’épître et le conte. Voici un extrait de l’épître qu’il adressa à Charles
Nodier, l’un des premiers qui ait rendu justice aux beautés de la langue
provençale:


O tu qu’as illustra nouestro bello patrio

Per teis brillans escrits, tout pastas de génio;

Tu, sublimo Nodier, la perlo deis aoutours,

Qu’as fa souto ta plumo espeli tant des flours!

Un aoutour marsiés, din soun groussier lengagi,

Doou fruit de seis lésirs aougeo ti faire hommagi.

N’aourié pas près ségur aquélo liberta

Se Pierquin de Gembloux l’avié pas excita.

Oh! sense eou, leis escrits dé sa muso groussiéro

N’oourien pas doou pays despassa la barriéro;

Maï Vénén de la part doou saven inspectour,

Bessai l’accordaras un régard proutectour, etc., etc.



Si Bellot avait eu les honneurs de la traduction française, son nom serait
aussi populaire dans le Nord qu’à Marseille même.

Qui ne connaît en Provence celui de Bénédit, rendu célèbre par son poème
Chichois, devenu bien rare aujourd’hui en librairie? L’auteur s’est attaché à
peindre, dans une note plaisante, les mœurs de certains déclassés. Il l’a fait

avec un bonheur d’expression, une ironie mordante et un talent d’exposition
qui font de Chichois une composition aussi littéraire que le sujet pouvait le
comporter et assurément intéressante à tous égards. Les contes en vers qui
complètent le volume sont d’un comique achevé; on ne peut pas analyser
l’œuvre de Bénédit, il faut la lire.


NOTES:

[25]
2 thermidor an II.

[26]
16 fructidor an II.

[27]
Dans le Journal des Savants de juillet 1824.

[28]
L’original de cet ouvrage se trouve dans la Bibliothèque Méjanes, à Aix.

[29]
Article de M. Dufour, au Journal de Toulouse, 1840.

[30]
Potier.



IV

LE FÉLIBRIGE DE PROVENCE

Période de formation.—Période d’affirmation.—Ses statuts.

Avec Roumanille, nous entrons dans le cycle félibréen. Le premier, il
réagit contre certaines formes vicieuses et contre l’orthographe défectueuse du
provençal, qui forcément s’était altéré après la proscription dont il fut l’objet
et le mépris dont l’honoraient ceux qui ne le comprenaient pas. Il voulut le doter
de mots propres à rendre l’élévation de la pensée et l’épurer d’expressions
triviales qui, depuis sa chute au rang de patois, s’étaient introduites dans le
langage populaire et jetaient sur certaines œuvres une note discordante. Il se
proposa, par une réforme savante et intelligente, d’empêcher le triomphe de
ceux qui prétendaient que le provençal était impropre à rendre des idées
complexes et des sentiments élevés. Après avoir publié les Oubretto, li Margarideto
et li Sounjarello, ce fut dans la Par daù bon Dieù et, plus tard, dans
la Campano mountado qu’il fit les premiers essais de sa réforme orthographique.
Son œuvre est saine, morale, pleine d’enseignements. Il reste clair,
tout en cherchant à préserver sa phrase de certains termes trop prosaïques ou
susceptibles d’équivoque. Il a, de Bellot et de Bénédit, la bonhomie et la franche
gaieté, éléments de leur succès auprès des masses populaires, pour lesquelles
ils écrivaient et qui les comprirent si bien.

Dans Se n’en fasian un avoucat, Roumanille dépeint sous leurs vraies
couleurs les hésitations de braves paysans cherchant une carrière pour leur enfant,
qu’ils voudraient voir arriver à une haute situation. Leur choix fait, ils
donnent sans compter le fruit de leurs économies. Mais ils sont punis dans
leur vanité. Leur fils s’amuse à Paris, au lieu de suivre les cours de l’école
de droit; il dépense en folies l’argent si péniblement amassé par ses parents
qui, à bout de ressources, tombent dans la misère. La mère meurt, le père,

vieux et infirme, va de porte en porte mendier son pain. Le dernier vers
exprime la morale de cette histoire:

Aubourès pas lou fièù au dessus de soun paire.



 
Roumanille.
[↔]



Le succès local qu’obtint Roumanille devait s’étendre peu à peu
et devenir ainsi le point de départ d’une école dont il fut le
fondateur[31]. Autour d’elle se groupe bientôt toute une pléiade de
poètes provençaux: le Félibrige était né. On a beaucoup employé,
pour caractériser cet événement, l’expression de «renaissance de la
langue provençale». Il y a là, évidemment, un peu d’exagération. Si
la production des divers genres de poésie a pu se ralentir à certains
moments, il est cependant difficile d’admettre que les œuvres de
Goudouli, de La Bellodière, de Gros, de Germain, de Raynouard, de
Fabre d’Olivet, de Moquin-Tandon, d’Azaïs, de La Fare-Alais, de
Bellot, de Bénédit et de tant d’autres, qui ont précédé Roumanille et
le Félibrige, n’aient pas formé une chaîne ininterrompue jusqu’à la
fondation de cette société. Elles sont assez remarquables pour qu’il y
ait injustice à contester la place glorieusement intermédiaire occupée
par ces hommes, dont les Félibres ne sont que les continuateurs. La
seule différence appréciable entre eux et ces derniers, c’est qu’après
les premières années de tâtonnements les Félibres se sont constitués
en société, avec un règlement, des statuts, un programme défini et les
aspirations légitimes que suggère la force décuplée par l’union. Leurs
prédécesseurs n’agissaient, eux, que pour leur compte particulier;
l’isolement, qui ne diminuait rien de leur mérite, l’empêchait de
fructifier. Ils étaient privés des avantages de l’association, qui
fut un des éléments de succès du Félibrige. Somme toute, ce sont les
idées de Roumanille sur la langue provençale que les Félibres ont
développées, propagées dans tout le Midi, alors qu’elles n’avaient été
jusque-là que localisées, et soutenues par lui seul.

Nous avons assez fait connaître les précurseurs plus ou moins éloignés
des Félibres; il convient maintenant d’énumérer ceux qui les précédèrent

immédiatement. Tels: Victor Gelu, le chansonnier marseillais, auteur de
Meste Ancerro et de lou Garagai; Bergeret, de Bordeaux; Rancher, de Nice;
Navarrot, du Béarn; Damase-Arbaud, de la haute Provence; les frères Rigaud,
de Montpellier; Roch-Bourguet, de Béziers; Castil-Blaze, de Cavaillon, etc., etc.
Ainsi, voilà une nouvelle pléiade qui s’ajoute à l’ancienne pour combler
toutes les lacunes et démontrer que le Félibrige ne naquit pas
spontanément, mais fut le résultat naturel d’un état littéraire et
social dès longtemps préexistant.

Les populations méridionales l’acceptèrent comme un événement pour
ainsi dire prévu. Ceci explique la faveur dont il jouit auprès d’un
public qui, depuis Gros (pour ne pas remonter plus haut) jusqu’à
Roumanille, n’avait cessé d’être bercé aux sons de la poésie provençale.




Aubanel.
[↔]



Les premières réunions des Félibres eurent lieu à Fonségugne, en
1854. Y assistaient: Roumanille, Paul Giera, Théodore Aubanel,
Jean Brunet, Anselme Mathieu, Frédéric Mistral et Alphonse Tavan;
soit sept en tout. Ce nombre sept fut adopté par eux comme un
nombre fatidique. Il rappelait d’abord les sept fondateurs des
Jeux floraux de Toulouse; c’est également le nombre sept qui semble
dominer sur Avignon, la capitale du Félibrige. On y trouvait en effet
sept églises principales, sept portes, sept collèges, sept hôpitaux,
sept échevins; sept papes y sont siégé, sept fois dix ans[32]. Enfin,
la première Félibrée ayant été tenue, le 21 mai 1854, jour de la
Sainte-Estelle[33], ce fut sous son vocable que la société se fonda,
adoptant l’étoile symbolique à sept rayons comme guide et emblème
des destinées du Félibrige. Dans les réunions qui suivirent, on
décida de lancer dans le public un ouvrage de propagande, pour faire
connaître l’organisation récente et lui assurer les moyens pratiques
de réaliser son programme. En 1855, parut donc l’Armana prouvençaù,

qui fut ainsi le premier organe du Félibrige, et dont le succès ininterrompu
va toujours grandissant. C’est une véritable anthologie poétique provençale
en même temps qu’une sorte d’encyclopédie des familles. On y trouve en effet
des poèmes d’un grand mérite, suivis de toutes sortes de conseils aux agriculteurs,
des recettes de tous genres, des proverbes, et nombre d’indications aussi
instructives qu’amusantes.

A partir de 1859, le rayon d’action de l’Armana prouvençaù
s’agrandit singulièrement. D’abord localisé dans la Provence, il
se répandit peu à peu dans toutes les anciennes provinces du Midi.
Le nombre des Félibres augmentait chaque jour; parmi les nouvelles
recrues, on remarquait Mme d’Arbaud, Bonaventure Laurent, Anthemon,
Martelly, Legré, Thouron, Charles Poncy, Roumieux, Gabriel Azaïs,
Canonge, Floret, Gaidon. Mistral, qui s’était mis hors de pair par
son beau poème la Communioun di sant et d’autres poésies où
son mérite s’affirmait de plus en plus, produisit en 1859 une œuvre
géniale: Mireille.




Mireille.
[↔]



Tout a été dit sur Mireille, qui, traduite en français,
recueillit les suffrages des littérateurs du Nord et fut pour Paris et
les hommes de lettres la révélation la plus inattendue des beautés de
la langue provençale. Ce qui fit dire à Villemain: «La France est assez
riche pour avoir deux littératures.» Mireille est un des plus
beaux joyaux de l’écrin littéraire de la Provence; c’est un diamant que
l’habile lapidaire qu’est Mistral tailla avec un rare bonheur, et qu’il
sertit dans l’or le plus pur et le plus artistement ciselé. Transportée
sur la scène de l’Opéra-Comique, ce fut un triomphe. La musique si
mélodieuse de Gounod fut le coup d’aile donné à la poésie du maître,
et les auditeurs furent saisis d’une admiration que le temps n’a pas
diminuée.

Il semblait difficile qu’une gloire si éclatante pût être partagée. Mais
le succès engendre l’émulation, source intarissable de génie et de chefs-d’œuvre.
En plaçant Théodore Aubanel à côté de Mistral, le Félibrige honore
les deux plus hautes personnalités que cette société ait vues naître dans son
sein. Les vers de Théodore Aubanel, pleins d’ampleur et de passion, le
classent parmi les grands poètes.

Tout le monde connaît sa Miougrano entreduberto et ses Fiho d’Avignoun,
lou Pan daù pécat (traduit en français par Paul Arène), lou Pastre, lou

Roubatâri, la Vénus d’Arles et bien d’autres pièces, toutes dignes de celui
qui les a signées.

Avec Louis Roumieux, de Nîmes, nous entrons dans la série des auteurs
gais. La Rampelado et surtout la Jarjaiado, un chef-d’œuvre dans son genre,
sont animées d’un bout à l’autre d’une franche gaîté. Dans la Falandoulo,
Anselme Mathieu, dit le poète deis poutouns, fait de vers en vers voltiger les
baisers. Mme d’Arbaud paye son tribut au Félibrige par la
publication de Amours de Ribas. Enfin, les Belugos
font regretter à tous les amateurs de littérature provençale la mort
prématurée d’Antoinette Rivière, de Beaucaire, dont le talent venait de
s’affirmer dans ce recueil de poésies.




Mistral.
[↔]



Toutes ces œuvres publiées, propagées, discutées, admirées ou
critiquées, forcèrent l’attention des lettrés. Il n’est pas jusqu’aux
étrangers qui ne fussent attirés et séduits.

C’est ainsi que les Catalans, qui avaient rétabli les jeux floraux,
dépêchent leur premier lauréat, Damaso Calvet, au Félibrige, pour
l’assurer de leur concours. C’est un Irlandais, William Bonaparte
Wyse, qui s’enthousiasme pour le provençal, l’apprend avec une ardeur
surprenante et publie dans cette langue deux charmants recueils: li
Parpaioun blu et li Piado de la princesso.

L’année 1867 fut marquée par l’apparition de Calandau, de F.
Mistral. Il y revendique toutes les anciennes libertés de la Provence.
Comme dans la Countesso, il établit un parallèle entre la
situation politique et économique de cette province sous la juridiction
de ses comtes, et l’état où elle se trouve aujourd’hui. Ce n’est pas
sans amertume et sans regret qu’il constate la perte de ses libertés
publiques, de ses franchises, de ses droits, la proscription de sa langue.
Telle est l’origine du reproche qu’on lui a souvent adressé, de vouloir
semer la désunion dans les esprits, en réclamant des libertés locales
dont la disparition dans toutes les provinces a été un mal nécessaire
pour l’unification politique et linguistique de la France. On a poussé
la malveillance à l’extrême lorsqu’on lui a attribué des idées de

séparatisme, qui certainement n’ont jamais existé dans son esprit. Nous ne
reviendrons pas sur ces incidents fâcheux. Mistral, d’ailleurs, a fait justice
de toutes ces attaques et de toutes ces insinuations[34]. Dans l’Ode aux Catalans,
une seule ligne suffit à le laver de ces calomnies:


Siou de la grando Franço e ni court ni coustie[35].



Qui pourrait mettre en doute ses sentiments largement patriotiques en
lisant les vers qu’il composa en 1870 sur l’invasion: lou Saume de la penitenci,
et, en 1871, lou Roucas de Sisife? Son Tambour d’Arcole n’est-il pas
encore une page glorieuse et bien française, quoique le héros en soit un
enfant de la Provence?

D’ailleurs, ce que Mistral voulait, ce qu’il veut encore aujourd’hui, avec
la grande majorité des populations de nos départements, du nord au sud, de
l’est à l’ouest, c’est une décentralisation sage et éclairée, c’est la protection
du gouvernement accordée aux mœurs, aux usages, aux aspirations différentes
de nos anciennes provinces, et aux idiomes locaux. C’est l’enseignement de
ces idiomes repris d’après une méthode simple et pratique, qui permettrait à
nos jeunes générations de ne pas oublier la langue maternelle, la langue du
terroir, sans pour cela nuire en aucune façon à l’enseignement du français[36].
On peut désirer ces améliorations sans mériter l’épithète de mauvais patriote,
on peut garder un souvenir affectueux pour sa ville natale sans renier l’amour
de la patrie. Nous irons même plus loin et nous prouverons que les gens
indifférents ou railleurs à l’égard des lieux qui les ont vus naître ne sont pas
de bons Français. La France n’est la France que par la réunion en un seul
faisceau de toutes ses anciennes provinces, et celui qui n’aime pas la petite
patrie est incapable d’aimer la grande. Jamais on ne trouvera un traître à la
nation parmi ceux qui ont conservé intact le souvenir de leur village. Ce sont
ces idées qui ont inspiré à Félix Gras la déclaration si souvent répétée et qui
a fait le tour de la presse:


Ame moun vilage mai que toun vilage;

Ame ma Prouvenço mai que ta provinço;

Ame la France mai que tout[37].







Avignon: les Remparts.
[↔]



Assurément, il faut compter avec les passions politiques, si ardentes dans
le Midi quant à la forme du gouvernement. Mais il y a une chose sacrée qui
domine toute étiquette gouvernementale, c’est la patrie, c’est la France. Et
sur ce point, ce n’est pas chez les Félibres qu’il y aura jamais désaccord.
D’ailleurs, cette tendance à leur prêter des sentiments qu’ils n’ont jamais eus
n’émane que de quelques cerveaux malveillants, désireux de voir régner
parmi eux la discorde et charmés d’en pronostiquer les symptômes. Leur
conduite en maintes circonstances a prouvé d’une manière éclatante
combien ils sont au-dessus d’une accusation qu’on aurait voulu injurieuse et
qui n’était qu’absurde. L’opinion publique a fait justice d’une calomnie qui

a tourné au grotesque, et les diffamateurs ont dû disparaître sous le blâme des
esprits sensés et la risée générale.

Malgré la campagne entreprise contre son existence, le Félibrige vit, au
contraire, les adhésions lui arriver aussi nombreuses que précieuses, sans
distinction d’opinions politiques ou de fortune, de toutes les anciennes provinces
du Midi.

En 1876, il entra dans une nouvelle période, que l’on pourrait appeler
la période d’affirmation. Cette année-là tient une place à part dans ses
annales par la proclamation des statuts. Ils furent votés le 21 mai 1876, à
Avignon, dans la salle des Templiers de l’Hôtel du Louvre. Nous les donnons
ci-après, in extenso, parce qu’ils font partie intégrante de l’histoire du Félibrige
et, partant, de la langue provençale.



STATUTS DU FÉLIBRIGE DE PROVENCE[38]




Article premier.—Le Félibrige a pour but de réunir et stimuler les hommes qui, par
leurs œuvres, sauvent la langue du pays d’Oc, ainsi que les savants et les artistes qui
étudient et travaillent dans l’intérêt de ce pays.

Fondée le jour de Sainte-Estelle, le 21 mai 1854, cette Association s’est constituée et
organisée dans la grande Assemblée tenue en Avignon, le 21 mai 1876.

Art. 2.—Sont interdites dans les réunions félibréennes les discussions politiques et
religieuses.

Art. 3.—Une étoile à sept rayons est le symbole du Félibrige, en mémoire des sept
Félibres qui l’ont fondé à Fontségugne, des sept troubadours qui jadis fondèrent les Jeux
floraux de Toulouse, et des sept Mainteneurs qui les ont restaurés à Barcelone, en 1859.

Art. 4.—Les Félibres se divisent en majoraux et mainteneurs; ils se relient par les
Maintenances, qui correspondent à un grand dialecte de la langue d’Oc; les Maintenances se
divisent en Ecoles.

DES FÉLIBRES MAJORAUX ET DU CONSISTOIRE

Art. 5.—Les Félibres majoraux sont choisis parmi ceux qui ont le plus contribué à la
Renaissance du Gai-Savoir. Ils sont au nombre de cinquante et leur réunion porte le nom
de Consistoire Félibréen; le Consistoire se renouvelle comme suit:

Art. 6.—A la mort d’un Majoral, tous les Félibres mainteneurs sont avisés par les
soins du Chancelier, et ceux d’entre eux qui désirent posséder le siège vacant adressent
au Consistoire, dans la quinzaine, une demande écrite où ils font valoir leurs titres.


Le bureau du Consistoire aura aussi le droit de prendre l’initiative d’une candidature,
en se conformant aux conditions énoncées par l’article 12; le Chancelier fera connaître aux
Majoraux, par une circulaire, les candidatures posées, et l’élection aura lieu à la majorité
des voix, en séance consistoriale. Les Majoraux présents ont seuls droit de suffrage; en
cas de partage, la voix du Capoulié ou celle de son remplaçant à la présidence entraîne le vote.

Art. 7.—La réception solennelle du nouvel élu aura lieu pour Sainte-Estelle,
anniversaire du Félibrige. Un membre du Consistoire, à ce désigné, le complimentera
publiquement, et le récipiendaire, dans sa réponse, fera l’éloge de son prédécesseur.

Art. 8.—Le Bureau du Consistoire se compose du Capoulié, des Assesseurs et des
Syndics, ainsi que du Chancelier et du Vice-Chancelier.

Le Capoulié préside les assemblées générales du Félibrige, les réunions consistoriales
et le Bureau du Consistoire.

Les Assesseurs remplacent le Capoulié empêché; la présidence est déférée à celui que
le Capoulié désigne, et au plus âgé au cas de non-désignation.

Il y a autant d’Assesseurs que de Maintenances, et chaque Maintenance a aussi un
Syndic chargé de l’administrer.

Le Chancelier garde les archives, tient la correspondance et perçoit la cotisation des
Félibres majoraux. Le Vice-Chancelier le remplace au besoin.

Art. 9.—Le Bureau est élu pour trois ans dans la séance consistoriale de Sainte-Estelle.
Le vote a lieu au scrutin secret. Les Majoraux absents peuvent voter par correspondance,
pourvu que leurs bulletins soient signés.

Le Capoulié est nommé par les Majoraux; mais c’est lui seul qui nomme le Chancelier
et le Vice-Chancelier.

Les Assesseurs et les Syndics sont nommés par les Majoraux de leur Maintenance.

Le Capoulié sortant proclame le nouveau Bureau à la réunion de Sainte-Estelle.

Art. 10.—Le Consistoire peut modifier les statuts sur la demande écrite de sept
Félibres. Il peut exclure les indignes. Il peut dissoudre les Ecoles qui violent les Statuts.
Il peut casser les décisions des Maintenances. Il peut se prononcer sur les questions
grammaticales ou orthographiques. Pour toutes ces décisions, les deux tiers des suffrages
sont nécessaires. Si le nombre des suffrages exprimés compte une voix de moins qu’un
multiple de 3, le Capoulié ou son remplaçant peut donner une voix de plus; si, au contraire,
le nombre des suffrages exprimés est supérieur d’une unité, il en sera tenu compte pour le
calcul de la majorité.

Le Consistoire peut, à la majorité simple, nommer des Majoraux, des Associés (soci),
ainsi que des délégués pour le représenter; il peut créer des Maintenances. Il règle l’emploi
de ses revenus.

Les membres présents ont seuls droit de vote et, en cas de partage, la voix du Capoulié
ou de son remplaçant est prépondérante.

Art. 11.—Les décisions du Consistoire doivent être signées du Capoulié ainsi que du
Chancelier; elles sont contresignées par l’assesseur de la Maintenance à laquelle la décision
est relative. Lorsque la décision intéresse le Félibrige entier, elle doit être contresignée
par tous les assesseurs.

Art. 12.—Dans l’intervalle des sessions du Consistoire, le Bureau jouira de tous les
droits consistoriaux, sauf de ceux qui concernent la modification des Statuts, le pouvoir de
se prononcer sur les questions grammaticales ou orthographiques, et la nomination des
Majoraux ou des auxiliaires.

L’exclusion d’un Félibre ou la dissolution d’une Ecole félibréenne ne peuvent avoir
lieu qu’à la majorité des deux tiers des voix. Cette majorité doit être: 2 sur 3, 3 sur 4,
4 sur 5, 4 sur 6, 5 sur 7, 6 sur 8, 6 sur 9, 7 sur 10. S’il y a plus de 10 votants, on suivra
la règle prescrite par l’article 10.

Lorsqu’un siège de Majoral est vacant, le Bureau peut poser une ou plusieurs candidatures,
mais pour cela l’unanimité des suffrages exprimés est nécessaire.

Les membres du Bureau peuvent voter par écrit, et leurs bulletins seront conservés
aux archives.


Art. 13.—Cependant, l’exclusion d’un membre ou la dissolution d’une Ecole ne
peuvent être prononcées que provisoirement par le Bureau, qui devra soumettre sa décision
au Consistoire. Le Consistoire peut annuler cette décision, pourvu que cette annulation
soit prononcée par les deux tiers des suffrages exprimés.

Le Félibre coupable ou l’Ecole fautive peuvent se défendre devant le Consistoire.

Art. 14.—Le Capoulié a la direction du Félibrige; il réunit le Consistoire et son
Bureau, ainsi que les Assemblées générales. Il autorise ou repousse les candidatures de
Félibres Mainteneurs avant leur présentation devant l’Assemblée de la Maintenance.

Art. 15.—Dans les félibrées, le Capoulié a pour insigne l’Etoile d’or à sept rayons, et
les Majoraux, la Cigale d’or.

Art. 16.—Chaque cigale recevra du Consistoire un nom particulier qu’elle gardera à
perpétuité.

DES FÉLIBRES MAINTENEURS

Art. 17.—Les Félibres Mainteneurs sont en nombre illimité.

Art. 18.—Ceux qui voudront posséder ce titre devront s’adresser au Bureau de la
Maintenance de laquelle dépend leur dialecte natal.

Le Bureau accepte ou repousse la demande; dans le premier cas, elle est transmise
au Capoulié.

Si celui-ci donne un avis favorable, la demande est de nouveau soumise à la réunion
de la Maintenance qui se prononce en dernier ressort.

Art. 19.—La Maintenance, dès qu’elle a ouvert sa réunion, statue sur les demandes
d’admission. Un délégué va aussitôt chercher les nouveaux élus, qui prennent place à table
à côté du Syndic.

Art. 20.—Dans les réunions félibréennes, les Mainteneurs portent comme insigne
une Pervenche d’argent.

DES MAINTENANCES

Art. 21.—On entend par Maintenance la réunion des Félibres d’un grand dialecte de
notre langue d’Oc.

Art. 22.—Le Bureau de la Maintenance se compose du Syndic, de deux ou trois Vice-Syndics,
des Cabiscols de la Maintenance, et d’un Secrétaire.

Le Syndic préside les assemblées de la Maintenance. En cas d’empêchement, il est
remplacé par le Vice-Syndic qu’il désigne, et, à défaut de désignation, par le plus âgé.

Les Cabiscols administrent les Ecoles; le Secrétaire tient les archives et la correspondance.
Il perçoit les cotisations des Félibres Mainteneurs.

Art. 23.—Le Bureau de la Maintenance est élu pour trois ans.

Le Syndic est nommé comme il est dit à l’article 9.

Les Vice-Syndics et le Secrétaire sont nommés par les Félibres de la Maintenance.

Les Cabiscols sont élus par les Ecoles conformément à l’article 30.

Art. 24.—La Maintenance peut créer des Ecoles en se conformant aux articles 28 et
29. Elle nomme les Félibres Mainteneurs, conformément à l’article 18. Elle peut célébrer
des fêtes littéraires ou artistiques, ainsi que des Jeux Floraux, soit d’elle-même, soit en se
concertant avec des Sociétés ou avec des villes. Elle règle la disposition de ses revenus.

Les Félibres présents aux réunions de Maintenance ont seuls droit de vote.

Enfin, les Majoraux qui ne font pas partie du Bureau de la Maintenance n’ont pas le
droit de voter sur les dépenses.

Art. 25.—Dans l’intervalle des réunions, le Bureau a tous les droits de l’Assemblée
de Maintenance, excepté celui de nommer des Félibres Mainteneurs; il a le droit de poser

des candidatures au titre de Mainteneur; mais, en ce cas, l’unanimité des voix est
nécessaire. Les membres du Bureau peuvent voter par écrit, et leurs bulletins de vote sont
conservés aux archives.

Art. 26.—Le Syndic administre la Maintenance; il en réunit les assemblées ainsi
que celles du Bureau. Enfin, chaque année, dans la réunion générale de Sainte-Estelle, il
fait un rapport sur les travaux effectués.

Art. 27.—Dans les Assemblées de Maintenance, le Syndic porte une Etoile d’argent à
sept rayons.

DES ÉCOLES

Art. 28.—L’Ecole est la réunion des Félibres d’une même région. Elle a pour but
l’émulation, l’enseignement des uns aux autres ou la collaboration à des travaux communs.

L’Ecole est constituée par décision de Maintenance sur la demande de sept Félibres
habitant le même centre.

Art. 29.—Les Félibres qui veulent créer une Ecole font eux-mêmes leur règlement,
tout en se conformant à l’esprit des Statuts et à l’obligation prescrite par l’article 7; ils le
transmettent par écrit en même temps que leur demande au Bureau de la Maintenance,
et ne peuvent, sans l’autorisation de celle-ci, modifier leur règlement.

Art. 30.—L’Ecole élit elle-même son Bureau, dont le Président porte le nom de
Cabiscol et fait partie du Bureau de la Maintenance, comme il est dit à l’article 22.

Chaque année, à la réunion de la Maintenance, le Cabiscol fait un rapport sur les
travaux et les progrès de son Ecole.

Art. 31.—L’Ecole peut être autorisée à s’agréger comme aides (adjudaires) les personnes
de bonne volonté qui ne sont pas affiliées au Félibrige.

DES ASSEMBLÉES

Art. 32.—Le Félibrige doit tenir, tous les sept ans, une Assemblée plénière où sont
distribuées les récompenses (ii Joio) des grands Jeux Floraux félibréens institués par
l’article 46 des Statuts. Cette assemblée sera publique. Elle se tiendra dans chaque Maintenance
à tour de rôle, et, à moins d’empêchement reconnu sérieux par le Bureau du
Consistoire, elle aura lieu pour Sainte-Estelle, c’est-à-dire le 21 mai.

Art. 33.—Une Réunion générale du Félibrige aura lieu tous les ans, le 21 mai, dans la
ville désignée par le Bureau du Consistoire. Celui-ci, cependant, peut en changer la date,
l’année où a lieu l’Assemblée plénière.

Dans la Réunion générale, qui aura lieu à table, on traitera des choses intéressant le
Félibrige, et on célébrera, en buvant à la Coupe, le saint anniversaire de notre renaissance.

Art. 34.—Le Consistoire tiendra, une fois par an au moins, une réunion particulière.
Elle aura lieu le 20 mai dans la ville choisie pour la célébration de la fête de Sainte-Estelle.

Le Bureau du Consistoire se réunit à l’endroit désigné par le Capoulié et chaque fois
que celui-ci le croit utile.

Art. 35.—Le Capoulié a le droit de convoquer, s’il le faut, d’autres Réunions générales
et d’autres réunions du Consistoire que celles indiquées par les articles précédents. Mais
ces assemblées ne peuvent s’occuper que des questions pour lesquelles elles sont convoquées.

Art. 36.—Chaque Maintenance tient, une fois par an, une assemblée qui se réunit
en septembre ou octobre dans la ville désignée par son Bureau. Cette réunion n’est pas
publique et se tient à table. On y traite les affaires spéciales à la Maintenance.

Le Syndic peut convoquer, s’il le juge nécessaire, d’autres Assemblées de Maintenance.
Il réunit le Bureau de la Maintenance quand il le croit utile, il choisit de même le jour et
le lieu de la réunion.


Art. 37.—Enfin, les Ecoles choisissent elles-mêmes, à leur gré, leurs jours de
réunion. Les membres des Ecoles doivent félibréjer (félibreja), c’est-à-dire se réunir de
temps à autre à table pour se communiquer leurs créations nouvelles et s’encourager à la
propagation du Félibrige. Ces réunions se nomment Félibrées et sont de tradition dans le
monde félibréen.

DE LA COTISATION

Art. 38.—La cotisation de chaque Félibre est de 10 francs par an. Les Majoraux
paient la leur entre les mains du Chancelier. Les Mainteneurs l’acquittent entre celles du
Secrétaire de leur Maintenance.

Art. 39.—Il est prélevé sur chaque cotisation de Mainteneur une dîme de 2 francs
au profit du Consistoire.

Art. 40.—Les revenus du Consistoire sont employés aux dépenses de l’administration,
et spécialement à la publication d’un Cartabeù annuel où seront insérés les comptes rendus
des réunions générales du Félibrige, du Consistoire et des Maintenances, les rapports du
Syndic au Consistoire, ceux des Cabiscols aux Maintenances, et la liste des membres de
l’Association. Le Cartabeù sera envoyé gratuitement à tous les Félibres.

Art. 41.—Chaque Félibre recevra aussi du Consistoire un diplôme en règle, signé et
scellé par les Membres du Bureau.

Art. 42.—Les revenus des Maintenances sont d’abord affectés aux frais de gestion,
ensuite à l’organisation des Jeux Floraux, enfin à subventionner les Ecoles qui font des
publications.

Les subventions données pourront représenter autant d’abonnements auxdites publications
qu’il y a de Félibres dans la Maintenance, de telle sorte que les Félibres recevront
celles-ci gratuitement.

Des subventions pourront aussi être fournies sans aucune espèce de compensation.

Art. 43.—Les Ecoles font ce qu’elles veulent des revenus qu’elles peuvent avoir. Mais
elles ne peuvent imposer de cotisations qu’à leurs membres auxiliaires (adjudaires) qui ne
sont pas du Félibrige.

Art. 44.—Le Chancelier paie sur mandat du Capoulié; les Secrétaires, sur mandat du
Syndic de la Maintenance.

DES JEUX FLORAUX

Art. 45.—Les concours littéraires que nous appelons Jeux Floraux sont de deux sortes:

Les Grands Jeux Floraux du Félibrige et les Jeux Floraux de Maintenance.

Art. 46.—Les Jeux Floraux du Félibrige ont lieu tous les sept ans pour Sainte-Estelle.
Le Consistoire entier forme le Jury.

Seuls peuvent concourir les écrivains en langue d’Oc. Trois récompenses au plus sont
mises au concours.

La première est réservée au Gai-Savoir; c’est le Capoulié lui-même, en Assemblée
plénière, qui proclame le nom du lauréat.

Le lauréat devra choisir lui-même la Reine de la fête, et celle-ci, devant tous, lui
mettra sur la tête la couronne d’olivier en argent, insigne des maîtres en Gai-Savoir.

Art. 47.—Les Jeux Floraux de Maintenance sont ouverts par les Maintenances, par
les Ecoles, par les Villes, par les Sociétés. Dans ce cas, le Syndic de la Maintenance où
ont lieu les concours les déclare Jeux Floraux par une décision qui devra être lue avant
l’appel des lauréats, et désigne le Jury, qui se composera de sept Félibres, parmi lesquels
il doit y avoir au moins un Majoral.

Art. 48.—Le titre de Maître en Gai-Savoir est donné par le Consistoire à toute

personne qui aura obtenu le premier prix des Grands Jeux Floraux du Félibrige ou trois
premiers prix à des Jeux Floraux de Maintenance. Les seconds ou troisièmes prix des
Jeux Floraux du Félibrige compteront comme des premiers prix de Maintenance.

Les Maîtres en Gai-Savoir reçoivent une couronne d’olivier en argent.

Art. 49.—Enfin, le Consistoire peut accorder par diplôme le titre d’Associé du Félibrige
aux personnes qui, étrangères au pays d’Oc, ont bien mérité du Félibrige par leurs
écrits ou par leurs actes.

Les associés ont le droit d’assister aux assemblées générales ou plénières.

Fait et délibéré en ville d’Avignon,

le 21 mai 1876, jour de Sainte-Estelle.

Le Président,

Fr. Mistral.

Le Chancelier,

L. Roumieux.



La Société fut reconnue par le Gouvernement de la République et, le
14 avril 1877, le Ministre de l’Intérieur avisait Fr. Mistral de cette décision
par la lettre suivante:


A Monsieur Fr. Mistral, à Maillane (Bouches du-Rhône).



	MINISTÈRE DE L’INTÉRIEUR
	 
	Paris, le 14 avril 1877.



	


    DIRECTION GÉNÉRALE

    DE LA

    SURETÉ PUBLIQUE



	 



	2me Bureau
	Monsieur,
	 




J’ai reçu la demande que vous m’avez fait l’honneur de m’adresser au nom d’un
groupe de littérateurs et d’artistes méridionaux, à l’effet d’obtenir l’autorisation d’organiser,
sous le nom de Félibrige, une association littéraire destinée à relier et à encourager les
lettrés et les savants dont les travaux ont pour but la culture et la conservation de la
langue provençale.

Je suis heureux de pouvoir vous informer, Monsieur, que cette demande m’a paru
mériter le plus favorable accueil et que je me suis empressé d’écrire dans ce sens à M. le
Préfet des Bouches-du-Rhône en l’invitant à prendre un arrêté autorisant la constitution
régulière de l’Association du Félibrige.

Agréez, Monsieur, l’assurance de ma considération la plus distinguée.

Le Président du Conseil,

Ministre de l’Intérieur

(Pour le Ministre et par délégation),

Le Directeur de la Sûreté Générale,

De Boislisle.




République Française


ARRÊTÉ

Le Préfet des Bouches-du-Rhône, correspondant de l’Institut, officier de la Légion
d’honneur:

Vu la demande de M. Fr. Mistral, adressée à M. le Ministre de l’Intérieur, à l’effet
d’obtenir l’autorisation de former une Association littéraire sous le nom de Félibrige;

Vu les statuts projetés pour ladite Association et produits à l’appui de la demande;

Vu la dépêche de M. le Ministre de l’Intérieur, du 14 avril 1877;

Vu le rapport de M. le Sous-Préfet d’Arles;

Vu le décret du 25 mars 1852;

Arrête:

Article premier.—Est autorisée la formation d’une Association littéraire sous le nom
de Félibrige, dont le siège sera à Maillane, arrondissement d’Arles.

Art. 2.—Sont approuvés les Statuts susvisés, dont un original demeurera annexé à
la minute du présent; aucune modification ne pourra être apportée à ces Statuts sans avoir
été au préalable approuvée par l’Administration.

Art. 3.—Ampliation du présent arrêté sera adressée à M. le Sous-Préfet d’Arles,
chargé de la notifier au Président, M. Mistral, à Maillane, sur papier timbré de 1 fr. 80, et
d’en assurer l’exécution.

Marseille, le 4 mai 1877.

Pour expédition conforme:

Pour le préfet des Bouches-du-Rhône

en tournée de revision:

Le Secrétaire Général délégué,

Signé: A. Payelle.

Pour copie conforme:


Le Secrétaire Général,

A. Payelle.

Pour le Sous-Préfet:

Le Conseiller d’arrondissement délégué,

Signé: Emile Fassin.

Pour copie certifiée conforme:


Le Maire de Maillane,

Laville.



Ce chapitre serait incomplet, si nous ne donnions la nomenclature des
Capouliés ou Grands Maîtres du Félibrige de Provence.

Le premier en date fut Mistral; vinrent ensuite Roumanille et Félix Gras.
Ce dernier, qu’une mort imprévue vient d’enlever à l’affection de tous, a eu

pour successeur M. Pierre Devoluy. Le nouveau Capoulié, capitaine du génie,
fait partie de cette série de poètes-soldats, comme Florian, La Tour d’Auvergne
et les anciens troubadours, qui, la plume sur l’oreille et l’épée à la main,
s’élançaient à l’assaut des forteresses sarrasines et contaient ensuite les
prouesses des croisés en des dithyrambes qui les ont illustrés.



Arles: Cloître de Saint-Trophime.
[↔]



C’est à Arles la Romaine qu’a eu lieu l’élection, sous la présidence de
F. Mistral. Les concurrents de l’élu étaient au nombre de cinq, et tous
avaient des titres sérieux à cette distinction; c’étaient MM. Arnavielle, le baron
Guilibert, Astruc, de Berluc-Pérussis et Alphonse Tavan; les suffrages se portèrent
sur M. Pierre Devoluy, qui n’en a triomphé qu’avec plus d’éclat.

Le nouveau Capoulié, de son vrai nom Pierre Groslong, est surtout
connu dans le monde des lettres sous son pseudonyme Pierre Devoluy.
Jeune, ardent, actif, le Félibrige, avec lui, entrera dans une période de travail
pratique, et l’éclosion d’œuvres magnifiques devra marquer son passage au

Capouliérat. Auteur de l’Histoire nationale de la Provence et du Midi, couronnée
aux Jeux Floraux septennaux d’Arles en 1899, il avait donné précédemment,
en 1892, toute une série de poèmes français, sous le titre de
Bois ton sang.

Né en 1862, à Châtillon, dans la Drôme, le successeur du regretté Félix
Gras appartient comme ce dernier à la grande famille républicaine. Son père,
après le 2 décembre, fut enfermé, avec le père de Maurice Faure, dans la
tour de Crest, de funeste mémoire. Plus tard, à l’Ecole Polytechnique, il se
rencontra avec Cazemajou, qui devait mourir massacré dans cette malheureuse
expédition de Binder, où le sang français rougit à nouveau cette mystérieuse
terre d’Afrique. Cazemajou était Provençal et c’est dans leur dialecte
natal que s’entretenaient les deux amis, prenant plaisir, devant les camarades
du Nord, à renouveler par des plaisanteries cordiales ou des gamineries les
luttes du temps de la fameuse croisade contre les Albigeois. Le sentiment
littéraire, l’amour des lettres qui étaient innés chez le jeune polytechnicien
ne firent que s’affirmer par la fréquentation d’un compatriote. Cazemajou lui
rappelait la Provence, il lui apportait comme un reflet du pays natal. Aussi
peut-on dire que cette liaison fut, pour le futur capitaine du génie, admirateur
des œuvres de Mistral, la cause déterminante qui le fit s’engager dans
cette voie de la poésie où les idées s’épanouissent comme des fleurs, où les
sentiments sont l’expression la plus pure du cœur humain. Chose curieuse à
constater: sa vocation se produisit dans le milieu le plus défavorable, dans
une école qui, par son enseignement et le but de ses études, semblait l’atmosphère
la moins propice à l’éclosion des germes poétiques. Les garnisons
du Nord exercèrent un moment leur influence calmante sur le cerveau enfiévré
de l’enfant du Midi; mais il suffit d’un retour vers la Côte d’Azur pour
que son âme s’ouvrît comme une fleur au soleil de Provence.

A partir de ce moment, le Félibrige compta un membre de plus. Les
études en prose et en vers qu’il publia alors, soit dans l’Aioli, soit dans
diverses revues provençales, attirèrent sur lui l’attention des Majoraux et le
signalèrent à leurs suffrages. Les félicitations que le Félibrige de Paris lui
adressa lors de sa nomination et la réponse si chaude et si cordiale qui lui fut
faite doivent resserrer le lien qui unit les deux Sociétés, comme deux sœurs
marchant la main dans la main vers le même but et avec les mêmes sentiments.
Pour obtenir cet heureux résultat, le nouveau Capoulié n’aura qu’à
s’inspirer de l’exemple de son éminent prédécesseur, qui considéra les deux
Sociétés comme deux forces dont l’union nécessaire doit amener la réalisation
de nos vœux les plus chers pour notre beau pays et la gloire de la patrie
française. Les Félibres de Paris, qui ont déjà pu apprécier les mérites de
M. Pierre Devoluy et subi l’influence de son charme, ne lui ménageront ni
leur concours ni leur sympathie.


Nous ne pourrions mieux terminer ce chapitre consacré au Félibrige de
Provence qu’en citant comme un de ses plus dévoués collaborateurs le sympathique
chancelier, Paul Mariéton, directeur de la Revue Félibréenne aujourd’hui
si répandue et si estimée aussi bien à Paris que dans le Midi.


NOTES:

[31]
D’où son titre de Père des Félibres.

[32]
M. Mariéton, dans son ouvrage: la Terre provençale (Paris, Lemerre), cite cette observation
sur l’importance du nombre 7 à Avignon comme ayant été faite par un voyageur hollandais, qui visita
cette ville au commencement du XVIIIe siècle.

[33]
Estelle, en provençal, signifie étoile.

[34]
Voir, à ce sujet, les discours qu’il a prononcés comme capoulié du Félibrige aux banquets
de Sainte-Estelle (Armana prouvençaù, 1877).

[35]
Nous sommes de la grande France, franchement et loyalement.

[36]
Voir, sur cette question, notre brochure sur l’Utilisation des idiomes du Midi pour l’enseignement
du français (Paris, Le Soudier, 1898).

[37]

J’aime mon village plus que ton village;

    J’aime ma Provence plus que ta province;

    J’aime la France plus que tout.

Epigraphe des œuvres de Félix Gras (Avignon, Roumanille, 1876).

[38]
Traduction française, d’après le texte provençal (Jourdanne, Histoire du Félibrige; Avignon,
Roumanille).



V

LES CIGALIERS ET LES FÉLIBRES DE PARIS

Les Provençaux à Paris après 1870.—Leur groupement.—Création de la première société méridionale.—La
Cigale.—Le mouvement littéraire félibréen et la fondation du félibrige de Paris.—Son
programme.—Ses statuts.

Le mouvement félibréen se propageait avec trop de rapidité dans le Midi
pour n’avoir pas bientôt sa répercussion à Paris. Après 1871, les Méridionaux,
dont l’émigration vers la capitale avait été restreinte jusque-là à de
moindres proportions que celles des autres provinciaux, ne purent résister à
l’impulsion générale qui, à partir de cette époque, y fit affluer non seulement
les étrangers, mais aussi les habitants des départements les plus éloignés.
Bientôt leur nombre fut assez considérable, et, parmi ceux qui s’y
établirent, on remarqua surtout des littérateurs, des hommes politiques, des
peintres, des sculpteurs et autres artistes qui venaient y chercher la consécration
de leurs talents respectifs. Emportés dans le mouvement sans cesse
croissant de la vie parisienne, perdus dans la foule affairée et haletante, les
Méridionaux, sans cesser d’apprécier les mérites de leur nouvelle résidence,
n’avaient pas oublié le clocher natal, et le pieux souvenir de la petite patrie
était demeuré intact dans leur cœur. De là leur désir de se connaître, de se
rapprocher, afin de retrouver dans cette union comme un reflet de la Provence.
Le moment le plus favorable pour grouper toutes les intelligences qui
représentaient avec le plus d’autorité la langue, les mœurs et les usages du
Midi parut donc être arrivé, et ce fut Maurice Faure, inconnu alors, célèbre
aujourd’hui, qui devint le promoteur du projet. Partageant ses idées et son
enthousiasme, le peintre Eugène Baudouin, qui avait emporté sur sa palette
les tons chauds et colorés des fleurs et du ciel de son pays, et Xavier de Ricard,
gentilhomme de lettres, s’étaient joints à l’inspirateur de cette fraternelle et
patriotique pensée. Ardents, infatigables, jeunes tous trois, pleins de confiance

dans l’avenir, ils virent bientôt accourir autour d’eux les membres les plus
distingués de la colonie provençale. On y remarquait Amédée Pichot, le
poète Méry, Adolphe Dumas, qui valut à Mistral l’admiration et l’amitié de
Lamartine, Moquin-Tandon et bien d’autres. Amédée Pichot possédait à un
si haut degré le culte de la littérature méridionale qu’il fit construire, entre
Bellevue et Sèvres, une villa qui était un véritable temple élevé en l’honneur
de la muse provençale. Il le fit orner de décorations céramiques dont l’exécution
fut confiée à Balze. Elles représentaient des scènes du Midi, qu’il ne
voulut laisser à personne le soin de caractériser par des proverbes et des
vers provençaux. Tout près de là, avenue Mélanie, J.-B. Dumas (d’Alais)
fit également acte de félibre en prenant pour devise: Ai fa moun mas; au-dessus
de la porte de la charmante villa qu’il habita jusqu’à sa mort, on peut
lire encore aujourd’hui: Mas J.-B. Dumas. Plus tard, le Félibrige de Paris,
dont nous parlerons bientôt, confia au sculpteur Truphème l’érection, à Meudon,
du buste de Rabelais, en souvenir de son séjour dans le Midi et des provençalismes
dont il sema son œuvre entière.



Arles: Ruines du théâtre romain.
[↔]



Ce fut ainsi que, d’étape en étape, les Méridionaux de Paris fondèrent
une association qui eut nom la Cigale, d’après l’emblème des troubadours.
Après avoir choisi Henri de Bornier comme président, ils résolurent de se
réunir dans un banquet mensuel, dont le premier eut lieu en 1875, au Palais-Royal,

chez Corraza. Dans son excellent discours, l’auteur déjà célèbre de la
Fille de Roland donna à l’événement du jour une interprétation qu’il estimait
exacte, en l’élevant à la hauteur des besoins auxquels il répondait, aussi bien
au point de vue de l’art qu’à celui du groupement des intérêts et des individualités
les plus marquantes du Midi. Les premiers Cigaliers s’étaient-ils réellement
tracé un programme si complet, avaient-ils visé un but si élevé? Évidemment
non. Ils ne pouvaient espérer de cette manifestation que la réalisation
d’une partie de leurs aspirations. Dans leur esprit, la part qui devait être faite
à la rénovation de la langue provençale avait été quelque peu négligée. Il
semble, d’ailleurs, qu’une société composée surtout d’artistes, où les hommes
de lettres et les poètes ne figuraient qu’en infime minorité, fût peu qualifiée
pour s’occuper utilement de littérature, de philologie et de linguistique. Mais
la situation ne tarda pas à se modifier. La magnifique fête que les Cigaliers
offrirent aux Félibres de Provence à l’Hôtel-Continental, au lendemain de
leur réception dans le Midi, et à l’occasion de l’Exposition de 1878, fut le
point de départ d’une nouvelle organisation. A ce banquet, présidé par Henri
de Bornier, qui, dans une magnifique pièce de vers, salua en Aubanel, en
Roumanille et en Félix Gras[39] les représentants les plus illustres du Félibrige,
M. Bardoux, ministre de l’Instruction publique et des Beaux-Arts, ne craignit
pas de donner aux sociétés méridionales une consécration officielle. En une
improvisation chaude et brillante, il vanta l’enthousiasme artistique et littéraire
dont elles étaient nées, sans s’arrêter aux polémiques quelquefois injurieuses,
toujours injustes, auxquelles elles avaient donné lieu. C’est à la suite
de cette solennité que Maurice Faure, profitant très habilement de ce moment
d’accalmie, encouragé par les Félibres du Midi qui s’étaient ralliés à ses idées,
projeta la création d’une seconde société méridionale à Paris.

Avec une foi d’apôtre et une opiniâtreté qui puisait sa force dans son
ardent amour de sa chère Provence, de sa langue si harmonieuse et si riche,
de ses mœurs et de ses usages locaux, Maurice Faure poussa son entreprise.
La Cigale aurait une sœur qui, tout en conservant l’élément artistique qui y
dominait, ferait aux travaux de philologie provençale et de littérature une
part plus large.

Après s’être adjoint A. Duc (dit Ducquercy), Baptiste Bonnet, le baron de
Tourtoulon et le marquis de Villeneuve-Esclapon, Maurice Faure proposa à
ses nouveaux collaborateurs de se réunir chaque semaine au restaurant
Martin, rue Dauphine[40]. Martin était un cuisinier marseillais qui avait su
s’attirer la clientèle de ses compatriotes en leur offrant les mets de leur pays.
On y mangeait la bouillabaisse, l’aioli, la brandade de morue, la soupo aù fiéla,

la bourrido, les paquets de La Pomme et autres plats locaux, arrosés des vins
exquis de Châteauneuf, de la Nerthe, de Lamalgue, de Cassis, de l’Ermitage
et du Saint-Pérey mousseux, tout comme sur La Cannebière. Son enseigne
était un modèle du genre; libellée en provençal, elle empruntait au Journal
de Mistral son épigraphe:


«Naoutre li boun prouvençau

Aù suffragi universaù

Vautaren per l’ôli

E faren l’aïoli[41].»



S’il est vrai, comme il a été dit, qu’une bonne table n’a pas toujours été
étrangère au succès d’une bonne cause, les Félibres de Paris doivent avouer
que le restaurateur Martin a su, par sa cuisine exquise, amener à leur société
un courant sympathique et bien des adhérents qui auraient pu l’ignorer s’ils
n’avaient été séduits par les vapeurs embaumées qui s’échappaient de ses
casseroles. Le Midi lui doit d’avoir été, dans la capitale, le propagateur le
plus habile de sa cuisine, aujourd’hui généralement répandue et pour ainsi
dire classique dans certains établissements parisiens.

Dans un de ces banquets où régnait la plus franche gaîté et qui était comme
le rendez-vous des Provençaux, Maurice Faure forma le noyau embryonnaire
du futur Félibrige parisien. Il s’était proposé de faire naître la nouvelle
Société d’une manifestation félibréenne. Il fut donc convenu que l’on fêterait
la Sainte-Estelle, patronne du Félibrige, en 1879, à Sceaux, en commémoration
de la visite des Félibres en 1878, et aussi comme un rappel de la fête qui
leur avait été offerte à cette occasion à l’Hôtel-Continental.

On s’est souvent demandé pourquoi les Félibres avaient choisi Sceaux
plutôt que tout autre village des environs de Paris. C’est que Sceaux évoquait
le souvenir de Florian, dont les Cigaliers, quoique indifférents au mouvement
félibréen, pouvaient cependant honorer la mémoire et comme Cévenol et comme
fabuliste français. Ce souvenir formait, entre Cigaliers et Félibres, la base d’une
entente qui leur permettait de se réunir amicalement dans les mêmes agapes
fraternelles, d’y glorifier le Midi en commun, sans changer leurs programmes
respectifs, sans nuire au développement de leurs aspirations légitimes. Fêter
Florian à Sceaux, c’était pour chacun se placer sur un terrain neutre. Si les
Cigaliers préféraient s’exprimer en français pour honorer la mémoire du fabuliste,
les Félibres, en employant le provençal, rendaient également hommage
à l’auteur de la romance d’Estelle et Némorin:


Ai! savés din voste vilage

Un jouine e tendre pastourel!




A ces raisons, un attrait s’ajoutait encore et militait en faveur de ce site
charmant. Une Société littéraire n’était ni déplacée ni étrangère sous les
ombrages de cette ville de Sceaux qui, sous Louis XIV, était comme une petite
Athènes, avec ses poètes, ses savants, ses philosophes. Si, par un retour sur
le passé, nous faisons revivre dans notre imagination ce qu’en 1714 on appelait
les Nuits de Sceaux, nous assistons à ces fêtes magnifiques données par
la petite cour de la duchesse du Maine et qui brillèrent d’un éclat assez vif
pour que l’histoire n’ait pas dédaigné de les enregistrer.

Il ne pouvait en être autrement quand Malézieu, l’abbé Genest, le marquis
de Saint-Aulaire (que la duchesse appelait son Apollon et son berger), le duc
de Bourgogne, le maréchal de Polignac, de Vaubrun, Destouches, Mme de
Staal-Delaunay et tant d’autres y dépensaient leur esprit et leur talent sans
compter. Fontenelle lui-même y fréquenta longtemps et Voltaire y composa
Zadig. Enfin, au point de vue provençal, Sceaux se trouvait rattaché au Félibrige
par le souvenir qu’y laissa Mouret (d’Avignon), comme surintendant
de la musique de la duchesse. Ce fut sous ces arbres centenaires, dans les
bosquets touffus où la rose et le jasmin l’enivraient de leurs parfums en lui
rappelant sa terre natale, qu’il composa la musique des fameuses Nuits de
Sceaux, dont les accords mélodieux firent retentir les échos de cette demeure
princière. Mais il s’affirma surtout Méridional ardent et Félibre avant le
Félibrige lorsque, l’esprit plein des souvenirs de sa jeunesse, il composa la
Provençale, poème charmant qui eut l’honneur d’être représenté à l’Opéra,
où notre langue fit sa première apparition, accompagnée par des galoubets
et des tambourins. Quel village de la banlieue de Paris aurait aux yeux des
intéressés réuni tant de titres? C’est à bon droit que les Méridionaux en ont
fait le rendez-vous annuel de leur fête patronale, la Sainte-Estelle.

Le premier banquet félibréen donné à Sceaux eut lieu en 1879. Il fut présidé
par le baron de Tourtoulon, l’historien de Jacques d’Aragon, le fondateur
de la Revue des langues romanes de Montpellier. Ce président, qui avait
précédemment assisté à la fondation du Félibrige de Provence, rappelait aux
convives, par sa seule présence, les diverses étapes de cette Société, les obstacles
qu’elle avait dû surmonter, les luttes soutenues contre l’hostilité des
uns ou l’indifférence des autres, puis le succès final. Il semblait également les
prévenir que, comme les Félibres de Provence, ils auraient leurs détracteurs,
leurs malveillants et leurs sceptiques. Mais le but à atteindre est noble: c’est
le réveil de tout un passé qui n’a pas manqué de grandeur, c’est la rénovation
d’une langue dont les œuvres littéraires ont pu inspirer les poètes et les
écrivains du Nord, et, comme l’a dit un académicien[42], marcher de pair avec

la poésie française, «la France étant assez riche pour se payer deux littératures».

A la suite de ce banquet, la Société des Félibres de Paris (Soucieta felibrenco
de Paris) se trouva constituée par les sept membres fondateurs suivants:

Maurice Faure, publiciste, fonctionnaire;

J.-B. Amy, sculpteur;

P. Grivolas, peintre;

Ducquercy, homme de lettres;

B. Bonnet, qui devait plus tard nous donner Vido d’infan;

J. Bauquier, romanisant émérite, archiviste paléographe;

Louis Gleize, poète provençal, qui réussit également bien en français,
auteur de la chanson Mireille et mes amours, un des grands succès des concerts.

Le programme et les statuts de la Société furent approuvés par le Gouvernement.
Nous allons les reproduire fidèlement, comme nous l’avons fait
pour ceux du Félibrige de Provence.



SOCIÉTÉ DES FÉLIBRES DE PARIS

(SOUCIETA FELIBRENCO DE PARIS)



STATUTS




I.—BUT ET ACTION DE LA SOCIÉTÉ

Article premier.—Sous le titre de «Société des Félibres de Paris (Soucieta felibrenco de
Paris)», il est créé, à Paris, une Association ayant pour objet d’étudier le Midi de la France
dans ses idiomes, ses beaux-arts, ses traditions, son histoire; de seconder la renaissance
littéraire de la langue d’Oc, et de contribuer ainsi à l’accroissement des richesses intellectuelles
de la patrie française.

Art. 2.—La Société s’interdit de toucher aux questions politiques, religieuses et
philosophiques.

Art. 3.—Elle manifeste son action par des réunions périodiques, des assemblées
générales, des fêtes, des concours, des publications ayant trait aux dialectes méridionaux,
etc.

Art. 4.—La Société se compose de Membres titulaires, de Membres correspondants et
de Membres associés.


Les Membres titulaires ne peuvent dépasser le nombre de cinquante.

Les Correspondants sont les Membres titulaires qui ont cessé de résider au Siège de la
Société. Pendant leur séjour à Paris, ils peuvent assister aux réunions périodiques, avec
les mêmes droits que les membres titulaires.

Les Membres associés, dont le nombre n’est pas limité, sont choisis parmi les amis du
Félibrige qui veulent encourager par leur concours la Société des Félibres de Paris. Ils sont
convoqués de droit aux Assemblées générales et aux fêtes organisées par l’Association. Ils
jouissent des mêmes réductions que les titulaires et les correspondants sur le prix des
publications de la Société.

Il peut être créé des Membres honoraires.

Art. 5.—L’élection des Membres titulaires et associés est faite au scrutin secret par
les Membres titulaires.

Tout candidat doit être présenté par deux Membres titulaires au moins, et adhérer au
but poursuivi par la Société en affirmant sa ferme intention de s’associer à ses efforts.

L’élection n’est valable que si la candidature a été régulièrement annoncée dans une
séance antérieure à celle où le scrutin doit être ouvert.

Trois voix opposantes, quel que soit le nombre des votants, suffisent pour entraîner
obligatoirement le rejet de la candidature proposée.

Tout titulaire nouvellement élu doit, dans la première réunion à laquelle il assiste,
répondre par un discours en langue d’Oc aux paroles de bienvenue que lui adresse un
Membre désigné par le Bureau.

II.—RESSOURCES DE LA SOCIÉTÉ.—COMPTABILITÉ

Art. 6.—Les ressources de la Société se composent des cotisations de ses Membres,
du produit des publications et des libéralités dont elle peut être l’objet.

La cotisation annuelle est fixée à 10 francs pour les Membres titulaires, les correspondants
et les associés, à 20 francs pour les Membres honoraires.

Un compte rendu financier est présenté, chaque année, par le Bureau, dans une
Assemblée générale à laquelle tous les Sociétaires sont convoqués.

Les fonds provenant des cotisations ou autres, constituant les ressources de la Société,
ne peuvent être affectés qu’à des dépenses d’administration ou de publication.

III.—ADMINISTRATION DE LA SOCIÉTÉ

Art. 7.—Les Membres titulaires sont exclusivement chargés de l’Administration de la
Société.

Le Bureau se compose d’un Président, de trois Vice-Présidents, d’un Trésorier et de
deux Secrétaires.

Art. 8.—Les Membres du Bureau sont pris parmi les Membres titulaires; ils sont élus
par ces derniers, pour un an, au scrutin secret, à la majorité absolue des suffrages exprimés
au premier tour, à la majorité relative au second.

Art. 9.—Le Président ne peut être élu plus de deux années de suite dans les mêmes
fonctions. Il a voix prépondérante en cas de partage.

Art. 10.—Le Bureau, sous la direction du Président, exécute les décisions prises dans
les réunions périodiques ou en Assemblée générale.

Art. 11.—Des Commissions spéciales peuvent être organisées par décision de
l’Assemblée des Membres titulaires qui délimitent leur pouvoir.

Art. 12.—Les décisions de l’Assemblée générale ou des réunions périodiques sont

valables quel que soit le nombre des Membres présents, si tous les Membres qui doivent
être convoqués ont été régulièrement avisés par le Secrétariat.

Art. 13.—Le procès-verbal des séances, tant des réunions périodiques et des Assemblées
générales que des Commissions, est tenu par l’un des Secrétaires de la Société, ou
par celui des Commissions spéciales.

Art. 14.—Le Président est suppléé, en cas d’empêchement ou d’absence, par l’un des
Vice-Présidents.

IV.—DISPOSITIONS GÉNÉRALES

Art. 15.—Nul changement aux présents Statuts ne peut être adopté, si la demande n’a
été formée par trois Membres, et votée par la majorité absolue des titulaires présents à la
séance où la modification a été mise à l’ordre du jour.

Art. 16.—L’Assemblée des Membres titulaires a le droit de déclarer démissionnaires
les Membres de la Société qui ne se conformeraient pas aux obligations imposées par les
Statuts ou aux décisions régulièrement prises.

Art. 17.—Les dames ne peuvent être admises aux réunions périodiques des Membres
titulaires.

Art. 18.—Le Bureau peut inviter aux séances de la Société les Félibres et les notabilités
méridionales de passage à Paris.

Art. 19.—Le montant des banquets qui pourront être organisés sera toujours payé au
moyen des cotisations spéciales et personnelles des membres qui y prendront part.

Paris, le 23 juillet 1879.

Pour copie conforme:

Le Président,

C. de Tourtoulon.



Le Programme et les Statuts de la Société des Félibres de Paris ont été
autorisés le 11 décembre 1880 par l’arrêté suivant:




	RÉPUBLIQUE FRANÇAISE
	 
	Société des Félibres de Paris.



	


    PRÉFECTURE

    DE

    POLICE




Nº 33.389
	 




Nous, Préfet de Police, sur la demande à nous adressée, le 3 novembre 1880, par les
personnes dont les noms et adresses figurent sur la liste ci-jointe, demande ayant pour but
d’obtenir l’autorisation nécessaire à la constitution régulière d’une association fondée à
Paris sous la dénomination de: «Société des Félibres de Paris», dont le Siège serait établi
rue du Regard, 10;

Ensemble les Statuts de ladite Association; vu l’article 291 du Code pénal et la loi du
10 avril 1834;


Arrêtons:

Article premier.—L’Association organisée à Paris sous la dénomination de: Société
des Félibres de Paris, est autorisée à se constituer et à fonctionner régulièrement.

Art. 2.—Sont approuvés les Statuts susvisés tels qu’ils sont annexés au présent
arrêté.

Art. 3.—Les Membres de l’Association devront se conformer strictement aux conditions
suivantes:

1o Justifier du présent arrêté au commissaire de police du quartier sur lequel auront
lieu les réunions; 2o n’apporter, sans notre autorisation préalable, aucune modification aux
Statuts, tels qu’ils sont ci-annexés; 3o faire connaître à la Préfecture de police, au moins
cinq jours à l’avance, le local, le jour et l’heure des réunions générales; 4o n’y admettre
que les Membres de la Société et ne s’y occuper, sous quelque prétexte que ce soit, d’aucun
objet étranger au but indiqué dans les Statuts, sous peine de suspension ou de dissolution
immédiate; 5o se pourvoir d’autorisations spéciales pour les fêtes organisées par la Société
et auxquelles des personnes étrangères seraient admises; 6o nous adresser, chaque année,
une liste contenant les noms, prénoms, professions et domiciles des Sociétaires, la désignation
des Membres du Bureau, sans préjudice des documents spéciaux que la Société doit
également fournir chaque année sur le mouvement de son personnel et sur sa situation
financière.

Art. 4.—Ampliation du présent arrêté, qui devra être inséré en tête des Statuts, sera
transmise au commissaire de police du quartier Notre-Dame-des-Champs, qui le notifiera au
Président de l’Association et en assurera l’exécution en ce qui le concerne.

Fait à Paris, le 11 décembre 1880.

Le Député, Préfet de Police,

Andrieux.

Pour ampliation:

Le Secrétaire général,

J. Cambon.


Vu pour être remis en forme de notification.

Paris, le 24 décembre 1880.

Le Commissaire de police,

Dumanchin.



Après avoir lu et comparé les Règlements et Statuts du Félibrige de
Provence et des Félibres de Paris, on constate que, s’il y a des différences
dans l’organisation, l’administration ou l’étendue des pouvoirs, du moins
le but général poursuivi par les deux Sociétés est le même. Toutes deux
s’appliquent à l’épuration de la langue provençale et à sa propagation par
des moyens pratiques; toutes deux ont entrepris de rappeler les coutumes,
jeux et usages dont la tradition populaire est arrivée jusqu’à nous. Elles
veulent également relier la langue romane des derniers siècles des troubadours
au provençal actuel par une littérature forte, élevée, par des œuvres
poétiques de grande allure. L’exécution de cette partie du programme, la plus
difficile, est absolument nécessaire si l’on veut donner au dialecte provençal
l’éclat dont a joui le roman, et faire oublier une période néfaste qui l’a
empêché d’atteindre à la perfection du français. Frappée de déchéance après
la croisade contre les Albigeois, la langue romane se ressentit forcément des

siècles d’obscurantisme qui s’appesantirent sur elle. Dégénérée, elle descendit
au rang des patois, et ce n’est pas trop des efforts des lettrés méridionaux,
secondés par ceux de tous les pays, pour lui rendre une pureté de
forme et d’expression digne de son ancienne perfection et de la place qu’elle a
jadis occupée dans l’histoire littéraire de notre Provence ensoleillée.

Lorsque la Société des Félibres de Paris se fonda, on fut tenté de la
regarder comme une branche cadette, comme une annexe du Félibrige de
Provence. La publication de ses statuts suffit pour éclairer aussitôt l’opinion.
Elle démontra, en effet, clairement que, si les deux Sociétés poursuivent un
but commun, elles ne sont pas moins absolument indépendantes l’une de
l’autre. Les Félibres de Paris ne sont rattachés à aucune maintenance; ils conservent
leur libre arbitre, et leurs décisions, aussi bien que leurs manifestations,
à Paris ou en province, n’ont pas à recevoir l’approbation ni à craindre
le veto du Félibrige du Midi.

Indépendants, ils ne sont inféodés à aucune méthode spéciale. Très
éclectiques, au point de vue linguistique, non seulement ils admettent tous les
dialectes méridionaux, mais leur organe, le Viro-souleù, est une publication
bilingue dont le succès s’affirme chaque jour.




 

 Théâtre d’Orange.
[↔]



Accueillis tout d’abord d’une façon plutôt ironique, ils n’ont pas tardé à
obtenir un succès de curiosité. Puis leur sincérité, leur enthousiasme débordant,
l’amour qu’ils ont voué au sol natal, qu’ils chantent et proclament dans
leurs réunions et leurs fêtes, leur ont concilié la bienveillance du Paris intellectuel.
Partout, au café Voltaire, à Sceaux, au théâtre antique d’Orange ou dans
leurs pèlerinages félibréens, il les suit, sympathique et joyeux. Il aime ces
enfants du Midi, dont l’exubérance chante la vie, dont les yeux de flamme
semblent avoir emporté un rayon de leur soleil, dont la voix chaude et
vibrante résonne comme une fanfare; c’est pour lui un spectacle nouveau, il
regarde, écoute et applaudit. Hier, c’était au bois de Boulogne, où la petite
phalange venait, sous la clarté astrale, réciter des vers au légendaire troubadour
Catelan. Puis, c’est dans l’antique théâtre romain d’Orange que le
Parisien bat des mains aux magnifiques strophes de Pallas-Athénée, chantées
par Mlle Bréval. Les Erynnies, de Leconte de Lisle, Antigone, Œdipe roi,
interprétés par les artistes de la Comédie-Française, lui arrachent des cris
d’enthousiasme. Ah! c’est qu’ici nous ne sommes plus sous les brumes du
Nord; le ciel limpide et chaud communique ses ardeurs, il a dégelé toutes
les conventions plus ou moins protocolesques; chacun redevient lui-même,
la nature reprend ses droits. On a souvent parlé de l’antagonisme entre les
races du Nord et celles du Midi; on a de la peine à y croire lorsqu’on suit
les Félibres dans leurs pérégrinations annuelles. C’est un spectacle digne
d’intérêt que ces races opposées et prétendues rivales, confondues, la
main dans la main, partageant les mêmes joies et les mêmes enthousiasmes.

Là où la politique est restée impuissante, les arts et la littérature
ont triomphé. Que n’a-t-on pas dit des effets de la croisade contre
les Albigeois et de l’oppression exercée par l’ancienne monarchie sur
les provinces méridionales! Eh bien, pour s’être fait attendre, la
revanche du Midi sur le Nord n’est pas moins complète. Et voilà comment
les Félibres de Paris comprennent la conquête. Ils jettent aux quatre
vents leurs poésies et leurs chansons, et leurs idées, comme la bonne
graine, germent dans cette terre de l’intellectualisme qu’on appelle
Paris. Et Paris enivré suit ces charmeurs, qui le mènent vers les rives
azurées de la Méditerranée. Et ce pays si beau, mais presque ignoré des
Parisiens jusque-là, se peuple et se transforme. Toute la côte d’azur
se couvre de riches villas et de jardins pleins de fleurs. La colonie
étrangère ajoute son contingent et vient planter sa tente sur ces rives
embaumées; les chemins de fer qui sillonnent le littoral transportent,
aux approches de l’hiver, tout un monde qui fuit les brouillards
glacés de la Seine et de la Tamise. C’est là un commencement de
décentralisation et de cosmopolitisme de bon aloi. Les Félibres, qui
y sont bien pour quelque chose, ont eu, sur les hommes politiques
préoccupés de ces questions, une supériorité que ces derniers ne leur
avaient jamais soupçonnée.


Il est incontestable que les Félibres de Paris ont apporté à la cause des
revendications méridionales un concours assez réel pour s’être traduit par des
résultats appréciables. Grâce aux membres du Parlement qu’ils comptent
dans leurs rangs, ils ont obtenu l’appui du Gouvernement. Le Ministre de
l’Instruction publique n’a pas hésité à faire bénéficier leurs lauréats d’un prix
spécial, dont le caractère officiel augmente la valeur. Leurs fêtes de Sceaux,
présidées par les premières illustrations littéraires de notre époque, sont le
rendez-vous des amis des lettres et des arts. Là, sous les ombrages séculaires
du parc de la duchesse du Maine, ils reconstituent les cours d’amour de
Signes et de Romanin où, jadis, un aréopage aussi célèbre par la beauté que
par l’esprit, présidé par Stéphanette de Baulx, la comtesse de Die, Phanette
de Gantelme, Hugonne de Sabran, etc., rendait des arrêts chantés par les
troubadours. Aujourd’hui, les vers alternent avec les chansons et chaque
Félibre vient, devant la reine de la cour d’amour, présenter ses hommages
respectueux et réciter une poésie. Tous les artistes du Midi, si aimés du
public parisien, tiennent à figurer au programme. La Comédie-Française,
l’Opéra, l’Opéra-Comique, l’Odéon et le Conservatoire de Musique prêtent
leur concours. Après avoir couronné les bustes d’Aubanel, de Florian et du
regretté Paul Arène, l’un des fondateurs du Félibrige de Paris, le cortège
s’achemine vers la mairie, au milieu des fanfares, des Sociétés de gymnastique
et des détonations des boîtes à poudre dont le fracas, se répercutant jusqu’au
fond du parc, trouble les expansions des amoureux qui s’y sont réfugiés.
Mais voici l’heure des discours. M. Charaire, le maire si accueillant de
Sceaux, M. Chateau, son successeur aujourd’hui, souhaitent en termes émus
la bienvenue aux arrivants. La réponse de M. Sextius Michel est toujours un
morceau très goûté, qui laisse deviner les beautés plus étudiées et plus académiques
de la harangue qu’il adressera ensuite au Président.

Aimable biographe, il retrace de main de maître la carrière et les œuvres
de celui que le choix a désigné pour présider à cette fête, et doit ainsi
provoquer de sa part une réponse improvisée aussi agréable que spirituelle.
Puis, lecture du palmarès et remise des récompenses aux lauréats. Le soir,
banquet, toasts, chansons, brindes. Le tout se termine par des illuminations,
un feu d’artifice et une farandole échevelée dans le parc, aux sons des fifres
et des tambourins, après, toutefois, l’exhibition de la Tarasque au corps
couvert d’écailles d’or et de pointes acérées, à la tête monstrueuse, à la queue
ballante, terreur des gamins trop curieux.

Le champ d’action du Félibrige de Paris, grâce à ses relations avec le
monde officiel, s’est bientôt agrandi. Les départements méridionaux en ont
ressenti les heureux effets, et, sous son impulsion, ont vu élever des statues
et des monuments aux précurseurs du Félibrige. Les poètes populaires, interprètes
des sentiments du peuple, peintres de ses mœurs, eux-mêmes souvent

sortis de son sein, n’ont pas été oubliés de lui. On lui doit encore la création
d’une chaire de langue romane, à Aix. Maurice Faure obtint ensuite un crédit
pour la restauration du théâtre antique d’Orange. Et c’est depuis cette époque
qu’ont pu être organisées ces magnifiques manifestations littéraires et artistiques
que les Ministres et le Président de la République ont officiellement
honorées de leur présence[43].

Elles réveillèrent, chez les populations impressionnables du Midi, des
talents qui sommeillaient et n’attendaient qu’une occasion pour se produire.
Une noble émulation les saisit et fit éclore, outre des poètes lettrés, une
seconde pléiade de poètes populaires dont les œuvres, justement appréciées,
doivent être signalées dans cet ouvrage.

Philippe Chauvier, de Bargemont, fut un des premiers qui attirèrent sur
eux l’attention du monde littéraire. Tout enfant, alors qu’il apprenait son
métier de tachié (fabricant de clous pour souliers), il crayonnait des vers
sur les murs de la forge. Lui-même nous l’apprend dans les lignes suivantes:


Din la boutigo d’un tachié,

Peniblamen, si degauvavo,

Aqueù couquinas de Chauvié;

La muso aqui, li sourriavo.

Pu tard, quand fe lou fourjeiroun,

Entre mitan de la ferraio,

Sei proumié vers’ mé de carboun

Lei marcavo sur la muraio...



Son talent s’affermit par le travail; les sonnets, les odes se succédèrent et
bientôt les journaux les reproduisirent. Il fit d’abord paraître un poème
intitulé: Moun peis, dans lequel il chante Bargemont et ses gracieux paysages;
suivirent les Villageoises et les Fiho daù souleù, où il célèbre les yeux
noirs et le rire savoureux des jolies Bargemonnaises. Le tachié ayant été
remplacé par la machine (ainsi le veut le progrès), Philippe Chauvié s’est
retiré dans une petite boutique où il vend un peu de tout, mais où son art de
prédilection n’a pas perdu ses droits, car on entend encore, dans ses moments
de loisirs, le vieux tachié chanter ses gais refrains, ou bien, penché sur son
comptoir, on le voit écrire ses dernières inspirations.

Quant à Rieu, dit Charloun, le poète paysan du Paradou, déjà connu et
apprécié dans son pays, c’est aux Félibres de Paris qu’il doit d’avoir été mis en
lumière dans un monde littéraire où jusqu’alors il n’avait pu pénétrer. C’est
dans un de leurs voyages en Provence, où tout ce qui rime et chante vient se
grouper autour d’eux, que Charloun trouva l’occasion de déclamer ses vers. Son

succès mérité attira l’attention du Ministre de l’Instruction publique, qui lui
décerna les palmes académiques. Jamais palmes ne furent mieux placées,
jamais M. Leygues, le sympathique Ministre félibre et cigalier, ne fut mieux
inspiré que le jour où, dans cette République démocratique, il attacha sur
la poitrine de cet enfant de la terre, effleuré par l’aile de la muse provençale,
le ruban violet, jusqu’ici réservé aux membres de l’Instruction publique et
aux lettrés.

Le Félibrige de Paris, qui était un peu le parrain du poète du Paradou,
en cette circonstance, s’associa à la remise de cette récompense honorifique
en votant, sur la proposition de son Bureau, l’envoi gracieux des insignes,
avec une dédicace flatteuse au nouveau titulaire.

Lazarine de Manosque, dont le Viro-Souleù enregistrait avec regret, il y
a quelques mois, le décès prématuré, a laissé une œuvre, dont les journaux
ont publié divers fragments et qui a pour titre: Remembranço. Dans sa boutique
du marché des Capucins, à Marseille, elle accueillait avec la même
grâce et le même attrait les sommités du Félibrige et les jeunes poètes encore
peu connus qui venaient auprès d’elle s’inspirer de son amour ardent pour
le langage natal. Puis vinrent les jours de deuil. Lorsque l’on apprit la
mort de la vaillante félibresse, qui s’était retirée dans sa villa Magali, à la
Blancarde, pour se livrer entièrement à son art, ce fut une profonde douleur
pour le Félibrige tout entier, qui perdait en elle un de ses membres les plus
dévoués. A son enterrement, MM. Galicier, Bigot, Houde, Rougou, Bourrelier,
Mouné et d’autres surent, par des paroles émues, rendre à l’auteur
regretté de tant d’œuvres gracieuses, d’une composition simple et appropriée
à l’âme du peuple, le juste hommage qui lui était dû, et fixer son souvenir
par une manifestation aussi sympathique que félibréenne.

Mme Joseph Gauthier, que la mort a également fauchée, était connue
dans toute la Provence sous le nom de la félibresse Brémonde. A Hyères, en
1885, elle reçut des mains de Mistral le grand prix du Félibrige, la couronne
d’olivier en argent. Elle a laissé deux ouvrages qui rappelleront son souvenir
aux générations futures: Brut de caneu et Vélo blanco où, entre autres
morceaux, on peut citer Matinado, d’une fraîcheur exquise de sentiment et
d’expression.

A cette liste de jeunes poètes, nouveaux venus au Félibrige, on peut
ajouter Joseph Renaud, de Vacqueyras, qui, dans Mélanio, a révélé les qualités
d’un tempérament dramatique de grand avenir; Charles Martin, que lou
Casteu e lei Papo d’Avignoun classe au premier rang parmi les félibres du
Midi. Nous n’aurions garde d’oublier le bon Crouzillat, de Salon, hier encore
si gai, aujourd’hui dormant son dernier sommeil. L’Eissame la Bresco e lou
Nadau lui survivront et rappelleront le souvenir de cet homme aimable et bon.

Nous terminerons en citant Lucien Duc, l’auteur de Marinetto; Louis

Roux, Joseph Gauthier, Louis Roumieux, Maurice Raimbaud, l’auteur d’Agueto,
et Alphonse Laugier, que ses Surprises du nouvel an ont classé parmi les meilleurs
humoristes de notre époque.

Le théâtre provençal a aussi produit quelques artistes qui, en interprétant
les œuvres des félibres, ont servi la cause méridionale et aidé à l’expansion
de la langue provençale. A ce titre, ils méritent d’être nommés et
au hasard de la mémoire nous pouvons inscrire: Revertégat, Brunet, Boyer,
Sicard, Paggi, Pagès, Duparc, Foucard, etc., tous enfants du Midi, tous animés
du même esprit de propagande, tous félibres par le cœur sinon de fait. Si nous
avons pris plaisir à mentionner quelques-uns des principaux interprètes des
œuvres félibréennes, nous n’aurons garde d’oublier les vaillantes feuilles
qui ont soutenu et propagé nos idées et nos œuvres. La presse provençale
s’est montrée à la hauteur de son rôle et nous sommes heureux de lui rendre
justice en donnant ici la nomenclature de ces publications si curieuses à
tant de titres pour les romanisants et les adeptes de la philologie provençale,
si intéressantes pour les Félibres, si dignes d’encouragement pour tous
ceux qui ont à cœur les revendications de nos départements du Midi, ardents
protagonistes de la décentralisation.

Ce sont d’abord, à Paris:


	La Revue félibréenne, de Paul Mariéton;

	La Romania, de Paul Meyer et Gaston Paris;

	La Revue de philologie française et provençale, de L. Clédat;

	La Province, de Lucien Duc;

	La Cigale, organe des Cigaliers;

	Lou Viro-Souleù, organe des Félibres de Paris.



Puis en province:


	La Revue des langues romanes, à Montpellier;

	Lou Felibrige, de Jean Monné, à Marseille;

	Limouzi, de Sernin Santy, à Saint-Etienne;

	La Sartan, de Pascal Cros, à Marseille;

	La Terre d’Oc, de Sourreil, à Toulouse;

	La Campana de Magalouna, à Montpellier;

	Lou Calel, de Delbergé, à Villeneuve-sur-Lot;

	L’Homme de bronze et le Forum républicain, Arles;

	L’Aioli, Avignon;

	La Revue méridionale, de Rouquet, à Carcassonne;

	Le Petit Var, Toulon;

	Le Petit Provençal, Marseille;

	Le Petit Marseillais, Marseille;

	L’Armana marsihès;

	L’Armana prouvençaù.








Maurice Faure.
[↔]



Parlerons-nous des concours, toujours si suivis, fondés par les Félibres
de Paris? Le nombre sans cesse croissant des concurrents annuels suffit
pour en attester le succès, qui d’ailleurs s’explique de lui-même quand on
sait avec quel soin, quel esprit de méthode sont préparés les programmes.
C’est dans la salle des délibérations, au café Voltaire, salle ornée des portraits
des personnalités marquantes des Sociétés littéraires méridionales et des
œuvres des peintres et sculpteurs du Midi, que sont discutés longuement les
divers paragraphes du Concours des jeux floraux. Sous la présidence du si
sympathique maire du XVe arrondissement, M. Sextius Michel, dont on fêtait
dans un banquet mémorable, il y a quelques mois, le trentenaire des
fonctions municipales, on pose les questions à débattre. Chacun,
suivant ses goûts, ses études ou ses préférences personnelles,
examine la partie du programme qui l’intéresse davantage. Ce serait
une banalité de répéter que l’âme du Félibrige de Paris est, sans
contredit, Maurice Faure. Il suffit d’assister à une séance pour
être frappé de l’entrain qu’il communique et des résultats acquis
par la façon claire et précise dont il élucide les points douteux
ou équivoques. Sa parole chaude et éloquente donne à ces réunions
un attrait qui, non seulement en fait le charme, mais en rehausse
incontestablement l’importance.

L’attrait est doublé quand M. Deluns-Montaud, ancien ministre, aujourd’hui
directeur des Archives aux Affaires étrangères, y ajoute celui de sa présence.
Les idées élevées qu’il développe avec une rare éloquence sont servies
par un organe si sympathique que tous, sous le charme communicatif de
l’ancien député, vice-président de la Société, écoutent attentifs, bercés par
cette voix si douce lorsqu’elle évoque les légendes poétiques de nos vieilles
provinces méridionales, tonnante lorsqu’elle s’indigne sur les malheurs
immérités qui les ont frappées dans le passé, éclatante comme une fanfare
lorsqu’elle célèbre leur grandeur et leurs triomphes.

Puis, au hasard des yeux, on aperçoit la bonne figure rabelaisienne
d’Auguste Fourrés, qui sourit au souvenir des troubadours dont la vie se

partageait entre l’amour et la poésie et dont il nous promet une histoire. En
arrière, la haute stature d’Amy; sa barbe olympienne, ses membres puissants
font de lui comme une personnification du Rhône auprès duquel il est né,
dans ce Tarascon que Daudet a rendu célèbre, plus que les Tarasconnais
n’auraient voulu. Ses œuvres artistiques ont honoré le Félibrige, et son Tambour
d’Arcole, ce bronze vivant, restera l’une de ses meilleures créations.
Puis la pléiade des peintres: Dufau, Wagner-Robier, Roux-Renard, Bénoni-Auran,
mêlés aux sculpteurs: Hercule, Miale, Riffard; Injalbert, dont le pont
Mirabeau, le monument élevé à la mémoire de Molière, à Pézenas, et d’autres
œuvres aussi importantes attestent l’habileté et justifient la renommée. Mais
voici les littérateurs et les poètes: Baptiste Bonnet, le premier parmi les
Félibres qui ait donné des ouvrages en prose provençale, où le bonheur
et la justesse de l’expression s’unissent à une forme simple et naturelle et à
l’enchaînement méthodique des idées; Roux Servine, qui se joue des difficultés
de la poésie provençale aussi bien que de la poésie française; Raoul
Gineste, pseudonyme sous lequel se cache le plus provençal des docteurs en
médecine que possède Paris, l’auteur de la Marchando de tello, d’un joli sonnet
sur les chats, et d’autres poésies d’un sentiment bien félibréen; Henri
Giraud, Fernand Hauser, H. Faure, Fernand de Rocher, Loubet et tant
d’autres producteurs d’œuvres charmantes dont la nomenclature serait trop
longue.

Que dire des soirées littéraires qui suivent le banquet mensuel? Elles
sont charmantes, pleines d’expansion et sans prétentions aucunes. Chacun dit
des vers qu’il a composés pour la circonstance; on récite ceux des maîtres,
Mistral, Aubanel, Roumanille, dont les Félibres de Paris sont les grands
admirateurs. Jules Troubat, l’ancien secrétaire de Sainte-Beuve et vice-président
de la Société, fait revivre l’abbé Fabre, son compatriote montpelliérain,
le Rabelais du Midi, en récitant des extraits du Siège de Caderousse. Et
lorsque j’aurai cité A. Tournier, le bibliothécaire du Ministère de l’Instruction
publique, également vice-président, auteur du livre connu sous le titre Du Rhône
aux Pyrénées, d’un autre sur Gambetta, d’un autre encore sur le conventionnel
Vadier; l’intendant général Enjalbert, vice-président, le sympathique secrétaire
Marignan, ainsi que son collègue Jacques Troubat, dont les procès-verbaux
sont des modèles d’exactitude et de rédaction; M. Gardet[44], chancelier, qui
rappelle si bien Henri IV et comme physionomie et comme galanterie; Amy
fils, gérant du Viro-Souleù, dont Lucien Duc est l’imprimeur impeccable et l’un
des meilleurs rédacteurs; cela fait, dis-je, je n’aurai plus qu’à mentionner
l’aimable trésorier de la Société, Plantier, pour présenter au public le Bureau
complet du Félibrige de Paris.






Félix Gras.
[↔]



La Société a quelquefois la visite des Félibres de Provence, oiseaux de
passage que le miroitement de Paris peut attirer de temps en temps, mais
qui regagnent bien vite leur nid à tire-d’aile. C’est ainsi qu’elle a reçu le plus
grand poète provençal de notre époque, Mistral; puis Félix Gras, le Capoulié,
aujourd’hui décédé, enlevé si brusquement à l’admiration de ses amis et
à l’affection de sa famille. Le Félibrige tout entier, plongé dans le
deuil, a suivi jusqu’à sa dernière demeure l’auteur si estimé de tant
d’œuvres charmantes, entre autres des Carbounié et des Rouges
du Midi, rendant ainsi un hommage suprême à celui que le Ministre
venait de décorer de la Légion d’honneur, cette fleur rouge qui n’a
fleuri, hélas! que sur la tombe du poète aimé. Puis vinrent Valère
Bernard, l’un des lauréats du Félibrige; Tavan, l’auteur de
Frisoun de Marietto; d’autres encore, dont le nom m’échappe.
Tous ont été reçus moins comme des amis que comme de véritables
frères, comme les enfants d’une même famille dont les membres, quoique
dispersés, restent liés par les mêmes traditions et le même but à
atteindre, les mêmes souvenirs et les mêmes espérances.

Le quart d’heure final des réunions que nous avons décrites est ordinairement
consacré à la chanson. Après avoir dit des fables de Bigot, M. Massip,
dont la voix se prête si bien à l’interprétation de la romance, chante avec
conviction: T’aïmi. M. Gardet, avec ses couplets sur la Foundetto, nous
rappelle le genre anacréontique, cher à nos pères. M. Gourdoux, un des doyens
de la Société, chante: Estello santo, dont le refrain repris en chœur est d’un
effet charmant. Et, avant de se séparer, on entonne la chanson sur le pape
Clément V, aussi égrillarde que bien rythmée et entraînante; on répète les
derniers refrains avec une chaleur qu’explique une soirée commencée à table
et terminée à la lueur bleuâtre d’un punch félibréen.

DE L’UTILITÉ DE L’ÉPURATION DU PROVENÇAL

Nous avons dit précédemment que le Félibrige de Provence, qui n’était
d’abord qu’une réunion d’amis où, le verre en main, on entremêlait gaiement
les vieilles chansons du terroir aux morceaux de poésie provençale, avait été

frappé des différences linguistiques et orthographiques qui existent entre le
provençal de nos jours et celui qui se parlait et s’écrivait jadis.

De là à étudier la meilleure méthode pour restaurer l’ancienne langue et
lui rendre son caractère primitif, il n’y avait qu’un pas. Il fut bientôt franchi.
On rechercha les anciens mots encore en usage chez les paysans et les bergers,
qui, ayant moins de relations que les habitants des villes avec les populations
du centre de la France et les étrangers, avaient conservé les traditions
provençales, non seulement dans leurs mœurs et leurs usages, mais aussi
dans leur langage. Ce fut le point de départ d’une réforme qui a fait verser
des flots d’encre et donné matière à des polémiques et à des critiques nombreuses,
lesquelles, pour n’être plus aussi vives qu’au début, n’en constituent
pas moins, encore aujourd’hui, un obstacle sérieux au succès complet du projet.
On a reproché au Félibrige de produire des œuvres qui, écrites avec une
nouvelle orthographe et des mots que l’on a crus nouveaux, parce qu’on les
ignorait, ne pourraient être ni lues ni comprises par le peuple. Traiter d’inutile
cet effort et entreprendre une campagne pour en démontrer l’inopportunité,
et même le danger, fut la première manœuvre employée par les partisans
de la conservation des idiomes locaux, tels qu’ils se parlent et s’écrivent
actuellement, c’est-à-dire avec leurs incorrections et des termes souvent grossiers.
Le grand argument des adversaires de la réforme consiste à prétendre
que vouloir ramener tous les idiomes locaux de la Provence à une langue
uniforme, c’est leur faire perdre leur caractère spécial et pittoresque, qui en
fait le charme et la raison d’être. Cette transformation, disent-ils, amènerait
une perturbation aussi intempestive que nuisible dans les relations, les affaires
et les usages. Le peuple ne lit pas et écrit moins encore le provençal; il se
prêterait peu ou pas à un changement semblable, et l’on se demande par quels
moyens on pourrait lui faire accepter dans son langage une modification qui
constituerait une véritable révolution dans sa façon d’être et ses habitudes.

La question ainsi posée prêterait évidemment le flanc à des appréciations
dont la sévérité semblerait assez justifiée. Car produire des œuvres d’une
grande élévation d’esprit, écrites dans une langue pure et bien orthographiée,
indiquerait certes une activité littéraire très honorable, mais appréciée seulement
des linguistes, des philologues et des littérateurs, c’est-à-dire d’une élite,
forcément restreinte, par cela même. Le peuple ne s’y intéresserait pas. Les
critiques adressées au Félibrige pourraient donc paraître fondées s’il se bornait
à écrire sans enseigner. Mais tel n’est pas le cas. Si ses détracteurs sont de
bonne foi, s’ils ne sont pas décidés à entraver son œuvre par une opposition
systématique, fortifiée d’arguments à côté, ils doivent avant tout tenir compte
de son programme et de ses efforts constants pour l’appliquer et en obtenir le
résultat qu’il en attend. Ce résultat, pour être différé, ne sera pas moins certain.
Le jour où le Gouvernement comprendra que l’auxiliaire le plus utile de

l’enseignement du français dans nos campagnes du Midi est le provençal, le
Félibrige aura triomphé des reproches et de leurs auteurs. Par l’application
sage et raisonnée de la méthode étymologique, l’instruction grammaticale
du peuple, aussi bien en provençal qu’en français, fera de rapides progrès.
Il acquerra, grâce à ce moyen pédagogique si préconisé, la comparaison
de deux langues, une connaissance plus exacte de l’une et de l’autre; non
seulement il apprendra à parler un provençal d’où les termes grossiers et les
formes impropres auront été chassés, mais encore il pourra s’élever de ce
point à la lecture éclairée et profitable des œuvres littéraires du Félibrige.
Celles-ci, après avoir subi tant d’assauts, après avoir été traitées d’inutiles
parce qu’inintelligibles pour certains, deviendraient donc d’un usage courant,
et comme le bréviaire d’une langue dont la beauté d’abord méconnue ne sera
ensuite que plus éclatante. Avons-nous besoin d’ajouter que partout où des
tentatives individuelles d’enseignement du français par le provençal ont été
effectuées, les résultats ont dépassé les prévisions? Quelques exemples
prouveront l’excellence de la méthode étymologique et sa supériorité sur
toutes les autres méthodes d’enseignement. Dans le Vaucluse, c’est le Frère
Savinien, auteur d’une excellente grammaire romane[45] et d’un choix de lectures
ou versions provençales-françaises, dont le nom est devenu populaire
et les succès connus, même au Ministère de l’Instruction publique; c’est
M. Funel, instituteur à Vence (Alpes-Maritimes); c’est M. Bénétrix, homme de
lettres à Auch; c’est M. Perbosc, dans le Lot-et-Garonne; c’est M. Desmons,
sénateur, dans le Gard, qui proclament, avec une autorité doublée par l’expérience,
les heureux fruits du système qu’ils ont adopté.

Mais ce n’est pas seulement dans le Midi de la France que cette méthode pour
l’enseignement de la langue nationale et l’épuration des idiomes locaux a été
conçue et appliquée, comme la plus pratique et la plus rapide. Il y a, dans
toutes les vieilles provinces, une émulation des plus louables pour l’utilisation
des dialectes du terroir, plus clairs, plus compréhensibles aux jeunes écoliers.

Il n’est pas jusqu’à l’ancienne Armorique qui ne veuille donner l’exemple
en cette circonstance. Le rapport si intéressant du Comité de préservation de
la langue bretonne, présenté au Congrès de Rennes, le 28 mai 1897, vient
donner une nouvelle force aux arguments que nous avons exposés. Il considère
(et nous sommes de son avis) l’instituteur primaire comme la principale
pierre d’achoppement de notre programme. Ces braves fonctionnaires, bien
disciplinés, obéissent à un mot d’ordre qui proscrit le breton de l’école. En
vain leur fait-on observer que l’enseignement du français se fait mieux et
plus facilement quand on se sert de la langue maternelle; en vain leur
prouve-t-on d’une façon péremptoire que le maître d’école, aidé du breton,

apprendra aux enfants en deux mois ce que, par la méthode ordinaire, on met
huit mois à leur enseigner: rien n’y fait. Aussi le rapporteur prétend-il, avec
quelque raison, que les Arabes, au point de vue scolaire, sont mieux traités
que nos compatriotes. En effet, en Algérie, la langue arabe est enseignée aux
enfants des écoles.

Le mouvement en faveur de l’enseignement du français par l’étymologie
du dialecte local s’affirme une fois de plus dans le rapport
si remarquable de M. Raymond Laborde, vice-président de la Ruche corrézienne.
Il appuie son opinion de celle des hommes les plus autorisés de
notre époque dans l’instruction publique et les études philologiques. Ce sont
MM. Antoine Thomas, Paul Passy, Gilliérou, Michel Bréal, l’abbé Rousselot,
Paul Meyer, pour Paris. Dans nos universités provinciales, il cite MM. Chabanaud,
Bourciez, Clédat, Jeanroy, Constant, etc.

Ainsi donc, cette méthode, du Midi au Nord, de l’Est à l’Ouest, ne rencontre
plus de contradicteurs sérieux. La conservation des anciens dialectes
recrute tous les jours de nouveaux partisans, parce qu’elle donne partout les
mêmes espérances de succès, en s’appuyant sur les mêmes exemples comme
sur les mêmes raisons. La question ainsi posée, il appartient à M. le Ministre
de l’Instruction publique d’ordonner une enquête à ce sujet. Si les
conclusions en étaient favorables au désir exprimé par les populations
rurales, rien ne s’opposerait plus à ce que les Universités de province,
s’inclinant devant les résultats acquis, réalisassent des vœux aussi nombreux
qu’éclairés en donnant aux instituteurs primaires des indications appropriées.
Nul doute qu’une telle mesure n’eût une influence considérable sur l’instruction
à tous les degrés.


NOTES:

[39]
Le Figaro et l’Événement d’octobre 1878 reproduisent les discours des félibres qui étaient
présents.

[40]
M. Martin est mort depuis et son restaurant a disparu.

[41]
Il ne faudrait pas voir dans cette épigraphe une indifférence en matière électorale, mais le
désir bien affirmé des Félibres de s’abstenir de politique dans leurs réunions ou leurs fêtes.

[42]
Villemain.

[43]
Le Président Félix Faure et les Ministres ont assisté aux représentations du théâtre antique
d’Orange et à toutes les manifestations félibréennes de l’année 1897.

[44]
Aujourd’hui décédé et remplacé par l’aimable M. Marcel.

[45]
Dont nous donnons plus loin des extraits.



VI

HISTOIRE DES DIALECTES DU SUD-EST DE LA FRANCE

Langue ligurienne.—Langue grecque.—Langue latine.—Langues barbares.—Langue
francique ou théotisque.—Langue romane.

Si, jusqu’ici, nous avons donné une relation à peu près complète des
usages et coutumes des Provençaux, nous n’avons qu’effleuré la question de
leur langue, dans un simple aperçu, indispensable à l’histoire du Félibrige.
L’histoire de la langue provençale offre un intérêt trop considérable pour
n’être pas traitée séparément. Aussi nous avons cru devoir, dans les chapitres
suivants, lui consacrer la place que son importance lui assigne.

Dans l’historique des idiomes parlés et écrits en Provence, nous remontons
jusqu’aux origines, en passant par le grec, le latin et le roman, parce
que nous avons pensé qu’il y avait intérêt à démontrer que le provençal
actuel, né de ces langues, possède, encore de nos jours, des mots qui
lui ont été légués par cette époque primitive où les rivages de la Méditerranée
étaient habités par les Ligures. Le lecteur pourra se rendre compte de ce fait
en parcourant les petits vocabulaires des mots restés dans le provençal usuel
et se trouvera ainsi fixé sur cette question de linguistique.

Après avoir retracé les phases brillantes ou obscures par lesquelles ont
passé les langues parlées et écrites en Provence depuis leurs origines jusqu’à
nos jours, il nous a paru indispensable, pour juger des transformations et
des progrès qu’elles ont subis, de citer des morceaux choisis, soit en prose,
soit en vers, des idiomes locaux. Ces exemples donneront une idée des divers
dialectes du Midi, de la corrélation qui pouvait exister entre eux et de leur
valeur littéraire.

Enfin, pour terminer cet ouvrage, nous donnons la grammaire provençale
que C.-F. Achard fit paraître en 1794, et qui, la première, fixa les règles

de l’orthographe et de la prononciation. Depuis, sous l’influence du Félibrige,
des modifications ont été apportées dans notre langue. Le Dictionnaire de
Mistral, véritable monument d’histoire et de linguistique, en a arrêté définitivement
la forme, l’emploi, la prononciation et l’orthographe. De son côté,
le Frère Savinien a fait paraître tout un cours de provençal à l’usage des
écoles primaires: grammaire, exercices lexicologiques, versions et thèmes,
dont nous donnons des extraits qui, avec l’ouvrage de F.-C. Achard, permettront
de comparer le provençal d’avant la Révolution avec celui de nos
jours.

Le Frère Savinien, instituteur aussi savant que modeste, a adopté
l’orthographe félibréenne et a fait dans son école une application pratique
de la méthode étymologique pour l’enseignement du français par le provençal.
Ses efforts ont été couronnés d’un plein succès et lui ont valu les
éloges et les encouragements les plus mérités du monde littéraire et des
membres les plus haut placés de l’enseignement public. Nous sommes particulièrement
heureux de le constater ici et nous faisons des vœux pour que
cet enseignement soit généralisé pour le plus grand honneur des lettres
françaises.

La parole est l’expression de la pensée et le signe distinctif du genre
humain. Mais cette manifestation la plus évidente des hautes facultés
de l’homme n’est pas la même chez tous les peuples. De là est née la
diversité des langages. Leur formation n’a rien eu de spontané; œuvre
collective d’une suite de générations, elle a subi, chez les différentes nations,
des modifications nées de la vie en commun, des besoins de l’existence et
de la diversité des races.

Les langages se divisent à l’infini; cependant les philologues, les linguistes
sont d’accord pour trouver dans ces idiomes différents des rapports,
des affinités, des analogies, marques d’une commune origine. Partant de ce
principe, on est amené à croire qu’ils ne sont que des empreintes inégales
d’un même type. De cette source seraient nés des dialectes qu’on peut réunir
dans un même groupe et rattacher plus ou moins étroitement à une langue
mère, qui, pour avoir cessé d’être vulgaire, n’en a pas moins laissé des traces
ineffaçables de son ancienne existence et de sa domination.

Avant la conquête romaine, les habitants des Gaules parlaient différents
dialectes issus d’une même langue, que l’on est convenu d’appeler celtique.

Dans la Provence, dont les premiers habitants n’étaient pas celtes, mais
liguriens, on parlait un langage absolument différent de celui de la Gaule
proprement dite. Vouloir déterminer ce langage d’une façon exacte serait
peut-être téméraire. Cependant notre provençal actuel nous en a conservé
quelques vestiges qui ont pu servir en partie, avec le grec et le latin, à
former notre langue.


Pas plus que les Gaulois, les Liguriens n’écrivaient; leur langage,
lorsque les Phocéens s’établirent à Marseille, s’altéra peu à peu, par les emprunts
faits à la langue grecque, qui devint rapidement, par le fait des transactions
commerciales, la langue parlée dans toute la Provence. Puis le
latin survint, imposé comme une loi à tous les peuples vaincus, et il ne resta
des anciens idiomes que quelques mots ou rudiments qui formaient des barbarismes
dans le latin des provinces.

Après la chute de l’Empire Romain, le latin résista à l’invasion des
Barbares, parce que l’Église se l’était approprié et le propageait partout avec
l’Évangile. Il n’en est pas moins vrai, cependant, que le passage des Goths,
des Francs, des Lombards et des Espagnols, qui introduisirent en Provence
des mots et des locutions à eux propres, amena l’altération graduelle du latin.
Il revêtit des formes nouvelles, lesquelles, fixées par des règles et soumises
à un système grammatical parfaitement coordonné, donnèrent naissance à
une langue que l’on appela le Roman et qui fut commune à toutes les nations
soumises à Charlemagne.

Elle eut ses poètes, ses orateurs, ses grammairiens et domina dans toute
l’Europe occidentale pendant plusieurs siècles. D’elle sortirent ensuite les
langues modernes, qui prirent des caractères différents à mesure que les
événements politiques séparèrent les nations, qui devinrent indépendantes
les unes des autres.

Les principales langues ainsi formées dans l’Europe latine furent: l’Italien,
l’Espagnol, le Portugais, le Provençal et le Français.

D’après cet exposé, l’ordre chronologique des langues parlées dans le
Sud-Est de la France peut se résumer ainsi:


	Langue Ligurienne;

	Langue Grecque;

	Langue Latine;

	Langues Barbares;

	Langue Romane;

	Langue Provençale;

	Et, enfin, langue Française[46].




LANGUE LIGURIENNE

Loin de nous la prétention de rechercher quelle était la langue
parlée par Les Liguriens, que nous savons avoir été les plus anciens habitants
de la Provence. Tout ce que l’on peut présumer, c’est que cette langue devait
avoir quelque affinité avec le Celtique en usage chez les peuples de la Gaule.
Du Celtique, que reste-t-il aujourd’hui? Les vocabulaires où l’on a rassemblé
les mots prétendus celtiques, les commentaires qui les accompagnent ne
sont que des recueils des divers idiomes vulgaires usités dans les provinces
de la France. Il paraît à peu près impossible d’y trouver des éléments sérieux
pour une reconstitution de l’ancienne langue Celtique. Si une autorité pouvait
être invoquée en pareille matière, on citerait Adelung[47], qui admit
comme celtiques les mots n’appartenant ni au Saxon ou Germanique ni au
Latin. Cependant, il convient que le Celtique a fourni quantité de racines au
Latin et même au Grec. Il pense également que l’Irlandais et le Gaëlic (dont
le Bas-Breton est un dialecte) ont seuls pu conserver quelque parenté avec
l’ancien Celtique.

Ces conjectures sont admissibles et nous amènent à croire que le Ligurien
différait du Celtique, parce que nous retrouvons dans notre Provençal
quantité de mots qui ne se trouvent point dans les idiomes des autres provinces,
pas plus que dans l’Irlandais et le Gaëlic. Ces mots n’ont donc pu
être transmis au Provençal que par le Ligurien. Ce qui nous confirme dans
cette opinion, c’est que nous retrouvons ces mêmes mots, avec quelques
légères altérations, dans le Génois et le langage parlé sur le parcours de la
rivière de Gênes, pays qu’habitaient les Liguriens.

Notre conclusion est que le Provençal a eu le Ligurien comme langue
mère. A l’appui de cette opinion, nous donnons ci-après un petit vocabulaire
de mots liguriens encore usités de nos jours dans notre Provençal et
considérés comme les plus sûrement dérivés de cette langue[48].


VOCABULAIRE DES MOTS LIGURIENS RESTÉS DANS LE PROVENÇAL



	PROVENÇAL
	FRANÇAIS



	A



	Abrar.
	Allumer.



	Acoulo.
	Arc-boutant.



	Agacin.
	Cor.



	Agast.
	Érable.



	Alan.
	Hâbleur.



	Aléouge.
	Allège.



	Aouffo.
	Sparterie.



	Apen.
	Fondation d’un mur.



	Arno.
	Teigne.



	Atue.
	Bois résineux.



	Avenq.
	Gouffre.



	B



	Baccou.
	Soufflet.



	Bachas.
	Flaque d’eau.



	Badar.
	Bâiller.



	Bajano.
	Légumes en salade.



	Balouiro.
	Guêtres de feutre.



	Baou.
	Escarpement.



	Baoumo.
	Grotte.



	Begno.
	Echelette d’un bât.



	Biou.
	Bucin.



	Bled.
	Mèche.



	Bourneou.
	Tuyau.



	Bresco.
	Rayon de miel.



	Bruc.
	Ruche.



	C



	Cacheio.
	Fromage mou.



	Cachoflo.
	Artichaut.



	Calaman.
	Poutre.



	Calous.
	Trognon de chou.



	Cons.
	Étage.



	D



	Dai.
	Faux.



	Damen (tenir).
	Guetter.



	Darbou.
	Mulot.



	Drayo.
	Sentier.



	E



	Ego.
	Haras.



	Eissado.
	Houe.



	Escaboua.
	Troupeau de chèvres.



	Escandaou.
	Mesure pour l’huile.



	Esqueirié.
	Pente pierreuse.



	F



	Faoudo.
	Giron.



	Faouvi.
	Sumac.



	Fedo.
	Brebis.



	G



	Gaoubi.
	Adresse.



	Gaougno.
	Ouïe des poissons.



	Gaveou.
	Sarment.



	Greou.
	Cœur de laitue.



	Grupi.
	Crèche.



	H



	Heli.
	Lis.



	Houasco.
	Hoche, Entaille.



	I



	Indé.
	Vase de cuivre.



	Indés.
	Trépied pour le pot-au-feu.



	J



	Jabou (â).
	A foison.



	Jaino.
	Poutre, Solive.



	Jarro.
	Cruche.



	L



	Laouvo.
	Dalle de pierre.



	Lazagno.
	Pâte de ménage.



	M



	Magaou.
	Pioche.



	Magnin.
	Chaudronnier ambulant.



	Maloun.
	Brique.



	Mareto.
	Besace.



	Margaou.
	Pâturin annuel (pluriel).



	Mas.
	Ferme.



	Mastro.
	Pétrin.



	Mavoun.
	Haricots gourmands.



	Megi.
	Médecin.



	Menoun.
	Bouc.



	Messugo.
	Ciste.



	Morven.
	Genévrier.



	
    N



	Nasquo.
	Inule visqueuse (pl.).



	Niero.
	Puce.



	O



	Oc.
	Oui.



	Oouruou.
	Maquereau.



	Ourami.
	Faucille.



	P



	Pantai.
	Rêve.



	Pechier.
	Cruche (petite).



	Peiroou.
	Chaudron.



	Poutargo.
	Caviar.



	R



	Rabas.
	Blaireau.



	Raï.
	Troupeau de porcs.



	Roumias.
	Ronce.



	Ruelo.
	Coquelicot.



	S



	Sartan.
	Poêle à frire.



	Siagno.
	Massette d’eau.



	Sivado.
	Avoine.



	Seioun.
	Pot à lait.



	T



	Tap.
	Bouchon.



	Tanquo.
	Barre.



	Tapet.
	Genre d’escargot.



	Tarnaou.
	1/8 d’once.



	Tesouiros.
	Ciseaux.



	Tigno.
	Engelure.



	Toouteno.
	Calmar.



	Touaro.
	Chenille.



	Toupin.
	Pot à feu.



	Trufar (se).
	Se moquer.



	Trui.
	Aire pour les raisins.



	Tuy.
	If.



	V



	Vabre.
	Ruisseau.



	Vano.
	Couverture.



	Vesou.
	Voir venir.



	Vibre.
	Castor.



	Vichou.
	Roitelet.




Nous avons voulu seulement, dans une recherche aussi obscure que celle
des mots ou des expressions de l’antique langue ligurienne, indiquer les
analogies existant entre le Provençal actuel et la langue des premiers habitants
de la Gaule cisalpine. Une démonstration plus étendue, un vocabulaire
plus complet pourraient faire l’objet d’un ouvrage spécial, mais ne rentrent
pas dans le cadre de celui-ci.

Dans le rapide exposé que nous donnons ci-dessus, on a dû remarquer
que les mots provençaux qui sont probablement dérivés du Ligurien
sont:

1o Des noms géographiques, tels que: Gour, lac; Bachas, mare; Baou,
escarpement, d’où viennent Baoumo, grotte, et Baouco, nom générique donné
aux graminées et aux herbes qui croissent sur les rochers et sur les bords
des sentiers; Coumbo, vallon, creux; Craou, plaine caillouteuse; Drayoou,
sentier; Esqueirié, pente pierreuse; Lubac, côté d’une montagne exposé au
nord; etc...;

2o Des noms de divers végétaux et animaux indigènes; tels sont: Agast,
érable; Arno, teigne; Darbou, mulot; Faouvi, sumac, etc...;

3o Des termes relatifs à la vie pastorale, qui était celle des anciens Liguriens,
comme, par exemple, Tapi ou Tapio, hutte; Escaboua, troupeau de

chèvres; Ménoun, bouc; Raï, troupeau de cochons; Cambis, collier pour suspendre
les sonnettes du bétail, etc...;

4o Quelques termes d’agriculture comme: Eyssarry et Eyssarryen, paniers
pour mettre sur les bêtes de somme, ou bât; Daï ou Dayo, faux; Magaou,
pioche; Mas, ferme; Ourami, faucille, etc...;

5o Enfin, des mots divers qui, par suite de circonstances particulières ou
d’une longue habitude, ont résisté à l’invasion des langues étrangères. Ces
mots sont encore assez nombreux et présentent des marques d’origine qui
ne permettent pas de les confondre avec ceux qui ont été transmis au Provençal
par le Grec, le Latin et les langues gothiques.

Une étude approfondie de ce qui reste du Ligurien pourrait conduire à
attribuer aux racines de cette langue une certaine parenté avec les langues
sémitiques. Mais, comme nous l’avons dit précédemment, une telle étude,
trop longue pour trouver sa place dans cet ouvrage, devrait, pour être complète,
faire l’objet d’un volume spécial. Qu’il nous suffise ici de constater
qu’il y a eu une langue Ligurienne plus ou moins différente des idiomes parlés
dans les Gaules, et que cette langue, que l’on croit morte, n’a pas totalement
disparu, puisqu’elle a laissé des traces dans le Provençal.

Nous ne pensons pas que le Ligurien se soit répandu sous la même
forme dans toute la Provence; nous penchons à croire, au contraire, qu’il a
dû se diviser en autant de dialectes qu’il y avait de nations différentes dans
ce pays et dans la Ligurie proprement dite. Aucun fait connu ne peut nous
porter à supposer que ces dialectes fussent écrits. Les annales des Ligures,
leurs lois, les préceptes de leur religion se conservaient chez eux par la tradition,
comme chez les Gaulois. Plus tard seulement, grâce à l’influence que
les Marseillais exercèrent sur eux, et même sur les Gaulois, par l’effet du
commerce, ils connurent et adoptèrent l’alphabet grec. A partir de ce
moment, les dialectes liguriens perdirent de leur importance, ils ne furent
même plus employés dans les marchés; la langue Grecque, jusqu’à la conquête
romaine, domina toute la Gaule méridionale, et le Ligurien ne fut
plus usité que dans l’intérieur, au fond des campagnes. C’est ainsi que
nous devons aux paysans la conservation et la tradition des derniers vestiges
de la langue d’où naquit le Provençal.

LANGUE GRECQUE

L’arrivée de Prothis et de ses compagnons au pays des Ligures ne devait
pas tarder à exercer une influence sur le langage de ces derniers. En effet,
les Phocéens, qui parlaient le dialecte ionique, l’introduisirent rapidement
dans toutes les possessions marseillaises. Comme nous l’avons dit plus haut,

la langue Grecque prit bientôt le dessus dans la Provence et dans les Gaules.
Elle y fit même de tels progrès et elle s’y parlait si purement que Marseille,
surtout ville de commerce, n’en devint pas moins illustre par le culte des
Arts et des Lettres, par ses écoles renommées, où les familles patriciennes
de Rome faisaient instruire leurs enfants. L’étude de la langue Grecque y
était l’objet d’un tel soin qu’elle contribua à mériter à notre cité le titre
d’Athènes des Gaules.




Les Phocéens à Marseille: Fiançailles de Gyptis.
[↔]



L’extension de la langue Grecque et sa prédominance dans la Gaule et
la Ligurie pourraient faire conjecturer qu’elle se mêla aussi aux
idiomes vulgaires des différents pays; il n’en fut rien, ou, du moins,
elle ne les altéra que d’une manière insensible. On en a donné comme
raison qu’introduite par l’usage et le commerce, elle ne s’était guère
étendue au-delà des limites du territoire de Marseille, et fut bientôt
remplacée par le Latin, imposé par la conquête dans tous les pays
placés sous la souveraineté de Rome.

A cet état de choses, seule, la République Marseillaise fit exception. Ayant
su conserver ses franchises et une quasi-indépendance, elle conserva aussi le
Grec comme langue officielle, aussi bien dans les actes publics et privés que
dans les rapports journaliers des habitants; il en fut ainsi jusqu’au commencement
du IVe siècle. A cette époque, par l’influence de la religion chrétienne,
qui domina enfin dans cette République et établit à Marseille un siège épiscopal,
le Latin y devint la langue écrite, selon l’usage de la Cour de Rome.
Mais il est bon d’ajouter que le Grec fut encore pendant longtemps le langage
parlé. Il s’altéra peu à peu par la suite et finit par fusionner avec le
Provençal, sur lequel il marqua son empreinte, soit dans les mots, soit dans

la prononciation. Cette remarque suffit à expliquer comment le Roman de la
Gaule méridionale, dans la partie spéciale à Marseille et à son territoire, est
plus riche en mots grecs que le Roman parlé en dehors de cette province.

Nous donnons ci-après un tableau des mots grecs qui s’incorporèrent au
Provençal; nous en avons trouvé la nomenclature dans l’ouvrage de M. Martin
fils, de l’Académie de Marseille[49]:



	PROVENÇAL
	GREC
	FRANÇAIS



	A



	Agi.
	Ragion.
	Grain de raisin.



	Agreno.
	Agrinos.
	Prune sauvage.



	Alabre.
	Labros.
	Glouton, vorace.



	Alapedo.
	Lepas.
	Patelle (coquille).



	Androun.
	Andron.
	Ruelle, recoin.



	Anissar.
	Anypsoo.
	Hérisser.



	Aqui.
	Anchi.
	Là, auprès.



	Aragnoou.
	Araias.
	Sorte de filet.



	Argui.
	Ergasia.
	Cabestan, treuil.



	Artoun.
	Artos.
	Pain.



	B



	Barri.
	Baris.
	Rempart.



	Bellugo.
	Balleka.
	Étincelle.



	Blestoun.
	Blaisotes.
	Matteau de chanvre.



	Bogo.
	Bokes.
	Bogue (poisson).



	Boucaou.
	Baukalion.
	Bocal.



	Boufaire.
	Bouphagos.
	Vorace, gros mangeur.



	Bregin.
	Brochis.
	Sorte de filet.



	Bourrido.
	Boridia.
	Soupe de poisson à l’ail.



	Bourriquo.
	Brichon.
	Ane.



	Brousso.
	Brosis.
	Lait caillé, recuite, nourriture.



	Bugado.
	Bouchanda.
	Lessive.



	C



	Cabesso.
	Kebe.
	Tête.



	Cabudaou.
	Kebe-oidos.
	Peloton.



	Calar.
	Chaloo.
	Jeter.



	Calen.
	Chalumma.
	Filet et lampe.



	Calignar.
	Calindeo.
	Courtiser.



	Calignaou.
	Chalinos.
	Bûche de bois.



	Canasto.
	Canastron.
	Corbeille.



	Canisso.
	Canis.
	Claie.



	Cantoun.
	Canthos.
	Coin.



	Capelan.
	Apellakes.
	Prêtre.



	Carambot.
	Carabos.
	Crevette.



	
Caro.
	Kara.
	Face.



	Chilet.
	Cheiloter.
	Sifflet de chasse.



	Cliquetos.
	Kykleo.
	Crécelle.



	Corpou.
	Colpos.
	Fond de filet.



	Coucoumar.
	Coucoumion.
	Vase, pot allant au feu.



	Coufo.
	Kouphos.
	Corbeille, cabas.



	Courous.
	Koreia.
	Joli, beau, riche.



	D



	Dardailloun.
	Dardaillon.
	Ardillon.



	Destraou.
	Dextralion.
	Hache.



	E



	Eissaougo.
	Eisago.
	Sorte de filet.



	Escaoumé.
	Skalmos.
	Cheville pour rames.



	Escaravas.
	Ascalabos.
	Escarbot (insecte).



	Esco.
	Yska.
	Amadou.



	Esparmar.
	Sphalmeo.
	Enduire de suif.



	Esparrar.
	Sparasso.
	Glisser fortement.



	Esquifou.
	Scafé.
	Petite barque.



	Estelos.
	Stoloi.
	Éclats de bois.



	F



	Fanaou.
	Phanos.
	Fanal.



	Fanons.
	Phaneros.
	Magnifique.



	Fenat.
	Phenax.
	Mauvais sujet.



	Fregir.
	Phrygo.
	Frire.



	G



	Gabi.
	Gabis.
	Hune.



	Gamato.
	Gabathon.
	Auge de maçon.



	Ganchou.
	Kampsos.
	Croc.



	Gangui.
	Gangami.
	Sorte de filet.



	Gaudre.
	Charadra.
	Torrent.



	Gaoutos.
	Gnathos.
	Joues.



	Gaougno.
	Chaunos.
	Ouïes de poissons.



	Gazan.
	Gazaa.
	Gain, richesse.



	Gibous.
	Ybos.
	Bossu.



	Gip.
	Gypso.
	Plâtre, gypse.



	Gobi.
	Kobios.
	Goujon.



	Goï.
	Guios.
	Boiteux.



	Gouargo.
	Gorgyra.
	Egout, canal.



	J



	Jarret.
	Jarax.
	Jarret (poisson).



	Jimou.
	Ecmaïos.
	Mou, humide.



	L



	Labech.
	Libonotos.
	Vent du sud.



	Lan.
	Lampsis.
	Éclair.



	Lar.
	Laros.
	Vent favorable.



	Leou.
	Ileos.
	Poumons.



	M



	Madrago.
	Mandraago.
	Madrague.



	Magagno.
	Manganon.
	Fourberie, ruse.



	Mastro.
	Mactra.
	Pétrin.



	Matou.
	Mataios.
	Fou, niais.



	Mouledo.
	Muelodès.
	Mie de pain.



	Moustacho.
	Mustax.
	Moustache.



	N



	Nanet.
	Nanos.
	Nain.



	Nougat.
	Nogala.
	Nougat.



	O



	Onidê.
	Ochetos.
	Tas de pierres.



	Oustaou.
	Estia.
	Maison.



	P



	Pantou.
	Pantoios.
	Déguenillé.



	Pedas.
	Paidicos.
	Maillots.



	Pouaïré.
	Poterion.
	Seau.



	Priou.
	Prioo.
	Présure.



	Prueisso.
	Prulées.
	Foule.



	R



	Ragagé.
	Ragas.
	Gouffre, abîme.



	Raquo.
	Rax.
	Marc de raisins.



	Rajar.
	Razo.
	Couler.



	Raï et Riou.
	Reon.
	Ruisseau.



	Rusquo.
	Rous.
	Tan.



	S



	Sardino.
	Sardinous.
	Sardine (poisson).



	Saoumo.
	Sagmarios.
	Anesse.



	Sengounaïré.
	Sagouron.
	Sorte de filet.



	Sepoun.
	Snepon.
	Billot.



	Soulomi.
	Ialemos.
	Chant languissant.



	Souquet.
	Sicoma.
	Bonne mesure.



	Strancinar.
	Strangizo.
	Se consumer.



	Supioun.
	Sypidion.
	Petite sèche.



	T



	Tarabusteri.
	Tarabéos.
	Importun.



	Teso.
	Tasis.
	Allée d’arbrisseaux.



	Tian.
	Thyeia.
	Grand vase de terre.



	Tiblo.
	Tryblion.
	Truelle.



	Tinéou.
	Thynnae.
	Bas-fonds.



	Thité.
	Thytthos.
	Poupée.



	Toouteno.
	Teuthis.
	Calmer.



	Toumo.
	Tomos.
	Fromage mou.



	Tron.
	Bronte.
	Tonnerre.



	U



	Ueil.
	Illos.
	Œil.



	Uillaou.
	Illaino.
	Éclair.



	Z



	Zoubar.
	Sobeo.
	Frapper.





Des recherches plus longues auraient fait découvrir un nombre plus considérable
de mots provençaux tirés du Grec; ce petit vocabulaire est cependant
suffisant pour prouver la filiation de la langue Provençale avec la langue
Grecque. On pourrait trouver une nouvelle preuve de cette filiation dans des
exclamations populaires encore en usage de nos jours à Marseille. Par
exemple, le mot Aou, pour appeler, et Arri, qui répond à Arry, exciter. Une
expression dont les matelots provençaux se servent encore dans un effort
commun au travail: Ala soya lesso, n’est qu’une variante de Alla soi alexo,
qui servait aux mariniers grecs pour régler leurs mouvements dans une
manœuvre d’ensemble. Enfin, Nono Nono, chant des nourrices pour endormir
les enfants, répond au mot grec Nonnion Nonnion, auquel Hesychius donnait
la même signification.

LANGUE LATINE

La conquête des Gaules par les Romains devait avoir sur la langue Grecque,
parlée par les habitants des côtes de la Méditerranée, une influence beaucoup
plus considérable que celle qu’exerça le Grec sur le Ligurien.

Ce résultat fut dû en grande partie à l’obligation absolue, imposée par
les Romains, de rédiger, sous peine d’amende, tous les actes publics en Latin.
Il fut même enjoint aux magistrats de ne promulguer leurs décrets qu’en
cette langue. Toutes les Gaules durent se soumettre à la loi du vainqueur.
En Provence, si l’on en juge par les relations historiques, le Latin s’implanta
d’une façon si puissante qu’au point de vue linguistique cette province ne se
distingua plus de l’Italie.

Cependant, l’attitude de Marseille, devant l’abaissement général et la soumission
universelle aux lois imposées par les vainqueurs, fut, comme nous
l’avons dit précédemment, exceptionnelle. Elle continua à se servir de la
langue Grecque dans les actes publics, et cette particularité mérite d’autant
plus d’être remarquée qu’il n’y a pas d’exemple d’un pareil privilège dans
toute l’étendue de la domination romaine.

Cette marque d’estime concédée à la seule République Marseillaise fut
due à l’indépendance qu’elle sut conserver sous la protection des Romains.
Ce fut aussi pour elle la cause principale de la célébrité dont jouirent ses
écoles à cette époque. On y enseignait en effet trois langues: le Grec, le
Latin et le Gaulois, avec une excellente méthode et une pureté qui avaient
valu à Marseille la préférence de l’aristocratie romaine et des classes aisées,
pour l’éducation de leurs enfants.

La carrière du barreau et celle des lettres bénéficièrent également de
l’enseignement supérieur de ces écoles. Des noms illustres vinrent leur

donner un éclat particulier, car les premiers emplois et les plus grands honneurs
étaient réservés à ceux qui savaient le Latin. C’est ainsi que l’on vit
l’Espagne, la Gaule transalpine et la Gaule cisalpine fournir au Sénat, au
Gouvernement, aux armées, à la littérature, des personnages de marque dont
les talents contribuèrent à soutenir la gloire et la renommée de la patrie
adoptive.

Parmi ceux dont les noms sont arrivés jusqu’à nous, on peut citer pour
l’Espagne les deux Sénèque, Lucain, Pomponius Mela, Columelle, Martial,
Silvius Italicus, Hygin, etc... Quant à nous, nous ne pouvons oublier que
Cornélius Gallus, Trogue-Pompée, Pétrone, Lactance, Ausone, etc..., naquirent
dans les Gaules.

Grâce à la célébrité des écoles de Marseille, qui maintinrent assez longtemps
le niveau général des études à la hauteur de leur réputation, la décadence
du Latin fut plus lente en Provence qu’ailleurs. Il laissa des traces
profondes dans les idiomes anciens encore parlés par le peuple, et il faut
arriver à l’invasion des Barbares[50] pour marquer la première période de sa
décadence. Les divers idiomes de ces peuples, en se mêlant au Latin, l’altérèrent
au point qu’ils donnèrent naissance à une nouvelle langue, dont le
nom devait rappeler l’origine: le Roman, c’est-à-dire langue tirée du Romain
ou Latin.

Pour bien caractériser l’influence du Latin sur le Roman, qui devint la
souche de nos langues modernes, et sur le Provençal, nous donnons ci-après,
comme nous l’avons fait pour le Ligurien et le Grec, un vocabulaire
résumé des mots latins conservés, ou à peu près, dans le Provençal de nos
jours:

VOCABULAIRE DE QUELQUES MOTS LATINS CONSERVÉS DANS LE PROVENÇAL[51]



	Substantifs



	PROVENÇAL
	LATIN
	FRANÇAIS



	A



	Aigarden.
	Aqua ardens.
	Eau-de-vie.



	Aigo.
	Aqua.
	Eau.



	Aillet.
	Allium.
	Ail.



	Api.
	Apium.
	Céleri.



	Areno.
	Arena.
	Sable.



	Arro.
	Arrha.
	Arrhes.



	B



	Babi.
	Bubo.
	Hibou.



	Berbi.
	Bubo.
	Dartre.



	
C



	Cadeno.
	Catena.
	Chaîne.



	Carn.
	Carnis.
	Chair, viande.



	Cavillaire.
	Cavillator.
	Chicaneur.



	Cebo.
	Cepa.
	Oignon.



	Claou.
	Clavis.
	Clef.



	Conco.
	Concha.
	Pile, évier.



	Couniou.
	Cuniculus.
	Lapin.



	D



	Delubre.
	Delubrum.
	Temple.



	Di.
	Dies.
	Jour.



	E



	Erbetto.
	Beta.
	Poirée.



	Escalo.
	Scala.
	Échelle.



	Escoubo.
	Scopæ.
	Balai.



	Escoumesso.
	Res commissa.
	Chose jugée.



	Espigo.
	Spica.
	Epi.



	F



	Fabre.
	Faber.
	Ouvrier.



	Febre.
	Febris.
	Fièvre.



	Fusto.
	Fustis.
	Bâton.



	G



	Gaou.
	Gaudium.
	Joie.



	Grame.
	Gramen.
	Chiendent.



	J



	Jas.
	Jacere (de).
	Étable.



	Jouven.
	Juventus.
	Jeunesse.



	Judici.
	Judicium.
	Jugement.



	Judiou.
	Judæus.
	Juif.



	L



	Lach.
	Lac.
	Lait.



	Lagramo.
	Lacryma.
	Larme.



	Lambrusco.
	Labrusca.
	Vigne sauvage.



	Lequo.
	Laqueus.
	Piège.



	M



	Merso.
	Mersis.
	Marchandises.



	Mouloun.
	Moles.
	Amas.



	N



	Neblo.
	Nebula.
	Brouillard.



	
O



	Ortigo.
	Urtica.
	Ortie.



	Ouardi.
	Hordeum.
	Orge.



	Oulo.
	Olla.
	Marmite.



	Ourfaneou.
	Orfanus.
	Orphelin.



	P



	Pacan.
	Paganus.
	Rustre, paysan.



	Pacho.
	Pactio.
	Accord.



	Palu.
	Palus.
	Marais.



	Q



	Quoua.
	Cauda.
	Queue.



	R



	Rabi.
	Rabies.
	Rage.



	Rego.
	Riga.
	Raie.



	Ribo.
	Ripa.
	Rive.



	S



	Salut.
	Salus.
	Santé.



	Saou.
	Sal.
	Sel.



	Saouvi.
	Salvia.
	Sauge.



	Sempre.
	Semper.
	Toujours.



	Seau.
	Sebum.
	Suif.



	Solco.
	Solcus.
	Sillon.



	Suve.
	Suber.
	Liège.



	T



	Tavan.
	Tabanus.
	Taon.



	Telo.
	Tela.
	Toile.



	Traou.
	Trabes.
	Poutre.



	Tremour.
	Tremor.
	Tremblement.



	Tourdre.
	Turdus.
	Grive.



	U



	Ubri.
	Ebrius.
	Ivre.



	



	V



	Vacco.
	Vacca.
	Vache.



	Vedeou.
	Vitulus.
	Veau.



	Vendumi.
	Vindemia.
	Vendange.



	Vespo.
	Vespa.
	Guêpe.



	Vespre.
	Vesper.
	Soir.



	Vurto.
	Vultus.
	Visage.




Cette première partie du petit vocabulaire, consacrée spécialement aux
substantifs latins, fournit la remarque que les noms des jours de la semaine
se rapprochent plus du Latin dans le Provençal que dans le Français:



	Dilun.
	Dies Lunæ.
	Lundi.



	Dimar.
	Dies Martis.
	Mardi.



	Dimecre.
	Dies Mercurii.
	Mercredi.



	Dijoou.
	Dies Jovis.
	Jeudi.



	Divendre.
	Dies Veneris.
	Vendredi, etc.





Beaucoup de mots provençaux, que l’on croit d’origine latine, ne sont que
des mots liguriens, celtiques, slaves, etc., qui ont fourni des racines au Latin.

Le Français et le Provençal n’ont point reçu ces mots du Latin, mais ils
les ont tirés, comme lui, des langues mères des peuples du Nord, par exemple
le mot Graou, qui vient de Graou, pierreux, et non du Latin Gradus; Mas, habitation,
qui ne dérive pas de Mansio, mais qui est un mot salien; Sartan,
poêle à frire, qui vient du Ligurien Sart, et non du Latin Sartago, etc.

Il y a dans le Provençal une grande quantité de mots dont l’origine est
certainement grecque, mais qui se trouvent aussi dans le Latin et le Français.
On a cru longtemps que tous ces mots étaient passés du Grec dans le
Latin et ensuite dans le Français. Cela n’est vrai que pour quelques-uns et
non pour la généralité. L’introduction de ces mots est due aux Marseillais,
qui les ont incorporés d’abord aux idiomes celtiques et liguriens usités dans
les Gaules, d’où ils sont entrés dans la langue vulgaire ou Romane, et du
Roman dans le Français[52]. C’est ce qui explique la grande quantité de mots
grecs qui se trouvent dans le Français, alors que dans l’Italien, l’Espagnol et
les autres langues tirées du Roman, il y en a très peu.

Le Grec introduit dans le Français par le Provençal a mieux conservé
sa forme dans cette dernière langue, parce qu’il n’y a pas été mélangé avec
d’autres idiomes, comme dans le Nord. Il suffit de jeter un regard sur le petit
vocabulaire que nous donnons plus haut pour se convaincre que les mots grecs
ont conservé dans le Provençal les sons et la forme de la langue Grecque
importée à Marseille par les Phocéens. Il n’en est pas de même du Latin, où
l’on retrouve des mots grecs, mais altérés par les divers idiomes qui se sont
mêlés à cette langue.

Nous continuons ci-après par les adjectifs le petit dictionnaire des mots
latins qui sont restés dans le Provençal, en donnant en regard la traduction
française.

VOCABULAIRE DES MOTS LATINS QUI SONT RESTÉS DANS LE PROVENÇAL

Adjectifs



	PROVENÇAL
	LATIN
	FRANÇAIS



	Bigre.
	Piger.
	Paresseux.



	Dooutou.
	Doctus.
	Savant.



	Embe.
	Ambo.
	Deux.



	Madur.
	Maturus.
	Mûr.



	Magi.
	Major.
	Aîné.



	Negre.
	Niger.
	Noir.



	Piegi.
	Pejor.
	Pire.



	Segur.
	Securus.
	Sûr.





En Provençal, le féminin des adjectifs a des formes plus variées qu’en
Français; on dit, par exemple, au féminin: bigresso, doouto, emba, maduro,
magé, negro, seguro, etc...; ces différences s’augmentent encore par les
variantes des divers dialectes.

Pronoms



	PROVENÇAL
	LATIN
	FRANÇAIS



	Iou
	Ego
	Je.



	Tu
	Tu
	Toi.



	Eou
	Ille
	Lui



	Naoutre
	Nostrum (de)
	Nous



	Vaoutre
	Vestrum (de)
	Vous



	Elli
	Illi
	Eux




Outre ces pronoms, il y a, en Provençal, des mots qui répondent à des
composés latins dans lesquels il entre un pronom; par exemple: qouniam,
quisnam, pour: quel; Cooucarem, aliquem rem, pour: quelque chose, etc...

Verbes

Pour la conjugaison des verbes provençaux, ainsi que pour celle des
verbes latins, les pronoms ne sont pas nécessaires; il est même très rare
qu’on s’en serve.



	PROVENÇAL
	LATIN
	FRANÇAIS



	Addure
	Adducere
	Apporter



	Aigar
	Aquari
	Arroser



	Ajudar
	Adjuvare
	Aider



	Amar
	Amare
	Aimer



	Arar
	Arare
	Labourer



	Ardre
	Ardere
	Brûler



	Arrapar
	Arripere
	Saisir



	Assetar
	Assidere
	Asseoir



	Aver
	Habere
	Avoir



	Blagar
	Blaterare
	Bavarder



	Cantar
	Cantare
	Chanter



	Coouca
	Calcare
	Fouler



	Cremar
	Cremare
	Brûler



	Defoundre
	Defundere
	Fondre, renverser



	Ensertar
	Inserere
	Greffer



	Escoundre
	Condere
	Cacher



	Esse
	Esse
	Être



	Ferir
	Ferire
	Blesser



	Finger
	Fingere
	Feindre



	Fugir
	Fugere
	Fuir



	
    Gratificar
	Gratificare
	Gratifier



	Istar
	Stare
	Demeurer



	Jacer
	Jacere
	Reposer



	Lagrimar
	Lacrymare
	Pleurer



	Legger
	Legere
	Lire



	Mouzé
	Mulgere
	Traire



	Necar
	Necare
	Tuer



	Ougné
	Ungere
	Oindre



	Paissé
	Pascere
	Paître



	Pâtir
	Pati
	Souffrir



	Pouergé
	Porrigere
	Tendre la main



	Querré
	Quærere
	Chercher



	Quierar
	Queri
	Se plaindre



	Saoupre
	Sapere
	Savoir



	Siblar
	Sibilare
	Siffler




Il y a en Provençal quatre conjugaisons:

La première se termine en ar, comme amar, aimer, et répond à celle
en er, du Français.

La deuxième se termine en ir, comme finir, et elle a sa correspondante en
Français.

La troisième se termine en re, comme recebre, recevoir, et rendre, rendre;
elle correspond aux deux conjugaisons en oir et en re du Français.

La quatrième se termine en er, comme aver, legger, avoir, lire, etc...
Le r final se supprime dans certains dialectes provençaux; on dit alors: ave,
legge, etc. Cette conjugaison répond au latin habere, leggere, etc.

Adverbes



	PROVENÇAL
	LATIN
	FRANÇAIS



	Quant
	Quantum
	Combien



	Men
	Minus
	Moins




Prépositions



	Por.
	Per.
	Pour



	Ounte
	Unde
	Où




LANGUES BARBARES

Le souvenir des maux que souffrirent les peuples latins par suite de
l’invasion des diverses nations qui se partagèrent l’Empire Romain donna au
nom de barbares une signification étrangère à son étymologie. Dans le sens

strict du mot, barbares répond à guerriers, forts ou terribles. La racine Bar,
dérivée du sanscrit, signifie noble, viril, fort.

Parmi ces nations, il y en avait dont le langage, loin d’être barbare,
était régulier et épuré. Les Goths, entre autres, avaient une langue très
travaillée dont la Bible d’Ulphilas est un spécimen convaincant. Tous les
philologues qui ont tenu à reconnaître la parenté des différentes langues
ont trouvé dans cet ouvrage des ressources indispensables à leurs
travaux.

Les Francs, les Bourguignons, les Slaves même avaient leurs poètes et
leurs historiens. Les Lombards, les Saxons et les Sarrasins étaient dans le
même cas; et, si tous ces peuples ont emprunté et introduit dans leurs langues
des expressions et des mots latins ou grecs, il n’en est pas moins vrai qu’ils
ont laissé dans nos provinces méridionales des traces de leur passage, non
seulement au point de vue archéologique, social, industriel ou artistique,
mais encore au point de vue linguistique.

Dans quelles proportions leur présence dans les Gaules méridionales
a-t-elle concouru, par le contact et les relations journalières, à enrichir le
langage des habitants de ces contrées? Un rapide résumé des mots que
nous trouvons dans divers traités de linguistique nous fixera sur ce
sujet.

Les Wisigoths, qui succédèrent immédiatement aux Romains et possédèrent
la Provence environ un demi-siècle, eurent la sagesse de ne rien
changer dans l’administration et les coutumes du pays. Il en est résulté que
l’on ne retrouve dans le Provençal qu’un très petit nombre de mots gothiques,
plutôt employés en agriculture. Par exemple Ryo, soc de charrue, qui vient
du Gothique ryn, sillon. Dans quelques verbes, la prépondérance de cette
dernière langue est restée assez sensible. Donnons comme exemple la première
personne plurielle du présent de l’indicatif du verbe être, qui est siam en
Provençal et Siyam en Gothique. Pour le même verbe, le présent du subjonctif
en Provençal se rapproche beaucoup plus du Gothique que du
Latin.

SUBJONCTIF PRÉSENT DU VERBE «ÊTRE»



	PROVENÇAL
	GOTHIQUE
	LATIN
	FRANÇAIS



	Sighi
	Siyau
	Sim
	Que je sois



	Sighes
	Siyais
	Sis
	Que tu sois



	Sighe
	Siyai
	Sit
	Qu’il soit



	Sighem
	Siyaima
	Simus
	Que nous soyons



	Sighès
	Siyaith
	Sitis
	Que vous soyez



	Sigoun
	Siyaina
	Sint
	Qu’ils soient





VERBE «ALLER»



	PROVENÇAL
	GOTHIQUE



	Vaghi
	Vaiyau



	Vaghes
	Vaiyais



	Vaghe
	Vaiyai



	Vagoun
	Vaiyaina




VERBE «VÊTIR»



	Viesti.
	Vastyau



	Viestes
	Vastyais



	Vieste
	Vastyai



	Viesten
	Vastyaima



	Viestès
	Vastyaith



	Viestoun
	Vastyaina




D’autres verbes offrent la même analogie; mais nous pensons que l’attention
a été suffisamment fixée sur ce point, qui peut avoir de l’importance
par rapport à la formation de la langue Romane. Il est à remarquer que le
Provençal emploie, comme le Gothique, le présent du subjonctif pour l’impératif.
On retrouve dans les écrits des anciens troubadours cette même tournure
de phrase dont la Bible d’Ulphilas[53] fournit de nombreux exemples.

FRANCIQUE OU THÉOTISQUE

Sous Charlemagne, la langue des Francs était devenue d’un emploi général
dans le Nord de la France. Dans le Midi, au contraire, le Latin était resté
en usage, mais en s’altérant beaucoup. De ces divers changements sortit la
langue Romane, et le langage des Francs prit le nom de Théotisque, qui n’est
qu’une altération de celui de Teutonique.

En effet, comme personne ne l’ignore, la langue des Francs était un dialecte
du Deutch, langue mère, d’où dérivent l’Allemand et tous ses dialectes.
On en trouve une preuve, d’ailleurs, dans le recueil des Capitulaires des rois

de France qui contient le traité de Coblentz, conclu en 860 entre Louis le
Germanique et Charles le Chauve, publié en langue Théotisque ou Francique
et en langue Romane, avec une traduction latine.

Si l’influence des Francs n’a pas été aussi grande dans le Midi que dans le
Nord, il n’en est pas moins vrai qu’elle s’est affirmée de deux manières: l’une
générale, en altérant le Latin et le transformant ainsi en une nouvelle langue,
le Roman; l’autre particulière, en introduisant dans le dialecte Provençal,
dérivé du Roman, un certain nombre de mots et de désinences qui, évidemment,
sont sortis de la langue Francique.

On attribue en grande partie ce résultat aux tribunaux mixtes, c’est-à-dire
composés de magistrats ou clercs francs et provençaux. Ceux-ci furent
obligés d’étudier les deux langues et durent nécessairement les confondre. On
a remarqué, en effet, que les termes de Palais furent les premiers à subir les
conséquences de ce mélange. Cependant, même dans le Provençal courant,
un grand nombre de mots franciques sont arrivés jusqu’à nous, ayant mieux
conservé leur forme primitive que dans le Français. Nous donnons ci-après
un aperçu des mots les plus usités de nos jours.

MOTS FRANCIQUES QUI SONT RESTÉS DANS LE PROVENÇAL



	PROVENÇAL
	FRANCIQUE
	FRANÇAIS



	Cat
	Kater
	Chat



	Cherpo
	Schœrpe
	Écharpe



	Cooulet
	Kohl
	Chou



	Esteri
	Stier
	Fixe



	Flascou
	Flasche
	Flacon



	Fremo
	Frau
	Femme



	Garbo
	Garbe
	Gerbe



	Harnesch
	Harnisch
	Harnais



	Machoto
	Nachteule
	Chouette



	Matou
	Mat
	Fou



	Meouffo
	Milz
	Rate



	Mesclar
	Mischen
	Mêler



	Muscle
	Muschel
	Moule



	Nuech
	Nacht
	Nuit



	Nas
	Nase
	Nez



	Neblo
	Nebel
	Brouillard



	Oustaou
	Haus
	Maison



	Raisso
	Reis
	Grosse pluie



	Ranzi
	Ranzig
	Rance



	Reinard
	Reinhard
	Renard



	Relukar
	Lugen
	Regarder



	Rodo
	Rad
	Roue



	Rooubar
	Rauben
	Dérober



	Tasquo
	Tasche
	Poche



	Tastar
	Tasten
	Tâter





BOURGUIGNON

Lorsque les rois de Bourgogne eurent la souveraineté d’Arles, le Provençal
ressentit le contre-coup de ce changement politique, éphémère d’ailleurs.
Nous ne citerons qu’un petit nombre de mots qui émigrèrent du Bourguignon
dans le Provençal, simplement pour prouver que ce dernier n’est pas
dénué de toute analogie avec les idiomes populaires de la Bourgogne et du
Jura.

La cerise dite de Montmorency s’appelle gruffien en Provençal, et nous
trouvons greffion en patois du Jura ou Bourguignon. Nous y trouvons aussi
désignés sous le nom d’escousseri ceux qui battent le blé sur l’aire, et en
Provençal on appelle escoussous les fléaux avec lesquels on bat l’avoine, le seigle
et les légumes secs. Destraou est, dans les deux idiomes, le nom donné à la
hache. Enfin, la lessive que l’on désigne en Provence par le mot bugado est
appelée bua dans le Jura.

Parmi les autres idiomes qui ont laissé des traces en Provence, nous
trouvons, pour le Slave, le mot roupiar, ronfler; gnigni, petit objet; bedé ou
bedec, un sot; en Slave: hropit, migni, budaca, avec la même signification.

Des Arabes ou Sarrasins, le Provençal a conservé: quitran, poix; endivo,
chicorée frisée.

Les mots arabes suivants, qui font partie du Provençal, ont passé dans
le Français avec très peu de variantes. Ce sont:



	EN PROVENÇAL
	EN FRANÇAIS



	Artichaou
	Artichaut



	Almanach
	Almanach



	Magazin
	Magasin



	Masquo
	Masque



	Assassin
	Assassin



	Caravano
	Caravane



	Mousselino
	Mousseline




Du Turc, nous avons:



	EN PROVENÇAL
	EN FRANÇAIS



	Bazar
	Bazar, marché



	Carat
	Carat ou once



	Pelaou
	Pilau, plat de riz au safran



	Coutoun
	Coton



	Café
	Café (en Turc cahoué)



	Safran
	Safran





Nous n’insisterons pas sur les mots génois, italiens ou catalans qui ont
émigré dans le Provençal par l’effet naturel des relations commerciales avec
Marseille. Solleri assure que, de son temps, le Provençal de la côte méditerranéenne
était très voisin du Génois.

LANGUE ROMANE

Lorsque Constantin transféra d’Italie en Orient le siège de l’Empire
Romain, il ne se rendit pas compte qu’il devait résulter de cet acte un affaiblissement
de sa puissance militaire, et qu’il privait désormais son gouvernement
d’une force qui l’avait aidé à établir sa domination dans le monde:
la propagation de la langue latine.

En effet, les habitants qui restèrent dans l’antique cité dépouillée de son
titre de capitale perdirent peu à peu cet esprit public et cet orgueil national
qui avaient fait des Romains les maîtres du monde. Non seulement ils
n’étaient plus propres à agrandir leur territoire et à imposer et répandre leur
langue, mais ils ne purent même soutenir le choc des peuples qu’ils avaient
conquis et qui, ne se sentant plus maîtrisés, envahissaient et franchissaient
impunément leurs frontières trop vastes, trop éloignées et trop dégarnies.
Rome était définitivement déchue et, comme tout s’enchaîne, la langue
Latine dut subir à son tour l’influence des idiomes des vainqueurs. Elle
s’altéra avec l’invasion des Goths, et cette corruption ne fit que s’accentuer
par la suite; elle se mêla aux langages divers des envahisseurs; à tel point
qu’elle forma une nouvelle langue que l’on appela Romane.

Les écrits les plus anciens dans cette langue ont été recueillis en Italie
et remontent à l’année 730. Depuis cette époque, ils se succèdent sans interruption
jusqu’à la fin du Xe siècle. Luitprand, en 728, comptait en Espagne,
parmi les langues qui s’y parlaient, le Valencien et le Catalan, reconnus
pour être des dialectes de la langue Romane. En 734, l’ordonnance d’Alboacem,
fils de Mahomet-Allsamar, fils de Tarif, qui régnait à Coïmbre, fut
publiée en Roman. Enfin, il était, à la même époque, parlé en Portugal, où il
portait le nom de langue romance.

En ce qui concerne particulièrement la France, il faut remonter au
commencement de la monarchie pour se rendre compte du développement du
Roman et de l’importance qu’il a pu y acquérir après le Latin et le Francique
ou Théotisque, qui étaient les langues primitives.

Contrairement à ce que l’on a cru longtemps, le Roman n’est pas né
seulement d’une corruption du Latin; il s’est formé, comme nous l’avons dit
précédemment, peu à peu, des mots et des locutions que le passage des Goths,
des Francs, des Lombards et des Espagnols avait introduits dans le Latin.

Si l’on compare les textes du Roman ancien avec notre Provençal actuel, on
est amené à reconnaître que, dès l’époque des troubadours, il devait y avoir
deux langues romanes, l’une qui s’étendait sur les provinces du Nord et
l’autre particulière au Midi; ce qui donnerait une raison d’être à cette opinion,
c’est que, dans le Roman des côtes du Rhône, de la haute et basse Provence
jusqu’à Nice, on retrouve des mots, des locutions et des expressions qui ne
figurent pas dans le Roman du Nord et qui proviennent du Ligurien, du Grec
et de l’Arabe, langues qui se sont pour ainsi dire cantonnées dans les provinces
méridionales. Et, alors que le Roman de la monarchie franque s’est
transformé peu à peu en Français, le Roman du Midi, parlé et écrit dans un
pays quasi indépendant, ou qui, tout au moins, avait conservé ses franchises,
prit le nom de Provençal et s’est perpétué jusqu’à nous.

Si l’on tient compte des mœurs, des usages, du climat, des occupations
des habitants de l’Ibérie, de la Gaule cisalpine, de la Lusitanie, on peut dire
qu’à l’époque du démembrement de l’empire de Charlemagne, le Roman parlé
dans ces divers pays commença à se transformer et que l’Espagnol, l’Italien et
le Portugais en furent tirés, dans les mêmes conditions que le Provençal, et
avant que le Français eût acquis cette forme et cette pureté qu’on lui a connues
depuis. A partir de cette époque, on appela langue d’Oïl le Français tiré du
Roman parlé au-delà de la Loire, parce que cette affirmation s’y prononçait
Oui; et langue d’Oc le Roman parlé en deçà de ce fleuve, parce que ce même
mot s’y prononçait Oc. Ce n’est que vers le Xe siècle que cette distinction fut
faite. Jusque-là, à la cour des rois de France, comme en Italie, en Espagne,
en Portugal et en Provence, on avait fait usage de la langue Romane.

La langue d’Oc fut aussi appelée langue Provençale, non seulement parce
que le Roman s’était conservé dans cette province avec plus de pureté que
partout ailleurs, mais encore parce que c’était le pays où le gai saber, c’est-à-dire
l’art d’instruire en égayant, était le mieux cultivé et le plus considéré.


NOTES:

[46]
Il nous a paru nécessaire, pour la clarté de nos
explications sur la langue romane, de consacrer à chacune des langues
qui l’ont précédée un résumé historique qui en marquera l’esprit et la
portée. Nous avons pensé qu’il ne serait pas inutile d’y joindre une
sorte de vocabulaire abrégé des mots et des principales expressions que
chacune de ces langues, dans des proportions différentes, a fournis
pour la formation du Roman et du Provençal. Le lecteur y retrouvera ces
mêmes mots et ces mêmes expressions employés encore de nos jours, que
le Provençal parlé dans nos départements méridionaux, particulièrement
dans ceux du Sud-Est, nous a transmis à travers les siècles.

[47]
Adelung, savant allemand qui, entre autres ouvrages, fit un tableau universel des langues.

[48]
On remarquera, en parcourant ce vocabulaire, que nous avons évité de donner l’orthographe
nouvelle, afin de démontrer l’ancienneté des mots, et empêcher toute confusion.

[49]
Cet ouvrage est intitulé:

Recueil alphabétique de mots provençaux dérivés du Grec, renfermant les termes particuliers
au peuple de Marseille et surtout ceux relatifs à la marine et à la pêche.

[50]
Barbares, pour guerriers.

[51]
De Villeneuve.

[52]
Frédéric Schoell, Tableau des peuples qui habitent l’Europe, p. 62 (Paris, 1812).]

[53]
Wœlfel, connu sous le nom d’Ulphilas, évêque des Goths, de Dacie et de Thrace, au IVe siècle,
a traduit la Bible en idiome gothique. Il existe des fragments de cette version dans un manuscrit de
la Bibliothèque de l’Université d’Upsal, sous le nom de Codex argenteus. Il y en eut plusieurs éditions,
dont la 5e a paru à Weissenfels, en 1805, in-4o, avec traduction latine interlinéaire, grammaire
et glossaire par Fulda, Reinwald et Zahn.



VII

ÉTAT DE LA PROVENCE LORS DE LA FORMATION
DE LA LANGUE ROMANE

De l’influence de la chevalerie et des croisades sur le développement de la langue Romane.—Période
des Trouvères et des Troubadours.—Les Trouvères.—Les Troubadours.

Sous la suzeraineté des rois mérovingiens et l’administration paternelle
des ducs d’Aquitaine, qui avaient abandonné le soin immédiat des affaires à
la direction des comtes indigènes, la Provence, grâce à sa situation géographique,
put jouir des bienfaits d’une paix relative, si on la compare aux
autres provinces françaises dévastées par de continuelles guerres civiles ou
étrangères.

Après le partage de l’empire de Charlemagne, l’autorité de la couronne
était à peine reconnue. Victimes de ministres ambitieux, les princes, d’un caractère
faible ou adonnés aux plaisirs, ne furent plus entre leurs mains que de
simples automates. Les ducs, comtes et autres gouverneurs de provinces, toujours
prêts à empiéter sur la prérogative royale et à l’usurper au besoin, proclamèrent
publiquement leur indépendance. Les tenures féodales disparurent
violemment et les vassaux immédiats de la couronne se levèrent tous
à la fois, comme autant de souverains allodiaux et héréditaires. Les gouverneurs
des provinces méridionales, et particulièrement de la Provence, n’hésitèrent
pas à profiter d’une occasion aussi favorable pour réaliser un projet
qu’ils nourrissaient depuis longtemps. Le promoteur de cette revendication
armée fut le célèbre Boson.

Le fondateur de l’indépendance provençale était le fils de Théodoric, premier
comte d’Autun. Par ses talents politiques et militaires, il sut plaire à
Charles le Chauve, qui le nomma gouverneur de Provence et du Venaissin.

Quand le roi de France vint visiter le pays, Boson lui présenta sa sœur
Rachilde, dont l’éclatante beauté produisit une profonde impression sur le
monarque. Ébloui, captivé par les charmes de cette femme, Charles, pour la
posséder, dut lui offrir sa main. Les projets ambitieux de Boson furent servis
par la nouvelle reine de France, qui le fit nommer gouverneur des provinces
italiennes, titre équivalent à celui de vice-roi. Ce n’était pas là le
dernier mot du programme du beau-frère de Charles le Chauve.

De connivence avec sa sœur, il contracta un mariage secret avec Hermengarde,
fille unique de Louis II, roi d’Italie. Cette union, qui devait, à la
mort de son beau-père, le mettre en possession de son trône, ne pouvait rester
longtemps cachée. Quand Charles le Chauve en eut connaissance, il en
fut gravement et justement offensé. Mais l’influence de Rachilde était sans
bornes; elle intercéda en faveur de Boson et son succès dépassa même le
résultat espéré. Elle obtint, non seulement que le roi de France approuvât
le mariage, mais encore qu’il consentît à ce qu’une nouvelle célébration
de la cérémonie nuptiale eût lieu, avec toute la pompe royale.

Après la mort de Louis le Bègue, successeur de Charles le Chauve, qui
avait maintenu Boson dans tous ses grades et honneurs, l’anarchie se
répandit dans toute la France. La réputation que ce dernier avait acquise en
Provence, l’ascendant qu’il exerçait dans toute la région en sa qualité de
gouverneur, fonction qui, durant deux règnes consécutifs, l’y avait fait estimer
et aimer, devaient amener prochainement la réalisation d’un projet longuement
médité. En 879, il convoqua un synode de tous les évêques du Lyonnais,
Dauphiné, Languedoc, Provence et autres diocèses. Les prélats s’assemblèrent
dans son château de Montaille, sur la rive gauche du Rhône, entre
Vienne et Valence, et, préalablement gagnés en sa faveur, procédèrent à
son élection comme roi[54]. Ni la noblesse ni le peuple ne prirent part à cette
nomination, à laquelle cependant ils acquiescèrent tacitement. Telle fut
l’origine de la séparation complète de la Provence et de la couronne de France.
Cet état de choses fut accepté par le roi, car nous voyons Charles le Gros
intervenir, en 883, comme médiateur entre Boson et Louis III qui avait envahi
le nouveau royaume avec son frère Carloman, médiation qui eut pour résultat
d’attribuer à Boson, en souveraineté absolue, la Franche-Comté, le Dauphiné,
la Provence et la Savoie. Après quelques combats heureux qu’il eut à
soutenir contre divers compétiteurs, il demeura possesseur de ces pays jusqu’à
sa mort, qui advint en 888.



[↔]

Arles: l’Amphithéâtre.



Son fils, Louis Boson, qui lui succéda, envahit l’Italie, augmenta ses
possessions et fut couronné empereur par le pape Jean IX. Après lui, Hugues,

gouverneur de Provence, et Rodolphe, roi de la Bourgogne transjurane, se
disputèrent ses États. Alternativement vainqueurs et vaincus, les deux partis
signèrent en 930 une convention par laquelle Hugues céda à Rodolphe, sous
condition de réversibilité, la totalité de ses États transalpins, ce dernier
renonçant en faveur de son rival à toutes ses prétentions sur l’Italie[55]. Conrad,
qui fut le successeur de Rodolphe en 944, réunit sous son sceptre les deux
parties de la Bourgogne comprenant, la première, tout le pays suisse, depuis
Schaffhouse jusqu’à Bâle, la partie
occidentale de la Suisse depuis
le Rhin jusqu’au Rhône, toute
la Savoie, la Franche-Comté, le
Lyonnais, le Dauphiné,
la Provence,
plusieurs villes du
Languedoc; l’autre partie
comprenait la Bourgogne proprement
dite.

Par l’exposé qui précède
et qui n’était pas
inutile pour expliquer la parenté de la langue Romane ou provençale avec
certains mots ou locutions des dialectes du Nord, on a pu voir que la seconde
dynastie du royaume d’Arles avait singulièrement agrandi ses possessions.
L’importance de ses populations et l’étendue de son territoire justifiaient la
prépondérance que la langue Romane exerça, dès cette époque, sur toute
l’Europe latine.

Des descendants de Rodolphe, Conrad fut le seul qui établit sa résidence
royale en Provence. Il avait choisi à cet effet la ville d’Arles, et vivait en
paix avec ses voisins. Aimé de son peuple, il se contentait de la sujétion,
plutôt nominale qu’effective, des ducs et comtes qui possédaient des fiefs

héréditaires dans chaque district du royaume, et mérita à juste titre le surnom
de Pacifique, que ses contemporains et la postérité lui ont décerné. A part les
incursions fréquentes des pirates maures, qu’il finit par exterminer, son règne,
qui dura quarante-trois ans, fut un des plus heureux dont jouirent les Provençaux.

LA LANGUE ROMANE

DANS LE NORD ET LE MIDI DE LA FRANCE

Comme nous l’avons déjà dit, le Latin, corrompu dans l’usage courant
par les dialectes des peuples envahisseurs, était resté la langue privilégiée
de l’Église, qui l’avait conservée dans ses formes les plus pures. Par un
étrange revirement d’esprit, encore difficile à expliquer, ce rôle de protectrice
du Latin, qui avait été une force pour l’Église, fut à un moment, non seulement
renié par elle, mais blâmé en toutes circonstances. Ce fut en effet un
pape qui, le premier, tâcha d’expulser la langue Latine du refuge qu’elle
avait trouvé dans le clergé. Grégoire le Grand ne pouvait admettre qu’une
langue dont un peuple païen s’était servi pour implorer ses idoles fût également
employée par la religion chrétienne pour exprimer les louanges de
Dieu.

Son mépris pour la grammaire latine le poussait à écrire ces paroles:


«Je n’évite point les barbarismes; je dédaigne d’observer le régime des
prépositions, etc., etc., parce que je regarde comme une chose indigne de
soumettre les paroles de l’oracle céleste aux règles de Donat[56] et jamais
aucun interprète de l’Écriture sainte ne les a respectées.»



Ayant appris que Didier, évêque de Vienne, donnait des leçons de l’art
connu alors sous le nom de grammaire, cet illustre pontife lui en fit une vive
réprimande:


«Nous ne pouvons, écrivait-il, rappeler sans honte que votre fraternité
explique la grammaire à quelques personnes. C’est ce que nous avons
appris avec chagrin, et fortement blâmé... nous en avons gémi. Non, la
même bouche ne peut exprimer les louanges de Jupiter et celles du Christ.
Considérez combien, pour un prêtre, il est horrible et criminel d’expliquer
en public des livres dont un laïque pieux ne devrait pas se permettre la
lecture. Ne vous appliquez donc plus aux passe-temps et aux lettres du
siècle.»



Le dédain que ce pontife professait pour la littérature latine, exalté encore
par la haine du paganisme, le porta à faire rechercher et brûler tous les

exemplaires de Tite-Live qu’il put découvrir. Il est heureux pour la gloire
des lettres qu’il ait pu en échapper à la colère de ce vandale que l’Église a
canonisé. Saint Antonin, commentant cette action, la donne comme honorable
pour la mémoire du pontife romain. Si ce zèle par trop ardent peut
être considéré comme l’erreur du siècle, on ne s’explique pas bien le vœu de
Jean Hessels, professeur à Louvain, qui s’écrie à ce sujet: «Heureux, si
Dieu envoyait beaucoup de Grégoire!»

Le résultat de cette campagne menée contre le Latin fut que, sous le pontificat
de Zacharie, il se trouva tel prêtre qui ne le connaissait pas assez pour
exprimer convenablement la formule du sacrement du baptême. Ce pape eut
à prononcer sur la validité de ce sacrement conféré en ces termes: «Ego te
baptiso in nomine Patria et Filia et Spiritus sancti.»

Saint Boniface, évêque de Mayence, avait ordonné de baptiser de nouveau;
le pape décida que le baptême était valable si les paroles sacramentelles avaient
été mal prononcées par ignorance de la langue et non par esprit d’hérésie.

Corrompu par les dialectes des peuples barbares qui envahirent les Gaules,
renié par le chef de l’Église, délaissé par les princes et la royauté, le Latin
devait se fondre insensiblement dans une nouvelle langue qui, tout en s’enrichissant
de certains mots empruntés aux idiomes étrangers, conservait
cependant une marque originelle dont elle tirait son nom: le Roman.

La langue Romane, connue dans le Nord de la France dès le VIIIe siècle sous
le nom de lingua romana rustica, avait emprunté aux idiomes des peuples
nouveaux venus de la Germanie un caractère de force et de dureté dans les
mots et les expressions que n’avait pas et ne pouvait avoir le Provençal. La
langue Romane du Midi éclose, sous un soleil brillant, dans une atmosphère
tiède et parfumée, tout imprégnée de la poésie du Grec et du Latin, inspira
les Troubadours, poliça les mœurs et les usages, chanta les faits glorieux et
créa les cours d’amour. Elle fut l’expression la plus belle et la plus haute de
la civilisation de la Gaule latine. Cependant, quoique subissant moins que dans
le Midi l’influence du Latin, les Francs, en y mêlant leur dialecte, formèrent
un idiome intermédiaire, un autre Roman, qui se répandit et s’épura peu à
peu. Les écrits de cette époque qui sont parvenus jusqu’à nous et qui émanent
de personnalités marquantes dénotent le soin avec lequel on l’enseignait et
le propageait dans le royaume. On cite saint Mummolin, évêque de Noyon,
qui écrivait non seulement dans la langue Théotisque, mais aussi dans la
Romane; saint Adalhard, abbé de Corbie, était dans le même cas. Enfin, en
813, un concile tenu à Tours prescrivait aux évêques de ne pas composer
leurs homélies en Latin, et d’avoir soin de les traduire en «langue romane
rustique et en Théotisque».

On peut avoir une idée de ce qu’était le Roman du Nord sous le règne
de Charlemagne par un passage des litanies qui se chantaient alors au

diocèse de Soissons. Lorsque les prêtres invoquaient Dieu pour faire descendre
sa protection sur l’empereur, le peuple se joignait à eux et répondait: Tu lo
juva[57]. Ces trois mots suffisent pour montrer que, si le latin dominait encore
dans ce langage, il était déjà bien altéré.

Enfin, le document principal qui atteste l’emploi de la langue Romane
dans le Nord de la Gaule est la convention ou serment conclu entre Charles
le Chauve et Louis le Germanique, pour déjouer les vues ambitieuses de
leur frère Lothaire. Ils se rencontrèrent à Strasbourg, et là jurèrent avec leurs
soldats de rester fidèlement liés l’un à l’autre. Afin que chacun d’eux fût
entendu par les troupes de son frère et que l’engagement eût ainsi un caractère
plus grave et plus sincère, Louis, le chef des Germains, prononça son
serment en langue Romane, et Charles, le chef des Gaulois, dit le sien en
tudesque; quant aux deux armées, chacune d’elles se servit de sa propre
langue. Nous donnons ci-après les deux textes, roman et français, de ces
serments célèbres[58], qui furent prononcés à Strasbourg en 842 et qui sont les
plus anciens monuments connus, non seulement du Français, mais aussi de
ses sœurs les autres langues néo-latines (Italien, Espagnol, Portugais).

SERMENT DE LOUIS LE GERMANIQUE[59]


Pro deo amur et pro Kristian poblo et nostro commun salvament, d’ist di in avant, in
quant Deus savir et podir me dunat, si salvarai-eo cist meon fradre Karlo, et in adjudha et in
cad Huna cosa, si cumo om per dreit son fradre solvar dist in o quid il mi ultresi fazet; et ab
ludher nul plaid nunquam prindrai qui, meon vol, cist meon fradre Karle in damno sit.

Si Lodhwig sagrament quæ son fradre Karle jurat conservat, et Karlus meo seudra de suo
part, non lo stanit, si io retournar non l’int pois ne io, ne seuls cui eo retournar int pois in
nulla adjudha contra Lodhwig nun li iver.



Dans cette forme primitive, la langue rustique du Nord de la France—car
c’était bien du Nord qu’étaient les troupes de Charles le Chauve à l’assemblée
de Strasbourg—ne différait pas beaucoup du Roman provençal, parce
que celui-ci était également à la première période de son développement, et

que ce fut seulement par la suite qu’il acquit la pureté et la perfection
grammaticale avec lesquelles il nous a été transmis.

Cent ans après, c’est-à-dire environ vers le Xe siècle, le Roman du Nord
avait fait des progrès sensibles. On peut s’en faire une idée par l’extrait que
nous donnons ci-après d’une cantilène en l’honneur de sainte Eulalie[60]. Certains
mots et d’autres indices permettent d’y voir avec quelque vraisemblance
un premier pas vers la transformation de la langue rustique en
Français:


Buena pulcella fut Eulalia[61],

Bel avret corps, bellezour anima,

Voldrent la veintre li Deo inimi,

Voldrent la faire diavle servir,

Elle n’ont eskoltet les mals conseillers.



Le plus ancien texte que l’on connaisse de la langue Romane du Nord,
après les deux que nous venons de citer, est celui des lois publiées en 1069,
pour les Anglais, par le duc de Normandie, Guillaume le Conquérant. Elles
commencent ainsi:


Ces sount les leis et les custumes que le rei Williams grentot a tut le puple de Engleterre
après le conquest de la terre, iceles mesmes que li reis Edward sun cosin tint devant lui. Co est à
saveir: I. Pais à saint yglise. De quel forfait que home ont fait en cels tens e il pout venir a
sainte yglyse, ont pais de vie et de membre, etc., etc.



Peu à peu, le Théotisque disparut du sol gaulois, et le Roman qui
s’était formé pour ainsi dire par l’usage du peuple prit possession de la
France neustrienne. Enfin, vers le XIe siècle, il devint la langue nationale, et
les troubadours survenant lui donnèrent une régularité de forme, une pureté
et une harmonie qui lui avaient manqué jusque-là.


DE L’INFLUENCE

DE LA CHEVALERIE ET DES CROISADES

SUR LE DÉVELOPPEMENT DE LA LANGUE ROMANE

PÉRIODE DES TROUVÈRES ET DES TROUBADOURS

Une des causes qui contribuèrent le plus directement à la propagation
et au développement des dialectes romans, aussi bien comme langues vulgaires
qu’au point de vue littéraire, fut le rôle que joua la Chevalerie dans la
société à partir du Xe siècle. Dépouillés du caractère barbare, plutôt brutal,
qu’ils avaient eu jusqu’alors, les chevaliers, à partir de cette époque, manifestèrent
des idées et des tendances d’un ordre plus élevé. Ils se firent les
redresseurs des torts de l’humanité, les protecteurs des faibles et surtout des
femmes. Sans nous arrêter aux récits fantastiques des poètes et des chroniqueurs,
il est hors de doute que c’est la Chevalerie qui a été l’un des premiers
instruments libérateurs de la condition du sexe faible. Sous la royauté
féodale, la femme avait constamment vécu sous la dépendance de l’homme.
Les Goths, les Lombards, les Francs, les Germains et autres peuples du Nord,
jaloux à l’excès de la chasteté de leurs épouses, les tenaient dans une étroite
sujétion. Mariées ou non, les femmes vivaient dans un état de tutelle perpétuelle.
Elles ne sortirent de l’obscurité où elles avaient été retenues si
longtemps que lorsque la noblesse se fut séparée de la royauté. Elles exercèrent
alors leurs droits comme tutrices, et surent bientôt prendre dans la
société un rôle prépondérant, soit au foyer de famille, soit dans les affaires
civiles, et même sur le trône, dans la direction de la politique du pays. Les
faveurs les plus grandes qu’elles pouvaient accorder furent regardées comme
le juste prix de leur émancipation. Le serment imposé aux Croisés, en mettant
sur la même ligne Dieu et la femme, consacrait à son profit un culte
qui, disent les ménestrels, ne le cédait en rien à celui de Dieu.

Cette élévation du sexe faible devait adoucir le caractère militaire des
chevaliers, qui, gagnés par la tendresse féminine, perdirent la rudesse, la
brutalité, l’âpreté qui les avaient caractérisés jusque-là. Pour plaire, ils
s’adonnèrent au culte de la musique et de la poésie; la noblesse princière, se

reposant des fatigues de la guerre, employa ses loisirs à étudier et répandre
la langue Romane, soit pour chanter l’amour, soit pour célébrer les exploits
guerriers des croisades, soit enfin pour faire connaître les mœurs du clergé, pour
qui la religion n’était plus qu’un prétexte et l’Église un repaire d’intrigues.
La conduite des prélats était non seulement la violation flagrante de tout
principe de morale, mais elle attestait encore manifestement que le christianisme,
sous le masque de l’hypocrisie, n’était plus qu’un simple rituel de cérémonies,
un commerce, où l’on vendait fort cher l’absolution de tous les crimes.

C’est au XIe siècle environ que l’on croit pouvoir fixer l’institution du
Gai-Saber comme art. De même que les chevaliers, les Trouvères dans le
Nord, les Troubadours dans le Midi, s’inspirèrent dans leurs actes comme
dans leurs poésies des sentiments que reflétaient celles qu’ils avaient choisies
comme épouses ou comme maîtresses. La femme fut une de leurs principales
préoccupations. Ils chantaient sa grâce, sa beauté et, en même temps que ses
qualités physiques, ils ne manquèrent pas de célébrer ses qualités morales.

Des sentiments si nobles, si élevés, ne pouvaient être exprimés que par
des mots choisis, des phrases appropriées; et c’est ainsi que, sous l’inspiration
poétique des Troubadours, la langue Romane s’épura, se transforma,
obéit à une orthographe et à des règles grammaticales qui en fixèrent l’esprit.
Cette transformation ne fut pas sans influence sur notre belle langue Française,
que ses qualités maîtresses, l’harmonie et la clarté, devaient un jour
faire préférer à toute autre, comme instrument diplomatique.

Si, dans leurs poésies, les Troubadours chantaient la délicatesse et la vivacité
de l’amour, ils y exprimaient également leurs sensations morales, leurs
opinions politiques, leur enthousiasme pour les personnages illustres qui
exécutaient de grands exploits. Ils ne craignaient pas non plus, dans leur
juste et courageuse indignation contre les erreurs et les fautes de leurs contemporains,
si haut placés fussent-ils, de fustiger par une ironie mordante
et une satire vengeresse tout ce qui n’était pas empreint d’idéal, de bonté et
de charité chrétienne.

Cette nouvelle littérature n’emprunta rien aux leçons et aux exemples
des anciens. Si les chefs-d’œuvre littéraires des Grecs et des Latins n’étaient
pas tout à fait inconnus des Troubadours, cependant, leur goût n’était peut-être
pas assez formé ni assez exercé pour les admirer utilement et s’inspirer de
leurs beautés classiques. Ils procédèrent, pour ainsi dire, avec des moyens
indépendants et distincts. Les formes qu’ils employèrent, les couleurs étrangères
ou locales dont ils les revêtirent, l’esprit particulier où dominait la
pensée religieuse dont ils étaient animés, les mœurs chevaleresques, une
politique spéciale, les préjugés contemporains et comme une sorte d’idée
nationale qui commençait à germer en eux, donnèrent à leurs œuvres un
cachet d’originalité qu’on ne peut leur contester.


LES TROUVÈRES




Un Trouvère.
[↔]



Dans le Nord, l’enthousiasme que produisirent la Chevalerie et les
Croisades fit éclore les Trouvères. Si, comme on l’a constaté,
les œuvres de ces poètes manquent absolument d’art, du moins elles
rachètent ce défaut par une grande imagination et une tendance à ne
célébrer que les faits héroïques, la guerre, les aventures lointaines
et prodigieuses, les grands coups d’épée donnés ou reçus pour
l’honneur de sa foi et de sa dame. Bientôt devenus populaires, c’était
sur les places publiques, entourés par la foule, que les Trouvères
récitaient ou chantaient leurs vers en s’accompagnant de la mandore.
Lorsqu’un sujet traité par un poète plaisait au peuple, les autres
s’en emparaient et l’arrangeaient à leur goût. Il en résultait des
compositions interminables. La moyenne de certains romans de Chevalerie
devenus populaires atteignait trente mille vers. On cite comme exemple
d’une longueur sans pareille la fable de Guillaume au Court-Nez
(ou Cornet), héros très aimé, qui se faisait gloire d’un coup de sabre
par lequel il avait perdu une partie du visage. Cette fable se divisait
en dix-huit parties et ne comptait pas moins de trois cent dix-sept
mille vers.

Le rythme ordinaire, pour les compositions chevaleresques, était le vers

de dix syllabes. La rime n’était marquée que par une sorte d’assonance et,
au lieu de plusieurs rimes s’entrelaçant gracieusement de manière à flatter
l’oreille comme dans les vers provençaux, les Trouvères prolongeaient la
même rime en raison du développement consacré à une idée, fût-ce pendant
cinquante vers; elle ne changeait qu’avec le ton de l’accompagnement. De
là une monotonie fatigante pour tous autres que les fervents de ces sortes
de poèmes. On ne peut nier cependant que, dans quelques-uns, ne se
trouvent çà et là quelques belles scènes, des situations dramatiques et un sentiment
profond. Dans la chanson des Lohérains, de Raoul de Cambrai, l’ardeur
belliqueuse et l’âpreté féodale sont dépeintes avec une énergie surprenante.
Les grands romans chevaleresques des XIe et XIIe siècles sont généralement
sans noms d’auteurs, probablement parce que, devenus populaires, ils
appartenaient à tout le monde. Il en est d’autres, au contraire, dont l’origine
est certaine; on peut citer: le Brut d’Angleterre et le Rou, de Wistace;
l’Alexandre, de Lambert et d’Alexandre de Bernay[62]; le Chevalier au cygne,
de Renaud et Gander; Gérard de Nevers, par Gibert de Montreuil; Garin de
Lohérain, par Jehan de Flagy; le Roman de la Rose, par Guillaume de
Lorris et Jehan de Meung, dit Clopinel.

Les Trouvères ont aussi laissé quelques poésies lyriques, telles que lais,
virelais et ballades, mais leurs œuvres les plus nombreuses et les plus
importantes sont les fabliaux et les romans historiques. Dans ces derniers, il
ne faudrait pas prendre le titre à la lettre, car on a, la plupart du temps,
travesti les faits à tel point que l’on ne peut en tirer aucun document pour
l’histoire et qu’ils ne présentent plus de vraisemblance historique que dans
les noms des principaux personnages. On y trouve cependant une peinture
des mœurs, non pas du temps où la scène est placée, mais de l’époque où
elle fut écrite, soit des XIIe et XIIIe siècles.

De toutes ces compositions, il en est une qui prime toutes les autres,
aussi bien par l’ancienneté que par la beauté du sujet et le mérite du poème:
c’est la Chanson de Roland ou Chanson de Roncevaux, de Théroulde, modèle
du genre héroïque. Elle est parvenue jusqu’à nous comme la plus haute
expression du génie littéraire de cette époque, et les belles traductions de
Vitet, de Génin et de Bouchor, que l’on trouve dans tous les recueils d’histoire
et de littérature romane, sont bien faites pour en mettre la valeur en
relief. L’Angleterre, l’Italie, l’Espagne et l’Allemagne s’inspirèrent non seulement
de la Chanson de Roland, mais aussi des poésies légères du XIIe siècle,
pour célébrer leur gloire et les événements les plus importants de leur histoire,
pour louer les charmes des nobles dames et chanter les louanges des
princes. Hommage aussi spontané qu’éclatant rendu au génie poétique de la
France féodale.


LES TROUBADOURS

Dans les provinces méridionales de la France, la langue Romane avait
assez fait de progrès pour que son influence se fût exercée dans le Nord avant
la première Croisade. Dès cette époque, des poètes s’essayaient dans le genre
lyrique, sans attacher toutefois une grande importance à leurs œuvres.

D’autre part, Millin[63] cite un acte de 1040, intitulé: Hommage à Rajambaud,
archevêque d’Arles. Une charte en faveur de Raymond, évêque de Nice,
datée de 1075, est reproduite par Raynouard[64]. Enfin, le poème sur la Translation
du corps de saint Trophime, apôtre d’Arles, attribué à Pierre Agard, en
1152, forme, avec les ouvrages précédents, un ensemble de documents qui
prouveraient, non seulement que la langue Romane s’est formée en Provence
et qu’elle ne s’est répandue que par la suite dans le Nord, mais encore que
cette province, avant toute autre, donna naissance à des poètes. On a cité à
tort, à notre avis, Guillaume IX, comte de Poitiers, comme ayant été le premier
Troubadour. Un mot à ce sujet nous paraît nécessaire pour expliquer
cette méprise. Le genre lyrique, frivole et badin, auquel se livraient les Troubadours
provençaux n’avait produit que des œuvres légères que la mémoire
des contemporains pouvait conserver comme de joyeux délassements, mais
qui n’avaient pas assez d’importance pour être jugées dignes d’une transcription.
D’ailleurs, il est probable que beaucoup de ceux qui chantaient ne
savaient pas écrire. Il n’y a donc rien d’invraisemblable à admettre que ce
fut seulement vers l’époque où le thème héroïque, digne de l’histoire, devint
populaire, que l’on commença à recueillir les inspirations des poètes, surtout
des princes poètes, dont les chapelains étaient les secrétaires désignés.

Ce fut le cas de Guillaume de Poitiers, dont les œuvres purent être conservées
grâce à ce procédé. D’ailleurs, si l’on compare ses poésies avec la
langue Romane de l’an 1060 à 1125, on constate un progrès tel qu’il a bien
pu faire dire du comte de Poitiers qu’il était le premier Troubadour de cette
époque.

En parcourant l’histoire de ces poètes, on remarque que ceux dont les
productions sont les plus estimées furent généralement de braves soldats et
de vaillants chevaliers[65]. C’est une nouvelle preuve que l’éducation donnée à
la jeunesse féodale, en la rapprochant de la femme et exaltant son enthousiasme
pour toutes les nobles causes, avait puissamment agi sur ses facultés

intellectuelles; elle savait trouver dans ses heures de loisir une distraction
aussi digne de son rang que de l’esprit français. Ces progrès dans notre littérature
furent relativement rapides pendant un siècle environ. L’étonnement
que l’on pourrait éprouver à voir des hommes jeunes, dont l’instruction était
probablement peu développée, faire des vers et composer même des romans
d’une certaine importance, est mitigé par la médiocre valeur de ces premières
poésies. Simples et naïves dans le fond, plus ou moins incorrectes dans la
forme, elles donnent bien l’impression d’un début et d’une période de transformation
de la langue. Les conseils d’un ami, la lecture de quelques chansons
manuscrites apprises plus ou moins bien, les règles de la poésie
provençale peu déterminées encore, une grammaire rudimentaire, tels furent
les faibles éléments qui servirent aux premiers Troubadours pour esquisser
les poésies du Xe siècle. On ne peut nier les difficultés auxquelles ils se heurtèrent
tout d’abord et l’effort qu’ils durent faire pour trouver[66] des vers nouveaux
tant dans la forme que dans l’idée. Ce qui faisait dire à Pierre Cardinal:


Un escribot farai, quez er mot maitatz

De mots novels et d’art et de divinitatz.



En effet, nous voyons les Troubadours arriver peu à peu à donner à
leurs œuvres une harmonie inconnue jusqu’alors. Leur style se colore de
nuances légères, de mots pittoresques, d’images saisissantes. D’un idiome
bâtard ils parviennent à tirer, dans un espace de temps relativement court,
une langue nouvelle, riche, correcte et que l’ensemble de ces qualités finit
par rendre nationale.

La caractéristique de la poésie chevaleresque au moyen âge fut la foi:
foi en l’amour, en la gloire, en la religion. Cette foi était vive, ardente,
enthousiaste; elle s’accusait avec force dans toutes ses actions comme dans
tous les écrits. Si l’esprit n’apparaît pas toujours, du moins le cœur bat, et
on le sent palpiter dans les œuvres des Troubadours. Les Croisades, dans le
Midi comme dans le Nord, eurent une influence puissante sur la littérature.
En même temps qu’ils s’armaient, les chevaliers prenaient la plume et écrivaient
non plus des stances à l’amour et de tendres romances, comme ils en
composaient jadis pour les nobles dames, dans la molle oisiveté des châteaux,
mais des poésies énergiques, violentes, imagées, empreintes de la
sainte exaltation qui les animait. Les princes devinrent les protecteurs des
Troubadours, leur ouvrirent leur cour et leurs demeures seigneuriales, les
comblant de présents, de richesses et d’honneurs; en retour, ceux-ci leur

donnèrent place dans leurs chants. Les châtelaines, sensibles à ces flatteries,
les encourageaient et attendaient agréablement dans leur société le retour des
héros de la Croisade. On cite à ce sujet une tenson de Folquet de Romans,
qui demande à Blacas, pourtant bon chevalier, s’il partira pour la terre
sainte. Celui-ci répond en riant qu’il aime, qu’il est aimé de la comtesse de
Provence et qu’il veut demeurer auprès d’elle:


Je ferai ma pénitence

Entre mer et Durance

Auprès de son manoir.





[↔]

Scène de Troubadours.



Mais ceci n’est qu’une exception. Le nombre est grand des Troubadours
qui firent partie des Croisades et en célébrèrent les gloires. Tout le monde
connaît la romance de Raoul de Coucy, les vers de Thibaut, comte de Champagne,
ceux du comte d’Anjou, du duc de Bourgogne, de Frédéric II, de
Richard Cœur de Lion, du Dauphin d’Auvergne; les poésies de Folquet de
Romans, d’Aimeri, de Péguilhan et celles de Rambaud de Vaqueiras, d’Elias
Cairels, de Pons de Capdeuil, de Ganselme Faydit, toutes vaillantes et entraînantes,
toutes inspirées par l’héroïque épopée dont la terre sainte fut le but
ou le théâtre.


NOTES:

[54]
Castrucci, dans le tome Ier de son Histoire de
Provence, donne l’acte de nomination et les noms des évêques qui le
signèrent.

[55]
Castrucci, t. Ier, chap. III (Extrait
des Annales de Reims).

[56]
Donat, grammairien latin, auteur du Traité des
Barbarismes et d’autres œuvres très appréciées.

[57]
Aide-le: Tu illum juva.]

[58]
Nithord, Hist. des divisions entre les fils de Louis
le Débonnaire, liv. III.

[59]
Traduction.—Pour l’amour de Dieu et pour le
commun salut du peuple chrétien et le nôtre, de ce jour en avant, en
tout, que Dieu me donne de savoir et de pouvoir, ainsi préserverai-je
celui-ci, mon frère Karle, et par assistance et en chaque chose ainsi
que comme homme par droit l’on doit préserver son frère, en vue de ce
qu’il me fasse la pareille; et de Ludher ne prendrai jamais nulle paix
qui, par ma volonté, soit au préjudice de mon frère ici présent, Karle.

Si Lodhwig garde le serment que a son frère Karle, il jure et que Karle
mon Seigneur, de son côté ne le tienne, si je ne l’en puis détourner,
ni moi ni nul que j’en puisse détourner, en nulle aide contre Lodhwig
ne l’y serai.

[60]
D’après un manuscrit qui avait appartenu à l’abbaye de
Saint-Amand (diocèse de Tournai).

[61]
Traduction:


Bonne pucelle fut Eulalie,

Bel corps avait, et plus belle âme,

Voulurent en triompher les ennemis de Dieu,

Voulurent la faire diable servir,

Elle n’a pas écouté les mauvais conseillers, etc.



[62]
Composé au XIIe siècle, en vers de douze
syllabes, qui, depuis, prirent le nom d’Alexandrins.

[63]
Essai sur la langue et la littérature provençales,
p. 7.

[64]
Raynouard, Œuvres, t. II, p. 65.

[65]
Bertrand de Born,—Guillaume de Poitiers,—le roi
Richard,—Alphonse II d’Aragon,—Blacas,—Savari de Mauléon,—Pons de
Capdeuil,—de Saint-Antoni, etc., etc.

[66]
De là leur nom de Troubadour.



VIII

DE L’INFLUENCE DES TROUBADOURS
SUR LES TROUVÈRES ET LA LITTÉRATURE DU NORD

Le vers.—La chanson.—Le chant.—Le son.—Le sonnet.—Le planh
(ou complainte).—La cobla (ou couplet).—La tenson.—Le sirvente.—La pastourelle.—La sixtine.—Le descord
(discordance, pièces irrégulières).—L’aubade et la sérénade.—Ballade.—Danse.—Ronde.—Épître.—Conte.—Nouvelle.

Sans vouloir revenir sur l’agression que le Jésuite Legrand d’Aussy dirigea
contre les Troubadours, il nous sera permis d’étudier jusqu’à quel point
s’exerça l’influence littéraire de ces derniers sur la langue du Nord et les
œuvres des Trouvères. Nous le ferons sans parti pris, d’une manière impartiale,
en prenant pour base de notre raisonnement les dates, les faits, les
résultats.

Nous avons dit, d’autre part, que le berceau de la langue Romane
(comme son nom l’indique, langue tirée du Latin ou Romain) était la Provence,
c’est-à-dire la partie de la Gaule qui fut la première et le plus longtemps
sous l’influence de Rome. S’étendant peu à peu, elle pénétra jusqu’au
Nord et devint la langue vulgaire, parlée et écrite de tout le pays. Les pièces
et documents cités précédemment en donnent la preuve. Mais cette nouvelle
langue, née de la corruption du Latin par les divers dialectes des peuples conquérants,
devait elle-même, à un moment donné, se diviser en deux grandes
branches, l’une s’étendant au-delà de la Loire et comprenant l’Est, le Nord
et l’Ouest de la France, l’autre en deçà et dominant sur le Midi.

La première s’appela la langue d’Oïl; la seconde, langue d’Oc. Nous
avons donné plus haut l’explication de ces dénominations. Il ressort de ces
faits mêmes que l’antériorité de la langue Romane du Midi sur la langue
Romane du Nord ne saurait aujourd’hui faire doute. Il est donc bien naturel

de conclure que son influence n’a pas été étrangère à la transformation de
la langue d’Oïl, tant au point de vue grammatical qu’au point de vue littéraire.
La langue du Nord a emprunté à la langue d’Oc, non seulement une
quantité de mots et d’expressions, qu’il est d’ailleurs facile d’y retrouver,
mais aussi la forme et les règles de ses compositions lyriques.

Le perfectionnement de la langue d’Oc, qui fut la condition préalable de
son influence sur celle du Nord, se déduit facilement de la comparaison des
œuvres des Troubadours du XIe siècle avec celles du XIIIe, époque à laquelle
la langue d’Oïl, encore considérée comme barbare, commençait son évolution.
Les progrès qu’ils réalisèrent furent étonnants comme style, comme goût,
comme choix des mots les plus propres à rendre claires et imagées leurs
compositions, toujours poétiques. Après avoir fixé définitivement les règles
grammaticales, ils surent créer une poésie dont les formes et les caractères
différents devaient s’appliquer à des sujets spéciaux. Ces formes, on les
retrouve par la suite dans les œuvres des Trouvères ou poètes du Nord,
d’où il faut bien admettre que, non seulement les Troubadours sont antérieurs
à ces derniers, mais qu’il faut accorder à leurs productions littéraires
un certain mérite, puisque les Trouvères s’en inspirèrent pour léguer à la
langue Française ces créations poétiques désignées sous les noms de: vers,
ballade, chanson, chant, sonnet, planh ou complainte, couplet, sirvente ou
satire, pastourelle (poésie pastorale), aubade, sérénade ou chant d’amour,
épître, conte, nouvelle, etc. Nous en donnons ci-après les définitions
appuyées de quelques exemples tirés des œuvres des Troubadours.

LE VERS

Le vers pouvait s’appliquer également aux œuvres chantées ou déclamées.
Il n’y avait point de règles absolues pour la mesure. Celle-ci était le plus
souvent déterminée par le caractère même de la pièce; mais, si cette pièce
se divisait en strophes, les strophes devaient se reproduire successivement, coupées
d’une manière uniforme quant à la longueur et à la rime des vers.

Exemple:



Rossinhol[67], en son repaire

M’iras ma domna vezer,

E ilh dignas lo mieu afaire,


E ilh dignat del sieu ver,

Que mout sai

Com l’estai,

Mas de mi ’lh sovenha,

Que ges lai,

Per mailh plai,

Ab si no t retenha.




Que tost no m tornes retraire

Son estar, son captener,

Qu’ieu non ai amic ni fraire

Don tout ho vueilh ha saber.

Ar s’en vai

L’auzel guai

Ab goug, ou que venha

Ab essai,

Ses esglai,

Tro que trop l’ensenha.



(Paire d’Auvergne.)



LA CHANSON

La chanson était une pièce de vers divisée en couplets égaux. Son nom
indique assez qu’elle se chantait. L’air, composé ordinairement par l’auteur
des paroles, quelquefois même par son jongleur, était noté sur vélin enrichi
de dessins, et présenté ainsi à un grand seigneur ou à une châtelaine qui
daignait en accepter l’hommage.

Exemple:


Jamays[68] nulh temps nom poiretz far amors

Qui six fois ni maltrag m’a fous

Car tamme fay aravalen se cors

Que las perdas me restoura els dous.

Cavia pies ad regper folatge

E si ausioru me fets en remarrit

Eralpdo lo destrie el dop natge

Cataldona famos preex obezir

Don mesmienda tot caut ma fag zofrir.

(Vers et musique de Guill. de Saint-Didier.)




LE CHANT

Le chant, parfois, était synonyme de chanson; quelquefois, au contraire,
il avait un sens plus général et pouvait exprimer toute poésie susceptible
d’être chantée. Il était pris également pour désigner un poème. Son nom
vient évidemment du latin cantare. Certains auteurs prétendent qu’il fut
introduit dans le Provençal par le Troubadour Giraud de Borneil, et qu’avant
lui toutes sortes de poésies étaient comprises sous le titre général de vers.

LE SON

Le son désigne une chanson plus légère, plus suave. Les Troubadours,
en inventant cette désignation, n’ont voulu retenir de la chanson que la partie
harmonieuse. C’est ainsi que nous avons maintenant la romance sans paroles.

LE SONNET

Le sonnet est une poésie légère, un diminutif charmant introduit par les
Troubadours dans leur grammaire lyrique, pour exprimer leur pensée sous
une forme aussi laconique qu’élégante. Il se compose de quatorze vers distribués
en deux quatrains, sur deux rimes seulement, et en deux tercets. Le
sonnet, d’origine provençale, fut, comme la plupart des œuvres des Troubadours,
accueilli et cultivé en Italie, où nos poètes méridionaux avaient dû
se réfugier après la Croisade contre les Albigeois. Il ne revint à la mode en
France qu’après le retour de nos compatriotes, qui le répandirent et le firent
adopter par les poètes français.

Celui que nous donnons ci-après est extrait des œuvres de Louis Belaud,
poète provençal, né à Grasse. L’édition de ses œuvres, que nous avons sous
les yeux, est celle de Marseille, 1595, in-8o. Le style est clair, facile, et se
rapproche tellement du Provençal de nos jours que la traduction en devient
superflue.


SONNET SUR UNE SORTIE DE PRISON


Despuis que quatre peds sont dévenguts à doux,

Et que reson a pres plasso dins ma cervello,

Et lou mascl’ay sauput destriar de la femello

Et coignoisse lou vin aigre d’intrer lou doux.





    Despuis n’ay j’amais vis un cas tant rigouroux,

De veir eun froumajon sourtent de la feicello

S’y vendre may cent fès qu’un quintau de canello

Et si per lou tenir fau mai de trente jours.




A la villo das Baux per uno flurinado

Avez de fromajons uno pleno faudado

Que coumo sucre fin foundon au gargasson




Mais sec dedins Paris ellous lou fan de ciero

Et davan qu’en sourtir un de la froumagiero

Poudes ben escoular la bourso et lon bourson.





LE PLANH OU COMPLAINTE

Le planh était une longue et triste chanson dans laquelle le Troubadour
déplorait la perte douloureuse d’une amante, d’un bienfaiteur ou d’une
bataille. Cette poésie répond à la complainte de nos jours, que chantent sur
les places publiques des artistes ambulants. On cite comme des modèles du
genre les planhs de Gaucelm Faydit sur la mort du roi Richard, de Bertrand
de Born sur celle du prince anglais, son ami; ceux de Cigala, sur la perte
de sa bien-aimée, Berlanda. Le planh est composé de vers de dix ou douze
syllabes et coupé en strophes égales.

Exemple:


De totz[69] caitins sm’ien aisselh que plus

Ai gran dolor-é suefre gran turmen;

Por qu’ieu volgra murir! E fora ne gen

Qui m’aneizes, pois tan sui asperdutz,

Que viures m’es marrimeus et esglais,

Pus Morta es ma dona n’Azalaïs.

Gren sofrir fai l’ira ni’l dol’ni l dan.

Mortz trahiritz!... Be vos puese en ver dire

Que non pognetz el mon melhor amire, etc., etc.

(Pons de Capdeuil.)



LA COBLA

La cobla ou couplet désignait, comme aujourd’hui, un ensemble de
vers rimés, mesurés et groupés d’une façon régulière et se reproduisant
ensuite dans le même ordre un certain nombre de fois.


Exemple:


Aissi[70] cum es bella eil de qui chan,

E belhs son nom, sa terra et son castelh,

E belhs siegs dig, sieg fag e siey semblan,

Vuelh mas coblas movon totas en belh.

(Guill. de Saint-Didier.)



LA TENSON

La tenson était une pièce de vers, ou scène dramatique, dans laquelle les
interlocuteurs défendaient tour à tour, par couplets de même mesure et en
rimes semblables, des opinions contradictoires sur la question à discuter. Ce
qui donnait à la tenson un certain intérêt, c’était de voir un poète attaqué
relever le gant de la discussion et improviser sa réponse en vers. Le juge
du combat décernait une couronne au vainqueur. Ces jeux poétiques étaient
assez répandus, et on ne peut s’empêcher d’admirer la richesse et la fécondité
de la langue Provençale qui fournissait pour ainsi dire soudainement les plus
gracieuses ressources pour le développement d’une idée. Cependant la tenson
n’était pas toujours improvisée, nombre de poètes la composaient d’avance,
se préparant ainsi à eux-mêmes d’ingénieuses réponses où ils faisaient montre
de leur savoir et de leur esprit. Il arrivait même quelquefois qu’un Troubadour
érudit composait une tenson en plusieurs langues; en voici un exemple:

TENSON DE RAMBAUD DE VAQUEIRAS, ENTRE LUI ET UNE DAME GÉNOISE[71]


RAMBAUD

Donna[72], tan vos ai pregada,

Sinz platz qu’amas mi voillatz;

Qu’en sui vostr’ endomniatz,

Quar es pros et enseignada


    E totz los pretz austreiatz

Per que sur plai vostr’ amistatz,

Quar es en totz faitz corteza,

S’es mos cors en vos fermatz

Plus qu’en nulla Genoesa,

Per qu’er merse si m’amatz;

E pois serai meils pagatz,

Que s’ara mia’ la cintatz

Ab l’aver qu’es ajostatz

Dels Genoes.

LA DAME

Juiar, vos no se corteso

Que sue chardei ai de chò

Que niente non faro.

Auce fosse vos a peso

Vostri’ amia non sero,

Certa ja v’es carnero,

Provençal mal aqurado;

Tal enoio vos dirò,

Sozo, mazo, escalvado,

Ni ja voi non amarò,

Qu’ech un bello mariò

Que voi no se ben lo sò,

Andai via, frar’, en tempo.

Meillerado, etc., etc....



On voit par la réponse de la dame génoise que Rambaud fut peu écouté
et assez malmené. Si c’est là un fait historique relatif à sa vie aventurière et
amoureuse, il faut avouer que ce Troubadour, qui n’a pas craint de consigner
sur ses tablettes cette mésaventure galante, était d’une véracité peu commune,
puisqu’il ne s’en départait pas même quant aux circonstances de sa vie privée
qui auraient pu blesser son amour-propre.

LE SIRVENTE

Le sirvente était une pièce satirique dans laquelle les Troubadours critiquaient
les vices des hommes et des choses de leur temps. C’est en étudiant
les sirventes des XIIe, XIIIe, XIVe siècles que l’on peut se faire l’idée la plus
exacte de l’histoire de cette époque. Le plus célèbre parmi les Troubadours
qui ont abordé ce genre est, sans contredit, Pierre Cardinal, surnommé le
roi du Sirvente, le Juvénal du moyen âge français. Aucun ne mania le sarcasme,
ne poursuivit le vice avec une verve plus implacable. Sa vie, qui fut
très longue, ne fut qu’un combat sans trêve contre les méchants. Hardi et

courageux, il n’épargne personne; il attaque également le clergé, la noblesse,
les grands comme le peuple. Inutile d’ajouter que ses ennemis étaient nombreux
et qu’il fut persécuté, chassé, emprisonné, sans être dompté. C’est sans doute
dans un jour de colère qu’il composa le sirvente suivant, qui peut servir
d’exemple:


AYSSI COMENSA LA GESTA DE FRA P. CARDINAL


Cilz motz homes fan vers,

Jeu voly esser divers,

Que vuelh far una versa:

Lo mou es tant revers

Que fa del drech evers.




To cant veg es gorbilh.

Que lo payre ven lo filh.

Et l’un l’autre devora;

Lo plus gros blat es milh,

Lo camel es conilh.

Lo mon dins e defora

Es plus amar que thora.




Lo papa veg falhir,

Car vol ric enriquesir.

E’ls paubres no vol veyre;

Lo aver vol reculhir,

E fay se gent servir;

En draps dauratz vol seyre,

E a’ls bos mercadiers

Que dona per deniers

Aves quatz eymanada;

Tramet nos ranatiers,

Quistous amr lors letriers

Que dono perdo per blada,

Que fan poiezada.




Los cardenals oudratz

Estan apparelhatz

Tota la nuogé l dia

Per tost fan i mercat:

Si voletz avescat,

A voletz abadia.

Si lor datz gran aver

Els vos faran aver

Capel vermelh o crossa.

Am fort pauc de saber,

A tort o a dever,

Vos auretz renda grossa.

May y pauc dar no y noza.





    Dels avesques m’es bel,

Car escorjon la pel

Als cappelas q au renda;

Els vendo lor sagel,

En i pauc de cartel,

Dieu sap sey cal emeda

E fau trop may de mal

Que a un menestayral

Fan per deniers tonsura;

Tot es mal cominal

A la cort temporal,

Que y pert sa drechura

E la glieyza ne pejura!




Ades seran trop may

Clergues, pestres, so say,

Que no so Coayrailha;

Caseus son por decay,

Ben so letratz, so say,

Ja dire no m’o calha;

Casus son defalhens,

Que vendo sagramens

Et may q may las messas;

Caut coffesso las gens

Laygos, non malmerens,

Donou lor graus destressas,

Non pas a preveyressas[73].






LA PASTOURELLE

La pastourelle, appelée aussi Vaqueyras (vachère), était une poésie pastorale
dialoguée entre un Troubadour et une bergère. Les plus remarquables
ont été composées par Giraud Riquier, Jean Estève, de Béziers, et Poulet, de
Marseille.

Voici, comme exemple, une pastourelle de Jean Estève, qui date de 1283:



El dous temps quan la flor s’espan.

Sus’el Verjan ab la verdor.

M’anava totz sols delechan.

Del joi pessan que m ven d’amor

En un deves anhels garan

Ien vi donan ab sur pastor

Gaia pastorella,

Covinent e bella,

Que vesti gonella

D’un drat velat belh,

E’l pastorelh.




Pres d’elh me mis en loc rescos,

Que nult de dos no m pose vezer,

E’l pastora moc sos razos

Cum gai’e pros; e dis: per ver.

Gui mon paire m vol dar espos

Vielh, raïnos, e ric d’aver.

—Mal’er La Chanzida,

Dis Gui, sius marida,

N’a Flors, ans oblida

Selh que per marit

Avotz chauzit.




—En Gui, mos cor vos es volvenz,

Quar praupamens vos vei estar,

—Na Flors paupre jov’es manens,

Quau vin jouzens, pus ses duptar

Que’l vielh ric qu’es tot l’an dolens;

Qu’aur ni argens nol pot joi dar.

—En Gui, que queus aia

Dig, amor veraia

Vos port, nous desplaia;

Que fin cor verai

Amies, vos, ai.





    Del loc don los agui scotatz

Vengui empatz tro alho ses brui,

Coizan los trobiei abrossatz,

D’amor nafratz, joi entr’amdui

Saludici los, mos ver sapchatz

Que saludatz per elhss no fui;

E’l pastora blonda

Dis non janziouda:

«Senher, Diens cafouda

«Qui joc jouziou

«Tolh al bel blon.»




—Na Flors, per queus desplatz de mi

Mas quez a’n gui quar aissé so?

—Senher, vos nostres noms cossi

Sabetz aissi? ans me sap bo,

—Na Flors, tan pres era d’aissi

Que’ls noms auzi e la tenso.

Senher noi fo facha

Falor ni attracha.

—Toza, gui s’en Gacha

De ben fai atrag

Qu’a tos temps fag.




Ma razo retracha,

Ses tota empacha

Parti m de lur pocha.

Non lur fi empog;

Pas m retrag.

En Guillem n facha

De lodeva gacha

De valor autracha,

Per qu’ieu s’onor gach,

Bel rai, be fach[74].»






LA SIXTINE

En poésie, la sixtine, même au temps des Troubadours, passait pour la
pièce la plus difficile à composer. Arnaud Daniel, qui, dit-on, inventa ce
genre, n’en a laissé que de bien mauvais échantillons. Il ne pouvait en être
autrement, en présence des difficultés accumulées comme à plaisir pour le
rendre à peu près impossible. La pièce se composait de six couplets de six
vers ne rimant pas entre eux. Les bouts rimés du premier couplet étaient
répétés à la fin de tous les couplets suivants dans un ordre régulier. Ceux du
second couplet se composaient de ceux du premier, en prenant alternativement
le dernier, puis le premier et successivement, de bas en haut et de
haut en bas, jusqu’à ce que toutes les rimes fussent employées. On se servait
encore du même procédé pour chaque couplet suivant qui se combinait
d’une manière semblable avec le couplet précédent. Enfin, la pièce se terminait
par un envoi dans lequel tous ces bouts rimés se trouvaient répétés. On
conçoit qu’un pareil genre de composition ait découragé les poètes, et qu’on
l’ait abandonné.

LE DESCORD

Ce mot, qui signifie discordance, fut appliqué aux pièces irrégulières,
c’est-à-dire qui n’avaient pas des rimes semblables, un même nombre de
vers par strophe ou par couplet et une mesure égale. Inventé par Garins
d’Apchier, ce genre fut peu employé.

L’AUBADE ET LA SÉRÉNADE

L’Alba, ou aubade, était un chant d’amour exprimant le plaisir d’une
heureuse nuit et le désespoir de l’approche du jour.

Dans la sérénade, ou séréna, le poète gémissait sur la trop courte journée
qui finissait, obligé qu’il était de quitter son amie. La mandore en sautoir,
c’était à la brune que le Troubadour venait chanter de tendres romances
sous le balcon de quelque châtelaine adorée.


BALLADE.—DANSE.—RONDE.

La ballade était une sorte de chanson avec couplets et refrain, mais en
vers plus courts, d’un rythme plus rapide. Le sujet était puisé dans une
anecdote tenant du merveilleux. La danse et la ronde étaient plus particulièrement
consacrées à embellir et animer les fêtes, où elles formaient intermède;
pendant que le Troubadour chantait, l’assistance dansait.

ÉPITRE.—CONTE.—NOUVELLE.

L’épître était une sorte de lettre poétique qui se déclamait. Le sujet était
ordinairement de respectueuses supplications adressées à un grand seigneur,
des témoignages de reconnaissance ou des remerciements pour des services
rendus. Le conte et la nouvelle rentrent dans la classe des romans, dont ils
ne sont que des diminutifs.

A ces différents genres de poésie, on peut ajouter certaines petites pièces
qui prenaient des titres particuliers se rapportant aux sujets traités.

Ainsi l’Escondig était une chanson dans laquelle un amant demandait
grâce à sa maîtresse;

Le Comjat, une pièce d’adieu;

Le Devinalh, une sorte d’énigme, de jeu de mots;

La Preziconza, un sermon en vers;

L’Estampida, une chanson à mettre sur un air connu;

Le Torney ou Garlambey (tournoi-joute), un chant destiné à célébrer une
fête où un chevalier s’était illustré;

Le Carros (chariot), un chant allégorique, où le poète employait des
termes guerriers pour glorifier sa maîtresse, qu’il comparait à une forteresse
assiégée par la jalousie et la méchanceté des autres femmes;

Enfin, la Retroensa, une pièce à refrain composée de cinq couplets tous à
rimes différentes.


NOTES:

[67]
Traduction.—Rossignol, va trouver dans sa maison la beauté que j’adore, raconte-lui mes
émotions et qu’elle te raconte les siennes. Qu’elle te charge de me dire qu’elle ne m’oublie pas. Ne
te laisse pas retenir. Reviens à moi, bien vite, pour me rapporter ce que tu auras entendu, car je
n’ai personne au monde, ni parents, ni amis, dont je souhaite autant d’avoir des nouvelles.

Or, il est parti, l’oiseau joli, il va gaiement, s’informant partout jusqu’à ce qu’il trouve ma belle.

[68]
Traduction.—Il ne se rebutera jamais des maux de l’amour, puisqu’il a si bien réparé ceux
qu’il avait soufferts par sa folie et qu’il a su fléchir par ses prières une dame qui lui fit oublier
tous ses malheurs.—Il n’a plus songé qu’il y eût d’autre dame dans le monde depuis le jour que
l’amour le conduisit tout tremblant auprès de celle dont les doux regards s’insinuèrent dans son
cœur et en effacèrent le souvenir de toutes les autres femmes, etc.

(Sainte-Palaye, manuscrit G. d’Urfé, 37.)

[69]
Traduction.—De tous les mortels, je suis bien le plus malheureux et celui qui souffre
davantage; aussi voudrais-je mourir! et celui qui m’arracherait la vie me rendrait un grand
service, etc., etc.

[70]
Traduction.—Comme celle que je chante est une belle personne, que son nom, sa terre, son
château sont beaux, que ses paroles, sa conduite et ses manières le sont aussi, je veux faire en sorte
que mes couplets le deviennent.

[71]
Rambaud s’exprime en Provençal et la dame en Génois.

[72]
Traduction.—Madame, je vous ai tant prié qu’il vous plût de m’aimer; car je suis votre esclave.
Vous êtes bonne, bien élevée et remplie de vertus; aussi me suis-je attaché à vous plus
qu’à nulle autre Génoise. Ce sera charité de m’aimer, vous me ferez ainsi plus riche que si l’on me
donnait Gênes et tous les trésors qu’elle renferme.

—Juif, nous n’avez aucune courtoisie de venir m’importuner pour savoir ce que je veux faire.
Non, jamais je ne serai votre amie, dussé-je vous voir éternellement à mes pieds. Je t’étranglerais
plutôt, Provençal malappris; mon mari est plus beau que toi; passe ton chemin et va chercher
fortune ailleurs!...

[73]
Traduction.—Puisque beaucoup d’hommes font des vers,—je ne veux pas être différent.—Et
je veux faire une poésie.—Le monde est si pervers—qu’il fait de l’endroit l’envers.—Tout
ce que je vois est en désordre.

—Le père vend le fils,—et ils se dévorent l’un l’autre;—le plus
gros blé est du millet;—le chameau est un lapin;—le monde au dedans et au dehors—est plus
amer que le fiel.

—Je vois le pape faillir,—car il est riche et veut encore s’enrichir.—Il ne veut pas voir les
pauvres,—il veut ramasser des biens;—il se fait très bien servir;—il veut s’asseoir sur des tapis
dorés,—et il vend à des marchands,—pour quelques deniers,—les évêchés et leurs ouailles.—Il
nous envoie des usuriers,—qui, quêtant de leurs chaires,—donnent le pardon pour du blé;—et
ils en ramassent de grands tas.

—Les cardinaux honorés—sont préparés—toute la nuit et le jour—à faire un marché de tout;—si
vous voulez un évêché—ou une abbaye,—donnez-leur de grands biens;—ils vous feront
avoir—chapeau rouge et crosse.—Avec fort peu de savoir,—à tort ou à raison,—vous aurez de
fortes rentes;—mais, si vous donnez peu, cela vous nuira.

—C’est moins beau chez les évêques,—car ils écorchent la peau—aux prêtres qui ont des revenus.—Ils
vendent leur sceau—sur un peu de papier.—Dieu sait s’il leur faut des gratifications!—et
ils font tellement de mal—qu’à un simple métayer—ils donnent la tonsure pour de l’argent.—Le
mal est le même—dans leur cour temporelle;—elle y perd sa droiture—et l’Église en devient
plus affligée.

—Maintenant il y aura beaucoup plus de clercs—pasteurs, dit-on,—qu’il n’y a
de brebis.—Chacun trompe les siennes.—On assure qu’ils sont bien lettrés,—je ne puis jamais
l’avouer.—Tous sont en faute,—puisqu’ils vendent les sacrements—et de plus en plus les messes.—Quand
ils confessent les gens—laïques qui n’ont pas fait du mal,—ils leur infligent de grandes
pénitences—qu’on ne saurait prévoir.

[74]
Traduction.—Pendant cet heureux temps où les fleurs se mêlent à la verdure, je m’en allais
un jour tout seul, m’abandonnant aux joyeuses pensées que fait naître l’amour, lorsque tout à coup
j’aperçus vers un endroit écarté un berger et une vive pastourelle, jeune et belle. Ils étaient beaux
et bien mis l’un et l’autre.

Je me cachai près d’eux, de manière que ni l’un ni l’autre ne pût me voir. La jeune fille parla
la première et dit: «Vraiment, Gui, mon père veut me donner un mari vieux et cassé, mais riche.—Ce
sera un mauvais parti, dit Gui, si vous vous décidez à l’épouser, dame Flore, et si vous oubliez
celui sur qui était tombé votre choix.—Las, Gui, depuis que je vous vois pauvre, j’ai changé de
pensée.—Dame Flore, un jeune homme pauvre est riche quand il est heureux, et bien plus riche
encore que ce vieil opulent qui, toute l’année, ne fait que se plaindre; son or et son argent ne
pourraient lui donner le bonheur, à lui.—Ne vous chagrinez pas, mon cher Gui, et malgré ce que
je viens de vous dire, je vous porte un véritable amour. Ami, mon cœur vous est tendre et fidèle.»

De l’endroit où j’écoutais, je m’avançai doucement près d’eux et les trouvai enlacés dans les
bras l’un de l’autre, s’embrassant, navrés d’amour et de joie. En me montrant, je les saluai: mais
sachez qu’ils ne me rendirent même pas mon salut. La blonde bergère me dit d’un air de fort mauvaise
humeur: «Que Dieu confonde, Monsieur, ceux qui viennent ainsi troubler les plaisirs de
jeunes jouvenceaux.»

Mais, dis-je, pourquoi donc, dame Flore, êtes-vous plus irritée contre moi que Gui lui-même?—Comment
donc savez-vous ainsi nos noms, Monsieur?—Eh! mon Dieu, Madame, parce que
j’étais ici près et que je les ai entendus, ainsi que votre conversation.—Monsieur, nous ne sommes
coupables ni de folie ni de trahison!—Bergère qui se tient sur ses gardes s’en trouve toujours
bien.» Je dis et me retirai sans vouloir troubler plus longtemps leur doux accord.



IX

DE LA PRÉÉMINENCE DES TROUBADOURS SUR LES TROUVÈRES
ET LA LITTÉRATURE ÉTRANGÈRE

Les Cours d’amour.—Code d’amour.—Jugements des Cours d’amour.—Les Cours d’amour
en Provence.—Leur influence sur les mœurs.

Tels furent les principaux genres que les Troubadours créèrent et que
nous retrouvons dans leurs œuvres antérieures à l’éclosion de la littérature
française, qui se les appropria. Nous les retrouvons également dans la poésie
lyrique étrangère. Cela prouve, comme nous venons de le dire, que les
étrangers, aussi bien que les Trouvères, les ont copiés. Circonstance heureuse,
en somme, car, si les Troubadours eurent le mérite d’être les initiateurs
de la prosodie et de la littérature poétique et lyrique sous leurs différentes
formes, les Trouvères eurent celui de les faire passer dans la langue d’oïl,
qui les transmit au français plus tard. Et cet héritage littéraire a puissamment
contribué à former des poètes incomparables comme Corneille, Racine,
Molière, Lamartine, Victor Hugo et tant d’autres qui ont enrichi notre langue
de chefs-d’œuvre et ont élevé le génie littéraire de la France à son apogée.

L’influence de la poésie provençale sur les premiers essais de la poésie
française proprement dite se reconnaît: 1o à de nombreux emprunts de mots
et d’expressions; 2o à l’imitation complète de presque toutes les formes de
poésie lyrique employées par les Troubadours. C’est surtout par la similitude
des idées et des sentiments en matière d’amour et de courtoisie que cette
influence s’affirme. Plus anciennement consacrés dans le Midi de la France,
ces sentiments faisaient le fond de cet ensemble d’opinions et de mœurs
qu’on appela l’esprit de la Chevalerie. A ce sujet, Albertet de Sisteron, dans
sa dispute avec le moine de Montaudon, revendique pour le Midi la prééminence
en fait de civilisation et la supériorité dans l’art de bien dire et de
s’exprimer purement:


Monges, d’aisso vos aug dir gran errausa

Que ill nostre son franc e de bel solatz,

Gent acuilleus e de gaia semblansa

Los trobaretz e dejus e dinatz;

E per els fo premiers servirs trobatz, etc...




Ces allégations, de même que l’antériorité de l’œuvre des Troubadours,
sont confirmées par les récits de Dante et de Pétrarque, qui n’ont jamais fait
aucune mention des poètes du Nord, alors qu’ils citent à chaque instant ceux
du Midi.

Enfin, les Espagnols, les Portugais, les Italiens, en parlant de la littérature
chevaleresque, la qualifient de limousine et de provençale, jamais de
champenoise ou de française. Nouvelle preuve du même fait: que l’on ouvre
un recueil de poètes français du XIIIe siècle, celui d’Auguis ou tout autre,
Leroux de Lincy ensuite, et l’Allemand Matzner également, on sera frappé
des emprunts de mots et des expressions absolument provençales qui se
trouvent dans les vers des poètes du Nord. C’est dans les terminaisons que
l’imitation est surtout apparente. Évidemment, la popularité qu’avaient acquise
les œuvres des Troubadours avait gagné les provinces septentrionales de la
France, et ainsi s’expliquent les adaptations et les copies même qui en furent
faites un peu partout. Nous insistons sur cette dernière remarque, parce que
ce que nous disons du Nord de la France peut s’appliquer également à l’Italie,
à l’Espagne et à l’Angleterre; les Provençaux peuvent justement se flatter, à
ce sujet, d’avoir été des modèles presque universels, et d’avoir été regardés
comme les classiques de la France littéraire du XIIIe siècle. Les exemples suivants
en donnent la preuve convaincante.

En ce qui concerne la langue anglaise, le poète Geoffroy Chaucer[75] en fut
le rénovateur. Allié à la famille royale, sa situation lui permit de visiter les
cours étrangères, d’y suivre l’influence exercée par les Troubadours sur les
mœurs, les usages et le langage, et d’en faire profiter son pays. Dans son
voyage en France, il s’occupa principalement de la traduction des œuvres de
nos poètes et, plus tard, assistant en Italie au mariage de Violente, fille de
Galéas, duc de Milan, avec le duc de Clarence, il se trouva en rapport avec
Pétrarque, Froissart et Boccace. Il est évident que les conversations de ces
hommes célèbres devaient avoir la littérature pour sujet. De là des échanges
de vues, des observations, des notes prises et conservées, dont plus tard
Chaucer fera son profit. On en retrouve la trace dans sa Théséide, empruntée
à Boccace, et dans la traduction du Roman de la Rose qu’il fit d’après l’original
de Guillaume de Lorris. Mais la composition qui se ressent le plus des
emprunts faits aux Troubadours et à la poésie provençale est son Palais de la
Renommée, qui fut imité ensuite par Pope. Dans le poème la Fleur et la Feuille,
il se rapproche de l’institution des jeux floraux et des cours d’amour. On y
trouve en effet la Dame de la Fleur et la Dame de la Feuille qui président
chacune un groupe de jeunes filles couronnées de feuillages différents. Comme
rapprochement, on peut citer un arrêt de Cour d’amour, rapporté par Fontenelle,

où le juge est appelé Marquis des fleurs et violettes. La trace de l’influence
provençale se retrouve encore dans une traduction, par Chaucer, du Troïlus
et Cresséide de Boccace, qui, comme Dante et Pétrarque, a pris au Provençal
son esprit; on pourrait ajouter que le poète anglais en a surtout pris les
formules.

La paix et la guerre apportent, chacune par des moyens différents, leur
contingent à la civilisation. Un échange constant de produits commerciaux ou
industriels amène dans les mœurs, les usages et les langues une assimilation
qui, pour n’être pas toujours générale, n’en pénètre pas moins sur certains
points et devient réciproque. La guerre contribue au même résultat, les conquérants
imposant aux vaincus leurs lois, leurs usages ou leurs idiomes.

Dans la première partie du moyen âge, la France a dominé le monde
par toutes les formes de l’imagination. Ses Troubadours, qui ont créé
la Canso, le Sirvente, la Tenson, le Sonnet, ont enseigné à l’Europe romaine
la poésie et les mètres lyriques. Ses Trouvères ont obtenu de grands succès
par leurs récits épiques et leurs histoires si pathétiques dont on retrouve
les traces dans tous les mondes. Les premières théories modernes sur l’art de
parler et d’écrire ont été rédigées par nos Troubadours, dont les grammaires
et les dictionnaires ont été copiés, étudiés et commentés à Tolède, à Barcelone,
à Florence et dans nombre d’autres pays. Plus tard, l’Espagne, le Portugal
et l’Italie, qui avaient puisé aux sources vives de la Provence lettrée les
principes et les formes les plus pures de notre littérature, purent produire à
leur tour des maîtres en l’art d’écrire et de penser. C’est à partir de cette
époque que leur littérature se forme et que nous constatons les succès des
Quevedo, des Antonio Pérez, des d’Alorcon, des Lope de Véga, des Guilhem
de Castro, des Cervantès, dont les chefs-d’œuvre inspirèrent à leur tour Voiture,
Corneille, Molière, Le Sage, Beaumarchais et tant d’autres qui n’ont pas
su résister aux beautés de la littérature espagnole. Pour l’Italie, on peut citer
Dante, Boccace, Pétrarque, Malaspina, Giorgi, Calvo, Cigala, Doria, Sordel, etc.
Il n’est rien de plus glorieux pour les Troubadours que d’avoir eu de tels disciples.
Si, après les avoir égalés, ces derniers les ont surpassés par la suite,
nous en dirons la cause dans le courant de cet ouvrage. Nous verrons comment
les Troubadours, poursuivis, persécutés, chassés par la croisade contre les
Albigeois, ne purent continuer leurs études et virent le cours de leurs travaux
brutalement interrompu.


LES COURS D’AMOUR

Alors que la courtoisie la plus délicate rendait les hommes esclaves de
la beauté, et que les Troubadours célébraient les mérites et les vertus de la
femme, celle-ci consacra cette suprématie par la création des gracieuses
Cours d’amour. Ce tribunal, devant lequel étaient appelés les amants coupables,
où se jugeaient les questions les plus délicates en matière de sentiment,
donnait bien l’idée des mœurs, des usages et de l’esprit de l’époque.




Une Cour d’amour.
[↔]



A certaines dates, les
châtelaines d’une province se
réunissaient; la plus noble
d’entre elles présidait l’assemblée,
formée en docte
aréopage. On discutait les
articles d’un Code d’amour,
on délibérait sur les cas qui
étaient soumis, on jugeait et
souvent on condamnait à des
peines sévères.

On peut se demander
quelles étaient l’autorité de
ces tribunaux et la sanction
appliquée à leurs arrêts.
L’autorité ressortait de leur
composition même, qui n’admettait
que l’élite de la
noblesse après une sage sélection;
quant à la sanction,
il n’y en avait qu’une: l’opinion
publique. Mais cette
sanction était d’autant plus
redoutable que les jugements librement sollicités étaient rendus de même. Si
affaiblie qu’elle puisse être de nos jours, on ne peut nier la force morale de
l’opinion publique qui flétrit les indignes, alors qu’assez habiles pour éluder
la loi ils ne peuvent, judiciairement, être condamnés. C’est l’opinion qui ne
permet pas de refuser un duel, défendu cependant par le Code; c’est l’opinion
également qui force à payer, comme sacrée, une dette de jeu, que la loi ne
veut pas reconnaître. C’est, enfin, l’opinion publique qui contraint les tyrans

eux-mêmes à reculer devant certains actes odieux. Au moyen âge, époque
des Cours d’amour, cette force devait être d’autant plus grande que le scepticisme
qui, de nos jours, envahit peu à peu la société ne pouvait être alors
qu’exceptionnel et que, par conséquent, l’opinion faisait loi.

Avant de citer quelques exemples des questions soumises au jugement
des Cours d’amour, il est essentiel de connaître les principales dispositions
du Code amoureux appliqué dans le Nord, suivant l’ouvrage d’André le Chapelain;
il repose sur une légende que nous rapportons textuellement, d’après
cet auteur.

«Un chevalier breton s’était enfoncé seul dans une forêt, espérant y
rencontrer Artus; il trouva bientôt une damoiselle, qui lui dit: Je sais ce que
vous cherchez; vous ne le trouverez qu’avec mon secours. Vous avez requis
d’amour une dame bretonne, et elle exige de vous que vous lui apportiez le
célèbre faucon qui repose sur une perche dans la cour d’Artus. Pour obtenir
ce faucon, il faut prouver par le succès d’un combat que cette dame est plus
belle qu’aucune des dames aimées par les chevaliers qui sont dans cette cour.

«Après bien des aventures romanesques, il trouva le faucon sur une
perche, à l’entrée du palais, et il s’en saisit. Une petite chaîne d’or tenait
suspendu à la perche un papier écrit; c’était le Code des amoureux que le
chevalier devait prendre et faire connaître, de la part du roi d’amour, s’il
voulait emporter paisiblement le faucon.»

La cour, composée d’un grand nombre de dames et de chevaliers, adopta
les règles de ce Code qui leur avait été présenté, en ordonna fidèlement l’observation
à perpétuité sous les peines les plus graves et le fit répandre dans
les diverses parties du monde. Ce Code contient trente et un articles, et des
considérations qu’il serait trop long d’énumérer ici.

Un grand nombre d’historiens ont attribué au mariage du roi Robert
avec Constance, fille de Guillaume Ier, vers l’an 1000, l’introduction à la
cour de France des Troubadours provençaux, dont l’influence se fit sentir rapidement.
En effet, ce fut à partir de cette époque que les manières agréables,
les mœurs polies, les usages galants de la France méridionale commencèrent à
se propager. Le mariage d’Eléonore d’Aquitaine avec Louis VII, en 1137, fut
une nouvelle occasion pour les poètes de Provence de répandre et faire apprécier
l’art du gai savoir. Petite-fille du célèbre comte de Poitiers, Eléonore d’Aquitaine
reçut les hommages des Troubadours, les encouragea et les honora.
Bernard de Ventadour, un des plus célèbres, lui consacra ses vers et continua
même de lui adresser ses œuvres lorsqu’elle fut reine d’Angleterre.

L’extension que prit bientôt la langue Romane sous l’impulsion des Troubadours
explique la création de Cours d’amour au-delà de la Loire, et les
noms d’Eléonore d’Aquitaine, de la comtesse de Champagne, de la comtesse
de Flandres et d’autres, qui les présidaient.


En Provence, les Cours d’amour les plus célèbres furent celles de Pierrefeu
et de Signe, de Romanin et d’Avignon.

Les dames qui présidaient les Cours de Pierrefeu et de Signe étaient:

Stéphanette, dame de Baulx, fille du comte de Provence;

Adalazie, vicomtesse d’Avignon;

Alalete, dame d’Ongle;

Hermyssende, dame de Posquières;

Bertrane, dame d’Urgon;

Mabille, dame d’Yères;

La comtesse de Dye;

Rostangue, dame de Pierrefeu;

Bertrane, dame de Signe;

Jausserande de Claustral.

La Cour de Romanin était présidée par:

Phanette de Gantelmes, dame de Romanin;

La marquise de Malespine;

La marquise de Saluces;

Clarette, dame de Baulx;

Laurette, de Saint-Laurens;

Cécille Rascasse, dame de Caromb;

Hugonne de Sabran, fille du comte de Forcalquier;

Hélène, dame de Mont-Pahon;

Isabelle des Berrilhans, dame d’Aix;

Ursynes des Ursières, dame de Montpellier;

Alaette de Méolhan, dame de Curban;

Elys, dame de Meyrargues.

La Cour d’amour d’Avignon était présidée par:

Jehanne, dame de Baulx;

Huguette de Forcalquier, dame de Trest;

Briaude d’Agoult, comtesse de la Lune;

Mabille de Villeneuve, dame de Vence;

Béatrix d’Agoult, dame de Sault;

Ysoarde de Roquefeuilh, dame d’Anseys;

Anne, vicomtesse de Talard;

Blanche de Flassans, surnommée Blankaflour;

Doulce de Moustiers, dame de Clumane;

Antonette de Cadenet, dame de Lambese;

Magdalène de Sallon, dame de Sallon;

Rixende de Puyverd, dame de Trans.

Les Cours d’amour brillèrent du plus vif éclat depuis le XIIe siècle jusqu’à
la fin du XIVe. Vers cette époque, il se créa dans les provinces du Nord de

la France, à Lille, en Flandre et Tournay, des institutions à peu près semblables,
mais avec cette particularité qu’elles étaient présidées par un prince
d’amour. Sous Charles VI, il a existé à la Cour de France une Cour amoureuse.
Elle était organisée d’après la mode des tribunaux du temps et se
composait:

Des auditeurs;

Des maîtres de requêtes;

Des conseillers;

Des substituts du procureur général;

Des secrétaires, etc...

Mais les femmes n’y siégeaient pas[76].

En Provence, nous voyons enfin, comme une réminiscence des cours
d’amour, le roi René instituer un prince d’amour qui figurait dans la procession
de la Fête-Dieu, à Aix. Ce prince jouissait même de certains droits,
puisqu’il imposait une amende nommée Pelote à tout cavalier qui faisait
aux demoiselles du pays l’affront d’épouser une étrangère, et à toute demoiselle
qui, en épousant un cavalier étranger, semblait signifier que ceux de
la région n’étaient pas dignes d’elle.

Des arrêts du Parlement d’Aix avaient maintenu le droit de Pelote.

Pour apprécier les Cours d’amour, il faut non pas les juger avec l’esprit
de notre temps, mais se reporter à l’époque où elles furent instituées.
Vivantes images des mœurs et des idées du moyen âge, elles ont eu leur raison
d’être et ont affirmé les principes de l’amour pur, libre et sincère. N’auraient-elles
obtenu que ce résultat, qu’il suffirait amplement à leur renommée.
Mais elles nous ont aussi transmis l’amour et le respect de la femme, sans
lesquels toute société est bientôt vouée à la grossièreté des mœurs, à la barbarie
et à l’oubli de toute dignité personnelle. La galanterie française, proverbiale
dans le monde entier, ne nous vient-elle pas un peu des Cours
d’amour? Ce titre seul les justifierait aux yeux de ceux qui ne les ont tenues
que pour frivoles.


NOTES:

[75]
G. Chaucer, né en 1328, avait épousé la sœur de Catherine Swynford, veuve du duc de Lancastre,
dont le fils régna sous le nom de Henri IV. Il mourut en 1400.

[76]
Cité par Renouard d’après un manuscrit de la Bibliothèque Nationale, no 626.



X

DE L’INFLUENCE DE LA LITTÉRATURE ROMANE
SUR LES PREMIERS ESSAIS DU THÉATRE EN FRANCE

Croisade contre les Albigeois.—Décadence de la langue Romane.

Il y a toujours eu des histrions, des bateleurs, des montreurs d’animaux
savants et des comédiens; mais il faut attendre un état social assez avancé
pour trouver chez un peuple un théâtre régulier. C’est que le goût des spectacles
dramatiques ne se développe largement que lorsque la littérature est
arrivée à un degré de perfection qui lui permet d’exposer, dans une langue
épurée, les grands faits de l’histoire, les traits héroïques des guerriers, les
actions des hommes illustres. La Grèce a été la première nation qui soit
entrée dans cette voie. Sa civilisation était assez développée pour que les
œuvres de ses grands poètes fussent goûtées de tous les citoyens. Quand
Rome fut devenue la capitale du monde, que les sciences et les arts lui eurent
porté les plus nobles tributs du génie, ce fut un besoin pour les Romains
d’assister à des spectacles dramatiques. Cependant, moins lettrés que les
Grecs, les jeux du cirque les attiraient de préférence. La population oisive
se ruait aux portes des amphithéâtres et demandait à grands cris du pain
et des jeux. Le pain était noir, mais les spectacles étaient les plus splendides
de l’Univers.

En France, après l’ignorance qui a signalé les premiers siècles de
monarchie, ce furent les Troubadours suivis de leurs jongleurs et d’une nombreuse
troupe d’artistes, musiciens, chanteurs, montreurs de bêtes savantes,
qui, visitant les cours et les châteaux, donnèrent un avant-goût de notre art
dramatique. D’après une légende provençale du XIe siècle sur sainte Foy
d’Agen, vierge et martyre, il y avait dès cette époque des jongleurs ambulants,

qui allaient de ville en ville chantant des légendes, non seulement en France,
mais aussi en Aragon et en Catalogne, où ils avaient pénétré. Il y a même à
leur sujet un édit de saint Louis, qui règle le droit de péage pour leur entrée
dans Paris. Il était ainsi conçu: «Tout marchand qui entrera dans la ville
avec un singe paiera, s’il l’apporte pour le vendre, la somme de quatre
deniers; tout bourgeois le passera gratis s’il l’a acheté pour son plaisir,
et enfin tout jongleur qui vivra des tours qu’il lui fait faire acquittera
l’impôt en le faisant jouer devant le péager.» D’où est venu le proverbe
payer en monnaie de singe.

Peu à peu les jongleurs se perfectionnèrent, à ce point que plusieurs
d’entre eux passèrent du rôle d’interprètes à celui d’auteurs. Il arrivait alors
que, protégés par un puissant seigneur, ils amassaient de véritables fortunes,
et parfois même, justifiant leur renommée par un talent réel, ils étaient faits
chevaliers et de droit pouvaient prétendre au titre de Troubadours. Il en est
quelques-uns parmi eux que l’on peut citer comme exemples.

Gaucelm Faydit, dont les œuvres gracieuses sont pleines de noble galanterie,
était le fils d’un bourgeois d’Uzerches, près de Limoges. Après avoir
dissipé l’héritage de sa famille, il tomba dans la misère, épousa une fille de
mauvaise vie, d’Alais, et fut réduit pour vivre à se faire jongleur. Il courait
les fêtes et les villages, composant des chansons que sa femme, Guillelmette
Monja, chantait aux applaudissements de la foule qui lui jetait quelques sous.
Enfin, après vingt ans de cette vie nomade et misérable, sa renommée grandissant,
il acquit le titre de Troubadour et trouva son puissant protecteur
dans Richard, comte de Poitou, qui l’appela à sa cour. A l’inverse de beaucoup
de ses confrères, qui obtenaient les bonnes grâces des femmes de haut
rang, Faydit ne paraît pas avoir réussi dans ses entreprises amoureuses; mais
l’échec qu’il éprouva auprès de Marie de Ventadour et de Marguerite, comtesse
d’Aubusson, qui se jouèrent de sa folle tendresse, fut largement compensé
par les faveurs et les biens dont il fut comblé par Richard, devenu roi
d’Angleterre.

Giraud Riquier (de Béziers), célèbre par sa requête au roi Alphonse de
Castille, fut le premier à rédiger une sorte de Code des Troubadours et des
jongleurs. Il les plaçait par ordre de mérite et sut obtenir de son protecteur,
le roi Alphonse, une déclaration conforme à sa demande. Les pastourelles de
ce troubadour l’ont placé au premier rang des poètes de son temps, et lui
ont mérité du roi de Castille le titre de Docteur en l’art de trouver.

Giraud de Calanson qui se place après ces deux premiers, comme troubadour
et jongleur, se distingue de Riquier en ce que, plus pratique que celui-ci,
il enseignait à ses élèves et à ses amis qu’il faut avant tout faire de bons
vers et capter la faveur du public pour arriver à la fortune et à la renommée.
Les titres étaient par lui relégués au second plan, et il pensait qu’ils ne pouvaient

d’ailleurs manquer d’échoir à ceux qui avaient du succès.

«Va, dit-il à un jongleur, applique-toi à bien trouver et rimer, sache
proposer avec grâce un jeu parti; apprends à faire retentir le tambour et les
cymbales; jette et rattrape avec adresse des petites pommes avec des
couteaux; imite le chant des oiseaux; fais des tours avec des corbeilles;
saute à travers quatre cerceaux; joue de la cithare[77] et de la mandore[78];
pince convenablement de la manicorde[79] et de la guitare[80] si douces
à entendre, de la harpe et du psaltérion[81]; garnis la roue (la vielle) de dix-sept
cordes... Va, jongleur, aie neuf instruments de dix cordes et, si tu sais
en bien jouer, ta fortune sera bientôt faite... apprends comment l’amour
court et vole, comment on le reconnaît, nu ou couvert d’un manteau;
comment il sait repousser la justice avec des dards aigus et ses deux flèches
dont l’une d’or éblouit les yeux et l’autre d’acier fait de si profondes blessures
qu’on ne peut en guérir. Apprends de l’amour les privilèges et les
remèdes, et sache expliquer les divers degrés par où il passe. Dis bien d’où
il part, où il va, ce dont il vit, les cruelles tromperies qu’il exerce et comment
il détruit ses serviteurs.

«Quand tu seras bien instruit de toutes ces choses, alors, jongleur, va
trouver le jeune roi Aragon, car je ne connais personne qui soit meilleur
juge du mérite.»

Outre le talent poétique, qui ne verra, dans ces conseils aux jongleurs, une
haute leçon de philosophie? Giraud de Calanson connaît l’âme humaine, il
l’a étudiée dans les foules aussi bien que dans les châteaux et les cours princières.
La forme extérieure que donnent l’éducation et la condition sociale
n’est pour lui qu’un manteau sous lequel se cache la vérité, une pour tous,
partout et en tout semblable. La logique, qui se complaît moins dans les
hautes régions de la poésie idéale que dans la réalité des faits, nous montre
l’homme tel que la nature l’a créé, avec un égoïsme personnel doublé d’un
sentiment de vanité dont notre Troubadour sait se servir au mieux de ses
intérêts. Il connaît le monde et en joue assez habilement pour en tirer honneurs
et profits.

Ses élèves profitèrent de ses conseils. Ils établirent parmi eux une certaine
discipline, appliquée à maintenir le rang et les fonctions de chacun,
ils cherchèrent et trouvèrent à varier leurs spectacles. Le public prit alors
plaisir à les voir et à les entendre. C’est ainsi que ces jongleurs, en représentant
des pantomimes, en exécutant des tours de force et d’adresse, en

composant des morceaux de musique, des chants d’amour, de guerre et de politique,
et enfin en introduisant à la scène les pantomimes parlées dont les
sujets appelés mystères étaient tirés des dogmes principaux du christianisme,
furent en France les fondateurs de la comédie et les pères des comédiens.

Peu à peu le cercle dramatique s’élargit; chaque province eut ses poètes
qui, s’inspirant des chroniques religieuses du pays, composèrent des pièces
spéciales.

Les premiers théâtres de ce genre de spectacles furent les églises, et les
prêtres, autant qu’ils le purent, retinrent la direction exclusive des mystères
et fêtes religieuses. Ils en arrivèrent même, pour conserver ce monopole, à
tolérer des représentations absurdes et quelquefois inconvenantes.

Telles furent les fêtes burlesques de l’enterrement, de la déposition de
l’Alleluia, la Messe de l’Ane ou des fous, les Offices farcis, les Mystères de
sainte Catherine, etc... Le mystère des Vierges sages et des Vierges folles[82]
présente un cas assez curieux pour être noté. Il est écrit en trois idiomes
différents. Dans cette pièce, Jésus-Christ parle en latin; les vierges sages et
les marchands, en français, et les vierges folles, en provençal. On se demande
comment un tel poème pouvait être utilement écouté par un public peu
lettré, qui devait forcément perdre le bénéfice d’une audition aussi confuse.

Les Mystères vinrent à la mode et furent même adoptés à l’étranger. On
cite entre autres l’œuvre de Guillaume Herman, poète anglo-normand, qui
vivait au XIIe siècle. Son mystère, qui avait pour titre la Rédemption, eut un
certain succès. Etienne de Langtow, évêque de Cantorbéry en 1207, en a aussi
laissé un sur le même sujet. Enfin, un mystère sur la Résurrection du Sauveur,
écrit en vers anglo-normands et dont le texte remonte au XIIe siècle,
marque un progrès notable; on y trouve des indications relativement importantes
sur la mise en scène:

«Avant de réciter la Sainte Résurrection, disposons d’abord les lieux et
les demeures.—Il y aura le crucifix et puis, après, le tombeau,—il devra
y avoir aussi une geôle pour enfermer les prisonniers,—l’enfer sera d’un
côté et les maisons de l’autre, puis le ciel et les étoiles. Avant tout, on
verra Pilate accompagné de six ou sept chevaliers et de ses vassaux, Caïphe
sera de l’autre côté et avec lui la nation juive, puis Joseph d’Arimathie. Au
quatrième lieu, on verra don Nicodème, puis les disciples et les trois
Maries. Le milieu de la place représentera la Galilée et la ville d’Emmaüs
où Jésus reçut l’hospitalité, et, une fois que le silence régnera partout, don
Joseph d’Arimathie viendra à Pilate et lui dira, etc., etc[83].»


La vogue croissante des mystères amena entre les jongleurs spécialement
désignés pour les jouer une association particulière qui prit le titre de
Confrères de la Passion. Ce furent les premiers acteurs tragiques. Charles VI
les prit sous sa protection et les autorisa à établir leur théâtre à Paris, dans
la grande salle de l’hôpital de la Charité[84]. Ils y obtinrent un succès tel que le
clergé, dans la crainte de voir déserter les églises, changea et avança l’heure
des vêpres. Dans ce local, mieux approprié, on joua très longtemps le Grand
Jeu de la Passion, spectacle qui durait plusieurs jours, et d’autres mystères,
dont l’un, dit de la Vengeance, représentait le Christ triomphant et vengé à
travers les temps; des spectacles préparatoires ou parades, appelés pois-pilés,
attiraient également le public en foule. Mais le genre dramatique ne devait
pas se borner à ces premiers essais. Dès le XIIIe siècle, on constate l’apparition
d’une sorte de comédie appelée jeu, dont Adam de la Halle, dit le bossu
d’Arras, a laissé des spécimens curieux; ce sont: li Jus de la Feuillée, li
Jus des pèlerins, les Giens de Robin et Marion. D’autres de Jean Bodel nous
sont également parvenus.

A côté des Confrères de la Passion, se forma une seconde société, plus
complète et aussi plus instruite, composée des Clercs de la Basoche. Elle
s’organisa hiérarchiquement. Le chef se para du titre de roi des Basochiens et
octroya à ses officiers ceux de maîtres des requêtes, chanceliers, avocats, procureurs,
référendaires, secrétaires, huissiers, etc. Il présidait aux études et
aux jeux de la jeunesse, il reçut le droit de porter la toque royale, et ses
chanceliers la robe de chancelier de France. Les sceaux, sur lesquels étaient
gravées ses armes, étaient d’argent, et le blason portait trois écritoires d’or
sur champ d’azur timbrées de casques. Cette troupe, aussi gaie que la première
était tragique, ne représentait que des pièces burlesques appelées soties,
dont les interprètes peuvent passer à bon droit pour les premiers acteurs
comiques. Peu après la création de la confrérie bouffonne de la Basoche se
formèrent les corporations des Enfants Sans-Souci, de la Mère folle de Dijon,
et d’autres associations dramatiques de bourgeois, d’écoliers et d’artisans,
qui s’adonnèrent sous différents noms aux divertissements de la poésie, de
la musique et du théâtre. Leur concours était demandé pour les fêtes et les
réceptions royales, ce qui n’empêchait pas les clercs de la Basoche de s’attaquer,
dans leurs satires, aux princes et au clergé; hardiesse qu’ils payèrent,
à plusieurs reprises, de la suspension de leurs jeux. Dans leurs folles inventions,
ainsi que dans les soties et les moralités, les Enfants Sans-Souci, présidés
par le prince des sots, dépensaient en improvisations fugitives beaucoup
de talent, d’observation et d’esprit. On pourrait trouver dans ces manifestations
scéniques l’idée embryonnaire de notre théâtre satirique, et dans leurs
interprètes les précurseurs de nos acteurs comiques.


CROISADE CONTRE LES ALBIGEOIS

DÉCADENCE DE LA LANGUE ROMANE

Ainsi qu’on a pu le remarquer d’après les chapitres précédents, les mœurs
du clergé en Provence, c’est-à-dire dans toute la partie méridionale de la
France, pouvaient malheureusement être critiquées. L’Église avait perdu sa
force et son prestige, et la vénération dont elle avait été honorée jusque-là
se changeait en raillerie. Les Troubadours furent les premiers à dénoncer la
conduite des moines et des prêtres, qui en furent réduits, lorsqu’ils sortaient,
à ramener leurs cheveux sur la tonsure dans la crainte d’être reconnus.

D’autre part, la Gaule méridionale, comprenant l’Aquitaine, la Gascogne,
la Septimanie, la Provence et le Dauphiné, avait secoué le joug de leurs
oppresseurs et, depuis près de trois siècles indépendante, était devenue étrangère
à la France. Sa nationalité et sa langue, absolument différente de celle
des peuples soumis aux Capétiens, avaient favorisé l’éclosion et le développement
d’idées et de sentiments auxquels ceux-ci répugnaient.

Les Méridionaux accueillaient facilement les Juifs et les savants arabes;
ils cultivaient les arts, la poésie et la musique; ils aimaient la vie facile et les
plaisirs. Toutes choses mal vues au delà de la Loire. D’autre part, le régime
féodal n’avait pu s’implanter chez eux que partiellement; un grand nombre
d’alleux s’y étaient conservés. Les villes avaient gardé d’antiques libertés
républicaines, et la bourgeoisie riche y marchait à peu près de pair avec la
chevalerie. De ces dispositions opposées d’esprit et de mœurs, les deux régions
du Midi et du Nord de la France avaient vu naître une certaine antipathie
réciproque. Le dépit et la haine que le clergé avait voués aux populations
méridionales, sur lesquelles il avait perdu tout prestige et toute domination,
achèvent d’expliquer le rapprochement qui se fit entre la papauté et la noblesse
française. De cette entente surgit une alliance monstrueuse dont le prétexte
était le châtiment des hérétiques, mais dont le but réel était: pour l’Église,
de ramener sous son joug des populations dont l’obéissance lui était d’autant
plus précieuse que leur générosité était sans limites; pour la noblesse de
France, les grands profits à tirer d’une expédition peu périlleuse.

Les croyances des hérétiques variaient beaucoup, mais toutes leurs

sectes étaient réunies par un sentiment commun, la haine de l’Église. Le
pape, avant de déchaîner les hordes du Nord sur la Provence, voulut tenter
un effort spirituel, afin de donner au monde catholique l’illusion que toutes
les concessions compatibles avec l’esprit de devoir et de charité chrétienne
avaient été faites. Saint Bernard fut chargé de ramener au bercail les brebis
égarées. Vertfeuil lui ayant été signalé comme un des foyers les plus ardents
de l’hérésie, il s’y rendit, et dans son premier sermon eut le tort d’attaquer
les personnes les plus considérables du pays. Celles-ci sortirent de l’église
et le peuple les suivit. Saint Bernard, resté seul, s’achemina vers la place
publique et continua de prêcher. Connaissant mal les Méridionaux, dont on peut
tout obtenir par la douceur et la persuasion, le saint homme se trompa
complètement en employant la terreur pour ramener à Dieu ceux qui avaient
souffert de ses ministres et de leurs exigences toujours plus dures et plus
âpres. Après leur avoir fait entrevoir les supplices de l’enfer, il les menaça
des armes vengeresses des hauts barons catholiques. Leurs biens seraient
confisqués et partagés, leurs maisons incendiées, eux-mêmes ainsi que leurs
femmes et leurs enfants livrés aux bourreaux qui sauraient bien, en leur
appliquant la torture, leur faire renier les nouveaux dogmes. A son grand
étonnement, ses paroles produisirent une seconde fois le vide autour de lui,
la place devint déserte. L’envoyé du pape, humilié dans sa dignité, plein de
dépit et de colère, partit en secouant la poussière de ses pieds et en maudissant
la ville en ces termes: «Vertfeuil, que Dieu te dessèche[85]!»

L’échec subi par saint Bernard ne fit que raffermir Innocent III dans la
résolution de continuer la lutte, il ne pouvait tolérer cet état de révolte
ouverte contre le Saint-Siège. Cependant il n’en vint pas encore à l’emploi
des moyens violents. Il envoya tour à tour, pour combattre les hérétiques par
la parole, d’abord les disciples de saint Bernard, les moines de Cîteaux, puis
l’évêque d’Osma et le vicaire de sa cathédrale, le sombre et déjà célèbre saint
Dominique, enfin un légat, Pierre de Castelnau. Tous ces efforts restèrent
impuissants contre l’obstination de gens qui en voulaient plus au clergé
qu’à la religion elle-même. Alors les prédicateurs tournèrent leur colère contre
les Albigeois et leurs seigneurs, qui toléraient sur leurs terres cette révolution
dirigée contre l’Église.

Raymond VI, comte de Toulouse, fut le premier objet de la colère et des
menaces du pape. Souverain de la Gaule méridionale, sa puissance était plus
grande que celle du roi d’Aragon, son voisin. Il fut accusé de protéger les
hérétiques et les Juifs; de recevoir les savants n’appartenant pas au culte
catholique, de s’entourer enfin des ennemis de l’Église. En présence du légat
Pierre de Castelnau, Raymond VI manqua absolument de vigueur et de résolution.

Mal préparé pour la lutte, peut-être n’ignorait-il pas l’infériorité de
ses moyens de défense. Ce sentiment devait avoir sur sa conduite une influence
funeste dont il ne tarda pas à subir les malheureux effets. Après
avoir nié toute participation aux erreurs des Albigeois, il consentit à les poursuivre
lui-même dans ses États. Il ne comprit pas que cette soumission, loin
d’apaiser ses ennemis, ne les rendrait que plus audacieux. Le pape lui écrivit:

«Si nous pouvions ouvrir ton cœur, nous y trouverions et nous t’y ferions
voir les abominations détestables que tu as commises; mais, comme il est
plus dur que la pierre, c’est en vain qu’on le frappe avec les paroles du
salut, on ne saurait y pénétrer. Homme pestilentiel, quel orgueil s’est
emparé de ton cœur, et quelle est ta folie de ne vouloir point de paix avec
tes voisins et de braver les lois divines en protégeant les ennemis de la foi!
Si tu ne redoutes pas les flammes éternelles, ne dois-tu pas craindre les
châtiments temporels que tu as mérités pour tant de crimes?»

Aucun prince ne s’était encore entendu menacer en pareils termes par
la cour de Rome. A ces injures, Raymond VI ne répondit que par des
paroles de soumission, tant était grande et redoutée à cette époque la
puissance de la papauté. Mais l’Église n’entendait pas se déclarer satisfaite
par un acte d’humilité de la noblesse et du peuple suivi de l’abjuration de
leurs hérésies: ce qu’elle convoitait au moins autant, c’étaient leurs richesses
et leurs territoires. La conduite de Pierre de Castelnau fut la preuve évidente
de cette arrière-pensée; la douceur, les concessions de Raymond VI, le
laissèrent inflexible, et il se retira en lui lançant une dernière excommunication.

Ces actes et la violence de caractère du légat avaient indigné les Provençaux.
Le comte de Toulouse, pour éviter des représailles possibles, ne le
laissa pas partir comme il le désirait, seul, confiant dans l’inviolabilité du
mandat dont il était revêtu: il lui adjoignit une escorte.

Avant de repasser le Rhône, le légat, s’étant arrêté dans une auberge
sur le bord du fleuve, s’y prit de querelle avec un des chevaliers qui l’accompagnaient;
ce dernier supporta les injures moins patiemment que son seigneur
et tua Pierre de Castelnau d’un coup d’épée[86].

Ce meurtre, qui rappelait celui de Thomas Becket, fut le point de départ
d’une campagne armée. Innocent III confia la vengeance de son ministre à
tous les fidèles. Aux soldats de cette nouvelle croisade, il promit la rémission
de tous leurs péchés, ainsi que la dépouille des Provençaux, et il chargea les
moines de Cîteaux d’exciter le zèle des chrétiens pour leur faire expier le plus

chèrement possible ce qu’il appelait leur crime; tâche rendue plus facile par
l’horreur même qu’inspirait aux catholiques l’assassinat attribué à Raymond VI.
D’autre part, l’animosité jalouse de ces bandes contre la politesse et la prospérité
du Midi, la convoitise des immenses richesses de ces paisibles et
laborieuses populations étaient des mobiles décisifs pour les soudards qui
composaient l’armée des croisés. Tout en excitant la foi des soldats, le clergé
ne négligeait pas de leur assurer que les dangers des expéditions lointaines
n’étaient pas à craindre, que cette campagne facile leur procurerait tous les
honneurs et profits spirituels auxquels ils n’avaient pas été admis jusque-là,
et par surcroît l’occasion de s’enrichir. Le duc de Bourgogne, les comtes de
Nevers et d’Auxerre et une foule de chevaliers prirent la croix, suivis par
leurs hommes d’armes et leurs vassaux. Si Philippe-Auguste ne prit pas
part aux préparatifs de cette guerre, il n’encouragea pas moins les moines de
Cîteaux et toute la chevalerie du Nord à combattre Raymond VI, quoique ce
dernier fût son vassal, son parent et qu’il eût imploré son appui.

L’invasion du Midi par le Nord fut ainsi décidée, sous l’influence prépondérante
du haut clergé. Éternelle honte, tache ineffaçable du règne
d’Innocent III! Au lieu de s’appliquer à réformer les mœurs des ministres
de la religion, qui n’avaient plus droit au respect parce qu’ils n’étaient plus
respectables, le pape, dans son orgueil blessé de Souverain Pontife, ne
craignait pas de faire appel aux plus basses passions pour atteindre le but
qu’il poursuivait: le triomphe de la barbarie sur la civilisation, la destruction
de la nationalité provençale. Et, pour comble, le roi de France lui
donnait la main et lui fournissait ses meilleurs auxiliaires: princes ambitieux,
soudards avides et cruels.

Nullement préparés à recevoir ce choc formidable, mais surpris plus
qu’épouvantés, les Méridionaux auraient pu cependant repousser les envahisseurs.
Malheureusement, les différents princes qui les commandaient ne s’entendirent
pas entre eux. Chacun crut pouvoir traiter séparément avec Rome,
et échapper pour son compte aux calamités de la guerre. Raymond VI se trouva
seul en face d’un ennemi qui avait pour lui non seulement la valeur et le
nombre, mais aussi l’espoir, presque la certitude de le vaincre facilement. Il
prit alors la résolution douloureuse de se sacrifier pour son peuple en se soumettant,
suivant les exigences de Rome, à la plus humiliante des punitions.
Il se rendit dans l’Église où se trouvait le tombeau de Pierre de Castelnau et,
en présence de tout le peuple, on vit le comte de Toulouse, duc de Narbonne,
seigneur de la Haute-Provence, du Quercy, du Rouergue, du Vivarais, d’Uzès,
de Nîmes et de Béziers, flagellé par le nouveau légat, obligé de prendre la croix
contre ses propres sujets et d’apporter son concours à cette expédition qui
allait envahir le territoire de ses vassaux.

Ce fut sur Raymond-Roger II, comte de Béziers, que se porta tout d’abord

l’effort des croisés. En vain essaya-t-il de se réconcilier à son tour avec
Rome, en faisant les mêmes promesses que le comte de Toulouse; les bandes
avides et fanatiques, accourues à la voix de l’Église, ne pouvaient être facilement
congédiées, et leur marche en avant ne permit même pas d’entamer des
négociations. Raymond-Roger, qui ne se faisait aucune illusion sur l’issue de
la lutte, voulut du moins vendre chèrement sa vie. Il arma à la hâte les villes
principales de son territoire. Béziers reçut le premier choc. Une sortie intempestive
des troupes de la garnison contre des forces supérieures permit aux
croisés, qui la repoussèrent, d’entrer ensuite dans la ville. Ils trouvèrent les
églises pleines de monde et les prêtres à l’autel invoquant le Seigneur. Comment,
au milieu d’une telle multitude, distinguer les catholiques des hérétiques?
On envoya demander au légat du pape, Arnauld Amalric, abbé de
Cîteaux, ce qu’il y avait à faire. Le digne représentant d’Innocent III rendit
cette réponse, aussi cruelle que célèbre:

«Tuez-les tous! le Seigneur saura bien reconnaître les siens.» Et, sur
cet ordre, tous furent massacrés, hérétiques et catholiques, prêtres et soldats,
femmes, enfants et vieillards. Il ne resta pas âme vivante à Béziers. L’abbé
de Cîteaux avoua quinze mille victimes, certains historiens en portent le nombre
à soixante mille.



[↔]

Le clergé de Béziers demande grâce pour les révoltés.



L’armée des croisés arriva rapidement et sans obstacle sous les murs de
Carcassonne, où Raymond-Roger s’était enfermé avec ses meilleurs chevaliers.
Mais, trahi par ceux qui craignaient pour la ville le même sort que celui
de Béziers, il dut capituler. Les habitants eurent la vie sauve, tous leurs biens
furent confisqués au profit des croisés. Parmi les défenseurs, quatre cent cinquante
furent brûlés ou pendus pour l’exemple. Le reste des États de Raymond-Roger
fit rapidement sa soumission; l’Église triomphait. Le seul ennemi

qu’elle eût combattu était entre ses mains avec toutes ses terres et toutes ses
richesses. Le pape offrit ce beau domaine en présent au comte de Saint-Pol,
au comte de Nevers et à différents seigneurs croisés. A sa surprise, aucun
n’osa accepter ces terres, rouges du sang des malheureux que l’on venait d’y
massacrer. Aux instances du légat, ils répondirent qu’ils avaient des territoires
assez vastes dans le royaume de France, où étaient nés leurs pères, et n’avaient
aucune envie des pays d’autrui. La folie du meurtre avait eu le temps de se
calmer, le nuage rouge s’était dissipé, et ils voyaient maintenant toute l’horreur
de ces combats sans pitié, qui ne furent qu’une série d’égorgements. Ils
comprenaient leur crime odieux, et c’est avec indignation qu’ils ajoutèrent à
leur refus: «Dans toute l’armée, il n’y a pas un baron qui ne se tienne pour
traître s’il accepte un tel bien[87].»

Un seul fut assez peu scrupuleux pour ne pas suivre cet exemple
et trop ambitieux pour ne pas profiter d’une telle occasion. Simon de
Montfort, seigneur des environs de Paris, consentit à partager avec l’Église
le profit et la responsabilité de cette épouvantable guerre. A peine en
possession des biens du malheureux comte de Béziers, qu’il fit, dit-on,
empoisonner peu après, il continua ses exploits. Après s’être emparé de plusieurs
places fortes, il poursuivit Raymond VI jusque sous les murs de Toulouse.
Le bruit de ses victoires lui avait déjà amené de nouveaux contingents
des pays les plus éloignés: c’étaient des Lorrains, des Flamands,
des Anglais, des Allemands, des Autrichiens, à défaut des Français qui eurent
horreur de cette guerre. D’autres plus nombreux devaient suivre et augmenter
à bref délai ses bataillons. Cependant, Raymond VI, désabusé, avait
enfin pris le parti de se défendre, sa soumission à l’Église n’ayant pas,
comme il l’avait espéré, arrêté la marche des croisés. Il força Simon de
Montfort à lever le siège de Toulouse; se portant ensuite au secours de
Lavaur menacé par six mille Allemands, il les tailla en pièces. Enhardi par
ses succès, il poursuivit Simon de Montfort, qui, pour échapper à ses coups,
dut s’enfermer dans Castelnaudary. Mais alors les secours attendus par ce
dernier arrivèrent en grand nombre et, malgré la présence du roi d’Aragon,
qui s’était joint avec ses troupes au comte de Toulouse, il remporta sur son
adversaire la victoire de Muret. Raymond VI put s’enfuir, le roi d’Aragon
fut tué dès le commencement de l’action, et son armée prise de panique,
sans guide et sans chef, fut mise en déroute. Le concile de Latran donna à
Montfort tous les territoires du malheureux comte de Toulouse, comme prix
de sa victoire. Le seigneur dépouillé ne dut qu’à certaines sympathies, qu’il
avait su se créer parmi les membres du concile, de conserver le comtat Venaissin
et le marquisat de Provence. Il fut même autorisé, le cas échéant, à reconquérir

tout son territoire les armes à la main. Ce qu’il fit d’ailleurs par la
suite, après avoir chassé de la Septimanie Simon de Montfort et son fils
Amauri.



[↔]

Mort de Simon de Montfort, tué devant Toulouse en 1218.



Ainsi se termina cette guerre contre les peuples du Midi. Si elle fut trop
intimement liée à l’histoire de la langue romane pour ne pas figurer dans
cet ouvrage et si l’histoire a des droits qu’on ne saurait éluder, ce n’en est
pas moins avec un sentiment de profonde amertume que nous avons dû
revenir sur une des pages les plus tristes de nos guerres religieuses. D’autre

part, si la croisade contre les Albigeois nous a paru aussi injuste dans ses
motifs qu’horrible dans ses développements, il convient cependant, pour la
juger impartialement, d’en examiner les faits dans leur ensemble, moins avec
les idées de nos jours qu’avec l’esprit qui animait les populations des XIIe
et XIIIe siècles.

En effet, si l’on tient compte des passions violentes qui agitaient le
monde à cette époque, aussi bien au point de vue politique qu’au point de
vue religieux, avec une civilisation peu avancée, l’appât du lucre né de l’état
de guerres continuelles dans lequel étaient les anciennes provinces, le
dédain de la vie, des mœurs assez frustes pour se ressentir de cette situation
troublée, on sera amené, non pas à excuser les auteurs de cette horrible
guerre, mais à considérer celle-ci, dans ses résultats, comme la conséquence
malheureuse d’un ensemble de faits et d’un état d’esprit qui ont pesé sur ces
événements lointains avec la brutalité farouche de l’inconscience et du
fanatisme.

Si la croisade contre les Albigeois est une des pages les plus sombres
de notre histoire, du moins pouvons-nous espérer aujourd’hui, grâce à notre
esprit de tolérance, à notre amour de la liberté, au respect de toutes les
croyances et à notre civilisation, ne plus voir ces guerres fratricides où les
excès des uns amenaient les terribles représailles des autres, les confondant
tous dans une folie sanglante qu’il eût fallu s’appliquer à prévenir plutôt que
d’avoir eu à la condamner. Voilà comment quelques années de cruelles
persécutions suffirent pour dissiper l’œuvre de plusieurs siècles d’études et
recouvrir d’un linceul éternel une littérature jeune, brillante et pleine
d’espérance. Les croisades sanglantes dirigées contre les Albigeois détruisirent
à jamais dans nos provinces méridionales cette langue provençale,
déjà si riche en poètes. Les Troubadours, qui avaient été les apôtres les plus
ardents, les missionnaires les plus infatigables des guerres lointaines entreprises
contre l’Islamisme, devinrent les plus malheureuses victimes de leur
croyance religieuse. Qui aurait pu penser que les fils de tant de nobles seigneurs,
héros des vraies Croisades, tels que Raymond de Saint-Gilles, comte
de Toulouse; Isarn, comte de Die; Rambaud, comte d’Orange; Guillaume,
comte de Forez; Guillaume, comte de Clermont, fils de Robert, comte
d’Auvergne; Girard, fils de Guillabert, comte de Roussillon; Gaston, vicomte
de Turenne; Raymond, comte de Castillon; que leurs fils, dis-je, seraient à
leur tour massacrés comme les musulmans?

Les rares survivants, parmi les Troubadours qui échappèrent, n’eurent
pas le courage de cueillir les fleurs de leurs poésies dans ces sillons arrosés
du sang de leurs frères. Ils se couronnèrent de cyprès et, pleurant sur les
malheurs qui frappaient leur patrie, ils prirent le chemin de l’exil. L’Italie,
l’Espagne et la Provence proprement dite les accueillirent. Ils se mêlèrent

aux poètes de ces pays, mais leurs œuvres furent désormais voilées du deuil
de la patrie absente. Par ce qui en est parvenu jusqu’à nous, on peut juger
de l’état d’esprit dans lequel les avait laissés le souvenir de cette épouvantable
guerre. Ce ne sont plus que de longues élégies où la tristesse domine;
le souffle puissant des créations premières manque; l’esprit, la couleur, la
force, n’apparaissent qu’à de rares intervalles et comme un dernier reflet de
cette poésie mourante, condamnée par les envahisseurs.

En effet, la langue et la littérature romanes de ces doux pays du soleil
furent frappées de proscription. Le pape Honorius IV, dans l’institution qu’il
fit de l’Université de Toulouse, ordonne l’abandon de la langue parlée jusqu’à
ce jour; il va jusqu’à la maudire et prescrire l’excommunication contre tous
ceux qui la parleront ou détiendront des ouvrages dans lesquels elle aura été
employée. Tous les manuscrits en langue romane que l’on put trouver
furent apportés sur les places publiques, où l’on en fit des autodafés. Cet
acte de stupide sauvagerie explique la rareté des œuvres des premiers poètes
romans.

Les hautes classes s’empressèrent d’adopter la langue du vainqueur;
elles mirent tous leurs efforts à la répandre, et dès lors le Provençal cessa
d’être cultivé. Chassé des tribunaux, des églises, des châteaux, des livres et
même des actes publics, il n’eut pour dernier refuge que la chaumière du
paysan et la cabane du pâtre, où forcément il devait se corrompre et se
dénaturer, mais non disparaître à tout jamais.

Non, elle ne devait pas disparaître complètement, cette langue populaire
dont le passé était si riche et si glorieux, et que la moitié de la France
parlait depuis plus de quatre siècles. Ce fut la Provence proprement dite, qui
ne souffrit que partiellement et par contre-coup de la guerre des Albigeois,
qui continua à la pratiquer, et l’enrichit de termes nouveaux; elle nous l’a
transmise à travers les siècles. Nous la verrons, dans la suite de cet ouvrage,
après les patientes études des savants, des philologues, des littérateurs et
des poètes, se reformer peu à peu, prendre un caractère local et devenir,
non seulement la base de l’idiome de nos campagnes méridionales, mais la
langue usuelle et familière de toutes les populations du Midi. Des œuvres
nouvelles ont surgi dans lesquelles les Provençaux, sans oublier ce qu’ils
doivent à la France, nous rappellent leurs vieux usages, les mœurs des
ancêtres et l’amour ardent de la petite patrie. Ils font revivre un passé glorieux,
l’inspiration de leur génie nous montre le pays de leurs aïeux tel qu’il
était alors que, libre et indépendant, il avait su par sa littérature, ses arts,
son commerce, aussi bien que par ses armes et son industrie, occuper une
place prépondérante dans le monde.


NOTES:

[77]
Sorte de lyre.

[78]
Instrument de musique à manche et à cordes, dont on joue avec les doigts.

[79]
Petite épinette portative.

[80]
Instrument à cordes, que l’on pince avec les doigts.

[81]
Instrument à cordes que l’on pinçait ou que l’on touchait avec l’archet.

[82]
Le manuscrit du XIe siècle provient de l’abbaye de Saint-Martial de Limoges, et se trouve à
la Bibliothèque nationale.

[83]
Cette pièce, malheureusement incomplète, a été publiée par M. Achille Jubinal, en 1834, chez
Téchener.

[84]
Sur l’emplacement de la rue Grénetat.

[85]
Guill. de Puy-Laurens.

[86]
1208.—Si le Titien nous a laissé un admirable tableau au point de vue artistique lorsqu’il a
reproduit cette scène, on conviendra du moins qu’il en a singulièrement altéré la vérité
historique.

[87]
Chronique des Albigeois.



XI

LANGUE PROVENÇALE

Le Provençal depuis le roi René jusqu’à la Révolution.—Des divers dialectes des anciennes provinces
de France.—Dialectes poitevin et vendéen; de la Saintonge et de l’Aunis; du Limousin;
de la haute et basse Auvergne; du Dauphiné et Bresse; de la Guyenne et de la Gascogne; de la
Gironde; du Languedoc; de la Provence.

La croisade contre les Albigeois peut être regardée comme l’une des
principales causes de l’altération de la langue Romane. Dans les chapitres
précédents, nous avons vu l’Église prendre les mesures les plus sévères
pour en interdire l’usage. Comme langue vulgaire, le Roman devait disparaître
comme avait disparu le Latin, également frappé par l’Église. Le Latin,
quoiqu’il eût été employé pour répandre l’Évangile et porter aux
peuples la parole de Dieu, fut reconnu indigne d’être enseigné, parce qu’il
avait été l’organe dont les païens s’étaient servis pour implorer leurs idoles.
C’est sous l’empire de cette idée tardive, discutable d’ailleurs, que le pape
Grégoire en proscrivit l’usage dans les églises, sans que les services rendus
à la religion par cette langue lui parussent une circonstance atténuante suffisante.
La condamnation du Latin devait naturellement amener celle du
Roman, que le clergé haïssait, parce qu’il avait souvent servi d’organe aux
satires dirigées contre lui et souvent bien méritées. En présence de mesures
aussi radicales et du goût naturel des hommes pour la critique, on ne peut
s’empêcher de penser que, pour peu que ce système d’interdiction eût été
généralisé, l’Église n’aurait plus dominé que sur une chrétienté muette.

Si la poésie romane du Midi trouva un refuge à la cour du comte de
Provence, elle le dut à cette circonstance heureuse que le comte s’était prononcé
contre la doctrine des Albigeois, pour mettre ses États à l’abri de la rapacité
des Croisés. Ami des lettres et des arts, il accueillit les Troubadours aquitains

et gascons avec la plus grande faveur, les traita comme les poètes de la
Provence même, et les encouragea dans la production et la propagation
de leurs œuvres. Voici, à ce sujet, ce qu’écrivait César Nostradamus, l’historien
le plus complet des poètes du Midi à cette époque:

«Ces rois et ces bons comtes, comme par naturelle succession, estoient
tellement magnifiques et libéraux envers les beaux et nobles esprits, qu’ils
favorisoient d’honneurs, de seigneuries et de richesses,—qu’on ne voyait
journellement qu’esclore et sortir poètes illustres et rares; si qu’il sembloit
que la Provence ne voulust jamais être stérile, ni se reposer à la production
d’esprits élevés et d’hommes excellents et signalés.»

A la mort du dernier Bérenger, Charles d’Anjou, son successeur, porta le
premier coup à la langue Romane, que d’ailleurs il ignorait. Plus enclin à la
politique qu’aux lettres, avare et batailleur, il ne donna pas aux Troubadours
la protection et les encouragements qu’ils avaient été habitués à trouver
chez ses prédécesseurs. Son mariage avec Béatrix, non moins important
pour la monarchie française que l’alliance de saint Louis avec l’héritière de
Raymond IV, consacra définitivement l’ascendant du Nord sur le Midi. La
langue Romane, sous l’influence du Français, subit une grave altération. Les
œuvres des Troubadours du XIVe siècle en donnent une idée; on s’en convaincra
en lisant les vers de Bernard Rascas, dont la facture est déjà toute
française. Cette altération n’a fait que s’accentuer depuis.

On peut dire de la littérature Romane du Midi qu’elle a été l’expression
d’un peuple et d’une civilisation à part; elle devait finir avec la perte de
l’indépendance de ce peuple. Il n’en est pas moins vrai que, de Bérenger Ier à
Charles III du Maine (1142-1481), elle a duré trois cent soixante-neuf ans.
Quant au nom de Provençale qui lui a été donné et qui est arrivé jusqu’à nous,
il s’explique par ce fait que la Provence avait recueilli l’héritage littéraire et
politique de tout le Midi avant l’arrivée de Charles d’Anjou. Elle représenta
seule à cette époque la littérature méridionale, et il était bien naturel que les
Français du Nord, peu soucieux de poésies qu’ils entendaient mal, aient
confondu sous le titre de Provençale toute la littérature Romane, qui n’était
plus cultivée qu’en Provence lors de leur établissement dans le Midi.

Ces explications étaient nécessaires pour ne pas confondre la langue
Romane (dite Provençale) avec le Provençal proprement dit qui en a été
tiré.

Dans l’influence littéraire ou scientifique qu’exercent les peuples les uns
sur les autres, chaque puissance tend à s’élever à son tour au rang d’éducatrice;
c’est ainsi que les Arabes et les Provençaux succédèrent aux Romains, qui eux-mêmes
avaient succédé aux Grecs. Plus tard, ce fut l’Italie qui fit loi dans
le domaine intellectuel, cédant ensuite à l’Espagne une prépondérance dont
la France, sous le règne de Louis XIII, ressentit vivement les effets. Enfin, sous

Louis XIV, c’est la France qui, à son tour, et par ses armes et par sa littérature,
domine le monde, fixe les règles linguistiques du Français, fait adopter
par toutes les cours d’Europe son cérémonial royal, et produit cette pléiade
d’écrivains illustres dont les œuvres sont restées les monuments classiques de
la littérature française.

Quoiqu’il n’ait pas brillé d’un éclat aussi vif que les langues de ces grandes
nations anciennes et modernes, le Provençal n’en a pas moins tenu une place
très honorable dans la littérature, depuis le roi René jusqu’au XVIIIe siècle. Il
serait difficile de désigner d’une façon exacte l’époque où il succéda au Roman
dans le Midi. La transition, selon toutes les apparences, a dû commencer
sous la première maison d’Anjou, mais la transformation n’a guère été complète
qu’après le roi René. Suivant les documents du temps, le Provençal
alors en usage était plus éloigné de celui de nos jours que du Roman. Cependant,
puisqu’il faut un point de repère, on pourrait choisir comme ligne de
démarcation entre les deux langues le règne du roi René, donnant le nom de
Romane à celle qui se parlait avant et le nom de Provençale à celle dont on
s’est servi depuis et qui est arrivée jusqu’à nous, évidemment altérée et modifiée
dans sa forme, mais identique dans ses principes.

A partir du roi René, le Roman-Provençal varie singulièrement. Les États
délibèrent et présentent leurs demandes dans un dialecte altéré qui se rapproche
de la langue vulgaire. Le roi répond tantôt en Latin, tantôt en Français
ou en Italien, plus souvent dans un dialecte Roman plus voisin du Catalan
que du Provençal. Ces changements continuels, cette versatilité, prouvent,
d’une part, que la langue vulgaire, dont la transformation commençait à
peine, ne pouvait pas encore avoir de caractère fixe; de l’autre, l’intention évidente
du roi René de ne pas donner à l’une des langues qu’il parlait une sorte
de suprématie sur les autres. Il en était arrivé même à écrire ses lettres en
plusieurs langues. Celle que nous donnons ci-après est un amalgame de Latin,
de Roman, de Français et de Provençal; c’est l’une des premières qui permettent
d’étudier la modification, ou plutôt l’application de ces diverses langues pour
la formation du Provençal. Elle est adressée à Jean Allardeau, évêque de Marseille:


«De par le roi,

Moss. de Marsella e mon compère. Da porte d’alcuni poveri homini a moi e stato humilmente
supplicato comep la supplicatione loquale qui interclusa ve mandamo chiaramente
intenderete di alcuno loro errore e fallimento. Et considerato sono homi maritimi et che
hanno de gli altri carrighi assai, ove cognoscerete sia coso di pieta p per quanto tocha
a moi volemo loro sia in vostra Guardia. Dots al ponte sey lo vi giorno de jullet de l’anno
MCCCCLXVIII.

René.




Le langage de la cour était sensiblement différent de la langue vulgaire;
il se rapprochait davantage du Roman-Catalan, et le bon roi René, qui aimait
le peuple et n’ignorait pas que les langues sont surtout formées par lui, allait,
nous dit la tradition, apprendre et parler le Provençal chez les paysans de la
campagne d’Aix, aussi bien que chez les négociants de Marseille. Le Provençal
littéral et le Provençal vulgaire de cette époque laissent voir encore leur
affinité avec la langue Romane, mais les formes grammaticales du premier
sont plus rapprochées de cette langue, et celles du second ont plus d’analogie
avec l’Italien. On peut s’en convaincre par les deux exemples suivants, tous
deux du XVe siècle:


ACTE DE 1473

ÉTATS DE PROVENCE SOUS LE ROI RENÉ; 9 OCTOBRE 1473[88]

Le nom de nostre Senhor Dieu J. C. et de la siena gloriosa mayre e de tota la santa
cort celestial envocant loqual en tota bona et perfecta obra si deu envocar, car del procesit
tot bon et paciffié estament del tres que hault et tres que excellent prince et senhor
nostre lo rey Regnier per la gracia de Dieu rey de Jérusalem, de Aragon, de ambos la
Sicilias, de Valencia, de Sardenha et de Corsega, duc d’Anjo et de Bar, comte de Barcelona
et de Provensa, de Forcalquier et de Piémont. Thuision, deffension de aquest sieu pays de
Provensa ev de Forcalquier, et confusion et destruction de ses ennemis.

«Item supplican et la dicha majestat que la trocha dels blas.—Généralement en
aquest pays, per ayssins que negun nos C. S. extraya ni fasse extrayar directament ni
indirectament degun blat foras del dit pays per aquest an jusque a tant que las blats novels
seans reculhis; sus formidable pena et refrenar lo pres de tals blots so es que non si ausa
vendre otra la soma di tres florins la sammodo de tres quintals del pes provensal non
obstants tota gratia o licencia obtengudo per degun et que plasso alla dicha real majestat
consentir letras potentas sobre aquesta requesta».



La lettre qu’on va lire, écrite en Provençal vulgaire, n’est citée que pour
établir une comparaison avec la pièce précédente, qui donne le Provençal
parlé et écrit à la cour, à la même époque.


Senhe payre à vous de bon cor mi recoumandi, la present es per vous avisar como
yeu ay resauput vostra letro en laqual mi mandas del cap de Besonhos, yeu ay resauput
ma raubo ambe mas camysas, calcuns libres, del majister Johan Manuel Losquals los Ly
ay donas; d’autre part se non agre pensat et sauput que mon mestre non ague tengut
botiguo ni espéranço de tenir, sin non foso pas vengut en Arles a demorar emb’el, car
jamais non tendra botiguo... Jen ais mandat à Bernard des Letros, eb non es vengut, car
ero malades. Mathieu tirant az ais li passet, di que lo trobet au lihec... non autro al présent,
voys que Dieu sie en vous, m’y recoumendares, si vos play à ma mayre, à ma sorre et
cousins ea touts nostres bons amis.

En tot vostre emble fils

Peyron Bonpar[89].




Jusqu’en 1486, époque de la réunion définitive de la Provence à la couronne
de France, le langage resta à peu près le même que sous le roi René.
A partir de cette époque, les registres des États furent rédigés en double
original, l’un en Français, qui était présenté au roi et auquel il donnait son
approbation, l’autre en Provençal, qui était le seul exécutoire pour le pays.
A partir de Henri II, le Français commence à avoir assez d’influence pour
altérer le Provençal. Le sonnet de Louis Belaud sur sa sortie de prison, que
nous avons cité précédemment, pourrait servir de spécimen pour la poésie
provençale du XVIe siècle; on y voit, à côté du langage vulgaire de cette
époque, des mots absolument français; ainsi sont confirmées nos observations
sur l’influence exercée dès lors par le Français sur le langage des habitants
de la Provence.

Un morceau que l’on trouve dans tous les recueils de cantiques provençaux,
et composé par Puech, donne une idée des œuvres poétiques du
XVIIe siècle. Encore populaire de nos jours, il a été intercalé dans la pastorale
de Belot, qui se joue tous les ans à Marseille, au théâtre Chave.

Voici les deux premiers couplets de ce noël chanté par le bohémien ou
diseur de bonne aventure, devant la crèche:


I

N’autres sian tres booumians

Que dounan la boueno fortuno,

N’autres sian tres booumians

Que devinan tout ce que vian.

Enfant eimable et tan doux

Bouto, bouto aqui la croux.

Et cadun te dira

Tout ce que t’arribara,

Commenco Janan

Cependant

De ly veire la man.

II

Tu sies, à ce que viou,

Egau à Diou,

Et sies soun Fiou tant adourable.

Tu sies à ce que viou

Egau à Diou.

Nascu per iou dins lou néant;

L’amour t’a fach enfant

Per tout lou genre human;

Une Viergi es ta mayre,

Sies nat senso ges de payre

Aquo parei dins ta man, etc. etc.




Ce peu de vers permet d’attribuer à l’auteur, comme premier mérite,
une grande facilité d’exposition. Ses personnages manient finement l’ironie
et, sous des dehors très simples, donnent une idée assez exacte de ce
qu’étaient ces diseurs de bonne aventure. Les noëls de Puech, réunis à ceux
de Saboly, peuvent passer pour les meilleurs du recueil. D’Argens et Lamétrie
avaient obtenu beaucoup de succès à la cour du Grand Frédéric, en chantant
en petit comité celui dont nous avons transcrit le commencement. Puech,
qui s’est borné à le traduire des Bohémiens de Lope de Vega, a passé pour
en être l’auteur.

Pour le XVIIIe siècle, les fables de Gros seraient toutes à citer. En voici
une, peu connue, dans laquelle le fabuliste marseillais ne le cède en rien à
l’immortel La Fontaine. Esprit d’observation, langage imagé, excellente exposition
du sujet et morale ou conclusion, tout y concourt à mettre l’auteur au
rang des premiers poètes provençaux de cette époque[90].


LEIS RATOS ET LOU FLASCOU

Dous ratouns, bouens amis, esten per orto un jour

Dins seis galaries ourdinaris,

Que soun granies, estagiero armaris,

Troboun un flascoulet tapa, qu’a soun oudour

Jugeoun plen d’oli fin; velei vaquitos en foesto;

Si delegoun, fan tour sur tour,

Et de l’abasima d’abor li ven en testo.

Lou plus fouer s’apountelo au soou,

S’esquicho, empigue, fa esquinetto;

L’autre doou tap pren la cordetto,

Fa fouerso, tiro et fa taut se que poou

Per l’en pau boulega. Mai noun li’a ren à faïre

Tous seis esforts, pecaïre;

Amoussarien pas un calen.

Las, fatigas prénoun alen.

Quand l’un deis boustigous dis à l’autre: coumpaïre,

Fasen pas réflexien que ce que fen voou ren.

Mi ven uno milloüe pensado;

Qu’es de rata lou tap, ensuito de saussa

Nônestrei Coües din lou flascou et puis de leis sussa,

Tout fa, tout ba. L’idéio es aprouvado

Lou tap es assiegea, mountoun à l’escalado.

Rouigon tant, qu’à la fin lou flascou es destapa.

Fan navega lei coües, vague de lei lippa,

Tiro lipo, lipo bouto.

N’en leisseroun pas uno goutto,

Engien voou mai que fouerco en qu soou s’entraina.




La réunion à la monarchie française des anciennes provinces du Midi
devait, comme dans la Provence proprement dite, amener la corruption de la
langue romane. Dans la Guyenne, la Gascogne, le Roussillon, l’Auvergne, le
Dauphiné et même dans quelques pays au-delà de la Loire, l’altération du
langage vulgaire donna naissance aux patois, encore en usage aujourd’hui,
modifiés, il est vrai, mais conservant malgré tout l’empreinte de leur origine,
du Roman. Il est évident que leur orthographe et leur prononciation changent
suivant les pays, se rapprochant davantage de l’ancienne langue Romane au
fur et à mesure que l’on descend vers le Midi, son berceau. C’est ainsi que le
même mot, dans la bouche ou sous la plume d’un Marseillais, d’un Auvergnat,
d’un Poitevin ou d’un Bourguignon, aura toujours le même sens, mais le plus
souvent un son et une forme différents. Un travail de classement des patois
fut entrepris, en 1807, par le Ministère de l’Intérieur et continué par la Société
des Antiquaires de France, qui en a consigné les résultats dans le sixième
volume de ses mémoires. Faire ici l’histoire de tous les patois serait dépasser
le but de cet ouvrage; nous nous bornerons à donner de chacun d’eux quelques
notions et quelques morceaux, afin de démontrer leur affinité avec le Roman.

La prononciation des dialectes poitevin et vendéen est généralement
lente, monotone et accentuée. L’o change de son suivant le mot. Dans homme,
il se prononce houme; dans non, naon. Le t se fait sentir à la fin des mots,
ainsi qu’à Toulouse et à Montpellier; sitôt se prononce sitote. Le k et l’y au
commencement d’un mot font tch: kian (celui-ci) fait tchian, comme en
italien. Le gli s’élide également, comme dans cette langue; ainsi un gland ou
un gliand se prononce liand, le g étant presque insensible et l’l mouillé.
Eau à la fin d’un mot fait à ou eâ; chapeau, chapeâ; couteau, couteâ. Er à
l’infinitif d’un verbe se prononce aé; aimer, aimâer; souffler, bouffàer; a eu,
passé indéfini du verbe avoir, se dit at ogu; quant aux mots dérivant des
sources méridionales, ils sont nombreux; en voici quelques-uns, comme
exemples:



	Ajudhaer
	Aider.



	Bagoulaer
	Babiller.



	Boutre
	Mettre, placer.



	Buffaer
	Souffler.



	Casse
	Petite casserole.



	Jau
	Coq.



	Jarloux
	Pot.



	Mitan
	Milieu.



	Méjor
	Midi.



	Ou avez?
	Avez-vous?



	Sègre
	Suivre, etc., etc.




Voici une chanson vendéenne, consignée dans les Mémoires de l’Académie

celtique[91], qui donne une idée du patois de la Vendée. A part quelques mots
français, on reconnaîtra facilement les mots romans, à côté d’autres qui ont
subi une plus ou moins grande altération.


CHANSON VENDÉENNE[92]


Un jor in hobant de Nuville

M’en vindis de vers Poitâe

Glie disant que dans kiae cartâe

Ol y at ine taut belle ville,

I n’ai-jà vu la ville mâe,

Les maisons m’on avont empêchâe,




J’avisis un houmm’ de piarre

Tot au mitan d’in grand kieréa

Glie disant qu’ol’ toit n’tre râ

Kian qui faisait si bâe-la ghiarre

I gli aostis bâé mon chapéâ,

Gli ne m’aharsit srement jâ;




I vis qu’ol y avait grand prâésse

Dan ine eglise ou i entris;

Glie se mirant boé nore ui dis

A débagoulâer la grand-mâesse.

Y croias qu’o srait bâe tout féet;

D’ou diable si kien finisset.





Traduction.



Un jour, en partant de Neuville,

Je m’en vins de vers Poitiers.

Ils disent que dans ces quartiers

Il y a une si belle ville.

Je n’ai point vu la ville, moi,

Les maisons m’en ont empêché.




J’aperçus un homme de pierre

Tout au milieu d’un grand carrefour.

Ils disent que c’était notre roi,

Celui qui faisait si bien la guerre[93].

Je lui ôtai bien mon chapeau,

Lui ne me regarda seulement pas.




Je vis qu’il y avait grand’presse

Dans une église où j’entrai.

Ils se mirent bien neuf ou dix

A réciter la grand’messe.

Je croyais que ce serait bientôt fait.

Du diable si cela finissait.








    In d’oux avouet su sâes orailles

Come ine espèce de souffliâe,

O semblait à kielâe bornâe

Là vir, boutâous nous aboglies,

D’auquins de gli se moquiant

A tot moment le découéffiant.




Gli aviant pendus pré doux ficelles

Come doux réchoux qui fumiant.

Kien que dan in ptiot bot preniant

Au fasait fumoer dé pus belle.

Glie gli ouriant bae pocquâe pré le nâé,

Se glie n’eût pa pris garde à sâe,




Glie aviant d’aux paès d’incheque à la tâete,

Deux mantéas d’or qui tréleusiant;

Et les autres aviant eusrement

In chaquin la pea d’ine bâête.

Ol y avait in grand cabinet

Qu’atait tot pliâé de flageoléet.




Glie fasiant tot pliàé de mines,

Torsiant la goul’, trepiant d’aux pâés.

Pre la coue, in grand enrageâé,

Mordait in grousse vremine.

Daux macréas taondus corne daux œus,

Chantiant menu come daux cheveux.





Traduction.



L’un d’eux avait sur ses oreilles

Comme une espèce de soufflet.

Cela ressemblait à ces ruches

Où nous mettons nos abeilles.

Quelques-uns se moquaient de lui,

A tout moment le décoiffaient.




Ils avaient suspendu par des ficelles

Comme des réchauds qui fumaient.

Ce que dans un petit sabot ils prenaient

Les faisait fumer de plus belle.

Ils le lui auraient bien appliqué par le nez

S’il n’eût pas pris garde à lui.




Ils avaient, des pieds jusqu’à la tête,

Des manteaux d’or qui brillaient

Et les autres avaient seulement

Un chacun la peau d’une bête.

Il y avait une grande armoire

Qui était toute pleine de flageolets.




Ils faisaient tout plein de mines,

Tordaient la bouche, trépignaient des pieds.

Par la queue un grand enragé

Mordait une grosse couleuvre;

Des enfants tondus comme des œufs

Chantaient fin comme des cheveux.







Glie bragliant à pliene tâete,

Came daux chaés qui se batiant.

I caas, nâé, que glie se mordiant,

I en d’aux avoueet ine baguette,

Gli’eux fasait seign qu’glie s’tésissiant

Mais glie an fasait, mais glie braigliant.



Traduction.


Ils criaient à pleine tête

Comme des chiens qui se battraient;

Je croyais, moi, qu’ils mordaient.

Un d’eux avait une baguette[96],

Il leur faisait signe qu’ils se tussent.

Plus il le faisait, plus ils criaient.



Le Poitou s’honore à juste titre d’avoir produit le comte Guillaume IX,
troubadour dont les œuvres furent transcrites les premières et purent servir
de modèles aux poètes qui suivirent. Il faut compter aussi parmi les enfants
du Poitou: Savary de Mauléon, appelé le maître des braves et chef de
toute courtoisie; Macabrès, dont la Gente Poitevine a eu plusieurs éditions;
Jean Drouet, apothicaire à Saint-Maixent, qui, entre deux ordonnances médicales,
trouvait le temps d’écrire la Mizaille à Tauny [la Gageure d’Antoine).
Enfin, des recueils de noëls anciens et nouveaux, imprimés à Niort, forment
un ensemble où la littérature patoise de la Vendée et du Poitou s’affirme souvent
avec succès.

La Saintonge, l’Aunis et l’Angoumois sont trop voisines du Poitou pour
que leurs idiomes respectifs ne puissent pas être considérés comme de simples
variétés. Nous ne nous y arrêterons donc pas davantage, afin de passer au
Limousin. Dans cette province, le patois n’est que de l’ancien Roman très
altéré, dans lequel se rencontrent des mots et quelquefois des phrases entières
de bas latin. Les articles et les auxiliaires ont des terminaisons méridionales.

L’emploi constant des voyelles à la fin des mots et l’absence de l’e muet
produisent une sonorité et une harmonie qui facilitent le chant. Comme dans
le Midi, l’accent rustique domine, lorsque les Limousins parlent français.

Deux proverbes compléteront ces indications sommaires:


	Lo pu moouvoso tsavillo de la tsareto es aquelo que fai lou may de
brut[94].

	Oco n’es pas oub’un tombour que l’an rapello un soval estsopa[95].



Parmi ses Troubadours célèbres, le Limousin peut compter Gaucelme Faydit,
dont nous avons déjà parlé; Bernard de Ventadour, dont Pétrarque fait
un si gracieux éloge dans Triomphe d’amour; Giraud de Borneuil, cité par

Dante; Jean d’Aubusson, Aubert, Guy d’Irisel. A une époque plus récente, le
Limousin a produit Duclon (Dom Léonard), bénédictin de la Congrégation de
Saint-Maur, auteur du Dictionnaire de la Langue limousine; J. Roux, qui a
donné la Chanson limousine, l’Épopée limousine, texte, traduction et notes;
de Lépinay et Godin: Noms patois des plantes de la Corrèze; Champeval,
Proverbes bas-limousins; etc., etc.

L’Auvergne se divisait en Haute et Basse-Auvergne; la première, qui comprend
aujourd’hui le Cantal et une partie de la Haute-Loire, a conservé la
vieille langue rustique des ancêtres avec plus de fidélité que la Basse-Auvergne.
Ce fait tient surtout à des raisons topographiques. Si l’influence du Français
s’est fait sentir davantage dans la Basse-Auvergne, c’est parce que les rapports
de ses habitants avec les gens du Nord sont plus nombreux et suivis.
Cependant les différences entre les deux patois portent moins sur la racine et
l’orthographe des mots que sur leur prononciation, et certaines règles même
sont encore restées communes à toute la province. Ainsi l’e muet, qui caractérise
les terminaisons féminines en Français, est rendu par un a bref et sourd:



	Fein-na.
	Femme.



	Fi-llia.
	Fille.




Dans la Basse-Auvergne, la terminaison au pluriel est plus accentuée:



	Las fennas.
	Les femmes.



	Las fillias.
	Les filles.




Le ch se change en ts, tsch, soit:



	Tsanta.
	Chante.



	Tsalour.
	Chaleur.



	Tschi.
	Chien, etc.




J se prononce dz, dj; ainsi:



	Im dzou.
	Un jour.



	Di-djau.
	Jeudi.




Dans l’Auvergne méridionale, la prononciation tend à se rapprocher
davantage de la langue mère; on en fait surtout la remarque dans les mots
qui expriment une augmentation ou une diminution; il en résulte une couleur
et une harmonie que l’on ne rencontre pas ailleurs. L’on dit ainsi:



	Chapeau.
	Tsapé.



	Grand chapeau.
	Tsapelas.



	Petit chapeau.
	Tsapelou.






	Homme.
	Omë.
	Omenass.
	Omenou.



	Femme.
	Feinna.
	Feinass.
	Feinou.



	Feinetta.
	Feinnouna, etc.





Quelques mots ont conservé une forme qui se rapproche plus du Latin:



	Adzuda,
	aider,
	du Latin
	adjutum;



	Espeita,
	attendre,
	—
	expeto;



	Ligna,
	branche,
	—
	lignum;



	Londa,
	boue,
	—
	lutum;



	Puzët,
	bouton,
	—
	pusula, etc., etc.




Le commencement de la Parabole de l’Enfant prodigue va montrer le
vocabulaire auvergnat mis en œuvre:


En ome aviot dous garçons, lou pè dzouïne diguet à soun païre: donna mé la part dé
l’iéritadge qué mé reveit?

Lon païre lour partadzed sa fourteuna.

Quasques dzours après, lou dzouïne garçon ramassé soun bé, e partiguét per voudiaza
diens un païs estrandgé, é dissipét ati tout ço qu’aviot en débaoutza, etc., etc.



L’Auvergne a produit des Troubadours célèbres, parmi lesquels on peut
citer, comme un des plus anciens, Pierre Rogiers, qui vivait au commencement
du XIIe siècle. Nommons encore le Dauphin et l’évêque de Clermont dont
les satires ne manquaient ni d’esprit ni d’à-propos; Peyrols, connu surtout
par ses sirventes militaires en faveur des croisades; le moine de Montaudon,
dont les poésies licencieuses devaient s’accorder bien mal avec les règles et
l’austérité d’un cloître; aussi le voit-on jeter sa robe aux orties et courir les
amoureuses aventures. On ne saurait oublier la belle Castelloza, femme du
seigneur de Mairona, qui a laissé de très gracieuses poésies. Enfin, l’abbé
Caldagnès, auteur d’un recueil de poésies auvergnates publié en 1733, a, dans
une lettre intercalée dans l’exemplaire que possède la Bibliothèque nationale
et portant la date de 1739, formulé sur le patois et la langue Française une
opinion généralement admise aujourd’hui:


Je conviens de bonne foi que la langue Auvergnate est aujourd’hui un vrai patois;
mais j’espère que vous voudrez bien convenir avec moi que ce patois et le Français ont
des aïeux communs. Le Français a eu le bonheur d’avoir été chéri de nos anciens rois;
ils l’ont ennobli, tous les courtisans à leur exemple, et tous les beaux esprits lui ont rendu
successivement de grands services; cependant, malgré tant de faveurs, il y a quatre ou
cinq cents ans qu’il n’était, tout au plus, qu’un petit noble de campagne, à qui les élus
de ce temps-là pouvaient fort bien disputer la noblesse, et qu’il n’était en vérité guère
plus riche que son frère le roturier...



Il faut également citer les Poésies auvergnates de Joseph Pasturel, imprimées
à Riom en 1733, chez Thomas, et réimprimées en 1798. On y remarque
des notes sur l’orthographe et la prononciation de l’Auvergnat, et sur les progrès
que faisait le Français en Auvergne à cette époque.


Les provinces de Dauphiné et de Bresse, qui comprennent aujourd’hui les
départements des Hautes-Alpes, la Drôme, l’Isère et l’Ain, ont subi l’influence
du Français plus tôt que les autres, à cause de leur proximité avec les pays
faisant partie de la monarchie française. Cependant la langue Romane y fut
longtemps en usage; on l’y désignait sous le nom de Materna.

Aujourd’hui encore, les paysans du Grésivaudan ont un idiome qui se
rapproche beaucoup du Roman. Le patois des Hautes-Alpes a de grands
rapports avec le Provençal et le Languedocien, et les différences portent plus
sur la prononciation que sur l’orthographe. Un fait curieux à constater, c’est
que ce patois se parle très purement dans certains pays d’Allemagne qui,
probablement, servirent de refuge aux émigrés forcés de quitter successivement
le sol natal, lors de la révocation de l’édit de Nantes. Le Dauphinois a
de la grâce; il est riche en expressions pittoresques et imitatives, et sa poésie
se prête avec beaucoup de charme aux pastorales et récits champêtres. Dans
la bibliographie du patois du Dauphiné, par Colomb de Batines, nous trouvons
une pièce charmante, d’un esprit délicat et gracieux, attribuée à Dupuy,
de Carpentras, maître de pension à Nyons:


LOU PARPAYOUN

Picho couquin dé parpayoun,

Vole, vole, té prendraï proun!

Et poudre d’or su séïs alête,

Dé mille coulour bigara,

Un parpayoun su la viooulête

Et pieï su la margaridète

Voulestréjave dins un pra.

Un enfan, pouli coume un angé,

Gaoute rounde coume un arangé,

Mita-nus, voulave après éou,

Et pan!... manquave; et piei la bise

Qué bouffave din sa camise,

Fasié véiré soun picho quiéou...

Picho couquin de parpayoun,

Vole, vole... té préndrai proun!

Anfin lou parpayoun s’arréste

Sus un boutoun d’or printanié,

Et lou bel enfan pér darnié

Ven d’aisé, ben d’aïsé.—êt pieï, leste!

Din sei man lou faï présounié,

Alors vite à sa cabanète,

Lou porte amé mille poutoun

Maï las! quan drube la présoun

Trove plu dédin seï manète

Qué poudre d’or dé séïs alète!

Picho couquin dé parpayoun, etc.



Comme les autres provinces méridionales, le Dauphiné a fourni un

nombre assez considérable de Troubadours et de poètes en tous genres: Ogier,
qui vivait vers la fin du XIIe siècle; Folquet de Romans et Guillaume Mayret,
qui furent, suivant la renommée, les meilleurs jongleurs du Viennois;
Raymond Jordan, vicomte de Saint-Antoni, dont il est dit dans l’Histoire des
Troubadours qu’il était bel homme, vaillant en armes, et faisant aussi bien
les vers que l’amour; Albert de Sisteron (du Gapençois), fils du jongleur
Nazur, poète, mais surtout musicien; J. Millet, qui, en 1633, fit paraître la
Pastorale et Tragi-Comédie de Janin, la Pastorale de la Constance de Philin
et Margoton, la Bourgeoise de Grenoble.

Le voyage de Racine dans le Midi de la France nous permet de connaître
le jugement du grand poète français sur le dialecte de Valence. Sa septième
lettre, datée de 1661, relate les petits ennuis qu’il eut à subir dans ce pays dont
le langage qu’il ne connaissait pas encore, lui paraissait composé d’Espagnol
et d’Italien:


J’avais commencé dès Lyon à ne plus guère entendre le langage du pays, et à n’être
plus intelligible moi-même. Ce malheur s’accrut à Valence et Dieu voulut qu’ayant demandé
à une servante un pot de chambre elle mît un réchaud sous mon lit. Vous pouvez vous
imaginer les suites de cette maudite aventure, et ce qui peut arriver à un homme endormi
qui se sert d’un réchaud dans ses nécessités de nuit. Mais c’est encore bien pis dans ce
pays. Je vous jure que j’ai autant besoin d’un interprète qu’un Moscovite en aurait besoin
dans Paris. Néanmoins, je commence à m’apercevoir que c’est un langage mêlé d’Espagnol
et d’Italien, et, comme j’entends assez bien ces deux langues, j’y ai quelquefois recours
pour entendre les autres et pour me faire entendre. Mais il arrive souvent que je perds
toutes mes mesures, comme il arriva hier, qu’ayant besoin de petits clous à broquette pour
ajuster ma chambre, j’envoyai le valet de mon oncle en ville, et lui dis de m’acheter deux
ou trois cents de broquettes; il m’apporta incontinent trois boîtes d’allumettes; jugez s’il y
a sujet d’enrager en de semblables malentendus. Cela irait à l’infini, si je voulais dire tous
les inconvénients qui arrivent aux nouveaux venus en ce pays comme moi, etc., etc.



Mentionnons parmi les bibliographes et littérateurs contemporains qui
se sont occupés du Dauphiné: Ollivier (Jules): De l’Origine et de la Formation
des dialectes vulgaires du Dauphiné (Valence, Borel); 1838, l’abbé Bourdillon:
Des Productions diverses en patois du Dauphiné et des Recherches sur les
divers patois de cette province et sur leurs différentes origines. Ce dernier
ouvrage traite de l’origine des patois, de leurs rapports avec la langue littéraire,
de leur valeur respective et de l’intérêt qui s’attache à leur conservation.
Pierquin de Gembloux est l’auteur de l’Histoire des patois et d’une
étude intitulée: Des Traces laissées par le Phénicien, le Grec et l’Arabe dans
les dialectes vulgaires du Dauphiné. On peut ajouter à cette liste déjà longue
A. Boissier, Clairefond, Lafosse, l’abbé Moutier, Rolland, de Ladoucette,
Allemand, Lesbros, etc., etc.

La Guyenne et la Gascogne comprenaient: la première, le Périgord, le
Quercy, l’Agenais, le Rouergue et une partie du Bordelais et du Bazadais;
la seconde, les Landes, l’Armagnac, le pays Basque, le Bigorre, Comminges

et Couserons. De la comparaison des idiomes de ces divers pays, on peut
conclure, d’une façon générale, qu’ils se rapprochent de l’ancienne langue
romane du XIIe et du XIIIe siècle. On y retrouve l’harmonie, la correction et
une certaine grâce, dont les œuvres des Troubadours de cette époque portent
l’empreinte. Il faut en excepter le Basque, que les uns prétendent descendre
du Carthaginois, les autres des anciens Cantabres. Le dialecte de Montauban,
quoiqu’il indique, par certaines terminaisons de mots, une parenté, très
éloignée d’ailleurs, avec le Basque, trahit déjà par son harmonie l’influence
du Midi.



[↔]

Nîmes: la Maison carrée.



Le moyen âge a été, pour la Guyenne et la Gascogne, l’époque la plus
riche en productions poétiques. Parmi les nombreux Troubadours auxquels
elles sont dues, nous citerons les plus illustres: Bertrand de Born, vicomte de
Hauteford, en Périgord; Geoffroy Rudel; Arnaud de Marveil; Guillaume de
Durfort; Heudes de Prades, chanoine de Maguelone, dont le nom rappelle le
souvenir de poésies plus que galantes; Elyas de Barjols, favori d’Alphonse II;
Elyas Cairels, qui abandonna la lime et le burin pour se livrer, non sans
succès, à la poésie; Hugues Brunel, de Rodez, qui fit l’admiration des Cours
des comtes de Toulouse, de Rodez et d’Auvergne; Giraud de Calençon, l’habile
jongleur; Folquet de Lunel, qui terminait son roman sur la vie mondaine par
cette phrase: «L’an 1284 a été fait ce roman, à Lunel, par moi Folquet, âgé
de quarante ans, et qui, depuis quarante ans, offense Dieu»; Guillaume de
Latour, qui devint fou par amour; Bertrand de Paris, surnommé Cercamons,
parce qu’il errait constamment; Arnaud Daniel, etc.


Vers la fin du XVIIIe siècle, Pierre Bernadau, avocat-citoyen du département
de la Gironde, traduisit en dialecte bordelais les Droits de l’homme. Il
envoya ensuite son travail au député Grégoire, qui l’avait prié de lui donner
des notes sur les mœurs, les coutumes, les usages et la langue du Bordelais
et des pays limitrophes. Personne n’ignore que Grégoire, Barrère, de Fourcroy
et d’Andrieux, ayant formé le projet d’anéantir les idiomes provinciaux,
se livrèrent à une enquête, et s’adressèrent aux hommes les plus capables de
leur fournir les renseignements qu’ils désiraient avoir, avant de déposer leur
projet de loi. La traduction des Droits de l’homme, que nous empruntons à
Bernadau, est un fidèle miroir du langage du Bordelais sous la Convention
nationale.


Bordeaux, le 10 septembre,

L’an second de la Révolution de France (1790).

LOUS DREYTS DE L’OME[97]

Lous deputats de tous lous Francés per lous representa et que formen l’Assemblade
natiounale, embisatgean que lous abeous que soun dans lou rauïaumy et tous les malhurs
puplics arribats benen de ce que tout lous petits particuliers que lous riches et les gens en
cargue an oblidatlut ou mesprisat lous frans dreyts de l’ome, an resout de rapela lous
dreyts naturels béritables, et que ne poden pas fa perde aux omes. Aquere declaratioun
a doun esta publidade per aprene a tout lou mounde lur dreyts et lur débé, parlamo
qu’aquets que gouberneu lous afas de la France n’abusen pas de lur poudé, per que cade
citoien posque beyre quand déou se plagne s’ataquen sous dreyts, et per qu’aymen tous
une constitutioun feyte per l’abantage de tous, et qu’asségure la libertat a cadun.

Aess proco que lous dits deputats recounèchent et desclarent lous dreyts suibants de
l’ome et dau citoien, daban Dious et abeque sa sainte ayde.

Prumeyremen.—Lous omes néchen et demoren libres et egaux en dreyts et g’nia que
l’abantatge dau puplic que pot fa establi des distinctiouns entre lous citoiens.

Ségoundemen.—Lous omes n’an fourmat de les societats que per millou conserba lurs
dreyts, que soun la libertat, la proprietat, la tranquillitat et lou poudé de repoussa aquets
que lur boudren causa doumatge den lur haunour, lur corps ou lur bien.

Troizièmemen.—La natioun es la mestresse de toute autoritat et cargue de l’etzersa
qui ly plait. Toutes les compagnies, tous les particuliers qu’an cauque poudé lou tenen de
la natioun qu’es soule souberaine.

Quatrièmemen.—La libertat counsiste à poudé fa tout ce que ne fey pas de tort à

digun. Les bornes d’aquere libertat soun pausades per la loi et qui les passe dion craigne
qu’un aute n’en féde autan per ly fa tort.

Cinquièmemen.—Les lois ne diben défende que ce que trouble lou boun orde. Tout ce
que n’es pas defendut par la loi ne pot esta empacha, et digun ne pot esta forsat de fa ce
que ne coumande pas.

Cheyzièmemen.—La loi es l’espressioun de la bolontat générale. Tous lous citoïens on
dreyt de concourre à sa formation par els mêmes ou p’ra’quels que noumen à lur place
p’raux Assemblades. Faou se serbi de la même loi tant per puni lous méchans que per protégen
lous prâubes. Tous lous citoïens conme soun egaus par elle, poden prétendre à
toutes les cargues pupliques, siban lur capacitat, et sens aute recoumandationn que lur
mérite.

Sétièmemen.—Nat ome ne pot esta accusat, arrestat ni empreysounat que dans lous
cas espliquats per les lois, et séban la forme qu’an prescribut, que sollicite, baille, etzécute
on fey etzécuta dans ordres arbitraires diou esta punit sébérémen. Mai tout citoïen mandat
ou sésit au noun de la loi diou obéir de suite; deben coupable en résistan.

Huytièmemen.—Ne diou esta pronounsat que de les punicious précisémen bien nécessaires;
et not ne pot esta puni q’en bertu d’une loi establide et connéchude aban la faoute
conmise et que sié aplicade coume coumben.

Naubièmemen.—Tout ome diou esta regardat inoucen jucqu’à ce que sie esta déclarat
coupable. Sé faou l’arresta deben préne garde de ne ly fa not maou ni outrage. Aquels qui
ly féden soufri cauqu’are diben esta sébéremen corrigeats.

Detzièmemen.—Not ne pot esta inquiétat à cause de ses opinions, même concernan
la religion, perbu que sous prépaus ne troublen pas l’ordre puplic establit per la loi.

Oontzièmemen.—La communicatioun libre de les pensades es on pus bet dreyt de
l’ome. Tout citoïen pot doun parla, escrioure, imprima librémen, perbu que respounde
dous suites que pouyré angé aquere libertat den lous cas déterminats per les lois.

Doutzièmemen.—Per fa obserba lous dreyts de l’ome et dau citoïen, faou daus officiers
puplics. Que sien presté, jutge sourdat, aco s’apere force puplique. Aquere force es establide
per l’abantage de tous et noun pas per l’intret particulier d’aquels à qui l’an confiade.

Treitzièmemen.—Per fourni à l’entretien de la force puplique, faou mete de les impositions
su tous, et cadun n’en diou pagna sa portionn siban ses facultats.

Quatortzièmemen.—Lous citoïens on lou dreyt de berifia els mêmes ou pran moyen de

lus députats qu’an noumat la nécessitat de les impositiouns et les acourda libremen prou
besouin de l’Estat de marqua combien, coumen et duran qu’au tems libéran d’aqueres
impositiouns et de beyre même coumen lou prébengut en es emplégat.

Quintzièmemen.—La sociétat a lou dreyt de demanda conte à tous lous agens puplics
de tout so qu’an feit dens lur place.

Setzièmemen.—Gnia pas de boune constitutioun dens toute societat ou lous dreyts de
l’ome ne soun pas connéchuts et asségurats et ou la séparation de cade pouboir n’es pas
ben establide.

Darney article.—Les proprietats soun une causa sacrada et oun digun ne pot touca
sen bol. Nat ne pot en esta despouillat, exceptat quand lou bien puplic l’etsige. Alors fau
que pareche cla qu’au besonier per l’abantatge commun de ce que aporten à cauque
citoïen, et ly diben bailla de suite la balour de ce que cede.



Cet exemple assez long nous dispense d’en citer d’autres. Les emprunts
répétés faits au Français y ont tellement dénaturé le dialecte bordelais qu’on
peut se demander si le traducteur le connaissait bien, ou si, à l’époque de la
traduction, les habitants de Bordeaux ne subissaient pas, plus que les ruraux,
l’influence prépondérante de la langue Française. Il est certain que, dans les
campagnes, et en ville même, les gens du peuple employaient et emploient
encore aujourd’hui des expressions absolument différentes de celles dont
M. Bernadau s’est servi pour traduire les Droits de l’homme et du citoyen.


La province de Languedoc fut celle où la croisade dirigée contre les
Albigeois détermina le plus rapidement la décadence de la langue Romane.
Cependant, les Troubadours qui purent échapper aux massacres de Simon de
Montfort ne se déclarèrent pas vaincus. Plus d’un royal asile leur resta
ouvert. Les uns se réfugièrent en Provence, où nous les avons vus, sous
Bérenger, puis sous le règne du bon roi René, partager avec les poètes du
pays les faveurs de ces princes lettrés. D’autres franchirent les Pyrénées ou
traversèrent la mer pour être amicalement accueillis par les rois d’Aragon,
de Castille et de Sicile. Cependant, les œuvres qu’ils produisirent à partir de
cette époque se ressentirent du chagrin de l’exil, que leurs bienfaiteurs pouvaient
adoucir dans ses conséquences matérielles, mais non faire oublier. Les
brutales circonstances qui l’avaient accompagné le rendaient encore plus
cruel, et mirent une empreinte de langueur sur leur esprit, naguère encore
si vif et si primesautier. Cet amour du pays natal est éloquemment exprimé
par ces paroles de Pierre Vidal:


Je trouve délicieux l’air qui vient de la Provence; j’aime tant ce pays! Lorsque j’en
entends parler, je me sens tout joyeux, et, pour un mot qu’on m’en dit, mon cœur en
voudrait cent. Mon amour est tout entier pour cette aimable nation, car c’est à elle à qui je
dois ce que j’ai d’esprit, de savoir, de bonheur et de talent[98].



Le centre de la vie méridionale ayant été déplacé, le Roman-Provençal
perdit sa nationalité. Les populations, qu’un lien commun n’unissait plus,
parlèrent un langage d’où peu à peu les règles disparurent pour faire place
à des solécismes et à des locutions informes qui marquèrent sa décadence
profonde, surtout dans les pays pauvres ou montagneux. Dans les villes, au
contraire, le souvenir de la langue nationale se réveilla à un moment donné,
et fut le point de départ d’un travail de recomposition. Le vieil idiome, sous
l’impulsion qui lui fut donnée, reparut, modifié, enrichi de tournures et
d’expressions nouvelles, sans toutefois perdre le caractère qui lui était
propre. Le Toulousain, qui, depuis, fut cultivé avec succès, est un des patois
les plus harmonieux, c’est un de ceux auxquels se rattachent le plus de
souvenirs. Dans ses mémoires sur l’histoire naturelle du Languedoc, Astruc
prétend qu’à la faculté de Montpellier la langue d’oc était exclusivement
employée pour enseigner les préceptes de la médecine et de la botanique,
puisés dans les auteurs arabes, les seuls familiers au moyen âge dans cette
partie de la France méridionale.

Voici un spécimen du patois de Toulouse au XIVe siècle:




CANÇON DITTA LA BERTTA

Fatta sur la guerra d’Espagnia, fatta pel généroso Guesclin, assistat des nobles mundis
de Tholosa

A Dona Clamença.


Dona Clamença, se bous plats,

Jou bous diré pla las bertats

De la guérra que s’es passada

Entre pey lou rey de Léon,

Henric soun fray, rey d’Aragon,

E d’ab Guesclin soun camarada,

E lous moundis qu’éren anats,




E les que nou tournen jamas

S’es qu’yen demande recompença,

Perço que non meriti pas

D’abe de flous de bostos mas:

Suffis d’abe bost’ amistança.




L’an mil tres cens soixante-cinq,

Dén boule déu rey Charles-Quint,

Passée en aquesta patria

Noble seignou, Bertran-Guesclin,

Baron de la Roquo-Clarin,

Menan amb’ et gentdarmaria.




L’honor, la fé, l’amor de déus,

Erou touts lous soulis motéus

Qu’ets portavau d’ana fa guerra

Contra lous cruels Sarrazis[99], etc., etc...





La pièce suivante, dont Goudouli est l’auteur, permettra de juger des
changements survenus dans le patois de Toulouse vers le XVIIe siècle:


Hier, tant que le Caüs, le chot é la cabéco

Tratabou à l’escur de lours menus afas,

E que la tristo nèyt, per moustra sous lugras,

Del grand calel dél cél amagabo la méco,

—Un pastourel disie:—B’é fayt uno grand péco

De douna moun amour à qui nous la bol pas,

A la bélo Liris, de qui l’armo de glas

Bol rendre pouramen ma persuto buféco,

Mentre que soun troupél rodo le communal,

Yen soun ouna cent cops parla, li de moun mal;

Mès la cruélo cour à las autros pastouros,

Ah! soulél de mous éls, se jamay sur toun se

Yen podi fourrupa dous poutets à plaze,

Yen faré ta gintos, que duraros très houros!




Le patois de Montpellier a quelque affinité avec l’Italien, il s’en rapproche
assez par la prononciation de certains mots. Nous trouvons, dans les
réponses adressées à l’abbé Grégoire lors de son enquête sur les patois de
France, un morceau de poésie, par Auguste Rigaud de Montpellier, qui peut
donner une idée de ce patois en 1791.


L’AMOUR POUNIT PER UNA ABEIA

Lou pichot diou qu’és tout puissan,

Vechen una rosa vermeia

Voou la culi, mais una abeia

Lou fissa redé, et, tout plouran,

S’encouris vité vers sa mera.

Et yé dis, d’un air bén mouquêt:

«Vésés, mama, qu’es gros moun det

Una abeia, dins moun partera,

Ven, peccaïre! de mé pouni,

Soutapa, qué me fai souffri!»

Vénus lou pren sur sa faoudéta,

Souris, l’acala emb’un poutou,

Et dis: «Moun fil, suna bestiéta,

Pus marrida qu’un parpaïou,

Te faï tant coïré la maneta,

Jugea un paouquét quinté es l’estat

D’un cor que toui traits an blassat!»



Dans sa notice sur Montpellier, M. Charles de Belleval donne la traduction
patoise de la cantate du Nid d’amour, de Métastase, dont nous reproduisons
ici quelques vers:


Counouyssès la béla Liseta?

Et bé, fugissé-là toujours:

Lou cur d’aquéla bergèyréta

Es ûna nizâda d’amours.

Aqui s’én véy de touta ména;

Un tout éscas sort dâou cruvél,

Un âoutre né comménça à péna,

Dé sâoupre bécâ dés per el... etc.



Le Languedoc produisit un grand nombre de Troubadours, nous nous
contenterons de mentionner les plus remarquables:

Garins d’Apchier, gentilhomme d’une ancienne famille du Gévaudan; on
le disait aussi bon poète que seigneur galant et prodigue. On lui prête l’invention
du descord. Pons de Capdeuil, célèbre par ses chants d’amour et ses
sirventes militaires, faisait de sa demeure le rendez-vous de toute la noblesse
de la contrée. Là se donnèrent des fêtes magnifiques jusqu’au jour où, la
dame de ses pensées étant venue à mourir, Pons de Capdeuil prit un cilice,

échangea ses riches vêtements contre une cuirasse, et courut se faire tuer
dans une expédition lointaine. Azalaïs de Procairagues appartenait à l’une
des familles les plus distinguées de Montpellier; il reste d’elle plusieurs
chansons qu’elle composa en faveur de Gui Guérujat, fils de Guillaume VI,
qu’elle aimait tendrement. Pierre Raymond, de Toulouse, dut à son mérite
autant qu’à son esprit le bon accueil qu’il reçut dans les cours du roi
d’Aragon, de Raymond V et de Guillaume VIII de Montpellier. On peut encore
citer Guillaume de Balaun, Pierre de Barjac, Giraud Leroux, Perdigon, Nat
de Mons, Pierre Vidal, Figueira, Arnaud de Carcassés, Clara d’Anduse.

La bibliographie complète des ouvrages relatifs à la langue d’oc parlée
dans l’Hérault est trop importante pour figurer ici. Nous en extrayons ce
qu’elle présente de plus remarquable: Thomas: Vocabulaire des mots romans-languedociens
dérivant directement du Grec, 1841.—Floret: Discours sur
la «lengo Romano».—Laurès: Poésies Languedociennes.—Roque-Ferrier:
Poème en langage Bessau (Hérault).—Barthès: Glossaire botanique languedocien.—Tandon:
Fables, contes en vers (patois de Montpellier).—De
Tourtoulon: Note sur le sous-dialecte de Montpellier.—Mushack: Étude
sur le patois de Montpellier.

A ces notes, nous ajouterons les suivantes pour le Gard: Abbé Séguier:
Explication en français de la langue patoise des Cévennes.—Boissier de Sauvages:
Dictionnaire languedocien-français; cet ouvrage a eu plusieurs éditions.—De
La Fare-Alais: Las Castagnados, poésies languedociennes, avec notes et
glossaire.—Aillaud, Remarques sur la prononciation nîmoise.—D’Hombres:
Alais, ses origines, sa langue, etc.—Glaize: Écrivains contemporains en langue
d’oc.—Fresquet: le Provençal de Nîmes et le Languedocien de Colognac comparés.—Bigot,
de Nîmes: Fables.—Reboul: Poésies diverses.

Dans la Provence proprement dite, le Roman fut cultivé par les Troubadours
et parvint à une perfection relative avant même que le Français eût des
formes régulières. La Cour de Provence était une des plus brillantes de
l’Europe et la langue dite provençale était cultivée chez les autres peuples de
préférence à toutes les autres. Mais, après le roi René, la couronne de Provence
ayant été réunie à celle de France, la langue nationale perdit peu à
peu de son importance, elle cessa d’être officielle, s’altéra de plus en plus, et
ne conserva plus son caractère propre que dans la population rurale. Les Troubadours
de la Provence furent très nombreux; quelques-uns acquirent une
célébrité dont les derniers reflets sont arrivés jusqu’à nous. Tel fut Folquet de
Marseille, évêque de Toulouse. S’étant, dans sa jeunesse, épris de la belle Azalaïs
de Roquemartine, il lui dédia des vers enflammés. Mais sa nature fougueuse
lui ayant fait embrasser la cause de la croisade contre les Albigeois, il
reparut en prêtre fanatique, prêchant les persécutions contre les malheureux,
donnant ainsi à son rôle de prêtre un caractère odieux dont l’histoire devait

faire justice. Bertrand d’Alamanon, gentilhomme d’Aix, se fit remarquer par
ses satires contre Charles d’Anjou, comte de Provence et roi de Naples, qui
traita son pays en conquérant brutal, le ruina par ses impôts et le dépeupla
par ses guerres. D’une nature droite, plein de courage, habile diplomate, Bertrand
d’Alamanon n’épargna ni le pape Boniface VIII, ni Henri VII, ni l’archevêque
d’Arles. Blacas et Blacasset, ses fils, furent tous deux des gentilshommes
illustres par la noblesse de leur maison et la supériorité de leur esprit; Sordel,
dans une complainte célèbre sur la mort du premier, vante son courage
et les qualités qui firent de lui un héros. Boniface III de Castellane fut un des
plus violents satiriques du XIIIe siècle; Nostradamus cite plusieurs de ses
chansons qui ont toutes pour refrain: Bocca, qu’as dich? (Bouche, qu’as-tu
dit?), comme une sorte de regret de la hardiesse de ses paroles. Citons encore:
Granet; Raymond Bérenger V, comte de Provence; Richard de Noves, qui
écrivit en vers l’histoire de son temps; Bertrand Carbonel; Poulet, de Marseille,
poète grave et correct; Jean Estève, dont les pastourelles gracieuses ne
manquent pas de saveur; Natibors ou Mme Tiberge de Séranon, la grâce
faite femme, qui versifiait agréablement; Raymond de Solas; Jean Riquier,
dont un grand nombre de poésies charmantes sont arrivées jusqu’à nous.
Arnaud de Cotignac et Bertrand de Puget peuvent clore cette liste déjà longue.
Plus tard, nous trouvons Louis Belaud de La Belaudière; Gros, de Marseille;
Puget, auteur d’un Dictionnaire provençal; Papon, Considérations sur l’histoire
de la langue Provençale; Carry, de Marseille, Dictionnaire étymologique
du Provençal, 1699; et, enfin, Achard[100], dont la grammaire et le dictionnaire
fixèrent, pour la première fois, les règles du Provençal encore en usage de nos
jours. On ne peut nier que le Provençal, comme les autres dialectes de la
langue d’Oc, n’ait subi, après la réunion de la Provence à la France, un temps
d’arrêt qui nuisit considérablement à son développement. Jusque-là langue
nationale, il cessa d’être officiel. Cependant sa déchéance fut plus apparente
que réelle. Renié par la cour, il ne fut plus, il est vrai, l’objet des mêmes
encouragements, et ne put parvenir au degré de perfection que devait atteindre
le Français. Mais il ne cessa jamais d’être la langue parlée par le peuple dans
toute la Provence proprement dite; observation qui s’applique d’ailleurs aux
dialectes des autres provinces du Midi de la France; ils restèrent également
populaires. Les productions poétiques et littéraires devaient nécessairement
être moins nombreuses, elles le furent en effet, mais sans jamais cesser complètement.
Les œuvres de L. Belaud de La Belaudière, de Millet de
la Drôme, de Gros de Marseille, de l’abbé Caldagnès, de Pasturel, de
Rigaud de Montpellier, de Goudouli, de Boissier de Sauvages, de Tandon,
de Daubian et de bien d’autres prouvent assez que le Midi avait conservé

sa langue, dont la vitalité avait su résister à tant d’événements contraires.

L’abbé Grégoire ne l’ignorait pas; son célèbre rapport à la Convention
ne fut qu’un violent réquisitoire contre ce qu’il appelait la Fédération des
idiomes. Les efforts de la Révolution, pas plus que les anciennes ordonnances
royales sur la proscription du Provençal, ne réussirent à anéantir une langue
parlée depuis huit cents ans; enfin, le décret du 8 pluviôse an II, qui établissait
un instituteur français dans chaque commune des départements frontières,
eut ce résultat heureux que le Midi apprit à parler et à écrire le Français,
tout en conservant l’idiome régional dans toutes les circonstances où le
Français n’était pas absolument nécessaire. Il devint bilingue, et, depuis
cette époque, comme deux sœurs unies par les mêmes liens, la langue Française
et la langue Provençale s’enrichirent mutuellement en se prêtant des
mots, des formes et des tournures de phrases consacrés par l’usage et ratifiés
par le temps.


NOTES:

[88]
Extrait des registres Potentia, bibliothèque
Mejanes.

[89]
Lettre de la fin du XVe siècle, écrite
par un fils à son père. L’original appartenait à la collection de
l’historien provençal Bouche.

[90]
Deux éditions des poésies de Gros ont été publiées à
Marseille, l’une en 1734, l’autre en 1763. Le Bouquet provençal
en a inséré quelques-unes en 1823.

[91]
Mémoires de l’Académie celtique, t. III, p. 371.

[92]
Mémoires de l’Académie celtique, t. II, p. 371.

[93]
Louis XIV.]

[94]
La plus mauvaise cheville de la charrette est celle qui
fait le plus de bruit.

[95]
Ce n’est pas avec un tambour qu’on rappelle un cheval
échappé.

[96]
Le chef d’orchestre.

[97]
Traduction.

LES DROITS DE L’HOMME

Les députés de tous les Français, pour les représenter, et qui forment
l’Assemblée nationale, envisageant que les abus qui sont dans le
royaume et tous les malheurs publics arrivés viennent de ce que tous
les petits particuliers, que les riches et les gens en charge ont
oublié ou méprisé les francs droits de l’homme, ont résolu de rappeler
les droits naturels véritables, et qu’on ne peut pas faire perdre aux
hommes. Cette déclaration a donc été publiée pour apprendre à tout
le monde ses droits et ses devoirs, afin que ceux qui gouvernent les
affaires de la France n’abusent pas de leur pouvoir, afin que chaque
citoyen puisse voir quand il doit se plaindre, si on attaque ses
droits, et afin que nous aimions tous une constitution faite pour
l’avantage de tous, et qui assure la liberté à chacun.

C’est pour cela que lesdits députés reconnaissent et déclarent les
droits suivants de l’homme et du citoyen, devant Dieu et avec sa sainte
aide.

Premièrement.—Les hommes naissent et demeurent libres et
égaux en droits, et il n’y a que l’avantage du public qui puisse faire
établir des distinctions entre les citoyens.

Secondement.—Les hommes n’ont formé des sociétés que pour
mieux conserver leurs droits, qui sont la liberté, la propriété, la
tranquillité et le pouvoir de repousser ceux qui leur voudraient causer
dommage dans leur honneur, leur corps ou leur bien.

Troisièmement.—La nation est la maîtresse de toute autorité,
et elle charge de l’exercer qui lui plaît. Toutes les compagnies, tous
les particuliers qui ont quelque pouvoir le tiennent de la nation, qui
est seule souveraine.

Quatrièmement.—La liberté consiste à pouvoir faire tout ce
qui ne fait de tort à personne. Les bornes de cette liberté sont posées
par la loi, et qui les passe doit craindre qu’un autre n’en fasse
autant pour lui faire tort.

Cinquièmement.—Les lois ne doivent défendre que ce qui
trouble le bon ordre. Tout ce qui n’est pas défendu par la loi ne peut
être empêché, et personne ne peut être forcé de faire ce qu’elle ne
commande pas.

Sixièmement.—La loi est l’expression de la volonté générale.
Tous les citoyens ont le droit de concourir à sa formation par
eux-mêmes ou par ceux qu’ils nomment à leur place par les Assemblées.

Il faut se servir de la même loi, tant pour punir les méchants que
pour protéger les pauvres. Tous les citoyens, comme ils sont égaux par
elle, peuvent prétendre à toutes les charges publiques, suivant leur
capacité, et sans autre recommandation que leur mérite.

Septièmement.—Nul homme ne peut être accusé, arrêté ni
emprisonné que dans les cas expliqués par les lois et suivant la forme
qu’elles ont prescrite. Qui sollicite, donne, exécute ou fait exécuter
des ordres arbitraires doit être puni sévèrement. Mais tout citoyen
appelé ou saisi au nom de la loi doit obéir de suite; il devient
coupable en résistant.

Huitièmement.—Il ne doit être prononcé que des punitions
précisément bien nécessaires; et nul ne peut être puni qu’en vertu
d’une loi établie et connue avant la faute commise, et qui soit
appliquée comme il convient.

Neuvièmement.—Tout homme doit être regardé comme innocent
jusqu’à ce qu’il soit (sic) déclaré coupable. S’il faut l’arrêter, on
doit prendre garde de ne lui faire aucun mal ni outrage. Ceux qui lui
font souffrir quelque chose doivent être sévèrement corrigés.

Dixièmement.—Nul ne peut être inquiété à cause de ses
opinions, même concernant la religion, pourvu que ses propos ne
troublent pas l’ordre public établi par la loi.

Onzièmement.—La communication libre des pensées est le plus
beau droit de l’homme. Tout citoyen peut donc parler, écrire, imprimer
librement, pourvu qu’il réponde des suites que pourrait avoir cette
liberté dans les cas déterminés par les lois.

Douzièmement.—Pour faire observer les droits de l’homme et du
citoyen, il faut des officiers publics. Qu’ils soient prêtres, juges,
soldats, cela s’appelle force publique.

Cette force est établie pour l’avantage de tous, et non pas pour
l’intérêt particulier de ceux à qui on l’a confiée.

Treizièmement.—Pour fournir à l’entretien de la force
publique, il faut mettre des impositions sur tous, et chacun en doit
payer sa portion suivant ses facultés.

Quatorzièmement.—Les citoyens ont le droit de vérifier
eux-mêmes, ou par le moyen des députés qu’ils ont nommés, la nécessité
des impositions, et de les accorder librement, suivant le besoin de
l’État; de marquer combien, comment et durant quel temps on livrera ces
impositions, et de voir même comment le produit en est employé.

Quinzièmement.—La société a le droit de demander compte à
tous les agents publics de tout ce qu’ils ont fait dans leur place.

Seizièmement.—Il n’y a pas de bonne constitution dans toute
société où les droits de l’homme ne sont pas connus et assurés, et où
la séparation de chaque pouvoir n’est pas bien établie.

Dernier article.—Les propriétés sont une chose sacrée,
et à laquelle personne ne peut toucher sans vol. Nul ne peut en
être dépouillé, excepté quand le bien public l’exige. Alors il faut
qu’il paraisse clair qu’on a besoin pour l’avantage commun de ce qui
appartient à quelque citoyen, et on lui doit donner de suite la valeur
de ce qu’il cède.

[98]
Pierre Vidal, troubadour de Toulouse au
XIIe siècle.

[99]
Jean de Casavateri fait mention de cette expédition dans
son ouvrage imprimé à Toulouse, en 1544.

[100]
Achard, bibliothécaire national à Marseille, né dans
cette ville en 1751, mort en 1809.



XII

GRAMMAIRE PROVENÇALE

Grammaire provençale (d’après Achard) (1794).—Abrégé de grammaire provençale (d’après Dom
Xavier de Fourvières).—Différences linguistiques et orthographiques entre le Provençal parlé
et écrit avant la Révolution et le Provençal de nos jours, selon l’école félibréenne.—Conclusion.

PETITE GRAMMAIRE PROVENÇALE

Par C.-F. ACHARD[101]

BIBLIOTHÉCAIRE DE LA VILLE DE MARSEILLE

(Avril 1794)

PREMIÈRE PARTIE

CHAPITRE PREMIER

DES LETTRES ET DE LA PRONONCIATION

Les Provençaux emploient les mêmes lettres que les Latins et les Français.
Ils font sonner toutes les lettres et n’aspirent pas l’h. Aussi voyons-nous
que la plupart des écrivains provençaux ont retranché dans leurs ouvrages les
lettres finales qui ne se prononcent que lorsque le mot est suivi d’une
voyelle.

DES VOYELLES

A. Se prononce comme en français.

E. Se prononce en provençal de deux manières: lorsqu’il se trouve à la
fin des mots, il se prononce toujours comme l’é fermé du français; il est
cependant d’usage de ne pas l’accentuer; l’è ouvert est toujours prononcé

fortement, comme celui que nous indiquons par un accent circonflexe. Exemple:
addusés, venguet, linge; prononcez: adûze, vêngué, lingé. Il faut même
observer que l’e suivi d’une consonne se prononce toujours de même que s’il
était seul. Ainsi, dans le mot venguet, que j’ai cité, il ne faut pas dire vangué,
mais vé-ngué, comme nous prononçons ennemi et non pas annemi.

I. Se prononce comme en français, et il se prononce comme en latin dans
les monosyllabes im, in et dans les mots qui en sont composés.

O. Cette voyelle dans les mots a la même prononciation qu’en français;
mais, à la fin des mots, elle remplace l’e des Français. Ainsi il est reçu
d’écrire verguo, qui se prononce comme vergue en français.

U. La voyelle u n’a rien de particulier, si ce n’est qu’il faut prononcer u
dans le mot un comme nous le prononçons dans le mot une et ne pas le changer
en la diphtongue eun, comme le font les Français.

DES DIPHTONGUES, ETC...

Les diphtongues sont l’union de deux voyelles qui ne forment qu’une
syllabe. Voici les principales:



	Ai,
	que l’on prononce
	ahi,
	 



	Au,
	— —
	ahou,



	Ei,
	— —
	ehi,



	Ia,
	— —
	iha,
	mais par un simple son.



	Ié,
	— —
	ihé,



	Io,
	— —
	iho,



	Oi,
	— —
	ohi,




Les diphtongues et les quadriphthongues sont aussi usitées en provençal:



	Aou,
	ou
	au,
	prononcez:
	ahou,
	 



	Uou,
	—
	uhou,
	—
	huhou,
	d’un seul son



	Ueil,
	—
	uheil,
	—
	hui,



	Yeou,
	 
	 
	—
	hieou.




DES CONSONNES

Les seules consonnes dont la prononciation diffère de la syntaxe française
sont le g et l’i consonne. Les Provençaux prononcent ces lettres mouillées
comme les Italiens. Il en est de même du ch; mais il est impossible de donner
cette prononciation, à un homme qui n’a jamais entendu parler un Provençal
ou un Italien, par de simples caractères; il ne connaîtra pas la façon
de prononcer ces lettres, en plaçant un d devant le g, ni un t devant ch. Il
faut, pour le mettre au fait, l’inviter à prononcer ces lettres très lentement,
comme on le fait en français; qu’il observe le mouvement de la langue, et
nous lui ferons sentir la différence. Le Français, pour prononcer le g ou

le j, porte le bout de la langue au palais, à peu près à la racine des dents de
la mâchoire supérieure. Le Provençal et l’Italien poussent le bout de la
langue jusqu’aux dents, relèvent un peu la langue et prononcent plus de la
bouche que du gosier. Au reste, une seule fois qu’on entende prononcer cette
lettre, on en saura plus qu’avec les plus longues explications. La même chose
doit être appliquée au ch.

Il ne faut pas oublier de dire ici que, lorsqu’un mot provençal a deux l
mouillées, on prononce comme le peuple de Paris. Ainsi mouille ou mouillée
se prononce en provençal comme si l’on écrivait mouyé, et comme ceux qui
parlent mal le français prononcent l’adjectif mouillé.


NOTE:

[101]
Cette grammaire fait partie du rapport que C.-F. Achard adressa au Comité de l’Instruction
publique en l’an II de la République.



CHAPITRE II

DES ARTICLES

L’idiome provençal a deux articles: lou, le, pour le masculin, et la pour
le féminin. Au pluriel, l’article leis, qu’on prononce lei devant une consonne,
sert pour les deux genres. L’article lou et l’article la s’élident devant un mot
qui commence par une voyelle; ainsi l’on dit l’ai, l’âne, et non pas lou ai;
l’anduecho, l’andouille, et non pas la anduecho.

Les Provençaux ne changent pas leurs terminaisons dans les déclinaisons;
en cela nous ne différons pas de la langue française. Exemple:










	 
	SINGULIER



	 
	MASCULIN
	 
	 
	FÉMININ



	 
	français
	provençal
	français
	provençal



	Nominatif
	le,
	lou
	la
	la



	Génitif
	du,
	doou ou dau
	de la
	de la



	Datif 
	au,
	aou ou au
	à la
	à la



	Accusatif
	le,
	lou
	la
	la



	Vocatif
	ô,
	ô
	ô
	ô



	Ablatif
	du,
	doou ou dau
	de la
	de la












	 
	PLURIEL



	 
	MASCULIN ET FÉMININ



	 
	français
	provençal
	 



	Nominatif
	les
	Leis
	prononcez
	Lei



	Génitif
	des
	Deis
	—
	Dei



	Datif
	aux
	Eis
	—
	ei



	Accusatif
	les
	Leis
	—
	Lei



	Vocatif
	ô
	ô
	—
	ô



	Ablatif
	des
	Deis
	—
	Dei




Tous ces mots sont monosyllabes.




CHAPITRE III

DES NOMS

Tous les noms prennent l’article devant eux, excepté les noms propres et
ceux que l’on prend indéterminément, comme députa, administratour (député,
administrateur).

La particule de remplace souvent l’article en provençal; aussi les Provençaux
font-ils beaucoup de provençalismes en parlant français, par l’habitude
qu’ils ont de leur idiome. Donnez-moi d’eau, de vin, diront-ils, au lieu de dire:
Donnez-moi de l’eau, du vin; cela vient de ce que le Provençal dit dounas-mi
d’aiguo, de vin, etc.

Il n’y a pas de règle générale pour les genres des noms; presque tous les
mots français masculins sont du même genre dans leurs correspondants provençaux.
Il y a cependant des exceptions: ainsi le sel est masculin en français,
et la saou est féminin en provençal; l’huile est féminin, l’oli ou l’holi
est masculin; le peigne se rend par la pigno; le balai, par l’escoubo, féminin,
et quelques autres de même.

Les terminaisons des noms varient beaucoup, de même que dans le français,
mais elles sont presque toujours les mêmes au pluriel et au singulier.
Ainsi chivau, cheval, fait au pluriel chivaus, et se prononce comme au singulier.
De là vient encore que les enfants disent ici très communément, en parlant
français: le chevau ou les chevals.

Les substantifs masculins forment quelquefois des substantifs féminins
d’une terminaison différente. En général, les noms qui se terminent par une
n donnent un féminin en y ajoutant un o, qui équivaut à notre e muet, par
exemple: couquin, masculin, couquino, féminin; landrin, masculin, landrino,
féminin.

Les mots terminés en r changent cette dernière lettre en la syllabe so:
voulur, vouluso, féminin; recelur, receluso, féminin, etc...

Les mots français terminés en aire sont assez ordinairement terminés en
ari dans l’idiome provençal.

Les adjectifs sont également très variés; ils ont un rapport direct avec
ceux de la langue française. Ceux qui se terminent en é pour le masculin et
en ée pour le féminin, se rendent en provençal par la terminaison at, ado:
fortuné, fortunée; fourtunat, fourtunado.

Les adjectifs terminés par un e muet en français se terminent de même
au féminin provençal, mais au masculin ils ont un é fermé. Ainsi invulnérable
fait au masculin invulnérablé, et au féminin invulnérablo, que l’on prononce
tout comme en français.




CHAPITRE IV

DES PRONOMS

Il y a, dans les pronoms, des observations importantes à faire sur la différence
qui existe entre le français et le provençal. Je donne d’abord la déclinaison
des pronoms personnels:

SINGULIER



	Nominatif
	Je ou moi,
	Yeou.



	Génitif
	De moi,
	De yeou, sans élision.



	Datif
	A moi,
	A yeou ou mi, en quelques lieux me.



	Accusatif
	Moi,
	Mi ou me et yeou dans le pléonasme.



	Ablatif
	Par moi,
	Per yeou.




Il me conduisit moi-même: Mi menet yeou-même ou m’aduguet yeou-même.

SINGULIER



	Nominatif
	Tu, toi,
	Tu.



	Génitif
	De toi,
	De tu.



	Datif
	A toi,
	A tu, ou ti ou te.



	Accusatif
	Toi ou te,
	Ti ou te.



	Ablatif
	Par toi,
	Per tu.




SINGULIER



	Nominatif
	.......
	..........



	Génitif
	De soi,
	De si ou de si-même.



	Datif
	A soi,
	A si, ou si ou se.



	Accusatif
	Soi,
	Si ou se.



	Ablatif
	Par soi,
	Per si-même.




PLURIEL



	Nominatif
	Nous,
	Nautreis pour nous autres.



	Génitif
	De nous,
	De nautries.



	Datif
	A nous,
	A nautreis ou nous.



	Accusatif
	Nous,
	Nautries ou nous.



	Ablatif
	Par nous,
	Per nautreis.





PLURIEL



	Nominatif
	Vous,
	Vautreis.



	Génitif
	De vous,
	De vautreis.



	Datif
	A vous,
	A vautreis ou vous.



	Accusatif
	Vous,
	Vautries ou vous.



	Ablatif
	Par vous,
	Per vautreis.




Il vous a donné: v’a dounat. Il vous accuse: n’accuso.

Ces exemples sont faits pour faire connaître que le provençal fait une
élision de trois lettres devant un mot qui commence par une voyelle, lorsqu’il
est précédé d’un pronom pluriel. Le pronom se est le même au pluriel qu’au
singulier.

SINGULIER



	Nominatif
	Lui, eou.
	Elle, ello.



	Génitif
	De lui, d’eou.
	D’elle, d’ello.



	Datif
	A lui, on eou, à eou, li;
	à elle, an ello ou li.



	Accusatif
	Lui, eou ou lou.
	La, la.



	Ablatif
	Par lui, per eou.
	Par elle, per ello.




PLURIEL



	Nominatif
	Eux, elleis.
	Elles, elleis.



	Génitif
	D’eux, d’elleis.
	D’elles, d’elleis.



	Datif
	A eux, an elleis ou li.
	A elles, an elleis, ou li.



	Accusatif
	Eux, elleis, leis.
	Elles, elleis, leis.



	Ablatif
	Par eux, per elleis.
	Par elles, per elleis.




PRONOMS POSSESSIFS

Les pronoms possessifs sont mieou, tieou, sieou, nouestre, vouestre; ils
sont précédés de l’article et gouvernent les deux genres.



	Lou mieou, la mieouno.
	Le mien, la mienne.



	Lou tieou, la tieouno.
	Le tien, la tienne.



	Lou sieou, la sieouno.
	Le sien, le leur, la sienne, la leur.



	Lou nouestre, la nouestro.
	Le, la nôtre.



	Lou vouestre, la vouestro.
	Le, la vôtre.




PRONOMS DÉMONSTRATIFS

Il y a deux pronoms démonstratifs: aqueou, qui fait au féminin aquelo,
et aquestou, qui fait au féminin aquesto, c’est-à-dire celui-ci, celle-ci; celui-là,
celle-là.


PRONOMS RELATIFS

Lequel, laquelle, louquaou, laqualo, se déclinent avec l’article; qui se
traduit par qun ou par que. Ses composés sont queque, sieque, quoi qu’il en
soit; quelqu’un, quelqu’une, quauqu’un, quaouqu’uno. Exemple: L’homme qui
vint, l’home que venguet.—Ce qui me surprend, ce que m’estouno.—Qui
est là? Qun es aqui?—Qui va, qui vient? Que va, que ven?



CHAPITRE V

DES VERBES

Le provençal a des verbes auxiliaires, des actifs et des passifs. On appelle
verbe auxiliaire celui qui sert à former les temps des autres verbes, comme
j’ai, ai; je suis, sieou.

Les verbes actifs peuvent être réduits à deux conjugaisons principales,
qui se connaissent par l’infinitif: les verbes qui se terminent à l’infinitif en
ar et ceux qui finissent en e ou en ir.

Tous les verbes en ar font le participe passé en at. Les autres le font en
it ou en ut.

Commençons par les verbes auxiliaires.

AVER

INFINITIF

Avoir, dérivé du latin habere.

INDICATIF PRÉSENT



	Ai,
	j’ai.
	Aven,
	nous avons.



	As,
	tu as.
	Avés,
	vous avez.



	A,
	il a.
	An,
	ils ont.




IMPARFAIT



	Avieou,
	j’avais.
	Avian,
	nous avions.



	Aviés,
	tu avais.
	Avias,
	vous aviez.



	Avié,
	il avait.
	Avien,
	ils avaient.




PARFAIT



	Ai agut
	ou
	aguersi,
	j’ai eu.



	As agut
	ou
	agueres,
	tu as eu.



	A agut
	ou
	aguet,
	il a eu.



	Aven agut
	ou
	aguerian,
	nous avons eu.



	Avés agut
	ou
	aguerias,
	vous avez eu.



	Au agut
	ou
	agueroun,
	ils ont eu.





PLUS-QUE-PARFAIT



	Avieou agut,
	j’avais eu.
	Aviés agut,
	tu avais eu.




FUTUR



	Aurai,
	j’aurai.
	Auren,
	nous aurons.



	Auras,
	tu auras.
	Aurés,
	vous aurez.



	Aura,
	il aura.
	Auran,
	ils auront.




IMPÉRATIF



	Agues,
	aie, etc.
	Agues,
	 



	Que ague,
	Que aguoun,



	Aguen,
	 




SUBJONCTIF PRÉSENT



	Que agui,
	que j’aie.
	Que aguen,
	que nous ayons.



	Que agues,
	que tu aies.
	Que agués,
	que vous ayez.



	Que ague,
	qu’il ait.
	Que aguoun,
	qu’ils aient.




IMPARFAIT



	Aguessi
	ou
	aurieou,
	que j’eusse ou j’aurais.



	Aguesses
	ou
	auriés,
	que tu eusses ou tu aurais.



	Aguessoun
	ou
	aurien,
	qu’il eût ou il aurait.




PARFAIT



	Que agui agut,
	que j’aie.
	Aguen agut,
	que nous ayons.



	Agués agut,
	que tu aies.
	Agusé agut,
	que vous ayez.



	Aguet agut,
	qu’il ait.
	Aguon agut,
	qu’ils aient.




PLUS-QUE-PARFAIT



	Aguessi ou aurieou agut, etc.
	que j’eusse ou j’aurai eu, etc.




FUTUR



	Aurai agut, etc.
	j’aurais eu, etc.




INFINITIF PRÉSENT



	Aver,
	avoir.




PARFAIT



	Aver agut,
	avoir eu.




GÉRONDIF



	Per aver,
	à avoir.




PARTICIPE PRÉSENT



	Ayent,
	ayant.




PARTICIPE PASSÉ



	Ayent agut,
	ayant eu.





LE VERBE ÊTRE

INDICATIF PRÉSENT



	Sieou.
	Sian.



	Siés.
	Sias.



	Es.
	Soun.




IMPARFAIT



	Eri.
	Erian.



	Eres.
	Erias.



	Ero.
	Eroun.




PARFAIT



	 
	Sieou estat.
	Fouguet.



	Sies estat.
	Fouguerian.



	ou
	Fougueri.
	Fouguerias.



	 
	Fougueres.
	Fougueroun.




PLUS-QUE-PARFAIT

Eri estat,  eres estat.

FUTUR



	Sarai.
	Saren.



	Saras.
	Sarès.



	Sara.
	Saran.




IMPÉRATIF



	Siegues.
	Siegués.



	Siegue.
	Siégoun.



	Sieguen.
	 




SUBJONCTIF PRÉSENT



	Que siegui.
	Que sieguen.



	Que siegues.
	Que siegués.



	Que siegue.
	Que siegoun.




IMPARFAIT



	 
	Fouguessi.
	Fouguesses.



	Fouguesse.
	Fouguessian.



	Fouguessias.
	Fouguessioun.



	ou
	Sarieou.
	Sariès.



	 
	Sarié.
	Sarian.



	Sarias.
	Sarèn.




PARFAIT



	Que siegui estat.
	Siegues estat, etc.





PLUS-QUE-PARFAIT

Fouguessi estat ou Sarieou estat, etc.

FUTUR



	Sarai estat
	Saras estat, etc.




INFINITIF PRÉSENT

Estre ou esse.

PARFAIT

Estre estat.

On voit que l’auxiliaire aver n’entre pas dans la conjugaison provençale
du verbe estre. C’est ce qui nous fait entendre le provençalisme impardonnable:
Je suis été, pour dire: J’ai été.

TABLEAU DES CONJUGAISONS DES VERBES ACTIFS



	1re Conjugaison

    Verbe Adoûrar
	2e Conjugaison

    Verbe Estendre



	INDICATIF PRÉSENT



	Adôri.
	Adourân.
	Estêndi.
	Estênden.



	Adôres.
	Adoûras.
	Estêndes.
	Estêndes.



	Adôro.
	Adôrun.
	Estende.
	Estêndoun.



	IMPARFAIT



	Adourâvi.
	Adourâviau.
	Estendieou.
	Estendian.



	Adourâvis.
	Adourâvias.
	Estendies.
	Estendias.



	Adourâvo.
	Adourâvoun.
	Estendié.
	Estendiau.



	PARFAIT



	Ai adourat.
	As adourat, etc.
	Ai estendut.
	Etc...



	ou Adourèri.
	Adourerian.
	ou Estenderi.
	Estenderian.



	Adourères.
	Adourerias.
	Estenderes.
	Estenderias.



	Adoûret.
	Adoureroun.
	Estendet.
	Estenderoun.






	PLUS-QUE-PARFAIT



	Avieou adourat,
	Avieou estendut,



	Aviès adourat, etc.
	Aviès estendut, etc.






	FUTUR



	Adourarai.
	Adouraren.
	Estendrai.
	Estendran.



	Adouraras.
	Adourarés.
	Estendras.,
	Estendrés.



	Adourara.
	Adouraran.
	Estendra.
	Estendran.






	 
	IMPÉRATIF
	 



	Adoro.
	Estende.



	Qu’adôro.
	Qu’estende.



	Adouren.
	Estenden.



	Adouras.
	Estendés.



	Qu’adoroun.
	Qu’estendoun.






	SUBJONCTIF PRÉSENT



	Qu’adori.
	Qu’adouren.
	Qu’estendi.
	Qu’estendessian.



	Qu’adorés.
	Qu’adourés.
	Qu’estendes.
	Qu’estendés.



	Qu’adore.
	Qu’adoroun.
	Qu’estende.
	Qu’estendoun.



	IMPARFAIT



	Qu’adouressi,
	Qu’adouressian,
	Qu’estendessi,
	Qu’estendessian,



	Qu’adouresses,
	Qu’adouressias,
	Qu’estendesses,
	Qu’estendessias,



	Qu’adouresse,
	Qu’adouressoun,
	Qu’estendesse,
	Qu’estendessoun,



	ou Qu’adourarieou,
	Qu’adourarian,
	ou Qu’estendrieou,
	Qu’estendarian,



	Qu’adourariés,
	Qu’adourarias,
	Qu’estendariés,
	Qu’estendarias,



	Qu’adourarié,
	Qu’adourarien,
	Qu’estendarié,
	Qu’estendarien.



	PASSÉ



	Que agui adourat, etc.
	Que agui estendut, etc.



	PLUS-QUE-PARFAIT



	Que aguessi adourat, etc.
	Que aguessi estendut, etc.



	ou  Aurieou adourat, etc.
	ou  Aurieou estendut, etc.



	FUTUR



	Aurai adourat, etc.
	Aurai estendut, etc.



	INFINITIF PRÉSENT



	Adourar,
	Estendre.



	PASSÉ



	Aver adourat,
	Aver estendut.



	PARTICIPE PRÉSENT



	Adourant,
	Estendent.




Le passif se conjugue par l’auxiliaire estre en ajoutant le participe passif
adourat, estendut, etc... Sieou adourat, sieou estendut, etc...

On a vu que la seule différence de terminaison des verbes se trouve dans
l’imparfait, où les verbes qui ont l’infinitif en ar font ce temps en avi et
ceux qui ont une autre terminaison font l’imparfait en ieou. D’après cela, il
est facile de connaître les conjugaisons provençales. Il est bien quelques
verbes irréguliers; mais, comme ils ont un rapport direct avec leurs correspondants
français, il est inutile d’en faire mention ici.




SECONDE PARTIE



CHAPITRE PREMIER

La synthèse de la langue provençale a tant de rapports avec la française
qu’il n’y a point de règles à donner, mais seulement des observations à présenter
sur les tournures des phrases.

DES ARTICLES

On met quelquefois l’article avant l’adjectif au lieu de le mettre avant
le substantif. C’est une chose qui nous est commune avec les Grecs, et certainement
c’est d’eux que nous tenons cette façon de nous exprimer: lou
mieou béou, mon beau; lou mieou bel enfant, mon bel enfant; lou sieou
fraire, son frère, etc.

DES NOMS

J’ai dit plus haut que les noms ne changeaient pas de terminaison dans les
nombres et qu’il était même reçu de ne pas ajouter l’s final pour désigner le
pluriel, à moins que le mot suivant ne commence par une voyelle. Mais cette
règle n’est pas encore générale; on dit bien leis ais, prononcez lei zai; mais
on ne dit pas les ais avien en prononçant lei-zai zavien, mais lei-zai-avien;
en sorte qu’il faut nécessairement entendre parler le provençal ou l’écrire
comme on le parle. C’est un défaut de la langue, défaut qui ne doit pas surprendre
ceux qui savent que les idiomes vulgaires n’ont pas de règles bien
certaines, et que l’usage est la première de ces règles. Les Provençaux ne
connaissent pas de mot qui forme seul un comparatif. C’est une faute de dire
en provençal: milhour que l’autre, piegi que vous: meilleur que vous, pire que
vous; il faut dire plus milhour, plus piegi, ce qui, en français, serait un pléonasme
détestable.




CHAPITRE II

DES PRONOMS

Les pronoms personnels se sous-entendent toujours devant les verbes,
comme on l’a vu dans les conjugaisons que j’ai placées en leur lieu. Ainsi
on dit vendrai, je viendrai; esveray, il est vrai, etc.

Lorsqu’on parle de plusieurs personnes, on emploie toujours le pronom
soun, sa, comme s’il ne s’agissait que d’une seule: ils viennent de leur maison
de campagne, venoun de sa bastido.

De même, l’on dit pour les deux nombres: li ai dounat, je lui ai ou je
leur ai donné; li digueri, je lui ou je leur ai dit, etc.

Lorsqu’on parle indéterminément de quelque chose, on emploie la particule
va au lieu de l’article lou, le, etc. Exemple: Le croyez-vous? Va crésez?
ou va créseti? Je le ferai, va farai. Mais, s’il était question d’une personne,
on dirait: lou veiray, je le verrai.

L’adverbe relatif y, qui signifie en cet endroit-là, s’exprime en provençal
par li: Veux-tu y aller? Li voues anar? J’(y) irai, l’anaraï; passes-y,
passos-li; prends-y garde, pren li gardo.

Le relatif qui s’exprime par qun toutes les fois qu’il y a interrogation:
Qun piquo? Qui frappe? Mais, dans le cours d’une phrase, il se rend par le
mot que: aqueou que douerme, celui qui dort; lou cavaou ou lou chivaou
que vendra, le cheval qui viendra.



CHAPITRE III

DES VERBES

Le nominatif précède toujours le verbe; cependant j’ai souvent entendu
les gens de la campagne, et surtout les enfants, dire: a dich moun paire,
pour moun paire a dich.

Le verbe Estre, Être, s’emploie ordinairement comme gouvernant l’accusatif
si je fusse (sic) en leur place, se fouguessi elleis. On dit aussi se fougueissi
d’elleis en sous-entendant en plaço.

Les infinitifs forment tout autant de noms substantifs: on dit lou proumenar
pour la proumenado, lou dourmir pour lou souen, etc... Il semble
même que cette façon d’exprimer les choses est plus énergique.


Il est d’usage encore d’employer le pronom si, se à la première personne
du pluriel: nous nous reverrons, si vereins; allons-nous-en, s’en anan ou
Enanen s’en.

On dit aussi: sau pas ce que si fa, il ne sait pas ce qu’il fait; quelle
heure est-il? quant soun d’houro? Ce qui signifie littéralement: combien
est-il d’heures?

Je ne dirai rien des adverbes et des prépositions, mais il y aurait encore
beaucoup de choses à dire sur les tournures des phrases. J’ai cru qu’il ne
serait pas hors de propos de donner une courte notice de la poésie provençale
et de citer quelques morceaux qui n’ont pas été livrés à l’impression.

L’auteur (comme exemple) donne un quatrain de Toussaint Gros, sur la
Mort; il cite la Bourrido deis Dious, de Germain, et un extrait du Nouveau
Lutrin, par d’Arvieux.

Les nombreux exemples que nous avons donnés de la poésie provençale
nous dispensent de citer dans cet ouvrage des extraits, forcément incomplets
et qui n’ajouteraient rien à la beauté de la langue. Mais ce que nous
avons cru nécessaire de ne pas omettre, comme nous l’avons dit précédemment,
c’est un aperçu grammatical du Provençal tel qu’on l’écrit et qu’on
le parle aujourd’hui, d’après la méthode de la nouvelle école félibréenne, en
parallèle avec la grammaire d’Achard, qui date des premières années du
siècle dernier. Le lecteur pourra, par lui-même, constater les différences qui
existent entre les deux orthographes et se faire une opinion, au point de vue
linguistique et orthographique, sur les œuvres qui ont précédé le mouvement
félibréen et celles qui l’ont suivi.




DIFFÉRENCES LINGUISTIQUES ET ORTHOGRAPHIQUES

ENTRE LE PROVENÇAL PARLÉ ET ÉCRIT AVANT LA RÉVOLUTION ET LE PROVENÇAL DE NOS JOURS,
SELON L’ECOLE FÉLIBRÉENNE, D’APRÈS L’OUVRAGE DU FRÈRE SAVINIEN ET DOM XAVIER DE FOURVIÈRES


ALPHABET PROVENÇAL USITÉ DE NOS JOURS[102]

L’alphabet provençal aujourd’hui en usage se compose de vingt-trois
lettres; l’y et l’x supprimés formaient la vingt-quatrième et la vingt-cinquième
avant la réforme orthographique.

A garde le son qu’il a en français; B également, mais ne se prononce
pas à la fin des mots, comme plumb, plomb.

C ne diffère de la prononciation française que lorsqu’il est suivi d’un h.
Ainsi le mot chien s’écrit chin, et se prononce tsin. Cependant cette prononciation
est plutôt vauclusienne que marseillaise. A Marseille, en effet, on écrit
et on prononce chin.

Le D, comme en français. Ainsi que le b, il ne se prononce pas à la fin des
mots: verd, vert.

L’E, dans la grammaire d’Achard, ne devait pas, suivant l’usage observé
jusqu’à la Révolution, être accentué; aujourd’hui, sans accent ou avec un
accent aigu, il se prononce comme l’e ouvert français. Ainsi devé, devoir, teté,
sein, sonnent comme cité, vérité.

L’E est ouvert s’il est suivi d’une consonne, comme dans terro, terre, et
encore s’il est surmonté d’un accent grave, comme dans venguè, il vint. Il est
faible à la fin des mots: te, toi; fort dans les monosyllabes: vese, je vois.

F, pour efo, comme en français.

G, placé devant les voyelles a, o, u, est dur, comme dans goi, boiteux;
gau, coq; degun, personne; mais, devant un e ou un i, il se prononce comme
le z italien: soit gibous, bossu, que l’on prononce dzibous. Toutefois, cette
dernière prononciation n’est pas usitée dans les Bouches-du-Rhône, où l’on
continue à dire gibous, comme s’il était écrit djibous.

H, en provençal acho, n’est aspirée que dans quelques interjections: ho!
ha! hoù! hoi! hèi! On l’emploie également pour rendre le son ch comme dans
charpa, gronder, et remplacer l’ancienne forme lh pour séparer deux voyelles,
ainsi: famiho, famille; abiho, abeille; Marsiho, Marseille.


I se prononce comme en français: camiso, chemise; mais, dans les monosyllabes
im et in, il prend en provençal la prononciation latine; simplo, simple,
ansin, ainsi; cinsaire, priseur; timbre, timbre.

Il y a aussi l’i fort et l’i faible: pali, pâlir; pàli, dois.

Le J devant l’e et l’i se prononce comme le g ou le z dans le provençal rhodanien:
jamai, pour dzamai, jamais; genesto, dzenesto, genêt. A Marseille,
on prononce jamai, ginesto.

K est peu ou pas usité en provençal, on le remplace généralement par c,
qu et ch, suivant les cas.

L ou élo, comme en français; deux l précédées de la voyelle i ne se prononcent
pas. Ainsi: mouillé se prononce, en provençal, mouyé.

M ou émo, comme en français. Cette lettre équivaut à l’n devant un b ou
un p.

N ou éno, comme en français.

O, comme en français dans le corps des mots, mais remplace l’e français
à la fin de quelques-uns. Exemple: Prouvenco, Provence; la peissounièro, la
poissonnière.

P. En provençal, la forme ph est remplacée par f: farmacian, pharmacien.

Q conserve le son du k français: que, que; quitran, goudron.

R ou ero se prononce comme en français.

S ou esso également. Deux s en provençal remplacent l’x français. Ainsi
Maximin se prononce et s’écrit: Meissemin; exemple, eissèmple.

T ou té conserve toujours en provençal le son dur, même lorsqu’il précède
un i suivi d’une voyelle: carretoun, petite charrette; conventialo, religieuse; t
dans la fin des mots ne se prononce pas: nougat, nougat.

U ne se prononce pas exactement comme en français. Dans le mot un, on
le fait sonner comme dans une, tandis qu’en français il se change en la diphtongue
eun. Dans le cas où l’u est précédé des voyelles a, e, ou d’un o accentué,
il se prononce comme en italien; exemple: oustaù, maison, que l’on
prononce oustaou suivant l’ancienne orthographe; néu, neige, ne-ou, pôu,
pour poou, sont dans le même cas.

V, vé, se prononce comme en français ainsi que le z, izido.

DIPHTONGUES

Les diphtongues servent à unir deux voyelles ne formant qu’une syllabe.

Les cinq voyelles forment en provençal plusieurs diphtongues; ainsi:





	Ai,
	qui se prononce:
	aï.



	Ei,
	— —
	eï.



	Oi,
	— —
	oï.



	Au,
	— —
	aou.



	Eu,
	— —
	èou.




Exemples:



	Aigo,
	eau,
	 se prononce d’une seule émission: 
	aïgo.



	Rèi,
	roi,
	——
	rèï.



	Galoi, 
	joyeux,
	——
	galoï.




Avant la réforme orthographique, ces diphtongues s’écrivaient comme
on les prononçait.

Comme triphtongues, les cinq voyelles donnent:



	Iau,
	dans 
	niau, éclair.



	Iai,
	—
	biais, manière de faire.



	Ièi,
	—
	pièi, puis.




Ces triphtongues se prononcent également par un simple son.

L’ACCENT TONIQUE

L’accent tonique est la base de la prononciation du provençal. Dans les
mots terminés par e ou par o, il doit se porter sur la pénultième, ainsi:
capello, chapelle, se prononce capélo; campana, cloche, campàno; il se porte
sur toute syllabe accentuée: armàri, armoire.

Dans les mots terminés par a et i, il se porte sur la dernière syllabe:
verita, vérité; sournaru, sournois; durbi, ouvrir. Mais, dans le cas où la dernière
syllabe terminée en i est précédée d’une syllabe qui porte un accent, l’i
devient muet, comme dans barri, rempart.

Si le mot est terminé par une consonne, on appuie plus fortement sur la
dernière syllabe: auceloun, petit oiseau.

Dans les diphtongues, on doit appuyer sur la première voyelle: l’ai,
l’âne, se prononce àï.

Dans le dialecte marseillais, la prononciation est souvent différente de
celle du rhodanien. Ainsi la voyelle o se change souvent en oue; exemples:



	Font, 
	fontaine,
	 fait 
	fouent.



	Cor,
	cœur,
	—
	couer.



	Colo,
	colline,
	—
	coueli.




U se change en ue quelquefois, comme dans: adurre, apporter, aduerre.

Io se change en ue: fio, feu, fait fue; agrioto, cerise, fait agrueto.

Ioù fait uou: bioù, bœuf, buou; aurioù, maquereau, auruou.


Ioun se change en ien: nacioun, nation, fait nacien; religioun, religion,
religien; incarnacioun, incarnation, incarnacien.

DE L’ARTICLE

Voici le tableau des articles en provençal singulier, en français et en provençal
pluriel:



	Lou, la,
	—
	le, la,
	—
	li, les,



	Doù, de la,
	—
	du, de la,
	—
	di, des,



	Au, à la,
	—
	au, à la,
	—
	i, aux,



	De,
	—
	du, de la,
	—
	de, des.




Dans le dialecte marseillais, li, di, i font lei, dei, ei, au singulier, et leis,
deis, eis, au pluriel.

L’article, en provençal, s’emploie comme en français devant les noms
communs. Il y a exception dans les proverbes, dans les énumérations et
quand des noms se trouvent liés à certains verbes.

On l’emploie également devant les noms propres des personnes généralement
connues, et dans un sens familier: la Marietto, la petite Marie;
devant le nom d’un personnage jouissant d’une certaine célébrité, il trouve
aussi son emploi: Victor Gélu es lou Bérengier de Marsiho, Victor Gélu est
le Bérenger de Marseille.

DU NOM

Il y a en provençal trois sortes de noms: le nom commun, le nom propre
et le nom collectif.

Exemples de noms communs: l’oustaù, la maison; l’escalo, l’échelle;
lou chin, le chien.

Exemples de noms propres: Anfos, Alphonse; José, Joseph; Goundran,
Gontran.

Le nom de famille chez la femme affecte la forme féminine; on dira:
Goundrano, et la forme diminutive chez l’enfant, que l’on appellera Goundranet.

Exemples de noms collectifs: la pinèdo, bois de pins; la mélouniéro,
champ de melons; etc.

Les noms terminés par un o sont généralement féminins; il y a toutefois
exception pour les noms propres d’hommes, d’animaux mâles, de science et
de certaines professions.

La cadiero, la chaise; la telo, la toile, sont des noms communs féminins.
Les noms qui se terminent par un n deviennent féminins en y ajoutant
un o: couquin, couquino; ceux terminés en r changent cette lettre en
la syllabe so: voulur, vouluso.


Les noms terminés par un e sont généralement du masculin: ome,
homme; pese, pois.

Les terminaisons en cioun sont féminines: nacioun, nation; donacioun,
donation; creacioun, création.

Les terminaisons par ta sont féminines: carita, charité.

Celles en aire et en adou sont masculines: pagaire, pagadou, payeur;
pescaire, pescadou, pêcheur.

Enfin les noms collectifs terminés en rès, arès, eirés, un, au, sont du
masculin.

Il y a dans le dialecte marseillais quelques variations dans ces diverses
règles. Ainsi les mots terminés en e ou en o ou rhodaniens se terminent par
un i en marseillais. Ainsi juge, juge, fait jùgi; justico, justice, fait justiçi.

Ceux en ouso se changent en ouo; urouso, heureuse, fait urouo.

Dans le provençal actuel, l’s a disparu en tant que marque du pluriel.
C’est par l’article qu’on reconnaît cette marque. On dit et on écrit ainsi:
l’ome, l’homme, au singulier; lis ome, au pluriel; etc., etc.

La langue provençale est riche en augmentatifs et en diminutifs.

Les augmentatifs donnent une idée de force et de grandeur, ils se terminent
en as au masculin et en asso au féminin. Ainsi: oustaù, maison,
devient oustalas; ome, homme, oumanas.

Quelquefois, on se sert d’un augmentatif comme terme de mépris. On
dira de quelqu’un qui aura des manières communes et grossières: ès un
pastras, augmentatif de pastre, berger. Pour un homme sale: ès un
pourcassas.

Les diminutifs sont employés comme termes d’amitié et aussi pour
exprimer l’idée de quelque chose de joli, de mignon. Au masculin, ils se terminent
en oun, et, ot, in; au féminin, en ouno, eto, oto, ino. Ainsi on dira:
d’une chemise, camiso, camisoun, camisoto; auceloun, petit oiseau, aucelet;
chato, jeune fille, chatouno, chatouneto.

DES ADJECTIFS

Les adjectifs, en provençal, sont tout aussi variés qu’en français, et, comme
les noms, quand ils sont qualificatifs, peuvent subir une désinence augmentative
ou diminutive. On dit ainsi d’un enfant doux et sage: ès brave, ès bravas,
ès bravet, ès bravihoun.

Le genre se forme au masculin en ajoutant la lettre o, qui remplace l’e en
français et l’a espagnol et italien: aimable, amablo; bonne, buèno; gracieux,
gracioso; fortuné, fourtunad, et fortunée, fourtunado.

Il est cependant des cas où l’adjectif, terminé par un e muet en français, se

termine en provençal par un e ouvert. Ainsi: invulnérable fait au masculin
provençal invulnérable, et au féminin invulnérablo.

Les adjectifs qui, en provençal, se terminent au masculin par:



	Aú
	font
	au féminin 
	Alo.



	Aire
	—
	—
	Arello ou eiris.



	Adou
	—
	—
	Adouiro.



	Eire
	—
	—
	Erello ou eiris.



	En
	—
	—
	Enco.



	Eû
	—
	—
	Ello.



	Ieu
	—
	—
	Ivo ou ilo.



	I ou ique
	—
	—
	Ico.



	I ou it
	—
	—
	Ido.



	Ou
	—
	—
	Olo.



	U
	—
	—
	Udo.




Comme le nom, l’adjectif ne prend pas la forme du pluriel quand il est
placé après un nom pluriel. Ainsi, on dira: l’ome brave, lis ome brave, les hommes
sages.

Placé avant un nom pluriel, l’adjectif s’accorde avec ce nom et prend le
pluriel: la bello chato, li bélli chato: la belle et les belles filles.

Dans le dialecte de Marseille les terminaisons en i et en is se changent
en ei et eis. On dira donc ici: lei béllei chato, les belles filles.

Ne donnant ici qu’un abrégé de grammaire, nous passerons rapidement
sur les adjectifs numéraux, possessifs et démonstratifs.

Pour les premiers, on dit:



	Un, uno
	pour 
	Un, une.



	Dous, dos
	—
	Deux.



	Tres
	—
	Trois.



	Quatre
	—
	Quatre.



	Cinq
	—
	Cinq.



	Sieis
	—
	Six.



	Sèt
	—
	Sept.



	Vue
	—
	Huit.



	Noû
	—
	Neuf.



	Dès
	—
	Dix.



	Vounge
	—
	Onze.



	Douge
	—
	Douze, etc., etc., puis



	Proumié
	—
	Premier.



	Seound
	—
	Second.



	Tresen
	—
	Troisième, etc.




Quant aux adjectifs possessifs, ils font au masculin singulier:



	Moun.
	Mon.



	Toun.
	Ton.



	Soun.
	Son.



	Nostre.
	Notre.



	Vostre.
	Votre.



	Soun.
	Leur.





Au féminin, ils font:



	Ma.
	Ma.



	Ta.
	Ta.



	Sa.
	Sa.



	Nostro.
	Notre.



	Vostro.
	Votre.



	Sa.
	Leur.




Au pluriel:

Mi, mes. Ti, tes. Si, ses. Nostre ou nostro, nos. Vostre ou vostro, vos. Si, leurs.

Les adjectifs démonstratifs sont:



	Au masculin.
	 
	Au féminin.
	 



	Aquèu.
	Ce
	Aquelo.
	Cette.



	Aquest.
	Cet
	Aquesto.



	Est ou este.
	Cet
	Esto.






	Au pluriel.



	Aquéli.
	Aquesti.
	Èsti.




Pour le dialecte marseillais, même remarque que précédemment:



	 
	Mi,
	ti.
	Si,
	aquèsti.
	Aquèli,
	èsti.



	font
	Mei,
	tei.
	Sei,
	aquestei.
	Aquèlei,
	èstei.






	 
	Nostre,
	Nostro,
	Vostre,
	Vostro.



	font
	Noste,
	Noueste,
	Vosto,
	Vouesto.



	et {
	Voste

Vosto
	} fait Voueste et Vouesto



	 
	Nôsti
	  —
	Nouèstei.



	 
	Vôsti
	  —
	Vouèstei.




DES PRONOMS

Les pronoms personnels sont, pour la première personne:



	 
	Ièu,
	je, moi.



	Me,
	me, moi.



	Nous,
	nous.



	Nous aùtro,
	nous autres.



	ou
	Noutre, Nautro,
	nous.




Deuxième personne:



	 
	Tu,
	tu, toi.



	Te,
	te, toi.



	Vous,
	vous.



	Vous autre, vous autro.
	pour vous.



	ou
	Vautre, Vautro.





Troisième personne:



	Eù,
	il, lui.



	Élo,
	elle.



	Éli,
	ils, eux, elles.



	Lou, la,
	le, la.



	Li, lei,
	les.



	Iè,
	lui, leur, y.



	Se,
	se, soi.



	En,
	en, de lui, d’elle, d’un, d’elles.




Les pronoms ieù, tu, eù, nous, vous, éli se suppriment généralement devant
les verbes. On dit ainsi:



	Rènde
	et non
	ieù rende.



	Rèndes
	—
	tu rèndes.



	Rènd
	—
	eù rend.



	Rendên
	—
	nous rendèn.



	Rendès
	—
	vous rendès.



	Rèndon
	—
	éli rendon.




Les pronoms possessifs sont:

Au masculin singulier:



	Lou mieù.
	Le mien.



	Lou tieù.
	Le tien.



	Lou sieù.
	Le sien.



	Lou nostre.
	Le nôtre.



	Lou vostre.
	Le vôtre.



	Lou sieù.
	Le leur.




Au masculin pluriel:



	Li mieù.
	Les miens.



	Li tieù.
	Les tiens.



	Li sieù.
	Les siens.



	Li nostre.
	Les nôtres.



	Li vostre.
	Les vôtres.



	Li sieù.
	Les leurs.




Féminin singulier:



	La mieùno.
	La mienne.



	La tieùno.
	La tienne.



	La sieùno.
	La sienne.



	La nostro.
	La nôtre.



	La vostro.
	La vôtre.



	La sieùno.
	La leur.





Féminin pluriel:



	Li mieùno.
	Les miennes.



	Li tieùno.
	Les tiennes.



	Li sieùno.
	Les siennes.



	Li nostro.
	Les nôtres.



	Li vostro.
	Les vôtres.



	Li sieùno.
	Les leurs.




PRONOMS DÉMONSTRATIFS

Les pronoms démonstratifs ont cette particularité en provençal qu’ils
peuvent être employés sous deux formes différentes.



	1o
	Aquest, aqueste,
	pour
	celui-ci.



	Aquesto,
	—
	celle-ci.



	Aquésti,
	—
	ceux-ci.



	Aquèù,
	—
	celui-ci, celui-là.



	Aquelo,
	—
	celle, celle-là.



	Aqueli,
	—
	ceux, celles, ceux-là, celles-là.



	Eiço,
	—
	ceci.



	Ço,
	—
	ce.



	Aco,
	—
	cela, ça.






	2o
	Aquest,
	d’eici.
	}  Pour celui-ci.



	Aquest,
	d’aiça.



	Aquesto,
	d’eici.
	}  Celle-ci.



	Aquesto,
	d’eiça.



	Aquèsti,
	d’eici.
	}  Ceux-ci.



	Aquèsti,
	d’eiça.



	Aquèù,
	d’aqui.
	}  Celui-là.



	Aquèù,
	d’eila.



	Aquelo,
	d’aqui.
	}  Celle-là.



	Aquelo,
	d’eila.



	Aquèl,
	d’aqui.
	}  Ceux-là, celles-là.



	Aquèl,
	d’eila.



	Eiço,
	d’eici.
	}  Celui-ci.



	Aco,
	d’aqui.



	Aco,
	d’eila.
	Cela.




PRONOMS RELATIFS ET DÉMONSTRATIFS

Les pronoms relatifs s’emploient avec ou sans l’article suivant les cas.

Exemples sans l’article: quau ou qu répond à qui; que, à qui, que, dont;
de que ou de qu, à de qui, dont.

Exemples: quau m’aime me seguis, qui m’aime me suive; que ben travaiho
gagno de téems, qui travaille bien gagne du temps.


Avec l’article, mais peu usité:



	Dou quau,
	pour
	lequel;



	Doù quau,
	—
	duquel;



	Au quau,
	—
	auquel;



	La qualo,
	—
	laquelle;



	De la qualo,
	—
	de laquelle;



	A la qualo,
	—
	à laquelle.




DES VERBES

En provençal, il y a, comme en français, deux verbes auxiliaires: estre
ou être; avé ou avoir. Mais, par contre, il n’y a que trois conjugaisons:

La première en a, qui correspond à er: ama, aimer;

La deuxième en i, qui correspond à ir: fini, finir;

La troisième en e, qui correspond à dre: rèndre, rendre.

La conjugaison en oir n’existe pas en provençal; mais, par contre, il possède
un grand nombre de verbes irréguliers qui s’y rapportent.

Les verbes auxiliaires:

AVÉ — AVOIR

D’après la nouvelle méthode orthographique, on prononce et on écrit avé
ou agué, avedre ou aguedre pour avoir, et non aver usité précédemment.

Ce qui donne au passé:

Avé agu ou avoir eu, au lieu de aver agut.

Participe présent:

Avènt ou aguent pour ayant.

Ainsi de suite pour les autres temps du verbe.

ESTRE — ÊTRE

Le verbe être, en provençal, a cette particularité qu’il se conjugue sans
le secours de l’auxiliaire avoir, comme cela a lieu en français. Voici les principaux
temps:

INFINITIF

Estre ou esse, — être.

PASSÉ

Estre-esta, — avoir été.

PARTICIPE PRÉSENT

Estènt, siguènt, — étant.


PASSÉ

Esta, qui a son féminin estado, — été.

PASSÉ INDÉFINI (DE L’INFINITIF)

Estènt, esta, estado, — ayant été.

INDICATIF PRÉSENT



	Sieù,
	 
	je suis.



	Siès,
	tu es.



	Es
	ou  ei,
	il est.



	Sian,
	 
	nous sommes.



	Sias,
	vous êtes.



	Soun,
	ils sont.




IMPARFAIT



	Ére
	(autrefois éri),
	j’étais.



	Eres,
	—
	tu étais.



	Ero,
	—
	il était.



	Erian,
	—
	nous étions.



	Erias,
	—
	vous étiez.



	Éron,
	—
	ils étaient.




PASSÉ DÉFINI



	Siguère
	ou
	fuguère,
	je fus.



	Siguères
	—
	fuguères,
	tu fus.



	Sigué
	—
	fugué,
	il fut.



	Siguérian
	—
	fuguérian,
	nous fûmes.



	Siguérias
	—
	fuguérias,
	vous fûtes.



	Siguéron
	—
	fuguéron,
	ils furent.




PASSÉ INDÉFINI

Sieù esta (primitivement sieoun estat), — pour j’ai été.

PLUS-QUE-PARFAIT

Ère esta (primitivement éri esta), — j’avais été.

PASSÉ ANTÉRIEUR

Siguère esta ou fuguère (primitivement sigueri estat), — j’eus été, etc.

FUTUR

Sarai, Saras, Sara, Saren, Sarès, Saran, — je serai, etc.

IMPÉRATIF

Le verbe être, en provençal, prend une troisième personne dans ce temps:





	Siègues
	ou
	fuguès,
	—
	sois.



	Siègue
	—
	fugue,
	—
	qu’il soit.



	Siguen
	—
	fuguen,
	—
	soyons.



	Sigués
	—
	fugués,
	—
	soyez.



	Siegon
	—
	fugon,
	—
	qu’ils soient.




SUBJONCTIF

Que siégue ou fugue,—que je sois, etc.

IMPARFAIT

Que siguésse ou fuguésse,—que je fusse, etc.

PARTICIPE PRÉSENT

Estènt,—étant.

La première conjugaison des verbes est en a ou en ar qui correspond
à er.

INFINITIF

Cantar,—chanter.

INDICATIF PRÉSENT

Canti,—je chante.

IMPARFAIT

Cantavi,—je chantais.

PARTICIPE PASSÉ

Canta, cantado,—chanté, chantée.

PARTICIPE PRÉSENT

Cantan,—chantant.

FUTUR

Cantarai,—je chanterai, etc.

SUBJONCTIF

Que canti,—que je chante, etc.

Dans la première conjugaison, les verbes qui se terminent en ia, comme
remercia, et qui font en rhodanien remercie, remerciès, remercian, etc...,
changent cette terminaison en dialecte marseillais, ainsi qu’il suit: remercien,
remerciès, remerciè, remercias, etc.

Deuxième conjugaison en i:

INFINITIF

Fini,—finir.


PASSÉ

Avé fini,—avoir fini.

PARTICIPE PRÉSENT

Finissènt,—finissant.

PASSÉ

Fini, finido,—fini, finie.

INDICATIF PRÉSENT

Finisse,—je finis.

IMPARFAIT

Finissieù,—je finissais.

PASSÉ DÉFINI

Finiguère,—je finis.

FUTUR

Finirai,—je finirai.

PASSÉ

Aurièù fini,—j’aurai fini.

IMPÉRATIF



	Finisse,
	—
	finis.



	Finigue,
	—
	qu’il finisse.



	Finissen,
	—
	finissons.



	Finissés,
	—
	finissez.



	Finigon,
	—
	qu’ils finissent.




SUBJONCTIF

Que finigue,—que je finisse.

IMPARFAIT



	Que finiguesse,
	—
	que je finisse.



	Que finiguessiau,
	—
	que nous finissions.




La troisième conjugaison se termine en e et correspond à la quatrième
du français en dre, ainsi: rèndre à l’infinitif, rendre.

PASSÉ

Avé rendu,—avoir rendu.

PARTICIPE PRÉSENT

Rendènt,—rendant.

PASSÉ

Rendu, rendudo,—rendu, ue.


INDICATIF

Rènde,—je rends.

IMPARFAIT



	Rendieù,
	—
	je rendais.



	Rendian,
	—
	nous rendions.




PASSÉ DÉFINI



	Rendeguère,
	—
	je rendis.



	Rendeguerian,
	—
	nous rendîmes.




PASSÉ INDÉFINI

Ai rendu,—j’ai rendu.

FUTUR



	Rendrai,
	—
	je rendrai.



	Rendren,
	—
	nous rendrons.




IMPÉRATIF



	Rènde  ou  rend,
	—
	rends.



	Rènde,
	—
	qu’il rende.



	Renden,
	—
	rendons.



	Rendès,
	—
	rendez.



	Rèndan,
	—
	qu’ils rendent.




SUBJONCTIF



	Que rènde,
	—
	que je rende.



	Que rènden,
	—
	que nous rendions, etc.




IMPARFAIT



	Que rendeguèsse,
	—
	que je rendisse.



	Que rendeguessian,
	—
	que nous rendissions.




Les verbes pronominaux des trois conjugaisons se forment en provençal
en ajoutant les pronoms me, te, se, nous, vous, se. Exemples: se couper, me
coupi, te coupès, se coupe, etc...

Enfin, pour terminer ce chapitre des verbes, nous ajouterons que,
comme en français, l’infinitif, en provençal, peut s’employer comme substantif.
Exemple: lou dourmi, le sommeil; lou mangea, le manger.

L’accord du participe avec le sujet ou le régime diffère absolument des
règles grammaticales appliquées en français. Es estado brave, elle a été sage;
l’oustaù qu’ai louga, la maison que j’ai louée.

Dans les verbes pronominaux, on se sert des pronoms, me, te, se, nous,
vous, se, que l’on supprime devant les personnes des verbes sieu, siès, ès;
mais, dans les autres cas et contrairement au français, un seul pronom suffit
au lieu de deux. Exemple:



	Me conufessi,
	je me confesse.



	Te conufessès,
	tu te confesses, etc.





Ces pronoms se placent après le verbe à l’impératif:



	Taiso-te,
	tais-toi.



	Taiso-se,
	qu’il se taise.



	Teisen-nous,
	taisons-nous.



	Teisaz-vous,
	taisez-vous.



	Taisan-se,
	qu’ils se taisent.




DE LA PRÉPOSITION

Les principales prépositions usitées en provençal sont:

A, en français à.

Mais, devant un nom commençant par une voyelle, on la remplace par en:
m’en vaù en Avignoun.



	Contro,
	contre ou auprès d’eux.



	Davans,
	devant ou avant.



	Darrié, à reire,
	derrière.



	De,
	pour, de ou en.



	Enco de, vers,
	chez.



	Ente,
	entre eux, parmi, au milieu de...



	Pèr,
	par, pour, à travers, pendant.



	Sénsousènso,
	pas, sans.



	Toucant,
	vers, près de.



	Vers,
	vers, du côté de, et chez.




DE L’ADVERBE

On distingue en provençal plusieurs sortes d’adverbes.

ADVERBES DE LIEU

Dans ce genre d’adverbes, comme dans les adjectifs, on remarquera des
augmentatifs qui donnent aux mots une grande expression de clarté et de
force.



	Eicioueicito,
	 
	ici.



	Pereici,
	par ici.



	Aquiouaquito,
	là.



	Pèraqui,
	par là.



	Amountouperamount,
	en haut, là-haut.



	Amoundaùtouperamoundaùt,
	par là-haut.



	Avan,
	en bas.



	Peravan,
	là-bas.



	Alin, peralin,
	et par là-bas.



	A bas, perabas,
	au loin, plus loin.



	Eila, pereila,
	là, là-bas, de l’autre côté.



	Eilamount, pereilamount,
	là-haut, tout là-haut.



	
Eilavaut, pereilavaut.
	 
	Là-bas, tout au loin.



	Eilalin, pereilalin.



	Eilabas, pereilabas.



	Eiça,
	 
	çà, ici.



	Pereiça.
	de ce côté-ci.



	Eiçamount, pereiçamount.
	 
	Vers cette hauteur.



	Eiçamoudaut, pereiçamoudaut.



	Eiçavaut, pereiçavaut.
	 
	Ici-bas, dans le pays lointain où nous sommes.



	Eiçalin, périçalin.



	Eiçabas, pereiçabas.



	Ounté, mounté, vounté.
	 
	que pour où.



	Dedins, défouéro.
	dedans, dehors.




ADVERBES DE TEMPS



	Vuei, aujour-d’uéi, encuei,
	aujourd’hui.



	Aro, aier, deman,
	maintenant, hier, demain.



	Anue, tard,
	ce soir, tard.



	Quatecant, subit,
	aussitôt, tout à coup.



	Subran ou subre, lèse,
	soudain, de suite.



	Autan, desenant,
	jadis, désormais.



	Adés, tout-aro, tout-escas,
	tout à l’heure.



	Sèmpre, toujour, jamai,
	toujours, jamais.



	Enterin, entanterin, entrensen,
	pendant ce temps.



	Mai, encoro,
	encore.




ADVERBES D’ORDRE



	Avans,
	avant.



	Piei,
	puis.



	Proumieramen,
	premièrement.



	Darrieramen,
	dernièrement.




ADVERBES DE QUANTITÉ



	Pau, gaire,
	peu, guère.



	Bèn-cop, forço,
	beaucoup.



	Proun,
	assez.



	Quàsi, quasimen,
	presque.



	Mai,
	davantage, plus.



	Majamen,
	principalement.




ADVERBES DE COMPARAISON



	Mai, mens,
	plus, moins.



	Autant,
	autant.



	Miès ou mieus,
	mieux.



	Piéjé,
	pire.



	Pulèn,
	plutôt.




ADVERBES DE MANIÈRE



	Ansin, autan,
	ainsi.



	Bèn, mau,
	bien, mal.



	Vite, vitamen,
	vite.



	D’aise, plan,
	doucement, lentement.



	Courentamen,
	couramment.





ADVERBES DE DOUTE, D’AFFIRMATION ET DE NÉGATION



	Beleù, bessai,
	peut-être.



	Segur,
	sûrement.



	O, si,
	oui.



	Noun, nani,
	non.




DE LA CONJONCTION

Les principales conjonctions sont les suivantes:



	E,
	et.



	Emai,
	et, aussi, quoique.



	Que,
	que, car.



	Car,
	car.



	Ni, ni mai, ni mens,
	ni, pas davantage, pas moins.



	Mai,
	mais, pourvu que.



	Se,
	si.



	Or,
	or.



	Dounc, adounc,
	donc.



	O,
	ou.



	Quand, quouro,
	quand.



	Coume,
	comme.



	Pamens,
	pourtant.



	Tre que, entre que,
	dès que.



	Enterin que,
	tandis que.



	Doùmaci,
	car, en effet, parce que.



	Perqué,
	parce que, car.




Les interjections, trop nombreuses pour être reproduites ici, sont très
usitées dans le provençal, pour exprimer la joie, la douleur, la compassion,
la crainte, le désir, l’admiration, la surprise, l’aversion, le dégoût, l’indifférence,
l’approbation, etc...

CONCLUSION

Ici se termine l’exposé grammatical du provençal parlé et écrit selon la
nouvelle méthode orthographique. Nous en avons puisé les principaux éléments
dans les ouvrages du Frère Savinien et la Grammaire de dom Xavier
de Fourvières qui, aujourd’hui répandue dans les écoles congréganistes des
départements de Vaucluse, du Gard, des Bouches-du-Rhône et du Var, rend
les plus grands services aux élèves en facilitant leurs progrès, tant dans la
langue française que dans la langue du pays natal. Nous renouvelons le vœu
déjà formulé, à savoir que cet ouvrage ainsi que ceux du Frère Savinien
(Lectures ou versions provençales-françaises) soient répandus également dans
les écoles communales laïques (garçons et filles) de tous nos départements
du Midi.

Nous ne saurions trop insister sur l’application de la méthode de dom
Xavier de Fourvières et du Frère Savinien, dont les résultats passés garantissent
les succès futurs. Ce faisant, nous ravivons la pensée, nous nous associons

au intentions de ceux qui l’ont patronnée et encouragée par leurs discours
ou leurs écrits. Elle a été recommandée au Ministre de l’Instruction
publique par M. de Boislisle, qui présidait le Congrès des Sociétés
savantes de Paris et des départements à la Sorbonne, en 1896; par Mistral,
le grand poète de notre Provence, qui, dans une lettre rendue publique
adressée à l’auteur, en signalait les avantages en un style étincelant de verve,
de logique et de clarté; par Paul Meyer, le distingué directeur de l’École des
Chartes; par Mgr Dupanloup, l’évêque patriote, dont le souvenir est encore
présent à la mémoire de tous les Français qui l’ont vu lutter contre l’invasion
allemande, en 1870; par Michel Bréal, qui n’a jamais cessé d’être l’apôtre
de cette juste revendication; par Saint-René Taillandier, qui disait si justement:
«Pour fortifier le sentiment de la grande patrie, il faut cultiver les
traditions et la langue de la petite province; pour atteindre ce but et obtenir
les meilleurs résultats, il faut faire voir aux enfants les rapports intimes,
profonds, naturels du provençal et de la langue nationale. Ainsi envisagée,
l’étude du provençal ne peut être qu’utile, car, en même temps qu’elle nous
attache plus fortement à notre foyer, à notre Provence, elle nous fait mieux
aimer la France, en nous montrant l’unité de notre origine et le berceau
commun de notre développement.»

Ici se termine cet ouvrage que nous mettons sous la haute protection
des noms autorisés que nous venons de citer, aussi bien que de tous ceux
qui s’intéressent à notre passé historique, à notre langue provençale et à sa
propagation dans nos écoles du Midi, où elle sera le moyen le plus sûr, le
plus prompt et le plus direct d’améliorer l’enseignement de la langue nationale:
le français.


NOTE:

[102]
D’après le Frère Savinien.




TABLE DES MATIÈRES



	I

LES FÊTES



	Pages.



	Histoire.—Caractère.—Mœurs.—Usages.—Fêtes,
    jeux et coutumes des Provençaux
	1



	Fêtes civiles.—Le jour de l’an
	4



	Les Rois
	4



	Le Carnaval
	5



	Danse des Olivettes
	5



	Les Jarretières.—Les Bergères.—La Cordelle
	6



	Les Moresques et les Épées
	7



	Leis Bouffet.—Leis Fieloué.—La Falandoulo
	7



	La Reine de Saba
	8



	Caramantran
	9



	Fêtes religieuses.—La Chandeleur
	10



	Les Rameaux.—La Semaine sainte.—Pâques
	11



	La Pentecôte.—Les Jeux de la Tarasque
	12



	La Fête-Dieu.—La fête, les jeux
	15-20



	La Saint-Jean
	20



	La Toussaint.—Les Morts.—La Noël
	21



	La Messe de Minuit.—Leis Caléna
	23



	Jeux.—Leis Roumevage.—Les Joies
	24



	La Targo
	24



	La Bigue
	25



	Courses d’hommes et d’animaux
	25



	Combats de taureaux
	26



	La lutte
	28



	Le saut.—La barre.—Le disque
	28-29



	Les boules.—La cible.—Les palets
	29



	Le mât de cocagne.—Les grimaces
	29



	Les cartes.—Le coq
	29-30



	
    II

USAGES



	Le Baptême
	31



	Le Mariage.—Les Funérailles
	32-33



	Les Quatre Saisons
	34



	Le Costume
	37



	Les Mœurs.—La vie domestique
	41



	La vie sociale
	44



	III

LA LANGUE PROVENÇALE AU XIXe SIÈCLE
	47



	IV

LE FÉLIBRIGE DE PROVENCE



	Période de formation
	59



	Période d’affirmation
	66



	Ses statuts
	66



	V

LES PROVENÇAUX A PARIS APRÈS 1870



	Les Cigaliers et les Félibres de Paris
	77-78



	Leur groupement.—Création de la première société méridionale.—La Cigale
	78



	Le mouvement littéraire félibréen et la fondation du Félibrige de Paris
	79



	Son programme.—Ses statuts
	82



	De l’utilité de l’épuration du provençal
	94



	VI

HISTOIRE DES DIALECTES DU SUD-EST DE LA FRANCE



	Avant-propos
	99



	Histoire des dialectes du Sud-Est de la France
	99



	Langue  ligurienne
	102



	—grecque
	105



	—latine
	110



	Langues barbares
	116



	Langue  francique ou théotisque
	118



	—romane
	121



	
    VII

ÉTAT DE LA PROVENCE LORS DE LA FORMATION DE LA LANGUE ROMANE
	123



	La langue romane dans le nord
et le midi de la France
	126



	De l’influence de la chevalerie et des croisades sur le développement de la langue
romane
	130



	Période des Trouvères et des Troubadours
	130



	Les Trouvères
	132



	Les Troubadours
	134



	VIII

DE L’INFLUENCE DES TROUBADOURS SUR LA LITTÉRATURE DU NORD
	137



	Le vers
	138



	La chanson
	139



	Le chant
	140



	Le son.—Le sonnet
	140



	Le planh (ou complainte)
	141



	La cobla (ou couplet)
	141



	La tenson
	142



	Le sirvente
	143



	La pastourelle
	146



	La sixtine
	148



	Le descord (pièces irrégulières)
	148



	L’aubade et la sérénade
	148



	Ballade.—Danse.—Ronde
	149



	Épître.—Conte.—Nouvelle
	149



	IX

DE LA PRÉÉMINENCE DES TROUBADOURS SUR LES TROUVÈRES
    ET LA LITTÉRATURE ÉTRANGÈRE
	151



	Les Cours d’amour
	154



	Code d’amour
	155



	Jugements des Cours d’amour
	155



	Les cours d’amour en Provence
	156



	Leur influence sur les mœurs
	157



	X

DE L’INFLUENCE DE LA LITTÉRATURE ROMANE
    SUR LES PREMIERS ESSAIS DU THÉATRE EN FRANCE
	159



	Croisade contre les Albigeois
	164



	Décadence de la langue romane
	171



	
    XI

LANGUE PROVENÇALE
	173



	Le Provençal depuis le roi René jusqu’à la Révolution
	173



	Des divers dialectes des anciennes provinces de France par rapport au roman
	174



	Dialectes poitevin et vendéen
	179



	—de la Saintonge et de l’Aunis
	182



	—du Limousin
	182



	—de la Haute et Basse-Auvergne
	183



	—du Dauphiné et Bresse
	185



	—de la Guyenne et de la Gascogne
	186



	—de la Gironde
	188



	—du Languedoc
	191



	—de la Provence
	194



	XII

GRAMMAIRE PROVENÇALE



	Petite grammaire provençale (d’après Achard, 1794)
	197



	Différences linguistiques et orthographiques entre le provençal parlé et écrit
avant la Révolution et le provençal de nos jours, selon l’Ecole Félibréenne, d’après
l’ouvrage du Frère Savinien et dom Xavier de Fourvières
	210



	Conclusion
	227



	Tables
	229







TABLE DES NOMS CITÉS DANS L’OUVRAGE



A B
C D E
F G H
I J K
L M N
O P Q
R S T
U V W
X Y Z



A


	Achard, 99, 195.

	Adalazie (Vtesse d’Avignon), 156.

	Adalhard (saint), 127.

	Adam de la Halle, 163.

	Adelung, 101.

	Adhémar (de Valence), 170.

	Agard (Pierre), 134.

	Agoult (Béatrice d’), dame de Sault, 156.

	Aillaud, 135.

	Aimeri de Péguilhan, 136.

	Alaete (dame d’Ongh), 156.

	Alaete de Méolon, 156.

	Alarcon, 153.

	Albert de Sisteron, 151, 186.

	Allardeau (Jean), évêque de Marseille, 175.

	Alphonse II d’Aragon, 187, 191.

	Alphonse de Castille, 161.

	Amy (père), 82, 93.

	Amy (fils), 93.

	André (le Chapelain), 155.

	Andrieux, 78.

	Anselme Mathieu, 61, 63.

	Antoinette de Cadenet (dame de Lambesc), 156.

	Arène (Paul), 62.

	Argent (d’), 178.

	Armand de Carcassés, 143.

	Arnaud de Cotignac, 195.

	Armand Daniel, 135.

	Armand de Marveil, 175.

	Astros (d’), 62.

	Astruc, 73, 191.

	Athènes, 109.

	Aubanel (Th.), 61, 62.

	Aubert, 79.

	Aubusson (J. d’), 160.

	Auguis, 152.

	Auran (Bénoni), 93.

	Ausone, 109.

	Authénon, 66.

	Autun, 123.

	Azaïs (G.), 54.

	Azalaïs de Porcairagues, 194.

	Azalaïs de Roquemartine, 194.



B


	Bâle, 125.

	Barnadou (Pierre), 188.

	Barthès, 144.

	Baudouin, 77.

	Béatrix (Ctesse de Provence), 156, 174.

	Beaumarchais, 153.

	Becket (Thomas), 166.

	Belaud (Louis), 140, 177.

	Belleval (Ch. de), 193.

	Bellot, 55.

	Bénédit, 55.

	Bénétrix, 96.

	Bénoni (Mathieu), 55.

	Bergeret de Bordeaux, 61.

	Bernard de Ventadour, 155, 182.

	Bernay (Alexandre de), 118.

	Béranger Ier, 174.

	Berluc Pérussis, 73.

	Bertrand d’Alamanon, 194.

	Bertrand de Born, 187.

	Bertrand Carbonel, 195.

	Bertrand de Paris (dit Cercamons), 187.

	Bertrand de Puget, 195.

	Bertrane (dame d’Orgon), 156.

	Bertrane (dame de Signe), 156.

	
Béziers, 168.

	Bigot (de Nîmes), 194.

	Blacas, 136, 195.

	Blacasset, 195.

	Blanche de Flassans (dite Blancaflour), 156.

	Boccace, 153.

	Boé (Jacques). Voir Jasmin.

	Boislisle (de), 228.

	Boissier (A.), 186.

	Boissier de Sauvages, 194.

	Bonaparte Wyse (William), 63.

	Bonnet (Baptiste), 79, 82, 93.

	Boniface III, de Castellane, 195.

	Bornier (de), 69.

	Boson, 123.

	Bouchor (Mce), 97.

	Bourciez, 97.

	Bourdillon (l’abbé), 186.

	Bousquet (C.), 178.

	Bréal (Michel), 97, 228.

	Bréval (Mme), 86.

	Briaude d’Agoult, 156.

	Brunet (Jean), 61.



C


	Cairéls (Elias), 136.

	Caldagnès, 184.

	Calvet, 63.

	Calvo, 153.

	Canonge, 62.

	Cardinal (Pierre), 135, 143.

	Carloman, 123.

	Carry, 195.

	Casavétéri (Jean de), 192.

	Castelloza de Mairona, 184.

	Castil-Blaze, 61.

	Castrucci, 125.

	Cazemajou, 74.

	Cercamons (Bertrand de Paris), 187.

	Cervantès, 153.

	Chabanaud, 97.

	Chailan (Fortuné), 55.

	Champagne (Ctesse de), 155.

	Champeval, 183.

	Charaire, 88.

	Charlemagne, 123.

	Charles d’Anjou, 174, 194.

	Charles le Chauve, 123, 128.

	Charles le Gros, 123.

	Charles III du Maine, 174.

	Château, 87.

	Chaucer (Geoffroy), 152.

	Chauvier, 88.

	Cigala, 153.

	Clara d’Anduze, 194.

	Clarence (duc de), 152.

	Clarette (dame de Baulx), 156.

	Clédat, 97.

	Clopinel, 133.

	Coblentz, 123.

	Coïmbre, 118.

	Columelle, 109.

	Conrad, 125.

	Constant, 97.

	Constantin, 121.

	Corneille, 153.

	Cornélius-Gallus, 109.

	Coucy (Raoul de), 134.



D


	Damase-Arbaud, 61, 63.

	Dante, 152, 153.

	Daubian, 195.

	Dauphin d’Auvergne, 184.

	Deluns-Montaud, 92.

	Désanat, 55.

	Desmons, 96.

	Deudes de Prades, chanoine de Maguelonne, 136.

	Devoluy (Pierre), 73.

	Die (Ctesse de), 156.

	Diouloufet, 51.

	Donat, 126.

	Doria, 153.

	Doulce de Moustiers, 156.

	Drouet (Jean), 182.

	Duc (Lucien), 93.

	Duclou (dom Léonard), 183.

	Ducquercy, 79, 82.

	Dufau, 93.

	Dufour, 52.

	A. Dumas, 78.

	Dupanloup (Mgr), 228.

	Duparc, 91.

	Dupuy (de Carpentras), 185.



E


	Eléonore d’Aquitaine, 155.

	Elyas de Barjols, 187.

	Elyas Cairels, 187.

	Elys (dame de Meyrargues), 156.

	Enjalbert, 93.

	Espagne, 160.

	Évêque de Clermont, 184.




F


	Fabre d’Olivet, 50.

	Faydit (Ganselme), 136, 160, 182.

	Faure (H.), 93.

	Faure Maurice. Voir Maurice Faure.

	Fesquet, 120.

	Figueira, 194.

	Flagy (Jean de), 133.

	Floret, 62, 194.

	Folquet de Lunel, 187.

	Folquet de Marseille, 194.

	Folquet de Romans, 136, 186.

	Fontenelle, 81.

	Foucart, 91.

	Fourès (A.), 93.

	France, 64, 172, 177.

	Frédéric II, 178.

	Froissard, 153.

	Funel, 96.



G


	Gaidon, 62.

	Galéas (duc de Milan), 154.

	Gander, 133.

	Garcin, 55.

	Gardet (J.), 93, 94.

	Garins d’Apchier, 193.

	Gastinel, 55.

	Gaston de Turenne, 171.

	Gauthier, 55, 90.

	Gélu (Victor), 61.

	Génin, 194.

	Geoffroy Rudel, 187.

	Germain, 60.

	Gibert de Montreuil, 133.

	Giera (Paul), 61.

	Gilliéron, 97.

	Gineste (Raoul), 93.

	Giorgo, 153.

	Girard de Roussillon, 130.

	Giraud (Henri), 93.

	Giraud Leroux, 194.

	Giraud de Calençon, 160, 161, 187.

	Giraud de Borneil, 182.

	Giraud Riquier, 160.

	Glayse, 82, 194.

	Godin, 183,

	Goudouli, 191.

	Gourdoux, 55, 94.

	Granet, 195.

	Gras (Félix), 64, 72, 94.

	Grégoire le Grand, 126, 193.

	Grivolas, 82.

	Gros de Marseille, 178.

	Groslong. Voir Devoluy, 73.

	Guillaume de Ballaun, 194.

	Guillaume de Castro, 155.

	Guillaume (Cte) de Clermont, 171.

	Guillaume de Durforte, 187.

	Guillaume de Latour, 187.

	Guillaume Mayret, 186.

	Guillaume de Poitiers, 134.

	Guillaume de Saint-Didier, 139, 142.

	Guillelmette Monja, 160.

	Guy Guérujat, 194.

	Guy d’Ursel, 195.



H


	Hauser (F.), 93.

	Hélène (dame de Mont-Pahon), 156.

	Henri IV (d’Angleterre), 154.

	Hercule, 93.

	Hermon, 102.

	Hermengarde, 123.

	Hermyssende (dame de Posquières), 156.

	Hessels, 127.

	Hesychius, 104.

	Hombres (d’), 194.

	Honorat (S.-J.), 50.

	Honorius IV (le pape), 172.

	Hugues, 125.

	Hugues Brunot de Rodez, 187.

	Huguette de Forcalquier (dame de Trets), 156.

	Hygin, 109.



I


	Injalbert, 93.

	Innocent III (le pape), 167.

	Isabelle des Berrihons (dame d’Aix), 156.

	Isnardon, 55.



J


	Jasmin, 52.

	Jausserande de Claustral, 156.

	Jean Estève (de Béziers), 195.

	Jean Estève, 146.

	Jean Riquier, 195.

	Jeanroy, 97.

	Jehanne de Baulx, 156.

	Jordan, 186.

	Jubinal (Achille), 162.



L


	Laborde (Raymond), 97.

	Lactance, 109.

	
La Fare-Alais, 55, 194.

	Lamartine, 78.

	Lambert, 134.

	Lamétrie, 178.

	Lancastre (duc de), 154.

	Laurent (Bonaventure), 62.

	Laurette de Saint-Laurent, 156.

	Lazarine de Manosque, 90.

	Leconte de Lisle, 86.

	Legrand d’Aussy, 137.

	Legré Touron, 62.

	Léopold Robert, 36.

	Lépinay, 183.

	Leroux de Lincy, 152.

	Lesage, 153.

	Leygues, 90.

	Lope de Vega, 153, 178.

	Lorris (Guillaume de), 133.

	Loubet, 93.

	Louis d’Italie, 124.

	Louis VII, 155.

	Louis XIV, 175.

	Louis le Germanique, 128.

	Luitprand, 121.



M


	Mabille de Villeneuve (dame de Vence), 156.

	Mabille (dame d’Yères), 156.

	Macabrés, 182.

	Magdeleine de Salon, 156.

	Mahomet Althamar, 121.

	Malespina, 153.

	Malespina (Mise de), 156.

	Marcel, 93.

	Marignan, 93.

	Mariéton, 61, 75.

	Marseille, 109.

	Martelly, 62.

	Martial, 109.

	Martin fils, 90, 105.

	Massip, 94.

	Mathieu-Lacroix, 53.

	Matzner, 152.

	Maurice-Faure, 74, 77, 79, 82, 92.

	Méry, 78.

	Métastase, 193.

	Meung (J. de), 133.

	Meyer (Paul), 97, 228.

	Miale, 93.

	Michel (Sextius), 87.

	Millet (J.), 186, 195.

	Millin, 134.

	Mistral (F.), 61, 62, 63, 72, 99, 228.

	Moine de Montaudon (Le), 151, 184.

	Molière, 153.

	Montaille, 124.

	Moquin-Tandon, 54, 78.

	Muret, 169.

	Mushacki, 118.



N


	Nat de Mons, 194.

	Natibor (ou Tiberge de Seranon), 195.

	Navarrot, 61.

	Nazur, 186.

	Nice, 87.

	Nostradamus, 174.



O


	Ogier, 185.

	Ollivier (Jules), 186.



P


	Papon, 195.

	Passy (Paul), 97.

	Pasturel, 184.

	Paulet de Marseille, 195.

	Peire d’Auvergne, 139.

	Pélabon, 55.

	Perbosc, 96.

	Perdigon, 194.

	Pérez (Antonio), 153.

	Pétrarque, 152, 153, 182.

	Pétrone, 109.

	Peyrols, 184.

	Peyron-Bompar, 177.

	Peyrotte, 54.

	Phanette de Gantelme (dame de Romanin), 156.

	Philippe-Auguste, 167.

	Pichot, 78.

	Pierquin de Gembloux, 186.

	Pierre de Barjac, 194.

	Pierre de Castelnau, 165.

	Pierre Vidal. Voir Vidal, 191.

	Plantier, 93.

	Pomponius Mela, 109.

	Poncy (Ch.), 62.

	Pons de Capdeuil, 136, 141, 193.

	Pope, 152.

	Prothis, 104.

	Provence, 1.

	Provence (Cte de), 6.

	Puech, 177.

	Puget, 195.

	Puy-Laurens (Guil. de), 168.




Q


	Quevedo, 153.



R


	Rachilde, 124.

	Racine, 186.

	Rajambaud, 134.

	Rambaud de Vaqueiras, 136, 142.

	Rancher, 61.

	Rascasse (Cécile), 156.

	Raymond (évêque de Nice), 134.

	Raymond (Pierre), de Toulouse, 194.

	Raymond VI (Cte de Toulouse), 165, 169.

	Raymond-Bérenger, 193.

	Raymond-Bérenger V, 195.

	Raymond de Castillon, 171.

	Raymond-Roger II de Béziers, 167.

	Raymond de Saint-Gilles, 171.

	Raymond de Solas, 195.

	Raynouard, 48.

	Reboul, 194.

	Renaud, 90.

	René (le roi), 175.

	Rennes, 97.

	Reymonenq, 55.

	Richard (le roi), 136, 160.

	Richard de Noves, 125.

	Rieu, 87.

	Riffart, 93.

	Rigaut de Montpellier, 61, 193.

	An. Rivière, 63.

	Rixende de Puyvard (dame de Trans), 156.

	Roch-Bourguet, 61.

	Rocher (de), 93.

	Rodel (Jean), 136.

	Rodolphe (le roi), 124.

	Rogier (Pierre), 184.

	Rome, 168.

	Roqueferrier, 194.

	Roquefeuille (Ysarde de), 156.

	Rostangue (dame de Pierrefeu), 156.

	Roumanille, 55, 59, 61, 72.

	Roumieux, 62, 63, 91.

	Rousselot (l’abbé), 97.

	Roux (J.), 91, 183.

	Roux-Renard, 93.

	Roux-Servine, 93.



S


	Saboly, 178.

	Sabran (Hugonne de), 156.

	Saint-Antoni (Vte de), 186.

	Saint Bernard, 165.

	Saint Louis (roi), 160.

	Saint-Pol (Cte de), 169.

	Sainte-Beuve, 53.

	Sainte-Palaye, 139.

	Saluce (Mise de), 156.

	Savari de Mauléon, 182.

	Savinien (le frère), 96, 97, 227.

	Schaffhouse, 125.

	Schœll (Frédéric), 114.

	Séguier (l’abbé), 194.

	Silius Italicus, 109.

	Simon de Montfort, 169.

	Sordel, 153.

	Stéphanette de Baulx, 156.

	Swynford, 142.



T


	Taillandier (René), 228.

	Tallard (Anne, Vtesse de), 156.

	Tandon, 194.

	Tarif, 118.

	Tavan (A.), 61, 73, 94.

	Théodoric, 123.

	Théroalde, 133.

	Thibaut de Champagne, 136.

	Thomas (A.), 97, 174.

	Tiberge de Séranon, 158, 195.

	Titien (le), 166.

	Tournier (A.), 93.

	Tourtoulon (de), 79, 81, 194.

	Trogue-Pompée, 109.

	Troubat (Jules), 73.

	Troubat (Antoine), 93.



U


	Ulphilas, 117, 118.

	Ursynes des Ursières, 156.



V


	Valence, 124.

	Vertfeuil, 165.

	Victor Hugo, 153.

	Vidal (Pierre), 191.

	Vienne, 124.

	Vigne (l’abbé), 50.

	Villemain, 81.

	Villeneuve-Esclapon, 79.

	
Violante (princesse), 154.

	Vitet, 97.

	Voiture, 153.



W


	Wagner-Robier, 93.

	Wistace, 152.

	Wœlfel, 118.



X


	Xavier de Fourvières (dom), 227.

	»de Ricard, 77.



Z


	Zacharie, 127.






BIBLIOGRAPHIE




	Achard, Dictionnaire provençal et Grammaire provençale.

	Berluc-Pérussis (de), Carte des dialectes et sous-dialectes provençaux.

	Castor (J.-J.), l’Interprète provençal.

	Crousillat, la Bresco.

	Donadieu, les Précurseurs des Félibres.

	Diétrich-Behrens, Bibliographie des patois gallo-romains (trad. par Rabiet) (1889).

	Duclo, Grammaire française expliquée au moyen de la langue provençale (1826).

	Fabre d’Olivet, Poésies occitaniennes et Cours d’amour (1804).

	Féraud, le Saint-Evangile (selon saint Matthieu), en provençal (1866).

	Garcin (E.), Dictionnaire provençal-français (1823-1841).

	Gazier, Lettres à Grégoire sur les patois de France.

	Gélu (V.), Chansons provençales (1856).

	Honorat, Dictionnaire provençal-français.

	Jasmin, Œuvres (1825).

	Jourdanne, Histoire du Félibrige.

	Laugier de Chartrouse, Nomenclature patoise des plantes des environs d’Arles (1859).

	Laincel (de), Des Troubadours aux Félibres.

	Morel (M.), Lou Galoubé (1828).

	Papon, Origines et progrès de la langue provençale (1776) (Histoire de Provence).

	Pellas, Dictionnaire provençal-français (1723).

	Pierquin de Gembloux, Histoire des patois (1858).

	Raynouard, Choix de poésies des Troubadours. Grammaire romane (1816).

	Roumanille, Œuvres (1852).

	Roux (J.-L.), Contes daù villagé (1869).

	Savinien (le Frère), Grammaire et exercices en langue provençale à l’usage des écoles primaires (1882).

	Tourtoulon (de), Des parlers populaires comparatifs entre Vintimille et Antibes (1890).

	Vidal, Etude sur les analogies linguistiques du Roumain et du Provençal (1885).

	Villeneuve (de... Christ.), Statistique des Bouches-du-Rhône (1821).

	Xavier de Fourvières (dom), Grammaire provençale et exercices à l’usage des écoles primaires
(1893).—Lou pichot Trésor daù Félibrige (1901).





TOURS, IMPRIMERIE DESLIS FRÈRES, 6, RUE GAMBETTA.


Au lecteur

L’orthographe d’origine a été conservée et n’a pas été harmonisée,
mais les erreurs clairement introduites par le typographe ou à
l’impression ont été corrigées. Les mots ainsi corrigés sont soulignés
en pointillés. Placez le curseur sur ces mots pour faire apparaître
le texte original. A quelques endroits la ponctuation a été tacitement
corrigée.

La Table des matières ne correspondait pas exactement aux titres dans
le livre. Quelques corrections ont été apportées, qui sont indiquées
comme ci-dessus.

Les notes de bas de page ont été renumérotées et placées à la fin
de chaque chapitre.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA PROVENCE: USAGES, COUTUMES, IDIOMES DEPUIS LES ORIGINES; LE FÉLIBRIGE ET SON ACTION SUR LA LANGUE PROVENÇALE, AVEC UNE GRAMMAIRE PROVENÇALE ABRÉGÉE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/7605385497961990596_cover.jpg
HENRI ODDQ

LA

PROVENGE

Histoire

Usages, Coutumes, ldiomes, ete.

PARIS
H. LE SQUDIER





