
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Comedias, tomo 1 de 3

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Comedias, tomo 1 de 3

        Los Acarnienses, los Caballeros, las Nubes


Author: Aristophanes


Author of introduction, etc.: Marcelino Menéndez y Pelayo


Translator: Federico Baráibar y Zumárraga



Release date: July 2, 2022 [eBook #68443]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Spanish


Original publication: Spain: Luis Navarro, editor, 1881


Credits: Ramón Pajares Box. (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive/Universidad de Sevilla.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK COMEDIAS, TOMO 1 DE 3 ***







Índice

Notas

Comedias (1 de 3)




Nota de transcripción


	Los errores de imprenta han sido corregidos.

	La ortografía del texto original ha sido modernizada de acuerdo con
    las normas publicadas en 2010 por la Real Academia Española.

	También se han modernizado las transcripciones de los nombres
    propios y gentilicios de origen griego.

	Las notas a pie de página han sido renumeradas y colocadas al final
    del libro.

	Las páginas en blanco han sido eliminadas.











BIBLIOTECA CLÁSICA

TOMO XXVII



COMEDIAS

DE

ARISTÓFANES

TRADUCIDAS DIRECTAMENTE DEL GRIEGO

POR

D. FEDERICO BARÁIBAR Y ZUMÁRRAGA


TOMO I.



MADRID

IMPRENTA CENTRAL A CARGO DE VÍCTOR SAIZ

CALLE DE LA COLEGIATA, NÚM. 6

—

1880







CUATRO PALABRAS

ACERCA DEL TEATRO GRIEGO EN ESPAÑA.





Si el autor de la presente traducción, que lo es mi amigo el
laborioso helenista vascongado señor Baráibar, no la hubiese encabezado
ya con una discreta introducción, además de los proemios que delante
de cada comedia ha puesto, quizá vendría bien aquí un estudio sobre
el carácter y mérito del teatro de Aristófanes, en que, remontándonos
a los orígenes de la comedia griega, hiciéramos notar su índole
ditirámbica y lírica, y prescindiendo de esas reminiscencias del
teatro moderno que por tanto tiempo han extraviado a la crítica,
aplaudiéramos en Aristófanes la franca alegría, la serenidad y
plácido contentamiento de la vida, su portentoso genio cómico en que
dichosamente se daban la mano lo fantástico y lo plástico; y el vuelo como de
águila con que, desde las impurezas y escorias de la realidad, se
levanta a las más altas esferas de la poesía lírica; y el sentido
moral, patriótico, tradicionalista y de hombre de orden que, aun en
medio de sus licencias y desenfrenos de dicción, nunca le abandona, y
le convierte en azote de demagogos y sofistas (siquiera diese a veces
lejos del flanco). Si el falso clasicismo de otros tiempos, por vana
mojigatería y ridículo sentimentalismo, estuvo muy lejos de comprender
la altísima hermosura y la importancia histórica de la sátira
aristofanesca, hoy que cara a cara podemos contemplar la antigüedad,
sin preocupaciones de colegio, lícito nos es decir con Platón que en
el alma de Aristófanes anidaron todas las gracias, como que desde
su teatro ideal y grandioso, lleno de luz y poesía, variado como el
mundo, y rico de contrastes que hoy diríamos humorísticos, a la pálida,
bourgeoise y prosaica comedia nueva de Menandro y Filemón, de
Plauto y Terencio, hay todavía mayor distancia que de Homero a Apolonio
de Rodas, de Píndaro al Pseudo-Anacreonte, y de Demóstenes a Demetrio
Falereo. Nunca lo cómico se ha presentado con tan galano atavío; nunca
ha sido la sátira más poética que en Aristófanes.

Pero de todo esto se ha escrito mucho, y no es cosa de repetir lo ya sabido. Prefiero
reducir a breve y descarnada sinopsis un estudio mío, aún inédito, y
compendiar en pocas palabras la historia, no muy gloriosa ni larga,
del conocimiento e influencia del teatro griego en España. Hablar
solo de los traductores de Aristófanes no daría materia ni para media
página.

Traductores. Esquilo no ha sido traducido ni estudiado
apenas hasta nuestro siglo, en España. Tengo por primeras versiones
la que de todas las tragedias ha hecho en prosa[1] mi amigo D. Fernando Brieva
Salvatierra, catedrático de la Universidad de Granada; y las que en
verso he trabajado yo del Prometeo y de Los Siete sobre
Tebas, proponiéndome hacer lo mismo con las restantes, en unión con
el insigne helenista D. Juan Valera, que ha querido asociar su nombre
al mío oscurísimo, para esta labor difícil.

Sófocles  1)  «La Ven- | gança de Agamenón.
Tragedia que hi- | zo Hernán pérez de | Oliva, Maestro, cu- | yo
argumento es de | Sophocles poeta | griego... | Año 1528.»

Colofón:  «Fue impreso en la muy noble y más leal
ciudad de Burgos: acabo se a xiiij días del mes de mayo. Año del señor de mil y quinientos y
xxviij años.»

En 4.º gót. Sin foliatura, signaturas a—b.

El único ejemplar conocido de esta rarísima edición, perteneció a
la biblioteca de Salvá, y pertenece hoy a la de D. Ricardo Heredia. Ni
Moratín ni Barrera la conocieron.

Hay las siguientes reimpresiones.

—«Las obras del Maestro Fernán Pérez de Oliva... Con otras cosas que
van añadidas. Córdova, Gabriel Ramos, Bejerano, 1586.»

En 4.º 24 hojas preliminares, 283 folios, y una blanca. La impresión
se empezó en Córdoba y se acabó en Salamanca. La dirigió el cronista
Ambrosio de Morales, sobrino del autor.

La tragedia de Sófocles está al folio 75 vuelto.

—«Las obras del Maestro Fernán Pérez de Oliva, natural de Córdova,
Rector que fue de la Universidad de Salamanca, y Catedrático de
Teología en ella... Dalas a luz en esta segunda edición D. A. V. C...
En Madrid, en la imprenta de Benito Cano. Año de M.DCC.LXXXVII.»

2 tomos en 8.º, págs. 174 a 234 del 1.º se lee La venganza de
Agamenón.

—«Parnaso Español. Colección de poesías escogidas de los más
célebres poetas castellanos. Por D. Juan Joseph López de Sedano... Tomo
VIº... Madrid. Por D.
Antonio de Sancha. Año de M.DCC.LXXII.» Págs. 191 a 250 se halla la
tragedia.

Es una traducción libre, o más bien imitación de la Electra,
de Sófocles, en prosa elegante y noble, pero algo fría. Basta
compararla con el original para ver cuán recortada e infielmente
traducida está. La parte lírica, sobre todo, ha sufrido espantosas
mutilaciones. Añádanse a esto los rasgos ampulosos y declamatorios que
de su cosecha pone el traductor, y se tendrá idea de La venganza de
Agamenón, digna de vivir solo por la hermosura de lengua, y por ser
la primera muestra del teatro griego entre nosotros. Dista mucho de
ser una hermosa copia, como le parecía a Martínez de la Rosa,
pero siempre merecerá respeto quien modeló la prosa castellana hasta el
punto de perfección que muestran estas líneas de la escena IX:

Clitemnestra... «Esto viendo, quisiera yo otra vez esconderla
en mi vientre, porque ningún mal llegara a ella, que no pasara primero
por mí: mas no pudiendo, la abrazaba y besaba sus ojos, y mezclaba mis
lágrimas con las suyas, pensando en su mala ventura, y contemplando su
simpleza virginal, según la qual ella no sabía sino llorar con esta
triste de su madre: y así estando, me la quitaron de mis pechos, con
no menos dolor que si el corazón me arrancaran, y la llevaron donde
aquel su cuello
semejante al marfil, adornado con oro, pasasen con cuchillo,» etc.,
etc.

2)  D. Vicente García de la Huerta puso en verso castellano, a
fines del siglo pasado, la Electra con el título de Agamenón
vengado; pero como no sabía griego, se valió de la traducción de
Hernán Pérez de Oliva. Todo su trabajo consistió en convertir la prosa
en endecasílabos asonantados, por lo general fáciles y rotundos. Trozos
hay que no desdicen de los mejores de su Raquel.

Puede leerse este rifacimento en el tomo 2.º de las Obras
poéticas de D. Vicente García de la Huerta (Madrid, 1768, por D.
Antonio de Sancha). Es la primera composición de las incluidas en ese
volumen.

3)  El P. José Arnal, jesuita aragonés, de los expulsos a
Italia (nació en Teruel el 18 de marzo de 1729; murió en el destierro
hacia 1790), publicó anónimos:

«El Philoctetes de Sophocles. En verso. Dedicado por las
Escuelas de Zaragoza a su Ayuntamiento. Zaragoza, 1764, por Francisco
Moreno.» En 4.º, 36 págs.

Poseo otra edición sin año, aunque parece del mismo tiempo.

«Tragedia. El Philoctetes de Sophocles. En dos actos.»

Al fin dice:
«Barcelona: Por Cárlos Gibert y Tutó, impresor y librero.» En 4.º, 24
páginas.

Versificación sumamente débil. Parte de ella es en endecasílabos
asonantados; parte en endecasílabos pareados (abundan los agudos.) No
hay trozo alguno que merezca citarse. Tampoco es traducción, sino una
especie de arreglo de la obra original (muy raquítico y compendiado)
para que lo representasen los discípulos del P. Arnal en Zaragoza.
Obra, en suma, muy endeble, y solo estimable por su rareza.

4)  «Edipo Tirano, Tragedia de Sófocles, traducida del Griego
en verso castellano, con un discurso preliminar sobre la tragedia
antigua y moderna. Por D. Pedro Estala, Presbítero. En Madrid, En la
Imprenta de Sancha. Año de MDCCXCIII.» En 8.º, 50 páginas de discurso
preliminar y 86 de texto.

El autor no era poeta, pero sí helenista, y literato de veras, y
regular versificador. No alteró la sencillez griega con vanos afeites.
El Discurso preliminar es documento interesantísimo, y bien
puede decirse que señala adelanto notable en nuestra crítica. Estala
rompe con la escuela pseudoclásica, ataca las unidades de lugar
y tiempo y el principio de la ilusión dramática: explica el
carácter de la tragedia griega por su objeto moral y político: pone en el fatalismo la
esencia del teatro antiguo, y en la simpatía el origen de la emoción
trágica: defiende el teatro español: hace notar la diferencia profunda
entre la tragedia griega y la francesa, en medio de sus aparentes
analogías, y lo prueba comparando el Hipólito de Eurípides con
la Fedra raciniana, con bastante más acierto que Guillermo
Schlegel, empeñado en condenar a Racine en nombre de Eurípides; de lo
cual amargamente se ha burlado Enrique Heine. Hay en este discurso de
Estala verdaderas adivinaciones.

5)  D. José Musso y Valiente, de la Real Academia Española
(murió en 1838), tradujo en verso el Áyax flagelífero, según es
de ver en su biografía publicada en la Revista de Madrid por D.
Fermín de la Puente y Apecechea.

6)  D. Emeterio Suaña, catedrático de latinidad en el Instituto
de San Isidro de Madrid, tiene traducido en prosa castellana el
Edipo Rey, y se ocupa en otras tragedias de Sófocles.

7)  D. Fernando Brieva y Salvatierra ha interpretado también en
prosa todo Sófocles. Pronto se publicará en esta Biblioteca clásica.

Eurípides.  1)  En el Privilegio dado
por Carlos V en 18 de febrero de 1543 a la viuda de Boscán para
la impresión de las obras de su marido, leemos: «Por quanto por parte de vos, doña
Ana Girón de Rebolledo, vidua del difunto Juan Boscán, caballero de
Barcelona, nos ha sido hecha relación que el dicho vuestro marido
compuso... una tragedia de Eurípides, autor griego,» etc.

Esta tragedia no llegó a imprimirse, ni aun se sabe su título.

2)  «Hécuba triste.» Tragedia de Fernán Pérez de Oliva.
Puede leerse en sus Obras, fól. 100 vto. de la ed. de 1586
(fól. 235, tomo I de la de 1787), y en el
Parnaso Español (tomo VI, pág. 251 y
siguientes).

Es imitación de la Hécuba, pero todavía más libre y menos
ajustada que la de la Electra. Faltan la escena entre Hécuba
y Agamenón, los vaticinios de Polimnestor, todo el papel de Taltibio
y mucha parte de los coros. El plan está asimismo algo variado,
intercalándose el episodio de Polidoro antes de acabar la historia
de Polixena. Los méritos de lengua y estilo son iguales o mayores en
esta tragedia que en La venganza de Agamenón. Una y otra han
sido largamente estudiadas por Montiano y Luyando (Discursos sobre
las tragedias españolas), Moratín (Orígenes del teatro) y
Martínez de la Rosa (Apéndices a la Poética).

A la Hécuba añadió un final de su cosecha Jerónimo de
Morales, sobrino del autor. Y de él dijo su hermano Ambrosio que «más parecía
recitado en juicio que fin de tragedia.»

3)  «La Medea de Eurípides,» traducida, sin duda en
prosa, por Pedro Simón Abril. Barcelona, 1599.

La cita como impresa en ese año D. Luis José Velázquez (Orígenes
de la Poesía Castellana, página 147), pero nadie más dice haberla
visto.

4)  A fines del siglo XVI
se representaba con aplauso una Ifigenia en Áulide
traducida o imitada de la de Eurípides. Sabémoslo por el
Pinciano en su Philosophia Antigua Poética (Ep. XIII, página 513): «¿A dó vamos (dice
uno de los interlocutores del diálogo), que en el teatro de la Cruz
se representa la Iphigenia...?» Más adelante advierte que era la
tragedia de Eurípides con episodios nuevos (pág. 530), pero con
prólogo.

También Mateo Luján de Sayavedra (pseudónimo de Juan Martí) en la
parte 2.ª, lib. 3.º, capítulo VIII de su
continuación del Guzmán de Alfarache, de Mateo Alemán, habla de
la Ifigenia, copiando casi las palabras del Pinciano.

5)  Don Esteban Manuel de Villegas tradujo o imitó el
Hipólito de Eurípides. Habla de él en una epístola (que llama
elegía) a D. Lorenzo Ramírez de Prado:




Que no se han de igualar fábulas pías

A una que he engendrado sin remiendo,

Cuya preñez me cuesta cien buxías.

Bien sé que si a tus manos la encomiendo,

Has de tomar de Eurípides cariño,

Por quien va nuestro Hipólito creciendo.

Déjale, pues, criar, que agora es niño, etc.

(Eróticas, Parte II, elegía 6.ª)







6)  Como fragmentos traducidos de Eurípides en el siglo de oro,
pueden citarse dos de la Andrómaca:




No truxo esposa a Troya cosa buena...

(En tercetos.)

O no nacer jamás escojo y quiero...

(En cuartetos.)







por Fr. Luis de León, publicados por primera vez en el
tomo VI de sus Obras coleccionadas
por el P. Merino (págs. 288 y 289) conforme a un manuscrito del Colegio
de San Ildefonso de Alcalá. Son como de tal maestro.

También Pedro de Valencia tradujo un largo trozo de las
Bacantes, y le inserta en su Discurso (inédito) sobre
las brujas y cosas tocantes a magia.

7)  Don Genaro Alenda publicó en la Revista de Instrucción
Pública (27 de noviembre de 1858) la escena de Taltibio en la
Hécuba de Eurípides.

8)  «Biblioteca de dramáticos griegos, publicada por la iniciativa y
bajo la protección del Excmo. Sr. D. José Gutiérrez de la Vega... y
traducida en prosa castellana por D. Eduardo de Mier. Tragedias de
Eurípides. Tomo I. Madrid, imprenta
de M. Tello... 1865.» 4.º, XXIV + 382
páginas.

Contiene este tomo nueve tragedias; la mitad del teatro de
Eurípides:

Hécuba. — Hypólito. — Las Fenicias. — Orestes. — Alcestes. — Medea. — Las Troyanas. —
Hércules Furioso.
 — Electra.

Con una introducción, notas y preámbulos del traductor a cada
tragedia.

Si tan escasa y pobre es la cosecha en Castilla, fácilmente se
imaginará que es aún menor en Portugal y Cataluña. No existe ninguna
traducción portuguesa de Esquilo, y las de Sófocles y Eurípides se
reducen a las siguientes:

a)  «Tragedia da vingança que foy feita sobre a morte del
Rey Agamenón. Agora novamente tirada de Grego em lingoagem: trovada
por Anrrique Ayres Victoria. Cujo argumento he de Sophocles poeta
Grego. Agora seguda vez impressa e emendada e anhadida pelo mesmo
autor.»

A la vuelta de esta portada hay una dedicatoria a doña Violante de
Tavora.

Impreso a dos columnas. Dividido en siete escenas, tras de las cuales viene
una Exhortacam do autor aos leitores, en cuatro estancias de
arte mayor. La última dice así:




A presente obra foi acabada

De em nossa linguagem se traduzir

A quinze de março, sem nada mentir,

Na era do parto da virgem sagrada

De mil e quinhentos, sem errar nada,

E treinta e seis falando verdade,

No Porto que he muy nobre cidade,

E por Anrique Ayres foi tresladada.







«Aqui fenece a Tragedia de Orestes tirada de grego em lingoagem
portuguez e trovada. Foy impressa na muy nobre e sempre leal
cidade de Lixboa por German Galharde... Acabouse a os VI días do Novembro de Mil e quinhentos e
cincoenta e cinco anhos.»

Veinte cuadernos de papel, sin foliar, letra gótica.

De este opúsculo de estupenda rareza solo llegó a ver un ejemplar
Inocencio da Silva, y a juzgar por los trozos que en su Diccionario
bibliographico portuguez copia Enrique Ayres, más que el original
griego, tuvo a la vista la traducción del maestro Oliva, y sobre ella
calcó la suya, convirtiendo la prosa en quintillas.

b)  El oratoriano Francisco José Freyre, más conocido por su nombre
arcádico de Cándido Lusitano, legislador de la poesía portuguesa
en tiempo de Pombal, y hombre de no escasa doctrina, aunque de dotes
poéticas nulas, tradujo el Edipo de Sófocles, la Medea,
la Hécuba, las Phenicias, el Hércules Furioso,
la Ifigenia en Áulide y un fragmento de la Ifigenia en
Tauris, de Eurípides. Todas yacen inéditas en la Biblioteca de
Évora, y fueron trabajadas por los años de 1760 a 1769.

c)  En 11 de abril de 1777 se representó en Lisboa una
Ifigenia en Áulide de Manuel de Figueiredo, infatigable,
aunque poco feliz dramaturgo. Teófilo Braga la da por traducción de
Eurípides; pero de las aficiones de su autor, nada helenista, puede
sospecharse que más bien sea arreglo de la de Racine, como lo es su
Andrómaca. Por no tener ahora a la vista los trece volúmenes
del teatro de Miguel de Figueiredo, no puedo resolver de plano esta
cuestión.

d)  Francisco de Pina Mello publicó:

«Traducçao do OEdipo de Sophocles. Lisboa, 1765.» 4.º, 140
páginas. Citado por Inocencio da Silva.

e)  «Hyppolito de Eurípides, vertido do Grego em Portuguez
pelo director de huma das classes da Academia Real das Sciencias, e
por elle offerecido a sua alteza real o Principe Regente nosso Senhor. Lisboa, na
Typografía da mesma Academia. MDCCCIII...» 4.º, 161 páginas, hermosa
edición con el texto griego al frente. En verso suelto: los coros en
metro lírico.

Esta curiosa traducción es obra del P. Joaquín de Foyos, presbítero
del Oratorio (m. en 1811).

Catalanas no conozco más que una de El Cíclope de Eurípides
(drama satírico), publicada en la primera época del Gay Saber
con las iniciales J. R. R., y otra del Edipo Rey de Sófocles,
por D. Enrique Franco en la segunda época de la misma revista, que
también anunció en un prospecto la Ifigenia en Táurida[2]. Las dos
citadas están en prosa.

Aristófanes.  a)  El Pluto traducido en
prosa por Pedro Simón Abril. Tuvo el manuscrito Tamayo de Vargas, y le
cita en la Junta de Libros, de donde tomaron la noticia Nicolás
Antonio y Pellicer.

b)  «El Pluto, comedia de Aristófanes, traducida del Griego
en verso castellano, con un discurso preliminar sobre la comedia
antigua y moderna. Por D. Pedro Estala, presbítero. En Madrid. En la imprenta de
Sánchez. Año de MDCCXCIV».

Cuarenta y seis páginas y 102 de texto. La traducción es en
romance octosílabo, y los versos bastante flojos y rastreros;
pero, además de la fidelidad y buen lenguaje, la recomienda el
Discurso preliminar, escrito con ingenio y buen gusto aunque
no con la novedad y atrevimiento de ideas que admiramos en el que
precede al Edipo. Uno y otro fueron leídos por Estala en su
cátedra de Historia literaria de San Isidro. Se fija mucho en el
carácter democrático de la comedia antigua y en la censura moral que
entrañaba.

c)  «Comedias escogidas de Aristófanes traducidas del griego
por D. Federico Baráibar. (Las Nubes.) Vitoria, imprenta de los
Hijos de Manteli, 1874.» XVI + 77 páginas. Es una tirada aparte de
El Ateneo de Vitoria (tomos III y
IV) donde por primera vez se imprimieron
Las Nubes.

El resto de la elegante, castiza y fiel traducción del Sr. Baráibar,
primera que de Aristófanes vemos completa en España, se publica hoy en
la Biblioteca Clásica.

Los portugueses no traen más contingente a esta pobrísima
bibliografía aristofanesca, que la siguiente traducción latina:

—«Plutus Aristophanis, Comoedia in Latinum Conversa Sermonem.
Authore Michaele Cabedo Senatore Regio, dum Parisiis esset anno MDXLVII.» 17 hojas sin foliar. El ejemplar que
vi en la Academia de Ciencias de Lisboa no tenía portada. A la comedia
siguen versos latinos y cartas del autor. El cual fue eminentísimo
humanista y jurisconsulto. Nació en Setúbal en 1525, y murió en Lisboa
en 1577. Había estudiado en Burdeos, Tolosa y Coimbra, siendo discípulo
de Juan Gélida y Martín de Azpilcueta. La traducción del Pluto
está en versos fáciles y bien construidos, aunque Cabedo la estimaba
solo como desenfado de estudiante.

Si a estos trabajos agregamos las traducciones, también latinas, del
escoliasta de Sófocles y del escoliasta de Eurípides, hechas por el
infatigable valenciano Vicente Mariner, que se conservan manuscritos
con sus demás obras en el estante Ff. de la sala de manuscritos
de la Biblioteca Nacional[3], tendremos casi completo este índice.

Ni sería mucho más granado el de los críticos y expositores,
pues aunque de la tragedia griega dijeron algo, y bien, el Dr. Alonso López
Pinciano en su Philosophia Antigua Poética, y D. José Antonio
González de Salas en su Nueva idea de la tragedia antigua e
ilustración última al libro singular de Poética de Aristóteles
Stagirita, fue no tanto a la luz de los modelos mismos como
a la de los comentarios y explicaciones del hijo de Nicomáco. Y
perdida más adelante esta severa y fructuosa enseñanza, que quizá nos
hubiera llevado a una comprensión seria y profunda del espíritu de
la antigüedad, abrimos sin recelo la puerta a los libros franceses;
y fuera de los discursos de Estala, cuya originalidad queda ya
indicada, no hallamos en el siglo XVIII
otra cosa digna de memoria que algunas notas de Moratín sobre Las
Suplicantes, Ifigenia en Áulide, Ifigenia en Tauris,
Reso y Medea[4], donde la crítica es tan pobre y estrecha, que
sin reparo se tiene por inútil el coro y por impertinente todo lo que
en los antiguos se refiere a los ritos de la sepultura y al culto de
los muertos: se dice que Racine ha mejorado mucho a Eurípides, y que
Metastasio sabía hacer mejor que él las exposiciones: se encuentra mal
que Aquiles no esté enamorado: se censura a los griegos por no haber
observado las unidades, etc., etc.

Mucho más vale
el prólogo de Martínez de la Rosa a su Edipo, y aun las
observaciones que sobre el mismo asunto trágico hizo en las notas
a su Poética. Siquiera tiene el mérito de haber reprobado
los absurdos episodios y ornamentos con que los imitadores modernos
habían desfigurado y calumniado la purísima sencillez de Sófocles. En
cuanto al coro, estaba a la misma altura que Moratín: le tenía por
un accesorio o comparsa, las más veces inverosímil, pero que
contribuía a la pompa del espectáculo. ¡El coro, que es precisamente la
esencia de la tragedia!

No me toca juzgar aquí los estudios posteriores, que son todos harto
breves. Baste decir que en sus respectivos compendios y manuales de
literatura griega han dicho algo de estas cosas los señores D. Braulio
Foz[5],
D. Raimundo González Andrés[6], D. Jacinto Díaz[7] y D. Salvador Constanza[8].

Con lo cual, y con los Ensayos histórico-críticos sobre
Esquilo y Sófocles, publicados por don Eduardo Mier en la Revista de
Instrucción Pública (1857 y 1858); el discurso inaugural leído en
la Universidad de Zaragoza en 1874 por el doctor D. Andrés Cabañero
y Temprado sobre la tendencia e influjo del teatro griego en el
orden político social de los antiguos pueblos de la Grecia, y
los Estudios del Dr. Camus acerca de la Comedia griega
y Aristófanes, insertos en la Revista de la Universidad de
Madrid, quedará completa esta bibliografía, todavía más pobre,
raquítica e infecunda que la anterior.

La influencia directa del teatro griego bien puede decirse
que ha sido casi nula en España; y la razón es clara: hemos poseído
un teatro propio y castizo, nacido y desarrollado aquí, con alguna
influencia de la Italia del Renacimiento, en sus primeros pasos,
pero libre luego de trabas y andadores. Este teatro, a primera vista
romántico y anárquico, tiene en la grandeza de sus felices momentos, en
el carácter nacional, y aun en el espíritu religioso, en la presencia
de elementos líricos y (¿será una profanación decirlo?) en ciertos
personajes cómicos, que cumplen, aunque de muy distinto modo, uno de
los fines del coro antiguo, y templan como él la emoción trágica,
cierta remota analogía con el de los helenos.

En la primera época de nuestra escena, en la de los orígenes, donde
no faltaron tentativas de todo color y toda laya, dio una muestra de
tragedia clásica el portugués Antonio Ferreira en su Castro,
si es que esta obra es original y no traducción de la Nise
lastimosa de Fr. Jerónimo Bermúdez. Quienquiera que fuese su autor
primero, acertó con rasgos patéticos dignos de Eurípides, aunque suele
afearlos con otros declamatorios de la escuela de Séneca, de quien tomó
asimismo la manía de moralizar, y los diálogos rápidos y contrastados.
Los coros están muy desligados de la acción, pero abundan en bellezas
líricas del género horaciano.

La Tragedia de la muerte de Áyax Telamón sobre las armas de
Aquiles, que compuso Juan de la Cueva, nada tiene que ver con
el Áyax flagelífero, sino que está fundada en la famosa
Contienda que se lee en los Metamorfóseos de Ovidio.

El único poeta español que se acercó instintivamente a la ruda
manera de Esquilo fue (aunque parezca extraño) Miguel de Cervantes
en su Numancia, con aquel proceder por grandes masas, aquella
imperiosa fatalidad que mueve la lengua de los muertos e inspira
agüeros, vaticinios y presagios; los elementos épicos (narraciones,
descripciones, etc.) que se desbordan del estrecho cuadro de la escena
lo mismo que en Los Siete sobre Tebas; el asunto, que no es una calamidad
individual, sino el suicidio de todo un pueblo, y finalmente, el
espíritu nacional que lo penetra e informa todo, y por medio de
profecías y visiones anuda y encadena la España moderna con la de los
primeros tiempos históricos.

Entró luego Lope de Vega, y se alzó con el cetro de la monarquía
cómica, sin que en tan prodigioso número de comedias propias, felices,
discretas y bien razonadas, con que inundó el teatro, deba nada a los
griegos, aunque sí algo a Plauto, a Terencio y a los italianos; y por
más que entre tantos asuntos, algunos tomara de la antigüedad. Y lo que
digo de él debe entenderse de toda su escuela, incluso de Calderón,
a quien como hierofante o poeta sacerdotal, y por lo alto, profundo
y simbólico de las concepciones, y el aire místico y solemne, y por
haber tratado a su modo lo que debió ser asunto de la primera parte
de la Trilogía de Prometeo, han llamado algunos el Esquilo
castellano.

Y mejor podía llamarse a Quevedo el Aristófanes, faltándole
solo para merecer tal título la claridad y la limpieza, la ática
transparencia de estilo que enamora en las obras del cómico ateniense,
pues en lo demás ambos ingenios eran gemelos, y no faltan en los
Sueños ni lo cómico ideal y fantástico, ni los contrastes humorísticos, ni la sal
mordicante, ni la intención política.

Los pocos y frígidísimos imitadores de la tragedia antigua en el
siglo XVII, fuéronlo de Séneca y no de
los griegos: así, González de Salas en Las Troyanas, y López
de Zárate en el Hércules Furente y Eteo. Rojas convirtió los
Encantos de Medea en una absurda comedia de magia, que se
sostuvo largo tiempo en las tablas.

De Calderón consta que escribió una Ifigenia, no sabemos
si en Áulide o en Tauris, porque pertenece al número
de sus comedias perdidas. Pero algo hubo de aprovecharla Cañizares
para las dos suyas del mismo argumento, tan populares en el siglo
pasado. De la primera no ocurre hablar, por ser imitación de la de
Racine, con más los indispensables graciosos y otras adiciones
infelices de la cosecha del refundidor, que la hizo, «para mostrar
las comedias conforme al francés estilo.» Mas para la Ifigenia en
Tauris no tuvo modelo francés, y como era hombre de pocas letras
y no conocía directamente a Eurípides, sospéchase que entró a saco
por la obra calderoniana. Como quiera, hizo una comedia de intriga,
llena de anacronismos, cuchilladas y extravagancias, en la cual
apenas se descubren confusas reminiscencias de la tragedia griega,
fuera del diálogo entre Ifigenia, Pílades y Orestes, que está copiado de Eurípides
con bastante fidelidad, si bien de segunda mano, y es (según Moratín)
«lo único tolerable en esta desatinada composición.» Mala y todo
como es, fue refundida en cinco actos, con título de tragedia, por
D. Cándido María Trigueros[9].

En el siglo pasado no hubo más Fedras, Medeas,
Antígonas y Andrómacas que las que se tradujeron del
francés. El abate Marchena, en los pocos trozos que conocemos de su
Polixena, tiene imitaciones de Eurípides, mezcladas con otras de
Lucrecio.

Queda, pues, como única muestra del teatro griego entre nosotros,
el Edipo de Martínez de la Rosa, ingenio elegante y tímido,
que en esta ocasión se levantó algo sobre su nivel ordinario. Desde
luego deja atrás a los demás Edipos modernos, aunque este no
es grande elogio. Tuvo el buen gusto de no alterar con inoportunos
episodios la imponente unidad del asunto griego. El estilo es pulcro y
terso, y la expresión de los afectos sencilla; pero no faltan rasgos de
sentimentalismo a la moderna, y repugna sobremanera oír hablar a Edipo
de su sensible pecho. Los coros, escritos como están en metros cortos y reducidos
a un accesorio, parecen cantarcillos de zarzuela y desdicen de la
gravedad trágica. La versificación y el lenguaje no tienen tacha. Y
cuanto el buen juicio y el amor al arte pueden hacer, otro tanto logró
Martínez de la Rosa en esta composición, privilegiada entre las suyas.
Y logró más: hacer tolerable a un público como el nuestro la forma
de Sófocles, no muy adulterada, e interesarle y conmoverle hasta el
punto de que aún resuena en nuestros oídos el eco de las tumbas de
Tebas. Tales ventajas se logran del trato con los grandes modelos,
aunque la inspiración propia no sea muy enérgica ni robusta.

M. Menéndez Pelayo.

Santander, 4 de enero 1880.





INTRODUCCIÓN.







¡Coros de nubes, y graznar de ranas

Chistes inmundos, mágico lirismo.

Comedia aristofánica, que adunas

Fango y grandeza, y buscas en las heces

De lo real lo ideal! La suelta danza

De tus alados hijos me circunde,

Que nunca el ritmo ni la gracia olvidan

Aun en sus locos, descompuestos saltos.







(Menéndez Pelayo.
Carta a mis amigos de Santander con motivo de haberme regalado
    la Bibliotheca Graeca de Fermín
    Didot.)





«La gloria escénica de Aristófanes, dice un discreto traductor[10],
su influencia sobre el pueblo ateniense, las numerosas coronas
conquistadas en las fiestas de Baco, he aquí toda su biografía.»
Tal carencia de noticias tratándose de tan ilustre poeta, débese,
sin duda, a su misma celebridad, que dispensó a los escritores
contemporáneos de consignar lo que de todos era sabido, no menos
que a la pérdida de
las comedias de sus rivales[11], de las cuales, a vueltas de la exageración
natural en el ataque, pudieran haberse recogido muy interesantes
datos.

La escasez de estos llega al extremo de no saberse a punto fijo
la fecha ni el lugar del nacimiento de Aristófanes. Conjetúrase
que debió ser hacia la Olimpiada 82 (452 años antes de Cristo),[12] y
en Cidatene, demo del Ática, perteneciente a la tribu de Pandión.
Así lo afirman la mayoría de sus biógrafos, por más que algunos
le creyeran natural de Egina, de Camira, de Lindo en Rodas y aun
de Naucratita en Egipto[13]. Igualmente desconocidos son los detalles de
su vida de familia, sabiéndose en junto que su padre se llamaba Filipo,
y que tres de sus hijos, Araros, Filetero y Nicóstrato, se dedicaron también al cultivo
de la Musa cómica. El florecimiento de Aristófanes coincidió con la
guerra del Peloponeso (431-404 antes de la era cristiana), en cuyo
azaroso período se representaron diez de las once comedias que de él se
conservan. Afiliose al partido aristocrático, y atacó constantemente
a los demagogos, en cuyas manos estaba en su tiempo la dirección de
la república. Con este motivo se atrajo las iras de varios de ellos,
pero muy especialmente de Cleón, que fue su más constante y encarnizado
enemigo.

Tampoco se sabe si ejerció cargos públicos, por más que es de
suponer que, dada su gran significación, no dejarían de enconmendársele
algunos. Se tiene solo noticia de que en 430 pasó en calidad de
cleruco con otros conciudadanos a la isla de Egina, recobrada
por los atenienses, con objeto de hacerse cargo de los extensos
dominios que en ella poseía[14].

O por timidez, o porque la ley o la costumbre exigiesen
una edad determinada para presentar comedias, Aristófanes,
como él mismo lo indica[15], puso en escena las tres primeras que compuso
bajo los nombres de sus dos actores Fidónides y Calístrato, aunque el
público no dejara de comprender a quién pertenecían. Fueron estas Los Detalenses
y Los Babilonios[16], de las cuales solo se conservan fragmentos,
y Los Acarnienses, que poseemos completa. En la primera atacaba
Aristófanes la defectuosa educación que se daba a los jóvenes de
su tiempo, presentando ante el coro, compuesto de una sociedad de
gastrónomos, un debate entre un joven modesto y virtuoso (σώφρων)
y otro corrompido (καταπύγων), análogo al que el Justo y el
Injusto sostienen en Las Nubes, cuyo objeto es, aunque
ampliado y mejorado, el mismo de Los Detalenses.

En la segunda, o sea Los Babilonios, representada en 426 por
Calístrato, el poeta echa por otro camino, y principia ya la audaz
empresa en que no cejó un punto de hacer del pueblo mismo, de la
constitución ateniense y de las resoluciones de los tribunales y la
ágora, el objeto de sus comedias. En esta atacó ruda y valientemente,
ante el inmenso público que concurría al teatro en las brillantes
fiestas Dionisíacas, a muchos magistrados, y especialmente al arrogante
Cleón. El demagogo sintió en el alma la ofensa y trató de vengarla
citando ante el Senado a Calístrato, que era, por decirlo así, el
editor responsable, y acumuló sobre él tales insultos, calumnias y
amenazas que le pusieron a dos dedos de su ruina[17]. Contra Aristófanes valiose para inutilizarle de
medios indirectos, presentando la grave acusación de usurpación de
los derechos de ciudadano, γραφὴ ξενíας, de que el poeta consiguió
ser absuelto. La animosidad que entre ambos existía adquirió con esto
las proporciones de un odio mortal, que estalló con una violencia sin
ejemplo en la célebre comedia Los Caballeros, cuarta de las
compuestas por Aristófanes y primera de las presentadas con su nombre.
Siguieron a esta otras, hasta cuarenta y cuatro, de las cuales solo
se han conservado once, que son, además de Los Acarnienses
(Ἀχαρνῆς) y Los Caballeros (Ἱππῆς) ya citados, Las Nubes
(Νέφελαι), Las Avispas (Σφῆκες), La Paz (Εἰρήνη),
Las Aves (Ὄρνιθες), la Lisístrata (Λυσιστράτη), Las Fiestas
de Ceres (Θεσμοφοριάζουσαι), Las Ranas (Βάτραχοι),
Las Junteras (Ἐκκλησιάζουσαι) y el Pluto (Πλοῦτος)[18].

Ignóranse, por
último, la época y las circunstancias de la muerte de Aristófanes,
conjeturándose únicamente que debió ocurrir siendo de edad bastante
avanzada, pues su Pluto reformado se representó en el año 390,
cuando el poeta debía estar ya en los 62 de su edad, y aún compuso
después el Cócalo y el Eolosicón, bien que estos se
pusieron en escena por su hijo Araros.

Hechas estas indicaciones biográficas, pasemos ya a ocuparnos
del teatro de Aristófanes, diciendo antes, para juzgarle con el
debido acierto, algo sobre el origen y carácter de la antigua
comedia ateniense, de que fue principal cultivador y es genuino
y único representante[19].

La comedia y la tragedia sabido es que nacieron en las fiestas
de Baco, cuyo culto, vario sobre manera, contenía una multitud
de elementos dramáticos[20]. Pero así como la segunda, inspirada en
las fiestas Leneas, tuvo un carácter triste y serio, conforme a los
sufrimientos aparentes del dios en aquella solemnidad conmemorados,
la primera, nacida en
las Dionisíacas campestres, fiestas de vendimia en que el placer de
ver terminadas las faenas agrícolas y llenos trojes y lagares se
manifestaba con todo género de locuras, lleva hasta en sus menores
detalles impreso el sello de la más descompuesta alegría. Parte muy
principal de estas fiestas era el comos (κῶμος), festín animado
y bullicioso sazonado con picarescos chistes y canciones de sobremesa,
al fin de las cuales los convidados, perdiendo su gravedad, se
entregaban medio beodos a danzas irregulares y desenvueltas y entonaban
a coro un entusiasta himno a Baco en que al dios del vino se asociaban
Falo y Fales, representantes de la fuerza generatriz de la naturaleza.
A esta canción báquica se la llamaba la Comedia, es decir,
el canto del banquete, según la fuerza etimológica de la palabra[21], y solía
repetirse en una procesión que a continuación del festín se organizaba.
Los comensales, disfrazados con abigarrados vestidos, grotescas
máscaras, enormes coronas de hojas y flores, y tiznados de heces de
vino y otras sustancias colorantes, recorrían encaramados en carros de
labranza el demo o villa en que la fiesta tenía lugar.

Una vez celebrado el dios causa de su alegría, esta especie de ebria
mascarada buscaba como blanco de sus burlas al primero que se ofrecía
ante su vista, y lanzaba contra él desde la carreta, embrión del futuro tablado escénico, un
verdadero diluvio de irrespetuosos chistes, sacando a pública vergüenza
todos los defectos, y saltando las barreras del pudor entre las
carcajadas y aplausos de la multitud que los rodeaba e iba engrosando a
cada instante. En Las Ranas de Aristófanes encontramos vestigios
de la costumbre que estamos indicando, pues en ella el coro de
Iniciados, después de haber dirigido sublimes himnos a Dionisio-Iaco,
los interrumpe sin transición alguna, para exclamar: «¿Queréis que nos
burlemos juntos de Arquedemo?» Circunstancia que con otras sirve de
base al insigne Müller para considerar las improvisadas burlas de los
falóforos como parte esencial del canto báquico.

El cómo y cuándo este rudimento de comedia se perfeccionó y tomó
carta de naturaleza en Atenas, convirtiéndose las farsas de la aldea
en espectáculo artístico digno de ser saboreado por los ciudadanos
más cultos, es cosa que no está bien averiguada. Dejemos a un lado la
historia de su oscura gestación, desconocida para los mismos griegos,
y hagamos notar tan solo que este género dramático, aun después de su
perfeccionamiento, conservó en el fondo todos los caracteres de su
origen, siendo, por tanto, la antigua comedia ateniense una composición
enteramente distinta de las que con igual título cultivaron Menandro
y Filemón, imitaron Plauto y Terencio y se representan en nuestro
moderno teatro. Así, al aquilatar su mérito evitaremos el grave
error en que escritores de nota han incurrido, porque como dice Schlegel[22], «para juzgar
acertadamente al antiguo teatro cómico, es necesario prescindir por
completo de la idea de lo que en la actualidad se llama comedia y los
griegos designaron también con el mismo nombre. La comedia antigua y
la nueva no se distinguen solo por diferencias accidentales, sino que
son absoluta y esencialmente diversas. Jamás podrá considerarse la
antigua como el principio grosero de un arte perfeccionado después;
al contrario, constituye el género original y verdaderamente poético,
mientras la nueva únicamente presenta una modificación más cercana a la
prosa y a la realidad.»

Nacida la comedia en las regocijadas fiestas Dionisíacas, conservó
siempre como carácter distintivo y esencial la alegría franca y
desenvuelta que en el canto del comos y los subsiguientes himnos
falofóricos e itifálicos dominaban. Buscando los poetas la fuente de
lo cómico, y huyendo en sus composiciones de cuanto pudiera ser grave
y serio, presentaron los errores, inconsecuencias y debilidades de
los hombres como resultado natural del imperio de sus apetitos y de
casuales accidentes sin desastrosas consecuencias. Comprendiendo que
la alegría rehuye todo fin determinado, y que así como cuando llega
a apoderarse de un individuo se manifiesta por saltos desordenados,
gritos, carcajadas sin motivo, atrevidas burlas, hasta llegar a una especie de delirio,
prescindieron por completo en sus piezas de todo plan y presentaron la
Musa cómica a modo de bacante ebria que ya se eleva a regiones ideales,
revelando en medio de su beodez la pura esencia de su naturaleza
divina, ya desciende al fango de la realidad más repugnante; que enlaza
en medio de un caos sin objeto aparente sublimes himnos y obscenas
groserías, sabios consejos y virulentas sátiras; y que aspirando a
la virtud y a la justicia, propone su ideal a los espectadores entre
el bullicio del licencioso córdax y las torpes imágenes del
falo. Recordando las improvisaciones carnavalescas y las ocurrencias
imprevistas de los falóforos, presentaron sus obras en el tablado
escénico como una inmensa chanza, como una especie de bromazo
universal, si se nos permite la frase, en que no escapan impunes ni
filósofos, ni generales, ni estadistas, ni poetas, ni oradores; en
que se revelan los misterios más recónditos de la vida de familia; en
que se cruza el rostro con el látigo de procaz ironía al pueblo que
presencia, paga y juzga el espectáculo y a los mismos dioses, en cuyo
honor se celebra.

De esta suerte la comedia, embriagada, por decirlo así, con su
propia alegría y levantada en alas de la imaginación, pasó pronto de
la censura del ciudadano particular a mostrar bajo su aspecto cómico,
dice un escritor ya citado[23], «toda la constitución social, el pueblo, el
gobierno, la raza de
los hombres y la de los dioses, dándoles la fantasía con los brillantes
toques de su pincel los colores más vivos y originales.»

Atenta únicamente la comedia antigua a rendir culto al dios de la
alegría, y apegada siempre a sus tradiciones, no trató en sus censuras
de evitar las personalidades[24]; todo lo contrario, designaba al vicioso
por su nombre, le presentaba con su propia fisonomía, y si acudía
al teatro, lo señalaba con el dedo. De otro modo hubieran parecido
insípidas sus sales a los espectadores, ávidos de hallar en ella pasto
a su natural malignidad, pues es de advertir que el público que acudía
a las representaciones escénicas no era, como en los teatros modernos,
en escaso número y formado de las clases más ilustradas, sino el pueblo
en masa, que buscaba en aquel espectáculo una distracción análoga a
su gusto. Por consiguiente, los poetas quizá hubieran sido silbados
implacablemente si, prescindiendo de personalidades, única parte de
la comedia inteligible para la mayoría de su auditorio, se hubiesen
concretado a presentar obras de pura imaginación como las modernas.

De aquí el carácter predominantemente político que, conformándose
a la afición a intervenir en el gobierno y a la constitución democrática de Atenas, llegó
a revestir la comedia antigua, convirtiendo la escena en una segunda
tribuna y juzgando con una audacia solo posible dado el buen sentido
de los atenienses, las decisiones que el pueblo adoptaba en la ágora y
proponiendo además reformas y medidas que le han dado cierta semejanza
con la prensa periódica moderna. Así es que, no contenta todavía con
las alusiones más o menos directas que en el decurso del diálogo van
como bordando el velo alegórico que constituye generalmente la trama
de las mismas, había un punto en que toda ficción se suspendía, en
que se cortaba la acción, y el poeta se presentaba frente a frente a
los espectadores, para decirles paladinamente en la Parábasis
cuanto creía oportuno sobre los más graves negocios del Estado o sus
asuntos particulares. En ella el corifeo, quitándose la máscara, no es
ya un simple actor que se dirige a los concurrentes a un espectáculo,
sino el orador que arenga a una asamblea. De este modo, como afirma
Platón con una ironía que manifiesta el extremo a que la influencia
de los cómicos alcanzaba, la república ateniense llegó a ser una
Teatrocracia verdadera[25].

En esta forma determinada llegó la comedia a Aristófanes, quien
no introdujo en ella más modificaciones que las que un ingenio
superior da inevitablemente a cuanto toca con sus manos. ¿Habrá,
pues, derecho a exigirle en sus obras méritos y perfecciones impropios de las mismas, dada
la diferencia esencial que hemos señalado entre la antigua comedia
y la moderna? ¿No podría el poeta favorito de las Gracias, rechazar
como impertinente el interrogatorio a que el Abate Andrés le sujeta al
hacerle comparecer ante la autoridad de su crítica?[26] ¿No tendría derecho
cuando el erudito Aristarco le exige un plan bien ideado y regular,
una acción ligada, bien seguida y acabada, pinturas justas y fieles,
caracteres bien expresados y distintos, y afectos bien manejados, a
contestarle: todo eso que echas de menos en mis dramas es grave y
serio, y en su composición yo no he tenido más objeto aparente que
la alegría; y la alegría solo existe cuando se rechaza todo plan
y toda traba; cuando se desarrollan de un modo inesperado todas
las facultades de nuestra alma; cuando el pensamiento abandona sus
trilladas sendas y vuela por la región de lo imprevisto; cuando se
reúne lo extraordinario, lo inverosímil, lo maravilloso y lo imposible
con las localidades más conocidas y los usos más familiares; cuando se
inventa una fábula atrevida y fantástica, con tal que sea propia para
sacar a luz caracteres extravagantes y situaciones ridículas; cuando
con la rapidez del rayo se arranca su máscara al vicio y se disimula la
indignación bajo una estrepitosa carcajada; cuando, en una palabra, se
toman como a juego las
cosas más graves y se presentan bajo el disfraz de divertida chanza?[27]

Para convencerse de que Aristófanes fue, en efecto, digno intérprete
de Talía, y de que poseyó, como nadie, ese talento especial y precioso
de regocijar los ánimos, al que se ha dado el expresivo nombre de
vis cómica, no hay más que leer sin preocupaciones sistemáticas
ni espíritu de escuela cualquiera de sus obras, y no se podrá menos
de confesar que la serie de escenas que las constituyen revelan tal
ingenio, tal profusión de sales y de gracias, que si el aparato
escénico, los trajes, las danzas y la música eran dignas de las
concepciones del poeta, debieron producir en los espectadores, dice
Müller, una verdadera embriaguez cómica.

No se crea, sin embargo, que la comedia es en manos de Aristófanes
un simple juego de la fantasía, propio solo para divertir a los niños y
a la plebe más rústica y soez. Todo lo contrario. Parecida a aquellas
grotescas imágenes de sátiros que contenían en su interior la estatua
de una divinidad, oculta siempre bajo el revuelto vaivén de sus
locuras, liviandades y chocarrerías, el oro de un profundo pensamiento
moral y la constante aspiración a un ideal más perfecto, buscado
entre las heces de la realidad.

Perfectamente persuadido Aristófanes de la altísima misión de
los poetas, lleno de ardiente patriotismo, y amante de la justicia y la virtud,
ataca, como Cervantes, con aquellas terribles gracias,
φοβεράς χάριτας[28], de que poseía inagotable caudal, todos los
vicios y abusos que minaban en su tiempo la existencia de la república
ateniense o contribuían a extraviar el buen sentido en el orden
religioso, literario y moral.

Así es que de las once comedias que de él se han conservado, unas
son predominantemente políticas, como Los Acarnienses, Los
Caballeros, la Lisístrata y La Paz, y se refieren a
la guerra del Peloponeso, aconsejan su terminación y atacan rudamente
a los ambiciosos demagogos que conseguían captarse el aura popular;
otras, como Las Avispas, Las Junteras y el Pluto,
van dirigidas con especialidad contra abusos introducidos en la interna
administración de la república por la viciosa organización de los
tribunales y las discusiones de la ágora, y tratan de atajar el mal
que la predicación de ciertas utopías filosóficas podían llegar a
producir; otras, como Las Fiestas de Ceres y Las Ranas,
son verdaderas sátiras literarias en las cuales el poeta trata de
contener la decadencia del arte trágico, iniciada en Eurípides y
Agatón; otras, en fin, como Las Nubes y Las Aves, atacan
la viciosa educación que a la juventud daban los sofistas, o presentan,
en el cuadro más animado y pintoresco que ha podido crear la humana
fantasía, una especie
de resumen de cuantos vicios, abusos y ridiculeces son objeto de
especial censura en las demás.

Mas para salir victorioso en esta gigantesca lucha contra la
injusticia, las preocupaciones y el error, el poeta hubo de acudir a
todos los resortes de su ingenio, y doblegarse a la dura necesidad de
dar gusto lo mismo a la parte más sensata de su auditorio, que era
naturalmente la menor, que a la multitud ignorante, grosera y afiliada
por añadidura a un partido contrario al que Aristófanes se creía
obligado a defender. Por eso, sin duda, y teniendo además presente
la derrota de Cratino, expulsado del teatro por no haber sazonado su
comedia con los inmundos chistes que eran de rigor, nuestro poeta
mancha con excesiva frecuencia el espléndido ropaje de su Musa con
impúdicas sales, licenciosos cuadros, frases malsonantes, equívocos
bajos y pueriles, y recursos escénicos de pésimo gusto y mala ley. Al
decir esto, no pretendemos defenderle a fuer de ciegos apologistas;
pero sí creemos oportuno advertir, como circunstancia que atenúa
notablemente la gravedad de esas faltas, que más que del poeta son de
la corrompida sociedad y de la época en que vivió, a la cual, si le
indignase el verse pintada tan al vivo y con tan repugnantes colores,
pudiera decirse con Quevedo:




Arrojar la cara importa,

Que el espejo no hay por qué.







Pues es de notar que entre los méritos que, aparte de los literarios, hacen sobremanera
interesante el teatro de Aristófanes, figura en primera línea el de
ser un verdadero retrato de la república ateniense en el interesante
período de la guerra del Peloponeso, así como el más completo monumento
que de las costumbres griegas nos ha legado la antigüedad. Y tan exacto
es esto, que se cuenta que deseando Dionisio el Joven conocer a fondo
la situación de Atenas, el divino Platón le envió como el libro más
adecuado las comedias de Aristófanes; y en nuestros días, para citar
un solo testimonio entre mil, el docto Macaulay[29] las prefiere para igual
objeto a las admirables historias de Tucídides y Jenofonte.

Entiéndase, por supuesto, que al utilizar los dramas de Aristófanes
como documentos históricos, hay que proceder con la necesaria
discreción para prescindir de todas aquellas exageraciones, errores y
aun calumnias en que el espíritu de partido, la enemistad personal, el
amor propio lastimado y otras debilidades humanas hicieron incurrir
al poeta, especialmente al ocuparse de Lámaco, Cleón, Eurípides y
Sócrates.

Pues aunque Aristófanes, según él mismo dice y manifiesta, creía
obrar siempre a impulsos de un pensamiento generoso, como no era ni
un sabio ni un santo, no pudo librarse en todas sus censuras del
ofuscamiento de las pasiones y el error. Por eso confundió lastimosamente a Sócrates con
aquella muchedumbre de sofistas, corruptores del arte y de la moral
y peligrosos maestros de la juventud, y envolviéndole quizá en el
profundo aborrecimiento que sentía contra Eurípides, de quien el
ilustre filósofo fue amigo, le escarneció en Las Nubes,
sembrando las calumnias que veinticuatro años más tarde sirvieron
de base a su condenación. Fue esta una falta de que no habremos de
disculparle, por más que ni seríamos los primeros, ni faltarían razones
sólidas que alegar; pero creemos sumamente injusto el que algunos
críticos, haciendo solidarios los errores del hombre con los del
literato, se ensañen por este motivo contra Aristófanes hasta el punto
de negarle, por decirlo así, el pan y la sal, y tratar de expulsarle
ignominiosamente del Estado de las letras, sin darle siquiera aquella
honorífica corona que Platón concedía a los vates al desterrarlos de su
república ideal.

Al hacer esta indicación, bien se comprenderá que nos referimos
especialmente a Plutarco[30], que en su violenta diatriba contra
Aristófanes en parangón con Menandro, punto de partida de muchas
críticas posteriores, aparte de comparar la poesía aristofánica a una
vieja e hipócrita ramera, tan insoportable a las personas sensatas como
a la más abyecta multitud, llega hasta motejar su estilo, desconociendo aquel aticismo
seductor, encanto de San Juan Crisóstomo, y en cuyo honor compuso
Platón, autoridad nada sospechosa en la materia, el sabido dístico en
que se hace del alma de Aristófanes el indestructible santuario de las
Gracias.

Se necesita, en efecto, todo el apasionamiento y ceguedad del
autor de un tratado sobre la Malignidad de Heródoto para negar
al lenguaje de Aristófanes esa magia indescriptible, ese perfume
delicioso que se percibe todavía a pesar del trascurso de tantos
siglos, raro conjunto de elocución sublime y familiar, de elegancia y
rudeza, de giros graciosísimos mezclados a palabras de incomensurables
dimensiones, siempre exacto, puro, flexible, conciso y espontáneo, y
siempre encajado por decirlo así, en la pauta de una versificación
rica, variada, armoniosa e irreprochable.

Mucho pudiéramos decir todavía sobre el Teatro de Aristófanes y
los encontrados juicios a que ha dado lugar, pero creemos que las
observaciones apuntadas bastan para preparar el ánimo del que emprenda
la lectura de sus comedias con la imparcialidad debida. Solo nos
resta, pues, reclamar mucha indulgencia para nuestra traducción,
que por ser nuestra y la primera que aparece en lengua castellana,
necesariamente debe adolecer de infinitos defectos. Al hacerla hemos
seguido el texto de Aristófanes, corregido por Dindorf y publicado
en 1867 por Fermín Didot en su Bibliotheca græca, habiendo
tenido también a la vista, entre otros trabajos, las ediciones de Brunck (Londres, 1823),
Boissonade (París, 1826) y Bergk (Leipzig, 1867). Para las notas, que
necesariamente han de abundar en un autor todo alusiones, parodias
y alegorías, hemos acudido principalmente a los escolios griegos,
procurando apartarnos en ellas de todo cuanto pudiera parecer de mera
erudición. Y finalmente, en la versión hemos procurado ceñirnos todo lo
posible a la letra, adecentando a menudo con el velo de la perífrasis
sus obscenas desnudeces, y poniendo al pie la interpretación latina de
Brunck, excepto en aquellos pasajes, poco frecuentes por fortuna dadas
las costumbres griegas, en que lo nefando del vicio nos ha obligado a
suprimirlos o a dejarlos en el idioma original.





LOS ACARNIENSES.







NOTICIA PRELIMINAR.





Cuando se representaron Los Acarnienses, hacía ya seis años
que la guerra llamada del Peloponeso tenía en conflagración toda
la Grecia, y, sembrando por doquiera la discordia, la desolación y
la muerte, anulaba el resultado de los épicos combates de Maratón,
Salamina y las Termópilas, y preparaba sensiblemente la ruina de la
nacionalidad helena. No siendo preciso a nuestro propósito el entrar
en minuciosos detalles sobre el particular, remitimos a los que deseen
conocerlos a las obras de Tucídides, Diodoro Sículo, Plutarco y otros[31], donde
podrán satisfacer su curiosidad cumplidamente, y nos limitaremos a
espigar en el vasto campo de sus escritos las noticias más necesarias
para la ilustración de Los Acarnienses.

Algunos jóvenes de
Atenas, después de haberse embriagado jugando al cótabo, se dirigieron
a Megara y robaron a la cortesana Simeta. Los Megarenses, en revancha,
arrebataron a Aspasia dos de sus más íntimas amigas[32]. Entonces Pericles,
cediendo a las instigaciones de la hermosa y discreta hetaira,
y más que todo, a la necesidad de sostenerse en el poder por medio de
una guerra que le hiciese indispensable y distrajera a los atenienses,
hizo aprobar el célebre decreto que castigaba con la pena capital a
todo ciudadano de Megara que fuese cogido dentro del territorio del
Ática. Los megarenses solicitaron, pero inútilmente, la derogación
de este decreto, y vanas fueron también las reclamaciones hechas por
los lacedemonios. Pericles se opuso con toda su influencia, y el
decreto no se derogó. Tal fue el pretexto de aquella guerra funesta;
pretexto decimos, porque la verdadera causa que la hizo completamente
inevitable fue, como apunta el perspicaz Tucídides[33], el recelo y justificado
temor que a los lacedemonios inspiraba el siempre creciente poderío de
Atenas. No dejaba de haber, sin embargo, entre ambas repúblicas otros
poderosos motivos de resentimiento; pero Plutarco[34] da por seguro que los
espartanos jamás se hubieran puesto a la cabeza de la liga, si el
decreto contra Megara hubiera sido revocado, estando acorde en este punto con lo que
Aristófanes dice en su comedia.

La mayoría de los atenienses, acostumbrados a vivir hasta entonces
en el campo con esa independencia, abundancia y libertad que hacen la
vida rústica tan agradable, viéronse obligados a buscar un refugio en
la capital con sus mujeres e hijos, enviando sus ganados a la Eubea,
y abandonando sus hogares y tierras cuando apenas habían concluido de
repararse los estragos causados por las recientes guerras médicas.
«Desamparaban llenos de dolor, dice Tucídides[35], las habitaciones
y los templos a los cuales una larga posesión parecía ligarles;
y al renunciar a su modo de vivir, creían dar un adiós eterno a
su pueblo nativo.» La pena que naturalmente les hizo experimentar
la concentración se exacerbaba cada día por lo incómodo de los
alojamientos que en Atenas pudieron proporcionarse. «Muy pocos,
dice el historiador citado[36], hallaron acogida en las casas de sus amigos
y parientes; los más se establecieron en los sitios deshabitados de
la ciudad, en los lugares consagrados a los dioses y a los héroes,
en todas partes, en fin, excepto en la acrópolis, el Eleusinion[37],
y otros recintos sólidamente cerrados. El mismo Pelasgicón[38], a
pesar del oráculo
que a su ocupación se oponía, fue también invadido, e igualmente las
torres de las murallas.» Todo esto no era suficiente, sin embargo,
para la inmensa afluencia de refugiados, y la mayor parte vivían
mezquina y desastrosamente faltos de aire y de luz, sujetos a todo
género de privaciones y miserias[39], y expuestos más tarde al furor de la
espantosa peste que repetidas veces desoló a Atenas durante el decurso
de la guerra. La influencia de esta, como no podía menos, dejose muy
pronto sentir, introduciendo perturbaciones en el orden político y
social. La discordia tiranizaba las ciudades; todo eran disensiones
y atroces venganzas; las ambiciones más bajas y viles tenían espacio
abierto donde tender las alas; la codicia era causa y ocasión de
enriquecerse en los frecuentes tumultos; la calumnia estaba segura de
ser oída y aceptada, no menos que la audacia irreflexiva o criminal
de conseguir el favor de la desenfrenada muchedumbre; y a tal extremo
llegaron el desorden y la perversión, que se cambió arbitrariamente
la acepción de las cosas y palabras. «La inconsiderada temeridad
se tuvo por valor a toda prueba; la calma prudente por hipócrita
cobardía; la moderación por pretexto de timidez; y una inteligencia
poco común por una grande inercia. El ciego arrojo fue el distintivo
del valiente; la circunspección, un especioso subterfugio. Al hombre violento se le
consideraba como el más seguro; y al que se le oponía, como sospechoso.
El colmo de la habilidad era tender asechanzas a sus enemigos, y sobre
todo el eludirlas, y en cambio, al que rehuía tan bajos medios se
le acusaba de traidor y pusilánime. Los vínculos de la sangre eran
más débiles que el espíritu de partido, este, en efecto, ligaba más
fuertemente a los hombres, por lo mismo que sus asociaciones no se
pactaban bajo el amparo de la ley sino con miras culpables, y en vez
de estar sancionadas por el santo temor de los dioses, tenían su sola
salvaguardia en la participación del crimen. Se estimaba en más el
vengar una ofensa que el no haberla recibido. Los juramentos de paz
solo tenían una fuerza transitoria que duraba lo que la necesidad que
los había arrancado; en cuanto se ofrecía ocasión no había reparo en
atacar al enemigo indefenso, prefiriéndose la vil traición al noble y
descubierto combate. Manantial de todos estos males fue el afán de
dominar instigado por la codicia y la ambición, envenenado después
por las pasiones, despertadas al grito de la rivalidad. Los jefes de
partido ostentaban en sus banderas, unos la igualdad de derechos, otros
una aristocracia moderada; pero, bajo la máscara del bien general, solo
trataban de suplantarse mutuamente. Daban rienda suelta a sus deseos
y rencores, y sin más ley que el propio arbitrio, menospreciaban la
justicia y el bien común. Llegados al poder, satisfacían sus odios
personales a fuerza de
sentencias inicuas y descaradas violencias. Ninguno respetaba la
buena fe: el dios éxito era el único en cuyos altares se sacrificaba;
y el perpetrador de algún negro delito, como supiera encubrirlo con
apariencias de honradez, podía estar seguro de la pública estimación.
En cambio, los ciudadanos que se mantenían apartados de la política,
sucumbían al furor de ambos partidos, ya por negarse a tomar parte
en la lucha, ya por envidia a su tranquilidad[40].»

Tan aflictiva situación veíase además sobremanera agravada, de un
lado por la escasez y carestía que se dejaba sentir como era natural
después de la devastación del territorio del Ática y el consiguiente
abandono de las tareas agrícolas, y de otro por una segunda invasión
de la peste que debilitó extraordinariamente a Atenas, arrebatándole
cuatro mil cuatrocientos hoplitas, trescientos caballeros, e
incalculable número de los demás habitantes[41]. Además, las esperanzas
fundadas en alianzas con reyes extranjeros habían menguado mucho, y aun
no pocas se habían desvanecido por completo, visto el ningún resultado
práctico de las negociaciones entabladas con Sitalces, rey de Tracia,
casado con una hermana de Ninfodoro de Abdera, y con los monarcas
de Persia y Macedonia. Y para colmo de males, la sabia y moderada
influencia de Pericles, víctima de la peste a los dos años y medio de
la guerra, se veía
sustituida por la del demagogo Cleón, hombre de baja estofa, orador
violento y audaz, ídolo entonces del populacho ateniense, cuyos bélicos
instintos halagaba incesantemente, excitándole además contra todos
aquellos ciudadanos que podían oponerse legítimamente a su poder.

En tal estado de cosas, las gentes honradas y pudientes, hartas de
ser juguete de ambiciosos e intrigantes, compadecidas de la miseria
pública, previendo el desastroso efecto de la guerra, cualquiera que
fuese el vencedor, desconfiando del envío de auxilios extranjeros,
anhelando la tranquilidad y el sosiego, se pronunciaron abiertamente
por la paz. Aristófanes, haciéndose eco de tales sentimientos, compuso
entonces Los Acarnienses, comedia cuyo objeto es demostrar
las ventajas de la paz, y la conveniencia de reconciliarse con
Lacedemonia.

El título de esta pieza, Ἀχαρνῆς, viene de Acarna (Ἀχάρνα),
demo del Ática, cuyos moradores, toscos y robustos, ejercían en su
mayor parte el oficio de carboneros. No sin razón escogió Aristófanes
el coro entre los ancianos de aquella comarca, pues además de estar
dotados del belicoso humor que le convenía para el contraste, el
territorio de Acarna fue de los primeros invadidos, hasta el punto
que Arquidamo, rey de Lacedemonia, contaba con la exasperación de
sus habitantes para obligar a los atenienses a una decisiva batalla
en los principios de la guerra del Peloponeso. «Creía, en efecto,
al tomar posiciones
junto a Acarna, que suministrando sus moradores al Estado hasta
tres mil hoplitas, no dejarían asolar impunemente su territorio y
arrastrarían a todos al combate, o que una vez tolerada la devastación
no pondrían igual empeño en defender las haciendas ajenas después
de la ruina de las propias[42].» El plan de Arquidamo era acertadísimo. Solo
el tacto exquisito de Pericles pudo contener a los acarnienses y evitar
el que en una sola partida se decidiese la suerte de Atenas.

Los acarnienses, pues, habían sido los más castigados por la guerra:
seis años hacía que habían abandonado sus fértiles campos cubiertos de
viñedos y los frondosos bosques donde ejercían la industria carbonera.
No fue sin motivo, por consiguiente, el elegirlos para formar el coro
en una comedia cuyo fin era aconsejar la paz, y el sacar de entre ellos
el protagonista.

Diceópolis, identificado, como indica su nombre (δíκαιος,
justo, πóλις, ciudad), con la idea de lo que debe ser una
república bien administrada, acude al lugar de la Asamblea decidido
a promover una discusión sobre la conveniencia de la paz. A pesar de
lo grave de la situación de Atenas, encuentra el Pnix desierto, y
distingue a los ciudadanos y a los pritáneos muy distraídos en la ágora
con pláticas insustanciales. El buen viejo recuerda con amargura su
vida pasada y su situación presente, y se confirma más y más en sus
proyectos pacíficos.
Ábrese al fin la sesión, y Anfiteo, que usa el primero la palabra,
en cuanto propone la paz con Lacedemonia es arrojado de la Asamblea.
Preséntanse después los embajadores de Atenas al rey de Persia,
acompañados de Pseudartabas, el Ojo del Rey, y luego Teoro,
enviado a la corte de Sitalces, rey de Tracia. Diceópolis descubre sus
farsas y mentiras, y exasperado por el robo de su frugal desayuno y
la ineficacia de sus esfuerzos, hace levantar la sesión y encarga a
Anfiteo que pacte para él y su familia una tregua particular con los
lacedemonios.

A su vuelta de Esparta, Anfiteo es sorprendido y perseguido por
un grupo de ancianos acarnienses, y sin tiempo más que para entregar
a Diceópolis su tratado, huye precipitadamente. El furioso tropel
encuentra a Diceópolis cuando se disponía a solemnizar con un
sacrificio su regreso al campo. La bilis acarniense, inflamable
como una encina seca, se desata contra él y tratan de matarle a
pedradas; pero el astuto viejo les contiene amenazando hundir su puñal
en el seno de un inocente saco de carbón. Los acarnienses, enternecidos
por la desgracia que amenaza a un compañero querido, admiten
parlamento. Diceópolis, comprendiendo lo apurado del trance, acude a
Eurípides en busca de un traje a propósito para producir el patético.
El poeta trágico accede benévolo a las súplicas del viejo socarrón, y
le da a elegir los andrajos de Eneo, Fénix, Filoctetes y Belerofonte.
Diceópolis escoge por último los de Telefo, que en el guardarropa de Eurípides se hallaban
entre los de Ino y Tiestes. Con su disfraz de mendigo heroico, arenga
al coro Diceópolis y logra convencer a varios de sus compatriotas de
que no todas las injusticias han sido cometidas por los lacedemonios.
El resto del coro, indignado, llama en su auxilio a Lámaco, general
ateniense, que es también blanco de las burlas de Diceópolis. Este
acaba por abrir su mercado a megarenses y beocios, con los cuales
estaba entonces prohibida toda relación mercantil. Llega un megarense
y da a conocer la espantosa miseria a que su país estaba reducido.
Obligado por el hambre, se propone vender sus dos hijas disfrazándolas
al efecto de puercos, lo cual da lugar a una multitud de equívocos
maliciosos. Un sicofanta o delator sobreviene durante la corta ausencia
del protagonista, que al fin le obliga a callarse. Acude luego un
beocio, inundando el mercado de todo género de comestibles, legumbres,
caza, aves, anguilas y otros deliciosos manjares de que hacía tiempo
estaba privada Atenas. La venta es interrumpida por Nicarco, otro
delator, que acaba por ser empaquetado como una vasija en castigo
de su insolencia. Diceópolis, hechas sus provisiones, se prepara a
celebrar alegremente la fiesta de las Copas. Un sirviente de Lámaco,
que se presenta a comprar para su dueño algunos tordos y anguilas, es
rechazado entre graciosas burlas; pero la petición de una recién casada
es benévolamente acogida. El coro pondera las ventajas de la paz y
la felicidad de Diceópolis, y un afligido labrador contribuye a ponerlas de relieve con
la relación de sus miserias. En esto, una repentina invasión obliga
a Lámaco a partir, no obstante lo crudo del temporal. Con tal motivo
hay una graciosísima escena abundante en contrastes cómicos entre
los preparativos guerreros de Lámaco y los aprestos culinarios de
Diceópolis. Parten por fin ambos y vuelven a poco, el primero herido
y magullado, arrojando lastimeros gritos, y el segundo sostenido por
dos lindas muchachas, bien comido y bien bebido. Por último, las
lamentaciones del asendereado general son ahogadas por las aclamaciones
del coro en honra de Diceópolis, dichoso vencedor en la fiesta de las
Copas.

Esta comedia es una de las más notables de Aristófanes y la tercera
que compuso, según la más acreditada opinión que la coloca después
de Los Detalenses y Los Babilonios[43]. En toda ella se observa
una alegría siempre creciente, y verdadera plétora de aquellas sales
áticas que tan sabrosa hacen la poesía aristofánica. Las escenas
entre Eurípides y Diceópolis y este y Lámaco son de mano maestra en
su género, como el lector podrá juzgar por sí mismo, a pesar de lo
mucho que con la traducción se desfigura. La pintura viva y animada
de las ventajas de la paz debió sin duda hacerla apetecible a los más
belicosos. Pero el carácter inconstante y voluble, que Aristófanes
echa en cara a
los atenienses, hizo sin duda ineficaces sus saludables consejos.
¡Tanta influencia ejercía entonces hasta sobre ciudadanos víctimas
de los horrores de la guerra la audaz y arrebatada oratoria de los
demagogos!

Esta comedia se representó el año 425 antes de Jesucristo,
como lo indican varios pasajes de la misma[44]. Calístrato estuvo
encargado del papel de Diceópolis, y la representación tuvo lugar
en las fiestas Leneas, que se celebraban en el mes Gamelión
(enero-febrero) y ofrecían la particularidad de no admitirse
extranjeros a sus espectáculos.





PERSONAJES.






Diceópolis.

Un Heraldo.

Anfiteo.

Un Pritáneo.

Embajadores de Atenas, de regreso de
  Persia.

Pseudartabas.

Teoro.

Coro de Acarnienses.

Una Mujer, esposa de Diceópolis.

Una Joven, hija de Diceópolis.

Un Criado de Eurípides.

Eurípides.

Lámaco.

Un Megarense.

Muchachas, hijas del Megarense.

Un Delator.

Un Beocio.

Nicarco.

Un Criado de Lámaco.

Un Labrador.

Un Paraninfo.

Mensajeros.[45]








LOS ACARNIENSES.





DICEÓPOLIS[46].

¡Cuántos pesares me han roído el corazón! ¡Qué pocas, poquísimas
veces, cuatro a lo más, he sentido placer! Pero mis penas son
innumerables como las arenas del mar; veamos, si no, qué cosas
me han causado verdadero júbilo. Nunca recuerdo haber gozado
tanto como cuando Cleón[47] vomitó aquellos cinco talentos. ¡Qué alegría!
Desde entonces amo a los caballeros, autores de esta acción, digna de Grecia[48].
En cambio, experimenté un dolor verdaderamente trágico, cuando
después de esperar con tanta boca abierta la aparición de Esquilo[49], oí
gritar al Heraldo: «Teognis[50], introduce tu coro.» ¡Golpe mortal
para mi corazón! Otra vez gocé mucho cuando a seguida de Mosco[51],
ejecutó Doxiteo[52] un aire beocio; pero este año pensó morir
víctima del más cruel martirio, viendo a Queris[53] disponerse a
cantar al modo ortio[54].

Mas nunca, desde que me es permitido lavarme en los públicos baños[55], me ha picado tanto
el polvo en los ojos como hoy, día de la asamblea ordinaria[56], en este
Pnix[57],
todavía desierto. Allí se están charlando mis conciudadanos en la
plaza, corriendo arriba y abajo para evitar la cuerda teñida de rojo[58].
Ni aun los pritáneos[59] vienen; eso sí, en cuanto lleguen, aunque
tarde, los veremos empujarse sin consideración, disputarse los
primeros bancos de madera[60] y tomarlos como por asalto. De los medios
de conseguir la paz, no hay temor de que se ocupen ¡Ah, ciudadanos,
ciudadanos! Yo soy el primero que acudo a la asamblea y tomo en ella asiento; y al
verme solo, suspiro, bostezo, me desperezo y desahogo a mi gusto[61]; no
sabiendo qué hacer, me entretengo en escribir con el bastón en la
arena, en arrancarme pelillos, en hacer cálculos; y, mirando al campo,
amante de la paz y aborrecedor de la ciudad, echo de menos mi aldea,
que nunca me decía: «compra carbón, compra vinagre, compra aceite»;
esta palabra «compra» le era desconocida; ella misma lo producía
todo, sin este eterno «compra»[62] que me sierra las entrañas. Así es que vengo
completamente decidido a gritar, a interrumpir, a insultar a los
oradores si hablan de otra cosa que de la paz. Pero ya llegan, aunque
al mediodía, los pritáneos. ¿No lo decía yo? Como me figuraba, todos se
precipitan sobre los primeros bancos.

UN HERALDO.

Más adelante, más adelante, para que estéis dentro del
recinto purificado[63].

ANFITEO[64].

¿Ha hablado ya alguno?

EL HERALDO.

¿Quién pide la palabra?

ANFITEO.

Yo.

EL HERALDO.

¿Quién eres?

ANFITEO.

Anfiteo.

EL PRITÁNEO.

¿No eres hombre?

ANFITEO.

No; soy un inmortal. Anfiteo fue hijo de Ceres y Triptólemo;
de él nació Celeo; Celeo se casó con Fenáreta[65], mi abuela, de esta
nació Licino, que me engendró inmortal. Únicamente a mi permitieron
los dioses que pactase una tregua con los lacedemonios. Pero yo,
ciudadanos, a pesar de mi inmortalidad, carezco de los víveres
necesarios para el viaje; porque no me los dan los pritáneos[66].

EL PRITÁNEO.

¡Hola, Arqueros!

ANFITEO.

¡Oh Triptólemo! ¡Oh Celeo! ¿Lo consentiréis?

DICEÓPOLIS.

Pritáneos, inferís una injuria a la asamblea mandando expulsar a un
hombre que trata de proporcionaros una tregua y el placer de colgar
nuestros escudos.

EL PRITÁNEO.

Siéntate y calla.

DICEÓPOLIS.

No, por Apolo; no callaré hasta que propongáis que se trate de la
paz.

EL HERALDO.

Los embajadores enviados al Rey...

DICEÓPOLIS.

¿A qué rey? Ya estoy harto de embajadores, y pavos reales[67] y
fanfarronerías.

EL HERALDO.

¡Silencio!

DICEÓPOLIS.

¡Ah! ¡Ah! ¡Oh Ecbatana[68], qué traje!

UN EMBAJADOR.

Siendo arconte Eutímenes[69], nos enviasteis al gran Rey con un sueldo de
dos dracmas diarios.

DICEÓPOLIS.

¡Cuántos dracmas, gran Júpiter!

EL EMBAJADOR.

Hemos padecido muchísimo vagando por las orillas del Caistro[70],
viviendo bajo nuestras tiendas blandamente acostados en los carros;
¡muertos de fatiga!

DICEÓPOLIS.

¿Y yo? ¿Lo pasaba muy bien durmiendo sobre paja para guardar las
murallas?

EL EMBAJADOR.

Adonde quiera que llegábamos nos obligaban a beber en copas de oro y
cristal un vino dulce y exquisito.

DICEÓPOLIS.

¿No conoces, ciudad de Cranao[71], que se burlan de ti tus embajadores?

EL EMBAJADOR.

Aquellos bárbaros solo tienen por hombres a los grandes glotones y
borrachos.

DICEÓPOLIS.

Y nosotros a los libertinos e infames.

EL EMBAJADOR.

A los cuatro años llegamos al palacio; pero el rey, a la cabeza
del ejército, había marchado a hacer sus necesidades, y semejante
operación le entretuvo ocho eternos meses en las Montañas de Oro[72].

DICEÓPOLIS.

¿Y cuánto tardó en terminarla definitivamente?

EL EMBAJADOR.

Todo el plenilunio; después regresó a su alcázar y nos recibió
admirablemente, obsequiándonos con bueyes enteros asados en horno.

DICEÓPOLIS.

¿Se han visto nunca bueyes asados en horno?[73] ¡Qué exageración!

EL EMBAJADOR.

También, os lo juro, hizo que nos sirviesen un ave tres
veces mayor que Cleónimo[74]; se llamaba el Engañador.

DICEÓPOLIS.

Por eso nos engañas tú cobrando los dos dracmas.

EL EMBAJADOR.

Y ahora os traemos a Pseudartabas[75], el Ojo del Rey.

DICEÓPOLIS (a Pseudartabas).

¡Hércules poderoso! ¿Qué te pasa, buen hombre? ¿Ves una
línea de navíos dispuestos al ataque, o costeas un accidentado
promontorio? Tu ojo está guarnecido de cuero como los agujeros
de los remos en las naves[76].

EL EMBAJADOR.

Manifiesta ahora, Pseudartabas, lo que el Rey te encargó que
anunciases a los atenienses.

PSEUDARTABAS.

Iartaman exarx anapissonai satra[77].

EL EMBAJADOR.

¿Has entendido lo que ha dicho?

DICEÓPOLIS.

No, por mi vida.

EL EMBAJADOR.

Dice que el Rey os enviará oro.

PSEUDARTABAS.

No se te dará oro, Jonio infame[78].

DICEÓPOLIS.

¡Desdichado de mí! ¡Eso sí que lo ha dicho claro!

EL EMBAJADOR.

¿Pues qué ha dicho?

DICEÓPOLIS.

Nada: que son unos asnos los atenienses si cuentan con el oro de los
Persas.

EL EMBAJADOR.

No hay tal: habla de darnos el oro por fanegas.

DICEÓPOLIS.

¡Por fanegas! Eres el fanfarrón más grande que se ha visto. Pero
vete, les preguntaré yo solo. (A Pseudartabas.) Ea, respóndeme
con claridad, si no quieres que te tiña en púrpura de Sardes[79]. ¿Nos
enviará dinero el gran Rey? (Pseudartabas hace señas negativas.)
¿Por consiguiente nos engañan los embajadores? (Pseudartabas hace señas afirmativas.)
Pero estos hombres hacen para contestar las mismas señas que los
griegos: me parece imposible que no lo sean. ¡Justamente! Ya he
conocido a uno de estos eunucos; es Clístenes[80], el hijo de Sibirtio.
¡Qué invención la del infame! ¿Cómo, teniendo barba, quieres pasar por
eunuco, mico desvergonzado? Y ese otro, ¿quién es? ¿Acaso Estratón?

EL HERALDO.

Calla y siéntate. El Senado invita a Ojo del Rey a
pasar al Pritaneo[81].

DICEÓPOLIS.

¡Hay para ahorcarse! ¿Qué hago aquí ya? Las puertas del Pritaneo
siempre están abiertas para tales huéspedes. Mas voy a llevar a cabo un
proyecto grande y asombroso. ¿Dónde está Anfiteo?

ANFITEO.

Heme aquí.

DICEÓPOLIS.

Toma estos ocho dracmas, y páctame con los lacedemonios una tregua
para mí solo, mi mujer y mis hijos. Vosotros, papanatas, continuad
enviando embajadores.

EL HERALDO.

Preséntese Teoro[82], embajador en la corte de Sitalces.

TEORO.

Aquí estoy.

DICEÓPOLIS.

Ya sale otro charlatán a la palestra.

TEORO.

No hubiéramos permanecido tanto tiempo en Tracia...

DICEÓPOLIS.

Es verdad, si no hubieras percibido tan crecido sueldo.

TEORO.

Si toda la Tracia no hubiera estado cubierta de nieve y
helados sus ríos, precisamente cuando Teognis[83] hacía representar aquí
sus tragedias. Mientras tanto, pasé el tiempo en beber con Sitalces[84],
que es aficionadísimo a los atenienses y nos quiere de veras; a
tal punto llega su afecto que ha escrito en la muralla: «Hermosos
atenienses.» Su hijo[85], a
quien nombramos ciudadano, deseaba comer salchichas en las Apaturias[86], y
rogaba a su padre que os auxiliase; este, atendiendo su súplica, ha
jurado en un sacrificio, que había de venir a socorrernos con tan
numeroso ejército, que los atenienses exclamarían al verlo: «¡Qué nube
de langostas!»

DICEÓPOLIS.

¡Que muera desastrosamente si creo una sola palabra de cuanto has
dicho, excepto lo de las langostas!

TEORO.

Por de pronto os envía el pueblo más belicoso de la Tracia.

DICEÓPOLIS.

Ya empieza a verse claro.

EL HERALDO.

Presentaos, tracios de Teoro.

DICEÓPOLIS.

¿Qué plaga es esta?

TEORO.

El ejército de los odomantas[87].

DICEÓPOLIS.

¿Qué odomantas? Dime, ¿qué es esto? ¿quién los ha circuncidado?[88].

TEORO.

Si les dais dos dracmas de sueldo, asolarán toda la Beocia.[89].

DICEÓPOLIS.

¡Dos dracmas a esos hombres incompletos! Con razón se quejarían
todos nuestros marinos, bravos defensores de la ciudad... ¡Ah, qué
desgracia!... Los odomantas me han robado los ajos[90]; devolvédmelos pronto.

TEORO.

¡Desdichado! Guárdate de acercarte a unos hombres que
han comido ajos[91].

DICEÓPOLIS.

¿Consentís, oh pritáneos, que en mi propio país me traten los
extranjeros de esta manera? Me opongo a que la Asamblea delibere
sobre el sueldo de los tracios: os aseguro que acaba de manifestarse
un augurio: me ha caído una gota de agua[92].

EL HERALDO.

Retírense los tracios y comparezcan dentro de tres días; pues los
pritáneos disuelven la Asamblea.



DICEÓPOLIS.

¡Pobre de mí! he perdido casi todo el almuerzo. ¡Hola! aquí está
Anfiteo de vuelta de Lacedemonia. Salud, amigo.

ANFITEO.

Déjame, déjame correr y huir de los acarnienses que me persiguen.

DICEÓPOLIS.

¿Qué sucede?

ANFITEO.

Venía apresuradamente con tu tratado de paz: pero lo olieron[93] unos de
esos viejos acarnienses, duros como el roble, intratables, feroces,
veteranos de Maratón, y gritaron unánimes: «Infame, ¿traes la paz, y el
enemigo ha talado nuestras viñas?» y al mismo tiempo recogían piedras
en los mantos: yo eché a correr, y ellos me persiguen vociferando.

DICEÓPOLIS.

Que griten cuanto quieran; ¿traes el tratado de paz?

ANFITEO.

Los traigo de tres clases: a elección. Este es por cinco años. Toma
y gústale.

DICEÓPOLIS.

¡Puf!

ANFITEO.

¿Qué?

DICEÓPOLIS.

No me gusta: huele a brea y a equipo de naves[94].

ANFITEO.

Toma este de diez años, y prueba a ver.

DICEÓPOLIS.

Tampoco; este huele a los embajadores enviados a las ciudades para
quejarse de la morosidad de los aliados.

ANFITEO.

En este se pacta por treinta años una tregua en mar y tierra.

DICEÓPOLIS.

¡Oh placer! este sí que huele a ambrosía y a néctar: este
no me manda aprovisionarme para tres días[95], sino que me dice
bien claro: «Ve a donde quieras.» Por eso lo acepto y ratifico
con entusiasmo, deseando mil felicidades a los acarnienses. Libre de la guerra y de sus
males, iré al campo a celebrar las fiestas de Baco[96].

ANFITEO.

Yo huyo de los acarnienses[97].



CORO.

Por aquí todos, seguidle, perseguidle, preguntad a los transeúntes
por él: la captura de ese hombre interesa a la república. El que sepa a
dónde ha huido ese porta-tratados, dígamelo.

¡Ha escapado, ha desaparecido! ¡Triste peso de los años! ¡En mis
buenos tiempos, cuando cargado de carbón seguía sin dificultad a
Failo[98]
el andarín, no se me hubiera escurrido ese negociante de treguas, a
pesar de toda su agilidad!

Las rodillas del viejo Lacrátides[99] se han endurecido: los años pesan sobre
sus piernas; por eso se escapó el bribón. Persigámosle: que jamás
pueda burlarse de nosotros, aunque viejos, gloriándose de haberse
librado de los acarnienses, él, ¡oh Júpiter y dioses soberanos! él
que se ha atrevido a pactar treguas con mis enemigos, contra los
cuales mis campos devastados me obligarán a combatir cada día más
encarnizadamente. ¡Oh! no cesaré de perseguirlos hasta clavarme en su
costado como acerado junco; ni dejaré de hostigarlos para que nunca
vuelvan a talar mis viñas.

Pero busquemos a ese hombre: dirijámonos hacia Balena[100], y
persigámosle de lugar en lugar: jamás me cansaré de apedrearle.

DICEÓPOLIS.

Guardad, guardad el silencio religioso[101].

CORO.

Callad. ¿Habéis oído? Se nos pide que guardemos el silencio
religioso. Es el mismo a quien buscamos. Venid todos aquí. Separaos:
parece que va a ofrecer un sacrificio.

DICEÓPOLIS.

Silencio, silencio. — Adelántate un poco, joven canéfora[102].
— Jantias, ten el falo[103] derecho.

LA MUJER.

Deja la cesta, hija mía, para que principiemos el sacrificio.

LA HIJA.

Madre, dame la cuchara, y verteré la salsa sobre esta torta.

DICEÓPOLIS.

Todo está bien preparado. — ¡Baco poderoso, ya que lleno de gratitud
te dedico con mi familia esta fiesta y solemne sacrificio, concédeme
que, libre de las faenas militares, celebre con alegría las Dionisíacas
campestres, y que me sean para bien estos treinta años de tregua!

LA MUJER.

Vamos, hija mía, procura llevar con gracia el canastillo; ve seria
y con el avinagrado gesto del que mastica ajedrea. Feliz quien se case
contigo y fecunde
tu seno al salir el sol[104]. Anda y cuida de que entre la multitud no
te roben las alhajas de oro[105].

DICEÓPOLIS.

Jantias, lleva el falo derecho detrás de la canéfora: yo te
seguiré cantando el himno fálico. — Tú, esposa mía, puedes mirarnos
desde el terrado de casa[106]. — Adelante.

¡Oh Falo[107], amigo y compañero de Baco, nocturno
rondador, adúltero y pederasta, al cabo de seis años[108] te
saludo al fin, volviendo regocijado a mi aldea, libre de miserias,
combates y Lámacos[109], después de haber pactado una tregua para mí
solo y mi familia! ¡Cuánto más delicioso es, amable Fales, encontrarse
una linda leñadora como Trata, la esclava de Estrimodoro, robando
troncos en el monte Feleo[110], y estrechar su talle gentil, y gozar
allí mismo de sus encantos! ¡Oh Fales, amable Fales, si hoy bebieres
con nosotros, trastornado aún por el vino de la víspera, devorarás
mañana el plato de la
paz, y yo colgaré mi escudo al humo!

CORO.

Ese es, ese mismo. Tirad, tirad. Apedreemos todos a ese infame. ¿Por
qué no tiráis? ¿Por qué no tiráis?

DICEÓPOLIS.

¡Por Hércules! ¿Qué es esto? Me vais a romper la olla[111].

CORO.

Tu cabeza, traidor, es lo que vamos a romper a pedradas.

DICEÓPOLIS.

¿Qué motivo hay, venerables Acarnienses?

CORO.

¿Y lo preguntas, bribón desvergonzado, traidor a tu patria? ¿Y aún
te atreves a mirarme a la cara después de haber pactado treguas con los
enemigos?

DICEÓPOLIS.

Ignoráis por qué he hecho ese tratado. Escuchad.

CORO.

¡Escucharte! Matémosle a pedradas.

DICEÓPOLIS.

Nunca antes de oírme. Calmaos, mis buenos amigos.

CORO.

Ni yo me calmaré, ni tú hablarás otra palabra. Porque te aborrezco
más que a Cleón, a quien pienso desollar para hacer con su piel
sandalias a los caballeros[112]. Amigo de los lacedemonios, no pienses que
yo escuche tus largos discursos. Vas a llevar tu merecido.

DICEÓPOLIS.

Mis buenos convecinos, dejad en paz a los lacedemonios. Oíd las
razones que he tenido para pactar esta tregua.

CORO.

¿Qué razones puede haber para pactar con esos hombres sin fe, sin
religión, sin juramento?

DICEÓPOLIS.

Es que creo también que los lacedemonios, a quienes tanto
aborrecemos, no son la causa de todos nuestros males.

CORO.

¿Que no son la causa de todos nuestros males, grandísimo bribón? ¿Y
te atreves a decirlo delante de nosotros? ¿Y aun pretenderás que te
perdone?

DICEÓPOLIS.

No de todos, no de todos. Yo mismo podría demostraros que ellos han
sido víctimas de más de una injusticia.

CORO.

Solo faltaba que te atrevieses a defender delante de nosotros a nuestros
enemigos: tus palabras me irritan y exasperan.

DICEÓPOLIS.

Si lo que digo no es justo, y si el pueblo no lo reconoce por tal,
me comprometo a hablar con la cabeza sobre un tajo.

CORO.

Ea, compañeros, ¿por qué no le apedreamos? ¿Por qué no le cardamos
como a la lana que va a teñirse de púrpura?

DICEÓPOLIS.

¿Qué negro tizón enciende de nuevo vuestra ira? ¿No me escucharéis,
acarnienses? ¿No me escucharéis?

CORO.

No te escucharemos.

DICEÓPOLIS.

¿Y me trataréis tan indignamente?

CORO.

¡Que me muera si te escucho!

DICEÓPOLIS.

De ningún modo, acarnienses.

CORO.

Sabe que vas a morir ahora.

DICEÓPOLIS.

También yo os daré que sentir; también yo mataré a vuestros más
queridos amigos; porque tengo rehenes vuestros y los degollaré sin
piedad.

CORO.

Decidme, conciudadanos, ¿qué amenaza contra los acarnienses
envuelven sus palabras? ¿Tendrá acaso encerrado a alguno de nuestros hijos? ¿Cómo está tan
atrevido?

DICEÓPOLIS.

Tirad, tirad si queréis; yo destrozaré a este: así sabré
pronto el cariño que tenéis a los carbones[113].

CORO.

¡Perdidos somos! Ese cesto es conciudadano mío. No realices, ¡ah! no
realices tu intento.

DICEÓPOLIS.

Lo mataré, gritad cuanto queráis; yo no os escucharé.

CORO.

¿Será posible qué mates a ese pobre carbonero, nuestro amigo e
igual?

DICEÓPOLIS.

¿Atendíais vosotros hace un instante a lo que os decía?

CORO.

Di, pues, lo que quieras de esos lacedemonios que te son tan
queridos. Jamás abandonaré a ese pobre cestillo.

DICEÓPOLIS.

Dejad primero las piedras.

CORO.

Ya están en el suelo; deja tú también la espada.

DICEÓPOLIS.

Cuidado con esconder piedras en los mantos.

CORO.

Las hemos tirado todas. Mira cómo sacudimos los mantos; pero no
pongas pretexto, deja la espada; ya ves cómo sacudo mi manto al pasar
de un lado a otro.

DICEÓPOLIS.

Debíais de gritar todos a porfía. Si continuáis un poco más,
hubierais visto perecer los carbones del Parneto[114] por la imprudencia de
sus conciudadanos. A fe que este cesto ha tenido un miedo terrible;
pues me ha manchado de negro, como el calamar al verse perseguido. Ya
veis cuán dañoso es ese vuestro carácter intratable, que os arrastra en
seguida a dar golpes y gritos, y no os deja escuchar las equitativas
proposiciones que sobre los lacedemonios pensaba haceros con la cabeza
sobre un tajo: y cuenta que estimo la vida como el que más.

CORO.

¿Por qué no traes, hombre audaz, tu decantado tajo, y dices sobre
él esas cosas de tanta importancia? Tengo vivos deseos de saber lo que
piensas. Pero ya que tú mismo te has comprometido, venga el tajo, y
habla en seguida.

DICEÓPOLIS.

Está bien, mirad. Este es el tajo, el orador este, es decir,
yo, así, pequeñito. No me cubriré con un escudo; pero diré de los
lacedemonios lo que me parezca conveniente. Y no es que no tenga
por que temer:
conozco perfectamente el flaco de los labradores, y sé que, con
tal que un charlatán colme de elogios justos o injustos a ellos
y a su ciudad, ya no caben en sí de gozo, ni ven que les está
vendiendo. También conozco el carácter de los viejos: solo piensan
en fulminar sentencias condenatorias. Y sé por experiencia propia lo
que me hizo sufrir Cleón[115] por mi comedia del año pasado, haciéndome
comparecer ante el Senado, calumniándome, acumulándome supuestos
crímenes, tratando de confundirme con sus ultrajes y declamaciones, y
poniéndome a pique de morir, manchado por sus infames calumnias. Pero
antes de principiar mi discurso, permitidme que me vista los andrajos
de un hombre miserable.

CORO.

¿Qué engaños estás fraguando? ¿A qué tales dilaciones? Por
mí, si quieres, ya puedes pedir a Hierónimo[116] el casco tenebroso y
erizado de Plutón,
y emplear después todas las astucias de Sísifo[117]; pero el negocio no
admite demora.

DICEÓPOLIS.

Ya es tiempo de adoptar una resolución enérgica; no tengo más
remedio que dirigirme a Eurípides. (Llamando a la puerta de
Eurípides.) ¡Esclavo, esclavo!

EL CRIADO DE EURÍPIDES[118].

¿Quién?

DICEÓPOLIS.

¿Está en casa Eurípides?

EL CRIADO.

Está y no está, ¿lo entiendes?

DICEÓPOLIS.

¿Cómo puede estar y no estar al mismo tiempo?

EL CRIADO.

Muy fácilmente, anciano. Su espíritu, que anda por fuera recogiendo
versitos, no está en casa; pero él está en casa, colgado del techo,
y componiendo una tragedia[119].

DICEÓPOLIS.

¡Oh bienaventurado Eurípides! ¡Qué felicidad tener un criado que responda con
tanta discreción![120] — Llámale.

EL CRIADO.

Es imposible.

DICEÓPOLIS.

Sin embargo... yo no puedo marcharme. Llamaré a su puerta.
¡Eurípides, mi querido Eurípides! Escúchame, si alguna vez has
escuchado a alguien. Te llamo yo, Diceópolis el de Cólides[121].

EURÍPIDES.

No tengo tiempo.

DICEÓPOLIS.

Haz que te traigan aquí.

EURÍPIDES.

Es imposible.

DICEÓPOLIS.

Sin embargo...

EURÍPIDES.

Sea, haré que me lleven[122]; pero no tengo tiempo de bajar.

DICEÓPOLIS.

¡Eurípides!

EURÍPIDES.

¿Por qué gritas?

DICEÓPOLIS.

¡Ah, compones tus tragedias suspendido en el aire, pudiéndolas
hacer en tierra! Ya no me asombra que sean cojos tus personajes[123].
¿Qué miserables andrajos guardas ahí? Ya no me extraña que tus
héroes sean mendigos[124]. De rodillas te lo pido, Eurípides: dame los
harapos de algún drama antiguo. Tengo que pronunciar ante el coro un
largo discurso; y, si lo declamo mal, me va en ello la vida.

EURÍPIDES.

¿Qué vestidos te daré? ¿Los que llevaba Eneo[125], anciano infeliz, al
presentarse a la lucha?

DICEÓPOLIS.

Los de Eneo, no; otros más derrotados.

EURÍPIDES.

¿Los de el ciego Fénix?[126]

DICEÓPOLIS.

Los de Fénix, no: otros más miserables todavía.

EURÍPIDES.

¿Qué andrajos serán los que pide este hombre? ¿Quieres los
del mendigo Filoctetes?[127]

DICEÓPOLIS.

No, no: los de otro héroe muchísimo más miserable.

EURÍPIDES.

¿Quieres aquel manto sucio que sacó el cojo Belerofonte?[128]

DICEÓPOLIS.

No quiero el de Belerofonte, sino el de aquel que era cojo, mendigo,
charlatán e infatigable hablador.

EURÍPIDES.

Ya sé quién dices; Telefo de Misia[129].

DICEÓPOLIS.

El mismo; por favor, préstame su vestido.

EURÍPIDES.

Esclavo, dale los harapos de Telefo; están encima de los de
Tiestes y entre los de Ino[130].

EL CRIADO.

Tómalos.

DICEÓPOLIS.

¡Oh Júpiter, que todo lo ves con perspicaz mirada, permíteme
cubrirme hoy con el vestido de la miseria![131] — Eurípides, ya que me
has concedido este favor, no me niegues los accesorios correspondientes
a estos jirones; dame el gorrillo misio para la cabeza. «Pues hoy
me conviene, para fingirme mendigo, ser quien soy y no parecerlo[132].» Es
preciso que los espectadores sepan quién soy, y que yo hurle al coro
estúpido con mi palabrería.

EURÍPIDES.

Te lo daré: a tu sutil ingenio nada puede negarse.

DICEÓPOLIS.

«La bendición de los inmortales descienda sobre ti y tu Telefo[133].»
¡Magnífico! Me siento henchido de bellas frases. Pero necesito también un bastón de
mendigo.

EURÍPIDES.

Toma, y «retírate de estos pórticos de piedra.»

DICEÓPOLIS.

¿Ves, alma mía, cómo me despide, cuando aún me faltan tantas cosas
para completar mi atavío? No hay que desistir; pidamos, supliquemos,
porfiemos. Eurípides, dame un farolillo de mimbre ya medio quemado[134].

EURÍPIDES.

Pero, desdichado, ¿para qué lo quieres?

DICEÓPOLIS.

Para nada; pero quiero tenerlo.

EURÍPIDES.

Eres excesivamente fastidioso. Vete.

DICEÓPOLIS.

¡Ah! los dioses te bendigan como ya bendijeron a tu madre.

EURÍPIDES.

¡Ea, vete!

DICEÓPOLIS.

Aún no; dame también un jarrillo desportillado.

EURÍPIDES.

Toma y márchate; ya estás de más aquí.

DICEÓPOLIS.

No sabes, por Júpiter, todo el mal que me causas. Ea, dulcísimo
Eurípides, otra cosa tan solo; dame un puchero cuyo fondo esté cerrado
por una esponja[135].

EURÍPIDES.

Hombre, te me llevas una tragedia entera. Toma y lárgate.

DICEÓPOLIS.

Me marcho; ¿mas qué hago? Aún me falta una cosa, de cuya adquisición
pende mi vida. Oye, dulcísimo Eurípides; si me das lo que te voy a
pedir, me marcho para no volver: por favor, unas hojitas de verdura
para la cesta.

EURÍPIDES.

¡Me asesinas! Ahí las tienes. Mis tragedias quedan reducidas a
nada.

DICEÓPOLIS.

Basta; me retiro: soy demasiado molesto «sin mirar que me hago
odioso a los reyes.» ¡Infeliz de mí, soy perdido; he olvidado lo
principal! Dulcísimo, queridísimo Eurípides, permita Júpiter que muera
desastrosamente, si te pido otra cosa fuera de esta sola, de esta sola;
dame un poco de aquel perifollo que vende tu madre[136].

EURÍPIDES.

Ese hombre me insulta. Cierra la puerta.



DICEÓPOLIS.

No tengo más remedio que presentarme sin el perifollo. (A
sí mismo.) ¿Sabes la lucha que vas a emprender atreviéndote a
hablar en favor de los lacedemonios? Adelante, corazón mío: he aquí
la línea enemiga. ¿Te detienes? ¿No estás empapado en el espíritu de
Eurípides? ¡Valor! Adelante, corazón angustiado; presenta sin miedo tu
cabeza, y di cuanto te agrade. Atrévete, anda, acércate. Mi denuedo me
regocija.

CORO.

¿Qué hará? ¿Qué dirá? Solo un hombre impudente y de férreo corazón
se atrevería a exponer su cabeza contra toda la ciudad, y a ponerse en
contradicción con ella. Ya se presenta ese hombre intrépido. Ea, habla,
pues tal es tu deseo.

DICEÓPOLIS.

No os ofendáis[137], espectadores, de que siendo un mendigo, me
atreva a hablar de política en una comedia; pues también la comedia
conoce lo que es justo. Yo os diré palabras amargas, pero verdaderas.
No me acusará hoy Cleón de que hablo mal de la ciudad en presencia de
los extranjeros; estamos solos; las fiestas se celebran en el Leneo[138];
no hay extranjeros, ni han venido de las ciudades los pagadores de tributos, ni los
aliados; estamos solos y limpios de toda paja: porque yo llamo paja
de la ciudad a los metecos[139].

Yo aborrezco como el que más a los lacedemonios; ojalá el mismo
Neptuno, dios del Ténaro[140], reduzca a escombros su ciudad[141]:
pues también talaron mis viñas. Sin embargo, y esto lo digo porque
sois amigos míos los que escucháis, ¿a qué creerles la causa de
todos nuestros males? Algunos conciudadanos nuestros, no digo
toda la república, notadlo bien, no digo toda la república, sino
algunos hombres perdidos, falsos, sin honra ni pudor, y extraños
a la ciudad, acusaron de contrabando a los megarenses. En cuanto
veían un melón, o un lebratillo, o un cochinillo de leche, o un ajo,
o un grano de sal, decían que eran de Megara, y los arrebataban
y vendían inmediatamente. Todo esto no tenía grande importancia,
ni trascendía fuera de la ciudad; pero algunos mozuelos, que se
habían embriagado jugando al cótabo, fueron a Megara y robaron a la cortesana Simeta[142];
los megarenses, irritados, se apoderaron en revancha de dos
hetairas amigas de Aspasia[143], y por esto, por tres meretrices,
la guerra se encendió en todos los pueblos griegos. Por esto
Pericles el Olímpico[144] tronó y relampagueó, conturbó toda
la Grecia con sus discursos, e hizo aprobar una ley en la cual,
como dice la canción[145], se prohibía a los megarenses permanecer en
el territorio del Ática, en el mercado, en el mar y en el continente.
Pronto estos, al verse acosados por el hambre, rogaron a los
lacedemonios que interpusieran su influencia para que revocásemos el
decreto, motivado por
las cortesanas. Nosotros desatendimos sus repetidas súplicas. Empezaba
ya a oírse el entrechocar de los escudos. «Alguno dirá: no convenía;
decid, pues, ¿qué convenía?»[146]. Si contra un lacedemonio se hubiera
presentado la acusación de haber ido embarcado a Serifos[147],
y robado allí un perrillo, ¿hubierais permanecido tranquilos en
vuestras moradas? Me parece que no: en seguida hubierais puesto a flote
vuestras trescientas naves, y nos hubieran ensordecido el rumor de los
soldados, las voces de los electores de trierarcas[148], y los gritos de los
que venían a cobrar su paga: se hubieran dorado las estatuas de Palas[149]; la
multitud hubiera invadido los pórticos donde se distribuye el trigo;
y la ciudad se hubiera llenado de odres, de correas para remos, de
compradores de toneles, de ristras de ajos, de aceitunas, de horcas
de cebollas, de coronas, de sardinas, de tañedoras de flauta, y de
contusiones: el arsenal también se hubiera visto atestado de maderas para remos, y
atronado por el ruido de las clavijas que se ajustan y por el de los
remos sujetos a las clavijas, por los gritos de los marineros, y
por los silbidos de las flautas y pitos, que los animan al trabajo.
«Sé que hubierais hecho esto»; pero, ¿no pensamos en Telefo? «Nos
falta el sentido común.»[150].

SEMICORO.

¡Perdido, infame, mendigo harapiento! ¿Cómo te atreves a decirnos
eso, y a echarnos en rostro que hemos sido delatores?

SEMICORO.

Tiene razón. Por Neptuno, cuanto ha dicho es la pura verdad.

SEMICORO.

¿Y aunque sea verdad, es necesario decirlo? Pero ya le costará caro
su atrevimiento.

SEMICORO.

¡Eh, tú! ¿A dónde vas? Detente. Si tocas a ese hombre, yo me
encargaré de ti.

SEMICORO.

¡Oh Lámaco de fulminante mirada, socórrenos: preséntate,
amigo Lámaco, ciudadano de mi tribu; preséntate y atérralos con
tu terrible penacho![151] Generales y capitanes, acudid todos en mi auxilio. Me tienen
agarrado por medio del cuerpo.

LÁMACO.

¿De dónde salen esos gritos de guerra? ¿A dónde es menester
prestar mi auxilio y armar alborotos? ¿Quién me obliga a sacar de su
caja mi terrible Gorgona?[152]

DICEÓPOLIS.

¡Oh Lámaco, héroe sin rival en penachos y batallones!

CORO.

¡Oh Lámaco, este hombre hace tiempo que está ultrajando a toda la
ciudad!

LÁMACO.

¿Tú, vil mendigo, te atreves a tanto?

DICEÓPOLIS.

Heroico Lámaco, perdona que un mendigo, al empeñarse en hablar, haya
dicho algunas necedades.

LÁMACO.

¿Qué has dicho contra nosotros? Habla.

DICEÓPOLIS.

No me acuerdo ya; el miedo a tu armadura me marea; por piedad,
aparta de mi vista ese espantajo de tu escudo.

LÁMACO.

Sea.

DICEÓPOLIS.

Déjalo ahora en el suelo.

LÁMACO.

Ya está.

DICEÓPOLIS.

Ahora dame una pluma de tu casco.

LÁMACO.

Toma la pluma.

DICEÓPOLIS.

Ahora sostenme la cabeza para que vomite: tu penacho me da
náuseas.

LÁMACO.

¿Qué intentas? ¿quieres provocar el vómito con esa pluma?

DICEÓPOLIS.

¡Ah! ¿es una pluma? Y dime, ¿de qué pájaro? ¿Acaso del Fanfarrón?[153]

LÁMACO.

¡Me las vas a pagar!

DICEÓPOLIS.

De ningún modo, Lámaco; esto no se decide por la fuerza; ya que
tanta fuerza tienes, ¿por qué no me circuncidas? Armas no te faltan.

LÁMACO.

¿Así te insolentas con todo un general, vil mendigo?

DICEÓPOLIS.

¡Yo mendigo!

LÁMACO.

¿Pues quién eres?

DICEÓPOLIS.

¿Quién soy? Un buen ciudadano, exento de ambición; y, desde que hay
guerra, un soldado voluntario; y tú, desde que hay guerra, un soldado
mercenario.

LÁMACO.

Fui elegido por los votos de...

DICEÓPOLIS.

Tres petates[154]. Eso es lo que me ha indignado y movido
a pactar esta tregua, no menos que el ver en las filas a hombres
encanecidos, mientras otros jóvenes como tú, escurriendo el bulto,
se iban con embajadas, unos a Tracia, ganándose tres dracmas,
como los Tisámenes[155], los Fenipos y los Hipárquidas, todos a
cual peores; otros, con Cares[156], a la Caonia[157], como los Geres y
Teodoros, y los Diomeos, tan pagados de sí mismos; otros a Camarina,
Gela y Catágela[158].

LÁMACO.

Fueron elegidos por el sufragio popular.

DICEÓPOLIS.

Entonces, ¿por qué todas las recompensas son para vosotros
y para estos ninguna?[159] Di, Marílades, tú que tienes la cabeza
encanecida por la edad, ¿has ido alguna vez en embajada? Dice que
no, y sin embargo es prudente y laborioso. Y vosotros, Dracilo,
Eufórides y Prínides[160], ¿conocéis a Ecbatana o la Caonia? Tampoco.
Sin embargo, las han visitado el hijo de Cesira[161] y Lámaco, de quienes,
por no poder pagar su escote, ni sus deudas, decían hace poco sus
amigos: «¡Agua va!» como los que al anochecer vierten por las ventanas
el líquido con que se han lavado los pies.

LÁMACO.

¡Pueblo insolente! ¿Habrá que tolerar tales insultos?

DICEÓPOLIS.

No; si Lámaco no cobrase sueldo.

LÁMACO.

Pues yo haré siempre la guerra a todos los peloponesios; los
hostilizaré cuanto pueda, y los perseguiré con todas mis fuerzas
terrestres y marítimas.

DICEÓPOLIS.

Pues yo anuncio a todos los peloponesios, megarenses y beocios, que
pueden acudir a comprar y vender en mi mercado; solo exceptúo a Lámaco.

(Queda solo el CORO.)

CORO.

Este hombre aduce argumentos convincentes y va a cambiar la
opinión del pueblo, inclinándole a la paz. Pero dispongámonos a
recitar los anapestos[162].

Desde que nuestro poeta dirige los coros cómicos nunca se
ha presentado a hacer su propio panegírico[163]; pero hoy que ante
los atenienses, tan precipitados en sus decisiones, sus enemigos le
acusan falsamente de que se burla de la república e insulta al pueblo,
preciso le es justificarse con sus volubles conciudadanos. El poeta pretende haberos hecho
mucho bien, impidiendo que os dejéis sorprender por las palabras de los
extranjeros y que os hechicen los aduladores y seáis unos chorlitos.
Antes los diputados de las ciudades, cuando os querían engañar,
principiaban por llamaros: «Coronados de violetas»[164], y al oír la palabra
coronas, era de ver cómo no cabíais ya en vuestros asientos[165].
Si otro adulándoos decía: «La espléndida Atenas»[166], conseguía al punto
cuanto deseaba, por haberos untado los labios con el elogio, como
si fueseis anchoas. Desengañándoos, pues, os ha prestado el poeta
eminentes servicios, y ha difundido por las ciudades aliadas el
régimen democrático. Por eso los pagadores de tributos de esas
mismas ciudades acudirán deseosos de conocer al excelente poeta
que no ha temido decir la verdad a los atenienses. La fama de su
atrevimiento ha llegado tan lejos, que el gran Rey, interrogando a la embajada de los
lacedemonios, preguntó primero cuál era la armada más poderosa, y
después cuáles eran los más atacados por nuestro vate, y les aseguró
que sería más feliz y conseguiría señaladísimas victorias la república
que siguiese sus consejos. Por eso los lacedemonios os brindan con
la paz, y reclaman a Egina[167]; no porque den gran importancia a aquella
isla, sino por despojar de sus bienes al poeta; pero vosotros no le
abandonéis jamás; en sus comedias brillará siempre la justicia, y
abogará siempre por vuestra felicidad, no con adulaciones ni vanas
promesas, fraudes, bajezas ni intrigas, sino dándoos buenos consejos y
proponiéndoos lo que sea mejor.

Después de esto, ya puede Cleón urdir y maquinar contra mí cuanto
se le antoje. La honradez y la justicia estarán de mi lado, y nunca la
república verá en mí, como en él, un cobarde e inmundo bardaje.

¡Ven, infatigable musa acarniense, brillante y devoradora como
el fuego! Semejante a la chispa que, sostenida por un suave viento,
salta de los tizones de encina mientras unos asan sobre ellos sabrosos
pececillos, y otros preparan la salmuera fresca de Tasos o amasan la
blanca harina, ¡ven,
musa impetuosa, intencionada y agreste, y presta inspiración a tu
conciudadano!

Nosotros, decrépitos ancianos, acusamos a la ciudad. Vemos
desamparada nuestra vejez, sin que se nos alimente en recompensa digna
de los méritos que en las batallas navales contrajimos; en cambio,
sufrimos mil vejámenes; nos enredáis en litigiosas contiendas, y luego
permitís que sirvamos de juguete a oradores jovenzuelos: ya nada somos;
mudos e inservibles, como flautas rajadas, un bastón es nuestro único
apoyo, o nuestro Neptuno, por decirlo así. En pie ante el tribunal,
balbuceando algunas palabras inconexas, solo vemos de la justicia la
bruma que la rodea, mientras el abogado contrario, deseando captarse
las simpatías de la juventud, lanza sobre el demandado un diluvio de
palabras precisas y seguras; y luego de haberlo rendido, le interroga,
le dirige preguntas insidiosas, y le turba, le aflige y despedaza, como
le sucedió al anciano Titón.

El pobre calla; se retira castigado con una pena pecuniaria; llora
y solloza, y dice a sus amigos: «El dinero con que pensaba comprar mi
ataúd, tengo que darlo para pagar esta multa.»

¿Es justo arruinar de ese modo a un anciano, a un hombre encanecido,
que sobrellevó con sus compañeros tantas fatigas, que vertió por la
república sudores ardientes, varoniles y copiosos, y que en Maratón
peleó como un héroe? Nosotros, que de jóvenes perseguimos en Maratón
a los enemigos, somos ahora perseguidos por hombres malvados, y condenados al fin. ¿Que
responderá a esto Marpsias?[168] ¿Es justo que un hombre encorvado por
la edad, como Tucídides[169], cual si se hubiera perdido en los desiertos
de Escitia, sucumba en sus litigios con Cefisodemo[170], abogado locuaz?
Os aseguro que sentí la más viva compasión y hasta lloré, viendo
maltratado por un arquero a ese anciano, a Tucídides digo, que,
por Ceres, cuando estaba en la plenitud de sus fuerzas no hubiera
tolerado fácilmente que se le atreviese nadie, ni aun la misma Ceres,
pues primero hubiera derribado a diez Evatlos[171], y luego aterrado con
sus gritos a los tres mil arqueros, y matado con sus flechas a toda la
parentela de ese mercenario. Mas, ya que no queréis dejar descansar
a los viejos, decretad, a lo menos, la división de las causas: que
el viejo desdentado litigue contra los viejos; el bardaje contra los
jóvenes, y el charlatán contra el hijo de Clinias[172]. Es necesario, no lo
niego, perseguir a los
malvados; pero en todos los procesos sea el anciano quien condene al
anciano, y el joven al joven.




DICEÓPOLIS.



Estos son los límites de mi mercado. Todos los peloponesios,
megarenses y beocios pueden concurrir a él, con la condición de que
me vendan a mí sus mercancías y no a Lámaco. Nombro agoránomos[173] de
mi mercader, elegidos a suerte, estos tres zurriagos del Lepreo[174].
Que no entre aquí ningún delator, ni ningún habitante de Fasos[175].
Voy a traer la columna[176] sobre la cual está escrito el tratado, para
colocarla a la vista de todos.



(Entra un megarense con dos muchachas.)

EL MEGARENSE[177].

¡Salud, mercado de Atenas, grato a los megarenses! Juro por Júpiter,
protector de la amistad, que deseaba verte como el hijo a su madre.
Hijas desdichadas de
un padre infortunado, mirad si encontráis alguna torta. Escuchadme,
por favor, y hagan eco mis palabras en vuestro famélico vientre. ¿Qué
queréis? ¿Ser vendidas o moriros de hambre?

LAS MUCHACHAS.

¡Ser vendidas, ser vendidas!

EL MEGARENSE.

También me parece lo mejor. ¿Mas habrá algún tonto que os compre
siendo una carga manifiesta? Pero se me ocurre un ardid digno de
Megara. Os voy a disfrazar de cerdos, y diré que os traigo al mercado.
Poneos estas pezuñas y procurad parecer de buena casta, pues si volvéis
a casa, ya sabéis, por el tonante Júpiter, que sufriréis los horrores
del hambre. Ea, colocaos estos hocicos de puerco y meteos en este saco.
Procurad gruñir bien y hacer coi, gritando como los cerdos que
van a ser sacrificados a Ceres[178]. Yo voy a llamar a Diceópolis: ¡Diceópolis!
¿Quieres comprar cerdos?

DICEÓPOLIS.

¿Qué es ello? ¡Un megarense!

EL MEGARENSE.

Venimos al mercado.

DICEÓPOLIS.

¿Cómo lo pasáis?

EL MEGARENSE.

Sentados siempre junto al fuego y muertos de hambre.

DICEÓPOLIS.

Por Júpiter, eso es muy agradable, teniendo al lado un flautista.[179] ¿Y
qué más hacéis los megarenses?

EL MEGARENSE.

¿Y lo preguntas? Cuando yo salí para venir al mercado, nuestras
autoridades dictaban las medidas oportunas para que la ciudad se
arruine lo más pronto y desastrosamente posible.

DICEÓPOLIS.

Entonces no tardaréis en veros libres de apuros.

EL MEGARENSE.

¿Por qué no?

DICEÓPOLIS.

¿Qué más ocurre en Megara? ¿Qué precio tiene el trigo?

EL MEGARENSE.

Tiene tanta estimación y precio como los dioses.

DICEÓPOLIS.

¿Traes sal?

EL MEGARENSE.

¿Cómo, si os habéis apoderado de nuestras salinas?

DICEÓPOLIS.

¿Y ajos?[180]

EL MEGARENSE.

¿Qué ajos? Si siempre que invadís nuestras tierras arrancáis todas
las plantas como si fueseis ratones de campo.

DICEÓPOLIS.

¿Pues qué traes?

EL MEGARENSE.

Puercas para los sacrificios.

DICEÓPOLIS.

¡Que me place! A verlas.

EL MEGARENSE.

¡Mira qué hermosas! Tómalas a peso si quieres. ¿Qué gorda y qué
hermosa está esta?

DICEÓPOLIS.

¿Pero qué es esto?

EL MEGARENSE.

Una cerda, por vida mía.

DICEÓPOLIS.

¿Qué dices? ¿De dónde es?

EL MEGARENSE.

De Megara. ¿No es puerca o qué?

DICEÓPOLIS.

A mí no me lo parece.

EL MEGARENSE.

¡Que no! ¡Tu incredulidad es asombrosa! ¡Decir que no es una puerca!
Apostemos, si quieres, un celemín de sal mezclada con tomillo a que
entre los griegos pasa esta por puerca.

DICEÓPOLIS.

Sí que es puerca[181]; pero de hombre.

EL MEGARENSE.

Sí, por Diocles,[182] y mía, ¿qué crees tú que son? ¿Quieres
oírlas gruñir?

DICEÓPOLIS.

Bueno; no hay inconveniente.

EL MEGARENSE.

Gruñe pronto, puerquecilla. ¿A qué te callas, desdichada? Te volveré
a casa, por Mercurio.

UNA MUCHACHA.

¡Coi! ¡Coi!

EL MEGARENSE.

¿Es o no puerca?

DICEÓPOLIS.

Ahora lo parece; pero bien alimentada será otra cosa[183].

EL MEGARENSE.

Dentro de cinco años, te lo aseguro, será como su madre.

DICEÓPOLIS.

Pero no sirve para el sacrificio.

EL MEGARENSE.

¿Por qué razón?

DICEÓPOLIS.

Porque no tiene cola[184].

EL MEGARENSE.

Aún es muy joven; cuando crezca tendrá una cola grande, gorda y
colorada. Si quieres alimentarla, será una puerca magnífica.

DICEÓPOLIS.

¡Qué parecida es a esta otra![185].

EL MEGARENSE.

Las dos son hijas del mismo padre y de la misma madre. Cuando se
engorde y se cubra de pelos será la mejor víctima que pueda ofrecerse a
Venus.

DICEÓPOLIS.

A Venus no se le sacrifican puercas.

EL MEGARENSE.

¿Que no se sacrifican puercas a Venus? Precisamente es la única
deidad a quien le agradan. La carne de estos animales es riquísima,
sobre todo cuando se la clava en el asador.

DICEÓPOLIS.

¿Comen ya solas, sin necesitar de su madre?

EL MEGARENSE.

Ni de su padre, por Neptuno.

DICEÓPOLIS.

¿Qué comida les gusta más?

EL MEGARENSE.

La que les des. Pregúntaselo a ellas

DICEÓPOLIS.

¡Gorrín! ¡Gorrín!

LAS MUCHACHAS.

¡Coi! ¡Coi!

DICEÓPOLIS.

¿Comerás nabos?[186].

LAS MUCHACHAS.

¡Coi! ¡Coi! ¡Coi!

DICEÓPOLIS.

¿Comerás higos?

LAS MUCHACHAS.

¡Coi! ¡Coi!

DICEÓPOLIS.

¡Con qué furia han pedido los higos! Traedles algunos a
estas puerquecillas. ¿Los comerán? ¡Sopla! ¡Con qué afán los
devoran, Hércules venerando! Parece que son de Tragacia[187]. Pero
es imposible que se hayan comido todos los higos.

EL MEGARENSE.

Todos, menos uno que he cogido yo.

DICEÓPOLIS.

Son hermosos animales, a fe mía. ¿Por cuánto me los vendes?

EL MEGARENSE.

Este, por una ristra de ajos, y el otro, si te gusta,
por un quénice[188] de sal.

DICEÓPOLIS.

Trato hecho. Espérame aquí.



EL MEGARENSE.

¡Bueno va! ¡Mercurio protector del comercio, concédeme que
pueda vender lo mismo a mi mujer y a mi madre![189].

UN DELATOR.

¡Buen hombre! ¿De dónde eres?

EL MEGARENSE.

Soy un megarense, vendedor de cerdos.

EL DELATOR.

Pues yo denuncio como enemigos a tus lechoncillos y a ti.

EL MEGARENSE.

¡Otra vez! Este renueva la fuente de todos nuestros males.

EL DELATOR.

Ya te arrepentirás de tu venida. Deja pronto ese saco.

EL MEGARENSE.

¡Diceópolis! ¡Diceópolis! Me denuncia un no sé quién.

DICEÓPOLIS.

¿Quién te denuncia? Agoránomos, ¿por qué no arrojáis del mercado
a los delatores? — ¿Cómo quieres alumbrarnos sin linterna?[190].

EL DELATOR.

¿No puedo denunciar a los enemigos?

DICEÓPOLIS.

A costa de tu pellejo, si no te largas a otro sitio con tus
delaciones.

EL MEGARENSE.

¡Qué peste para Atenas!

DICEÓPOLIS.

Ánimo, megarense; aquí tienes el precio de tus lechoncillos; toma
los ajos y la sal. Y pásalo bien.

EL MEGARENSE.

Ya no es costumbre entre nosotros.

DICEÓPOLIS.

Cierto, he dicho una tontería. ¡Caiga la culpa sobre mí!

EL MEGARENSE.

Id, lechoncillos míos, y, lejos de vuestro padre, ved si hay quien
os dé de comer tortas con sal.

(Vanse los dos.)



CORO.

Este hombre[191] es muy feliz. ¿No has oído cuán provechosa
le ha sido su determinación? Se gana la vida sentado tranquilamente en la
plaza; y si se presenta Ctesias o algún otro delator, les obligará
a tomar asiento doloridos. Nadie te engañará en la compra de
comestibles; Prepis[192] no te manchará con su inmundo contacto;
Cleónimo no te dará empellones; cruzarás por entre la multitud
vestido de fiesta sin temor de que te salga al encuentro el pleitista
Hipérbolo, ni de que, al pasear por el mercado, se te acerque Cratino[193],
pelado a la manera de los libertinos, o aquel perversísimo Artemón[194],
en cuyas axilas se esconden chivos apestados[195]. Tampoco se
burlarán de ti en la plaza ni el perdido Pausón[196] ni Lisístrato[197],
oprobio de los colargienses; ese que impregnado de todos los vicios,
como el paño en la púrpura que le tiñe, padece hambre y frío más de
treinta días al mes.

UN BEOCIO.

¡Por Hércules! ¡Cómo me duele el hombro! — Isménico, descarga
con cuidado el poleo[198]; y vosotros, flautistas tebanos, soplad con
vuestras flautas de hueso por el agujero mayor de esta piel de perro[199].

DICEÓPOLIS.

¡Callad, malditos! ¿Si habrán echado raíces en mi puerta semejantes
moscones? ¿De dónde vendrán esos discordantes flautistas, dignos
discípulos de Queris?[200].

EL BEOCIO.

Por Iolao[201], ¡con qué placer les vería irse al infierno!
Desde Tebas vienen soplando detrás de mí, y me han arrancado todas las
flores del poleo. Extranjero, ¿quieres comprarme pollos o langostas?

DICEÓPOLIS.

Salud, amigo beocio, gran comedor de panecillos. ¿Qué traes?

EL BEOCIO.

Cuanto de bueno hay en Beocia: orégano, poleo, esterillas, mechas
para lámparas, ánades, grajos, francolines, pollas de agua, reyezuelos,
mergos...

DICEÓPOLIS.

De modo que entras en el mercado a manera de huracán que abate las
aves contra el suelo.

EL BEOCIO.

También traigo gansos, liebres, zorras, topos, erizos, gatos,
píctidas, nutrias, anguilas del Copais...[202]

DICEÓPOLIS.

¡Oh qué deliciosísimo bocado acabas de nombrar! Sí traes anguilas,
déjame que las salude.

EL BEOCIO.

Sal, tú, la mayor de las cincuenta vírgenes Copaidas, a
regocijar con tu presencia a este extranjero[203].

DICEÓPOLIS.

¡Querida mía, por tanto tiempo deseada, al fin has venido a
satisfacer los deseos de los coros cómicos, y los del mismo Moricos![204].
— Esclavos, traedme el fuego y el aventador. Mirad, muchachos,
esta hermosa anguila, que al fin viene a visitarnos después de
seis años de espera[205]. Saludadla, hijos míos. Llevadla adentro.
— Ni aun la muerte
podrá separarme de ti[206], como te cuezan con acelgas.

EL BEOCIO.

¿Y cuánto me vas a pagar por ella?

DICEÓPOLIS.

Esta me la darás por derechos de entrada. ¿Quieres vender alguna
otra cosa?

EL BEOCIO.

Sí, por cierto; todo.

DICEÓPOLIS.

Vamos a ver, ¿cuánto pides? ¿O prefieres cambiar por otras tus
mercancías?

EL BEOCIO.

Bien, me llevaré de Atenas lo que no hay en Beocia.

DICEÓPOLIS.

Entonces querrás anchoas del Falero[207] y cacharros.

EL BEOCIO.

¡Anchoas! ¡Cacharros! De sobra los tenemos. Solo quiero llevarme
cosas que no hay allí, y aquí se encuentran en abundancia.

DICEÓPOLIS.

Ahora caigo en la cuenta: llévate un delator perfectamente
empaquetado como si fuese una vasija.

EL BEOCIO.

¡Por los Dioscuros![208] Ese sí que sería un negocio redondo: cargar
con un mico lleno de malicias.

DICEÓPOLIS.

Muy oportunamente llega Nicarco a delatar alguno.

EL BEOCIO.

¡Qué pequeño es!

DICEÓPOLIS.

Pero todo veneno.



NICARCO.

¿De quién son estas mercancías?

EL BEOCIO.

Mías; traídas de Beocia: por Júpiter lo juro.

NICARCO.

Pues yo las denuncio por enemigas.

EL BEOCIO.

¿Qué furia te mueve a declarar la guerra a las aves?

NICARCO.

También a ti te denunciaré.

EL BEOCIO.

¿Qué daño te he hecho yo?

NICARCO.

Te lo diré en obsequio de los presentes: tú traes mechas del país
enemigo.

EL BEOCIO.

¿Eres por tanto un denunciador de mechas?

NICARCO.

Una sola puede incendiar la flota.

EL BEOCIO.

¡Una mecha incendiar la flota! ¿Cómo? ¡Soberano Júpiter!

NICARCO.

Cualquier beocio enciende una mecha, la ata a un insecto alado,
y, aprovechando un momento en que el Bóreas sople con más violencia,
la lanza sobre la flota por medio de un tubo; si el fuego prende en
cualquier navío, es seguro que se abrasará en seguida toda la flota.

DICEÓPOLIS.

¡Canalla sin vergüenza! ¿De modo que para reducir a cenizas la
escuadra, bastan una mecha y un insecto? (Le pega).

NICARCO.

¡Sed testigos! ¡Favor!

DICEÓPOLIS.

Tápale la boca: dame bálago y mimbres para envolverle y podérmelo
llevar como una vasija sin que se rompa.

CORO.

Buen hombre, ata bien tan delicada mercancía, no se te quiebre en el
camino.

DICEÓPOLIS.

Eso a mi cargo queda; aunque deja oír un crujido como si se hubiera
rajado en el horno. ¡Crujido odioso a los inmortales!

CORO.

¿Qué hará con él?

DICEÓPOLIS.

Me servirá para todo: de recipiente de los males; de mortero para
majar pleitos; de linterna para espiar a los recaudadores, y de barreño
donde se enturbien todas las cosas.

CORO.

¿Pero quién se atreverá a usar un vaso cuyos crujidos resuenan
incesantemente en la casa?

DICEÓPOLIS.

Es sólido, amigo mío, y no se quebrará fácilmente si se le cuelga de
los pies, cabeza abajo.

CORO.

Ya está bien embalado.

EL BEOCIO.

Voy a segar mi cosecha.

CORO.

Excelente forastero, carga con ese paquete, llévate a ese delator,
bueno para cualquier cosa, y arrójalo donde te agrade.

DICEÓPOLIS.

Trabajo me ha costado el empaquetar a ese perdido. Ea, amigo, toma
tu vasija y llévatela.

EL BEOCIO.

Isménico, cárgatela sobre tus duros hombros.

DICEÓPOLIS.

Procura llevarla con cuidado. Aunque no llevas nada de bueno, sin
embargo, es fácil que salgas ganancioso con tu carga: serás feliz por
gracia de los delatores.

(Vase el Beocio.)

UN CRIADO DE LÁMACO.

¡Diceópolis!

DICEÓPOLIS.

¿Quién va? ¿Qué me quieres?

EL CRIADO.

Lámaco te suplica que le des, mediante este dracma, algunos tordos,
para celebrar la fiesta de las Copas[209]; y que por otros tres
le vendas una anguila del Copais.

DICEÓPOLIS.

¿Quién es ese Lámaco que desea la anguila?

EL CRIADO.

Aquel terrible sufridor de trabajos, que lleva una Gorgona en el
escudo, y sobre cuyo casco se agita un penacho triple.

DICEÓPOLIS.

No le venderé nada, por Júpiter, aunque me dé su escudo: en vez de
comer pescado, entreténgase en agitar su penachos. Si se alborota,
llamaré a los agoránomos. Ahora, recogiendo mis compras, entraré en mi
casa «sobre las alas de los mirlos y los tordos.»[210]



CORO.

¿No veis, ciudadanos, no veis la extremada prudencia y discreción de
ese hombre, que, después de haber pactado sus treguas, puede comprar
cuantas cosas suelen traer los mercaderes, útiles unas a la casa, y
gratísimas otras al paladar?

Todos los bienes penetran por sí mismos en su morada.

Nunca admitiré en mi casa al belicoso Marte; jamás cantará en mi
mesa el himno de Harmodio[211], porque es un ser cuya embriaguez es
temible. Arrojándose sobre nuestros bienes, descargó sobre nosotros
todos los males, la ruina, la destrucción y la muerte; en vano le
decíamos amablemente:
«Bebe, acompáñanos en la mesa, acepta esta copa de amistad», porque
entonces atizaba con más violencia el incendio de nuestros rodrigones,
y derramaba el vino de nuestras cepas.

Abundante mesa es la de Diceópolis; envanecido con su suerte, arroja
en los umbrales de su casa esas plumas, indicio de su regalada vida.

¡Oh Paz, compañera de la hermosa Venus y de sus amigas las Gracias!
¿Cómo he podido desconocer tanto tiempo tu sin par belleza?

¡Ojalá me despose contigo un Amor coronado de rosas como el
que está allí pintado![212] ¿Me crees acaso demasiado viejo? Pues si me
enlazo a ti podré, aunque anciano, hacer tres cosas en obsequio tuyo:
abrir en primer lugar un largo surco para la vid[213]; poner después junto a
él tiernos retoños de higuera, y plantar luego el vigoroso sarmiento;
cercando, por fin, todo mi campo de olivos, con cuyo aceite podamos
mutuamente ungirnos en las Neomenias.



UN HERALDO.

Pueblos, escuchad: conforme a la costumbre patria, bebed en vuestras
copas, al son de las trompetas; el que primero haya apurado su vaso recibirá en premio
un odre de Ctesifonte[214].

DICEÓPOLIS.

Muchachos, mujeres, ¿no habéis oído? ¿Qué hacéis? ¿No habéis oído
el pregón? Coced las viandas, asadlas; retirad pronto las liebres de
los asadores; tejed las coronas; dadme asadorcillos para los tordos[215].

CORO.

Celebro tu suerte, amigo mío, y más que todo esa tu discreción
admirable por la cual gozas de tan delicioso banquete.

DICEÓPOLIS.

¿Pues qué diréis cuando veáis cómo se asan mis tordos?

CORO.

También creo que tienes razón en eso.

DICEÓPOLIS.

Atizad el fuego.

CORO.

¿Veis cómo dispone su comida, a modo de un cocinero hábil y
experimentado?



UN LABRADOR.

¡Infeliz de mí!

DICEÓPOLIS.

Por Hércules, ¿quién es este?

EL LABRADOR.

Un hombre desgraciado.

DICEÓPOLIS.

Pues sigue tu camino.

EL LABRADOR.

Queridísimo amigo, ya que las treguas se han pactado solo para ti,
cédeme un poco de tu paz, aunque no sea más que por cinco años.

DICEÓPOLIS.

¿Qué te aflige?

EL LABRADOR.

Estoy arruinado; he perdido una pareja de bueyes.

DICEÓPOLIS.

¿Cómo?

EL LABRADOR.

Los beocios me los quitaron en la toma de Fila[216].

DICEÓPOLIS.

¡Oh tres veces mísero! ¿Y aún vas vestido de blanco?

EL LABRADOR.

Ellos, ¡oh poderoso Júpiter!, me mantenían en la más
deliciosa abundancia[217].

DICEÓPOLIS.

¿Qué necesitas ahora?

EL LABRADOR.

Me he estropeado los ojos llorando aquellos bueyes. Si algún interés te merece
Derceles de Fila, frótame pronto los ojos con el bálsamo de la paz.

DICEÓPOLIS.

Pero, desdichado, yo no soy médico público[218].

EL LABRADOR.

Por piedad, hazlo, para ver si puedo recobrar mis bueyes.

DICEÓPOLIS.

Me es imposible; vete con tus lágrimas a los discípulos de Pítalo[219].

EL LABRADOR.

Ponme siquiera una gota de paz en esta cañita.

DICEÓPOLIS.

Ni el átomo más imperceptible. Vete a llorar donde quieras.

EL LABRADOR.

¡Desdichado de mí! ¡Sin bueyes para la labranza!



CORO.

Este hombre ha conseguido con su tratado muchas ventajas, de las
cuales, al parecer, no quiere hacer partícipe a nadie.

DICEÓPOLIS.

Pon esos callos con miel: asa los calamares.

CORO.

¿Oís cómo levanta la voz?

DICEÓPOLIS.

Asad las anguilas.

CORO.

Nos vas a matar de hambre; y a tus vecinos con el humo y las
voces.

DICEÓPOLIS.

Asad esa con cuidado; que quede doradita.



UN PARANINFO[220].

¡Diceópolis! ¡Diceópolis!

DICEÓPOLIS.

¿Quién llama?

EL PARANINFO.

Un recién casado te envía esta parte de su convite de boda.

DICEÓPOLIS.

Es muy amable, sea quien quiera.

EL PARANINFO.

Te suplica que en cambio de estas viandas, le eches en este vaso de
alabastro una copita de paz, para que pueda eximirse de la milicia y
quedarse en casa disfrutando de los placeres del amor.

DICEÓPOLIS.

Llévate, llévate tus viandas, y nada me des, pues no le cedería una
gota por mil dracmas. — ¿Pero quién es esa mujer?

EL PARANINFO.

Es la madrina de la boda. Quiere hablarte a ti solo, de parte de la
novia.

DICEÓPOLIS.

Vamos, ¿qué tienes que decirme?... — ¡Dioses inmortales! Qué
ridícula es la pretensión de la novia... Me pide que haga de modo
que permanezca en la casa una parte del cuerpo de su esposo[221]. Ea,
venga aquí el tratado; a ella sola le daré parte, en consideración a
que siendo mujer no debe sufrir las molestias de la guerra. Tú (A la
madrina.), buena mujer, acerca el frasco... ¿Sabes cómo se ha de
usar? Dile a la desposada que cuando se haga la leva de los soldados,
unte con esto esa parte del cuerpo de su marido que desea conservar.
Llévate el tratado. Traed el cacillo para que llene de vino las
copas.

CORO.

Ahí se acerca uno con el entrecejo fruncido, como si nos fuera a
anunciar alguna desgracia.




MENSAJERO 1.º



¡Oh trabajos y combates! ¡Oh Lámacos![222]

LÁMACO.

¿Quién mueve tanto estrépito en torno de esta casa hermoseada
por ornamentos de bronce?[223].

MENSAJERO 1.º

Los estrategas ordenan que, reuniendo a toda prisa tus batallones
y penachos, partas hoy mismo, a pesar de la nieve, a custodiar la
frontera. Han sabido
que los bandidos beocios pensaban invadir nuestro territorio, en
ocasión de estarse celebrando la fiesta de las copas y las ollas[224].

LÁMACO.

¡Oh estrategas, cuantos más sois peores! ¿No es terrible el no poder
ni siquiera celebrar esta fiesta?

DICEÓPOLIS.

¡Oh ejército bélico-lamacaico![225].

LÁMACO.

¡Oh desgracia! ¿Ya te burlas de mí?

DICEÓPOLIS.

¿Quieres luchar con este Gerión de cuádruple penacho?[226].

LÁMACO.

¡Ay! ¡Ay! ¡Qué noticia tan triste me ha traído este mensajero!

DICEÓPOLIS.

¡Oh! ¡Oh! ¡Qué agradable es la que me trae este otro!



MENSAJERO 2.º

¡Diceópolis!

DICEÓPOLIS.

¿Qué hay?

MENSAJERO 2.º

Corre al festín y lleva una cesta y una copa, pues te invita
el sacerdote de Baco[227]: pero apresúrate: los convidados te esperan.
Ya está todo preparado, los triclinios, los cojines, los tapetes, las
coronas, los perfumes y los postres: hay allí cortesanas y galletas,
pasteles, tortas de sésamo, rosquillas y hermosas bailarinas,
delicias de Harmodio[228]; pero corre, corre cuanto puedas.

LÁMACO.

¡Infeliz de mí!

DICEÓPOLIS.

¡Infeliz tú, cuando te pavoneas con la gran Gorgona de tu escudo!
Cerrad la puerta y preparad la comida.

LÁMACO.

¡Esclavo, esclavo! Tráeme la maleta.

DICEÓPOLIS.

¡Esclavo, esclavo! Tráeme la cesta.

LÁMACO.

Trae sal mezclada con tomillo, y cebollas.

DICEÓPOLIS.

Y a mí peces; me cansan las cebollas.

LÁMACO.

Tráeme aquel rancio guiso envuelto en su hoja de higuera.

DICEÓPOLIS.

Y a mí aquel recién hecho[229]: ya lo coceré yo.

LÁMACO.

Tráeme las plumas de mi casco.

DICEÓPOLIS.

Tráeme pichones y tordos.

LÁMACO.

¡Qué hermosa y qué blanca es esta pluma de avestruz!

DICEÓPOLIS.

¡Qué hermosa y qué dorada está la carne de este pichón!

LÁMACO.

Amigo, deja de burlarte de mi armadura.

DICEÓPOLIS.

Amigo, deja, si puedes, de mirar mis tordos.

LÁMACO.

Dame la caja de mi triple cimera.

DICEÓPOLIS.

Dame ese embutido de carne de liebre.

LÁMACO.

¡Cómo han devorado las polillas mis penachos!

DICEÓPOLIS.

¡Cómo voy a devorar embutidos de liebre antes del banquete!

LÁMACO.

Amigo, ¿no puedes dejar de hablarme?

DICEÓPOLIS.

No te hablo; disputo hace tiempo con mi esclavo. — ¿Quieres apostar
(Lámaco decidirá la cuestión) si son más sabrosos los tordos que las
langostas?

LÁMACO.

Estás muy insolente.

DICEÓPOLIS.

Dice que son más sabrosas las langostas.

LÁMACO.

Esclavo, esclavo, saca la lanza y tráemela.

DICEÓPOLIS.

Esclavo, esclavo, saca aquella morcilla del fuego y tráemela.

LÁMACO.

Ea, sujeta bien la lanza mientras yo tiro de la vaina.

DICEÓPOLIS.

Ten tú también firme y no lo sueltes[230].

LÁMACO.

Saca las abrazaderas de mi escudo.

DICEÓPOLIS.

Saca del horno los panes, abrazaderas de mi estómago.

LÁMACO.

Tráeme el disco del escudo que tiene una Gorgona.

DICEÓPOLIS.

Tráeme el disco de aquel pastel que tiene un queso.

LÁMACO.

¿No es este un burlón sin gracia?

DICEÓPOLIS.

¿No es este un pastel delicioso?

LÁMACO.

Echa aceite en el escudo. Veo en él la imagen de un viejo que
será acusado de cobardía[231].

DICEÓPOLIS.

Echa miel al pastel. Veo en él la imagen de un viejo que hace rabiar
al penachudo Lámaco.

LÁMACO.

Esclavo, tráeme la coraza de batalla.

DICEÓPOLIS.

Esclavo, tráeme mi coraza, es decir, mi copa.

LÁMACO.

Con esto defenderé mi pecho contra los enemigos.

DICEÓPOLIS.

Con esto defenderé mi pecho contra los bebedores[232].

LÁMACO.

Sujeta esas correas a mi escudo.

DICEÓPOLIS.

Sujeta los platos a la cesta.

LÁMACO.

Cogeré esta maleta y la llevaré yo mismo.

DICEÓPOLIS.

Yo cogeré este vestido y me marcharé.

LÁMACO.

Toma el escudo y anda. — ¡Oh Júpiter! ¡Está nevando! Tengo que hacer
una campaña de invierno.

DICEÓPOLIS.

Recoge las viandas. Tengo que cenar.

(Salen ambos.)

CORO.

Id alegremente a la guerra. ¡Qué caminos tan diversos seguís!
Aquel beberá, coronado de flores; tú harás centinela medio helado;
aquel dormirá con una hermosísima joven... Lo digo de veras:
¡ojalá Júpiter confunda al hijo de Psacas, a Antímaco, poetastro
infeliz, que, siendo corega[233] en las fiestas Leneas, me mandó a mi casa
sin cenar! ¡Ojalá le vea yo algún día deseoso de comer un calamar, y
cuando esté ya frito, chirriando en la sartén, servido en la mesa, y
aderezado con sal, en el momento de llevarlo a la boca, un perro se lo arrebate y escape con
él!

Además de ese mal, le deseo otra aventura nocturna. ¡Ojalá al volver
febril a su casa, después de la equitación, se tropiece con Orestes[234]
borracho, y este enfurecido le rompa la cabeza; y que pensando
tirarle una piedra, coja en la oscuridad un excremento reciente, y
al lanzarlo con ímpetu como si fuera un guijarro, yerre el golpe
y le pegue a Cratino![235].



UN CRIADO DE LÁMACO.

¡Esclavos de Lámaco, pronto, pronto, calentad agua en un pucherillo!
Preparad trapos, ungüento, lana virgen y vendas, para atarle el
tobillo. Al saltar una zanja se ha herido con una estaca, se ha
dislocado un pie y se ha roto la cabeza contra una peña; la Gorgona
saltó del escudo, y al ver el héroe su formidable penacho caído entre
las piedras, entonó estos versos terribles:

   Por la postrera vez,
astro brillante,
 Te ven mis ojos;
desfallezco y muero.[236]
 
 
 

Dicho esto, cae en una zanja, levántase, se arroja sobre
los fugitivos, persigue a los bandoleros, los hostiliza con su lanza.
Pero helo aquí; abrid pronto la puerta.

LÁMACO.

¡Ay, ay, ay! ¡Qué agudos dolores! ¡Qué frío! ¡Yo muero, triste
de mí, herido por una lanza enemiga! Pero aun será mas terrible mi
desgracia si Diceópolis viéndome en este estado, se burla de mi
infortunio.

DICEÓPOLIS (Con dos cortesanas del brazo).

¡Ay! ¡ay! ¡ay! ¡Vuestro turgente seno tiene la dureza del membrillo!
Dadme un beso, tesoro mío, un beso dulce y voluptuoso. Pues yo he sido
el que he bebido la primera copa.

LÁMACO.

¡Oh suerte funesta! ¡Oh dolorosísimas heridas!

DICEÓPOLIS.

¡Ah! ¡Ah! Salud, caballero Lámaco.

LÁMACO.

¡Infeliz de mí!

DICEÓPOLIS.

¡Qué desdichado soy!

LÁMACO.

¿Por qué me besas?

DICEÓPOLIS.

¿Por qué me muerdes?

LÁMACO.

¡Infortunado! ¡Qué duro escote he pagado en el combate!

DICEÓPOLIS.

Pues qué, ¿se paga escote en la fiesta de las copas?[237]

LÁMACO.

¡Oh Peán! ¡Peán![238]

DICEÓPOLIS.

Hoy no se celebran las fiestas de Peán.

LÁMACO.

Levantadme, levantadme esta pierna. ¡Ay, amigos míos, sostenedme!

DICEÓPOLIS.

Vosotras, amigas mías, sostenedme también[239].

LÁMACO.

La herida de la cabeza me da vértigos y me turba la vista.

DICEÓPOLIS.

Yo quiero acostarme; no puedo más: necesito descanso[240].

LÁMACO.

Llevadme a casa de Pítalo, cuyas manos son émulas de las de Peán[241].

DICEÓPOLIS.

Llevadme ante los jueces. ¿Dónde está el rey? Dadme el odre señalado
como premio.

LÁMACO.

Una lanza terrible se ha clavado en mis huesos.

DICEÓPOLIS.

Mirad esta copa vacía. ¡Victoria! ¡Victoria!

CORO.

¡Victoria! Anciano, pues así lo deseas, clamemos ¡victoria!

DICEÓPOLIS.

He llenado mi copa de vino y la he apurado sin respirar.

CORO.

¡Victoria! recoge tu odre, ilustre vencedor.

DICEÓPOLIS.

Seguidme cantando: ¡Victoria! ¡Victoria!

CORO.

Te seguiremos cantando ¡victoria! ¡victoria! a ti y a tu odre.

FIN DE LOS ACARNIENSES.





LOS CABALLEROS.







NOTICIA PRELIMINAR.





Al establecer Solón el principio de la soberanía nacional,
dando al pueblo reunido en asamblea amplias facultades legisladoras y
administrativas, no dejó de comprender el grave peligro que la nave
del Estado correría si de su dirección se encargaba una multitud
ligera, frívola, olvidadiza, fácilmente impresionable, apasionada en
sus decisiones, ignorante y perpetuamente inexperta como la ateniense.
Entre los infinitos escollos que el sabio legislador debió prever,
presentábasele indudablemente como uno de los más formidables el
de los nombramientos para las altas magistraturas encargadas de
importantísimas funciones. Pues si privaba a la asamblea del derecho
electoral, exponíase a hacer ilusorios todos los otros, dejándola a
merced de sus enemigos declarados; y si no limitaba de algún modo
el ejercicio de esta prerrogativa, ¿cómo impedir que, captándose el
aura popular mediante halagos y promesas, escalasen los más altos puestos hombres sin
ilustración ni patriotismo, ávidos, rapaces y predispuestos al soborno
y la venalidad? Sabido es que Solón resolvió el conflicto dejando a la
asamblea general la facultad de nombrar los magistrados y de exigirles
cuenta de su administración, mas prescribiendo que la designación para
altos cargos únicamente pudiera recaer sobre los ricos. Al efecto,
adoptando como base la riqueza y prescindiendo de la aristocracia
de la sangre, dividió a los atenienses en cuatro clases, a saber:
Pentacosiomedimnos, que tenían una renta anual de 500 medimnas;
Caballeros, cuya cosecha era de 300 a 500; Zeugitas,
que recogían de 200 a 300; y Tetas (Θῆτες), todos los demás. Estos
últimos, con arreglo a la constitución de Solón, no tenían más derechos
políticos que el de emitir su voto en la Asamblea y formar parte de los
tribunales de justicia, mientras las tres clases primeras constituían,
por decirlo así, el cuerpo de electores-elegibles.

Pero las guerras médicas antes, y la del Peloponeso después, dieron
al traste con tan sabias precauciones, siendo causa del desastroso
estado en que la administración de Atenas se encontraba cuando
Aristófanes escribió Los Caballeros. Arístides fue quien dio
el primer paso en tan funesto camino, haciendo aprobar después de la
batalla de Platea un decreto por el cual los ciudadanos de la última
clase podían aspirar, en concurrencia con los de las otras, a las altas
magistraturas: agravose más tarde el mal cuando el gobierno consignó
un salario para
los asistentes a las públicas deliberaciones y empezaron a hacerse
distribuciones de trigo: la clase pobre rehuyó entonces el trabajo; el
aliciente del trióbolo la arrastró en masa al Pnix; la holgazanería
fomentó su humor inquieto y novelero; la miseria la hizo esclava
del que prometía más; y rechazando el blando freno de la ley y la
prudencia con que los buenos ciudadanos intentaban sujetarla, los alejó
furiosa del gobierno, y se echó ciegamente en brazos de los ambiciosos
demagogos. Figuraba como el principal de estos Cleón, heredero de la
influencia de Pericles y acérrimo partidario de la guerra: Tucídides
nos le pinta audaz, arrebatado y violento[242], idolatrado por
el pueblo ateniense, cuyo apoyo se procuraba mediante larguezas
esquilmadoras del tesoro y lisonjeros discursos en que trataba de
inspirarle un soberano desprecio a las fuerzas de Lacedemonia[243].
Cuéntase que, deseando dar uno de esos golpes de efecto que seducen
a la muchedumbre, reunió un día a todos sus amigos y les manifestó
que, hallándose a punto de administrar la república, veíase obligado
a renunciar a todo género de afecciones para ajustar sus actos solo
al más puro criterio de justicia. Les hechos desmintieron bien
pronto estas palabras; pero la multitud, obstinada y ciega, continuó
favoreciéndole hasta el punto de tolerar sus burlas e insolencias, y
aun de aplaudirlas,
como las de un niño mimado[244]. Sin embargo, como el pueblo ateniense era
voluble y tornadizo si los hubo, empezaba ya a eclipsarse y palidecer
la estrella de Cleón cuando un acontecimiento singular, reciente al
ponerse en escena Los Caballeros, vino a prestarle nuevos y
más vivos resplandores. Refiriéndose constantemente la comedia de
Aristófanes a este suceso, preciso es que sobre el mismo digamos
algo.

Corría el año séptimo de la guerra del Peloponeso (425 antes de J.
C.). Demóstenes, general ateniense, en una expedición a la Laconia,
ocupó a Pilos, pequeña ciudad marítima, situada en la antigua Mesenia,
a 400 estadios de Esparta, y la hizo amurallar en la expectativa de
un ataque de los lacedemonios. Dieron estos al principio muy poca
importancia a la dicha ocupación, considerando cosa fácil el recobrar
una plaza fortificada a la ligera, defendida solo por un puñado de
hombres y mal aprovisionada por añadidura. En esta confianza marcharon
contra Pilos; pero no creyendo inútiles ciertas precauciones, situaron
sus hoplitas en la isla Esfacteria, que extendiéndose delante de aquel
puerto solo permite llegar a él por dos estrechos pasos, cuya angostura dificulta sobremanera
toda maniobra naval. Pensaban, pues, sin combate marítimo y sin grave
riesgo, apoderarse de una plaza casi desguarnecida. Sin embargo,
de tal modo se arreglaron las cosas que, contra lo que esperaban,
fueron vencidos los lacedemonios en un combate, y viéronse obligados
a abandonar en Esfacteria 420 soldados de las más distinguidas
familias espartanas. Con objeto de librarlos, enviaron a los
atenienses una embajada; pero Cleón, cuyo ascendiente sobre el pueblo
no tenía entonces límites, imposibilitó todas las negociaciones con
exigencias irritantes, y la guerra continuó alrededor de Pilos con más
encarnizamiento que nunca.

Prolongábase el bloqueo indefinidamente; los atenienses carecían de
víveres y sufrían toda clase de privaciones, mientras los lacedemonios
conseguían, aunque a duras penas, introducir vituallas en la isla. El
pueblo de Atenas irritose con estas dilaciones y empezó a murmurar
de Cleón a quien cabía grave responsabilidad en el asunto. El audaz
demagogo culpó de lo que ocurría a la ineptitud y morosidad de los
generales Nicias y Demóstenes, dejándose decir públicamente que si se
le confiaba el mando del ejército, se apoderaría de Esfacteria en menos
de veinte días. Cogiole la palabra Nicias y le puso en grave aprieto
dimitiendo su cargo: el pueblo, viendo defenderse a Cleón con evasivas,
le obligó a partir por uno de esos movimientos familiares a la multitud
ateniense.

Demóstenes en tanto había puesto fuego a un montecillo de la isla, desde el cual su
gente era muy hostilizada. Quemado el monte era fácil apoderarse de
Esfacteria sin necesidad de refuerzos. Llegó a poco Cleón, y acompañado
de Demóstenes obligó a rendirse a la guarnición lacedemonia, y volvió
triunfante a Atenas con los trescientos prisioneros hechos en la isla,
atribuyéndose toda la gloria de aquella hazaña. No es decible cuánto
aumentó su crédito con esto; las turbas llegaron a adorar en él, con lo
cual el insolente demagogo dio rienda suelta a su audacia y vejó más
que nunca a todos sus enemigos[245].

A raíz de estos sucesos compuso Aristófanes su comedia intitulada
Los Caballeros (Ἱππῆς) que es una violentísima sátira contra
Cleón y sus secuaces. El poeta le azota sin piedad; saca a público
espectáculo sus violencias y sus crímenes; acumula sobre su cabeza
cuantas acusaciones pueden hacer a un hombre odioso y despreciable, y
se ensaña con una virulencia de que no hay otro ejemplo en los anales
literarios. Como si no le bastase haber apurado todo el diccionario de
los ultrajes y dicterios, llega hasta inventar palabras nuevas para
denigrarlo: Cleón en Los Caballeros es insolente, adulador,
sicofanta, concusionario, venal, impudente, cobarde, calumniador,
canalla, bribón, infame, recaudador sin conciencia, mina de latrocinios
y abismo de perversidad: las prendas corporales marchan en armonía con
las del espíritu; su
continente es tosco y soez, su voz atronadora y desentonada, su faz
ceñuda, sus ojos aviesos y feroces, y todo su cuerpo, en fin, sucio
y pestilente. Para apreciar en su justo valor la verdad de todo este
negrísimo retrato, téngase en cuenta que en Aristófanes hablaban a un
tiempo el odio de partido y los resentimientos personales. Tucídides,
no obstante estar afiliado también a la aristocracia, trata a Cleón
con mucho menos encono; pero ya vimos en Los Acarnienses que
luego de representados Los Babilonios, Cleón había acusado a
Aristófanes en la persona de Calístrato de haber entregado el pueblo
al ludibrio de los extranjeros y luego había tratado de disputarle su
condición de ciudadano.

El poeta después de estos ataques creyose autorizado a todo,
y desafiando, como nos dice el mismo, el huracán y las
tempestades:[246], lanzó contra el hombre más poderoso de
su tiempo los dardos de su burla inextinguible. Pero en medio de las
personalidades que afean Los Caballeros, no puede menos de
aplaudirse el ardiente patriotismo de Aristófanes, que con valor rayano
en temerario le anima a decir a sus conciudadanos las más amargas
verdades: en esta comedia ataca vigorosamente, en efecto, todos los
vicios que iban minando la constitución de Atenas y acelerando el día
de su perdición, cuales eran: la debilidad del Senado, la impudencia
de los oradores, la frivolidad y presunción del pueblo, las concusiones de los
funcionarios públicos, las calumnias de los sicofantas, el desorden de
la administración, la manía de los procesos, la creciente inmoralidad
de las costumbres y la funesta oposición a la paz.

El pueblo ateniense está en Los Caballeros personificado en
Δῆμος, viejo chocho y gruñón, de áspero e irascible carácter. Dos de
sus esclavos, Nicias y Demóstenes, los generales de que acabamos de
hablar, se quejan amargamente de que uno de sus camaradas, como perro
zalamero, a fuerza de adulaciones y servilismo ha logrado sorber el
sexo al buen anciano, y gobernar a su antojo toda la casa. Este tal es
Cleón, al cual nunca llaman por su propio nombre, sino con los apodos
de paflagonio o curtidor. Buscando un modo de librarse de tan odiosa
tiranía, consiguen apoderarse de un oráculo, en el cual se predice
que debe ser suplantado por un choricero. Apenas han concluido de
enterarse de la preciosa profecía, aparece uno de aquel oficio en la
plaza pública: Nicias y Demóstenes se apresuran a anunciarle su futura
gloria, y logran vencer sus escrúpulos y resistencia. «¿Pero cómo yo,
simple choricero, les dice, puedo llegar a ser un gran personaje? —
Por eso mismo, porque eres un canalla, audaz y salido de la hez del
pueblo. — Si no he recibido la menor instrucción; si solo sé leer, y
eso mal...» alega batiéndose ya en retirada. A lo lo cual replican:
«Precisamente lo único que te perjudica es saber leer, aunque mal,
porque has de tener presente que el gobierno popular no pertenece a los hombres ilustrados
y de intachable conducta, sino a los ignorantes y perdidos.» Con tan
sangrienta ironía ataca Aristófanes a la democracia.

Cleón aparece entonces vomitando calumnias, y a su vista el
choricero huye despavorido: el coro, formado de Caballeros,
acude a socorrerle, y lanza una granizada de denuestos sobre el
paflagonio; el choricero se anima poco a poco; entáblase entre ambos
contendientes un certamen sobre cuál es más bribón, desvergonzado y
canalla, y el choricero vence. Cleón acude al Senado y al Pueblo, y
su rival consigue nuevos triunfos, hasta que al fin se presenta con
el anciano Demo, completamente remozado y embellecido, y con firmes
propósitos de enmendarse. Para probar su arrepentimiento el Pueblo
arroja al paflagonio de su presencia, y celebra las dulzuras de la
paz.

Respecto a la dificultad de apreciar el mérito literario de Los
Caballeros, dice el Sr. Camus: «Dos circunstancias de gran bulto
hacen que no podamos recrearnos con esta pieza tanto como se recrearon
los espectadores atenienses: es la primera el ningún interés que para
nosotros tiene el personaje satirizado por el poeta, y por tanto, no
tienen ya el efecto cómico que hubieron de tener entonces las mordaces
alusiones a sus rasgos personales; y la segunda, que por estar erizado
su estilo de enigmas y anécdotas de aquel tiempo, por grande que sea
nuestra erudición, por grande que sea nuestro conocimiento de las
cosas de aquella época por siempre memorable, nunca llegaremos a comprenderlas todas
lo bastante para poder disfrutar de toda la gracia que contienen,
quedando siempre algo ininteligible y oscuro.»[247] Mas a pesar de todo,
se nota en esta comedia que el vigor del ataque, la seria indignación
que hervía en el alma del poeta, y tal vez el convencimiento de los
peligros a que le dejaba expuesto su filípica teatral, hacen sin
duda que en ella no se encuentren con la ordinaria abundancia la
inagotable inventiva, la vis cómica, las sabrosas sales, las ingeniosas
alegorías, las chispeantes burlas, la ática ironía características
del teatro aristofánico. La realidad se ve demasiado clara, y la
verdad se muestra demasiado al desnudo, sin que el velo de la ficción,
tan necesario en todo poema dramático, suavice la dureza de sus
contornos y dulcifique la acritud de su colorido; «solo al fin, dice
un traductor de Aristófanes,[248] cuando el poeta ha desahogado ya su bilis
contra Cleón su enemigo, vuelve a aparecer la inextinguible vena de
sus chistes en la lucha de adulaciones y zalamerías que el choricero y
el curtidor entablan para granjearse el afecto del Pueblo.» Es también
de admirar en Los Caballeros la pericia de consumado general
con que Aristófanes previene los peligros y consecuencias de su agresión, ligando a su
propia causa la de los acaudalados propietarios, de entre los cuales
formó el coro, no designando nunca por su nombre a Cleón, por más
que se le vea, dice Brumoy[249], detrás de una alegoría de gasa; y por
último, lisonjeando los instintos de la multitud, abofeteada en la
persona de Pueblo, con su regeneración y embellecimiento final.

El hecho de no haber querido ningún actor encargarse del papel de
paflagonio ni haberse encontrado en Atenas artista alguno que quisiera
hacer su máscara, demuestra elocuentemente la necesidad de estas
precauciones: el mismo Aristófanes con la cara embadurnada tuvo que
representar al peligroso personaje.

Los Caballeros se pusieron en escena en las fiestas
Leneas, a raíz de los acontecimientos de Pilos, el 425 antes de
Jesucristo, habiendo obtenido el primer premio.





PERSONAJES.






Demóstenes.

Nicias.

Un choricero llamado Agorácrito.

Cleón.

Coro de Caballeros.

Pueblo, personificado en un anciano.






La escena pasa delante de la casa del
anciano Pueblo.





LOS CABALLEROS.





DEMÓSTENES.

¡Oh qué calamidad! ¡Ojalá confundan los dioses a ese recién
venido Paflagonio[250] y a sus malditos consejos! Desde
que, en mal hora, se introdujo en esta casa[251], no cesa de apalear a
los esclavos.

NICIAS.

¡Ojalá perezca desastradamente con sus infames calumnias!

DEMÓSTENES.

¿Cómo lo pasas, desdichado?

NICIAS.

Muy mal, lo mismo que tú.

DEMÓSTENES.

Ven acá: mezclemos nuestros gemidos, imitando los cantos
plañideros de Olimpo.[252]

DEMÓSTENES Y NICIAS.

Mumu, mumu, mumu, mumu, mumu, mumu.

DEMÓSTENES.

¿A qué lamentos inútiles? ¿No convendría más buscar otro medio de
mejorar nuestra suerte, y dejarnos de llantos?

NICIAS.

¿Cuál podrá ser ese medio? Dímelo.

DEMÓSTENES.

Dímelo tú; no quiero disputar contigo.

NICIAS.

No, ¡por Apolo! No he de ser yo el primero; habla sin temor; después
hablaré yo.

DEMÓSTENES.

«¡Ojalá me dijeses lo que debo decir!»[253]

NICIAS.

No me atrevo. ¿Cómo haré para decir eso discretamente, a la manera
de Eurípides?

DEMÓSTENES.

¡Aparta, aparta, no me llenes de verdolagas![254] Más vale que inventes
un canto de libertad.[255]

NICIAS.

Di, pues, de una vez: pasemos.[256]

DEMÓSTENES.

Sea; ya digo pasemos.

NICIAS.

Añade a él a pasemos.

DEMÓSTENES.

A él.

NICIAS.

Perfectamente. Ahora, como si te arrascases, di primero despacito:
Pasemos, y repítelo después, aprisa, añadiendo a él.

DEMÓSTENES.

 Pasemos, pasemos a él, pasemos a él.

NICIAS.

¡Eh! ¿No es delicioso?

DEMÓSTENES.

Sin duda; pero temo que este oráculo sea funesto a nuestra piel.

NICIAS.

¿Por qué motivo?

DEMÓSTENES.

Porque arrascándose suele arañarse la piel.[257]

NICIAS.

En el actual estado de las cosas, creo que lo mejor será acercarnos
suplicantes a la estatua de cualquier dios.

DEMÓSTENES.

¿A qué estatua? ¿Acaso crees que hay dioses?

NICIAS.

Yo sí.

DEMÓSTENES.

¿En qué te fundas?

NICIAS.

En que soy aborrecido por ellos. ¿No tengo razón?

DEMÓSTENES.

Me has convencido.

NICIAS.

Pero hablemos de otra cosa.

DEMÓSTENES.

¿Quieres que manifieste todo el asunto a los espectadores?

NICIAS.

No será malo: pero antes roguémosles que con la expresión de su
fisonomía muestren si les son gratos nuestros argumentos y palabras.[258]

DEMÓSTENES.

Principio ya. Tenemos un amo, selvático, voraz por las habas,[259]
irascible, tardón y algo sordo; se llama Pueblo Pniciense. El mes
último compró un esclavo, zurrador paflagonio, lo más intrigante
y calumniador que puede imaginarse. El tal Paflagonio, conociendo
el carácter del viejo, empezó, como perro zalamero, a hacerle la
rosca, a adularle, a acariciarle y a sujetarle con sus correíllas,[260]
diciéndole: «¡Dueño mío! vete al baño, que ya es bastante trabajo
el sentenciar un pleito; toma un bocadillo, echa un trago, come,
cobra los tres óbolos.[261] ¿Quieres que te sirva la comida?» Y
arrebatando después lo que cada uno de nosotros había dispuesto
para sí, se lo ofrecía generosamente al viejo. Últimamente le había
yo preparado en Pilos[262] un pastel lacedemonio; pues bien, no sé
de qué manera se
las arregló ese bribón pero el caso es que me lo escamoteó y se lo
ofreció al amo como cosa suya. Nos aparta cuidadosamente del anciano
Pueblo y no nos permite servirle. Armado de su mosquero de correas,[263]
se coloca junto a su señor cuando cena, y espanta a los oradores y
pronuncia oráculos, y le ha llenado al viejo la cabeza de profecías.
Cuando le ve ya chocho, pone manos a la obra. Acusa y calumnia a
todos los de la casa y nos muelen a golpes. El mismo Paflagonio corre
alrededor de los criados, les pide, les acosa, les arranca regalos,
diciéndoles: «¿Veis cómo por mi causa le sacuden a Hilas? ¡Si no hacéis
lo que quiero, moriréis hoy mismo!» Y nosotros le damos cuanto pide,
pues si no, pateados por el viejo, aflojaríanos ocho veces más.[264]
Tratemos, pues, cuanto antes, amigo mío, del camino que debemos seguir
y a dónde debemos ir a parar.

NICIAS.

Lo mejor será lo que antes hemos dicho: huir.

DEMÓSTENES.

Pero si nada puede hacerse sin que lo vea ese maldito Paflagonio:
él mismo lo inspecciona todo. Tiene un pie en Pilos y el otro en la
asamblea. Esta inmensa separación de sus piernas hace que sus nalgas
caigan sobre Caonia, mientras sus dos manos están pidiendo en Etolia y su imaginación
robando en Clopidia.[265]

NICIAS.

Lo mejor será morir. Mas procura que muramos como valientes.

DEMÓSTENES.

¿Cómo nos arreglaremos para morir como valientes?

NICIAS.

Lo mejor será beber sangre de toro. ¿Hay muerte más apetecible
que la de Temístocles?[266]

DEMÓSTENES.

Sangre no, por mi vida; mejor será vino del Buen Genio. Quizá se nos
ocurra alguna idea excelente.

NICIAS.

¡Ah! ¡Vino! Luego se trata de beber. ¿Pero qué idea buena puede
ocurrírsele a un hombre ebrio?

DEMÓSTENES.

Pues ya lo creo; bebes tanta agua que solo aciertas a decir
necedades. ¿Te atreves a acusar al vino de que turba la razón? ¿Acaso hay nada de
más eficaces resultados? Escucha: los hombres cuando beben son ricos,
afortunados en sus negocios, ganan los pleitos y son felices y útiles
a sus amigos. Ea, tráeme pronto una copa de vino para que riegue mi
espíritu y diga alguna gracia.

NICIAS.

¡Ay de mí! ¿Qué vamos a sacar de que tú bebas?

DEMÓSTENES.

Mil ventajas; pero trae la copa: voy a recostarme aquí. Si llega a
alegrarme el vino, ya verás cómo inundo estos contornos de conceptitos,
sentencitas y argumentillos.

(Entra un momento en la casa y vuelve con el
vino.)

NICIAS.

¡Qué suerte! nadie me ha sorprendido.

DEMÓSTENES.

¡Di! ¿Qué hace el Paflagonio?

NICIAS.

Harto de vino y panes denunciados, el muy bribón ronca tendido sobre
sus cueros.

DEMÓSTENES.

Entonces escánciame vino con mano pródiga, como si fuera para una
libación.

NICIAS.

Toma y haz una libación en honor del Buen Genio;[267] bebe, bebe el vino
del Genio de Pramnio.[268]

DEMÓSTENES.

¡Oh Buen Genio! esta idea no es mía, sino tuya.

NICIAS.

¡Cómo! ¡Habla pronto! ¿Qué se te ha ocurrido?

DEMÓSTENES.

Entra en la casa mientras duerme, y escamotéale sus oráculos al
Paflagonio.

NICIAS.

Lo haré. Mas temo que esa idea te la haya inspirado un Mal Genio.

DEMÓSTENES.

Anda. En tanto llenaré yo mismo la copa. Tal vez este riego haga
germinar en mi cerebro alguna buena idea.

(Entra en la casa Nicias y vuelve en
seguida.)

NICIAS.

¡Con qué furia ronca y se desahoga el Paflagonio! Así es que
le he sustraído sin dificultad aquel sagrado oráculo que guardaba
cuidadosamente.

DEMÓSTENES.

¡Tu destreza no tiene rival! Dámelo para que lo lea. En tanto échame
vino a toda prisa. — Veamos lo que dice. ¡Oh, qué precioso hallazgo!
Dame, dame pronto la copa.

NICIAS.

Toma. ¿Qué dice el oráculo?

DEMÓSTENES.

Lléname otra.

NICIAS.

¡Cómo! ¿El oráculo dice: «Lléname otra»?

DEMÓSTENES.

¡Oh Bacis![269]

NICIAS.

¿Pero qué es ello?

DEMÓSTENES.

Dame pronto la copa.

NICIAS.

Sin duda Bacis menudeaba los tragos.

DEMÓSTENES.

¡Maldito Paflagonio! ¡Por eso guardabas hace tanto tiempo este
oráculo que se refiere a ti!

NICIAS.

¿Cómo?

DEMÓSTENES.

Aquí se dice cómo ha de perecer.

NICIAS.

Pero ¿cómo?

DEMÓSTENES.

¿Cómo? El oráculo dice terminantemente que primero
habrá un vendedor[270] de estopas que gobernará la república.

NICIAS.

Ya hemos tenido el vendedor. ¿Y después?

DEMÓSTENES.

Será el segundo un tratante en ganado.[271]

NICIAS.

Ya van dos comerciantes. Y a ese ¿qué le sucederá?

DEMÓSTENES.

Mandará hasta que aparezca otro hombre más perverso que él. Caerá
entonces, reemplazándole un Paflagonio, comerciante en pieles, ladrón,
alborotador y de voz ensordecedora como la del torrente Ciclóboro.[272]

NICIAS.

¿El tratante en ganado debía, pues, ser derribado por el comerciante
en pieles?

DEMÓSTENES.

Sí, por cierto.

NICIAS.

¡Infeliz de mí! ¿Dónde podremos encontrar otro comerciante?

DEMÓSTENES.

Aún hay otro de astucia extraordinaria.

NICIAS.

¿Quién? Por favor, ¿quién es?

DEMÓSTENES.

¿Lo diré?

NICIAS.

Sí, por Júpiter.

DEMÓSTENES.

Un choricero será quien le derribe.

NICIAS.

¡Un choricero![273] ¡Nobilísimo oficio, por Neptuno! ¿Pero dónde
hallaremos a ese hombre?

DEMÓSTENES.

Busquémosle.

NICIAS.

Ahora entra uno en el mercado; los dioses nos le envían.



(Entra el Choricero con una tabla llena de
embutidos.)

DEMÓSTENES.

¡Ven, ven, choricero dichoso! ¡Adelante, hombre querido, a quien
está reservada nuestra salvación y la de la república!

EL CHORICERO.

¿Qué es esto? ¿Por qué me llamáis?

DEMÓSTENES.

Ven acá, y escucha tu feliz y afortunado destino.

NICIAS.

Ea, cógele el tablero y entérale del oráculo del dios, y de su
contenido. Yo voy a ver lo que hace el Paflagonio.

DEMÓSTENES.

Vamos, deja primero en el suelo tus mercancías, y adora después a la
tierra y a los dioses.

EL CHORICERO.

Heme aquí. ¿Qué es ello?

DEMÓSTENES.

¡Mortal bienaventurado! ¡Mortal opulento, que hoy no eres nada, y
mañana lo serás todo! ¡Oh jefe de la afortunada Atenas!

EL CHORICERO.

¿Por qué, buen hombre, te burlas de mí y no me dejas lavar estas
tripas ni vender estos chorizos?

DEMÓSTENES.

¿Qué tripas? ¡Insensato! mira allí. ¿Ves esas filas de ciudadanos?[274]

EL CHORICERO.

Las veo.

DEMÓSTENES.

Pues bien, tú serás su jefe, y el jefe del mercado, y de los puertos
y de la Asamblea; pisotearás al Senado; destituirás a los generales,
les cargarás de cadenas, los reducirás a prisión y establecerás tu
mancebía en el Pritaneo.

EL CHORICERO.

¿Yo?

DEMÓSTENES.

Sí, tú; y aún no lo ves todo. Súbete sobre ese tablero y mira
todas las islas del rededor.[275]

EL CHORICERO.

Las veo.

DEMÓSTENES.

Bueno; ¿y los mercados y las naves de carga?

EL CHORICERO.

También.

DEMÓSTENES.

¿Puede haber fortuna mayor? Dirige ahora el ojo derecho a Caria
y el otro a Calcedonia.[276]

EL CHORICERO.

¿De modo que mi gran fortuna va a ser quedarme bizco?

DEMÓSTENES.

No; tú venderás[277] todo eso. Porque llegarás a ser, como el
oráculo lo dice, un gran personaje.

EL CHORICERO.

¿Pero cómo yo, que soy un choricero, llegaré a ser un personaje?

DEMÓSTENES.

Por eso mismo llegarás a ser un grande hombre; porque eres un
canalla audaz, salido de la hez del pueblo.

EL CHORICERO.

Me creo indigno de ser grande.

DEMÓSTENES.

¡Pobre de mí! ¿De qué te crees indigno? Parece que aún abrigas algún
buen sentimiento. ¿Acaso perteneces a una clase honrada?

EL CHORICERO.

No, por los dioses; pertenezco a la canalla.

DEMÓSTENES.

¡Oh mortal afortunado! ¡De qué felices dotes de gobierno te ha
colmado la naturaleza!

EL CHORICERO.

Pero, buen amigo, si no he recibido la menor instrucción; si solo sé
leer, y eso mal.

DEMÓSTENES.

Precisamente lo único que te perjudica es saber leer, aunque sea
mal. Porque el gobierno popular no pertenece a los hombres instruidos y
de intachable conducta, sino a los ignorantes y perdidos. No desprecies
lo que los dioses te prometen en sus predicciones.

EL CHORICERO.

Veamos; ¿qué dice ese oráculo?

DEMÓSTENES.

Se expresa muy bien, por los dioses, y con una alegoría elegante
y no muy oscura. «Pero cuando el águila pelambrera, de ganchudas
uñas, por la cabeza sujete al estúpido dragón bebedor de sangre,
entonces la salmuera con ajos de los paflagonios perecerá, y el
Numen a los tripacalleros concederá insigne gloria; a no ser que
prefieran continuar vendiendo embutidos.»[278]

EL CHORICERO.

¿Qué tiene eso que ver conmigo? Explícamelo.

DEMÓSTENES.

El águila pelambrera es nuestro Paflagonio.

EL CHORICERO.

¿Qué significa eso «de ganchudas uñas?»

DEMÓSTENES.

Eso quiere decir que con sus manos todo lo arrebata y se lo
lleva.

EL CHORICERO.

¿Y lo del dragón?

DEMÓSTENES.

Eso está clarísimo. El dragón es largo y el chorizo también. Y el
chorizo y el dragón se llenan de sangre. Así es que el dragón, dice el
oráculo, podrá vencer al águila pelambrera si no se deja engañar por
palabras.

EL CHORICERO.

Me lisonjean, por vida mía, sus vaticinios; mas no acierto a
comprender cómo puedo ser apto para los negocios políticos.

DEMÓSTENES.

Muy fácilmente. Haz lo mismo que ahora: embrolla y revuelve los
negocios como acostumbras a hacer con los intestinos, y conquista el
cariño del pueblo engolosinándole con proposiciones culinarias. Tus
cualidades son las únicas para ser un demagogo a pedir de boca: voz
terrible; natural perverso; impudencia de plazuela; en fin, cuanto
se necesita para gobernar la república. Los oráculos y el mismo
Apolo Pitio te designan para ello. Ea, ponte una corona, haz una
libación a la Necedad,[279] y ataca a tu rival denodadamente.

EL CHORICERO.

¿Y quién me ayudará? Los ricos le temen; la pobre plebe tiembla en
su presencia.

DEMÓSTENES.

Pero hay mil honrados Caballeros[280] que le detestan y que
te defenderán; en tu auxilio vendrán todos los ciudadanos buenos y
probos, todos los espectadores sensatos y yo con ellos, y hasta los
mismos dioses. No temas; ni siquiera verás su rostro, pues ningún
artista se ha atrevido a esculpir su máscara. Sin embargo, ya se le
conocerá; los espectadores no son lerdos.



(Sale Cleón.)

EL CHORICERO.

¡Desdichado de mi! Ya sale el Paflagonio.

CLEÓN.

No quedará impune, lo juro por los doce grandes dioses, la
conspiración que estáis tramando contra el pueblo hace tanto
tiempo. ¿Qué hace aquí esta copa de Calcis?[281] No cabe duda de que
tratabais de sublevar a los calcidenses. Pereceréis, moriréis sin
remedio, pareja de malvados.

DEMÓSTENES.

¡Eh, tú! ¿Por qué huyes? Quédate, ilustre choricero. No abandones la
empresa. Acudid, Caballeros: llegó la hora. Simón, Panecio, colocaos
en el ala derecha. Ya se acercan. Persiste tú también y dale cara de
nuevo. El polvo que levantan te anuncia que ya llegan; resístele,
acométele, hazle que huya.



CORO DE CABALLEROS.

Hiere, hiere a ese canalla enemigo de los Caballeros, recaudador sin
conciencia, abismo de perversidad, mina de latrocinios, y canalla y
cien veces canalla; y siempre canalla, nunca me cansaré de decírselo,
pues lo es más cada día. Pero sacúdele, síguele, zarandéale, expulsa
a ese bribón; maldícele como nosotros y persíguele gritando. Cuidado
no se te escabulla; mira que sabe los caminos por donde Éucrates
se escapó al salvado.[282]

CLEÓN.

Ancianos heliastas,[283] cofrades del trióbolo, a quienes yo alimento
con mis justas o injustas denuncias, socorredme: estos hombres se han
conjurado para sacudirme.

CORO.

Y nos sobra razón, porque tú te apoderas de los bienes de todos
y los consumes antes de que sean distribuidos; y después tanteas y
oprimes a los que han de dar las cuentas, como se tantea un higo
para ver si está verde o maduro; y cuando ves alguno de carácter
débil y pacífico, le haces venir del Quersoneso,[284] le agarras por la
cintura, le echas los brazos al cuello, le armas la zancadilla, y
después de arrojarlo al suelo te lo tragas de un solo bocado.[285]
Tú siempre estás acechando a los ciudadanos sencillos y mansos como
ovejas, honrados y enemigos de pleitos.

CLEÓN.

¿Todos os subleváis contra mí? Y sin embargo, ciudadanos, por
vuestra causa soy apaleado, pues iba a proponer en el Senado que
se construyese en la ciudad un monumento conmemorativo de vuestro
valor.

CORO.

¡Qué hablador y qué astuto! Mira como se arrastra a nuestro
alrededor y trata de engañarnos como si fuéramos unos viejos chochos.
Mas si vence por estos medios, con ellos será castigado; si se inclina
hacia aquí, le plantaré un puntapié.

CLEÓN
(apaleado).

¡Oh pueblo! ¡Oh ciudadanos! ¡Qué fieras me patean el vientre!

CORO.

¿También tú gritas, destructor de la república?

EL CHORICERO.

Yo me comprometo a ahuyentarle al punto con mis gritos.

CORO.

Si tus gritos son mayores, te proclamaremos vencedor; si le
sobrepujas en desvergüenza, nuestra será la victoria.

CLEÓN.

Yo delato a ese hombre, y sostengo que ha llevado la salsa
de sus mercancías a las naves peloponesias.[286]

EL CHORICERO.

Y yo, voto a bríos, acuso a este de haber ido al Pritaneo con
el estómago vacío, y haber vuelto de él con el vientre lleno.[287]

DEMÓSTENES.

Y además, saca de allí cosas prohibidas, carne, pan y pescado, lo
cual nunca consiguió ni el mismo Pericles.

CLEÓN.

Los dos vais a morir.

EL CHORICERO.

Gritaré tres veces más que tú.

CLEÓN.

Te aturdiré con mis voces.

EL CHORICERO.

Te ensordeceré con mis gritos.

CLEÓN.

Te acusaré cuando seas general.

EL CHORICERO.

Te deslomaré como a un perro.

CLEÓN.

Ya te cortaré los vuelos.

EL CHORICERO.

Ya te atajaré el camino.

CLEÓN.

Mírame de frente.

EL CHORICERO.

También yo me he criado en la plaza.

CLEÓN.

Si resuellas, te hago trizas.

EL CHORICERO.

Si hablas, te cubro de estiércol.

CLEÓN.

Yo confieso que soy un ladrón: tú lo niegas.

EL CHORICERO.

Por Mercurio, dios del mercado, lo negaré con juramento aunque me
cojan infraganti.

CLEÓN.

Quieres adornarte con méritos ajenos. Te acusaré ante
los pritáneos[288] de que tienes vientres de víctimas que no han pagado su diezmo a
los dioses.

CORO.

¡Infame, bribón, bocaza; tu audacia llena toda la tierra, toda la
asamblea, las oficinas de recaudación, los procesos, los tribunales!
¡Removedor de fango, tú has enturbiado la limpieza de la república, y
ensordecido a Atenas con tus estentóreos clamores: tú desde lo alto
del poder acechas las rentas públicas, como desde un peñasco acecha el
pescador los atunes!

CLEÓN.

Ya sé yo donde se ha adobado[289] esta conspiración.

EL CHORICERO.

Si tú no supieses adobar pieles, yo no sabría hacer embutidos; tú
que vendías a los labradores la piel de un buey enfermo, curtida de
suerte que parecía más gruesa, y apenas la habían llevado un día se
estiraba dos palmos.

DEMÓSTENES.

¡A mí me jugó la misma mala pasada! ¡Cuánto se burlaron mis
compañeros y vecinos! Antes de llegar a Pérgasas[290] ya nadaba en mis
zapatos.

CORO.

¿No has hecho desde el principio ostentación de desvergüenza, arma
única de los oradores? Tú, que eres el jefe de esa impudente gavilla,
sonsacas a los
extranjeros opulentos; por eso el hijo de Hipodamo[291] llora cuando te
mira; pero ha aparecido, ¡cuánto me alegro!, otro hombre más bribón
que tú, que te arrojará del puesto, y, a lo que parece, te vencerá
en audacia, intrigas y maquinaciones. (Al Choricero.) Tú,
que te has criado aquí,[292] de donde salen los hombres que valen algo,
demuéstranos cuán inútil es una educación honrada.

EL CHORICERO.

Escuchad, pues, quién es este ciudadano.

CLEÓN.

¿No me dejarás hablar?

EL CHORICERO.

No por cierto; también yo soy un canalla.

CORO.

Si eso no le convence, dile que también fueron canallas tu padre y
tu madre.

CLEÓN.

¿No me dejarás hablar?

EL CHORICERO.

No.

CLEÓN.

Sí.

EL CHORICERO.

No, por Neptuno. Discutamos antes para ver a quién le corresponde
hablar el primero.

CLEÓN.

¡Oh, voy a estallar!

EL CHORICERO.

No te dejaré.

CORO.

Déjale, por los dioses te lo pido; déjale que estalle.

CLEÓN.

¿En qué confías para creerte digno de contradecirme?

EL CHORICERO.

En que sé hablar y hacer chorizos.

CLEÓN.

¡Hablar! Será bueno, si se te presenta algún asunto, ver cómo lo
haces picadillo y lo embutes sin dificultad. ¿A que sé lo que te ha
pasado? Lo mismo que a otros muchos. Sin duda has ganado un pleito
contra algún infeliz extranjero domiciliado[293] a fuerza de soñar con
tu defensa toda la noche, de hablar a solas en las calles, de beber
agua, y ensayarte cien veces con gran molestia de tus amigos; y sin más
te crees ya un elocuente orador. ¡Qué estupidez!

EL CHORICERO.

¿Y tú qué licor has bebido para hacer callar con tu charlatanería a
toda la ciudad?

CLEÓN.

¿Y habrá quien se atreva a oponérseme? A mí, que después de comer
una caliente tajada de atún, y de beber una copa de buen vino, soy
capaz de hacer un corte de mangas a todos los generales de Pilos.

EL CHORICERO.

Yo, que después de tragarme todos los tripacallos de un buey y
el vientre de un cerdo, y de beberme encima la salsa, soy capaz
de estrangular a todos los oradores y de volver turulato al mismo
Nicias.

CORO.

Me parece bien cuanto has dicho; solo me desagrada el que pienses
beberte toda la salsa.

CLEÓN.

¿A que no te atreves con los milesios,[294] solo por comer percas
de mar?

EL CHORICERO.

¿A que si me como un lomo de buey recobro las minas?[295]

CLEÓN.

¿A que si me arrojo sobre el Senado lo trastorno todo?

EL CHORICERO.

¿A que hago una morcilla con tu intestino recto?

CLEÓN.

¿A que te aplico un puntapié, y sales de cabeza?

EL CORO.

¡Eh! por Neptuno, para que ese salga tienes que echarme a mí
antes.

CLEÓN.

¡En qué cepo de madera[296] te voy a meter!

EL CHORICERO.

Te acusaré de cobardía.

CLEÓN.

Cubriré sillas con tu piel.

EL CHORICERO.

Te desollaré para hacer un zurrón de bandidos.

CLEÓN.

Te clavaré en el suelo.

EL CHORICERO.

Te haré picadillo.

CLEÓN.

Te arrancaré los párpados.

EL CHORICERO.

Te reventaré el buche.

DEMÓSTENES.

¡Por Júpiter! Metámosle un palo en la cabeza como hacen los cocineros, arranquémosle
la lengua, y mirando a placer por el agujero del ano, veamos
si tiene lamparones.[297]

CORO.

Hay, pues, otras cosas más ardientes que el fuego, y en la ciudad
palabras más desvergonzadas que la desvergüenza misma. No hay que
despreciar este asunto. Empújale, derríbale, nada hagas a medias: en
cuanto consigas que flaquee en el primer encuentro, verás que es un
cobarde. Nosotros le conocemos bien.

EL CHORICERO.

Siempre lo ha sido, y sin embargo, ha pasado por valiente, sin más
que por haberse dado maña a recoger la cosecha ajena. Ahora deja que
se sequen en las prisiones aquellas espigas y pretende venderlas.[298]

CLEÓN.

No os temo mientras exista el Senado, y el Pueblo continúe siendo
estúpido.

CORO.

¡Qué desvergonzado es en todo! ¡Ni siquiera se le muda el color!
Si no te aborrezco, permita Júpiter que sirva a Cratino de colchón[299]
y que tenga que
aprender a cantar toda una tragedia de Morsimo.[300]

¡Y tú, que como la abeja que vaga de flor en flor andas pidiendo
regalos a todos en todas partes, ojalá los devuelvas con la misma
facilidad que los adquieres! Entonces podremos cantar: «Brinda,
brinda a la buena fortuna.»[301] Entonces hasta el hijo de Julio,[302]
ese viejo acaparador de trigo, cantará alegremente al dios Peán y a
Baco.

CLEÓN.

¡Os juro por Neptuno que no me excederéis en desvergüenza! De otra
suerte, permita el cielo que no asista a los sacrificios de Júpiter,
protector del mercado.[303]

EL CHORICERO.

Y yo juro por los infinitos puñetazos que por mil tunantadas
diversas me han sacudido desde la niñez, y por mis cien cuchilladas,
que espero vencerte en esta contienda, o si no, me será inútil
esta corpulencia adquirida a fuerza de comer migajones destinados a limpiarse
la grasa de los dedos.[304]

CLEÓN.

¡Migajones, como un perro! ¿Y tú, miserable, que te has alimentado
como un perro, quieres reñir con un cinocéfalo?[305]

EL CHORICERO.

¡Eh, por Júpiter! también yo cometía mis fraudes cuando chico.
Engañaba a los cocineros diciéndoles: «Mirad, muchachos, ¿no
veis? Ya viene la primavera, la golondrina.»[306] Ellos miraban, y
mientras tanto yo les atrapaba muy buenas tajadas.

CORO.

¡Astucia admirable! ¡Inteligencia precoz! Como los aficionados
a comer ortigas,[307] hacías tu cosecha antes de volver las
golondrinas.

EL CHORICERO.

La mayor parte de las veces no me veían; pero si alguno lo notaba,
escondía la carne entre los muslos, y juraba por todos los dioses que
nada tenía. Por lo
cual dijo un orador que me vio: «Es imposible que ese muchacho no
llegue a gobernar la república.»

CORO.

Acertó en su pronóstico. Claro está en qué se fundaba: en que
negabas descaradamente el hurto, mientras lo escondías entre las
nalgas.

CLEÓN.

Yo reprimiré tu audacia, o más bien, la de los dos. Me arrojaré
sobre ti con ímpetu horrendo, y, a modo de violento torbellino,
revolveré los mares y la tierra.

EL CHORICERO.

Pero yo formaré con mis chorizos una balsa, y encomendándome sobre
ella a las olas propicias, te daré que sentir.

DEMÓSTENES.

Y yo vigilaré en la sentina, por si acaso se raja.

CLEÓN.

No, por Ceres lo juro; no has de disfrutar impunemente de los
talentos que has robado a Atenas.

CORO.

Cuidado, amaina un poco las velas; empieza a soplar un viento de
calumnias y delaciones.

EL CHORICERO.

Me consta que has sacado diez talentos de Potidea.[308]

CLEÓN.

¿Quién? ¡Yo! ¿Quieres uno por callar?

CORO.

Con gusto lo tomaría. Pero tú ya desamarras.

EL CHORICERO.

El viento cede.

CLEÓN.

Voy a hacer que te formen cuatro causas de cien talentos cada una.[309]

EL CHORICERO.

Y yo a ti veinte por deserción, y más de mil por robo.

CLEÓN.

Yo digo que desciendes de los profanadores de la Diosa.[310]

EL CHORICERO.

Y yo, que tu abuelo fue uno de los satélites...

CLEÓN.

¿De quién? Di.

EL CHORICERO.

De Birsina, esposa de Hipias.[311]

CLEÓN.

Eres un impostor.

EL CHORICERO.

Y tú un bandido.

CORO.

¡Dale duro!

CLEÓN.

¡Ay, ay! Los conspiradores me matan a palos.

CORO.

Dale, dale duro; azótale el vientre con manojos de intestinos;
castígale sin piedad.

¡Oh admirable corpulencia! ¡Oh esforzado corazón, salvador de la
república y de los ciudadanos! ¡Con qué hábil oratoria has sabido
vencerle! ¡Ojalá pudiéramos alabarte como deseamos!

CLEÓN.

No se me ocultaba, por Ceres, esta fábrica de intrigas:
bien sabía yo que aquí se encolaban todas.[312]

CORO.

¿Y tú no le dirás algún término de constructor de carretas?

EL CHORICERO.

Tampoco se me oculta lo que está fraguando en Argos. Finge que trata
de conciliarnos su alianza, y celebra en tanto conferencias secretas
con los lacedemonios. Sé para qué se atiza este fuego; para forjar las
cadenas de los cautivos.

CORO.

¡Bravo, bravo! forja tú mientras él encola.

EL CHORICERO.

Allí tienes hombres que te ayudan en la obra;[313] mas nunca, aunque
me des todo el oro y plata del mundo y me envíes a todos mis amigos
para que me calle, nunca conseguirás que yo oculte la verdad a los
atenienses.

CLEÓN.

Iré al punto al Senado y delataré a todos vuestra conjuración,
vuestras reuniones nocturnas contra la república, vuestra connivencia
con el rey persa, y ese negocio con los de Beocia que tratáis de que
cuaje.

EL CHORICERO.

¿Pues qué precio tiene el queso de Beocia?[314]

CLEÓN.

¡Por Hércules, te voy a desollar vivo!

CORO.

Ea, demuéstranos ahora ingenio y valor; tú, que, como acabas de
confesarlo, escondías en otro tiempo la carne entre los muslos. Corre
al Senado sin perder un instante, pues ese va a calumniarnos a todos,
vociferando como acostumbra.

EL CHORICERO.

Voy allá; pero antes permitidme que deje aquí estas tripas y
cuchillos.

CORO.

Lleva solo esa enjundia para untarte el cuello y poder escurrirte
si la calumnia te agarra.[315]

EL CHORICERO.

Buen consejo; así se acostumbra en la palestra.

CORO.

Toma, y cómete también esos ajos.[316]

EL CHORICERO.

¿Para qué?

CORO.

Para que al combatir harto de ajos, tengas más fuerza, amigo mío.
Pero anda pronto.

EL CHORICERO.

Ya voy.

CORO.

Procura morderle y derribarlo; arráncale la cresta, y no vuelvas
sin haberte comido su papada.[317] Parte alegre y triunfa como es mi deseo.
¡Que el Júpiter del mercado te guarde, y vuelvas vencedor y cubierto de
coronas!



(El choricero sale;
el coro queda solo por primera vez
en la escena y se vuelve a los espectadores para principiar la
parábasis.)

Pero vosotros, que estáis acostumbrados a todo género de poesías,
escachad nuestros anapestos.[318]

Si alguno de vuestros antiguos poetas cómicos nos hubiese pedido
que recitáramos sus versos en el teatro, le hubiera sido difícil
conseguirlo; pero el autor de esta comedia es digno de que lo
hagamos en su obsequio. Ya porque odia a los mismos que nosotros
aborrecemos, ya porque desafiando intrépido al huracán y las
tempestades, no le atemoriza el decir lo que es justo. Como muchos
se le han acercado admirándose de que desde hace tiempo no haya
solicitado un coro, y preguntádole la causa de ello, el poeta nos
manda que os manifestemos el motivo. No ha sido sin razón, dice, el
haber tardado tanto, sino por conocer que el arte de hacer comedias
es el más difícil de todos, hasta el punto de que, de los muchos
que lo solicitan, pocos logran dominarlo. Sabe además desde hace
tiempo cuán inconstante es vuestro carácter, y con qué facilidad
abandonáis, apenas envejecen, a los poetas antiguos. No ignora,
en primer lugar, la suerte que cupo a Magnes[319] cuando le empezaron
a blanquear los cabellos. Aunque había conseguido muchas victorias
en los certámenes cómicos; aunque recorrió todos los tonos y
presentó en escena citaristas, aves, lidios y cínifes; aunque se
pintó el rostro
del color de las ranas, no pudo sostenerse, sino que en la edad
madura y no en la juventud le abandonasteis, porque con los años
había perdido aquella gracia que os hacía reír. También se acuerda
de Cratino, que en sus buenos tiempos, en el apogeo de su gloria,
corría impetuosamente por los llanos, y desarraigando plátanos y
encinas los arrastraba con sus adversarios vencidos; entonces no
se podía cantar en los banquetes otra cosa que: Doro, la de las
sandalias de higuera,[320] y Autores de himnos elegantes;[321]
¡tan floreciente estaba! Pero ahora cuando le veis chochear no os
compadecéis de él: desde que a su lira se le caen las clavijas, se
le saltan las cuerdas y se le pierden las armonías, el pobre anciano
vaga lo mismo que Connas,[322] ceñida la frente de una seca corona y
muerto de sed, él que por sus primeros triunfos merecía beber[323] en el
Pritaneo, y en vez de delirar en la escena, presenciar perfumado el espectáculo, sentado
junto a la estatua de Baco.[324] Y Crates,[325] ¿cuántos insultos y
ultrajes vuestros no sufrió a pesar de que os alimentaba, a tan poca
costa, masticando en su boca delicada los más ingeniosos pensamientos?
Y, sin embargo, este fue el único que se sostuvo, ya cayéndose, ya
levantándose.

Temeroso de esto nuestro autor, se ha contenido repitiéndose
a menudo: «es preciso ser remero antes de ser piloto, y guardar
la proa y observar los vientos antes de dirigir por sí mismo la
nave.» En gracia de esta modestia, que le ha impedido deciros
necedades, tributadle un aplauso que iguale al estruendo de
las olas, honradle en estas fiestas Leneas[326] con jubilosas
aclamaciones, para que, satisfecho de su triunfo, se retire con la
frente radiante de alegría.[327]

Neptuno ecuestre,[328] que te complaces oyendo el relincho de
tus corceles y el resonar de sus ferrados cascos; potente numen
a quien agrada ver las trirremes[329] mercenarias hender rápidas los mares con
azulada proa, y a los jóvenes, enardecidos por esa pasión que les
arruina, dirigir sus carros en el reñido certamen, asiste a este coro,
deidad de áureo tridente, rey de los delfines, adorado en Sunio[330]
y en Geresta,[331] hijo de Saturno, protector de Formión,[332] y
ahora, para Atenas, el más propicio de los dioses.

Queremos elogiar a nuestros padres, héroes dignos de su patria y
de los honores del peplo,[333] que, vencedores siempre y en todas
partes en combates terrestres y marítimos, cubrieron de gloria
a la república; que nunca al encontrar los enemigos se ocuparon
en contarlos, pues su corazón estaba siempre dispuesto al ataque. Si alguno
llegaba a caerse por casualidad en la batalla, limpiábase el polvo,
y negando su caída, volvía a la carga con más ardor. Jamás los
generales de entonces hubieran pedido a Cleéneto[334] que se les alimentase
a costa del Estado; pero ahora, si no tienen esta prerrogativa y la
de asiento distinguido,[335] se niegan a combatir. Nosotros deseamos
pelear valientemente y sin sueldo por la patria y nuestros dioses: nada
pedimos en pago, sino que cuando se haga la paz y cesen las fatigas de
la guerra nos permitáis llevar largo el cabello[336] y cuidar de nuestro
cutis.

Veneranda Palas, diosa tutelar de Atenas que reinas sobre la
tierra más religiosa y fecunda en poetas y guerreros, ven y trae
contigo a la Victoria, nuestra compañera en los ejércitos y batallas,
esa fiel amiga del Coro, que combate a nuestro lado contra nuestros
enemigos. Preséntate ahora: hoy más que nunca, sea como quiera,
es preciso que nos otorgues el triunfo. Queremos también publicar
lo bueno que sabemos de nuestros caballos:[337] dignos son de alabanza.
Muchas veces nos ayudaron en las excursiones y combates; mas nunca nos admiraron
tanto con lo que en tierra hicieron como cuando se lanzaron
intrépidamente a las naves[338] con toda su carga de vasos de campaña,
ajos y cebollas; y apoderándose de los remos, como si fueran hombres,
gritaban: «¡Hippapai![339] ¿Quién remará con más brío? ¿Qué hacemos?
¿No remarás tú, oh Sánfora?»[340] También bajaron a Corinto: los más
jóvenes se hicieron allí un lecho con sus cascos o iban en busca de
cobertores, y en vez de forraje de la Media, comían los cangrejos
que se descuidaban en salir a la playa, y aun los buscaban en lo
profundo del mar. Por eso Teoro dijo que un cangrejo había hablado así:
«Terrible es, oh Neptuno, no poder, ni en el fondo del abismo, ni en la
tierra, ni en el mar, escapar de los Caballeros».[341]




(Vuelve EL
  CHORICERO.)



CORO.

¡Oh, el más querido y valiente de los hombres, cuán inquieto nos ha
tenido tu ausencia! Ya que vuelves sano y salvo, cuéntanos cómo te las
has arreglado.

EL
CHORICERO.

¿Qué he de deciros, sino que he conseguido la victoria en el
Senado?

CORO.

¡Ahora es ocasión de prorrumpir todos en exclamaciones de júbilo!
Tú, que hablas tan bien, pero que superas a las palabras con las obras,
cuéntanoslo todo circunstanciadamente; con gusto emprenderíamos un
largo viaje solo por oírte. Por tanto, hombre excelente, habla sin
miedo; todos nos alegramos de tu triunfo.

EL CHORICERO.

Escuchad, pues la cosa merece la pena. En cuanto salió de aquí,
le seguí pisándole los talones; apenas entró en el Senado, empezó
con su voz estentórea a tronar contra los Caballeros, acumulándoles
calumnias portentosas, acusándoles de conspiradores y amontonando
palabras sobre palabras, que empezaban a ser creídas. El Senado le
escuchaba y tan fácilmente se apacentó de aquellas falsedades, que
crecían prodigiosamente como la mala hierba, que ya lanzaba miradas
severas y fruncía el entrecejo. Pero yo, cuando comprendí que sus
palabras producían efecto y que conseguía engañar a su auditorio,
exclamé: «Oh dioses protectores de la lujuria y del fraude, de las
chocarrerías y desvergüenzas;[342] y tú, Mercado, en donde se educó mi niñez, dadme
audacia, lengua expedita e impudente voz.» Cuando pensaba en esto,
un bardaje se desahogó[343] a mi derecha, y yo me prosterné en actitud
de adoración; después, empujando la barrera con la espalda, grité
abriendo una boca enorme: «Senadores, soy portador de buenas noticias,
y quiero ser el primero en anunciároslas: desde que estalló la guerra,
nunca han estado más baratas las anchoas.» Al punto la serenidad brilló
en todos los semblantes, y en seguida me decretaron una corona por la
fausta nueva. Yo en cambio les enseñé en pocas palabras un secreto
para comprar muchas anchoas por un óbolo: que era el recoger todos
los platos a los fabricantes. Todos aplaudieron y me miraban con la
boca abierta. Advirtiendo esto el Paflagonio, que conoce muy bien el
modo de engatusar al Senado, dijo: «Ciudadanos, propongo, ya que tan
buenas nuevas acaban de anunciarnos, que para celebrarlas inmolemos
cien bueyes a Minerva.» Y el Senado se puso otra vez de su parte: yo,
viéndome entonces humillado y vencido, le cogí la vuelta, proponiendo
que se sacrificasen hasta doscientos, y además mil cabras a Diana,
si al día siguiente se vendían las sardinas a un óbolo el ciento;
con esto el Senado se inclinó de nuevo a mi favor; y el Paflagonio,
aturdido, empezó a decir necedades: los arqueros y pritáneos le sacaron
fuera y se formaron grupos en que se trataba de las anchoas. Él les suplicaba que
esperasen un momento: «Escuchad, exclamaba, lo que va a decir el
enviado de Lacedemonia: viene a tratar de la paz.» Entonces gritaron
todos a una: «¿Ahora de la paz? ¡Estúpido! ¿Después que han sabido lo
baratas que tenemos las anchoas? No necesitamos paz, siga la guerra.» Y
mandaron a los pritáneos que levantasen la sesión. En seguida saltaron
las verjas por todas partes. Yo me escapé y corrí a comprar cuanto
cilantro y puerros había en el mercado, y los distribuí luego gratis
a todos los que lo necesitaban para sazonar las anchoas. Ellos no
hallaban palabras con que elogiarme y me colmaban de caricias, hasta
el punto de que por un solo óbolo de cilantro me he hecho dueño del
Senado.

CORO.

Has conseguido cuanto te proponías como hombre favorecido por la
fortuna. Aquel bribón ha tropezado con otro que le da quince y raya en
tunantadas, astucia y zalamerías. Procura terminar el combate con igual
felicidad: ya sabes hace tiempo que somos tus benévolos auxiliares.

EL CHORICERO.

Ahí viene el Paflagonio turbando y arremolinando las olas delante de
sí, como si tratara de tragarme. ¡Dioses! ¡qué audacia!



CLEÓN.

¡Que me muera si no te hago añicos, por pocas de mis antiguas
mentiras que me resten!

EL
CHORICERO.

Me gusta oír tus amenazas y reírme de tus humos; de miedo que me
das, bailo y grito: ¡quiquiriquí!

CLEÓN.

¡Por Ceres, perezca ahora mismo si no te devoro!

EL CHORICERO.

¿Si no me devoras? ¡Así me muera si no te sorbo de un solo trago y
reviento después de haberte sorbido!

CLEÓN.

Te mataré, lo juro por el asiento de honor que gané con lo de
Pilos.

EL CHORICERO.

¡Ya salió el asiento distinguido! ¡Bah! pronto pienso verte relegado
de aquel primer asiento a los últimos bancos del teatro.

CLEÓN.

Juro por cuanto hay que jurar, aplicarte el tormento.

EL CHORICERO.

¡Qué furioso estás! Vamos, ¿qué te daré de comer? ¿Qué es lo que más
te gusta? ¿Una bolsa?

CLEÓN.

Te voy a arrancar las tripas con las uñas.

EL CHORICERO.

Ya te cortaré yo esas uñitas con que atrapas los víveres del
Pritaneo.

CLEÓN.

Te arrastraré ante el pueblo para que me haga justicia.

EL CHORICERO.

También yo te arrastraré y te acusaré de mil crímenes.

CLEÓN.

¡Miserable! a ti no te cree, y yo me burlo de él cuando quiero.

EL CHORICERO.

¡Qué seguro estás de dominar al pueblo!

CLEÓN.

Es que sé con qué guisos se le ceba.

EL CHORICERO.

Y le alimentas mal como las nodrizas; pues con el pretexto
de masticar antes la comida te tragas tres veces más de lo que
a él le presentas.[344]

CLEÓN.

¡Por Júpiter, con mi destreza yo puedo ensanchar o estrechar
el pueblo a mi gusto![345]

EL CHORICERO.

¡Vaya un lance! también lo sé yo.

CLEÓN.

Pobre hombre, no pienses que me has de jugar otra pasada como la del
Senado: acudamos al pueblo.

EL CHORICERO.

Nada nos lo impide: adelante, no haya tardanza.

CLEÓN.

¡Oh pueblo! ¡sal aquí!

EL CHORICERO.

¡Sí, por Júpiter; sal aquí, padre mío!

CLEÓN.

¡Pueblecillo mío querido, sal para que veas cuán indignamente me
tratan!



PUEBLO.

¿Quiénes son estos alborotadores? ¡fuera pronto de esta
puerta! Me habéis tirado el ramo de olivo.[346] ¿Quién te maltrata,
Paflagonio?

CLEÓN.

Este, y esos jóvenes que me apalean por tu causa.

PUEBLO.

¿Por qué?

CLEÓN.

Porque te quiero, oh Pueblo, y estoy enamorado de ti.

PUEBLO.

Y tú, ¿quién eres?

EL CHORICERO.

Yo soy su rival; te amo ya hace tiempo, y con otros muchos buenos y
honrados ciudadanos solo anhelo serte útil. Pero este nos lo impide.
Pues tú te pareces a esos jóvenes rodeados de amantes; no quieres a
los buenos y honrados, y te entregas a los vendedores de lámparas,[347] y a
los zapateros, guarnicioneros y curtidores.

CLEÓN.

Hace bien; porque yo sirvo al pueblo.

EL CHORICERO.

¿En qué? ¿dime?

CLEÓN.

Fui a Pilos, suplanté a los generales cuando a ella se dirigían, y
me traje a los prisioneros lacedemonios.

EL CHORICERO.

También yo, estando paseando, robé de una tienda la olla con la
comida que otro había puesto a cocer.

CLEÓN.

Pueblo mío, convoca cuanto antes una asamblea para que sepas quién
de los dos te quiere más, y decidas quién merece tu amor.

EL CHORICERO.

Bueno, bueno, decide entre los dos, con tal que no sea en el Pnix.[348]

PUEBLO.

No puedo sentarme en otro sitio; pero antes es necesario reunir en
él los ciudadanos.

EL CHORICERO.

¡Infeliz de mí! ¡Soy perdido! Porque este viejo, que en su casa es
el más discreto de los hombres, en cuanto se sienta en esos bancos de
piedra se está con la boca abierta, como el que al colgar higos se le
quedan los cabos en la mano.[349]



CORO.[350]

Ahora es necesario que despliegues todas las velas y desamarres
todos los cables; ármate de valor y de astucia y de capciosos discursos
para vencerle. El enemigo es flexible y hábil en presentar toda clase
de obstáculos. Procura, pues, arrojarte sobre él con todas tus fuerzas;
mucho cuidado; antes de que él te ataque levanta los pesos que has de
arrojarle y adelanta tu nave.[351]

CLEÓN.

¡Oh poderosa Minerva, protectora de la ciudad! si después
de Lisicles,[352] Cinna y Salabaca[353] soy yo el que más amo
al pueblo ateniense, concédeme que, como hasta ahora, sea, por no hacer
nada, alimentado a costa del Estado. Mas si te aborrezco y no combato
por ti, aunque me vea aislado, que muera y me sierren vivo, y corten en
correas mi pellejo.

EL CHORICERO.

¡Y yo, Pueblo mío, si no es cierto que te amo y estimo, permita
Júpiter que sea cocido y hecho menudísimas tajadas! Si no crees mis
palabras, consiento en ser rallado sobre este tablero, mezclado con
queso para hacer un almodrote y arrastrado con un gancho al Cerámico.[354]

CLEÓN.

¡Oh Pueblo! ¿Cómo puede haber un ciudadano que te ame más que yo?
Desde que soy tu consejero, he enriquecido tu tesoro atormentando a
estos, apurando a aquellos y pidiendo a otros, sin atender a ningún
particular con tal de serte grato.

EL CHORICERO.

Todo eso, oh Pueblo, nada tiene de extraordinario; yo haré lo
mismo, pues robaré panes a otros para servírtelos. No creas que ese
te ama y procura tu bien en consideración a tu persona, sino por
calentarse a tu fuego. De otra suerte, ¿cómo no ve que tú, que en
defensa de esta tierra desenvainaste en Maratón la espada contra
los persas y alcanzaste de ellos aquella insigne victoria tantas y
tantas veces ponderada, te sientas siempre sobre esas duras piedras?
Nunca se le ha ocurrido como a mí ofrecerte un cojín, como este que
te traigo cosido con mis propias manos. Ea, levántate y siéntate
sobre él cómodamente; así no estarán mortificados esos miembros que
trabajaron tanto en Salamina.[355]

PUEBLO.

¿Quién eres, amigo mío? ¿Eres acaso de la raza de Harmodio? Tu
obsequio es en verdad muy popular y delicado.

CLEÓN.

Eso es muy poco para que ya te muestres benévolo con él.

EL CHORICERO.

A fe que tú le has engañado con mucho menos cebo.

CLEÓN.

Apuesto la cabeza a que no habido nunca uno que combata más que yo
por ti, ¡oh Pueblo! ni que más te ame.

EL CHORICERO.

¿Cómo puedes amarle cuando le ves hace ocho años vivir en
cuevas y miserables chozas, y lejos de compadecerte de él lo dejas
que se muera ahumado,[356] y cuando Arqueptólemo vino a proponernos
la paz, la rechazaste y arrojaste de la ciudad a puntapiés a los
embajadores encargados de pactar las treguas?[357]

CLEÓN.

Es para que gobierne a todos los griegos. Porque en los oráculos
se dice que si tiene paciencia llegará a cobrar en la Arcadia cinco
óbolos por administrar justicia. Así es que yo le alimentaré y
cuidaré, y suceda lo que suceda siempre le pagaré los tres óbolos.[358]

EL CHORICERO.

No te afanas porque este mande en Arcadia, sino por robar más,
y obtener muchos regalos de las ciudades tributarias: quieres que
entre el remolino de la guerra el Pueblo no vea tus tunantadas, y que
la necesidad, la miseria y el aliciente del estipendio le obligue a
considerarte como su única esperanza. Pero si alguna vez, volviendo al
campo, logra vivir en paz, y reponer sus fuerzas con el trigo nuevo y
las sabrosas olivas, conocerá los bienes de que le priva tu estipendio;
entonces, irritado y feroz, te acusará ante los tribunales. Tú lo
sabes, y por eso le engañas con esperanzas quiméricas.

CLEÓN.

¿No es intolerable que tú digas eso de mí y me calumnies ante los
atenienses y el Pueblo, cuando, por la venerable Ceres lo juro, he
prestado a la república más servicios que Temístocles?

EL CHORICERO.

«¡Ciudad de Argos! ¿Escuchas lo que dice?[359]» ¿Tú igual a
Temístocles? Nuestra ciudad estaba ya henchida de riquezas, y él
añadió tantas que se desbordaron como el agua de un vaso lleno hasta
la boca; a los manjares de su espléndida mesa, él añadió el Pireo[360],
y, sin quitarnos los antiguos peces, nos procuró otros nuevos. ¡Tú igual a
Temístocles, cuando no has hecho más que estrechar la ciudad, dividirla
con murallas e inventar oráculos! Él, sin embargo, fue desterrado,
y tú te regalas el cuerpo a nuestra costa[361].

CLEÓN.

¿No es insufrible, oh Pueblo, tener que oír estos dicterios solo
porque te amo?

PUEBLO.

Cállate, basta de injurias. Harto tiempo me has engañado.

EL CHORICERO.

¡Es un malvado, Pueblecillo mío! Ha cometido mil iniquidades
mientras te ha tenido sorbido el seso. Se ha hecho pagar a peso de oro
la impunidad de los concusionarios, y metiendo el brazo hasta el codo
en el tesoro de la república, ha robado cuanto ha podido.

CLEÓN.

¡No te has de alegrar! Yo probaré que has robado tres mil
dracmas.

EL CHORICERO.

¿Por qué te revuelves? ¿Por qué te alborotas siendo el hombre
peor que existe para el pueblo ateniense? También yo probaré, o
si no que me muera, que recibiste de Mitilene[362] más de cuarenta
minas.

CORO.

Te felicito por tu elocuencia, oh mortal que apareces
como el bienhechor de todos los hombres[363]. Si así continúas,
serás el más grande de los griegos, y único dueño de la república:
armado del simbólico tridente, mandarás a los aliados, y reunirás
inmensas riquezas trastornando y confundiéndolo todo. Pero no sueltes
a ese hombre, ya que se ha dejado coger; fácil te será vencerle con
semejantes pulmones.

CLEÓN.

Aún no, buena gente, aún no han llegado las cosas a ese extremo;
me queda todavía por decir una hazaña tan ilustre que puedo tapar con
ella la boca a todos mis adversarios, mientras se conserve un resto de
los escudos cogidos en Pilos[364].

EL CHORICERO.

Párate en los escudos; ya me has dado un asidero[365]. Pues por precaución
no debías, ya que
tanto amas al pueblo, permitir que fueran suspendidos en el templo con
sus abrazaderas. Pero lo que hay aquí, Pueblo mío, es una maquinación
para que no puedas castigarle, si alguna vez lo intentas. ¿Ves esa
turba de jóvenes curtidores que le escolta, acompañada por esa otra
de vendedores de miel y de quesos? Pues todos conspiran al mismo
fin. Por tanto, si te encolerizas y le amenazas con el ostracismo[366],
se apoderarán una noche de esos escudos y correrán a apropiarse de
nuestros graneros.

PUEBLO.

¡Infeliz de mí! ¿Conque aún tienen las abrazaderas? ¡Infame, cuánto
tiempo me has tenido engañado!

CLEÓN.

Querido mío: no seas tan crédulo; no pienses que has de encontrar un
amigo mejor que yo: yo solo he sofocado todas las conspiraciones; en
cuanto existe la menor conspiración, yo te la denuncio a gritos.

EL CHORICERO.

Haces lo que los pescadores de anguilas. Si el lago está tranquilo,
no cogen nada; pero cuando revuelven el cieno arriba y abajo,
hallan buena pesca. Tú también pescas cuando revuelves la ciudad[367].
Pero dime una sola cosa: tú que vendes tantos cueros, y te jactas de amar tanto al
pueblo, ¿le has dado nunca una suela para sus zapatos?

PUEBLO.

¡No, por Apolo!

EL CHORICERO.

Y bien, ¿vas conociendo a ese hombre? Yo te he comprado este par de
zapatos y te los doy para que los gastes.

PUEBLO.

Ningún hombre, que yo sepa, ha sido mejor que tú para el pueblo; ni
más celoso por el bien de la república y de los dedos de mis pies.

CLEÓN.

¿No es doloroso que des tanta importancia a un par de zapatos y
te olvides de todo lo que he hecho en tu favor? Yo corregí a los
lujuriosos, borrando a Grito[368] de la lista de los ciudadanos.

EL CHORICERO.

¿No es doloroso también que te metas a investigaciones
de cierto género[369], y a corregir los lujuriosos? Aunque
solo lo hiciste por miedo de que se convirtiesen en oradores[370]. En
tanto, ves a este
pobre anciano sin túnica, en el rigor del invierno, y no has sido capaz
de darle una con dos mangas[371], como esta que yo le regalo.

PUEBLO.

He aquí una idea que nunca se le ocurrió a Temístocles. No cabe duda
de que las fortificaciones del Pireo son una gran cosa, pero a mí me
parece mejor la ocurrencia de darme esta túnica.

CLEÓN.

¡Ay de mí! ¡Con qué zalamerías me suplantas!

EL CHORICERO.

Nada de eso: hago lo que los convidados cuando se ven apretados
por una necesidad; así como ellos cogen los zapatos ajenos[372], yo
me valgo de tus añagazas.

CLEÓN.

Pues a zalamero no me has de ganar. Voy a cubrirle con este manto.
Tú, bribón, rabia ahora.

PUEBLO.

¡Puf! ¡Quita allá! Apestas a cuero.

EL CHORICERO.

Por eso te ha puesto el manto, con objeto de asfixiarte. También
antes lo intentó: ¿te acuerdas de aquella corteza de laserpicio[373] que
vendía tan barata?

PUEBLO.

Sí que me acuerdo.

EL CHORICERO.

Procuró que se vendiese tan barata para que la compraseis y
comieseis, y después en el tribunal os mataseis los jueces unos a otros
con vuestras ventosidades.

PUEBLO.

¡Por Neptuno!, un fematero[374] me dijo lo mismo.

EL CHORICERO.

¿Y no os poníais rojos de tanto mal olor?

PUEBLO.

Fue en verdad una idea digna de Pirrandro[375].

CLEÓN.

¡Canalla! ¡Con qué chocarrerías intentas perderme!

EL CHORICERO.

La diosa me mandó que te sobrepujase en palabrería.

CLEÓN.

Pues no me vencerás. Yo prometo, oh Pueblo, darte un buen plato: tu salario de juez sin
trabajar nada.

EL CHORICERO.

Y yo te doy esta cajita con ungüento para que te cures las úlceras
de las piernas.

CLEÓN.

Yo te rejuveneceré, quitándote los cabellos blancos.

EL CHORICERO.

Toma esta cola de liebre para que te enjugues los ojillos.

CLEÓN.

Cuando te suenes, Pueblo mío, límpiate los dedos en mi cabeza.

EL CHORICERO.

En la mía.

CLEÓN.

En la mía. Haré que te nombren trierarca[376] para que te veas
obligado a equipar una nave a tu costa; ya procuraré darte la más
vieja, y de ese modo no tendrán fin tus gastos y reparaciones. Las
velas han de ser podridas.

EL CORO.

El hombre entra en ebullición[377]; basta, basta. Mira que hierve demasiado;
quita un poco de fuego para disminuir sus espumarajos de rabia.

CLEÓN.

Ya me las pagarás todas juntas; voy a hundirte a contribuciones, y a
hacer que te inscriban en el padrón de los ricos.

EL CHORICERO.

Yo no gastaré el tiempo en amenazas; solo esto te deseo: que
cuando la sartén llena de calamares esté chirriando en el fuego, y
tú disponiéndote a hablar por los Milesios para ganar un talento si
consigues que su proposición sea aprobada, al tratar de engullirte
a toda prisa la fritada, antes de acudir a la asamblea, se presente
cualquiera importuno, y tú por no perder el talento, te ahogues al
tragar el almuerzo.

CORO.

¡Muy bien, por Júpiter, Ceres y Apolo!

PUEBLO.

A mí también me parece fuera de duda que es un buen ciudadano,
y de esos que en estos tiempos no se venden por un óbolo. Tú,
Paflagonio, que tanto alardeas de quererme, me has irritado, y por
tanto devuélveme mi anillo[378], pues desde este instante dejas de ser mi
tesorero.

CLEÓN.

Tómalo. Sin embargo, bueno es que sepas que si no me dejas gobernar
la república, mi sucesor será peor que yo.

PUEBLO.

No es posible que este sea mi anillo; me parece, si no me engaña la
vista, que el sello es diferente.

EL CHORICERO.

Veamos, ¿cuál era tu sello?

PUEBLO.

Una hoja de higuera untada de grasa[379].

EL CHORICERO.

No es ese.

PUEBLO.

¿No es la hoja de higuera? Pues ¿qué tiene?

EL CHORICERO.

Un cuervo marino[380], con el pico abierto, arengando
desde una piedra[381].

PUEBLO.

¡Desdichado de mí!

EL CHORICERO.

¿Qué te pasa?

PUEBLO.

Tíralo lejos; no es el mío, es el de Cleónimo[382]. Toma este y sé mi
tesorero.

CLEÓN.

A lo menos, dueño mío, escucha antes mis oráculos.

EL CHORICERO.

Y los míos.

CLEÓN.

Si le crees, tendrás que prestarte a sus rapiñas.

EL CHORICERO.

Si le crees, tendrás que prestarte a sus infamias[383].

CLEÓN.

Mis oráculos dicen que reinarás en todo el mundo coronado de
rosas.

EL CHORICERO.

Los míos, que vestido de una túnica de púrpura bordada a
aguja, y ceñida la frente con una corona, perseguirás en un carro
de oro a Esmicites[384] y a su marido.

PUEBLO.

Ve y trae los oráculos para que este los oiga.

EL CHORICERO.

Con gusto.

PUEBLO.

Trae tú también los tuyos.

CLEÓN.

Voy.

EL CHORICERO.

Vamos, pues: nada nos lo impide.

CORO.

Felicísimo será este día para los presentes y los que
han de llegar[385] si en él acaece la pérdida de Cleón; aunque
he oído en el bazar de los pleitos sostener a ciertos viejos tardones
que si este hombre no hubiera alcanzado tanto poder, nos faltarían
en la república dos utilísimos enseres: el mortero y la espumadera[386].

Admiro también su grosera educación; los muchachos que con él
asistían a la escuela, dicen que nunca pudo templar su lira más que al
modo dórico, sin querer aprender ningún otro; por lo cual irritado el
maestro de música le despidió, diciendo: «ese mozuelo es incapaz de
aprender otros tonos que aquellos cuyo nombre signifique regalar»[387].



CLEÓN.

Aquí tienes, mira; aún no los traigo todos.

EL CHORICERO.

¡Ah, no puedo resistir más![388] y aún no los traigo todos.

PUEBLO.

¿Qué es eso?

CLEÓN.

Oráculos.

PUEBLO.

¿Todos?

CLEÓN.

¿Te admiras? Pues aún tengo un arca llena.

EL CHORICERO.

Y yo el desván de mi casa y otros dos contiguos.

PUEBLO.

Veamos, ¿de quién son esos oráculos?

CLEÓN.

Los míos de Bacis.

PUEBLO.

¿Y los tuyos?

EL CHORICERO.

De Glanis[389], hermano mayor de Bacis.

PUEBLO.

¿De qué hablan?

CLEÓN.

De Atenas, de Pilos, de ti, de mí, de todas las cosas.

PUEBLO.

Y los tuyos, ¿de qué?

EL CHORICERO.

De Atenas, de lentejas, de Lacedemonia, de alachas frescas, de los que venden
en la plaza mal el grano, de ti, de mí. ¡Chúpate esa, Paflagonio![390].

PUEBLO.

Leédmelos, leédmelos, y sobre todo aquel que tanto me agrada porque
vaticina que seré un águila cerniéndome en las nubes.

CLEÓN.

Escucha, y fíjate bien: «Medita, hijo de Erecteo, sobre el sentido
de este oráculo, que Apolo pronunció desde su santuario impenetrable,
por medio de los trípodes venerandos. Te manda guardar al sagrado can
de agudísimos dientes, que ladrando y desgañitándose por ti, defiende
tu salario; si así no lo hicieres, morirá. Mil grajos envidiosos
graznan contra él.»

PUEBLO.

Por Ceres, no he entendido una palabra de toda esa jerigonza. ¿Qué
tiene que ver Erecteo con los perros y los grajos?

CLEÓN.

Yo soy aquel perro que ladro por ti, y Apolo te dice que me
guardes.

EL CHORICERO.

No dice semejante cosa; pero ese perro roe los oráculos lo mismo que
tu puerta: yo tengo uno que canta claro respecto a ese sagrado can.

PUEBLO.

Dilo: antes voy a coger una piedra, no se le antoje morderme a ese
oráculo que habla del perro.

EL CHORICERO.

«Desconfía, hijo de Erecteo, del Cancerbero traficante en hombres,
que mueve la cola y te mira cuando cenas, dispuesto a arrebatarte
la comida si vuelves la cabeza para bostezar. A la noche penetrará
cautelosamente en la cocina, y con perruna voracidad te lamerá los
platos y las ollas.»

PUEBLO.

Oh Glanis, tus oráculos son mucho mejores.

CLEÓN.

Escucha, amigo mío, y juzga después: «Hay una mujer que parirá en la
sagrada Atenas un león, que, como si defendiese sus cachorros, peleará
por el pueblo, contra una multitud de mosquitos; guárdalo y construye
murallas de madera y ferradas torres.»

¿Comprendes lo que esto significa?

PUEBLO.

Ni una sola palabra.

CLEÓN.

El dios te ordena bien claro que me conserves; yo soy para ti lo que
el león.

PUEBLO.

¿Cómo te has convertido en león sin yo saberlo?

EL CHORICERO.

Te oculta de intento una parte esencial del vaticinio:
el fatídico Loxias[391] ordena en efecto que lo guardes, pero ha de
ser encerrado en los muros de madera y ferradas torres.

PUEBLO.

¡Cómo! ¿El dios dice eso?

EL CHORICERO.

Te manda sujetarlo en un cepo de cinco agujeros.

PUEBLO.

Me parece que el oráculo se empieza a cumplir.

CLEÓN.

No lo creas; es el graznido de las envidiosas cornejas. Ama siempre
al azor; no olvides que te ha traído los cuervos de Lacedemonia[392].

EL CHORICERO.

Ese peligro lo afrontó el Paflagonio en un momento de embriaguez:
¿y lo tendrás por una hazaña insigne, atolondrado Cecrópida?[393]
Una mujer llevará fácilmente un fardo si le ayuda a cargársele un
hombre; pero no combatirá en la guerra, porque si combate, apestará[394].

CLEÓN.

Pero fíjate bien en lo que dice de Pilos; escucha: «Pilos está
delante de Pilos...»

PUEBLO.

¿Qué significa lo de «delante de Pilos»?

EL CHORICERO.

Da a entender que ocupará todas las pilas de los baños[395].

PUEBLO.

De modo que hoy no podré lavarme, puesto que nos roba todas las
pilas.

EL CHORICERO.

Este oráculo mío dice de la escuadra una cosa en la que te conviene
fijar mucho la atención.

PUEBLO.

Ya atiendo; lee, pero antes dime cómo me he de arreglar para pagar
el sueldo a los marineros.

EL CHORICERO.

«Hijo de Egeo, cuidado no te engañe el perro-zorro[396]; mira
que muerde a traición, y es falaz, astuto y malicioso.»

¿Sabes quién es este?

PUEBLO.

Filóstrato es el perro-zorro[397].

EL CHORICERO.

No es eso; Cleón te pide naves ligeras, para cobrar los tributos
insulares; Apolo te prohíbe dárselas.

PUEBLO.

¿Pero en qué se parece una trirreme al perro-zorro?

EL CHORICERO.

¿En qué se parece? La trirreme y el perro son muy veloces.

PUEBLO.

Y ¿por qué al perro se añade el zorro?

EL CHORICERO.

Porque el zorro se asemeja a los soldados en que roba las uvas de
las viñas.

PUEBLO.

Sea; mas ¿dónde está el sueldo para esos raposillos?[398].

EL CHORICERO.

Yo lo proporcionaré en el término de tres días. Escucha también
este oráculo en que el hijo de Latona te manda evitar a Cilene y sus
engaños.

PUEBLO.

¿Qué Cilene?

EL CHORICERO.

Da a entender la mano de Cleón, porque está diciendo siempre
«Echa en Cile»[399].

CLEÓN.

Te equivocas. Febo al hablar de Cilene[400] se refiere a
la mano de Diópito[401]. Pero aún tengo un oráculo alado, que se
refiere a ti. «Serás un águila y reinarás en toda la tierra.»

EL CHORICERO.

Yo tengo otro: «Administrarás justicia en la tierra, en el
mar Eritreo y en Ecbatana, y comerás manjares deliciosos»[402].

CLEÓN.

Yo he tenido un sueño, y en él me ha parecido ver a la misma diosa
derramando sobre el pueblo la salud y la riqueza.

EL CHORICERO.

Y yo también, por Júpiter, y en él me ha parecido ver a la misma
diosa bajar de la ciudadela con una lechuza[403] sobre sus cabellos,
y derramar de un ancho vaso sobre tu cabeza, ¡oh Pueblo!, la
ambrosía, y sobre la de ese[404], salmuera con ajos.

PUEBLO.

¡Oh! ¡Oh! Nadie aventaja a Glanis en sabiduría. Me encomiendo a ti
para que seas el báculo de mi vejez, y me eduques como a un niño[405].

CLEÓN.

Aún no; por favor, espera un instante; yo te daré todos los días
trigo y alimentos.

PUEBLO.

No quiero oír hablar de granos; tú y Teófano[406] me habéis engañado ya
muchas veces.

EL CHORICERO.

Yo te daré la harina preparada.

CLEÓN.

Yo tortitas muy bien cocidas y peces asados; no tendrás más que
comerlos.

PUEBLO.

Apresuraos a cumplir lo que prometéis. Entregaré las riendas del
Pnix al que me trate mejor.

CLEÓN.

Yo seré el primero.

EL CHORICERO.

¡Ca! El primero seré yo.

(Vanse corriendo.)



CORO.

¡Oh Pueblo! tu poder es muy grande; todos los hombres te temen como
a un tirano; pero eres inconstante y te agrada ser adulado y engañado[407]: en
cuanto habla un orador te quedas con la boca abierta, y pierdes hasta
el sentido común.

PUEBLO.

No habrá un átomo de sentido común bajo vuestros cabellos si creéis
que obro sin juicio: me hago el loco porque me conviene. A mí me gusta
estar bebiendo todo el día, alimentar a un dueño ladrón, y matarlo
cuando está bien gordo.

CORO.

Discretamente obras, si según aseguras haces las cosas con esa
intención; si los engordas en el Pnix como públicas víctimas, y luego,
cuando hay falta de provisiones, eliges el más gordo, lo matas y te lo
comes.

PUEBLO.

Considerad, pues, si veré claros los manejos de esos que se tienen
por muy listos y creen engañarme. Yo los observo cuando roban, y finjo
no ver nada, después les obligo a vomitar todo cuanto me han robado,
echando por su garganta a guisa de anzuelo una acusación pública.




CLEÓN.



¡Afuera, en hora mala!

EL CHORICERO.

¡Vete tú, so bribón!

CLEÓN.

¡Oh Pueblo! hace ya mucho tiempo que estoy aquí dispuesto a
servirte.

EL CHORICERO.

Y yo hace diez veces más tiempo, y doce veces más tiempo, y mil
veces más tiempo, y mucho más tiempo, mucho más tiempo, mucho más
tiempo.

PUEBLO.

Y yo hace treinta mil veces más tiempo que os espero, y os maldigo,
y muchísimo tiempo, muchísimo tiempo más.

EL CHORICERO.

¿Sabes lo que has de hacer?

PUEBLO.

Si no lo sé, tu me lo dirás.

EL CHORICERO.

Mándanos que disputemos quién te sirve mejor.

PUEBLO.

Que me place. Alejaos.

CLEÓN.

Ya estamos.

PUEBLO.

Corred.

EL CHORICERO.

No me adelantarás.

PUEBLO.

Gracias a estos dos adoradores, voy a ser hoy el más feliz de los
mortales, a no ser que me las eche de interesante.

CLEÓN.

¿Ves? Yo soy el primero que te traigo una silla.

EL CHORICERO.

Pero no una mesa; y yo la he traído muchísimo antes.

CLEÓN.

Mira; aquí tienes esta tortita hecha con aquella harina que traje de
Pilos.

EL CHORICERO.

Toma estos panecillos que la misma diosa ha socavado con
su mano de marfil[408].

PUEBLO.

¡Qué dedos tan largos tienes, Minerva veneranda!

CLEÓN.

Toma estos puches de guisantes, cuyo hermoso color y buen gusto abre
el apetito: los ha colado la misma Palas, mi protectora en Pilos.

EL CHORICERO.

¡Oh Pueblo! No hay duda que la diosa te protege; ahora extiende
sobre tu cabeza esta olla llena de salsa.

PUEBLO.

¿Crees tú que hubiera podido vivir tanto tiempo en esta ciudad si la
diosa no hubiese tenido realmente la olla extendida sobre nosotros?[409]

CLEÓN.

Este plato de peces te lo regala la diosa, terror de los
ejércitos.

EL CHORICERO.

La hija del poderoso Júpiter te envía esta carne cocida en salsa, y
este plato de tripacallos e intestinos.

PUEBLO.

Bueno es que se acuerde del peplo[410] que la regalo.

CLEÓN.

La diosa temible por la Gorgona de su casco, te manda comer esta
torta prolongada, para que puedas alargar más fácilmente los remos.

EL CHORICERO.

Toma también esto.

PUEBLO.

¿Y qué haré de estos intestinos?

EL CHORICERO.

La diosa te los envía de intento, para componer las tripas de las
naves: no pierde de vista nuestra escuadra. Bebe también este vaso con
dos partes de vino y tres de agua.

PUEBLO.

¡Oh Júpiter! ¡Qué vino tan grato! ¡Qué buen gusto le dan las
tres partes de agua![411]

EL CHORICERO.

La misma Tritonia[412] ha hecho la mezcla.

CLEÓN.

Acepta este pedazo de torta untado con manteca.

EL CHORICERO.

Toma esta torta entera.

CLEÓN.

Pero tú no tienes liebre para darle, y yo sí.

EL CHORICERO.

¡Ay! Es verdad. ¿En donde encontraré liebre ahora? Ingenio mío,
discurre alguna estratagema.

CLEÓN.

¿Ves esta liebre, pobre hombre?

EL CHORICERO.

Nada se me importa. ¡Calla! Aquellos se dirigen a mí.

CLEÓN.

¿Quiénes son?

EL CHORICERO.

Unos embajadores con bolsas repletas de dinero.

CLEÓN.

¿Dónde? ¿dónde?

EL CHORICERO.

¿Qué se te importa? ¿No has de dejar en paz a los extranjeros?
(Al volver la cabeza le quita la liebre y se la ofrece a PUEBLO.) Pueblecillo mío, ¿ves la liebre que te
traigo?

CLEÓN.

¡Ay, desdichado! Me la has robado a traición.

EL CHORICERO.

Por Neptuno, tú hiciste lo mismo en Pilos.

PUEBLO.

Dime, dime: ¿de qué estratagema te has valido para robársela?

EL CHORICERO.

La estratagema es de la diosa; el hurto mío.

CLEÓN.

Me ha costado mucho trabajo el cazarla.

EL CHORICERO.

Y a mí el asarla.

PUEBLO.

Vete; yo solo sé quién me la ha servido.

CLEÓN.

¡Infeliz de mí! ¡Me vence en desvergüenza!

EL CHORICERO.

¿Por qué no decides, oh Pueblo, quién de los dos ha servido mejor a
ti y a tu vientre?

PUEBLO.

¿De qué medio me valdré para demostrar a los espectadores la
justicia de mi elección?

EL CHORICERO.

Voy a decírtelo. Anda, registra en silencio mi cesta y la del
Paflagonio; mira lo que contienen, y después podrás juzgar con
acierto.

PUEBLO.

Corriente, voy a examinar la tuya.

EL CHORICERO.

¿No ves, padrecito mío, que está vacía? Todo te lo traje.

PUEBLO.

Es una cesta verdaderamente popular.

EL CHORICERO.

Aproxímate a la del Paflagonio. ¿La ves?

PUEBLO.

¡Hola! ¡Qué repleta está! ¡Qué torta tan grande se ha guardado! ¡Y a
mí me dio un pedacillo!

EL CHORICERO.

Siempre ha hecho lo mismo; te daba un trocito de lo que cogía, y él
se guardaba la mejor parte.

PUEBLO.

¡Ah, infame! ¿así me robabas; así me engañabas? Y «yo te llené
de coronas y presentes»[413].

CLEÓN.

Yo robaba por el bien de la república.

PUEBLO.

Quítate al instante esa corona para que se la ciña a tu rival.

EL CHORICERO.

Quítatela pronto, bergante.

CLEÓN.

De ninguna manera: tengo un oráculo de Delfos que declara quién debe
ser mi vencedor.

EL CHORICERO.

Dice, y muy claro, que he de ser yo.

CLEÓN.

Examinaré antes si las palabras del dios pueden referirse a ti; dime
en primer lugar, ¿a qué escuela acudiste de niño?

EL CHORICERO.

Me educaron a puñetazos en las cocinas.

CLEÓN.

¿Qué dices? ¡Ah, este oráculo me mata!... Prosigamos... ¿Qué
aprendiste con el maestro de gimnasia?

EL CHORICERO.

A robar, a negar el robo y a mirar a los testigos cara a cara.

CLEÓN.

¡Oh Febo! ¡Oh Apolo, dios de Licia![414] ¿Qué vas a hacer de mí?
Y de adulto, ¿a qué te has dedicado?

EL CHORICERO.

A la venta de chorizos y al libertinaje.

CLEÓN.

¡Oh desdicha! Soy perdido; una tenue esperanza me sustenta. Dime
esto no más: ¿vendías los chorizos en el mercado o en las puertas?

EL CHORICERO.

En las puertas, donde se vende la pesca salada.

CLEÓN.

¡Infortunado! La predicción se ha cumplido[415]. Llevad adentro a
este infeliz. Adiós, corona mía. Bien a mi pesar te abandono: otro te
poseerá no más ladrón que yo, aunque más afortunado[416].



EL CHORICERO.

Tuya es la victoria, Júpiter, protector de la Grecia.

DEMÓSTENES.

Salud, ilustre vencedor; acuérdate de que yo te he hecho hombre.
Bien poco te pido en recompensa: nómbrame escribano de actuaciones,
como lo es ahora Fanos[417].

PUEBLO
(al Choricero).

Dime cómo te llamas.

EL CHORICERO.

Agorácrito, porque me crié en el mercado en medio de los pleitos.

PUEBLO.

Póngome, pues, en manos de Agorácrito[418], y le entrego a ese
Paflagonio.

(En este momento Cleón, que había permanecido
en la escena, era llevado adentro.)

AGORÁCRITO.

Y yo, Pueblo, te cuidaré con tal solicitud que tendrás que confesar
que nunca has visto un hombre más adicto a la república de los
papanatas.

(Vanse.)



CORO.

«¿Hay nada más hermoso que principiar y concluir nuestros cantos
celebrando al conductor de rápidos corceles»[419], en vez de herir con
ultrajes gratuitos a Lisístrato o a Teomantis[420] privado hasta de hogar?
Este, divino Apolo, derramando lágrimas arrancadas por el hambre, se
abraza suplicante a
tu carcaj en Delfos para evitar el rigor de la miseria.

Nadie critica que se censure a los malvados; todos los hombres
discretos lo consideran como un tributo a la virtud. Si la persona
cuyas infamias voy a delatar fuese muy conocida, no haría mención
de otro amigo. Nadie ignora quién es Arignoto[421], a menos de no saber
distinguir lo blanco de lo negro, ni el modo ortio de los demás. Pero
este tiene un hermano que no lo es ciertamente en las costumbres,
el infame Arífrades[422], perverso a sabiendas, y no solo perverso
(si así fuese nada diría), ni solo perversísimo, sino inventor de
nefandas torpezas...

· · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·

· · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·

Quien no deteste con toda su alma a semejante hombre, no
beberá jamás en nuestra copa.

Muchas veces medito durante la noche sobre la causa de la voracidad
de Cleónimo. Dicen que devorando como un animal los bienes de los
ricos, no pueden apartarle de la cesta del pan, viéndose obligados a
decirle: «Vete, por piedad; déjanos algo en la mesa.»

Cuentan que el
otro día se reunieron las naves para tratar de sus asuntos, y que la
más vieja de todas dijo: «¿Habéis oído, amigas mías, lo que pasa en
la ciudad? Un tal Hipérbolo[423], ciudadano perverso e inútil como el vino
picado, ha pedido cien de nosotras para una expedición a Calcedonia»[424].
Dicen que esto pareció insoportable a las trirremes, y que una de
ellas, virgen todavía, exclamó: «Por todos los dioses, antes consentirá
Naufante, hija de Nausón, ser roída por la carcoma y pudrirse de vieja
en el puerto, que tener por dueño a un hombre semejante. ¡Tan cierto
como estoy hecha de tablas y de brea! Si los atenienses aprueban esa
proposición, no nos resta más recurso que navegar con rumbo al templo
de Teseo o al de las Euménides[425], y detenernos allí. De este modo no le
veremos insultar a la república mandando la escuadra; váyase a los
infiernos, botando al agua aquellos cajones en que vendía lámparas.»



AGORÁCRITO.

Guardad el silencio sagrado, plegad los labios y absteneos de
citar testigos: ciérrense las puertas de los tribunales, delicias
de la república, y retumbe en todo el teatro un jubiloso peán[426] en celebridad de las
nuevas felicidades.

CORO.

¡Antorcha de la sagrada Atenas, salvador de nuestras islas! ¿Qué
fausta nueva nos anuncias? ¿Qué dicha es esa que llenará nuestras
plazas con el humo de los sacrificios?

AGORÁCRITO.

He regenerado a Pueblo[427], y lo he hermoseado.

CORO.

Y ahora, ¿dónde está?, ¡oh inventor de cambio tan prodigioso!

AGORÁCRITO.

Habita en la antigua Atenas, coronada de violetas.

CORO.

¿Cuándo le veremos? ¿Qué vestido tiene? ¿Cómo es ahora?

AGORÁCRITO.

Es lo que era antes, cuando tenía por comensales a Milciades y
Arístides. Vais a verle; pues ya resuenan las puertas de los Propileos[428]. Regocijaos; saludad
con ruidosas aclamaciones a la admirable y celebrada Atenas; miradla
qué bella parece, recobrado su antiguo esplendor, y habitada
por un pueblo ilustre[429].

CORO.

¡Oh hermosa y brillante ciudad coronada de violetas![430],
muéstranos al único señor de este país y de la Hélade.

AGORÁCRITO.

Vedle con las cabellos adornados de cigarras[431], con su
espléndido traje primitivo, oliendo a mirra y a paz, en vez de
apestar a mariscos[432].

CORO.

Salud, rey de los griegos; contigo nos congratulamos; sobre ti ha
derramado la Fortuna dones dignos de esta ciudad y de los trofeos de
Maratón.

PUEBLO.

¡Oh queridísimo amigo! Acércate, Agorácrito. ¡Cuánto bien me has
hecho transformándome!

AGORÁCRITO.

¿Yo? Pero, buen hombre, aún no sabes lo que eras antes y lo que
hacías; de otra suerte me creerías un dios.

PUEBLO.

¿Pues qué hice antes? Dime, ¿cómo era?

AGORÁCRITO.

Antes, si alguno decía en la asamblea: «Oh Pueblo, yo soy tu amigo,
yo te amo de veras, yo soy el único que velo por tus intereses», al
punto te levantabas del asiento y te pavoneabas arrogante.

PUEBLO.

¿Yo?

AGORÁCRITO.

Y después de engañarte se marchaba.

PUEBLO.

¿Qué dices? ¿Eso hicieron conmigo, y yo nada conocí?

AGORÁCRITO.

No es extraño: tus orejas se extendían unas veces, y otras se
plegaban como un quitasol.

PUEBLO.

¡Tan imbécil y chocho me puso la vejez!

AGORÁCRITO.

Además, si dos oradores trataban, uno de equipar las naves y el
otro de pagar a los jueces su salario, siempre se retiraba vencedor
el que habló del sueldo, y derrotado el que propuso armar la escuadra. — ¿Pero qué
haces? ¿Por qué bajas la vista? ¿No puedes estarte quieto?

PUEBLO.

Me avergüenzo de mis faltas pasadas.

AGORÁCRITO.

Pero no te aflijas; no es tuya la culpa, sino de los que te
engañaron. Ahora contéstame: si algún abogado chocarrero te dice:
«Jueces, no tendréis pan si no condenáis a este acusado», ¿qué le
harás?

PUEBLO.

Lo levantaré en alto y lo arrojaré al Báratro[433], colgándole del cuello
a Hipérbolo.

AGORÁCRITO.

¡Hola!, en esto ya andas acertado y discreto. Pero, y los otros
asuntos de la república ¿cómo los arreglarás?

PUEBLO.

En cuanto lleguen al puerto los remeros de los navíos de guerra
les pagaré íntegro su sueldo[434].

AGORÁCRITO.

Providencia grata a muchas asendereadas posaderas.

PUEBLO.

Después mandaré que ningún ciudadano inscrito en la lista
de los hoplitas[435] pueda pasar por recomendación a otro orden; cada cual
estará en la lista donde se le apuntó al principio.

AGORÁCRITO.

Eso va derecho contra el escudo de Cleónimo[436].

PUEBLO.

Ningún imberbe podrá hablar en la asamblea.

AGORÁCRITO.

¿Y dónde perorarán Clístenes y Estratón?[437]

PUEBLO.

Hablo de esos jovenzuelos que frecuentan las tiendas de perfumes,
donde charlan así: «¡Qué docto es Féax![438] ¡Cuán acertada ha sido
su educación! Se apodera del ánimo de sus oyentes y los conduce a su
fin: es sentencioso, sabio, y muy diestro en mover las pasiones y en
dominar un tumulto.»

AGORÁCRITO.

¿Acaso estás apasionado de esos charlatanes?

PUEBLO.

No, por cierto; a todos les obligaré a irse de caza, en vez de hacer
decretos.

AGORÁCRITO.

Con esa condición, toma esta silla, y este robusto muchacho para que
la lleve; si te agrada, puedes sentarte sobre él[439].

PUEBLO.

¡Qué felicidad recobrar mi antiguo estado!

AGORÁCRITO.

Eso lo podrás decir cuando te entregue las treguas por treinta
años. ¡Hola, Treguas[440], presentaos pronto!

PUEBLO.

¡Júpiter supremo! ¡Qué hermosas son! Dime, por los dioses: ¿puede
tratarse con ellas? ¿Dónde las encontraste?

AGORÁCRITO.

Pues qué, ¿no las tenía guardadas el Paflagonio para que tú no las
hallases? Yo te las doy; vete al campo y llévatelas.

PUEBLO.

¿Qué castigo vas a imponer a ese Paflagonio que ha hecho tanto
mal?

AGORÁCRITO.

Uno pequeño. No le impondré más que el de ejercer mi antiguo oficio:
vender chorizos en las puertas, y picar carnes de perros y burros[441].
Cuando se embriague, reñirá con las prostitutas, y no beberá más agua
que la de las bañeras.

PUEBLO.

Excelente idea: nadie más digno que él de destrozarse a denuestos
con los bañeros y prostitutas. En recompensa de tantos beneficios
te invito a venir al Pritaneo y a ocupar en él la silla de aquel
miserable. Sígueme y coge esa túnica verde-rana. Conducid al Paflagonio
al sitio donde ha de ejercer su oficio, para que lo vean los
extranjeros a quienes solía ultrajar.

FIN DE LOS CABALLEROS.





LAS NUBES.







NOTICIA PRELIMINAR.





«El año último dirigió el poeta sus ataques contra esos vampiros
que, pálidos abrasados por incesante fiebre, estrangulaban en las
tinieblas a vuestros padres y abuelos, y acostados en el lecho de los
ciudadanos pacíficos, enemigos de cuestiones, amontonaban sobre ellos
procesos, citaciones y testigos, hasta el punto de que muchos acudieron
aterrados al polemarca. Y esto no obstante, el año pasado abandonasteis
al intrépido defensor que puso todo su ahínco en purgar de tales
monstruos a la patria, precisamente cuando sembraba pensamientos de
encantadora novedad, cuyo crecimiento impedisteis por no haberlos
comprendido bien. Sin embargo, el autor jura a menudo, entre estas
libaciones a Baco, que jamás oísteis mejores versos cómicos. Vergonzoso
es que no comprendieseis de seguida su intención profunda; pero al
poeta le consuela el no haber desmerecido en la opinión de los doctos,
aunque se hayan estrellado sus esperanzas por vencer en audacia a sus rivales.»

Así explica Aristófanes, en la Parábasis de Las
Avispas, el objeto de Las Nubes, y el elevado concepto que
tenía formado de esta comedia, una de las más hermosas creaciones de
su fantasía. Las Nubes son, en efecto, una sátira ingeniosa y
trascendental de los vicios que en la educación iban introduciéndose
merced, especialmente, a la influencia de los sofistas, ídolos entonces
de la juventud, que frecuentaba solícita sus escuelas. Los sofistas
habían aparecido en Atenas en tiempo de Pericles, y, abusando de la
invención de Zenón el eleático, esgrimieron las armas de la dialéctica
para satisfacer sus miras interesadas y ambiciosas. En sus discursos,
exornados con todas las galas de la oratoria, no se proponían como
objeto principal la demostración científica de un sistema de verdades,
sino el deslumbrar a sus oyentes, sosteniendo, con aquellos falaces
argumentos que de ellos han recibido el nombre de sofismas, las más
absurdas conclusiones y extrañas paradojas.

Ensoberbecidos con su ingenio, disputaban atrevidamente de omni
re scibili, y sostenían indistintamente el pro y el contra en
todas las cuestiones, llegando, por este funesto modo de filosofar,
a convertir la varonil elocuencia antigua en un arte de disputar
artificiosamente, a llevar las inteligencias al escepticismo y a
la negación de los dioses, y a relajar los más fuertes vínculos
sociales con la predicación de una moral cuyo único móvil era
el carpe
diem y el placer. «El talento de hacer justo lo injusto, e
injusto lo justo, que orgullosamente se atribuían, debía de ser, dice
Schœll, siguiendo a Heeren[442], extremadamente peligroso en sus relaciones
con la vida civil; pero aún producía un mal mayor, cual es el de echar
por tierra el sentimiento de la verdad, que deja de ser respetable
desde el momento en que se la considera discutible.»

Aristófanes, que siempre estaba con el látigo levantado contra todo
abuso y todo error, lo descargó también sobre estos maestros ateos,
vanos e inmorales, impulsado por el noble, levantado y patriótico
pensamiento de restaurar aquel sistema de enseñanza que formó los
héroes de Maratón e hizo reinar en las costumbres la modestia y la
virtud; pero al hacerlo cometió la imperdonable falta de elegir como
blanco de sus tiros y personificación de los sofistas la venerable
figura de Sócrates, que era precisamente el más declarado de sus
enemigos. ¿Qué motivo pudo impulsar a Aristófanes a semejante elección
y a acumular sobre la cabeza del virtuoso filósofo los anatemas con que
quiere confundir la nueva educación? ¿Por qué acusar de corruptor de la
juventud al que solo pretendía dirigirla al bien, de ateísmo al hombre
más piadoso, de avaricia al más generoso y desprendido, y de perderse
en nebulosas especulaciones al que sentaba toda su filosofía sobre la base práctica
de la moral? Digámoslo en dos palabras: por la misma popularidad de
Sócrates y su especial manera de enseñar. Sócrates, que no explicaba
dentro del recinto de una escuela, sino en los lugares más concurridos;
que empleaba todos los recursos de su natural gracejo en la disputa y
en la exposición de sus doctrinas, era indudablemente el filósofo más
conocido de los atenienses, y sin duda por eso lo eligió Aristófanes
para personificar en él toda la filosofía de su tiempo, obedeciendo
a la necesidad de dar unidad a su comedia y de no convertirla en una
polémica insípida o pedante.

Es preciso, además, tener en cuenta que Sócrates, como todos los
genios, quizá no lo apareciera ante los ojos de sus contemporáneos
hasta que su muerte depuró en él, por decirlo así, toda aquella especie
de imperfección que empequeñece, cuando se las mira de cerca, las más
grandes figuras. Desde luego, aun los más furiosos detractores de
Aristófanes no podrán menos de confesar que había motivo para engañarse
al apreciar las miras del mártir de la cicuta, cuando se le veía
discutir con chistes y cuentecillos entre la plebe menos ilustrada, o
dar consejos de arte amandi a la bella cortesana Teodota.

Esta singular conducta, cuando sus altos fines no eran bien
conocidos, se prestaba indudablemente al ridículo; y por eso Sócrates,
que despreciaba las vulgares preocupaciones que acerca de él
existían, fue el blanco, como dice Séneca, de las envenenadas burlas de los cómicos.
Porque no fue solo Aristófanes quien le escarneció en el teatro;
Éupolis y Amipsias le llamaron vanidoso, mendigo y ladrón, y es de
creer que también otros, dada la declarada guerra que entre poetas
cómicos y filósofos y trágicos existía.

No pretendemos con esto, justificar a Aristófanes, sino hacer
constar que, al componer Las Nubes, aparte de lo indisculpable
de la sátira personal y calumniosa, procedió de buena fe, aunque con
criminal ligereza, por haber confundido a Sócrates con la turba de
sofistas cuya peligrosa enseñanza quería desterrar.

De todos modos, sus insultos no hallaron eco, por esta vez, en el
público de Atenas, que, acostumbrado a la extremada licencia de los
cómicos, tomaba a risa sus ultrajes y calumnias, o los consideraba
como grandes exageraciones. Pues solo así se comprende que aplaudiese
a un mismo tiempo los ataques de Aristófanes a Eurípides y su
sistema dramático, y las tragedias del inspirado poeta. Sócrates,
según irrecusables testimonios, continuó después de representadas
Las Nubes siendo querido y respetado, y no pareció guardar
resentimiento alguno contra su calumniador. Platón y Jenofonte, sus más
afectos discípulos, tampoco tienen para él ni una palabra de censura:
al contrario, el primero compuso en su honor un lisonjero dístico
y le presentó en el Banquete, conversando amigablemente con
el maestro sobre las interesantes teorías del arte, la belleza y el
amor.

En vista de estos
elocuentes hechos y de haber trascurrido nada menos que veinticuatro
años entre la primera representación de Las Nubes y la
muerte de Sócrates, ha caído ya en descrédito la opinión de que la
comedia aristofánica fue la causa principal de la injusta condena
del filósofo. Verdad es que sus enemigos presentaron contra él las
mismas acusaciones que en Las Nubes se le hacen; pero también
es cierto que no pasaron de ser pretextos especiosos acogidos por un
tribunal decidido a condenar a muerte al que había osado censurar la
tiranía de los Treinta, y los atropellos de Nicias[443].

Quitado de Las Nubes el nombre de Sócrates, queda esta
comedia como una de las más perfectas de Aristófanes. Muy lisonjeros
juicios se han formulado sobre ella; pero como entre los más acertados
figura el que mi particular amigo D. Fermín Herrán tuvo la bondad
de poner al frente de mi versión en el año 1875, lo inserto a
continuación, aprovechando esta oportunidad de agradecerle los amables
o inmerecidos elogios de que entonces me colmó.


«El argumento de Las Nubes es sencillísimo; parécese en
  esto a algunos de nuestros autos sacramentales en que la acción
  se desenvuelve sin tropiezo, sin incidentes que la compliquen,
  ni episodios que la armonicen; ligera, sencilla y fácilmente
  comprensible.

»Estrepsiades,
  personaje que Aristófanes nos presenta como la personificación del
  fraude, tipo que excita la repugnancia, sin dejar de interesar por
  eso, es un hombre que agobiado de deudas y no teniendo con qué
  pagarlas, discurre los medios de burlar a sus acreedores dejando a
  salvo su responsabilidad, única cosa que le atemoriza, no por la nota
  que sobre él podrá echar, sino por la materialidad del pago a que
  se vería obligado. Y en vez de recurrir a la economía, disminuyendo
  sus gastos, deshaciéndose de lo superfluo, o arbitrando recursos
  de cualquiera manera, cree haber resuelto la cuestión enviando a
  su hijo Fidípides a la escuela de Sócrates, donde debía aprender a
  convencer con su elocuencia a los más reacios de sus acreedores,
  logrando de este modo, y en caso de ser citado a juicio, ganar el
  pleito obteniendo sentencia favorable, para lo cual había de llevar
  prevenidos dos discursos, uno justo y otro injusto. Pero, en un
  principio, su hijo Fidípides, que está muy lejos de ser un modelo
  de respeto y cariño filial, se niega a ir a la escuela, pretextando
  la antipatía que siente por aquellos sabios, viéndose Estrepsiades
  obligado a presentarse él mismo en la escuela, donde es admitido,
  empezando a recibir las lecciones de Sócrates, que renuncia a sacar
  partido de un discípulo tan estúpido y desmemoriado que solo recuerda
  de lo que le enseñan aquello que tiene relación con la manía que le
  ocupa. Viendo que por sí mismo nada consigue, logra, si no convencer,
  persuadir a su hijo a entrar en la escuela, de donde sale con los conocimientos que
  deseaba, los cuales emplea, no en salvar a su padre de los rigores de
  una sentencia inminente, sino en cohonestar con argucias o sofismas
  su conducta depravada; lo que obliga a Estrepsiades a renegar del
  talento de su hijo y maldecir la hora en que abrigó la idea de que lo
  adquiriese. Ansiando tomar venganza de los autores de su mal, quema
  la casa de Sócrates, y termina la comedia.

»Como se ve, la acción marcha por sí sola, sin que nada la detenga
  ni precipite; y la moral, aunque un poco tergiversada, es clara y
  provechosa, y pudiera condensarse en estas palabras: “del mal no
  puede venir el bien”.

»Por el argumento no podría llamarse a Aristófanes notable
  dramático, toda vez que el ingenio más mediano es capaz de concebir
  un asunto tan sencillo; pero hay circunstancias que le avaloran y
  engrandecen, poniendo a su autor en elevado lugar.

»El diálogo, siempre vivo y animado, se hace notable e interesa
  por la oportunidad de las réplicas y agudeza de las observaciones. La
  sátira punzante que encierra, las transparentes alusiones que pone
  en boca de sus personajes le recomiendan y enaltecen, y los chistes
  en que abunda hacen la acción amena e interesante, en sumo grado: la
  intervención del coro podría hacerla pesada y algo monótona, pero
  es necesaria, toda vez que el comentario puesto en su boca hace las
  veces de moraleja,
  ilustración del texto y explicaciones de los pasajes, además de que,
  dadas las costumbres de entonces en aquel país, no podía prescindirse
  de él.

»Cuanto de ridículo tienen algunos personajes de la comedia está
  sacado a luz con tanta gracia, con tal oportunidad, que a pesar
  de reconocer muchas veces la injusticia y encono de los tiros, se
  aplaude la puntería en gracia del chiste.

»En los episodios, en ciertas escenas, en determinadas
  situaciones, luce esplendorosa la habilidad del autor de Las
  Nubes. El diálogo entre lo Justo y lo Injusto es
  admirable y verdadera obra maestra de ática ironía. El poner en boca
  del hijo, niño mimado e insolente, los sofismas que para defender lo
  contrario, o al menos lo distinto, ha expuesto el padre, bonachón y
  débil, es de éxito grande y efecto oportuno, como lo es la famosa
  escena entre el viejo y el filósofo, cuya irónica gracia, cuya
  petulancia e intención son muy superiores a todo encarecimiento.

»Sintetizando: argumento sencillo, lenguaje selecto, diálogos
  chispeantes y animados, caracteres bien dibujados y correctos,
  episodios divertidos o interesantes.»




La representación de Las Nubes tuvo lugar, según la opinión
más probable, el año primero de la Olimpiada ochenta y nueve, o sea el
424 a. J. C. El mismo Aristófanes lo indica al lamentarse de su mal
éxito en la parábasis de Las Avispas, representadas el 423, y
al hablar en aquella comedia de Cleón, como si viviese todavía, siendo así que el célebre
demagogo murió en el año décimo de la guerra del Peloponeso, que
corresponde al segundo de la Olimpiada ochenta y nueve.





PERSONAJES.






Estrepsiades.

Fidípides.

Un esclavo de Estrepsiades.

Discípulos de Sócrates.

Sócrates.

Coro de Nubes.

El Razonamiento justo.

El Razonamiento injusto.

Pasias, acreedor.

Un testigo de Pasias.

Aminias, acreedor.

Querefonte.








LAS NUBES.





La escena representa el dormitorio de Estrepsiades.
Este aparece en su lecho, y próximos a él duermen su hijo, y los
esclavos.

ESTREPSIADES.

¡Oh Júpiter supremo! ¿Es acaso interminable la duración de las
noches? ¿Nunca se hará de día? Mucho tiempo ha que he oído el canto
del gallo, y sin embargo, los esclavos aún están roncando: antes
no sucedía esto. Maldita sea la guerra, que me impide hasta el
castigar a mis esclavos[444]. Este buen mozo no despierta en toda la
noche, y duerme profundamente[445], envuelto en las cinco mantas de su lecho.
Pero probemos a imitarle...

¡Pobre de mí! no puedo conciliar el sueño. ¿Cómo he de dormir,
si me atormentan los gastos, la caballeriza y las deudas que he contraído por causa
de este hijo? Él cuida su cabellera, cabalga, guía un carro y sueña
con caballos; y yo me siento morir cuando llega el día veinte
del mes, porque se acerca el momento de pagar los intereses...[446].

Muchacho, enciende la lámpara y tráeme el libro de cuentas,
para que examine los gastos, y averiguando a quiénes debo, calcule
los intereses... Ea, veamos, ¿cuánto debo? «Doce minas a Pasias[447]»:
¿Y por qué doce minas a Pasias? ¿En qué las he gastado? Cuando
compré el Coppatia[448]. ¡Desdichado de mí! ¡Ojalá me hubiesen
vaciado antes un ojo de una pedrada![449].

FIDÍPIDES (soñando).

Filón, guías mal: tu carro debe seguir a este.

ESTREPSIADES.

He aquí el mal que me mata: hasta durmiendo sueña con caballos.

FIDÍPIDES (soñando).

¿Cuántas carreras es necesario dar en el certamen?

ESTREPSIADES.

A tu padre sí que le haces dar carreras... ¿Pero qué
deuda contraje[450] después de la de Pasias? Veamos: «tres
minas a Aminias[451] por el carro y las ruedas.»

FIDÍPIDES (soñando).

Lleva el caballo a la cuadra y revuélcalo antes en la arena.

ESTREPSIADES.

¡Infeliz! Tú si que das vuelco a mi fortuna; unos me tienen
ya citado a los tribunales, otros me piden que les garantice el
pago de los intereses[452].

FIDÍPIDES (despertando).

Pero, padre, ¿qué te angustia que no haces más que dar vueltas toda
la noche?

ESTREPSIADES.

Me muerde cierto demarco[453] de las camas.

FIDÍPIDES.

Por favor, querido, déjame dormir un poco.

ESTREPSIADES.

Duerme en hora buena, pero sabe que todas estas deudas caerán sobre
tu cabeza... ¡Oh! ¡Así perezca miserablemente aquella casamentera que
me impulsó a contraer matrimonio con tu madre! Porque yo tenía una
vida dulcísima, sencilla, grosera, descuidada y abundante en panales,
ovejas y aceite.
Después, aunque era hombre del campo, me casé con la nieta de Megacles
hijo de Megacles, ciudadana soberbia, amiga de los placeres, con las
mismas costumbres que Cesira[454]. Después del matrimonio, cuando nos
acostábamos, yo no olía más que a mosto, higos y lana de mis ovejas;
ella por el contrario, apestaba a pomadas y esencias, y solo
deseaba besos amorosos, lujo, comilonas y los placeres de Venus[455]. No
diré que fuese holgazana, sino que tejía; y muchas veces, enseñándola
esta capa, le decía con tal pretexto: «Esposa mía, aprietas[456]
demasiado los hilos.»

UN ESCLAVO.

No tiene aceite la lámpara.

ESTREPSIADES.

¡Ay de mí! ¿Por qué has encendido una lámpara tan bebedora? Acércate
para que te haga llorar.

EL ESCLAVO.

Y ¿por qué he de llorar?

ESTREPSIADES.

Por haber puesto una mecha muy gorda... Después, cuando
nos nació este hijo, disputamos mi buena mujer y yo acerca del nombre que
habríamos de ponerle. Ella le posponía a todos los nombres el de
caballo, queriendo que se llamase Jantipo, Caripo o Calípides[457].
Yo le llamaba Fidónides[458], como su abuelo. Tras largo debate,
adoptamos, por fin, un término medio y le llamamos Fidípides[459]. Su
madre, tomándole en brazos, solía decirle entre caricias: «¡Cuándo
te veré, hecho un hombre, venir a la ciudad, ricamente vestido y
dirigiendo tu carro, como tu abuelo Megacles...!» Y yo le decía:
«¡Cuándo te veré, vestido de pieles, traer las cabras del Feleo[460]
como tu padre...!» Pero nunca hizo caso de mis palabras. Y su
afición a los caballos[461] me ha perdido. Después de haber meditado
toda la noche, he encontrado un maravilloso expediente, que me
salvará si consigo persuadir a mi hijo. Mas, antes de todo, quiero
despertarle. ¿Cómo haré para despertarlo dulcemente? ¿Cómo? ¡Fidípides,
querido Fidípides![462].

FIDÍPIDES.

¿Qué, padre mío?

ESTREPSIADES.

Bésame y dame tu mano derecha.

FIDÍPIDES.

Hela aquí. ¿Qué ocurre?

ESTREPSIADES.

Di: ¿me amas?

FIDÍPIDES.

Sí, por Neptuno ecuestre.

ESTREPSIADES.

Por favor, no me recuerdes nunca a ese domador de caballos; es
la causa de todos mis males. Si me amas de todo corazón, hijo mío,
compláceme.

FIDÍPIDES.

¿Y en qué quieres que te complazca?

ESTREPSIADES.

Cambia pronto de costumbres, y ve a aprender donde yo te mande.

FIDÍPIDES.

Explícate ya: ¿qué quieres?

ESTREPSIADES.

¿Y me obedecerás?

FIDÍPIDES.

Te obedeceré, por Baco.

ESTREPSIADES.

Mira a este lado. ¿Ves esa puertecita y esa casita?

FIDÍPIDES.

Las veo. ¿Pero qué quiere decir esto?

ESTREPSIADES.

Esa es la escuela[463] de las almas sabias. Ahí habitan hombres
que hacen creer con sus discursos que el cielo es un horno que
nos rodea, y que nosotros somos los carbones[464]. Los mismos enseñan,
si se les paga, de qué manera pueden ganarse las buenas y las malas
causas.

FIDÍPIDES.

Y ¿quiénes son esos hombres?

ESTREPSIADES.

No sé bien cómo se llaman. Son personas buenas dedicadas a la
meditación.

FIDÍPIDES.

¡Ah, los conozco, miserables! ¿Hablas de aquellos charlatanes
pálidos y descalzos, entre los cuales se encuentran el perdido
Sócrates y Querefonte?[465]

ESTREPSIADES.

¡Eh! calla: no digas necedades. Antes bien, si te conmueven las
aflicciones de tu padre, sé uno de ellos y abandona la equitación.

FIDÍPIDES.

No lo haré, por Baco, aunque me dieses todos los faisanes
que cría Leógoras[466].

ESTREPSIADES.

¡Oh!, por favor, queridísimo hijo, ve a la escuela.

FIDÍPIDES.

Y ¿qué aprenderé?

ESTREPSIADES.

Dicen que enseñan dos clases de discursos: uno justo, cualquiera
que sea, y otro injusto[467]; con el segundo de estos afirman que pueden
ganar hasta las causas más inicuas. Por tanto, si aprendes el discurso
injusto, no pagaré ni un óbolo[468] de las deudas que tengo por tu causa.

FIDÍPIDES.

No puedo complacerte. Me sería imposible mirar a un jinete si
tuviese el color de la cara tan perdido.

ESTREPSIADES.

Por Ceres, no comeréis ya a mis expensas ni tú, ni tu caballo de
tiro, ni tu caballo de silla[469], sino que te echaré de casa enhoramala[470].

FIDÍPIDES.

Mi tío Megacles no me dejará sin caballos. Me voy, y no hago caso de
tus amenazas.



(Aquí debe haber mutación de escena, puesto que
Estrepsiades va a llamar en la puerta de Sócrates.)

ESTREPSIADES.

Sin embargo, aunque he caído, no he de permanecer en tierra[471],
sino que invocando a los dioses iré a esa escuela y recibiré yo mismo
las lecciones. Pero ¿cómo, siendo viejo, olvidadizo y torpe, podré
aprender discursos llenos de exquisitas sutilezas? Marchemos. ¿Por qué
me detengo y no llamo a la puerta? ¡Esclavo! ¡Esclavo!

UN DISCÍPULO.

¡Vaya al infierno! ¿Quién golpea la puerta?

ESTREPSIADES.

Estrepsiades, hijo de Fidón, del cantón de Cicinno[472].

EL DISCÍPULO.

¡Por Júpiter! Campesino habías de ser para golpear tan brutalmente
la puerta y hacerme abortar[473] un pensamiento que había concebido.

ESTREPSIADES.

Perdóname, porque habito lejos de aquí, en el campo; pero dime: ¿cuál es el pensamiento
que te he hecho abortar?

EL DISCÍPULO.

No me es permitido decirlo más que a los discípulos.

ESTREPSIADES.

Dímelo sin temor, porque vengo a la escuela como discípulo.

EL DISCÍPULO.

Lo diré: pero ten en cuenta que esto debe de ser un misterio.
Preguntaba ha poco Querefonte a Sócrates cuántas veces saltaba lo
largo de sus patas una pulga que había picado a Querefonte en una ceja
y se había lanzado luego a la cabeza de Sócrates[474].

ESTREPSIADES.

Y ¿cómo ha podido?...

EL DISCÍPULO.

Muy ingeniosamente. Derritió un poco de cera, y cogiendo la pulga
sumergió en ella sus patitas. Cuando se enfrió la cera, quedó la
pulga con una especie de borceguíes pérsicos[475]. Se los descalzó
Sócrates y midió con ellos la distancia recorrida por el salto.

ESTREPSIADES.

¡Supremo Júpiter, qué inteligencia tan sutil!

EL DISCÍPULO.

¿Pues qué dirás si te cuento otra invención de Sócrates?

ESTREPSIADES.

¿Cuál? Dímela, te lo ruego.

EL DISCÍPULO.

El mismo Querefonte Esfetiense le preguntó si creía que los
mosquitos zumbaban con la trompa o con el trasero.

ESTREPSIADES.

¿Y qué dijo de los mosquitos?

EL DISCÍPULO.

Dijo que el intestino del mosquito es muy angosto, y que a causa de
su estrechez el aire pasa con gran violencia hasta el trasero, y como
el orificio de este comunica con el intestino, el trasero produce el
zumbido por la violencia del aire.

ESTREPSIADES.

Por lo tanto, el trasero de los mosquitos es una trompeta. ¡Oh
tres veces bienaventurado el autor de tal descubrimiento! Fácilmente
obtendrá la absolución de un reo quien conoce tan bien el intestino del
mosquito.

EL DISCÍPULO.

Poco ha una salamandra le hizo perder un gran pensamiento.

ESTREPSIADES.

Dime: ¿de qué manera?

EL DISCÍPULO.

Observando de noche el curso y las revoluciones de la luna, miraba
al cielo con la boca abierta, y entonces una salamandra le arrojó su excremento desde el
techo.

ESTREPSIADES.

¡Linda salamandra que hace sus necesidades en la boca de
Sócrates!

EL DISCÍPULO.

Ayer por la tarde no teníamos cena.

ESTREPSIADES.

¡Hem! ¿Y qué inventó para encontrar comida?

EL DISCÍPULO.

Extendió polvo sobre la mesa, dobló una barrita de hierro[476], y
recogiendo después el compás, escamoteó un vestido de la palestra.

ESTREPSIADES.

¿Por qué admiramos ya a Tales?[477] Abre, abre prontamente
la escuela, y preséntame a Sócrates cuanto antes. Me impaciento por
ser su discípulo. ¡Vivo! abre la puerta. — ¡Oh Hércules! ¿De qué
país son estos animales?[478].

EL DISCÍPULO.

¿De qué te admiras? ¿Con quiénes les encuentras semejanza?

ESTREPSIADES.

Con los lacedemonios hechos prisioneros en Pilos[479]. ¿Pero por qué miran
esos a la tierra?

EL DISCÍPULO.

Investigan las cosas subterráneas.

ESTREPSIADES.

Entonces buscan cebollas. No os cuidéis más de eso: yo sé dónde
las hay hermosas y grandes. — ¿Y qué hacen esos otros con el cuerpo
inclinado?

EL DISCÍPULO.

Investigan los abismos del Tártaro.

ESTREPSIADES.

¿Para qué mira al cielo su trasero?

EL DISCÍPULO.

Es que aprende astronomía por su parte. Pero entrad, no sea que el
maestro nos sorprenda.

ESTREPSIADES.

No, todavía no: que estén aquí; tengo que comunicarles un asuntillo
mío.

EL DISCÍPULO.

Es que no pueden permanecer largo tiempo al aire y en el
exterior.

ESTREPSIADES.

¡En nombre de los dioses! ¿Qué son estas cosas? Decídmelo.

EL DISCÍPULO.

Esa es la astronomía.

ESTREPSIADES.

¿Y esta?

EL DISCÍPULO.

La geometría.

ESTREPSIADES.

¿Para qué sirve la geometría?

EL DISCÍPULO.

Para medir la tierra.

ESTREPSIADES.

¿La que se distribuye a la suerte?

EL DISCÍPULO.

No. Toda la tierra.

ESTREPSIADES.

¡Gracioso dicho! He aquí una idea muy popular y útil[480].

EL DISCÍPULO.

He aquí todo el circuito de la tierra. ¿Ves? Aquí está Atenas.

ESTREPSIADES.

¿Qué dices? No te creo. No veo a los jueces en sesión[481].

EL DISCÍPULO.

Sin embargo, este es verdaderamente el territorio del Ática.

ESTREPSIADES.

¿Y dónde están los Cicinenses mis compatriotas?

EL DISCÍPULO.

Helos aquí; y mira también la Eubea, que, como ves, es muy
larga.

ESTREPSIADES.

Lo sé: Pericles y vosotros la habéis sometido a mil torturas[482].
Pero, ¿dónde está Lacedemonia?

EL DISCÍPULO.

¿Que dónde está? Hela aquí.

ESTREPSIADES.

¡Cuán cerca de nosotros! Meditad sobre esto y alejadla todo lo que
se pueda.

EL DISCÍPULO.

Por Júpiter, eso es imposible.

ESTREPSIADES.

Pues ya os pesará. — ¡Calla! ¿y quién es ese hombre suspendido en el
aire en un cesto?

EL DISCÍPULO.

Él.

ESTREPSIADES.

¿Quién es él?

EL DISCÍPULO.

Sócrates.

ESTREPSIADES.

¡Sócrates! Anda y llámale fuerte.

EL DISCÍPULO.

Llámale tú; que yo no tengo tiempo.

ESTREPSIADES.

¡Sócrates! ¡Sócrates!

SÓCRATES.

Mortal[483]. ¿Por qué me llamas?

ESTREPSIADES.

Ante todo, te ruego que me digas qué es lo que haces ahí.

SÓCRATES.

Camino por los aires y contemplo el Sol.

ESTREPSIADES.

Por tanto, ¿miras[484] a los dioses desde tu cesto y no desde la
tierra? Si no es que...

SÓCRATES.

Nunca podría investigar con acierto las cosas celestes si
no suspendiese mi alma y mezclase mis pensamientos con el aire
que se les parece[485]. Si permaneciera en el suelo, para
contemplar las regiones superiores, no podría descubrir nada porque la
tierra atrae a sí los jugos del pensamiento: lo mismo exactamente que
sucede con los berros.

ESTREPSIADES.

¿Qué hablas? ¿El pensamiento atrae la humedad de los berros? Pero,
querido Sócrates, baja, para que me enseñes las cosas que he venido a
aprender.

SÓCRATES.

¿Qué es lo que te ha hecho venir?

ESTREPSIADES.

El deseo de aprender a hablar. Los usureros, los acreedores más
intratables me persiguen sin descanso y destruyen los bienes que les he
dado en prenda.

SÓCRATES.

¿Cómo te has llenado de deudas sin apercibirte?

ESTREPSIADES.

Me ha arruinado la enfermedad de los caballos, cuya voracidad es
espantosa. Mas enséñame uno de tus dos discursos, aquel que sirve para
no pagar. Sea cual fuere el salario que me pidas, juro por los dioses
que te lo he de satisfacer.

SÓCRATES.

¿Por qué dioses juras? En primer lugar, es preciso que sepas que los
dioses no son ya moneda corriente entre nosotros.

ESTREPSIADES.

¿Pues por quién juráis? Acaso por las monedas de hierro, como en
Bizancio.

SÓCRATES.

¿Quieres conocer perfectamente las cosas divinas y saber sin engaño
lo que son?

ESTREPSIADES.

Sí, por Júpiter, a ser posible.

SÓCRATES.

Y ¿hablar con las Nubes, nuestras divinidades?

ESTREPSIADES.

Mucho más.

SÓCRATES.

Siéntate, pues, en el lecho sagrado.

ESTREPSIADES.

Ya estoy sentado.

SÓCRATES.

Coge esta corona.

ESTREPSIADES.

¿Para qué la corona? ¡Ay de mí!, Sócrates, no me sacrificarás
como a Atamas[486].

SÓCRATES.

No: hacemos todas estas ceremonias con los iniciados.

ESTREPSIADES.

¿Y qué ganaré con esto?

SÓCRATES.

Llegarás a ser un molino de palabras, un verdadero cascabel, fino
como la flor de la harina: pero no te muevas.

ESTREPSIADES.

No me engañas, por Júpiter; si continúas empolvándome de ese
modo me convertiré pronto en flor de harina[487].

SÓCRATES.

Es necesario guardar silencio, anciano, y escuchar atentamente mis
súplicas. Soberano señor, Aire inmenso que rodeas la sublime tierra,
Éter luminoso, y vosotras, Nubes, diosas venerables, que engendráis los
rayos y los truenos, levantaos, soberanas mías, y mostraos al filósofo
en las alturas.

ESTREPSIADES.

No, todavía no, hasta que me cubra la cabeza con el manto doblado,
no sea que me moje. ¡Pobre de mí! haber salido de casa sin mi montera
de piel de perro.

SÓCRATES.

Venid pues, oh Nubes venerables, y mostraos a este, ora ocupéis
la sagrada cumbre del nevado Olimpo, ora forméis con las Ninfas la
danza sagrada en los jardines del padre Océano, ora recojáis en urnas
de oro las aguas del Nilo, ora residáis en la laguna Meotis, o sobre
las nevadas rocas del Mimas; oídme, aceptad mi sacrificio y mirad
complacidas estas sagradas ceremonias.



CORO DE NUBES.

Del seno mugiente del Océano, nuestro padre, levantémonos, Nubes
eternas, ligeras por nuestra naturaleza vaporosa, a las altas cumbres
de los montes coronados de árboles seculares. Desde ellas veremos a lo
lejos el horizonte montuoso, la tierra sagrada, madre de los frutos, el
curso de los ríos divinos, y el mar que murmura profundamente. Puesto que el ojo
infatigable del Éter brilla siempre con resplandeciente luz, disipemos
la niebla oscura que nos rodea, y mostrémonos a la tierra con todo el
esplendor de nuestra belleza inmortal.

SÓCRATES.

Indudablemente, habéis escuchado mis votos, ¡oh Nubes venerables!
¿Has oído tú su voz acompañada de los mugidos del trueno?

ESTREPSIADES.

Yo también os adoro, santas Nubes, y quiero responder a
vuestros truenos[488]; a ello me obligan el miedo y el temblor;
así es que, sea o no lícito, quiero desahogarme[489].

SÓCRATES.

No te burles, ni hagas lo que esos cómicos miserables[490] —
¡Silencio! Una multitud de diosas se adelantan cantando.

CORO.

Vírgenes imbríferas[491], vamos a visitar el pingüe territorio de
Palas y la amable tierra de Cécrope, patria de tan grandes hombres,
donde se celebra el culto de los sagrados misterios, se ven el
santuario místico de las santas iniciaciones[492] las ofrendas a
los habitantes del Olimpo, los elevados templos y las estatuas de los dioses, las
procesiones religiosas, los sacrificios a las coronadas divinidades y
los festines de todas las estaciones; y, cuando con la primavera vuelve
la fiesta de Baco, los certámenes de los resonantes coros, y el grave
sonido de las flautas.

ESTREPSIADES.

¡Por Júpiter! Sócrates, dime: ¿Quiénes son aquellas mujeres que han
cantado con tanta majestad? ¿Son algunas heroínas?

SÓCRATES.

No; estas son las celestes Nubes, grandes diosas de los hombres
ociosos; que nos dan el pensamiento, la palabra y la inteligencia, el
charlatanismo, la locuacidad, la astucia y la comprensión.

ESTREPSIADES.

He aquí por qué al oírlas parece que mi alma va a volar, y ya
desea discutir sobre sutilezas, hablar del humo, contradecir y oponer
argumentos contra argumentos. Así es que desearía, si fuese posible,
verlas personalmente.

SÓCRATES.

Mira hacia aquel lado, hacia el monte Parneto. Yo las veo descender
con lentitud.

ESTREPSIADES.

¿Dónde? Enséñame.

SÓCRATES.

Míralas; vienen oblicuamente en gran número, a través de los valles
y los bosques.

ESTREPSIADES.

Pero ¿qué es esto? Si no las distingo.

SÓCRATES.

Ahí, junto a la entrada.

ESTREPSIADES.

Al fin las entreveo.

SÓCRATES.

Ahora las verás perfectamente si no tienes telarañas en los ojos[493].

ESTREPSIADES.

Sí, por Júpiter: ¡oh diosas venerables! ya ocupan toda la escena.

SÓCRATES.

¡Y tú, que ignorabas su existencia y no las tenías por diosas!

ESTREPSIADES.

No por cierto: pero las creía niebla, humo o rocío.

SÓCRATES.

Por Júpiter, ¿no sabes que estas alimentan a multitud de sofistas,
a los adivinos de Turium, a los médicos, a los holgazanes que no se
ocupan mas que de sus uñas, sortijas y cabellos, a los autores de
ditirambos y a los charlatanes de vaciedades sublimes? A todos estos
los alimentan porque las celebran en sus cantos.

ESTREPSIADES.

¿Por eso cantan en sus versos el ímpetu veloz de las húmedas
Nubes que lanzan deslumbradores relámpagos, los cabellos erizados
de Tifón, el de las cien cabezas, y las tempestades furiosas como
aves de rapiña, que
vuelan por el éter, nadando por el aire y los torrentes de lluvia
que derraman las Nubes?[494] Y en premio de estos versos se comen los más
grandes peces y la carne delicada de los tordos.

SÓCRATES.

¿Por causa de ellas, no es justo?

ESTREPSIADES.

Pero dime, si en realidad son Nubes, ¿en qué consiste que parecen
mujeres y sin embargo no lo son?

SÓCRATES.

¿Pues qué son entonces?

ESTREPSIADES.

No lo sé bien: ahora me parecen copos de lana, pero de ninguna
manera mujeres. Estas, sin embargo, tienen narices.

SÓCRATES.

Vamos, responde a mis preguntas.

ESTREPSIADES.

Pregunta lo que quieras.

SÓCRATES.

¿No has visto alguna vez, mirando al cielo, una Nube parecida a un
centauro, a un leopardo, a un lobo o a un toro?

ESTREPSIADES.

Sí, en verdad; y ¿a qué viene esto?

SÓCRATES.

A probarte que se transforman como quieren. Así, cuando ven a un hombre de larga
cabellera y pecho velludo como el hijo de Jenofante, se burlan de su
locura, cambiándose en centauros.

ESTREPSIADES.

Y ¿qué hacen cuando ven a Simón, ladrón del tesoro público?

SÓCRATES.

Para poner de manifiesto sus costumbres, se transforman en lobos.

ESTREPSIADES.

Por eso es que ayer al distinguir a Cleónimo, que arrojó su escudo
para huir, al verle tan cobarde se cambiaron en ciervos.

SÓCRATES.

Y ¿ves ahora? al mirar a Clístenes se han transformado en
mujeres.

ESTREPSIADES.

¡Salud, oh diosas! Si alguna vez lo habéis hecho por un mortal,
romped vuestro silencio y dejad oír vuestra celeste voz, reinas
omnipotentes.

CORO.

Salud, investigador de la sabiduría: y tú, sacerdote de las
vaciedades más inútiles, di para qué nos necesitas. Porque a ningún
sofista de los que investigan las cosas del cielo escuchamos con
tanto placer como a ti, excepto a Pródico[495]: a este le atendemos por su ingenio y
por su ciencia; a ti por tu andar arrogante, por tu mirar desdeñoso,
tu sufrimiento en caminar desnudo, y la majestad que imprimes a tu
fisonomía.

ESTREPSIADES.

¡Oh Tierra, qué voz tan sagrada, venerable y prodigiosa!

SÓCRATES.

Es que ellas son las únicas diosas; todas las demás son pura
ficción.

ESTREPSIADES.

Pero entonces, dime, por la sagrada Tierra: ¿Júpiter olímpico no es
dios?

SÓCRATES.

¿Cuál Júpiter? Tú te burlas. No hay tal Júpiter.

ESTREPSIADES.

¿Qué estas diciendo? ¿Pues quién hace llover? Demuéstrame esto antes
de todo.

SÓCRATES.

Ellas: y voy a demostrarlo con grandes razones. ¿Has visto alguna
vez que Júpiter haga llover sin Nubes? Si fuese él, sería necesario que
lloviese estando el cielo sereno y después de haberlas disipado.

ESTREPSIADES.

Perfectamente: por Apolo, tu argumento me ha convencido. Yo creía
antes, como cosa cierta, que Júpiter para hacer llover orinaba en una
criba. Pero dime: ¿quién produce el trueno? Esto me hace temblar.

SÓCRATES.

Las Nubes truenan cuando se revuelven sobre si mismas[496].

ESTREPSIADES.

¿De qué manera, hombre audaz?

SÓCRATES.

Cuando están muy llenas de agua y se ponen en movimiento arrastradas
por su propio peso, al caer se entrechocan y rompen con estrépito.

ESTREPSIADES.

Pero ¿quién las empuja para que se entrechoquen? ¿Acaso Júpiter?

SÓCRATES.

De ningún modo: las empuja el Torbellino etéreo.

ESTREPSIADES.

¿El Torbellino? En verdad, ignoraba que Júpiter no existía y que
reinaba por él el Torbellino. Pero nada me has enseñado todavía del
fragor de los truenos.

SÓCRATES.

¿No me has oído decir que cuando las Nubes llenas de agua caen unas
sobre otras producen ese fragor a causa de su densidad?

ESTREPSIADES.

¿Y cómo he de creer eso?

SÓCRATES.

Observando lo que a ti mismo te sucede, como voy a demostrarte.
Cuando en las Panateneas[497] cenas tanto que se te desarregla el vientre,
¿no has notado que este produce de repente algunos ruidos?

ESTREPSIADES.

Sí, a fe mía: y en seguida me atormenta, y se revuelve, ruge
como el trueno, y después estalla con estrépito. Primero hace, con
ruido apenas perceptible, pax; luego papax, en seguida
papappax, y cuando hago mis necesidades es un verdadero trueno
pappappax, lo mismo que las Nubes.

SÓCRATES.

Considera el gran ruido que haces con tu pequeño vientre; ¿será,
pues, inverosímil el que el aire inmenso truene con estrepitoso
fragor? Por eso las palabras trueno y ventosidad son
semejantes.

ESTREPSIADES.

Pero dime: ¿de dónde provendrá el rayo resplandeciente que a unos
los reduce a cenizas y a otros los toca sin matarlos? Evidentemente
Júpiter es quien lo lanza contra los perjuros.

SÓCRATES.

¡Pobre tonto, más viejo que el tiempo, la luna y el pan! ¿Cómo, si
hiere a los perjuros, no ha abrasado ni a Simón, ni a Cleónimo, ni a
Teoro? Estos son no poco perjuros. Sin embargo, vemos que hiere a su
propio templo, al promontorio Sunio, y a las gigantescas encinas. ¿Por
qué causa? una encina jamás es perjura.

ESTREPSIADES.

No lo sé, pero me parece que discurres bien. Mas dime: ¿qué es el
rayo?

SÓCRATES.

Si un viento seco se eleva y se encierra dentro de las Nubes, las
hincha como si fueran una vejiga; después cuando su misma fuerza las
revienta se escapa violentamente comprimido por su densidad, y el
ímpetu terrible con que estalla hace que se encienda a sí mismo.

ESTREPSIADES.

En verdad, lo mismo me sucedió una vez en las fiestas de Júpiter.
Asaba para mi familia un vientre sin haber tenido la precaución de
hacerle algunas incisiones; se había hinchado mucho, y de repente
reventó por medio y me saltó a los ojos su interior quemándome la
cara.

CORO.

¡Oh tú que deseas aprender los arcanos de la ciencia, cuán dichoso
serás entre los atenienses y los demás griegos, si tienes memoria y
aplicación y un alma constante para el sufrimiento; si no te cansas ni
de permanecer quieto, ni de caminar; si no te hace mella el frío, ni
deseas comer; si te abstienes del vino, de los ejercicios gimnásticos
y de otras necedades, y piensas que es lo mejor y lo más propio de
un hombre digno el sobresalir en las obras, en los consejos y en los
combates de la palabra!

ESTREPSIADES.

Si te hace falta un alma dura e insensible a los desveladores cuidados, y un
estómago frugal acostumbrado a las privaciones y capaz de alimentarse
con ajedrea, puedes contar conmigo; mi cuerpo es tan duro como un
yunque.

SÓCRATES.

Promete también no reconocer ya más dioses que los que nosotros
veneramos en concepto de tales; a saber: el Caos, las Nubes y la
Lengua; he aquí las tres divinidades.

ESTREPSIADES.

Nunca hablaré de otras aunque me tropezase con ellas, ni las honraré
con sacrificios, libaciones ni incienso.

CORO.

Pide ahora confiadamente lo que deseas de nosotras, y lo obtendrás,
si nos honras, nos admiras y procuras ser hombre hábil.

ESTREPSIADES.

¡Oh dioses! Lo que os pido es lo menos que puede pedirse; haced tan
solo que sea el más elocuente de los griegos.

CORO.

Concedido: ningún hombre de estos tiempos te superará en hacer
bellos discursos.

ESTREPSIADES.

No: eso no es lo que deseo, porque a mí jamás se me ocurre
pronunciar grandes sentencias. Tan solo quiero resolver en mi favor los
pleitos y escapar de las manos de los acreedores.

CORO.

Se cumplirá lo que deseas, pues no apeteces cosas imposibles. Ponte
confiadamente en manos de uno de nuestros sacerdotes.

ESTREPSIADES.

Haré lo que me mandáis, pues la necesidad aprieta por causa de los
caballos y el matrimonio, que me han perdido. Hagan estos de mí ahora
todo cuanto les plazca; yo les entrego mi cuerpo para que lo destrocen
a fuerza de golpes, hambre, sed, calor y frío, y si quieren conviertan
mi piel en una bota, con tal que no pague mis deudas y pase por hombre
atrevido, charlatán, temerario, sin vergüenza, costal de mentiras,
inventor de frases, trillado en los pleitos, litigante perpetuo,
molino de palabras, zorro astuto, penetrante barreno, correa flexible,
disimulado, escurridizo, fanfarrón, insensible como el nudo de las
maderas, impuro, veleta, y parásito impudente. Si todos los que me
encuentren llegan a saludarme con todos estos calificativos, hagan mis
maestros cuanto les agrade de mi persona; y si les gusta, por Ceres,
embutan mis intestinos y sírvanselos a los filósofos.

CORO.

Este hombre tiene una voluntad pronta y valiente. Ten entendido que
la ciencia que te vamos a enseñar te hará conseguir tal gloria entre
los mortales que te levantará hasta el cielo.

ESTREPSIADES.

Y ¿qué me sucederá?

CORO.

Que mientras vivas gozarás con nosotras una existencia
extremadamente feliz.

ESTREPSIADES.

¿Acaso llegaré a ver eso?

CORO.

Habrá constantemente muchos sentados a tu puerta, deseando
consultarte, hablar contigo y deliberar sobre infinitos pleitos y
negocios en los que se cruzarán sumas inmensas. (A Sócrates.)
Pero enseña al viejo algunas de tus lecciones, sondea su espíritu y
explora los alcances de su ingenio.

SÓCRATES.

Ea, dime qué clase de carácter tienes, para que, una vez conocido,
pueda dirigir contra él nuevas máquinas.

ESTREPSIADES.

¡Cómo! ¿Acaso piensas asaltarme como si fuera una muralla?

SÓCRATES.

No: solamente quiero hacerte algunas breves preguntas. En primer
lugar, ¿tienes memoria?

ESTREPSIADES.

Sí, por cierto, y de dos clases. Si me deben, tengo una memoria
excelente; pero si debo, ¡pobre de mí!, soy muy olvidadizo.

SÓCRATES.

¿Tienes alguna disposición natural para la elocuencia?

ESTREPSIADES.

Para la elocuencia no, pero sí para el fraude.

SÓCRATES.

Entonces, ¿cómo podrás aprender?

ESTREPSIADES.

Perfectamente, no te inquietes por eso.

SÓCRATES.

Ea, manos a la obra; en cuanto yo te proponga alguna cuestión sobre
las cosas celestes, te apoderas de ella inmediatamente.

ESTREPSIADES.

¡Qué! ¿Es preciso atrapar la sabiduría como un perro arrebata una
tajada?

SÓCRATES.

¡Vaya un hombre ignorante y bárbaro! Me parece, anciano, que vas a
necesitar algún correctivo. Vamos a ver, ¿qué haces cuando alguno te
apalea?

ESTREPSIADES.

Me dejo apalear; después tomo testigos; en seguida ejercito mi
acción ante el tribunal.

SÓCRATES.

Ea, quítate el vestido.

ESTREPSIADES.

¿Te he ofendido en algo?

SÓCRATES.

No; pero la costumbre es entrar desnudo[498].

ESTREPSIADES.

Yo no vengo aquí a buscar ninguna cosa robada[499].

SÓCRATES.

Abajo el vestido. ¿A qué decir tantas sandeces?

ESTREPSIADES.

Dime solo una cosa. Si soy muy aplicado y estudio con grande afán,
¿a cuál de tus discípulos me pareceré?

SÓCRATES.

Serás enteramente semejante a Querefonte.

ESTREPSIADES.

¡Ay desgraciado de mí! Entonces seré un cadáver ambulante.

SÓCRATES.

No charles tanto. Apresúrate y sígueme hacia ese lado.

ESTREPSIADES.

Dame antes una torta de miel, porque, al entrar ahí, siento tanto
miedo como si bajase a la cueva de Trofonio[500].

SÓCRATES.

Anda: ¿por qué te detienes en la puerta?

CORO.

Marcha regocijado, sin que disminuya tu valor por eso. Ojalá
tenga feliz éxito la empresa de este hombre, que en edad provecta
ilustra su inteligencia con ideas nuevas y cultiva la sabiduría[501].

Espectadores, os diré francamente la verdad; lo juro por Baco,
de quien soy discípulo[502]. Así salga yo vencedor y sea tenido por sabio,
como es cierto que creyéndoos personas de buen gusto, sometí por
primera vez a vuestra aprobación esta comedia, la mejor de las mías,
trabajada con exquisito esmero. Y, sin embargo, a pesar de no merecer
tal desgracia, fui vencido por rivales ineptos[503]. Por esto me quejo de
vosotros, ilustrados jueces, a quienes dediqué mis trabajos. Mas no
por tal motivo he de recusar la opinión de los doctos, ante quienes
es tan agradable comparecer, y que oyeron, con tanta complacencia
a mi Prudente y mi Deshonesto[504], cuando yo
(virgen aún porque no me era lícito parir)[505] expuse el fruto
de mi ingenio, que recogido por otra madre[506] fue educado
liberalmente por vosotros; desde lo cual creía tener asegurada vuestra
benevolencia. Ahora, pues, se presenta mi Comedia como una nueva
Electra buscando con la vista a aquellos sabios espectadores; y de
seguro que reconocerá, en cuanto lo vea, el rizo de su hermano[507]. Reparad la decencia
de sus costumbres. Es la primera que aparece en la escena sin
venir armada de un instrumento de cuero, rojo por la punta, grueso
y a propósito para hacer reír a los niños[508]; que no se burla de
los calvos ni baila el córdax[509]; que no introduce un viejo golpeando con
su bastón a todos los que encuentra para disimular la grosería de
sus chistes, ni asalta la escena agitando una antorcha y gritando
¡Io! ¡Io!, ni confía más que en sí misma sus versos. Y yo, que soy
su autor, ciertamente que no me enorgullezco[510] por tal cosa, ni
procuro engañaros, presentándola dos y tres veces, sino que siempre
invento comedias nuevas, que no se parecen entre sí y son todas
bellas o ingeniosas. Cuando Cleón estaba en todo su poder yo lo he
atacado frente a frente[511], pero en cuanto cayó cesé de insultarle.
Los demás poetas, desde que Hipérbolo dio el ejemplo, atacan sin cesar
al desgraciado sin perdonar ni a su madre. El primero de todos fue
Éupolis, el cual presentó en escena su Maricas que no era otra
cosa que un mal arreglo de mis Caballeros; solo añadió una
vieja embriagada que
bailase el córdax; personaje inventado mucho tiempo hace por Frínico[512],
que la exponía a la voracidad de un monstruo marino. Después Hermipo
presentó a Hipérbolo; y todos los demás cayeron sobre Hipérbolo
imitando mi comparación de las anguilas. ¡Ojalá los que ríen en sus
comedias no se diviertan con las mías! En cuanto a vosotros, que os
deleitáis con mi persona e invenciones, seréis considerados en el
porvenir como personas de buen gusto.

SEMICORO.

Invoco primeramente en favor de este coro al gran Júpiter, rey del
cielo y señor de los dioses; después al prepotente numen cuyo tridente
irresistible conmueve la tierra y los salados mares; y a ti, nuestro
ilustre padre, venerable Éter, alma de todas las cosas; y a ti, oh Sol,
domador de corceles, que vivificas la tierra con tus brillantes rayos,
y eres una divinidad poderosa entre los inmortales y los hombres.

CORO.

Sabios espectadores, parad en esto la atención. Nos quejamos de
la injusticia con que nos tratáis; puesto que recibiendo de nosotras
vuestra ciudad más beneficios que de todos los demás dioses, sin
embargo ni sacrificáis ni hacéis libaciones en honor de vuestras conservadoras. Si
se decreta alguna expedición insensata, inmediatamente tronamos
o llovemos. Cuando elegisteis general al zurrador Paflagonio[513],
enemigo de los dioses, fruncimos las cejas y dimos muestras de grande
indignación; brilló el rayo acompañado de los estallidos del trueno;
la luna abandonó su acostumbrado camino; y el sol[514], retirando su antorcha,
negó sus resplandores a la tierra si Cleón era general. Sin embargo, le
elegisteis, y desde entonces dicen que todas vuestras determinaciones
son desacertadas, pero que los dioses convierten en buenas las faltas
que cometéis. Os enseñaremos fácilmente la manera de aprovecharos de
esto: apoderaos de Cleón[515], de esa gaviota voraz, y, después de
condenarle por ladrón y sobornador, encabrestadlo y ahorcadle contra
una viga: de esta manera repararéis vuestra falta y conseguiréis que
produzca resultados en favor de la república.

SEMICORO.

Acude tú también, Febo soberano, dios de Delos, habitante de las elevadas
y rocallosas cumbres del Cintio; y tú, Diana inmortal, que tienes en
Éfeso un templo de oro, donde te sirven magníficamente las hijas de los
lidios; y tú, Minerva, diosa de nuestra patria, señora de la égida,
patrona de esta ciudad; y tú, alegre Baco, que vagas por la cima del
Parnaso, al resplandor de las teas, entre las bacantes de Delfos.

CORO.

Cuando íbamos a marchar, la luna se ha acercado a nosotros y nos
ha encargado en primer lugar que saludemos a los atenienses y a sus
aliados. Después se ha mostrado enojada por la manera atroz con
que la habéis tratado, cuando ella os presta mil servicios no de
palabra sino de obra. Primeramente os economiza lo menos un dracma
de luz cada mes; puesto que todos los que salen al oscurecer dicen
a su criado: «No compres antorchas porque la luz de la luna es muy
hermosa.» También dice que os hace otros muchos beneficios. Vosotros,
en cambio, alteráis de un modo lamentable el orden de los días[516].
Así es que en todos ellos tiene que sufrir las quejas de los dioses
cuando vuelven a sus palacios, frustradas sus esperanzas de una
cena que debía ofrecérseles según el primitivo orden de los días.
Cuando es ocasión de hacer sacrificios, os halláis ocupados en
los tribunales.
Cuando uno ayuna llorando la muerte de Memnón o de Sarpedón[517],
otros ríen y beben. Por eso nosotras hemos arrebatado su corona a
Hipérbolo, cuando, designado por la suerte, acudía este año a la
asamblea de los Anfictiones. Así aprenderá a arreglar los días conforme
a las revoluciones de la luna.




SÓCRATES.



Juro por la respiración, por el caos y por el aire, no haber visto
nunca un hombre tan grosero, tan estúpido y tan olvidadizo. Las
sutilezas más sencillas las olvida antes de haberlas aprendido. Sin
embargo, le llamaré a la luz del día. ¡Hola, Estrepsiades! Sal aquí y
tráete la cama.

ESTREPSIADES.

No me dejan llevarla las chinches.

SÓCRATES.

Colócala pronto y préstame atención.

ESTREPSIADES.

Heme aquí.

SÓCRATES.

Ea, dime: ¿cuál de las cosas que ignoras quieres aprender primero:
los versos, la medida o el ritmo?

ESTREPSIADES.

La medida. Precisamente un comerciante de harina me defraudó
el otro día dos quénices[518].

SÓCRATES.

No te pregunto eso; sino qué medida te parece más hermosa, la
de tres o la de cuatro[519].

ESTREPSIADES.

Ninguna hay mejor que el semisextario[520].

SÓCRATES.

¡Pobre hombre! Solo dices necedades.

ESTREPSIADES.

¿Qué apuestas a que el semisextario es la medida de cuatro?

SÓCRATES.

¡Ve enhoramala! ¡Cuidado que eres díscolo y grosero! Vamos a ver si
aprendes con más facilidad algo del ritmo.

ESTREPSIADES.

¿De qué me servirá el ritmo para vivir?

SÓCRATES.

Serás amable y chistoso cuando conozcas el ritmo enoplio[521] y el
del dáctilo.

ESTREPSIADES.

¿El del dáctilo? Por Júpiter, ya le conozco.

SÓCRATES.

Pues dilo.

ESTREPSIADES.

Este[522]. Cuando era joven me servía de este otro.

SÓCRATES.

Eres tonto y grosero.

ESTREPSIADES.

Pero, desdichado, ¡si yo no quiero aprender ninguna de esas
cosas!

SÓCRATES.

¿Pues cuáles quieres?

ESTREPSIADES.

Aquel, aquel razonamiento injusto.

SÓCRATES.

Pero antes es necesario aprender otras cosas. En primer lugar,
tienes que saber cuáles son los cuadrúpedos machos.

ESTREPSIADES.

¿Pues no lo sé, o acaso estoy loco? El carnero, el cabrón, el
toro, el perro, el faisán...[523]

SÓCRATES.

¿Ves lo que haces? Llamas faisán a la hembra lo mismo que al
macho.

ESTREPSIADES.

¿Cómo es eso?

SÓCRATES.

¿Cómo? faisán y faisán.

ESTREPSIADES.

Verdad es lo que dices, por Neptuno. Mas ¿de qué modo llamaré a la
hembra?

SÓCRATES.

Faisana; y al otro faisán[524].

ESTREPSIADES.

Faisana. Tienes razón, por el Aire. Solo por eso he de llenar
de trigo tu troj[525].

SÓCRATES.

Nueva falta. Haces masculino un nombre femenino.

ESTREPSIADES.

¿Cómo hago masculina la troj?

SÓCRATES.

Lo mismo que diciendo Cleón[526].

ESTREPSIADES.

¿Por qué razón? Explícate.

SÓCRATES.

Dices troj lo mismo que Cleón.

ESTREPSIADES.

Pero, querido, si Cleón no tenía troj y amasaba la harina en un
mortero redondo. Acabemos. ¿Cómo deberé decir?

SÓCRATES.

¿Cómo? diciendo troja como dices Sóstrata.

ESTREPSIADES.

¡Troja!

SÓCRATES.

Así está bien.

ESTREPSIADES.

De modo que debe decirse troja, Cleona.

SÓCRATES.

También debes aprender a distinguir en los nombres de las personas
cuáles son masculinos y cuáles femeninos.

ESTREPSIADES.

Conozco perfectamente los que son femeninos.

SÓCRATES.

Di algunos.

ESTREPSIADES.

Lisila, Filina, Clitágora, Demetria.

SÓCRATES.

¿Y qué nombres son masculinos?

ESTREPSIADES.

Muchísimos. Filóxeno, Melexias, Aminias.

SÓCRATES.

Pero, tonto, esos no son masculinos.

ESTREPSIADES.

¿No son masculinos para vosotros?

SÓCRATES.

De ninguna manera. ¿Cómo dirás para llamar a Aminias?

ESTREPSIADES.

¿Cómo diré? así: ¡Aminia! ¡Aminia![527].

SÓCRATES.

¿Lo ves? Ya llamas a Aminias como si fuera una mujer.

ESTREPSIADES.

¿Y no es justo llamar así al que no va al ejército? Mas, ¿para qué
aprendo lo que todos sabemos?

SÓCRATES.

Para nada, en verdad. Pero acuéstate ahí...

ESTREPSIADES.

¿Qué hago?

SÓCRATES.

Pensar un poco en tus asuntos.

ESTREPSIADES.

Por favor, no me mandes tenderme en esa cama. Si es de todo punto
preciso el acostarse, déjame meditar sobre el duro suelo.

SÓCRATES.

Eso es imposible.

ESTREPSIADES.

¡Infeliz de mí! ¡Cuánto me van a atormentar hoy las chinches!

SÓCRATES.

Medita y reflexiona; reconcentra tu espíritu, y hazle discurrir
en todos sentidos. Cuando tropieces con alguna dificultad, pasa
inmediatamente a otro asunto, y así el dulce sueño huirá de tus
párpados.

ESTREPSIADES.

¡Ay! ¡Ay! ¡Ay!

SÓCRATES.

¿Qué te pasa? ¿Qué te aflige?

ESTREPSIADES.

Perezco miserablemente; las chinches, que brotan de esta cama,
me muerden, me desgarran los costados, me chupan la sangre, me
ulceran todo el cuerpo[528] y me matan.

SÓCRATES.

No te quejes tan fuerte.

ESTREPSIADES.

¿Cómo no he de gritar si he perdido mis bienes, mi sangre, mi alma
y mis zapatos, y para colmo de males, voy a perder aquí lo poco que me
queda?

SÓCRATES.

¡He, tú! ¿qué haces? ¿No meditas?

ESTREPSIADES.

Sí, por Neptuno.

SÓCRATES.

Y ¿en qué piensas?

ESTREPSIADES.

Pienso en si dejarán algo de mí las chinches.

SÓCRATES.

Te perderás sin remedio.

ESTREPSIADES.

¡Pero, buen hombre, si ya estoy perdido!

SÓCRATES.

No desfallezcas, y envuélvete bien. Es preciso discurrir algún
fraude, algún paliativo.

ESTREPSIADES.

¡Ay! ¿Quién me arrojará como paliativo una piel de carnero?

SÓCRATES.

Ea, veré primeramente lo que hace este. ¡Hola! ¿Duermes?

ESTREPSIADES.

No, por Apolo.

SÓCRATES.

¿Tienes algo?

ESTREPSIADES.

Nada tengo.

SÓCRATES.

¿Nada absolutamente?

ESTREPSIADES.

Nada más que esto.[529]

SÓCRATES.

Cúbrete y discurre algo.

ESTREPSIADES.

¿Sobre qué? Contesta, Sócrates.

SÓCRATES.

Di tú lo que quieres hallar primeramente.

ESTREPSIADES.

¿No lo has oído mil veces? Quisiera hallar el medio de no pagar los
intereses a ningún usurero.

SÓCRATES.

Pues manos a la obra, cúbrete, fija tu inteligencia en un
pensamiento sutil y estudia minuciosamente el asunto, distinguiendo
bien sus diferentes partes y reflexionando sobre ellas.

ESTREPSIADES.

¡Ay de mí!

SÓCRATES.

Tranquilízate; si tropiezas con alguna dificultad, sepárate de ella;
y en seguida vuelve al mismo pensamiento y reflexiona sobre él.

ESTREPSIADES.

¡Ay, queridísimo Sócrates!

SÓCRATES.

¿Qué pasa, anciano?

ESTREPSIADES.

Ya he dado con un medio de no pagar los intereses.

SÓCRATES.

Manifiéstalo.

ESTREPSIADES.

Di: ¿si yo comprase una hechicera de la Tesalia, que hiciera bajar
de noche a la luna y la guardase después encerrada en una caja redonda,
como si fuera un espejo...?

SÓCRATES.

¿Para qué puede servirte...?

ESTREPSIADES.

¿Para qué? Si la luna no volviese a salir, yo no tendría que pagar
más intereses.

SÓCRATES.

¿Cómo?

ESTREPSIADES.

Porque los intereses se pagan cada mes.

SÓCRATES.

Perfectamente. Pero yo voy a proponerte otra astucia. Dime, si se
dicta contra ti una sentencia que te condena al pago de cinco talentos,
¿cómo te arreglarás para que desaparezca?

ESTREPSIADES.

¿Cómo? ¿Cómo? No sé: pero es preciso hallar un medio.

SÓCRATES.

No concentres siempre el pensamiento dentro de ti mismo; dale suelta
y déjale volar como un escarabajo a quien se ata un hilo al pie para
que no se escape.

ESTREPSIADES.

He hallado un medio ingeniosísimo para anular la sentencia; tú vas a
ser de mi opinión.

SÓCRATES.

¿Cuál?

ESTREPSIADES.

¿Has visto alguna vez en la tienda de los droguistas una piedra
hermosa y diáfana, que sirve para encender fuego?

SÓCRATES.

¿Hablas del cristal?

ESTREPSIADES.

Del mismo.

SÓCRATES.

Y bien, ¿qué harías?

ESTREPSIADES.

Cogería el cristal, y cuando el escribano escribiera la sentencia,
yo, permaneciendo bastante separado, derretiría[530] al sol el documento que
me condenaba.

SÓCRATES.

Ingeniosísimo, por las Gracias.

ESTREPSIADES.

¡Qué placer, borrar una sentencia que me condena al pago de cinco
talentos!

SÓCRATES.

Vamos a ver si encuentras pronto esto.

ESTREPSIADES.

¿Qué?

SÓCRATES.

El modo de contradecir la petición del demandante en un juicio,
cuando ya vas a ser condenado, por falta de testigos.

ESTREPSIADES.

Eso es sumamente fácil.

SÓCRATES.

Veamos.

ESTREPSIADES.

Cuando no quedase por sentenciar más que un pleito antes del mío,
correría a ahorcarme.

SÓCRATES.

Eso nada vale.

ESTREPSIADES.

¿Pues no ha de valer? Por los dioses, ¿quién me pondría pleito
después de mi muerte?

SÓCRATES.

Desvarías. Vete de aquí; no quiero enseñarte más.

ESTREPSIADES.

Por los dioses, querido Sócrates, dime la causa.

SÓCRATES.

Porque olvidas al instante todo cuanto se te enseña. Y si no, dime:
¿qué era lo que has aprendido primeramente?

ESTREPSIADES.

Veamos: ¿qué era lo primero? ¿qué era lo primero?... ¿qué era
aquello en que guardábamos el trigo?... ¡Ay de mí! ¿qué era?

SÓCRATES.

Vaya enhoramala el más desmemoriado y el más estúpido de todos los
viejos.

ESTREPSIADES.

¡Ah desdichado! ¿Qué será de mí? Soy perdido, por no haber aprendido
a manejar bien la lengua. Vosotras, oh Nubes, dadme algún buen
consejo.

CORO.

Nosotras, anciano, te aconsejamos que si tienes educando a algún
hijo, lo envíes para que estudie por ti.

ESTREPSIADES.

Tengo un hijo bueno y hermoso; pero no quiere estudiar. ¿Qué
haré?

CORO.

Y ¿tú toleras eso?

ESTREPSIADES.

Es vigoroso y de buena constitución, y desciende por parte de madre
de la noble familia de Cesira. Me dirigiré a él, y si se niega, no como
pan hasta que no lo eche de casa. Entra, tú, adentro y espérame un
poco.

CORO.

¿Reconoces[531] que nosotras te proporcionamos más bienes
que todos los demás dioses? Porque ese está dispuesto a hacer todo
cuanto le mandes. El pobre hombre queda atónito y deslumbrado por tu
ingenio; procura sacar de él todo cuanto puedas, y que sea pronto,
porque no suelen durar mucho tan buenas disposiciones.



ESTREPSIADES.

No, no permanecerás más en esta casa, lo juro por la Niebla:
lárgate, y cómete las columnas[532] de tu tío Megacles.

FIDÍPIDES.

¡Desgraciado! ¿Qué te pasa, padre mío? Por Júpiter olímpico, tú has
perdido el seso.

ESTREPSIADES.

¡Mira, mira «Júpiter olímpico»! ¡Qué estupidez! ¿A tu edad crees en
Júpiter olímpico?

FIDÍPIDES.

¿De qué te ríes?

ESTREPSIADES.

De verte tan chiquillo dando crédito a todas esas vejeces. Acércate
y sabrás muchas cosas; y aun te diré alguna que en cuanto la sepas te
sentirás convertido en hombre; pero no se la digas a nadie.

FIDÍPIDES.

Heme aquí. ¿Qué es ello?

ESTREPSIADES.

Acabas de jurar por Júpiter.

FIDÍPIDES.

Es cierto.

ESTREPSIADES.

¡Mira qué bueno es estudiar! No existe Júpiter, querido
Fidípides.

FIDÍPIDES.

¿Pues quién?

ESTREPSIADES.

Reina el Torbellino, que ha expulsado a Júpiter.

FIDÍPIDES.

¿Qué estás disparatando?

ESTREPSIADES.

Sabe que es como te digo.

FIDÍPIDES.

¿Quién dice eso?

ESTREPSIADES.

Sócrates el Meliense[533], y Querefonte, que conoce las huellas de una
pulga.

FIDÍPIDES.

¿Tan adelante has ido en tu locura que das crédito a esos
atrabiliarios?

ESTREPSIADES.

Contén la lengua, y no murmures de esos hombres hábiles
e inteligentes que, por economía, ni se rasuran, ni se perfuman, ni van nunca
al baño para lavarse; mientras que tú disipas mis bienes, como si ya
hubiese muerto. Pero ve cuanto antes y aprende por mí.

FIDÍPIDES.

¿Qué cosa buena puede aprenderse de ellos?

ESTREPSIADES.

Toda la sabiduría humana. Tú mismo has de conocer lo ignorante y
estúpido que eres. Pero espérame aquí un momento[534].

FIDÍPIDES.

¡Ah! ¿Qué haré? Mi padre está loco. ¿Le argüiré de demencia en
los tribunales, o noticiaré su enfermedad a los confeccionadores de
ataúdes?

ESTREPSIADES.

Vamos a ver: ¿cómo llamas a este pájaro?

FIDÍPIDES.

Faisán.

ESTREPSIADES.

Bien, ¿y a esta hembra?

FIDÍPIDES.

Faisán.

ESTREPSIADES.

¿Los dos lo mismo? Eso es ridículo. En adelante no hables. Llama a
esta faisana y a aquel faisán.

FIDÍPIDES.

¿Faisana dices? ¿Esas son las grandes cosas que has aprendido de los
hijos de la Tierra?

ESTREPSIADES.

Y otras muchas; pero a causa de mis años cuando aprendía algo se me
olvidaba en seguida.

FIDÍPIDES.

¿Por eso has perdido tu vestido?

ESTREPSIADES.

No lo he perdido; lo he dejado en la escuela.

FIDÍPIDES.

¿Y qué has hecho de tus zapatos, pobre tonto?

ESTREPSIADES.

Los he perdido, como Pericles[535], en lo que era
necesario. Ea, anda, marchemos: si obedeces a tu padre, podrás
delinquir sin cuidado alguno. No habías cumplido seis años y aún
balbuceabas, cuando yo te compré en las fiestas de Júpiter un
carrillo con el primer óbolo que gané administrando justicia en el
Heliástico.

FIDÍPIDES.

Algún día te pesará lo que haces.

ESTREPSIADES.

Bien, ya me obedeces. ¡He Sócrates, sal aquí pronto! Te traigo a mi
hijo, a quien he convencido a duras penas.

SÓCRATES.

Este es un mozo inexperto y no acostumbrado a nuestros cestos
colgantes.

FIDÍPIDES.

Más acostumbrado estarías tú si te colgases.

ESTREPSIADES.

¿No te irás al infierno? Estás insultando a tu profesor.

SÓCRATES.

¡Si te colgases, ha dicho! ¡Qué horrible pronunciación! ¡Qué
abrir la boca! ¿Cómo podrá aprender este la manera de ganar un pleito,
de entablar una demanda y de destruir los argumentos del contrario?
Hipérbolo aprendió todo esto por un talento.

ESTREPSIADES.

No te apures y enséñale: porque tiene disposición natural. Cuando
era pequeñito, ya construía casas, esculpía naves, fabricaba carritos
de cuero y hacía ranas de cáscaras de granada. Enséñale los dos
razonamientos, el bueno, cualquiera que sea, y el malo, que triunfa
del bueno por medio de la injusticia; o, por lo menos, enséñale el
razonamiento injusto.

SÓCRATES.

Lo aprenderá de los mismos razonamientos.

ESTREPSIADES.

Yo me retiro. Acuérdate de ponerle en estado de refutar todos los
argumentos justos.



CORO.

(Falta el canto del coro.)



EL RAZONAMIENTO JUSTO[536].

Sal aquí y muéstrate a los espectadores, tú que eres tan
descarado.

EL RAZONAMIENTO INJUSTO.

Sea como gustes; al fin te derrotaré con más facilidad hablando ante
la multitud.

EL JUSTO.

¿Tú derrotarme? ¿Quién eres?

EL INJUSTO.

Un razonamiento.

EL JUSTO.

Sí, pero débil.

EL INJUSTO.

Pues te venceré, aunque te crees más fuerte.

EL JUSTO.

¿De qué modo?

EL INJUSTO.

Inventando pruebas nuevas.

EL JUSTO.

Eso está hoy de moda, gracias a esos necios.

EL INJUSTO.

Di más bien a esos sabios.

EL JUSTO.

Yo te derrotaré vergonzosamente.

EL INJUSTO.

¿Cómo?

EL JUSTO.

Diciendo lo que sea justo.

EL INJUSTO.

Yo lo echaré todo por tierra contradiciéndote. En primer lugar,
niego que haya justicia.

EL JUSTO.

¿Dices que no hay...?

EL INJUSTO.

Claro; y si no, ¿dónde está?

EL JUSTO.

Entre los dioses.

EL INJUSTO.

Si la justicia existe, ¿cómo es que Júpiter no pereció cuando
encadenó a su padre?

EL JUSTO.

¡Cómo! ¿Hasta ese extremo llega el mal? ¡Qué asco! Traedme una
jofaina.

EL INJUSTO.

Eres un viejo chocho e imbécil.

EL JUSTO.

Y tú un bardaje sin vergüenza...

EL INJUSTO.

Como si me cubrieras de rosas.

EL JUSTO.

¡Payaso!...

EL INJUSTO.

Me coronas de lirios.

EL JUSTO.

Y parricida.

EL INJUSTO.

Pero ¿no conoces que me empolvas con oro?

EL JUSTO.

En otro tiempo esto te parecía plomo.

EL INJUSTO.

Pues ahora me sirve de adorno.

EL JUSTO.

¡Qué desvergonzado!

EL INJUSTO.

¡Qué estúpido!

EL JUSTO.

Por ti no frecuenta ningún joven las escuelas: ya conocerán algún
día los atenienses lo que enseñas a esos necios.

EL INJUSTO.

Tu suciedad me repugna.

EL JUSTO.

Ahora eres rico, pero no ha mucho pedías limosna, y te comparabas a
Telefo de Misia, teniendo por única comida las sentencias de Pandeletes
que llevabas en tu alforja.

EL INJUSTO.

¡Qué gran sabiduría...!

EL JUSTO.

¡Qué gran locura...!

EL INJUSTO.

¡Me estás recordando...!

EL JUSTO.

La tuya y la de Atenas que alimenta al corruptor de la juventud.

EL INJUSTO.

¿Pretendes educar a este joven, viejo chocho?

EL JUSTO.

Claro está que sí, a no ser que quiera perderse y ejercitarse solo
en la charlatanería.

EL INJUSTO.

Acércate aquí y déjale que delire.

EL JUSTO.

Te arrepentirás si le tiendes la mano.

CORO.

Dejaos de riñas y de injurias; y declarad, tú lo que enseñabas
a los hombres de otra época, y tú la nueva doctrina; para que este
joven, oído y sentenciado vuestro pleito, se decida por lo que mejor le
parezca.

EL JUSTO.

Me place.

EL INJUSTO.

A mí también.

CORO.

Ea, ¿quién hablará primero?

EL INJUSTO.

Concedo que principie este; cuando haya hablado, yo me encargo de
destrozar sus dichos con palabras y pensamientos nuevos, agudos como
flechas; y por último, si aún se atreve a respirar, los rasgos de mi
elocuencia le darán muerte, picándole toda la cara y los ojos, como si
fueran tábanos.

CORO.

Vais a demostrar ahora por medio de artificiosas palabras, sutiles
pensamientos y profundas sentencias cuál de vosotros es más hábil en
el arte oratoria. Hoy se debaten grandes asuntos de la filosofía, por
la cual mis amigos libran un gran combate. Tú, que inspiraste a los
antiguos tan buenas costumbres, levanta la voz en defensa de tu causa
favorita, y danos a conocer tu carácter.

EL JUSTO.

Voy a decir cuál era la educación antigua, en los tiempos
florecientes en que yo predicaba la justicia, y la modestia reinaba
en las costumbres. En primer lugar, era necesario que ningún niño
pronunciase imperfectamente. Los que vivían en un mismo barrio, iban
a casa del maestro de música, recorriendo modestamente las calles
desnudos y en buen orden, aunque la nieve cayese tan espesa como la
harina del cedazo: después se sentaban con las piernas separadas y se
les enseñaba o el canto «Temible Palas, destructora de ciudades», o
el que principia «Grito resonante a lo lejos», conservándoles el aire
que les habían dado sus antepasados. Si alguno de ellos trataba de
hacer alguna payasada, o cantar, imitando los modos de Quíos y Sifnos,
con las muelles inflexiones inventadas por Frinis[537], y que hoy gozan de
tanta popularidad, era inmediatamente castigado con sendos azotes por
enemigo de las Musas. En el gimnasio debían sentarse con las piernas
extendidas para no enseñar ninguna indecencia; y cada cual al levantarse debía remover
la arena, cuidando de no dejar a los amantes ninguna huella de su sexo.
Ningún niño se ungía entonces más abajo del ombligo, floreciendo en sus
vergüenzas un vello suave como el de las manzanas; ni se ofrecía por sí
mismo a un amante con dulces inflexiones de voz y miradas lascivas. No
les era permitido comer rábanos, ni el anís, reservado a los viejos,
ni apio, ni peces, ni tordos[538], ni poner una pierna sobre otra[539].

EL INJUSTO.

Todo esto es antiquísimo y coetáneo de las fiestas Diipolias[540],
llenas de cigarras[541], del poeta Cécidas[542] y de las Bufonias.

EL JUSTO.

Sin embargo, esta fue la educación que formó a los héroes que
pelearon en Maratón. Tú en cambio les enseñas a envolverse en seguida
en sus vestidos; así es que me indigno, cuando, si les es necesario
bailar en las Panateneas, veo a algunos cubriéndose con el escudo, sin
cuidarse de Minerva. Por lo tanto, joven, decídete por mí sin vacilar;
y aprenderás a
aborrecer los pleitos, a no acudir a los baños públicos, a avergonzarte
de las cosas torpes, a indignarte cuando se burlen de ti, a ceder tu
asiento a los ancianos que se te acerquen, a conducirte bien con tus
padres, y a no hacer nada deshonesto, porque debes de ser la imagen
del pudor; a no extasiarte ante las bailarinas, no sea que mientras
las miras como un papanatas, alguna meretriz te arroje su manzana[543],
con detrimento de tu reputación; a no contradecir a tu padre, ni,
burlándote de su vejez, recordar los defectos del que te ha educado.

EL INJUSTO.

Cree lo que este dice, y, por Baco, te parecerás a los
hijos de Hipócrates[544], y te llamarán el tonto.

EL JUSTO.

Brillarás en los gimnasios; no charlarás sandeces en la plaza
pública, como hacen los jóvenes del día; ni entablarás pleitos por
la cosa más pequeña, cuando pueden arruinarte las calumnias de tus
adversarios. Sino que, bajando a la Academia, te pasearás con un
sabio de tu edad bajo los olivos sagrados, ceñidas las sienes con una
corona de caña blanca, respirando en la más deliciosa ociosidad el
perfume de los tejos y del follaje del álamo blanco, y gozando de los
hermosos días de primavera, en los que el plátano y el olmo confunden
sus murmullos.
Si haces lo que te digo, y sigues mis consejos, tendrás siempre el
pecho robusto, el cutis fresco, anchas las espaldas, corta la lengua,
gruesas las nalgas, y proporcionado el vientre[545]. Pero si te aficionas
a las costumbres modernas, tendrás muy pronto color pálido, pecho
débil, hombros estrechos, lengua larga, nalgas delgadas, vientre
desproporcionado, y serás gran litigante. El otro te educará de tal
modo que te parecerá torpe lo honesto, y honesto lo torpe, y por
último, serás tan infame como Antímaco.

CORO.

¡Qué grato perfume de virtud exhalan tus palabras, cultivador de
la más sólida y elevada filosofía! ¡Dichosos hombres los que vivieron
en la época de tu esplendor! Tú, que posees todos los recursos de
la oratoria, es preciso que digas algo nuevo contra este, que se
ha hecho digno de alabanza. Necesitas ciertamente emplear recursos
extraordinarios contra tu adversario, si quieres vencerle y no ser
blanco de la burla de todos.

EL INJUSTO.

Hace tiempo que me abrasa la impaciencia, y ardo en deseos de echar
por tierra todos sus argumentos. Los filósofos me llaman injusto,
porque soy el primero que he descubierto la manera de contradecir las
leyes y el derecho; pero ¿no es una habilidad inestimable la de salir
vencedor en la causa más débil? Verás cómo refuto su decantado sistema de educación. En
primer lugar, te prohíbe los baños calientes. ¿En qué te fundas para
vituperar los baños calientes?

EL JUSTO.

En que son perjudiciales y debilitan al hombre.

EL INJUSTO.

Alto: ya estás cogido y no te escaparás. Dime, ¿cuál de los hijos de
Júpiter ha sido el más esforzado y ha llevado a cabo más trabajos?

EL JUSTO.

Creo que ninguno sobrepuja a Hércules.

EL INJUSTO.

Y ¿dónde has visto baños fríos bajo la advocación de Hércules?[546] Sin
embargo, ¿quién era el más esforzado?

EL JUSTO.

Esas son las razones que los jóvenes tienen siempre en la boca, y
gracias a ellas los baños están llenos y desiertas las palestras.

EL INJUSTO.

También vituperas la costumbre de hablar en la plaza pública. Yo la
alabo. Porque, si eso fuese perjudicial, Homero no hubiera hecho orador
a Néstor, ni a todos los demás sabios. Pasemos al ejercicio de la
lengua: dice que los jóvenes no deben cultivarla; yo digo lo contrario.
También recomienda la modestia. En total, dos malos consejos.
Porque ¿a quién has visto que haya conseguido bien alguno por medio de la modestia?
Habla, refútame.

EL JUSTO.

He visto muchos: por causa de ella recibió Peleo[547] una espada.

EL INJUSTO.

¡Una espada! ¡Linda ganancia tuvo el desdichado! Ahí tienes a
Hipérbolo, que gracias a su malicia y no a su espada, ha ganado muchos
talentos vendiendo lámparas.

EL JUSTO.

El mismo Peleo, por ser modesto, se casó con la diosa Tetis.

EL INJUSTO.

Que se marchó muy pronto y le dejó solo; porque no era un hombre
violento, capaz de pasar toda la noche en dulces luchas de amor, que es
lo que agrada a las mujeres. Pero tú eres un viejo chocho.

Considera, joven, todas las contrariedades de la modestia, y de qué
placeres te privará; de los muchachos, de las mujeres, de los juegos[548],
de los pescados, de beber y de reír. ¿Para qué quieres la vida,
privada de estos placeres? Basta de esto. Paso ahora a las necesidades
de la naturaleza. Has delinquido, has amado, has cometido algún
adulterio y eres
cogido infraganti; ya eres hombre muerto porque no sabes defender tu
causa. Pero, conmigo, goza sin cuidado de la vida, baila, ríe, y nada
te avergüence. Si eres sorprendido con la mujer ajena, asegura al
marido que no has faltado; echa la culpa a Júpiter, que también fue
vencido por el amor y las mujeres. Tú, siendo mortal, ¿cómo puedes ser
más fuerte que el padre de los dioses?

EL JUSTO.

Y si siguiendo tus lecciones, es condenado al castigo
de los adúlteros[549]: ¿encontrará entonces algún argumento para
demostrar que no es un bardaje?

EL INJUSTO.

Y aunque sea un bardaje, ¿qué mal hay en ello?

EL JUSTO.

¿Puede haber mal mayor?

EL INJUSTO.

¿Qué dirás si también te venzo en este punto?

EL JUSTO.

Me callaré; ¿qué podría hacer?

EL INJUSTO.

Ea, dime, ¿a qué clase pertenecen los oradores?

EL JUSTO.

A la de los bardajes[550].

EL INJUSTO.

Lo creo. ¿Y los poetas trágicos?

EL JUSTO.

A la de los bardajes.

EL INJUSTO.

Tienes razón. ¿Y los demagogos?

EL JUSTO.

A la de los bardajes.

EL INJUSTO.

¿Ves cómo yo no hablaba tan neciamente? Mira ahora a qué clase
pertenecen la mayoría de los espectadores.

EL JUSTO.

Ya miro.

EL INJUSTO.

¿Qué ves?

EL JUSTO.

Por los dioses, veo que los más son bardajes. Este que yo conozco,
ese, y aquel de los largos cabellos.

EL INJUSTO.

¿Qué dices ahora?

EL JUSTO.

Somos vencidos. ¡Bardajes, recibid mi manto; me paso a vosotros!

(Se retiran.)



SÓCRATES.

Y bien, ¿quieres llevarte a tu hijo, o dejarle para que le enseñe el
arte de hablar?

ESTREPSIADES.

Enséñale, castígale, y no te olvides de afilar bien su lengua, de modo que uno
de sus dos filos le sirva para los negocios de poca monta, y el otro
para los de mucha importancia.

SÓCRATES.

Pierde cuidado; te lo enviaré hecho un completo sofista.

FIDÍPIDES.

Bien pálido, me parece, y bien miserable.

CORO.

Id, pues; creo que te arrepentirás algún día. (Entran en la
escuela de Sócrates.) Queremos deciros, jueces, lo que ganaréis
si nos otorgáis la protección merecida. En primer lugar, al principio
de la primavera, cuando queráis labrar vuestras tierras lloveremos
antes para vosotros y en seguida para los demás; después, cuando
vuestras viñas tengan ya racimos, cuidaremos de que no las perjudiquen
ni la sequía ni la excesiva humedad. Pero, si algún mortal nos
ofende, piense en los muchos males que le reserva nuestra venganza.
No recogerá de su campo vino ni fruto alguno; cuando principien a
brotar sus vides y sus olivos, los devastaremos y los destruiremos
por medio del huracán; si le vemos fabricar ladrillos, lloveremos
y romperemos con redondo granizo las tejas de su casa; cuando él o
alguno de sus parientes o amigos contraiga matrimonio, lloveremos
a torrentes toda la noche[551], de modo que preferirá haber estado en Egipto a haber juzgado
injustamente.



(Estrepsiades sale de su casa con un saco de harina
y se dirige a la de Sócrates.)

ESTREPSIADES.

Aún faltan cinco días; después cuatro, tres, dos, y por último
viene luego a toda prisa el que más temo, detesto y abomino, el
día treinta del mes[552]. Todos mis acreedores hacen el depósito
necesario para entablar un pleito y juran arruinarme y perderme: sin
embargo, mis proposiciones son moderadas y justas. «Amigo mío, digo
a cada uno, no me exijas por ahora esta cantidad; dame prórroga para
pagarte esta otra; perdóname aquella.» Pero ellos dicen que así no
cobrarán nunca, me insultan llamándome injusto, y dicen que van a
procesarme. ¡Que me procesen! Poco me importa si Fidípides aprende
el arte de hablar bien. Pronto lo sabré; llamemos a la puerta de la
escuela. ¡Esclavo! ¡Hola, esclavo!



SÓCRATES.

Salud a Estrepsiades.

ESTREPSIADES.

Salud a Sócrates. Por lo pronto, toma esto[553]. Es justo regalar
alguna cosa al maestro. Di, ¿ha aprendido mi hijo el famoso
razonamiento?

SÓCRATES.

Lo ha aprendido.

ESTREPSIADES.

¡Bien, oh Fraude omnipotente!

SÓCRATES.

Podrás ganar todos los pleitos que quieras.

ESTREPSIADES.

¿Aunque haya habido algún testigo cuando yo tomé el préstamo?

SÓCRATES.

Aunque haya habido mil.

ESTREPSIADES.

De modo que podré gritar en alta voz: «¡Ay de vosotros, usureros!
ahora pereceréis con vuestro capital y los intereses de los intereses;
no me vejaréis más, porque en esa escuela se educa un hijo mío,
armado de una lengua de dos filos, que será mi defensor, el salvador
de mi casa, el azote de mis enemigos, el que libertará a su padre de
infinitos cuidados y molestias.» Llámale pronto afuera. ¡Hijo mío, hijo
mío! ¡Sal de la casa! ¡Atiende a tu padre!

SÓCRATES.

Helo aquí.

ESTREPSIADES.

¡Oh, amigo mío! ¡amigo mío!

SÓCRATES.

Parte, y llévatelo.

(Sócrates entra en su casa.)




ESTREPSIADES.



¡Oh, hijo mío! ¡Ah! ¡Ah! ¡Cuánto me alegro al ver tu color!
Tu rostro indica que estás dispuesto primero a negar, después a
contradecir, y que te es muy familiar esta frase: «¿Qué dices tú?» y el
fingirte injuriado, cuando injurias y maltratas a los demás. Hasta en
tu semblante brilla la mirada ática. Ahora date maña a salvarme, ya que
me has perdido.

FIDÍPIDES.

¿Qué te atemoriza?

ESTREPSIADES.

El día viejo y nuevo.

FIDÍPIDES.

¿Hay acaso algún día viejo y nuevo?

ESTREPSIADES.

En él dicen que van a hacer sus depósitos para procesarme.

FIDÍPIDES.

Pues perderán los depositantes; porque un día no puede ser dos
días.

ESTREPSIADES.

¿Que no puede ser?

FIDÍPIDES.

¿Cómo? A menos que la misma mujer pueda ser a un tiempo vieja y
joven.

ESTREPSIADES.

La ley así lo dispone.

FIDÍPIDES.

Indudablemente no comprenden bien el espíritu de la ley.

ESTREPSIADES.

¿Cuál es su espíritu?

FIDÍPIDES.

El viejo Solón era, por carácter, amigo del pueblo.

ESTREPSIADES.

Eso no tiene nada que ver con el día nuevo y viejo.

FIDÍPIDES.

Y fijó dos días para la citación a juicio, el viejo y el nuevo, a
fin de que los depósitos fuesen hechos el día del novilunio.

ESTREPSIADES.

¿Y por qué añadió el viejo?

FIDÍPIDES.

¿Preguntas por qué, fatuo? Con objeto de que los que hayan sido
citados tengan un día para arreglar amigablemente el asunto; y de
lo contrario, para que pueda reclamárseles en la mañana misma del
novilunio.

ESTREPSIADES.

Entonces, ¿por qué los magistrados no reciben los depósitos el día
primero de mes, sino en el anterior, en el día nuevo y viejo?

FIDÍPIDES.

Me parece a mí que hacen lo que los glotones, adelantan un día para
disfrutar más pronto de los depósitos de los litigantes.

ESTREPSIADES.

¡Bien! Pobres tontos que servís de juguete a nosotros los sabios,
porque sois como piedras, como un rebaño de imbéciles, como borregos
aglomerados al acaso cual si fuerais tinajas. Preciso es que yo entone
un himno de alabanza en honor mió y de mi hijo.

«¡Feliz Estrepsiades, cuán sabio eres, y qué hijo has educado!»
Tales serán las palabras de mis amigos y conciudadanos cuando me
feliciten por haber ganado mis pleitos con tu elocuencia. Pero entra,
que antes quiero darte una buena comida.

(Entran en la casa.)



PASIAS (dirigiéndose al testigo que viene con él).

¿Conviene perder alguna vez los bienes propios en provecho de los
demás? Nunca seguramente. Yo debí hace tiempo deponer toda vergüenza
y me hubiera ahorrado estos disgustos. Ahora, para recobrar mi
dinero, tengo que traerte como testigo, y convertir en enemigo un
conciudadano. Pero suceda lo que suceda, jamás, mientras viva, me he de
mostrar indigno de mi patria[554]. Citaré a Estrepsiades...

(Sale Estrepsiades.)

ESTREPSIADES.

¿Quién es este?

PASIAS.

Para el día viejo y nuevo.

ESTREPSIADES.

Sed testigos de que ha indicado dos días a la vez. ¿Por qué me
citas?

PASIAS.

Por las doce minas que te presté cuando compraste el caballo
tordo.

ESTREPSIADES.

¿Un caballo? ¿No le oís todos vosotros que sabéis cuánto aborrezco
la equitación?

PASIAS.

Y juraste por los dioses que me las habías de restituir.

ESTREPSIADES.

¡Por Júpiter! Entonces mi hijo Fidípides aún no había aprendido el
razonamiento irresistible.

PASIAS.

¿Y piensas por eso negar ahora tu deuda?

ESTREPSIADES.

¿Qué otro provecho he de sacar de aquella enseñanza?

PASIAS.

¿Y te atreverás a negarla ante los dioses cuando yo te exija el
juramento?

ESTREPSIADES.

¿Qué dioses?

PASIAS.

Júpiter, Mercurio, Neptuno...

ESTREPSIADES.

Sin duda; y aun añadiré tres óbolos por el gusto de que me hagas
prestar juramento.

PASIAS.

¡Ojalá castiguen tu desvergüenza!

ESTREPSIADES.

Si a este hombre le restregasen con sal estaría mejor[555].

PASIAS.

¡Ah, te burlas!

ESTREPSIADES.

Caben en él seis congios[556].

PASIAS.

¡Por el gran Júpiter y por todos los dioses! No te burlarás de mí
impunemente.

ESTREPSIADES.

Me estás dando risa con tus dioses. Júpiter, por quien juras, excita
la hilaridad de las personas ilustradas.

PASIAS.

Algún día serán castigadas tus blasfemias. Pero contesta si me
pagarás o no; despáchame pronto.

ESTREPSIADES.

Ten paciencia. En seguida te voy a contestar claramente.

(Entra en su casa.)

PASIAS.

¿Qué te parece que hará?

EL TESTIGO.

Me parece que te restituirá lo que le prestaste.

ESTREPSIADES.

¿Dónde está el que reclama el dinero? Di, ¿qué es esto?

PASIAS.

¿Qué es eso? Una pequeña troj.[557]

ESTREPSIADES.

¿Y te atreves a reclamar tu dinero siendo tan rudo? No; jamás
devolveré ni un óbolo a quien llama troj a la troja.

PASIAS.

¿Conque no me pagarás?

ESTREPSIADES.

No, que yo sepa. ¿Pero te marchas, o piensas echar raíces en la
puerta?

PASIAS.

Me voy. Mas ten presente que o me muero, o hago el depósito legal
para demandarte.

ESTREPSIADES.

Será una nueva pérdida que tendrás que añadir a la de las doce
minas. De todas maneras, siento que te suceda eso por haber llamado
neciamente troj a la troja.



AMINIAS.

¡Ay, pobre de mí!

ESTREPSIADES.

¡Hola! ¿Quién es este que se queja? ¿Acaso ha hablado alguno de
los dioses de Carcino?[558]

AMINIAS.

¿Quién soy? ¿Quieres saber quién soy? Soy un hombre desgraciado.

ESTREPSIADES.

Signe entonces tu camino.

AMINIAS.

¡Oh, triste suerte mía! ¡Oh fortuna, que has roto las ruedas
de mis carros! ¡Oh Palas, tú me has perdido![559]

ESTREPSIADES.

¿Pues qué daño te ha causado Tlepólemo?

AMINIAS.

No te burles de mí, amigo mío; manda más bien a tu hijo que me
devuelva el dinero que me debe, hoy principalmente que estoy en la
desgracia.

ESTREPSIADES.

¿De qué dinero hablas?

AMINIAS.

Del que le presté.

ESTREPSIADES.

Tú no estás bueno, a lo que parece.

AMINIAS.

Es verdad, me he caído al hacer galopar los caballos.

ESTREPSIADES.

Pues no se conoce, porque deliras como si nunca te hubieras
caído del asno.[560]

AMINIAS.

¡Conque deliro porque quiero cobrar lo que se me debe!

ESTREPSIADES.

Es imposible que estés en tu sano juicio.

AMINIAS.

¿Por qué?

ESTREPSIADES.

Me parece que tienes el cerebro algo perturbado.

AMINIAS.

Por Mercurio, te citaré a juicio, si no me devuelves el dinero.

ESTREPSIADES.

Dime: cuando llueve ¿crees tú que Júpiter hace siempre caer agua
nueva, o bien que es la misma suspendida en el aire por el calor del
sol?

AMINIAS.

No lo sé, ni me importa saberlo.

ESTREPSIADES.

Entonces, ¿cómo ha de ser justo el pagarte si no tienes ninguna
noción de meteorología?

AMINIAS.

Si te encuentras apurado, págame al menos el interés.

ESTREPSIADES.

¿El interés? ¿Qué animal es ese?

AMINIAS.

Es el dinero que va creciendo más y más cada día, a medida que
trascurre el tiempo.

ESTREPSIADES.

Muy bien dicho. Pero contesta: ¿crees tú que el mar es ahora más
grande que antes?

AMINIAS.

No, por Júpiter, siempre es igual: porque el mar no puede
aumentarse.

ESTREPSIADES.

¿Y cómo, gran canalla, si el mar no crece a pesar de los ríos que en
él desembocan, pretendes tú aumentar incesantemente tu dinero? A ver
si te largas pronto de esta casa. ¡Pronto! Un palo[561].

AMINIAS.

Sed testigos de esto.

ESTREPSIADES.

¡Largo de aquí! ¿Qué esperas? ¿No te moverás?

AMINIAS.

¿No es esto una injuria?

ESTREPSIADES.

¿Te mueves, o me obligas a que te pinche como a un caballo de tiro? ¿Huirás?
(Sale.) Ya iba yo a removerte con tus ruedas y tus carros.

(Estrepsiades entra en la casa.)



CORO.

¡Lo que es aficionarse a las malas obras! Este viejo, que las
ama con pasión, quiere defraudar a sus acreedores el dinero que le
prestaron; pero es imposible que hoy no le sobrevenga alguna desgracia,
y que este sofista, en castigo de sus tramas, no sea víctima de algún
mal imprevisto. Creo que muy pronto conseguirá lo que deseaba, y su
hijo sabrá oponer hábiles argumentos contra la justicia, y vencerá a
todos sus adversarios aun cuando defienda las peores causas. Pero quizá
llegue a desear que su hijo sea mudo.



ESTREPSIADES (Saliendo precipitadamente).

¡Ay! ¡Ay! ¡Vecinos, parientes, ciudadanos, socorredme con todas
vuestras fuerzas! ¡Me apalean! ¡Ay mis mandíbulas! ¡Infame! ¿No ves que
es a tu padre a quien maltratas?

FIDÍPIDES.

Lo confieso, padre mío.

ESTREPSIADES.

¿Oís? confiesa que me maltrata.

FIDÍPIDES.

Sin duda.

ESTREPSIADES.

¡Perverso! ¡Parricida! ¡Horadador de murallas!

FIDÍPIDES.

Dime otra vez esas injurias, y añade otras; ¿sabes que tengo el
mayor gusto en escucharlas?

ESTREPSIADES.

¡Infame!

FIDÍPIDES.

Me estás cubriendo de rosas.

ESTREPSIADES.

Maltratas a tu padre.

FIDÍPIDES.

Y, por Júpiter, he de demostrar que tengo razón en pegarte.

ESTREPSIADES.

¡Perversísimo! ¿Acaso puede nunca haber razón para pegar a su
padre?

FIDÍPIDES.

Yo te lo demostraré y te convenceré con mis palabras.

ESTREPSIADES.

¿Que me convencerás?

FIDÍPIDES.

Hasta la evidencia y muy fácilmente. Elige cuál de los dos
razonamientos he de emplear.

ESTREPSIADES.

¿Cuáles razonamientos?

FIDÍPIDES.

El fuerte o el débil.

ESTREPSIADES.

A la verdad, querido mío, daré por bien empleados mis afanes para enseñarte a
contradecir la justicia, si consigues persuadirme que es bueno y justo
que los hijos golpeen a sus padres.

FIDÍPIDES.

Pues creo que te persuadiré de tal manera, que en cuanto me hayas
oído no tendrás nada que replicarme.

ESTREPSIADES.

Tengo ganas de oírte.

CORO.

A ti te corresponde, anciano, el encontrar un medio de reducirle a
la obediencia; porque no estaría tan soberbio si dudase de su triunfo.
Por tanto, hay alguna cosa que le hace insolente como hombre confiado
en sus propias fuerzas. Pero primeramente conviene que digas al Coro
cómo ha tenido lugar vuestra disputa. Esto es lo que debes hacer antes
de todo.

ESTREPSIADES.

Os diré cómo comenzó nuestra reyerta. Después que hubimos comido,
como sabéis, le mandé en primer lugar tomar su lira y cantar la
canción de Simónides «Cuando el carnero fue trasquilado.» Y en seguida
me replicó que era una necedad cantar de sobremesa acompañado de la
cítara, como una mujer ocupada en moler trigo.

FIDÍPIDES.

¿Y no era motivo para golpearte y patearte el que me hubieses
mandado cantar como si tuvieras cigarras convidadas?

ESTREPSIADES.

Ahora no hace más que repetir lo que me dijo en casa: también
aseguró que Simónides era un mal poeta. Me contuve al principio, aunque
con trabajo, y le mandé que, tomando la rama de mirto, me recitase
algún trozo de Esquilo. «¡Está muy bien! me contestó; precisamente
yo considero a Esquilo el primero de nuestros poetas, como que es
desordenado, enfático, estrepitoso y desigual.» Con estas palabras,
considerad como estaría mi corazón; pero reprimiendo la ira, le dije:
«Ea, recita si no, algunos pasajes de los poetas modernos que son los
más doctos.» Y en seguida cantó un fragmento de Eurípides, en el que un
hermano ¡justo cielo! viola a su hermana de madre[562]. Entonces yo no pude
contenerme y le dirigí los más terribles insultos, y después, como
suele suceder, acumulamos injurias sobre injurias; y por último, este
se lanza sobre mí, me golpea, me maltrata, me sofoca y me mata.

FIDÍPIDES.

Muy justamente. ¿Por qué no elogias al doctísimo Eurípides?

ESTREPSIADES.

¡El doctísimo! ¡Ah!... ¿Cómo diré yo? Pero seré de nuevo
maltratado.

FIDÍPIDES.

Sí, por Júpiter, y justísimamente.

ESTREPSIADES.

¡Justísimamente, desvergonzado! ¡A mí que te he educado con
tanto cariño, que adivinaba los deseos que manifestabas con voz
todavía balbuceante! Si decías «brin», te comprendía, y te daba
al punto de beber. Si decías «manman», en seguida te traía pan.
Apenas habías dicho «caccan», te sacaba fuera y te sostenía para que
hicieras tus necesidades[563]. Ahora, aunque yo clame y grite, es
bien seguro, bribón, que no me sacarás fuera, ni me sostendrás. Al
contrario, me sofocas y me obligas a desahogarme aquí mismo.

CORO.

Creo que el corazón de los jóvenes palpita impaciente por
escuchar lo que va a decir. Y si logra demostrar que obró justamente
al perpetrar tal crimen, no doy un comino[564] por la piel de los
viejos. Ahora, gran inventor y removedor de palabras, busca argumentos
convenientes para justificar tu causa.

FIDÍPIDES.

¡Qué grato es vivir entre cosas nuevas e ingeniosas y poder
despreciar las leyes establecidas! Cuando me ocupaba solo de
la equitación, no podía pronunciar tres palabras seguidas sin
equivocarme; pero
desde que este hombre me ha hecho abandonar mis aficiones predilectas,
y me he acostumbrado a los pensamientos sutiles, a los discursos y
a las meditaciones, me siento capaz de probar que he obrado bien
maltratando a mi padre.

ESTREPSIADES.

Sigue con la equitación, por Júpiter. Prefiero mantener cuatro
caballos a ser molido a golpes.

FIDÍPIDES.

Reanudo mi discurso en donde tú lo has interrumpido, y principio por
preguntarte: ¿Me pegaste cuando era chico?

ESTREPSIADES.

Sí, porque te quería y miraba por tu bien.

FIDÍPIDES.

Dime, ¿no será justo que ahora mire yo igualmente por tu bien, y te
pegue, puesto que el pegar a uno es mirar por su bien? ¿Es razonable
que tu cuerpo esté exento de palos y el mío no? ¿No nací yo de tan
libre condición como tú? Lloran los hijos, y ¿no han de llorar los
padres? ¿Crees que los padres no deben llorar?

ESTREPSIADES.

¿Por qué?

FIDÍPIDES.

Tú dirás que la ley tolera que el niño sea castigado, y yo replicaré
que los viejos son dos veces niños, y que es más justo castigar
a los viejos que a los jóvenes, por cuanto sus faltas son menos
excusables.

ESTREPSIADES.

Pero ninguna ley establece que el padre sea castigado.

FIDÍPIDES.

¿No era hombre como tú y como yo el que primeramente presentó
aquella ley, y persuadió a los antiguos a que la aprobasen? Pues bien;
¿qué se opone a que yo haga una nueva por la cual los hijos puedan a
su vez castigar a los padres? De buen grado os perdonamos los golpes
recibidos antes de la promulgación de esta ley, y consentimos el haber
sido maltratados impunemente. Mira cómo los gallos y los demás animales
se vuelven contra sus padres: sin embargo, ¿se diferencian de nosotros
en otra cosa que en no redactar decretos?

ESTREPSIADES.

Ya que imitas a los gallos en todo, ¿por qué no comes estiércol y
duermes en un palo?

FIDÍPIDES.

No es lo mismo, querido; Sócrates no admitiría ese argumento.

ESTREPSIADES.

No me pegues, pues te perjudicarás tú mismo.

FIDÍPIDES.

¿Por qué?

ESTREPSIADES.

Porque lo justo es que yo te castigue; y que tú castigues a tu hijo,
si alguno te nace.

FIDÍPIDES.

¿Y si no me nace? Habré llorado en vano, y tú morirás burlándote de
mí.

ESTREPSIADES.

En verdad, amigos míos, voy creyendo que tiene razón, y que se les
debe conceder lo que es equitativo. Justo es que seamos castigados si
no andamos derechos.

FIDÍPIDES.

Escucha otro argumento todavía.

ESTREPSIADES.

Soy hombre muerto.

FIDÍPIDES.

Quizá te alegres de haber sido maltratado.

ESTREPSIADES.

¿Cómo? Dime qué ganancia sacaré.

FIDÍPIDES.

Maltrataré también a mi madre.

ESTREPSIADES.

¿Qué dices? ¿Qué dices? ¡Eso es mucho peor!

FIDÍPIDES.

¿Qué dirás, si te pruebo por medio de aquel razonamiento que es
necesario maltratar a la madre?

ESTREPSIADES.

Si haces eso, nada se opondrá a que te arrojes al Báratro[565] con
Sócrates y su maldito razonamiento. Por vosotras, Nubes, me sucede
esto; por vosotras a quienes encomendé todos mis asuntos.

CORO.

Tú tienes la culpa de todo por haber seguido la senda del mal.

ESTREPSIADES.

¿Por qué no me lo advertisteis antes, en vez de engañar a un pobre
viejo campesino?

CORO.

Siempre obramos de esa manera cuando conocemos que alguno se
inclina al mal, basta enviarle una desgracia, para que aprenda a
respetar a los dioses[566].

ESTREPSIADES.

¡Ay! Doloroso es el castigo, ¡oh Nubes!, pero justo. Pues no debía
haber negado a mis acreedores el dinero que me prestaron. Ahora, hijo
mío querido, acompáñame para que nos venguemos del infame Querefonte y
de Sócrates, que nos han engañado.

FIDÍPIDES.

Nunca maltrataré a mis maestros.

ESTREPSIADES.

Respeta a Júpiter paternal.

FIDÍPIDES.

¡Júpiter paternal! ¡Qué tonto eres! ¿Hay acaso algún Júpiter?

ESTREPSIADES.

Sí.

FIDÍPIDES.

No hay tal; pues reina el Torbellino que ha destronado a Júpiter.

ESTREPSIADES.

No lo ha destronado; pero entonces creía que ese Torbellino era Júpiter. ¡Pobre de
mi, que tomé por un dios a un vaso de arcilla![567].

FIDÍPIDES.

Quédate ahí diciendo necedades.

(Se va.)

ESTREPSIADES.

¡Funesto delirio! ¡Qué necio fui al negar los dioses, persuadido por
Sócrates! Pero, queridísimo Mercurio, no te encolerices conmigo: no me
aniquiles; perdona a un pobre hombre fascinado por la charlatanería
de los sofistas; sé mi consejero: ¿qué te parece? ¿entablaré contra
ellos un proceso o adoptaré otra resolución?... ¡Excelente consejo![568] Dices
que no espere la tardía determinación de una sentencia e incendie
cuanto antes la casa de esos habladores. ¡Hola, Jantias! ven acá, trae
una escalera y un azadón, sube en seguida al tejado de la escuela; y si
amas a tu dueño, sacude de firme hasta que el techo se desplome sobre
los habitantes. Dadme también una antorcha encendida; quiero vengarme
de esos infames a pesar de toda su arrogancia.

DISCÍPULO PRIMERO.

¡Ay! ¡Ay!

ESTREPSIADES.

Antorcha mía, lanza una llama devoradora.

DISCÍPULO PRIMERO.

¡Eh! tú: ¿qué estás haciendo?

ESTREPSIADES.

¿Qué hago? Disputo sobre sutilezas con las vigas de la casa.

DISCÍPULO SEGUNDO.

¡Ah! ¿Quién incendia nuestra casa?

ESTREPSIADES.

Aquel a quien habéis cogido la capa.

DISCÍPULO SEGUNDO.

¡Que nos vas a matar! ¡Que nos vas a matar!

ESTREPSIADES.

No quiero otra cosa, con tal que el azadón no defraude mis
esperanzas o que antes no me desnuque cayéndome de lo alto.

SÓCRATES.

Hola, ¿qué haces en el tejado?

ESTREPSIADES.

Camino por el aire y contemplo el sol.

SÓCRATES.

¡Ay de mí! Intentas asfixiarme.

QUEREFONTE.[569]

¡Desgraciado! voy a morir quemado vivo.

ESTREPSIADES.

¿Quién os mandaba ultrajar a los dioses, y contemplar el
lugar de la luna? Sigue[570], arranca, destroza, paguen así todas sus
culpas, y principalmente su impiedad.

CORO.

Retirémonos; pues el Coro ha trabajado bastante.

FIN DE LAS NUBES.





ÍNDICE







	 
	Págs.



	Cuatro palabras acerca del Teatro griego en España.
	VII



	Introducción.
	1



	Los Acarnienses.
	21



	Los Caballeros.
	119



	Las Nubes.
	223






NOTAS






[1] Está en
prensa para esta biblioteca.




[2] Escribo
esto de memoria, y quizá alguna de estas traducciones haya visto la luz
pública no en el Gay Saber, sino en La Renaixensa.




[3]
Sophoclis Tragediae Septem, cum interpretationibus vetustis et valde
utilibus, Vincentio Marinerio Valentino interprete, 468 folios.

Scholia in septem Eurípides Tragoedias ex antiquis
exemplaribus ab Arsenio Archiepiscopo Monembasiae collecta, etc.,
etc. 774 páginas. Ambos en folio.




[4] Tomo
III de sus Obras Póstumas.




[5]
Literatura griega... Zaragoza, 1849, en 8.º Zaragoza, 1854, en
8.º




[6]
Compendio de literatura griega. Madrid, 1860.




[7]
Historia de la literatura griega. Barcelona, 1865, dos tomos en
8.º




[8]
Manual de literatura griega. Madrid, 1860, en 8.º




[9]
El Sr. Hartzenbusch incluyó esta refundición en el tomo IV de las Comedias de Calderón (ed.
Rivadeneyra).




[10]
Poyard. Aristophane, trad. nouvelle,
6.e éd. París, 1878, pág. 11.




[11] Los
principales fueron Cratino, Éupolis, Ferécrates, Hermipo, Amipsias,
Teléclides, Crates y Platón, de cuyas comedias solo se conservan
fragmentos. (V. Poetarum comicorum græcorum fragmenta post Augustum
Meinecke recognovit et latine transtulit F. H. Bothe, Parisiis.
Ed. A. F. Didot, 1855, y Otfried Müller,
Histoire de la littérature grecque, trad. par K. Hillebrand,
París, 1866. Tomo II, págs. 433 y siguientes.)




[12] El
Escoliasta de Las Ranas, v. 501, dice, con evidente exageración,
que era un adolescente cuando concurrió al primer certamen dramático en
el año 427. Lo probable es que entonces tuviera 25 años por lo menos.
El mismo poeta se pinta en sus comedias como de más avanzada edad, y en
Las Nubes alude ya graciosamente a su calvicie, que no hay razón
para suponer prematura.




[13] V.
Scholia græca in Aristophanem cum prolegomenis grammaticorum.
Parisiis, ed. F. Didot, 1855, p. XVII et sqq.
— Suidas: Ἀριστοφάνης. — Heliodorus atheniensis in libris περὶ
ἀκροπόλεος, apud Atheneum, VI, pág. 299, e.




[14] Müller (obra citada, pág. 385) apoya esta noticia
en el testimonio de Aristófanes, Los Acarnienses, v. 652, y de
Küster, Aristoph., pág. 14, y Teágenes en los escolios a la
Apología de Platón, pág. 93, 8 (311, Becker).




[15] En
Los Caballeros, v. 512, y en la Parábasis de Las
Nubes.




[16]
De Los Detalenses se conservan 41 fragmentos y 23 de Los
Babilonios, reunidos en la edición greco-latina de Aristófanes,
dada a luz por F. Didot en París, 1877.




[17] V. Los Caballeros, 377. Algunos creen que la
primera acusación fue también contra Aristófanes, pero el público no
podía menos de aplicar las palabras de Diceópolis:




Αὐτὸς τ᾽ ἐμαυτὸν, ὑπὸ Κλέωνος, ἅπαθον

Ἐπίσταμαι, etc.







al actor que las declamaba, que era Calístrato, encargado de
desempeñar el papel de protagonista en las comedias de carácter
político.




[18]
Los títulos de las restantes son: Δαιταλῆς, Βαβυλώνιοι, Προαγών,
Ἀμφιάρεως, Αἰολοσίκων, Κώκαλος, Ἀνάγυρος, Γεωργοί, Γῆρας, Γηρυτάδης,
Δαίδαλος, Δαναίδες, Δράματα ἢ Κένταυρος, Δράματα ἢ Νίοβος, Ἥρωες,
Λήμνιαν, Ναυαγός, Νῆσοι, Ὀλκάδες, Πελαργοί, Ποίησις, Πολύϊδος, Σκηνὰς
καταλαμβάνουσαι, Ταγηνισταί, Τελμησῆς, Τριφάλης, Φοίνισσαι, Ὧραι.
Estas veintiocho comedias con las once del texto hacen solo treinta
y nueve, pero es de advertir que de Las Nubes, La Paz,
Las Fiestas de Ceres, el Pluto y el Eolosicón, se
hicieron dos ediciones. Para más detalles, véanse De Aristophanis
fabularum numero et nominibus, en la edición Dindorf-Didot,
pág. 445 y siguientes, y las noticias que preceden a nuestra
traducción de cada una de las conservadas.




[19] En la
colección de los poetas cómicos de Meinecke, antes citada, puede verse
el inmenso tesoro de comedias que se ha perdido. El índice de poetas
comprende 151 nombres y se conservan los títulos de 1414 obras.




[20] Vid.
Müller, t. II, pág. 156.




[21] Otros
creen que viene de κώμη, en cuyo caso Comedia significaría
canto de aldea.




[22]
Cours de littérature dramatique, trad. de l’allem. París, 1814,
tomo I, págs. 293-295.




[23]
Schlegel.




[24]




Eupolis atque Cratinus Aristophanesque poetæ

Atque alii, quorum comœdia prisca virorum est,

Si quis erat dignus describi, quod malus aut fur,

Quod mœchus foret, aut sicarius, aut alioqui

Famosus, multa cum libertate notabant.

(Horacio, Sat. IV, lib. I.)










[25]
Las Leyes, lib. III.




[26]
Origen, progresos y estado actual de toda la literatura, ed.
Madrid, 1787, tomo IV, p. 68.




[27] V.
Schœl y Müller, obras citadas.




[28] Vid.
en la Antología palatina, IX, 186, el
epigrama de Antípatro de Tesalónica.




[29]
Estudios literarios. Tr. de M. Juderías Bender, Madrid, 1879,
pág. 384.




[30] Ricard (Œuvres morales de Plutarque, trad. en
français, París, 1789, t. XI, p. 264) atribuye el injusto juicio de
Plutarco a haber atacado Aristófanes a Sócrates en Las Nubes.




[31]
Historia de la Guerra del Peloponeso; Diodoro
Sículo, Bibliotheca historica, Lib. XII; Plutarco, Vitæ
Parallelæ, Pericles; Dodwell (Henr.)
Annales Thucydidei et Xenophontei ad calcem operis ejusdem de
cyclis. Oxonii, 1710.




[32] Aristófanes, Los Acarnienses, v. 524 y sig.




[33]
Historia de la Guerra del Peloponeso, I, 23.




[34]
Vida de Pericles.




[35]
Historia de la Guerra del Peloponeso, II, 16.




[36]
Hist., II, 17.




[37]
Templo de Ceres Eleusinia, situado al norte de la acrópolis, cerca de
la ágora.




[38]
Espacio situado a lo largo del muro septentrional de la acrópolis,
construido por los Pelasgos (Heródoto,
Historia, VI, 137). A semejanza del pomœrium romano,
debía permanecer deshabitado y vacío.




[39] Aristófanes, Los Caballeros, v. 780.




[40]
Historia de la Guerra del Peloponeso, lib. III.




[41] Tucídides, III, 87.




[42] Tucídides, II, 20.




[43]
V. Aristoph. comœdiæ, ed. Firmin Didot, p. 445. — Schol.
Nub., 529.




[44]
Versos 266, 890; 504-508.




[45]
La edición de Dindorf, publicada por Fermín Didot, que es la que
seguimos, no incluye entre los personajes de esta comedia a los
Mensajeros, sin razón para ello, pues intervienen en la acción
y hablan tanto como cualquiera de los otros secundarios. En la lista
no se ponen los personajes mudos, que son: Jantias, esclavo de
Diceópolis, y la Madrina de las bodas que aparece en una de las
últimas escenas.




[46] El
nombre de Diceópolis se compone de dos palabras, δíκαιος y
πóλις, que significan ciudadano justo, o ciudad justa.
Píndaro da este epíteto a la isla de Egina.




[47]
Demagogo ateniense, enemigo encarnizado de Aristófanes, contra el cual
lanza este en sus comedias todo género de acusaciones. Es uno de los
personajes principales de Los Caballeros. Habiendo recibido en
una ocasión cinco talentos de las islas tributarias de Atenas, para
conseguir rebaja en la contribución que debían de pagar, los caballeros
le obligaron a devolverlos. Y este es el hecho que causó tanta alegría
a Diceópolis.




[48]
Hemistiquio del Telefo de Eurípides, al decir del Escoliasta.




[49]
Esquilo murió el 436 a. d. C., es decir, 30 años antes de la
representación de Los Acarnienses. Mas en consideración a su
mérito, los atenienses permitieron a los poetas modernos concurrir a
los certámenes trágicos con sus tragedias corregidas y arregladas.
Suidas dice que Euformión, hijo de Esquilo, ganó cuatro premios con
tragedias de su padre, que aun no habían sido representadas.




[50] Poeta
trágico, de cuya frialdad se burla más adelante Aristófanes, suponiendo
que al representarse sus dramas se helaron todos los ríos de Tracia (v.
140). Los atenienses le llamaron por lo mismo χίων, la Nieve.
Llegó a ser uno de los treinta tiranos.




[51]
Músico detestable.




[52]
Excelente citarista, vencedor en los juegos píticos.




[53]
Flautista y citarista, sin mérito alguno. Aristófanes se burla también
de él en otros pasajes de sus comedias (Las Aves, 858; La
Paz, 951). Entre otros defectos, le echa en cara el de hallarse
siempre donde sus amigos se reunían a comer.




[54] Era
un modo vivo y guerrero y que, según indica su nombre, se cantaba en
los tonos más elevados. Arión (Herod., Clio,
XXIV), antes de arrojarse al mar, cantó un
nomo ortio, cuya deliciosa melodía le valió el ser salvado por
un delfín.




[55]
Es decir, desde la pubertad, porque antes de esa edad no se
permitía la entrada en los baños públicos.




[56] Las
asambleas ordinarias (κύριαι) tenían lugar los días once, veinte y
treinta de cada mes. A las extraordinarias (συγκλήτοι) se convocaba
cuando había asuntos urgentes e interesantes.




[57] Plaza
próxima a la ciudadela, donde tenían lugar las asambleas del pueblo.
La palabra Pnix se deriva de πυκνῶσθαι, apretarse, habiéndosele
dado este nombre, tal vez, por la multitud que en él se aglomeraba en
algunos días de sesión.




[58] Para
obligar a los ciudadanos a entrar en el Pnix, se teñía de rojo una
cuerda, que se llevaba a lo ancho de la ágora o mercado. La
cuerda manchaba el vestido de los morosos, pudiendo así ser reconocidos
y obligados a pagar la mulla de un trióbolo (medio dracma), en que
consistía el sueldo de los asistentes a la asamblea.




[59]
Magistrados entre cuyas atribuciones estaba la de convocar y presidir
las asambleas populares y levantar sus sesiones.




[60] Los
asientos del Pnix eran de piedra (V. Los Caballeros, 734); pero
debía de haber algunos de madera, cuya posesión se disputaban los
pritáneos por ser sin duda más distinguidos y cómodos.




[61]
Πέρδομαι, pedo.




[62] Hay
en el texto un juego de palabras intraducible, basado en la semejanza
de las palabras πρίων, sierra, y πρίω, comprar.




[63] Poco
antes de reunirse la asamblea se purificaba el local, vertiendo sobre
los bancos de los pritáneos algunas gotas de sangre de cerdo. Este
sacrificio se ofrecía a Ceres.




[64] La
palabra θεός, dios, entra en la composición de este nombre.




[65]
Aristófanes parodia los prólogos de Eurípides, en los cuales uno de
los personajes principales solía exponer fríamente toda su genealogía.
Ifigenia, por ejemplo, presentándose sola en escena decía, (Vid. Eurip. Ifig. in Tauride): «Pélope hijo de
Tántalo, cuando vino de Nisa se casó con la hija de Enomao, de la cual
nació Atreo; de Atreo nacieron Menelao y Agamenón; este se casó con la
hija de Tíndaro; y yo, Ifigenia, fui el fruto de este himeneo.»




[66]
Los pritáneos estaban encargados de proveer a las necesidades de los
ciudadanos pobres que habían servido a la república.




[67] Los
pavos reales eran muy raros entonces en Atenas y se exponían todos los
meses a la curiosidad pública. Tal vez los embajadores se presentarían
en escena con plumas de pavo real, lo cual explica la exclamación de
Diceópolis.




[68]
Residencia de invierno del gran Rey; en el verano la corte residía
en Susa. En Ecbatana se hacía la especie de vestido llamado
pérsida, que sin duda traían los embajadores atenienses.




[69]
Eutímenes fue arconte el 423 a. d. C., de modo que la embajada había
durado trece años.




[70] Río
de Lidia, que desemboca en el Egeo, junto a Éfeso.




[71]
Antiguo rey de Atenas, sucedió a Cécrope en 1506.




[72]
Censura de la ostentación de la corte de Persia. Luciano (Hermótimo, al fin) habla de las
Montañas de Oro como de un país imaginario.




[73] Los
griegos solo conocían los panes cocidos en el horno. Heródoto (I, 133) hablando de los Persas dice: «El
aniversario de su nacimiento es de todos los días el que celebran
con preferencia, debiendo dar en él un convite, en el cual la gente
más rica y principal suele sacar a la mesa bueyes enteros, caballos,
camellos y asnos asados en el horno.» (Tr. de Pou).




[74]
General ateniense, de elevada estatura y muy vil y cobarde. Aristófanes
lanza contra él sus invectivas en casi todas sus comedias. El hecho más
escandaloso de su vida pública fue el haber huido arrojando el escudo.
(V. Las Nubes, 673; Los Caballeros, 958; Las Aves,
1473 y 1480; Las Fiestas de Ceres, 829, etc.)




[75] La
palabra ψεῦδος, mentira, entra en la composición de este nombre.
Recibían el título de Ojo del Rey ciertos ministros de la
confianza particular del monarca persa. Eran, como si dijéramos, su
brazo derecho.




[76] Este
agujero se llamaba ὀφθαλμὸς, ojo. El actor que desempeñaba el papel de
Pseudartabas tenía una máscara con un solo ojo enormemente grande, de
donde la comparación de Diceópolis.




[77] Jerga
incomprensible que probablemente no tiene significado en lengua alguna.
Algunos sabios orientalistas han creído encontrar en ella ciertos
vestigios de la lengua persa, pero sumamente alterados e ininteligibles
(Anquetil-Duperron y Sacy). Hotibius supone que es una frase griega,
ligeramente alterada y que pudiera reconstruirse así:




ἐγὼ ἄρτι μὴν ἔξηρξ’ ἀναπιττοῦν αὖ σαθρά







y traducirse: «Yo hace poco he comenzado a calafatear de nuevo
mis estropeadas naves.» — Tal vez haya en todas estas ingeniosas
explicaciones mucho de los sueños de los sabios de Campoamor, al
interpretar el Tururú y Tarará.




[78]
Hianti podice.




[79] Es
decir, «que te apalee hasta dejarte bañado en sangre.»




[80]
Hombre de relajadas costumbres citado muchas veces en las comedias de
Aristófanes (V. Las Aves, 831; Los Caballeros, 1374;
Las Nubes, 355; Las Ranas, 48; Lisístrata,
1092, etc.) Cratino también se ocupó de él en la Botella de
Mimbres.




[81] Los
embajadores se alojaban en el Pritaneo, donde eran mantenidos por
cuenta del Estado.




[82]
Embajador, que es preciso no confundir con otro Teoro, poeta de mala
reputación, que vivía en Corinto para satisfacer sus crapulosas
aficiones. Aristófanes le acusa de adulador, impío, adúltero y ladrón
(Las Avisp. 42, 43; Las Nubes, 309).




[83]
Alusión a la frialdad de sus dramas.




[84] Rey
de Tracia, aliado de Atenas y muy poderoso. Murió algunos años después
de la representación de Los Acarnienses en una expedición contra
los Tríbalos. (Véase Tucid., II, 368, 369; IV,
101.)




[85] Teres
o Sitalces, llamado Sadoco por Tucídides (IV, 101.)




[86]
Fiestas que duraban tres días y se celebraban en el mes Pianepsion
(noviembre). Fueron establecidas en conmemoración de un combate entre
atenienses y tebanos, en el cual cada pueblo estuvo representado por
dos campeones. El ateniense derribó a su adversario por medio de un
ardid, y salvó a su patria. La palabra encierra la idea de engaño
(ἀπάτη), y por eso sin duda el hijo de Sitalces prefería estas fiestas
a otras más solemnes.




[87]
Pueblo de Tracia que habitaba en la orilla del Estrimón. Practicaban la
circuncisión, por lo cual se les creyó judíos.




[88]
Quisnam ei mutilavit penem?




[89]
Entonces en guerra con los atenienses.




[90]
Diceópolis había traído a la Asamblea su frugal desayuno. En Las
Junteras, v. 306, se hace referencia a la misma costumbre.




[91] Los
ajos les hacían más terribles en el combate, como a los gallos, a
quienes se obligaba a comerlos antes de entrar en riña.




[92]
La Asamblea se disolvía cuando se manifestaba algún augurio
desfavorable.




[93] Para
la inteligencia de esta frase y las siguientes es preciso tener en
cuenta que la palabra griega σπονδαὶ, treguas, significa también
libaciones.




[94]
Alusión a los aprestos marítimos que entonces se hacían.




[95] Los
soldados al partir a una expedición militar debían llevar víveres para
tres días. (V. La Paz, 312; Las Avispas, 243.)




[96]
Había en Atenas cuatro fiestas de Baco: 1.ª, las Dionisíacas,
llamadas de los campos, se celebran en todo el Ática en el mes Posideón
(diciembre-enero); 2.ª, las Leneas (fiesta de los lagares)
peculiares a Atenas, en el mes Gamelión (enero-febrero); 3.ª, las
Antesterias (febrero-marzo); 4.ª, las Grandes Dionisíacas
en el 12 de Elafebolión (marzo-abril). Las fiestas a que se refiere
Diceópolis, son las segundas. En ellas fueron representadas Los
Acarnienses y Los Caballeros.




[97]
Al terminar esta escena debía de haber necesariamente un cambio de
decoración.




[98]
Célebre andarín, natural de Crotona, que obtuvo tres veces el primer
premio en los juegos Pitios. (Herod., VIII,
47).




[99]
Arconte de Atenas en tiempo de Darío. Durante su mando nevó tanto y
se sintieron tan intensos fríos, que las gentes viéronse obligadas
a encerrarse en sus casas. De ahí que su nombre se hubiese hecho
proverbial para designar toda cosa fría en sentido propio o
figurado.




[100]
Juego de palabras intraducible. Palena era un demo del Ática
donde los atenienses lucharon contra Pisístrato cuando quiso apoderarse
de la Tracia. Cambiando la P en B, resulta Balena, palabra que
significa lapidación.




[101]
Εὐφημεῖτε (ore favete), fórmula sacramental que pronunciaba el
sacerdote antes de ofrecer el sacrificio.




[102]
Llamábase así la joven que llevaba la cesta mística en las ceremonias
religiosas. Solían ser de las más distinguidas familias.




[103] El
Falo figuraba en las procesiones de las fiestas de Baco, en memoria de
una enfermedad de los órganos de la generación que Baco, irritado por
la mala acogida hecha a su imagen importada por Pegaso, envió contra
los atenienses. La enfermedad solo cesó por la institución de las
Dionisíacas, en las cuales figuró en primera línea una representación
de las partes atacadas por la epidemia. El Falo se imitaba con un
pedazo de cuero pendiente de la punta de un báculo o cayado. Los poetas
cómicos abusaron de las imágenes del Falo para hacer reír a la parte
más grosera del público, como censura Aristófanes en Las Nubes,
v. 542, por más que después, con notable inconsecuencia, lo empleó él
mismo en la Lisístrata.




[104]
Tempus ἀφρωδισίον, dice el Escoliasta.




[105]
Sin duda se corría en escena peligro de ser robado. (V. La Paz,
734.)




[106]
Las mujeres no formaban parte de las procesiones.




[107]
Dios de la generación, adorado bajo el emblema del falo.




[108]
Este pasaje no deja duda sobre la fecha en que se representaron Los
Acarnienses.




[109]
General ateniense, contemporáneo de Nicias y Alcibíades.




[110]
Monte del Ática donde crecía en abundancia la planta acuática llamada
Fleos.




[111]
En las Dionisíacas rurales se llevaba una olla llena de legumbres. Por
lo mismo uno de los tres días de las Antesterias se llamaba la
fiesta de las ollas.




[112]
Cleón había sido curtidor. Los caballeros eran sus más acérrimos
enemigos.




[113]
Parodia de la escena en que Telefo se apodera de Orestes, niño
todavía, y amenaza matarle si Agamenón no le da audiencia.




[114]
Monte del Ática, en el demo de Acarna.




[115]
Alusión a Los Babilonios. Cleón, que era muy mal tratado en
esta comedia, acusó a Calístrato de haber injuriado en ella a los
principales magistrados de Atenas, con la circunstancia agravante
de haberlo hecho en presencia de los muchos extranjeros que, por
haberse puesto en escena durante las Dionisíacas, asistieron a la
representación.




[116]
Poeta lírico y trágico que escogía para sus dramas los asuntos más
terribles, sin saber sacar partido de ellos; el éxito de sus piezas lo
fiaba mucho en las extrañas máscaras que daba a sus personajes. Tal vez
el erizado casco de Plutón, de que habla Aristófanes, es una alusión
a la crespa y abundante cabellera que cubría el ardiente cráneo del
melenudo poeta, o quizá a alguna de las piezas del mismo, en que Perseo
se presentaba cubierto del casco infernal, para cortar la cabeza
de Medusa. (V. Suidas, Αἴδος κυνῆ.)




[117] Se
dio maña hasta para escaparse del Infierno.




[118]
Otras ediciones sustituyen el nombre apelativo por el propio Cefisofón,
criado de quien habrá ocasión de hablar más adelante.




[119]
Crítica de las sutilezas que abundan en las tragedias de Eurípides.




[120]
Estas palabras envuelven quizá una censura a Eurípides por haber dado
gran importancia en sus tragedias a los papeles de esclavo, lo cual
debió escandalizar a los clasicistas de su tiempo.




[121]
Demo del Ática.




[122]
Como los dioses y los héroes, que aparecían en escena por medio de
la máquina llamada ekkyklema, de donde vino el haberse hecho
proverbial el Deus ex machina. En Las Fiestas de Ceres,
Agatón se presenta con igual aparato.




[123]
Porque se rompen las piernas al caer de la máquina donde está colgado.
Alusión a varios personajes de las tragedias de Eurípides que eran
cojos, como Telefo, Filoctetes, Belerofonte. En Las Ranas,
Esquilo le llama graciosamente χωλοποιόν (Lit.: factor de
cojos).




[124]
Eurípides se complacía en presentar a sus héroes cubiertos de andrajos
y en la última miseria, acudiendo a este medio, un poco de mala ley,
para producir efecto.




[125]
Héroe de una tragedia perdida. Después de la muerte de Tideo, mientras
Diomedes hacía una expedición contra los tebanos, Eneo, ya anciano,
fue destronado por los hijos de Agrio y reducido a andar errante en la
mayor miseria. Diomedes, a su regreso, arrojó al usurpador y volvió
a colocar en el trono a Eneo. En Las Ranas, v. 1238, cita
Eurípides dos versos de la tragedia aquí aludida.




[126]
Protagonista de otro drama de Eurípides, también perdido. Atendiendo a
las calumnias de una concubina, su padre Amíntor le condenó a perder
la vista; pero el centauro Quirón se la devolvió al encomendarle la
educación de Aquiles.




[127]
Eurípides lo presentó mendigando en la isla de Lemnos, donde le
abandonaron los griegos a causa de la fetidez de su herida.




[128]
Belerofonte quedó cojo a consecuencia de una caída del caballo Pegaso,
sobre el cual tenía la pretensión de subir al cielo.




[129]
Cuando los griegos se dirigieron contra Troya, creyendo al llegar a
Misia encontrarse ya en país enemigo, la devastaron por completo.
Telefo, rey de aquel país, que quiso oponerse, fue herido por Aquiles,
y no consiguió curarse hasta hacer un viaje a Tesalia. Telefo fue
más tarde muy infeliz, llegando hasta mendigar el sustento, en cuya
situación lo presentó Eurípides en una tragedia perdida.




[130]
Tragedias perdidas.




[131]
Versos tomados del Telefo de Eurípides.




[132]
Nueva parodia.




[133]
Este verso es probablemente parodia de otro de Eurípides.




[134]
Los faroles se llevaban en cestitas de mimbre para preservarlos del
viento.




[135]
O para servirse de ella a modo de casco, cuyo fondo solía rellenarse
de esponjas o lana con objeto de amortiguar los golpes; o para excitar
la compasión mostrando el mal estado de su batería de cocina. Crítica
mordaz de los recursos dramáticos de Eurípides para producir el
patético.




[136] La
madre de Eurípides había sido verdulera. Aristófanes no se contenta con
echar en cara a su enemigo lo humilde de su nacimiento, sino que parece
acusar a su madre de no vender legítima hortaliza, sino perifollo o
scandix. (Vid. Plin. Hist. nat.,
XXII.)




[137]
Parodia del Telefo.




[138]
Véase la nota al verso 378.




[139]
Los metecos eran los extranjeros domiciliados en Atenas.




[140]
Ciudad de Laconia, junto al cabo del mismo nombre (hoy de Matapán).
Neptuno tenía en ella un magnífico templo.




[141]
Alusión a un terremoto que se sintió en Esparta (468), después de
haber quebrantado los lacedemonios el derecho de asilo de que gozaba
el templo de Neptuno, para apoderarse de los hilotas refugiados al
pie de sus altares. En el invierno anterior y en el verano siguiente
se observaron otros temblores de tierra en toda Grecia. (Tuc. III, 87, 89.)




[142]
El Escoliasta se hace eco de la especie de que Alcibíades, enamorado
de Simeta, indujo a unos marineros atenienses a que la robaran.
(Acar., 524.)




[143]
Célebre cortesana, amiga y consejera de Sócrates, amante y más tarde
esposa de Pericles, y rival de los más elocuentes oradores. Según
Platón, la oración fúnebre de los atenienses muertos por la patria,
que Tucídides nos ha conservado, es obra de Aspasia. Su influencia
era extraordinaria. (Vid. Philarète Chasles,
Études sur l’Antiquité, p. 320 y siguientes. París, 1847.)




[144]
Acerca de este sobrenombre de Pericles dice Plutarco en su biografía:
«El nombre de Olímpico creen unos que se le dio por los soberbios
monumentos con que embelleció la ciudad, y otros por su acierto en el
gobierno de la república y el mando de los ejércitos; nada impide, sin
embargo, que varias causas hayan contribuido a su gloria. Los poetas
cómicos de su tiempo, al asestar contra él los dardos de la sátira, dan
a entender que su elocuencia le valió ese sobrenombre, pues dice que
tronaba y relampagueaba desde la tribuna.»




[145]
Una canción de Timocreonte de Rodas, entonces muy popular, principiaba
con las mismas palabras que el decreto contra los megarenses.




[146]
Verso del Telefo de Eurípides.




[147]
Isla pequeña perteneciente al grupo de las Cícladas. Estaba bajo la
dependencia de Atenas.




[148]
El nombramiento de trierarca, traía consigo cuantiosos gastos, pues
estaba obligado el electo a mantener por su cuenta la tripulación de
una galera, y a tenerla siempre en disposición de darse a la vela en
servicio del Estado. Este cargo durante las revueltas políticas era
conferido a ciertos ciudadanos con ánimo de arruinarles. Así es que
muchos se fingían pobres para excusarse de aceptarlo.




[149]
Las galeras atenienses llevaban en la proa una imagen dorada de
Minerva, que se restauraba a cada nueva expedición.




[150]
Versos del Telefo.




[151]
La elección de Lámaco, como representante del partido que deseaba la
guerra, es acertada, no solo por el humor belicoso que caracterizaba a
aquel general, sino hasta por su nombre, perfectamente adecuado a las
circunstancias: la etimología de Λάμαχος es, en efecto, λῶ, quiero,
μάχη, guerra.




[152]
Era bastante frecuente esculpir en los escudos una cabeza de
Gorgona.




[153]
Nombre de pájaro, fingido por Aristófanes para pintar el carácter de
Lámaco.




[154]
Lit.: de tres cucos. Alude quizá a alguna elección hecha por
sorpresa.




[155]
Atenienses de mala reputación.




[156] El
escoliasta de Aristófanes, en Los Caballeros, habla de un «Cares
general que tomó a Mitilene», sin duda confundiéndole con Paques.
(Tuc., III, 18, 28, 34
y sigs.).




[157]
País de Tracia. Este nombre tiene en su acepción etimológica un
significado obsceno, por lo cual lo emplea Aristófanes para indicar la
depravación de costumbres de Geres y Teodoro.




[158]
Camarina y Gela, ciudades de Sicilia. Catágela,
nombre imaginario que significa cosa ridícula. El poeta parece
aludir a Laques, que había mandado por entonces la escuadra enviada
contra Sicilia.




[159]
Señalando al Coro.




[160]
Marílades, Prínides, Eufórides, nombres
perfectamente adecuados a unos carboneros; vienen, en efecto, de
μαρίλη, brasa; πρίνος, encina; εὖ φέρω, que lleva con facilidad su
carga.




[161]
Joven orador desconocido. Algunos suponen que es una alusión a
Alcibíades.




[162]
Metro empleado en las Parábasis. La Parábasis (de
παραβαινῶ, mudar de sitio) era la parte más principal del coro
en la comedia antigua ateniense. En ella, reunido aquel frente a los
espectadores, les dirigía la palabra, en el primer entreacto, como
diríamos nosotros, pues la Parábasis se declamaba cuando los
actores abandonaban por primera vez la escena. Los poetas aprovechaban
esta oportunidad para dirigir la palabra al pueblo, dando explicaciones
sobre sus actos y obras, o discurriendo sobre los negocios públicos,
como se observa en esta de Los Acarnienses. La Parábasis,
a lo menos con el carácter político que aquí tiene, desapareció en
la comedia media y moderna. El Pluto, última de las piezas de
Aristófanes que se han conservado, no tiene Parábasis.




[163]
Aristófanes había presentado sus dos primeras comedias con los nombres
de Calístrato y Filónides, actores encargados de la representación de
sus fábulas dramáticas.




[164]
Los atenienses hacían un gran consumo de coronas, especialmente de
violetas. En El Banquete de Platón, Alcibíades se presenta con
varias coronas de aquella deliciosa flor.




[165]
La frase griega es mucho más gráfica: in primoribus natibus
sedebatis.




[166]
Lit.: grasienta y lustrosa, como lo que se unta de aceite; por
eso viene después la comparación de las anchoas. El Escoliasta cita con
este motivo el siguiente verso de una oda de Píndaro:




Αἱ λιπαραὶ καὶ ἰοστέφανοι Ἀθῆναι

Brillante y coronada

De violetas Atenas.










[167]
Isla dependiente de Atenas. De este pasaje han deducido algunos
que Aristófanes tenía propiedades en Egina; otros creen que no se
trata del poeta, sino del actor Calístrato. De todos modos, la toma
de Egina fue una de las principales causas de la guerra (V. Tuc., I, 139).




[168]
Orador sumamente verboso y siempre pronto a disputar.




[169]
Uno de los adversarios políticos de Pericles. Acusado de traición, no
pudo pronunciar una sola palabra, a pesar de ser un orador distinguido,
y fue condenado, según unos, al ostracismo por diez años, y, según
otros, a destierro perpetuo y confiscación de bienes.




[170]
Mal orador y gran pleitista. Su abuela era natural de Escitia, lo cual
le echa en cara Aristófanes. Para comprender lo que sigue conviene
tener presente que la mayor parte de los arqueros, que constituían la
guardia municipal de Atenas, procedían de Escitia.




[171]
Orador de mala reputación. Era hijo de un arquero o de otra persona de
baja extracción.




[172]
Alcibíades.




[173]
Magistrados que, como su nombre indica, tenían a su cargo la inspección
de los mercados. Iban armados de azotes formados de correas.




[174]
Lepros era un sitio extramuros de Atenas, donde estaba el
mercado de cueros.




[175] Es
decir, todo delator, porque fasos en griego tiene la misma raíz
que sicofanta o delator. Fasos es el nombre de una ciudad y de
un río de Escitia.




[176]
Era costumbre grabar en una columna de piedra o de madera las leyes y
decretos para darlos a conocer.




[177] El
megarense se expresa en dialecto dórico.




[178]
Cada iniciado ofrecía a Ceres el sacrificio de un cerdo.




[179]
Juego de palabras. El megarense dice πεινῶμεν, tenemos hambre, y
Diceópolis entiende πίνωμεν, bebemos, por la semejanza de ambos
vocablos, que en la pronunciación casi debían confundirse.




[180]
El ajo puede decirse que constituía la base de la alimentación de los
campesinos y del pueblo bajo. En Megara se recogía mucho.




Testylis et rapido fessis messoribus æstu

Allia serpyllumque herbas contundit olentes.

(Virg. Eg. II, 10-11.)










[181]
La palabra χοῖρος significa porcus y cunnus; de aquí una
infinidad de equívocos que no hacemos más que dejar traslucir.




[182]
Diocles era un héroe por el cual juraban los megarenses como en
otros pueblos por Hércules o los Dioscuros. En su honor se celebraban
juegos llamados Dioclenses.




[183]
Cunnus fiet.




[184]
Solo se sacrificaban víctimas perfectas.




[185]
Quam germanus est hujus cunni alteri!




[186]
Lit.: garbanzos. Vox græca penem etiam significat.




[187]
Ciudad imaginaria, cuyo nombro se deriva de τραγεῖν, tragar o
devorar.




[188]
Medida de capacidad equivalente a un litro, ocho centilitros.




[189]
Esta súplica indica el extremo a que había llegado en Megara la
miseria.




[190] La
voz griega significa alumbrar y delatar.




[191]
Diceópolis.




[192]
Alusión a sus prácticas infames.




[193]
El Escoliasta dice que este Cratino, poeta lírico de costumbres
depravadas, no debe confundirse con el poeta cómico de igual nombre,
atacado también por Aristófanes en varias de sus comedias.




[194]
Anacreonte, en un fragmento conservado por Ateneo (XII, 434. e. f.), habla de un Artemón, al cual llama
περιφόρητος (circunvectitius), adjetivo cambiado por Aristófanes
en περιπόνηρος (como si dijéramos archibibrón). Plutarco
(Vida de Pericles, 27) habla de otro Artemón, hábil mecánico que
ayudó a Pericles en el sitio de Samos, empleando máquinas de guerra.




[195]
Los poetas latinos usan también esta perífrasis para indicar el mal
olor vulgarmente llamado a sobaquina.




[196]
Pintor extremadamente pobre y desvergonzado.




[197]
Parásito, natural del demo de Colargos; su pobreza y descaro eran
extraordinarios. (Vid. Los Caballeros, 1265; Las Avispas,
787; y el frag. 1 de Los Detalenses.)




[198]
Hierba tónica y astringente, muy abundante en Beocia.




[199]
Osseis tibiis inflate canis culum. Las flautas a que alude eran
parecidas a nuestras gaitas gallegas.




[200]
Mal flautista, ya citado.




[201]
Héroe muy respetado en Beocia. Ayudó a Hércules en su combate con la
hidra de Lerna. (V. Pausanias, l. IX, 23.)




[202]
Lago de Beocia, cuyas anguilas eran muy grandes y apreciadas.




[203]
Parodia de Esquilo y Eurípides.




[204]
Poeta trágico, fue embajador en la corte de Persia, y gastrónomo
famoso, una especie de Lúculo ateniense.




[205]
Porque durante la guerra del Peloponeso estuvieron interrumpidas las
relaciones mercantiles con Beocia, y no podían presentarse en el
mercado ateniense sus renombradas anguilas.




[206]
Verso 367 de la Alcestes de Eurípides.




[207]
Puerto de Atenas. Barthélemy, apoyado en autores antiguos, dice que las
sardinas que en sus inmediaciones se pescaban merecían presentarse en
la mesa de los dioses. (V. Voyage du jeune Anacharsis, t. II, cap. 25).




[208]
Juramento muy usado por los espartanos, entre los cuales Cástor y Pólux
recibían culto especial. (V. La Paz, 214, 285; Lisíst.,
81, 86.)




[209]
Fiesta que se celebraba el segundo día de las Antesterias. He
aquí su origen, según el Escoliasta: cuando Orestes vino a Atenas,
después de haber vengado el asesinato de su padre Agamenón con el de
su madre Clitemnestra, Pandión, rey entonces del Ática, hallábase
presidiendo un banquete en honor de Baco. No queriendo ni excluir a
Orestes ni que sus convidados se contaminasen bebiendo en el mismo
vaso que el parricida, distribuyó a cada uno una copa, de modo que al
hacer las libaciones no hubiese necesidad de pasarla de mano, como era
costumbre.

La tradición de este piadoso procedimiento conservose en
las fiestas de Baco. Lo característico de la de las copas era la
lucha de bebedores, en la cual para ser declarado vencedor era preciso
apurar una copa (χοῦς) cuyo contenido era de más de tres litros. El que
primero la vaciaba recibía en recompensa una corona y un pellejo de
vino.

Al fin de la comedia veremos a Diceópolis triunfante en
este certamen báquico.




[210]
Parodia de alguna canción popular.




[211]
En honor de Harmodio, que, unido a Aristogitón, mató al tirano
Hiparco, se compuso un Escolio o canto de sobremesa, conservado
por Ateneo (lib. 15, c. 15). Cantar el Harmodio con alguno,
significaba lo mismo que comer en su compañía. La canción aludida
principiaba:

«Llevaré mi espada cubierta con hojas de mirto, como
Harmodio y Aristogitón, cuando mataron al tirano y restablecieron en
Atenas la igualdad de las leyes.»




[212] Se
cree que Aristófanes alude a un Amor coronado de rosas y radiante de
hermosura que Zeuxis había pintado en el templo de Venus, en Atenas.




[213] In his turpiuscula latent (Boissonade.).




[214]
Epigrama contra Ctesifonte, que era muy grueso y panzudo.




[215]
Los tordos eran muy estimados en Atenas, como lo prueban varios pasajes
del mismo Aristófanes.




[216]
Demo del Ática.




[217]
Lit.: alebant me fume bovino; para significar que los abonos
constituyen una parte muy principal de la riqueza agrícola.




[218]
Había en Atenas médicos encargados de prestar gratuitamente sus
servicios a los pobres.




[219]
Médico de Atenas.




[220]
Dábase este nombre al mozo que acompañaba al recién casado cuando se
dirigía a su casa con su esposa.




[221] Τὸ
πέος.




[222]
Juego de palabras sobre μάχαι y Λάμαχοι.




[223]
Parodia del estilo trágico.




[224]
El tercer día de las Antesterias se llamaba la fiesta de las
ollas.




[225]
Expresión burlesca.




[226] El
Escoliasta supone que el nombre de Gerión se lo da burlescamente
Diceópolis a un insecto de cuatro alas que revolotea sobre la
cabeza de Lámaco.




[227]
Que solía dar un gran festín para celebrar la fiesta del dios.




[228] Es
decir del banquete.




[229]
Este guiso recibía el nombre de θρῖον, hoja de higuera. Los
había de muchas clases; vayan por muestra dos recetas para confeccionar
este sabroso plato. Se mezclaba manteca de cerdo derretida con leche,
hasta formar una masa espesa; añadíase queso fresco, yemas de huevos,
y sesos; envolvíase la pasta en una hoja de higuera, y se ponía a
cocer en un caldo de aves o de cabrito. Después se retiraba del
fuego, se separaba la hoja y se sumergía en una cazuela llena de miel
hirviendo. El manjar se servía después de cuajada la mezcla. Otra
menos complicada: se mezclaban un trozo de tocino, harina de trigo
común, leche, y una yema de huevo, y se envolvía la pasta en hojas de
higuera.




[230] Se
supone que para sacar las carnes del asador.




[231]
Era una de las acusaciones públicas, lo mismo que la deserción.




[232]
El verbo θωρήσσω significa: ponerse una coraza, y
embriagarse.




[233]
El corega tenía a su cargo ordenar por su cuenta los gastos teatrales.
Parece que Antímaco trató mezquinamente a los artistas. Además hizo
aprobar un decreto en que se prohibía a los poetas cómicos poner en
escena con su propio nombre a los ciudadanos atenienses; por lo cual
hubieron de retirarse muchas comedias, y quedaron reducidos a la
mendicidad gran parte de los coristas.




[234]
Ladrón de vestidos.




[235]
Este Cratino es el mismo del verso 849, y no el poeta cómico.




[236]
Parodia de algún poeta trágico.




[237]
Los invitados a las fiestas solemnes no pagaban escote.




[238]
Sobrenombre de Apolo, honrado como dios de la medicina.




[239]
Meum penem ambæ medium prehendite.




[240]
Tentigine rumpor, et in tenebris futuere gestio.




[241]
Dios de la medicina.




[242]
Hist., III, 36.




[243]
Id., IV, 28.




[244]
Plutarco, en la Vida de Nicias, refiere que en una ocasión,
esperando la Asamblea a Cleón con impaciencia para tratar de un asunto
interesante, el insolente demagogo presentose al fin, suplicando a los
concurrentes que dejasen la discusión para otro día, porque teniendo
convidados a unos extranjeros, no tenía entonces tiempo para dedicarse
a los negocios del Estado. El pueblo se levantó, aplaudió a Cleón y
continuó favoreciéndole.




[245]
Tucídides, IV, 3, 41.




[246]
Los Cab., v. 511.




[247]
Estudios de lit. griega, publicados en la Revista de la
Universidad de Madrid.—Segunda época, tomo I, página 645.




[248]
Poyard: Aristophane, trad. nouvelle.
París, 1878, pág. 44.




[249]
Le Théâtre des Grecs. París, 1749. Tom. VI, p. 295.




[250]
Cleón. Le llama Paflagonio no por que fuese de Paflagonia,
región del Asia menor, sino para indicar su pronunciación defectuosa y
sus desentonados gritos. Pues dicho apodo se deriva del verbo παφλάζω,
designativo del rumor que produce el agua al hervir, y que en otra
acepción significa también tartajear o tartamudear.




[251] Es
decir, se mezcló en la administración de la república.




[252]
Músico, discípulo de Marpsias, que compuso melodías, con acompañamiento
de flauta, que expresaban perfectamente el dolor.




[253]
Verso 345 del Hipólito de Eurípides.




[254]
Alusión al oficio de la madre de Eurípides. El verbo διασκανδικίζω es
invención de Aristófanes.




[255]
Lit.: un canto de fuga de la casa de nuestro amo.




[256] La
palabra griega μόλωμεν se decía con particularidad de los esclavos y
desertores. Quizá Aristófanes supone en Nicias y Demóstenes intención
de pasarse al enemigo.




[257]
Sobre la interpretación de este pasaje, dice discretamente el Sr.
Camus:

«Brunck en su traducción latina
(Argentorati, apud Socios Bibliop. Bauer
et Treuttel, 1781) y todos los
que le siguen, como Artaud, Poyard y otros en lenguas vulgares, creen hallar aquí
una obscenidad repugnante; pero hartas suciedades tiene el original
para que los eruditos se tomen el trabajo excusado de acrecentar su
número, a todas luces lamentable; lo que no es necesario a fe para
demostrar la travesura sin freno del ingenio del poeta. El verbo δέφω
en su acepción recta significa rascar, y también amasar,
como se prueba en la Odyss., lib. XII,
v. 48: Κηρὸν δεψήσας μελιηδέα, cera malassata dulci
(Estudios de literatura griega. Comedia, publicados en la
Revista de la Universidad de Madrid. Segunda época. Tom. II, pág. 648).»




[258]
Probablemente el público manifestaría su aprobación por medio de
aplausos.




[259]
Las habas se empleaban para votar en las asambleas; además, los jueces,
para no dormirse en el tribunal, solían entretenerse en mascullarlas.
De modo que el epíteto de Aristófanes es intencionadísimo, pues
satiriza a un tiempo las dos manías capitales de los atenienses: la
afición a la política y a los pleitos. Por esto mismo la abstención de
comer habas, que prescribía Pitágoras a sus discípulos, significaba su
retraimiento de los negocios.




[260]
Cleón era hijo de un curtidor y había ejercido el oficio de su
padre.




[261]
Salario de los jueces. Pericles fue quien introdujo la costumbre de
pagar un óbolo a los ciudadanos que concurrían a la asamblea o formaban
parte de los tribunales. Cleón, para hacerse popular, elevó su sueldo a
tres.




[262]
Alusión a la victoria de Pilos, que se atribuyó a Cleón, aunque
Demóstenes lo hizo todo. (Véase la Noticia
preliminar y Tucídides, lib. IV, páginas 28 y siguientes).




[263]
Cambiando μυρσίνην en βυρσίνην, el poeta sustituye la rama de mirto que
los esclavos usaban para espantar las moscas por unas disciplinas de
cuero, alusivas al oficio de Cleón.




[264]
Octuplum cacamus.




[265]
Lit. Culus est Chaoniæ, manus utraque Ætoliæ, mens vero in tribu
Clopidum.

Alusión a las infamias y rapacidad de Cleón, Chaonia
quia podex ejus hiat; Ætolia, de αἰτέω, pedir;
Clopidia (κλέπτω, robar), región imaginaria, sinónima de
país de los ladrones. «Los espectadores esperaban oír en vez de
este último nombre el de Crópides, demo de la tribu Leóntida.»
(Esc., Cab., 79.)




[266]
Tucídides (lib. I, 138) no menciona esta
particularidad de la muerte de Temístocles, y asegura que murió de
enfermedad, aunque apunta el rumor de que se suicidó; pero Cicerón
(De Claris Orat., II) y Plutarco (Vida de Temístocles)
dicen lo mismo que Aristófanes.




[267] Se
cree que era la copa que se bebía al fin de la comida. Otros suponen
que era la primera.




[268]
Comarca del Asia menor, junto a Esmirna, célebre por sus vinos.




[269]
Antiguo y famoso adivino griego, natural de Beocia. El Escoliasta
menciona dos más del mismo nombre, uno ateniense y otro arcadio.




[270]
Éucrates (alias Estopa), demagogo influyente en Atenas
antes de Cleón. Viose obligado a esconderse bajo un montón de salvado
para librarse de sus enemigos. Parece que además de comerciante en
estopas lo era también en trigo y harinas.




[271]
Lisicles, demagogo como el anterior.




[272]
Torrente del Ática.




[273] El
choricero se cree que es Hipérbolo.




[274]
Señala a los espectadores.




[275] Ἐν
κύκλῳ, en círculo. Se refiere a las Cícladas.




[276] La
Caria, estaba al Sur del Asia Menor, y la Calcedonia al
Norte; de ahí los temores de estrabismo que asaltan a Agorácrito.




[277]
Venderás, por gobernarás; alusión a la mala
administración de Atenas.




[278]
Parodia del estilo ampuloso e intrincado de los oráculos.




[279]
Como pudiera decir a Júpiter o a las Musas.




[280]
Segunda clase del Estado. (V. Noticia
preliminar.)




[281]
Ciudad de Tracia, sometida entonces a Atenas y que trataba de sacudir
el yugo de la metrópoli. Cleón al ver una copa de Calcis en manos de
Demóstenes sospecha que es un regalo enviado para sobornarlo. Otros
creen que se trata de Calcis de Eubea, emancipada del protectorado
de Atenas pocos años después (Tuc., VIII, 5), y muy conocida por sus obras de
cerámica.




[282]
Véase la nota sobre Éucrates.




[283]
Llamábanse así los jueces del Ἡλιαστικὸν, tribunal de Atenas,
situado al mediodía y al aire libre. Cleón cuenta con la ayuda de
los heliastas, que eran 500, por el sueldo de tres óbolos que por
iniciativa suya se les había asignado.




[284] El
Quersoneso de Tracia, tributario entonces de Atenas y muy maltratado
por Cleón.




[285]
Aristófanes después de una serie de metáforas tomadas de los combates
cuerpo a cuerpo, vuelve a su primera comparación de los higos. La idea
es que Cleón arruina con sus calumniosas delaciones a los débiles o
tímidos.




[286]
Con quienes Atenas estaba en guerra entonces.




[287]
Alusión al súbito enriquecimiento de Cleón.




[288]
Los pritáneos eran cincuenta individuos del Senado o Consejo de los
quinientos, encargados de la vigilancia y presidencia de las asambleas
durante treinta y cinco días.




[289]
Término tomado de su oficio de pelambrero.




[290]
Demo de Atenas.




[291]
Hipodamo de Mileto fue un arquitecto célebre; contribuyó mucho
al embellecimiento de Atenas, dividiéndola en calles, plazas y
barrios. Cedió al Estado una casa de su propiedad en el Pireo. Su
hijo Arqueptólemo, afiliado a la aristocracia y enemigo de Cleón, y
partidario de la paz, después de la caída de los cuatrocientos
y del restablecimiento de la democracia, fue acusado de traición y
condenado a muerte.




[292] Es
decir, en el mercado, escuela de desvergüenza y malas artes.




[293]
Los metecos o extranjeros domiciliados no gozaban de los
derechos políticos; estaban sujetos a tributos especiales y a multitud
de vejaciones: su condición era, pues, muy inferior a la de los
ciudadanos.




[294]
Las costas de Mileto abundaban en rica pesca, especialmente en el pez
llamado λάβραξ, especie de perca, gobio o locha a que los romanos
dieron el nombre de lupus.




[295]
Se refiere a las minas de oro y plata de Laurium, montaña próxima a
Atenas: el impuesto sobre sus rendimientos proporcionaba al Estado una
pingüe renta. Pertenecian a particulares ricos.




[296] A
los criminales se les sujetaba con cepos de madera.




[297]
Operaciones que se practicaban con los cerdos para certificarse de su
buen estado.




[298]
Alusión a la victoria de Pilos, conseguida en realidad por Demóstenes,
y cuya gloria se apropió Cleón; y después a los prisioneros de
Esfacteria, por los cuales se exigía a los lacedemonios un crecido
rescate, y que al fin murieron de miseria en las prisiones de
Atenas.




[299]
Célebre poeta cómico. Su afición al vino, que Aristófanes le echa en
cara varias veces, le hizo contraer una incontinencia de orina.




[300]
Trágico detestable. Su padre Filocles y su hijo Astidamas eran también
muy malos poetas. Aristófanes le cita a menudo. (V. Paz, 803;
Ranas, 151.)




[301]
Así empezaba una canción de Simónides.




[302]
Sobre el epíteto πυροπίνην, acaparador de trigo, dado al hijo
de Julio, véase Feuillemorte, Comédies
d’Aristophane, tomo I, pág. 290, nota.
París, 1864.




[303]
Lit. Júpiter forense ἀγοραιὸς, sin duda por la estatua que tenía
en la ágora o mercado.




[304]
En vez de servilletas se usaban rebanadas de pan para limpiarse los
dedos.




[305]
Especie de mono. Cinocéfalo quiere decir Cabeza de perro,
esto es, desvergonzado, o conservando la etimología, cínico.




[306]
La aparición de las golondrinas era en Grecia señal de la vuelta de
la primavera. Se celebraba mucho su venida. Ateneo nos ha conservado
una canción de los niños de Rodas, titulada Quelidonismo,
cuya traducción incluí en mi artículo sobre los cantos populares
griegos, publicados en El Ateneo de Vitoria.




[307] Se
cogían al aproximarse el buen tiempo.




[308]
Ciudad tributaria de Atenas: al principio de la guerra del Peloponeso
se declaró independiente, y fue reducida a la obediencia después
de un largo asedio. (V. Tuc., I, 59, 64; II, 58, 70.)




[309] El
acusador debía fijar la multa a que había de ser condenado el reo, caso
de probarse el delito.




[310]
Alusión a un antiguo sacrilegio cometido en el templo de Minerva.




[311]
La mujer de Hipias, tirano de Atenas e hijo de Pisístrato, se llamaba
Mirrina o Mirsina; pero Aristófanes le da el nombre de
Birsina, aludiendo al primer oficio de Cleón: Birsa,
significa cuero.




[312]
Parodia de las metáforas bajas y vulgares que algunos oradores
empleaban para hacer efecto en el populacho.




[313]
Quizá estas palabras se dirigieran a cierta clase de espectadores.




[314]
La pregunta del Choricero está motivada por la metáfora de Cleón.
Demóstenes (Discurso sobre la Embajada mal
desempeñada) empleó una frase análoga, τυρεύειν κατάσκευας.




[315]
A imitación de los atletas, que se untaban el cuerpo de aceite para
escurrirse con más facilidad entre las manos de su adversario.




[316]
Véase la nota al verso 166 de Los
Acarnienses.




[317]
Alusión a las riñas de gallos.




[318]
Metro usado en la parábasis.




[319]
Poeta cómico, al principio muy del gusto de los atenienses, que
premiaron sus piezas once veces. Aristófanes enumera algunas de sus
comedias. Ateneo (XV,
690, c.) cita Los Citaristas, Los Cínifes y Los
Lidios.




[320]
Principio de un canto de Cratino, que era una sátira contra la
venalidad y la delación.




[321]
Principio de otro canto de Cratino.




[322]
Músico que tenía el vicio de embriagarse; su pobreza era extremada,
pues las coronas de olivo con que le premiaron en los juegos olímpicos
eran toda su hacienda. Solía decir: «que estaba bien coronado, pero mal
bebido.»




[323]
Cratino era extremadamente aficionado a la bebida. Horacio hace mérito
de este vicio (Epist., I, 19):




Prisco, si credis, Mæcenas docte, Cratino

Nulla placere diu, nec vivere carmina possunt,

Quæ scribuntur aquæ potoribus...







Dícese que, sin duda mortificado por la alusión de
Aristófanes, Cratino compuso a los noventa y siete años de edad, y al
siguiente de la representación de Los Caballeros, una comedia
titulada La botella de mimbres, que ganó el primer premio:
alarde de vigor intelectual que no es único en el teatro ateniense,
pues también Sófocles compuso su Edipo en Colona a los ochenta y
tantos años.




[324]
Había asientos de honor en el teatro.




[325]
Poeta cómico. Principió por ser actor y representar las obras
de Cratino. El Escoliasta asegura que compraba los votos de los
espectadores.




[326]
Véanse Los Acarnienses.




[327]
Aristófanes parece aludir a su espaciosa calva.




[328] En
su disputa con Minerva sobre quién había de dar su nombre a la ciudad
de Atenas, Neptuno produjo el caballo, de donde el epíteto que se lee
en el texto.




[329]
Las trirremes (τριήρης) eran naves de tres filas de remeros.




[330]
Promontorio del Ática consagrado a Neptuno.




[331]
Promontorio de Eubea, junto al cual había un templo de Neptuno.




[332]
General ateniense, jefe de la escuadra, y famoso por sus recientes
victorias navales. Era de costumbres muy austeras. No habiendo podido
pagar a causa de su honrada pobreza la cantidad de cien minas, por la
que estaba en descubierto con el tesoro público, «fue condenado como
insolvente y se retiró al campo.» Más tarde le rehabilitó el pueblo
ateniense. (V. La Paz, 347; Tuc., II, 68, 85, 92.)




[333]
El peplo (πέπλος) era una especie de manto cortado en redondo, de
una tela muy fina, consagrado con especialidad a Minerva en concepto
de patrona de Atenas; en él se hallaba representado el gigante
Encélado, muerto por la diosa. Cada cinco años, en las Grandes
Panateneas se le ofrecía un peplo en el cual figuraban las acciones
y los nombres de los ciudadanos dignos de recordarse. (V. Winckelmann, Hist. de l’Art chez les Anciens,
tom. I, pág. 517. París, 1802; Escoliasta, Los Cab., 566.)




[334]
Autor de un decreto sobre el derecho de los generales a obtener de
la república una subvención. El padre del demagogo Cleón se llama
Cleéneto, pero no está bien averiguado si es el mismo a quien cita
Aristófanes.




[335]
Uno de los honores más apreciados era el tener asiento de distinción en
el teatro y otros lugares públicos.




[336]
Los caballeros llevaban el cabello largo.




[337] El
Coro tributa a sus caballos los elogios que no quiere dirigirse a sí
mismo.




[338]
Los atenienses enviaron una expedición contra Corinto después de la
victoria de Pilos, tantas veces aludida en esta comedia. (V. Tuc., IV, 42, 43.)




[339]
Grito de los marineros.




[340]
Nombre de un caballo.




[341]
Pasaje lleno de alusiones oscuras para nosotros. Sobre Teoro, véanse
Los Acarnienses.




[342]
Todas las divinidades invocadas por el Choricero son inventadas
por Aristófanes: Σκίταλοι, demonios de la lujuria; Φένακες,
del fraude (de φέναξ, engañador); Βερεσχεθοὶ, de la
estupidez; Κοβάλοι, de la chocarrería; Μόθων, esclavo
insolente.




[343]
Pepedit.




[344]
Aristóteles (Ret., I, 4) hace la misma comparación.




[345] Es
decir, darle mucho o poco a su arbitrio.




[346]
Era una costumbre piadosa el colgar ramas de árboles a las puertas de
la casa.




[347]
Alusión a Hipérbolo.




[348]
Lugar donde se reunía la asamblea popular.




[349] Al
ponerlos a secar al sol.




[350]
Cambio de decoración. La escena debía de representar el Pnix.




[351]
Metáforas tomadas de la navegación.




[352]
Lisicles, ya citado en el verso 132.




[353]
Cinna y Salabaca, cortesanas de Atenas. Como se ve, el
patriotismo de Cleón no era excesivo.




[354]
Demo de Atenas en que eran sepultados los guerreros muertos en el
combate. En el recinto de la ciudad había un lugar del mismo nombre
habitado por las cortesanas. Para dar más fuerza a su imprecación,
Agorácrito dice por dónde ha de ser enganchado: τῶν ὀρχιπέδων,
correptis testiculis.




[355]
Nates eorum qui remum agebant.




[356]
Vid. la Noticia preliminar de Los
Acarnienses.




[357]
Los lacedemonios, antes de la toma de Pilos, enviaron a Atenas una
embajada solicitando la paz. Arqueptólemo, ciudadano ateniense, fue el
encargado de presentarla; pero Cleón hizo infructuosas sus gestiones.
(Vid. Tuc., IV, 17,
22.)




[358]
Salario de los jueces. Ya hemos visto que era uno de los medios
empleados por Cleón para sostener su influencia.




[359]
Verso de Eurípides.




[360]
Puerto de Atenas que se hizo por consejo de Temístocles, quien lo
unió a la ciudad por medio de una muralla de 35 estadios. (Plutarco, Vida de Temístocles; Cornelio Nepote, id., cap. 6.)




[361]
Lit. «Comes las tortas de Aquiles», frase proverbial para indicar una
alimentación exquisita.




[362]
No se sabe de cierto por qué motivo. El Escoliasta recuerda lo que
sobre la sublevación de los Mitilenenses dice Tucídides (III, 18, 36, 56). Pero el haber pedido Cleón que
fuesen pasados a cuchillo todos los hombres de la ciudad rebelde y
reducidos a la esclavitud los niños y las mujeres, no permite suponer
que hubiera sido comprado en esta ocasión. El pueblo ateniense,
compadecido de la mísera suerte de tantos infelices, revocó su cruel
decreto, y solo fueron castigados los principales culpables.




[363]
Parodia del verso 614 del Prometeo de Esquilo.




[364]
Los escudos cogidos al enemigo se colgaban en los templos como en
acción de gracias a los dioses; pero tomando la precaución de quitarles
las correas o abrazaderas para evitar el que pudieran utilizarse en
alguna sedición. A esta falta de precaución alude en su respuesta el
Choricero.




[365]
Juego de palabras sobre λαβήν, que designa también la abrazadera
o asa del escudo.




[366]
Destierro por algunos años que se solía decretar contra los ciudadanos
cuyo poder e influencia inspiraba temor a la recelosa democracia
ateniense.




[367]
Nótese la semejanza de esta comparación con nuestro refrán: «A río
revuelto, ganancia de pescadores.»




[368]
Uno de los Escoliastas dice que este Grito era un constante
parroquiano de los lupanares y burdeles, condenado a muerte por Cleón.
Sin embargo, lo probable es que no sea un personaje real. Quizá es
un nombre imaginario, formado de γρῦ, porquería de las uñas,
inventado por Aristófanes para hacer ridícula la importancia de la
pretendida corrección de costumbres que pondera Cleón.




[369]
Te culos quidem inspectare.




[370]
Aristófanes alude muchas veces a la disolución de los oradores.




[371]
Las túnicas con mangas solo las usaban los cinœdi y
pueri meritorii, y los actores: ¿habrá en la promesa de
Cleón alguna alusión satírica al pueblo ateniense? (Vid. Winckelmann, obra citada, tom. I, pág. 546.)




[372]
Los antiguos se descalzaban para recostarse en los triclinios, o camas,
sobre las cuales comían.




[373]
El σίλφιον me parece que debe traducirse laserpicio, por más que
haya escritores que entiendan que es el benjuí. Era una
hierba notable por sus cualidades medicinales, y sumamente ventosa y
laxante. Su olor no era agradable para todos. Se cosechaba mucho en la
Cirenaica.




[374]
Permítasenos la importación de esta palabra del catalán, en gracia
a que traduce exactamente el κόπρειος del original, y puede además
derivarse de la castellana fiemo o cieno.




[375]
Pirrandro quiere decir hombre rojo, aludiendo al
enrojecimiento anterior. Según el Escoliasta, el sujeto citado fue un
delator o sicofanta.




[376]
El cargo de trierarca era sumamente oneroso. La república solo
proporcionaba el casco de la nave, y el trierarca tenía que equiparla
a su costa. Era uno de los medios de que se valían los demagogos para
vejar a sus enemigos.




[377]
Παφλάζει, de donde el apodo de Paflagonio dado a Cleón.




[378]
Signo de mando.




[379]
Vuelve a mencionarse el θρῖον, de cuya confección hablamos en la nota al verso 1102 de Los Acarnienses.
Hay además en el original un equívoco intraducible, basado en la casi
completa semejanza de los vocablos δῆμος, pueblo, y δημὸς,
grasa.




[380]
Ave voraz, símbolo de la codicia de Cleón.




[381] La
tribuna desde la cual hablaban los oradores.




[382]
Alusión a su rapacidad.




[383]
Verpum te fieri necesse est usque ad pectinem.




[384]
Rey de Tracia, aliado de los Persas. Aristófanes lo convierte en mujer,
y al decir que el pueblo perseguirá a Esmicites, en vez de
añadir y a su ejército, dice y a su marido, como si se
tratase de perseguir en justicia a una mujer, la cual solo podía
ser demandada en unión de su esposo.




[385]
Los habitantes de las ciudades aliadas.




[386]
Quiere decir que Cleón desempeñaba el mismo papel en la administración
del Estado que el mortero y la espumadera en la cocina; aplastando a
sus enemigos y revolviéndolo todo.




[387]
Alusión a los regalos que Cleón admitía. Hay en el original un
juego de palabras basado en la semejanza de dórico y δῶρον,
regalo.




[388]
Quam valde cacaturio.




[389]
Glanis es un adivino inventado por Agorácrito. Llamábase así
un pez que tenía la particularidad de comerse el cebo sin tragarse el
anzuelo.




[390]
Penem iste sibi mordeat.




[391]
Sobrenombre de Apolo, cuando profetizaba.




[392]
Una clase de peces.




[393]
Cécrope fue el primer rey de Atenas.




[394]
Cacaverit. Hay en el original un juego de palabras, sobre
μαχέσαιτο y χέσαιτο.




[395]
Juego de palabras que hemos podido reproducir.




[396]
Cinalopex, especie de pero de caza. (V. Jenofonte, Cinegética.)




[397]
Rufián conocido por el apodo que le da el texto.




[398] El
sueldo era la preocupación constante de los atenienses.




[399] Es
decir, «en el hueco de la mano». Feuillemorte
(Comédies d’Aristophane, tom. I, pág.
342) comenta así este verso: «Cilene (que es necesario no confundir
con la montaña del mismo nombre situada al Sur de la Acaya, al Norte
de la Arcadia, tenida por los antiguos como morada de los mirlos
blancos) era el principal puerto de la Élida en el mar de Sicilia.
Quizá su nombre es denigrado por el oráculo, que la personifica como
un agente de fraudes y tunanterías, no solo a causa de la analogía de
su nombre con el que en griego significa hueco de la mano, o
garra, de que va a hablar luego, sino porque en aquella ciudad
había nacido Mercurio, dios de los ladrones (Pomponio Mela,
II, 2, 3). Esta explicación es aplicable
también a la Cilene de Arcadia, pues Virgilio (Eneida, VIII, 138) coloca en esta montaña la cuna de
Mercurio, y Pausanias (Arcad.) dice que en ella había un antiguo
templo consagrado a aquel dios.»




[400]
Ciudad de Mesenia.




[401]
Adivino, amigo de Nicias, orador fogoso y arrebatado, acusado de
ladrón. Frínico, Éupolis, Amipsias y Teléclides le atacaron también.
Aristófanes vuelve a ocuparse de él en Las Aves, 988, y en
Las Avispas, 380.




[402]
Alusión a la manía de juzgar de los atenienses.




[403] La
lechuza estaba consagrada a Minerva, patrona de Atenas.




[404]
Cleón.




[405]
Parodia del Peleo de Sófocles.




[406]
Teófano debía ser algún demagogo que prometía al pueblo repartos
de trigo.




[407]
Sobre la facilidad con que el pueblo ateniense era engañado por
los oradores, véase en Tucídides el discurso de Cleón (lib. III, 38).




[408]
Era costumbre quitar al pan la miga y echar en el hueco salsa o
legumbres. La mano de marfil alude a la magnífica estatua de Minerva
hecha por Fidias, y colocada en la Ciudadela.




[409] En
vez de su mano protectora.




[410]
Vid. la nota al verso 566.




[411]
Los griegos no solían beber el vino puro, sino mezclado con agua.




[412]
En el original hay un juego de palabras intraducibles que versa sobre
la semejanza de sonido entre el ordinal τρίτος (tercero) que
ocurre al hablar de las tres partes de agua mezcladas a eos de vino, y
Τριτογενὴς, sobrenombre de Minerva, por haber nacido de la cabeza de
Júpiter a los tres días de concebida, o a la margen del lago Tritón.




[413]
Verso tomado de los Hilotas coronando a Neptuno, tragedia de
autor desconocido. Está en dialecto dórico.




[414]
Verso del Telefo de Eurípides.




[415]
Parodia de un verso del Belerofonte de Eurípides.




[416]
Parodia de los versos 481 y 182 de la Alcestes de Eurípides.




[417]
Fano (etimológicamente el delator) se duda si era un agente de
Cleón, o un nombre inventado por Aristófanes. Se le cita también en
Las Avispas, v. 1220.




[418]
Nombre compuesto de ἀγορά, plaza pública, mercado, y κριτής,
juez.




[419]
Los tres primeros versos de este coro están tomados literalmente de
Píndaro.




[420]
Sobre Lisístrato, véase Los Acarnienses, nota al verso 855. Teomantis era
un adivino sumamente pobre. Aristófanes vuelve a citarle en Las
Aves, v. 1406.




[421]
Músico muy estimado por los atenienses. Sobre el modo ortio, véase la
nota al v. 16 de Los Acarnienses.




[422]
Hermano de Arignoto y de costumbres horriblemente depravadas.
Aristófanes las expone a la pública indignación, aunque más valiera
que nunca lo hubiera hecho. Tan repugnante es la descripción que de
ellas hace, que ni encubiertas con el velo de la lengua latina pueden
reproducirse. En nuestra traducción omitimos en su consecuencia la de
los versos 1284-1287.




[423]
Demagogo muy influyente, varias veces citado. Después de la muerte
de Cleón su poder no tuvo límites, hasta que Nicias y su partido
consiguieron que se le condenase al ostracismo.




[424]
Ciudad de Tracia, próxima a Bizancio.




[425] El
templo de Teseo y el de las Euménides gozaban del derecho de asilo.




[426] El
Peán, himno dedicado primeramente a celebrar a Apolo, recibió
este nombre de παύειν (cesar) porque se le dirigía al dios para
obtener la terminación de alguna calamidad, como la guerra o la peste.
Después llegó a designar, como aquí, todo canto de alegría. En este
sentido dice Calímaco (Himno II, v. 20 y
21):




Οὐδὲ Θέτις Ἀχιλῆα κινυρέται αἴλινα μήτηρ

Ὁππόθ᾽ ΙΗ ΠΑΙΗΟΝ ΙΗ ΠΑΙΗΟΝ ἀκούσῃ.










[427]
Lit.: recocí, aludiendo sin duda al remozamiento de Esón por
Medea.




[428]
Magnífico edificio construido por orden de Pericles conforme a los
diseños del arquitecto Mnesicles. Era de mármol y del majestuoso y
severo orden dórico. Principiose el 437 antes de J. C., y se concluyó
cinco años después. El importe de esta suntuosa fábrica ascendió a dos
mil doce talentos, suma que excedía al presupuesto anual de ingresos de
Atenas. Su nombre, Προπύλαιων, vale tanto como vestíbulos.




[429]
Probablemente un cambio de decoración permitiría ver el pórtico de los
Propileos.




[430] Epíteto tradicional de Atenas. Vid. Acarnienses, 637.




[431]
La cigarra, a la que se creía nacida de la tierra, era un símbolo
de autoctonía para los habitantes de Atenas. Los antiguos
habitantes del Ática, acostumbraban a recoger sus cabellos con cigarras
de oro. (Tucid., I,
6).




[432]
Los jueces emitían sus votos por medio de conchas. Esta es la
etimología de ostracismo.




[433]
Precipicio al cual eran arrojados los criminales. La frase de
Aristófanes es mucho más graciosa en el texto original, por cuanto el
nombre propio Hipérbolo es también un adjetivo con el cual se
designaba la piedra que servía para la ejecución.




[434] El
sueldo de los remeros era de un dracma diario.




[435]
La infantería ateniense se componía de tres clases de soldados: 1.º,
los Hoplitas, cuyas armas eran: casco, coraza, escudo, grebas,
pica y espada; 2.º, los Psiles, o infantería ligera, destinados
a lanzar dardos, y aun piedras; 3.º, los Peltastas, que recibían
este nombre del pequeño escudo llamado pelta (πέλτη) de que iban
armados.




[436]
Aristófanes moteja su cobardía en casi todas sus comedias.




[437] Ya
citados en Los Acarnienses.




[438]
Orador diserto pero no elocuente. Los cómicos le acusaban de
pederastia. Parece que era muy hábil abogado, pues consiguió eludir con
un discurso la pena de muerte que iba a imponérsele inevitablemente,
por haber sido cogido infraganti en un delito que la merecía. El
elogio de Aristófanes tiene visos de irónico.




[439]
Casi todas estas palabras y las de las contestaciones siguientes tienen
un doble sentido obsceno.




[440]
Personifica las Treguas convirtiéndolas en cortesanas. Después
de la muerte de Cleón y Brásidas (Tuc., V, 10), se pactó una tregua de 30 años, que se
rompió muy pronto.




[441]
Como se ve, cierta clase de fraudes tienen un antiquísimo abolengo.




[442]
Histoire de la littérature grecque profane, París, 1824, t.
II, p. 329.




[443]
Véase sobre Las Nubes, y la multitud de trabajos a que han
dado lugar, Müller, Hist. de la litt.
grecque, t. II.




[444]
Sin duda por el temor de que evitasen los malos tratamientos pasando
al campo enemigo. En La Paz (verso 454) se indica esto mismo
con más claridad. La guerra a que alude Aristófanes es la del
Peloponeso.




[445]
Verum pedit.




[446]
Los intereses de las cantidades tomadas a préstamo se pagaban a fin de
mes.




[447]
Cantidad equivalente a 4179 reales 69 céntimos.




[448]
Nombre de un caballo; derivado del coppa (90), signo de la numeración
griega que, marcado en la piel, designaría su precio.




[449]
Porque entonces no lo hubiera comprado.




[450]
Parodia de Eurípides, según el escoliasta.




[451]
Se cree que bajo este nombre Aristófanes alude a Aminias, hijo de
Pronapos, autor de un decreto que prohibía a los poetas cómicos
burlarse de los magistrados.




[452]
Por medio de prendas o hipotecas.




[453]
Demarco se llamaba al jefe de un demo o cantón del Ática; uno de
sus deberes era llevar un registro de las deudas de sus administrados,
y apoderarse de los deudores morosos. Estrepsiades alude a ellos al
quejarse de las pulgas de su lecho.




[454]
Mujer de Alcmeón, que se hizo famosa por su extraordinario lujo.




[455]
Nos valemos de este rodeo para traducir las palabras Κωλιάδος y
Γενετυλλίδος. Ambos son sobrenombres de Venus, tomados, el primero del
promontorio Colias, sobre el cual tenía un templo; y el segundo del
acto de la generación. Bajo el primero se oculta un equívoco obsceno
que autoriza más nuestra versión.




[456] El
verbo σπαθάω significa también prodigar y dilapidar.




[457]
Nombres en cuya composición entran el sustantivo ἵππος (caballo) y los
adjetivos ξανθὸς (rubio), χαρίεις (gracioso) y καλὸς (hermoso).




[458]
Significa económico.




[459]
Nombre compuesto de φειδὸς (económico) e ἱππὶς (diminutivo de
caballo).




[460]
Monte del Ática. V. Acarnienses,
273.




[461]
Ἵππερος, enfermedad del caballo (morbus equinus), palabra
formada por Aristófanes a semejanza de ὕδερος, ἴκτερος.




[462]
Φειδιππίδιον, diminutivo de Fidípides, imposible de formarse bien
en nuestra lengua, por lo cual nos valemos de un apelativo cariñoso
equivalente: Fidipidillo sería interminable.




[463]
La palabra griega φροντιστήριον tiene una gracia intraducible:
literalmente significa un pensadero.




[464]
Doctrina de Hipón de Samos. El escoliasta de Aristófanes dice que
esta opinión fue también ridiculizada por el poeta Crates. En Las
Aves (v. 101) se pone en boca del geómetra Metón.




[465]
Querefonte era uno de los discípulos más asiduos de Sócrates,
según Platón. (Apología.) Diógenes Laercio (lib. II, Sócrates, 16) dice que a él dio la Pitonisa
aquel conocido oráculo: Sócrates es el sabio entre los hombres.
Aristófanes le llama νυκτερίς, murciélago, (Aves, v. 1296
y 1564.)




[466]
Célebre glotón, padre del orador Andócides.




[467]
Literalmente mejor y peor.




[468]
Valía próximamente tres cuartillos de nuestro real de vellón.




[469]
Σαμφόρας designa un caballo marcado con la letra sigma, circunstancia
que parece designar un caballo de lujo.




[470]
Literalmente a los cuervos (ἐς κόρακας).




[471]
Quiere decir que no se da por vencido.




[472]
Uno de los cantones del Ática.




[473]
Alusión al oficio de partera que tenía la madre de Sócrates. Este solía
llamarse comadrón de las almas.




[474]
Burla sobre las espesas cejas de Querefonte y la calva de Sócrates.




[475]
Calzado de mujer. Vid. Lisístrata, 229; Las Fiestas de
Ceres, 734; Las Junteras, 319.




[476]
Como para hacer una demostración de geometría.




[477]
Célebre filósofo, el primero de los sabios de Grecia y fundador de la
escuela jónica. (Vid. Dióg. Laercio, lib. I.)




[478]
Esta transición indica que la puerta se abre y se ve el interior de la
escuela.




[479]
Alude al mal aspecto que estos debieron presentar a causa del hambre
sufrida durante el sitio de aquella ciudad. Vid. Caballeros,
passim. Tucídides, IV, 15, 29-38.




[480]
Plutarco (Vida de Pericles, 34.)
asegura que Pericles calmó la irritación del pueblo contra la guerra
prometiendo distribuir los campos conquistados. Después de la toma de
Mitilene, realizó esta promesa, dividiéndola en tres mil lotes. (Tuc., III, 50.)




[481]
Alusión a la manía de juzgar de los atenienses, criticada en Las
Avispas.




[482]
El verbo griego παρατείνω significa extender y torturar.
La isla de Eubea (Negro ponto) es de desproporcionada longitud y había
sufrido mucho durante la guerra del Peloponeso.




[483]
La palabra griega es mucho más enfática, y literalmente traducida
significa efímero.




[484]
Ὑπερφρονέω significa mirar de alto a bajo (despicere) y también
menospreciar.




[485]
Alusión a las ideas de Anaxímenes Milesio, que decía eran principio
de todas las cosas el aire y el infinito (Diog.
Laer., lib. II) y que el alma se
parecía a aquel primer elemento.




[486]
Alusión a una tragedia de Sófocles en que Atamas era llevado al
sacrificio coronado de flores. Atamas abandonó a su mujer Néfele
(la Nube) que se refugió en el Cielo, haciendo sufrir una prolongada
sequía al país de su marido. Este, para evitar tamaño azote, se ofreció
a sí mismo en sacrificio; pero en el momento de ir a ser inmolado, fue
salvado por Hércules. El recuerdo de Atamas, con preferencia a otra
víctima, es muy natural en esta comedia por la circunstancia de ser
marido de la Nube.




[487]
Sócrates (según el escoliasta) esparcía harina sobre la cabeza de
Estrepsiades, como se acostumbraba a hacer con las tortas de los
sacrificios.




[488]
Vestrisque volo tonitrubus oppedere.




[489]
Volo cacare.




[490]
Literalmente tiznados con heces de vino.




[491]
Empleamos este adjetivo, que tal vez parecerá demasiado poético, porque
ningún otro traduce con tanta exactitud el ὀμβροφόροι del original.




[492] El
templo de Ceres en Eleusis.




[493]
Nisi gramias in oculis habes instar cucurbitæ.




[494]
Parodia del estilo hinchado e incoherente que solían emplear los malos
poetas ditirámbicos.




[495]
Sofista de grande ingenio muy elogiado por su alegoría del Vicio y
la Virtud disputándose el alma de Hércules. Jenofonte (Memorias
de Sócrates, lib. II) hace de ella una
magnífica exposición, y San Basilio habla de él con mucho aprecio
recomendando a los jóvenes su lectura.




[496]
Epicuro explicaba la formación de la lluvia, el rayo y el trueno con
las mismas razones que Aristófanes pone en boca de Sócrates. (Vid.
Diog. Laert., lib. X. Epicuro.)




[497]
Fiestas en honor de Minerva.




[498]
Como en los misterios.




[499]
El que penetraba en una casa para buscar un objeto que le había sido
robado y que suponía se hallaba escondido, debía, para evitar fraude,
despojarse de sus vestidos.




[500]
Con objeto de impedir el que pudieran ser reconocidos los resortes de
la cueva de este célebre oráculo, los que penetraban en ella llevaban
las manos ocupadas con tortas de miel para evitar, según decían los
sacerdotes, las mordeduras de las serpientes.




[501]
Principia la parábasis.




[502]
Tanto la tragedia como la comedia tuvieron su origen en las fiestas
de Baco, por lo cual era este considerado como el dios de los
poetas dramáticos. En todos los teatros la thymele recordaba
el altar donde primitivamente se sacrificó a Baco (V. la Introducción).




[503]
Uno de estos fue Amipsias, del cual nos ha conservado Diógenes
Laercio algunos versos (Vida de Sóc., 9).




[504]
Personajes de la primera comedia de Aristófanes, Los
Detalenses.




[505]
Era necesario tener treinta o cuarenta años de edad para poder
presentar comedias en el teatro. Los autores que no los tenían las
presentaban con el nombre de otro.




[506]
Alude a Filónides y Calístrato, que presentaron como suya la primera
comedia de Aristófanes.




[507]
Alusión al reconocimiento de Electra y Orestes, en las Coéforas
de Esquilo.




[508]
Descripción del falo. (V. Los Acarnienses.)




[509]
Baile lascivo usado en la comedia antigua.




[510]
El verbo κομάω significa enorgullecerse y tener buenos
cabellos. Aristófanes era calvo, por lo cual esta palabra es muy
graciosa en sus labios.




[511]
Literalmente: «Le he herido en el vientre.» Alude a Los
Caballeros.




[512]
El Frínico a quien alude Aristófanes es probablemente un poeta cómico
contemporáneo suyo, y no el perfeccionador de la tragedia. Sus comedias
carecían de invención, y adolecían de defectos de versificación y
lenguaje.




[513]
Cleón, célebre demagogo, objeto de los violentos ataques de Aristófanes
en Los Caballeros. Si le llama Paflagonio, no es porque hubiera
nacido en esa región del Asia menor, sino aludiendo a su voz fuerte y
desentonada.




[514]
Aristófanes parece aludir al eclipse que, según Tucídides, tuvo lugar
el año octavo de la guerra del Peloponeso a la hora del medio día.




[515]
Nótese que Aristófanes habla en este pasaje de Cleón como si viviese
todavía, cuando poco antes ha hecho mención de su muerte. Esta
contradicción hace creer que el texto de Las Nubes está formado
con los de varias ediciones de la misma.




[516]
Este pasaje alude probablemente a la confusión que se introdujo en
el calendario griego por causa del arreglo hecho por el astrónomo
Metón.




[517]
Hijos de Júpiter.




[518] El
quénice ático (χοῖνιξ) valía 1,08 litros.




[519]
Literalmente el trímetro o el tetrámetro. Sócrates habla de la medida
de los versos, y Estrepsiades entiende la medida ordinaria.




[520] El
semisextario (ἡμίεκτον) valía cuatro quénices, lo que en sentir
del viejo equivale al tetrámetro.




[521] El
ritmo enoplio se componía de dos dáctilos y un espondeo.




[522]
Dáctilo significa dedo. Estrepsiades usa esta palabra en un doble
sentido, que debía comprenderse por medio de la acción.




[523] En
griego, ἀλεκτρυὼν (gallo). Hacemos esta variación para que se
entienda con más facilidad lo siguiente.




[524]
Ἀλεκτρύαιναν, τὸν δ᾽ ἕτερον ἀλέκτορα.




[525]
Lit.: de harina tu artesa. Como todos los argumentos de Sócrates
se fundan en tener κάρδοπος (artesa) terminación masculina
no obstante ser del género femenino, hemos tenido que buscar un
equivalente, para hacer inteligible el pasaje.




[526] El
texto original dice: Cleónimo.




[527] El
vocativo de Aminias tiene en griego terminación femenina.




[528]
Et testiculos evellunt, et culum perfodiunt.




[529]
Nihil, nisi penem hunc, quem teneo dextera.




[530] Se
escribía sobre tablas cubiertas de una ligera capa de cera.




[531]
Dirigiéndose a Sócrates.




[532]
Por ser lo único que le resta de su antigua opulencia.




[533]
Sócrates era de Atenas; pero Aristófanes le llama Meliense, porque el
ateo Diágoras era natural de Melos.




[534]
Entra un momento en la casa, de donde sale con un gallo y una gallina
en la mano, que aquí sustituimos por una pareja de faisanes, y repite
la lección que antes recibió de Sócrates.




[535]
Alusión a la frase análoga de Pericles al dar cuenta de los diez
talentos gastados en sobornar a los generales espartanos. (Plutarco, Vida de Pericles, c. XXII,
XXIII.)




[536] El
Razonamiento justo y el injusto eran traídos a la escena en jaulas de
mimbre como dos gallos preparados para reñir.




[537]
Tañedor de lira, que obtuvo el primer premio en las Panateneas, siendo
arconte Calias.




[538]
Esta prohibición reconocía por causa la virtud afrodisiaca de todos
esos alimentos.




[539]
Esta postura era muy indecente entre los griegos. Su prohibición a los
niños debía obedecer a motivos análogos al de la anterior.




[540]
Las fiestas Diipolias y Bufonias eran una misma en honor de Júpiter
Polieus o protector de la ciudad.




[541]
Alude a una moda antigua de Atenas, que consistía en sujetar los
cabellos con una cigarra de oro.




[542]
Poeta ditirámbico muy antiguo.




[543]
Como prenda de amor.




[544]
Eran tres, tan notables por su estupidez, que fueron objeto de la burla
de los poetas cómicos.




[545]
Penem.




[546]
Las fuentes de aguas termales se llamaban baños de Hércules.




[547]
Peleo recibió una espada de los dioses cuando fue expuesto sin armas
al furor de las fieras, a causa de la calumnia de Hipólita.




[548]
Aristófanes nombra el cótabo, por toda clase de juegos.




[549]
Véase el Escoliasta (Las Nubes,
1083; Pluto, 168). De este castigo, que producía la
euriproctia, se libraba el culpable mediante el pago de una
multa.




[550] Ἐξ
εὐρυπρώκτων.




[551]
Para apagar las antorchas a cuya luz era conducida la novia a casa de
su marido.




[552]
Ἕνη καὶ νέα, significa literalmente el viejo y el nuevo, porque
Solón lo consideró común al mes que terminaba y al que daba principio.
(Plutarco, Vida de Solón, c. 25.) En
este día se pagaban los intereses.




[553] La
harina que le prometió antes.




[554]
Alude a la afición a pleitear de los atenienses.




[555]
Para hacer de él un pellejo de vino.




[556] El
congio (χοῦς) era una medida de capacidad que contenía doce cótilas. La
cótila equivale a 27 centilitros.




[557]
Lit: una artesa.




[558]
Poeta que en alguna de sus tragedias introdujo dioses que se
lamentaban.




[559]
Parodia de una tragedia de Jenocles, hijo de Carcino, en la que Alcmena
lamenta en iguales términos la muerte de su hermano Licimnio a manos de
Tlepólemo.




[560] La
frase griega significaba al mismo tiempo caer en demencia, porque en
la pronunciación se confundían, ἀπ’ ὄνου y ἀπὸ νοῦ. Hemos tratado de
sustituirla con una frase española equivalente.




[561]
Literalmente «un aguijón.»




[562]
Una ley de Solón permitía el matrimonio con los hermanos de padre,
pero entre hermanos uterinos estaba prohibido. Estrepsiades alude a
una tragedia de Eurípides, El Eolo, en que Macareo viola a su
hermana Canace.




[563]
Parodia del admirable discurso de Fénix en la Ilíada. Lib.
IX.




[564]
Lit.: un garbanzo.




[565]
Precipicio al que eran arrojados los criminales.




[566]
Este parece ser el fin moral de la Comedia.




[567]
Estrepsiades parece dirigirse a un vaso de arcilla que, según Brunck,
debía haber en el teatro, delante de la casa de Sócrates, sustituyendo
a la columna en honor de Apolo que los atenienses acostumbraban a
colocar en el vestíbulo.




[568] Se
supone inspirado por Mercurio.




[569]
Bergk (Aristophanis Comoedias. Lipsiae,
1867, volumen I, pág. XVII) dice que las palabras de Querefonte
deben atribuirse al Discípulo, pues si el poeta hubiera querido que
interviniera en la acción, indudablemente hubiera dado también más
importancia a su papel. Cree asimismo que los Discípulos de Sócrates
debe entenderse que son uno solo.




[570]
Estas palabras van dirigidas a Jantias.










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK COMEDIAS, TOMO 1 DE 3 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2151094987793978642_cover.jpg
BIBLIOTECA CLASICA

TOMO XXVII

COMEDIAS

DE

ARISTOFANES

TRADUCIDAS DIRECTAMENTE DEL GRIEGO

POR

D. FEDERICO BARAIBAR Y ZUMARRAGA






