
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Kant prolegomenái minden leendő metafizikához

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Kant prolegomenái minden leendő metafizikához


Author: Immanuel Kant


Translator: Bernát Alexander



Release date: May 31, 2022 [eBook #68216]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Original publication: Hungary: Franklin, 1909


Credits: Albert László from page images generously made available by the Hungarian National Digital Archive




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK KANT PROLEGOMENÁI MINDEN LEENDŐ METAFIZIKÁHOZ ***





Megjegyzés:

A tartalomjegyzék a XIX. oldalon
található.







FILOZÓFIAI IRÓK
TÁRA.

VIII.

KANT PROLEGOMENÁI MINDEN
LEENDŐ METAFIZIKÁHOZ, MELY TUDOMÁNYKÉNT FOG
SZEREPELHETNI.



FILOZÓFIAI IRÓK
TÁRA.

A MAGYAR TUDOMÁNYOS
AKADÉMIA TÁMOGATÁSÁVAL

SZERKESZTIK

ALEXANDER BERNÁT ÉS
BÁNÓCZI JÓZSEF.

NYOLCZADIK
KÖTET.

 

KANT PROLEGOMENÁI
MINDEN LEENDŐ METAFIZIKÁHOZ,

MELY TUDOMÁNYKÉNT FOG
SZEREPELHETNI.

 

 

BUDAPEST.

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA.

1909.



KANT PROLEGOMENÁI MINDEN LEENDŐ METAFIZIKÁHOZ,

MELY TUDOMÁNYKÉNT FOG
SZEREPELHETNI.

 

FORDITOTTA S
BEVEZETÉSSEL ELLÁTTA

ALEXANDER
BERNÁT.

 

MÁSODIK JAVITOTT ÉS
BŐVITETT KIADÁS.

 

 

BUDAPEST.

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA.

1909.

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.






ELŐSZÓ A MÁSODIK KIADÁSHOZ.



Hogy Kant Prolegomenáinak magyar fordításából új kiadásra van
szükség és a Tiszta Ész Kritikájának első kiadása is immár teljesen
elfogyott, annak biztató jeléül tekinthetjük, hogy hazánkban is a
komolyabb filozófiai tanulmányoknak ideje elérkezett.
Kötelességemnek tartottam ezt a fordítást is, mint Descartes-ot és
Hume-ot gondosan átnézni, simítani, kijavítani, magyarosabbá tenni,
hogy az olvasót a fordításból származó idegenszerűségek és
nehézségek mentül kisebb mértékben akadályozzák tanulmányában.
Fölhasználtam a porosz akadémia nagy Kant-kiadásának kritikailag
javított szövegét, melynek alapján a szöveg néhány helyét
szabatosabban és helyesebben fordíthattam. A bevezetésben
tekintettel voltam az azóta fölmerült kutatásokra, ámbár a legtöbb
esetben az eredmény negativ volt; mind Erdmann, mind
Vaihinger föltevéseit el kellett utasítanom. A fordítás
fárasztó revizióját és javítását örömmel végeztem. Mennél tovább
foglalkoztam e művel, annál inkább éreztem, hogy örökbecsű
remekművel foglalkozom, melynek az első megjelenése óta lefolyt
százhuszonöt év semmit se tudott ártani.

Budapest, október havában.

Alexander Bernát. 


A FORDÍTÓ BEVEZETÉSE.



A «Prolegomenák» 1783-ban, két évvel Kant főműve, a «Tiszta ész kritikája», után jelent meg s e kis mű
már e körülménynél fogva is kiváló fontosságú Kant gondolatainak
megértésére. A «Tiszta ész kritikája» mint architektonikus
rendszerességgel szerkesztett nagyszabású s terjedelmű munka, e
rendszeressége mellett is, vagy talán épen miatta bonyodalmas,
belsőleg nehezen áttekinthető egész; mint hosszú, tizenegy évig
tartó megfeszített gondolkozás eredménye pedig, mely teljesen uj
útat tör magának, sok helyütt homályos is, nem az előadás külső,
hanem a gondolatkifejtés belső okainál fogva. A soká egy pontra
összepontosított gondolkodás könnyen elveszti közvetetlenségét s
azt az elfogulatlanságát, melynél fogva az író saját gondolatait a
felvilágosítandó olvasó szemével is tudja nézni s ennek
szükségletei szerint előadni; az író nem uralkodik többé gondolata
fölött, hogy részeit az olvasó számára leleményesen elrendezhesse,
hanem a gondolat uralkodik ő rajta s keletkezésének előttünk
ismeretlen körülményei szerint jut kifejezésre. Mindez
megváltozhatik, mihelyt a mű kilép a világba s ezzel némileg
idegenné válik saját irója előtt is. Fogyatkozásai könnyebben
feltárúlnak előtte, főleg az előadásbeliek, mert az író most az
olvasó szemével látja a művét s részben innét van, hogy oly gyakran
elégedetlen vele. Némi efféle elégedetlenséget érzett Kant a
«Tiszta ész kritikája» megjelenése után. Szilárd meggyőződése volt,
hogy korszakos munkát végzett, mely új fejlődést szab a
filozofiának, de jogosúltnak ismerte el azt a kifejezést, «hogy
műve itt-ott homályos» (9. l.1)),
hogy e  homályosságnak részben legalább az
előadás az oka, melyet első izben nem lehetett mindenütt elég jól
berendezni. (11. l.) Ez indította a «Prolegomenák» megírására. A
«Prolegomenák» Kant saját nyilatkozata szerint «előkészítő
gyakorlatok» a főműhez (9. l.), melynek alaprajzát, tervét adják.
(11. l.) «E terv alapján azután áttekinthetjük az egészet,
egyenkint megvizsgálhatjuk a főpontokat, melyeken minden megfordúl
s az előadást «egyben-másban jobban berendezhetjük, mint a mű első
kidolgozása alkalmával lehetett.» (11. l.) A «Prolegomenák»-ban
tehát Kant újra, rövidebben s áttekinthetőbben adja elő a «Tiszta
ész kritikája» tartalmát s minthogy a «Tiszta ész kritikája»
homályosságáról még ma sem szüntek meg a panaszok, érthető, hogy
ama nagy vitában, mely Kant gondolatairól több mint száz év óta
folyik, a «Prolegomenák»-at mindig a legfontosabb okiratok
egyikének tekintették. E szempont vezette a «Filozófiai Írók Tára»
kiadóit is, hogy mielőtt a «Tiszta ész kritikája» magyar fordítását
kiadnák, ennek különben se könnyű útját a «Prolegomenák»
fordításával egyengessék.

Kantnak idézett nyilatkozata azonban, hogy a «Prolegomenák»
tervrajzát adják a «Tiszta ész
kritiká»-jának, csak metaforikus módon, tehát tökéletlenűl jelzi a
«Prolegomenák» sajátosságát. A «Prolegomenák» puszta tervrajznál
sokkal többet foglalnak magukban. Némely része valóban nem egyéb
mint a főmű megfelelő részeinek puszta kivonata, néha csak
tartalomjegyzéke, mely magában kevéssé érthető, tehát csekély
jelentőségű is; de a műnek első fele igazi átdolgozása a «Kritika»
megfelelő szakaszának, meglepő világosságú új feltüntetése, mely
nemcsak mint előkészítő gyakorlat a rendszer tanulmányozásához,
hanem mint vezérfonal a rendszer megvizsgálásában is fontos
szolgálatot tehet. Az a gondolattömeg, mely a «Kritiká» – ban
némely helyütt oly nehézkésen rendezkedik el, a «Kritika»
megjelenése után nem merevedik meg azonnal; kezd átalakúlni,
tisztúlni, habár némelykor úgy, hogy a rendszerben megoldatlan s
megoldhatatlan kérdések szirtjei tisztább előadásban csak
láthatóbbakká válnak.

E világosodási folyamat hat évig tart a «Tiszta ész kritikája»
második kiadása megjelenéseig 1787-ben, s ez út mentében a
Prolegomenák fontos állomást jeleznek. Még ma is vitatott
 az a kérdés, hogy a «Tiszta ész
kritikája» második kiadásának az elsőtől való eltérései mily
jelentőségüek, pusztán formaiak-e, vagy pedig elvi változtatásokat
foglalnak-e magukban? E kérdés eldöntésére is a Prolegomenák
figyelmes vizsgálata mellőzhetetlen. A Prolegomenák mind a rendszer
fejlődésének, mind pedig értelmének megértésében egyaránt fontos
szolgálatot tehetnek.

A következőkben nem térhetünk ki mind e kérdések tárgyalására.
Ez megkívánná a rendszernek bő ismertetését, mely feladatra egy
külön műben (Kant Élete, fejlődése és
filozofiája, írta Alexander Bernát. I.
kötet. Budapest 1881. A. m. t. Akadémia könyvkiadó vállalatában)
vállalkoztunk. De ez föltételezné azt is, hogy akik a
Prolegomenákat olvassák, a «Tiszta ész kritikáját» már ismerjék. S
habár ezekre is kell, hogy tekintettel legyünk, a következőkben
mégis inkább azokhoz fordulunk, kik a «Prolegomenák» olvasásával
megkezdik Kant rendszere tanulmányozását.
Ezeket akarjuk röviden a mű keletkezéséről, szerkezetéről,
sajátosságairól felvilágosítani, a magyarázatokat s ama kérdések
taglalását, melyek Kant gondolatainak fejlődésére vonatkoznak, a
«Tiszta ész kritikája» kiadásában fogjuk adni.

I. A Prolegomenák keletkezése.

A mű keletkezése első nyomáról Hamann
levelei tudósítanak bennünket. (Hamann-nak Kanthoz való viszonyát
l. a fordító «Kant»-jában 131–137. l.) Hamann 1781 augusztus 5-ikén
írja Herdernek: «Kant szándékozik Kritikája népszerű kivonatát
laikusok számára is kiadni» (Hamann művei Roth kiadásában VI. k.
202. l.) s nehány nappal később azt írja Hartknochnak: «Kant
Kritikájának népszerű kivonatáról beszél, melyet, mint igéri,
laikusok számára fog kiadni.» Haman-nak e szavai azonban épen nem
tekinthetők a megírandó mű kimerítő programmjának. Ha e szók
«népszerű kivonat» magától Kanttól származnak is, azért még nem
tudhatjuk, mit értett Kant «népszerű kivonat»-on. Vajjon a főpontok
egyszerű, világos előadása, a részletek mellőzésével, nem népszerű
előadás-e a szó legjobb értelmében? A Prolegomenák-ról nem mondhatni-e, hogy ily
értelemben a legkitünőbb népszerű művek közt foglalnak helyet? S
hogy mivé válik majd a mű kidolgozás  közben, midőn esetleg egészen
más, új körülmények is érvényesíthetik befolyásukat, nem árulhatta
el ama cím, mely amúgy is Kant szándékát legfölebb jelezte, de nem
jellemezhette. – Mikor fogott hozzá Kant a mű megírásához, Hamann
leveleiből nem tudhatjuk meg. Hamann 1781-ben s 1782 elején folyton
kérdezősködik barátainál, mikor lesz meg a mű (l. az illető
levélrészek összeállítását Emil Arnoldt kis művében: «Kant’s
Prolegomena nicht doppelt redigirt.» Berlin, 1879. 26–28 l. továbbá
újabban az említett porosz akadémiai kiadásban Benno Erdmann
tanulmányát IV. k. 598–607 l.), de úgy látszik, csak 1782 ápril
táján tud meg valami biztosat. Mert mindaddig majd «kivonatnak»,
majd «tankönyvnek» vagy «olvasókönyvnek», majd a Kritika
«pótlásának» nevezi a megírandó művet; 1782 ápril 21-én már egy még
megírandó metafizika «prolegomenáinak» nevezi, tehát körülbelül a
végleges címet adja meg neki (Prolegomena einer noch zu
schreibenden Metaphysik), habár igen jól tudja, hogy voltakép csak
a Kritika «magyarázatát», «mellékletét» fogja benne találni.

Közben ugyanis, 1782 január 19-én megjelent az első birálat a
Tiszta ész kritikájáról, a Göttinger Gelehrte Anzeigenben (L.
«Kant» I. 433. l. ff.), mely nagy mértékben hatott Kantra és a
Prolegomenák megirását is siettette. Ama birálat írója teljesen
félreértette, jobban mondva, nem értette meg Kant gondolatait s
általában nem is sejtette a mű jelentőségét. Ama számos kisérletek
egyikének tartotta, melyek homályos nyelven régi gondolatokat
elevenítenek föl s nem az igazságot, hanem a feltűnést keresik.
Kant el volt készűlve rá, hogy gondolatai mind újságuknál, mind
mély s alapvető voltuknál fogva csak lassan s nehezen fognak
érvényesűlni, de e küzdelem első tünete a göttingai bírálatban
mégis mélyen bántotta. Nagyítva a bírálat jelentőségét, mintegy
kockáztatva látta hosszú, fáradságos munkájának lassan megérlelt
gyümölcsét s e balesetet részben annak is tulajdonította, hogy nem
adta meg művének azt a közérthetőséget, mely hatását biztosíthatta
volna. Ha eddig talán bele sem fogott még a tervezett kis mű
irásába, most nemcsak megírja, de határozottabbá vált céllal és
szándékkal írja meg. Ha egyáltalán ilyenre gondolt volt eddig, most
már szó sem lehetett többé tiszta kivonatról. Népszerűséget se
kereshetett többé  a szó közönséges értelmében. Nem a
nagyközönséget kellett első sorban felvilágosítani, hanem azokat,
kik ily könyvekről bírálatot írnak, a filozófia tanítóit. Azért
mindjárt első sora a műnek mondja: «E prolegomenák nem tanulók,
hanem leendő tanítók használatára valók.» S már a mű címében fel
kell tüntetni nemcsak a Tiszta ész
kritikája tendenciáját, hanem a Prolegomenák polemikus élét is. Mert a Tiszta ész kritikája abból a szempontból itélendő
meg, hogy metafizika eddig egyáltalán nem volt s a Tiszta ész kritikája veti meg először annak a
tudománynak az alapját, mely ezentúl a metafizika helyébe fog
lépni. Még ezt sem vette észre ama bírálat szerzője, s azért a
Prolegomenák főleg erre fogják a
közfigyelmet terelni. Ki fogják mutatni, hogy az eddigi
metafizikának egyáltalán nincs értéke, s a Tiszta ész kritikája valósággal forradalmat idéz
elő a filozófia terén. Azért a «Prolegomenák» nem közönséges
prolegomenák (bevezetés) a metafizikához, hanem prolegomenák
«minden leendő metafizikához, mely tudományként fog szerepelhetni».
S azért a mű elején is, végén is olyatén módon jelzi a Prolegomenák célját, hogy e mű mintegy tervnek
tekintessék, melynek alapján a főművet, minden pontját egyenkint,
meg lehet majd vizsgálni. (L. 11. és 125. l.) S annyira beleélte
magát e gondolatba, hogy nem tekintve keresztülvitelének
lehetetlenségét, komolyan ajánl formális vizsgálatfélét. «Azt
ajánlom, minthogy lehetetlen terjedelmes épületet futólagos
áttekintéssel azonnal egészben itélni meg, hogy vizsgálják meg
alapjától kezdve részenként s használják ennél e Prolegomenákat
általános tervrajz gyanánt, melylyel azután alkalmilag maga a mű
hasonlítható egybe.» (125. l.) «A vizsgálat tervrajzáúl s
vezérfonaláúl pedig azért ajánlom e Prolegomenákat, nem pedig magát
a művet, mert ami az utóbbinak tartalmát, rendjét, tanítási módját
s azt a gondosságot illeti, melyet minden tételre fordítottam, hogy
mielőtt felállítom, pontosan megmérem s vizsgálom, még most is
egészen meg vagyok vele elégedve (mert évek kellettek hozzá, míg
nem csak az egésszel, hanem némelykor csak egy tételével is
forrásait illetőleg meg voltam elégedve); de előadásommal az
elemtan némely szakaszaiban nem vagyok teljesen megelégedve,
példáúl az értelmi fogalmak dedukciójában vagy a tiszta

ész paralogizmusaiban, mert bizonyos terjedelmesség ott kárára van
a világosságnak. Ezek helyett a vizsgálat alapjáúl az szolgálhat,
amit e szakaszokra vonatkozólag a Prolegomenák mondanak.» (126.
l.)

«Hogy a tudósoknak ily célra való törekvéseit mikép lehetne
egyesíteni, ennek eszközeit kigondolni másokra kell bíznom.» (127.
l.) – Egy külön függelékben pedig egyenesen ama bírálattal s egy
időközben megjelent más bírálattal is foglalkozik (1782 aug. 24. a
Gothaische gelehrte Zeitungenben jelent meg Ewald bírálata, amelyet
Kant második helyen 125. l. említ) s az első ellen sújtó
ellenbírálatot ír.

A munka megírása pedig gyorsan halad előre, valószínűleg 4–6
hónap alatt készűl el. 1782 ápril havában már tudták Königsbergben,
hogy a Prolegomenák készülnek s augusztus
havában már azt írja Hamann, hogy, amint hallja, Kant már tisztába
is írta a művet. 1782 végén már megkezdték a mű nyomását, mely 1783
elején megjelent a könyvpiacon.2)

II. A mű szerkezete.

A Prolegomenáknak az előbbiekben elmondott keletkezési története
egy sajátságos föltevésre adott alkalmat. Benno Erdmann, ki nehány kitűnő művel gazdagította a
Kant-irodalmat, abból a nézetből indul ki, hogy ama kivonat,
melyről Hamann szól, jóformán készen volt, mikor a göttingai
bírálat megjelent. A bírálat megjelenése Erdmann nézete szerint
arra birta Kantot, hogy a kivonat hátralevő részét rövidítve
befejezze, s ebbe a most már kész kivonatba számos történeti s
kritikai toldásokat közbeszúrjon. A «Prolegomenák» tehát két alkotó
részből állanának, a kivonatból s a polemikus élű toldásokból,
melyek oly különböző természetűek, hogy pusztán tartalmukat
tekintve, határozottan föl lehet ismerni, hogy mi melyik részből
való. Erdmann annyira bízik e föltevésében, hogy ennek alapján
készítette a Prolegomenák új kiadását, s tipografiailag is, a
toldásokat  kisebb betűkkel szedetvén,
megkülönböztette a két alkotó részt egymástól.3)

E föltevés szerint:


	Eredeti kivonat.

	§. 1–2. (12–16 l.)

	§. 4. (17–21 l.) két darab kivételével.

	§. 5. (22–26 l.) három darab kivételével.

	§. 6.–13. az I. jegyzetig (27–33).

	§. 14–22. (40–50 l.)

	§. 23–26. (51–56 l.)

	§. 32–34. (60–62 l.)

	§. 35–38. (62–67 l.)

	§. 40–48. (73–81 l.)

	§. 49. egy mondat kivételével (82–83.)

	§. 50–52b. (84 l.)

	§. 52c–56. (87–96 l.)




	Későbbi toldás.

	Bevezetés 3–11 l.

	§. 3. (16–17 l.)

	§. 4 ben 18 l. De nem tehetem – Voltaképen met. ítéletet és 21
l. A Tiszta ész kritikájában – Szerencsés eset.

	§. 5-ben 22 l. De itt nem kell – határait megállapíthassuk; a
22. l. a jegyzet; a 23 l. De a mily mellőzhetetlen – Mind a
metafizikusok.

	§. 13-ban az I., II. és III. jegyzet (33–39 l.)

	§. 22-ben a jegyzet. (51 l.)

	§. 27–31. (56–60 l.)

	§. 34-ben a jegyzet. (61 l.)

	§. 39. (68–72 l.)

	§. 40-ben a jegyzet (74 l.)

	§. 49-ben ilyetén módon – idealizmust. 83 l. 10. sor al.

	§. 52-ben a jegyzet 84 l.

	§. 57. – a mű végeig. (96–128 l.)



Erdmann föltevése a szöveg éles
megfigyelésén alapszik s hasznos szolgálatot is tehet a mű
tanulmányozásában, figyelmeztetvén Kant gondolatmenetének
kitéréseire, polemikus fordulataira s ez okból közöltük részletesen
Erdmann szövegfelosztását; de magát a föltevést jogosulatlannak és
szükségtelennek, a szöveg felosztását pedig, amennyiben a művet két
különböző időben s különböző célzattal készült részre akarja
bontani, teljesen önkényesnek tartjuk, amiért is Erdmann
szövegfelosztását fordításunk kiadásánál teljesen mellőznünk
kellett. 

Külső okok nemcsak nem kényszerítenek e föltevésre, de nem is
támogatják. Csakis Hamann révén tudjuk, hogy Kant népszerű
kivonatot akart írni; de hogy Kant maga élt-e «népszerű kivonat»
szókkal; s ha élt velük, mit értett rajtuk; s ha valóban puszta
népszerű kivonatot akart csinálni, bele fogott-e ebbe a munkába; s
ha belefogott, fölhasználta-e azt, amit írt, a Prolegomenákban:
minderről nem tudunk semmit. Sőt nem is valószínű, hogy a szó
közönséges értelmében népszerű művet akart írni; valószínűbb, hogy
elejétől fogva csak rövidebben s már azért is áttekinthetőbben,
közérthetőbben s ily értelemben népszerűen akarta előadni a
kritika alapelveit. Minthogy azonban
Hamann leveleiből tudjuk, hogy 1782. elején, mielőtt a göttingai
bírálat megjelent, az erkölcsök metafizikáján dolgozott, semmi sem
támogatja azt a föltevést, hogy ugyanakkor a kivonaton is
dolgozott. Ha pedig Hamann igazat mondott, ha Kant valóban
laikusoknak írt volt valamit, nem valószínű, hogy amit írt,
felhasználta abban a munkában, melyet mint mindjárt az első sorban
mondja, leendő tanítóknak szánt. Hamann-nak egy odavetett
nyilatkozatára semmikép sem lehet oly kényes műveletet alapítani,
minő a mű szövegének elejétől végig való ketté osztása s
tipografiai, tehát az olvasásban rendkívűl zavaró,
megkülönböztetése.

Belső okok sem pótolják a külsők gyengeségét. Mert ha valószínű,
hogy a göttingai bírálat előtt Kant kivonatot nem írt, hogy az
egész művet a bírálat megjelenése után írta, mi ok szólhat
amellett, hogy a mű két alkotó részből lett összeszerkesztve? Az,
hogy a bírálatra vonatkozó polemikus, cáfoló s bizonyító szavak
akadnak a műben? De hiszen az egész mű a bírálat megjelenése után
készült, miért ne lehetne benne vonatkozás e bírálatra? Vagy talán
az, hogy e vonatkozások némikép elkülöníthetők a többi részektől?
Ez a vonatkozások természetéből következik, melyeknek a
gondolatmenet fősodrától el kell válniok. Talán az adna okot e
föltevésre, hogy nagyon sok a műben a kitérés, jegyzet, mellékes
észrevétel, nincs egységes szervezete, meglátszik rajta, hogy sok
helyütt toldva-foldva van? De melyik műve Kantnak nem ilyen? A
többiekhez képest a Prolegomenák még
művészileg van szerkesztve. A «Tiszta ész bírálatában» némely
helyütt a legfontosabb fejtegetések jegyzetekbe 
szorulnak. A Prolegomenákon meglátszik,
hogy egyhuzamba rövid idő alatt készültek, főkép az I. és II. rész,
melyek gondolatmenete gyorsan és szorosan halad célja felé. Hogy
ismételt átolvasásnál a szerzőnek egyik-másik dolog eszébe jutott,
mely vagy mint közbeszúrás, vagy mint jegyzet találta meg helyét,
melynek beletoldása vagy észrevétlenül elsimíttatott, vagy
többé-kevésbbé kilátszott, az főleg Kantnál oly természetes, de
különben is annyira vele jár minden tudományos mű készítésével,
hogy legkevésbbé sem adhat jogalapot oly merész föltevésre, minő
Erdmannt a Prolegomenák szövegének kiadásánál vezette.

Állíthatni-e végűl, hogy az állítólagos kivonat tartalma más
mivoltú, mint a szupponált későbbi toldások, hogy talán
ellenmondások, vagy legalább a gondolat nevezetes változásai
találkoznak bennük? Az magában is teljesen valószínűtlen, mert még
Erdmann nézete szerint is oly rövid időköz választja el egymástól a
két alkatrész kidolgozását, hogy ez idő alatt Kantnak 12 év óta
megszilárdult gondolatsorai nem bomolhattak szét, vagy változhattak
meg. Erdmann maga sem vetemedik ily állításokra. Csak azt
fejtegeti, hogy összehasonlítva a Kritikával, a Prolegomenák kivonat-jellegű része
egyben-másban a bizonyítási mód javítását, a toldások pedig egyes
gondolatoknak erősebb kidomborítását, s a gondolatok
továbbfejlődésének egyes csiráit mutatják. De ennek az eredménynek
a leszármaztatására teljesen fölösleges volt apodiktikus
bizonyossággal ketté választani a Prolegomenák egységes szövegét,
mintha csak Kant eredeti kézirata vagy önvallomása feküdt volna a
kiadó előtt. Igen veszedelmes præcedens volna, ha szövegkiadásoknál
a kiadó képzeletének, szubjektiv vélekedésének ekkora hatalmat
engednénk meg.4) 

III. A «lapcsere».

Csakhamar Erdmann nagy szövegkritikai akciója után H.
Vaihinger is, a ki a Kant-kutatás terén nagy érdemeket
szerzett, szövegkritikai fölfedezéssel lépett elő, melyet «Eine
Blattversetzung in Kants Prolegomena c. a. a
Philosophische Monatshefte»-ben (Ascherson Schaarschmidt.
XV. k.) tett közzé (321–332 l.). Ugyanebben a kötetben ugyanezen a
czímen (513–532. l.) ennek az általa fölfedezett lapcserének
történeti hatásait fejtegette. E folyóirat XVI. kötetében
hozzászólván az Erdmann-Arnoldt-féle vitához, ujra előhozakodik
felfedezésével, melyet odáig senki sem bántott volt, míg végre a
XIX. kötetben J. H. Witte (Die angebliche «Blattversetzung
in Kants Prolegomena» 145–174. l.) igen alaposan végzett Vaihinger
fölfedezésével. Ezek után az egész ügy épen csak ezen a helyen
érdemel rövid említést; szövegkritikai értéke nincsen, de
hozzájárulhat hamis föltevéseivel a Prolegomenák illető helyei
gondolatmenetének élesebb föltüntetéséhez.

Vaihinger a Prolegomenák 2. és 4. paragrafusát (l.
fordításunkban al. 13–17. l. és 17–21. l.) nem találja rendben. A
2. §. felirata ez: Az ismeretnek ama fajáról, mely egyedül
metafizikainak nevezhető. Célja tehát a metafizikai megismerés
sajátosságát feltüntetni. Melyik az a sajátosság? Az, hogy a
metafizikai itéletek szintetikusok, még pedig a priori. De
ebben a §-ban c) alatt szó van a tapasztalati és a
mathematikai itéletekről, mint a melyek szintetikusak. Hogy a
metafizikai itéletek is szintetikusak, még csak nem is említtetik.
A dolog annál feltűnőbb, mert az idézett helyen (14. l. c
első pont vége) külön megmondja, «előbb osztályozni akarom a
szintetikai itéleteket», föl is sorolja sub 1. a tapasztalati, sub
2. a mathematikai itéleteket, de a metafizikai itéleteket nem
említi.  A 2. §-ban tehát hiányzik a metafizikai
itéletek említése. Ezt megtaláljuk a 4. §-ban, a hová pedig nem
való. Ebben a 4. §-ban az első pontban szóvá tétetik, hogy
metafizika mint tudomány nem létezik, mintha már előbb szó lett
volna a metafizikai itéletekről; sőt határozott utalás is történik
a 2. §. lit. c-ra (18. l. 2. sor felülről), holott az említett
helyen az illető gondolatot nem találjuk meg; ellenben a 4. §. 4
pontja egyszerre megadja azt a fejtegetést, melyet a 2. §-ban hiába
kerestünk. («Voltaképi metafizikai itéletek mind szintetikaiak stb.
19. l.) Ez a 4. pont semmiféle összefüggésben nincsen a 2. és 3.
ponttal, melyekben a mathematikai itéletekről van szó; ellenben az
5. és 6. pont logikai folytatása a 4-nek. A 6. pont így kezdődik:
Der Schluss dieses Paragraphes ist also, holott a 4. §. nem
ezzel a ponttal végződik, még három jő utána. Továbbá a 4. §.
felirata ez: Lehetséges-e egyáltalán metafizika? az előbb idézett
német szavak után pedig ez következik, dass Metaphysik es
eigentlich mit synthetischen Sätzen a priori zu thun habe. Ez nem
felelet arra a kérdésre, melyet a §. felirata kitűzött; erre a
kérdésre azonban igenis a következő pontok adnak feleletet.
Mindezek és még néhány itt mellőzhető okadat alapján Vaihinger
abszolut biztosnak mondja, hogy a szedő tévedése folytán
állott be ez a zavar. A szedő a 4. §-nak 2., 3., 4., 5., 6. pontját
(a mi fordításunkban a 18. lapon onnét kezdve: A tiszta
mathematikai ismeret lényeges… a 20. lapon egészen odáig: a
filozófiai ismeret szinthetikai a priori tételeinek
megalkotása) tévedésből tette ide a 4. §-ba, holott ez a 2.
§-ba tartozik, a végére (fordításunkban 16. l. az utolsó mondat
után: hanem csak valamely szemlélet segítségével járul). Ez a csere
véget vet az egész zavarnak, melyet most találunk. Hogy a szedő
mikép tévedhetett így, mellékes. Ha Erdmannnak igaza van, akkor a
kézirat egy része úgyis külön betoldott lapokból állott.
Nevezetesebb az, hogy Kant miért nem tesz valahol említést erről a
nagy tévedésről. Talán csak észrevette? De a birálók és fordítók
közül senki sem tesz róla említést, sem Hamann, a ki oly
feszült érdeklődéssel várta és olvasta a művet, sem a többiek, sem
Tissot a franczia, sem Kunhardt a latin fordító.
Ellenben Kant ellenfeleit ez a lapcsere vitte veszedelmes
tévedésekbe, így Eberhardot és másokat. Itt azután 
Vaihingeren is megesik, hogy míg a 330. l. azt állítja, hogy K.
bizonyára észrevette a lapcserét (der doch wohl diese
Blattversetzung merkte), néhány hónappal később (519. l.)
bebizonyítja, hogy K. a cserét nem vette észre! (Somit haben wir
das wundersame Resultat, dass Kant, trotzdem er die Stelle vor
Augen hatte, die Blattversetzung in seinem eigenen Buche selbst
nicht gemerkt hat).

Az egész okoskodás sarkpontja nyilván az, hogy Kant a
metafizikai itéletek szintetikus természetének fejtegetését a 2.
§-ban igéri és csak a 4. §-ban adja. De Witte helyesen jegyzi meg,
hogy Kant a 2. §-ban azért szorítkozik a mathematikai itéletek
fölemlítésére, mert ezek érvényessége kétségen felül áll, holott az
egész metafizika még kétséges tudomány (l. id. h. 153. l.). Ez az
argumentum az én nézetem szerint is helyt áll, főleg ha
hozzátesszük, hogy a Prolegomena nem rendszeres, hanem előkészítő
mű, mely a hallgatót be akarja vezetni a metafizikába, nem pedig a
metafizikát mintegy már föltételezni. Vaihingernek a 2. §.
hiányosságára vonatkozó kifogása tehát legalább is inog. Ha most
bebizonyítható, hogy a 4. §-ba minden beletartozik, amit most benne
találunk, egész okoskodása megdűl. Igaza van Wittének, hogy a 4. §.
gondolatmenete sehol ugrást, kapcsolatlanságot nem mutat, csak kár,
hogy a gondolatmenet föltűntetése és logikai összefüggésének
egyszerű fölmutatása helyett a polemia kedvéért kevéssé világossá
és áttekinthetővé teszi okoskodását, melyet néhány ide nem tartozó
szempont belekeverésével is kissé megzavar. A 4. §. 1. pontja
kifejti, hogy a metafizika kétséges tudomány. Vannak ugyan biztos
tételei, de azok analitikusok, tehát nem mondanak újat. Vannak
szintetikus tételei is, de azok meg nincsenek bebizonyítva, és a
metafizikusok velük élvén, ellentétes eredményekhez jutnak. Ez a
paragrafus általános bevezetése. Ezért kell azt a kérdést fölvetni,
mely a §. feliratában foglaltatik: Lehetséges-e egyáltalán
metafizika? Azután kezdődik a fejtegetés. Ennek kell a
mathematikából indulni, mert hiszen a mathematikai tételek
bizonyítják, hogy a priori itéletek lehetnek szintetikusok. Ezt nem
látta Hume, innét az ő nagy tévedése. Ha látta volna, akkor nem
hitte volna, hogy a metafizikai tételek is tapasztalatiak (2., 3.
pont). Már pedig a voltaképi metafizikai 
itéletek mind szintetikusok és a prioriak; azok a metafizikai
itéletek, melyek aprioriak ugyan, de csak analitikusak, másodrendű
fontosságúak. Az eredmény tehát az: a metafizikának tulajdonkép
szintetikus a priori itéletekkel van dolga (4., 5., 6. pont).
Ennélfogva, visszatérve a §. bevezetéséhez, mely a metafizika mai
állapotáról szól és kimutatja, hogy az dogmatizmus és szkepticizmus
közt támolyog, a 7. pont azt mondja, hogy sem a dogmatizmus, sem a
szkepticizmus nem elégíthet ki bennünket, hanem (8. pont) arra a
kritikai álláspontra kell helyezkednünk, melyen a Tiszta Ész
Kritikája áll és (9. pont) szerencsénkre itt arra a biztos alapra
állhatunk, hogy mint a mathematika is bizonyítja, szintetikus a
priori itéletek valósággal vannak, tehát csak azt kell
kutatnunk, mikép lehetségesek. Míg tehát a §. felirata azt
kérdezte: Lehetséges-e egyáltalán metafizika, az eredmény, melyhez
eljut, ez: Metafizikai tételek mindenesetre lehetségesek, mert
hiszen vannak, csak az a kérdés, mikép lehetségesek. Ez a
gondolatmenet pedig oly logikus, oly kapcsolatos, hogy Vaihinger
egész okoskodása összedűl és ennek részleteibe bocsátkozni egészen
fölösleges.5)






TARTALOM.




	Előszó a második kiadáshoz V

	A fordító bevezetése VI

	Kant Prolegomenái 1–128

	Bevezetés 3

	Figyelmeztetés a metafizikai ismeretek sajátosságáról §. 1–3.
12

	A prolegomenák általános kérdése: Lehetséges-e egyáltalán
metafizika? §. 4. 17

	A prolegomenák általános kérdése: Mikép lehetséges tiszta
észből való ismeret? §. 5. 22

	A transscendentalis főkérdés első része: Mikép lehetséges
tiszta mathematika? §. 6–13. 27

	A transscendentalis főkérdés második része: Mikép lehetséges
tiszta természettudomány? §. 14–39 40

	A transscendentalis főkérdés harmadik része: Mikép lehetséges
metafizika általán? §. 40–45. 73

	I. Pszikhologiai eszmék
§. 46–49 79

	II. Kozmologiai eszme §.
50–54. 84

	III. Theologiai eszme §.
55. 93

	Általános megjegyzés a transc. eszmékhez §. 56. 94

	Befejezés. A tiszta ész határainak megállapításáról §. 57–60.
96

	A Prolegomenák egyetemes kérdésének megoldása: Mikép lehetséges
a metafizika mint tudomány? 111

	Függelék arról, a mi a metafizikának mint tudománynak
megvalósítására történhetnék. 117

	A Kritikáról való oly ítélet próbája, mely annak vizsgálatát
megelőzi 118

	A Kritika oly vizsgálatának javaslata, melyre ítélet
következhetik 125









PROLEGOMENÁK

MINDEN LEENDŐ
METAFIZIKÁHOZ

MELY TUDOMÁNYKÉNT FOG
SZEREPELHETNI.

1783.

 

E prolegomenák nem tanulók, hanem leendő tanítók használatára
valók; nekik se arra szolgáljanak, hogy egy már kész tudomány
előadását rendbe szedjék, hanem hogy mindenek előtt magát ezt a
tudományt megalkossák.

Vannak tudósok, kiknek maga a filozófia története (az ókori,
valamint az újé) az ő filozófiájok; ezek számára nem írtam e
prolegomenákat. Ezeknek be kell várniok, míg azok, kik magának az
észnek forrásaiból iparkodnak meríteni, dolgukat befejezték; azután
előállhatnak majd, hogy a történtekről a világot tudósítsák.
Ellenkező esetben semmit se mondhatnánk, amit az ő nézetük szerint
már azelőtt ne mondtak volna, ezt pedig valóban minden leendőről
csalhatatlanúl meg lehet jósolni; minthogy tudniillik az emberi
elme számtalan dologról sok évszázadon keresztül mindenféléket
összeábrándozott, nem nagyon nehéz lesz minden újhoz oly valami
régit találni, ami némiképen hasonlít hozzá.

Az én szándékom az, hogy mindazokat, kik érdemesnek találják
metafizikával foglalkozni, meggyőzzem arról, hogy egyelőre
okvetetlenül abba kell hagyniok munkájokat, ami eddig történt, nem
történtnek tekinteniök s mindenek előtt azt a kérdést felvetniök:
«Lehetséges-e egyáltalán metafizika»?

Ha a metafizika tudomány, honnét van az, hogy nem tudott úgy
mint más tudományok, általános s állandó tetszést biztosítani
magának? Ha meg nem tudomány, mikép lehetséges, hogy folyton a
tudomány színével büszkélkedik s az emberi elmét soha ki nem haló,
de soha sem is teljesedett reményekkel ámítja? De akár tudásunkat,
akár nem-tudásunkat bizonyítsuk: ez állítólagos tudomány mivoltára
vonatkozólag végre valahára biztos megállapodásra kell jutnunk,
mert úgy amint  most áll, a dolog nem maradhat. Szinte
nevetségesnek látszik, hogy míg minden más tudomány folyton előre
halad: ebben a tudományban, mely maga a bölcseség akar lenni,
melytől mindenki fölvilágosítást kér, mindig ugyanazon a helyen
körben forogjunk, anélkül, hogy csak egy lépést is előre tennénk.
El is maradoztak nagyon hívei, s akik elég erőt éreznek magukban,
hogy más tudományokban kitünjenek, nem igen kockáztatják
dicsőségöket oly tudományban, melyben mindenki, ki minden egyéb
dologban tudatlan, döntő ítéletre tartja magát jogosúltnak; mert
ebben az országban valóban nincs még biztos súly meg mérték,
melynek segítségével az alaposságot az üres fecsegéstől meg lehetne
különböztetni.

Nem is oly hallatlan, hogy valamely tudomány hosszú mívelése
után, a mikor azt hisszük, hogy tudja isten mennyire jutottunk
benne, valakinek eszébe jut kérdezni: Lehetséges-e ez a tudomány s
mi módon lehetséges? Mert az emberi ész annyira szeret építkezni,
hogy már többször tornyot emelt, de azután ismét lebontotta, hogy
lássa, milyen is az alapzata. Soha sem késő észre térni; de mennél
később nyilik meg eszünk, annál nehezebben indítjuk meg.

Amidőn azt kérdezzük, hogy valamely tudomány lehetséges-e, e
tudomány valóságát vonjuk kétségbe. Ámde e kétség bántja
mindazokat, kiknek eme vélt kincs talán mindenük; azért, aki ily
kétségre vetemedik, minden oldalról való ellentállásra legyen
elkészülve. Némelyek régi s ép azért jogosnak hitt birtokuk büszke
tudatában, metafizikai kézi könyveikkel kezükben, megvetéssel
fognak reá lenézni; mások, akik nem látnak meg egyebet, csak ami
olyan, amilyet már azelőtt valahol láttak, nem fogják megérteni; s
egy ideig minden úgy marad, mintha mi sem történt volna, ami közeli
változás reményét vagy aggodalmát kelthetné.

Mindazáltal előre merem mondani, hogy e prolegomenák önálló
gondolkozású olvasója nemcsak eddigi tudományában fog kételkedni,
hanem csakhamar teljesen meg fog győződni róla, hogy amíg az itt
kifejtett követeléseknek, melyeken a metafizika lehetősége fordúl
meg, eleget nem tesznek, minden metafizika lehetetlen; minthogy
pedig ez eddig nem történt, metafizika egyáltalán nincs még. Mivel
azonban másrészt a metafizika  szükséglete sem veszhet
ki,6) mert az egyetemes emberi ész érdekeivel a
legbensőbb módon kapcsolatos: át fogja látni, hogy a metafizika
teljes reformja, jobban mondva újjászületése, eddig teljesen
ismeretlen tervrajz alapján, bármennyire ellene szegüljenek is egy
ideig, okvetetlenül be fog következni.

Locke s Leibniz kísérletei óta,
jobban mondva a metafizika keletkezése óta, ameddig csak története
ér, nem történt semmi, aminek döntőbb hatása lehetett volna e
tudomány sorsára, mint az a támadás, melyet David Hume ellene
intézett. Nem világította ugyan meg az ismeretnek e fajtáját, de
mégis szikrát ütött, mellyel, ha fogékony taplóra talál, melynek
tüzét gondosan ápolják s növelik, világosságot gyújthattak
volna.

Hume leginkább a metafizikának
egyetlen egy, de fontos fogalmából, tudniillik az ok s okozat kapcsolata fogalmából (tehát e
fogalom származékfogalmából is, minő erő és cselekvés stb.) indúlt
ki, s fölhívta az észt, amely azt állítja, hogy e fogalmat saját
belsejében teremtette, mondaná meg neki: mely joggal gondolja ő,
hogy valami olyan mivoltú lehet, hogy ha tétetik, ezzel
szükségképen valami más is tétetik; mert hiszen ezt jelenti az ok
fogalma. Megcáfolhatatlanúl bizonyította, hogy az ész teljesen
képtelen ily kapcsolatot a priori és fogalmakból gondolni;
ez a kapcsolat ugyanis szükségességet foglal magában; már pedig
elgondolhatatlan, miért kelljen, mert valami van, azért valami
másnak is szükségkép lennie; mikép állítható tehát, hogy ily
kapcsolat fogalma a priori? Ebből azt következtette, hogy az
ész teljesen csalódik e fogalmával: tévesen tartja tulajdon édes
gyermekének, holott nem egyéb, mint fattyúhajtása a képzeletnek,
mely a tapasztalattól megtermékenyítve bizonyos képzeteket gyakran
összetársított s az ebből eredő szubjektiv szükségességet,
tudniillik megszokást, objektiv, észbeli szükségességnek tüntette
föl. Ebből meg azt következtette, hogy az ész egyáltalán nem képes
ily kapcsolatokat még általánosságban sem gondolni, mert fogalmai
ez esetben pusztán költöttek volnának; az észnek állítólagos a
priori ismeretei mind nem egyebek hamisan bélyegzett közönséges
tapasztalatoknál, ami más szóval  annyi, hogy metafizika
egyáltalán nincs s nem is lehetséges.7)

Bármily elhamarkodott s helytelen volt is Hume következtetése, de legalább kutatáson alapúlt s
e kutatás megérdemelte volna, hogy korának kiváló gondolkodói
egyesüljenek avégett, hogy a föladatot abban az értelemben, melyben
ő előadta, ha lehet, szerencsésebben megoldják, amivel azután
okvetetlenül a tudomány teljes reformja járt volna.

De a sors, mely sohasem kedvezett a metafizikának, úgy akarta,
hogy senki meg ne értse. Az ember bizonyos kínnal látja, hogy
ellenfelei Reid, Oswald, Beattie s még
legutóbb Priestley is mennyire
félreértik föladatának sarkpontját; s mindig elfogadottnak
tekintve, amit épen kétségbe vont, ellenben nagy hévvel s többnyire
nagy szerénytelenséggel is igaznak bizonyítgatva, amit kétségbe
vonni soha eszébe nem jutott: oly kevés hasznát vették útbaigazító
gondolatának, hogy minden a régiben maradt, mintha semmi se történt
volna. Nem az volt a kérdés, hogy az ok fogalma igaz, hasznavehető
s a természet megismerésében mellözhetetlen-e, mert ezt
Hume soha kétségbe nem vonta; hanem
Hume azt kutatta, hogy az ész a
priori gondolja-e ezt a fogalmat, aminek következtében azután
minden tapasztalattól független belső igazságú s alkalmasint
szélesebb körben, mint csak a tapasztalat tárgyaira alkalmazható
volna. Csak e fogalom eredetéről volt szó, nem alkalmazásának
szükségességéről; ha egyszer eredetével volnánk tisztában, a
többit, alkalmazásának föltételeit s érvényességének körét, könnyen
meg lehetne állapítani.

A föladat megértésére azonban a híres férfiú ellenfeleinek

igen mélyen be kellett volna nyomúlniok az ész mivoltába,
amennyiben ez csakis tiszta gondolatokkal foglalkozik, ami terhükre
volt. Föltaláltak tehát egy kényelmesebb eszközt, hogy tudomány
nélkül is hetvenkedhessenek, tudniillik hivatkoztak a józan észre.
– Való igaz is, hogy a józan ész nagy adománya az égnek; de
tettekkel kell bizonyságot adnunk róla, gondolkodásunk s beszédünk
megfontolt s okos voltával, nem pedig azzal, hogy amidőn okos
dolgot igazolásunkra mondani nem tudunk, ő reá mint oraculumra
hivatkozunk. A józan észre akkor s nem előbb hivatkozni, amikor
tudásból, meg tudományból kifogytunk, egyike az újabb idők agyafúrt
találmányainak, melynek segítségével a legüresebb fecsegő bátran
kiállhat s mérkőzhetik a legalaposabb eszűvel. Amíg csak egy csöpp
belátásunk marad, tartózkodni fogunk ily kétségbeesett segítségtől.
S ha közelről nézzük, ily fölebbezés nem egyéb, mint hivatkozás a
tömeg ítéletére, oly tapsokra, melyeken a filozófus elpirúl, míg a
népszerű élcelő diadalmaskodik s nagyra van velük. De talán szabad
hinnem, hogy Hume csakúgy tarthatott
számot józan észre, mint Beattie s még
azonfölül, amivel Beattie bizonyára nem
rendelkezett, kritikai észre is, amely a közönséges értelmet
korlátok közé szorítja, hogy fönjáró spekulációkra ne vetemedjék;
vagy pedig ha csak ilyenekről van szó, döntő itélettől
tartózkodjék, mert nem bír számot adni a maga alapelveiről; csak
így maradhat meg azután egészséges józan értelemnek. Véső s
kalapács igen alkalmasak lehetnek ácsmunkálatok teljesítésére, de a
rézmetszésben a metszőtűvel kell élnünk. Hasonlóképen mind a józan,
mind a spekulativ ész, de mindegyik a maga módján hasznavehető;
amaz, ha oly ítéletekről van szó, melyek a tapasztalatban találnak
közvetetlen alkalmazást; emez, ha általánosságban, tiszta fogalmak
alapján itélnek, mint például a metafizikában, melyben az
úgynevezett józan észnek, mely maga magát, de gyakran csak per
antiphrasin nevezi annak, nincs szava.

Nyiltan vallom: épen David
Hume emléke szakította először félbe,
sok évvel ezelőtt, dogmatikai álmomat s adott egészen más irányt a
spekulativ filozófia terén folytatott kutatásaimnak.
Következtetéseit éppenséggel nem fogadtam el. Ezek úgy jöttek
létre, hogy Hume nem egész
kiterjedésében vette szemügyre  a föladatot; csak a föladat egy
részére gondolt, mely, ha nem az egészet tekintjük, nem adhat
fölvilágosítást. De ha alapos, habár nem egészen kifejtett
gondolatból indulunk ki, melyet más valaki ránk hagyott, akkor
biztosan remélhetjük, hogy messzibbre jutunk, mint az az éleseszű
ember, kinek e világosság első szikráját köszönjük.

Én azért először is megkísérlettem, nem lehetne-e Hume kifogását egyetemesíteni és csakhamar láttam,
hogy az ok meg okozat kapcsolatának fogalma távolról sem az
egyedüli, mely által az értelem dolgok kapcsolatát a priori
gondolja, hanem hogy a metafizika csakis ily fogalmakból áll.
Iparkodtam számukat megállapítani s miután ez kivánságom szerint t.
i. egyetlen egy elv alapján sikerült, hozzáfogtam e fogalmak
dedukciójához, melyekről most már biztosan tudtam, hogy nem a
tapasztalatból, mint Hume gondolta,
hanem a tiszta észből erednek. Ez a dedukció, mely éleseszü
elődömnek lehetetlennek látszott, melyre rajta kívül soha senki még
csak nem is gondolt, habár mindenki, anélkül, hogy objektiv
érvényességük jogosultságát kutatta volna, élt e fogalmakkal, –
mondom – e dedukció volt a legnehezebb föladat, melyre valaha
valaki a metafizika érdekében vállalkozhatott; a legnagyobb baj
pedig az volt, hogy e munkában az egész metafizika, amennyi csak
belőle található, legkisebb segítségemre sem lehetett, mert hiszen
e dedukcióval kell előbb a metafizika lehetőségét bizonyítani.
Miután pedig a Hume-féle problemát
nemcsak egy részleges esetben, hanem egész kiterjedésében
megoldanom sikerült: biztosan, habár még mindig csak lassan, előre
haladhattam, hogy végre a tiszta ész egész körét, mind határaira,
mind pedig tartalmára vonatkozólag, teljesen s egyetemes elvek
alapján meghatározhassam, amire a metafizikának szüksége volt, hogy
rendszerét biztos terv szerint fölépíthesse.

Tartok azonban tőle, hogy a Hume-féle
problemának lehető legnagyobb kiterjedésében való kivitele (tudniillik a Tiszta Ész Kritikája) úgy
fog járni, mint maga a problema járt,
midőn először fölvetették. Helytelenül fogják megítélni, mert
félreértik; félre fogják érteni, mert a könyvet át fogják ugyan
lapozni, de át nem gondolni; ily fáradságot pedig azért nem akarnak
majd reá fordítani, mert a mű száraz, homályos, a megszokott

fogalmakkal ellenkezik s hozzá még hosszadalmas is. Megvallom
ugyan, hogy meglep, ha filozófusoktól hallok panaszt népszerűség,
kellemesség s kényelem hiányáról oly esetben, midőn egy dicsőített
s az emberiség számára mellözhetetlen igazság létéről van szó,
melyet csak a tudományos pontosság legszigorúbb szabályai alapján
lehet megállapítani; a népszerűség itt idővel bekövetkezik ugyan,
de kezdetben nem járhat vele. Jogosúltnak ismerem azonban el azt a
kifogást, hogy itt-ott művem homályos, ami részben onnét származik,
mert a terv terjedelmes volta megnehezíti a főpontok áttekintését;
ezen fogok is e prolegomenák által segíteni.

Ama mű, mely a tiszta ész tehetségét egész kiterjedésében s
határaiban tárgyalja, amellett megmarad annak az alapnak, melyre a
prolegomenák csak mint előkészítő gyakorlatok vonatkoznak; mert ama
Kritikának mint rendszeres és legkisebb részeiben teljes
tudománynak készen kell lennie, mielőtt metafizikára csak
gondolhatnánk is.

Régóta megszokták, hogy avúlt, kopott ismereteket azáltal
tüntetnek föl újaknak, hogy előbbi kapcsolataikból kiveszik s
önkényes szabású rendszeres ruhát aggatnak reájuk új címekkel; ama
Kritikától sem vár majd az olvasók legnagyobb része egyebet. De e
prolegomenák majd megértetik vele, hogy az merőben új tudomány,
melynek eddigelé gondolata sem jutott eszébe senkinek, melynek
puszta eszméje is ismeretlen volt, s melyhez abból, mi eddig volt,
semmi egyebet se lehetett fölhasználni, mint Hume útbaigazító kételyeit. De Humenak sem volt sejtése egy efféle valóságos
tudomány lehetségéről. Ő, hogy biztosságba helyezze hajóját, a
partra (a skepticizmus partjára) húzta, a hol heverhet s
elrothadhat; míg én kalauzt adok neki, aki a hajókormányzásnak a
földgömb ismeretéből levont biztos szabályai alapján, tökéletes
tengeri mappával s kompasszal fölszerelve, biztosan vezetheti,
ahová kedve tartja.

Ha valaki egy új tudományhoz, mely egészen elszigetelten áll s
egyetlen a maga nemében, azzal az előitélettel közeledik, hogy már
meglévő állítólagos ismeretei segítségével megitélheti, holott
mindenek előtt ép ez ismeretek valóságában kell kételkednie; akkor
nem érhet el egyebet, mint hogy, talán a kifejezések hasonlósága
miatt, mindenben azt véli látni, mit már  különben
tud, csakhogy minden elferdítettnek, értelmetlennek, zavarosnak
látszik előtte, mert nem a szerző gondolataiból indúl ki, hanem
saját, hosszú megszokás folytán természetévé vált felfogásmódjából.
A mű hosszadalmassága azonban, amennyiben magából a tudományból s
nem az előadás módjából ered, a szükségkép vele járó szárazság és
skolasztikus pontosság nagy hasznára válhatnak ugyan az ügynek, de
magának a könyvnek csakugyan ártalmára kell hogy legyenek.

Igaz, hogy nem mindenkinek adatott oly mélyrehatóan s egyúttal
oly vonzóan írni, mint David
Humenak, vagy oly alaposan s amellett
oly elegánsan, mint Moses
Mendelssohnnak; de népszerűséget, azt hiszem, én is adhattam
volna előadásomnak, ha csak tervet akartam volna csinálni s annak
végrehajtását másoknak dicsérőleg ajánlgatni, s ha nem a tudomány
érdeke, mely oly régóta foglalkoztatott, feküdt volna szívemen.
Mert különben nagy állhatatosság, sőt nem csekély önmegtagadás
kellett ahhoz, hogy a korai kedvező fogadtatás csábításával
szemben, későbbi ugyan, de tartós tetszés reményének adjak
elsőséget.

Terveket csinálni gyakran kényelmes,
dicsekvő szellemi foglalkozás, mellyel az ember teremtő lángész
színét adja magának, másoktól követelvén, mit maga sem tud
teljesíteni, gáncsolván, mit maga sem tudna jobban csinálni s
olyanokat ajánlgatván, miket maga sem tudna hol keresni; habár az
ész általános Kritikájának jó tervéhez is, ha az a rendes jámbor
óhajtások nyilvánításánál egyéb akar lenni, több kell, mintsem az
ember gondolná. De a tiszta ész oly elkülönített és maga magában
teljesen kapcsolatos kör, hogy egyik részéhez sem nyúlhatunk
anélkül, hogy a többieket is ne érintsük, és semmit sem
végezhetünk, ha csak előbb mindenik résznek nem állapítottuk meg
helyét, s az egyiknek a másikra való hatását. Minthogy ugyanis
semmi sincsen rajta kívül, ami körén belül ítéletünket helyre
igazíthatná: azért mindenik résznek érvényessége és használata
attól a viszonytól függ, melyben ez magának az észnek többi
részeihez van, amint egy szerves test alkatánál az egyes tagok
célja csak az egésznek teljes fogalmából származtatható le. Azért
ily Kritikáról mondhatni, hogy ha csak nem teljes és a tiszta ész minden alkotó részét ki nem
meríti,  megbízhatatlan; e képesség
köréről vagy mindent meg kell határoznunk
és állapítanunk, vagy pedig semmit.

De habár puszta terv, amely megelőzi a tiszta ész kritikáját,
érthetetlen, megbizhatatlan és haszontalan volna, annál hasznosabb
a terv, ha a kész műre következik. Mert a terv alapján azután
áttekinthetjük az egészet, egyenkint megvizsgálhatjuk a főpontokat,
melyeken minden megfordul és ez előadást egyben-másban jobban
rendezhetjük be, mint a mű első kidolgozása alkalmával
lehetett.

Ime, ez ilyen terv, mely a befejezett
műre következik és amely analitikai
módszer szerint haladhat, holott magát a művet egészen
szintetikai módszer szerint kellett
készítenem, hogy a tudomány minden izületében, mint egészen sajátos
ismereterő alkata, természetes kapcsolatában előtünjék. Aki e
tervet, melyet mint minden jövendő metafizikához való bevezetést
előre bocsátok, ugyancsak homályosnak találja, az fontolja meg,
hogy nem kell mindenkinek ép metafizikát tanulni, s hogy sok oly
ember van, ki alapos, sőt mélyebb tudományokban is, ha csak
közelebb állnak a szemlélethez, szépen előrehalad, míg oly
kutatásokban, melyek csupa elvont fogalmak körül forognak, nem tud
boldogulni, amely esetben legjobb lesz tehetségeit más tárgyra
fordítani. De aki arra vállalkozik, hogy metafizikát ítéljen meg,
sőt maga írjon: annak okvetetlenül eleget kell tennie az itt
fölállított követelményeknek, akár úgy, hogy elfogadja az én
megoldásomat, akár pedig, hogy alaposan megcáfolja s mást tesz
helyébe, – mellőzni nem mellőzheti. Ami pedig azt a sokat
hánytorgatott homályosságot (a kényelmesség vagy rövidlátás e
szokott köpenyét) illeti, annak is megvan a maga haszna; mert
mindazok, kik minden más tudományban óvatosan hallgatnak, azok
metafizikai kérdésekben mesterként beszélnek, bátran ítélnek, mivel
tudatlanságuk itt nem üt ugyan el nagyon mások tudományától, de
igenis az igazi kritika alapelveitől. Ezekről tehát méltán
mondhatni:


Ignavum, fucos, pecus a
praesepibus arcent.


Virg.








PROLEGOMENÁK.

Figyelmeztetés a metafizikai ismeretek sajátosságairól.



1. §.

A metafizika forrásairól.

Ha valamely ismeretet tudományként
akarunk előadni, előbb pontosan meg kell állapítani tudnunk, ami
mástól megkülönbözteti, ami tehát sajátos
benne, máskülönben a tudományok határai összezavarodnak s egyiket
sem tárgyalhatjuk alaposan, amint mivolta megkívánja.

Akár a tudomány tárgyának, akár a
megismerés forrásainak vagy a megismerés módjának különbségéből, akár ezek
egynehányából vagy valamennyiből együttvéve ered e sajátosság, de
csak ezen alapúlhat a lehető tudomány s körének eszméje.

Ami először valamely metafizikai ismeret forrásait illeti, már fogalmukban rejlik, hogy e
források nem lehetnek tapasztalatiak. Elvei tehát (s ezekhez
nemcsak alaptételei, hanem alapfogalmai is tartoznak) nem
meríthetők a tapasztalatból; mert nem fizikai, hanem metafizikai,
azaz a tapasztalat körén túl levő ismeret akar lenni. Tehát nem
alapúlhat sem külső tapasztalaton, mely forrása a tulajdonképeni
fizikának, sem belsőn, mely alapja a tapasztalati lélektannak.
Tehát a priori, vagyis tiszta értelemből és tiszta észből
való ismeret.

De ezzel még nem különböznék a tiszta mathematikától; azért
tiszta filozófiai ismeretnek kell
nevezni. Ami e kifejezés jelentését illeti, hivatkozom a Tiszta Ész
Kritikájára 712. l. stb., ahol az ész használata e két fajának
különbségét világosan s kielégítően előadtam. Ennyit a metafizikai
megismerés forrásairól. 

2. §.

Az ismeretnek ama fajáról, mely egyedül metafizikainak
nevezhető.

a)

A szintetikai s analitikai ítéletek különbségéről általában.

Metafizikai ismeretnek csupa a priori itéletekből kell
állnia; ezt forrásainak sajátos mivolta követeli. De bármily
forrásból származnak is ítéletek, vagy bármilyenek is logikai
formájukat illetőleg: különbözhetnek egymástól tartalomban,
aszerint mint vagy pusztán magyarázók,
midőn az ismeret tartalmát semmivel se növelik, vagy pedig
bővítők, midőn az ismeret tartalmát
növelik; az előbbiek analitikai, az
utóbbiak szintetikai ítéleteknek
nevezhetők.

Az analitikai ítélet állítmánya nem mond egyebet, mint a mi az
alany fogalmában valósággal, habár nem oly világosan és tudatosan,
gondoltatott. Ha azt mondom: minden test kiterjedt, ezzel semmivel
sem bővítettem fogalmamat a testről, csak fölbontottam; mert a
kiterjedést már az ítélet előtt, habár nem külön kifejezve, a test
fogalmában valóban gondoltam, az ítélet tehát analitikai. Ellenben
ez a mondat: némely test nehéz, olyasmit foglal az állítmányba,
amit a test általános fogalmában tényleg nem gondoltam, tehát ez az
ítélet, növelvén fogalmamat, bővíti ismeretemet, s azért
szintetikai ítélet a neve.

b)

Valamennyi analitikai ítélet közös alapelve az ellenmondás
tétele.

Az analitikai ítéletek mind egészen az ellenmondás tételén
alapúlnak s mivoltuknál fogva a priori ismeretek, akár
empirikusak ama fogalmak, melyek anyagúl szolgálnak nekik, akár
nem. Minthogy ugyanis valamely állító analitikai ítélet állítmányát
már az alany fogalmában gondoljuk, azért ellenmondás nélkűl nem
tagadható róla; hasonlóképen analitikai, de tagadó ítéletben az
állítmány ellentétét okvetetlenül tagadnom kell, ugyancsak az
ellenmondás tételénél fogva. Példák ezekre e mondatok: Minden test
kiterjedt, és: egy test sem kiterjedés nélkül való (egyszerű).


Ugyanezért minden analitikai tétel, ha fogalmai empirikusak is,
a priori ítélet, példáúl az arany sárga fém; mert ennek
megtudására az aranyról való fogalmamon kívül, mely magában
foglalja azt, hogy e test sárga fém, további tapasztalatra nem
szorulok, mert ép ezekből áll fogalmam, melyet csak föl kellett
bontanom, anélkül, hogy rajta kívül egyebet keressek.

c)

Szintetikai ítéletek egyéb elvre szorúlnak, mint az ellenmondás
tételére.

Vannak szintetikai a posteriori ítéletek, melyeknek
eredete empirikus; de vannak olyanok is, melyek a priori
bizonyosak s tiszta értelemből meg észből erednek. De mindkettő
megegyezik abban, hogy pusztán az analizis alaptétele, tudniillik
az ellenmondás tétele alapján nem származhatnak; még egészen más
alaptételre szorúlnak, ámbár bármely alaptételből is, de minden
esetre az ellenmondás tétele szerint
származtatandók le, mert ezzel a tétellel, habár nem minden belőle
származtatható le, ellenkezni nem ellenkezhetik semmi. Előbb
osztályozni akarom a szintetikai ítéleteket.

1. Tapasztalati ítéletek mindig
szintetikaiak. Mert képtelenség volna analitikai ítéletet
tapasztalatra alapítani, hiszen ily ítélet alkotásánál nem is
szabad a fogalom körét elhagynom, tehát nem szorúltam a tapasztalat
bizonyságára. Hogy valamely test kiterjedt, a priori
bizonyos, nem pedig tapasztalati ítélet. Mert mielőtt a
tapasztalathoz fordulok, megvannak az itéletemhez szükséges
föltételek a fogalomban, melyből az állítmányt az ellenmondás
tétele alapján csak ki kell vonnom, miáltal egyszersmind ítéletem
szükségességének tudatára juthatok,
melyre a tapasztalás nem is taníthatna.

2. Mathematikai ítéletek mind
szintetikaiak. Ez a tétel az emberi ész taglalóinak úgy látszik
teljesen elkerülte figyelmüket, sőt homlokegyenest ellenkezik is
föltevéseikkel, habár tagadhatatlanúl igaz, s a következőkben nagy
fontosságú. Mert midőn látták, hogy a mathematikusok
következtetései mind az ellenmondás tételének fonalán haladnak
(amit minden apodiktikus bizonyosság mivolta követel), elhitették
magukkal, hogy  az alaptételek is mind az ellenmondás
tételéből ismerhetők meg, amiben nagyon tévedtek; mert szintetikai
ítélet az ellenmondás tételéből átlátható ugyan, de csak ha más
szintetikai tétel megelőzi, melyből leszármaztatható; nem pedig
magában.

Mindenekelőtt megjegyzendő, hogy tulajdonképi mathematikai
tételek mindig a priori ítéletek, nem pedig empirikusak,
mert szükségességet foglalnak magukban, mely tapasztalatból nem
eredhet. De ha ezt nem fogadnák el, akkor tételemet a tiszta mathematikára szorítom, melynek már
fogalmával vele jár, hogy nem empirikus, hanem tiszta a
priori ismeretet zár magában.

Kezdetben ugyan azt gondolhatná az ember, hogy e tétel 7 + 5 =
12 pusztán analitikai tétel, mely hét meg öt összegének fogalmából
az ellenmondás tétele alapján következik. De ha közelebbről
tekintjük, azt találjuk, hogy 7 meg 5 összegének fogalma nem foglal
egyebet magában, mint a két számnak egy számba való
összefoglalását, amiből még nem tudom meg, melyik az a szám, mely a
kettőt egybefoglalja. Tizenkettőnek a fogalmát meg épenséggel nem
gondoltam azzal, hogy pusztán a hét meg ötnek egybefoglalását
gondolom; s ha ily lehetséges összegről való fogalmamat még annyit
taglalgatom is, a tizenkettőt nem találom meg benne. E fogalmak
körét át kell lépnem, segítségül véve a szemléletet, mely a kettő
egyikének megfelel, teszem az öt ujjamat vagy (mint Segner aritmetikájában) öt pontot s így egymás után
a szemléletben adott ötnek az egységeit a hétnek fogalmához
hozzáadnom. E tétellel tehát 7 + 5 = 12 valóban bővítem fogalmamat
s az előbbi fogalomhoz újat teszek hozzá, mely amabban épen nem
foglaltatott; az aritmetikai tétel tehát mindig szintetikai, amiről
még inkább meggyőződünk, ha nagyobb számokat veszünk; ilyenkor
világosan átlátjuk, hogy bármikép forgassuk is fogalmunkat, ha a
szemléletet nem hívjuk segítségül, fogalmaink puszta
taglalgatásával az összeget nem találhatjuk meg soha.

Ép oly kevéssé analitikai a tiszta geometriának valamely tétele.
Szintetikai tétel, hogy két pont közt az egyenes vonal a
legrövidebb. Fogalmam az egyenesről ugyanis nem foglal magában
mennyiséget, csak minőséget. A legrövidebbnek a fogalma tehát
tisztán hozzájárúlt és semmiféle taglalgatás által  nem
vonható ki az egyenes vonal fogalmából. A szemléletet kell itt
segítségűl hívnom, csak ennek alapján lehetséges a szintezis.

Néhány más tétel, melyet a geometerek fölvesznek, valóban
analitikai ugyan s az ellenmondás tételén alapúl; de ezek csak mint
azonos tételek a módszer láncolatáúl szolgálnak, nem pedig
alapelvek; ilyen példáúl a = a, az egész maga magával
egyenlő vagy (a + b) > a, azaz az egész nagyobb
valamely részénél. S még ezek is, habár puszta fogalmak alapján
érvényesek, a mathematikában csak mert a szemléletben
föltüntethetők, nyernek bebocsátást. Rendesen csak a kifejezés
kétértelműsége hiteti el velünk, hogy ily apodiktikus ítéletek
állítmánya már benfoglaltatik fogalmunkban, az ítélet tehát
analitikai. Tartozunk ugyanis egy adott
fogalomhoz egy bizonyos állítmányt hozzá gondolni s e szükségesség
már vele jár a fogalommal. De nem az a kérdés, hogy mit tartozunk hozzágondolni valamely adott fogalomhoz,
hanem hogy valósággal habár homályosan
mit gondolunk benne e ekkor kitünik, hogy
az állítmány ama fogalmakhoz szükségkép ugyan, de nem
közvetetlenül, hanem csak valamely szemlélet segítségével
járúl.

3. §.

Jegyzet az ítéleteknek analitikaiakra és szintetikaiakra való
általános beosztásához.

Ez a beosztás az emberi értelem kritikája szempontjából
mellőzhetetlen s azért megérdemli, hogy benne klasszikus legyen; nem igen tudom, hogy más
egyebütt nagyobb haszonnal járna. S ebben találom meg okát annak,
hogy dogmatikai filozófusok, kik metafizikai ítéletek forrását
mindig csak magában a metafizikában, nem pedig rajta kívül a tiszta
ész törvényeiben keresték, ezt a beosztást, mely magától látszik
kinálkozni, mellőzték, és mint a híres Wolf vagy a nyomdokait követő éleselmű Baumgarten, az elegendő ok tétele bizonyítását, mely
nyilván szintetikai, az ellenmondás tételében kereshették. Ellenben
már Locke művében az emberi értelemről
találom e beosztás sejtését. Mert a negyedik könyv harmadik
főrészének 9. §-ában és tov., miután már előbb a képzeteknek
ítéletekben való különböző kapcsolatáról s e kapcsolat forrásairól
beszélt, melyek  egyikét az azonosságban vagy
ellenmondásban keresi (analitikai ítéletek), másikát azonban a
képzeteknek egy alanyban való létében (szintetikai ítéletek),
kimondja a 10. §-ban, hogy ismeretünk (a priori) ez
utóbbiakról igen szűk, s jóformán semmi. De amit az ismeretnek e
fajáról mond, oly kevéssé határozott s szabályokra fejtett, hogy
nem csudálhatni, ha senki, még Hume sem
talált benne alkalmat ily fajta tételekről elmélkedni. Mert efféle
általános s mégis határozott elveket nem igen tanulhatunk másoktól,
kik előtt csak homályosan lebegtek. Előbb saját gondolkodásunkkal
kellett rájuk akadnunk, csak azután találjuk meg őket másutt is,
ahol először bizonyára nem leltük volna, mert maguk a szerzők sem
tudták, hogy megjegyzéseiknek ily eszme szolgált alapúl. Akik maguk
soha nem gondolkodnak, mégis vannak oly éleselműek, hogy mindent,
amit megmutatnak nekik, kifürkésznek abban, amit már azelőtt
mondtak, ahol pedig azelőtt ugyancsak nem látta meg senki.


A PROLEGOMENÁK

általános kérdése:

Lehetséges-e egyáltalán metafizika?



4. §.

Ha oly metafizika, mely mint tudomány megállhatna, valósággal
megvolna; ha mondhatnók: itt a metafizika, tanuljátok és ő
ellenállhatatlanúl s változhatatlanúl meg fog titeket győzni a maga
igazságáról: akkor ama kérdés felesleges volna, s csak az a kérdés
maradna fönn, mely inkább éleselműségünk próbájára, mint maga a
dolog lételének bizonyítására vonatkoznék, tudniillik, hogyan lehetséges s mi úton-módon jut el az ész
hozzá. De az emberi észnek ez esetben nincs oly jó dolga. Nem
utalhatni egy könyvre sem, mint teszem utalunk Euklidesre, mondván: ez itt a metafizika, itt
találjátok e tudomány főcélját, egy legfőbb lény s a jövő élet
ismeretét, a tiszta ész elveiből bizonyítva. Mert sok tételre
utalhatunk ugyan, melyek apodiktikailag bizonyosak s melyeket soha
meg nem támadtak; de ezek mind analitikaiak s inkább a metafizika
anyagára,  építő szereire tartoznak, mint ismeretünk
bővítésére, amit tulajdonképen a metafizikában keresünk. (2. §.
lit. c.) De mégha szintetikai tételekre (például az elegendő
ok tételére) utaltok is, melyeket soha tiszta észből, tehát – a
mint pedig kötelességtek lett volna – a priori nem
bizonyítottatok, melyeket azonban mindenki szívesen elismer; mégis,
ha e tételeket főcélotokra akarjátok fölhasználni, oly
megengedhetetlen s bizonytalan állításokra vetemedtek, hogy minden
időben az egyik metafizika ellenmondott a másiknak vagy magukban az
állításokban, vagy pedig ez állítások bizonyításában s ezzel tartós
tetszésre való jogát maga rombolta le. Sőt bizonyára ily tudomány
megalkotásának kísérlete volt első oka az oly korán támadt
skepticismusnak; a gondolkozásnak ebben a módjában pedig az ész oly
erőszakot követ el maga magán, hogy az nem keletkezhetett volna, ha
az ész nem esik vala teljesen kétségbe azon, hogy legfontosabb
céljait el nem érheti. Mert rég mielőtt a természetet kezdték
rendszeresen kutatni, kutatták az elszigetelt észt, melyet a
közönséges tapasztalat némileg kiművelt; mert hiszen az ész mindig
rendelkezésünkre van, holott a természet törvényeit fáradságosan ki
kell kutatni; s így a metafizika mindig habként a felszínen úszott,
de úgy, hogy amint az, amelyet lemerítettek, szétfoszlott, azonnal
új hab mutatkozott a felszínen, melyet némelyek buzgón gyűjtöttek,
míg mások, ahelyett, hogy e tünemény okát a mélységben keresték
volna, nagyra voltak azzal, hogy amazok hiú fáradságát
nevették.

A tiszta mathematikai ismeret
lényeges, s minden más a priori ismerettől megkülönböztető
jele az, hogy épenséggel nem fogalmakból,
hanem mindig csak a fogalmak szerkesztése útján (Tiszta Ész Kr.
713. l.) jő létre. Minthogy tehát tételeiben a fogalmon túl a
fogalomnak megfelelő szemlélet tartalmához kell haladnia, azért
tételei nem származhatnak s ne is származzanak fogalmak taglalása
útján, azaz analitikailag, tehát valamennyien szintetikaiak.

De nem tehetem, hogy ne figyelmeztessek ama kárra, melyet e
könnyű és jelentéktelennek látszó megfigyelésnek mellőzése a
filozófiára hozott. Hume, midőn azt a
filozófushoz méltó hivatást érezte magában, hogy átvizsgálja a
tiszta a priori ismeret egész területét, melyen az emberi
értelem oly nagy  birtokra tart számot, meggondolatlanúl
egy egész, még pedig a legfontosabb tartományt, tudniillik a tiszta
mathematikát, elvágott belőle, abban a hitben, hogy mivolta, s hogy
úgy mondjam, alkotmánya egészen más alapelveken, tudniillik csakis
az ellenmondás tételén alapszik; s habár a tételeket nem osztotta
be oly határozottan s általánosan és így megnevezve mint én itt
tettem, mégis jóformán azt mondotta: a tiszta mathematika csak
analitikai, a metafizika ellenben
szintetikai a priori ítéleteket foglal magában. Ebben meg
nagyon tévedt s e tévedése döntőleg káros hatással volt egész
felfogására. Ha e tévedés nem esik meg rajta, akkor kutatását
szintetikai ítéleteink eredetéről messze az okság metafizikai
fogalmán túl, az a priori mathematika lehetőségére is
kiterjeszti vala, mert ezt is szintetikainak kellett volna
elismernie. De akkor metafizikai tételeit épenséggel nem a puszta
tapasztalatra alapíthatta volna, mert különben a tiszta mathematika
sarktételeit is a tapasztalatnak vetette volna alá, és sokkal
józanabb elméjű volt, hogy sem ezt tehette volna. A jó társaság,
melybe a metafizika ilyetén módon került volna, megvédte volna
lealázó bántalmak veszélyétől; mert a csapások, melyeket neki
szántak, szükségkép amazt is érték volna, amit Hume nem akart, nem is akarhatott; és akkor ez
éleselmű ember oly elmélkedésekre tért volna, melyeknek a mieinkhez
hasonlítaniok kellelt volna, de amelyek az ő utánozhatatlan szép
előadásában végtelen sokat nyertek volna.

Voltaképi metafizikai ítéletek mind
szintetikaiak. Metafizikához tartozó
ítéleteket meg kell különböztetni a voltaképi metafizikai ítéletektől. Amazok közt sok analitikai
van, de ezek csak eszközül szolgálnak a metafizikai ítéletekhez,
amelyek a tudomány célját teszik s amelyek mindig szintetikaiak.
Mert ha fogalmak, mint példáúl a szubstanciáé, tartoznak a
metafizikához, akkor az e fogalmak puszta taglalásából származó
ítéletek, mint pl. szubstancia az, ami csak mint szubjektum létezik
sat., szükségkép szintén a metafizikához tartoznak, s több efféle
analitikai ítélet segítségével a fogalmak meghatározását meg
akarjuk közelíteni. De minthogy valamely tiszta értelmi fogalomnak
(minőket a metafizika magában foglal) az analizise nem más úton
történik, mint bármely más empirikus  fogalomé, mely nem tartozik
a metafizikához, (példáúl a levegő rugékony folyadék, melynek
rugékonyságá ta hidegség semmiféle eddig ismert foka nem szünteti
meg): azért a fogalom sajátosan metafizikai ugyan, de az az ítélet
nem az; mert ez a tudomány neki sajátos módon alkotja meg a
priori ismereteit, ezt tehát attól, ami vele más értelmi
ismeretekkel közös, meg kell különböztetni; így pl. az a tétel:
minden ami a dolgokban szubstancia, állandó, szintetikai és sajátos
metafizikai tétel.

Ha az a priori fogalmakat, melyek a metafizika anyagát s
építő szereit alkotják, előbb bizonyos elvek szerint
összegyűjtöttük, akkor e fogalmak taglalása nagy értékű; ezt külön
részként (mintegy philosophia definitiva-ként), mely puszta
analitikai, a metafizikához tartozó tételeket foglal magába, a
szintetikai ítéletektől, melyek magát a metafizikát alkotják,
elkülönítve is elő lehet adni. Mert valóban e taglalásoknak sehol
egyebütt nincs számbavehető hasznuk, mint a metafizikában, t. i.
tekintettel a szintetikai tételekre, melyeket azokból az előbb
széttagolt fogalmakból meg kell alkotni.

E szakasz végszava tehát, hogy a metafizikának voltakép
szintetikai a priori tételekkel van dolga, és csak is ezek
teszik célját; ehhez szüksége van ugyan fogalmainak némely
taglalására, tehát analitikai ítéletekre, de akkor eljárása nem
különbözik más ismeretfajétól, amidőn fogalmainkat taglalás után
csak világossá akarjuk tenni. De a metafizika igazi tartalmát az
a priori megismerés megalkotása
teszi, mind szemléletek, mind fogalmak útján, végül pedig a
filozofiai ismeret szintetikai a priori tételeinek
megalkotása.

Megunván tehát a dogmatizmust, mely semmire sem tanít bennünket;
meg a skepticizmust, mely még csak nem is igér semmit, a
megengedett nem-tudás nyugalmát sem; ösztönözve az ismeret
fontosságától, melyre szükségünk van; s hosszú tapasztalás folytán
gyanúval eltelve minden ismeret iránt, melynek birtokában hisszük
magunkat vagy amely a tiszta ész címe alatt kinálkozik: csak egy
kritikai kérdésünk marad hátra – s a reá adandó felelettől függ
jövő magunktartása: lehetséges-e egyáltalán a
metafizika? De e kérdésre nem valamely valóságos metafizika
bizonyos állításai ellen intézett skeptikus kifogásokkal, (mert
most még nem ismerünk el egyet sem), hanem  egy ily
tudománynak még csak problematikus
fogalmából kell feleletet adni.

A Tiszta Ész Kritikájában e kérdésre
vonatkozólag szintetikailag jártam el, t. i. úgy, hogy magát a
tiszta észt vizsgáltam s magában e forrásban iparkodtam mind alkotó
elemeit, mind tiszta használatának törvényeit elvek szerint
megállapítani. Ez nehéz munka és oly olvasót kíván meg, ki el van
szánva lassan-lassan belegondolni magát oly rendszerbe, mely semmi
egyebet nem vesz alapúl, mint magát az észt, amely tehát, anélkül
hogy valamely tényre támaszkodnék, az ismeretet őseredeti csiráiból
iparkodik kifejteni. Prolegomenák-nak ellenben
előgyakorlatoknak kell lenniök; inkább csak utalniok kell arra, mit
kelljen csinálni, hogy valamely tudományt eshetőleg megvalósítsunk,
mint magát a tudományt előadni. Tehát támaszkodniok kell valamire,
amit már biztosnak tudunk, ahonnét bizalommal megindulhatunk s
előre nyomulhatunk a forrásokhoz, melyeket még nem ismerünk, s
melyeknek fölfedezése nem csak biztosan megmagyarázza, amit
tudtunk, hanem sok oly ismeret körét is föltárja, mely mind
ugyanazon forrásokból ered. A Prolegomenák módszeres eljárása
tehát, főleg ama prolegomenáké, melyek egy jövő metafizikára
akarnak előkészíteni, analitikai lesz.

Szerencsés eset azonban, hogy bár nem tehetjük föl, hogy a
metafizika mint tudomány valósággal van,
mégis bizalommal mondhatjuk, hogy bizonyos tiszta szintetikai a
priori ismeretek valódiak s adva vannak, t. i. a tiszta mathematika és tiszta
természettudomány; mert mindkettő oly tételeket foglal
magában, melyek részint tiszta észből apodiktikusan bizonyosak,
részint pedig mint amelyekben minden tapasztalat megegyezik s
melyek mégis a tapasztalattól függetlenek, általánosan el vannak
ismerve. Tehát legalább nehány meg nem
vitatott szintetikai a priori ismeretünk van, s nem kell
kérdeznünk, lehetséges-e (mert hiszen valósággal megvan), hanem
csak mikép lehetséges, hogy az adottak
lehetségének alapelvéből mind a többieknek is lehetséget
leszármaztathassuk. 


A PROLEGOMENÁK

általános kérdése:

Mikép lehetséges tiszta észből való ismeret?



5. §.

Fent láttuk az analitikai és szintetikai ítéletek közti hatalmas
különbséget. Analitikai ítéletek lehetségét könnyen megérthettük,
mert csakis az ellenmondás tételén alapszik. A posteriori
szintetikai ítéletek lehetsége, t. i. azoké, melyeket a
tapasztalatból merítünk, ugyancsak nem szorúl külön magyarázatra;
mert a tapasztalat maga nem egyéb, mint észrevételek folytonos
összetétele (synthesis). Tehát csak a priori szintetikai
ítéletek lehetségét kell keresnünk vagy kutatnunk, mert ezek
lehetsége szükségkép egyéb elveken alapszik, mint az ellenmondás
tételén.

De itt nem kell előbb ily tételek lehetségét kutatnunk, azaz kérdeznünk, vajjon
lehetségesek-e? Mert elég ily tételünk van, még pedig kétségtelen
bizonyossággal adva, s minthogy itt analitikai módszer szerint
járunk el, ennélfogva abból indulunk ki, hogy efféle szintetikai,
de tiszta észismeret valódi; de azután mégis kutatnunk kell e lehetség okát s kérdeznünk,
mikép lehetséges ez ismeret avégből, hogy
lehetsége alapelveiből használatának föltételeit, ennek körét s
határait megállapíthassuk. A voltaképi, iskolaszerű szabatossággal
kifejezett kérdés tehát, melytől minden függ, ez:

Mikép lehetségesek szintetikai a
priori tételek?

Fentebb, népszerűség kedvéért, kissé máskép fejeztem ki a
kérdést, t. i. mikép lehetséges tiszta észből való ismeret; bátran
tehettem, mert minthogy itt pusztán a metafizika és forrásai
forognak kérdésben, az előbbiek után reméllem, mindenki emlékezni
fog rá, hogy ha tiszta észből való ismeretről beszélünk, soha az
analitikairól, hanem csakis metafizikairól van szó.8) 

E kérdés megoldásától függ a metafizika egész léte: élete vagy
halála. Ha valaki még oly tetszetősen adja benne elő állításait; ha
következtetést következtetésre zsúfolva halmoz: míg előbb ama
kérdésre nem tudott kielégítően felelni, jogomban áll mondani: mind
hiába való haszontalan bölcselkedés s hamis bölcsesség. Tiszta ész
alapján beszélsz, s nem csak adott fogalmakat taglalván, hanem új
kapcsolatokat alkotván, melyek nem az ellenmondás tételén
alapszanak s melyeket mégis minden tapasztalattól teljesen
függetleneknek vélsz átláthatni, számot tartasz arra, hogy a
priori ismereteket mintegy teremtesz; hogyan jutottál ehhez,
hogyan fogod e követelőzéseidet igazolni? Az általános emberi ész
megegyezésére nem szabad hivatkoznod; mert e tanú tekintélye csak
közönséges mende-mondán alapszik.


Quodcunque ostendis mihi
sic, incredulus odi.


Horatius.





De a mily mellőzhetetlen a felelet erre a kérdésre, oly nehéz is
egyszersmind; s habár a főok, hogy miért nem iparkodtak már régen
megfelelni rá, abban van, hogy még csak eszébe sem jutott senkinek,
hogy ilyesfélét kérdezni lehessen; mégis egy második ok az, hogy ez
egy kérdés kielégítő megoldása sokkal tartósabb, mélyebb s
fárasztóbb gondolkodást követel, mint valaha a legterjedelmesebb
metafizikai munka, mely első megjelenése alkalmával
halhatatlanságot igért szerzőjének. Minden józan olvasó, ha e
föladat követelményeit gondosan  megfontolja, nehézségétől
megrettenve, eleinte megoldhatatlannak kell hogy gondolja, s ha ily
tiszta szintetikai a priori ismeretek tényleg nem
léteznének, tisztán lehetetlennek vélje, ami David Hume-on tényleg
megesett, habár ő a kérdést távolról sem állította maga elé oly
általánosságban, mint mi állítottuk s kellett is állítanunk, ha azt
akarjuk, hogy a felelet az egész metafizikára döntő legyen. Mert
mikép lehetséges – mondá amaz éleselmű ember – hogy ha valamely
fogalom adva van, én e fogalom körét átléphessem és vele egy más
fogalmat összekapcsolhassak, mely amabban épen nem foglaltatik, még
pedig olykép, mintha emez szükségkép
tartoznék amahhoz? Csak tapasztalat szolgáltathat nekünk ily
kapcsolatokat (ezt következteté ő abból a nehézségből, melyet
lehetetlenségnek tartott) s ama vélt szükségesség, vagy, ami egyre
megy, az annak tartott a priori ismeret nem egyéb, mint hogy
megszoktunk valamit igaznak tartani s azért a szubjektiv
szükségességet objektivnek vélni.

Ha az olvasó panaszkodik, hogy e feladat megoldásával sok bajt
és fáradságot szerzek neki, próbálja meg s oldja meg maga könnyebb
módon. Talán akkor majd lekötelezve érzi magát annak, ki ily mély
kutatás munkáját ő helyette magára vállalta s inkább még némikép
csodálkozik azon a könnyűségen, mely a dolog mivoltához képest a
megoldásnak adatott; éveken át tartó fáradságba is került, míg a
feladatot egész általánosságban, abban az értelemben, melyben a
mathematikusok élnek e szóval, t. i. minden esetre kiterjeszkedve,
meg lehetett oldani s végre analitikai alakban is, mint itt
történt, előadni.

Mind a metafizikusok tehát ünnepélyesen föl vannak függesztve
munkájuktól, míg erre a kérdésre:

Mikép lehetségesek
szintetikai a priori ismeretek?

kielégítően meg nem feleltek. Mert csak ez a felelet
adja meg nekik azt a kreditivát, melyet föl kell mutatniok, ha a
tiszta ész nevében valamit közölni akarnak velünk; ha ezzel nem
rendelkeznek, el kell készülve lenniök rá, hogy a józan emberek,
kiket már annyiszor megcsaltak, közleményük minden további
vizsgálata nélkül el fogják utasítani őket. 

De ha nem mint tudományt, hanem mint
üdvös és az általános emberi értelemhez alkalmazkodó rábeszélések
mesterségét akarják dolgukat folytatni,
ez iparukban senki méltányosan meg nem akaszthatja őket. Észszerű
hit szerény nyelvével fognak azután élni; be fogják vallani, hogy
arról, ami minden lehetséges tapasztalat határain túl van, nem hogy
tudnának valamit, de még sejtelmük sem lehet, s hogy (nem spekulativ
használatra, mert erről le kell mondaniok, hanem pusztán gyakorlati
célból) csak feltesznek valamit, ami az
értelem és akarat vezetéséhez az életben lehetséges, sőt
mellőzhetetlen. Csak így viselhetik majd hasznos és bölcs emberek
nevét, még pedig annál nagyobb mértékben, mennél inkább lemondanak
a metafizikusokéról, mert ezek spekulativ filozofusok akarnak
lenni; s minthogy ha a priori ítéletekről van szó, nem
érhetjük be üres valószínűségekkel (mert amit állítólag a
priori ismerünk meg, azt ép ezzel szükségesnek hirdetjük),
azért nem engedhetjük meg nekik, hogy sejtésekkel játszadozzanak;
állításuknak tudománynak kell lennie, különben egyáltalán
semmi.

Mondhatni, hogy az egész transscendentalis filozófia, mely a
metafizikát szükségkép megelőzi, ma nem egyéb, mint csakis az itt
föladott kérdésnek rendszeres és kimerítő, teljes megoldása, hogy
tehát eleddig transscendentalis filozófia nincsen. Mert ami ennek
nevét viseli, tulajdonkép a metafizikának egy része; de ama
tudománynak előbb ez utóbbinak a lehetségét kell megállapítania,
tehát meg kell előznie minden metafizikát. Nem is szabad tehát
csodálkoznunk rajta, hogy egy egész tudomány, még pedig más
tudományoktól vett segítség nélkül, tehát egészen új tudomány
szükséges ahhoz, hogy csak egyetlen egy kérdésre kielégítően
feleljünk; ha e megoldás bajjal, fáradsággal, sőt némi
homályossággal jár is.

Midőn most e megoldáshoz fogunk, még pedig analitikai módszer
alapján, föltételezvén, hogy ily tiszta észből való ismeretek
valósággal vannak, az elméleti ismeretnek (mint amelyről itt
egyedül szó van) csak két tudományára
hivatkozhatunk, t. i. a tiszta mathematikára s tiszta természettudományra, mert csak ezek tüntethetik föl
a tárgyakat szemléletben, tehát ha bennük netalán a priori
ismeretekre akadnánk, ezek igazságát vagy a tárggyal való
megegyezésüket in concreto,  azaz valóságukat mutathatnók meg; amiből aztán
lehetségük alapjához analitikai úton haladhatnánk. Ez nagyon
megkönnyíti a munkát, melyben az általános elmélkedések nem csak
alkalmaztatnak tényekre, hanem sőt belőlük indulnak, míg a
szintetikai eljárásban egészen in abstracto, fogalmakból
kellene őket leszármaztatnunk.

De hogy e valódi s egyszersmind alappal biró tiszta a
priori ismeretekből ahhoz, amit keresünk, t. i. a metafizikához
mint tudományhoz fölemelkedhessünk, bele kell foglalnunk
főkérdésünkbe azt, ami bennünk e metafizikát megindítja, ami mint
természetesen adott, de igazságát illetőleg nem gyanútlan a
priori ismeret neki alapúl szolgál, és amelynek ez ismeretek
lehetőségét kritikailag nem vizsgáló földolgozását már rendesen
metafizikának neveznek: egy szóval az e tudományhoz való természeti
hajlandóságunkat; e szerint a transscendentális főkérdésre, négy
más kérdésre osztva kell sorban feleletet adnunk.

1. Mikép lehetséges tiszta mathematika?

2. Mikép lehetséges tiszta természettudomány?

3. Mikép lehetséges metafizika egyáltalán?

4. Mikép lehetséges metafizika mint tudomány?

Látni való, hogy habár e föladatok megoldása főkép a Kritika
lényeges tartalmát fogja föltüntetni, mégis van benne sajátos is,
ami magában is figyelemre méltó, t. i. adott tudományokhoz a
forrásokat magában az észben keressük, hogy ezen az uton azt a
tehetséget, melynél fogva ez az ész valamit a priori
megismer, maga által a tény által megvizsgáljuk és kimérjük. Ez
által maguk e tudományok is, habár nem tartalmukat, de helyes
használatukat illetőleg előbbre jutnak s midőn közös eredetük
felsőbb kérdését deritjük föl, saját mivoltukra is nagyobb
világosság árad. 


A TRANSSCENDENTALIS FŐKÉRDÉS ELSŐ RÉSZE.

Mikép lehetséges tiszta mathematika?



6. §.

Íme egy nagy s kipróbált ismeret, mely már most is bámulatos
terjedelmű s határtalan kiterjedést igér a jövőben; mely minden
izében apodiktikusan bizonyos, azaz föltétlenül szükséges, tehát
nem alapszik tapasztalati okokon, ennélfogva tiszta szüleménye az
észnek, de azonfölül minden izében szintetikai. «Hogyan képes az
emberi ész ily ismeretet egészen a priori hozni létre?»
Minthogy nem alapúl s nem alapúlhat tapasztalatokon, nem tételez-e
föl e képesség valamely a priori ismeretalapot, mely mélyen
rejtőzik, de ha csak első csiráit szorgalmasan kutatjuk, e
hatásaiból talán mégis megismerhető?

7. §.

Azt találjuk, hogy minden mathematikai ismeretben az a sajátos,
hogy fogalmát előbb a szemléletben, még
pedig a priori, tehát nem empirikus, hanem tiszta
szemléletben kell föltüntetnie, ami nélkül egy lépést sem tehet
előre; ítéletei ezért intuitivak, míg a filozofiának
puszta fogalmakból vont diskurziv
ítéletekkel kell beérnie s apodiktikus tanait a szemlélet
segitségével megvilágosíthatja ugyan, de le belőle nem vonhatja. A
mathematika mivoltának e megfigyelése már is elvezet lehetségének
első s legfelső föltételéhez: valamely tiszta
szemlélet kell hogy alapúl szolgáljon neki, melyben minden
fogalmát in concreto s mégis a priori tüntetheti föl,
vagy amint mondani szokás, megszerkesztheti.9) Ha e
tiszta  szemléletet s ennek lehetségét
megtalálhatjuk, akkor könnyen magyarázható belőle, mikép
lehetségesek a priori szintetikai tételek a mathematikában,
tehát az is, mikép lehetséges maga e tudomány. Mert valamint a
tapasztalati szemlélet minden nehézség nélkül lehetővé teszi, hogy
a szemlélet valamely tárgyáról alkotott fogalmunkat oly
állítmányokkal, melyeket maga a szemlélet szolgáltat, a
tapasztalatban szintetikailag kibővíthessük, azonkép a tiszta
szemlélet is lehetővé teszi ezt, csak azzal a különbséggel, hogy az
utóbbi esetben a szintetikai ítélet a priori bizonyos s
apodiktikus lesz, az előbbi esetben pedig csak a posteriori
s tapasztalatilag bizonyos; mert emebben csak az foglaltatik, ami a
véletlen tapasztalati szemléletben, amabban pedig, ami a tiszta
szemléletben szükségkép találtatik; mert mint a priori
szemlélet minden tapasztalat vagy egyes
észrevevés előtt van elválaszthatatlanúl összekötve a
fogalommal.

8. §.

De a nehézség ezzel úgy látszik inkább nő, mint csökken. Mert
most az a kérdés: Mikép lehet valamit
a priori szemlélni? Szemlélet oly
képzet, mely mintha közvetetlenül függne a tárgy jelenlététől.
Lehetetlennek látszik ennélfogva, a priori eredetileg szemlélni, mert akkor a szemlélet előbb
jelen volt vagy most jelen levő tárgy nélkül való volna, tehát
szemlélet sem lehetne. Fogalmak oly természetűek ugyan, hogy
némelyeket, t. i. azokat, melyekkel csak a tárgyat általában
gondoljuk, a priori alkothatunk, anélkül, hogy a tárgyhoz
közvetetlen viszonyban volnánk, pl. a mennyiség, ok stb. fogalma;
de még ezek is, hogy értelmet s jelentést nyerjenek, rászorúlnak
arra, hogy in concreto használjuk, azaz valamely szemléletre
alkalmazzuk, mely által nekünk ennek tárgya adatik. De mikép
előzheti meg a tárgy szemlélete magát a
tárgyat?

9. §.

Ha szemléletünknek oly fajtájúnak kellene lennie, hogy dolgokat
úgy állít maga elé, amint magukban
vannak, akkor a priori szemlélet lehetetlen volna,
akkor minden szemlélet empirikus volna. Mert hogy mi foglaltatik
magában a  tárgyban, csak úgy tudhatom, ha jelen s
adva van előttem. Igaz, hogy akkor is megfoghatatlan, mikép
ismertetheti meg velem valamely jelenlevő dolog szemlélete magát a
dolgot, amint magában van, minthogy tulajdonságai nem szállhatnak
át az én értelmembe; de ha ezt mégis lehetségesnek gondoljuk, az
efféle szemlélet még sem lehetne a priori, azaz mielőtt a
tárgyat szemlélem; mert enélkül nem található ki, min alapúlna
képzetünknek a tárgyra való vonatkozása, hacsak nem sugallaton.
Azért csak egy mód van, mikép előzheti meg szemléletem a valóságos
tárgyat, s lehet a priori ismeret, ha
ugyanis nem foglal magában egyebet, mint az érzékiség formáját,
mely énemben minden való benyomást, melylyel tárgyak engem
illetnek, megelőz. Mert hogy érzékek tárgyai csak az érzékiség
e formája szerint szemlélhetők, azt a priori tudhatom. Ebből
következik, hogy tételek, melyek az érzéki szemléletnek csak e
formájára vonatkoznak, az érzékek tárgyaira vonatkozólag
lehetségesek s érvényesek lesznek; hasonlókép megfordítva:
szemléletek, melyek a priori lehetségesek, soha egyébre,
mint érzékeink tárgyaira, nem vonatkozhatnak.

10. §.

Csak az érzéki szemlélet formája által szemlélhetünk tehát
dolgokat a priori, de ennek következtében a tárgyakat csak
úgy ismerhetjük meg, amint nekünk (érzékeinknek) megjelenhetnek, nem amint magukban vannak; és e
föltevés okvetetlenül szükséges, hogy szintetikai a priori
tételeket lehetségeseknek ismerjünk el, vagy ha tényleg rájuk
akadunk, lehetségüket megértsük s eleve megállapítsuk.

De tér s idő azok a szemléletek, melyeket a tiszta mathematika
minden apodiktikus és szükséges ismeretének s ítéletének alapúl
vet; mert a mathematikának minden fogalmát előbb a szemléletben, a
tiszta mathematikának pedig a tiszta szemléletben kell
feltüntetnie, azaz megszerkesztenie, ami nélkül (minthogy nem
analitikailag, t. i. a fogalmak taglalása útján, hanem csak
szintetikailag járhat el) nem tehet egy lépést sem, mert hiányzik a
tiszta szemlélet, melyben egyedűl a szintetikai a priori
itéletekhez való anyag adva van. A geometria a tér  tiszta
szemléletét veti alapúl. Az arithematika még számfogalmait is az
egységeknek sorban való hozzáadásával az időben hozza létre, de
főkép a tiszta mechanika a mozgásról való fogalmait csak az idő
képzete segítségével hozhatja létre. Mindkét képzet azonban pusztán
szemlélet; mert ha a testek s ezek változásainak (mozgás) empirikus
szemléletéből minden empirikus elemet t. i. ami az érzékletre
tartozik, elhagyunk: megmarad a tér s idő, amelyek tehát tiszta
szemléletek; ezek amazoknak a priori szolgálnak alapúl, s
azért maguk nem hagyhatók el soha; de épen azzal, hogy tiszta a
priori szemléletek, azt bizonyítják, hogy érzékiségünknek
puszta formái, melyeknek minden tapasztalati szemléletet, azaz
valódi dolgok észrevevését meg kell előzniök, s melyek szerint
tárgyak a priori megismerhetők, de persze csak amint nekünk
megjelennek.

11. §.

A jelen szakasz feladata tehát meg van oldva. Tiszta mathematika
mint szintetikai a priori ismeret csak úgy lehetséges, hogy
nem vonatkozik egyébre, mint az érzékek tárgyaira, melyek
tapasztalati szemléletének tiszta szemlélet (a tér és időé) még
pedig a priori szolgál alapúl, s azért szolgálhat alapúl,
mert e tiszta szemlélet nem egyéb, mint az érzékiség puszta
formája, mely a tárgyak valódi megjelenését megelőzi, valósággal
lehetővé tevén ezt. De ez a priori szemlélés lehetsége a
jelenségnek nem anyagára vonatkozik, t. i. arra, ami benne
érzéklet, mert ez tapasztalati benne, hanem csak formájára, térre
meg időre. Ha valaki csak legkevésbbé is kételkednék benne, hogy
mindkettő nem maguknak a dolgoknak határozmánya, hanem a dolgoknak
az érzékiséghez való viszonyáé, szeretném tudni, mikép tudhatjuk
a priori, tehát a dolgokkal való ismeretségünk előtt, t. i.
mielőtt ezek adva volnának, hogy szemléletüknek milyen mivoltúnak
kell lennie, amint ezt a térre s időre vonatkozólag valóban tudjuk.
Ellenben ez igen is érthető, ha mindkettőt csak érzékiségünk formai
föltételének, a tárgyakat pedig csak jelenségeknek tartjuk, mert
akkor a jelenség formáját, azaz a tiszta szemléletet igenis
magunkból, azaz a priori képzelhetjük. 

12. §.

A dolgot megvilágítja s megerősíti, ha a geometerek rendes s
okvetlen szükséges eljárását tekintjük. Két adott alak teljes
hasonlóságáról (amidőn az egyik minden tekintetben a másik helyére
tehető) szóló minden bizonyítás végre is azon alapszik, hogy a
kettő egymást födi, ami nyilván nem egyéb, mint közvetetlen
szemléleten alapuló szintetikai tétel; s e szemléletnek tisztának s
a priori adottnak kell lennie, különben ama tételt nem
tarthatnók apodiktikusan bizonyosnak, csak tapasztalati
bizonyosságú volna. Azt mondanók: így látni ezt mindig, s csak
eddigi észleletünk határain belül érvényes. Az a tétel, hogy a
teljes tér (mely maga nem határa többé valamely más térnek) három
kiterjedésű, s tér egyáltalán nem is lehet több kiterjedésű, azon a
tételen alapszik, hogy egy pontban csak három vonal metszheti
egymást derékszög alatt; ez a tétel azonban nem is bizonyítható
fogalmakból, hanem közvetetlenül szemléleten alapúl, még pedig
tiszta a priori szemléleten, mert apodiktikusan bizonyos; az
efféle követelések lehetősége is: egy vonal a végtelenig (in
infinitum) húzandó, vagy a változásoknak sora (pl. mozgás által
megjárt útak) végtelenbe folytatandó, a tér meg idő oly képzetét
tételezi föl, mely pusztán a szemlélettől függ, t. i. amennyiben
magában nem határolja semmi; fogalmakból soha sem
következtethetnők. A mathematikának tehát valóban tiszta a
priori szemléletek szolgálnak alapúl, amelyek annak szintetikai
s apodiktikailag érvényes tételeit lehetővé teszik;
transscendentalis dedukciónk a tér meg időbeli fogalmainkról tehát
egyszersmind a tiszta mathematika lehetőségét magyarázza, amelyet
ily dedukció nélkül, s anélkűl, hogy föltételeznők, hogy «mindazt,
ami érzékeinknek adathatik (a külsőknek a térben, a belsőknek az
időben) csak amint megjelenik, nem amint magában van, szemléljük»,
megengedhetünk ugyan, de semmiképen át nem láthatunk.

13. §.

Akik még nem tudnak attól a felfogástól szabadulni, hogy tér meg
idő valódi tulajdonságok, melyek magukhoz a dolgokhoz tartoznak,
éleselműségüket a következő paradoxonon gyakorolhatják  s ha hiába
fáradoztak megoldásán, legalább néhány pillanatra előitéletektől
menten gyaníthatják, hogy a tér meg időnek érzéki szemléletünk
puszta formáivá való sülyesztése talán mégis alapos.

Ha két dolog minden tekintetben, mely mindeniken külön
egyáltalán megismerhető (minden a mennyiséghez s minőséghez tartozó
határozmányban) azonegy, abból azt kell következtetnünk, hogy az
egyik minden esetben s tekintetben a másik helyére tehető, anélkül,
hogy e csere a legkisebb fölismerhető különbséget okozná. Ez így is
van a sík alakokkal a geometriában; de különböző szferikus alakok
ama teljes belső megegyezés ellenére külső viszonyukban mégis
annyira különbözők, hogy az egyik épenséggel nem tehető a másik
helyére; pl. két gömbháromszög a két félgömbön, melynek közös
alapja az æquatornak egy íve, teljesen egyenlő lehet, mind
vonalaiban, mind szögeiben, úgy hogy ha az egyiket külön s teljesen
leírom, semmit sem találhatok benne, ami nem volna meg a másiknak
leírásában, s az egyik még sem tehető a másik helyére (t. i. az
ellenkező félgömbre); itt tehát mégis oly belső különbség van a két háromszög között, melyet
semmiféle értelem belsőlegesnek nem mondhat s amely csak a térbeli
külső viszonyban nyilvánúl. De közönségesebb eseteket akarok
felhozni, melyek a mindennapi életből vehetők.

Mi lehet hasonlóbb kezemhez vagy fülemhez s vele minden
tekintetben egyenlőbb, mint képe a tükörben? S még sem tehetem azt
a kezet, melyet a tükörben látok, az eredetinek a helyébe; mert ha
ez jobb kéz volt, az a tükörben balkéz, a jobb fül képe bal fül,
mely amannak a helyére nem tehető. Itt semmiféle, értelemmel
kigondolható belső különbség nincs; mégis a különbség, amennyire
érzékeim tanuskodnak róla, belsőleges, mert a bal kéz a jobbal
minden kölcsönös egyenlősége s hasonlósága mellett sem foglalható
ugyanazon határok közé (nem kongruálhatnak), az egyik kézre való
keztyűt nem húzhatom föl a másikra. Mi itt a megoldás? E tárgyak
nem képzetek a dolgokról, amint magukban vannak, s amint a tiszta
ész megismerhetné, hanem érzéki szemléletek, azaz jelenségek,
melyeknek lehetsége bizonyos magukban ismeretlen dolgoknak máshoz,
t. i. érzékiségünkhöz való viszonyán alapszik. Ez érzékiségben
 már most a tér a külső szemlélet formája,
s minden tér belső meghatározása csak az által lehetséges, hogy
külső viszonyát az egész térhez, melynek amaz csak egyik része,
megállapítjuk; más szavakkal, a rész csak az egész által
lehetséges, ami maguknál a dolgoknál, mint a puszta értelem
tárgyainál sohasem fordúlhat elő, de puszta jelenségeknél igenis
előfordúlhat. Hasonló s egyenlő, de mégis inkongruens dolgoknak
(pl. ellenkező értelemben kanyarodó csigáknak) különbségét azért
nem is magyarázhatjuk meg semmiféle fogalommal, csak a jobb és
balkézhez való viszonyukkal, ami közvetetlenül a szemlélet
dolga.

I. Jegyzet.

A tiszta mathematikának s főleg a tiszta geometriának csak azon
föltétel mellett lehet objektiv valósága, hogy pusztán érzékek
tárgyaira irányúl, de ezekre vonatkozólag áll az az alapelv, hogy
érzéki képzetünk épenséggel nem maguknak a dolgoknak képzete, hanem
csak ama módé, amint megjelennek nekünk. Ebből következik, hogy a
geometria tételei nem valahogy költő képzeletünk puszta
szüleményének határozmányai, tehát valódi tárgyakra biztossággal
nem vonatkoztathatók, hanem szükségkép érvényesek a térre, tehát
mindenre is, ami a térben található, mert a tér nem egyéb, mint
minden külső jelenség formája, amelyben érzékek tárgyai egyedül
adhatók nekünk. Az érzékiségen, melynek formáját a geometria alapúl
veti, alapszik külső jelenségek lehetsége; ezekben tehát sohasem
lehet egyéb, mint amit a geometria megszab nekik. Egészen másképen
állna a dolog, ha az érzékeknek a tárgyakat, amint magukban vannak,
kellene föltüntetniök. Mert akkor a tér képzetéből, melyet a
geometer ennek mindenféle sajátságával a priori alapúl vesz,
semmikép sem következnék, hogy mindez azzal együtt, ami belőle
következhetik, ép így van meg a természetben is. A geometer terét
puszta képzelménynek tartanók s nem tulajdonítanánk neki objektiv
érvényességet, mert nem láthatnók át, mikép egyeznek meg szükségkép
tárgyak ama képpel, melyet magunktól s eleve róluk alkotunk.
Ellenben ha e kép, vagy inkább e formális szemlélet érzékiségünk
lényeges tulajdonsága, mely által egyedül tárgyak adhatók nekünk,
az érzékiség pedig nem magukat a tárgyakat, hanem csak
jelenségeiket  tünteti föl, könnyen megértjük,
egyszersmind kétségbevonhatatlanúl bebizonyítottuk, hogy érzéki
világunk minden külső tárgyának szükségkép pontosan meg kell
egyeznie a geometria tételeivel, minthogy csak az érzékiség, külső
szemléletének formája (a tér) által, amellyel a geometer
foglalkozik, teszi ama tárgyakat, mint puszta jelenségeket
lehetségessé. Mindenkorra figyelemre méltó tünemény marad a
filozófia történetében, hogy volt idő, midőn még mathematikusok is,
kik egyszersmind filozófusok voltak, nem ugyan geometriai tételeik
helyességében, amennyiben pusztán a térre vonatkoztak, hanem
magának e fogalomnak objektiv érvényességében s az ő, valamint
geometriai meghatározásainak a természetre való alkalmazásában
kételkedni kezdtek, mert tartottak tőle, hátha a vonal a
természetben mégis fizikai pontokból, a valódi tér tehát a tárgyban
egyszerű részekből áll, bárha az a tér, melyre a geometer gondol,
semmikép sem állhat ilyenekből. Nem látták át, hogy csak ez a
gondolatbeli tér teszi lehetővé a fizikai tért, t. i. magát az
anyagnak a kiterjedését; hogy a tér nem maguknak a dolgoknak
tulajdonsága, hanem csak érzéki képzeterőnk formája; hogy mind a
tárgyak a térben puszta jelenségek, azaz nem magukban levő dolgok,
hanem érzéki szemléletünk képzetei, s minthogy a tér, amint a
geometer gondolja, egészen pontosan az érzéki szemlélet ama
formája, melyet a priori magunkban találunk, s amely
(formájukat illetőleg) mind a külső jelenségek lehetőségének
alapját teszi, ennélfogva a jelenségeknek szükségkép s a
legszabatosabban meg kell egyezniök a geometer tételeivel, melyeket
ő nem holmi költött fogalomból, hanem minden külső jelenség
szubjektiv alapjából, t. i. az érzékiségből származtat le. Csakis
ezen a módon biztosítható a geometer tételeinek kétségbe nem
vonható objektiv valósága a selejtes metafizika agyarkodásai ellen,
ha ez szükségkép meglepőnek tetszik is e metafizikának, mert
fogalmainak forrásáig nem hatol előre.

II. Jegyzet.

Csak ami a szemléletben adatik, lehet nekünk tárgy. De minden
szemléletünk csak az érzékek útján történik; az értelem nem
szemlél, csak reflektál. Minthogy azonban az érzékek, amint előbb
bizonyítottuk, soha és semmiben nem ismertetik  meg velünk
magukat a tárgyakat, hanem csak jelenségeiket, ezek pedig csak az
érzékiség képzetei, «ennélfogva mind a tárgyakat, magával a térrel
együtt, melyben vannak, puszta bennünk levő képzeteknek kell
tartanunk, amelyek sehol sincsenek, csupán gondolkodásunkban». Nem
a nyilvánvaló idealizmus-e ez?

Az idealizmus lényege abban az állításban van, hogy mások mint
gondolkodó lények nincsenek, a többi dolgok, melyeket a
szemléletben észrevenni vélünk, csak a gondolkodó lényben levő
képzetek, melyeknek ezeken kívül való tárgy tényleg nem felel meg.
Én ellenben azt mondom: dolgok mint érzékeinknek rajtunk kívül lévő
tárgyai adva vannak nekünk, de hogy magukban milyenek, nem tudjuk,
csak jelenségeiket ismerjük, azaz azokat a képzeteket, melyeket,
érzékeinket megilletvén, bennünk előidéznek. Tehát igenis
elismerem, hogy vannak testek rajtunk kívül, t. i. dolgok,
melyekről teljességgel nem tudjuk ugyan, hogy milyenek magukban, de
amelyeket ama képzetekből ismerünk, melyeket érzékiségünkre való
hatásuk folytán nyerünk, ezeket nevezzük testeknek; ez a szó tehát
annak az ismeretlen, de azért nem kevésbbé való tárgynak csak
jelenségét jelenti. Idealizmusnak nevezhető-e ez? Hiszen egyenes
ellentéte.

Hogy külső dolgok valódi lételét nem érintve, számos
tulajdonságukról mondhatjuk, hogy nem magukhoz e dolgokhoz, hanem
csak jelenségeikhez tartoznak s gondolkodásunkon kívül külön nem
léteznek, azt már rég Locke előtt, de
leginkább ő utána általánosan elfogadták és elismerték; ide
tartozik a hő, szín, íz stb. Hogy én fontos okokból ezeken kívül a
testek többi tulajdonságait, melyeket primarius-oknak
neveznek, a kiterjedést, a helyet s általában a tért mindennel, ami
hozzátartozik (áthatatlanság vagy anyagiság, alak stb.) szintén
csak a puszta jelenségekhez számítom – ez ellen nem mondhatni
semmit; s amily kevéssé nevezhető idealistának, aki a színeket nem
a tárgyhoz tartozó tulajdonságoknak, hanem csak a látás érzéke
módosításainak tartja, époly kevéssé mondható az én elméletem
idealisztikusnak, csak azért, mert azt találom, hogy még több,
sőt minden tulajdonság, mely valamely test
szemléletét teszi, pusztán jelenségéhez tartozik; ama dolog
lételét ugyanis, amely megjelenik, ezzel nem szüntetjük meg,
 mint az igazi idealizmus teszi, hanem
csak kimutatjuk, hogy amint magában van, az érzékek által nem
ismerhetjük meg.

Szeretném tudni, milyeneknek kellene lenniök állításaimnak, hogy
idealizmus ne legyen bennök; bizonyára azt kellene mondanom, hogy a
tér képzete nemcsak teljesen megfelel érzékiségünk viszonyának a
tárgyakhoz, mert hiszen ezt mondottam; hanem hogy teljesen hasonló
a tárgyhoz, de ennek az állításnak előttem nincs értelme, valamint
nem értem, hogy a vörös színnek érzete hasonló a cinóber ama
tulajdonságához, mely ez érzetet bennem előidézi.

III. Jegyzet.

Ennek alapján azt a könnyen előrelátható, de semmis ellenvetést
könnyen elutasíthatjuk: «hogy a tér meg idő idealitása az egész
érzéki világot puszta látszattá változtatná». Miután ugyanis előbb
az érzéki ismeret mivoltának filozofiai megértését azzal rontották
meg, hogy az érzékiséget csak zavaros képzetfajnak állították,
mellyel azért a dolgokat, amint magukban vannak, megismerhetjük,
csakhogy nem vagyunk képesek mindent, ami e képzetünkben van,
tisztán tudatossá tenni; míg ellenben mi kimutattuk, hogy az
érzékiséget nem a világosságnak vagy homályosságnak ez a logikai,
hanem az ismeret eredetének genetikai különbsége jellemzi; mert az
érzéki ismeret, nem is amint magukban vannak, tünteti föl a
dolgokat, hanem csak ama módot, ahogy megilletik érzékeinket, tehát
csak jelenségeket, nem magukat a dolgokat adja az értelemnek
reflexió végett: e szükséges helyreigazítás után ama
megbocsáthatatlan s majdnem szándékos ferdítésből eredő ellenvetés
támad, hogy elméletem az érzéki világ minden dolgát puszta
látszattá változtatja.

Ha valamely tünemény adva van, még tőlünk függ, mikép akarjuk
belőle a dolgot megitélni. Amaz, a tünemény, az érzékeken alapúl, a
megítélés azonban az értelmen, és csak az a kérdés, vajjon a tárgy
meghatározásában igazság van-e vagy sem. Az igazság meg álom közti
különbséget azonban nem a tárgyakra vonatkoztatott képzetek mivolta
állapítja meg, mert a képzetek mindkét esetben egyformák, hanem ama
szabályok szerint való kapcsolatuk, melyek a képzetek összefüggését
valamely tárgy fogalmában meghatározzák s hogy mennyiben férhetnek
 meg egy tapasztalatban vagy sem. Tehát
épen nem a tünemények okai annak, ha megismerésünk a látszatot
valóságnak nézi, azaz, ha a szemléletet, mely által valamely tárgy
adatik, a tárgy fogalmának tartjuk, vagy pedig létele fogalmának,
melyet csak az értelem gondolhat. A bolygók pályáját az érzékek
majd jobb felé, majd visszafelé haladónak mutatják s ebben nincs
sem igazság, sem igaztalanság, mert amíg arra szorítkozunk, hogy ez
még csak tünemény, addig mozgásuk objektiv mivoltáról még nem is
ítéltünk. De mert, ha az értelem nem vigyáz rá, hogy e szubjektiv
képzetmódot ne objektivnek tartsuk, könnyen hamis ítélet támad,
azért mondjuk, úgy látszik, mintha visszafelé mennének; de a
látszat nem az érzékeknek, hanem az értelemnek esik rovására, az ő
dolga lévén a tünemény alapján objektiv ítéletet mondani.

Ilyetén módon, ha képzeteink eredetéről nem is gondolkodnánk és
érzékeink szemléleteit, bármit foglalnak is magukban, minden
ismeretnek egy tapasztalatban való összefüggése szabályai szerint
térben meg időben egybekapcsoljuk, akkor aszerint, mint
vigyázatlanúl vagy óvatosan járunk el, csaló látszat vagy igazság
származhatik; ez csak az érzéki képzeteknek az értelemben való
fölhasználására vonatkozik, nem pedig eredetökre. Hasonlóképen ha
az érzékek képzeteit mind, formájukkal együtt, t. i. tért meg időt,
csak jelenségeknek veszem, tért meg időt pedig az érzékiség
formájának, mely rajta kívül a tárgyakon nem található, s ha e
képzetekkel csak lehetséges tapasztalatra vonatkoztatva élek, akkor
az, hogy csak jelenségeknek tartom, legkevésbbé sem foglal magában
látszatot vagy tévedésre való legcsekélyebb csábítást; mert
emellett is helyesen összefügghetnek a tapasztalatban az igazság
szabályai szerint. Ilyetén módon érvényes a geometriának minden a
térről szóló tétele az érzékek minden tárgyára, tehát minden
tapasztalatra, akár az érzékiség puszta formájának, akár magukhoz a
dolgokhoz tartozó valaminek tekintsem a tért; ámbár csak az előbbi
esetben érthetem meg, mikép lehetséges ama tételeket a külső
szemlélet minden tárgyáról a priori tudni; de különben
minden lehetséges tapasztalatot tekintve minden úgy marad, mintha
nem pártoltam volna el a közönséges véleménytől.

De ha a tér meg időről szóló fogalmammal minden lehetséges
tapasztalaton túl merészkedem lépni, a mi elkerülhetetlen
 ha magukhoz a dolgokhoz tartozó
tulajdonságoknak mondom őket, (mert mi akadályozhatna meg akkor
engem abban, hogy ugyane dolgokra ne tekintsem őket érvényeseknek,
ha érzékeim más szerkezetűek is s hozzájuk illenek vagy nem
illenek), akkor fontos tévedés származhatik, mely látszaton alapúl,
mert ez esetben azt, mi a dolgok szemléletének csak énemhez tartozó
föltétele s az érzékek minden tárgyára, tehát minden lehetséges
tapasztalatra érvényes, egyetemes érvényűnek állítván, magukra a
dolgokra vonatkoztattam s nem a tapasztalat föltételeire
szoritottam.

Tanításom a tér meg idő idealitásáról tehát annyira nem teszi az
egész érzéki világot látszattá, hogy ellenkezőleg egyedüli eszköze
annak, mikép biztosíthatni a legfontosabb ismeretek egyikének, t.
i. annak, melyet a mathematika a priori ad elő, valódi
tárgyakra való alkalmazását, s mikép kerülhetni el, hogy ne puszta
látszatnak tartassék; e nélkül ugyanis teljesen lehetetlen volna
eldönteni, hogy a tér meg idő szemléletei, melyeket semmiféle
tapasztalat útján nem szerzünk, s melyek mégis a priori
vannak meg gondolkodásunkban, nem puszta önalkotta képzelmények-e,
melyeknek semmiféle tárgy, legalább adæquate nem felel meg, így
tehát a geometria is nem látszat-e; míg ellenben nekünk sikerűlt
kimutatnunk, hogy az érzéki világ minden tárgyára kétségtelenűl
érvényesek, épen azért, mert e tárgyak puszta jelenségek.

Ez elveim továbbá, az érzékek képzeteiből tüneményeket
csinálván, oly annyira nem változtatják ezzel a tapasztalat
igazságát puszta látszattá, hogy ellenkezőleg ők az egyedüli eszköz
arra, mikép kerülhetni el a transscendentalis látszatot, mely
kezdettől fogva csalódásba vitte a metafizikát s arra a gyerekes
törekvésre csábította, hogy szappanbuborékok után kapkodjék, mert
jelenségeket, melyek puszta képzetek, magánvaló dolgoknak
tartották. Ebből származtak azután az ész antinomiájának mind ama
furcsa jelenetei, melyekről alább említést teszek s melyeket az az
egy megjegyzés szüntet meg, hogy a jelenség, amíg a tapasztalat
körén belül marad, igazság, mihelyt azonban ennek határait átlépi s
transscendens-sé válik, csak látszatot idéz elő.

Minthogy tehát a dolgoknak, melyeket érzékeinkkel fölfogunk,
meghagyom valóságukat és csak e dolgokról való érzéki
szemléletünket szorítom arra, hogy semmi részében, még a tér
 s idő tiszta szemléletében sem, egyebet
tüntet föl, mint ama dolgok jelenségét, soha magukban való
mivoltukat: ennélfogva ez nem valamely általam a természetre
költött általános látszat; az idealizmus rámfogása ellen való
óvásom oly határozott s meggyőző, hogy fölöslegesnek is
látszhatnék, ha nem volnának jogosulatlan bírák, kik ferde, habár
közönséges nézetüktől való minden eltérésnek régi nevet keresve, és
soha filozofiai megnevezések szellemét meg nem ítélve, hanem csak a
betűhöz tapadva, mindig készek arra, hogy saját balhitüket jól
meghatározott fogalmak helyére tegyék s őket ezáltal elferdítsék s
eléktelenítsék. Az hogy magam adtam ez elméletnek a
transscendentalis idealizmus nevét, senkit sem jogosít fel arra,
hogy azt Cartesius tapasztalati
idealizmusával (habár ez csak oly föladat féle volt, melynek
megoldhatatlansága miatt Cartesius
szerint mindenkinek szabadságában áll a testi világ létét tagadni,
mert kielégítőleg nem adhattak rá feleletet soha) vagy Berkeley misztikus és rajongó idealizmusával (sőt
ellene, valamint hasonló agyrémek ellen kritikánk épen a voltaképi
ellenszert foglalja magában) cseréljék föl. Mert ez az én
úgynevezett idealizmusom nem vonatkozik a dolgok létére (pedig ezek
kétségbevonása teszi az idealismust a szó elfogadott jelentésében)
mert ennek kétségbevonása soha eszembe nem jutott; hanem csak a
dolgok érzéki képzetére, melyhez első sorban tér meg idő tartozik:
s csak ezekről, tehát valamennyi jelenségről általában mutattam ki, hogy nem dolgok
(hanem puszta képzetfajok), sem pedig magukhoz a dolgokhoz tartozó
határozmányok. Annak a szónak pedig: transscendentalis, mely nálam
soha sem jelenti ismereteinknek a dolgokra, hanem az ismereterőre való vonatkozását, meg kellett volna
akadályoznia e félreértést. Inkább hogy sem továbbra is erre okot
szolgáltasson, visszavonom e megnevezést s idealizmusomat
kritikainak nevezem. Ha azonban valóban elvetendő az olyan
idealizmus, mely való dolgokat (nem jelenségeket) puszta képzetekké
változtat, minek nevezzük majd azt, mely megfordítva puszta
képzeteket dolgokká változtat? Azt hiszem, ezt álmadozó idealizmusnak nevezhetni,
megkülönböztetésül az előbbitől, melyet rajongónak nevezhetünk;
ennek a kettőnek a távoltartása az én azelőtt transscendentalisnak,
helyesebben azonban kritikainak nevezett
idealizmusomnak feladata. 


A TRANSSCENDENTALIS FŐKÉRDÉS MÁSODIK RÉSZE.

Mikép lehetséges tiszta természettudomány?



14. §.

Természet a dolgok létele, amennyiben általános törvények szerint meg
van határozva. Ha természet a magukban
lévő dolgok lételét jelentené, sem a priori, sem a
posteriori nem ismerhetnők meg soha. A priori nem, mert
hogyan tudhatnók, mi tartozik magukra a dolgokra, minthogy ezt soha
fogalmaink taglalása (analitikai tételek) által nem tudhatnók meg;
hiszen nem azt akarom tudni, mi foglaltatik egy dologról való
fogalmamban (mert ez logikai mivoltához tartozik), hanem hogy e
fogalomhoz mi járúl hozzá a dolog valóságában, ami által maga e
dolog fogalmamon kívül lételében határoztatik meg. Értelmem s ama
föltételek, melyek szerint egyedül kapcsolhatja össze a dolgok
határozmányait lételükben, nem szab rendet maguknak a dolgoknak; a
dolgok nem igazodnak értelmemhez, hanem értelmemnek kellene
hozzájuk igazodnia; tehát először adva kellene nekik lenniök, hogy
e határozmányaikat megtudhassam, de akkor nem ismerném meg őket
a priori.

A posteriori sem volna lehetséges a magánvaló dolgok mivoltának
ily megismerése. Mert ha azt akarom, hogy a tapasztalat
törvényekre tanítson, melyek alá a dolgok létele tartozik,
akkor e törvényeknek, amennyiben magukban levő dolgokra
vonatkoznak, tapasztalatomon kívül is szükségkép érvényeseknek kellene lenniök rájok. A
tapasztalat azonban megtanít ugyan arra, mi és mikép van, de soha
sem arra, hogy szükségkép ilyennek s nem másnak kell lennie. Tehát
nem taníthat soha maguknak a dolgoknak a mivoltára. 

15. §.

Mindazonáltal tényleg birtokában vagyunk egy tiszta
természettudománynak, mely a priori és apodiktikus
tételekkel vele járó szükségességgel törvényeket ád elő, melyek alá
a természet tartozik. Csak a természettannak ama propedeutikáját
hívom tanuságul, mely általános természettudomány címe alatt a
fizikát (mely tapasztalati elveken alapszik) megelőzi. Ebben
jelenségekre alkalmazott mathematikát, továbbá puszta diszkurziv
alaptételeket (fogalmakból) is találunk, amelyek a tiszta
természetismeret filozofiai részét teszik. De van benne olyan is,
ami nem egészen tiszta s tapasztalati forrásoktól nem független,
pl. a mozgás, az áthatatlanság (ezen alapszik az anyag tapasztalati
fogalma) a tehetetlenség stb. fogalma,
melyek miatt nem nevezhető egészen tiszta természettudománynak;
azon felül csak külső érzékek tárgyaira vonatkozik, tehát nem adja
példáját a szó szoros értelmében vett általános
természettudománynak, melynek a természetet általában, akár a külső
érzékek akár a belső érzék (mind a fizika, mind a pszikhologia)
tárgyaira vonatkozik, kell általános törvények alá vonnia. De amaz
általános fizika alaptételei közt valóban akadunk egy néhányra,
mely tényleg ily általános, pl. e tétel: a szubstancia megmarad és állandó; minden ami történik, mindenkor
valamely ok által állandó törvények
szerint előre meghatároztatik stb. Ezek
valóban általános természeti törvények, melyek teljesen a
priori megállanak. Tehát tényleg van tiszta természettudomány s
most az a kérdés: mikép lehetséges?

16. §.

E szó természet még más jelentést is
fölvesz, mely a tárgyat határozza meg,
míg előbbi jelentésében csak a dolgok létele határozmányainak
törvényszerűségére mutatott rá.
Materialiter tekintve tehát természet a tapasztalat összes tárgyainak foglalatja. Csak
ezzel a tapasztalattal van itt dolgunk, mert ha oly dolgok mivoltát
kellene megismernünk, melyek soha tapasztalat tárgyai nem lehetnek,
akkor oly fogalmakra szorulnánk, melyeknek jelentése in
concreto (valamely lehetséges tapasztalat példájában) sohasem
adható. E dolgok mivoltáról  tehát csupa oly fogalmakat kellene
alkotnunk, melyeknek valóságát, t. i. vajjon valóban tárgyakra
vonatkoznak vagy puszta képzelmények-e, soha el nem dönthetnők. Ami
nem lehet a tapasztalat tárgya, annak ismerete hiperfizikai volna s
ezzel itt nincs dolgunk, hanem igenis azzal a természetismerettel,
melynek valóságát a tapasztalat megerősítheti, habár ez az ismeret
a priori lehetséges és minden tapasztalatot megelőz.

17. §.

A formai e szükebb jelentésű
természetben tehát a tapasztalat összes tárgyainak
törvényszerűsége, amennyiben pedig a priori ismerjük meg,
szükséges törvényszerűsége. Az imént
kimutattuk azonban, hogy ha a tárgyakat nem lehetséges
tapasztalatra vonatkoztatva, hanem mint magukban lévő dolgokat
tekintjük, azokon a természet törvényeit a priori nem
ismerhetjük meg soha. De itt nincs is közünk magukban lévő
dolgokhoz, (ezeknek tulajdonságaival nem törődünk), hanem csak
dolgokhoz mint lehetséges tapasztalat tárgyaihoz, s voltakép ezek
foglalatja az, amit természetnek nevezünk. Kérdem, ha a
priori természet-ismeret lehetőségéről van szó, mi jobb, úgy
állítani föl a kérdést: Mikép lehetséges a dolgoknak mint a tapasztalat tárgyainak szükséges
törvényszerűsége vagy pedig mikép ismerhető meg a priori a
tapasztalat szükséges törvényszerűsége
tekintettel minden tárgyára általában.

Közelről tekintve akár így akár úgy állítjuk fel a kérdést,
megoldása a tiszta természet-ismeretet tekintve (s ezen fordúl meg
a kérdés) egészen egyre megy. Mert ama szubjektiv törvények,
amelyek a dolgok tapasztalati megismerését egyedül lehetővé teszik,
e dolgokra is mint egy lehetséges tapasztalat tárgyaira (persze nem
amint magukban vannak, de ez nem is jő itt tekintetbe) érvényesek.
Egészen mindegy, akár azt mondom: eme törvény nélkül – ha valamely
eseményt észreveszek, azt. mindig valami megelőzőre vonatkoztatom,
melyre általános szabály szerint következik – észrevevés nem lehet
tapasztalat, akár pedig így fejezem ki magam: mindennek, amiről a
tapasztalat azt tanítja, hogy történik, kell hogy oka legyen.

Mégis illőbb, hogy az előbbi formulát válasszuk. Minthogy
ugyanis a priori s minden adott tárgy előtt lehet tudomásunk
 ama föltételekről, melyek alatt ama
tárgyak tapasztalata lehetséges, ellenben soha sem tudhatjuk, mily
törvényeknek vannak lehetséges tapasztalatra való tekintet nélkül
magukban alárendelve: ennélfogva a dolgok mivoltát a priori
máskép nem kutathatjuk, mint ha ama föltételeket és általános
(habár szubjektiv) törvényeket vizsgáljuk, melyek ily ismeretet
mint tapasztalatot (formailag) lehetővé tesznek; ennek alapján
fogjuk azután a dolgoknak mint a tapasztalat tárgyainak lehetőségét
megállapítani. Ha a második fajta kifejezést választanám, s azokat
az a priori föltételeket keresném, melyek a természetet mint
a tapasztalat tárgyát lehetővé teszik,
könnyen eltévedhetnék, s képzelhetném, hogy a természetről mint
magában való dologról kell beszélnem. Hiába s vég nélkül iparkodnám
azután oly dolgoknak, melyekről semmi adatom nincsen, törvényeit
találni.

Tehát csak a tapasztalattal lesz itt dolgunk s lehetségének
általános s a priori adott föltételeivel s ebből fogjuk a
természetet mint minden lehetséges tapasztalat egész tárgyát
meghatározni. Azt hiszem, megértenek: nem a már adott természet
megfigyelésének szabályait keresem (ezek
tapasztalatot tételeznek föl), tehát nem, hogy (tapasztalat útján)
mikép leshetem meg a természet törvényeit, mert ezek nem volnának
azután a priori törvények s nem adnának tiszta
természettudományt; hanem hogy e tapasztalat lehetségének a
priori föltételei mikép lehetnek egyszersmind azok a források,
melyekből minden általános természeti törvény leszármaztatandó.

18. §.

Első sorban meg kell jegyeznünk, hogy habár minden tapasztalati
itélet empirikus, azaz az érzékek közvetetlen fölfogásában leli
alapját, azért nem minden empirikus ítélet megfordítva tapasztalati
itélet; hanem az empirikuson s általában az érzéki szemléletnek
adotton fölül még külön fogalmaknak kell hozzájárúlniok, melyeknek
eredete egészen a priori a tiszta észben van; ezek alá kell
előbb foglalni minden észrevevést, mely ezek segítségével azután
tapasztalattá változtatható.

Empirikus itéletek, amennyiben objektiv
érvényességűek, tapasztalati ítéletek; amelyek azonban
csak szubjektiv érvényességűek, azokat
puszta észrevevési ítéleteknek  nevezem. Ez utóbbiak nem
szorúlnak tiszta értelmi fogalomra, hanem csak az észrevételeknek
gondolkodó észben való logikai kapcsolatára. Az előbbiek azonban az
érzéki szemlélet képzetein fölül külön az
értelemben eredetileg alkotott fogalmakra szorúlnak mindig,
melyeknek műve azután, hogy a tapasztalati ítélet objektiv érvényességű.

Minden ítéletünk előbb puszta észrevevési ítélet; csak előttünk
azaz énünk előtt érvényes, s csak azután adunk neki új vonatkozást,
t. i. tárgyra, kivánván, hogy előttünk is, s ép úgy mindenki előtt
mindig érvényes legyen; mert ha valamely itélet megegyezik valamely
tárggyal, akkor ugyane tárgyról szóló minden itéletnek egymással is
meg kell egyeznie; a tapasztalati itélet objektiv érvényessége
tehát nem jelent egyebet, mint annak szükséges egyetemes
érvényességét. S megfordítva, ha van okunk valamely ítéletet
szükségesnek s egyetemes érvényességűnek tartani, (ami soha sem
alapszik az észrevevésen, hanem a tiszta értelmi fogalmon, mely alá
foglaltuk az észrevevést), akkor objektivnek is kell tartanunk, t.
i. olyannak, hogy nemcsak valamely észrevevésnek az énhez való
viszonyát fejezi ki, hanem a tárgynak mivoltát; mert más ítéletek
nem egyezhetnének meg szükségkép az enyémmel, ha nem a tárgy
egysége volna ennek oka, melyre valamennyi vonatkozik, mellyel meg
kell egyezniök, minek folytán egymással is meg kell egyezniök.

19. §.

Objektiv érvényesség s szükséges egyetemes érvényesség tehát
(mindenki előtt) cserefogalmak s habár magát a tárgyat nem
ismerjük, mégis, ha valamely ítéletet egyetemes érvényességűnek,
tehát szükségesnek tekintünk, ezen az objektiv érvényességet
értjük. Ez ítélet által megismerjük a tárgyat, (habár egyébként,
amint magában van, ismeretlen marad is) az adott észrevevések
egyetemes érvényességű és szükséges kapcsolata által, s minthogy az
érzékek valamennyi tárgyánál így áll a dolog, azért tapasztalati
ítéletek objektiv érvényességüket nem a tárgy közvetetlen
megismeréséből nyerik, (mert ez lehetetlen), hanem csak az
empirikus ítéletek egyetemes érvényességének föltételéből, mely,
amint mondottuk, soha sem alapszik empirikus vagy általán érzéki
föltételeken, hanem tiszta értelmi fogalmon.  A tárgy
magában mindig ismeretlen marad; de ha az értelmi fogalom a
képzetek kapcsolatát, melyek róla az érzékiségnek adva vannak,
egyetemes érvényességüvé teszi, akkor e viszony által a tárgy
meghatároztatik, s az ítélet objektiv.

Ezt példával akarjuk megvilágítani: Ezek az ítéletek, a szoba
meleg, a cukor édes, az üröm kellemetlen ízű,10) csak szubjektiv érvényességű ítéletek. Nem is
követelem, hogy magam vagy más valaki mindig hasonlókép ítéljen;
ezek az ítéletek csak két érzetnek ugyanarra az alanyra t. i. én
rám való vonatkozását fejezik ki, még pedig csakis észrevevésem
akkori állapotában, tehát nem is érvényesek a tárgyra; ilyeket
nevezek észrevevési ítéleteknek. Egészen máskép áll a dolog a
tapasztalati ítéletekkel. Amire bizonyos körülmények közt a
tapasztalat tanít, arra mindenkor kell tanítania engem és
mindenkit; érvényessége nem szorítkozik az alanyra vagy ez időbeli
állapotára. Azért az ily ítéleteket objektiv érvényességűekként
állítom; ha pl. azt mondom, a levegő rugékony, akkor ez ítélet
eleinte csak észrevevési ítélet, csak két érzetet vonatkoztatok
egymásra érzékeimben. Ha azt akarom, hogy tapasztalati ítélet
legyen, akkor e kapcsolatot oly föltétel alá kell hoznom, mely
egyetemes érvényességűvé teszi. Tehát azt akarom, hogy én és
mindenki más is ugyanazt az észrevevést mindenkor ugyanazon
körülmények közt szükségkép egybekapcsoljam.

20. §.

Taglalnunk kell tehát a tapasztalatot általában, hogy lássuk, mi
foglaltatik az érzékek s értelem e produktumában s mikép lehetséges
maga a tapasztalati ítélet. Az alapot a szemlélet teszi,
 melyről tudomásom van, t. i. az
észrevevés (perceptio), mely pusztán az érzékekre tartozik.
De másodszor hozzátartozik az ítélés (mely csak az értelemre
tartozik). Ez ítélés lehet kétféle, először, ha csak az
észrevevéseket hasonlítom össze, még pedig állapotom tudatában vagy
másodszor, ha egy tudatban általában kapcsolom egybe. Az első
ítélet puszta észrevevési ítélet, s ennyiben pusztán szubjektiv
érvényességű, nem egyéb mint az észrevevéseknek elmeállapotomban
való egybekapcsolása, a tárgyra való vonatkozás nélkül. Azért a
tapasztalathoz nem elég, mint rendesen képzelik, hogy
észrevevéseket összehasonlítsunk s egy tudatban az ítélés által
egybekapcsoljunk; ebből nem származik az ítélet egyetemes
érvényessége és szükségessége, melynél fogva egyedül lehet objektiv
érvényességű s tapasztalat.

Egészen más ítélet előzi tehát meg, mielőtt észrevevésből
tapasztalat lehet. Az adott szemléletnek fogalom alá kell
foglaltatnia, mely az ítélésnek általában a szemléletre
vonatkozólag határozza meg formáját, mely a szemlélet empirikus
tudatát egy tudatban általában kapcsolja egybe s ez által az
empirikus ítéletnek egyetemes érvényességet szerez; az ily fogalom
tiszta a priori fogalom, mely csak arra való, hogy azt a
módot általában határozza meg, hogy egy szemlélet mikép szolgálhat
ítélésre. Legyen ily fogalom az ok fogalma, akkor ez az alája
foglalt szemléletet pl. a levegőét az ítélés szempontjából
általában határozza meg t. i., hogy a levegő fogalma a kiterjedés
szempontjából egy feltételes ítéletben az előzőnek a következőhez
való viszonyában áll. Az ok fogalma tehát tiszta értelmi fogalom,
mely minden lehető észrevevéstől teljesen különbözik, s csak arra
szolgál, hogy az alája foglalt képzetet az ítélést általában
tekintve határozza meg, tehát egyetemes érvényességű ítéletet
hozzon létre.

Mielőtt tehát egy észrevevési ítéletből tapasztalati ítélet
válhatik, először megköveteltetik, hogy az észrevevés ily értelmi
fogalom alá foglaltassék pl. a levegő az ok fogalma alá tartozik,
mely a róla való ítéletet a kiterjedést tekintve föltételesnek
határozza meg.11) Ez által e kiterjedést nem
pusztán mint  a levegőnek az én állapotomban vagy több
állapotaimban való észrevevéséhez vagy mások észrevevése
állapotához tartozónak, hanem mint hozzá szükségkép tartozónak gondoltatik; s ez az ítélet:
a levegő rugékony, az által válik egyetemes érvényességűvé s csak
ezzel tapasztalati ítéletté, hogy bizonyos ítéletek megelőzik,
amelyek a levegő szemléletét az ok meg az okozat fogalma alá
foglalják s ez által az észrevevéseket nem pusztán az én énemben
egymásra vonatkozólag, hanem az ítélésnek általában formáját (itt a
föltételest) tekintve határozzák meg s ilyetén módon az empirikus
ítéletet egyetemes érvényességűvé teszik.

Ha valamennyi szintetikai ítéletünket amennyiben objektiv
érvényességűek, taglaljuk, azt találjuk, hogy sohasem állanak
puszta szemléletekből, amelyeket, mint rendesen hiszik, csak
összehasonlítás által kapcsolunk egybe valamely ítéletben, hanem
hogy lehetetlenek volnának, ha a szemléletből elvont fogalmakhoz
nem járult volna hozzá még tiszta értelmi fogalom, mely alá ama
fogalmak foglaltattak, s csak így objektiv érvényességű ítéletben
egybekapcsoltattak. Még a tiszta mathematika ítéletei legegyszerűbb
sarktételeiben sem mentek e föltételtől. Ez az alaptétel: Az
egyenes vonal két pont közt a legrövidebb, föltételezi, hogy a
vonal a mennyiség fogalma alá foglaltassék, mely bizonyára nem
puszta szemlélet, hanem egyedűl az értelemben székel s arra
szolgál, hogy a szemléletet (a vonalét) a róla alkotható ítéletekre
vonatkozólag, mennyiségüket t. i. a sokaságot tekintve (mint
judicia plurativa)12)
határozzuk meg,  értvén rajtuk, hogy valamely adott
szemléletben sok hasonnemű foglaltatik.

21. §.

Hogy már most a tapasztalat lehetségét, amennyiben a
priori tiszta értelmi fogalmakon alapszik, előadjam, előbb azt,
mi az ítéléshez általában tartozik s az értelem különböző
mozzanatait az ítéletekben teljes táblázatban kell bemutatnom; mert
egészen párhúzamosak lesznek velük a tiszta értelmi fogalmak,
melyek nem egyebek, mint fogalmak szemléletekről általában,
amennyiben ezek e mozzanatok egyikét vagy másikát tekintve magában
levő ítéletté tehát szükségkép s egyetemes érvényűen határoztatnak
meg. Ezáltal minden tapasztalat mint objektiv érvényű empirikus
ismeret lehetőségének a priori alaptételei is pontosan
megállapíthatók. Mert ezek nem egyebek mint oly tételek, melyek
minden észrevevést (a szemlélet bizonyos egyetemes föltételei
szerint) ama tiszta értelmi fogalmak alá foglalják.

Az Ítéletek

Logikai Táblája.


1.

Mennyiségre

Egyetemesek


Részlegesek

 Egyesek



2.

Minőségre

Állítók


Tagadók

 Végtelenek



3.

Viszonyra

Kategorikusok


Föltételesek

 Szétválasztók



4.

Módra

Problematikusak


Asszertorikusak

 Apodiktikusak







Az értelmi
fogalmak

Transscendentalis táblája.


1.

Mennyiségre

Egység (A mérték)


Többség (A mennyiség)

 Mindenség (Az egész)



2.

Minőségre

Valóság


Tagadás

 Korlátozás



3.

Viszonyra

Szubstancia


Ok.

 Közösség.



4.

Módra

Lehetség


Létel

 Szükségesség.





Természettudományi egyetemes
alaptételek

Tiszta fiziológiai táblája.


1.

A szemlélet

Sarktételei

2.

Az észrevevés

Megelőzései

3.

A tapasztalat

Analogiái

4.

Az empirikai gondolkodásnak általában

Követelményei.



21. §. [a].

Hogy mind az eddig mondottakat egy fogalomba foglaljuk, első
sorban arra kell emlékeztetnünk az olvasót, hogy itt nem a
tapasztalás keletkezéséről van szó, hanem arról, mi rejlik benne.
Amaz a tapasztalati lélektanhoz tartozik, s ott is az utóbbi
nélkül, ami az ismeretnek s főleg az értelemnek kritikájához
tartozik, soha nem volna kellően kifejthető. 

A tapasztalat szemléletekből áll, melyek az érzékiséghez
tartoznak s íteletekből, melyek pusztán az értelem műve. De azok az
ítéletek, melyeket az értelem csupán érzéki szemléletekből alkot,
még távolról sem tapasztalati ítéletek. Mert ez esetben az ítélet
csak olykép kapcsolná egybe az észrevételeket, amint az érzéki
szemléletben adva vannak, az utóbbi esetben pedig az ítéleteknek ki
kell fejezniök, mit foglal a tapasztalat általában magában, tehát
nem azt, mit foglal a puszta észrevevés magában, melynek
érvényessége csak szubjektiv. A tapasztalati ítéletben tehát az
érzéki szemlélethez s az érzéki szemléletnek (miután az
összehasonlítás egyetemesítette) logikai kapcsolatához még
valaminek kell hozzájárulnia, ami a szintetikai ítéletet
szükségessé s ezzel egyetemes érvényűvé teszi s ez nem lehet egyéb,
mint az a fogalom, mely a szemléletet inkább az egyik, mint a másik
ítéleti forma tekintetében mint magában meghatározottat tünteti
föl, azaz a szemléletek ama szintetikai egységének fogalma, mely
csak az ítéleteknek valamely adott logikai funkciója által
gondolható.

22. §.

Az egésznek a foglalatja ez: az érzékek dolga szemlélni; az
értelemé gondolkodni. Gondolkodni pedig nem egyéb, mint képzeteket
egy tudatban egyesíteni. Ez az egyesítés vagy csak az alanyra
vonatkozólag történik, s akkor esetleges és szubjektiv, vagy
egyetemesen történik, s akkor szükséges vagy objektiv. Képzeteknek
egy tudatban való egyesítése ítélet. Tehát gondolkodni nem egyéb,
mint ítélni vagy képzeteknek ítéletekre általában való
vonatkoztatása. Azért az ítéletek vagy csak szubjektivek, ha
képzeteket csak egy alanyban levő tudatra vonatkoztatok, s benne
egyesítek, vagy objektivek, ha tudatban általában, azaz szükségkép
egyesíttetnek. Az összes ítéletek logikai momentumai nem egyebek
mint megannyi lehetséges módja képzetek egy tudatban való
egyesítésének. Ha pedig ugyancsak ezek fogalmakúl szolgálnak, akkor
a képzetek egy tudatban való szükséges
egyesítésének fogalmai, tehát objektiv érvényű ítéletek alapelvei.
Ez egy tudatban való egyesítés vagy analitikai, az azonosság
alapján, vagy szintetikai, különböző képzeteknek egymáshoz való
tétele és járulása folytán. A tapasztalat a tüneményeknek
 (észrevevéseknek) egy tudatban való
szintetikai kapcsolatában áll, amennyiben e kapcsolat szükséges.
Azért minden észrevevésnek előbb tiszta értelmi fogalmak alá kell
foglaltatnia, mielőtt tapasztalati ítéletekűl szolgálhatna,
melyekben az észrevevések szintetikai egységét mint szükségeset s
egyetemes érvényűt gondoljuk.13)

23. §.

Ítéletek, ha csak mint adott képzetek egy tudatban való
egyesítésének föltételeit tekintjük, szabályok. E szabályok, ha az
egyesítést szükségesnek tüntetik fel, a priori szabályok, s
ha fölöttük állókból nem származnak, alaptételek. Minthogy pedig
minden tapasztalat lehetségét illetőleg, ha csak a gondolkodás
formáját vesszük rajta tekintetbe, felsőbb feltételei a
tapasztalati ítéleteknek nincsenek azoknál, melyek a jelenségeket
szemléletük különböző formája szerint tiszta értelmi fogalmak alá
foglalják s ezzel az empirikus ítéletet objektiv érvényűvé teszik,
ennélfogva ezek a lehető tapasztalatnak a priori
alaptételei.

A lehető tapasztalat alaptételei azonban egyszersmind általános
törvényei a természetnek, melyek a priori megismerhetők. S
ezzel azt a feladatot, mely e második kérdésünkben rejlik:
Mikép lehetséges tiszta
természettudomány, megoldottuk. Az a rendszeresség ugyanis,
mely egy tudomány formájához szükséges, itt teljesen megtalálható;
mert az összes ítéletek előbb megnevezett formális föltételei
fölött, tehát valamennyi szabály  fölött, melyeket a logika
adhat, nem állhat semmi, ezek pedig logikai rendszert, a reá
alapított fogalmak, melyek minden szintetikai és szükséges
ítéletnek a priori feltételeit foglalják magukban, ép ezért
transscendentalis rendszert, végűl pedig az alaptételek, melyek
segítségével minden jelenség e fogalmak alá foglalható,
fiziológiai, azaz természetrendszert alkotnak, mely minden
empirikai természetismeretet megelőz, ezt előbb lehetővé teszi, s
ezért a voltaképi egyetemes s tiszta természettudománynak
nevezhető.

24. §.

Ama fiziológiai alaptételek elseje14)
minden jelenséget mint térben meg időben való szemléletet a
mennyiség fogalma alá foglal s annyiban a
mathematika tapasztalatra való alkalmazásának elve. A második azt
ami voltakép empirikus, t. i. az érzékletet, mely a szemléletek
valóját (das Reale) jelzi, alárendeli nem épen a mennyiség fogalma alá, mert az érzéklet nem
szemlélet, mely tért s időt foglalna
magában, habár a neki megfelelő tárgyat térbe s időbe helyezi;
de a realitás (érzékleti képzet) s a zéro közt, t. i. az időbeli
szemlélet teljes üressége közt mégis van mennyiségi különbség,
minthogy a világosság minden adott foka s a sötétség, a hő minden
foka s a teljes hidegség, a nehézség minden foka s az abszolut
könnyűség, a tér megteltségének minden foka s a teljesen üres tér
közt még mindig kisebb fokok gondolhatók; minden tudat s a teljes
tudattalanság (lélektani sötétség) közt is vannak kisebb fokok, úgy
hogy nem lehetséges észrevevés, mely a tudat teljes hiányát
mutatná, azaz nem lehetséges lélektani sötétség, mely nem volna
tudatnak tekinthető, csakhogy más erősebb tudat elnyomja s ugyanez
áll az érzéklet minden más esetében is. Ezért előzheti meg az
értelem még az érzékleteket is, melyek az empirikus képzetek
(jelenségek) tulajdonképi minőségét alkotják, ezzel az
alaptétellel, hogy valamennyinek, tehát minden jelenség realejának
fokai vannak, ami a mathematikának második alkalmazása (mathesis
intensorum) a természettudományra. 

25. §.

A jelenségek viszonyát tekintve, még pedig csak lételükre
vonatkozólag, e viszony meghatározása nem mathematikai, hanem
dinamikai, s nem lehet soha objektiv érvényű, tehát tapasztalásra
alkalmas, ha nem tartozik a priori alaptételek alá, amelyek
a rájuk vonatkozó tapasztalati megismerést lehetővé teszik. Azért a
jelenségeket alá kell rendelni a substancia fogalma alá, mely a
létel minden meghatározásának mint magának a dolognak fogalma
szolgál alapúl, vagy másodszor, amennyiben időrendet, azaz eseményt
találunk a jelenségekben, okára vonatkoztatott hatás fogalma alá,
vagy amennyiben az együttlétet objektive, azaz tapasztalati ítélet
által akarjuk megismerni a közösség (kölcsönhatás) fogalma alá; s
így objektiv érvényű, habár empirikus ítéleteknek, azaz a
tapasztalat lehetségének, amennyiben ennek föladata dolgokat,
lételüket tekintve, a természetben egybekapcsolni, a priori
alaptételek szolgálnak alapúl. Ez alaptételek a voltaképi
természeti törvények, melyek dinamikaiaknak nevezhetők.

Végűl a tapasztalati ítéletekhez tartozik: nem annyira a
jelenségek egymás közti tapasztalatbeli megegyezésének s
kapcsolatának ismerete, mint inkább a tapasztalathoz általában való
viszonyuk, mely vagy az értelem megismerte formai föltételekkel
való megegyezésüket, vagy az érzékek s észrevevés anyagával való
összefüggésüket, vagy mindkettőt egy fogalomban egyesíti, tehát
lehetséget, valóságot és szükségességet egyetemes természeti
törvények szerint foglal magában; ez a fiziológiai módszertant (az
igazság és a föltételek megkülönböztetését, s ez utóbbiak
megengedhetőségének határait) alkotná.

26. §.

Habár az alapelveknek harmadik, magának az
értelemnek mivoltából kritikai módszer szerint levont táblája
oly tökéletességet mutat, hogy magasan föléje emelkedik minden
egyébnek, melyet magukból a dolgokból,
dogmatikai módon, habár hiába, eddig iparkodtak vagy a jövőben
próbálnak majd leszármaztatni, t. i. hogy benne mind a szintetikai
 a priori alaptételek teljesen s
egy alapelv szerint, t. i. az ítéleterő szerint általában, mely az
értelmet tekintve a tapasztalat mivoltát teszi, ki lettek fejtve,
úgy hogy biztosak lehetünk benne, hogy egyéb ily alaptétel nincs
(ily megnyugvást a dogmatikai módszer nem adhat meg nekünk soha):
még sem ez a legfőbb érdeme.

Ügyet kell vetni arra a bizonyító alapokra, mely ez a
priori ismeret lehetségét fölfedi, s mindezeket az
alaptételeket egyszersmind oly föltételhez köti, melyről nem szabad
soha sem megfeledkeznünk, ha csak nem akarjuk, hogy félreértsék s
alkalmazásban továbbra terjesszék, mint eredeti jelentése kivánja,
t. i. hogy ez alaptételek csak a lehetséges tapasztalatnak
általában, amennyiben a priori törvényeknek van alávetve,
foglalják magukban föltételeit. Nem mondom tehát, hogy maguknak a dolgoknak van mennyiségük, hogy ezek
realitásának van foka, ezek lételében van a járulékoknak
kapcsolatuk egy szubstanciával stb.; ezt senki sem bizonyíthatja,
mert puszta fogalmaknak ily szintetikai kapcsolata, midőn egyrészt
minden érzéki szemléletre való vonatkozás, másrészt, lehetséges
tapasztalatban való minden kapcsolat hiányzik, teljességgel
lehetetlen. A fogalmaknak lényeges korláta ez alaptételekben tehát
az, hogy minden dolog, csak mint a tapasztalás
tárgya tartozik szükségkép, a priori, a megnevezett
feltételek alá.

Ebből azután másodszor specifikusan sajátos bizonyítási módjuk
következik, hogy az említett alaptételeket nem is egyenesen
jelenségekre s ezek viszonyára vonatkoztatjuk, hanem a tapasztalat
lehetségére, melynek a jelenségek csak anyagát, és nem formáját
teszik, azaz objektiv s egyetemes érvényű szintetikai tételekre,
hiszen épen ebben különböznek tapasztalati ítéletek puszta
észrevevési ítéletektől. Ez azáltal történik, hogy jelenségek, mint
puszta szemléletek, melyek a tér s időnek egy
részét elfoglalják, a mennyiség fogalma alá tartoznak, amely
elemeiket a priori, szabályok szerint szintetikailag
egyesíti; hogy amennyiben az észrevevés a szemléleten kívül
érzékletet is magába foglal, mely érzéklet s a zero t. i. az
érzéklet teljes megszűnése közt, kevesbedés által mindig átmenet
van, annyiban a jelenség realéjának mindig kell hogy foka legyen,
amennyiben tudniillik a jelenség maga tért meg
időt  nem foglal ugyan
el,15) de az üres időtől vagy
tértől a hozzá való átmenet mégis csak az időben lehetséges;
ennélfogva, habár az érzéklet mint az empirikus szemlélet minősége,
amiben minden más érzéklettől specifikusan különbözik, a
priori nem ismerhető ugyan meg soha, mégis lehetséges
tapasztalatban általában, mint észrevevés mennyisége intenzive
minden más egyenlőfajútól megkülönböztethető; csak ez által válik
lehetségessé s határoztatik meg a mathematika alkalmazása a
természetre az érzéki szemléletre vonatkozólag, mely által a
természet nekünk adatik.

A legnagyobb figyelmet kell azonban az olvasónak amaz
alaptételek bizonyítási módjára fordítania, melyek a tapasztalat
analogiái neve alatt fordúlnak elő. Minthogy ugyanis ezek nem, mint
a mathematika természettudományra általában való alkalmazásának
alaptételei, a szemléletek létrehozására vonatkoznak, hanem
lételüknek egy tapasztalatban való kapcsolatára, e kapcsolat pedig
nem lehet egyéb, mint a létel meghatározása az időben, szükséges
törvények szerint, melyek objektiv érvényűvé, tehát tapasztalattá
teszik, ennélfogva a bizonyítás nem vonatkozik maguknak a
dolgoknak, hanem az észrevevések kapcsolatának szintetikai egységére,
még pedig az észrevevéseknek nem tartalmát tekintve, hanem
időrendjét s lételének ebben való viszonyát egyetemes törvények
szerint. Ez egyetemes törvények tehát a létel meghatározása
szükséges voltát az időben általában (tehát az értelemnek egy a
priori szabálya szerint) tartalmazzák, ha azt akarjuk, hogy a
viszonyos időben való empirikus meghatározás objektiv érvényű,
tehát tapasztalat legyen. Többet e helyen, Prolegomenákban, nem
mondhatok, csak ajánlom az olvasónak, aki régtől fogva megszokta,
hogy  a tapasztalatot csak az észrevevések
puszta empirikus összetételének tartja, s azért nem is gondol rá,
hogy ezeknél sokkal messzibbre terjed, t. i. hogy empirikus
ítéleteknek egyetemes érvényt ád, és e célra tiszta értelmi
egységre, mely a priori megelőzi, szorúl, – hogy a
tapasztalatnak az észrevevések puszta aggregatumától való e
különbségére jól figyeljen, s e szempontból ítélje meg a
bizonyítási eljárást.

27. §.

Itt a helye, hogy Hume kételyét
fenekestől kiforgassuk. Joggal állította, hogy ésszel semmikép nem
látható át az okság lehetsége, azaz, mikép vonatkoztathatjuk
valamely dolog lételét más valaminek a lételére, amelyet emez
szükségkép tételez. Én pedig még hozzáteszem, hogy ép oly kevéssé
láthatjuk át a szubzisztencia lehetségét, t. i. annak szükségét,
hogy a dolgok lételének valamely alany szolgál alapúl, mely maga
valamely más dolog állítmánya nem lehet, sőt, hogy ily dolog
lehetőségéről még fogalmat sem alkothatunk magunknak (habár a
tapasztalatban használatának példáit fölmutathatjuk); továbbá, hogy
a dolgok közössége ép oly megfoghatatlan, minthogy megfoghatatlan,
mikép következtethetünk valamely dolog állapotából egészen más
rajta kívül levő dolgok állapotára, s hogy szubstanciák, melyek
mindegyikének saját elkülönített létele van, mikép függhetnek
egymástól, még pedig szükségképen. Mégis távol állok tőle, hogy e
fogalmakat pusztán a tapasztalatból kölcsönzötteknek, a
szükségességet pedig, melyet bennük gondolunk, költöttnek s puszta
látszatnak, melyet hosszú megszokás hazud, tekintsem. Ellenkezőleg
eléggé bebizonyítottam, hogy e fogalmak, valamint a belőle folyó
alaptételek a priori a tapasztalatot megelőzőleg állanak
meg, s kétségtelen objektiv helyességűek, habár persze csak a
tapasztalatra vonatkozólag.

28. §.

Noha tehát legkisebb fogalmam sincs maguknak a dolgoknak ilyetén
kapcsolatáról, mikép létezhetnek mint szubstanciák, vagy
működhetnek mint okok, vagy lehetnek (mint reális egésznek a
részei) kölcsönhatásban; de még kevésbbé tarthatom a jelenségeknek
ily tulajdonságait jelenségeknek (minthogy ama 
fogalmakban nincs semmi, ami a jelenségekben foglaltatik, hanem
csak az, amit az értelem gondol): mégis van fogalmunk a képzeteknek
ily kapcsolatáról az ítéletekben általában, az a fogalmunk, hogy az
ítéletek egyik fajában a képzetek mint alany vonatkoztatva
állítmányokra, másik fajában, mint ok vonatkoztatva okozatára,
harmadik fajában mint részek, melyek együtt egy egész lehetséges
ismeretet alkotnak, tartoznak egymáshoz. Továbbá a priori
megismerjük, hogy ha egy tárgy képzetét e mozzanatok egyikére vagy
másikára vonatkozólag nem tekintjük meghatározottnak, semmiféle a
tárgyra érvényes ismeretünk nem lehetne; s ha a dologgal, amint
magában van, foglalkoznánk, nem volna semmiféle ismertető jelünk,
melyből megtudhatnók, hogy a megnevezett mozzanatok egyikére vagy
másikára vonatkozólag meg van határozva, azaz, hogy a szubstancia,
ok vagy (más szubstanciákhoz viszonyítva) a közösség fogalma alá
tartozik, mert a létel ilyetén kapcsolatának lehetségéről nincs
fogalmunk. De nem is az a kérdés, hogy maguk a dolgok, hanem hogy a
tapasztalati ismeret az ítéletek említett mozzanataira vonatkozólag
általában miként van meghatározva, azaz, hogy dolgok mint a
tapasztalat tárgyai mikép hozhatók s hozandók amaz értelmi fogalmak
alá. S ekkor világos, hogy nemcsak lehetségét, de szükségét is
teljességgel átlátom annak, hogy a jelenségek e fogalmak alá
hozandók, melyek tehát a tapasztalat lehetségének alaptételei
gyanánt használandók.

29. §.

Hogy kísérletet tegyek Hume
problematikus fogalmán (ezen az ő crux metaphysicorum-ján),
t. i. az ok fogalmán, mindenekelőtt a logika megadja nekem a
priori a föltételes ítéletnek általában formáját, t. i. hogy az
egyik adott ismeretet mint alapot, a másikat mint következményt
használjam. De lehetséges, hogy az észrevevésben a viszonynak
valamely szabályát találom, mely megmondja nekem, hogy egy bizonyos
jelenségre egy másik (habár nem megfordítva) állandóan következik s
ebben az esetben élek a föltételes ítélettel, s mondom: ha valamely
testre a nap elég soká süt, a kő megmelegszik. Ebben persze még
nincs meg a kapcsolat szükségessége, tehát az ok fogalma. De
folytatom s mondom: ha azt akarom, hogy  e tétel,
mely csak észrevevések szubjektiv kapcsolata, tapasztalati tétel
legyen, akkor szükségesnek s egyetemes érvényűnek kell hogy
tekintessék. Ily tétel volna: A nap, világossága következtében, a
melegség oka. A fentebbi empirikus szabály most törvénynek
tekintetik, még pedig nem mint pusztán jelenségekre érvényesnek,
hanem rájuk lehető tapasztalat céljából érvényesnek; tapasztalat
pedig egyetemes, tehát szükségképen érvényes szabályokra szorúl.
Tehát, hogy az ok fogalma a tapasztalat puszta formájához
szükségkép tartozó fogalom, mely az észrevevéseknek egy tudatban
való szintetikai egyesítését lehetővé teszi, azt igenis átlátom; de
hogy valamely dolog általában ok lehessen, épenséggel nem látom át,
még pedig azért nem, mert az ok fogalma semmikép sem jelenti a
dolgokhoz, hanem csak a tapasztalathoz tartozó föltételt, azt, hogy
a tapasztalat csak jelenségeknek s ezek sorrendjének
objektiv-érvényes megismerése lehet, amennyiben a megelőző a
következővel feltételes ítéletek szabálya szerint kapcsolható
egybe.

30. §.

A tiszta értelmi fogalmak nem is jelentenek semmit, ha a
tapasztalat tárgyait mellőzve, magukra a dolgokra (noumena)
vonatkoztatjuk. Csak mintegy a jelenségek szótagolására szolgálnak,
avégből, hogy mint tapasztalatot olvashassuk őket; azok az
alaptételek, melyek az érzéki világra való vonatkoztatásukból
erednek, csak tapasztalati használatra szolgálnak értelmünknek; ha
tovább megyünk velük, akkor objektiv valóság nélkül való önkényes
kapcsolatok, melyeknek sem lehetségét a priori nem
ismerhetjük meg, sem tárgyakra való vonatkozását példa által meg
nem erősíthetjük vagy csak érthetővé is tehetjük; mert minden példa
csak valamely lehetséges tapasztalatból meríthető, ama fogalmak
tárgyai is tehát sehol egyebütt, mint lehetséges tapasztalatban,
nem találhatók.

A Hume-féle problemának ez a teljes,
habár szerzőjének várakozása ellenére történt megoldása tehát
megmenti a tiszta értelmi fogalmak a priori eredetét, az
egyetemes természeti törvényeknek meg mint az értelem törvényeinek
érvényességét, de úgy, hogy használatukat csak a tapasztalatra
szorítja, mert lehetségük csak az értelemnek tapasztalatra való
vonatkozásából  ered; nem pedig úgy, hogy ők a
tapasztalatból, hanem a tapasztalat belőlük származik; ez az
egészen megfordított neme a kapcsolatnak Hume-nak soha eszébe nem jutott.

Ebből valamennyi eddigi kutatásnak következő eredménye folyik:
«Az összes szintetikai a priori alaptételek nem egyebek,
mint lehetséges tapasztalat elvei», és soha a dolgokra magukban,
hanem csak jelenségekre, mint a tapasztalat tárgyaira
vonatkoztathatók. Ennélfogva a tiszta mathematika, valamint a
tiszta természettudomány soha egyébre, mint puszta jelenségekre nem
vonatkozhatik s csak azt tünteti föl, ami vagy a tapasztalatot
általában teszi lehetővé, vagy ez elvekből leszármaztatva, mindenha
valamely lehető tapasztalatban kell hogy gondolható legyen.

31. §.

S ezzel végre valami biztosat értünk el, amihez minden
metafizikai vállalkozásban, mely eddig elég bátran, de mindig vakon
különbség nélkül kapott mindenbe, ragaszkodhatunk. Dogmatikai
gondolkodóknak soha sem jutott eszükbe, hogy törekvéseik célját ily
rövidre fogják majd szabni, de még azoknak sem, kik állítólagos
józan eszükben bizván a tiszta észnek jogos s természetes ugyan, de
csak tapasztalati használatra szolgáló fogalmaival s alaptételeivel
oly tudást kerestek; melynek biztos határait nem ismerték, nem is
ismerhették, mert ily tiszta ész mivoltáról, sőt csak lehetségéről
is soha sem gondolkodtak, vagy nem voltak képesek gondolkodni.

A tiszta ész nem egy naturalistájának (mely néven azt értem, ki
elbizza magát, hogy minden tanulmány nélkül dönthet a metafizika
dolgában) talán kedve lesz állítani, hogy amit itt annyi
előkészülettel, vagy ha úgy tetszik neki, annyi bőbeszédű, pedáns
pompával előadtunk, azt ő az ő józan eszének jósló szellemével
réges-régen nemcsak sejtette, de tudta s át is látta: «t. i. hogy
minden eszünkkel a tapasztalat terét soha át nem léphetjük». De
minthogy, ha észbeli alapelveit sorban megtudakoljuk tőle, mégis be
kell ismernie, hogy sok olyan van köztük, melyeket tapasztalatból
nem merített, melyek tehát ettől függetlenek s a priori
érvényesek, hogyan s miféle okokkal akarja majd a dogmatikust s
maga magát is korlátok közé szorítani, ha e fogalmakkal s
alaptételekkel minden lehető  tapasztalat körén túl él,
épen mert a tapasztalattól függetlenűl ismerjük meg őket? Sőt ő
maga, a józan észnek ez a lovagja, nem oly biztos, hogy bitorolt,
olcsón szerzett bölcsesége mellett is észrevétlenűl a tapasztalat
tárgyain túl az agyrémek terére ne tévedjen. Rendesen mélyen bele
is van bonyolítva ezekbe, habár népszerű előadása által mindent
csak valószínűségnek, észszerű sejtésnek vagy analogiának állítván,
alaptalan követeléseinek némi színt tud adni.

32. §.

Már a filozófia legrégibb idejében az érzéki dolgokon vagy
jelenségeken (phaenomena) kívül, melyek az érzéki világot
alkotják, külön értelmi lényeket (noumena), melyek az
értelmi világot alkotnák, képzeltek maguknak a tiszta ész kutatói s
minthogy ami egy fejletlen korszaknak nagyon is megbocsátható volt,
a jelenséget s látszatot (Erscheinung-Schein) egynek tartották,
csak az értelmi lényeknek tulajdonítottak valóságot.

Valóban, ha az érzékek tárgyait, amint kell is, puszta
jelenségeknek tekintjük, ezzel mégis egyszersmind elismerjük, hogy
magában való dolog szolgál nekik alapúl, habár nem ismerhetjük meg
mivoltát, amint magában van, hanem csak jelenségét, t. i. azt a
módot, amint ez az ismeretlen valami érzékeinket megilleti. Ép
azzal tehát, hogy jelenségeket vesz föl, magukban levő dolgok létét
is elismeri az értelem s ennyiben mondhatjuk, hogy a tüneményeknek
alapúl szolgáló lényeknek, tehát puszta értelmi lényeknek képzete
nemcsak megengedhető, hanem elkerülhetetlen is.

Kritikai dedukciónk nem is zár ki ily dolgokat (noumena),
ellenkezőleg az analitika alaptételeit arra szorítja, hogy épen nem
vonatkoznak valamennyi dologra, miáltal minden puszta tüneménynyé
válnék, hanem hogy csak lehetséges tapasztalat tárgyaira
érvényesek. Ezzel tehát értelmi lények el vannak ismerve, de ama
kivételt nem ismerő szabály szemmel tartásával, hogy e tiszta
értelmi lényekről nem tudunk s nem is tudhatunk semmit, mivelhogy
tiszta értelmi fogalmaink, valamint tiszta szemléleteink is csak
lehetséges tapasztalat tárgyaira, tehát puszta érzéki lényekre
vonatkoznak s mihelyt ezeket elhagyjuk, ama fogalmaknak nem marad a
legcsekélyebb jelentésük sem. 

33. §.

Tiszta értelmi fogalmaink valóban veszedelmesen csábítanak
transscendens használatra; ennek nevezem ugyanis azt, mely minden
lehetséges tapasztalaton túl megy. Fogalmaink a szubstanciáról,
erőről, cselekvésről, realitásról ugyanis nemcsak teljesen
függetlenek a tapasztalattól, nem is foglalnak magukban semmiféle
érzéki jelenséget, tehát valóban magukban levő dolgokra
(noumena) látszanak vonatkozni, hanem – s ez még megerősíti
ama vélekedést – a meghatározás oly szükségessége jár velük, melyet
a tapasztalat soha el nem érhet. Az ok fogalma szabályt foglal
magában, mely szerint az egyik állapotból a másik szükségkép
következik; míg a tapasztalat csak azt mutatja, hogy a dolgok egyik
állapotára a másik gyakran, legfölebb rendesen következik, tehát
sem szigorú egyetemességet, sem szükségességet nem adhat stb.

Ezért látszanak az értelmi fogalmak sokkal jelentősebbeknek s
tartalmasabbaknak, semhogy a puszta tapasztalati használat
rendeltetésüket kimerítené, s így épít hozzá az értelem
észrevétlenűl a tapasztalat házához még terjedelmesebb
melléképületet, melyet csupa értelmi lényekkel tölt meg, anélkül,
hogy csak észre is venné, hogy különben helyes fogalmaival
használatuk határait átlépte.

34. §.

Két igen fontos, sőt mellőzhetetlen, habár igen száraz
vizsgálatra volt tehát szükség, melyeket a Kritikában a 137. l. s
tov. 235. lapon s tov.16)
végeztem, melyek elsejében megmutattam, hogy az érzékek nem
szolgáltatják in concreto a tiszta értelmi fogalmakat, hanem
csak a használatukra való sémát, az ennek megfelelő tárgy pedig
csak a tapasztalatban (mint amely az értelemnek az érzékiség
anyagaiból való alkotása) találtatik. A második vizsgálatban
(Kritika 235. l.) megmutattam, hogy habár tiszta értelmi fogalmaink
s alaptételeink a tapasztalattól függetlenek, sőt látszólag sokkal
tágabb körben használhatók;  a tapasztalat terén kívül mégsem
gondolható általuk semmi, mert nem tehetnek egyebet, mint hogy
adott szemléletekre vonatkozólag az ítélet logikai formáját
meghatározzák; minthogy pedig az érzékiség terén túl szemléleteink
egyáltalán nincsenek, ama tiszta fogalmak itt egyáltalán nem
jelentenek semmit, mert nincs mód benne, hogy in concreto
föl lehessen őket tüntetni. Mind az ily noumenák tehát s
összeségük: egy intelligibilis17)
világ csak oly feladat képzetei, melynek tárgya magában lehetséges
ugyan, de amelynek megoldása értelmünk mivoltánál fogva egészen
lehetetlen. Mert értelmünk nem szemlélhet, csak adott szemléleteket
a tapasztalatban összekapcsolhat. A tapasztalatnak tehát fogalmaink
minden tárgyát magában kell foglalnia, rajta kívül fogalmaink,
minthogy szemlélet nem vethető nekik alapúl, nem jelenthetnek
semmit.

35. §.

A képzeletnek talán megbocsátható, de néha-néha kicsapong,
révedez, azaz: ha nem marad óvatosan a tapasztalat korlátain belűl;
mert ily szabad nekilendülés legalább megeleveníti s erősíti és
mindig könnyebb bátorságát mérsékelni, mint bágyadtságán segíteni.
De hogy az értelem, melynek gondolkodnia
kell, e helyett révedez, nem bocsátható
meg neki soha; mert csak ő tőle várhatunk segítséget, hogy a
képzelet révedezésének, ahol szükséges, határt szabjunk.

De nagyon ártatlanúl s illedelmesen kezdi. Előbb tisztába hozza
az elemi ismereteket, melyek minden tapasztalat előtt benne
rejlenek, de mégis a tapasztalatban mindig kell, hogy alkalmazást
találjanak. Lassan-lassan mellőzi e korlátokat; s mi is
akadályozhatná meg benne, minthogy alaptételeit egészen
 szabadon magából merítette az értelem? S
most először új természeti erőket talál ki, majd meg lényeket a
természeten kívül, egy szóval oly világot, melynek berendezéséhez
az építő szereknek nem lehetünk hijjával, mert termékeny képzelés
bőven szerzi, a tapasztalat pedig meg nem erősíti ugyan, de meg nem
is cáfolja soha. Innét van, hogy fiatal gondolkodók annyira
szeretik az igazi dogmatikai módú metafizikát s gyakran idejüket s
különben hasznavehető tehetségüket föláldozzák neki.

S nem használ semmit, ha a tiszta ész ama hiábavaló erőlködéseit
mindenféle figyelmeztetésekkel, hogy ily mélyen elrejtett kérdések
megoldása mily nehéz, panaszokkal eszünk korlátairól, s az
állításoknak puszta sejtésekké való leszállításával mérsékelni
akarjuk. Mert amíg lehetetlenségüket
világosan ki nem mutattuk, s az ész magára
eszmélése igazi tudománynyá, melyben helyes használatának
mezeje a semmis s meddő használatától úgyszólva geometriai
bizonyossággal elkülöníttetik, nem válik: addig ama hiábavaló
erőlködéseket teljesen soha meg nem szüntetjük.

36. §.

Mikép lehetséges maga a természet?

Ez a kérdés a legmagasabb pont, melyet a transscendentalis
filozófia érinthet e pontig mint határához s befejezéséhez vinnünk
is kell e filozófiát. Ez a kérdés pedig voltakép két kérdést foglal
magában.

Először: Mikép lehetséges egyáltalán a
természet materialis jelentésben, t. i. szemléletileg, mint
a jelenségek összesége, mikép lehetséges tér, idő, s ami mindkettőt
megtölti, az érzéklés tárgya? A felelet ez: Érzékiségünk mivoltánál
fogva, melynél fogva érzékiségünk a neki sajátos módon, magukban
előtte ismeretlen s ama jelenségektől teljesen különböző tárgyaktól
megillettetik. E feleletet magában a könyvben a transscendentalis
esztetikában, itt pedig a Prolegomenákban az első főkérdés
megoldásával adtam meg.

Másodszor: Mikép lehetséges a
természet formai jelentésben, mint ama szabályok foglalatja,
melyek alá mind a jelenségeknek tartozniok kell, ha azt akarjuk,
hogy mint egy tapasztalatban  egybekapcsoltakat gondoljuk
őket? A felelet nem lehet más, mint ez: csak értelmünk ama
mivoltánál fogva lehetséges, melynél fogva az érzékiségnek mindama
képzeteit szükségkép egy tudatra vonatkoztatjuk; csak ennek folytán
lehetséges gondolkodásunk sajátos módja, t. i. szabályok szerint
való gondolkodás s ennek segítségével a tapasztalat, mely a
tárgyaknak magukban való megismerésétől teljesen
megkülönböztetendő. Ez a felelet magában a könyvben a
transscendentalis logikában, itt a Prolegomenákban pedig a második
főkérdés megoldása folyamában adatott.

De hogy mikép lehetséges érzékiségünknek vagy értelmünknek s a
neki, valamint minden gondolkodásnak alapúl szolgáló szükséges
appercepciónak e sajátos tulajdonsága maga, arra már nem adhatunk
feleletet, mert minden feleletre s a tárgyak minden gondolkodására
ismét csak erre az appercepcióra szorúlunk.

Sok oly természeti törvény van, melyet csak a tapasztalatból
tudhatunk meg, de a jelenségek kapcsolatának törvényességét, azaz a
természetet általában nem ismerhetjük meg semmiféle tapasztalatból,
mert maga a tapasztalat rászorúlt ily törvényekre, melyek
lehetőségének a priori szolgálnak alapúl.

A tapasztalatnak általában lehetsége tehát egyszersmind a
természet egyetemes törvénye, s az előbbinek alaptételei maguk az
utóbbinak törvényei. Mert a természetet nem ismerjük egyébként,
csak mint jelenségeknek, azaz a bennünk levő képzeteknek
foglalatját, kapcsolatának törvényét tehát nem vehetjük egyebünnen,
mint e képzetek bennünk levő kapcsolatának alaptételeiből, azaz az
egy tudatban való szükséges kapcsolat föltételeiből, mely a
tapasztalatot lehetővé teszi.

Maga az a főtétel, melyet az egész szakaszon át kifejtettünk,
hogy egyetemes természeti törvények a priori ismerhetők meg,
magától vezet el ahhoz a tételhez, hogy a természet legfőbb
törvényhozásának bennünk, azaz értelmünkben, kell rejlenie s hogy
egyetemes törvényeit nem a természetben tapasztalat útján, hanem
megfordítva, a természetet, egyetemes törvényszerűségét tekintve,
csak a tapasztalat lehetségének érzékiségünkben s értelmünkben
rejlő föltételeiben kell keresnünk. Máskép, minthogy e törvények
nem analitikai ismeretek szabályai,  hanem annak valóságos
szintetikai bővítése, mikép ismerhetnők meg őket a priori? A
lehetséges tapasztalat alapelveinek a természet lehetségének
törvényeivel való ilyetén, még pedig szükséges megegyezése csak két
okból történhetik: vagy a természetből veszszük e törvényeket a
tapasztalat segítségével, vagy megfordítva: a természetet a
tapasztalat lehetségének törvényeiből általában származtatjuk le s
az ennek puszta egyetemes törvényszerűségével azonos. Az előbbi
maga magával ellenkezik, mert az egyetemes természeti törvényeket
lehet s kell a priori (azaz minden tapasztalattól
függetlenül) megismerni s az értelem minden empirikus használatának
alapúl venni; tehát csak az utóbbi marad hátra.18)

De a természet empirikus törvényeit, melyek mindig külön
észrevevéseket tételeznek föl, meg kell különböztetnünk a tiszta
vagy egyetemes természeti törvényektől, melyek külön észrevevések
alapja nélkül csak egy tapasztalatban való szükséges egyesítésük
föltételeit foglalják magukban. Ez utóbbiakat tekintve pedig,
természet s lehetséges tapasztalat
teljesen azonegy. Minthogy pedig ebben a törvényszerűség a
jelenségeknek egy tapasztalatban való szükséges kapcsolatán (mely
nélkül az érzékiség semmiféle tárgyát nem ismerhetnők meg), tehát
az értelem eredeti törvényein alapszik, ennélfogva eleinte
sajátságosnak hangzik ugyan, de azért nem kevésbbé bizonyos, ha
mondom: az értelem (a priori)
nem meríti törvényeit a természetből, hanem
szabja neki.

37. §.

E látszólag merész mondatot példával akarjuk megvilágítani,
melynek célja megmutatni, hogy magunk is oly törvényeket, melyeket
az érzéki szemlélet tárgyain fedezünk föl, főleg ha 
szükségeseknek ismertük meg, általunk a természetbe helyezetteknek
tartunk, habár különben mindenben a tapasztalatnak tulajdonított
természeti törvényekhez hasonlók.

38. §.

Ha a kör tulajdonságait tekintjük, melyeknél fogva ez az alak a
tér számos önkényes meghatározását azonnal egyetemes szabályban
egyesíti magában, nem tehetjük, hogy e geometriai dolognak bizonyos
természetet ne tulajdonítsunk. Két egyenes példáúl, mely egymást s
egyúttal a kört metszi, bármily véletlen tetszés szerint húztuk is,
mindig oly szabályosan metszi egymást, hogy a mindegyik vonal
részeiből alkotott derékszögű négyszög egyenlő a másikkal. Kérdem:
«e törvény a körben rejlik vagy az értelemben», azaz: az értelemtől
függetlenűl foglalja-e magában ez az alak e törvény alapját, vagy
pedig az értelem, saját fogalmai szerint (tudnillik a sugarak
egyenlőségének fogalma szerint) szerkesztvén magát az alakot,
helyezi-e egyúttal belé az egymást geometriai proporcióban metsző
húrok törvényét? Ha e törvény bizonyítását figyelemmel kisérjük,
csakhamar átlátjuk, hogy csak ebből a föltételből, melyet az
értelem az alak szerkesztésének alapúl vetett, t. i. a sugarak
egyenlőségéből származtatható le. Ha most e fogalmat bővítjük, hogy
geometriai alakok különböző tulajdonságainak egységét közös
törvények alatt még tovább szemmel kisérhessük, s a kört
kúpszeletnek tekintjük, mely tehát más kúpszeletekkel a szerkesztés
ugyanazon alapföltételei alá tartozik, akkor azt találjuk, hogy
mind a húrok, melyek a kúpszeletekben, az ellipsziszben, a
parabolában s hiperbolában egymást metszik, mindig hasonlót
mutatnak, nem ugyan, hogy a részeikből alkotott derékszögű
négyszögek egyenlők, de mégis mindig ugyanabban a viszonyban állnak
egymáshoz. Ha még tovább megyünk, t. i. a fizikai asztronomia
alaptanaihoz, akkor a kölcsönös vonzásnak az egész anyagi
természetre kiterjedő fizikai törvényére akadunk, melynek szabálya
az, hogy e vonzás minden vonzó ponttól való távolság négyzetével
megfordított arányban ugyanúgy fogy, amily arányban a
gömbfelületek, melyekbe az erő terjed, növekednek. E törvény a
dolgok mivoltában rejlőnek látszik s rendesen is a priori
megismerhetőnek adatik elő. Bármily  egyszerűek is e törvény
forrásai, minthogy pusztán a különböző félátmérőjű gömbfelületek
viszonyán alapulnak; mégis következménye megegyezésük
változatosságát és szabályosságát tekintve oly kitünő, hogy nemcsak
az égi testek minden lehető pályái: kúpszeletek, hanem oly viszony
áll is fenn köztük, hogy a vonzásnak más mint a négyzet
megfordított arányában való törvénye világrendszerre alkalmasnak
nem gondolható.

Íme tehát törvényeken alapúló természet, melyeket az értelem
a priori, még pedig leginkább a tér meghatározásának
egyetemes elveiből ismer meg. Kérdem: e természeti törvények a
térben rejlenek-e, s az értelem, csak a tér gazdag tartalmú
jelentését kutatván, akad-e rájuk, vagy pedig az értelemben
rejlenek-e s abban a módban, ahogy az értelem a tért a szintetikai
egység föltételei szerint, amire összes fogalmai irányulnak,
meghatározza? A tér oly egyforma s különös sajátságok dolgában oly
határozatlan valami, hogy bizonyára senki sem fogja benne a
természet törvényeinek kincses bányáját keresni. Az értelem
határozza a tért köralakká, kúppá s gömbbé, szerkesztésük
egységének alapját magában rejtvén. Tehát a szemlélet puszta
egyetemes formája, mely térnek neveztetik, szubstratuma ugyan mind
a külön tárgyakra vonatkoztatható szemléleteknek s ezek
lehetségének s változatosságának föltétele ő benne rejlik; de a
tárgyak egységét mégis csak az értelem határozza meg, még pedig
saját mivoltában rejlő föltételek alapján; s így az értelem a
természet egyetemes rendjének szerzője, minden jelenségét saját
törvényei alá vonva s csak ez által hozva a priori létre
(formáját tekintve) tapasztalatot, melynélfogva minden ami
tapasztalatilag megismerendő, szükségkép az ő törvényeinek van
alávetve. Mert nem maguknak a dolgoknak
mivoltával van dolgunk, ez mind érzékiségünk, mind értelmünk
föltételeitől független, hanem a természettel, mint a lehető
tapasztalat tárgyával, már pedig az értelem lehetővé tevén a
természetet, egyúttal azt is eszközli, hogy az érzék világ vagy
egyáltalán nem tárgya a tapasztalatnak, vagy pedig természet.


39. §.

Függelék a tiszta természettudományhoz.

A kategoriák rendszeréről.

A filozófus előtt mi sem lehet kivánatosabb, mint ha ama
különböző fogalmakat s alaptételeket, melyeket azelőtt, midőn in
concreto használta, szétszórva talált, a priori elvből
tudja leszármaztatni, s ezáltal mindent egy ismeretben egyesíteni.
Előbb azt hitte, hogy amije egy bizonyos elvonás után maradt s
egymással való összehasonlítás útján az ismeretek külön fajának
tetszett neki, azt teljesen egybegyűjtötte; de csak
aggregatum volt; most tudja, hogy épen ennyi s nem több
tartozik ez ismeretfajhoz s átlátja beosztásának szükségét; ez
megértés s csak most van neki rendszere.

Hogy valaki a közönséges megismerésből kikeresse ama fogalmakat,
melyeknek külön tapasztalat nem szolgál alapúl, de amelyek azért
minden tapasztalati ismeretben előfordúlnak, melynek mintegy
kapcsolási formáját teszik, ahhoz nem kellett több gondolkodás vagy
belátás, mintha valaki egy nyelvből kikeresi a szók valódi
használatának szabályait s így a nyelvtan elemeit hordja össze
(mindkét kutatás valóban közel rokon is egymáshoz), anélkül
azonban, hogy okát tudná adni, miért van minden nyelvnek ép ez a
formális alkata s nem más, még kevésbbé pedig, hogy épen ennyi s
nem több vagy kevesebb ily formai meghatározása találkozott.

Aristoteles tíz ily elemi fogalmat
hordott össze a kategoriák19)
neve alatt. Ezekhez, melyeket prædicamenták-nak is neveztek,
szükségesnek látott, még öt postprædicamentát20) csatolni, melyek pedig részben már az
előbbiekben rejlenek (mint prius, simul, motus), de ez a
rapszódia inkább figyelmeztetés volt a jövendő vizsgálóknak, mint
rendszeresen keresztülvitt eszme, mely a tetszést megérdemli,
amiért is a filozófia haladtával mint teljesen hiábavalót
elvetették. 

Az emberi ismeret tiszta (semmi empirikust magukban nem foglaló)
elemeit vizsgálván, hosszú gondolkodás után nekem sikerült először
az érzékiség tiszta elemi fogalmait (tért meg időt) az érteleméitől
biztosan megkülönböztetni s elválasztani. Ezáltal kimaradt ama
lajstromból a hetedik, nyolcadik meg kilencedik kategoria. A
többieknek nem vehettem hasznukat, mert nem volt elv, mely szerint
az értelmet teljesen meg lehetett volna mérni s minden funkcióját,
melyből tiszta fogalmai erednek, teljes számmal s pontosan
megállapítani.

Hogy ily elvet találjak, oly értelmi működést kerestem, mely a
többieket mind magában foglalja s csak ama különböző módosulásokban
vagy mozzanatokban különbözik, melyekkel a képzetek különböző
részeit a gondolkodás egysége alá általában hozhatni s e működést
megtaláltam az ítéletben. Itt azután a logikusoknak kész, habár nem
egészen hibátlan munkájával rendelkeztem, minek folytán a tiszta,
de tárgyukat illetőleg egészen határozatlan értelmi funkcióknak
teljes tábláját állíthattam össze. Végűl pedig az itélés e
funkcióit tárgyakra általában vonatkoztattam, jobban mondva az
itéletek objektiv érvényesekké való meghatározásának föltételeire s
így keletkeztek a tiszta értelmi fogalmak, melyekre vonatkozólag
nem lehetett kétségem, hogy épen csak ezek s csak ennyi, nem pedig
több, alkotják a tárgyaknak puszta értelemből való egész
megismerését. Régi nevükön, mint illik, kategoriáknak neveztem
őket, fentartván magamnak, hogy a belőlük leszármaztatandó
fogalmakat mind, akár egymás közt való, akár a jelenség tiszta
formájával (térrel meg idővel), akár az empirikusan még meg nem
határozott anyagukkal (az érzéklet tárgyával általában) való
kapcsolatuk útján származnak, a praedicabiliák neve alatt teljes számmal hozzájuk
csatolom, mihelyt a transscendentalis filozófia rendszere, melynek
céljából most csak az ész kritikájával volt dolgom, létrejönne.

A fődolog azonban a kategoriáknak e rendszerében, amiben amaz
elvnélküli rapszódiától különbözik s amiért egyedül megérdemli,
hogy a filozófiához számítsák, abban áll, hogy ezzel a tiszta
értelmi fogalmak igaz jelentését s használatuk föltételeit pontosan
megállapíthattuk. Mert kitűnt, hogy magukban nem egyebek logikai
funkcióknál, mint ilyenek pedig a legcsekélyebb  fogalmat
sem alkotják valamely tárgyról magában, hanem érzéki szemléletre
mint alapra szorúlnak, de akkor is csak arra szolgálnak, hogy
empirikus ítéleteket, melyek különben az ítélet funkcióira
vonatkozólag határozatlanok s közömbösek, e funkciók szempontjából
meghatározzanak, ezzel nekik egyetemes érvényességet adjanak s
általuk tapasztalati ítéleteket általában
lehetővé tegyenek.

A kategoriák természetének ilyetén megértéséből, mely
egyszersmind puszta tapasztalati használatra szorítja őket, sem
első szerzőjük, sem senki utána, nem sejtett semmit; e megértés
nélkül azonban (mely egészen levezetésüktől vagy dedukciójuktól
függ) egészen hasznavehetetlenek, nyomorúlt névlajstrom,
használatának magyarázata s szabálya nélkül. Ha ilyesvalami valaha
eszükbe jut vala a régieknek, a tiszta ész vizsgálata, mely a
metafizika neve alatt sok századon át annyi jeles főt megrontott,
egész más alakban származott volna reánk, fölvilágosította volna az
emberek értelmét, ahelyett, hogy mint tényleg megtörtént, sötét s
hiábavaló töprenkedésekkel kimerítette s az igazi tudomány számára
hasznavehetetlenné tette.

A kategoriáknak e rendszere pedig a tiszta ész minden tárgyának
vizsgálatát is rendszeressé teszi s biztos útmutatást vagy
vezérfonalat ád ahhoz, mikép s a vizsgálatnak mily mozzanatain át
vezetendő minden metafizikai elmélkedés, hogy teljessé legyen; mert
kimeríti az értelem minden mozzanatát, mely alá minden más fogalom
hozandó. Így keletkezett az alaptételek táblája is, melynek
teljességéről csak a kategoriák rendszere alapján lehetünk
biztosak, s még a fiziológiai értelemhasználatot meghaladó fogalmak
beosztásában is (Kritika 344. l. hasonlókép 415. l.)21) ugyanez a vezérfonal az, amely, minhogy mindig
ugyanazokon a szilárd, az emberi értelemben a priori
meghatározott pontokon át vezet, mindenkor zárt kört alkot és nem
hágy kétséget azon, hogy valamely tiszta értelmi vagy észfogalom
tárgya, amennyiben filozófiailag s a priori elvek szerint
megfontolandó, ilyetén módon teljesen megismerhető. Sőt egyikében a
legelvontabb  ontologiai beosztásokban t. i. a valami
és semmi fogalmainak sokféle megkülönböztetéseiben is nem tehettem,
hogy ne ezzel a vezérfonallal éljek s ennek alapján hoztam létre
szabályos és (Kritika 292. l.)22)
szükséges táblázatot.23)

Ugyanez a rendszer mint minden egyetemes elvre alapított igaz
rendszer eléggé nem magasztalható hasznát még abban is mutatja,
hogy minden idegenszerű fogalmat, mely különben ama tiszta értelmi
fogalmak közé belopózhatnék, eltávolít s minden ismeretnek
megállapítja a maga helyét. Ama fogalmak, melyeket a reflexió
fogalmai nevén a kategoriák vezérfonala alapján ugyancsak
táblázatban állítottam össze, jogos követelés nélkül elegyednek az
ontológiában a tiszta értelmi fogalmak közé, ámbár ezek a
kapcsolatnak s ezzel magának a tárgynak fogalmai, míg amazok csak
már adott fogalmak összehasonlító fogalmai, tehát egészen más
természetűek s használatúak. Az én törvényszerű beosztásom (Kritika
260. l.)24) eltávolítja őket onnét. A
kategoriák külön táblájának haszna még fényesebben 
kiviláglik, ha, amint azonnal meg fogjuk tenni, a transscendentalis
észfogalmak tábláját, melyek egészen más természetűek s eredetűek
mint az értelmi fogalmak (tehát kell, hogy más formájuak is
legyenek), amazoktól elkülönítjük. E szükséges elkülönítést még egy
metafizikai rendszer sem hajtotta végre, úgy hogy azok az
észfogalmak az értelmi fogalmakkal, mintha testvérekként egy
családba tartoznának, össze-vissza voltak, amit a kategoriák külön
rendszere híjján nem is lehetett elkerülni soha. 


A TRANSSCENDENTALIS FŐKÉRDÉS HARMADIK RÉSZE.

Mikép lehetséges metafizika egyáltalán?



40. §.

A tiszta mathematika s tiszta természettudomány saját biztossága s bizonyossága céljából nem
szorult volna az itt adott dedukcióra. Amaz saját nyilvánvalóságára
támaszkodik, emez pedig, habár az értelem tiszta forrásaiból ered,
a tapasztalásra, a tapasztalás adta bizonyságra, mely nélkül azért
nem lehet el egészen, mert mint filozófia bizonyosságra mégsem
mérkőzhetik soha a mathematikával. Mindkét tudomány tehát nem
magáért, hanem más tudományért, a metafizikáért szorúlt e
vizsgálatra.

A metafizikának a természeti fogalmakon kívül, melyek a
tapasztalatban találnak mindig alkalmazást, tiszta észbeli
fogalmakkal is van dolga, melyek soha semmiféle lehető
tapasztalatban nem adhatók, tehát oly fogalmakkal, melyeknek
objektiv valóságát (hogy nem puszta agyrémek) s oly állításokkal,
melyeknek igazságát vagy hamisságát semmiféle tapasztalat meg nem
erősítheti, föl nem derítheti. A metafizikának ez a része pedig
teszi a metafizika tulajdonképi célját, melyhez minden egyéb csak
eszköz s azért ez a tudomány maga magáért
szorul ily dedukcióra. A most elénkbe tett harmadik kérdés tehát a
metafizikának mintegy magvára és sajátosságára vonatkozik, t. i. az
észnek csakis maga magával való foglalkozására, amidőn ez saját
fogalmaiba mélyedvén, állítólag közvetetlenül ismer meg
 tárgyakat, anélkül, hogy erre a
tapasztalat közvetítésére szorulna, vagy ehhez egyáltalán az ő
segítségével juthatna.25)

Ha e kérdést meg nem oldja, nem tesz magának eleget az ész. A
tapasztalat, melyre az ész a tiszta értelmet szorítja, nem meríti
ki egész hivatását. Minden egyes tapasztalat területe egész körének
csak egy része, a lehető tapasztalat abszolut
egésze azonban maga nem tapasztalat, mégis az ész szükséges
problémája, melynek puszta elgondolására egészen más fogalmakra van
szüksége, mint ama tiszta értelmi fogalmakra, melyeknek használata
csak immanens, azaz minden lehető tapasztalatra vonatkozó,
holott észfogalmak teljességet, azaz az egész lehető tapasztalat
kollektiv egységét célozzák s ezáltal minden adott tapasztalaton
túl mennek s transscendens-ekké válnak.

Valamint tehát az értelemnek a tapasztalat céljából szüksége
volt a kategoriákra, úgy az észből eszmék származnak, amin oly
szükséges fogalmakat értek, melyeknek tárgya mindazonáltal
semmiféle tapasztalatban nem adható. Az utóbbiak ép úgy rejlenek az
ész természetében, mint az előbbiek az értelemében; ha pedig
ezeknek az eszméknek könnyen csábító látszatuk van, ez a látszat
elkerülhetetlen, habár az, «hogy csaljon», igen is könnyen
elkerülhető.

Minthogy minden látszat abban áll, hogy az ítélet szubjektiv
alapját objektivnek tartjuk, a tiszta ész önismerése transscendens
(minden korláton túl menő) használatában lesz az egyedüli óvószer
ama tévedések ellen, melyekbe az ész kerül, midőn rendeltetését
félreértve transscendens módon magára a tárgyra vonatkoztatja azt,
mi csak saját alanyára s immanens használatában való vezetésére
vonatkozik.

41. §.

Az eszméknek, azaz a tiszta
észfogalmaknak a kategoriáktól, vagyis a tiszta értelmi fogalmaktól
mint egészen más  fajú, eredetű s használatú ismeretektől
való megkülönböztetése oly fontos alkotó rész ama tudomány
alapvetésében, melyben ez a priori ismeretek egész rendszere
foglaltassék, hogy ily elkülönítés nélkül metafizika egyáltalán
lehetetlen, vagy legfölebb szabály nélküli kontárkodó kisérlet
kártyavárnak az összetákolására, az anyagoknak, melyekkel
foglalkozunk, s ez anyagoknak erre vagy arra való alkalmasságának
ismerete nélkül. Ha a tiszta ész kritikája egyebet se tett volna,
mint hogy ezt a különbséget derítette föl először, már ezzel is
többet használt volna metafizikai fogalmaink fölvilágosítására s
ebbeli vizsgálataink vezetésére, mint az összes hiábavaló
kisérletek, melyeket a tiszta ész transscendens feladatainak
megoldására valaha megtettek, anélkül, hogy csak sejtették is
volna, hogy itt egészen más területeken állunk, mint az értelemén,
úgy hogy értelmi s észbeli fogalmakat, mintha egy fajtából valók
volnának, egy kalap alá vontak.

42. §.

A tiszta értelmi ismereteknek az a sajátságuk, hogy fogalmaik a
tapasztalatban megadhatók s alaptételeiket a tapasztalat
megerősítheti; ellenben a transscendens ész-ismereteknek eszméi a tapasztalatban nem adhatók meg soha, az
alaptételeiket pedig a tapasztalat sem
meg nem erősítheti, sem meg nem cáfolhatja. A netán beléjük
lopózott tévedést azért csak maga a tiszta ész derítheti föl, ami
azonban azért szerfelett nehéz, mert ugyanez az ész a maga eszméi
folytán dialektikaivá lesz, s ezt az elkerülhetetlen látszatot nem
a tárgyak objektiv s dogmatikai kutatásai szoríthatják korlátok
közé, hanem csak magának az észnek mint az eszmék forrásának
szubjektiv vizsgálata.

43. §.

Leginkább ügyeltem mindig a Kritikában arra, hogy ne csak az
ismeretfajokat különítsem el gondosan egymástól, hanem a
mindegyikhez tartozó összes fogalmakat is közös forrásukból
származtassam, hogy ne csak eredetükből biztosan meghatározhassam
használatukat, hanem azzal a még eddig nem sejtett, de
megbecsülhetetlen haszonnal élhessek, hogy az a priori
fogalmak felsorolásában, osztályozásában s elrendezésében,
alapelvek szerint, teljességet érjek el. Enélkül csupa rapszódia
minden  a metafizikában, és soha se tudhatjuk,
hogy ami van, elég-e, vagy pedig hiányzik-e még valami és hol.
Igaz, hogy e haszonnal csak a tiszta filozófiában élhetünk, de
ennek azután velejét is teszi.

Minthogy a kategoriák eredetét az értelem valamennyi ítéletének
négy logikai funkciójában találtam, igen természetes volt, hogy az
eszmék eredetét az észbeli következtetések három funkciójában
kerestem. Mert ha egyszer ily tiszta észfogalmak (transscendentalis
eszmék) adva vannak, akkor, ha csak velünk születetteknek nem
akarjuk tartani, amaz észműködésben kell rájuk akadnunk, mely
amennyiben csak a formára vonatkozik, az észkövetkeztetések
logikumát alkotja, amennyiben pedig az értelmi ítéletet egyik vagy
másik forma tekintetében a priori meghatározottnak tünteti
föl, a tiszta ész transscendentalis fogalmait alkotja.

Az észkövetkeztetések formai különbsége kategorikus, hipotetikus
s diszjunktiv következtetésekre való osztásukat teszi szükségessé.
A rájuk alapított észfogalmak tehát először a teljes alany eszméjét
(substantiale), másodszor a föltételek teljes sorának eszméjét,
harmadszor valamennyi fogalomnak a lehetőnek teljes összfoglalatja
eszméjében való meghatározását tartalmazzák.26) Az első eszme pszikhologiai, a második
kozmologiai, a harmadik theologiai, s minthogy mindegyik
dialektikára ád alkalmat, habár mindegyik a maga módja szerint,
ezen alapszik a tiszta ész egész dialektikájának beosztása a tiszta
ész paralogizmusára, antinomiájára, s végül ideáljára; ez a
leszármaztatás arról biztosít bennünket, hogy a tiszta ész minden
követelését teljesen föltüntettük, hogy egyik sem hiányozhatik,
 mert hiszen magát az észt, melyből
erednek, ezzel teljesen kimerítettük.

44. §.

Ez elmélkedésben még az a nevezetes, hogy az észbeli eszmék nem
mint a kategoriák talán hasznunkra volnának az értelem tapasztalati
használatában, hanem e tekintetben egészen fölöslegesek, sőt a
természet észbeli megismerésének szabályaival ellenkeznek s azokat
megakasztják, mindazonáltal más még meghatározandó tekintetben
szükségesek. Hogy a lélek egyszerű szubsztancia-e vagy sem,
jelenségei magyarázatában egészen közömbös lehet ránk nézve; mert
egyszerű lénynek a fogalmát semmiféle tapasztalatban nem tehetjük
érzékileg, tehát in concreto érthetővé; e fogalom tehát a
jelenség okának remélt földerítésére vonatkozólag egészen üres s a
belső s külső tapasztalat tényeinek magyarázatában elvül nem
szolgálhat. Ép oly kevéssé szolgálhatnak a világkezdet vagy
örökkévalóság (a parte ante) kozmologiai eszméi arra, hogy valamely
eseményt magában a világban belőlük magyarázzunk. Végül a
természet-filozófiának egyik helyes szabálya értelmében
tartózkodnunk kell a természet berendezésének oly magyarázatától,
mely egy legfelső lény akaratából indul ki, mert ez nem
természet-filozófia többé, hanem bevallása annak, hogy kifogytunk
belőle. Ez eszméknek tehát egészen más a használati rendeltetésük,
mint ama kategoriáknak, melyek által valamint a rájuk épített
alaptételek által maga a tapasztalat tétetik lehetővé. Mégis, ha
egyebet nem céloznánk mint természet-ismeretet, amint a
tapasztalatban adva lehet, fáradságos értelmi taglalásunk egészen
fölösleges volna; mert mind a mathematikában, mind a
természettudományban az ész e szubtilis dedukció nélkül is biztosan
s jól jár el; értelmi kritikánk tehát a tiszta ész eszméivel oly
célra egyesül, mely az értelem tapasztalati használatát meghaladja;
ámde erről fent azt állítottuk, hogy teljesen lehetetlen s jelentés
nélkül való. Mégis szükséges, hogy abban, ami az ész s értelem
mivoltához tártozik, megegyezés legyen, az észnek az értelem
tökéletességére kell szolgálnia s lehetetlen, hogy megzavarja.

E kérdés megoldása a következő: A tiszta ész a maga eszméivel
nem a tapasztalat mezején túl levő tárgyakat akar megismerni, hanem
csak az értelmi használatnak teljességét  követeli a
tapasztalat összefüggésében. E teljesség azonban csak az alapelvek
teljessége lehet, nem a szemléleteké s tárgyaké. Mindazonáltal,
hogy amaz alapelveket meghatározottaknak képzelhesse, mint tárgy
megismerését gondolja őket, melynek megismerése, ama szabályokat
tekintve, teljesen meg van határozva, de amely tárgy csak eszme,
hogy az értelmi megismerést az eszme kijelölte teljességhez
lehetőleg közel vigye.

45. §.

Előleges megjegyzés a tiszta ész dialektikájához.

Fentebb (33., 34. §.) kimutattuk, hogy a kategoriáknak minden
érzéki meghatározástól való mentessége arra csábíthatja az észt,
hogy használatukat minden tapasztalaton túl magukban levő dolgokra
terjessze ki, ámbár, mivel hogy nincs szemlélet, mely in
concreto jelentést s értelmet adna nekik, ők mint puszta
logikai funkciók dolgot általában gondolhatnak ugyan, de magukban
határozott fogalmat valamely dologról nem adhatnak. Ily
hiperbolikus tárgyak neve noumena, vagy tiszta értelmi
lények (jobban mondva gondolati lények), pl. szubstancia, de amelyet időben való tartósság nélkül gondolunk, vagy ok, mely azonban
nem időben működik stb.; mert oly
állítmányokat tulajdonítván nekik, melyek csak a tapasztalat
törvényszerűségének lehetővé tételére szolgálnak, de egyuttal a
szemlélet minden föltételét, mely a tapasztalatot egyedül lehetővé
teszi, megvonván tőlük, e fogalmak minden jelentést
elveszítenek.

Attól azonban nem kell tartanunk, hogy az értelem magától,
anélkül, hogy idegen törvények erre szorítanák, fog ily könnyelműen
határain túl puszta képzelt lények területén bolyongani. De ha az
ész, mely az értelmi szabályoknak semmiféle tapasztalati
használatával, mint amely még mindig föltételes, nem érheti be, e
föltételek láncának teljességét követeli: akkor ez az értelmet
kiűzi köréből, részint hogy tapasztalati tárgyakat oly messze
elnyúló láncban gondoljon, amilyet semmiféle tapasztalat nem érhet
el, részint pedig, hogy egészen e láncon kívül (a tapasztalat
teljessé tételére) noumena-kat keressen, melyekhez ama
láncot kapcsolhassa, s ezáltal, tapasztalati föltételektől valahára
függetlenül, a tapasztalatot teljessé tehesse. Ezek  pedig a
transscendentalis eszmék, melyek habár talán eszünk természeti
rendeltetésének igaz ugyan, de rejtett célja szerint nem korlátlan
fogalmakra, hanem csak az értelmi használat határtalan kibővítésére
rendelvék, mégis elkerülhetetlen látszattal transscendens használatra csábítják az értelmet, e
látszatot pedig, habár csalfa, még sem azzal a föltett szándékkal,
hogy a tapasztalat határain belül akarunk maradni, hanem csak
tudományos fölvilágosítás által s így is csak nehezen, szoríthatjuk
korlátok közé.

46. §.

I. Pszikhologiai eszmék. (Kritika 341. l. s. t.)27)

Rég megjegyezték, hogy minden szubstanciában a voltaképi alany,
t. i. az, ami, ha minden járulékot (mint prædicatumot) elkülönítünk
tőle, megmarad, tehát maga a substantiale ismeretlen
előttünk és sokat panaszkodtak is belátásunk e korlátairól.
Megjegyzendő azonban, hogy nem róható fel az emberi értelemnek,
hogy a dolgok substantiale-ját nem ismeri, azaz magában
meghatározni nem bírja, hanem inkább az, hogy ami puszta eszme,
adott tárgyként akarja megismerni. Követeli a tiszta ész, hogy
minden dolog állítmányához a hozzá tartozó alanyt, ehhez pedig,
mely szükségkép ismét csak állítmány, ugyancsak a maga alanyát s
így tovább a végtelenig (vagy a meddig birjuk) keressük. Ebből
azonban következik, hogy semmit, amihez elérhetünk, végső alanynak
ne tartsunk, s hogy értelmünk magát a substantialét, ha még oly
mélyen behatol is, s ha az egész természet nyitva áll is előtte,
nem gondolhatja, mert értelmünk sajátos mivolta abban áll, hogy
mindent discursive, azaz fogalmak, tehát csupa állítmányok által
gondol, amihez tehát az abszolut alanynak mindig hiányoznia kell.
Azért minden valódi tulajdonság, mely által testeket megismerünk,
csupa járulék, maga az áthatatlanság is, melyet mindig csak oly erő
hatásaként gondolhatunk, melyhez az alany hiányzik. 

Úgy tetszik azonban, hogy a magunk tudatában (a gondolkodó
énben) szert tettünk e substantialére, még pedig közvetetlen
szemléletben; mert a belső érzék minden állítmánya az énre mint alanyra vonatkozik, s ez maga nem
gondolható mint valamely más alany állítmánya. Úgy tetszik tehát,
hogy az adott fogalmaknak mint állítmányoknak alanyra való
vonatkozásában a teljesség itt nemcsak eszme, hanem maga a tárgy,
t. i. az abszolut alany a tapasztalatban
adva van. De e várakozás meghiusúl. Mert az Én nem is
fogalom,28) hanem csak a belső érzék
tárgyának megjelölése, amennyiben semmiféle állítmány által nem
ismerhető meg; ennélfogva nem lehet ugyan más dolog állítmánya, de
ép oly kevéssé abszolut alany határozott fogalma, hanem csak mint
minden más esetben a belső jelenségeknek ismeretlen alanyukra való
vonatkozása. Mindazonáltal igen természetes félreértés folytán
mutatós argumentumra ád alkalmat ez az eszme (mely mint regulativ
eszme igen is arra szolgál, hogy lelkünk belső jelenségeinek minden
materialisztikus magyarázatát teljesen tönkre tegye) hogy
gondolkodó valónk szubstantialéjának e vélt megismeréséből
mivoltára, melynek megismerése egészen a tapasztalat körén kívül
van, következtetést vonjunk.

47. §.

Legyen bár e gondolkodó Énnek (a léleknek), mint a gondolkodás
végső alanyának, mely maga más dolog állítmányaként nem gondolható,
neve szubstancia, mégis e fogalom egészen üres s meddő marad, ha a
tartósság, az, ami a szubstancia fogalmát a tapasztalatban
termékenynyé teszi, nem bizonyítható be róla.

A tartósság pedig sohasem bizonyítható egy szubstanciának, mint
magában levő dolognak fogalmából; hanem mindig csak a tapasztalat
céljára. Ezt a tapasztalat első analogiájában  eléggé
kimutattam (Kritika 182. l.)29) s
aki e bizonyítást nem fogadja el, próbálja meg, vajjon sikerül-e
majd neki egy alany fogalmából, mely mint más dolog állítmánya nem
létezik, bebizonyítani, hogy létele tartós, s hogy sem magától, sem
valamely természeti ok folytán nem keletkezhetik s nem enyészhetik.
Ily szintetikai a priori tételek soha sem bizonyíthatók magukban,
hanem mindig csak dolgokra, mint egy lehető tapasztalat tárgyaira
vonatkoztatva.

48. §.

Ha tehát a léleknek mint szubstanciának fogalmából tartósságára
akarunk következtetést vonni, ez reá csak lehető tapasztalat
céljából, nem pedig mint magában levő dologra minden lehető
tapasztalat körén túl, lehet érvényes. Minden lehető tapasztalatunk
szubjektiv föltétele azonban az élet; ennélfogva a léleknek csak az
életben való tartósságára következtethetünk, mert ami a lelket,
mint a tapasztalat tárgyát illeti, az ember halála vége minden
tapasztalatnak, ha csak az ellenkezőt nem bizonyítják, ami épen e
kérdés tárgya. Tehát csak a lélek tartósságát az ember életében
bizonyíthatjuk (mi alól bizonyára fölmentenek), nem pedig a halál
után (amit épen tudni szeretnénk), még pedig abból az általános
okból, mert a szubstancia fogalma, amennyiben a tartósság
fogalmával szükségkép egybekapcsoltnak akarjuk tekinteni, csak a
lehető tapasztalatnak egyik alaptétele folytán, de akkor
egyszersmind csakis tapasztalat céljából tekinthető annak.30) 

49. §.

Hogy minden külső észrevevésünknek valami rajtunk kívül való
nemcsak megfelel, hanem kell is hogy megfeleljen, hasonlókép nem
maguknak a dolgoknak kapcsolataként, hanem igenis a tapasztalat
céljából bizonyítható. Ez annyit tesz, hogy igenis bebizonyítható,
hogy valami empirikus módon, tehát mint tünemény a térben rajtunk
kívül van; mert egyéb, a lehető tapasztalathoz nem tartozó
tárgyakkal nincs dolgunk, épen mert semmiféle tapasztalatban meg
nem adhatók nekünk, tehát számunkra semmik. Empirikusan rajtam
kívül van, ami a térben szemléltetik; s minthogy ez a jelenségekkel
együtt, melyeket magában foglal, a képzetekhez tartozik, melyeknek
tapasztalati törvények szerint való kapcsolata ép úgy bizonyítja
objektiv igazságukat, mint a belső érzék jelenségeinek kapcsolata
lelkemét (mint a belső érzék tárgyáét): ennélfogva a külső
tapasztalat folytán ép úgy tudok a testeknek, mint a térben való
külső jelenségeknek valóságáról, mint a belső tapasztalat folytán
lelkemnek időben való lételéről; ezt is csak mint a belső érzék
tárgyát, belső állapotot tevő jelenségek folytán ismerem meg, míg
maga a lényeg, mely e jelenségeknek alapúl szolgál, ismeretlen
előttem. A cartesiusi idealizmus tehát csak a külső tapasztalatot
különbözteti meg az álomtól, a törvényszerűséget, mint az előbbi
igazságának ismertető jelét az utóbbinak szabálytalanságától s
hamis látszatától. Mindkettőben a tért meg időt mint a tárgyak
lételének föltételeit fölteszi s csak azt kérdi, vajjon a külső
érzékek tárgyai, melyeket ébren a térbe helyezünk, valóban
megvannak-e benne, úgy mint a belső érzék  tárgya, a
lélek valóban megvan az időben, azaz, vajjon a tapasztalat foglal-e
magában biztos ismertető jeleket, melyek a képzelménytől
megkülönböztetik. Ez a kételkedés könnyen szétoszlatható s a
közönséges életben mindig szét is oszlatjuk azzal, hogy
mindkettőben a jelenségek kapcsolatát a tapasztalat egyetemes
törvényei szerint megvizsgáljuk s ha a külső dolgok képzetei
teljesen megegyeznek velük, nem kételkedhetünk benne, hogy igaz
tapasztalatot alkotnak. Az anyagi idealizmus tehát, amidőn
jelenségeket csak mint jelenségeket a tapasztalatban való
kapcsolatuk szempontjából tekintek, könnyen megdönthető, s az a
tapasztalat, hogy testek rajtunk kívül (a térben) vannak, ép oly
biztos, mint az, hogy én magam a belső érzék tapasztalata szerint
(az időben) vagyok; mert e fogalom «rajtunk
kívül» csak a térben való létet jelenti. Minthogy azonban e
tételben «Én vagyok», az Én nemcsak a belső szemlélet tárgyát (az időben)
jelenti, hanem a tudat alanyát is, valamint a test nemcsak a külső
szemléletet (a térben), hanem magát a
dolgot is jelenti, mely e jelenségnek alapúl szolgál:
ennélfogva erre a kérdésre, léteznek-e a testek (mint a külső érzék
jelenségei) gondolataimon kívül mint
testek, minden habozás nélkül nemmel felelhetünk; de ugyanígy áll a
dolog azzal a kérdéssel, hogy én magam, mint a
belső érzék tárgya (mint lélek az empirikus lélektan szerint)
képzeterőmön kívül az időben létezem-e, mert erre is ép úgy nemmel
kell felelnem. Ilyetén módon, ha igazi jelentésében vesszük, minden
el van döntve s bizonyos. A formalis idealizmus (melyet másutt
transscendentalisnak neveztem) valóban megdönti a materialis vagy
cartesiusi idealizmust. Mert ha a tér nem egyéb, mint érzékiségem
formája, akkor mint bennem levő képzet ép oly valódi, mint én
magam, s akkor csak a benne levő jelenségeknek empirikus
igazságáról van még szó. De ha a tér nem az, hanem ha ő s a benne
levő jelenségek rajtunk kívül létezők, akkor a tapasztalat minden
ismertető jele észrevevésünkön kívül nem bizonyíthatja e tárgyaknak
rajtunk kívül levő valóságát. 

50. §.

II. Kozmologiai eszmék. (Kritika 405. l. s. f.)31)

A tiszta észnek transscendens használatában való e szüleménye a
legnevezetesebb tünemény, mely valamennyi közt a legerősebben hat
is arra, hogy a filozófiát dogmatikai álmából fölkeltse, s az ész
birálatának nehéz munkájára ösztönözze.

Azért nevezem ez eszmét kozmologiainak, mert tárgyát mindig csak
az érzéki világból veszi, egyéb eszmére, mint amelynek tárgya
érzékek objektuma, nincs is szüksége, ennyiben tehát a világon
belül marad s nem transscendens, tehát eddig még nem eszme; míg
ellenben, ha a lelket egyszerű szubstanciának gondoljuk, ezzel már
oly tárgyat (az egyszerűt) gondolunk, mely az érzékek elé nem
kerülhet soha. Mindazonáltal a kozmologiai eszme annyira bővíti a
föltételezettnek föltételével (akár mathematikai, akár dinamikai
az), való kapcsolatát, hogy a tapasztalat soha utól nem érheti s
ennyiben tehát mindig eszme, melynek tárgya valamely tapasztalatban
megfelelően nem található soha.

51. §.

A kategoriák rendszerének haszna itt oly világosan s
félreismerhetetlenül mutatkozik, hogy ha egyéb bizonyítéka nem
volna is, ez maga eléggé kitűntetné mellőzhetetlenségét a tiszta
ész rendszerében. Csak négy ily transscendens eszme van, annyi,
ahány osztálya van a kategoriáknak; mindegyikben azonban ez eszmék
csak valamely adott föltételezett föltételei sorának abszolut
teljességét célozzák. E kozmologiai eszméknek megfelelően, csakis
négyféle dialektikai állítása van a tiszta észnek, melyek, minthogy
dialektikaiak, már ezzel maguk is bizonyítják, hogy mindegyikkel a
tiszta észnek ép oly látszólagos alaptételei szerint ellentmondó
áll szemben; ezt az ellenmondást a legagyasabb megkülönböztetésnek
semmiféle metafizikai mestersége sem kerülheti el, ez kényszeríti a
filozófust arra, hogy magának a tiszta észnek ősi forrásaihoz
térjen vissza. Ez a nem holmikép önkényesen kigondolt, hanem az
emberi  ész mivoltán alapuló, tehát
elkerülhetetlen és soha véget nem érő antinomia a következő négy
tételt s ellentételt foglalja magában:

Első Tétel:

A világnak van kezdete (határa) időben s
térben.

Ellentétel:

A világ időben s térben végtelen.

Második Tétel:

Minden a világban az egyszerűből áll.

Ellentétel:

Nincs egyszerű, hanem minden összetett.

Harmadik Tétel:

A világon vannak szabadság által való
okok.

Ellentétel:

Nincs szabadság, hanem minden természet.

Negyedik Tétel:

A világokok sorában van valamely szükséges
lény.

Ellentétel:

Semmi sem szükséges benne, hanem e sorban minden véletlen.

52. §.

Íme az emberi ész legkülönösebb tüneménye, melynek párját
semmiféle más használatában nem mutathatni. Ha, amint rendesen
megtörténik, az érzéki világ jelenségeit magukban levő dolgoknak
tartjuk; ha kapcsolatuk alaptételeit magukban levő dolgokra s
nemcsak a tapasztalatra érvényes alaptételeknek veszszük, ami ép
oly rendesen megtörténik, sőt Kritikánk nélkül elkerülhetetlen:
akkor nem sejtett ellenkezés tünik elő, melyet a közönséges
dogmatikai úton soha meg nem szüntethetni, mert mind a tétel, mind
az ellentétel egyenlően meggyőző, világos s ellenállhatatlan
bizonyításokkal bizonyítható – mert mind e bizonyítások
helyességeért felelek – az ész tehát meghasonlásban látja magát
maga-magával, mely állapoton a skeptikus  ujjong,
míg a kritikai filozófus gondolkodóba s nyugtalanságba esik.

52. b) §.

Sokféleképen kontárkodhatni a metafizikában, anélkül, hogy
tartani kellene tőle, hogy igaztalanságon érik rajt az embert.
Mert, ha csak ellent nem mondunk magunknak, ami szintetikai, de
teljesen légből kapott tételeknél nagyon is lehetséges, akkor oly
esetekben, melyekben az egybekapcsoltunk fogalmak puszta eszmék,
melyek (teljes tartalmukat tekintve) a tapasztalatban meg sem is
adhatók, soha meg nem cáfolhatnak bennünket. Hogyan is lehetne
tapasztalat által eldönteni, hogy a világ öröktől fogva van, vagy
pedig kezdődött, hogy az anyag a végtelenig osztható vagy pedig
egyszerű részekből áll? Az efféle fogalmak a legszélesebb körű
tapasztalatban sem adhatók meg, az állító vagy tagadó tétel
helytelensége tehát e próbakő által fel nem fedezhető.

Az egyedül lehetséges eset, melyben az ész jogtalanul
dogmatikának hirdetett titkos dialektikáját akarata ellenére is
nyilvánvalóvá tenné, az volna, ha egy általánosan elfogadott
alaptételre oly állítást alapítana, melylyel egy más ép oly hiteles
alaptételből a leghelyesebb következtetéssel származtatott állítás
homlokegyenest ellenkeznék. Ez az eset itt valóság, még pedig négy
természetes észbeli eszmére vonatkozólag, melyből egyrészt négy
állítás, másrészt pedig megannyi ellenállítás, mindegyik helyes
konzekvenciával általánosan elfogadott alaptételekből ered, s ezzel
a tiszta ész dialektikai látszatát, mely különben örökre rejtve
maradna, ez alaptételek használatában fölfedi.

Íme tehát döntő kisérlet, mely szükségkép a tiszta ész
föltevéseiben elrejtett helytelenséget derít föl előttűnk.32) Két  egymásnak ellenmondó tétel közül
mindegyik nem lehet hamis, kivéve, ha a mindkettőnek alapul
szolgáló fogalom maga ellenmondó; például e két tétel; négyszögű
kör gömbölyű, és: négyszögű kör nem gömbölyű, mindkettő hamis. Mert
ami az elsőt illeti, nem igaz, hogy a nevezett kör gömbölyű,
mivelhogy négyszögű; de az sem igaz, hogy nem gömbölyű, azaz
szögletes, mivelhogy kör. Valamely fogalom lehetetlenségének
logikai jele ugyanis épen az, hogy ugyanazon föltevés mellett két
ellenmondó tétel egyszerre hamis volna, ennélfogva, mert harmadik
eset nem gondolható, ama fogalom által nem gondolunk semmit.

52. c) §.

A két első antinomiának pedig, melyet mathematikainak nevezek,
mert a hasonneműnek hozzáadásával vagy osztásával foglalkozik, ily
ellenmondó fogalom szolgál alapul; s ebből magyarázom, mikép
lehetséges, hogy mindkettőben mind a tétel, mind az ellentétel
hamis.

Ha térben meg időben való tárgyakról beszélek, nem magukban levő
dolgokról beszélek, mert ezekről nem tudok semmit, hanem csak
jelenségbeliekről, azaz a tapasztalatról, mint a tárgyaknak egyedül
az embernek adott sajátos ismeretfajáról. Amit már most térben s
időben gondolok, arról nem szabad mondanom, hogy magában, e
gondolatom nélkül is, térben meg időben van; mert akkor magamnak
mondanék ellen, mert tér meg idő a bennük levő jelenségekkel együtt
nem magukban, képzetemen kívül vannak, hanem maguk is csak
képzetfajok s nyilván ellenmondás volna azt állítani, hogy a
képzeteknek egy faja képzeteinken kívül is létezik. Az érzékek
tárgyai tehát csak a tapasztalatban vannak; ellenben a tapasztalat
nélkül vagy előtt is külön magában álló lételt tulajdonítani nekik,
annyi volna, mintha azt gondolnók, hogy a tapasztalat tapasztalat
nélkül vagy előtt is valóban van.

Ha most a világ nagyságát térben s időben kutatom, összes
fogalmaimnál fogva ép oly kevéssé mondhatom, hogy végtelen, mint
hogy véges. Mert egyik sem foglaltathatik a tapasztalatban,
minthogy sem végtelen térről vagy
végtelen lefolyt időről, sem üres tértől vagy megelőző üres időtől
meghatárolt világról nem lehet
tapasztalatunk; ezek csak eszmék. A világnak  egyik vagy
másik módon meghatározott nagysága tehát, mellőzve minden
tapasztalatot, magukban a dolgokban kellene hogy rejtőzzék. Ez
azonban ellenkezik az érzéki világ fogalmával, mely csak a
jelenségek összfoglalatja; ennek létele s kapcsolata pedig csak a
gondolkodásban, t. i. a tapasztalatban történik, mert nem magában
levő dolog, hanem maga is nem egyéb, mint a képzeteknek egyik faja.
Ebből következik, hogy, a magában létező érzéki világ fogalma maga
magának ellenmondó lévén, a nagyságára vonatkozó kérdés megoldása,
akár állító, akár tagadó legyen az, mindig hamis lesz.

Ugyanez áll a második antinomiáról, mely a jelenségek
taglalására vonatkozik. Mert a jelenségek puszta képzetek, a részek
tehát csak mint képzetek léteznek, tehát az osztásban, azaz lehető
tapasztalatban, melyben adatnak s amaz csak odáig terjed, ameddig
ez ér. Ha föltesszük, hogy jelenség, például a testé, mind a
részeket, melyekhez a tapasztalat elérhet, minden tapasztalat előtt
foglalja magában, akkor a puszta jelenségnek, mely csak a
tapasztalatban létezhetik, mégis egyúttal külön, minden
tapasztalatot megelőző lételt tulajdonítunk, vagyis azt mondjuk,
hogy puszta képzetek vannak, mielőtt a képzeterőben találjuk; ez
ellenkezik maga-magával s azért hamissá teszi a félreértett feladat
minden megoldását, akár azt állítjuk benne, hogy a testek magukban
végtelen sok részből, akár pedig hogy egyszerű részek véges
számából állanak.

53. §.

Az antinomia első osztályában (a mathematikaiban) a föltevés
hamissága abban állott, hogy ami egymásnak ellenmond (t. i.
jelenség mint magában való dolog) egy fogalomban egyesíthetőnek
gondoltatott. Az antinomia második osztályában, a dinamikaiban, a
föltevés hamissága abban áll, hogy ami egyesíthető, ellenmondónak
gondoltatik; tehát, míg az előbbi esetben mind a két ellenkező
állítás hamis volt, itt a csupa félreértésből egymással szembe
állított két tétel mindkettő igaz lehet.

A mathematikai kapcsolat ugyanis szükségkép az egybekapcsoltnak
egyneműségét (a mennyiség fogalmában) tételezi föl, a dinamikai
pedig ezt épenséggel nem követeli. Ha a kiterjedtnek nagyságáról
van szó, valamennyi résznek egymás  közt s az egészszel
egyneműnek kell lennie; ellenben az ok meg okozat kapcsolatában
található ugyan egyneműség, de ez nem szükséges; az okság fogalma
(melynélfogva valami által tőle egészen különböző valami tétetik)
legalább nem követeli.

Ha az érzéki világ tárgyait magukban való dolgoknak vennők, a
fent említett természeti törvényeket pedig a magukban való dolgok
törvényeinek, az ellenmondás elkerülhetetlen volna. Hasonlókép nem
kerülhetnők el az ellenmondást, ha a szabadság alanyát a többi
tárgyakhoz hasonlóan puszta jelenségnek tekintenők, mert akkor
azonegy tárgyról ugyanazt ugyanabban az értelemben állítanók is,
tagadnók is. De ha a természeti szükségességet csak jelenségekre
vonatkoztatom, a szabadságot pedig csak magukban való dolgokra,
akkor habár az okság mindkét nemét vesszük föl vagy fogadjuk el s
bármily nehéz vagy lehetetlen is az utóbbit megfoghatóvá tenni,
ellenmondás még sem származik.

A jelenségben minden okozat esemény, vagyis olyas valami, ami az
időben történik; az egyetemes természeti törvény szerint meg kell
hogy előzze az ok causalitás-ának meghatározása (valamely
állapota), melyre állandó törvény szerint következik. De az ok
causalitásra való e határoztatásának is olyas valaminek kell
lennie, a mi megesik vagyis történik; az
oknak meg kellett kezdenie működni,
különben közte s az okozat közt nem gondolhatnánk időlefolyást, s
az okozat mindig létezett volna, ép úgy mint az ok causalitása.
Tehát a jelenségek terén az ok működésre
való határozásának is keletkeznie
kellett, s ő neki is, ép úgy mint okozatának, eseménynek kell
lennie, melynek megvan a maga oka stb., tehát természeti
szükségesség a föltétel, mely szerint a működő okok
meghatároztatnak. Hogy azonban a szabadság a jelenségek bizonyos
okainak tulajdonsága lehessen, a jelenségekre mint eseményekre
vonatkozólag annak a tehetségnek kell lennie, amely magától (sua sponte) kezdi meg őket, azaz anélkül,
hogy az ok causalitása maga is megkezdődnék, úgy hogy más –
kezdetét meghatározó – okra nem szorul. De akkor az oknak, causalitását tekintve, nem szabad
állapotabeli időmeghatározásoknak alávetve lennie, azaz nem szabad jelenségnek lennie, azaz: őt magában
levő dolognak kellene tekintenünk és csak okozatait 
jelenségeknek.33) Ha értelmi lényeknek
jelenségekre való ily befolyása ellenmondás nélkül gondolható,
akkor az érzéki világban minden ok meg okozat kapcsolatával
természeti szükségesség fog ugyan járni, de annak az oknak, mely
maga nem jelenség (habár ennek alapúl szolgál) szabadságot fogunk
tulajdoníthatni, úgy hogy azonegy dolognak, de különböző
tekintetben, egyszer mint tüneménynek, másszor mint magában való
dolognak ellenmondás nélkül természetet is, szabadságot is fogunk
tulajdoníthatni.

Oly tehetség van bennünk, mely nemcsak szubjektive határozó
okaival, azaz cselekedeteinek természeti okaival áll kapcsolatban,
s ennyiben oly lény tehetsége, mely maga is a jelenségekhez
tartozik; hanem amelyet objektiv okokra is, melyek puszta eszmék,
vonatkoztatunk, amennyiben ezek a tehetséget meghatározhatják; e
kapcsolatot a kell (sollen) fejezi ki. E
tehetség neve ész, s amennyiben valamely
lényt (az embert) csakis ez objektive meghatározható ész
szempontjából tekintek, nem nézhetem érzéki lénynek, hanem a
nevezett tulajdonság egy magában való dolog tulajdonsága, mely
tulajdonság lehetségét, t. i. hogy a kell, ami tehát még sohasem történt, mikép
határozhatja meg annak működését, s mikép lehet cselekvések oka,
melyeknek okozata jelenség az érzéki világban – egyáltalán nem
érthetjük meg. Mindazonáltal az ész causalitása,  tekintve
okozatait az érzéki világban, mégis szabadság volna, amennyiben
objektiv okok, melyek maguk eszmék, reá
vonatkozólag határozóknak tekintetnek. Mert működése ekkor nem
függne szubjektiv föltételektől, tehát nem is időbeliektől, ennek
folytán nem is a természet törvényétől, mely ezek meghatározására
szolgál, mert észbeli okok egyetemesen, elvekből, a tér meg idő
körülményeit nem tekintve, vetnek szabályt a cselekvéseknek.

Amit itt fölhoztam, csak például szolgál a megértés kedvéért s
nem tartozik szükségkép a kérdéshez, melyet a való világban
található tulajdonságoktól függetlenül, puszta fogalmakból, kell
eldöntenünk.

Már pedig ellenmondás nélkül mondhatom: észbeli lényeknek minden
cselekedete, amennyiben jelenségek (valamely tapasztalatban
találhatók), a természeti szükségességnek van alávetve; ugyanezek a
cselekedetek azonban, csak az eszes alanyt s puszta ész szerint
való cselekvésének tehetségét tekintve, szabadok. Mert mi kell a
természeti szükségességhez? Nem egyéb, mint az érzéki világ minden
eseményének állandó törvények szerint való meghatározhatósága,
tehát jelenségi okra való vonatkoztatása, mi maga a dolog, mely
alapul szolgál, s annak causalitása ismeretlen marad. Állítom
pedig, hogy a természeti törvény
megmarad, akár észből, tehát szabadon, oka az eszes lény az
érzéki világ okozatainak, akár pedig nem észbeli okokból határozza
meg azokat. Mert ha az előbbi áll, akkor a cselekedet szabályok
szerint történik, melyeknek hatása a jelenségben mindig állandó
törvényeknek fog megfelelni; ha az utóbbi áll, s a cselekvés nem
történik észbeli alapelvek szerint, akkor alá van vetve az
érzékiség empirikus törvényeinek, s mindkét esetben az okozatok
állandó törvények szerint függnek össze; többet pedig nem
követelünk a természeti szükségességhez, többet nem is ismerünk
rajta. Az első esetben azonban az ész a természeti törvényeknek
oka, tehát szabad; a második esetben az okozatok pusztán az
érzékiség természeti törvényei szerint folynak le, mert az ész nem
tesz rájuk hatást; de maga az ész azért nem határoztatik meg az
érzékiség által (ami lehetetlen), tehát ebben az esetben is szabad.
A szabadság tehát nem akadályozza meg a jelenségek természeti
törvényét,  valamint ez nem árt a gyakorlati
észhasználat szabadságának, mely magukban való dolgokkal mint
határozó okokkal áll kapcsolatban.

Ezzel tehát megmentjük a gyakorlati szabadságot, melyben az
észnek objektive határozó okok szerint van causalitása, anélkül,
hogy a természeti szükségességben ugyanez okozatokra, mint
jelenségekre vonatkozólag a legkisebb kár esnék. Ugyanez szolgálhat
magyarázatául annak, amit a transscendentalis szabadságról s annak
a természeti szükségességgel való egyesíthetéséről (azonegy
alanyban, de nem azonegy tekintetben) mondani akartam. Mert ezt
illetőleg minden lény objektiv okokból való minden cselekedetének
kezdete, e határozó okokra vonatkozólag, mindig első kezdet, ámbár ugyanez a cselekedet a
jelenségek sorában csak (subaltern) viszonyos kezdet; ezt pedig meg kell hogy előzzön
az oknak, mely őt meghatározza, valamely állapota, melyet ismét egy
megelőző határoz meg, úgy, hogy eszes valókban, vagy általában
valókban, amennyiben causalitásuk bennük mint magukban való
dolgokban határoztatik meg, anélkül, hogy természeti törvényekkel
összeütközésbe jönnénk, oly tehetséget gondolhatunk, melynél fogva
állapotok sorát maguktól kezdhetik meg. Mert a cselekedetnek
objektiv észokokhoz való viszonya nem időbeli viszony; itt az, ami
a causalitást meghatározza, nem előzi meg időben a cselekvést, mert
az ily határozó okok nem tüntetnek föl tárgyaknak érzékekre való
vonatkozását, tehát nem jelenségbeli okokra való vonatkozást, hanem
határozó okokat mint magukban való dolgokat, melyek időbeli
meghatározásoknak nincsenek alávetve. Ilyetén módon valamely
cselekedetet, az ész causalitását tekintve első kezdetnek, a
jelenségek sorát pedig tekintve mégis egyúttal csak alárendelt
kezdetnek nézhetjük, s ellenmondás nélkül amabból a szempontból
szabadnak, emebből pedig (amidőn csak jelenség) a természeti
szükségességnek alávetettnek tekinthetjük.

Ami a negyedik antinomiát illeti,
ugyanoly módon szüntetjük meg, mint az eszmék magával való
ellenkezését a harmadikban. Mert mihelyt az okot a jelenségben a jelenségek okától, amennyiben
magában levő dolognak tekinthető,
megkülönböztetem, mind a két tétel nagyon jól  megférhet
egymással; mondhatni ugyanis, hogy az érzéki világnak (a causalitás
hasonló törvényei szerint) nincs oka, melynek létele föltétlenül
szükséges, de másrészt azt is, hogy e világ mégis szükséges
valóval, mint a maga okával (de másképen s más törvény szerint) van
egybekapcsolva. E két tétel megférhetetlensége csakis azon a
félreértésen alapul, hogy ami csak jelenségekre érvényes, magukban
való dolgokra kiterjesztik s egyáltalán a kettőt egy fogalomba
összekeverik.

54. §.

Íme fölállítása s megoldása az egész antinomiának, melybe az
ész, midőn elveit az érzéki világra alkalmazza, bonyolódik. Ennek
puszta felállítása egymaga is tetemes érdem volna az emberi ész
ismerete körül, mégha ez ellenkezés megoldása nem elégítené is ki
teljesen az olvasót, kinek itt természetes látszatot kell
leküzdenie, melynek látszatvoltát csak az imént derítették föl
előtte, míg mindeddig valónak tartotta. Mert ennek egyik
következménye elkerülhetetlen, az ugyanis, hogy mivel az észnek e
maga magával való ellenkezéséből nem menekülhetünk ki mindaddig,
míg az érzéki világ tárgyait magukban való dolgoknak tekintjük és
nem annak, amik valóban, t. i. puszta jelenségeknek: az olvasó
kénytelen összes a priori ismereteink dedukcióját s az
általam adottnak vizsgálatát újból elővenni, hogy e kérdésben
dönthessen. Ennél többet pedig most nem kívánok; mert ha csak e
foglalkozás közepett eléggé elmélyedt majd a tiszta ész mivoltába,
akkor jártas lesz azokban a fogalmakban, melyekkel az ész
ellenkezésének megoldása egyedül lehetséges, enélkül pedig a
legfigyelmesebb olvasótól sem várhatok teljes tetszést.

55. §.

III. Theologiai eszme. (Kritika 571. l. s. t.)34)

A harmadik transscendentalis eszme, mely az ész legfontosabb, de
ha tisztán spekulative történik, minden korláton túl menő
 (transscendens) s épen ez által
dialektikai használatára ád alkalmat, a tiszta ész ideálja.
Minthogy itt nem a tapasztalatból indul ki az ész, mint a lélektani
s kozmologiai eszménél, hogy az okok fokozása által sorának ha
lehet abszolut teljességéhez eljusson; hanem teljesen megszakítván
e sort, annak a puszta fogalmából, ami egy dolog abszolut
teljességét kitenné, tehát egy legtökéletesebb ősvaló eszméjéből az
összes többi dolgok lehetőségének, tehát valóságának is
meghatározásához halad: ennélfogva ebben az esetben egy oly valónak
puszta föltevése, melyet habár nem a tapasztalat sorában, hanem
mégis a tapasztalat céljából, kapcsolatának, rendjének s egységének
megértése céljából gondolunk, azaz az eszme, könnyebben
megkülönböztethető az értelmi fogalomtól, mint az előbbi esetben.
Azért itt könnyen földeríthettem a dialektikai látszatot, mely
abból ered, hogy gondolkodásunk szubjektiv föltételeit a dolgok
objektiv föltételeinek s egy eszünk kielégítésére szolgáló
szükséges föltevést dogmának tekintünk; nincs is egyéb mondani
valóm a transscendentalis theologia követelőzéseiről, mert amit a
Kritika erről mond, megérthető, meggyőző s döntő.

56. §.

Általános megjegyzés a transscendentális eszmékhez.

A tárgyak, melyeket a tapasztalat ád, sok tekintetben
megfoghatatlanok és sok kérdés, melyre a természet törvénye vezet,
ha bizonyos távolságra követjük, de mindig e törvények nyomán,
megfejthetetlen pl. honnét van az, hogy az anyagok vonzzák egymást.
De ha egészen elhagyjuk a természetet, vagy kapcsolatának rendjében
minden lehető tapasztalaton túl megyünk, tehát puszta eszmékbe
mélyedünk, akkor nem mondhatjuk, hogy a tárgy megfoghatatlan, vagy
hogy a dolgok mivolta megfejthetetlen kérdéseket tesz elénk; mert
ez esetben nincs is dolgunk a természettel vagy egyáltalán adott
tárgyakkal, hanem csak fogalmakkal, melyek pusztán eszünkből
erednek s puszta gondolati valókkal, melyekre vonatkozólag minden
feladatnak, mely fogalmukból ered, megfejthetőnek kell lennie,
mivel hogy az ész saját eljárásáról mindenesetre teljesen
 számot adhat s tartozik is adni.35) Minthogy a lélektani kozmológiai s theologiai
eszmék mind tiszta ész-fogalmak, melyeket semmi tapasztalat nem
adhat, ennélfogva azokat a kérdéseket, melyeket az ész rájuk
vonatkozólag elénk ád, nem tárgyak adják föl nekünk, hanem saját
magának az észnek a kielégítésére az ész puszta szabályai, és
valamennyinek teljesen megfejthetőnek kell lennie. Meg is
fejtettük, amidőn mutattuk, hogy ezek az eszmék alaptételek az
értelem használatának egyöntetűvé, teljessé s szintetikailag
egységessé tételére s ennyiben csak a tapasztalatra, de ennek
egészére érvényesek. Ámbár azonban a
tapasztalat abszolut egésze lehetetlen, mégis eszméje az ismeret
egészének, elvek szerint általában, egyedül adhatja meg neki az
egységnek egy sajátos nemét, t. i. a rendszer egységét, mely nélkül
ismeretünk csak töredék s a legfőbb célra (mely mindig csak az
összes célok rendszere) nem használható. Értem pedig itt az ész
spekulativ használatának nemcsak gyakorlati, hanem legfőbb célját
is.

A transscendentalis eszmék tehát az ész sajátos rendeltetését
fejezik ki, t. i., hogy az az értelmi használat rendszeres
egységének elve. De ha az ismeretmódnak ez egységét úgy tekintjük,
mintha az ismeret tárgyához tartoznék; ha ezt az ismeretmódot, mely
voltakép csak regulativ, konstitutivnak tartjuk, s
elhitetjük magunkkal, hogy ez eszmék segítségével ismeretünket
minden lehető tapasztalaton túl tehát transcendens módon
kiterjeszthetjük, holott csak arra szolgál, hogy a tapasztalatot
maga magában minél közelebb vigyük a teljességhez, azaz haladását
semmi által, ami a tapasztalathoz nem tartozhatik, meg ne
akaszszuk;  akkor ez puszta félreértés eszünk s ennek
alaptételei voltaképi rendeltetésének megítélésében s nem egyéb,
mint oly dialektika, mely részint az ész tapasztalati használatát
megzavarja, részint pedig az észt maga magával meghasonlásba
hozza.


BEFEJEZÉS.

A tiszta ész határainak megállapításáról.



57. §.

A fentadott legvilágosabb bizonyítások után képtelenség volna
azt remélni, hogy valamely tárgyról többet ismerhetünk meg, mint
amennyi lehető tapasztalatához tartozik, vagy pedig számot tartani
arra, hogy valamely tárgyról, melyről fölteszszük, hogy nem lehető
tapasztalatnak tárgya, csak a legkisebbet is megismerhetjük s
mivoltát, amint magában van, meghatározhatjuk. Hogyan is történjék
ez a meghatározás, amikor térnek, időnek s minden értelmi
fogalomnak, még inkább pedig az empirikus szemlélet vagy észrevevés útján az érzéki világból vont
fogalmaknak nincs és nem is lehet más használatuk, mint csakis a
tapasztalat lehetővé tétele, úgy hogy még ha a tiszta értelmi
fogalmaknál is e feltételt mellőzzük, ezek semmiféle tárgyat nem
határoznak meg s egyáltalán semmit se jelentenek.

Másrészt azonban még nagyobb képtelenség volna, ha magukban levő
dolgokat egyáltalán nem ismernénk el, vagy tapasztalatunkat a
dolgok megismerése egyedüli módjának, térben meg időben való
szemléletünket tehát az egyedül lehetséges szemléletnek, diskurziv
értelmünket pedig minden lehető értelem mintaképének tartanók,
ennek folytán pedig a tapasztalat lehetőségének elveit maguknak a
dolgoknak feltételei gyanánt akarnók tekinteni.

Elveink tehát, melyek az ész használatát csak lehetséges
tapasztalatra szorítják, maguk is transscendensekké
válhatnának s eszünk korlátait a dolgok lehetősége korlátainak
tüntethetnék föl, mire Hume dialogusai
is például szolgálhatnak: ha óvatos kritika eszünk határait ennek
empirikus használatában is nem őrizné s követeléseinek korlátot nem
vetne. A skepticizmus  őseredetileg a metafizikából s ennek
fegyelmezetlen dialektikájából eredt. Eleinte tán csak az ész
tapasztalati használatának kedvéért mondott mindent semmisnek s
csalónak, ami ennek körét átlépi; de lassan, lassan, midőn
észrevették, hogy mégis csak ugyanazok az a priori
alaptételek, melyekkel a tapasztalatban élünk, vezethetnek
észrevétlenül s látszólag ugyanazzal a joggal még tovább is, mint a
meddig a tapasztalat ér, kezdtek a tapasztalat alaptételeiben is
kételkedni. Emiatt nyugodtak lehetünk ugyan, mert a józan értelem
mindig meg fogja védeni ebbeli jogait; de mégis különös zavar
támadt a tudományban, mely nem tudta meghatározni, meddig s miért
csak odáig s nem tovább bizhatunk az észben; e zavaron csak
észhasználatunk formális s alaptételekből vont határvetése segíthet
és csak ez előzhet meg a jövőben minden visszaesést.

Igaz marad: a lehető tapasztalaton túl, arról, hogy mik a dolgok
magukban, határozott fogalmat nem adhatunk. De azért a reájuk
vonatkozó kérdésektől még sem tartózkodhatunk egészen. Mert a
tapasztalat nem elégítheti ki soha az észt; a kérdések
megfelelésében mindig visszautal bennünket messzibbre s teljes
megoldásukra vonatkozólag mindig elégedetlenek maradunk, amint ezt
mindenki a tiszta ész dialektikájából, melynek ép ezért igen jó
szubjektiv alapja van, eléggé láthatja. Mert ki viselheti el, hogy
lelkünk mivoltát tekintve az alany világos tudatához s egyúttal ama
meggyőződéshez jussunk, hogy jelenségei materialisztikus módon nem fejthetők meg, anélkül,
hogy kérdezné, mi tulajdonképen a lélek s ha tapasztalati fogalom
feleletet erre nem adhat, csakis e célra észfogalmat (egyszerű
materialis valóét) ne venne fel, habár ennek objektiv valóságát
épenséggel nem bizonyíthatjuk? Ki érheti be a tiszta tapasztalati
ismerettel a világ tartama s nagysága, a szabadság s természeti
szükségesség kozmologiai kérdéseiben, mikor, akárhogy járunk is el,
minden tapasztalati alaptételek szerint adott felelet új kérdést
szül, mely hasonlóképen feleletet követel s ezáltal minden fizikai
magyarázatnak az ész kielégítésére elégtelen voltát világosan
mutatja? Végül pedig, minthogy minden, amit tapasztalati elvek
szerint gondolhatunk s elfogadhatunk, egyáltalán esetleges s függő,
ki nem látja át,  hogy lehetetlen ezeknél megállapodni, ki
nem érzi magát kénytelenítve arra, hogy a transscendens eszmékbe
való elmerülés minden tilalma ellenére, mind ama fogalmakon túl,
melyeket tapasztalat által igazolhat, egy oly való fogalmában ne
keressen megnyugvást s elégedettséget, melynek eszméjét lehetségét
tekintve, nem foghatja ugyan föl, habár meg sem is cáfolhatja, mert
puszta értelmi valóra vonatkozik, mely nélkül azonban az észnek
mindenkoron kielégítetlennek kell maradnia.

Határok (kiterjedt valóknál) mindig tért tételeznek föl, mely
egy bizonyos meghatározott helyen kívül találtatik s ezt
körülveszi; korlátok nem szorulnak ilyesvalamire, hanem puszta
tagadások, melyek mennyiséget, amennyiben nem abszolut teljességű,
illetnek. Eszünk azonban mintegy tért lát maga körül maguknak a
dolgoknak a megismerésére, habár határozott fogalmai róluk nem
lehetnek és csak jelenségekre van szorítva.

Ameddig az ész megismerése egynemű, megállapított határai nem
gondolhatók. A mathematikában s természettudományban az emberi ész
elismer ugyan korlátokat, de nem határokat, azaz: elismeri ugyan,
hogy van valami rajta kívül, ahová nem érhet soha, de nem, hogy ő
maga belső haladásában valamikor befejezett lehessen. Az ismeretek
bővítése a mathematikában, újabbnál-újabb föltalálások lehetősége a
végtelenig megy; szintoly végtelen új természeti tulajdonságok, új
erők meg törvények fölfedezése a tapasztalat folytatásának s ész
által való egyesítésének útján. De korlátok itt mégis
félreismerhetetlenek, mert a mathematika csak jelenségekre vonatkozik s ami az érzéki
szemléletnek nem lehet tárgya, mint a metafizika vagy erkölcstan
fogalmai, az egészen körén kívül van s oda el nem vezethet soha; de
nem is szorul rájuk. Nincs tehát folytonos haladás s közeledés e
tudományok felé, nincs az érintkezésnek mintegy pontja vagy vonala.
A természettudomány sohasem fogja a dolgok belsejét, azaz azt, mi
nem jelenség s mégis a jelenségek legfőbb magyarázó alapjául
szolgálhat, fölfedni előttünk; de fizikai magyarázataiban nem is
szorul erre; sőt ha másfelől ajánlanának is neki ilyesmit (például
anyagtalan valók befolyását), utasítsa vissza, magyarázatainak
folyamába be se vigye, mert ezeket mindig  arra kell
alapítania, ami, mint az érzékek tárgya, a tapasztalathoz tartozik
s valódi észrevevéseinkkel tapasztalati törvények szerint
összefüggésbe hozható.

Ellenben a metafizika a tiszta ész dialektikai kisérleteiben
(melyek nem önkényesen vagy könnyelműségből erednek, hanem melyekre
az ész mivolta maga készt) igenis elvezet bennünket határokhoz s a
transscendentalis eszmék, épen mert nem lehetünk el náluk nélkül,
de azért még sem valósíthatók meg soha, arra szolgálnak, hogy a
tiszta észhasználatnak nemcsak határait mutassák meg nekünk, hanem
a módot is, mikép állapítsuk meg őket. Ez pedig célja s haszna is
eszünk e természeti hajlandóságának, mely kedvelt gyermeke gyanánt
szülte a metafizikát; ennek nemzése, mint minden egyéb nemzés is a
világon, nem a vak véletlennek, hanem eredeti csirának
tulajdonítható, mely nagy célokra bölcsen van szervezve. Mert talán
inkább mint más tudomány lőn a metafizika, alapvonásait tekintve,
maga a természet által belénk helyezve s épenséggel nem tekinthető
önkényes választás szüleményének, vagy a tapasztalatok (melyektől
egészen elválik) haladtában beálló esetleges bővítésnek.

Az ész a maga minden fogalmával s értelmi törvényével, melyekkel
empirikus használatra, tehát az érzéki világon belül, beéri,
megnyugvást még sem talál benne; mert a végtelenig mindig megújuló
kérdések egészen megfosztják teljes megoldásuk reményétől. A
transscendentalis eszmék, melyek e teljességet célozzák, ily
problemái az észnek. Már most világosan látja, hogy az érzéki világ
nem foglalhatja magában e teljességet, tehát ama fogalmak sem,
melyek csak ennek megértésére szolgálnak, tér meg idő s mind az,
amit a tiszta értelmi fogalmak neve alatt felhoztunk. Az érzéki
világ nem egyéb, mint egyetemes törvények szerint egybekapcsolt
jelenségeknek a lánca, tehát nincs önmagában való létele, ő
tulajdonképen nem maga a dolog, tehát szükségkép vonatkozik arra,
ami e jelenség okát magában foglalja, valókra, melyek nemcsak mint
jelenségek, hanem mint magukban való dolgok is megismerhetők. Csak
ezek megismerésében remélheti az ész, hogy a föltételezettől annak
föltételeihez való haladtában teljesség utáni kivánságát kielégítve
lássa. 

Fent (33., 34. §.) az ész korlátait mutattuk puszta gondolati
valók megismerésében; most, miután a transscendentalis eszmék a
hozzájuk való haladást mégis szükségessé teszik s tehát mintegy a
tele térnek (a tapasztalaténak) az üressel (melyről nem tudhatunk
semmit, a noumenákkal) való érintkezéséig
vittek bennünket, határait is megállapíthatjuk a tiszta észnek.
Mert minden határban van valami pozitiv is (pl. a sík határa a
testi térnek, de maga is tér; a vonal tér, mely a sík határa; a
pont határa a vonalnak, de azért ez is hely a térben); míg ellenben
korlátok puszta tagadást foglalnak magukban. Az idézett szakaszban
kijelölt korlátok nem elegendők, miután láttuk, hogy ezeken túl is
van valami, habár hogy milyen mivoltú magában, nem fogjuk megtudni
soha. Mert most az a kérdés, hogyan jár el eszünk annak, amit
ismerünk, azzal való egybekapcsolásában, amit meg nem ismerünk s
nem is fogunk megismerni soha? Itt valóban ismertet teljesen
ismeretlennel (mely az is lesz mindig) kapcsolunk össze s ha –
amint valóban nem is remélhető – ezzel az ismeretlen legkevésbbé
sem válik ismertebbé, mégis e kapcsolat fogalmát meg kell
határoznunk s világossá tennünk.

Tehát egy anyagtalan valót, egy értelmi világot s egy legfőbb
valót (csupa noumenát) kell gondolnunk, mert az ész csak ezekben,
mint magukban való dolgokban talál teljességet s megnyugvást,
melyet a tüneményeknek egynemű okokból való leszármaztatásában nem
remélhet s mert jelenségek valóban tőlük különböző valamire (tehát
egészen hasonlótlanra) vonatkoznak, minthogy jelenségek mégis csak
mindig magában levő dolgot tételeznek föl s ilyenre mutatnak rá,
akár megismerhető ez közelebbről, akár nem.

Minthogy azonban ez értelmi valókat magukban levő voltukban,
azaz határozottan nem ismerhetjük meg soha, de az érzéki világhoz
viszonyítva mégis föl kell tennünk és az ész által vele
egybekapcsolnunk: legalább e kapcsolatot fogjuk oly fogalmak
segítségével gondolhatni, melyek az érzéki világhoz való
viszonyukat kifejezik. Mert ha az értelmi valót csak tiszta értelmi
fogalmak által gondoljuk, akkor ezzel valóban semmi határozottat
nem gondolunk, tehát fogalmunk nem jelent semmit; ha pedig oly
tulajdonságok által gondoljuk, melyek az  érzéki
világból vannak merítve, akkor az nem értelmi való többé, akkor
mint a tünemények egyikét gondoljuk s akkor az érzéki világhoz
tartozik. Hadd szolgáljon a legfőbb lény fogalma például.

A deisztikus fogalom egészen tiszta
észfogalom, de csak egy minden realitást magában foglaló dolgot
tüntet föl, anélkül, hogy csak egyet is meghatározhatna, mert e
célra az érzéki világból kellene példát merítenie, de ebben az
esetben az érzékek tárgyával, nem pedig egészen hasonlótlan
neművel, mely az érzékek tárgya nem is lehet, volna dolgunk. Mert
például értelmet tulajdonítanék neki; de más értelemről, mint
arról, mely olyan mint az enyém, t. i. melynek csak az érzékek
adhatnak szemléleteket, míg ő maga azzal foglalkozik, hogy e
szemléleteket a tudat egységének szabályai alá vonja, nincs
fogalmam. De akkor fogalmam alkotó részei mindig a jelenségben
rejlenének; azonban ép a jelenségek elégtelen volta késztetett
arra, hogy a jelenségeken túl oly valónak a fogalmához haladjak,
mely a jelenségektől független vagy velük mint meghatározásának
föltételeivel nincs kapcsolatban. Ha pedig az értelmet elkülönítem
az érzékektől, hogy tiszta értelmet kapjak, akkor nem marad egyéb
hátra, mint a gondolkodás puszta formája szemlélet nélkül, mi által
semmi határozottat, tehát semmi tárgyat sem ismerhetek meg. E célra
más értelmet kellene gondolnom, olyat, mely a tárgyakat szemléli,
de ilyenről a legcsekélyebb fogalmam sincs, mert az emberi értelem
diszkurziv s csak egyetemes fogalmak segítségével ismerhet meg.
Ugyanez esik meg rajtam, ha a legfőbb lénynek akaratot
tulajdonítok. Mert e fogalmamat saját belső tapasztalatomból
merítem, de ekkor elégedettségem tárgyaktól függ, melyeknek lete
reám nézve szükséges, tehát ily akaratnak érzékiség szolgál alapul,
ami a legfőbb való tiszta fogalmával teljesen ellenkezik.

Hume ellenvetései a deizmus ellen
gyöngék s a deisztikus állításnak csak bizonyítékait érintik, nem
magát a tételét. De a theizmusra vonatkozólag, mely a deisztikus
legfőbb lény pusztán transscendens fogalmának közelebbi
meghatározásából jönne létre, nagyon erősek s ahogy e fogalmat
fölállítják, bizonyos (tényleg mind a rendes) esetekben
megcáfolhatatlanok. Hume  mindig
azt hajtja, hogy egy ős valónak puszta fogalma által, melynek csak
ontologiai állítmányokat (örökkévalóságot, mindenütt
jelenvalóságot, mindenhatóságot) tulajdonítunk, valósággal semmi
határozottat nem gondolunk; hozzá kellene oly tulajdonságoknak
járulniok, melyek konkrét fogalmat adnak; nem elég azt mondani,
hogy ez az ős való ok, hanem, hogy milyen az ő oksága, tán értelem
vagy akarat által működik, s itt kezdődnek azután támadásai maga a
dolog, a theizmus, ellen, holott azelőtt csak a deizmus
bizonyítékait ostromolta, ami nem jár valami nagy veszedelemmel.
Veszedelmes argumentumai mind az anthropomorfizmusra vonatkoznak,
melyről azt tartja, hogy a theizmustól elkülöníthetetlen s
maga-magának ellenmondóvá teszi; ha pedig elhagyjuk, amaz is eldűl
s csak oly deizmus marad hátra, melylyel semmit se kezdhetünk,
melynek semmi hasznát nem vehetjük s amely vallásnak meg erkölcsnek
alapul nem szolgálhat. Ha az anthropomorfizmusnak ez az
elkerülhetetlensége bizonyos volna, akkor bármilyenek volnának is
egy legfőbb való lételének bizonyításai s ha megengednők is őket,
még sem határozhatnók meg soha e való fogalmát anélkül, hogy
ellenmondásokba ne bonyolódjunk.

Ha a tiszta ész transscendens itéletei elkerülésének tilalmát
azzal a vele látszólag ellenkező paranccsal kapcsoljuk egybe, hogy
immanens (empirikus) használatának körén túl levő fogalmakig
haladjunk előre: észrevesszük, hogy a kettő megfér egymással, de
épen csak a megengedett észhasználat határán; mert ez ép úgy a tapasztalatnak, mint a
gondolati valóknak területéhez tartozik. Ez egyúttal fölvilágosít
arra nézve, hogy e nevezetes eszmék csak az emberi ész határainak
megállapítására szolgálnak, t. i. hogy egyrészt ne akarjuk a
tapasztalati ismeretet határtalanul kiterjeszteni, úgy hogy csak
világ maradna számunkra megismerésre, másrészt pedig még se
túlmenni a tapasztalat határain s rajta kívül levő dolgokról, mint
magukban levőkről, itéletet mondani.

E határon pedig megmaradunk, ha itéletünket csak arra a
viszonyra szorítjuk, melyben a világ oly valóhoz állhat, melynek
fogalma a világon belül elérhető minden ismereten kívül van. Mert
ebben az esetben a legfőbb valónak magában nem tulajdonítunk semmiféle oly
tulajdonságot, melylyel tapasztalati  tárgyakat gondolunk s
ezzel elkerüljük a dogmatikai
anthropomorfizmust; de a viszonynak, amely a legfőbb való és a
világ közt fennáll, mégis tulajdonítjuk őket s szimbolikus anthropomorfizmust engedünk meg
magunknak, mely valóban csak a kifejezést s nem a tárgyat
illeti.

Ha azt mondom, kénytelenek vagyunk a világot olybá tekinteni,
mintha egy legfőbb értelem s akarat műve
volna, valóban nem mondok többet, mint: ahogyan viszonylik egy óra,
hajó vagy ezred a művészhez, építőmesterhez, vezérhez, úgy
viszonylik az érzéki világ (vagy mindaz, ami a tünemények e
foglalatjának alapját teszi) az ismeretlenhez, melyet tehát ezzel
nem ugyan amint magában van, de mégis aszerint, hogy micsoda
számomra, t. i. a világra vonatkozólag, melynek egyik része vagyok,
megismerek.

58. §.

Analogia szerint való ismeret az
olyan, mely nem mint közönségesen értik e szót, két dolog
tökéletlen hasonlóságát, hanem egészen hasonlótlan dolgok két
viszonyának tökéletes hasonlóságát jelenti.36) Ez analogia segítségével egy számunkra mégis eléggé meghatározott fogalom a
legfőbb valóról marad meg, habár mindent elhagytunk belőle, ami
föltétlenül és magában határozná meg;
mert a világra s tehát magunkra vonatkozólag mégis meghatározzuk s
több nem is kell nekünk.  Azok a támadások, melyeket
Hume azok ellen intéz, kik e fogalmat
abszolute akarják meghatározni, amihez az anyagokat magukból s a
világból merítik, minket nem érnek; azt sem vetheti szemünkre, hogy
nem marad semmink se hátra, ha a legfőbb való fogalmából az
objektiv anthropomorfizmust elveszik tőlünk.

Mert ha csak eleinte egy ősvaló deisztikus fogalmát mint szükségképi föltevést
engedik meg nekünk (amint Hume is
dialogusában Philo személyében
Kleanth ellen megengedi), amelyben az
ősvalót csupa ontologiai állítmány által, a szubstancia, ok, stb.
állítmánya által gondoljuk (ezt pedig meg kell
tennünk, mert az érzéki világban folyton feltételektől űzve,
melyek maguk is föltételezettek, az ész enélkül megnyugvást nem
talál; s joggal szabad is megtennünk,
anélkül, hogy abba az anthropomorfizmusba tévednénk, mely az érzéki
világból vett állítmányokat egy a világtól egészen különböző valóra
visz át, mert amazok az állítmányok puszta kategoriák, melyek nem
adnak ugyan határozott, de ép azért nem is az érzékiség
feltételeire szorított fogalmát e valónak): semmi sem akadályozhat
meg bennünket abban, hogy e valónak ész által
ható causalitást ne tulajdonítsunk s így a theizmusra ne
térjünk, anélkül, hogy kénytelenek volnánk ez észt mint hozzá
tapadó tulajdonságot tulajdonítani neki. Mert ami az elsőt illeti: az egyedüli út, melyen az értelmi
használatot az érzéki világban való minden lehető tapasztalatot
tekintve a maga-magával való megegyezés legmagasabb fokára
vihetjük, az: ha a világban való valamennyi kapcsolatnak okául egy
legfőbb észt veszünk föl; ily elv teljességgel csak hasznára lehet
neki s természeti használatában sehol kárt nem tehet benne;
másodszor pedig ezzel mégsem visszük át
az észt mint tulajdonságot magára az ősvalóra, hanem csak ennek az
érzéki világhoz való viszonyára s így
teljesen elkerüljük az anthropomorfizmust. Mert itt amaz
észformának, melyet a világon mindenütt találhatni, csak okát tekintjük s a legfőbb valónak, amennyiben a
világ ez észformájának okát foglalja magában, észt tulajdonítunk
ugyan, de csak analogia szerint, azaz amenyiben e kifejezés csak
ama viszonyt illeti, melyben az előttünk ismeretlen legfőbb ok a
világhoz van, hogy benne  mindent a legnagyobb mértékben
célszerűen elrendezzen. Ez veszi elejét annak, hogy az ész
tulajdonságát ne Istennek a gondolására használjuk, hanem hogy a
világot gondoljuk általa, még pedig úgy, amint szükséges, hogy reá
vonatkozólag eszünkkel elv szerint a legteljesebb mértékben
élhessünk. Ezzel elismerjük, hogy a legfőbb való a maga mivoltában
teljesen ismeretlen előttünk, sőt hogy határozott módon gondolhatatlan is; s ez visszatart
attól, hogy egyrészt fogalmainkkal, melyek nekünk az észről mint
(az akarat által) működő okról vannak, ne transscendens módon
éljünk, az Isten mivoltát mégis csak mindig az emberi természetből
merített tulajdonságokkal határozván meg s vaskos meg révedező
fogalmakba merülvén; másrészt pedig, hogy a világ felfogását az
emberi észről istenre átvitt fogalmaink értelmében természet
fölötti magyarázatokkal el ne árasszuk s tulajdonképi
rendeltetésétől el ne vonjuk, mely szerint az pusztán a
természetnek ész által való vizsgálata legyen, ne pedig
jelenségeinek egy legfőbb észből való merész leszármaztatása.
Gyönge fogalmainknak meg fog felelni az a kifejezés, hogy a világot
úgy gondoljuk, mintha lételét s belső rendeltetését tekintve egy
legfőbb észből eredne; ez által részint a világ mivoltát, mely neki
magának sajátja, ismerjük meg, anélkül hogy meg mernők okának
mivoltát is határozni; részint pedig e mivoltának (a világ
észformájának) okát a legfőbb oknak a világhoz való viszonyába helyezzük, anélkül, hogy a világot
magában erre elegendőnek találnók.37)

Ilyetén módon eltünnek a nehézségek, melyek a theizmusnak, úgy
látszik, útját állják. Hume elvével,
hogy az ész használatát ne vigyük dogmatikus módon a lehető
tapasztalat körén túl, összekapcsoljuk azt a másikat, melyet
Hume épenséggel  nem
vett észre, t. i. hogy a lehető tapasztalat körét ne tekintsük
olyannak, mint amely eszünk szemében önmaga határolná meg magát. Az
ész kritikája jelzi itt azt a helyes középútat a dogmatizmus közt,
mely ellen Hume küzdött s a skepticizmus
közt, melyet ennek ellenében ő akart meghonosítani; ez a középút
pedig nem olyan, mint más középútak, melyeket mintegy mechanikusan,
egy keveset ebből, egy keveset meg amabból véve, állapítanak meg,
amiből senki sem tanúl semmit; hanem a melyet elvek szerint
pontosan állapíthatunk meg.

59. §.

E jegyzet elején a határ jelképével
éltem, hogy az ész korlátait, a neki megfelelő használatát
tekintve, megállapítsam. Az érzéki világ pusztán jelenségeket
foglal magában, melyek még sem magukban levő dolgok (noumena); s
épen mert puszta jelenségeknek ismeri meg értelmünk a tapasztalat
tárgyait, kénytelen e noumenákat föltenni. Eszünkben mindkettő
foglaltatik s az a kérdés támad: mikép jár el az ész, hogy mind a
két területre vonatkozólag az értelemnek határokat szabjon? A
tapasztalat, mely mindent, mi az érzéki világhoz tartozik, magában
foglal, maga nem határolja meg magát; minden föltételezettől ő csak
más föltételezetthez halad. Ami neki határokat vessen, annak
egészen rajta kívül kell lennie, s ez a tiszta értelmi valók
területe. Ez azonban, amennyiben az értelmi valók mivoltának
meghatározásáról van szó, üres tér
számunkra s ennyiben, ha dogmatikailag meghatározott fogalmakat
akarunk, a lehető tapasztalat körén túl nem juthatunk. Mivelhogy
azonban a határ maga pozitiv valami, ami ahhoz is tartozik, mi
rajta belül van, de ahhoz a térhez is, mely egy adott összeségen
kívül van: ez mégis valódi, pozitiv ismeret, melyre az ész csak
azáltal tesz szert, hogy e határig kiterjed, de úgy, hogy e határt
átlépni meg nem kisérti, mert ott üres tért talál, melyben
dolgokhoz való formákat, de nem dolgokat magukat gondolhat. De a
tapasztalati területnek olyas által való meghatárolása, ami egyébként ismeretlen előtte,
mégis oly ismeret, mely megmarad számára s ezáltal sem az érzéki
világon belül nincs bezárva, se rajta kívül nem bolyong, hanem mint
határismerethez illik, ama viszonyra szorítkozik, mely a határon
kívül s belül levő közt fennáll. 

Ily fogalom az emberi ész határán a természetes theologia: az
ész itt kénytelen egy legfőbb való eszméjéhez (s gyakorlati
tekintetben egy intelligibilis világéhoz is) haladni, nem hogy e
puszta értelmi valóra vonatkozólag, tehát az érzéki világ körén
túl, valamit megállapítson, hanem hogy rajta belül saját
használatát a lehető legnagyobb (mind elméleti, mind gyakorlati)
egység elvei szerint vezérelje, s e célra egy önálló észre mint e
kapcsolatok okára való vonatkozással éljen; ezzel azonban nem
költ valamiképen egy valót, hanem
minthogy az érzéki világon kívül szükségkép lennie kell valaminek,
amit csak a tiszta ész gondol, ezt ilyetén módon, de persze csak
analogia szerint meghatározza.

Ilyképen megmarad fentebbi tételünk, mely az egész Kritika
eredménye, «hogy az ész minden a priori elvével nem tanít
soha egyébre, mint csakis lehető tapasztalat tárgyaira, s ezekre
vonatkozólag sem többre, mint amennyit a tapasztalatban
megismerhetünk»; de e korlátozás nem állja útját annak, hogy el ne
vezessen bennünket a tapasztalat objektiv határáig, t. i. az olyas valamire való vonatkozásig, ami maga nem tárgya a tapasztalatnak,
de mégis legfőbb oka kell hogy legyen minden tapasztalatnak;
anélkül azonban, hogy erről magában tanítana valamire, hanem csak
vonatkoztatva a saját teljes s a legfőbb célokra irányzott
használatára a lehető tapasztalat mezején. De észszerűen csakis e
hasznot kívánhatni meg tőle, mellyel mindenképen meg is lehetünk
elégedve.

60. §.

Szubjektiv lehetősége szempontjából, még pedig tárgyalása
lényeges célját tekintve, kimerítően adtuk tehát elő a metafizikát,
amint tényleg az emberi ész természeti
hajlandóságában adva van. Minthogy azonban mégis azt találtuk,
hogy eszünk ily tulajdonságának csakis
természetes használata, ha a tudományos kritika által egyedűl
lehetséges fegyelem nem zabolázza s korlátok közé szorítja,
korláton túl menő, részint csak látszólagos, részint maguk-magukkal
is ellenkező dialektikai
következtetésekbe bonyolítja; azon felül pedig ez az okoskodó
metafizika a természetismeret előbbrevitelére nem szükséges, sőt
annak kárára is lehet: még mindig méltó tárgya a 
kutatásnak, kitalálni azokat a természeti
célokat, melyekre eszünknek transscendens fogalmakra való e
hajlandósága rendelve lehet, minthogy minden, ami a természetben
rejlik, mégis csak eredetileg valamely hasznos célra kell hogy
rendelve legyen.

Ily vizsgálat tényleg bajos; meg is vallom, hogy amit erről
mondani tudok, mint minden, ami a természet végcéljait illeti, csak
sejtés, mely csakis ez esetben meg van engedve nekem, mivel hogy a
kérdés nem metafizikai ítéletek objektiv érvényességét, hanem a
metafizikai ítéletekre való természetes hajlandóságot illeti, tehát
a metafizika rendszerén kívül van s az anthropologiába
tartozik.

Ha mind a transscendentalis eszméket összegezem, melyeknek
foglalatja a természetes tiszta ész voltaképi feladatát teszi,
amely arra készti az észt, hogy a puszta természet-ismeretet
elhagyva minden tapasztalaton túl menjen s e törekvésében azt a
metafizikának nevezett valamit, (akár tudás az, akár csak
okoskodás), létrehozza, úgy hiszem, azt veszem észre, hogy e
természeti hajlandóságnak az a rendeltetése, hogy felfogásunkat
annyiban megszabadítsa a tapasztalat bilincseitől s a puszta
természet-szemlélet korlátaitól, hogy legalább megnyitva lásson
maga előtt egy tért, mely csak a tiszta értelemnek való dolgokat
foglal magában, amelyeket az érzékiség nem érhet el soha; nem ugyan
abból a célból, hogy ezekkel spekulative foglalkozzunk, (mert nem
találunk alapot, ahol lábunkat megvethetnők), hanem hogy a
gyakorlati elveket, melyek, ha szükséges várakozásuk s reményük
számára ily tért nem találnak, azt az egyetemességet nem érhetnék
el, melyre az észnek moralis tekintetben okvetetlenül szüksége van,
mint causalis erejűeket gondolhassuk.38)

Úgy látom pedig, hogy a lélektani
eszme, bármily keveset tudjak is meg általa az emberi lélek tiszta
s minden tapasztalati fogalmat meghaladó mivoltából, mégis eléggé
világosan  mutatja e fogalmak elégtelen voltát, s
ezzel elterel a materializmustól, mint a természet magyarázatára
alkalmatlan, gyakorlati tekintetben pedig az észt szűkítő
fogalomtól. A kozmologiai eszmék,
kitüntetvén, hogy semmiféle lehető természetismeret nem képes
eszünk jogosúlt kérdezősködésére kielégítő feleletet adni, távol
tartanak a naturalizmustól, mely azt állítja, hogy a természet maga
magának elegendő. Végűl, minthogy az érzéki világban minden
természeti szükségesség mindig föltételezett, mert a dolgoknak más
dolgoktól függését tételezi föl mindig; a föltétlen szükségességet
pedig csak az érzéki világtól megkülönböztetett ok egységében kell
keresnünk; ennek a causalitása pedig, ha csak természet volna, soha
sem magyarázná meg az esetlegesnek, mint okozatának, lételét: a
theologiai eszme segítségével az ész
megszabadúl a fatalizmustól, még pedig mind az őselv nélkűl való
vak természeti szükségesség fatalizmusától magának a természetnek
összefüggésében, mind magának ez őselvnek causalitásában való
fatalizmustól, s eljut a szabad ok fogalmához, tehát egy legfőbb
intelligenciához. A transscendentalis eszmék tehát, ha nem is
pozitiv felvilágításunkra, de a materializmus,
naturalizmus s fatalizmus arcátlan s az ész területét szűkítő
állításainak lerontására szolgálnak, és ezzel helyet biztositanak
az erkölcsi eszméknek a spekuláció mezején kívül. S ez. úgy látszik
előttem, némileg megmagyarázná ama természeti hajlandóságot.

Valamely pusztán spekulativ tudomány gyakorlati haszna e
tudomány határain kívül van, tehát csak scholionnak tekinthető s
mint minden scholion nem tartozik a tudományhoz mint ennek része.
Mindazonáltal e vonatkozás mégis legalább a filozófia határain
belül van, különösen azén, mely tiszta észforrásokból merit,
amelyben az ész spekulativ használatának a metafizikában szükségkép
meg kell egyeznie gyakorlati használatával az erkölcstanban. Azért
érdemli meg a tiszta ész elkerülhetetlen dialektikája, melyet a
metafizikában természeti hajlandóságnak tekintenek, hogy ne csak
mint eloszlatást követelő látszat, hanem mint természeti berendezés célját tekintve, ha lehet,
magyaráztassék, habár e munka mint kötelességen kívül való a
voltaképi metafizikától joggal nem követelhető. 

Második, de a metafizika tartalmával rokonabb scholionnak
kellene ama kérdések megoldását tekinteni, melyek a Kritikában a
642. laptól a 668-ig39)
terjednek. Mert ott bizonyos észelveket adok elő, melyek a
természet rendjét vagy inkább az értelmet, mely ennek törvényeit a
tapasztalat útján keresi, a priori meghatározzák. Konstitutivoknak
s törvényhozóknak látszanak a tapasztalatot illetőleg, holott a
puszta észből erednek, melyet pedig nem mint az értelmet
tekinthetünk lehető tapasztalat elvének. Hogy e megegyezés azon
alapszik-e, hogy valamint a természet nem fűződik a tüneményekhez,
vagy ezek forrásához, az érzékiséghez magában, hanem csak ez
utóbbinak az értelemhez való viszonyában találtatik: azonkép
használatának általános egysége az összes lehető tapasztalat
céljából (rendszerben) csak az észre vonatkoztatva illeti meg az
értelmet, s ennélfogva a tapasztalat is közvetve az ész
törvényhozása alá tartozik – ennek bővebb megfontolását azokra
bízom, kik az ész mivoltát metafizikai használatán kívül is, még a
természetrajz rendszeressé tételének egyetemes elveiben is,
fürkészni akarják; mert a feladatot fontosnak mondottam ugyan
munkámban, de megoldását nem kísérlettem meg.40)

S így befejezem a magam fölvetette főkérdés analitikai
megoldását: Mikép lehetséges metafizika általában? olykép, hogy
attól, amiben használata tényleg, legalább következményeiben adva
van, fölemelkedem lehetőségének okaihoz. 


A PROLEGOMENÁK EGYETEMES KÉRDÉSÉNEK MEGOLDÁSA.

Mikép lehetséges a metafizika mint tudomány?



Metafizika mint az ész természetes készsége, tényleg van, de
egymagában (mint a harmadik főkérdés analitikai megoldása
bizonyította) dialektikai és csalékony is. Ha tehát ő belőle
vesszük alapelveinket s ezek használatában a természetes ugyan, de
mégis hamis látszatot követjük, soha tudományt nem alkothatunk,
csak üres dialektikai mesterséget, melyben az egyik iskola túltehet
ugyan a másikon, de jogosúlt s tartós tetszést egyik sem
arathat.

Hogy mint tudomány ne csak csalfa rábeszélésre, hanem belátásra
s meggyőzésre is számot tarthasson, előbb az ész birálatának elő
kell adnia az a priori fogalmak egész készletét, ezek
beosztását a különböző források, érzékiség, értelem s ész szerint,
továbbá ezek tökéletes tábláját s a fogalmak teljes taglálását mind
azzal, ami belőlük következtethető, főleg pedig a szintetikai a
priori ismeret lehetőségét, e fogalmak dedukciója alapján,
használatuk alapelveit, végűl pedig ennek határait is, de mindezt
teljes rendszerben. A kritika tehát s csakis ő foglalja magában az
egész jól megvizsgált s kipróbált tervet, de még a terv
keresztülvitelének eszközeit is, mely szerint a metafizika mint
tudomány létesíthető: más úton s módon ez lehetetlen. Tehát itt nem
annyira az a kérdés, mikép lehetséges e munka, hanem mikép
indítandó meg, s a jó tehetségűek mikép terelhetők el az eddigi
ferde s meddő földolgozástól e csalhatatlan felé, s hogy ily
egyesülés közös célra mikép vezethető a legcélszerűbben.

Annyi bizonyos, aki egyszer a kritikát megízlelte, örökre
undorodik minden dogmatikai fecsegéstől, mellyel azelőtt szükségből
beérte, mert eszének szüksége volt valamire s jobbat
foglalkoztatására nem találhatott. A kritika úgy viszonylik a
közönséges iskolai metafizikához, mint a kémia az alkimiához vagy
az asztronómia a jósoló asztrológiához. Bizonyos vagyok
 benne, hogy senki, aki a Kritika
alapelveit csak e prolegomenákban is átgondolta s fölfogta, nem fog
többé ama régi és szofisztikai áltudományhoz visszatérni;
ellenkezőleg bizonyos örömmel fogja azt a metafizikát nézni, mely
most valóban hatalmában van, előkészítő fölfedezésekre sem szorúl s
mely először adhat tartós megelégedést az észnek. Mert valamennyi
lehető tudomány közűl csak a metafizika számíthat biztosan arra az
előnyre, hogy tökéletességre s abba a maradandó állapotba hozható,
hogy nem változhatik többé s új fölfedezések sem gyarapíthatják,
mert az ész itt nem a tárgyakban s szemléletükben (mely bővebben
föl nem felvilágosíthatja többé), hanem maga magában találja
ismerete forrásait, s ha tehetsége alaptörvényeit teljesen s minden
félreértés ellen biztosítva előadta, semmi sem marad hátra, amit a
tiszta ész a priori megismerhetne, sőt csak jogos kérdés
tárgyává is tehetne. Ily határozott s befejezett tudásra való
kilátásnak különös varázsa van, ha ennek hasznát (melyről azután
fogok szólni) mellőzzük is.

Minden álmesterség, minden hiú bölcseség csak ideig-óráig tart;
mert végre maga magát rontja le; legfőbb virágzása egyszersmind
enyészetének időpontja. Hogy a metafizika dolgában ez az idő
elérkezett, mutatja állapota, melybe, noha máskülönben minden faját
a tudománynak nagy buzgósággal mívelik, az összes művelt népeknél
sülyedt. Az egyetemi tanúlmányok régi rendje fentartja még
árnyékát, egyetlen egy tudományos akadémia néha-néha kitűzött
jutalmak által egy-egy ilyféle kísérletre buzdít, de az alapos
tudományok közé nem számítják többé s mindenki ítélje meg maga,
mikép fogadná egy szellemes férfiú, kit nagy metafizikusnak
neveznének, e jóakaratú, de aligha valakitől irigyelt
dícséretet.

De habár minden dogmatikai metafizika hanyatlásának ideje
kétségtelenül elérkezett, sok hijja van még annak, hogy mondhatnók,
újjászületésének ideje, az ész alapos s befejezett kritikája
segítségével, már elérkezett. Minden átmenet az egyik hajlamtól a
vele ellentetthez a közömbösség állapotán visz keresztül, s ez az
időpont a szerzőre a legveszedelmesebb, de mégis úgy tetszik nekem,
a tudományra nézve a legkedvezőbb. Mert ha előbbi szövetkezetek
teljes szétválása után a pártszellem kialudt, az elmék a legjobb
hangulatban vannak, hogy  lassan-lassan más terv szerint való
szövetkezési javaslatokat meghallgassanak.

Ha azt mondom, hogy e prolegomenáktól azt remélem, hogy tán
fölélesztik a kritika terén a kutatást s új meg sokat igérő
foglalkozási tárgyat adnak a filozófia általános szellemének, mely
spekulativ részében a táplálékból úgy látszik kifogyott, már előre
elképzelhetem, hogy mindenki, kit a tövises utak, melyeken a
Kritikában vezettem, elkedvetlenítettek s untattak, azt fogja
kérdezni, mire is alapítom e reményemet. Feleletem: a szükségesség ellenállhatatlan törvényére.

Hogy az emberek szelleme valaha teljesen abba fogja hagyni a
metafizikai kutatásokat, ép oly kevéssé várhatni, mint hogy
valamikor, csakhogy ne kelljen mindig tisztátalan levegőt színi
inkább egészen meg fogjuk szüntetni a lélekzetvételt. Lesz tehát a
világon mindig, sőt mi több, mindenkiben, főleg a gondolkodó
emberben metafizika, melyet nyilvános mérték híjján mindenki maga
fog a maga módja szerint kiszabni magának. Amit eddig metafizikának
neveztek, nem elégíthet ki vizsgálódó főt; de teljesen lemondani
róla mégis lehetetlen; tehát végre valahára magának a tiszta észnek
kritikáját kell megkísérteni, ha pedig
megvan, megvizsgálni, mert különben nincs
mód rá, hogy e sürgős szükséget, mely még valamivel több mint
puszta tudás vágya, kielégítsük.

Mióta kritikát ismerek, valamely metafizikai tartalmú könyv
elolvasása után, mely fogalmai meghatározásával, változatosságával,
rendjével s könnyű előadásával foglalkoztatott is, művelt is, mégis
kérdeznem kellett: ugyan tovább vitte-e egy
lépéssel a szerző a metafizikát? Megkövetem a tudós férfiakat,
kiknek művei más tekintetben hasznomra voltak s elmém erőinek
műveléséhez mindig hozzájárultak, de megvallom, hogy sem az ő, sem
a magam csekély kísérleteiben (melyeknek az önszeretet pedig
hasznukra van) nem találhattam, hogy a tudományt csak legkevésbbé
is előre vitték; még pedig abból az egyszerű okból nem, mert e
tudomány még nem létezett, nem is tákolható össze darabonként,
hanem csirájának előbb a Kritikában teljesen preformáltnak kell
lennie. De minden félreértés elkerülése végett az előbbiből
emlékezetünkbe  kell hoznunk, hogy fogalmaink
analitikai taglalása az értelemnek hasznára volt ugyan, a tudományt
azonban (a metafizikát) legkevésbbé sem viszi előre, mert a
fogalmak ama taglalásai csak anyagok, melyekből a tudomány még csak
megszerkesztendő. A szubstancia meg járulék fogalmát még oly szépen
taglalhatom s határozhatom meg, ez igen jó előkészítés jövő
használatára; de ha nem bizonyíthatom be, hogy mindenben, ami van,
a szubstancia megmarad, és csak a járulékok változnak, akkor az az
egész taglalás legkevésbbé sem vitte előre a tudományt. A
metafizika pedig sem ezt a tételt, sem az elegendő ok tételét, még
kevésbbé valamely más összetettebbet, pl. lélektani vagy
kozmologiai tételt s egyáltalán semmiféle szintetikai tételt nem
tudott eddigelé a priori érvényesen bizonyítani; tehát azzal
az egész analizissal nem végeztünk semmit, nem alkottunk, nem
vittük előre semmit annyi tülekedés és lárma után a tudomány még
ott áll, a hol Aristoteles idejében
volt, habár a hozzá való előkészületek, ha csak előbb a szintetikai
ismeretekhez való vezérfonalat találták volna meg, sokkal jobbak
voltak, mint ezelőtt.

Ha ez által valaki sértve érzi magát, könnyen megsemmisítheti e
vádakat, ha csak egyetlen egy szintetikai, a metafizikához tartozó
tételt sziveskedik idézni, melyet dogmatikai módon a priori
bizonyítani vállalkozik. Mert csak ha erre képes, fogom elismerni,
hogy a tudományt valóban előbbre vitte; még ha a tételt a
közönséges tapasztalat különben is eléggé megerősítette.
Mérsékeltebb s méltányosabb nem lehet követelés, ha pedig ami
elmaradhatatlanul bizonyos, erre nem képes, akkor igazságosabb nem
lehet nyilatkozat ennél: hogy a metafizika mint tudomány eddig nem
is létezett.

Kihivásom elfogadása esetében azonban két dolgot kikérek
magamnak: először a valószínűséggel és
hozzávetéssel való játékot, mely a metafizikának ép oly rosszul
illik, mint a geometriának; másodszor az úgynevezett józan emberi értelem varázsvesszejével való
döntést, mely vessző nem mindenkit üt, hanem személyes
tulajdonságokhoz alkalmazkodik.

Mert, ami az elsőt illeti, aligha
találhatni képtelenebb dolgot, mint ha metafizikában, tiszta észből
való filozófiában ítéleteinket valószínűségre s hozzávetésre
akarjuk alapítani. Amit a priori kell megismerni, azt ép
azzal apodiktikailag bizonyosnak  állítjuk s ennek
bizonyítandó is. Ez ép olyan volna, mintha a geometriát vagy
arithmetikát akarnók hozzávetésekre alapítani. Mert ami a
valószínűségi számítást (calculus probabilium) az arithmetikában
illeti, ez nem valószínű, hanem egészen biztos ítéleteket foglal
magában bizonyos esetek lehetőségének fokáról, adott egynemű
föltételek mellett, mely esetek az összes lehető esetek összegében
csalhatatlanúl a szabály értelmében bekövetkeznek, ámbár minden
egyes eset tekintetében a szabály nem eléggé határozott. Csak a
tapasztalati természettudományban tűrhetők meg a hozzávetések
(indukció s analogia útján), de itt is annak, amit fölteszek,
legalább lehetősége egészen bizonyos kell hogy legyen.

Még rosszabbúl áll a dolog a józan emberi
értelemre való hivatkozással, ha nem arról van szó, hogy
fogalmak s alaptételek mennyiben érvényesek a tapasztalatra
vonatkozólag, hanem ha a tapasztalat föltételeit mellőzve is
érvényeseknek állítjuk őket. Mert mi az a józan értelem? Nem egyéb mint a közönséges értelem,
amennyiben helyesen ítél. S mi a közönséges
értelem? A szabályok konkrét alkalmazásának s megismerésének
tehetsége, megkülönböztetésül a spekulativ
értelemtől, amely a szabályok elvont megismerésének tehetsége.
A közönséges értelem pl. aligha fogja megérteni azt a szabályt,
hogy minden ami történik okánál fogva meg van határozva,
egyetemességében pedig soha sem fogja átlátni. Példát fog tehát
kérni a tapasztalattól s ha azt hallja, hogy ez nem jelent egyebet,
mint amit maga is mindig gondolt, ha egy ablaktáblája eltört vagy
valamely szerszáma eltünt, akkor megérti ezt az alaptételt s el is
fogadja. A közönséges értelem tehát csak annyiban használható,
amennyiben szabályait (habár ezek tényleg a priori rejlenek
benne) a tapasztalatban megerősítve láthatja; hogy őket a
priori s a tapasztalattól függetlenül lássuk, át a spekulativ
ész dolga, s egészen kivűl van a közönséges értelem látáskörén. A
metafizikának pedig egyes egyedül az ismeretnek ez utóbbi fajával
van dolga s bizonyára igen rossz ismertető jele a józan értelemnek,
oly tanúra hivatkozni, kinek itt semmi szava sincs, akit egyébkor
csak úgy félvállról nézünk, kivéve, ha bajban látjuk magunkat és
spekulációnkban nem tudunk segíteni magunkon. 

Közönséges kifogása a józan emberi értelem rossz barátainak (kik
alkalmilag nagyon dicsérik, de rendszerint megvetik), hogy azt
mondják: végre is csak kell nehány oly tételnek lenni, mely
közvetetlenűl bizonyos s melyről nemcsak bizonyítást, de egyáltalán
számot sem kell adni, mert különben ítéleteink alapokaival soha
véget nem érhetnénk. De a jogosultság bizonyítására soha sem tudnak
(az ellenmondás tételén kívül, mely azonban szintetikai ítéletek
igazságának bizonyítására elégtelen) egyéb kétségbevonatlanra, amit
a közönséges emberi értelemnek közvetetlenül tulajdoníthatnak,
hivatkozni, mint mathematikai tételekre, például hogy kétszer kettő
négy, hogy két pont közt csak egy egyenes van stb. De ezek oly
ítéletek, melyek a metafizikáétól ég s föld távol vannak. Mert a
mathematikában mindent, amit egy fogalom által lehetségesnek
gondolok, saját gondolkodásom által magam szerkeszthetek
(konstruálhatok); a kettőhöz a másik kettőt egymásután hozzáteszem
s magam csinálom a négyet, vagy pedig gondolatban az egyik ponttól
a másikhoz mindenféle vonalakat húzok, de csak egyet húzhatok, mely
minden részében (mind az egyenlőkben, mind az egyenlőtlenekben)
magához hasonló. Ellenben valamely dolog fogalmából egész
gondolkodási erőmmel nem hozhatom ki oly dolog fogalmát, melynek
létele az előbbivel szükségkép egybe van kapcsolva; a tapasztalatot
kell segítségül hívnom s habár értelmem a priori (de mindig
csak lehető tapasztalatra vonatkoztatva) szolgáltatja nekem az ily
kapcsolat (az okság) fogalmát, azért még sem tüntethetem föl a
priori a szemléletben, mint a mathematikai fogalmakat, hogy ez
által lehetőségét a priori mutassam ki, hanem e fogalom,
valamint alkalmazásának alaptételei, hogy a priori érvényes
legyen – amint hát ezt a metafizikában megkívánjuk – lehetőségének
igazolására s dedukciójára szorúl, mert különben nem tudjuk, mely
mértékben érvényes, hogy csak a tapasztalatban használható-e, vagy
pedig rajta kívül is. A metafizikában tehát, mint a tiszta ész
spekulativ tudományában, nem hivatkozhatunk soha a közönséges
emberi értelemre; igen is hivatkozhatunk reá, ha kénytelenek
vagyunk a metafizikát elhagyva minden tiszta spekulativ ismeretről,
mely mindig csak tudás lehet, tehát magáról a metafizikáról is és
(bizonyos alkalmakkal való) tanításáról lemondani,  s ha
pusztán észszerű hitet találunk magunk számára lehetségesnek,
szükségünket ki is elégítőnek (talán még a tudásnál is
üdvösebbnek). Mert ekkor a dolog egészen más képet ölt. A
metafizikának nemcsak egészben, hanem minden részében is
tudománynak kell lennie, különben semmi; mert mint a tiszta ész
spekulációja nem támaszkodhatik egyébre, mint tiszta ismeretekre.
De rajta kívűl a valószínűségnek s józan emberi értelemnek nagyon
is lehet hasznos s jogosult használata, de egészen sajátos
alapelvek szerint, melyeknek súlya mindig a gyakorlatira való
vonatkozástól függ.

Ez az, amit a metafizikának mint tudománynak lehetősége céljából
követelni, jogosúltnak tartom magamat.


FÜGGELÉK

arról, ami a metafizikának, mint tudománynak, megvalósítására
történhetnék.



Minthogy egyik út sem, melyen eddig jártak, ért e célhoz: a
tiszta ész megelőző kritikáját mellőzve pedig e cél jóformán
elérhetetlen marad: nem látszik méltánytalannak az a kivánság, hogy
az itt előadott kísérletet pontos s gondos vizsgálatnak vessék alá,
hacsak nem akarunk inkább minden metafizikáról teljesen lemondani,
mi ellen, ha csak hivek maradunk szándékunkhoz, kifogás nem tehető.
Ha a dolgok folyását úgy veszszük, amint valóban van, nem amint
lennie kellene, kétféle ítéletet találhatunk: olyat mely a vizsgálatot megelőzi, s ami esetünkben
ily ítélet az olyan, amidőn az olvasó a maga metafizikája
szempontjából mond ítéletet a Tiszta Ész Kritikájáról, (melynek
föladata előbb a metafizika lehetőségét vizsgálni meg); s
az olyat, mely a vizsgálatot követi,
midőn az olvasó a kritikai kutatásokból vont következtetéseket,
melyek az ő előbb elfogadott metafizikájával valószinűleg elég
erősen ellenkeznek, egy időre félre tudja tenni s előbb az alapot
vizsgálja, melyből ama következtetéseket leszármaztathatták. Ha az,
amit a közönséges metafizika előad, kétségtelenül bizonyos volna,
(mint például a geometria), az ítélet első faja volna helyén; mert
ha bizonyos alaptételek következményei megállapított 
igazságokkal ellenkeznek, akkor amaz alaptételek hamisak s minden
megelőző vizsgálat nélkül elvetendők. Ha azonban nem úgy áll a
dolog, hogy a metafizika kétségtelenül bizonyos (szintetikai)
tételek készletével rendelkezik, sőt talán úgy, hogy egész csomó
olyan található benne, mely látszólag ép oly igaz, mint akár a
legjobbak közülök, de következményeiben mégis egymással ellenkezik,
továbbá a voltaképi metafizikai (szintetikai) tételek igazságának
biztos kriteriuma egyáltalán nem található meg benne: akkor az
ítélet előbbi fajtája nincs helyén, hanem a kritika alaptételeinek
vizsgálata meg kell hogy előzzön minden e kritika értékéről vagy
értéktelenségéről szóló ítéletet.

A Kritikáról való oly ítélet próbája, mely annak vizsgálatát
megelőzi.

Ily ítélet a Göttingische Gelehrte Anzeigenben található az
1782. év január 19-i számában a Zugabe harmadik darabjában, 40. l.
sf.

Ha oly szerző, ki művének tárgyát jól ismeri, ki mindenütt
önálló gondolkodással iparkodott azt földolgozni, oly birálónak
esik a kezébe, ki elég éleselmű, hogy azokat a mozzanatokat,
melyeken a mű értéke vagy értéktelensége tulajdonkép alapszik, ki
tudja fürkészni, aki nem tapad a szóhoz, hanem a dolgokat vizsgálja
s nemcsak az elveket tisztázza s kutatja, melyekből a szerző
kiindúlt: akkor az utóbbinak az ítélet szigorúsága talán nem lesz
inyére, de a közönség azzal mit sem törődik, mert nyert vele; maga
a szerző is meg lehet elégedve azzal, hogy alkalmat talál egy
hozzáértő által elég korán megvizsgált értekezéseit megigazítani
vagy megmagyarázni s ilyetén módon, ha azt gondolja, hogy alapjában
neki van igaza, a félreértés okát, mely művének a jövőben kárára
lehetne, idejekorán az útból eltávolítani.

Egészen más helyzetben vagyok én az én bírálómmal szemben. Át
nem látja, úgy látszik, hogy ama kutatásban, melylyel (szerencsémre
vagy szerencsétlenségemre) foglalkozom, min fordul meg
tulajdonképen a dolog; s akár mert nem volt türelme ily nagy munkát
átgondolni; akár mert kedvetlen volt ama tudomány fenyegető
reformja miatt, melyben ő a maga hite szerint már régen mindent
tisztába hozott; akár pedig, mit  nem szívesen teszek föl,
valóban korlátolt fölfogás volt oka annak, hogy iskolai
metafizikáján túl nem tudott gondolni: egy szóval, nagy hévvel
fölsorolja a tételek hosszú sorát, melyeknél, ha előzményeiket nem
ismerjük, nem gondolhatunk semmit; itt-ott gáncsolását szövi közbe,
melynek az olvasó ép oly kevéssé látja okát, mint nem érti a
tételeket, melyek ellen a gáncsolás intéztetik, tehát sem a
közönségnek nem szolgálhat fölvilágosítással, sem bennem a
hozzáértők szemében nem tehet kárt; ezért egészen mellőztem is
volna e bírálatot, ha nehány magyarázatra nem adna alkalmat, mely e
prolegomenák olvasóit némely esetben félreértésektől
megóvhatja.

A bíráló, hogy oly szempontja legyen, melyből a legkönnyebben a
szerzőre nézve kedvezőtlen módon tüntetheti föl az egész művet,
anélkül, hogy valamely különös kutatással kellene bajlódnia, azzal
kezdi s végzi is, azt mondván: «e munka a transscendentell (vagy
amint ő fordítja, a magasabb)41)
idealizmus rendszere».

E sor láttára csakhamar tudtam, miféle bírálat jő ki majd ebből;
körülbelül olyan, mintha valaki, ki soha sem látott vagy hallott
semmit a geometriából, egy Euclidesre
akadna s arra a kérésre, hogy mondja meg ítéletét róla, miután
átlapozásánál sok rajzot talált, azt mondaná: E könyv rendszeres
vezérfonal a rajzoláshoz; a szerző sajátos nyelvvel él, hogy
homályos érthetetlen szabályokat adjon, melyekkel végre is nem
végezhetni többet, mint amennyit mindenki jó természetes
szemmértékkel is elérhet stb.

De lássuk, miféle idealizmus is az, mely végig megy egész
művemen, habár azért távolról sem lelke a rendszernek. 

Az összes igazi idealisták tétele, az eleai iskolától kezdve
Berkeley püspökig, e formulában
foglaltatik: «Minden érzéki és tapasztalati ismeret nem egyéb
puszta látszatnál és csak a tiszta értelem meg ész eszméiben van
igazság.»

Az én idealizmusomat ellenben a következő alaptétel irányozza s
határozza meg: «A dolgoknak csakis tiszta értelemből vagy tiszta
észből való megismerése nem egyéb puszta látszatnál és csak a
tapasztalatban van igazság.»

De hiszen ez egyenes ellentéte ama voltaképi idealizmusnak;
hogyan történhetett tehát, hogy én egész ellenkező értelemben éltem
e szóval s a bíráló ezt látta meg mindenütt.

E nehézség megoldása olyasmin fordul meg, amit, ha akarták
volna, művem összefüggéséből könnyen megérthettek volna. Tér meg
idő mindennel, amit magukban foglalnak, együtt nem maguk a dolgok
vagy ezek tulajdonságai, hanem csak ezek megjelenéséhez tartoznak;
idáig ugyanazt vallom, mint amaz idealisták. Ezek azonban s köztük
főleg Berkeley, pusztán empirikus
képzetnek tekintik a tért, mely minden meghatározásával együtt
valamint a benne levő jelenségek, csak a tapasztalat vagy
észrevevés útján ismeretesek előttünk. Ezzel szemben én bizonyítom
legelőször, hogy a tér (s hasonlóképen az idő, melyre Berkeley nem vetett ügyet) minden meghatározásával
együtt, a priori ismertetik meg általunk, mert a tér
valamint az idő minden észrevevés vagy tapasztalat előtt mint
érzékiségünk tiszta formája van meg bennünk s ennek minden
szemléletét, tehát valamennyi jelenséget is lehetővé teszi. Ebből
következik, hogy mert az igazság egyetemes és szükséges törvényeken
mint ismertető jelein alapul, azért a tapasztalatnak Berkeley-nél nem lehetnek az igazságot ismertető
jelei, mert jelenségeinek (ő nála) semmi sem szolgál a
priori alapul, amiből azután következik, hogy nem egyebek
puszta látszatnál, míg ellenben én nálam tér meg idő (a tiszta
értelmi fogalmakkal egyetemben) a priori szabják meg minden
lehető tapasztalatnak törvényét, amely egyszersmind biztos
ismertető jel az igazságnak a látszattól való
megkülönböztetésére.42)


Az én úgynevezett (tulajdonkép kritikai) idealizmusom tehát
egészen sajátos mivoltú, t. i. megdönti a közönségest s először ad
objektiv valóságot minden a priori ismeretnek, magának a
geometriának is, melyet a tér- meg időnek általam bebizonyított
idealizmusa nélkül a legbuzgóbb realista sem állíthatna. A dolgok
ilyetén állásánál, minden félreértés megelőzése végett, szeretném,
ha e fogalmamnak más nevet adhatnék; de egészen még sem másíthatom
meg. Legyen tehát megengedve, hogy ezentúl, mint már fennebb
mondottam, formai vagy még inkább kritikai idealizmusnak nevezzem,
hogy Berkeley dogmatikai, meg
Cartesius skeptikus idealizmusától
megkülönböztessem.

Egyéb nevezetest nem találok e könyvbirálatban. Szerzője mindig
en gros ítél, ami igen okosan kigondolt eljárás, mert az
ember így nem árulja el, hogy ő maga mit tud vagy nem tud; egyetlen
egy kimerítő en detail ítélet, ha amint kellett volna, a
főkérdést érinti, földerítette volna vagy az én tévedésemet, vagy a
biráló belátásának mértékét az efféle vizsgálatokban. Az sem volt
rosszul kigondolt fogás, oly olvasóknak, kik csak ujság-hirekből
szoktak maguknak könyvekről fogalmat alkotni, a könyv olvasásától
eleve való elriasztására, hogy egyhuzamban egymásután egész sor
tételt mond el, melyeknek, bizonyítékaikkal és magyarázataikkal
való összefüggésükből kiszakítva (főleg ha még az iskolai
metafizikával homlokegyenest ellenkeznek) szükségkép képteleneknek
kell hangzaniok; az olvasó türelmét az undorodásig ostromolja;
azután pedig, miután azzal az elmés mondással ismertetett meg
engem, hogy az állandó látszat igazság, e vaskos de atyai
tanítással végzi: «Mire való tehát a közönséges elfogadott nyelv
ellen való hadakozás, és mire meg honnét való az idealisztikus
megkülönböztetés?» Ez az ítélet, miután előbb könyvemet
metafizikailag eretneknek mondotta, egész sajátosságát puszta
nyelvujításban keresi s világosan bizonyítja, hogy feltolakodott
biróm legkevésbbé sem  értette meg a könyvet, hozzá pedig még
maga magát sem igen.43)

A biráló különben mint oly férfiú beszél, kinek fontos s kiváló
igazságokat kell tudnia, melyeket azonban még rejtve tart; én
legalább újabban nem vettem tudomást semmiről a metafizikában, ami
ily hangra feljogosítana. De nagyon rosszul teszi, hogy
fölfedezéseit nem közli a világgal; mert valószinűleg mások is úgy
járnak, mint én, t. i. hogy noha annyi időn át oly sok szépet írtak
e téren, még sem láthatják, hogy ezzel a tudomány csak egy
ujjnyival is előbbre vitetett volna. Egyebet, meghatározások
hegyezgetését, sánta bizonyításoknak új mankókkal való ellátását, a
metafizika toldozott-foldozott ruhájának új rongyokkal vagy más
szabással való ellátását, igen is találhatni, csakhogy ezt nem
kivánja a világ. Metafizikai állításokkal torkig van a világ; e
tudomány lehetőségét kivánják, ama forrásokat, melyekből
bizonyosság származtatható le, s biztos ismertető jeleket a tiszta
ész dialektikai látszatának az igazságtól való megkülönböztetésére.
Ennek kulcsa van meg bizonyára a biráló kezében, különben dehogy
beszélhetett volna ily nagy hangon.

De az a gyanú éled bennem, hogy a tudomány ily szükséglete talán
soha eszébe se jutott, máskülönben e pontra irányozta volna
birálatát s ily fontos ügyben sikertelen kísérlet is tiszteletben
részesült volna előtte. Ha így van a dolog, megint jó barátok
vagyunk. Elmerülhet amily mélyen csak akar a metafizikában, senki
sem fogja útját állani; csak arról, ami a metafizikán kívül van, a
metafizikának az észben levő forrásáról nem, mondhat ítéletet. Hogy
pedig gyanúm nem alaptalan, azzal bizonyítom, hogy a szintetikai
a priori ismeret lehetőségéről,  mi a
voltaképi föladat volt, melynek megoldásától függ egészen a
metafizika sorsa, amiért is erre irányult egész kritikám (valamint
ezek a prolegomenáim is), szót sem említ. Az idealizmus, melyre
ráakadt s amelyben meg is akadt, csak mint ama feladat megoldásának
egyetlen eszköze vétetett föl a tantételbe (habár más okok is
megerősítették); neki pedig ki kellett volna mutatnia, vagy hogy
ama feladatnak nincs meg az a fontossága, melyet tulajdonítok neki
(itt a prolegomenákban is), vagy hogy a jelenség fogalma nem oldja
meg e feladatot, vagy hogy más módon jobban megoldható; minderről
azonban egy szót se találok a birálatban. A biráló tehát nem értett
semmit művemből, talán semmit a metafizika szelleméből s lényegéből
sem, ha csak, amit szivesebben fölteszek, birálói elhamarkodás,
megbotránkozva azon a nehézségen, hogy annyi akadályon keresztül
kell törnie, káros árnyékot nem vetett az előtte levő műre s
alapvonalaiban fölismerhetetlenné nem tette előtte.

Sok hijja van még annak, hogy egy tudományos ujság, ha
munkatársai még oly jól s gondosan vannak is megválogatva, különben
jól kiérdemelt tekintélyét úgy mint másutt a metafizika terén is
fentarthassa. Más tudományoknak s ismereteknek mégis megvan a maguk
mértéke. A mathematikának maga magában, a történetnek s
theologiának világi és szent könyvekben, a természettudománynak s
orvosi tudománynak a mathematikában s tapasztalatban, a
jogtudománynak törvénykönyvekben, s még az ízlés műveinek is a
régiek mintáiban. De annak a valaminek megítélésére, mit
metafizikának neveznek, a mértéket még előbb meg kell találni (én
kísérletet tettem, hogy ezt, valamint használatát meghatározzam).
De amíg nem találtuk meg, mit tegyünk, ha mégis ily könyvekről kell
ítéletet mondanunk? Ha dogmatikaiak, tegyen mindenki, amint neki
tetszik; soká úgy sem fogja senki a másik fölött az urat adni,
anélkül, hogy ne találkozzék valaki, aki hasonlóval fizet neki. De
ha kritikaiak, még pedig nem más művekre, hanem magára az észre
vonatkozólag, úgy hogy a megítélés mértéke nem vehető föl előre,
hanem előbb keresendő: akkor ellenvetés és gáncs meg van engedve,
de megférhetőségnek mégis alapúl kell szolgálnia, mert a szükséglet
közös s a szükséges tudás hiánya miatt birói döntő tekintélynek
nincs helye. 

De hogy e védelmemet a filozofáló közügy érdekéhez kössem,
kisérletet javaslok, mely ama módra vonatkozólag, mikép kelljen
minden metafizikai kutatásnak közös célra irányulnia, dönt. Ez
pedig nem egyéb, mint amit régebben a mathematikusok tettek, hogy
versenyben döntsék el módszereik elsőségét, t. i. kihívom
birálómat, hogy egyetlenegy általa állított igazán metafizikai,
azaz szintetikai s a priori fogalmakból megismert,
mindenesetre pedig mellőzhetetlen alaptételt, példáúl a szubstancia
tartósságáét, vagy a világeseményeknek okaik által való szükséges
meghatározásáét bizonyítson be, a maga módja szerint, de amint
illik a priori okokkal. Ha erre nem képes (a hallgatás pedig
ennek bevallása), akkor, minthogy a metafizika az efféle tételek
apodiktikai bizonyossága nélkül semmi: el kell ismernie, hogy az
efféle tételek lehetőségét vagy lehetetlenségét mindenekelőtt a
tiszta ész kritikájában kell eldönteni, minek folytán kénytelen
vagy elismerni, hogy kritikám alaptételei helyesek, vagy
bebizonyítani, hogy érvénytelenek. Minthogy pedig előre látom, hogy
bármily gondtalanúl bizott is eddig alaptételei bizonyosságában,
kemény próbáról lévén szó, a metafizika egész területén egyetlen
egyet sem fog találni, melylyel bátran fölléphetne, a legkedvezőbb
feltételt, melyet versenyben csak várhatni, engedem meg neki, t. i.
leveszem róla az onus probandi-t s a magam vállára
tétetem.

E prolegomenákban ugyanis s Kritikámban a 426–461. l.44) nyolc tételt talál, melyek közül kettő-kettő
mindig ellenkezik egymással, mindegyik azonban szükségkép a
metafizikához tartozik, melynek vagy el kell azt fogadnia, vagy
pedig megcáfolnia, (habár egy sincs köztük, melyet annak idején
valamely filozófus el nem fogadott volna). Már most szabadságában
áll egyet a nyolc tétel közül tetszés szerint kiválasztania, s
bizonyítás nélkül, melyet elengedek neki, elfogadnia; de csak egyet
(mert idővesztegetés neki ép oly kevéssé lehet hasznára, mint
nekem), azután pedig támadja meg az ellentételről adott
bizonyításomat. Ha mégis meg tudom ezt védeni s így kimutatni, hogy
minden dogmatikai filozófia által szükségkép elismert alaptételek
szerint az általa elfogadott tétel ellentétele ép oly világosan
bebizonyitható;  akkor ezzel el van döntve, hogy a
metafizika öröklő hibában szenved, melyet meg nem magyarázhatunk,
még kevésbbé pedig megszüntethetünk, míg szülő helyéhez, a tiszta
észhez nem hatolunk előre; s így vagy el kell fogadnia kritikámat,
vagy annak helyére jobbat tennie, tehát amazt legalább
megvizsgálnia, s csak is ezt kivánom most. Ha azonban
bizonyításomat nem tudom megvédeni, akkor ellenfelem javára egy
szintetikai a priori tétel dogmatikai alaptételek folytán
megáll, vádam a közönséges metafizika ellen tehát igazságtalan volt
s én kész vagyok kritikámról való gáncsát jogosnak ismerni el
(habár ez még távolról se következnék ebből). E célra azonban, úgy
hiszem, szükséges volna, hogy inkognitójából kilépjen, különben nem
tudom, mikép lehetne elejét venni annak, hogy névtelen s mégis
hivatlan ellenfelek egy feladat helyett többel ne tiszteljenek meg,
vagy ostromoljanak.

A kritika oly vizsgálatának javaslata, amelyre ítélet
következhetik.

A tisztelt közönségnek a hallgatásért is le vagyok kötelezve,
mellyel hosszabb időn át Kritikámat megtisztelte; ez mégis az
ítélet elhalasztását bizonyítja, tehát annak sejtését, hogy oly
műben, mely minden járt utat elhágy és új útra tér, melyen nem
igazodhatni el mindjárt, talán mégis van valami, ami az emberi
ismeret egyik fontos, de most kihalt ágának új életet s
termékenységet adhatna, tehát óvatosságot, hogy elhamarkodott
ítélettel a még gyenge oltványt le ne törjék és el ne pusztítsák.
Az ily okokból elkésett ítélet próbája ép most kerül szemem elé a
Gothaische Gelehrte Zeitungban, melynek alaposságát (mellőzve az én
itt gyanús dicséretemet) a művem alapelveihez tartozó szakasz
érthető s hamisítatlan előadásából minden olvasó maga fogja
észrevenni.

S itt azt ajánlom, minthogy lehetetlen terjedelmes épületet
futólagos áttekintéssel azonnal egészben ítélni meg, hogy
vizsgálják meg alapjától kezdve részenként, s használják ennél e
prolegomenákat általános tervrajz gyanánt, melylyel azután
alkalmilag maga a mű hasonlítható egybe. Ez ajánlat, ha csak ama
képzeltem fontosság szolgálna neki alapúl, melyet a szerző hiúsága
rendesen a saját művének tulajdonít, szerénytelen volna
 s megérdemelné, hogy keményen
visszautasítsák. De az egész spekulativ filozófia ügyei úgy
állanak, hogy azon a ponton vannak, hogy végkép elaludnak, ámbár az
emberi ész soha ki nem haló hajlammal csüng rajtuk, mely csak mert
folyton csalódott, iparkodik most, habár hiába, közömbösséggé
válni.

A mi gondolkodó korunkban nem tehető fel, hogy sok érdemes
férfiú ne ragadna meg minden jó alkalmat, hogy a mindinkább
felvilágosodó ész közös érdekén közre ne működjék, ha csak némi
remény mutatkozik, hogy ezzel célt érünk. A mathematika,
természettudomány, törvények, művészetek, maga a morál stb. még nem
töltik be egészen a lelket; még mindig marad benne üres tér, mely
csak a tiszta és spekulativ ész számára van kiszabva, s amelynek
üressége arra kényszerít bennünket, hogy torzképekben vagy
haszontalan játékban vagy még rajongásban is látszólagos
foglalkozást s mulatságot, voltakép pedig csak szórakozást
keressünk, hogy elkábítsuk az ész panaszkodó szavát, mely
rendeltetésénél fogva olyat kíván, ami maga magában elégíti ki, nem
pedig csak más célok kedvéért, vagy a hajlamok érdekében hozza
tevékenységbe. Hiszem is, hogy ép azért mindenki, aki csak
fogalmainknak e kibővítését megkisérlette, nagy kedvét találja oly
elmélkedésben, mely csak a magában álló ész e körével foglalkozik,
mert épen ő benne kell, hogy összefolyjanak s egészszé egyesüljenek
mind a többi ismeretek, sőt célok is; merem állítani nagyobb kedvét
találja benne, mint bármely elméleti tudásban, melyet nem könnyen
cserélnénk be amazért.

A vizsgálat tervrajzáúl s vezérfonaláúl pedig azért ajánlom e
prolegomenákat, nem pedig magát a művet, mert ami az utóbbinak
tartalmát, rendjét, tanítási módját s azt a gondosságot illeti,
melyet minden tételre fordítottam, hogy mielőtt felállítom,
pontosan megmérem s vizsgálom, még most is egészen meg vagyok vele
elégedve (mert évek kellettek hozzá, míg nem csak az egésszel,
hanem némelykor csak egy tételével is forrásait illetőleg meg
voltam elégedve); de előadásommal az elemtan némely szakaszaiban
nem vagyok teljesen megelégedve, példáúl az értelmi fogalmak
dedukciójában vagy a tiszta ész paralogizmusaiban, mert bizonyos
terjedelmesség ott kárára van a világosságnak. Ezek helyett a
vizsgálat alapjáúl az szolgálhat,  amit e szakaszokra
vonatkozólag a prolegomenák mondanak.

Dicsérik a németekben, hogy amihez állhatatosság s kitartó
szorgalom kell, abban túltehetnek más népeken. Ha e vélemény
alapos, itt alkalom mutatkozik ama kedvező vélemény megerősítésére
s oly dolognak befejezésére, melynek szerencsés végében alig
kételkedhetni, melyben minden gondolkodó ember egyformán részt vesz
s mely eddig még sem sikerült; főleg minthogy oly sajátos
tudományról van szó, mely egyszerre hozható teljes befejezésre, s
abba a maradandó állapotba, hogy semmikép
nem fejthető tovább s későbbi fölfedezések által sem nem
gyarapítható, de még csak meg sem változtatható (itt-ott
nagyobbított világosság vagy hozzá függesztett haszon által való
kicifrázást nem számítok ide). E haszna nem lehet semmi más
tudománynak, mert egyik se vonatkozik ily teljesen elszigetelt,
másoktól független s tiszta ismereterőre. A mostani időpont
kedvezőtlennek sem látszik ajánlatomra, mert most Németországban
jóformán nem tudják, hogy az úgynevezett hasznos tudományokon kívül
mivel foglalkozzanak, úgy hogy még sem puszta játék, hanem
egyszersmind oly munka is volna, melylyel maradandó célt érhetni
el.

Hogy a tudósoknak ily célra való törekvéseit mikép lehetne
egyesíteni, ennek eszközeit kigondolni másokra kell bíznom. Nem úgy
vélekedem azonban, mintha azt várnám, vagy csak remélném is, hogy
valaki egyenesen elfogadja tételeimet; történjék támadás, ismétlés,
helyreigazitás, vagy pedig megerősítés, kiegészítés vagy bővítés,
ahogy jön; csak vizsgálják meg alapjától fogva a dolgot, s a siker
nem maradhat el; oly elmélet, habár nem is az enyim, jő majd létre,
s hagyható örökségbe az utódoknak, melyért ez joggal hálás
lesz.

Hosszú volna kimutatni, hogy, ha csak előbb a kritika
alapelveivel jöttünk tisztába, mily metafizikát várhatunk ennek
alapján, s ha áltollaitól megfosztottuk is a metafizikát, azért
épenséggel nem jelenne meg szegényesen s kicsiny formájúra
összezsugorítva, ellenkezőleg más tekintetben gazdagon s
tisztességesen ellátva jelenhetnék meg; de más nagy haszon, mely ez
újítással vele járna, azonnal szembe tűnik. A közönséges metafizika
mégis már hasznot hajtott azzal, hogy a tiszta értelem  elemi
fogalmait fölkereste, hogy taglalás által világossá,
magyarázatokkal határozottá tegye. Ezzel művelte az észt, bármihez
is fordúlt ez azután. De aztán egyéb hasznot se hajtott. Mert ez
érdemét megsemmisítette azzal, hogy merész állításaival kedvezett
az elbizottságnak, szubtilis kifogásaival és szépítgetéseivel az
álokoskodásnak, s azzal a könnyűséggel, melylyel egy kevés iskolai
bölcseséggel a legnehezebb feladatokon el tudott suhanni, a
selejtességnek, mely annál csábítóbb, mennél inkább tud egyrészt
valamit a tudomány nyelvéből, másrészt pedig a népszerűségből
kölcsön venni s ezzel mindenkinek minden volt, de voltakép magában
semmi. Ellenben a kritika azt a mértékét szolgáltatja ítéletünknek,
mely által a tudást biztosan megkülönböztethetjük az áltudástól, s
ha a metafizikában teljesen alkalmazzuk, e kritika oly
gondolkodásmódot szül, mely jótékony hatását azután minden más
észhasználatra is kiterjeszti s először kelti az igazi filozófiai
szellemet. De bizonyára az a szolgálat sem becsmérlendő, melyet a
theologiának tesz, függetlenné tevén azt a dogmatikai spekulació
ítéletétől s épen ezzel teljesen biztosítván őt ily ellenfelek
minden támadása ellen. Mert a közönséges metafizika, habár nagy
segítséget igért a theologiának, később nem tudta az igéretét
beváltani, s azonfölül, a spekulativ dogmatikát segítségére híván,
ezzel csak annyit ért el, hogy maga fegyverzett föl maga ellen
ellenségeket. A rajongást, mely felvilágosodott korszakban nem
kaphat lábra, ha csak az iskolai metafizika mögé nem búvik, melynek
oltalma alatt merhet mintegy észszel dühöngeni, a kritikai
filozófia kergeti ki ez utolsó búvó helyéből. Végül pedig
metafizika tanítójának csak fontos lehet az, hogy egyszer
közmegegyezéssel mondhassa, hogy amit előad, végre valahára
tudomány, s ez a közügynek igazi hasznára
válik.






Lábjegyzetek.


 1) A mely idézetek
mellett a mű címe nincs kitéve, ott a lapszámok a «Prolegomenák» e
magyar kiadására vonatkoznak. Kant munkáiból vett egyéb idézetek az
új nagy Kant-kiadásra vonatkoznak: Kant Gesammelte Schriften,
herausgegeben von der Königl. Pr. Akademie d. Wissensch. Bd. IV.
Berlin 1903.

 2) Ezen a helyen
említjük, hogy Scheffner hagyatékában két folio ívet találtak, mely
a Prolegomenák két helyének más fogalmazását tartalmazza. A
változatok nem fontosak. L. Warda Altpreussische Monatsschrift,
XXXVII. köt. 533–553 l.

 3) Immanuel Kant
Prolegomena etc. herausgegeben und historisch erklärt von Benno
Erdmann. Leipzig. L. Voss. 1878. V. ö.
Emil Arnoldt előbb említett művét. Kuno
Fischer Geschichte der neuen Philosophie
III. Bd. Dritte neu bearbeitete Auflage.
München 1882. Vierteljahrsschrift f. wiss. Phil. II. 484. l.

 4) L. Die
Erdmann-Arnoldt’sche Controverse über Kants Prolegomena von H.
Vaihinger, Phil. Monatshefte XVI. 44–71. Altpreussische
Monatshefte, 1900. 37. köt. Otto Schöndörffer Kants Briefwechsel
364–374. l. Vaihinger szerint a külső események Erdmann
föltevésének mind a kivonat és a Proleg. tárgyi azonosságát, mind a
két alkatrész időbeli különbségét tekintve, határozottan kedveznek.
De vajjon a két alkatrész minden
pontjában helyesen van-e elkülönítve, s vajjon szükséges-e
ezeket egészben oly ellentéteseknek fogni
föl, hogy kettős szerkesztésről lehessen szó, az oly kérdés, mely
csak a Prolegomenák belső mivoltának beható vizsgálata által
dönthető el. Ezt a kérdéspárt Arnoldt, aki a mellékkérdésekben
nyomós okokat hozott föl E. ellen és általában lényegesen
hozzájárult az egész ügy tisztázásához, idáig nem érintette (l.
70–71. l.). Schöndörffer ahhoz az
eredményhez jut, hogy Kant sem népszerű kivonatot, sem tankönyvet
nem írt, hanem az említett birálat folytán írta a Proleg.
uno tenore. A porosz akadémia kiadásában
Erdmann kisérletet sem tesz régi nézetének fenntartására és
érvényesítésére, csak a föntemlített adatokat a mű keletkezésére
vonatkozólag állítja össze.

 5) L. Die angebliche
Blattversetzung in Kants Prolegomena von Dr. J. H. Witte.
Phil. Monatshefte XIX. köt. 145–174. l. Vaihinger: Eine
angebliche Widerlegung der Blattversetzung in Kants Prolegomena.
Phil. Monatshefte. 1883. IX–X.

 6)


Rusticus exspectat, dum
defluat amnis; at ille

 Labitur et
labetur in omne volubilis aevum.


Horat.





 7) Mindazáltal
Hume ép ezt a romboló filozófiát nevezte
metafizikának s nagy becsben tartotta. «Metafizika és erkölcstan,
úgymond (Értek. IV. r.) a tudomány legfontosabb ágai; mathematika s
természettudomány fél annyit se érnek». Az éleselmű férfiú itt csak
azt a negativ hasznot tekinti, mellyel a spekulativ ész szertelen
követeléseinek mérséklése járna: tudniillik annak a sok végtelen s
üldöző vitatkozásnak, mely az emberiséget megzavarja, mindenkorra
véget vetne; e miatt nem látta meg azt a pozitiv kárt, mely abból
származik, ha az észt megfosztjuk ama legfontosabb kilátásaitól,
melyek alapján egyedül képes az akaratnak törekvése legfőbb céljait
kitűzni.

 8) Nem kerűlhetjük el,
hogy az ismeret haladtával bizonyos már klasszikusakká vált
kifejezések, melyek még a tudomány gyermekkorából valók, később
elégtelenekké s alkalmatlanakká ne váljanak és újabb s megfelelőbb
használatuk a régivel való összetévesztés veszélyébe ne kerüljön.
Analitikai módszer mint a szintetikainak ellentéte egészen más
valami, mint analitikai tételek foglalatja; csak annyit jelent,
hogy abból, amit keresünk, mint ha adott volna, indulunk ki, és
azokhoz a föltételekhez nyomulunk előre, melyek mellett egyedül
lehetséges. E tanítási módszerben néha csupa szintetikai tétellel
élünk, mire a mathematikai analizis ád példát; s inkább regressziv tanítási módszernek lehetne nevezni,
megkülönböztetésül a szintetikai vagy progressziv módszertől. Az analitika mint a
logikának egyik főrésze is előfordúl, s itt az igazság logikáját
értjük rajta s ellentétbe helyezzük a dialektikával, anélkül, hogy
tekintettel volnánk arra, vajjon az amazokhoz tartozó ismeretek
analitikaik-e vagy szintetikaiak.

 9) L. Kritika 713. l.
(741. l. II. kiadás).

 10) Szivesen
elismerem, hogy e példák nem oly észrevevési ítéletek, melyek
valaha, ha értelmi fogalmat hozzá tennének is, tapasztalati
ítéletekké válhatnának, mert csak az érzésre vonatkoznak, melyet
mindenki szubjektivnek ismer föl, melyet tehát soha sem szabad a
tárgynak tulajdonítani; azért nem is válhatnak soha objektivekké;
csak oly ítéletnek akartam egyelőre példáját adni, mely pusztán
szubjektiv érvényességű s magában alapot szükséges egyetemes
érvényességhez s ezzel tárgyra való vonatkozáshoz nem foglal
magában. Oly észrevevési ítéletnek példája, mely hozzákapcsolt
értelmi fogalom által tapasztalati ítéletté válik, a legközelebbi
jegyzetben következik.

 11) Hogy könnyebben
érthető példánk legyen, vegyük a következőt: ha a nap a kőre süt,
ez megmelegszik. Ez az ítélet puszta észrevevési ítélet s nem
foglal magában szükségességet, akár hányszor vettem is észre én
vagy mások; az észrevevéseket csak rendesen így egybekapcsolva
találtuk. De ha azt mondom: a nap
megmelegíti a követ, akkor az észrevevésen felül az ok értelmi
fogalma járult hozzá, amely a napfény fogalmával a melegségét
szükségkép kapcsolja egybe s a
szintetikai ítélet szükségessé s egyetemessé, tehát objektivvé s
észrevevésből tapasztalássá válik.

 12) Így nevezném
inkább azokat az ítéleteket, melyeknek neve a logikában
particularia. Mert ez utóbbi kifejezés már azt a gondolatot
foglalja magában, hogy nem egyetemesek. De ha az egységen (egyes
ítéletekben) kezdem és így haladok a mindenség felé, még nem szabad
a mindenségre való vonatkozást hozzá elegyíteni; csak a sokaságot
gondolom a mindenség nélkül, nem az alóla való kivételt. Ez
szükséges, ha a logikai momentumokat a tiszta értelmi fogalmaknak
alapúl vettem; a logikai használatban megmaradhatunk a régi
mellett.

 13) Miképen egyezik
azonban meg az a tétel, hogy tapasztalati ítéletek az észrevevések
szintezisében szükségességet rejtenek magukban, azzal az előbbi
sokszor hangsúlyozott tételemmel, hogy a tapasztalat, mint a
posteriori ismeret csak esetleges ítéleteket adhat? Ha azt mondom,
a tapasztalat tanít valamire, ezzel mindig csak a benne levő
észrevevést értem, például hogy a kőnek a naptól való
megvilágítására melegség következik s ennyiben a tapasztalati tétel
mindig esetleges. Hogy e melegítés szükségkép következik a naptól
való megvilágításra, benne foglaltatik ugyan a tapasztalati
ítéletben (az ok fogalma folytán) de ezt nem a tapasztalatból
tanulom, hanem megfordítva, a tapasztalat csak az értelmi
fogalomnak (az ok fogalmának) az észrevevéshez való e hozzá tétele
folytán származik. Mikép jut az észrevevés e járulékhoz, a
Kritikában a transscendentalis ítéleterőről szóló szakaszban (137.
l. sf.1 176. l. a II. kiadásban. A tiszta értelmi
fogalmak sematizmusa) olvasandó.

 14) E három egymásra
következő szakasz nehezen érthető meg kellően, ha a Kritikának az
alaptételekre vonatkozó részét nem vesszük számba; de az a hasznuk
lehet, hogy ennek egyetemes részét jobban át lehet tekinteni s a
főmozzanatokra jobban figyelni.

 15) Hőség, világosság
stb. kis térben (fokilag) ép akkorák, mint nagyban; hasonlókép
fokilag nem kisebbek a belső képzetek, a fájdalom, a tudat
általában, akár hosszú, akár rövid ideig tartanak. Azért a
mennyiség itt egy pontban, vagy pillanatban ép akkora, mint
bármekkora térben vagy időben. Fokok tehát nagyobbak, de nem a
szemléletben, hanem csak az érzéklésben, vagy pedig egy szemlélet
alapjának mennyiségében, s csak az 1-nek 0-hoz való viszony által
foghatók föl mint mennyiségek, azaz az által, hogy mindegyik
végtelen átmeneti fokok által a megszűnésig, vagy pedig a zerótól a
gyarapodás végtelen mozzanatain át egy bizonyos időben levő
meghatározott érzéklésig nőhet. (Quantitas qualitatis est
gradus.)

 16) 176 s tov. s.
294. l. s tov. a II. kiadásban «A tiszta értelmi fogalmak
sematizmusa» s «A tárgyaknak általában fenomenákra s noumenákra
való osztásának okáról» c. főszakaszok. A ford.

 17) Nem pedig (mint
rendesen mondják) intellektualis világ.
Mert intellektualisak ismereteink az
értelem folytán s ezek érzéki világunkra is vonatkoznak; intelligibilisek azonban oly tárgyak, melyeket csak
az értelem gondolhat s amelyekre érzéki szemléletünk nem
vonatkozhatik. Minthogy azonban minden tárgynak kell hogy valamely
lehetséges szemlélet feleljen meg, oly értelmet kellene képzelnünk,
mely közvetetlenül szemlél dolgokat; ily értelemről azonban nincs a
legcsekélyebb fogalmunk sem, tehát azokról az értelmi lényekről sem, melyekre vonatkoznék.

 18) Csak Crusius tudott középutat, t. i. hogy egy tévedni s
csalni nem tudó szellem eredetileg belénk oltotta e természeti
törvényeket. Minthogy azonban gyakran csalfa alaptételek is
belopóznak, mire magának e férfiúnak rendszere nem kevés példát
szolgáltat s biztos ismertető jeleink az igaz eredetnek az
igaztalantól való megkülönböztetésére nincsen: ily alaptétel
használata nagyon bajos dolog, mert sohse tudhatjuk biztosan, mit
csepegtetett belénk az igazság szelleme, mit a hazugságok
atyja.

 19) 1. Substantia. 2.
Qualitas. 3. Quantitas. 4. Relatio. 5. Actio. 6. Passio. 7. Quando.
8. Ubi. 9. Situs. 10. Habitus.

 20) Oppositum, Prius,
Simul, Motus, Habere.

 21) Második kiadás
442. és 403. l. A két tábla «A tiszta ész paralogizmusairól» című
szakaszban s a tiszta ész antinomiája első szakaszában: «A
kozmológiai eszmék rendszere».

A ford.

 22) Második kiadás
348. l. «A reflexió fogalmainak amfiboliájáról» című szakasz
végén.

A ford.

 23) A kategoriáknak
itt felállított táblájáról mindenféle érdekes megjegyzés tehető,
minő l. hogy a harmadik az elsőnek s másodiknak egy fogalomba való
kapcsolatából származik; 2. hogy a mennyiség s minőség
kategoriáiban csak az egységtől a mindenségig vagy a valamitől a
semmiig (e célra a minőség kategoriái így helyezendők el; realitás,
korlátozás, teljes negatio) van haladás correlatak vagy
oppositak nélkül, míg a relatio s modalitás kategoriáiban
ilyenek igen is vannak; 3. hogy valamint a logikában kategoriai ítéletek szolgálnak mindig a
többieknek alapul, hasonlókép a szubstancia kategoriája szolgál
alapul valódi dolgok minden fogalmának; 4. hogy valamint a
modalitás az ítéletben nem külön állítmány, hasonlókép a
modalfogalmak sem tesznek hozzá meghatározást a dolgokhoz stb.;
ilyféle elmélkedéseknek megvan a maguk nagy haszna. Ha pedig
azonfölül a praedicabiliákat mind
felsoroljuk, melyeket körülbelül teljes számban minden jó
ontologiában (példáúl Baumgartenében)
találhatni, és osztályonként a kategoriák alá foglaljuk és mind e
fogalmak lehetőleg tökéletes taglálására ügyelünk: akkor így a
metafizikának egy pusztán analitikai része származik, melyben még
egy szintetikai mondat sincs s amely megelőzhetné a másodikat (a
szintetikait) s határozottságával meg teljességével nemcsak hasznot
hozhatna, hanem rendszerességében bizonyos szépséget is
mutatna.

 24) Második kiadás
316. l. «A reflexió fogalmainak amfiboliájáról» című szakasz
elején.

A ford.

 25) Ha mondhatni,
mihelyt valamely tudományról be van bizonyítva, hogy feladatait az
emberi ész természete mindenkinek föladja, úgy hogy megoldásuknak
sok, habár hibás kisérlete elkerülhetetlen, hogy e tudomány
legalább minden ember eszméjében van meg
valósággal, akkor bizonyára mondhatni, hogy a metafizika
szubjektive (még pedig szükségkép)
valósággal megvan s joggal kérdezzük, hogy (objekive) mikép lehetséges.

 26) A diszjunktiv
ítéletben minden lehetőséget egy bizonyos
fogalomra vonatkoztatva, beosztottnak tekintjük. Valamely dolog
teljes meghatározásának ontologiai elve (minden lehető ellentett
állítmányból minden dolgot egy illet meg), mely egyszersmind minden
diszjunktiv ítélet alapelve, minden lehetőség foglalatját veti
alapul, melyben minden dolognak általában lehetősége
meghatározhatónak tekintetik. Ez némi fölvilágosítására szolgál ama
fentebbi tételnek, hogy az észbeli funkció diszjunktiv
észkövetkeztetésekben formailag azonegy azzal, mely által minden
realitás foglalatjának amaz eszméjét hozza létre, mely valamennyi
egymásnak ellentett állítmány pozitivumát magában foglalja.

 27) «A tiszta ész
paralogizmusairól» című főszakasz, melyről azonban megjegyzendő,
hogy a Kritika II. kiadásában egészen át van dolgozva. Minden újabb
kiadás az I. és II. kiadás szövegét közli.

A ford.

 28) Ha az appercepció
képzete, az Én, fogalom volna, mely által valamit gondolhatni,
akkor mint állítmányt más dolgokról is használni, lehetne, vagy
pedig ily állítmányokat magában foglalna. De nem egyéb, mint a
létel érzete, a legkisebb fogalom nélkül és csak annak képzete,
amihez minden gondolkodás viszonyban (relatione accidentis)
van.

 29) Második kiadás
224. lap. «A tapasztalat analogiáiról» című fejezetben.

A ford.

 30) Valóban nevezetes
dolog, hogy a metafizikusok mindenkor oly gondtalanúl siklottak át
a szubstancia tartósságának alaptételén, anélkül, hogy valaha
bizonyítását kisérlették volna meg; kétségtelenül, mert mihelyt a
szubstancia fogalmával volt dolguk, minden bizonyításnak híjjával
voltak. A közönséges értelem, mely jól látta, hogy e föltevés
nélkül az észrevevéseknek egy tapasztalatban való egyesítése
lehetetlen, e hiányt posztulatummal pótolta; mert magából a
tapasztalatból nem vonhatta le ezt az alaptételt, részint mert a
tapasztalat az anyagokat (szubstanciákat) nem követheti annyira
nyomon minden változásukban s feloldásukban, hogy az anyagot mindig
hiány nélkül megtalálja, részint mert az alaptétel szükségességet foglal magában, mely mindig a
priori elvnek a jele. Bizvást alkalmazták már most ez
alaptételt a léleknek mint substanciának
a fogalmára s következtetést vontak az ember halálán túl való
szükséges fenmaradására (főleg minthogy e szubstancia egyszerűsége,
melyet a tudat oszthatatlanságából következtettek, a felbomlás
által való elenyészés ellen biztosította őket). Ha ez alaptétel
igazi forrását találták volna, ami azonban sokkal mélyebb
kutatásokat követel, mint aminőkre nekik valaha kedvük volt, akkor
átlátták volna, hogy a szubstanciák tartósságának törvénye csak
tapasztalati célra érvényes, tehát csak dolgokra, amennyiben
tapasztalatilag ismerhetők meg s másokkal kapcsolandók egybe, nem
pedig minden lehető tapasztalatot mellőzve, tehát nem is a lélekre
a halál után, vonatkozhatik.

 31) Második kiadás
432. l. «A tiszta ész antinomiája» c. főrész.

 32) Kivánatosnak
tartom azért, hogy a kritikai olvasó főleg ezzel az antinomiával
foglalkozzék, mert maga a természet úgy látszik állította föl, hogy
az észt merész követeléseiben meghökkentse, s önbirálatra
késztesse. Mindegyik bizonyításért, melylyel a tételt csakúgy, mint
az ellentételt bebizonyítottam, kész vagyok felelni s ezzel az ész
elkerülhetetlen antinomiájának bizonyosságát kimutatni. Ha e
különös jelenség arra birja az olvasót, hogy az alapúl szolgáló
föltevés vizsgálatára tér, akkor kénytelen lesz, mint én, a tiszta
ész minden ismeretének ősalapját mélyebben megvizsgálni.

 33) A szabadság
eszméjének csak az intellektualisnak mint
oknak a jelenséghez, mint okozathoz való
viszonyában van helye. Azért az anyagnak, tekintve ama folytonos
cselekedetét, mellyel helyét betölti, nem tulajdoníthatunk
szabadságot, habár e cselekedet belső elvből történik. Ép oly
kevéssé tarthatjuk megfelelőnek tiszta értelmi lényeknek, például
Istennek, amennyiben cselekedetei immanensek, szabadságot
tulajdonítani. Mert cselekedete, habár külső határozó okoktól
független, mégis örök eszében, tehát az isteni természetben meg van
határozva. Csak ha cselekedet által valaminek
kezdődni kell, s ennélfogva az okozatnak az időrendben, tehát
az érzéki világban kell találtatnia, vetődik fel a kérdés, kell-e
az ok causalitásának is kezdődnie, vagy pedig kezdhet-e az ok
okozatot anélkül, hogy a maga causalitása is kezdődnék. Az előbbi
esetben a causalitás fogalma a természeti szükségesség fogalma, az
utóbbiban a szabadságé. Ebből láthatja az olvasó, hogy mivel a
szabadságot úgy magyaráztam, hogy az valamely eseménynek magától
való megkezdésének a tehetsége, fején találtam a szöget, azt a
fogalmat, mely a metafizika problemája.

 34) Második kiadás
599. l. «A transscendentális ideálról» című szakasz.

A ford.

 35) Platner úr azért éleselműen mondja aforizmusaiban
(728., 729. §.): «Ha az ész kriterium, akkor nem lehetséges oly
fogalom, mely az emberi ész előtt megfoghatatlan. Csak a valóságban
van megfoghatatlanság. Itt a megfoghatatlanság a szerzett eszmék
elégtelenségéből ered». Tehát csak paradoxnak hangzik, különben
azonban nem meglepő, ha azt mondjuk, hogy a természetben sokat nem
értünk meg (például a nemzés tehetségét), de ha még magasabbra
emelkedünk, s túl megyünk magán a természeten, minden ismét
megérthető lesz: mert akkor egészen elhagyjuk a tárgyakat, melyek tapasztalhatók és csak eszmékkel
foglalkozunk, melyekben a törvényt, melyet az ész bennük
tapasztalati használata céljából az értelemnek megszab, nagyon jól
megértjük, mert hiszen ez a törvény magának az észnek
szüleménye.

 36) Így analogia van
emberi cselekedetek jogviszonya s a mozgató erők mechanikai
viszonya közt; nem tehetek más ellen semmit, anélkül, hogy jogot ne
adnék neki arra, hogy ugyanazon föltételek mellett ugyanazt ellenem
ne tegye, valamint: egy test sem hathat a másikra mozgató erejével
anélkül, hogy ezzel ne okozná, hogy a másik ugyanoly ellenhatást ne
tegyen. Itt jog és mozgató erők egészen hasonlótlan dolgok, de
viszonyukban mégis teljes hasonlóság van. Az ily analogia
segítségével tehát teljesen ismeretlen dolgokról viszonyfogalmat
adhatok. Például: Amint viszonylik a gyermekek boldogságának
elősegítése = a a szülők szeretetéhez = b, úgy
viszonylik az emberiség jóléte = c ahhoz az ismeretlen
dologhoz istenben = x, melyet szeretetnek nevezünk; nem
mintha ez legkevésbbé is hasonlítana valamely emberi
hajlandósághoz, hanem mert a világhoz való viszonyát hasonlónak
tehetjük a világ dolgainak egymáshoz való viszonyához. A
viszonyfogalom pedig itt puszta kategoria, tudniillik az ok
fogalma, melynek semmi köze az érzékiséghez.

 37) Azt fogom
mondani: a legfőbb ok causalitása ugyanaz a világra vonatkozólag,
ami a maga műalkotásaira vonatkozólag az emberi ész. A legfőbb ok
mivolta maga emellett ismeretlen marad előttem; csak előttem
ismeretes hatását (a világrendet) s annak észszerűségét
összehasonlítom az emberi észnek előttem ismeretes hatásaival s
ennek alapján nevezem amazt észnek, anélkül azonban, hogy ezzel
azt, mit az emberben e kifejezésen értek, vagy egyéb előttem
ismeretest tulajdonság gyanánt tulajdonítanék neki.

 38) Mint –
gondolhassuk: a fordító toldása. Ez a mondat az eredeti
szövegben nyilván befejezetlen. Az ajánlottam toldásra nézve l.
Kant Ges. Schriften. IV. szöveg 363. l.
Variansok 619. l. Erdmann ott más
toldást ajánl.

 39) Második kiadás
670–696. l. A transscendentalis dialektikához való függelékben: «A
tiszta ész eszméinek regulativ használatáról».

 40) Kritikámban
mindig azon voltam, hogy semmit el ne mulasszak, ami a tiszta ész
mivoltának vizsgálatát teljessé tehetné, ha még oly mélyen
rejtőznék is. Mindenkinek azután szabadságában áll, vizsgálódásait
amennyire akarja folytatni, ha csak kijelölik neki, melyek ejtendők
még meg. Ezt pedig méltán várhatni meg attól, ki feladatává tette,
hogy az egész területet kimérje s azután jövő megmunkálásra s
tetszés szerinti felosztásra másoknak átengedje. Ide tartozik ez a
két scholion is, mely szárazságával műkedvelőknek nem igen fog
ajánlkozni s azért csak hozzáértők számára tétetett ide.

 41) Az istenért nem:
magasabb. Magas tornyok s a hozzájuk
hasonló nagy metafizikusok, melyek mindketteje körül rendesen nagy
a szél, nem nekem valók. Az én helyem a tapasztalat termékeny
«bathos»-a s e szó transcendentalis,
melynek általam annyiszor megjelölt jelentését a biráló meg sem
értette (oly futólag nézett meg mindent), nem olyat jelent, ami
minden tapasztalaton túl megy, hanem ami (a priori) megelőzi
ugyan, de mégis nem egyébre való, mint csakis a tapasztalati
használatnak lehetővé tételére. Ha e fogalmak meghaladják a
tapasztalatot, akkor használatuk transscendensnek neveztetik,
melyet immanens t. i. a tapasztalatra szorított használatuktól
megkülönböztetünk. Mind az efféle félreértéseknek a műben elejét
vettem; de a biráló félreértésekben találta hasznát.

 42) A tulajdonképi
idealizmusnak mindig rajongó szándéka van, ami nem is lehet máskép.
Az enyém ellenben csak arra való, hogy a tapasztalat tárgyairól
való a priori ismeretünk lehetőségét, mely eddig meg nem
oldott, de még föl se vetett probléma volt, megértesse. Ezzel
halomra dűl az egész rajongó idealizmus, mely (mint már
Platonál is látható) a priori
ismereteinkből (még a geometriáéiból is) mindig mást (t. i.
intellektualis) szemléletre, mint aminő az érzéki, következtet,
mert eszébe se jutott senkinek, hogy érzékek a priori is
szemlélhetnének.

 43) A biráló
legtöbbször saját árnyékával hadakozik. Ha én a tapasztalat
igazságát az álommal állítom szembe, ő nem is gondol arra, hogy itt
csak a Wolf-féle filozófiának ismeretes
somnium objective sumtum-járól van szó, mely pusztán formai,
s amelynél az álom és ébrenlét különbségét nem tekintjük s
transscendentalis filozófiában nem is tekinthetjük. Különben
dedukciómat a kategoriákról s az értelmi alaptételek tábláját «a
logika s ontologia közismeretes, idealisztikus módon kifejezett
alaptételeinek» nevezi. Az olvasónak csak e prolegomenákat kell
olvasnia, hogy lássa, hogy nyomorultabb s még históriailag is
helytelenebb ítélet nem mondható.

 44) II. Kiadás:
454–489. l.










Javítások.

Az eredeti szöveg helyesírásán nem változtattunk.

A nyomdai hibákat javítottuk. Ezek listája:



	VI
	rendszerességa
	rendszeressége



	VIII
	magükban
	magukban



	IX
	Benns Erdmann
	Benno Erdmann



	21
	megállaptíani
	megállapítani



	37
	származkatik
	származhatik



	39
	elmeletnek
	elméletnek



	40
	Mikép lehetéges
	Mikép lehetséges



	40
	kozzájuk
	hozzájuk



	40
	törvényeknok
	törvényeknek



	41
	érzekek tárgyaira
	érzékek tárgyaira



	43
	empirikon
	empirikuson



	46
	forgalom tiszta
	fogalom tiszta



	46
	mép pedig
	még pedig



	63
	mindkettőt megtölt
	mindkettőt megtölti



	66
	melyeknélfogvaz ez az
	melyeknél fogva ez az



	71
	dolgokkoz
	dolgokhoz



	106
	ismeretlne
	ismeretlen



	120
	meg.» A dolgoknak
	meg: «A dolgoknak









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK KANT PROLEGOMENÁI MINDEN LEENDŐ METAFIZIKÁHOZ ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3267857605091787414_68216-cover.png
Kant prolegomendi minden leendd
metafizikdhoz

Immanuel Kant

Project Gutenberg





