
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Gereformeerde dogmatiek. Tweede deel.

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Gereformeerde dogmatiek. Tweede deel.


Author: Herman Bavinck



Release date: May 1, 2022 [eBook #67966]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Dutch


Original publication: Netherlands: J. H. Bos, 1897


Credits: Jeroen Hellingman, Hans Pieterse and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GEREFORMEERDE DOGMATIEK. TWEEDE DEEL. ***






Opmerkingen van de bewerker

Inhoud

GEREFORMEERDE DOGMATIEK.

GEREFORMEERDE

DOGMATIEK.

DOOR

DR. H. BAVINCK.



TWEEDE DEEL.





KAMPEN. — J. H. BOS. — 1897.


Typ. der Weesinrichting te Neerbosch.



INHOUD.







	DEEL II.

Het Dogma.



  HOOFDSTUK IV.

Over God.



	Paragraaf.
	Bladz.



	20.
	De onbegrĳpelĳkheid Gods
	1



	21.
	De kenbaarheid Gods (Cognitio Dei insita.)
	24



	22.
	De kenbaarheid Gods (Cognitio Dei acquisita.)
	44



	23.
	De namen Gods
	62



	24.
	Indeeling der namen Gods
	78



	25.
	De eigennamen Gods
	102



	26.
	De wezensnamen Gods
	115



	27.
	[*] De personeele namen Gods
	227



	28.
	De Raad Gods
	313



	HOOFDSTUK V.

Over de wereld in haar oorspronkelĳken staat.



	29.
	De Schepping
	386



	30.
	De geestelĳke wereld
	424



	31.
	De stoffelĳke wereld
	455



	32.
	De oorsprong van den Mensch
	490



	33.
	Het wezen van den Mensch
	508



	34.
	De bestemming van den Mensch
	545





[*]
Naar deze opgave gelieve men de foutieve nummering van de paragrafen 27-33
in den tekst te herstellen.





DEEL II.

HET DOGMA.



HOOFDSTUK IV.

Over God.



§ 20. De onbegrĳpelĳkheid Gods.

1. Het mysterie is het levenselement der dogmatiek. Wel verstaat
de Schrift onder μυστηριον geen abstract-bovennatuurlĳke
waarheid in Roomschen zin; maar zĳ is even ver verwĳderd van
de gedachte, dat de geloovige de geopenbaarde mysteriën in
wetenschappelĳken zin verstaan en begrĳpen zou, cf. deel I 532.
Veeleer gaat de kennis, welke God van zichzelven in natuur en
Schrift heeft geopenbaard, de voorstelling en het begrip van den
mensch zeer verre te boven. In zooverre is het alles mysterie,
waar de dogmatiek over handelt. Zĳ heeft het immers niet te
doen met eindige schepselen, maar van het begin tot het einde
verheft ze zich boven alle creatuur tot den Eeuwige en den Oneindige
zelven. Reeds terstond als ze een aanvang maakt, staat
zĳ voor den Onbegrĳpelĳke. Van Hem neemt ze haar aanvang,
want uit Hem zĳn alle dingen. Maar ook in de verdere loci, als
ze afdaalt tot de schepselen, beschouwt zĳ deze niet anders dan
in hunne relatie tot God, gelĳk ze uit en door en tot Hem zĳn.
Zoo is dan de kennisse Gods het eenige dogma, de uitsluitende
inhoud der gansche dogmatiek. Alle leerstukken, die in haar behandeld
worden, over de wereld, over den mensch, over Christus
enz., zĳn maar de explicatie van het ééne, centrale dogma der
cognitio Dei. Van Hem uit wordt alles beschouwd. Onder Hem
wordt alles gesubsumeerd. Tot Hem wordt alles teruggeleid. Het
is altĳd God en God alleen, wiens glorie in schepping en

herschepping, in natuur en genade, in wereld en kerk zĳ te bepeinzen
en te beschrĳven heeft. Het is zĳne kennisse alleen, die ze
uitstallen en ten toon spreiden moet. Daardoor wordt de dogmatiek
geen dorre, schoolsche wetenschap, zonder vrucht voor het
leven. Hoemeer ze Hem bepeinst, wiens kennisse haar eenige
inhoud is, des te meer zal ze overgaan in bewondering en aanbidding.
Indien ze maar nimmer vergeet, om over de zaken in
plaats van over de woorden te denken en te spreken; indien ze
maar eene Theologie der Thatsachen blĳft en niet ontaardt in
eene Theologie der Rhetorik, is zĳ als wetenschappelĳke beschrĳving
van de kennisse Gods ook ten hoogste vruchtbaar voor het
leven. De kennisse Gods in Christus is immers het leven zelf,
Ps. 89:16; Jes. 11:9; Jer. 31:34; Joh. 17:3. Daarom begeerde
Augustinus niets anders en niets meer te kennen dan God
en zichzelven: Deum et animam scire cupio. Nihilne plus? Nihil
omnino. Daarom begon Calvĳn zĳne Institutie met de kennisse
Gods en van ons zelven. En daarom gaf de Catechismus van
Genève op de eerste vraag: quis humanae vitae praecipuus est
finis? ten antwoord: ut Deum, a quo conditi sunt homines,
ipsi noverint, cf. ook den Catech. van Westminster.

Maar zoodra we ons onderwinden, om over God te spreken,
rĳst de vraag, hoe we dat zullen vermogen. Wĳ zĳn menschen
en Hĳ is de Heere onze God. Er schĳnt tusschen Hem en ons
geen verwantschap en geen gemeenschap te bestaan, dat wĳ Hem
zouden kunnen noemen naar waarheid. Er is tusschen Hem en ons
een afstand als tusschen het oneindige en het eindige, tusschen
eeuwigheid en tĳd, tusschen het zĳn en het worden, tusschen het
al en het niet. Hoe weinig we van God weten, reeds de zwakste
notie houdt in, dat Hĳ een wezen is, oneindig verre boven alle
schepsel verheven. En de Schrift bevestigt dat niet alleen, zĳ stelt
die majesteit en verhevenheid des Heeren Heeren voor ons eerst
in het volle licht. Reeds het eerste hoofdstuk van Genesis schildert
zĳne onbegrĳpelĳke verhevenheid; Hĳ spreekt en het is er.
En ofschoon de Schrift ons dan vervolgens God beschrĳft in
zĳne nederbuigende liefde, en zegt, dat Hĳ woont bĳ dien, die
eens verbrĳzelden en nederigen geestes is, toch is Hĳ de Hooge
en de Verhevene, die in de eeuwigheid woont, Jes. 57:15. God
is groot en wĳ begrĳpen het niet, Job 26:14, 36:26, 37:5.
Hĳ is onvergelĳkelĳk, Jes. 40:18, 25, 46:5, wonende in het

donker, 1 Kon. 8:12; Jes. 45:15, in een ontoegankelĳk licht,
1 Tim. 6:16. Niemand heeft Hem gezien of kan Hem zien,
Ex. 33:20; Joh. 1:18, 6:46; 1 Tim. 6:16. De verborgen
grond, de diepte Gods, ‎‏חֵקֶר‏‎, en de grens, het uiterste, het wezen
des Almachtigen, ‎‏תַּכְלִית‏‎, is niet te bereiken, Job 11:7; Eccl.
Sir. 43:34, 35. Hĳ is geest, zonder gedaante, Deut. 4:12, 15;
Joh. 4:24, 5:37, boven al het creatuurlĳke, boven behoefte,
Job 22:2, 3; Hd. 17:25; verandering, Jak. 1:17; tĳd, Jes.
41:4, 44:6, 48:12; Op. 1:8, 22:13; ruimte, Hd. 17:27, 28
enz., oneindig verre verheven. Hĳ is niet te beschrĳven en met
geen naam te noemen. Hĳ is zonder naam, zĳn naam is wonderlĳk,
Gen. 32:29; Richt. 13:18; Spr. 30:4.

2. Zelfs buiten het terrein der bĳzondere openbaring is deze
hoogheid Gods erkend. Bĳ de Brahmanen is God de Onkenbare,
zonder namen en eigenschappen, alleen gekend door dengene, die
niet kent, Hoekstra, Wĳsg. Godsd. II 2. Hartmann, Religionsphilos.
I 278 f. De Koran beschrĳft Allah menigmaal op zeer
menschvormige wĳze, maar onder de volgelingen van Mohammed
stonden er velen op, die deze beschrĳving geestelĳk duidden en
zelfs alle eigenschappen aan God ontzeiden, Dozy, Het Islamisme
bl. 131 v. Houtsma, De strĳd over het dogma in den Islam tot
op El-Ash’ari 1875 bl. 120 v. Saussaye, Lehrb. der Rel. II 385.
Ook de Grieksche wĳsbegeerte heeft menigmaal deze onkenbaarheid
Gods duidelĳk erkend en uitgesproken. Naar het bekende verhaal
verzocht de philosoof Simonides telkens langer uitstel voor
het antwoord op de vraag van den tiran Hiero, wie God was, Cic.
de nat. deor. I 22. Volgens Diogenes begon Protagoras zĳn boek
over de goden aldus: περι μεν θεων οὐκ ἐχω εἰδεναι οὐδ’ ὡς
εἰσιν οὐδ’ ὡς οὐκ εἰσιν πολλα γαρ τα κωλυοντα εἰδεναι, ἡ τ’ ἀδηλοτης
και βραχυς ὠν ὁ βιος των ἀνθρωπων, Ritter et Preller,
Hist. phil. gr. 183. Cic. de nat. deor. I 63. Karneades van
Cyrene onderwierp het geloof aan de goden niet alleen aan eene
scherpe kritiek, maar bestreed ook de mogelĳkheid, om zich een
denkbeeld van God te vormen. Plato verwierp alle anthropomorphische
en anthropopathische voorstelling der Godheid en verklaarde
in den Timaeus § 34: τον μεν οὐν ποιητην και πατερα
τονδε του παντος εὑρειν τε ἐργον και εὑροντα εἰς παντας ἀδυνατον
λεγειν, Zeller, Philos. der Gr. II 4 928 f. En in gelĳken

zin zegt hĳ in de Republiek VI 19, dat de Godheid of de idee
van het goede niet slechts boven al het bestaande, maar ook
boven het zĳn zelf verheven is, ἐπεκεινα πασες οὐσιας. Philo
verbond deze platonische philosophie met de leer des O. Test.
en vond in den naam Ihvh dezelfde gedachte uitgedrukt. Niet
alleen is God vrĳ van alle onvolmaaktheid, die er in de eindige,
veranderlĳke, afhankelĳke schepselen aanwezig is; neen,
God gaat ook alle volmaaktheid der schepselen ver te boven. Hĳ
is beter dan de deugd, de kennis, de schoonheid, zuiverder dan de
eenheid, zaliger dan de zaligheid. Hĳ is eigenlĳk zonder eigenschappen,
ἀποιος, en zonder namen, en kan daarom ook niet begrepen
en beschreven worden. Naar zĳn wezen is God onkenbaar.
Wĳ kunnen weten, dat Hĳ is, maar niet wat Hĳ is. Alleen het
zĳn kan in eigenlĳken zin Hem worden toegeschreven; de naam
Ihvh is de eenige, die zĳn wezen aanduidt, Zeller, Philos. d. Gr.
V3 353 f. Dähne, Gesch. Darstellung der jüdisch-alex. Religionsphilos.
1834 I 114 f. Schürer, Neutest. Zeitgesch. 1874 S. 655
f. Het verst ging Plotinus. Plato schreef aan God nog vele eigenschappen
toe. Philo vulde zĳne negatieve theologie met eene
positieve aan, waarin hĳ God omschrĳft als een persoonlĳk, almachtig,
volmaakt wezen. Maar bĳ Plotinus is er niets van God te
zeggen dan alleen negatief. God is absoluut één, boven alle veelheid
verheven en daarom ook niet door het denken, het goede,
zelfs niet door het zĳn te omschrĳven, want al deze bepalingen
sluiten nog eene veelheid in. God als de zuivere eenheid is wel
de oorzaak van het denken, het zĳn, het goede, maar Hĳ is er
zelf van onderscheiden en staat er transcendent boven. Hĳ is
onbegrensd, oneindig, zonder gedaante, en zoozeer van alle schepsel
onderscheiden, dat zelfs werkzaamheid, leven, denken, bewustzĳn,
zĳn, Hem niet kan worden toegeschreven. Hĳ is onbereikbaar
voor onze gedachte en voor onze taal. Wĳ kunnen niet zeggen,
wat Hĳ is, maar alleen wat Hĳ niet is. Zelfs de benamingen
van το ἑν en το ἀγαθον, waarvan Plotinus zich doorgaans bedient,
zĳn geen beschrĳving van Gods wezen, maar alleen van
zĳne verhouding tot de schepselen, en duiden niets aan dan zĳne
absolute causaliteit, Zeller, ib. 476-496. Nog grooter werd de
afstand tusschen God en zĳn schepsel in het gnosticisme. Het
maakte eene absolute scheiding tusschen den hoogsten God en
de wereld. In de natuur, in Israël, in het Christendom was er

geen wezenlĳke openbaring van God maar alleen van de aeonen.
Er was daarom geen theologia naturalis, noch insita noch acquisita,
en evenmin eene theologia revelata. De hoogste God was
volstrekt onkenbaar en ongenaakbaar voor het schepsel; Hĳ was
βυθος ἀγνωστος, ἀρρητος, eeuwige σιγη, Iren., adv. haer. I 11. 24.

3. Maar deze leer van de onbegrĳpelĳkheid Gods en van de
onkenbaarheid van zĳn wezen is ook uitgangspunt en grondgedachte
der christelĳke theologie geweest. God gaat in zĳne openbaring
niet op, noch in de schepping noch in de herschepping.
Hĳ kan zich aan schepselen niet ten volle mededeelen, wĳl deze
dan zelf God moesten zĳn. Daarom is er geen adaequate kennis
van God. Er is geen naam, die ons zĳn wezen kennen doet. Er
is geen begrip, dat Hem ten volle omvat. Er is geen beschrĳving,
die Hem volledig bepaalt. Wat achter de openbaring ligt,
is ten eenenmale onkenbaar. Wĳ kunnen het noch met onze
gedachte of verbeelding, noch met onze taal benaderen. Reeds de
brief van Barnabas c. 5 vraagt: indien de zoon van God niet in
het vleesch gekomen ware, hoe zouden dan de menschen Hem
gezien hebben en behouden zĳn gebleven? Justinus Martyr noemt
God onuitsprekelĳk, onbewegelĳk, naamloos, Apol. I 61; ook
woorden als Vader, God, Heer zĳn geen eigenlĳke namen ἀλλ’
ἐκ των εὐποιϊων και των ἐργων προσρησεις, Apol. II 6. God
kan niet verschĳnen, niet gaan, niet gezien worden enz., indien
daarvan in het O. Test. sprake is, slaat dit op den Zoon, die
zĳn gezant is, Dial. 127. Ook bĳ Irenaeus, adv. haer. IV 20
komt de in zĳn tĳd zeer gewone maar toch onjuiste en ten deele
gnostische tegenstelling voor tusschen den Vader, die verborgen,
onzichtbaar, onkenbaar is, en den Zoon, die Hem heeft geopenbaard.
Bĳ Clemens Alex. is God zuivere μονας, Strom. V 11.
Als wĳ al het creatuurlĳke wegdenken, bereiken wĳ niet wat God
is, maar wat Hĳ niet is. Vorm, beweging, plaats, getal, eigenschap,
naam enz. kunnen Hem niet toegekend worden. Indien wĳ
Hem toch één, goed, Vader, Schepper, Heer enz. noemen, dan
spreken we daarmede zĳn eigenlĳk wezen niet uit maar duiden
slechts zĳne macht aan, Strom. V 12. Hĳ is zelfs boven het
ééne verheven, ὑπερ αὐτην την μοναδα, Paedag. I 8. In één woord,
God is, gelĳk Athanasius, c. gent. 2 zegt, ἐπεκεινα πασης οὐσιας
και ἀνθρωπινης ἐννοιας. En evenzoo spreken Orig., de princ. I

1, 5. sq. c. Cels. VI 65. Eusebius, Praep. Evang. V 1. Theophilus,
ad Autol. I 3. Tatianus. c. Gr. 5. Minucius Felix. Octav.
c. 18. Novatianus, de trin. 2. Cyprianus, de idol. vanit. 5.
Lactantius, Instit. div. I 6. Cf. Münscher- v. Coelln, Dogmengesch.
I 132 f. Hagenbach, Dogm. § 37. Schwane, Dogmengesch.
I2 72 f. Dezelfde voorstelling treffen wĳ ook aan bĳ Augustinus
en Joh. Damascenus. Augustinus gaat bĳ de omschrĳving Gods
uit van het begrip des zĳns. Hĳ is de zĳnde, gelĳk zĳn naam
Ihvh ook te kennen geeft; deze is zĳn eigenlĳke naam, zĳn nomen
in se; alle andere namen zĳn ad nos, Serm. 6 n. 4. Serm. 7 n.
7. Daarom, als wĳ zeggen willen wat Hĳ is, zeggen we alleen,
wat Hĳ in onderscheiding van alle eindige substantiën niet is.
Hĳ is ineffabilis. Facilius dicemus quid non sit quam quid sit.
Hĳ is geen aarde, zee, hemel, engel enz., niets van al wat het
schepsel is; hoc solum potui dicere quid non sit, Enarr. in Ps.
85 n. 12. de doctr. chr. I 6, de ord. II 47. Hĳ wordt zóó gedacht,
ut aliquid quo nihil melius sit atque sublimius illa
cogitatio conetur attingere, de doctr. chr. I 7. Maar Hĳ kan
niet gedacht worden gelĳk Hĳ is. Want Hĳ is boven al het
lichamelĳke, veranderlĳke, gewordene verheven, tract. 23 in Ev.
Joh. n. 9. Quis est autem, qui sic cogitat Deum, quemadmodum
ille est? quaest. in Jos. VI 29. Hĳ is onbegrĳpelĳk en moet
dat zĳn, si enim comprehendis, non est Deus, Serm. 117 n. 5.
En als wĳ dan ten slotte zeggen willen wat wĳ van Hem denken,
dan worstelen wĳ met de taal. Verius enim cogitatur Deus quam
dicitur, et verius est quam cogitatur, de trin. VII 4, de doctr.
chr. I 6. Zoo we toch iets aangaande Hem uitspreken, dan is
dat niet adaequaat, maar dient het alleen, om ons iets te doen
zeggen en om ons te doen denken aan een wezen, dat alles overtreft,
de doctr. chr. I 6. Sicut Deus a nullo intellectu valet
proprie cogitari, ita nulla definitione potest proprie definiri aut
determinari, de cogn. verae vitae 7. Deus scitur melius nesciendo,
de ord. II 44. Evenzoo zegt Damascenus, dat God το θειον,
ἀρρητον και ἀκαταληπτον is, de fide orth. I c. 1. Wĳ spreken
van God op onze wĳze en weten wat God van zichzelf heeft geopenbaard;
maar wat Gods wezen en hoe Hĳ in allen is, weten
wĳ niet, ib. c. 2. Dat God is, is duidelĳk; maar τι ἐστιν κατ’
οὐσιαν και φυσιν, ἀκαταληπτον τουτο παντελως και ἀγνωστον.
Dat God ongeboren, onveranderlĳk, zonder aanvang is enz., zegt

alleen wat Hĳ niet is. Te zeggen, wat Hĳ wel is, is onmogelĳk.
Hĳ is niets van al het zĳnde, niet omdat Hĳ niet is, maar omdat
Hĳ is ὑπερ παντα τα ὀντα και ὑπερ αὐτο το εἰναι. Wat wĳ
positief van God zeggen, duidt niet zĳn natuur aan, maar de
betrekkingen zĳner natuur, τα περι την φυσιν, ib. c. 4 cf. c. 9.

4. Nog sterker werd deze onkenbaarheid van Gods wezen geleerd
door Pseudodionysius, op wien Damascenus zich al beroept,
en door Scotus Erigena. Volgens den Areopagiet is er geen begrip,
geene uitdrukking, geen woord, welke Gods wezen uitspreken,
de div. nom. c. 1 § 1. Met ongewone, overdrachtelĳke namen
wordt God daarom aangeduid. Hĳ is ὑπερουσιος ἀοριστια, suprasubstantialis
infinitas, ἡ ὑπερ νῶν ἑνοτης, supra mentem unitas,
το ὑπερ διανοιαν ἑν, illud supra ratiocinationem unum, ὑπερουσιος
οὐσια και νους ἀνοητος και λογος ἀρρητος, ἀλογια και ἀνοησια
και ἀνωνυμια, κατα μηδεν των ὀντων οὐσα, ib. Wĳ kunnen dat
ééne, ongekende, boven het zĳnde, boven het goede, boven alle
naam en woord en verstand, boven al het eindige verheven wezen
niet uitspreken noch denken, ib. c. 1 § 5. Alleen dewĳl Hĳ de
oorzaak en het beginsel van alles is, kunnen we Hem evenals de
Schrift noemen naar zĳne werkingen, ib. c. 1 § 4. Hĳ is dus
eenerzĳds ἀνωνυμος en anderzĳds πολυωνυμος, ib. 1 § 6. Maar
ook de positieve namen, die wĳ Gode toekennen op grond van
zĳne werken, doen ons Hem niet kennen in zĳn wezen, want ze
komen Hem op gansch andere en oneindig volmaakter wĳze toe
dan aan de schepselen, de myst. theol. c. 1 § 2. Daarom is de
negatieve theologie voortreffelĳker dan de positieve, want zĳ doet
ons God kennen als verheven boven alle creatuur. Toch verschaft
ook zĳ ons geen kennis van Gods wezen. Want ten slotte overtreft
God zoowel alle negatie als alle affirmatie, alle θεσις
en alle ἀφαιρεσις, de myst. theol. c. 5. Geheel in denzelfden
geest redeneert Erigena. God is boven al het creatuurlĳke, ook
boven het zĳn en het kennen verheven, de div. nat. I 7 sq. II
23. Wĳ weten alleen dat Hĳ is, niet wat Hĳ is, ib. I 13, II
28, V 26. Wat wĳ van Hem praediceeren, is Hĳ slechts op oneigenlĳke
wĳze, en Hĳ is het dus ook wederom niet, I 36. De
affirmatieve theologie is oneigenlĳk, metaphorisch I 14 sq. 37.
Zĳ wordt overtroffen door de negatieve. Verius enim negatur
Deus quid eorum, quod de eo praedicatur, quam affirmatur esse,

I 76, II 30, III 20. Melius nesciendo scitur, cujus ignorantia
vera est sapientia I 66. Daarom worden zĳne praedicaten het
best door super of plusquam aangevuld. Hĳ is superessentialis,
plusquam veritas, plusquam sapientia enz. I 14. Ja zoozeer gaat
Hĳ alles wat schepsel is te boven, dat Hĳ niet ten onrechte met
den naam van het niets, nihilum, kan worden aangeduid, III 19.
Cf. Stöckl, Philos. des M. A. I 45 f. Baur, Die christl. Lehre
von der Dreiein. und Menschw. Gottes II 274 f. Doedes, Inl.
tot de leer van God 133 v.

5. Hoewel nu de Scholastiek op onderscheidene punten zich
voorzichtiger uitdrukte en met name aan de positieve theologie
eene hoogere waarde toekende dan Pseudodionysius en Erigena;
toch stemde ook zĳ geheel in met de leer dat het wezen Gods
an sich voor den mensch onkenbaar was. Anselmus zegt, dat
de namen Gods wezen slechts aanduiden per similitudinem,
Monol. c. 63, dat de relatieve eigenschappen van zĳn wezen niet
kunnen gepraediceerd worden, en de absolute slechts in quidditatieven,
niet in qualitatieven zin, Monol. c. 15-17. Volgens
Albertus Magnus is God boven alle zĳn en denken verheven. Hĳ
kan door het menschelĳk denken niet bereikt worden, attingitur
sed non capitur per comprehensionem. Geen naam drukt zĳn
wezen uit. Hĳ is onbegrĳpelĳk en onnoembaar, cf. Stöckl, Philos.
des M. A. II 370. Thomas onderscheidt drieërlei kennisse Gods,
visio Dei per essentiam, cognitio per fidem en cognitio per rationem
naturalem. De eerste gaat de natuurlĳke kennis van den
mensch ver te boven en is alleen te verkrĳgen door bovennatuurlĳke
genade. Ze is voor den hemel weggelegd, wordt hier
op aarde slechts eene enkele maal geschonken, en maakt toch
ook nooit een begrĳpen van God mogelĳk, S. Theol. I qu. 12
art. 1-11. Hier op aarde is de kennisse Gods middellĳk. Wĳ
kunnen God niet kennen, gelĳk Hĳ in zichzelven is, maar
alleen secundum quod omnium prima et eminentissima causa
is. Uit de werkingen kunnen wĳ opklimmen tot de oorzaak,
ib. art. 12. En evenzoo is het gesteld met de kennis, die wĳ
van God krĳgen uit zĳne bĳzondere openbaring door het geloof.
Wĳ kennen Hem hierdoor beter, in quantum plures et excellentiores
effectus ejus nobis demonstrantur, ib. art. 13. Maar zĳ
geeft geen kennis van God per essentiam. Er is geen kennis van

Gods wezen, van zĳne quidditas, per speciem propriam; maar
wĳ kennen alleen habitudinem ipsius ad creaturas, ib. art. 12.
Er is geen naam, die zĳn wezen adaequate uitdrukt. Zĳne essentia
staat hoog supra id, quod de Deo intelligimus et voce significamus,
ib. qu. 13 art. 1. De positieve namen mogen Gods
wezen aanduiden, zĳ doen het toch op zeer onvolmaakte wĳze,
evenals de schepselen, waaraan ze ontleend zĳn, Hem onvolmaakt
vertegenwoordigen. God is slechts kenbaar, secundum quod repraesentatur
in perfectionibus creaturarum, ib. art. 2. Maar bĳ
de verdere ontwikkeling der scholastiek werd deze waarheid van
de onbegrĳpelĳkheid Gods naar den achtergrond gedrongen. De
leer van God werd hoe langer hoe breeder ontvouwd. Bestaan,
namen, wezen, personen, eigenschappen werden zoo fĳn en nauwkeurig
ontwikkeld, dat er voor de onbegrĳpelĳkheid Gods geene
plaats overbleef. Zĳ werd eene gewone eigenschap naast de andere,
even breedvoerig en dialectisch behandeld. Duns Scotus beweerde
tegen Thomas, dat er wel eene quidditatieve, zĳ het ook onvolkomene,
kennisse Gods was, Sent. I dist. 3 qu. 2. Daartegen
kwam reeds het nominalisme in verzet en werd min of meer
skeptisch. Durandus zei, dat er geen cognitio abstractiva was van
het goddelĳk wezen. En Occam verklaarde: nec divina essentia,
nec divina quidditas nec aliquid intrinsecum Deus, nec aliquid,
quod est realiter Deus, potest hic cognosci a nobis, ita quod nihil
aliud a Deo occurrat in ratione objecti, Stöckl, Philos. des M.
A. II 1009. De mystiek zocht nog eene andere kennis van God
te verkrĳgen dan langs den weg der dialectiek. En tegen het
einde der Middeleeuwen betoogde Nic. Cusanus in zĳn geschrift
de docta ignorantia, dat er door de rede geen waarheid te verkrĳgen
was, maar alleen door het geloof, hetwelk mystiek opgevat
werd als een nieuw orgaan in den mensch. Na de Hervorming
is de Roomsche theologie tot de scholastiek teruggekeerd
en heeft zĳ ook de leer van de onkenbaarheid van Gods wezen
in den zin van Thomas opgenomen, bĳv. Sylvius, Comm. in
Thomam, ed. 4 Antv. 1693 I p. 96 sq. Billuart, Cursus theol.
I 1747 p. 228 sq. Petavius, Theol. dogm. I c. 5 VIII c. 6.
Theol. Wirceb. ed. Paris. 1880 III 73 sq. Jansen, Praelect. Theol.
II 78 sq. C. Pesch, Praelect. dogm. 1895 II p. 46 sq. enz. Op het
Lateraanconcilie onder Innocentius III werd deze leer door Rome
zelfs kerkelĳk vastgesteld en uitgesproken: Deus ineffabilis est.


6. De reformatorische theologie heeft hierin geen verandering
gebracht. Luther maakte in zĳn werk de servo arbitrio onderscheid
tusschen Deus absconditus en revelatus, tusschen Deus ipse
en verbum Dei. En hĳ kwam er later hoe langer hoe meer toe,
om zich alleen aan het laatste vast te houden, d. i. aan God
gelĳk Hĳ zich in Christus heeft geopenbaard; quod supra nos,
nihil ad nos. Maar toch ging daarin het volle wezen Gods niet
voor hem op. En bleef in God een donkere, verborgen achtergrond,
n.l. Deus ut est in sua natura et majestate, Deus absolutus.
En deze was volgens Luther plane incognoscibilis, incomprehensibilis,
inaccessibilis, Köstlin, Luthers Theol. I 47. 76 f. 314 f.
Latere Luthersche theologen spraken niet van zulk eene scherpe
onderscheiding tusschen Gods wezen en zĳne openbaring, maar
allen leeren toch, dat er geen adaequate naam en geen eigenlĳke
definitie van God gegeven kan worden, Gerhard, Loci theol. II
c. 5. cf. Schmid, Dogm. der ev. luth. K. § 17. Bretschneider,
Dogm. I4 443. De Gereformeerden dachten hiermede eenstemmig.
Hun diepe afkeer van alle creatuurvergoding deed hen overal
scherp onderscheiden tusschen wat Godes en wat van het schepsel
is. Zĳ maakten meer dan eenige andere theologie ernst
met de stelling, dat finitum non est capax infiniti. Zwingli zei:
quid Deus sit, tam ex nobis ipsis (deze woorden mogen niet
worden weggelaten, gelĳk Hoekstra doet, Wĳsg. Godsd. II 14)
ignoramus, quam ignorat scarabeus, quid sit homo, Opera III 157.
Calvĳn achtte het eene ĳdele speculatie, te onderzoeken quid sit
Deus; voor ons is het genoeg te weten, qualis sit et quid ejus
naturae conveniat, Inst. I 2, 2. I 5,-9. Comm. in Rom. 1:19.
Latere theologen spraken nog veel sterker de onkenbaarheid van
het goddelĳke wezen uit. Wĳl het eindige het oneindige niet
vatten kan, dienen alle namen Gods, niet om ons zĳn wezen te
doen kennen, maar om eenigermate naar onze bevatting dat van
God aan te duiden, wat wĳ te kennen noodig hebben. De stellingen:
Deus definiri nequit, Deo nomen non est, finitum non
est capax infiniti, keeren bĳ alle theologen terug. Zĳ leeren allen
eenparig, dat God ons begrip, onze voorstelling, onze taal oneindig
verre te boven gaat. Zoo zegt bĳv. Polanus, de attributen,
die in de H. Schrift aan God worden toegekend, verklaren zĳn
natuur en wezen niet. Ze doen ons veel meer kennen quis et

quomodo non sit, quam quis et quomodo sit. Quidquid de Deo dicitur,
non est Deus, quia est ineffabilis. Nulla attributa divina essentiam
naturamque Dei sufficienter explicant, quia illa est infinita.
Infinitum autem per id quod finitum est digne satis pleneque
explicari non potest, Synt Theol. II c. 6 p. 137, cf. ook Zanchius,
de natura Dei seu de attributis, Op. II col. 9-10. Hyperius,
Methodus theol. 1574 p. 83-84. Ursinus, Tract. theol.
1584. p. 35, 36, 49. Synopis par. theol. VI 2. Maresius, Syst.
theol. p. 48. Alsted, Theol. schol. did. p. 56 sq. Moor, Comm.
in Marckii Comp. I 505 sq.

7. Maar ook in de reformatorische theologie werd de beteekenis
dezer onbegrĳpelĳkheid Gods hoe langer hoe minder ingezien.
Ze werd nog wel geleerd maar stond geheel op zichzelve
en oefende geen invloed. Het schema, waarin de leer van God
behandeld werd, stond spoedig bĳna onveranderlĳk vast. Veel
erger was het nog bĳ andere richtingen gesteld. Het Socinianisme
ging op de vraag naar de kenbaarheid Gods in het geheel niet
in. Het stelde niet het minste belang in de kennis van Gods wezen.
God te kennen stond ongeveer gelĳk met te weten, dat Hĳ
absoluut Heer is, Fock, Der Socin. S. 414-416. Crell schreef
een werk de Deo ejusque attributis, en bewees daarin wel Gods
bestaan met allerlei argumenten, maar onthield zich van alle
vragen naar Gods wezen, kenbaarheid enz. Conr. Vorstius schreef
een Tractatus de Deo s. de natura et attributis Dei 1610, dat
in dezelfde sociniaansche dwalingen verviel, cf. Acta Syn. Dord.
sess. 149 sq. Ook de Remonstranten gevoelden geen behoefte,
om op metaphysische kwesties in te gaan; zĳ waarschuwden veeleer
tegen ĳdele speculatie en drongen op eenvoud aan. Datgene,
wat strikt noodig was te kennen, was alleen de wil van God.
De cultus Dei is veel meer noodzakelĳk dan de cognitio Dei,
Episc., Instit. theol. Lib. 4 sect. 2 cap. 1. Limborch, Theol. Chr.
Lib. II c. 1. Het Rationalisme meende van Gods bestaan zeker
te zĳn en hechtte aan de kennis van zĳn wezen weinig waarde.
Het is, alsof de majesteit en de grootheid Gods in het geheel
niet meer wordt beseft. Alle zoogenaamde metaphysische kwestiën
ter zĳde latend, haast men zich naar den wil Gods, om dien te
kennen en te doen. Niet in het kennen van God, maar in het
doen van zĳn wil ligt het eeuwige leven. Bretschneider noemt

de vraag geheel overbodig, of God kan gedefinieerd worden,
Dogm. I4 443. Syst. Entw. 341.

Maar toen deze waarheid van de onkenbaarheid van het goddelĳk
wezen door de theologie schier geheel was vergeten, is ze
door de philosophie wederom in herinnering gebracht. Het Rationalisme
meende, met zĳne bewĳzen voor Gods bestaan en met
zĳne leer van Gods eigenschappen op hechten, wetenschappelĳken
bodem te staan. Maar Kant, ofschoon met zĳne leer van God,
deugd en onsterfelĳkheid nog geheel in rationalisme en moralisme
bevangen, bracht toch eene groote verandering in den grondslag,
waarop deze leer rustte. Evenals de Sinnlichkeit de vormen van
ruimte en tĳd, en het verstand de kategorieën apriorisch meebrengt,
zoo bevat ook de rede apriorische, synthetische Grundsätze
und Regeln, vooral dezen Grundsatz, dat zĳ uit het Bedingte tot
het Unbedingte opklimt, Kr. d. r. Vern. ed. Kirchmann S. 300.
Daardoor vormt zĳ drie transcendente ideeën, ziel, wereld, God,
S. 308-318. Maar deze drie ideeën kunnen niet objectief worden
aangetoond, maar slechts subjectief uit de natuur der rede worden
afgeleid, S. 319. Het object dier ideeën kunnen wĳ niet
waarnemen; wĳ kunnen er dus ook geen wetenschappelĳke kennis
van bekomen, S. 321, 322. Wetenschappelĳk beoordeeld, zĳn ze
paralogismen, antinomieën, idealen, S. 322. Onze kennis reikt niet
verder dan het gebied der ervaring, S. 469, 475, 508. Deze ideeën
vermeerderen dan ook onze kennis niet, maar regelen ze alleen;
zĳ brengen eenheid in onze begrippen en doen ons alles beschouwen,
alsof er God, de ziel, de wereld was, S. 512, 530, 537,
541. De wetenschap kan de realiteit dier ideeën noch bewĳzen
noch loochenen, S. 532. Psychologie, kosmologie (teleologie) en
theologie zĳn dus geen wetenschap, S. 547. De kritiek der zuivere
rede eindigt met een negatief resultaat. Nu doet de practische
Vernunft ons wel de realiteit dier ideeën aannemen, Kr. der
prakt. Vern. ed. Kirchmann S. 149 f. En wel schrĳft Kant aan
God verstand en wil en andere eigenschappen toe, S. 150, 157,
maar toch blĳft het wezen Gods verborgen. De praktische rede
weet wel, dat die drie ideeën objectieve realiteit hebben, maar
meer ook niet. Zĳ vermeerdert den inhoud onzer wetenschappelĳke
kennis niet. De speculatieve rede kan met die ideeën niets
doen dan onze kennis regelen en louteren, en bedient zich van
de Godsidee, om het anthropomorphisme als bron der superstitie en

het fanatisme tegentegaan en af te weren, S. 162 f. Als verstand
en wil aan God worden toegeschreven, dan is dat slechts eene
kennis Gods in praktischer Beziehung, maar in geen enkel opzicht
eene speculatieve kennis, S. 165. Wie het anthropomorphistische
ervan abstraheert, houdt niets dan het woord over, S. 166.
De Godsidee hoort niet thuis in de metaphysiek, die er niet is,
maar in de moraal, S. 166 f. Fichte stond eerst geheel op hetzelfde
standpunt als Kant. In zĳn Versuch einer Kritik aller Offenbarung,
Königsberg 1792, laat hĳ het geloof aan God rusten op de postulaten
der rede, schrĳft Gode ook bepaalde eigenschappen toe
zooals heiligheid, zaligheid, almacht, rechtvaardigheid, alwetendheid,
eeuwigheid, S. 3 f. 104. Maar daarmee hebben we nog
geen bepaald begrip van God, en kennen zĳn wezen niet, gelĳk
het an sich is; dat zou de zuivere zedelĳkheid ook niet bevorderen
maar schaden, S. 105. De religie stelt God altĳd menschelĳk,
in tĳd en ruimte, en zelfs lichamelĳk voor, en doet daaraan geen
kwaad, als het maar niet in strĳd komt met de moraliteit en als
deze zinnelĳke voorstelling maar niet voor objectief geldig gehouden
wordt, S. 124 f. Het moet alles opgevat worden als Herablassung
zu unserm subjectiven Bedürfniss, S. 127. Nur eine solche Offenbarung
also kann göttlichen Ursprungs seyn, die einen anthropomorphisirten
Gott, nicht als objectiv sondern blos für subjectiv
gültig giebt, S. 129. En ook Schleiermacher, schoon in veel opzichten
van Kant en Fichte afwĳkende en nauwer bĳ Spinoza
zich aansluitende, kwam toch met hen overeen in de leer van
de onkenbaarheid Gods. De idee van de eenheid van zĳn en denken,
van ’t reëele en het ideale, d. i. de idee Gods, is de onderstelling
van al ons weten, Dialektik herausg. von Jonas 1839 S.
397, de grond van ons denken, S. 60, 163; maar is niet in
gedachte te vatten en blĳft hinter dem Vorhang, S. 78, 79.
Zoodra wĳ het Absolute ons nader willen brengen, wordt het in
ons denken vereindigd, S. 69 en spreken wĳ in beeld. S. 78.
Het is in één woord onbereikbaar voor het weten, S. 87. In zĳne
Glaubenslehre droeg Schleiermacher dezelfde gedachten voor, zĳ
het ook in meer religieusen en minder uitgewerkten vorm. God is
het Woher van ons Daseyn; en als zulk eene absolute causaliteit
is Hĳ geen voorwerp van ons weten maar slechts inhoud van
het gevoel van volstrekte afhankelĳkheid, § 4, 4.


8. Sedert is de leer van de onkenbaarheid Gods hoe langer
hoe meer doorgedrongen in het bewustzĳn van den nieuweren tĳd.
Hegel stond wel is waar op een ander standpunt. Erkennende, dat
de godsdienstige voorstelling inadaequaat en alleen voor het volk
geschikt was, achtte hĳ toch de wĳsbegeerte in staat, om deze
voorstelling van haar zinnelĳken vorm te ontdoen, en alzoo te
verheffen tot een adaequaat begrip. De rede verhief zich naar zĳne
meening allengs door verschillende trappen heen tot het absolute
wezen, ziet de waarheid dan van aangezicht tot aangezicht, en
kent als haar wezen de rede, het denken, het begrip zelf. De
philosophie, de zuivere wetenschap, of bepaaldelĳk de logika is
de beschrĳving Gods in zĳn wezen, an sich. Zĳ begrĳpt het Absolute
in zĳn passenden, adaequaten vorm, als denken, in den
vorm van het begrip, Werke III, S. 33 f. In zĳn geest beproefden
velen, zooals Strauss, Gl. I 523 f. 547 f. 609 f., Biedermann,
Chr. Dogm. II2 S. 516 f. Hartmann, Philos. des Unbew.
II9 155 f. 175 f. Religionsphilos. 608 f., Scholten, Initia p. 109
sq. L. H. K. II 199, 200, om door zuivering en verdieping der
begrippen de transcendente werkelĳkheid steeds nader te komen.
Maar bĳ anderen leidde Hegels philosophie tot eene geheel andere
uitkomst; zĳ beweerden, dat in de Godsidee de voorstelling nooit
overwonnen kon worden, en kwamen daarom tot atheisme. Feuerbach
zeide, dat de persoonlĳke God niets anders was dan het wezen
van den mensch zelf, en de theologie niets dan anthropologie.
Al wat van God wordt gepraediceerd, is aan den mensch ontleend,
niet alleen persoonlĳkheid maar alle eigenschappen en namen.
Religie is eene vergoding van den mensch zelf. De mensch kan
niet boven zĳn eigen wezen uitkomen en daarom is en blĳft God
altĳd een zinnelĳk, menschelĳk wezen, niet alleen in de Christ.
dogmatiek maar ook in de philosophie, Wesen des Christ. 1841.
En velen spraken evenzoo en wierpen met de menschvormige
voorstelling heel de Godsidee weg, b.v. Büchner, Kraft u. Stoff16
S. 392 f. Id. Der Gottesbegriff und dessen Bedeutung in der
Gegenwart2 1874. Haeckel, Nat. Schöpfungsgesch.5 S. 30 f.
Strauss, Der alte u. d. neue Glaube2 S. 122. 144 f. Friedrich
Nietzsche, Zur Genealogie der Moral S. 179. Maar dit atheisme
ging anderen te ver. Lettende op de beperktheid van het menschelĳk
kenvermogen, dat altĳd binnen het eindige zich bewegen
blĳft, meenden dezen, dat de mensch zich tot het onder de

waarneming gegevene bepalen (positivisme), van alle uitspraak omtrent
bestaan en natuur van het bovenzinlĳke zich onthouden (abstentionisme),
en dus te dezen aanzien alleen zĳne volstrekte onkunde
belĳden moest (agnosticisme). In Frankrĳk werd de taak der
wetenschap tot het constateeren en verklaren der verschĳnselen
beperkt door Auguste Comte, die daarom de theologie ook buiten
den kring der wetenschappen sloot, cf. deel I 151v. In Engeland
was het vooral Herbert Spencer, die met allerlei argumenten de
kenbaarheid Gods bestreed, First Principles, 5th ed. 1887 p.
68-97. En in Duitschland keerde men, na verzadigd te zĳn van
Hegels panlogisme, tot de kritische wĳsbegeerte van Kant terug.
Zoo is het agnosticisme in de laatste helft dezer eeuw schier
algemeen heerschende geworden. Alle metaphysica wordt gewantrouwd;
van speculatie heeft men een afkeer; vast staat alleen,
wat positief is en tot het domein der sciences exactes behoort. De
theologie is zoozeer onder de vrees voor dit agnosticisme gekomen,
dat zĳ het schier niet meer waagt te spreken van kennisse Gods;
zĳ tracht zooveel mogelĳk alle metaphysica buiten te sluiten en
tot het religieuse zich te beperken; zĳ schaamt zich voor haar
eigen naam en heeft zich in een wetenschap van den godsdienst
laten herdoopen. Want, ofschoon het agnosticisme eigenlĳk de
dood is voor de theologie, zoo is deze toch nog door velen onder
een anderen vorm gehandhaafd. Kant herwon door de practische
rede, wat hĳ door de theoretische verloren had. Spencer laat
plaats voor eene religieuse vereering van the Unknowable. Reeds
voor hem hadden Sir William Hamilton, in zĳn geschrift On the
philosophy of the unconditioned, Edinb. Rev. Oct. 1829, en Dr.
Henry Longueville Mansel in zĳn werk The limits of religious
thought examined in eight lectures, preached before the university
of Oxford 1858, beweerd, dat ons denken, wĳl altĳd aan ruimte,
tĳd, onderscheiding, tegenstelling enz. gebonden, nooit tot het
absolute doordringen kan, al is het ook dat op religieuse gronden
de voorstelling van God als een persoonlĳk wezen moet vastgehouden,
cf. Dorner, Jahrb. f. deutsche Theol. VI 1861 S. 320 f.
347 f. Tot een soortgelĳk dualisme kwamen ook de Neokantianen
in Duitschland. Het denken moge ons op zĳn best tot het begrip
van het Absolute brengen, in de religie hebben wĳ daaraan toch
niet genoeg. Hier hebben wĳ behoefte aan een God, die ons gelĳk
is, dien wĳ als een persoon voorstellen, en die als een Vader voor

zĳne kinderen zorgt. Wel is zulk eene religieuse voorstelling dan
altĳd aan kritiek van de zĳde der wetenschap onderhevig; zĳ is
het hoogste en het ware niet, maar er is niet meer te bereiken,
Lipsius, Dogm. § 229 f. 243 f. Ritschl, Metaph. u. Rel. 8 f.
Rechtf. u. Vers. III2 211 f. Rauwenhoff, Wĳsb. v. d. godsd.
611 v. Hoekstra, Wĳsg. godsd. II 11 v. En evenzoo hebben
anderen in humaniteit, zedelĳk idealisme, ideaalvorming, spiritisme,
theosophie, buddhisme enz. eene vergoeding gezocht voor wat de
wetenschap in de christelĳke theologie hun ontnomen had, cf.
deel I 156. 202.

9. De gronden, waarop dit agnosticisme zich beroepen kan,
zĳn van zeer groot gewicht. Vooreerst kan het zich bedienen van
het argument, dat door de sophisten en sceptici van oudsher
tegen de mogelĳkheid van alle kennis werd ingebracht, n.l. dat
alle menschelĳke kennis subjectief en relatief is. Niets in de
wereld staat los op zichzelf, object en subject zĳn van elkaar
afhankelĳk. De dingen en hunne eigenschappen bestaan eerst dan
en zoo, als ze in betrekking staan tot iemands waarneming; iets
wordt eerst iets door de relatie tot de zintuigen van het subject.
Wĳ kunnen dus nooit zeggen, wat een ding in zĳn wezen, onafhankelĳk
van onze waarneming is; alleen kunnen wĳ uitspreken,
dat iets op een gegeven oogenblik ons alzoo toeschĳnt; ἀνθρωπος
μετρον παντων. Dit argument is wel van groote beteekenis; maar
het bewĳst te veel; het zou indien het van kracht ware, niet
alleen de kennis van God maar alle kennis van mensch en wereld
onmogelĳk maken; bovendien is dit idealisme reeds in deel I 145-151
besproken en kan hier dus verder buiten beschouwing
blĳven. Maar het agnosticisme heeft verschillende gronden, die
speciaal tegen de kenbaarheid Gods worden aangevoerd. Philosophie
en theologie waren wel, gelĳk boven bleek, ten allen
tĳde van het inadaequate onzer Godskennis overtuigd. Negatieve
praedicaten zeggen alleen, wat God niet is, en positieve komen
Hem op een gansch andere wĳze toe dan ze in schepselen
worden gevonden. De beperktheid, de eindigheid, de menschvormigheid
onzer Godskennis werd door allen erkend. Maar in den
nieuweren tĳd is de onbereikbaarheid der kennisse Gods nog op
andere en krassere wĳze betoogd. Subjectief n.l. is er gewezen
op de beperkte natuur van het menschelĳk kenvermogen; en

objectief op de innerlĳke tegenstrĳdigheid, waaraan elk Godsbegrip
lĳdt. Het eerste deed Kant, het tweede Fichte. Kant onderzocht
het menschelĳk kenvermogen en kwam tot de slotsom, dat de
vormen der aanschouwing en de kategorieën des verstands door
het subject zelf werden meegebracht, in de wereld der phaenomena
geldigheid hadden, maar ook alle ware kennis der noumena ons
onmogelĳk maakten. De transcendente ideeën van God, wereld,
ziel zĳn wel regelen voor ons handelen, en een zedelĳk mensch
kan niet anders handelen dan alsof er aan die drie ideeën eene
objectieve werkelĳkheid beantwoordt; maar te bewĳzen is dit niet.
Fichte voegde daaraan nog het bezwaar toe, dat de begrippen
van absoluut en persoonlĳkheid nooit met elkander te vereenigen
zĳn. Reeds Spinoza zeide, dat alle bepaling eene negatie was,
Epist. 50, dat een ding dus, naarmate het meer bepaald en
concreet werd, ook des te meer eindig en beperkt was. Daardoor
houdt het toch op datgene te zĳn, wat andere dingen zĳn: als
iets wit is, kan het niet meer rood of zwart zĳn. God kan daarom
niet iets bepaalds naast en in onderscheiding van de schepselen zĳn,
maar Hĳ is de substantie van alle schepselen, het ééne, oneindige
zĳn, zoodat al wat is, in Hem is, Eth. I prop. 14. 15. Deze wĳsgeerige
praemisse werd door Fichte op het begrip der persoonlĳkheid
toegepast; persoonlĳkheid en zelfbewustzĳn waren dingen, die wĳ in
ons zelf gevonden hadden en die niet zonder beperktheid en eindigheid
te denken zĳn. Indien wĳ ze op God overbrengen, maken
wĳ Hem tot een eindig, beperkt, menschelĳk wezen. De zedelĳke
wereldorde is dan ook het ééne wezenlĳk noodige in de religie;
meer behoeven wĳ niet; een bĳzonder, persoonlĳk bestaan Gods
is onnoodig voor de religie, en het is ook onbewĳsbaar, ja onmogelĳk
en met zichzelf in strĳd; wie zulk een God verlangt, is nog
in het eudaemonisme bevangen, Ueber den Grund unseres Glaubens
an eine göttliche Weltregierung 1798, Werke V 184 f. cf. Kuno
Fischer, Gesch. der neuern Philos. V2 628 f. Deze redeneering is
dan in wĳden kring verbreid, en keert ieder oogenblik terug, cf.
Schelling in zĳne eerste periode, Werke I 1 S. 200, Hegel, Werke
V 18, Schleiermacher, Reden über die Religion3 S. 167 f.
Schopenhauer, Parerga und Paral. I5 123 f. Hartmann, Philos.
des Unbew. II9 175 f. Id. Religionsphil. II 145-163, Id.
Lotzes Philos. 1888 S. 168 f. Strauss, Christl. Gl. I 502 f.
Biedermann, Dogm. II2 457-472, 537-547 enz. In het wezen

der zaak is deze tegenstelling tusschen absoluut en persoonlĳk
geen andere, dan die in de christelĳke theologie altĳd werd gevoeld
en uitgedrukt werd in de negatieve en positieve, de apophatische
en de kataphatische theologie. Hoezeer de bewĳzen tegen de
kenbaarheid Gods telkens in een anderen vorm worden voorgedragen,
feitelĳk zĳn ze altoos dezelfde en komen ze steeds hierop
neer. De mensch is aan de zinlĳke waarneming gebonden en
ontleent de stof zĳner gedachte altĳd aan de zienlĳke wereld;
hĳ aanschouwt het geestelĳke niet en kan zich niet opheffen tot
de wereld der onzienlĳke dingen, wĳl hĳ altĳd gebonden blĳft
aan ruimte en tĳd. Ook zĳn denken is stoffelĳk en eindig en
beperkt; gelĳk de adelaar binnen den dampkring (Hamilton) en
de visch binnen den vĳver (Lange) besloten blĳft, zoo beweegt
zich ons denken altĳd binnen den kring van het eindige. Meer
nog, het denken is van die natuur, dat het vanzelf een scheiding
onderstelt tusschen subject en object, welke tegenover elkander
staande en elkander beperkende geen van beide absoluut kunnen
zĳn. To think is to condition, zeide daarom Hamilton; en Mansel
drukte hetzelfde aldus uit: distinction is necessarily limitation;
kennis van het absolute is dus eene contradictie, want het duidt
aan dat men kennis heeft aangaande iets, dat absoluut is, alzoo
in geen relatie staat, en juist als gekend door een subject toch
weer wel in relatie staat. Indien nu de natuur van het denken
zoo ingericht is, en indien we dan toch nog God willen denken
en kennen, dan doen wĳ altĳd één van beide: òf wĳ trekken het
absolute naar beneden binnen den kring van het eindige en we
maken God tot een persoonlĳk, beperkt, menschelĳk wezen; òf wĳ
trachten ons in ons denken boven alle perken van ruimte en tĳd te
verheffen, ontdoen onze gedachte aangaande God van alle gelĳkvormigheid
aan het eindige schepsel, maar houden dan ook niets in ons
denken over dan een ledig, abstract, inhoudloos begrip, dat voor
de religie niet de minste waarde heeft. Ja zelfs dat begrip ontgaat
ons; onder ons denken wordt het absolute tot niets. Absoluutheid
en persoonlĳkheid, oneindigheid en causaliteit, onveranderlĳkheid en
mededeelbaarheid, absolute verhevenheid boven en gelĳkvormigheid
aan het schepsel schĳnen in het Godsbegrip onvereenigbaar te zĳn.
Wĳ verkeeren in eene onoplosbare antinomie. Het is alsof ons slechts
de keuze gelaten is tusschen een grof realisme en een ĳl idealisme,
tusschen een God, die niets is dan een mensch in het groot, of eene

koude abstractie, die de religie des harten bevriezen en sterven doet.

10. Tot eene aanmerkelĳke hoogte kan deze leer van de onkenbaarheid
Gods worden toegestemd en van heeler harte beaamd.
Schrift en kerk handhaven beide met nadruk de onnaspeurlĳke
majesteit en de souvereine hoogheid Gods. Er is geen kennis van
God, gelĳk Hĳ in zichzelven is. Wĳ zĳn menschen en Hĳ is
de Heere onze God. Er is geen naam die zĳn wezen ten volle
uitdrukt; geen bepaling, die Hem omschrĳft. Hĳ is boven onze
voorstelling, boven onze gedachte, boven onze taal oneindig verre
verheven. Hĳ is bĳ geen schepsel te vergelĳken; alle volken zĳn
bĳ Hem geacht minder dan niet en ĳdelheid. Deo nomen non est.
Deus definiri nequit. Hĳ kan apprehendi, niet comprehendi. Er is
eenige γνωσις maar geene καταληψις van God. Zoo heet het door
heel de Schrift en door de gansche christelĳke theologie heen. En
als een oppervlakkig rationalisme eene adaequate kennis van God
mogelĳk achtte, heeft de christelĳke theologie dit altĳd ten sterkste
bestreden. Volgens Socrates, Hist. Eccl. IV 7, zou Eunomius, een
volgeling van Arius, geleerd hebben, dat hĳ God evengoed kende als
zichzelven. Gods wezen bestond volgens hem alleen in de ἀγεννησια,
en daarin had hĳ van het Goddelĳk wezen een klaar, duidelĳk,
adaequaat begrip; God was zichzelf niet meer en den mensch niet
minder bekend dan in dit praedicaat werd uitgedrukt. Later zeide
Spinoza, dat hĳ van God een even klaar begrip had als van een driehoek,
ofschoon hĳ daarmee niet beweren wilde Deum omnino cognoscere,
Epist. 60. En in deze eeuw leeraarde Hegel, dat het absolute
in de begripsphilosophie tot volkomen zelfbewustzĳn kwam en
dus door den wĳsgeer volkomen en adaequaat werd gekend; het
Godsbewustzĳn in ons is niets dan het bewustzĳn Gods van
zichzelven. God is, zoover Hĳ door ons gekend wordt, d. i. zoover
Hĳ zichzelven kent in ons. Dit rationalisme is in de christelĳke
kerk met alle kracht bestreden en verworpen, Basilius, Hexaem.
hom. 1. Gregor. Naz. Orat. 28 enz. cf. Schwane, D. G. II 27 f. Zelfs
is hier een diep religieus belang mee gemoeid. Augustinus gaf er
eens op deze wĳze uitdrukking aan: de Deo loquimur, quid mirum
si non comprehendis? Si enim comprehendis, non est Deus. Sit
pia confessio ignorantiae magis, quam temeraria professio scientiae.
Attingere aliquantum mente Deum, magna beatitudo est; comprehendere
autem, omnino impossibile, Serm. 38 in Ev. Joan. Daarom

is God juist het eenige voorwerp van al onze liefde, omdat Hĳ
de Oneindige en Onbegrĳpelĳke is. Ofschoon echter Schrift en
kerk alzoo als het ware de praemissen van het agnosticisme aanvaarden
en zelfs nog dieper dan Kant of Spencer van de beperktheid
des menschen en de onvergelĳkelĳke grootheid Gods doordrongen
zĳn, toch leiden ze daaruit eene andere conclusie af,
eene conclusie, die door Hilarius de trin. II 7 aldus werd
uitgedrukt: perfecta scientia est, sic Deum scire, ut licet non
ignorabilem, tamen inenarrabilem scias. De kennis die wĳ van
God hebben is eene geheel eigenaardige. Zĳ kan positief heeten,
inzoover wĳ door haar een wezen erkennen, dat oneindig en van
alle eindige schepselen wezenlĳk onderscheiden is. Zĳ is aan de
andere zĳde negatief, omdat wĳ geen enkel praedicaat aan God
kunnen toekennen, gelĳk wĳ het in schepselen denken. En zĳ is
daarom eene analogische, wĳl zĳ de kennis is van een wezen, dat
in zichzelf onkenbaar, desniettemin in schepselen iets van zichzelven
bekend maken kan.

Hierin ligt inderdaad iets van eene antinomie; of liever het agnosticisme
lĳdt aan eene verwarring van begrippen en ziet hier dus eene
onverzoenlĳke tegenstrĳdigheid, maar de christelĳke theologie aanschouwt
hier een aanbiddelĳk mysterie. Het is volkomen onbegrĳpelĳk
voor ons, dat en hoe God in het schepsel, de eeuwigheid
in den tĳd, de onmetelĳkheid in de ruimte, de oneindigheid in
het eindige, de onveranderlĳkheid in de wisseling, het zĳn in het
worden, het al als het ware in het niet zich openbaren en eenigermate
bekendmaken kan. Dit mysterie is niet te begrĳpen, het kan alleen
dankend worden erkend. Maar mysterie is iets ander dan tegenstrĳdigheid.
Dat heeft de pantheistische philosophie er van gemaakt.
Als zĳ het absolute met het onbepaalde vereenzelvigt en alle
bepaling eene beperking en ontkenning noemt, dan maakt zĳ zich
schuldig aan eene verwarring van begrippen. Er is een hemelsbreed
onderscheid tusschen oneindig en eindeloos, tusschen almachtig
en de som van alle macht, tusschen het volstrekte zĳn en de
som van alle zĳn, tusschen eeuwigheid en het inbegrip van alle
tĳdsmomenten enz., en zoo ook tusschen het absolute en het
onbepaalde, onbegrensde, grenzelooze. Het pantheisme legt eerst
in deze woorden zĳn eigen Godsbegrip in en kan dan gemakkelĳk
het theisme beschuldigen, daarmede in strĳd te zĳn. Dat God
de Oneindige is en desniettemin in eindige schepselen zich kan

openbaren en zich ook werkelĳk geopenbaard heeft, is wel de
erkenning van eene onbegrĳpelĳke geheimenis, immers van het
wonder der schepping, maar geenszins de toelating van een tastbare
ongerĳmdheid. Het eindige zĳn kan aan de oneindigheid
Gods niet te kort doen, indien het maar in het zĳn Gods absoluut
zĳn bestand heeft. En zoo ook is onze kennis geen beperking van
God, omdat ze in Hem zelven gegrond is, door Hem alleen
bestaanbaar is, en Hemzelven juist als Oneindige tot voorwerp
en inhoud heeft. Bovendien, indien het absolute alle beperking
uitsluit en alle bepaling eene ontkenning is, dan is het niet alleen
ongeoorloofd, om van God als persoonlĳkheid te spreken, maar
dan is het even verkeerd, Hem nog het absolute, het ééne, het
goede, het zĳnde, de substantie enz. te noemen. Het pantheisme
verkeert in den waan, dat het met het Godsbegrip gereed is,
als het de persoonlĳkheid en de zelfbewustheid als tegenstrĳdige
elementen eruit verwĳderd heeft. En de theïstische wĳsgeeren uit
de eerste helft dezer eeuw, zooals J. H. Fichte, Carus, Steffens,
Weisse, Ulrici e. a. hebben uit reactie al te zeer aan dit begrip
der persoonlĳkheid zich gehecht, en meenden, dat zĳ in het begrip
van absolute persoonlĳkheid eene adaequate beschrĳving van het
wezen Gods bezaten. Zeker zĳn er vele goede opmerkingen tegenover
het pantheisme gemaakt ten bewĳze, dat persoonlĳkheid met
het absolute wezen Gods niet in strĳd is. Indien absoluut niet
opgevat wordt als grenzeloos, als eindeloos uitgebreid naar alle
zĳden, dan is niet in te zien, hoe persoonlĳkheid daarmede in
strĳd zou wezen. Er ligt dan alleen in opgesloten, dat het zelfbewustzĳn
Gods even rĳk en diep, even oneindig is als zĳn zĳn.
Persoonlĳkheid moge dan ook bĳ ons menschen ontwaken tegenover
een niet-ik, bĳ God is zĳ de eeuwige samenvatting van zich
met zichzelven, de oneindige zelfkennis en zelfbepaling en daarom
niet van een niet-ik afhankelĳk, J. H. Fichte, Die Idee der
Persönlichkeit u. der indiv. Fortdauer, 1855 S. 52 f. J. W. Hanne,
Die Idee der absol. Persönl. 2e Aufl. 1865. Weisse, Philos. Dogm.
I 552 f. Lotze, Mikrok. III3 549-580. Rothe, Theol. Ethik
§ 39. Ritschl, Rechtf. u. Vers. III2 213-223. Kaftan, das Wesen
der Chr. Religion 378 f. Lipsius, Dogm. § 229. Martensen, Dogm.
75. Thomasius, Christi Person u. Werk I3 11 f. Lange, Dogm.
I 167 II 53. Bruch, Lehre v. d. göttl. Eigensch. 122 f. Philippi,
Kirchl. Gl. II 53 f. Hodge, Syst. Theol. I 391. Bovon,

Dogm. Chrét. I 229 s. Doedes, Inl. tot de Leer van God 74 v.
Maar toch is het waar, wat de oudere Fichte zei, dat persoonlĳkheid
een begrip is aan onszelven ontleend en daarom, op God
overgedragen, altĳd iets onvolkomens bevat. Het begrip persoonlĳkheid,
van God gebezigd, is inadaequaat en in beginsel niets
beter dan alle andere anthropomorphismen, waarin wĳ van God
spreken. De christelĳke kerk en theologie heeft dit woord ook
nooit voor het wezen Gods gebruikt en heeft bĳ de drie modi
subsistendi in dat wezen niet dan aarzelend en bĳ gebrek aan
beter van personen gesproken. Maar tegelĳk is hierdoor duidelĳk,
dat het pantheïsme nog niets gewonnen heeft, als het op de incongruentie
van dit begrip wĳst. De tegenstelling tusschen absoluutheid
en persoonlĳkheid is wezenlĳk dezelfde als die tusschen
de negatieve en positieve theologie. Ook al is het woord persoonlĳkheid
verkeerd, daarmede is feitelĳk nog niets beslist. Dezelfde
vraag komt daarom telkens weer terug. Indien alle bepaling eene
ontkenning is, dan mag God ook niet de ééne, de zĳnde, de
absolute worden genoemd. Dan is alle denken en spreken over
God verboden. Indien wĳ, die menschen zĳn, van God niet op
analoge, menschelĳke wĳze mogen spreken, dan blĳft ons niets
anders over dan te zwĳgen. Want op goddelĳke wĳze over God
denken en spreken, kunnen wĳ niet. Maar dan valt ook alle religie.
Als God niet kan gekend worden, kan Hĳ ook niet gevoeld en
in het gevoel genoten worden. Het gevoel is even eindig als het
verstand, en vereindigt en vermenschelĳkt God op dezelfde wĳze.
Er is dan geen mogelĳkheid, dat God zich objectief in zĳne
schepselen openbaart of dat wĳ subjectief Hem door eenig orgaan
waarnemen. Alle religie is dan heiligschennis, en alle theologie
is dan lastering Gods.

11. De vraag naar de kenbaarheid Gods is daarmede herleid
tot deze andere, of God zich heeft willen en kunnen openbaren
in de wereld der schepselen. Want het is volkomen waar, wat
Kant zegt, dat onze kennis zich niet verder uitstrekt dan onze
ervaring, Kr. der r. Vern. ed. Kirchmann 508. Als God zich niet
heeft geopenbaard, dan is er ook geen kennis van Hem. Maar
indien Hĳ zich heeft geopenbaard, dan is er iets, hoe weinig dan
ook, dat onder onze waarneming valt en alzoo tot kennis leiden
kan. Dan spreekt het echter vanzelf, dat de loochening van de

kenbaarheid Gods geheel samenvalt met de ontkenning, dat God
zich heeft geopenbaard in de werken zĳner handen. Het agnosticisme
valt terug in de dwaling van het oude gnosticisme. God
is ὁ Βυθος ἀρρητος, eeuwige σιγη; er is geene gemeenschap en geen
verwantschap tusschen Hem en zĳne schepselen. De gansche wereld
is in volstrekten zin ἀθεος; er is geen spoor van God in
de wereld op te merken; de wereld is het product van een lageren
God, van een demiurg, van een toeval; de mensch is niet naar
Gods beeld geschapen maar is eenvoudig een natuurproduct zonder
God in de wereld; er is geen religio, geen theologia mogelĳk,
noch uit de schepping noch uit de herschepping. God en wereld
zĳn absoluut gescheiden. Ja, erger nog, het agnosticisme kan niet
ontkomen aan de consequentie, dat God zich niet kan openbaren.
Het sluit Hem in zichzelf op, het maakt Hem tot eene onbekende,
onzichtbare macht, die geen bewustzĳn heeft en geen wil, die zich in
geenerlei wĳze kan meedeelen, die eeuwige σιγη is. En de wereld
wordt evenals in het manichaeisme verheven tot eene macht naast en
tegenover God, welke Hem in geenerlei wĳze in zich opnemen kan,
en volkomen ongeschikt is, om iets van zĳne heerlĳkheid uit te stralen.
Het agnosticisme eindigt alzoo feitelĳk in atheïsme, waarvan het
slechts de negentiende-eeuwsche vorm en naam is. Toch gaat het
agnosticisme meestal zoover niet, en handhaaft het nog het bestaan
van The Unknowable. Maar dan lĳdt het ook terstond aan eene
innerlĳke inconsequentie, die onhoudbaar is: Augustinus merkte
reeds op, dat de stelling, dat we niets van God weten, reeds eene
groote mate van kennis aangaande God onderstelt, en dat er alzoo
was eene pugna verborum. Want als wĳ God ineffabilis noemen,
dan zeggen wĳ op datzelfde oogenblik iets en veel van Hem,
zoodat Hĳ wederom niet ineffabilis is, de doctr. chr. I 6. Non
enim parvae notitiae pars est.... si antequam scire possimus
quid sit Deus, possumus jam scire quid non sit, de trin. VIII 2.
Het niet-weten is zelf een positief, een veelomvattend weten,
het is non parva inchoatio cognitionis Dei, Ep. ad Consent.
Het zegt al zoo veel, te weten, dat Hĳ niets is van al datgene
wat schepsel is. En zoo is het ook bĳ de agnostici. Spencer bĳv.
zegt, dat wĳ door ons denken gedrongen worden, om het bestaan
van een absoluut wezen aan te nemen als grond van het universum,
ofschoon wĳ wegens onze eindigheid en beperktheid er
geen begrip van kunnen vormen. Maar indien wĳ zoo eindig en

beperkt zĳn, hoe komen wĳ er dan toe, om de gedachte van
zulk een absoluut wezen te vormen en het bestaan daarvan aan
te nemen. En indien wĳ werkelĳk het bestaan van zulk een absoluut
wezen moeten aannemen, waarom zou dan eenige kennis van
dat wezen geheel onmogelĳk zĳn? Geen enkel agnosticus bepaalt
zich daarom ook tot het non liquet. Spencer zegt bĳv. ieder
oogenblik, dat wĳ het absolute niet kennen, en toch heeft hĳ er
een idee van, bewĳst hĳ zĳn bestaan en schrĳft er ook allerlei eigenschappen
aan toe. Hĳ zegt, dat het niet een negatief maar een
positief begrip is, dat het de oorzaak is van alles, dat het eene
kracht is, meest analoog aan onzen wil, dat het oneindig, eeuwig,
alomtegenwoordig is enz. Dit is toch waarlĳk geen agnosticisme meer
maar eene zeer bepaalde kennis en een vrĳ wel omschreven Godsbegrip.
Het agnosticisme, in zich zelf onhoudbaar en voor atheisme
bevreesd, doet ten slotte dienst, om een pantheistisch Godsbegrip
te rechtvaardigen. Cf. over en tegen het agnosticisme: Flint,
Antitheistic theories 3 ed. 1885 p. 14. James Orr, The christ.
view of God and the world 1893 p. 96. A. B. Bruce, Apologetics,
Edinb. Clark 1892 p. 146. John Caird, An introduction
to the philos. of religion, Glasgow 1880 p. 8-38. G. J. Lucas,
Agnosticism and religion, being an examination of Spencers religion
of the unknowable preceded by a history of agnosticism. Baltimore,
Murphy and Co. 1895. Art. Sekularismus in Herzog2.



§ 21. De kenbaarheid Gods.

(Cognitio Dei insita.)

1. Evenals vroeger bĳ de religie I 209 v., zoo bleek ook
thans bĳ de kennisse Gods, dat ze haar oorsprong niet hebben
kan dan in openbaring. Indien God niet in zĳne schepselen openbaar
wordt, dan is er ook vanzelf geen kennis van Hem mogelĳk.
Maar als Hĳ zĳne deugden in de wereld der schepselen ten toon
spreidt, dan kan de kenbaarheid Gods ook niet meer bestreden
worden. Natuurlĳk is daarmede de aard en de mate dier kennis

niet bepaald. Allen, die de kenbaarheid Gods leeren, stemmen
gaarne toe, dat die kennis geheel eigensoortig en van zeer beperkten
omvang is. Immers, al wordt God eenigermate in zĳne
schepselen openbaar, er blĳft in Hem eene oneindige volheid van
kracht en leven achter, welke niet aan het licht treedt. Zĳne
kennis en macht valt niet met de wereld samen en stort daarin
niet ten volle zich uit. Hĳ kan zelfs aan en in schepselen zich
niet volkomen openbaren, want het eindige vat het oneindige niet,
niemand kent den Vader dan de Zoon, Mt. 11:27 cf. Deut. 29:29.
Bovendien, datgene, wat God van zichzelven in en door schepselen
openbaart is reeds zoo rĳk en zoo diep, dat het nooit ten
volle door eenig mensch kan worden gekend. Wĳ begrĳpen in
zoo menig opzicht de wereld der geschapene dingen niet en staan
ieder oogenblik aan alle zĳden voor raadselen en geheimenissen,
hoe zouden wĳ dan de openbaring Gods in al haar rĳkdom en
diepte verstaan? Maar daarmede wordt de kenbaarheid Gods toch
niet te niet gedaan. De onbegrĳpelĳkheid Gods doet deze kenbaarheid
zoo weinig te niet, dat zĳ haar veeleer onderstelt en
bevestigt; de alle kennis te bovengaande rĳkdom van het Goddelĳk
wezen maakt juist een noodzakelĳk en belangrĳk element
onzer Godskennis uit. Het blĳft vast staan, dat God op diezelfde
wĳze en in diezelfde mate voor ons kenbaar is, als Hĳ zich in
schepselen aan ons openbaart.

Dat er nu eene openbaring Gods in de wereld is, kan eigenlĳk
moeilĳk worden ontkend. Vooreerst laat de H. Schrift ons dienaangaande
geen oogenblik in twĳfel. Zĳ richt geen altaar op
voor den onbekenden God, maar verkondigt dien God, die de
wereld gemaakt heeft, Hd. 17:23, wiens kracht en goddelĳkheid
uit de schepselen door den menschelĳken νους kan worden aanschouwd,
Rom. 1:19, die bovenal den mensch schiep naar zĳn
beeld en gelĳkenis, Gen. 1:26, als zĳn geslacht, dat in Hem
leeft en zich beweegt, Hd. 17:28, door profeten en apostelen,
bovenal door zĳn Zoon zelf tot hem heeft gesproken, Hebr. 1:1,
en nu voortdurend door Woord en Geest zich aan en in hem
openbaart, Mt. 16:17, Joh. 14:23 enz. Volgens de H. Schrift
is de gansche wereld eene schepping en dus ook eene openbaring
Gods; er is in absoluten zin niets atheistisch. En dit getuigenis
der Schrift wordt van alle zĳden bevestigd. Er is geen atheistische
wereld, er zĳn geen atheistische volken, er zĳn ook geen atheistische

menschen. De wereld kan niet als ἀθεος worden gedacht,
wĳl ze dan niet het werk Gods kon zĳn maar de schepping van
een ἀντιθεος moest wezen. En nu heeft het dualisme, dat in
religie en philosophie telkens is opgetreden, in de stof wel een
daemonisch principe aanschouwd, maar in de wereld toch altĳd
eene verbinding van idee en stof, een strĳd van licht en duisternis
erkend. Er is niemand, die in volstrekten zin en consequent de
kenbaarheid Gods, en dus Zĳne openbaring in de wereld geheel
en al loochenen kan. Het agnosticisme is zelf daarvoor ten bewĳze,
evenals het scepticisme zich niet handhaven kan dan met behulp
van wat het bestrĳdt. En juist daarom, wĳl de wereld niet ἀθεος
te denken is, daarom zĳn er ook geen atheistische en godsdienstlooze
volken. Wel is dit door Socinus, Tract. Theol. c. 2, de
auctor. Script. c. 2, Locke, Essay on human understanding I ch.
4 § 8, en door velen in deze eeuw, b. v. Büchner, Kraft u. Stoff16
380 f., Darwin, Afst. des menschen 1884 I 127, beweerd.
Maar dit gevoelen is genoegzaam weerlegd en thans schier algemeen
prĳs gegeven, Moor, Comm. I 57. M. Vitringa, Comm.
I 16. Flint, Antitheïstic theories, 3 ed. p. 250-289, 519-532.
Peschel, Völkerkunde S 260. Zöckler, Das Kreuz Christi 1875
S. 417 f. De bekende uitspraak van Cicero, dat er geen volk zoo
barbaarsch is of het gelooft aan de goden, is eeuw aan eeuw
bevestigd. Dit feit is van groote beteekenis. Datgene, waarin alle
menschen krachtens hunne natuur overeenstemmen, kan niet valsch
zĳn, Cic. de nat. deor. I 17. Opinionum enim commenta delet
dies, naturae judicia confirmat, ib. II 2. En zoo zĳn er ten slotte
ook geen atheistische menschen. Er is niet zoozeer verschil over
het bestaan als wel over het wezen Gods. Wel is er een practisch
atheïsme, een leven zonder God in de wereld, Ps. 14:1, 53:2,
Ef. 2:12. Maar het bewuste theoretische atheisme in absoluten
zin is zeldzaam, indien het ooit voorkomt. Het woord atheisme
is echter dikwerf in relatieven zin gebezigd, niet als loochening
van de Godheid überhaupt, maar van eene bepaalde Godheid. De
Grieken klaagden Socrates van atheisme aan, Xenophon, Memor.
I 1. Cicero rekende Protagoras, Prodicus tot de atheisten, wĳl
zĳ de volksgoden loochenden, de nat. deor. I 42. De Christenen
werden daarom menigmaal door de Heidenen van atheisme
beschuldigd, Suicerus s. v. ἀθεος. En de Christenen bezigden
op hunne beurt dien naam voor wie den God der openbaring

loochenden, ib. De Roomschen hebben Luther, Melanchton, Calvĳn
soms tot de atheisten gerekend, Buddeus, de Atheismo 1747 p.
116 sq. In den nieuweren tĳd werd J. G. Fichte openlĳk van
atheisme aangeklaagd, wĳl hĳ de zedelĳke wereldorde zelve voor
God hield. En nog wordt de naam van atheist wel gegeven aan
hen, die geen andere macht kennen dan de stof, zooals Feuerbach,
Strauss, Büchner, Haeckel, Czolbe, Dühring, cf. A. Drews, Die
deutsche Spekulation seit Kant II 235 f. En inderdaad, als de
materialisten niets anders erkennen dan stof en wisseling der stof,
dan zĳn ze atheisten en willen daar zelf voor gehouden worden.
Maar dit komt bĳna nooit voor. In absoluten zin genomen, als
loochening van eene absolute macht, dan is het atheisme bĳna
ondenkbaar. Allen erkennen ten slotte weer eene macht, die als
God wordt vereerd. Strauss vraagt voor zĳn universum eene
piëteit, als de geloovige voor zĳn God, Der alte u. d. neue Gl2.
141 f. Het atheisme en materialisme slaat telkens in pantheisme
om, Büchner, Kraft u. Stoff16 3, 70, 71 f., Haeckel, Nat. Schöpfungsgesch.
20, 32, 64 Id. Der Monismus als Band zw. Rel. u.
Wiss. 1893. Dat komt, omdat de mensch aan de erkenning van
eene hoogste macht zich niet kan onttrekken. Op hetzelfde oogenblik
dat hĳ den waren God loochent, versiert hĳ zich een valschen
God. De religie zit daartoe te diep in ’s menschen natuur en de
openbaring Gods spreekt te luide. Zelfs als in sommige tĳden
het religieuse indifferentisme en scepticisme diep en ver om zich
heen grĳpt, zooals b. v. in de eeuw van Pericles, van keizer
Augustus, van de Renaissance, en ook in deze eeuw, dan komt
toch altĳd de godsdienst weer boven. Veeleer grĳpt de mensch
het grofste bĳgeloof aan, dan dat hĳ op den duur bĳ het naakte,
koude ongeloof het uithouden kan. Maar we kunnen zelfs verder
gaan. Niet alleen komt het atheisme in absoluten zin bĳna nimmer
voor, maar zelfs in dien zin is het zeldzaam, dat het een persoonlĳk
God zou loochenen, die aanspraak heeft op onze vereering.
Het naturalisme, het hylozoïsme, het pantheisme zĳn zonder twĳfel
richtingen, die telkens zich voordoen. Maar het zĳn richtingen,
niet zoozeer op godsdienstig als wel op wĳsgeerig gebied. Ze zĳn
nooit van zelf, spontaan opgekomen, maar danken haar ontstaan
aan kritiek op de religieuse voorstellingen bĳ anderen. Ze zĳn
niet dogmatisch maar kritisch; en ze dienen daarom altĳd maar
voor een tĳd en in een beperkten kring. Een volk, eene

maatschappĳ, eene kerk, eene gemeente van zulke naturalisten en
pantheisten is ondenkbaar en onbestaanbaar; de pantheïsten erkennen
dit zelf, de godsdienstige voorstelling is voor den minderen
man noodzakelĳk, maar alleen de wĳsgeer verheft zich tot het
zuivere begrip. Daaruit volgt, dat het geloof aan een persoonlĳk
God natuurlĳk en normaal is; het komt overal vanzelf en bĳ
alle menschen op. Maar het atheisme, zelfs als loochening van
een persoonlĳk God, is uitzondering. Het is wĳsbegeerte, geen
godsdienst. Er ligt waarheid in het scherpe woord van Schopenhauer:
ein unpersönlicher Gott ist gar kein Gott, sondern bloss
ein missbrauchtes Wort, ein Unbegriff, eine contradictio in adjecto,
ein Shiboleth für Philosophieprofessoren, welche, nachdem sie die
Sache haben aufgeben mussen, mit dem Worte durchzuschleichen
bemüht sind, Par. u. Parel. I5 123. cf. Welt als Wille u. Vorst.
II6 398, 406, 739. Daarom is er ook een zekere wil noodig, om
niet aan een God, aan een persoonlĳk God, te gelooven. Deum
non esse non credit, nisi cui Deum non esse expedit. Er zĳn
geen athei, die vast en zeker, tot den marteldood toe, van hun
ongeloof overtuigd zĳn. Wĳl het abnormaal en onnatuurlĳk is,
niet op de onmiddellĳke beseffen maar op middellĳke bewĳzen
en feilbare redeneeringen steunt, daarom is het nooit zeker van
zĳne zaak. De bewĳzen voor het bestaan van een persoonlĳk God
mogen zwak zĳn, ze zĳn altĳd nog sterker dan die voor de
loochening. Te bewĳzen, dat er geen God is, is zelfs onmogelĳk;
daartoe zou men alwetend en alomtegenwoordig, d. i. zelf God
moeten zĳn, cf. Voetius, de atheismo, Disp. I 114-225. G. J.
Vossius, de origine et progressu idol. I c. 3. Leydecker, Fax
Veritatis III controv. 3. Turretinus, Theol. El. III qu. 2. Maresius,
Syst. Theol. 1673 p. 44. Buddeus, Theses theol. de atheismo
et superst., ed. Lulofs L. B. 1747. Hodge, Syst. Theol. I 198,
242. Flint, Antith. theories3, lecture I, Hoekstra, Des Christens
godsvrucht bl. 6. Doedes, Inl. tot de leer v. God. 57v.

2. Deze natuurlĳkheid, algemeenheid en noodzakelĳkheid van
religie en Godskennis heeft reeds vroeg tot de gedachte geleid,
dat deze den mensch van nature was ingeschapen en aangeboren.
Het feit ligt er toch, dat alle menschen van de prilste jeugd af
bewustzĳn hebben niet alleen van eene physische maar ook van
eene psychische, geestelĳke, onzienlĳke wereld. Waar en valsch,

goed en kwaad, recht en onrecht, schoon en leelĳk zĳn wel geen
weeg- en meetbare grootheden en kunnen niet waargenomen
worden met de vĳf zintuigen, maar ze zĳn eene werkelĳkheid,
die voor ons bewustzĳn nog veel vaster staat dan die van stof
en van kracht. Het materialisme moge alleen rekenen met zwaartekracht
en warmte en electriciteit; maar geloof en hoop en liefde
zĳn nog gansch andere krachten, die de menschheid hebben
beheerscht en voor het wegzinken in bestialiteit hebben behoed.
Augustinus heeft terecht gezegd, dat de waarheid der geestelĳke
dingen eigenlĳk veel zekerder en vaster is dan die van de zienlĳke.
Nihil absurdius dici potest, quam ea esse quae oculis videmus,
ea vero non esse quae intelligentia cernimus, cum dubitare dementis
sit intelligentiam incomparabiliter oculis anteferri, de
immort. an. c. 10 n. 17. de civ. XIX c. 18. De waarheden der
mathesis, der logika, de grondbeginselen van ethiek, recht, religie
staan voor allen ontwĳfelbaar vast. Zĳ dragen een karakter van
natuurlĳkheid, algemeenheid en noodzakelĳkheid, dat door niemand
kan worden ontkend. Zĳ schĳnen als ideae innatae in ’s menschen
natuur besloten, met zĳne geboorte gegeven te zĳn.

De leer der aangeboren begrippen wortelt reeds in de Grieksche
philosophie. Daar maakte het een groot probleem voor het denken
uit, hoe leeren toch mogelĳk is. Want een van beide scheen toch
het geval te zĳn: òf wĳ weten iets al en dan kunnen wĳ het
niet meer leeren, òf wĳ weten het niet, maar hoe is het dan te
verklaren dat wĳ er naar streven, om het te leeren, Zeller,
Philos. d. Gr. I4 996, II4 823, III 189. Plato loste dit probleem
op door zĳne leer van de herinnering; de ziel had voor hare
verbinding met het lichaam de ideeën in al hare schoonheid aanschouwd
en de beelden daarvan diep in haar geheugen bewaard.
Hĳ bewees dit vooral met de wiskunde, die wĳ geheel uit onzen
geest kunnen opbouwen zonder hulp der zinnelĳke waarneming,
maar meende overigens dat alle leeren de praeexistentie der ziel
onderstelde, Zeller, ib. II4 639, 643 f. 823 f. Aristoteles achtte
wel de zinnelĳke waarneming den weg tot kennis, maar oordeelde
toch, dat de rede potentieel eenige hoogste, algemeene beginselen
meebracht, die door zichzelve vaststaan, aan alle bewĳzen ten
grondslag liggen en door allen worden erkend, ib. III 188 f.
De Stoicĳnen spraken van κοιναι ἐννοιαι, φυσικαι ἐννοιαι,
ἐμφυτοι προληψεις, d. i. zulke begrippen, welke krachtens de

natuur van ons denken door allen uit de waarneming worden
afgeleid, ib. IV3 74 f. 389 f. Bĳ al deze wĳsgeeren is er van
aangeboren ideeën in strikten zin nog geen sprake. Plato beperkt
de herinnering niet tot enkele aangeboren begrippen maar breidt
ze tot alle kennis uit; en Aristoteles en anderen spreken wel
van algemeene beginselen maar leeren uitdrukkelĳk dat deze niet
als ideeën met de geboorte gegeven zĳn maar bepaaldelĳk door
middel van waarneming en denken gevonden worden, maar zoo,
dat elk normaal mensch ze dan ook vinden moet. In eigenlĳken
zin komt de leer der aangeboren begrippen eerst bĳ Cicero voor.
Hĳ spreekt van notiones impressae, cogitationes insitae, innatae
en neemt een weten aan van allerlei waarheden voor alle ervaring
en onderzoek. Er zĳn volgens hem semina innata virtutum,
Tusc. III 1, 2, notitiae parvae rerum maximarum, die de natuur
sine doctrina in onze ziel plantte, de fin. V 21, 59, een aangeboren
Godskennis, Deos esse natura opinamur, Tusc. I 16, 36.
Nat. D. I 1, 2 enz. Zeller, IV3 659 f.

3. In de nieuwere philosophie werd de leer der ideae innatae
voorgedragen door Cartesius, die ook het eerst dezen term gebruikte
en idee dus in een tot dien tĳd toe ongewonen zin ging
bezigen. Bĳ Cartesius hing deze leer samen met zĳn dualisme
tusschen ziel en lichaam. De cognitio intellectualis is niet uit de
zinlĳke waarneming af te leiden; deze geeft alleen de occasio,
waarbĳ onze geest per innatam facultatem de voorstellingen en
begrippen vormt, Renati Descartes, Notae p. 185. De cognitio
komt uit een eigen beginsel, d. i. uit ideae innatae, voort. Onder
die ideae innatae is die van God de voornaamste, welke als het
ware is eene nota artificis, operi suo impressa. Medit. tertia p.
24. Maar het aangeboren zĳn dier ideeën vat hĳ zoo op, dat de
ziel van nature de kracht, de facultas, de dispositio bezit, om
ze uit zichzelve voort te brengen. De ideeën zĳn dus niet actueel
maar potentieel in onzen geest, Object. et Respons. p. 102, Notae
p. 184, 185. Ook volgens Leibniz komen de noodzakelĳke en
algemeene waarheden niet van buiten tot ons, maar zĳ komen uit
onszelven voort, zooals bĳv. die van substantie, duur, verandering,
oorzaak, de mathematische waarheden en vooral ook de Godsidee.
Samen vormen deze waarheden het natuurlĳk licht der rede.
Maar het aangeboren zĳn dier waarheden wordt door Leibniz

breedvoeriger en duidelĳker verklaard dan door Cartesius. Deze
zeide alleen, dat die ideeën potentieel in onzen geest waren.
Leibniz echter zegt, dat ze virtualiter zĳn aangeboren, comme
des inclinations, des dispositions, des habitudes ou des virtualités
naturelles et non pas comme des actions. De geest des menschen
heeft maar niet de vatbaarheid om ze te kennen, want dan kon
alle kennis aangeboren heeten, maar hĳ is de bron dier waarheden,
hĳ kan ze uit zichzelf te voorschĳn brengen, les tirer lui-même
de son fond. De ideeën liggen dus als ’t ware gepraeformeerd in
’s menschen ziel. En dit is mogelĳk, wĳl er een voorstellen en
denken is zonder bewustheid. Tot bewustheid komen ze, als de
zinlĳke waarneming er aanleiding toe geeft. Deze brengt de virtueel
in ons aanwezige ideeën ook actueel in onzen geest, cf. Spruĳt,
Proeve van de leer der aangeb. begrippen 144, Stöckl, Gesch.
d. n. Phil. I 426, Malebranche meende het leeren en weten bĳ
den mensch niet anders te kunnen verklaren dan door de onderstelling,
dat wĳ de ideeën in God zien en dat God dus als het
algemeene en oneindige zĳn in ons verstand onmiddellĳk present
is. Op zĳn voetspoor leerde het ontologisme van Gioberti, Gratry,
Ubaghs e. a. dat wĳ God in onzen geest onmiddellĳk aanschouwen
als het absolute zĳn en dat er dus eene intuitieve kennis van
God in den mensch aanwezig is, Stöckl, Gesch. d. neuern Philos.
II 568 f. 620 f. Door Kant werd deze leer der aangeboren
begrippen belangrĳk gewĳzigd. In aansluiting aan de terminologie
van Wolff sprak hĳ van kennis apriori en aposteriori, en leerde
nu geen aangeboren begrippen maar wel aangeboren vormen, nl.
vormen der aanschouwing, d. i. ruimte en tĳd, vormen des verstands,
d. i. kategorieën, en vormen der rede, d. i. de ideeën God,
deugd en onsterfelĳkheid. Het idealisme van Fichte en Hegel
dreef deze leer zoo op de spits, dat zĳ niet alleen de kennis der
noodzakelĳke en algemeene waarheden, maar alle kennis, en zelfs
alle zĳn, heel de stoffelĳke wereld construeerden uit het denken.
De gronden, waarop deze leer der ideae innatae voornamelĳk
steunt, zĳn deze: Het leeren, het kunnen leeren, onderstelt dat
hetgeen geleerd wordt reeds op eenige wĳze in onzen geest aanwezig
is. De redeneering en het bewĳs zĳn gebouwd op principia,
die per se en apriori moeten vaststaan. De ervaring geeft alleen
δοξα, toevallige waarheden; algemeene en noodzakelĳke waarheden
kunnen alleen uit den geest des menschen zelf voortkomen.

Dat er zulke algemeene en noodzakelĳke waarheden zĳn, wordt
bewezen door den consensus gentium. En bovenal is de tegenstelling
tusschen ziel en lichaam van dien aard, dat voorstellingen
en begrippen niet in de zinlĳke waarneming hun oorsprong kunnen
hebben; zĳ moeten of uit den geest des menschen worden verklaard
of uit den Geest Gods, in wien de mensch alle ideeën
aanschouwt. Daarentegen werd de leer der aangeboren begrippen
bestreden door de Socinianen, die de natuurlĳke religie verwierpen,
Fock, Der Socin. 307 f., cf. ook Episcopius, Inst. theol. I c. 3,
Locke, Essay concerning human understanding I ch. 2-4, Hobbes,
de cive c. 14 n. 19 enz. Zĳ beriepen zich op de volgende overwegingen:
De leer der ideae innatae is volkomen overbodig,
omdat het ontstaan dier ideeën ook langs anderen weg zich goed
laat verklaren. De geschiedenis leert, dat geen enkele voorstelling
en geen enkel begrip bĳ alle menschen en volken gelĳk is. Zelfs
aangeboren zedelĳke beginselen zĳn er niet; over goed en kwaad
heerscht het grootst mogelĳke verschil; en het Godsbegrip is zoo
weinig aangeboren, dat er zelfs atheistische menschen en volken
bestaan. Kinderen, idioten, krankzinnigen weten dan ook van zulke
aangeboren begrippen niets af. Alle kennis stamt bĳ den mensch
uit de zinlĳke waarneming; nihil est in intellectu quod non prius
fuerit in sensu. Deze bestrĳding van de ideae innatae maakte in
Engeland en Frankrĳk in de vorige eeuw veel opgang. Het materialisme
van deze eeuw sloot er zich bĳ aan. De leer der
aangeboren begrippen is algemeen prĳsgegeven en vervangen door
de theorie van de overerving der eigenschappen, Darwin, Afst.
v. d. mensch, hoofdst. 3, 4. Spencer, bĳ Spruyt Proeve 342.
Büchner, Kraft u. Stoff16 S. 344 f.

4. Van belang is het te weten, welke houding de christelĳke
theologie tegenover deze leer der ideae innatae heeft aangenomen.
Prof. Spruyt vindt het vreemd, dat de scholastieken zich met
zeldzame eenstemmigheid tegen die leer hebben verklaard, en
vermoedt dat daarvoor eene theologische reden heeft bestaan,
die hĳ echter niet aangeven kan, Proeve bl. 60. Dit is inderdaad
het geval en zal in het vervolg duidelĳk worden. Ofschoon de
christelĳke theologie algemeen aannam, dat er waarheden waren,
niet door openbaring maar van nature bekend, en niet door opzettelĳk
onderzoek en nadenken maar als het ware onwillekeurig

verkregen, heeft ze toch de leer der aangeboren begrippen beslist
verworpen. Wel beriepen de voorstanders van de ideae innatae
in lateren tĳd, zooals Thomassinus, Theol. dogm. I c. 4, Staudenmaier,
Chr. Dogm. II 57 f. Kuhn, Gotteslehre 2de Aufl. 542 f.,
Klee, Dogm. II 1-4 en de ontologisten zooals Malebranche,
Gioberti, Ubaghs enz. zich op sommige kerkvaders, maar ten
onrechte. Justinus Martyr, Apol. II 6 spreekt wel van de Godsidee
als eene πραγματος δυσεξηγητου ἐμφυτος τῃ φυσει των
ἀνθρωπων δοξα, maar zegt verder niet, hoe hĳ dit ἐμφυτος
bedoelt. Irenaeus, adv. haer. II 1 sq. betoogt wel tegen de
Gnostieken, dat de wereld door God is geschapen en Hem openbaart
en kennen doet maar gewaagt niet van eene cognitio innata.
Clemens Alexandrinus zegt ook, dat de Vader en Schepper aller
dingen door allen van nature en zonder onderricht, ἐμφυτως και
ἀδιδακτως wordt gekend, maar hĳ verklaart zelf meermalen, dat
die kennis uit de beschouwing van Gods werken verkregen wordt,
Strom. V 13. 14. Tertullianus legt zeer sterken nadruk op de
natuurlĳke Godskennis. Alle menschen roepen in weerwil van hun
afgodendienst in gevaar en nood den éénen God aan. En dit hebben
zĳ niet van Mozes of de Profeten geleerd, maar hun eigene ziel
onderwees hen daarin. Animae enim a primordio conscientia Dei
dos est. Deze is onder alle volken gelĳk, adv. Marc. 10. De ziel
is van nature christin, Apol. 17. Daarmede bedoelt Tertullianus
niets anders, dan dat sommige waarheden, zooals die van het
bestaan en de eenheid Gods, niet eerst door bĳzondere openbaring
maar van nature bekend zĳn: quaedam enim et natura nota sunt,
ut immortalitas animae penes plures, ut Deus noster penes omnes,
de resurr. 3. Met meer recht beroept men zich op Augustinus,
die in veel opzichten onder Plato’s invloed stond en dit zelf ook
erkent, de beata vita 4. Inderdaad hecht hĳ veel meer waarde
aan het denken dan aan de zinnelĳke waarneming. De zintuigen
nemen slechts veranderlĳke dingen waar, maar de rede, ofschoon
in ieder mensch onderscheiden, ziet en kent algemeene, noodzakelĳke,
onveranderlĳke waarheden. En dat is alleen daardoor
te verklaren, dat de rede van ieder mensch die algemeene waarheden
ziet in de ééne algemeene rede, de ééne onveranderlĳke
waarheid, welke God zelf is. En zoo verklaart Augustinus dan
telkens, dat wĳ, evenals we de zinnelĳke voorwerpen zien door
het licht der zon, zoo de intelligibele waarheden aanschouwen in

’t licht Gods, de civ. VIII 7, de trin. XII 15. Hĳ is ons meer
nabĳ dan de schepselen en gemakkelĳker te vinden dan deze, de
Gen. ad litt. V 16. Hĳ is de veritas super omnia praesidens,
Conf. X 41. Zelfs zegt hĳ, Deus et Dominus rerum omnium
humanis mentibus, nulla natura interposita, praesidet, de musica
VI 1. Hieruit blĳkt duidelĳk, dat Augustinus het veel beter en
lichter acht, om door het indenken van de eeuwige waarheden
tot God op te klimmen dan door de beschouwing der uitwendige
natuur. Maar er mag toch niet uit afgeleid worden, dat de ziel
des menschen hier op aarde reeds God rechtstreeks en onmiddellĳk
aanschouwen zou en dan op deze wĳze tot de kennis der eeuwige
waarheden zou komen. Want hĳ zegt elders duidelĳk, dat de
visio Dei voor den hemel is weggelegd, de trin. II 17, dat ons
hier op aarde de cognitio vespertina is toebedeeld, de Gen. ad
litt. IV 32, dat de eeuwige waarheden, die de mensch erkent,
van God als de waarheid zelve te onderscheiden zĳn, de lib. arb.
II 13, Solil. I 5, dat de mensch allengs van de beschouwing der
natuur, van de kennis der rede en haar wetten tot God opklimt,
Conf. VII 10. de lib. arb. II c. 3-13 Cf. Kleutgen, Philos. der
Vorzeit, I2 756 f. Schwane, D. G. II2 54-67, Gangauf, Aug.
Lehre v. Gott dem Dreieinigen 1883 S. 137 f. Spruyt, Proeve
43-57. De mystiek had echter in Augustinus een machtigen
steun, en zĳ leerde dat de mensch oorspronkelĳk behalve een
oculus carnis en een oculus rationis ook nog een oculus contemplationis
ontvangen had, hetwelk, door de genade hersteld, God
hier reeds bĳ oogenblikken en in de heerlĳkheid volmaakt aanschouwen
zou, Bonaventura, Brevil. II c. 12. Door Bonaventura
wordt dan ook de stelling bestreden, dat omnis cognitio sit a
sensu; de ziel kent God en zichzelve zonder hulp der zintuigen,
Sent. II dist. 39 art. 1 qu. 2. Toch blĳft de mystiek bĳ Bonaventura,
schoon op dit punt van Thomas afwĳkende, binnen de
grenzen. Quamvis Deus sit praesens, tamen propter caecitatem et
caliginem intellectus nostri, in qua sumus, ipsum cognoscimus ut
absentem, Sent. II dist. 10 art. 1 qu. 1. De aanschouwing Gods
is niet gegeven aan ieder mensch, maar is alleen eene gave der
genade, welke een Paulus daartoe opheffen kan, Sent. II dist. 23
art. 2 qu. 3. En zelfs wat de kennis der prima principia betreft,
deze heet bĳ Bonaventura wel aangeboren, maar hĳ verklaart
daarbĳ, quia lumen illud sufficit ad illa cognoscenda post

receptionem specierum sine aliqua persuasione superaddita propter sui
evidentiam.... Naturale enim habeo lumen, quod sufficit ad
cognoscendum quod parentes sunt honorandi, et quod proximi non
sunt laedendi, non tamen habeo naturaliter mihi impressam
speciem patris vel speciem proximi, Sent. II dist. 39 art. 1 qu. 2.
Hoewel Bonaventura dus ook aanneemt, dat er waarheden zĳn,
die we niet door de zinnelĳke waarneming bekomen maar door
de inwendige aanschouwing en door de gemeenschap met God,
toch is er ook bĳ hem van aangeboren ideeën in eigenlĳken zin
geen sprake, cf. de Freiburgsche editie van het Breviloquium,
1881 p. 79 sq. 148 sq. Schwane, D. G. III 111 f. Sanseverino,
Philos. Christ. Neap. III art. 41. Heel de scholastiek verwierp
eenstemmig de leer der aangeboren begrippen. Zĳ leerde in onderscheiding
daarvan, dat het wezen der dingen het eigenlĳk
object der intellectueele kennis is. Alle kennis begint met de
zinlĳke waarneming. Maar als deze de dingen ziet, dan heeft het
verstand de geschiktheid, om daaruit het algemeene te abstraheeren
en wel allereerst de zoogenaamde aangeboren begrippen.
Deze worden dus niet kant en klaar door den intellectus meegebracht
maar overeenkomstig zĳne natuur uit de waarneming der
zinlĳke dingen geabstraheerd. Dat geldt ook van de idee Gods.
God is niet de substantie der dingen maar hun causa, en daarom
kan Hĳ uit zĳne werken door waarneming en denken eenigermate
worden gekend in zĳn bestaan en in zĳne deugden. Aangeboren
kennis is er slechts in zooverre, als aan ons verstand een natuurlĳke
habitus is ingeschapen, om uit het eindige tot het oneindige,
uit het bĳzondere tot het algemeene op te klimmen, cf. deel I 158 v.,
en voorts Thomas, S. Theol. I qu. 2 art. 1, c. Gent. I
c. 10, 11. Theol. Wirceb. III 5 sq. C. Pesch, Theol. dogm. II
10-13, Kleutgen, Philos. der Vorzeit I2 67 f. 587 f., Beilagen,
3tes Heft S. 3-47, Denzinger, Vier Bücher v. d. relig. Erk. II
28 f. Het ontologisme van Gioberti en Ubaghs werd 18 Sept. 1861
en 21 Sept. 1866 te Rome veroordeeld.

5. Bĳ de Lutherschen kon het goede en ware element, dat
er in de leer der aangeboren begrippen lag opgesloten, niet tot
zĳn recht komen. De theologia naturalis, zoo insita als acquisita,
vond weinig genade bĳ hen, cf. reeds deel I 222.
Door de bestrĳding der scholastieke leer, naturalia adhuc esse integra, liet

Luther zich tot een tegenovergesteld uiterste verleiden. Het beeld
Gods was geheel verloren. Ratio sine Spiritu Sancto est simpliciter
sine cognitione Dei. Homo in rebus divinis nihil habet quam
tenebras. Eigenlĳk is den mensch alleen overgebleven de aptitudo
passiva, d. i. de mogelĳkheid om gered te worden. Overigens is
zĳn verstand, wil, genegenheid alleen tot de civilia beperkt; in
het geestelĳke is hĳ geheel blind en dood. Wel erkent Luther,
dat God zich nog in zĳne werken openbaart, de schepping is eene
Larve Gottes; maar de mensch kent Hem daaruit niet meer.
Zelfs gaat Luther soms zoo ver, dat hĳ de zonde essentia hominis
noemt, en dat de mensch nihil quam peccatum is; uitdrukkingen,
die men zeker niet onbillĳk mag persen en drukken, maar
die toch voor zĳne beschouwing van de cognitio Dei insita en
acquisita van beteekenis zĳn, Köstlin, Luthers Theol. II 244 f.
287 f. 367 f. Hetzelfde negatieve standpunt wordt ingenomen
door de Luthersche symbolen, ed. Müller5 522, 585, 589, 594;
en sommige theologen zooals Flacius en Chemniz gingen zoo ver,
dat ze heel de cognitio Dei naturalis verwierpen, Zöckler, Theol.
Natur. 1860 S. 64. Maar weldra kwam men toch van deze eenzĳdigheid
terug. Luther zelf sprak dikwerf anders, en zag en prees
in de natuur een werk Gods, Zöckler, ib. 60 f. Melanchton leerde
eene cognitio Dei zoowel insita als acquisita; er zĳn sporen van
God in al zĳne werken, maar deze zouden onvoldoende zĳn, nisi
etiam insita esset menti quaedam notitia seu προληψις de Deo,
Corpus Ref. XIII 137 sq. En dit voorbeeld wordt door de latere
theologen gevolgd. Gerhard, Loci Theol. Prooemium § 17, Loc.
II c. 4, Quenstedt, Theol. did. polem. I 250 sq., Hollaz, Exam.
Theol. p. 187 sq., Calovius, Isag. ad S. Theol. c. 4, Buddeus,
de atheismo 1767 p. 225 sq. enz. bespreken de theologia naturalis
en verdedigen haar uitdrukkelĳk tegen de Socinianen. Later werd
ze zelfs door sommigen, zooals Jaeger e. a., afzonderlĳk behandeld.
De cognitio Dei insita werd nu door de Luthersche theologen
verschillend omschreven, als een facultas of dispositio of
habitus of perfectio of lumen congenitum et habitui analogum.
Maar hierover waren allen het eens, dat zĳ niet bestond in een
species impressa, welke reeds voor alle gebruik der rede in den
mensch aanwezig zou zĳn, Hollaz 189, Quenstedt 253, Calovius
77. Daarom werd Cartesius’ leer van de ideae innatae verworpen,
Hollaz 195, en evenzoo de mystieke leer van het inwendig licht

en van de contemplatie, ib. 198-220. En daartegenover werd dan
de theologia insita opgevat als eene den intellectus humanus ingeplante,
natuurlĳke geschiktheid en geneigdheid, om sine discursu
et mentis ratiocinatione tot kennisse Gods te komen en aan deze
een ongetwĳfeld, vast en zeker getuigenis te geven, Hollaz 188-190,
Quenstedt 253. Ante sensualem perceptionem nihil est in
intellectu, quoad idealem rerum repraesentationem, est tamen
aliquid in intellectu, quoad notitiam habitualem, Hollaz, Ex.
theol. 193. Quenstedt, Theol. did. pol. I 260.

De Gereformeerden namen van den aanvang af tegenover de
theologia naturalis eene vriendelĳker houding aan. Calvĳn onderscheidde
tusschen eene algemeene en bĳzondere genade en verklaarde
uit de eerste alle goeds, dat ook in den zondigen mensch
nog is overgebleven, cf. mĳne rede over De Algem. Genade bl. 27 v.
Bepaaldelĳk nam hĳ ook aan, dat den menschelĳken geest een
sensus divinitatis was ingeplant, en wel naturali instinctu. God
heeft numinis sui intelligentiam allen ingeplant, cujus memoriam
assidue renovans, novas subinde guttas instillat, Inst. I 3, 1.
Hĳ noemt dit ook semen religionis, en verklaart daaruit de algemeenheid
der religie, ib. De overtuiging, dat er een God is, is
naturaliter ingenita; ze kan nooit worden uitgeroeid, I 3, 3. Maar
toch wordt er nauwelĳks een op de honderd gevonden, qui conceptum
in suo corde foveat, nullus autem in quo maturescat, I,
4, 1. En bĳ dat semen religionis komt nu de openbaring Gods
in zĳne werken, zoodat aperire oculos nequeant quin aspicere
eum cogantur, I 5, 1. Er is geen stukske der wereld, nulla
mundi particula, in qua non scintillae saltem aliquae gloriae
ipsius emicare cernantur, I 5, 1. Allereerst is de mensch zelf als
mikrokosmos eene officina innumeris Dei operibus nobilis, I 5, 3, 4,
maar dan voorts heel de natuur, die vromelĳk zelfs God genoemd
worden kan, 1 5, 5. Cf. II, 2, 18 en comm. op Ps. 8; 19;
Hd. 17:27, 28. Rom. 1:19. Hebr. 11:3. En zoo spreken alle
Geref. symbolen en theologen. Ursinus, Tract. Theol. 1584 zegt,
dat God zich aan den mensch openbaart cum notitiis de se menti
hominum impressis, tum creaturis omnibus tanquam speculis et
documentis suae divinitatis propositis p. 35, en onder de notitiae
nobiscum nascentes rekent hĳ ook den sensus, dat er een God is,
gelĳk de algemeenheid der religie bewĳst, p. 39. Zanchius, Op.
III 636 sq. verwerpt beide Plato en Aristoteles en leert met de

Stoa en Cicero, dat de κοιναι ἐννοιαι nobiscum nasci, non autem
usu comparari; kinderen weten terstond, dat drie meer is dan
twee, dat er onderscheid is van goed en kwaad enz. Polanus,
Synt. Theol. p. 325 verstaat onder de recta ratio de vera notitia
voluntatis et operum Dei, ut et ordinis judiciique divini, a Deo
menti humanae inscripta; wier auteur de Logos is, wier forma
en norma de principia naturalia zĳn, en die door de beschouwing
van Gods werken vermeerderd wordt; cf. verder P. Martyr,
Loci Comm. p. 2 sq. Maresius, Syst. theol. p. 41. H. Alting,
Theol. elenctica 1654 p. 2 sq. Leydecker, Fax Verit. Loc. 3
contr. 1. Alsted, Theol. polem. 1620 p. 185-187. Turretinus,
Theol. El. I qu. 3 n. 2. Moor, Comm. I 41 enz. En toch
werd, in weerwil dat de theologia insita zoo krachtig werd
bepleit, Cartesius’ leer van de ideae innatae door Voetius beslist
verworpen, Disp. V 477-525. Hĳ beschuldigt Cartesius vooral
van drie dingen, dat hĳ het woord idea in een ongewonen
zin bezigt en alzoo vervalscht; dat hĳ niet duidelĳk zegt, wat
onder die idea Dei innata moet worden verstaan, of ze behoort
tot de theologia insita of acquisita, of ze een facultas of actus,
een ens reale of ens intentionale is enz.; en dat hĳ de kennis,
die door de zintuigen ons toekomt, van haar waarde en zekerheid
berooft. In welken zin de theologia insita dan te verstaan zĳ,
wordt door Voetius klaar omschreven. Zĳ is eene facultas seu
vis seu aptitudo facultatum rationalium, seu lumen naturale in
eo, quod intellectus veritatem principiorum potest sine ullo labore,
praevio studio aut ratiocinatione comprehendere, et positis ponendis
(cognitione scil. terminorum) de facto sic comprehendit, ex naturali
quadam necessitate et insito sibi pondere in hunc veritatis sensum
atque assensum dilatus et inclinans; op dezelfde wĳze, als
de wil door eene natuurlĳke geaardheid het goede najaagt en het
oog vanzelf het licht en het zichtbare aanschouwt, Disp. I 141 cf.
V 516, 525. De bekende spreuk: nihil est in intellectu quod non
prius fuerit in sensu wordt dan ook in zoover als waarheid erkend,
dat de wereld om ons heen op de eene of de andere zĳde, als
rechtstreeksch object of als product of als deel of als tegenstelling
enz. noodzakelĳk is, om ons tot bewuste kennis te brengen, ib.
V 525.

6. Uit al het bovengenoemde wordt ons de reden duidelĳk,

waarom de christelĳke theologie zoo eenparig de leer der ideae
innatae verwierp. Het was de vrees voor het rationalisme en het
mysticisme, die haar daarbĳ leidde. Indien de mensch reeds bĳ
zĳne geboorte in zĳn geest een volkomen klare en duidelĳke
kennis meebracht, hetzĳ van al de ideeën (Plato), of van God
(Cartesius), of van het zĳn (Gioberti), dan werd hĳ daardoor van
de wereld onafhankelĳk; hĳ kon de volkomen zuivere kennis uit
zĳn eigen geest voortbrengen en was zichzelf genoeg; hĳ kon
zelfs de openbaring missen, welke God in zĳn woord had gegeven;
beter en duidelĳker dan in natuur en Schrift vond hĳ de volmaakte
kennis in zĳn eigen geest. Ja meer nog, door de leer
der ideae innatae werd eene ondempbare klove gegraven tusschen
geest en stof, tusschen ziel en lichaam. De zienlĳke wereld was
dan niet een schepping en openbaring Gods, geen belichaming van
goddelĳke gedachten; uit haar konden de eeuwige waarheden, de
intellectueele kennis niet worden afgeleid; deze vond de mensch
alleen, door zelfbezinning en herinnering, als hĳ van de wereld
zich afzonderde en in zĳn eigen zieleleven zich terugtrok. En
inderdaad is hiermede het gevaar aangewezen, dat altĳd van de
zĳde der ideae innatae dreigt. Het dualisme van Plato heeft in
het neoplatonisme en daardoor weer in de christelĳke, bepaaldelĳk
de Roomsche kerk tot eene mystiek geleid, welke eerst wel
op de lagere trappen der meditatie van de openbaring Gods in
natuur en Schrift gebruik maakte maar dan, hooger tot de contemplatie
gestegen, al die uitwendige hulpmiddelen wel missen
kon en aan het inwendig woord, het geestelĳk licht, de aanschouwing
en gemeenschap Gods in het innerlĳkst zielsbestaan
volkomen genoeg had. En het in de nieuwere philosophie door
Cartesius weer opgekomen dualisme en de daarmede in verband
staande leer van de idea Dei innata heeft bĳ Leibniz en Wolff
eerst, daarna bĳ Kant, Fichte en Hegel tot een rationalisme
geleid, dat heel de wereld des zĳns construeerde uit de immanente
gedachte van den menschelĳken geest. Nu is het klaar als
de dag, dat de Schrift van zulk eene αὐταρκεια des menschen
en van zulk eene verachting van lichaam en wereld niets weten
wil. Zĳ leert dat de mensch naar ziel en lichaam beelddrager
Gods is en dat hĳ door zĳn lichaam aan heel de zienlĳke wereld
verwant en verbonden is. Maar deze band is geen slavenketen;
integendeel, de wereld, waarin de mensch is geplaatst, leidt hem

niet van God af maar tot God op; zĳ is eene schepping Gods,
een spiegel van zĳne deugden, eene manifestatie zĳner gedachten.
Er is naar het schoone woord van Calvĳn nulla mundi particula,
in qua non scintillae saltem aliquae gloriae ipsius emicare cernantur,
Inst. I 5, 1. En omdat de christelĳke theologie dat heeft
verstaan, daarom heeft ze eenstemmig de leer der aangeboren
begrippen verworpen. En daar kwamen dan nog de bedenkingen
bĳ, aan psychologie en historie ontleend, welke tegen deze leer
o. a. door Locke werden ingebracht. Het empirisme verdedigde
tegenover mysticisme en rationalisme eene kostelĳke waarheid.
Immers, als deze richtingen beweerden, dat het wezen, de idee
der dingen niet uit de zinnelĳke waarneming ons konden toekomen
maar alleen in God (Malebranche), in de ziel door ἀναμνησις
(Plato) of door denken uit ’s menschen eigen geest (Cartesius-Hegel)
konden voortkomen, dan hadden ook zĳ daarmede eene
goede bedoeling. God is inderdaad de zon der geesten. In zĳn
licht zien wĳ het licht. De Logos verlicht een iegelĳk mensch,
komende in de wereld. Maar toch is het waar, dat wĳ hier op
aarde niet zien van aangezicht tot aangezicht, dat wĳ wandelen
in geloof, en door een spiegel zien in eene duistere rede. Alleen
door beschouwing van Gods openbaring in natuur en Schrift
komen wĳ tot kennisse Gods, Rom. 1:19, 1 Cor. 13:22,
2 Cor. 3:18. Er is hier op aarde geen rechtstreeksche, onmiddellĳke
kennis van God en van zĳne gedachten te verkrĳgen,
maar alleen eene middellĳke, per speculum en in speculo. Het
gevoelen der mystici, rationalisten en ontologisten is dan ook niet
theistisch maar pantheistisch; het verwart het lumen rationis met
het lumen Dei, de algemeene waarheden in ons met de ideeën
in het bewustzĳn Gods, onzen logos met den Λογος του θεου.
En daartegenover stelde de christelĳke theologie de leer der H.
Schrift, dat al onze kennis van God, daar zĳn wezen in zichzelf
voor ons onkenbaar is, door middellĳke openbaring verkregen
wordt en een analogisch karakter draagt. Feitelĳk komt dan ook
geen enkel mensch tot de kennis der prima principia en tot de
gedachte Gods buiten de wereld om. Het kindeke, dat onbewust
wordt geboren, ontvangt langzamerhand allerlei voorstellingen en
denkbeelden uit de omgeving, waarin het opgevoed wordt. Met
den eersten mensch moge dit uit den aard der zaak anders geweest
zĳn; allen die na hem geboren zĳn, zĳn niet ieder op eigen

gelegenheid en door eigen nadenken, maar door hun ouders en
door hun levenskring tot bewuste en heldere kennis gekomen,
beide van zienlĳke en onzienlĳke dingen. Daarom is er geen kennis
van het onzienlĳke, dan onder het symbool van het zienlĳke.
Wie een zintuig mist, krĳgt ook geene voorstelling van de daaraan
correspondeerende verschĳnselen. Een blinde weet niet, wat licht
is en verstaat daarom ook niet, dat God een licht is, anders dan
alleen negatief en door tegenstelling. Daarom is er ook in recht
en zede, in religie en kunst zooveel verschil onder de menschen
en volken mogelĳk. Dit ware onverklaarbaar, indien de ideeën in
eigenlĳken zin waren aangeboren en onmiddellĳk door God zelven
in onzen geest waren ingeplant. Nu zien we echter, dat alle menschen
wel het vermogen der spraak hebben maar toch zeer verschillende
talen spreken; dat allen wel eene idee hebben van God maar
ze in allerlei voorstellingen inkleeden; dat er menschen zĳn, die
in hun hart zeggen, dat er geen God is; dat het onderscheid van
goed en kwaad overal bekend is maar beider inhoud zeer uiteenloopend
wordt bepaald; dat over recht en onrecht, over schoon
en leelĳk de meeningen zeer verre van elkander afwĳken. In één
woord, er is geen enkele religieuse of ethische waarheid, die
ubique, semper et ab omnibus is erkend; er heeft eene theologia
naturalis in actueelen zin nimmer bestaan, evenmin als een natuurrecht
en eene natuurlĳke moraal.

7. Daarmede is echter slechts de eene zĳde der waarheid
getoond. Er is nog eene keerzĳde, die van niet minder belang is.
Het valt immers niet te loochenen, dat gelĳk objectief het licht
der zon, zoo ook subjectief het oog noodig is om te zien. Dat
de menschen feitelĳk leeren, en kennis opdoen uit hunne omgeving,
staat vast; maar het onderstelt, dat zĳ een vermogen, eene geschiktheid
en geneigdheid tot leeren medebrengen. De taal wordt
ons geleerd door het volk, waaronder wĳ geboren zĳn, maar zĳ
onderstelt bĳ iederen mensch eene dispositie en eene neiging om
te spreken. Zoo is het op alle terrein, in religie, kunst, moraal,
recht, wetenschap enz. De semina scientiarum liggen van nature
in den mensch. Alle wetenschap gaat uit van algemeene principia,
die door zichzelve en vanzelf vaststaan. Alle kennis rust in geloof.
Alle bewĳs onderstelt ten slotte eene ἀρχη ἀποδειξεως. Er zĳn
logische, mathematische, philosophische, ethische en zoo ook

religieuse en theologische principia, die wel zeer algemeen en abstract
zĳn, maar die toch door alle menschen en in alle eeuwen worden
aangenomen en die een karakter van natuurlĳkheid en noodzakelĳkheid
dragen. De wetten van het denken zĳn voor allen gelĳk;
de leer der getallen is overal dezelfde; het onderscheid van goed
en kwaad is allen bekend; er is geen volk zonder religie en
kennisse Gods. Dit is niet anders te verklaren dan door het aannemen
van principia per se nota, κοιναι ἐννοιαι, veritates aeternae,
welke den menschelĳken geest van nature zĳn ingeprent. Bĳ de
religie moet men, of men wil of niet, altĳd weer teruggaan tot
een semen religionis, een sensus divinitatis, een instinctus divinus,
eene cognitio insita. De Schrift zelve gaat ons daarin voor. Zĳ
bindt den mensch zoo sterk mogelĳk aan de objectieve openbaring
in natuur en genade, maar zĳ erkent tegelĳkertĳd, dat
de mensch Gods beeld en geslacht is, dat hĳ in den νους een
vermogen bezit om God in zĳne werken te zien en dat hĳ het
werk der wet geschreven draagt in zĳn hart, Gen. 1:26, Hd.
17:27, Rom. 1:19, 2:15. Toch komt er alles op aan, om deze
oorspronkelĳkheid der κοιναι ἐννοιαι goed te verstaan. Men heeft
ze op verschillende wĳze aangeduid en gesproken van ἐμφυτος,
ingenitus, insculptus, insitus, aangeboren, ingeschapen, ingeplant
enz. En niemand bezigt die woorden in letterlĳken zin; zoodra
deze uitdrukkingen worden ingedacht, haasten zich bĳna allen om
te verklaren, dat ze niet bedoelen, dat deze ideae innatae terstond
met de geboorte fix und fertig worden meegebracht en als species
impressae in het bewustzĳn aanwezig zĳn. In dien zin zĳn er dan
ook geen aangeboren begrippen. God laat den mensch in geen
enkel opzicht volwassen in de wereld komen maar laat hem geboren
worden als een hulpeloos en hulpbehoevend kind. En dat
kind zou omkomen, indien het niet gevoed en verzorgd werd door
zĳn omgeving. Toch schuilt in het kind reeds de toekomstige
man. En zoo is het op intellectueel, ethisch en religieus terrein.
Cognitio Dei insita wil niet zeggen, dat de mensch onmiddellĳk,
door God zelven, met eene genoegzame kennis is toegerust en
aan de openbaring geen behoefte meer heeft. Ze geeft niet te
kennen, dat hĳ alleen op zichzelf in staat is, om eenige bewuste,
klare en ware kennis van God uit zĳn eigen geest af te leiden.
Maar ze duidt aan, dat de mensch beide de potentia (aptitudo,
vis, facultas) en de inclinatio (habitus, dispositio) bezit, om in den

normalen ontwikkelingsgang en te midden der omgeving, waarin
God hem het leven schonk, vanzelf en zonder dwang, zonder
wetenschappelĳke redeneering en bewĳsvoering, ἐμφυτως και
αδιδακτως, tot eenige vaste, zekere, ontwĳfelbare kennisse Gods
te komen. De woorden ἐμφυτος, ingenitus, aangeboren enz. bedoelen
dus niet datgene uit te drukken, waarmede een mensch
geboren wordt, maar ze willen slechts te kennen geven, dat de
kennisse Gods langs natuurlĳken weg, zonder wetenschappelĳke
redeneering, uit den mensch zelf geboren wordt. Ze zĳn niet op
te vatten als opposita van de leer, dat de mensch als tabula
rasa, zonder bepaalden, materieelen inhoud in zĳn bewustzĳn geboren
wordt; maar ze zĳn tegengesteld aan de meening, dat de
mensch eerst uitwendig, door eene bepaalde openbaring, door
wetenschappelĳk bewĳs, als het ware kunstmatig en door dwang
tot kennisse Gods werd gebracht. Zoo zĳn die uitdrukkingen altĳd
in de christelĳke theologie bedoeld. Ze wisselden daarom met
ἀδιδακτως, φυσει, vi insita, sine praevio studio, sine discursu
operoso enz. af. Dei cognitio nobis innata dicitur esse, in quantum
per principia nobis innata de facili percipere possumus Deum esse,
Thomas bĳ Kleutgen, Phil. der Vorzeit I 348. Daarom is de
opmerking van Locke ook onjuist, dat, indien onder ideae innatae
alleen het vermogen der kennis werd verstaan, dan alle kennis
aangeboren kon heeten. Want de cognitio Dei heet daarom insita
of innata, wĳl ieder mensch bĳ normale ontwikkeling daartoe
komen moet. Gelĳk een mensch, de oogen openend, vanzelf de
zon en bĳ haar licht de voorwerpen aanschouwt, zoo moet de
mensch krachtens zĳne natuur, zoodra hĳ hoort dat er een God is,
dat er onderscheid is van goed en kwaad, enz., daaraan zĳne
toestemming geven. Hĳ kan daar niet buiten. Hĳ neemt die
waarheden vanzelf, zonder dwang of bewĳs aan, omdat ze door
zichzelve vaststaan. Daarom heet de kennisse Gods aangeboren,
en was de uitdrukking van eene aangeboren potentie of faculteit
onbevredigend. Er wordt eenerzĳds tegenover de leer der ideae
innatae door uitgedrukt, dat de kennisse Gods niet klaar en gereed
door den mensch wordt meegebracht maar middellĳk, door inwerking
der openbaring in zĳn bewustzĳn tot stand komt, en
anderzĳds wordt er tegenover het empirisme door aangeduid, dat
die openbaring Gods zoo luide en krachtig spreekt en zoo diepen
weerklank vindt in ieders gemoed, dat ze den mensch als van

nature eigen en ingeschapen kan heeten. En hiermede heeft de
theologie niet alleen aan de Schrift, maar ook aan psychologie
en historie volle recht laten wedervaren. Openbaring is er van
God in al zĳne werken, niet alleen buiten maar vooral ook in
den mensch. Van de natuur, waaruit God wordt gekend, maakt
de mensch zelf het voornaamste deel uit. En uit die gansche
natuur, beide buiten en in hem, ontvangt de mensch indrukken
en gewaarwordingen, die in zĳn bewustzĳn vóór alle redeneering
en bewĳs het besef kweeken van een Hoogste Wezen. Het is
God zelf, die aan geen mensch zich onbetuigd laat. Cf. I 16.
157v. 212v., en voorts nog Kleutgen, Theol. der Vorzeit I2
587-792. Shedd, Dogm. Theol. I 195. Hodge, Syst. Theol. I 197.
Mc Cosh, The intuition of the mind, inductively investigated, 1860.
John Caird, An introduction to the philos. of religion 1880 p.
39. 160. Lotze, Mikrok. III 580 f.



§ 22. De kenbaarheid Gods.

(Cognitio Dei acquisita.)

1. Tusschen de cognitio Dei insita en acquisita moge er geen
tegenstelling bestaan, er is toch ongetwĳfeld tusschen beide onderscheid.
Dikwerf wordt dit onderscheid zoo opgevat, dat de
eerste de kennisse Gods aanduidt, welke den mensch aangeboren
is en hem toekomt uit zĳn eigen wezen, en de tweede die, welke
ter vermeerdering en uitbreiding der eerste den mensch ten deele
wordt van buiten, uit de beschouwing der wereld. Maar duidelĳk
en nauwkeurig is het verschil tusschen beide daarmede niet aangegeven.
Immers, in eigenlĳken zin is er geen kennis aangeboren,
noch van God noch van de wereld. Alle kennis komt van buitenaf
in ’s menschen bewustzĳn in. Wat aangeboren is, is alleen het
vermogen der kennis; maar dit vermogen komt eerst tot handeling
en daad door de inwerking der wereld in en om ons heen. Het
zaad der religie ligt wel in den mensch, maar het ontkiemt alleen
in den akker van heel het menschelĳk leven. Gelĳk het oog door

den mensch bĳ zĳne geboorte wordt meegebracht maar de voorwerpen
eerst ziet bĳ het licht der zon, zoo aanschouwt de geloovige
God eerst in al de werken zĳner handen. Voorts is het
in de vorige § ons duidelĳk geworden, dat de christelĳke theologie
onder het aangeboren en ingeschapen zĳn der kennisse Gods nooit
heeft verstaan, dat de mensch bĳ de geboorte eenige bewuste
kennis van God meebracht; maar ze gaf daarmede alleen te
kennen, dat de kennisse Gods den mensch niet door dwang of
geweld, en ook niet door logische redeneering of dwingende bewĳzen
behoeft bĳgebracht te worden, maar dat ze den mensch
van nature, spontaan, van zelve eigen is. Een mensch, normaal
zich ontwikkelend, komt zonder dwang of moeite, vanzelf tot eenige
kennis van God. Daarom staat dan ook de cognitio Dei insita
niet in tegenstelling met de acquisita, want in ruimeren zin kan
ook de eerste acquisita heeten. Aan de cognitio Dei, beide insita
en acquisita, gaat nl. de openbaring Gods vooraf. Hĳ laat zich
niet onbetuigd. Hĳ werkt met zĳne eeuwige kracht en goddelĳkheid
van alle kanten op den mensch in, niet alleen van buiten
maar ook van binnen; in natuur en menschenwereld, in hart en
geweten, in voor- en tegenspoed treedt God als het ware den
mensch tegemoet. En deze ontving als geschapen naar Gods beeld
het vermogen, om de indrukken daarvan op te vangen en daardoor
tot eenig besef en tot eenige kennis van het Eeuwige Wezen te
komen. De cognitio insita, zoodra zĳ cognitio en dus niet alleen
potentia maar actus is, is nooit anders dan onder inwerking van
de openbaring Gods in en buiten den mensch ontstaan en is dus
in zoover altĳd acquisita. Om deze redenen werd het onderscheid
tusschen de cognitio Dei insita en acquisita vroeger gewoonlĳk
anders aangegeven. Het bestond in deze twee dingen. Vooreerst
daarin, dat de cognitio Dei innata vanzelf, spontaan, zonder moeite
of dwang werd verkregen, de cognitio Dei acquisita daarentegen
door redeneering en betoog, door nadenken en bewĳs langs de
viae causalitatis, eminentiae en negationis werd verworven; gene
was noetica, deze dianoetica. En ten tweede vloeide daaruit ook
dit verschil voort, dat de eerste alleen in beginselen bestond
en algemeen en noodzakelĳk was, maar de tweede was meer
uitgewerkt en ontwikkeld, leverde meer concrete stellingen en
was daarom ook aan allerlei twĳfel en bestrĳding onderworpen.
Dat er een God is, stond en staat nagenoeg voor allen vast.

Maar de bewĳzen voor het bestaan Gods zĳn door het denken
gevonden en zĳn daarom beurtelings geminacht en hooggeschat,
Moor, Comm. I 41. 44. En daarmede is het onderscheid juist
aangegeven. Het ligt niet daarin, dat de aangeboren kennisse
Gods uit den mensch en de verkregene uit de wereld zou opkomen.
Ook het moreel bewĳs is ontleend aan de zedelĳke bewustheid,
die binnen den mensch zich bevindt. In beide is het dezelfde
en de gansche openbaring Gods, uit welke de cognitio Dei indringt
in ons bewustzĳn. Maar in de cognitio Dei insita werkt die openbaring
in op het bewustzĳn van den mensch en kweekt daar
indrukken en beseffen. In de cognitio Dei acquisita wordt die
openbaring Gods door den mensch ingedacht; zĳn verstand gaat
aan den arbeid, zĳne reflectie ontwaakt, en met klare, heldere
bewustheid zoekt hĳ door redeneering en bewĳs uit de schepselen
op te klimmen tot God. De mensch heeft nl. op geen gebied van
kennis aan indrukken en beseffen genoeg. Hĳ is met het bewustzĳn
alleen niet tevreden. Het is hem niet voldoende, dat hĳ weet.
Hĳ wil ook weten, dat hĳ weet; hĳ tracht het hoe en waarom van
zĳn weten te verklaren. En vandaar, dat het gewone, alledaagsche,
empirische weten altĳd zoekt over te gaan in het eigenlĳke,
wetenschappelĳke weten; dat het geloof zich verheft tot theologie,
en de cognitio Dei insita zich voltooit in de cognitio Dei acquisita.

2. De indeeling in cognitio Dei insita en acquisita wordt
gewoonlĳk alleen toegepast op de theologia naturalis. En deze
wordt dan onderscheiden van en dikwerf tegengesteld aan de
theologia revelata. Reeds vroeger is deze opvatting breedvoerig
bestreden, I 219-244. Er is geen afzonderlĳke theologia naturalis,
die buiten alle openbaring om door den mensch uit de denkende
beschouwing der wereld zou kunnen verkregen worden. Die kennisse
Gods, welke in de theologia naturalis wordt samengevat,
is geen product van de menschelĳke rede. Zĳ onderstelt allereerst,
dat God zelf zich in de werken zĳner handen openbaart;
het is niet de mensch, die God, maar God, die den mensch zoekt
ook door zĳne werken in de natuur heen. Voorts is het niet de
mensch, die met het natuurlĳke licht der rede deze openbaring
Gods verstaat en kent; alle godsdiensten der Heidenen zĳn
positief; maar er is van ’s menschen zĳde een geheiligd verstand
en een geopend oog van noode, om God, den waarachtigen en

levenden God, in zĳne schepselen op te merken. En zelfs is dit
nog niet genoeg. Ook de geloovige, ook de Christen zou Gods
openbaring in de natuur niet verstaan en niet zuiver kunnen
weergeven, indien God zelf niet in zĳn Woord had beschreven,
hoe en wat Hĳ van zichzelven in heel de wereld openbaart. De
cognitio Dei naturalis is in de Schrift zelve opgenomen en daarin
breedvoerig ontvouwd. Daarom is het ook eene gansch verkeerde
methode, dat de Christen zich bĳ de behandeling der theologia
naturalis als het ware van de bĳzondere openbaring in de Schrift
en van de verlichting des H. Geestes ontdoet, zonder eenige christelĳke
Voraussetzung haar bespreekt, en daarna tot de theologia
revelata overgaat. De Christen staat ook als dogmaticus van den
aanvang af met beide voeten op den grondslag der bĳzondere
openbaring; niet eerst in den locus de Christo maar ook in den
locus de Deo is hĳ Christgeloovige. Maar alzoo staande, ziet hĳ
rondom zich, en gewapend met de bril der H. Schriftuur ziet hĳ
in heel de wereld eene openbaring van dienzelfden God, dien hĳ
in Christus als zĳn Vader in de hemelen kent en belĳdt. Dan
echter is onder de cognitio Dei insita en acquisita niet die kennis
te verstaan, die wĳ buiten de bĳzondere openbaring om uit de
schepping verkrĳgen. Van onze prilste jeugd af aan heeft Gods
bĳzondere openbaring in Christus op ons allen ingewerkt; wĳ
zĳn in het verbond der genade en dus Christen geboren; allerlei
christelĳke invloeden hebben de kennisse Gods gevormd, welke
thans ons deel is, in veel grooter mate, dan de werking, die er
van Gods openbaring in de natuur op ons hart is uitgegaan; en
in het licht dier bĳzondere openbaring hebben wĳ allen ook de
natuur en de wereld om ons heen leeren beschouwen. Wĳ danken
allen de kennisse Gods uit de natuur aan Gods bĳzondere openbaring
in zĳn Woord. De natuur zou ons even verwarde stemmen
laten hooren als de Heidenen, indien wĳ Gods sprake niet in de
werken der genade hadden beluisterd en daardoor nu zĳne stem
ook in de werken der natuur verstonden. Maar nu is die openbaring
Gods in de natuur ook van hooge waarde. Het is dezelfde
God, die in natuur en in genade, in schepping en herschepping,
in den Logos en in Christus, in den Geest Gods en in den Geest
van Christus tot ons spreekt. Natuur en genade zĳn geen tegenstelling;
wĳ hebben éénen God, uit wien en door wien en tot
wien zĳ beide zĳn.


3. Dit geldt beide van de cognitio Dei insita en acquisita;
beide danken we aan de H. Schrift. Het is waar, dat deze geen
moeite doet om het bestaan Gods te bewĳzen. Ze gaat van dat
bestaan uit en onderstelt, dat de mensch God kent en erkent.
Zĳ acht den mensch nog niet zoo diep gezonken, dat hĳ om te
gelooven vooraf een bewĳs van noode heeft. Immers is hĳ nog
beelddrager Gods, Gods geslacht, en begaafd met een νους, om
in de schepping Gods eeuwige kracht en goddelĳkheid op te
merken. De loochening van Gods bestaan is in het oog der Schrift
een teeken van dwaasheid, van diep zedelĳk verval, Ps. 14:2.
Zulke menschen zĳn uitzondering, geen regel. Doorgaande rekent
de Schrift op zulken, die het bestaan Gods ongedwongen en
krachtens de inspraak hunner natuur erkennen. Zĳ appelleert niet
aan het redeneerend verstand, maar aan het redelĳk en zedelĳk
bewustzĳn. Zĳ ontleedt en betoogt niet, maar laat God zien in
al de werken zĳner handen. Maar dat doet ze dan toch. Hemel
en aarde mitsgaders alle schepselen, loof en gras, regen en droogte,
vruchtbare en onvruchtbare jaren, spĳs en drank, gezondheid en
krankheid, rĳkdom en armoede, en alle dingen spreken den vromen
van God. Er is geen deel, geen stukske der wereld, waarin zĳne
kracht en goddelĳkheid niet wordt aanschouwd. Naar hemel en
aarde, vogelen en mieren, bloemen en leliën wordt de mensch
verwezen, om God te aanschouwen en te erkennen. De Schrift
redeneert niet in het afgetrokkene en maakt God niet tot de
conclusie van een syllogisme, het nu aan ons overlatend, of wĳ
dat bewĳs dwingend zullen vinden. Maar zĳ spreekt met gezag,
zĳ gaat theologisch en religieus van God uit, zĳ laat zĳne
deugden zien in zĳne werken en zĳ eischt, dat wĳ God erkennen
zullen. Een os kent zĳn bezitter, en een ezel de kribbe
zĳns heeren, maar Israel heeft geen kennis, mĳn volk verstaat
niet, Jes. 1:3. Het staat voor haar vast, dat God zich openbaart
in de schepselen en dat Hĳ zich aan niemand onbetuigd laat,
Hd. 14:17, Rom. 1:19. En alzoo zich beroepende op de gansche
schepping, als een getuigenis en openbaring Gods, bevat zĳ alles
in kiem, wat later in de bewĳzen breed werd uitgewerkt en
dialectisch werd ontvouwd. Er ligt waarheid in de opmerking
van C. J. Nitzsch, Syst. der Chr. Lehre, 6te Aufl. S. 142, dat
de H. Schrift ons een aanvang en analogie van het aitiologisch
bewĳs geeft in Rom. 1:20, van het teleologisch in Ps. 8; 19;

Hd. 14:17, van het moreel in Rom. 2:14 en van het ontologisch
in Hand. 17:24, Rom. 1:19, 32. Maar zoo sprekende, niet in
dialectisch betoog maar in de taal der getuigenis, zich niet
appelleerende op het redeneerend verstand maar een beroep
doende op hart en geweten, op heel het redelĳk en zedelĳk bewustzĳn
van den mensch, is de Schrift nooit zonder macht en
invloed geweest. Ook in dezen is zĳ een krachtig woord, scherp
als een tweesnĳdend scherp zwaard, doorgaande tot de verdeeling
der ziel en des geestes, een oordeelaar van de gedachten en
overleggingen des harten. Ook zonder logisch betoog en wĳsgeerig
bewĳs is de Schrift in deze hare getuigenis machtig, omdat zĳ
het woord Gods is en steun vindt in de redelĳke en zedelĳke
natuur van iederen mensch. Het is God zelf, die zich aan niemand
onbetuigd laat. En het is de mensch zelf, die, wĳl hĳ naar Gods
beeld werd geschapen, zĳns ondanks aan deze getuigenis gehoor
en instemming geven moet. In dit licht moeten ook de zoogenaamde
bewĳzen voor Gods bestaan worden beschouwd. Dat zal
beide voor overschatting en voor minachting der bewĳzen ons
bewaren.

4. Reeds bĳ de oude wĳsgeeren, Anaxagoras, Socrates, Plato,
Aristoteles, Plutarchus, Seneca, Cicero treffen we de bewĳzen aan,
die voor het bestaan van God worden bĳgebracht. Uit de schoonheid,
de harmonie, de beweging, de doelmatigheid der wereld,
uit de rede en het aangeboren besef, uit het belang der religie
voor staat en maatschappĳ, uit de overeenstemming der volken
wordt besloten tot het bestaan van een zelfbewust, redelĳk,
Goddelĳk wezen, Zeller, Philos. der Gr. I4 885 f. II4 771 f.
III3 357 f. IV3 133 f. De christelĳke theologie nam al deze
bewĳzen over en behandelde ze met voorliefde; Augustinus voegde
er nog een uit de algemeene begrippen aan toe, de lib. arb. II
c. 3-15. Münscher—v. Coelln, D. G. I 125-129. Zĳ versmaadde
den steun niet, die haar door de heidensche wetenschap werd
geboden, en zag met verwerping van het dualistisch gnosticisme
en manichaeisme in de natuur een werk Gods. Dit standpunt der
christelĳke theologie is te opmerkelĳker, wĳl het Christendom
ten deele vĳandig tegenover den kosmos stond en allen nadruk
legde op de redding van den mensch. Maar de natuur was en
bleef voor de christelĳke theologie, in weerwil van alle ascese,

die in de kerk binnendrong, eene schepping van dienzelfden God,
die in Christus als Herschepper en Zaligmaker zich geopenbaard
had. Zelfs werd de waarde en kracht der bewĳzen zeer spoedig
overschat. Wel spreken sommige kerkvaders het uit, dat de
Heidenen nooit tot eene zuivere religio naturalis zĳn gekomen
en dat de weg dezer bewĳzen voor den zondaar zeer moeilĳk is,
Athanasius, c. Gent. c. 35 sq. Maar langzamerhand verliezen de
bewĳzen hun religieus karakter; zĳ worden van alle zedelĳke
voorwaarden losgemaakt; de cognitio Dei acquisita komt los
naast de insita te staan; en de christelĳke theologie kreeg hoe
langer hoe meer de overtuiging, dat de waarheden der religio
naturalis in denzelfden zin bewĳsbaar waren als die van mathesis
of logika. Ze waren eigenlĳk geen articuli fidei maar praeambula
ad articulos, Thomas, S. Theol. I qu. 2 art. 2. c. Gent. I 10-13.
Het ontologisch argument van Anselmus, in zĳn Proslogium,
schoon door enkelen zooals Halesius, Bonaventura, Itiner. c. 5
overgenomen, werd wel door de meesten verworpen, wĳl wĳ
alleen door de schepselen tot God kunnen opklimmen, Thomas,
c. Gent. I 10-12. Maar overigens werd er aan de bewĳzen
groote waarde gehecht en veel zorg besteed; in de theologia
naturalis stond men op rationeelen, wetenschappelĳken bodem
vóór en buiten het geloof, Schwane, D. G. III 107 f. En op
datzelfde rationalistische standpunt staat Rome en de Roomsche
theologie nog tot den huidigen dag, Petavius, Theol. I cap. 2.
Sylvius, Comm. in totam pr. p. S. Thomae, ed. 4a 1693 I p.
22-26. Theol. Wirceb. 1880 III 1-20. Perrone, Prael. Theol.
II 3-41. Kleutgen, Philos. der Vorz. I2 673 f. II2 668 f.
Schwetz, Theol. fund. I § 4-8. C. Pesch, Prael. dogm. II 1-20.
Hettinger, Apol. des Christ. I7 103 f. Jansen, Prael. I 39-51
enz. Het Vatikaan sprak uit, dat God uit de schepping door het
natuurlĳk licht der rede met zekerheid kan worden gekend, cf.
deel I 221.

De Reformatie nam deze theologia naturalis met hare bewĳzen
wel over maar liet ze niet voorafgaan aan doch nam ze op in
de leer des geloofs. Calvĳn ging uit van het semen religionis en
zag dan wel in iedere particula mundi, in den sterrenhemel, in
het menschelĳk lichaam, in de ziel, in de onderhouding aller
dingen enz., onweersprekelĳke signa en testimonia van Gods majesteit,
Inst. I 5, 1-10, maar erkent dan terstond weer, dat het

semen religionis, schoon allen onuitroeibaar ingeplant, toch verstikt
worden kan en geen goede vrucht kan voortbrengen; de
mensch heeft geen oog meer om God te aanschouwen, hĳ heeft
daartoe het geloof van noode, I 4, 1. 5, 11-15. Deze zelfde
plaats neemt de theol. naturalis in bĳ Ursinus, Tract. theol. 1584
p. 37-44, Martyr, Loci p. 2 sq., Musculus, Loci p. 2-5, Polanus,
Synt. theol. II c. 4, cf. Schweizer, Gl. der ev. ref. K. I
156 f. Maar spoedig ging de protest. theol. den rationalistischen
weg op. Terwĳl de theol. nat. eerst eene beschrĳving was, aan
de hand der Schrift, van wat de Christen aangaande God uit de
schepping kennen kon, werd ze weldra eene uiteenzetting van wat
de niet-geloovige, redelĳke mensch uit de natuur door eigen denken
te weten kon komen. De theologia naturalis werd theologia rationalis.
Cartesius vond in de aangeboren idee een onomstootelĳk
bewĳs voor het bestaan Gods. Voetius zag het onderscheid tusschen
deze rationalistische argumentatie en de Geref. leer van de
theol. nat. nog in, Disp. V 455-525. Maar dit besef ging bĳ
Alsted, Theol. nat. 1623, Mastricht, Theol. II c. 2, Marck, Merch
I 1, 14, Turretinus, Theol. El. III qu. 1 e. a. hoe langer hoe
meer te loor. Het rationalisme deed allerwege zĳn intocht. De
theologia naturalis werd de eigenlĳke, wetenschappelĳke, demonstrabele
theologie, tegen welke de theologia revelata steeds meer
in de schaduw kwam te staan en eindelĳk geheel en al verdween.
De bewĳzen werden in klassen verdeeld en breed uitgewerkt;
men onderscheidde metaphysische bewĳzen uit beweging, causaliteit,
toevalligheid der wereld; physische uit harmonie, orde,
doel van het heelal en van bĳzondere schepselen, zooals zon,
maan, sterren, vuur, licht, aarde, water, dier, plant, mensch,
lichaam, ziel, oor, oog, hand, instinct enz.; historische uit den consensus
gentium, de societas, kunsten, wetenschappen, openbaring,
profetie, wonder; moreele uit geweten, vrĳheid, zedelĳkheid, oordeel,
loon en straf enz., en eindelĳk ook nog mathematische
bewĳzen, Buddeus, de atheismo et superst., ed. Lulofs, 1767 p.
224-318, en verdere litt. bĳ M. Vitringa I p. 11 sq. Walch,
Bibl. theol. sel. I 676-744, Doedes, Inl. tot de Leer v. God
200-217.

Deze zelfgenoegzaamheid der theologia naturalis duurde tot
Kant. Deze onderwierp de bewĳzen aan eene strenge kritiek,
betoogde, dat de theoretische rede hier met een non liquet

eindigen moest, Kr. d. r. V. ed. Kirchmann S. 470 f., maar bouwde
het bestaan van God op het postulaat der praktische rede, cf. deel I 447 f.
Sedert zĳn de bewĳzen bĳ vele philosophen en theologen
in discrediet geraakt. Jacobi achtte het zelfs onmogelĳk, om Gods
bestaan te bewĳzen, wĳl God dan als eene conclusie van de
bewĳsgronden zou afhangen, Von den göttl. Dingen, Werke III
368. 567 f. Als onnoodig voor den geloovige en als onnut voor
den ongeloovige werden de bewĳzen verworpen of geminacht door
Reinhard, Dogm. § 30. Schleiermacher II § 33. Twesten II 19 f.
Hofmann, Schriftbew. I2 62. Beck, Vorles. über die Glaubenslehre
I, 63 f. Frank, Syst. d. chr. Wahrh. I2 102-109. Philippi, K.
Gl. II 1-17. Bovon, Dogm. Chrét. I 216. Böhl, Dogm. 16 f.
Rauwenhoff, Wĳsb. v. d. godsd. 499 v. enz. Anderen gingen
zoo ver niet, maar kenden althans aan het moreele bewĳs in den
zin van Kant eene belangrĳke plaats toe, zooals Köstlin, Die
Beweise für das Dasein Gottes, Stud. u. Kr. 1875 S. 601-655,
1876 S. 7-80. cf. ook Herzog2 5, 308. Ritschl, Theol. u. Met.
8 f. Rechtf. u. Vers. III2 200 f. Kaftan, Wahrh. d. chr. Rel.
490 f. Eene veel grootere beteekenis kregen de bewĳzen in de
philosophie van Hegel; deze liet ze gelden als het zelfbewĳs
Gods in ’s menschen geest en hechtte daarom vooral aan het
ontologisch bewĳs groote waarde, Ueber die Beweise vom Dasein
Gottes, Werke XII 291 f. Biedermann beschouwt ze als bewĳzen
niet voor het bestaan van een persoonlĳk God maar wel van een
einheitlichen, absoluten Grund der Welt, Dogm. § 645 f., cf. ook
Hartmann, Religionsphil. II 114 f. Paulsen, Einl. in die Philos.
239 f. enz. Herbert Spencer acht het wezen van het Absolute
onkenbaar maar zĳn bestaan toch bewĳsbaar, First Principles 5th
ed. p. 1-123, vooral p. 87-97, cf. Spruyt, Gids April 1886,
Molenaar, Bĳbl. v. d. Herv. 21 Mei 1885. Voorts is van verschillende
zĳde de poging beproefd, om de oude bewĳzen in
nieuwen vorm voor te dragen en hetzĳ als bewĳzen, hetzĳ als
gronden voor het geloof aan een persoonlĳk God te handhaven,
Dorner, Gl. I 199 f. Kahnis, Luth. Dogm. I2 118 f. Lange,
Dogm. I 207 f. Ulrici, Gott. u. die Natur 2e Aufl. 431 f.
Weisse, Philos. Dogm. I 301 f. Lotze, Mikrok. III3 553 f.
Pfleiderer, Grundriss 1886 S. 65. Barry, Die natürl. Theol. 1882.
Kennedy, Gottesglaube u. mod. Weltanschauung 1893. Zöckler,
Theol. naturalis 1860. Fricke, Ist Gott persönlich, Leipzig Wigand

1896. Hodge, Syst. Theol. I 202. Shedd, Dogm. Theol. I 222.
Bruce, Apologetics 1892 p. 149-163. Caird, Introd. to the
philos. of religion 1880. Flint, Theism, Edinb. 1877. James
Orr, Chr. view of God and the world 1893 p. 104-137. Land,
Godg. Bĳdr. 1856 bl. 353 v. Doedes, Inl. tot de Leer v. God
236 v. Leer v. God 50 v. Bruining, Het bestaan van God 1892.
Maronier, Wat wĳ van God weten. 1889. Graswinckel, Geloof
en Vrĳheid 1890 bl. 144-185 enz.

5. Het ontologisch bewĳs komt voor in drieërlei vorm. Het
besluit uit de algemeene ideeën en vormen in den menschelĳken
geest, d. i. uit de rede, die boven onze individueele rede en
boven de gansche wereld staat, tot de absolute rede, het inbegrip
van al die ideeën en vormen, het absoluut ware en goede
en schoone, d. i. tot God (Plato, Augustinus, Boethius, Anselmus
in zĳn Monologium). Of het gaat uit van het noodzakelĳk denken
van de hoogste, absolute idee, d. i. van God en concludeert
daaruit tot het bestaan dier idee, wĳl zĳ anders niet de absolute,
de hoogste idee ware, daar eene idee, die tegelĳk wel bestaat,
grooter en hooger is, dan eene, die niet werkelĳk bestaat (Anselmus
in zĳn Proslogium). Of het ziet in het aangeboren-zĳn der Gods-idee
een feit, dat niet anders te verklaren is dan door het bestaan Gods,
die deze idee den mensch heeft ingeschapen (Cartesius). De vormen
verschillen, maar het bewĳs is één, in zoover het besluit
uit het denken tot het zĳn. Nu gaat dit ten aanzien van schepselen
niet aan, gelĳk ieder erkent. Deze toch bestaan contingent;
ze kunnen zonder eenige logische tegenstrĳdigheid als niet-bestaande
worden gedacht. Denken en zĳn behooren tot eene gansch andere
categorie en zĳn geheel verschillende zaken. Uit het denken van
iets, b. v. een gevleugeld paard, volgt volstrekt niet, dat dat iets
werkelĳk bestaat. Het zĳn is geen product van het denken. Niemand
heeft dit dan ook met het ontologisch bewĳs bedoeld.
Maar de vraag is, of juist bĳ de Gods-idee niet uit het denken
tot het zĳn mag besloten worden. Daarop is het antwoord vooreerst:
ja, maar onder ééne voorwaarde, nl. indien God bestaat.
Als God bestaat, dan bestaat Hĳ noodzakelĳk, en is essentia en
existentia bĳ Hem één. Maar deze voorwaarde was juist te bewĳzen;
er moest aangetoond worden, dat God bestaat, Schelling,
Werke II 3 S. 156 f. Ten tweede dient geantwoord, dat uit ons

denken, zelfs uit ons noodzakelĳk denken, van de idee Gods toch
niet tot het bestaan Gods kan geconcludeerd worden, wĳl het
zĳn Gods immers niet is of wezen kan een product van ons
denken der Godsidee. De wereld der ideeën en vormen, inbegrepen
ook de idee Gods, is niet met God te vereenzelvigen, zĳ is
iets in ons. Met die ideeën is het bestaan Gods dus vanzelf nog
niet gegeven. Hoogstens kan er uit het aanwezig zĳn dier ideeën
in ons tot het bestaan van God besloten worden, maar dan is
dit eigenlĳk geen ontologisch doch een kosmologisch bewĳs.
Maar het zĳn zelf van de Godsidee in ons, hoe noodzakelĳk dit
ook wezen moge, sluit nooit in en kan niet als zoodanig reeds
insluiten de existentie Gods. Het ontologisch bewĳs is daarom
geen bewĳs in strikten zin. Alleen houdt het in: 1o dat de
wereld der ideeën en vormen, en zoo ook de hoogste idee niet
willekeurig, maar noodzakelĳk door ons gedacht wordt, en 2o dat
die wereld van ideeën en vormen, en bepaaldelĳk ook de idee
Gods, zoodra wĳ ze denken, door ons ook als reëel bestaande
gedacht wordt en gedacht moet worden. Het noodzakelĳk denken
van de idee Gods brengt ook mede het noodzakelĳk denken van
die idee als reëel bestaande. Maar verder brengt het ons niet.
Wĳ blĳven ons bewegen binnen den kring van het denken. Over
de klove van denken tot zĳn brengt het ons niet heen. Dat zou
het eerst dan doen, wanneer uit die ideeën niet als ideeën maar
uit het zĳn dier ideeën in ons besloten mocht worden tot een
wezen, dat die ideeën in ons schiep en onderhield en zelf de
hoogste idee moest zĳn; maar dan ware het, gelĳk gezegd is,
geen ontologisch doch een kosmologisch bewĳs, cf. Runze, Der
ontol. Gottesbeweis, krit. Darst. seiner Gesch. seit Ans. bis auf
die Gegenwart, Halle 1882. Körber, das ontol. Argument, Bamberg
1884.

6. Ook het kosmologisch bewĳs treedt in verschillende gedaanten
op. Het besluit uit de beweging tot een primum movens,
quod a nullo movetur (Aristoteles), uit het veranderlĳke tot het
onveranderlĳke (Damascenus), uit het relatief tot het absoluut
volmaakte (Boethius, Anselmus), uit de series causarum, welke
niet oneindig kan zĳn, tot eene prima causa efficiens (Thomas),
uit het contingente bestaan der wereld tot een ens necessarium
(id.), uit wat niet van zichzelf bestaat tot het door zichzelf

bestaande (Richard Vict.), uit het bestaan van het relatieve tot dat
van het absolute (Spinoza, Hegel, Hartmann, Scholten) enz.
Maar in al deze vormen komt het kosmologische bewĳs toch steeds
op hetzelfde neer, nl. op het besluit uit een gevolg tot eene
oorzaak. Op zichzelf is dit ook een volkomen wettig besluit, in
weerwil van de kritiek van Hume en Kant; indien wĳ de causaliteitswet
niet meer mogen toepassen, is alle wetenschap onmogelĳk.
Maar het kosmologisch bewĳs gaat van verschillende
onderstellingen uit, die niet op zichzelve en voor allen vaststaan.
Het onderstelt, niet slechts dat de bĳzondere dingen in de wereld
maar dat ook het gansch heelal contingent, eindig, relatief, onvolmaakt
is; dat eene series causarum in infinitum ondenkbaar is;
dat de causaliteitswet ook geldt van de wereld in haar geheel.
Eerst wanneer al deze onderstellingen juist waren, zou het kosmologisch
bewĳs kracht hebben. Terecht concludeert het, dat,
gelĳk alle dingen, zoo ook de wereld in haar geheel, als uit die
dingen saamgesteld, eene oorzaak hebben moet. Maar verder
brengt het niet; het zegt niets over aard en natuur van die
oorzaak. Wie uit de wereld tot eene oorzaak besluit, welke zelve
ook weer eene oorzaak behoeft, heeft aan de logische kracht van
dit bewĳs genoeg gedaan. Dat die oorzaak oneindig, absoluut,
volmaakt is, volgt niet rechtstreeks uit het kosmologisch bewĳs,
maar vloeit uit andere overwegingen voort. Zoo is inderdaad eene
series causarum infinita ondenkbaar en onmogelĳk; er is niemand,
die ze aanneemt; allen erkennen een absoluten grond, een eerste
zĳn, hetzĳ dit den naam drage van God of van het absolute,
van substantie of kracht, van materie of wil enz. Indien deze
onderstelling nu juist is, gelĳk ze feitelĳk door allen wordt
erkend, dan brengt het kosmologisch bewĳs ons een stap verder,
nl. tot eene oorzaak der wereld, die van zichzelve bestaat en dus
oneindig, eeuwig, absoluut is. Maar of die oorzaak nu ook transcendent
of alleen immanent is, of ze persoonlĳk dan wel onpersoonlĳk,
bewust of onbewust is, is hiermede volstrekt niet beslist.
Velen hebben echter uit het kosmologisch bewĳs nog iets meer
trachten af te leiden hetzĳ dan rechtstreeks, hetzĳ zĳdelings.
Rechtstreeks trachtten zĳ dit zoo te doen, dat zĳ, wĳl een gevolg
niet meer kan bevatten dan er ligt in de oorzaak, uit het persoonlĳke,
het bewuste, het vrĳe, de ideeën, die er in de wereld
waren, besloten tot een persoonlĳk, bewust, vrĳ wezen, dat tevens

de hoogste idee, de absolute rede was. Deze redeneering stuit
echter hierop af, dat de verhouding van oorzaak en gevolg dan
willekeurig als eene emanatie wordt gedacht en, toegepast op
God, ook eischen zou, dat Hĳ stoffelĳk, lichamelĳk, ja zelfs
onrein en onheilig zou zĳn. Anderen hebben daarom een zĳweg
ingeslagen en geredeneerd, dat eene oneindige, absolute oorzaak,
een wezen, dat van, in en door zichzelf bestaat, niet anders bestaan
kan dan als geest, persoon, b. v. Dorner, Gl. I 243 f.
Kahnis, Luth. Dogm. I2 122. Doederlein, Zeits. f. Philos. u.
philos. Kritik 1886 S. 52 f. Maar hiertegen geldt het bezwaar,
dat wĳ door het kosmologisch bewĳs van de innerlĳke natuur
van zulk eene eerste oorzaak niets weten, dat wĳ geen recht
hebben, om op zulk eene eerste oorzaak weer de causaliteitswet
te gaan toepassen en dienaangaande dus ook niets kunnen bepalen.
En zoo blĳft het er bĳ, dat het kosmologisch bewĳs ons hoogstens,
bĳ de erkentenis nl., dat eene oneindige reeks van oorzaken
onmogelĳk is, leidt tot eene eerste, van zichzelf bestaande, absolute
wereldoorzaak, Strauss, Der alte u. d. neue Gl. 1872 S.
214 f. Pesch, Die grossen Welträthsel II2 288 f.

7. Het teleologisch bewĳs gaat uit van de orde en schoonheid,
de harmonie en het doel, welke in de wereld, hetzĳ in haar geheel,
hetzĳ in bĳzondere schepselen, sterrenhemel, elementen, aarde,
mensch, dier, plant, hand, oog enz., zĳn op te merken en besluit
daaruit tot eene intelligente oorzaak. Ofschoon het teleologisch bewĳs
nooit nalaat indruk te maken en ook door Kant met achting werd
genoemd, toch zĳn er vooral in den tegenwoordigen tĳd vele bezwaren
tegen ingebracht. Vooreerst wordt van materialistische zĳde beweerd,
dat er geen doel is in de dingen en dat de teleologische natuurverklaring
voor de mechanische plaats maken moet, b. v. Haeckel,
Nat. Schöpf. 1874 S. 16 f. Lange, Gesch. des Mater. 1882 S.
570 f. Büchner, Kraft u. Stoff, 16de Aufl. S. 214 f. Ten tweede
brengt het pantheisme in, dat de aanwezigheid van orde en doel
in de wereld nog volstrekt geen recht geeft tot het aannemen van
eene bewuste, intelligente oorzaak, wĳl het onbewuste evenals bĳ
iederen mensch zoo ook bĳ het wereldgeheel veel wĳzer en
zekerder werkt dan bewust nadenken en opzettelĳke berekening,
Hartmann, Philos. des Unbew. 9de Aufl. 1882 passim. En eindelĳk
opperde Kant nog het bezwaar, dat dit bewĳs hoogstens leidde

tot een wereldformeerder maar niet tot een wereldschepper, Kr.
d. reinen Vern. ed. Kirchmann S. 500. Nu wegen tegen deze
bezwaren heel wat andere overwegingen op. De Schrift erkent
allerwege een doel in de schepping, Gen. 1, Spr. 8, Ps. 8, 1 Cor.
3:21-23, Rom. 8:28 enz. De teleologische wereldbeschouwing
is door bĳna alle wĳsgeeren, Anaxagoras, Socrates, Plato, Aristoteles
enz. gehuldigd en dringt zich telkens weer aan iederen
mensch op, in weerwil van het misbruik, dat er telkens vooral
in de vorige eeuw van gemaakt is. Doeleinden zĳn er op te merken,
zoo in bĳzondere verschĳnselen, klimaat, jaargetĳden, temperatuur
van het water, bevruchting der planten, bloedsomloop, organismen,
hand, oog enz., als in het wereldgeheel. Alle atomen gehoorzamen
aan ééne wet; alles berust op gedachte, welke begrepen
kan worden door den mensch; uit een toeval is het heelal
evenmin te verklaren als de Ilias uit een worp van letters. En
zelfs het feit, dat wĳ menigmaal geen doel kunnen aantoonen,
bewĳst, dat wĳ, waar wĳ het opmerken, dit ook terecht doen.
Bovendien sluit de teleologische wereldbeschouwing de mechanische
in de physische natuur niet uit; alleen gaat deze laatste haar
macht en bevoegdheid te buiten, als ze alle verschĳnselen in de
wereld, ook de bewuste en geestelĳke, uit stof en stofwisseling
verklaren wil, Ulrici, Gott u. die Natur 1866, Id. Gott u. d.
Mensch 1874. P. Janet, Les causes finales 1882. Ebrard, Apolog.
§ 74 f. Pesch, Die grossen Welträthsel I2 241 f. 310 f. 788 f.
Kennedy, Gottesgl. und mod. Weltanschauung 1893. Doedes, de
Leer van God bl. 118 v. enz. Indien nu de aanwezigheid van
orde en doel voor allen vaststond en in dezen tĳd niet zelve zoo
krachtig en breedvoerig betoog van noode had, zou inderdaad het
teleologisch bewĳs ons recht geven om uit de schoonheid en harmonie
der wereld tot een bewust wezen te besluiten, want een
onbewust doel is er niet. Wel heeft Hartmann het tegendeel
trachten te betoogen, maar zĳne bewĳzen voor de doelmatige
werking van het onbewuste gaan daarom niet op, wĳl het iets
anders is, of een mensch iets met bewustheid en met een opzettelĳk
doel doet, en iets anders, of er in eene onbewuste handeling
een doel valt op te merken. Het instinct werkt onbewust, maar
desniettemin is er in de onbewuste handeling van het instinct
een doel te bespeuren dat terugwĳst op een wezen, hetwelk met
bewustheid zulk een instinct heeft voortgebracht. Indien er een

doel is in de wereld, moet het ook te voren gedacht zĳn. Moge
het nu al waar zĳn, dat wĳ ook zoo met het teleologisch bewĳs
niet verder komen, dan tot een wereldformeerder, dan zou toch
dat bewĳs van niet geringe beteekenis zĳn. Ja zelfs, indien dit
bewĳs niet bepaald leidde tot één intelligent wezen, maar de
mogelĳkheid openliet voor het bestaan van vele Goddelĳke wezens,
die samen de wereld hadden voortgebracht, dan nog zou het
teleologisch bewĳs niet van alle waarde ontbloot zĳn. De intelligentie
ware dan toch in de eerste oorzaak of oorzaken door de
inrichting der wereld geëischt, en dit bewĳs hadde geleverd, wat
het leveren kon. Alleen zou men dan, langs dezen weg tot één
of meer wereldformeerders gekomen, voor de moeilĳkheid staan,
hoe een wezen, dat de stof niet voortbracht, toch aan die stof
vorm en gedaante kon geven, of ook, hoe meer dan één wezen
prima causa der wereld kon zĳn. Logisch mogen deze bedenkingen
nog eenige waarde hebben, practisch hebben ze voor ons bewustzĳn
geen beteekenis meer. Alles hangt hier aan de aanwezigheid
van een doel in de wereld; zoo dat vaststaat, is daarmee de
bewustheid van het hoogste wezen gegeven, Pesch, Die grossen
Welträthsel II2 305 f.

8. Het moreele bewĳs eindelĳk let op de zedelĳke verschĳnselen,
die in mensch en menschheid zich voordoen, geweten,
verantwoordelĳkheid, berouw, loon en straf, deugd en geluk,
vrees voor dood en oordeel, triumf van het goede enz. en besluit
daaruit tot een zedelĳk wezen, dat heel die zedelĳke wereldorde
schiep en onderhoudt. Sommigen vestigen daarbĳ meer de aandacht
op het geweten, dat in iederen mensch spreekt, op de
zedewet, waaraan ieder zich gebonden gevoelt, en besluiten daaruit
tot een hoogsten, souvereinen wetgever. Anderen letten vooral op
de disharmonie van deugd en geluk, van zonde en straf en postuleeren
daaruit een wezen, dat hiernamaals rechtvaardige overeenstemming
brengen zal. Of ook vat men heel de zedelĳke
wereldorde in het oog in haar innerlĳk verband en in haar suprematie
boven de natuurorde en concludeert daaruit tot een
wezen, dat die zedelĳke orde schiep en stelde boven de orde der
natuur. Altĳd echter is dit argument gebaseerd op de ethische
verschĳnselen in de menschenwereld en komt daardoor tot God
als het hoogste zedelĳk wezen. Ook tegen dit bewĳs zĳn exceptiën

opgeworpen. Vooreerst voert het materialisme er tegen aan, dat
het zedelĳk, evenals het bewuste leven geen zelfstandige orde is
maar langzamerhand door evolutie is ontstaan, hier zus en elders
zoo zich vertoont, en ten slotte op toevallige wisseling der stof
berust, Darwin, Afst. v. d. mensch, hfdst. 4. Hellwald, Kulturgesch.
I3 26 f. Büchner, Kraft u. Stoff 462 f. 478 f. En ten
tweede leerde Fichte, dat de zedelĳke wereldorde in zichzelve
rust en bestand heeft en geen God boven en buiten haar meer
van noode heeft; en de voorstanders der autonome en onafhankelĳke
moraal zĳn hem daarin gevolgd, C. Coignet, La morale
indép. Paris 1869. Wederom zĳn er tegen deze materialistische
en autonome opvatting allerlei gewichtige bedenkingen in te brengen.
Zelfs wordt hoe langer hoe meer algemeen erkend, dat het
materialisme de zedelĳke verschĳnselen van vrĳheid, verantwoordelĳkheid,
berouw enz. niet heeft verklaard, Du Bois Reymond,
Die sieben Welträtsel 1882 S. 84. Carneri, Sittl. u. Darw. 1877.
Weygoldt, Darwin. Relig. Sittl. 1878 enz. En ook de morale
indépendante is met sterke argumenten bestreden, Caro, La morale
indép. Paris 1876. Cramer, Christ. en Hum. bl. 159 v. Maar dit
is toch zeker, dat de praemissen van dit bewĳs zelve eerst zooveel
krachtigen steun behoeven, dat het haast aan de conclusie niet
toekomt. Desniettemin heeft dit bewĳs vooral door den invloed
van Kant bĳ velen zooveel sympathie gevonden, dat de andere
bewĳzen daarbĳ schier geheel verwaarloosd zĳn, cf. boven bl. 52
en voorts de litt. over de zedelĳke wereldorde, Zeller, Vortr. u.
Abh. III 1884 S. 189 f. Carrière, De zedelĳke wereldorde 1880.
Hartmann, Das sittl. Bewustsein 1886 S. 570 f. Christ, Die sittl.
Weltordnung 1894, Traub, Die sittl. Weltordnung 1892, Pierson,
Gids Nov. 1895 bl. 248. Toch kan dit bewĳs niet sterker dan
de andere worden genoemd. Zelfs draagt het een veel meer persoonlĳk
karakter dan de vorige argumenten. Al is er in de wereld
om ons heen vaak weinig van eene zedelĳke wereldorde te bespeuren,
in zĳn geweten voelt elk zich zĳns ondanks aan eene
zedelĳke orde gebonden, even sterk als in zĳn verstand aan de
wetten van het denken. Deze zedelĳke orde, welke ieder in zĳn
eigen zieleleven ontdekt, valt met de Godsidee niet onmiddellĳk
samen, dwingt ook niet tot de erkenning van het bestaan Gods,
laat zelfs voor wie aan haar ontkomen wil allerlei exceptiën toe,
maar blĳft desniettemin een machtig getuigenis, dat altĳd weer

leidt tot de erkenning van een heilig en rechtvaardig wezen.

9. Het is jammer, dat deze argumenten voor het bestaan Gods
in de theologie den naam van bewĳzen hebben gekregen. Echter
niet om de reden, door Jacobi genoemd. Ofschoon bewĳzen is
het afleiden van eene stelling uit eene andere, is daarom het
bewĳzen van Gods bestaan nog geen contradictio in adjecto. Het
afhangen in een bewĳs is heel iets anders dan het afhangen in
de werkelĳkheid. De causa cognoscendi is volstrekt niet hetzelfde
als de causa essendi. Hoewel het bestaan Gods in een syllogisme
de conclusie kan zĳn, gelĳk in het algemeen uit het werk tot
den werkmeester kan besloten worden, daarom is dat bestaan in
de werkelĳkheid nog wel aanvang en grond van het zĳn aller
dingen; ja, als zoodanig wordt het juist in de conclusie geponeerd.
Maar de naam van bewĳzen is voor de bovengenoemde argumenten
daarom minder goed gekozen, wĳl hĳ hen in eene kategorie heeft
overgebracht waar ze niet thuis behooren, nl. in die van logische,
mathematische, exacte, dwingende betoogen, en alzoo van hun
ethisch en religieus karakter heeft beroofd. Het heeft nu den
schĳn, alsof het geloof aan het bestaan Gods op die bewĳzen zou
rusten en daarmede staan of vallen zou. En dat ware toch ein
elender Glaube, der sich Gott erst beweisen müsste, ehe er zu
ihm betete, Kahnis, Luth. Dogm. I 128. Maar het tegendeel is
veeleer het geval. Het bestaan van geen enkel ding staat voor
ons eerst op grond van bewĳzen vast. Van het bestaan van ons
zelven, van de buitenwereld, van de denk- en zedewetten enz.,
zĳn wĳ vóór alle redeneering en betoog vast en zeker overtuigd
door de indrukken, die al deze dingen onwederstandelĳk maken
op ons bewustzĳn. Wĳ nemen dat bestaan aan vanzelf, spontaan,
zonder dwang of geweld. En zoo is het ook met het bestaan Gods.
De zoogenaamde bewĳzen mogen meerdere klaarheid en helderheid
aanbrengen, maar de zekerheid aangaande het bestaan Gods wordt
er niet in het minst door versterkt. Deze wordt alleen bepaald
door het geloof, d. i. door de spontaneiteit, waarmede ons bewustzĳn
aan het bestaan Gods, dat van alle zĳden zich aan ons
opdringt, getuigenis geeft. De bewĳzen zĳn dan ook geen gronden,
maar veeleer producten van het geloof. Het geloof nl. tracht zich
rekenschap te geven van de religieuse indrukken en aandoeningen,
welke ieder mensch in zĳne ziel ontvangt en omdraagt. Het

geloof werkt ook in op het verstand en dit zoekt allengs orde te
brengen in dien chaos van indrukken en beseffen; het rubriceert
en classificeert ze en herleidt ze tot enkele soorten. Er komen
indrukken tot ons uit de wereld der ideeën (ontol. bewĳs), uit die
van de eindige, contingente, veranderlĳke dingen (kosmol. bewĳs),
uit die van de schoonheid en harmonie (teleol. bewĳs), uit die
van de zedelĳke orde (moreel bewĳs). Maar ofschoon ze alzoo te
classificeeren zĳn, mag toch nooit gedacht, dat deze vier bewĳzen
de eenige en geisoleerde getuigenissen zĳn, welke God tot ons
doet uitgaan. Neen, alle dingen spreken den vrome van God, de
gansche wereld is een spiegel zĳner deugden, er is nulla mundi
particula, in welke zĳne eeuwige kracht en goddelĳkheid niet
wordt aanschouwd. Van binnen en van buiten ons komt Gods
getuigenis tot ons. Hĳ laat zich niet onbetuigd, in natuur noch
geschiedenis, in hart noch geweten, in leven noch lot. En daarom
is die getuigenis Gods zóó machtig, dat ze schier door niemand
wordt geloochend. Alle menschen en volken hebben iets gehoord
van de stemme des Heeren. De consensus gentium, door velen
nog een vĳfde bewĳs gerekend, is eene bevestiging daarvan dat
God zich niet onbetuigd laat; het is het antwoord der menschheid
op de roepstem Gods. Deze getuigenissen die van God uitgaan
en die door heel de wereld heen zich richten tot den mensch,
worden in de bewĳzen geordend en gerangschikt. Zĳ krĳgen door
den syllogistischen vorm waarin zĳ gekleed worden, geen meerdere
kracht. Maar als bewĳzen zwak, zĳn ze sterk als getuigenissen.
Geen argumenten zĳn het, die het verstand des ongeloovigen
dwingen, maar signa en testimonia, die nooit nalaten indruk
te maken op ieders gemoed. Ontleed, geisoleerd, van elkaar
losgemaakt en naast elkander geplaatst, kunnen ze bestreden
worden op ieder punt der redeneering en houden zĳ het gelooven
op, dat spontaan en vanzelf geschiedt. Maar opgevat als getuigenis
en gepredikt als openbaring van dien God, van wiens bestaan ieder
mensch van nature, vóór redeneering en studie, in het diepst zĳner
ziel verzekerd is, zĳn ze van niet geringe waarde. Want al is
het ook, dat zĳ, alzoo gepredikt, bezwaren en bedenkingen ontmoeten,
daarmede zĳn ze toch niet teniet gedaan. Gelĳk niemand
aan Gods liefde gelooft, omdat alles zĳn liefde ontdekt maar
ondanks alles dat twĳfel wekt, zoo is ook iedereen van te voren
van het bestaan Gods overtuigd; door de bewĳzen komt hĳ niet

tot zĳn geloof en door de bezwaren lĳdt hĳ geen schipbreuk aan
zĳn geloof. Op ieder terrein is het zoo, dat bĳ het nadenken eerst
de moeilĳkheden opkomen, maar niemand werpt daarom de zedewet,
de denkwet, de religie, de kunst, de wetenschap als dwaasheid
weg, omdat zĳn denken de verschĳnselen, die het erkent, niet
weet te verklaren en tegen alle bedenkingen weet te verdedigen.
Maar desniettemin brengt het nadenken, ofschoon geen zekerheid
aangaande het bestaan, toch klaarheid en helderheid aan. De
zoogenaamde bewĳzen voor het bestaan Gods geven den geloovige
rekenschap van zĳn eigen religieuse en ethische bewustzĳn; zĳ
geven hem wapenen aan de hand, waarmede de tegenstander, die
in elk geval niet beter gewapend is, kan worden teruggeslagen;
zĳ zĳn voor den Christen een teeken, dat het eenzelfde God is,
die in natuur en genade zich openbaart en dat dus schepping en
herschepping, physis en ethos, niet manicheesch en dualistisch
naast elkander staan; de deugden Gods, die daar blinken in de
wereld, zĳn dezelfde, welke ook schitteren in het koninkrĳk der
hemelen. En saam zĳn de getuigenissen, die van God in de wereld
tot ons uitgaan en in de dusgenoemde bewĳzen worden saamgevat,
niets anders dan openbaring van den Naam des Heeren,
waarmede Hĳ zichzelven voor het oor zĳner schepselen aanduidt,
en waarmede Hĳ ons het recht geeft Hem aan te spreken. In
verbinding met elkander doen zĳ ons Hem kennen als het Goddelĳk
wezen, dat door ons noodzakelĳk en noodzakelĳk als bestaande
gedacht moet worden, dat de eenige, eerste, absolute
oorzaak van alle schepselen is, dat met bewustheid en doelmatig
alle dingen regeert, en dat bovenal in de conscientie zich als den
Heilige openbaart voor een iegelĳk, die gelooft.



§ 23. De namen Gods.

1. Al wat van God in zĳne openbaring voor ons kenbaar wordt,
wordt in de H. Schrift aangeduid met den Naam Gods. De
oorspronkelĳke beteekenis van het woord ‎‏שֵׁם‏‎ is waarschĳnlĳk die
van teeken, kenteeken, σημα, signum, evenals het gr. ὀνομα en
het lat. nomen van den stam gno zĳn afgeleid en dus aanduiden
datgene, waaraan iets gekend wordt, kenteeken. Een naam is een

teeken van dien, die hem draagt, eene benoeming naar eene of
andere eigenschap, waarin hĳ zich openbaart en kenbaar wordt.
Er is verband tusschen den naam en zĳn drager, en dat verband
is niet willekeurig maar in den drager zelven gegrond. Zelfs bĳ
ons, en thans nog, nu de namen meest tot klanken geworden zĳn
zonder zin, wordt dat verband nog gevoeld. Een naam is iets
persoonlĳks en geheel iets anders dan een nummer of een exemplaar
van zĳn soort. Het doet altĳd min of meer onaangenaam
aan, als onze naam verkeerd geschreven of gebruikt wordt. Aan
den naam hangt onze eer, onze waarde, onze persoon en individualiteit.
Maar veel sterker was dat verband in vroeger tĳd,
toen de namen nog eene doorzichtige beteekenis hadden en eene
openbaring waren van den persoon of de zaak, die hem ontving.
Zoo is het ook in de Schrift. Adam moest den dieren namen
geven naar hun aard, Gen. 2:19, 20. Van vele namen in de
Schrift wordt de beteekenis aangegeven en tevens de reden, waarom
ze gegeven worden, b. v. Eva, Gen. 3:20, Kain, 4:1, Seth,
4:25, Noach, 5:29, Babel, 11:9, Ismael, 16:11, Ezau en
Jakob, 25:25, Mozes, Ex. 2:10, Jezus, Mt. 1:21 enz. Meermalen
wordt een naam veranderd of een bĳnaam toegevoegd,
wanneer een persoon optreedt in eene andere qualiteit, Abraham,
Gen. 17:5, Sara, 17:15, Israel, 32:28, Jozua, Num. 13:16,
Jedidjah, 2 Sam. 12:25, Mara, Ruth 1:20, Petrus, Mk. 3:16,
enz. Na zĳne hemelvaart heeft Christus een naam ontvangen boven
allen naam, Phil. 2:9, Hebr. 1:4, en aan de geloovigen wordt
in het nieuwe Jeruzalem een nieuwe naam gegeven, Op. 2:17,
3:12, 22:4. Ditzelfde geldt van den naam Gods. Er is een
innig verband tusschen God en zĳn naam. Ook dit verband is
naar de Schrift niet toevallig of willekeurig maar door God
zelven gelegd. Menschen noemen Hem niet: Hĳ geeft zichzelf
een naam. Op den voorgrond staat dus de naam als openbaring
van Gods zĳde, in actieven en objectieven zin, als nomen editum.
Dan is de naam Gods identisch met de deugden of volmaaktheden,
welke Hĳ naar buiten openbaart, met zĳne heerlĳkheid, Ps. 8:2,
72:19, zĳne eer, Lev. 18:21, Ps. 86:11, 102:16, zĳne verlossende
macht, Ex. 15:3. Jes. 47:4, zĳn dienst, Jes. 56:6,
Jer. 23:27, zĳne heiligheid, 1 Chr. 18:10, Ps. 105:3, 3:21
enz. De naam is God zelf, gelĳk Hĳ zich in de eene of andere
relatie openbaart. Die naam als openbaring Gods, is daarom groot,

Ezech. 36:23, heilig, Ezech. 36:20, vreeselĳk, Ps. 111:9,
een hoog vertrek, Ps. 20:2, een sterke toren, Spr. 18:10. Met
eigen namen, bepaaldelĳk met den naam Ihvh, heeft God zich
aan Israel bekend gemaakt. Door den Malak, in wiens binnenste
zĳn naam is, Ex. 23:20, heeft Hĳ zich aan Israel geopenbaard.
En door Hem heeft Hĳ zĳn naam op de kinderen Israels gelegd,
Num. 6:27, de gedachtenis zĳns naams onder hen gesticht,
Ex. 20:24, zĳn naam onder hen gezet en doen wonen, Deut.
11:14, 12:5, bĳzonderlĳk in den tempel, die voor zĳnen naam
is gebouwd, 2 S. 7:13. In dien tempel woont nu zĳn naam,
2 Chr. 20:9, 33:4. Door dien naam verlost Hĳ, Ps. 54:3 en
om dien naam kan Hĳ Israel niet verlaten, 1 S. 12:22, Jes.
48:9, 11, Ps. 31:4, 23:3, 143:11 v. Maar Israel mag dien
naam dan ook niet lasteren, ontheiligen of ĳdel gebruiken. Ex.
20:7, Lev. 18:21, 24:11. Integendeel, die naam moet aangeroepen,
verteld, grootgemaakt, gekend, beleden, gevreesd, verhoogd,
verwacht, gezocht, geheiligd worden, Gen. 4:26, 12:2, Ex. 9:16,
Deut. 28:58, 1 K. 8:33, Ps. 5:12, 34:4, 52:11, 83:17,
122:4, Jes. 26:8, Mt. 6:9, Joh. 12:28 enz. In het N. Test.
is er maar één naam, door wien God zaligheid schenkt; het is
de naam van Jezus Christus, Hd. 4:12. Maar in dien éénen
naam heeft Hĳ zich ook ten volle geopenbaard; daarin is begrepen
al wat God voor de zĳnen is en wezen zal; in dien naam
deelt Hĳ zichzelven, met al zĳne weldaden, aan zĳn volk mede,
Mt. 28:19, Luk. 24:47, Joh. 20:31, Hd. 2:38, 1 Cor. 6:11,
Jak. 5:14. En nog rĳker openbaring hebben de geloovigen te
wachten in het nieuwe Jeruzalem, Op. 3:12, als zĳn naam op
aller voorhoofd zal zĳn, Op. 22:4. De naam Gods is in de H.
Schrift de aanduiding, niet van God, gelĳk Hĳ in zichzelf bestaat,
maar van God in zĳne openbaring, in zĳne velerlei relatiën tot
de schepselen. Deze naam is echter niet willekeurig, maar God
openbaart zich zoo en op die wĳze, omdat Hĳ is, die Hĳ is.
Aan zĳn naam hangt daarom zĳn eer, zĳn roem, al zĳne deugden,
heel zĳne openbaring, zĳn eigen Goddelĳk wezen. Maar die naam
schenkt daarom aan hem, wien hĳ geopenbaard wordt, bĳzondere
voorrechten en legt hem tevens eigenaardige verplichtingen op.
De naam Gods sluit in, dat Hĳ, daarin zich openbarende, nu ook
door schepselen daarnaar genoemd wordt. Het nomen editum
gaat over in het nomen inditum. Het εἰναι en καλεισθαι zĳn in

de H. Schrift twee zĳden van dezelfde zaak. God is die Hĳ heet,
en Hĳ heet die Hĳ is. Wat Hĳ van zichzelven openbaart, wordt
in bepaalde namen uitgedrukt en weergegeven. Hĳ schenkt aan
zĳne schepselen het voorrecht, om op grond van en in overeenstemming
met zĳne openbaring Hem te noemen en aan te spreken.
De ééne naam Gods, als het inbegrip van zĳne gansche openbaring
beide in natuur en genade, valt voor ons in vele, vele namen
uiteen. Alleen op die wĳze krĳgen wĳ een overzicht van den rĳkdom
zĳner openbaring en de diepe beteekenis van zĳnen naam.
Wĳ noemen Hem en mogen Hem noemen naar al wat van zĳn
wezen in schepping en herschepping openbaar wordt. Maar al die
namen, als benoemingen Gods, leggen ons de verplichting op, om
ze te heiligen en te verheerlĳken. Het is de ééne naam, de volle
openbaring, en in zooverre het eigen wezen Gods zelf, waarmede
wĳ in al die namen te doen hebben. God stelt zich door zĳn
naam in eene bepaalde relatie tot ons; daaraan behooren wĳ in
onze relatie tot Hem te beantwoorden, Schultz, Altt. Theol.4 513 f.
Oehler, Theol. des A. T. § 56. art. Name in Herzog2. Smend,
Lehrb. S. 281 f. Cremer, s. v. ὀνομα.

2. De namen, waarmede God door ons genoemd en aangesproken
wordt, zĳn daarom niet willekeurig; ze zĳn niet door ons
naar ons goedvinden uitgedacht. Het is God zelf, die in natuur
en genade bewust en vrĳ zich openbaart, die ons recht schenkt
om op grond van deze openbaring Hem te noemen, ja die in zĳn
Woord zĳn eigen namen op grond van zĳne openbaring ons heeft
bekend gemaakt. Al deze namen dragen nu zonder onderscheid dit
karakter, dat zĳ aan de openbaring zĳn ontleend. Er is geen enkele
naam, die Gods wezen an sich aanduidt. Het nomen editum is de
grondslag van alle nomina indita. En wĳl de openbaring Gods in
natuur en Schrift bepaaldelĳk aan menschen is gericht, daarom
is het eene menschelĳke taal, waarin God van zichzelven tot ons
spreekt; daarom zĳn het menschelĳke woorden, waarvan Hĳ zich
bedient; daarom zĳn het menschelĳke gedaanten, waaronder Hĳ
verschĳnt. In de Schrift komen dus niet hier en daar enkele anthropomorphismen
voor; de gansche Schrift is anthropomorphistisch.
Van de eerste tot de laatste bladzĳde getuigt zĳ van een komen
Gods tot en een zoeken van den mensch. De gansche openbaring
Gods concentreert zich in den Logos, die σαρξ is geworden, en is

als het ware ééne vermenschelĳking, ééne menschwording Gods.
Als God tot ons sprak op goddelĳke wĳze, geen schepsel zou
Hem verstaan, maar dit is zĳne genade, welke reeds met de
schepping een aanvang nam, dat Hĳ tot zĳn schepselen zich nederbuigt
en tot hen spreekt en aan hen verschĳnt op menschelĳke
wĳze. Daarom zĳn al de namen, waarmede God zichzelven noemt
en door ons noemen laat, aan aardsche en menschelĳke verhoudingen
ontleend. Zoo heet Hĳ in de Schrift El, de Sterke, Elschaddai
de Machtige, Jahveh, de Zĳnde, voorts Vader, Zoon,
Geest, goed, barmhartig, genadig, rechtvaardig, heilig enz., altemaal
begrippen, die eerst van schepselen gelden en dan in eminenten
zin op God worden overgedragen. Zelfs de zoogenaamde
onmededeelbare eigenschappen, zooals onveranderlĳkheid, onafhankelĳkheid,
eenvoudigheid, eeuwigheid, alomtegenwoordigheid
worden in de Schrift voorgesteld in vormen en uitdrukkingen,
aan het eindige ontleend en daarom ook in negatieven zin; de
eeuwigheid kan niet voorgesteld worden dan als eene negatie van
den tĳd. De Schrift wendt zelfs geene enkele poging aan, om deze
volmaaktheden Gods positief, naar haar eigen wezen, afgedacht
van hare relatie tot het eindige, te omschrĳven. Maar het anthropomorphisme
gaat in de Schrift nog veel verder. Al wat aan
menschen en zelfs aan schepselen eigen is, wordt ook aan God
toegeschreven, inzonderheid partes hominis, membra corporis,
sensus, affectus, actiones, subjecta en adjuncta humana. God heeft
eene ziel, Lev. 26:11, Mt. 12:28, en een Geest, Gen. 1:2 enz.
Van een lichaam Gods is nooit sprake, ofschoon God in Christus
ook een waarachtig lichaam aannam, Joh. 1:14, Col. 2:17, en
de gemeente Christus’ lichaam heet, Ef. 1:22. Maar alle lichamelĳke
organen worden toch aan God toegekend. Er wordt gesproken
van zĳn aangezicht, Ex. 33:20, 23, Jes. 63:9, Ps. 16:11,
Mt. 18:10, Op. 22:4, van zĳne oogen, Ps. 11:4, Hebr. 4:13,
van zĳne oogleden, Ps. 11:4, van zĳn oogappel, Deut. 32:10,
Ps. 17:8, Zach. 2:8, van zĳne ooren, Ps. 55:2, van zĳn neus,
Deut. 33:10, van zĳn mond, Deut. 8:3, van zĳne lippen, Job
11:5, van zĳne tong, Jes. 30:27, van zĳn nek, Jer. 18:17,
van zĳn arm, Ex. 15:16, van zĳn hand, Num. 11:23, van zĳne
rechterhand, Ex. 15:12, van zĳn vinger, Ex. 8:19, van zĳn hart,
Gen. 6:6, van zĳne ingewanden, Jes. 63:15, Jer. 31:20, Luk.
1:78, van zĳn boezem, Ps. 74:4, van zĳn schoot, Joh. 1:28,

van zĳn voet, Jes. 66:1. Vervolgens is er geene menschelĳke
aandoening of ze is ook in God aanwezig, zooals vroolĳkheid,
Jes. 62:5, verheuging, Jes. 65:19, smart, Ps. 78:40, Jes.
63:10, verdriet, Ps. 95:10, Jer. 7:18, 19, vrees, Deut. 32:27,
liefde met al de wĳzigingen daarvan zooals barmhartigheid, ontferming,
genade, lankmoedigheid enz., voorts ĳver en jaloerschheid,
Deut. 32:21, berouw, Gen. 6:6, haat, Deut. 16:22, toorn,
Ps. 2:5, wraak, Deut. 32:35. Verder worden ook alle menschelĳke
handelingen op God overgedragen, zooals kennis nemen,
Gen. 18:21, onderzoeken, Ps. 7:10, weten, Gen. 3:5, denken,
Gen. 50:20, vergeten, 1 Sam. 1:11, zich herinneren, Gen. 8:1,
Ex. 2:24, spreken, Gen. 2:16, roepen, Rom. 4:17, gebieden,
Jes. 5:6, schelden, (= bestraffen, berispen) Ps. 18:16, 104:7,
antwoorden, Ps. 3:5, getuigen, Mal. 2:14; rusten, Gen. 2:2,
werken, Joh. 5:17; zien, Gen. 1:10, hooren, Ex. 2:24, rieken,
Gen. 8:21, proeven, Ps. 11:4, 5; zitten, Ps. 9:8, opstaan,
Ps. 68:2, gaan, Ex. 34:9, komen, Ex. 25:22, wandelen, Lev.
26:12, nederdalen, Gen. 11:5, ontmoeten, Ex. 3:18, bezoeken,
Gen. 21:1, voorbĳgaan, Ex. 12:13, verlaten, Richt. 6:13;
schrĳven, Ex. 34:1, verzegelen, Joh. 6:27, graveeren, Jes. 49:16;
slaan, Jes. 11:4, kastĳden, Deut. 8:5, straffen, Job 5:17,
verbinden, Ps. 147:3, genezen, Ps. 103:3, heelen, Deut. 32:39,
dooden en levend maken, Deut. 32:39; afwisschen, Jes. 25:8,
uitwisschen, 2 Kon. 21:13, wasschen, Ps. 51:4, reinigen, Ps.
51:4, zalven, Ps. 2:6, versieren, Ezech. 16:11, bekleeden, Ps.
132:16, kronen, Ps. 8:6, omgorden, Ps. 18:33; verdelgen,
Gen. 6:7, verwoesten, Lev. 26:31, dooden, Gen. 38:7, plagen,
Gen. 12:17, richten, Ps. 58:12, verdoemen, Job 10:2 enz.
Voorts wordt God ook zeer dikwerf aangeduid met namen, die
een zeker beroep, ambt, betrekking, verhouding onder menschen
te kennen geven. Hĳ is een bruidegom, Jes. 61:10, een man,
Jes. 54:5, een vader, Deut. 32:6, een richter, koning, wetgever,
Jes. 33:22, een krĳgsman, Ex. 15:3, een held, Ps. 78:65,
Zef. 3:17, een kunstenaar en bouwmeester, Hebr. 11:10, een
landman, Joh. 15:1, een herder, Ps. 23:1, een heelmeester,
Ex. 15:26 enz.; terwĳl dan in deze hoedanigheden weder sprake
is van zĳn zetel, troon, voetbank, roede, scepter, wapens, boog,
pĳl, zwaard, schild, wagen, banier, boek, zegel, schat, erfenis enz.
Ja zelfs worden, om uit te drukken wat God voor de zĳnen is,

allerlei beelden aan de bezielde en onbezielde schepping ontleend.
Hĳ wordt vergeleken bĳ een leeuw, Jes. 31:4, een arend, Deut.
32:11, een lam, Jes. 53:7, eene hen, Mt. 23:37, bĳ de zon,
Ps. 84:12, de morgenster, Op. 22:16, bĳ een licht, Ps. 27:1,
eene kaars, Op. 21:23, een vuur, Hebr. 12:29, eene bron of
fontein, Ps. 36:10, een sprinkader, Jer. 2:13, bĳ spĳze, brood,
drank, water, zalf, Jes. 55:1, Joh. 4:10, 6:35, 55, bĳ een
rotssteen, Deut. 32:4, eene schuilplaats, Ps. 119:114, toren,
Spr. 18:10, een hoog vertrek, Ps. 9:10, eene schaduw, Ps. 91:1,
121:5, een schild, Ps. 84:12, een weg, Joh. 14:6, een tempel,
Op. 21:22 enz., Polanus, Synt. Theol. II c. 35, Alsted, Theol.
schol. 104 sq. Glassius, Philol. Sacra 1691 p. 1116-1181.

3. De gansche schepping, heel de natuur met al hare rĳken,
de menschenwereld bovenal worden in de H. Schrift dienstbaar
gemaakt aan de beschrĳving der kennisse Gods. Aan het anthropomorphisme
wordt geen grens gesteld. Alle schepselen, levende
en levenlooze, bezielde en onbezielde, organische en anorganische,
bieden namen aan, om de grootheid Gods eenigermate tot ons
bewustzĳn te brengen. Ofschoon ἀνωνυμος in zichzelven, is God
toch πολυωνυμος in zĳne openbaring. Omnia possunt dici de Deo,
et nihil digne dicitur de Deo. Nihil latius hac inopia. Quaeris
congruum nomen, non invenis; quaeris quoquo modo dicere,
omnia invenis, August., tract. 13 in Ev. Joh. n. 5. En ter opheldering,
waarom God op zoo velerlei wĳze genoemd kan worden,
bediende zich Augustinus van een treffend beeld. Ons lichaam
heeft velerlei behoeften, aan licht en lucht, spĳze en drank, woning
en kleederen enz., en al deze dingen zĳn verschillend en liggen
in de schepselen naast elkaar. Ook onze geest heeft vele en
velerlei behoeften, maar wat daarin voorziet is niet velerlei maar
is altĳd het eene en zelfde Goddelĳk wezen. In terra aliud est
fons, aliud lumen. Sitiens quaeris fontem, et ut pervenias ad
fontem, quaeris lucem, et si dies non est, accendis lucernam, ut
ad fontem pervenias. Fons ille ipse est lux: sitienti fons est, caeco
lux est; aperiantur oculi ut videant lucem, aperiantur fauces
cordis ut bibant fontem; quod bibis hoc vides, hoc audis. Totum
sit tibi Deus, quia horum quae diligis totum tibi est. Si visibilia
attendis, nec panis est Deus, nec aqua est Deus, nec lux ista
est Deus, nec vestis est Deus, nec domus est Deus. Omnia enim

haec visibilia sunt et singula sunt; quod est panis non hoc est
aqua, et quod est vestis, non hoc est domus, et quod sunt ista,
non hoc est Deus, visibilia enim sunt. Deus tibi totum est; si
esuris, panis tibi est; si sitis, aqua tibi est; si in tenebris es,
lumen tibi est, quia incorruptibilis manet; si nudus es, immortalitatis
vestis tibi est, cum corruptibile hoc induerit incorruptionem
et mortale hoc induerit immortalitatem, tract. 13 in Ev. Joh.
Evenzoo zegt Pseudodionysius, dat God ἀνωνυμος is en tegelĳk
πολυωνυμος, Hĳ is tegelĳk παντα τα ὀντα και οὐδεν των ὀντων,
de div. nom. c. I. § 6. 7. Bĳ Thomas lezen wĳ, quod Deus in
se praehabet omnes perfectiones creaturarum, quasi simpliciter
et universaliter perfectus, S. Theol. I qu. 13 art. 2. En schooner
nog bĳ Bonaventura: ut laudibus Deum possimus extollere,
atque ad Dei cognitionem promoveamur, necessaria nobis sunt
translationes ad divina. Ratio vel finis translationis duplex est.
Una in qua est laus Dei, alia manuductio intellectus nostri.
Propter laudem Dei necessaria est translatio. Et quoniam Deus
multum est laudabilis, ne propter inopiam vocabulorum contingeret
cessari a laude, sacra Scriptura docuit nomina creaturarum ad
Deum transferri; et hoc in numero indefinito, ut sicut omnis
creatura laudat Deum, sic Deus laudatur ex omni nomine creaturae,
et qui non poterit uno nomine laudari, tamquam superexcellens
omne nomen, laudaretur ex omni nomine. Alia ratio est
manuductio intellectus nostri. Quia cum per creaturas ad cognoscendum
creatorem venimus, ut plurimum, fere omnes creaturae
habent proprietates nobiles, quae sunt ratio intelligendi Deum,
ut leo fortitudinem, agnus mansuetudinem, petra soliditatem,
serpens prudentiam et consimilia; ideo oportuit plura nomina
transferri ad Deum, Sent. I dist. 34 art. 1 qu. 4. En Calvĳn
stemde daarmede in, als hĳ zeide: nulla est mundi particula, in
qua non scintillae saltem aliquae gloriae ipsius emicare cernantur.
God is immanent in al het geschapene. De reine van hart ziet
God overal. Alles is vol van God. Fateor pie hoc posse dici,
modo a pio animo proficiscatur, naturam esse Deum, Inst. I 5,
1. 5. Maar er is opklimming in de schepselen. De plaats en de
rang, die de schepselen innemen, wordt bepaald door hunne verwantschap
aan God. Alle schepselen noemen een naam van God.
Maar onder alle schepselen staat de mensch bovenaan. Hĳ alleen
draagt den hoogen naam van beeld, zoon, kind Gods. Hĳ alleen

heet Gods geslacht. En daarom worden de meeste en verhevenste
namen Gods aan den mensch ontleend. Nooit echter mag de
mensch van de natuur worden losgemaakt. En nimmer mag
eenig creatuur of eenig deel der wereld naast of tegenover
God worden geplaatst. Er is niets buiten en zonder God. Wel
is hier telkens tegen gezondigd. Het dualisme van Plato, het
neoplatonisme, het gnosticisme, het manichaeisme beperkten Gods
openbaring en stelden eene materie vĳandig tegen Hem over. En
in allerlei vormen oefende dit invloed en werkte het na in de
theologie. Als in den nieuweren tĳd onder invloed van Kant en
Jacobi de openbaring Gods tot het religieuse en ethische beperkt
is; als de Schrift alleen in haar godsdienstig-zedelĳken inhoud
erkend wordt; als de zetel der religie alleen gezocht wordt in
hart of geweten, in gemoed of wil, is er in dit alles een zelfde
dualistisch beginsel aan ’t woord. De natuur, met hare elementen
en krachten, de mensch in zĳn maatschappelĳk en staatkundig
leven, kunst en wetenschap komen buiten de openbaring Gods te
staan en worden neutrale, d. i. God-looze terreinen. Natuurlĳk,
dat dan het O. Test. en een zeer groot deel van het N. Test.
niet meer kan gewaardeerd worden; dat natuur en wereld niets
meer tot den geloovige te zeggen hebben; dat de openbaring,
dat het Woord Gods allen invloed op het openbare leven verliest;
dat de religie, tot een verborgen schuilhoek van hart en
binnenkamer teruggedrongen, alle aanspraak op achting verbeurt;
dat de dogmatiek, bepaaldelĳk ook de locus de Deo, van dag tot
dag inkrimpt, en dat de theologie hare plaats niet meer weet te
handhaven. De theologie weet niet meer van God te spreken,
omdat zĳ niet uit en door Hem spreekt. Zĳ heeft geen namen
meer, waarmede zĳ God noemen kan. God wordt de groote
Onbekende en de wereld wordt eerst ἀθεος, dan ἀντιθεος.

4. De namen waarmede God in zĳne openbaring zichzelven
noemt, brengen echter voor het denken eene eigenaardige moeilĳkheid
mede. Immers, vroeger bleek ons, dat God onbegrĳpelĳk
is en ver boven al het eindige verheven; hier echter, in zĳne
namen, daalt Hĳ tot al het eindige neer en wordt Hĳ den schepselen
gelĳk. Er doet zich hier eene antinomie voor, die onoplosbaar
schĳnt. Ἀνωνυμος eenerzĳds, is God toch πολυωνυμος anderzĳds.
Nadat eerst alle anthropomorphisme gebannen is, wordt het hier

toch weer binnengehaald. Met welk recht kunnen deze namen dan
van God worden gebezigd? Op welken grond worden ze toegekend
aan Hem, die oneindig hoog boven alle schepsel staat en door
het eindige niet begrepen kan worden? Die grond kan slechts
daarin liggen, dat de gansche schepping, schoon als creatuur oneindig
ver van God verwĳderd, toch een schepsel, een werk Gods
en Hem verwant is. De wereld is geen tegenstelling naast en
tegenover God, geen zelfstandige macht, geen tweede God, maar
geheel en al Gods werk in haar zĳn en haar zóó zĳn: zĳ is er
van den beginne af op aangelegd om God te openbaren. Het
gansche volk van Israel is er in al zĳn wetten en instellingen,
ambten en bedieningen, karakter en zeden enz. op ingericht, om
Gods deugden te verkondigen, en de menschelĳke natuur van
Christus is door den H. Geest bekwaamd, om den Vader te verklaren
en zĳn naam den menschen bekend te maken. De apostelschaar
met hare verscheidenheid van opvoeding, voorbereiding,
gave en roeping is bestemd, om de μεγαλεια του θεου te vertellen.
En daarom kan en mag God op creatuurlĳke wĳze door
ons worden genoemd. Het recht van het anthropomorphisme
berust daarop, dat God zelf in en tot zĳne schepselen is neergedaald
en in en door schepselen zĳn naam heeft geopenbaard.
Het anthropomorphisme zit dus volstrekt niet alleen, gelĳk reeds
werd opgemerkt, in een enkel woord zooals persoonlĳkheid. Er is
van God niet anders dan op anthropomorphe wĳze te spreken.
Want Hemzelven zien wĳ niet. Wĳ kunnen Hem alleen zien in
zĳne werken en naar de openbaring in die werken Hem noemen.
Meer nog, wĳ kunnen God, althans hier op aarde, niet zien van
aangezicht tot aangezicht. Indien God dan toch wil dat wĳ Hem
kennen zullen, dan moet Hĳ tot ons neerdalen, zich accommodeeren
naar ons beperkt, eindig, menschelĳk bewustzĳn, in menschelĳke
taal tot ons spreken. Wie daarom het recht der anthropomorphismen
bestrĳdt, ontkent in beginsel daarmede de mogelĳkheid, dat God
zich in zĳne schepselen openbaart, moet vandaar voortschrĳden
tot de loochening der schepping en houdt ten slotte niets over
dan een eeuwig dualisme tusschen God en wereld, tusschen het
oneindige en het eindige. Indien toch ons noemen van God met
anthropomorphe namen eene vereindiging Gods insluit, dan geldt
dit nog veel meer van de openbaring in de schepping. God als
de Oneindige is dan onmachtig, om een ander zĳn buiten zĳn

eigen wezen voort te brengen; de wereld is in geen enkel opzicht
eene openbaring, zĳ is enkel en alleen eene verberging Gods; de
mensch is enkel en alleen aan God tegengesteld en niet aan Hem
verwant; en God is eeuwige βυθος, naamlooze σιγη, zoowel voor
zichzelf als voor den mensch. Natuurlĳk is er dan ook geen
kennis van God meer mogelĳk. Indien anthropomorphe, creatuurlĳke
namen aan Gods wezen te kort doen, dan kan en mag Hĳ
door ons niet met eenigen naam worden genoemd, dan moeten
wĳ volstrekt zwĳgen; alle naam, waarmede wĳ Hem zouden willen
aanduiden, is dan eene onteering Gods, eene aanranding van zĳne
majesteit, eene Godslastering, cf. boven bl. 22. Men heeft deze consequentie,
die echter voor de hand ligt, wel zoeken te ontgaan,
door onderscheid te maken tusschen voorstelling en begrip. Plato
is daarmede al begonnen. Het neoplatonisme en het gnosticisme
hebben dit voortgezet. En Hegel is er opnieuw mede voor den
dag gekomen. Maar daarmede komt men toch geen stap verder.
Ook de hoogste speculatie en de diepzinnigste wĳsbegeerte moeten
toch over God denken en spreken; al werpen ze nu alle voorstellingen
weg en al houden ze alleen zuivere, abstracte begrippen
over, zĳ komen daarmede het menschelĳk, creatuurlĳk denken
en spreken niet te boven en naderen tot den Oneindige zelven
niet. Ook de meest abstracte namen, zooals het zĳn, de substantie,
het absolute, het eene, de geest, de rede, zĳn en blĳven anthropomorphismen.
Er is voor den mensch maar keuze tusschen deze
twee: absoluut zwĳgen òf menschelĳk denken en spreken over
God, tusschen agnosticisme, d. i. theoretisch atheisme òf anthropomorphisme.
De philosophie is dan ook altĳd weer tot het
anthropomorphisme teruggekeerd, anders ware ze natuurlĳk ook
met eene negatieve kritiek geëindigd. Plato, Philo, Plotinus,
Pseudodionysius, Damascenus, Erigena hebben toch ten slotte
weer allerlei namen aan God toegekend. De kataphatische theologie
bouwde op, wat de apophatische had afgebroken. De substantie
van Spinoza ontving tal van attributen en modi. Bĳ Hegel
werd God toch weer leven, geest, denken, rede, subject. Rauwenhoff
laat de verbeelding optreden, waar het verstand eindigen
moet, Wĳsb. v. d. godsd. 611 v. Door vele wĳsgeeren wordt
daarom het recht van het anthropomorphisme verdedigd, Kant,
Kr. der Urtheilskraft ed. Kirchmann S. 346 f. Jacobi, Werke III
276 f. Paulsen, Einl. in die Philos. 1892 S. 262 f. Hartmann,

Philos. d. Unbew. II9 414 enz. En zoo heeft natuurlĳk ook altĳd
de christelĳke theologie geoordeeld. God bewandelt daarin den
weg der menschen, ‎‏דֶּרֶךְ בְּנֵי אָדָם‏‎, gelĳk de Joden het uitdrukten.
Incomprehensibilia sunt Dei opera et actiones, neque nos assequi
aliquid de iis possemus, nisi Sacra Scriptura iis uteretur loquendi
de Deo formulis, quae rebus humanis propinqua sunt. Itaque
Spiritui Sancto, Scripturarum auctori, placet, propter captus
nostri imbecillitatem nostro more balbutire et blandius humiliusque
quam majestati tantae convenit, nobiscum per signa et verba
agere, Flacius bĳ Glassius p. 116, cf. Luther bĳ Oehler S. 169.
Gerhard, Loci Theol. II c. 8 sect. 1. Ursinus, Tract. theol. 49,
Polanus, Synt. p. 192 sq. Martyr, Loci p. 2, Alsted, Theol.
schol. 148, Bretschneider, Dogm. I 477, Id. Syst. Entw. 365 f.
Hengstenberg, Auth. d. Pent. II 445 f. Philippi II 27 f. Twesten
II 16. Lange, II 32 f. Kahnis, Dogm. I 337. Beck, Vorles. II 3 f.
Dr. Graue, zur Verständigung über den anal. Char. der Gotteserk.,
Jahrb. f. prot. Theol. Oct. 1888 S. 481-503.

5. Het recht dezer namen moge alzoo vaststaan, maar wat
is hun waarde? Welke en hoedanige kennis verschaffen zĳ ons
aangaande het Goddelĳk wezen? Er kan geen sprake van zĳn,
dat deze kennis eene adaequate zĳ. Ze is in elk opzicht eindig
en beperkt, maar zĳ is daarom toch niet onzuiver en onwaar.
Adaequate kennis hebben we zeer weinig; overal en op ieder
terrein stuiten we ten slotte op een mysterie; het innerlĳk wezen
der dingen, het Ding an sich, ontsnapt aan onze waarneming.
Wĳ nemen phaenomena waar en besluiten daaruit tot het wezen,
wĳ leeren eigenschappen kennen en klimmen daardoor op tot de
substantie, maar deze zelve ligt achter het verschĳnsel en is ons
onbekend. De natuurwetenschap neemt atomen aan als de laatste
bestanddeelen der werkelĳkheid maar heeft daarvan niet de
minste empirische kennis. Eene definitie is er alleen te geven van
de allereenvoudigste dingen; zoodra ze van eenigszins hoogere
orde zĳn, zĳn ze in geen begrip volledig te omschrĳven. Dat
geldt reeds van de zienlĳke wereld; maar nog meer is het van
toepassing in de wereld der onzienlĳke dingen. De mensch is nl.
een lichamelĳk, zinnelĳk wezen. Al zĳne kennis begint met en
komt op uit de zinnelĳke waarneming. Ons denken is gebonden
aan de zintuigen, gelĳk onze ziel aan het lichaam. De geestelĳke

dingen nemen wĳ nooit rechtstreeks waar maar alleen door het
medium der stoffelĳke dingen. Wĳ zien alles ἐν αἰνιγματι. Niet
alleen God, maar ook de ziel en heel de geestelĳke wereld komt
tot onze kennis slechts door de zinlĳke wereld heen. Vandaar dat
wĳ al het geestelĳke aanduiden met namen, die allereerst gelden
in de zichtbare wereld. De ziel des menschen benoemen wĳ naar
lichamelĳke verschĳnselen. Hare werkzaamheden, zooals kennen,
denken, verstaan, begrĳpen, oordeelen, besluiten, gevoelen enz.
brengen wĳ onszelven en anderen tot bewustzĳn door middel van
woorden, die oorspronkelĳk eene lichamelĳke handeling te kennen
geven. Al ons spreken van onzienlĳke dingen is dus metaphora,
beeld, gelĳkenis, poezie. Τα γαρ νοητα.... προσηγοριας δε
πασης ἐκτος, ἐπειδη κυριον ὀνομα των νοητων τε και ἀσωματων
οὐδεν, Greg. Naz., Orat. 45. Maar daarom spreken wĳ toch niet
onwaar en onjuist. Integendeel, echte poezie is waarheid, want zĳ
berust op de gelĳkenis, de overeenkomst, de verwantschap van
de verschillende groepen van verschĳnselen. Heel de taal is
daarop gebouwd, alle figuren gaan daar van uit. Indien het spreken
in beeld onwaar ware, zou al ons denken, en al ons weten schĳn,
en het spreken zelf onmogelĳk zĳn. Ditzelfde geldt ook in religie
en theologie. Adaequate kennis van God is er niet. Wĳ kunnen
Hem niet noemen, gelĳk Hĳ in zichzelf bestaat. Al zĳne namen
zĳn aan de schepselen ontleend. Maar daarom zĳn ze niet onwaar,
eene vrucht van menschelĳke inbeelding. Gelĳk er gelĳkenis bestaat
en dus comparatie mogelĳk is tusschen de verschillende
deelen der wereld, zoo is er ook verwantschap tusschen God en
zĳne schepselen, die ons recht geeft om van Hem op creatuurlĳke
wĳze te spreken. Meer nog, temporeel, in de werkelĳkheid gaat
het natuurlĳke wel aan het geestelĳke vooraf; maar logisch en
ideëel is het geestelĳke eerst en daarna het natuurlĳke. Het
natuurlĳke zou ons niet kunnen heenleiden tot het geestelĳke,
indien het niet zelf daaruit ware voortgekomen. Plato zag in den
kosmos eene realisatie der ideeën. En de Schrift leert, dat alle
dingen door den Logos zĳn gemaakt en niet geworden zĳn uit
dingen, die onder de oogen verschĳnen, Joh. 1:3, Hebr. 11:3.
Het is God zelf, die heel de schepping, ook de stoffelĳke, aan
de openbaring zĳner deugden heeft dienstbaar gemaakt. Hĳ kon
dat doen, wĳl Hĳ de almachtige schepper is en absolute heerschappĳ
heeft ook over de stof. Al is het dan ook, dat wĳ God

noemen met namen aan de schepselen ontleend, in die schepselen
zĳn ze eerst door God zelven gelegd. Wĳ bezigen de namen,
waarmede we God aanduiden, wel eerst van de schepselen, omdat
wĳ deze eerder dan God kennen. Maar zakelĳk gelden zĳ eerst
van God en daarna van de schepselen. Alle deugden zĳn eerst in
Hem, dan in de creaturen. Hĳ bezit ze per essentiam, deze hebben
ze alleen per participationem. Gelĳk de tempel gemaakt is naar
den τυπος, aan Mozes op den berg getoond, Hebr. 8:5, zoo is
alle schepsel eerst eeuwig gedacht en daarna geschapen in den
tĳd. Alle πατρια d. i. niet alle geslacht maar alle vaderschap
in hemel en aarde wordt genoemd uit den Πατηρ die alle dingen
schiep, Ef. 3:15, cf. Mt. 23:9, Damascenus, de fide orthod. I 9.
Thomas, S. Theol. I qu. 3 art. 2, qu. 13 art. 3 en 6. Bonaventura,
Sent. I dist. 22 art. 1 qu. 3. Zanchius, Op. II col. 11-14
enz. Alle hemelsche dingen worden in de Schrift ons gemaald
in aardsche verven en kleuren. God zelf komt door heel de
schepping heen tot ons en heeft in de menschelĳke natuur van
Christus onder ons gewoond. Deze menschelĳke natuur was zeker
geen adaequaat orgaan van zĳne Godheid; ze was zelfs eene verberging
zĳner heerlĳkheid. En toch heeft de volheid der Godheid
in Hem lichamelĳk gewoond; wie Hem zag, aanschouwde den
Vader. Beide laat zich dus zeer goed vereenigen, eene kennis,
die inadaequaat, eindig, beperkt en toch tegelĳk waar, zuiver,
genoegzaam is. God openbaart zich in zĳne werken, en naar die
openbaring wordt Hĳ door ons genoemd. Hĳ vergunt het ons
Hem te noemen in onze zwakke, menschelĳke taal, omdat Hĳ
zelf in de schepselen zĳne deugden voor ons heeft ten toon gespreid.
Wĳ zĳn het dus eigenlĳk niet, die God een naam geven;
hoe zouden we dat kunnen en mogen doen? Het is God zelf, die
door natuur en Schrift ons zĳne heerlĳke namen op de lippen
legt. Naar eene oude onderscheiding zĳn de namen Gods geen
product van de ratio ratiocinans, de subjectieve rede des menschen,
maar van de ratio ratiocinata, de objectieve rede in de openbaring.
Gods zelfbewustzĳn is de archetype, en onze kennis van God,
geput uit zĳn Woord, is daarvan de ectype.

6. Hiermede is het karakter aangeduid, dat de kennisse Gods
altĳd bĳ schepselen draagt. Twee uitersten worden daardoor vermeden.
Aan de eene zĳde staan zĳ, die eene essentieele,

quidditatieve, adaequate kennis van God mogelĳk achten, hetzĳ door
mystische aanschouwing (Plotinus, Malebranche, de ontologisten
en de Roomschen als leerende de visio Dei per essentiam in den
staat der heerlĳkheid), hetzĳ door logisch denken (Eunomius,
Scotus, Spinoza, Hegel). Tegen dezen allen blĳft het woord waarachtig:
niemand heeft ooit God gezien, alleen de Zoon, die in
den schoot des Vaders was, heeft Hem ons verklaard. Mozes zag
Gods heerlĳkheid alleen, toen ze voorbĳgegaan was. De profeten
aanschouwden God alleen in visioen. Zoowel in de schepping buiten
ons als in ons eigen zieleleven blĳft altĳd het geschapene tusschen
God en ons bewustzĳn in staan; ideae innatae zĳn er niet.
Wĳ zien in een spiegel en wandelen door geloof. Eene absolute,
eene adaequate kennis van God is daarom onmogelĳk. De omzetting
van de voorstelling in het begrip, van de taal der verbeelding
in die der gedachte, van de kataphatische in de apophatische
theologie, van het semietisch-concreete in het japhetisch-abstracte
loopt altĳd uit op verlies van alle kennisse Gods. Maar
andererzĳds wordt door den naam van ectypische theologie ook
het gevoelen verworpen van hen, die wel de creatuurlĳke namen
ter aanduiding van het wezen Gods onvermĳdelĳk achten maar
daarin niets dan symbolen, producten der dichtende verbeelding
zien. In zekeren zin behooren hier zelfs Damascenus, de fide orthod.
I 12 en Pseudodionysius toe, de div. nom. c. 1, cf. ook Mozes
Maimon., More Neb. I c. 58, Cusanus, de docta ignor. I c. 24.
Zĳ beweerden nl., dat al die namen ons God alleen deden kennen
als oorzaak aller dingen, zoodat bĳv. de aan God toegeschreven
naam der wĳsheid niets meer inhield dan dat Hĳ de oorzaak
aller wĳsheid was. Maar Thomas merkte daartegen reeds terecht
op, dat God dan even goed goud, zilver, zon, maan, lichaam enz.
genoemd kon worden, wĳl Hĳ toch de oorzaak van al die schepselen
is; en voorts bedoelen wĳ allen iets anders en meer, als
wĳ God goed noemen, dan wanneer wĳ Hem de oorzaak van
het goede heeten. De deugden Gods zĳn niet alle in alle schepselen
en in alle op dezelfde wĳze te zien, S. Theol. I qu. 13
art. 2. Zanchius, Op. II col. 11-13. Toch is later dat gevoelen
vooral door Schleiermacher weer vernieuwd. God is alleen absolute
causaliteit; zĳne eigenschappen zĳn subjectieve benamingen; het
karakter der theologie is niet ectypisch of analogisch maar symbolisch
te noemen, Schleiermacher, Reden über die Relig. S. 46,

Bretschneider, Dogm. I4 477, Paulsen, Einl. in die Philos. 263.
De religieuse voorstellingen zĳn dan producten der dichtende
verbeelding, aesthetisch te waardeeren idealen (Rauwenhoff, Pierson,
F. A. Lange enz.) In sommige moderne kringen is in den
laatsten tĳd de neiging te bespeuren, om de bĳbelsche en kerkelĳke
namen als symbolen van hoogere, geestelĳke waarheden
te blĳven gebruiken. Deze opvatting van het karakter der theologie
is echter niet houdbaar. Symbolisch kan wel die theologische
wetenschap heeten, welke zich bezighoudt met de verklaring der
in de Schrift en in de kerk voorkomende heilige zinnebeelden,
gelĳk bĳv. Vitringa daaraan den naam geeft van theologia symbolica
1726, cf. d’Outrein, Proefstukken van heilige Sinnebeelden
1700. Een symbool is altĳd een zinnelĳk voorwerp of eene zinnelĳke
handeling ter aanduiding van eene geestelĳke waarheid.
Maar de theologie als zoodanig heeft het niet met zulke symbolen,
doch met geestelĳke realiteiten te doen. Als aan God bewustzĳn,
wil, heiligheid enz. wordt toegeschreven, verstaat dit niemand in
symbolischen zin. Geen enkel religieus mensch ziet in dergelĳke
voorstellingen producten van zĳne verbeelding, gelĳk ieder dit
gaarne erkent bĳ werken der kunst. De godsdienstige mensch
houdt daarentegen die religieuse voorstellingen voor objectief
waar, en zĳne religie kwĳnt en sterft weg, zoodra hĳ daaraan
begint te twĳfelen. Indien zĳ dan ook producten der verbeelding
zĳn, is haar objectieve waarheid niet te handhaven. Aesthetisch
mogen zĳ dan nog te waardeeren zĳn, religieus en ethisch hebben
zĳ hare waarde verloren; religie laat zich evenmin omzetten in
kunst als in philosophie. Pogingen om ze dan nog als symbolen
te handhaven, loopen altĳd op teleurstelling uit; wie als Hegel
tusschen voorstelling en begrip onderscheid maakt, laat zich met
de voorstelling niet meer tevreden stellen, hĳ tracht altĳd te
komen tot het zuivere begrip en grĳpt dan later tevergeefs naar
de religieuse voorstellingen als symbolen terug. Het symbolisch
karakter der theologie maakt de namen Gods tot reflex van het
eigen gemoedsleven, ontneemt er alle waarheid aan, en zoekt hun
grond alleen in de altĳd wisselende ratio ratiocinans. De mensch
is dan de maatstaf der religie; zooals de mensch is, is zĳn God.
Om deze redenen is de theologie niet symbolisch, maar ectypisch
of analogisch te noemen. Hierin ligt opgesloten: 1o. dat al onze
kennis van God uit en door God is, op zĳne openbaring, d. i.

op de ratio ratiocinata is gegrond; 2o. dat God, om zĳne kennis
aan schepselen mede te deelen, tot die schepselen afdalen en
naar hun vatbaarheid zich schikken moet; 3o. dat de mogelĳkheid
dezer συγκαταβασις niet kan worden ontkend, wĳl zĳ met
de schepping, d. i. met het bestaan van een eindig zĳn, vanzelf
gegeven is; 4o. dat onze kennis van God daarom echter altĳd
maar analogisch is, d. i. gevormd naar analogie van wat van
God in zĳne schepselen te bespeuren valt; niet God zelven in
zĳn onkenbaar wezen maar God in zĳne openbaring, in zĳne relatie
tot ons, in τα περι την φυσιν, Damasc., de fide orthod. I 4,
in zĳne habitudo ad creaturas, Thomas, S. Theol. I qu. 12 art.
12 tot object heeft; en dus maar eindig beeld, zwakke gelĳkenis
en creatuurlĳke afdruk is van die volmaakte kennis, welke God
van zichzelven bezit; en 5o. dat onze kennis van God desniettemin
toch waar en zuiver en betrouwbaar is, wĳl zĳ het zelfbewustzĳn
Gods tot archetype en zĳne zelfopenbaring in den kosmos tot
grondslag heeft, Thomas, S. Theol. I qu. 13 art. 5 c. Gent. I c.
32-34. Zanchius, Op. II col. 23. 24. Junius, de theologia, Op.
1607 I 1378 sq. ed. Kuyper p. 51 sq. Gomarus, Disp. theol. I.
Owen, Θεολογουμενα 1661 p. 10 sq. Calovius, Isag. ad theol.
1652 p. 25 sq. Kuyper, Enc. II 201 v.



§ 24. Indeeling der namen Gods.

1. De H. S. noemt God met vele namen, maar gaat nooit
van een abstract Godsbegrip uit. Nooit verheft zĳ de eene eigenschap
Gods ten koste van de andere. Wel treedt nu eens de eene,
dan weder de andere eigenschap meer op den voorgrond, maar
er is tusschen alle eigenschappen volkomen harmonie. Het is de
bedoeling der Schrift alle deugden Gods gelĳkelĳk tot hare eere
te brengen. Evenals de persoon van Christus niet een bepaald
eenzĳdig karakter of temperament vertegenwoordigt en toch een
persoon is vol leven en realiteit, zoo is ook God in zĳne openbaring
altĳd ontvouwende al zĳne deugden in harmonischen samenhang.
Nergens is er van het wezen Gods in abstracto sprake.
Het Hebr. woord ‎‏תּוּשִׁיָּה‏‎ a rad. ‎‏יָשָׁה‏‎; bestaan, zĳn, arab. III helpen,
oprichten, duidt datgene aan, wat bestand heeft, bestendig is,

voordeel verschaft, in concreto vooral ware wĳsheid en geluk, Job 5:12,
6:13, 12:16, 26:3 (30:22), Spr. 2:7, 3:21, 8:14 en
voorts alleen nog Jes. 28:29, Mich. 6:9, maar staat in geen
dezer plaatsen voor het wezen Gods, cf. Delitzsch op Job 5:12.
Evenmin kunnen de N. T. woorden θεοτης Col. 2:9, θειοτης
Rom. 1:29, μορφη θεου Phil. 2:6, θεια φυσις 2 Petr. 1:4 cf.
Gal. 4:8 bewĳzen, dat daar van het wezen of de natuur Gods
in onderscheiding van zĳne eigenschappen gesproken wordt, gelĳk
Polanus wil, Synt. theol. p. 135. Gods wezen wordt voor ons in
zĳne openbaring, d. i. in zĳne namen kenbaar. De namen Gods
zĳn benamingen van zĳne ἀρεται, 1 Petr. 2:9. Dit spraakgebruik
sluit zich aan bĳ Jes. 42:8, 12. 43:21. 63:5, waar het Hebr.
‎‏תְּהִּלָה‏‎ lof, eer, in de LXX door ἀρετη is overgezet, cf. Hab. 3:3.
Zach. 6:13. De gemeente heeft de roeping, om Gods deugden
te verkondigen, d. i. om Hem eere te geven voor de δοξα, die
in al zĳne werken ten toon gespreid wordt. Van eene beschrĳving
van Gods wezen, buiten de eigenschappen om, is in de H. Schrift
nimmer sprake. In den eersten tĳd werd ook in de christelĳke
theologie iets dergelĳks niet beproefd. Onder de nomina Dei werd
alles saamgevat, wat men van God te zeggen had. De namen
Gods waren aanduiding niet alleen van de nomina propria maar
ook van de later zoo genoemde eigenschappen en zelfs van de
personen in het Goddelĳk wezen, Clemens Alex. Strom. V 12.
Augustinus, de doctr. chr. I 5. Pseudodion., de div. nom. c. 1 sq.
Damascenus, de fide orth. I c. 12. Thomas, S. Theol. I qu. 13.
Catech. Rom. I c. 2 qu. 11. 13. Kleutgen, Theol. der Vorzeit
I2 S. 211 f. Gerhard, Loci Theol. loc. 2. Hyperius, Meth. Theol.
p. 89 sq. c. 3. Polanus, Synt. Theol. Lib. 2 c. 6. Zanchius, Op.
II col. 9. 10. Walaeus, Op. I p. 152 sq. Alsted, Theol. did.
schol. p. 61. De eigenschappen werden dan ook terstond in de
idee Gods opgenomen; zoo bĳv. bĳ Irenaeus, adv. haer. I c. 14.
II c. 13., 35 etc. Augustinus spreekt wel van Gods essentia,
maar hĳ verstaat daaronder de volheid van het zĳn Gods en
neemt terstond alle eigenschappen, eenvoudigheid, eeuwigheid,
goedheid, wĳsheid enz. daarin op. In de confessies wordt meermalen
ook op die wĳze van God gesproken, zonder onderscheiding
van wezen en eigenschappen, en zonder indeeling der eigenschappen,
Conc. Lateran. bĳ Denzinger, Enchir. symb. n. 355, Conc.
Vatic. de fide c. 1. Conf. August. art. 1. Conf. Gall. art. 1.

Scot. art. 1. Belg. art. 1. Conf. Westm. cap. 2. En ook later
nog gaan verscheidene theologen op deze distincties niet in en
behandelen de eigenschappen, zonder vooraf over de natuur Gods
te spreken, bĳv. Thomas. S. Theol. I qu. 3 sq. Ursinus, Tract.
theol. p. 46-70.

2. Maar spoedig kwam er toch eene onderscheiding op. Men
werd daartoe geleid door de vraag, wat de eigenschap was, welke
God terstond van alle schepselen onderscheidde, wat het hoofdbegrip
was en waarvan men dus bĳ de leer Gods moest uitgaan.
Nu had reeds de platonische philosophie dat hoofdbegrip in het
zĳn gezocht, en Philo had dit in verbinding gebracht met den
naam Ihvh, den eenigen naam, die niet eene werking of kracht
maar het wezen Gods zelf aanduidde, en noemde daarom God
dikwerf ὁ ὠν of το ὀν, Zeller, Philos. V3 356. Deze omschrĳving
van het wezen Gods werd overgenomen in de christelĳke theologie.
Irenaeus beschrĳft God meermalen als absoluut eenvoudig, adv.
haer. II c. 13. 28 IV 11 en noemt Hem zelfs inexcogitabilis
et insubstantivus, I c. 14, maar legt tegen het gnosticisme
toch daarop vooral nadruk, dat God de schepper is van alle
dingen en dat Hĳ zichzelf in zĳne werken heeft geopenbaard,
Harnack D. G. I 485 f. Daarentegen is bĳ Origenes, de princ.
I 1 sq. c. Cels. VI 64. VII 42-51, Athanasius, de decr.
nic. syn. c. 11, Damascenus, de fide orth. I c. 2. 4. 9. enz.
cf. Harnack D. G. II 119 f. Schwane, Dogm. I 132 II 35,
Kattenbusch, Vergl. Confessionskunde I 310 f., God het ééne,
het zĳnde, ja het boven alle zĳn verhevene, ὁ ὠν, ὁ ὠν καθ’ ἑαυτον,
το ὀν, die het zĳn zelf is, die het zĳn heeft uit en door zichzelf.
En op voetspoor van Philo werd dit alles afgeleid uit of vastgeknoopt
aan den naam van Ihvh in het O. Test. In het Westen
werden deze bepalingen overgenomen. Augustinus omschrĳft God
telkens als summum esse, summum bonum, verum, pulchrum enz.
God is eene substantia, want wat geen substantie is bestaat
niet, Enarr. in Ps. 67. Maar, omdat het woord substantie
dikwerf gebruikt wordt in tegenstelling met accidentia, die aan
de substantie zĳn en deze tot drager hebben, bezigt Augustinus
van God liever het woord essentia, quam Graeci οὐσιαν vocant
en waarvoor ook wel het woord natura wordt gebruikt, de trin.
V 2 VII 5 sq. de civ. XII, 2. de doctr. chr. I 6. Bĳ God toch

is er geen onderscheid tusschen substantie en accidentiën; zĳn
zĳn is geen drager der eigenschappen, maar deze zĳn met het
zĳn zelf identisch. God is het hoogste, beste, schoonste, volmaaktste
zĳn, quo esse aut cogitari melius nihil possit, de lib.
arb. II 6. de doctr. chr. I 7. Hĳ is Deus, supra quem nihil,
extra quem nihil, sine quo nihil est; summa vita, summa veritas,
summa beatitudo, summa sapientia, summa essentia, de civ. XII 2.
Solil. I 1. En ook Augustinus beroept zich voor deze omschrĳving
Gods op den naam Ihvh, de trin. V 2. VII 5. de doctr. chr. I 32.
Deze zelfde omschrĳving vinden we dan later telkens terug, bĳ
Hilarius, de trin. I c. 1 sq. Pseudodion., de div. nom. cap. 1.
§ 6, die echter cap. 4 § 1 uitgaat van de idee van het goede
en c. 5 § 1 zegt, dat deze nog verder zich uitstrekt dan die van
het zĳn, Anselmus, Monol. c. 28. Prosl. c. 17 sq. Lombardus,
Sent. I dist. 8. Thomas, S. Theol. I qu. 2 art. 3 en qu. 3. S. c.
Gent. I c. 16 sq. Bonaventura, Brevil. I cap. 2. Sent. I dist. 8.
enz. Petavius, Theol. lib. 1 c. 6. Perrone, Prael. theol. II 81-90.
C. Pesch, Prael. II 46-70. Jansen II p. 26-46. Ofschoon dit
nu wel het gewone gevoelen werd, waren er toch, die een ander
uitgangspunt kozen. Zĳ zochten het hoofdbegrip bĳ de idee Gods
niet in het absolute zĳn, in het esse a se (aseitas), maar in de
oneindigheid; en zĳ omschreven het wezen Gods daarom liefst
als een ens infinitum. Zoo deed Duns Scotus, die beweerde, dat
het zĳn univoce, in gelĳken zin, aan God en aan het schepsel
kon worden toegekend, maar dat het onderscheidend kenmerk
tusschen God en het schepsel daarin gelegen was, dat God was
een ens infinitum en de schepselen eindig waren, Sent. I dist. 3
qu. 1. en dist. 8 qu. 3. Voorts waren er nog enkele Thomisten,
die meenden, dat het eigenlĳke wezen Gods gelegen was in de
intellectueele natuur en zĳ omschreven God daarom als ens intelligens,
zooals bĳv. Gotti, cf. Perrone, Prael. theol. II p. 82.
Kleutgen, Theol. der Vorzeit I2 229.

3. De Hervorming bracht in deze opvatting geen verandering.
Men sloot zich bĳ de eene of andere omschrĳving aan. De Gereformeerden
namen althans in den eersten tĳd meest de omschrĳving
van Augustinus en Thomas over. Zĳ gingen uit van het begrip
der aseitas of der independentia en omschreven God dikwerf als
een ens independens, Zwingli, Op. III 155 sq. IV 81 sq. Hyperius,

Meth. Theol. p. 87. Martyr, Loci Comm. p. 39b. Polanus Synt.
Theol. lib. II c. 5. Zanchius, Op. II col. 49 sq. Ursinus, Tract.
theol. 1584 p. 46 sq. Daarnaast komen ook wel de omschrĳvingen
van God voor als spiritus increatus, spiritus simplicissimus,
spiritus a se ipso existens, soms nog aangevuld met de trinitarische
formule unus essentia, trinus personis, Heppe, Dogm. der ev. ref.
K. S. 35 f. Schweizer, Gl. der ev. ref. K. I 244 f. De Lutherschen
gebruikten de definitie essentia spiritualis infinita, ens
spirituale a se subsistens, spiritus independens, Schmid, Dogm.
der ev. luth. K6. S. 73-77. Hase, Hutt. red. § 54. Daarentegen
nam het socinianisme een ander standpunt in. Afziende van alle
metaphysische vragen, legde het alleen den nadruk op den wil
Gods. De kennisse Gods bestaat alleen in het weten van zĳn wil.
De religie verliest alle mystiek en gaat in cultus op. God komt
hoe langer hoe verder van wereld en menschheid af te staan. In
het remonstrantisme, rationalisme en Engelsche deisme wordt dit
voortgezet, cf. boven bl. 15. 16. Tegen dit koude, moralistische
Godsbegrip kwam wederom reactie van den kant der philosophie.
Spinoza greep naar de idee des zĳns terug, vatte God op als
substantia unica, infinita, necessario existens, ens absolute infinitum,
absolute causa prima et immanens, Eth. I prop. 7 sq. en
sprak weder van eene liefde Gods, amor Dei intellectualis, welke
de hoogste zaligheid schonk, Eth. V prop. 15 sq. Wel bleef het
rationalisme en deisme ook na Spinoza nog heerschen, maar omstreeks
het midden der 18de eeuw werd men dit hoe langer hoe
meer moede. De groote geesten, Goethe, Lessing, Herder voelden
zich tot Spinoza aangetrokken, en weldra deed zĳn pantheisme
intocht in de philosophie. Kant ondermĳnde reeds de grondslagen
van het rationalisme, ofschoon hĳ zich toch nog een deist bleef
noemen, Drews, Die deutsche Spekul. I 104. Fichte ondernam
den strĳd tegen de begrippen God en onsterfelĳkheid als producten
van het eudaemonisme. In zĳn overdreven moralisme was God
hem gelĳk met het zuivere ik, met de zedelĳke wereldorde; God
was geen zĳn, geen substantie maar absolutes Thun, Thätigkeit;
zoo in zĳne Wissenschaftslehre 1794, Ueber den Grund unseres
Glaubens an eine göttliche Weltregierung 1798, Appellation an
das Publikum 1799. Later kwam hĳ hiervan gedeeltelĳk terug
en sloot zich nauwer bĳ Spinoza aan, Anweisung zum seligen
Leben oder Religionslehre 1806. Schleiermacher vertoonde nog

sterker overeenkomst met Spinoza. God en wereld zĳn correlata,
Dialektik S. 162. God is het Woher unseres empfänglichen und
selbsthätigen Daseins, Glaub. I5 S. 20. Schelling onderscheidde zich
van beiden daardoor, dat hĳ niet alleen rekening hield met het
geestelĳke, religie, moraal maar ook met de objectieve natuur.
Het was zĳn doel, om de natuurwetenschap uit den beklagenswaardigen
toestand, waarin zĳ verkeerde, op te heffen. En zoo
vat hĳ dan beide, natuur en geest te zamen; de natuur is zichtbare
geest, de geest onzichtbare natuur; hĳ ziet in beide eene
voortdurende, organische openbaring van het Absolute, dat boven
alle tegenstellingen verheven is, één, eenvoudig, eeuwig, zonder
praedikaten, eenheid van het oneindige en het eindige, van God
en wereld, ἑν και παν, Drews, Die deutsche Spekul. I S. 201 f.
Eindelĳk werkte Hegel dit stelsel tot een logisch idealisme om.
Natuur en geschiedenis zĳn eene logisch noodwendige zelfontvouwing
der idee. Alles is redelĳk, alles is belichaamde gedachte.
De rede is dus de absolute substantie, zĳ is God zelf. Want
God is niets anders dan de ééne, levende, tot zelfbewustzĳn zich
ontwikkelende wereldidee. God is dus bĳ Hegel wel rede, denken,
geest, subject, maar niet in dien zin, dat Hĳ een eigen leven zou
hebben voor en buiten de wereld. Ohne Welt ist Gott nicht Gott,
de wereld is een wezenlĳk moment in het leven Gods, Drews,
Die deutsche Spekul. I 229 f.

4. Ook tegen dit pantheisme bleef de tegenspraak niet uit.
Heel een rĳ van theistische wĳsgeeren stond op, om de onhoudbaarheid
van het pantheisme aan te toonen en het recht van het
theisme te handhaven. Zĳ zochten hunne sterkte in de idee der
absolute persoonlĳkheid, verbonden deze met de idee van het
worden, en brachten alzoo in God een theogonisch proces, hetzĳ
in unitarischen (Jacobi, Herbart, Drobisch, Rothe, Lotze, Ulrici,
Carrière enz.), hetzĳ in trinitarischen zin (Baader, Schelling, J. H.
Fichte, Weisse, Dorner enz.). Maar ook deze theistische speculatie
heeft haar tĳd gehad. Scheiding van theologie en philosophie,
van religie en metaphysica is het wachtwoord geworden. Eenerzĳds
trekt de wetenschap zich meer en meer van het terrein der
religie en der theologie terug; ze wordt exact, positief. Andererzĳds
zoekt ook de religie zich meer en meer los te maken van
de wetenschap en alle metaphysica en philosophie te bannen.

Voor den locus de Deo heeft dit tengevolge, dat het wezen der
Godheid uitsluitend gezocht wordt in het ethisch goede. De Groninger
theologie stelde het vaderschap en de liefde in God op
den voorgrond, Hofstede de Groot, De Gron. Godg. 1855 bl.
177 v. Scholten ging wel uit van Gods volstrekte opperheerschappĳ,
L. H. K. II4, maar de ethische modernen kwamen tegen
zĳn speculatief intellectualisme en monistisch determinisme in
verzet, en vatten God op als Vader, Hoekstra, Des Christens
godsvrucht 1866 bl. 103 v. Bronnen en grondslagen 1864 bl.
265 v., als het zedelĳk ideaal, de macht van het goede, heilige
macht, Hooykaas, God in de geschiedenis 1870. Hooykaas, H.
Herderschee, Oort, Van Hamel, Godsd. volg. de beginselen der
eth. rigting onder de modernen 1876. In Duitschland is op dezelfde
wĳze het neokantianisme van Ritschl opgetreden tegen de
speculatieve Vermittelungstheologie. Ritschl ontkent, dat de religie
eene rechtsverhouding is. Volgens Duns Scotus, het socin. en het
armin. is God de onbeperkte machthebber, die echter de menschen
toch, ofschoon ze geen rechten tegenover Hem hebben, met billĳkheid
behandelt. Willekeur, dominium absolutum is het wezen
Gods en de wet der wereld; God kan het eene zoo goed doen
als het andere. De verhouding tusschen God en mensch is privaatrechtelĳk,
en vindt haar beeld in den slavenhouder, die zĳn
slaaf billĳk behandelt, Rechtf. u. Vers. III2 223-229. Volgens
de orthodoxe Protestanten wordt Gods verhouding tot de wereld
bepaald door de gerechtigheid. De mensch heeft op ’t eeuwige
leven recht, als hĳ Gods wet onderhoudt en verdient anders straf.
Deze theorie is publiekrechtelĳk van aard; ze is ontleend aan
het O. Test., vooral aan het pharisaeisme en is door Paulus overgenomen
en zoo in de christ. kerk ingegaan, ib. III2 229-245.
Cf. ook zĳne studiën over God, Jahrb. f. d. Theol. 1865 en 1868,
thans opnieuw uitgegeven in Gesammelte Aufsätze, Neue Folge
1896. Maar beide voorstellingen zĳn verkeerd. Recht en religie
staan tegenover elkaar. Er mag geen dualisme in God gebracht
worden tusschen gerechtigheid en genade. Heel het abstracte,
areopagitische Godsbegrip moet worden prĳs gegeven, dat God
negatief boven de wereld plaatst en geen gemeenschap tusschen
God en den mensch aanneemt, ib. S. 253. De religie is eene
zedelĳke verhouding, en het Christendom is de vollendet geistige
en absolut sittliche Religion, ib. III2 S. 8 f. De verhouding van

God en mensch vindt haar beeld niet in de relatie van een heer
tot zĳn knecht of van de overheid tot hare onderdanen maar in
die van een vader tot zĳn kind. De familie is haar voorbeeld,
III2 90. God moet daarom als de liefde worden opgevat; naast
haar komt er geen ander begrip van gelĳke waarde in aanmerking,
ib. S. 255. Daarvan moet terstond worden uitgegaan. De christelĳke
dogmaticus beginne niet naar synthetische methode met
allerlei metaphysische abstracties over God als het Absolute,
Theol. u. Methaph. 12 f. Rechtf. u. Vers. III2 2-8. 32, noch
ook met eene zoogenaamde theologia naturalis die er niet is, III2
S. 200 f. Theol. u. Met. S. 8 f., noch ook met het begrip der
persoonlĳkheid of met de eigenschap der heiligheid, III2 255,
maar terstond en geheel met de liefde. Daaruit moet alles,
schepping, voorzienigheid, verzoening, rechtvaardiging enz. worden
afgeleid, ib. 255. Theol. u. Met. 20. Cf. Kaftan, Das Wesen der
chr. Relig. S. 383. Herrmann, Die Religion im Verhältniss zum
Welterkennen und zur Sittlichkeit S. 121 f. Gottschick, Die
Kirchlichkeit der s. g. kirchl. Theol. S. 152 f. En zoo is iedere
richting kenbaar aan haar Godsbegrip. Beurtelings wordt God
omschreven als de zĳnde, het absolute zĳn, substantie; of als de
Souverein, de Heer, het Opperwezen; of als oneindige Geest,
absolute causaliteit, absolute persoonlĳkheid; of als de Vader,
de liefde, de goedheid enz. Het valt zoo moeielĳk, van de harmonie
van al Gods deugden uit te gaan en deze te handhaven
ten einde toe. Ieder mensch is beperkt en legt op ééne eigenschap
ten koste der andere den nadruk, Jansenius zag in God vooral
de waarheid, François de Sales de liefde, Vincentius de goedheid,
Saint Cyran de almacht, Quack, Port-Royal, overdruk uit de
Gids van 1872 bl. 49. En toch is het roeping der theologie, om
naar het voorbeeld der H. Schrift alle deugden Gods gelĳkelĳk
te eeren.

5. Doordat echter de theologie op deze wĳze het wezen Gods
omschreef en ééne eigenschap tot hoofdbegrip maakte, liep zĳ
gevaar, om tusschen het wezen Gods en de later daarbĳ komende
eigenschappen onderscheid te maken. Zĳ kon daarbĳ natuurlĳk
niet den weg van het polytheisme inslaan, dat van de verschillende
eigenschappen, gelĳk die in de schepselen openbaar werden,
zoovele goddelĳke personen maakte. Ook Plato gaf aan de ideeën,

als archetypen der reëele dingen, een eigen, zelfstandig bestaan naast
God. Het gnosticisme omschreef God als het onkenbare en onnoembare,
maar maakte de Platonische ideeën tot aeonen, die uit
God emaneerden en in dalende reeks van God zich verwĳderden.
Zĳ heetten ἐννοια, νους, λογος, ζωη, σοφια enz. en waren de
gepersonificeerde, uit God emaneerende, als goddelĳke wezens
voorgestelde eigenschappen Gods, Iren. adv. haer. I 11. 24. Philo
stelde onder Plato’s invloed menigmaal de goddelĳke krachten,
vooral de goedheid, de macht en den logos als hypostasen voor,
Zeller, Philos. der Gr. V3 S. 358 f. De joodsche theologie nam
verschillende hypostasen aan, zooals metatron, memra, schechina,
ruach, bath kol, Weber, System der altsyn. pal. Theol. S. 172;
en in de kabbala werden de tien sefiroth of eigenschappen Gods
menigmaal beschreven als emanaties uit het Goddelĳk wezen,
Franck, La Kabbale ou la philos. religieuse des Hébreux, Paris
Hachette 1873. Ueberweg, Gesch. der Philos. II § 27. Herzog2
7, 375 f. Dr. Th. Bloch, Gesch. der Entw. der Kabbala u. der
jüd. Rel. Philos. Trier Mayer 1894. Ook later heeft deze gnostische
en kabbalistische philosophie nog dikwerf grooten invloed
geoefend. In het arianisme werkte nog iets van dit gnosticisme
na, in zoover het eene gradatie aannam onder de Goddelĳke
personen. Het monotheisme, niet meer door de leer der triniteit
gesteund en gehandhaafd, gaat licht in polytheisme over. Wĳ
vernemen het dagelĳks, dat staat, wetenschap, kunst, fortuin,
toeval, noodlot enz. door velen als zelfstandige machten naast en
in de plaats van God worden beschouwd en vereerd.

Al ging nu de christelĳke theologie zoover niet, zĳ maakte toch
spoedig onderscheid tusschen Gods wezen en eigenschappen. De
kerkvaders spraken reeds lang van het wezen Gods in onderscheiding
van de drie personen, maar langzamerhand werd ook het woord
wezen tegengesteld aan zĳne eigenschappen. Vooral door den strĳd
tegen Eunomius kwam deze onderscheiding op. Eunomius in zĳn
liber apologeticus sprak telkens uit, dat de namen eene aanduiding
waren van het wezen der zaak, τας προσηγοριας εἰναι των οὐσιων
σημαντικας, ib. c. 18. Bibl. patr. gr. dogm. ed. Thilo II p. 598.
Daartegenover beweerden Basilius en Gregorius Nyss., dat er geen
enkele naam was, die Gods wezen uitdrukte, maar dat er toch
wel vele ὀνοματα, ἰδιωματα, ἐννοιαι, νοηματα, ἀξιωματα waren,
waardoor χαρακτηρ τις ἡμιν ἐγγινεται του θεου, Bibl. patr. gr.

dogm. II p. 42. En Greg. Nyss. sprak van οὐσια Gods als το
ἱποκειμενον en van ποιοτητες of ἰδιωματων διαφοραι in betrekking
tot dat wezen, Diekamp, Die Gotteslehre des h. Gregor. van
Nyssa, Münster 1896 I 190 f. Zoodra deze onderscheiding opkwam,
moest wel de vraag worden gedaan, wat tot het wezen en wat
tot de eigenschappen behoorde. Daarmede werd de goede weg
verlaten. Als de kerkvaders bĳ de beschrĳving Gods uitgingen
van den naam Ihvh en Hem omschreven als het zĳn, dan hadden
zĳ daarmee niet het wezen Gods in onderscheiding van zĳne
eigenschappen op het oog, maar het gansche wezen Gods gelĳk
het zich openbaart in zĳne eigenschappen. Het zĳn, dat Gode werd
toegeschreven, was dus geen abstractum, maar een levend, oneindigvol,
concreet zĳn, een summum esse, dat terstond en in
eens met summa vita, summa veritas, summa sapientia, summus
amor enz. identisch was, gelĳk Augustinus telkens zeide, een
πελαγος οὐσιας ἀπειρον και ἀοριστον, mare substantiae infinitum
et interminatum, Greg. Naz. Or. 38. Damasc., de fide orth. I 9.
De omschrĳving Gods als essentia gaf te kennen, dat Hĳ het
inbegrip was van alle realiteit, en volstrekt niet, dat Hĳ was
het abstracte zĳn, in den philosophischen zin van dat woord.
Baur, Gesch. der Lehre von der Dreiein. II 644 f., en Ritschl in
zĳne studiën over God, Jahrb. f. d. Theol. 1865 S. 275-318.
1868 S. 67-133 en S. 251-302 hebben dit verschil niet genoeg
in het oog gehouden. Ook bĳ Basilius en Gregorius Nyss. diende
de onderscheiding van wezen en eigenschappen nog voornamelĳk,
om tegenover Eunomius de onbegrĳpelĳkheid van Gods wezen te
handhaven.

6. Maar toen de leer van de onbegrĳpelĳkheid Gods later op den
achtergrond kwam te staan, kreeg de onderscheiding van wezen
en eigenschappen eene andere beteekenis. Gelĳk in de schepselen
tusschen hunne substantie en hunne eigenschappen, zoo maakte
men ook bĳ God onderscheid tusschen zĳn wezen en zĳne volmaaktheden.
Dit leidde echter tot allerlei moeilĳkheden. Vooreerst
kwam men in strĳd met eigen uitgangspunt. Het was de eenstemmige
leer der gansche christelĳke kerk en theologie, dat
Gods wezen an sich onkenbaar was, dat er geen naam en geen
definitie van te geven was en dat God alleen uit zĳne openbaring,
bĳ zĳn eigen licht, gekend kon worden. Daarmede nam de theologie

van den beginne aan een positief standpunt in en sneed ze alle
wĳsgeerige speculatie bĳ den wortel af. Nu echter haalde zĳ
ongemerkt de philosophie weer binnen. Het wezen Gods was onderscheiden
van zĳne eigenschappen. Van dat wezen kon en moest
dus ook iets gezegd worden buiten de eigenschappen om. De
onbegrĳpelĳkheid Gods werd metterdaad verloochend. Maar er
was meer. Deze onderscheiding tusschen Gods wezen en eigenschappen
bracht mede, dat dat wezen niet dan in zeer afgetrokken
termen omschreven kon worden, als ens spirituale, ens infinitum,
ens absolutum, zonder verdere praedikaten. Dat mocht nu eene
philosophische definitie zĳn, maar dat was het christelĳk, het
bĳbelsch Godsbegrip niet meer. Zoo trad God ons nooit in de
Schrift tegemoet. Het theologisch en het philosophisch Godsbegrip
geleken wonderwel op elkaar. De eerste hoofdstukken der christelĳke
dogmatiek gaven een schema van begrippen, dat al te
zeer aan Plato en Aristoteles was ontleend en dat dan later door
christelĳke ideeën werd aangevuld. Vooral toen in deze eeuw de
theologie de idee van het Absolute van de philosophie overnam,
kwam de vermenging van beide duidelĳk uit. Het is de verdienste
van Ritschl, dat hĳ dat ingezien heeft. Hĳ had volkomen gelĳk,
als hĳ eischte, dat de dogmatiek aanstonds van het christelĳk
Godsbegrip zou uitgaan. Alleen maakte ook hĳ zich weer aan
eenzĳdigheid schuldig, als hĳ op grond daarvan eischte, dat God
alleen mocht opgevat worden als de liefde. In de Schrift, die in
haar geheel en niet maar voor een deel, bĳv. de evangeliën, de
woorden van Jezus, de bergrede, het principium is der dogmatiek,
treedt God in eene volheid van eigenschappen ons tegemoet. En
het is eisch der dogmatiek, niet van ééne maar van alle deugden
Gods gelĳkelĳk uit te gaan. Dan eerst komt er harmonie in onze
kennisse Gods en alzoo ook in heel onze leer en in heel ons leven.
Verder kwam de onjuistheid van die onderscheiding tusschen wezen
en eigenschappen daarin uit, dat zĳ, eerst aangenomen, toch terstond
weer herroepen werd. Door de leer van de simplicitas Dei
toch was de christelĳke theologie gevrĳwaard voor de dwaling,
om een essentieel verschil tusschen beide aan te nemen. Zĳ zeide
over het algemeen, dat er geen onderscheid was. Elke eigenschap
is Gods wezen. God is wat Hĳ heeft. Bĳ schepselen is er onderscheid
tusschen wat ze zĳn en wat ze hebben; een mensch is
nog mensch, ook al heeft hĳ het beeld Gods verloren en al is

hĳ zondaar geworden. Maar in God zĳn alle eigenschappen zĳn
wezen zelf. God is geheel licht, geheel verstand, geheel wĳsheid,
geheel logos, geheel geest enz. Iren. adv. haer. II 28 IV 11. In
God is het esse quod sapere, quod bonum esse, quod potentem
esse. Una eademque res dicitur sive dicatur aeternus Deus sive
immortalis sive bonus sive justus enz., August., de trin. VI 7.
Damascenus, I 9. Thomas, S. Theol. I qu. 2 art. 3. Heppe,
Dogm. der ev. ref. K. 42. 51-53. Schmid, Dogm. der ev. luth.
K. S. 81. God is alles saam tegelĳk en geheel. Deus habet
nullas proprietates sed mera est essentia. Proprietates Dei sunt
realiter ipsamet Dei essentia nec ab essentia Dei nec inter se re
ipsa differunt. Dit alles was goed en schoon gezegd. Alleen,
waarom eene onderscheiding gemaakt, die terstond weer te niet
gedaan werd en straks nog eens bĳ de leer der simplicitas Dei
in haar onjuistheid werd aangetoond? Erger was, dat anderen,
uitgaande van de door allen erkende onderscheiding tusschen
wezen en eigenschappen, nu ook naar een objectief en reëel onderscheid
zochten, en dus de eigenschappen tegenover het wezen
min of meer verzelfstandigden. Zoo maakte Gilbert Porretanus
onderscheid tusschen het wezen, de natuur Gods, de divinitas en
God, Deus; de divinitas was de forma, waardoor God God is,
maar niet zelve God, Divinitate Deus est sed divinitas non est
Deus, Petavius, de Deo I cap. 8, art. Herzog2 5, 168. Duns Scotus
ontkende wel dat er eene distinctio realis was tusschen wezen en
eigenschappen, maar zeide toch, dat de attributen van Gods wezen
en van elkander formaliter onderscheiden waren, met beroep op Damascenus
en Augustinus, Sent. I dist. 8 qu. 4 n. 17 sq. Het socinianisme
sprak van accidentia in God en achtte eene verschillende
opvatting en beschrĳving der eigenschappen voor het subject noodzakelĳk,
Fock, Der Socin. S. 427. Velen zĳn nog verder gegaan
en hebben zelfs een objectief onderscheid in God aangenomen, ten
koste van de eenvoudigheid en de onveranderlĳkheid Gods, Rothe,
Theol. Ethik § 38. Martensen, Chr. Dogm. § 85. Vilmar, Dogm.
I 190 f. Dorner, Chr. Glaub. I 181 f. Thomasius, Christi Person
u. Werk I3 34 f. Hodge, Syst. Theol. I 371-374. Oosterzee,
Chr. Dogm. § 47. Op deze lĳn voortgaande, behandelde Doedes
eerst die bepalingen, welke met de idee God vanzelf zĳn gegeven,
zooals eenheid, mededeelbaarheid, onvergelĳkbaarheid, onbegrĳpelĳkheid,
zelfstandigheid enz., en vervolgens de eigenschappen,

die nu bovendien aan dat Goddelĳke wezen toekomen, en slechts
vĳf in getal zĳn, almacht, wĳsheid, goedheid, liefde, heiligheid.
De Roomsche theoloog C. Pesch spreekt evenzoo van attributa,
substantiae divinae superaddita, Praelect. theol. II 72. Het sterkst
komt het nadeel der scheiding uit bĳ F. A. B. Nitzsch, die eerst
het wezen Gods behandelt met de aseitas, heiligheid, eenheid enz.,
Ev. Dogm. S. 351-367, dan de werken der schepping S. 367-396
en daarna eerst de eigenschappen naar de indeeling van
Schleiermacher, S. 396-423.

Om deze redenen is de onderscheiding tusschen wezen en
eigenschappen niet goed te keuren. Natuurlĳk wordt daarmede
niet ontkend, dat God een wezen, eene substantie is, noch ook
het gebruik van het woord wezen afgekeurd; bĳ de leer der
triniteit is het zelfs onmisbaar. Maar de verwerping der onderscheiding
bedoelt, dat het wezen Gods in geen enkel opzicht
kenbaar is buiten de eigenschappen om, en dat er geen indeeling
mag gegeven worden, die sommige eigenschappen doet voorkomen
als met het wezen gegeven en andere als daaraan toegevoegd.
Terecht heeft daarom de christelĳke theologie ten allen tĳde
geleerd, dat de eigenschappen met het wezen Gods identisch zĳn.
Elke eigenschap is het Goddelĳk wezen zelf. Daarom is het onmogelĳk,
om met ééne eigenschap of één naam heel het wezen
Gods te beschrĳven, zooals dat dikwerf beproefd is, bĳv. met de
idee van absolute persoonlĳkheid of van de liefde. De liefde is
in geen meerdere of mindere mate eene eigenschap Gods en eene
beschrĳving van zĳn wezen, als elke andere deugd of volmaaktheid.
Zĳ staat met alle eigenschappen op gelĳke lĳn, gelĳk ook
Nitzsch, Ev. Dogm. S. 351 f. terecht opmerkt. Of God nu nog
meer deugden heeft, dan die Hĳ in schepping en heerschappĳ
ons openbaart, kan eene open vraag blĳven. Spinoza zeide dat
eene substantie, naarmate ze meer realiteit had, ook meer attributen
bezat, Eth. I prop. 9, en dat God als de oneindige substantie
daarom ook oneindig vele attributen had, ib. prop. 11, ofschoon
er ons slechts twee, denken en uitgebreidheid, bekend zĳn. En
Reinhard, Dogm. S. 100 vond het zeer waarschĳnlĳk, dat Gott
eine Menge von Eigenschaften besitzen könne, wovon wir gar
keinen Begriff haben, weil die unendliche Vollkommenheit in so
eingeschränkten Geschöpfen, wie wir sind, unmöglich alle Aehnlichkeiten
mit sich hat vereinigen können, cf. ook L. Meĳer,

Verhandelingen over de goddelĳke eigenschappen, Gron. 1783 I
186 v. Maar hoe dit zĳ, roeping der dogmatiek is het, om de
harmonische eenheid te laten zien van al de deugden, welke God
in zĳne werken heeft ten toon gespreid.

7. Indien er alzoo geen onderscheid is te maken tusschen wezen
en eigenschappen, wĳl iedere eigenschap het wezen Gods zelf is,
dan volgt daaruit nog niet, dat het onderscheid ook tusschen de
eigenschappen onderling slechts nominaal is en subjectief, zonder
eenigen grond in de werkelĳkheid. Velen hebben echter zoo geoordeeld.
Aëtius en Eunomius redeneerden aldus: God is eenvoudig
en zonder eenige samenstelling; wat in Hem is of van
Hem uitgesproken wordt, kan van zĳn wezen niet verschillen;
goedheid, wĳsheid, macht enz., vooral de ἀγεννησια, zĳn noch
realiter noch in onze gedachte van het wezen onderscheiden; wie
dus ééne eigenschap, bĳv. de agennesie noemt, drukt daarmede
het gansche Goddelĳke wezen uit; de Zoon kan daarom ook geen
God zĳn gelĳk de Vader; zie Eunomius, Liber apologeticus,
Bibl. patr. gr. dogm. ed. Thilo II 581-615. In de Middeleeuwen
kwamen velen tot eenzelfde gedachte. De volmaaktheden Gods
zĳn noch virtualiter noch formaliter (Duns Scotus) van ’t wezen
en van elkander onderscheiden, maar alleen in naam. Het begrip
der eene is vervat in dat der andere, involvitur unum in altero.
Wie God goed noemt, noemt Hem daarin tegelĳk rechtvaardig,
machtig enz., Stöckl., Phil. des M. A. II 968. Ook in de arabische
en joodsche philosophie komt deze subjectieve opvatting van Gods
eigenschappen voor, Stöckl., ib. 18. 27. 60. 88. 268 f., Kaufmann,
Gesch. der Attributenlehre in der jüd. Rel. Philos. des M. A. von
Saadja bis Maimuni 1877. Spinoza verstond onder attribuut id
quod intellectus de substantia percipit tanquam ejusdem essentiam
constituens, Eth. I def. 4. Al naar gelang de nadruk op het
eerste of tweede gedeelte dezer definitie gelegd wordt, loopt het
oordeel uiteen, of Spinoza de attributen beschouwde als subjectieve
opvattingen van ’t verstand of als objectieve, reëele eigenschappen
der substantie, Falckenberg, Gesch. d. neuern Philos. S. 90. Het
pantheisme, dat door hem in de philosophie ingang vond, heeft
geen plaats meer voor de eigenschappen Gods. God heeft geen van
de wereld onderscheiden zĳn, geen eigen leven meer. Zĳne eigenschappen
zĳn met de wetten der wereld identisch, Strauss, Gl. I 613.

Schleiermacher omschreef ze dan ook geheel subjectief, als etwas
Besonderes in der Art, das schlechthinige Abhängigkeitsgefühl
auf Gott zu beziehen; haar oorsprong ligt in de religieuse Dichtung,
zĳ zĳn zonder speculatieven inhoud, zĳ drukken noch Gods
wezen uit dat onkenbaar is noch zĳne relatiën tot de wereld, wĳl
God dan in velerlei verhoudingen tot de wereld moest staan; ze
zĳn eenvoudig subjectieve opvattingen, zonder objectieven grond.
En hĳ behandelde de leer der eigenschappen daarom ook niet
afzonderlĳk maar door heel de dogmatiek heen, Chr. Gl. § 50.

Tegen deze opvatting der namen Gods is nu op grond van
Gods openbaring vast te houden, dat zeer zeker iedere eigenschap
identisch is met het Goddelĳk wezen, maar dat daarom de eigenschappen
toch nog wel onderscheiden zĳn. Basilius en Gregorius
van Nyssa leerden zoo in hunne geschriften tegen Eunomius. Zĳ
zeiden eenerzĳds, dat de attributen niet reëel, τω πραγματι verschilden,
wĳl God eenvoudig was en boven alle samenstelling
verheven, maar ter andere zĳde, dat ze toch niet alleen in naam,
λογῳ onderscheiden waren. Deze beide uitersten vermĳdende, oordeelden
zĳ, dat de namen Gods κατ’ ἐπινοιαν verschilden, dat
wĳ in ons verstand verschillende ἐννοιαι, ἐπινοιαι, ἐπενθυμησεις
hadden van het ééne en zelfde Goddelĳk wezen, en dat wĳ bĳ
de verschillende attributen, zooals goedheid, wĳsheid enz. dus
niet maar verschillende namen gebruikten, maar daarbĳ werkelĳk
ook iets verschillends dachten. De begrippen, die wĳ in de namen
Gods leggen, zĳn dus onderling onderscheiden. De namen Gods
mochten dus niet met elkander worden vermengd of verward;
ze konden ieder op zichzelf worden beschouwd. Zoo was God
zeer zeker identisch met de eigenschappen divinitas, bonitas, sapientia,
paternitas, filietas enz., maar daarom zĳn deze onderling
niet in conceptie gelĳk. De eene eigenschap is dus niet zoo
geinvolveerd in de andere, dat wĳ de eene niet kunnen denken
zonder de andere; maar iedere eigenschap drukt iets bĳzonders
uit, Petavius, I c. 7-10. Schwane, Dogmengesch. II2 S. 19-31.
Augustinus spreekt nog sterker uit, dat iedere eigenschap Gods
wezen en in zoover met elke andere eigenschap identisch is.
Quidquid enim secundum qualitates, nl. van God, dici videtur.
secundum substantiam vel essentiam est intelligendum, de trin.
XV 5. Deo autem hoc est esse, quod est fortem esse aut justum
esse aut sapientem esse etc., de trin. VI, 4, cf. boven bl. 89.

Ook de eigenschappen zĳn onderling niet verschillend, quae justitia
ipsa bonitas et quae bonitas ipsa beatitudo, de trin. XV 8. Eadem
magnitudo ejus est, quae sapientia, non enim mole magnus est
sed virtute; et eadem bonitas quae sapientia et magnitudo et
eadem veritas quae illa omnia; et non est ibi aliud beatum esse
et aliud magnum aut sapientem aut verum, aut bonum esse aut
omnino ipsum esse, de trin. VI 6. Ja, hĳ zegt uitdrukkelĳk, dat
deze praedicamenta of qualitates van God gebezigd, eigenlĳk
affectiones zĳn van onzen geest; quidquid horum de Deo dicis,
neque aliud et aliud intelligitur et nihil digne dicitur, quia haec
animarum sunt, quas illa lux perfundit quodam modo et pro
suis qualitatibus afficit, quomodo cum oritur corporibus lux ista
visibilis. Si auferatur, unus est corporibus omnibus color, qui
potius dicendus est nullus color. Cum autem illata illustraverit
corpora, quamvis ipsa unius modi sit, pro diversis tamen corporum
qualitatibus diverso eos nitore adspergit. Ergo animarum
sunt istae affectiones, quae bene sunt affectae ab illa luce quae
non afficitur et formatae ab illa quae non formatur, Serm. 341
n. 8. Maar hoe sterk Augustinus hier spreekt, hĳ handhaaft
niettemin ten volle, dat al deze praedicamenta terecht en naar
waarheid van God gebezigd worden. God is dat alles wat Hĳ
heeft en wat in de namen Hem toegeschreven wordt. Het is er
Augustinus bĳ deze simplicitas Dei niet om te doen om God iets
te ontnemen, maar integendeel om Hem altĳd op te vatten in
de volheid van zĳn zĳn. Daarom spreekt hĳ ook van de simplex
multiplicitas of multiplex simplicitas in God, de trin. VI 4 en
noemt hĳ Gods wĳsheid simpliciter multiplex et uniformiter multiformis,
de civ. XII 18. In later tĳd werd de onderscheiding der
ratio ratiocinans en der ratio ratiocinata gebezigd, om de moeilĳkheid,
die zich bĳ de leer der eigenschappen voordeed, tot eenige
oplossing te brengen. Het onderscheid der eigenschappen mocht
eenerzĳds niets tekort doen aan de eenheid, de eenvoudigheid,
de onveranderlĳkheid van Gods wezen, en kon toch andererzĳds
ook niet opgevat worden als eene subjectieve, willekeurige en
onware vinding van den mensch. En daarom werd terecht gezegd,
dat dit onderscheid gegrond was in Gods openbaring zelve. Immers
wĳ zĳn het niet, die God alzoo noemen. Wĳ vinden die
namen niet uit. Integendeel, indien het van ons afhing, wĳ
zouden van Hem zwĳgen, Hem trachten te vergeten en al zĳne

namen ontkennen. Wĳ hebben aan de kennis zĳner wegen geen
lust. Wĳ komen telkens tegen al zĳne namen in verzet, tegen
zĳne onafhankelĳkheid, zĳne souvereiniteit, zĳne gerechtigheid,
zĳne liefde, en wĳ komen in opstand tegen al zĳne volmaaktheden.
Maar het is God zelf, die al zĳne deugden openbaart en
ons zĳne namen op de lippen legt. Hĳ geeft zichzelf zĳne namen
en handhaaft die trots onzen tegenstand. Het is tot weinig nut,
of wĳ zĳne gerechtigheid loochenen; Hĳ toont ze ons iederen dag
in de geschiedenis. En zoo is het met alle deugden. Onzes ondanks
brengt Hĳ ze tot openbaring. Het einddoel van al zĳne wegen is,
dat zĳn naam schittere in al zĳne werken en op aller voorhoofd
geschreven sta, Op. 22:4. Daarom kunnen wĳ Hem niet anders
noemen dan met de vele namen, die zĳne openbaring zelve ons
aan de hand doet. Met de eenvoudigheid Gods is dit onderscheid
der eigenschappen ook niet in tegenspraak. Want de simplicitas
duidt God niet aan als een abstract begrip, als het absolute, het
zĳnde, de idee enz., maar geeft juist te kennen, dat Hĳ is eene
absolute volheid van zĳn. En daarom kan God aan eindige schepselen
zich niet anders dan onder vele namen openbaren. Het
Goddelĳk wezen is zoo oneindig rĳk, dat geen schepsel het in
eens kan overzien. Gelĳk een kind de waarde van een groot
geldstuk zich niet voorstellen kan maar er dan eerst eenig besef
van krĳgt, wanneer het in een aantal kleinere munten wordt
uiteengelegd, zoo ook kunnen wĳ van de oneindige volheid van
Gods wezen geen denkbeeld vormen, tenzĳ zĳ telkens in eene
andere verhouding en onder een ander gezichtspunt zich aan ons
openbaart, Augustinus, tract. 13 in Ev. Joan. Martyr, Loci p.
39. Moor, Comm. I 582 enz. God blĳft eeuwig en onveranderlĳk
één en dezelfde, maar de relatie verschilt, waarin Hĳ tot zĳne
schepselen staat en deze staan tot Hem. Het licht blĳft hetzelfde,
ook al breekt het in verschillende kleuren, (Augustinus). Het
vuur verandert niet, of het verwarmt, verlicht of verbrandt,
(Mozes Maimonides). En koren blĳft koren, al noemen wĳ het
naar de verschillende relaties nu eens vrucht, dan zaad, dan
voedsel, (Basilius). God wordt verschillend genoemd, om de varii
effectus, die Hĳ door zĳn altĳd ééne en zelfde wezen in de
schepselen teweeg brengt. Daarbĳ dient herinnerd, dat God in zoo
verschillende eigenschappen optreden en met zoo verschillende
namen genoemd worden kan, wĳl er verwantschap is tusschen

Hem en zĳne schepselen. Indien deze niet bestond, waren alle
namen onwaar. Maar nu is er in de schepselen analogie van wat
in God zelven aanwezig is. De namen duiden God niet maar aan
als oorzaak der dingen, doch ze geven, hoe zwak en gebrekkig
ook, toch eenige conceptie van het Goddelĳk wezen. Zoo spreken
wĳ, God met al deze namen aanduidende, wel onvolmaakt, eindig,
beperkt, menschelĳk, maar toch niet valsch en onwaar. Want
ofschoon weten en willen, gerechtigheid en genade in God één
en altĳd hetzelfde volle gansche wezen zĳn, toch spreidt God dat
ééne rĳke wezen in deze vele deugden als het ware na en naast
elkaar voor onze oogen uit. Al is het steeds hetzelfde wezen, dat
in die namen ons tegenkomt, in elken naam wordt ons eene bevatting
geschonken van wat waarlĳk dat wezen in oneindige volheid
is. In God moge naar het wezen heiligheid en barmhartigheid
hetzelfde zĳn, onze conceptie van beide, uit Gods eigen openbaring
gevormd, is toch verschillende. Er is geen naam, die Gods
wezen adaequaat uitdrukken kan; zoo doen dan vele namen dienst,
om ons een indruk te geven van zĳne alles te boven gaande
grootheid. Cf. behalve de genoemden, Damascenus, de fide orth.
I c. 10. Thomas, S. Theol. I qu. 3. art. 3 qu. 13 art. 4. c.
Gent. I c. 5. Sent. I dist. 2. qu. 1 art. 2. Petavius, de Deo I
cap. 7-13. C. Pesch, Praelect. dogm. II 71-76. Zanchius, Op.
II 49 sq. Polanus, Synt. theol. lib. 2. c. 7. Voetius, Disp. I
233 sq. Heppe, Dogm. der ev. ref. K. 51-53. Schmid, Dogm.
der ev. luth. K. § 18.

8. Gelĳk boven reeds gezegd is, werd in den eersten tĳd,
alles wat van God gedacht en gesproken kon worden, samengevat
onder zĳne namen. Maar de rĳkdom der stof maakte ordening
noodzakelĳk. Er kwam al dadelĳk eenige begrenzing, doordat de
term namen allengs voor de nomina propria, God, Heere enz. in
gebruik kwam. Vervolgens werd de leer der triniteit spoedig afzonderlĳk
behandeld, hetzĳ vóór of na de zoogenaamde eigenschappen,
en in eene geheel eigene terminologie. Voorts bracht
de onderscheiding van wezen en eigenschappen mede, dat het
eerste van de laatste werd afgezonderd, en de leer der eigenschappen
dus alleen kwam te staan. De indeeling, die nu voor deze
eigenschappen het meest voor de hand lag en die ook de oudste en
eerste is, was die in negatieve en positieve namen. Zoodra men toch

ging nadenken over de wĳze waarop men aan die namen gekomen
was, zag men in dat ze of via negationis of via eminentiae en
causalitatis uit de schepselen verkregen waren. Wĳ vinden deze
indeeling of althans deze tweeërlei resp. drieërlei wĳze, om God
te leeren kennen, reeds bĳ Philo en Plotinus, Zeller, Philos.
der Gr. S. 355 f. 483. cf. ook Herzog2 10, 521. Bĳ de
kerkvaders was God zoowel onkenbaar als kenbaar, onkenbaar
naar zĳn wezen, kenbaar naar zĳne openbaring; er kon eenerzĳds
alleen van God gezegd worden wat Hĳ niet is, maar anderzĳds
kon toch op gebrekkige en inadaequate wĳze iets positiefs van
Hem worden gepraediceerd. Pseudodionysius, de myst. theol. I 2,
Damascenus, de fide orth. I 2. 4, Erigena, de div. nat. I 78
werkten deze gedachte bepaald tot eene indeeling uit, tot eene
tweeërlei theologie, de apo- en de kataphatische. Eerstgenoemde
duidt de drie wegen met zooveel woorden aan, als hĳ zegt dat
wĳ tot kennis Gods komen ἐν τῃ παντων ἀφαιρεσει και ὑπεροχῃ
και εν τῃ παντων αἰτιᾳ, de div. nom. c. 7 § 3. En de scholastiek
ging spreken van drie viae, waarop men tot kennis Gods kwam,
via negationis, eminentiae en causalitatis, vooral sedert Durandus
de S. Porciano. Deze drie viae werden tot in den nieuwsten tĳd
toe in de dogmatiek erkend. Roomschen, Lutherschen, Gereformeerden
hebben ze allen overgenomen en soms breedvoerig behandeld.
Maar ze zĳn ook meermalen scherp gecritiseerd. Spinoza
verwierp de via eminentiae met de opmerking, dat een driehoek,
indien hĳ spreken kon, zeggen zou Deum eminenter triangularem
esse, Epist. 60, cf. Xenophanes bĳ Zeller, Philos. d. Gr. I 490.
Kant meende, dat de causaliteitsweg alleen bewandeld kon worden
binnen den kring der phaenomena. Schleiermacher keurde de via
negationis en eminentiae af en behield alleen de via causalitatis,
Chr. Gl. § 50. 51. cf. verder Twesten II 30 f. Strauss, Gl. I
536 f. Bruch, Lehre v. d. göttl. Eigensch. 83 f. Dorner I 188 f.
Vilmar I 190. Doedes, L. v. God 208. Frank, Syst. d. chr. Wahrh.
I2 228. Lange, Dogm. II 42 f. Hodge, I 339. Wichelhaus, Die
Lehre der H. Schrift vom Worte Gottes u. s. w. 1892 S. 332 f.
enz. Nu is het zeker waar, dat de namen Gods al lang bestonden
voordat deze drie viae zĳn uitgedacht, dat deze eerst later uit
reflectie over de namen geboren zĳn, dat de via eminentiae en
causalitatis eigenlĳk één zĳn en zoo samen als via positionis
tegenover de via negationis kunnen gesteld worden; maar het is

toch even zeker, dat er geen kennis van God is dan uit de
schepselen, dat alle namen Gods aan de schepselen ontleend zĳn,
en dat al die namen òf iets in God ontkennen òf iets op volmaakte
wĳze in God stellen van datgene, wat in schepselen is.
Alleen mag daarbĳ nimmer vergeten, dat de ratio cognoscendi
niet identisch is met de ratio essendi. In werkelĳkheid is niet
het schepsel maar God de eerste. Hĳ is archetype, het schepsel
is ectype. In Hem is alles oorspronkelĳk, absoluut, in de schepselen
is alles afgeleid, relatief. God wordt daarom eigenlĳk niet
genoemd naar hetgeen in schepselen is, maar schepselen worden
genoemd naar hetgeen in God bestaat, cf. boven bl. 74 v. Dit in
het oog houdende, kan men toch zeggen, dat ook de H. Schrift
deze beide wegen bewandelt. En ieder die over God denken en
spreken wil, doet dat naar de negatieve of positieve verhouding,
waarin God staat tot de wereld, F. A. B. Nitzsch, Ev. Dogm.
S. 400. Hieraan is het zeker ook toe te schrĳven, dat de indeeling
der namen Gods in negatieve en positieve zoo spoedig opkwam,
zoo algemeen ingang vond, en feitelĳk aan alle andere later opgekomen
indeelingen ten grondslag ligt. Deze indeeling is reeds
te vinden bĳ Philo, Plotinus en de kerkvaders, en wordt dan
gebezigd door Damascenus, de fide orthod. I c. 4. 9. 12. Anselmus,
Monol. c. 15. Prosl. c. 5. 6. Thomas, S. Theol. I qu. 13
art. 2. Petavius, Theol. dogm. I c. 5. Perrone, Prael. theol. II
p. 91 enz. Bĳ de Roomschen is deze indeeling de meest gewone,
ofschoon ook enkele Geref. en Lutherschen haar hebben overgenomen.
In die indeeling worden dan nog wel andere onderscheidingen
aangebracht. Augustinus, serm. 38 de tempore maakte al
de opmerking, dat sommige namen van God proprie, andere
metaphorice en weer andere relative werden gebezigd. Dienovereenkomstig
werden de nomina negativa wederom verdeeld in
zuiver negatieve en relatieve, en de nomina positiva in propria
en metaphorica, Thomas I qu. 13 art. 2 en 3. Naast deze indeeling
in negatieve en positieve eigenschappen kwam nog eene andere op.
Reeds Plato leerde dat God goed is door zichzelf, maar de
schepselen alleen door μετοχη. In de christelĳke theologie heeft
deze gedachte, vooral bĳ Augustinus, rĳpe vruchten gedragen.
Tegenover het pantheisme werd vastgehouden, dat Gods wezen
onmededeelbaar en de ziel geen pars Dei was, Thomas, S. Theol.
I qu. 90 art. 1. Zanchius, Op. II col. 53 sq. Maar er werd

tevens geleerd, dat alle schepselen Gode verwant waren en dat
inzonderheid de mensch zĳn beeld en gelĳkenis was. Er was
analogie tusschen Creator en creatura. Dit leidde tot de indeeling
van attributa communicabilia en incommunicabilia. Deze beide
namen waren eerst al in gebruik in de leer der triniteit, want
het wezen Gods, de deitas, was communicabilis, immers door den
Vader in de generatie medegedeeld aan den Zoon, maar de personen
en de personeele eigenschappen, bĳv. de paternitas, waren
incommunicabiles, Pseudodion., de div. nom. cap. 2 § 5. Bonaventura,
Brevil. I c. 4. Id. Sent. I dist. 27 p. 1 art. 1 qu. 3 enz.
Van daar werden deze beide namen ook in de leer der eigenschappen
overgenomen om beide Gods transcendentie en Gods immanentie
te handhaven, Anselmus, Monol. c. 15. Thomas, S. Theol. I qu.
13 art. 9. 10. Deze indeeling vond nu vooral ingang bĳ de
Gereformeerde theologen, zonder twĳfel mede daarom, dat ze
eene geschikte gelegenheid bood, om de ubiquiteitsleer der Lutherschen
te bestrĳden, Sohnius, Op. I 97. Zanchius, Op. II col.
50-51. Polanus, Synt. Theol. lib. II c. 7 en 14. Mastricht, II
5, 12 enz., en thans nog bĳ Shedd, Dogm. Theol. I 337 en Gravemeyer,
Geref. Geloofsleer, 3e stuk bl. 62 enz. Toch geven allen
toe, dat de mededeelbare eigenschappen in absoluten zin, gelĳk
ze in God zĳn, even onmededeelbaar zĳn als de andere, cf. Heppe,
Dogm. der ev. ref. K. S. 52 f. De Lutherschen gaven meest
de voorkeur aan eene andere indeeling, nl. die in attributa quiescentia
en operativa, of immanentia en extra se exserentia, welke
mede ter verdediging van de leer der communicatio idiomatum
werd aangewend, Schmid, Dogm. der ev. luth. K. S. 78. Onder
de eerste groep (negatieve, onmededeelbare, metaphysische, quiescente)
werden dan gewoonlĳk behandeld de eigenschappen der
eenheid, eenvoudigheid, onafhankelĳkheid, onveranderlĳkheid,
eeuwigheid, alomtegenwoordigheid. De tweede groep (positieve,
mededeelbare, operatieve, persoonlĳke) werd meest weer ingedeeld
in eigenschappen van verstand, wil en macht. De indeeling in
eigenschappen van het zĳn, van verstand en van wil bĳ Bretschneider
I 480, Thomasius I 14 f. Vilmar I 195, Oosterzee
§ 47, cf. Frank I 232 f. Philippi II 23, waaraan Hase, Lehrb.
S. 271 nog die van het gevoel toevoegt, wĳkt van de bovengenoemde
indeelingen slechts weinig af. Daarentegen gaat de indeeling
van Schleiermacher van een ander standpunt uit. De

eigenschappen zĳn bĳ hem slechts subjectieve opvattingen en
alleen gegrond in de ratio ratiocinans. En zoo deelt hĳ ze in,
naar de verhouding Gods tot wereld, zonde en verlossing, in zulke
die in het afhankelĳksgevoel aanwezig zĳn, als de tegenstelling
der zonde daarin nog niet is opgekomen (eeuw. alomt. alm. alwet.),
als die tegenstelling wel wordt gevoeld (heil. gerecht.), en als ze
overwonnen is (liefde en wĳsheid). Hiermede in overeenstemming
deelen velen de eigenschappen in naar de verhouding Gods tot
de wereld, en dan bepaald tot de wereld überhaupt (oneind.
eeuw. alomt.), tot de ethische wereld (heil. gerecht.; genade,
barmh.) en tot de ethisch-physische wereld (wĳsheid, zaligheid),
Wegscheider § 60. Böhme, Lehre v. d. göttl. Eig. 1826. Bruch,
Lehre v. d. göttl. Eig. S. 110 f. Lange, Dogm. II 61 f. Martensen
§ 47. Luthardt, Komp. der Dogm. § 29. Lipsius, Dogm.
§ 298. Grétillat, Exposé de theol. syst. III 220. Hoekstra, Wĳsg.
godsd. II 92-99 enz.

9. Alle bovengenoemde indeelingen wĳken schĳnbaar ver van
elkander af en bedienen zich van geheel verschillende namen.
Maar zakelĳk komen ze zeer nauw met elkaar overeen. Of men
spreekt van negatieve en positieve, onmededeelbare en mededeelbare,
quiescente en operatieve, absolute en relatieve, van
eigenschappen van de substantie en van het subject, in verhouding
tot de wereld en tot den mensch, feitelĳk geeft men toch steeds
dezelfde orde aan, waarin de eigenschappen worden behandeld.
Tegen alle indeelingen gelden dan ook in hoofdzaak dezelfde bezwaren.
Zĳ geven alle den schĳn, dat het wezen Gods in twee
helften verdeeld wordt, dat eerst de absoluutheid, daarna de persoonlĳkheid
wordt behandeld, dat eerst het wezen an sich, daarna
in zĳne verhouding tot de schepselen wordt besproken, dat de
eerste groep van namen buiten de schepping om en de tweede
groep van namen uit de schepselen wordt verkregen, en dat er
alzoo geen eenheid en harmonie van al Gods deugden tot stand
komt, Frank, Syst. d. chr. Wahrheit I 228 f. Nu is het echter
de onwedersprekelĳke leer der Schrift, dat God in zĳn verborgen
wezen onkenbaar en onnoembaar is en dat alle namen Gods de
openbaring, d. i. de schepping onderstellen. Van het zĳn en leven
Gods buiten en zonder de schepping weten wĳ niets, om de
eenvoudige reden, dat wĳ zelven schepselen en dus altĳd aan de

schepping gebonden zĳn. Duidelĳk werd dat vroeger ingezien en
uitgesproken ten aanzien van de relatieve, metaphorische en
positieve namen Gods. De relatieve namen zooals Heer, Schepper,
Onderhouder, Zaligmaker enz., komen God eerst na en door de
schepping toe; niemand kan heer heeten, tenzĳ hĳ dienstknechten
heeft; de menschen, de dienstknechten Gods, zĳn in den tĳd
geworden, en zoo is God dan in den tĳd onze Heer geworden,
August., de trin. V 16, cf. de ord. II 7. Thomas, S. Theol. I
qu. 13 art. 7. Anselmus, Monol. 15. Lombardus, Sent. I dist. 30.
Bonaventura, Sent. I dist. 30 art. 1. Zanchius, Op. II 24-26.
Polanus, Synt. Theol. p. 192. Van de metaphorische namen,
waartoe ook de anthropomorphismen behooren, is het duidelĳk,
dat zĳ de schepping onderstellen. En de positieve namen van
goed, heilig, wĳs enz., hebben daarom voor ons besef eenigen
inhoud, wĳl wĳ er ectypen van in de schepselen waarnemen,
Thomas, S. Theol. I qu. 12 art. 12. Maar al deze namen, schoon
relatief, metaphorisch en positief, geven toch ter andere zĳde wel
degelĳk iets in God te kennen, dat in Hem absoluut, proprie en
dus ook weer negatief, in anderen zin dan in de schepselen, bestaat.
Augustinus beproefde aan te toonen, dat, al wordt God
Heer in den tĳd, zĳn wezen toch onveranderlĳk is en alle verandering
alleen valt in het schepsel. Quod temporaliter dici
incipit Deus, quod antea non dicebatur, manifestum est relative
dici; non tamen secundum accidens Dei quod ei aliquid acciderit,
sed plane secundum accidens ejus, ad quod dici aliquid Deus
incipit relative, de trin. V 16. Het omgekeerde geldt van de
tweede groep namen, hetzĳ deze negatief, onmededeelbaar, quiescent,
absoluut of nog anders heeten. Want ofschoon ze aan God
iets ontzeggen wat in schepselen is, zĳ zĳn toch allen in zekeren
zin ook weer positief, mededeelbaar, transeunt, relatief. Indien
zĳ dat niet waren, indien zĳ volkomen onmededeelbaar waren,
zouden zĳ ook absoluut onkenbaar en onnoembaar zĳn. Dat wĳ
ze denken en noemen kunnen bewĳst, dat zĳ op de eene of andere
wĳze door God in zĳne werken zĳn geopenbaard. De negatieve
namen hebben daarom ook een positieven inhoud; al is het dat
wĳ de eeuwigheid Gods slechts leeren kennen aan en in den tĳd,
zĳne alomtegenwoordigheid aan en in de ruimte, zĳne oneindigheid
en onveranderlĳkheid alleen aan en te midden van al de
eindige en veranderlĳke schepselen; toch geven ze ons wel eenige,

en zelfs belangrĳke, kennis van God. Al kunnen wĳ de eeuwigheid
niet positief begrĳpen, toch zegt het al zoo veel, te weten dat
God boven allen tĳd verheven is. En daarom is het onjuist,
de eigenschappen Gods zoo in te deelen, dat er aan de eene zĳde
eene groep komt te staan, die negatief, onmededeelbaar, quiescent,
absoluut enz. is, en aan de andere zĳde eene, die positief, mededeelbaar,
operatief, relatief enz. is. Want alle eigenschappen zĳn
beide te gelĳk. Alle eigenschappen zĳn absoluut en alle worden
toch eerst uit de relatie Gods tot zĳne schepselen gekend. En
wederom, wĳ kunnen God slechts noemen naar hetgeen van Hem
in zĳne schepselen openbaar is, maar wĳ noemen toch Hem, die
aller goeden bron en aller schepselen oorzaak is. Meer nog, juist
omdat de eigenschappen met het wezen Gods en onderling in God
identisch zĳn, is er geen indeeling te vinden, die objectief in de
eigenschappen zelve gegrond ware, Doedes, Leer v. God 217.
Wat verkregen kan worden is alleen zekere orde in de behandeling
van de vele namen Gods. Onder deze zonderen nu terstond
die namen zich af, welke later meer bepaald als namen werden
aangeduid en die als namen van aanspraak en benoeming in ruimer
zin nomina propria mogen heeten. Vervolgens zĳn er namen,
die het Goddelĳk wezen in al zĳne relatiën tot de schepselen
doen kennen en die vroeger meestal eigenschappen, deugden,
volmaaktheden enz. werden genoemd. Het woord eigenschappen
is hiervoor het minst verkieselĳk, omdat het altĳd weer denken
doet aan een wezen, waaraan de eigenschappen zĳn toegevoegd;
de naam van deugden vindt daarentegen in de Schrift zelve steun,
1 Petr. 2:9. Deze tweede groep kan den naam van nomina
essentialia dragen, omdat zĳ alle ons het wezen Gods doen kennen,
niet an sich, maar gelĳk het in de openbaring tot ons
afdaalt en zich ons mededeelt. Eindelĳk is er nog een derde groep
van namen, die alle betrekking hebben op de zelfonderscheidingen
in het wezen Gods en die daarom nomina personalia kunnen heeten.
Het moeilĳkst is het nu, om orde te brengen in de behandeling
van de namen, die tot de tweede groep behooren. Toch is die
orde juist aangewezen in de verhouding, waarin God tot zĳne
schepselen staat. De gansche wereld is eene openbaring Gods. Er
is geen deel van het heelal, waarin niet iets van zĳne deugden
openbaar wordt. Maar er is onderscheid onder de schepselen. Niet
alle verkondigen al zĳne deugden, en niet alle met dezelfde

klaarheid. Er is rangorde en opklimming; alle schepselen vertoonen
vestigia Dei, doch alleen de mensch is beeld en gelĳkenis
Gods. Hĳ is niet alleen met de lagere schepselen het zĳn, en
met de hoogere het leven en den geest deelachtig; maar hĳ is
in deze gemeenschap aan stoffelĳke en geestelĳke wereld ook op
gansch bĳzondere wĳze aan God zelven verwant, geschapen als
profeet, priester en koning in kennis, heiligheid en gerechtigheid.
Zoo is God, de bron van alle zĳn en de archetype van den mensch,
dan ook zelf dat alles, wat schepselen deelachtig zĳn. In Hem
is dat alles wel op oorspronkelĳke, Goddelĳke wĳze; in elke deugd
Gods is zoowel zĳne absolute verhevenheid boven als zĳne verwantschap
aan het schepsel op te merken; iedere eigenschap is
in zeker opzicht onmededeelbaar en in een ander weder mededeelbaar.
Maar toch is er van het schepsel, inzonderheid van den
mensch, analogie in het Goddelĳke wezen. Zoo zĳn er dan eerst
namen, waarmede God zich aan ons openbaart als de Zĳnde in
volstrekten zin: aseitas, immutabilitas, infinitas (aeternitas en
immensitas). Ten tweede zĳn er namen, die ons God doen kennen
als den Levende, als Geest: spiritualitas, invisibilitas, simplicitas.
Ten derde zĳn er namen, die het Goddelĳk wezen omschrĳven
als volkomen zichzelf bewust, als Licht: scientia, sapientia, veracitas.
Ten vierde zĳn er namen, die ons wĳzen op de ethische
natuur van dat wezen en God aanduiden als den Heilige: bonitas,
justitia, sanctitas. En eindelĳk, ten vĳfde, zĳn er namen, in welke
God voor ons optreedt als de absolute macht, als Heer, Koning,
Souverein: voluntas, libertas, omnipotentia. Deze indeeling staat
eenerzĳds in verband met de kennisse Gods, welke in de zoogenaamde
bewĳzen voor zĳn bestaan wordt samengevat; en wĳst
andererzĳds vooruit naar de vestigia en de imago Dei, welke in
de schepselen zĳn ingedrukt. Geen kennisse Gods dan door openbaring,
en dus altĳd analoog en ectypisch; maar door die openbaring
dan toch ook ware en zuivere kennisse van het onbegrĳpelĳk
en aanbiddelĳk wezen Gods!



§ 25. De eigennamen Gods.

1. Onder de namen Gods zonderen zich in de eerste plaats duidelĳk
die namen af, waarmede Hĳ als een eigen persoonlĳk wezen in

onderscheiding van alle schepselen aangeduid, benoemd, aangesproken
wordt. Alle talen bezitten zulke namen voor het Goddelĳke
wezen. Al heeft God in zichzelf geen naam, wĳ hebben behoefte
om Hem aan te duiden en hebben daarvoor geen ander middel
dan een naam. Nisi enim nomen scieris, rerum cognitio perit,
Isidorus bĳ Moor I 504. Het grieksche woord θεος, vroeger afgeleid
van τιθεναι, θεειν, θεασθαι, Suicerus, s.v., M. Vitringa
I 134, wordt tegenwoordig door sommige philologen in verband
gebracht met Ζευς, Διος, Jupiter, Deus, Diana, Juno, Dio, Dieu;
dan is het identisch met den sanskrit-naam dêva, heldere hemel
en afkomstig van den stam div, glanzen, schitteren. De verwisseling
der benaming hemel en God komt in vele talen voor; de
oudste grieksche god heette Uranus, zeker identisch met den
sanskrit-naam Varuna; Taengri bĳ de Tartaren en Turken, Thian
bĳ de Chineezen duidt beide den hemel en God aan; en ook in
de Schrift wordt de naam God door dien van hemel vervangen,
bĳv. in de uitdrukking koninkrĳk der hemelen of Gods. Een
andere grieksche naam is δαιμων, van het werkwoord δαιω, en
duidt God aan als uitdeeler en beschikker van het lot; daarentegen
is κυριος, van κυρος, de machtige, de heer, de eigenaar, de
heerscher. Ons woord God is van onzekeren oorsprong. Het is
in verband gebracht met het woord goed; met het Zendsche
khodâ, a se datus, per se ipsum existens; met het sanskr. gudha
of gutha, κευδω, dat God als den verborgene zou aanduiden, of
met een stam, κοδω, κοσμος, die ordenen, schikken zou beteekenen,
of met het arische çuddhas, rein, goed enz., maar al deze afleidingen
zĳn onzeker. De naam Asura bĳ de Indiërs, en Ahura
bĳ de Perzen duidt God als den levende aan. Cf. Kluge, Etymol.
Wörterbuch der deutschen Sprache, s. v. Gott. Cremer, Wört.
der neut. Gr. s.v. Herzog2 5, 290. Hoekstra, Wĳsg. Godsd. I 309 S.

2. De Schrift spreekt menigmaal van den naam Gods in zeer
ruimen zin. De Joden telden er daarom niet minder dan zeventig
op, Eisenmenger, Entdecktes Judenthum I 455; en in de christelĳke
theologie werden onder de namen Gods ook eerst zĳne
volmaaktheden begrepen. Maar langzamerhand kwam er onderscheid;
reeds Hieronymus beperkte de namen Gods tot een tiental,
nl. El, Elohim, Elohe, Tzebaoth, Eljon, Escher ehje, Adonai, Iah,
Ihvh, Schaddai, en werd daarin door velen gevolgd, Alsted, Theol.

schol. 71 sq. Moor, I 511. De eenvoudigste naam, waarmede
God in de H. Schrift aangeduid wordt, is ‎‏אֵל‏‎. Over de afleiding
is verschil. Lagarde brengt het woord in verband met den wortel
‎‏אלי‏‎ en de praepositie ‎‏אל‏‎ en meent, dat het woord God aanduidt
als dengene, die het doel en het voorwerp van het menschelĳk
verlangen is. Maar deze afleiding is even onwaarschĳnlĳk, als die,
welke het woord in verbinding brengt met ‎‏אֵלָה‏‎, den heiligen boom.
Volgens verreweg de meesten is het woord afkomstig van den
stam ‎‏אוּל‏‎, hetzĳ dan in de beteekenis van vooraan, de eerste,
heer zĳn (Nöldeke), hetzĳ in die van sterk, machtig zĳn (Gesenius),
litt. bĳ M. Vitringa I 132. Moor I 515 sq. Schultz, Altt. Theol.
508. Smend, Altt. Theol. 26. De naam ‎‏אֱלוֹהַּ‏‎ plur. ‎‏אלהים‏‎ wordt
afgeleid van denzelfden stam ‎‏אול‏‎ of van ‎‏אלה‏‎, schrikken, en doet
God dus kennen of als den sterke of als voorwerp van schrik
en vreeze. De singularis is weinig in gebruik en dichterlĳk, b.v.
Ps. 18:32, Job 3:4; daarentegen is de pluralis de gewone naam
voor God. Deze pluralis is niet te verklaren als een pluralis
majestatis, wĳl deze nergens in de Schrift van God gebruikelĳk
is; evenmin kan er eene aanduiding der triniteit in worden gezien,
gelĳk sedert Lombardus, Sent. I dist. 2 door velen geschiedde,
Zanchius, Op. I 25. Voetius, Disp. V 27. M. Vitringa I 209 sq.,
want Elohim heeft bĳna altĳd het adjectivum en het verbum in
singulari bĳ zich, Augustinus, de trin. II 11. Bellarminus, de
Christo, c. 6. Calvĳn, Inst. I 13, 9. Gomarus, Theses Theol.,
disp. 5. Moor I 796. De moderne critici zien er meest een overblĳfsel
in van het vroegere polytheïsme, maar deze verklaring
stuit niet alleen op hetzelfde bezwaar als de vroegere trinitarische,
doch is ook blĳkens latere onderzoekingen buiten Israel
als naam voor één enkelen God gebruikelĳk geweest, Noordtzĳ,
Oost. Lichtstralen over West. Schriftbeschouwing 1897 bl. 41 v.
Daarom is deze pluralis beter op te vatten als een pluralis
der abstractie (Ewald), of als een pluralis der quantiteit, die
evenals ‎‏מים‏‎ en ‎‏שׁמים‏‎ eene onbegrensde grootte aanduidt (Oehler),
of als een intensieve pluralis, die eene volheid van kracht te
kennen geeft (Delitzsch). Enkele malen wordt Elohim met een
adjectivum of verbum in plurali geconstrueerd, Gen. 20:13,
28:13 v., 35:7, Ex. 32:4, 8, Joz. 24:19, 1 Sam. 4:8, 17:26,
2 Sam. 7:23, 1 Kon. 12:28, Ps. 58:12, 121:5, Job 35:10,
Jeremia 10:10; en een soortgelĳke pluralis is ook op te merken

in het pron. personale, Gen. 1:26, 3:22, 11:7, Jes. 6:8,
41:22, in ‎‏קדשׁים‏‎, Spr. 9:10, Hos. 12:1, ‎‏עשׂים‏‎, Job 35:10,
Jes. 54:5, ‎‏בראים‏‎ Pred. 12:1, Ps. 149:2, en in ‎‏אֲדֹנָי‏‎. Al deze
meervoudsvormen duiden God aan als de volheid des levens en
der kracht. Durch Elohim wird das göttliche Wesen in seinem
Urverhältniss und in seinem stetigen Grundverhältniss zur Welt
bezeichnet. Es ist eine Verhältnissbestimmung, nicht eine unmittelbare
innere Wesensbestimmung, und zwar ist es Bestimmung
des absoluten Hoheitsbegriffs in Bezug auf die ganze Welt, Beck,
Gl. II 22, cf. litt. bĳ M. Vitringa I 133, Moor I 518, Oehler,
Theol. § 36, Schultz, Altt. Th. 516. De naam ‎‏עֶלְיוֹן‏‎, LXX ὑψιστος,
wĳst God aan als den Hooge, boven alles Verhevene; hĳ komt
voor in den mond van Melchizedek, Gen. 14:18, van Bileam,
Num. 24:16, van Babels koning, Jes. 14:14, cf. ook Mk. 5:7,
Luk. 1:32, 35, Hd. 16:17 en voorts vooral in poezie. ‎‏אֲדֹנָי‏‎,
afwisselend met ‎‏האדון‏‎,
dat weer versterkt wordt tot ‎‏אדון אדונים‏‎
of ‎‏אדון כל הארץ‏‎, doet God kennen als den Heer, wien alles onderworpen
is en tegen wien de mensch als een knecht overstaat,
Gen. 18:27. In vroeger tĳd werd God in dezen zelfden zin ook
‎‏בַּעַל‏‎ genoemd, Hos. 2:18, maar later kreeg deze naam een afgodisch
karakter en raakte daarom buiten gebruik, Robertson, Israels
oude godsdienst bl. 200 v. Al deze namen zĳn nog geen nomina
propria in engeren zin; zĳ worden ook wel van de afgoden, van
menschen, Gen. 33:10, Ex. 7:1, 4:16, en van de overheid,
Ex. 12:12, 21:5, 6, 22:7, Lev. 19:32, Num. 33:4, Richt.
5:8, 1 Sam. 2:25, Ps. 58:2, 82:1 gebruikt, maar het zĳn
toch de gewone namen, waarmede God benoemd en aangesproken
wordt. Het zĳn ook algemeen semietische namen, die God kennen
doen in zĳne verhevenheid boven alle schepsel. De Semieten
noemen God gaarne Heer, Koning; zĳ voelen zich diep van Hem
afhankelĳk en buigen zich deemoedig, als knechten, voor Hem
neer, doch zĳ drukken in die namen geen wĳsgeerige beschouwing
over het wezen Gods uit maar plaatsen zĳne verhouding tot
de schepselen, bepaaldelĳk tot de menschen, op den voorgrond.

3. Deze hooge, verhevene God daalt echter ook uit zĳne
transcendentie tot het schepsel neer. Hĳ openbaart zich niet alleen
in het algemeen door de schepping aan alle volken, maar heeft
zich in bĳzonderen zin ook aan Israel kenbaar gemaakt. De

eerste naam, waarmede God nu in de bĳzondere openbaring optreedt,
is die van ‎‏שַׁדַּי‏‎ of ‎‏אֵל שַׁדַּי‏‎. Als zoodanig openbaart zich
God aan Abraham, als Hĳ hem stelt tot een vader van vele
volken en zĳn verbond met de besnĳdenis bezegelt, Gen. 17:1.
In den tĳd der aartsvaders komt deze naam dan ook herhaaldelĳk
voor, Gen. 28:3, 35:11, 43:14, 48:3, 49:25, Ex. 6:3,
Num. 24:4, maar voorts ook in Job, in enkele psalmen en een
paar malen bĳ de profeten. In het N. Test. wordt hĳ weergegeven
door παντοκρατωρ, 2 Cor. 6:18, Op. 4:8 enz. De oorsprong
van den naam is nog duister. Nöldeke heeft hem afgeleid
van ‎‏שַׁד‏‎, heer, en als ‎‏שֵׁדַי‏‎ geinterpuncteerd, maar blĳkens Gen.
43:14, 49:25, Ezech. 10:5 is de naam toch ongetwĳfeld een
adjectivum. Vroeger werd hĳ afgeleid van ‎‏שׁ‏‎ voor ‎‏אשׁר‏‎ en ‎‏דַי‏‎,
ἱκανος, en dan vertaald als qui est sufficiens, algenoegzaam; of
van ‎‏שׁדד‏‎ in de beteekenis van sterk zĳn, verwoesten; of ook van
‎‏שׁדה‏‎ of ‎‏אשׁד‏‎ uitstorten, zoodat God daardoor aangeduid wordt
als degene, die alles overvloedig mededeelt. Overal staat echter
bĳ dezen naam het denkbeeld der macht en der onverwinlĳke
sterkte op den voorgrond, en Jes. 13:6 brengt, zĳ het dan ook
slechts in eene woordspeling, dezen naam met ‎‏שׁדד‏‎, verwoesten,
in verband, cf. Joel 1:15. Daarom doet deze naam ons God
kennen als dengene, die alle macht bezit en dus allen tegenstand
breken en alles dienstbaar maken kan aan zĳn wil. Terwĳl Elohim
de God is der schepping en der natuur, is Elschaddai de God,
die alle krachten dier natuur ondergeschikt maakt aan en in
dienst stelt van de genade, cf. kantteekening op Gen. 17:1,
Zanchius, Op. II 43. M. Vitringa I 132. Moor I 522 sq. Oehler,
Theol. § 37. Delitzsch op Gen. 17:1 enz. In dezen naam is de
θειοτης en αιδιος δυναμις Gods geen voorwerp van schrik en
vreeze meer, maar een bron van heil en van troost. God geeft
zichzelven aan zĳn volk en staat met zĳne onverwinlĳke kracht
voor de vervulling zĳner beloften, voor de handhaving van zĳn
verbond in. Daarom heet hĳ van nu voortaan ook telkens de
God van Abraham, Gen. 24:12, Izak, Gen. 28:13, Jakob,
Ex. 3:6, de God der vaderen, Ex. 3:13, 15, de God der Hebreën,
Ex. 3:18, de God Israels, Gen. 33:20, en bĳ Jesaia
dikwĳls de Heilige Israels. God is de Verhevene, Schepper van
hemel en aarde, de Almachtige, maar die tegelĳk ook in eene
bĳzondere, gunstrĳke verhouding tot zĳn volk staat.


Als God der genade treedt Hĳ echter vooral op in den naam
‎‏יהוה‏‎. De Joden noemden dezen naam den naam bĳ uitnemendheid,
den wezensnaam, den eigennaam, den heerlĳken naam, den
naam der vier letters, τετραγραμματον enz., en leidden uit
Lev. 24:16 en Ex. 3:15, waar men ‎‏לְעֹלָם‏‎, om te verbergen, las,
af, dat het verboden was om hem uit te spreken. Het is onbekend,
wanneer deze meening onder de Joden is opgekomen. Maar
het is zeker, dat de LXX reeds geregeld Adonai heeft gelezen
en daarom den naam door κυριος heeft weergegeven; andere vertalingen
volgden dit voorbeeld en vertaalden den naam door
Dominus, The Lord, der Herr, Heere, Syn. Dordr. sess. 12 enz.,
het Fransch heeft l’Éternel. Daardoor is ook de oorspronkelĳke,
juiste uitspraak verloren gegaan. De kerkvaders noemden den
naam ἀπορρητον, ἀλεκτον, ἀφραστον, waarschĳnlĳk niet omdat
zĳ de uitspraak van dezen naam voor ongeoorloofd hielden, maar
omdat de Joden zoo oordeelden en de uitspraak feitelĳk verloren
was, Moor I 534, Buddeus, Inst. theol. dogm. I 188. In het
grieksch werden de vier letters geschreven als ΠΙΠΙ, of ook
volgens Diodorus Siculus en Origenes weergegeven door Ιαω of
Ιαη, volgens Hieronymus door Jaho, volgens Philo Byblius door
Ιευω, volgens Clemens Alex. door Ιαου. Theodoretus verhaalt,
dat de Joden Αϊα en de Samaritanen Ιαβε uitspraken. Dit alles
wĳst op eene oude uitspraak Iahveh terug, Schultz, Altt. Theol.4
523. Met beroep op de traditie bĳ de Joden, werd door sommigen
de naam als Jeve uitgesproken, bĳv. door Joachim van Floris
in zĳn Evangelium aeternum. Inderdaad is deze interpunctie te
vinden bĳ Samuel b. Meir, en werd ze later nog verdedigd door
Hottinger, Reland e. a., Delitzsch, Neuer Comm. über die Genesis
1887 S. 546 f. De uitspraak Jehovah is van jonge dagteekening:
ze vond vooral ingang door den Franciscaner Petrus Galatinus,
die echter door velen, o. a. door Genebrardus, bestreden werd,
Petavius, de Deo VIII c. 9, Herzog2 4, 173. Later beweerden
ook nog mannen, als Drusius, Amama, Scaliger, Vriemoet e. a.,
dat de uitspraak Jehovah niet de ware kon zĳn, maar de vocalen
aan Adonai had ontleend, Voetius, Disp. V 55, cf. litt. bĳ M.
Vitringa I 130. Werkelĳk wordt deze interpunctie door zeer
ernstige bezwaren gedrukt. Vooreerst is Ihvh in den hebr. bĳbel
een keri perpetuum en heeft nu eens de vokalen van Adonai,
dan die van Elohim; voorts is de vorm Jehovah onhebreeuwsch

en onverklaarbaar; en eindelĳk dagteekent deze interpunctie uit
een tĳd, toen de. Joden allang de uitspraak van den naam verboden
achtten. Indien deze vocalisatie nu onjuist is, rĳst de vraag,
hoe dan de naam te verklaren zĳ. De bewering, dat hĳ van
egyptischen oorsprong is (Voltaire, Schiller, Wegscheider, Heeren,
Brugsch), wordt door Ex. 5:2 weersproken en vindt schier geen
verdediging meer. Ook de meening van Hartmann, Bohlen, Colenso,
Dozy, Land, dat hĳ kananietisch of phoenicisch is en door de
Israelieten na hun intocht in Kanaan is overgenomen, is onhoudbaar
gebleken en afdoende weerlegd, Kuenen, G. v. I. I 397-401.
Valeton, De Isr. Godsnamen, Theol. Stud. VII 1889 bl.
173-221, inzonderheid bl. 176 v. De israelietische oorsprong
van den naam mag alzoo als vaststaande worden beschouwd.
Dan is er echter ook geen twĳfel mogelĳk, of hĳ komt van den
stam =‎‏הוה‏‎= of ‎‏היה‏‎, en is er, wĳl de uitspraak van Jaho, door von
Hartmann, Religionsphilos. I 370 f. voorgestaan, in geen aanmerking
kan komen, Kuenen, Volksgodsd. en Wereldgodsd. 261 v.,
alleen nog verschil over, of hĳ een 3 pers. impf. is van kal of
van hiphil. De laatste verklaring is verdedigd door Gesenius,
Schrader, Lagarde, Schultz, Land, Kuenen, G. v. I. I 275, eigenlĳk
alleen op grond daarvan, dat een zoo verheven Godsbegrip, als
in den kalvorm zich zou uitspreken, in den tĳd van Mozes nog
niet denkbaar is. De naam Jahveh zou dan niet beteekenen, Hĳ
die is, maar Hĳ, die zĳn doet, die leven geeft, Schepper. Maar
Smend, Altt. Rel. Gesch. 21 zegt op zĳn standpunt terecht, dat
ook deze naam nog veel te hoog is voor dien tĳd; en hĳ noemt
deze verklaring ook daarom onwaarschĳnlĳk, wĳl de hiphil van
het werkwoord ‎‏הוה‏‎ nooit voorkomt. Zoo blĳft alleen de afleiding
over, welke in Ex. 3 van den naam gegeven wordt. Toch is er
ook dan nog verschil over de beteekenis van den naam. De
kerkvaders dachten bĳ dezen naam vooral aan de aseitas; God
was de zĳnde, het eeuwige, onveranderlĳke zĳn tegenover het
οὐκ Ὀν der afgoden en het μη ὀν der schepselen. Anderen, zooals
W. R. Smith, Smend t. a. p. 21, beroepen zich op Ex. 3:12,
en vatten den naam op als Hĳ, die met u zal zĳn. Beide uitleggingen
zĳn onaannemelĳk; de laatste, wĳl de bĳvoeging met
u, ‎‏עִמָּך‏‎, dan niet kon ontbreken, en de eerste, wĳl zĳ te philosophisch
klinkt en ook in Ex. 3 geen steun vindt. Immers in
vers 13-15 wordt de beteekenis van den naam duidelĳk

aangegeven. Voluit luidt hĳ ‎‏אֶהְיֶה אֲשֶׁר אֶהְיֶה‏‎; en daarmede zegt de
Heere, dat Hĳ, die nu Mozes roept en zĳn volk wil redden,
dezelfde is als die aan hunne vaderen is verschenen. Hĳ is die
Hĳ is, gister en heden dezelfde in eeuwigheid. Nog nader wordt
deze beteekenis in vers 15 in het licht gesteld: Ihvh, de God
uwer vaderen, de God van Abraham, Izak en Jakob zendt Mozes,
en dat is zĳn naam eeuwiglĳk. God noemt zich hier niet den
zĳnde zonder meer en geeft geen verklaring van zĳne aseitas,
maar Hĳ zegt uitdrukkelĳk, wat en hoe Hĳ is. Hoe en wat zal
Hĳ dan zĳn? Dat is in één woord niet te zeggen, dat is niet
door één enkel bĳvoegsel te omschrĳven, maar Hĳ zal zĳn die
Hĳ zĳn zal. Daarin ligt alles opgesloten; algemeen en onbepaald
is deze bĳvoeging maar daarom ook zoo rĳk en diep
van zin. Hĳ zal zĳn, die Hĳ geweest is voor de aartsvaders,
die Hĳ nu is, die Hĳ blĳven zal; Hĳ zal voor zĳn volk alles
zĳn. Het is geen nieuwe en geen vreemde God, die door Mozes
tot hen komt, maar het is de God der vaderen, de onveranderlĳke,
de bestendige, de getrouwe, de altĳd zichzelf gelĳkblĳvende,
die zĳn volk niet begeeft of verlaat, maar het altĳd weer
opzoekt en redt, onveranderlĳk in zĳne genade, in zĳne liefde,
in zĳne hulpe, die zĳn zal wat Hĳ is, omdat Hĳ altĳd zichzelf
is; ‎‏אני הוא‏‎ noemt Hĳ zich daarom bĳ Jesaja, de eerste en de
laatste, hfdst. 41:4. 43:10, 13, 25. 44:6. 48:12. Natuurlĳk
ligt hier de aseitas wel aan ten grondslag, maar deze treedt toch
niet op den voorgrond en wordt niet rechtstreeks in den naam
uitgesproken. Uit deze verklaring blĳkt ook, of en in hoever de
naam Ihvh reeds vóór den tĳd van Mozes bekend was. Ex. 6:3
zegt niet, dat de naam als naam toen aan Mozes is medegedeeld,
maar dat de Heere met of ten opzichte van zĳn naam aan de
vaderen niet bekend is geweest. De naam wordt dan ook reeds
telkens vóór Ex. 6 aangetroffen, komt in vele eigennamen voor,
zooals Jochebed, Achĳa, Abĳa, 1 Chron. 2:24, 25, en kon ook
daarom geen gansch nieuwe naam wezen, wĳl Mozes, om gehoor
te vinden bĳ zĳn volk, juist niet met een vreemden naam maar
in den naam van den God der vaderen, Ex. 3:12, moest optreden.
De bedoeling van Ex. 6:3 kan daarom geen andere zĳn,
dan dat de zin en beteekenis van dezen naam eerst toen door
den Heere zelf aan Mozes is bekend gemaakt. En dit is immers
ook zoo. Eerst in Ex. 3 geeft de Heere zelf eene verklaring van

dezen naam; hier zegt Hĳ, hoe Hĳ dezen naam wil verstaan
hebben. De naam bestond reeds vroeger, is ook toen reeds meermalen
door den Heere zelf gebezigd, Gen. 15:7, 28:13, en als
aanspraaknaam gebruikt, Gen. 14:22, 24:3, 28:16, 15:2, 8,
32:9. Maar nergens wordt er eene verklaring van dien naam
gegeven. Het is in het afgetrokkene best mogelĳk, dat de naam
Ihvh oorspronkelĳk, naar zĳne afleiding, iets gansch anders beteekende
dan in Ex. 3 gezegd wordt. Ex. 3 geeft geen etymologie,
geen woord-, maar eene zaakverklaring. Gelĳk God in zĳne bĳzondere
openbaring aan Israel allerlei godsdienstige gebruiken,
besnĳdenis, sabbat, offerande, priesterschap enz. overnam en er
eene bĳzondere beteekenis aan schonk, zoo heeft Hĳ ook met
dezen naam gedaan. Afgedacht van oorsprong en oorspronkelĳke
beteekenis zegt de Heere in Ex. 6, hoe en in welken zin Hĳ
Iahveh is, de Ik zal zĳn die Ik zĳn zal. De naam Ihvh is van nu
voortaan de omschrĳving en de waarborg hiervan, dat God de God
van zĳn volk is en blĳft, onveranderlĳk in zĳne genade en trouw.
En dat kon ook thans eerst, in Mozes’ tĳd, uitkomen. Er moest
juist een lange tĳd verloopen, om te bewĳzen dat God getrouw
en onveranderlĳk was; iemands trouw kan eerst op den duur en
vooral in tĳden van ellende worden beproefd. Zoo was het met
Israel. Eeuwen waren verloopen na den tĳd der aartsvaders; Israel
werd onderdrukt en zat in ellende neer. En nu zegt God: Ik ben
die Ik ben, Iahveh, de onveranderlĳk getrouwe, de God der
vaderen, de God ook nu nog van u en tot in eeuwigheid. Thans
legt God in een ouden naam een gansch nieuwe beteekenis, die
ook thans eerst door het volk kan worden verstaan. En daarom
is Ihvh Israels God van Egypteland af, Hos. 12:10, 13:4.

4. De naam Ihvh is in het Oude Testament de hoogste openbaring
Gods. Nieuwe namen komen er niet meer bĳ. Ihvh is
Gods eigenlĳke naam, Ex. 15:3, Ps. 83:19, Hos. 12:6, Jes.
42:8; wordt daarom nooit van een ander dan Israels God
gebezigd en komt ook nooit in statu constructo, in plurali of
met suffixa voor. Wel wordt deze naam meermalen in den vorm
gewĳzigd of door eene of andere bĳvoeging versterkt. Door verkorting
ontstond de vorm ‎‏יַהֲוְ‏‎, ‎‏יָהוּ‏‎, ‎‏יָה‏‎, die vooral in samenstellingen
gebezigd wordt, en daaruit ontstond weer het zelfstandige
nomen ‎‏יָהּ‏‎. Deze verkorte naam wordt regelmatig gebezigd in den

uitroep ‎‏הַלְלוּ־יָהּ ‏‎, maar komt voorts ook meermalen zelfstandig
voor, Ex. 15:2 Ps. 68:5, 89:9, 94:7, 12, 118:14, Jes. 12:2,
38:11, soms in verbinding met ‎‏יהוה‏‎, Jes. 26:4. Zeer gebruikelĳk
is ook de combinatie Adonai Ihvh, bĳv. Ezech. 23:12.
Eene bĳzondere versterking krĳgt de naam Ihvh ook door de
toevoeging Zebaoth, ‎‏יהוה צבאות‏‎, Ps. 69:7, 84:2, Hagg. 2:7-9,
één maal ‎‏יהוה הצבאות‏‎, Am. 9:5, eigenlĳk verkort uit ‎‏יהוה אלהי צבאות‏‎,
1 Sam. 1:3, 4:4, Jes. 1:24, of ‎‏יהוה אלהים צבאוח‏‎,
Ps. 80:5, 84:9. Omdat Zebaoth verbonden werd met Ihvh, dat
geen status constructus toelaat, en soms met Elohim in statu absoluto,
leidden Origenes, Hieronymus e. a. daaruit af, dat Zebaoth een
appositie was; en zĳ werden hierin nog versterkt door het feit, dat
het woord in de LXX, vooral in 1 Sam. en Jes., en ook in Rom.
9:29, Jak. 5:4 onvertaald is gebleven, Moor I 512 sq. Maar
dit gevoelen mist allen grond. Elders is Zebaoth weergegeven
door παντοκρατωρ of κυριος των δυναμεων, en de naam Ihvh,
die Zebaoth, d. i. legers, heirscharen is, geeft geen zin. Moeilĳk
is het echter te zeggen, wat onder die Zebaoth verstaan moet
worden. Sommigen hebben daarbĳ gedacht aan de krĳgslegers
van Israel en meenen dat de naam van Heer der heirscharen
God aanduidt als God van den krĳg. Maar de meeste plaatsen
daarvoor aangehaald, zooals 1 S. 1:3, 11, 4:4, 15:2, 17:45,
2 S. 5:10, 6:2, 18, 7:8, 26, 27, 1 Kon. 17:1 LXX 18:15,
19:10, 14, 2 Kon. 19:31, Ps. 24:10 bewĳzen niets; slechts
een drietal plaatsen, 1 S. 4:4, 17:45, 2 S. 6:2 leveren een
schĳn van bewĳs; en 2 Kon. 19:31 is er veelmeer mede in
strĳd. Voorts is de pluralis Zebaoth wel in gebruik voor de
volksscharen Israels, Ex. 6:25, 7:4, 12:17, 41, 51, Num. 1:3,
2:3, 10:14, 33:1, Deut. 20:9, maar het krĳgsleger van Israel
wordt altĳd met den singularis zaba aangeduid, Richt. 8:6,
9:29, 2 S. 3:23, 8:16, 10:7, 17:25, 20:23, 1 Kon. 2:35.
En eindelĳk stemmen allen toe, dat de naam Heere der heirscharen
bĳ de profeten deze beteekenis van God van den oorlog
niet meer heeft; maar zĳ laten dan onverklaard, hoe en waardoor
deze uitdrukking zoo van beteekenis gewĳzigd is. Anderen denken
bĳ het woord heirscharen aan de sterren met beroep op teksten
als Deut. 4:19, Ps. 33:6, Jer. 19:13, 33:22, Jes. 34:4,
40:26, Neh. 9:6; Smend breidt dit nog uit en verstaat er
onder de machten en elementen van den kosmos, op grond van

plaatsen als Gen. 2:1, Ps. 103:21, Jes. 34:2. En inderdaad
spreekt de Schrift meermalen van de sterren als het heir des
hemels, Deut. 4:19, en van alle schepselen als het heir van
hemel en aarde, Gen. 2:1, maar vooreerst is dan nooit de pluralis
doch alleen de singularis gebruikelĳk; verder worden de sterren
wel het heir des hemels maar nooit het heir Gods genoemd; en
eindelĳk worden wel alle schepselen, maar nooit een zoo abstract
begrip als machten en elementen van den kosmos met den naam
van heir aangeduid. De onaannemelĳkheid van deze nieuwere
verklaringen doet de oude uitlegging, die bĳ de heirscharen aan
de engelen dacht, in waarde rĳzen. En deze uitlegging vindt in
de Schrift overvloedig steun. De naam van Heere der heirscharen
wordt meermalen met de engelen in verband gebracht, 1 S. 4:4,
2 S. 6:2, Jes. 37:16, Hos. 12:5, 6, Ps. 80:2, 5 v., 89:6-9,
en de engelen worden telkens voorgesteld als een heir, dat den
troon Gods omringt, Gen. 28:12, 13, 32:2, Jos. 5:14, 1 Kon.
22:19, Job 1:6, Ps. 68:18, 89:8, 103:21, 148:2, Jes.
6:2. Al is het, dat zaba gewoonlĳk van het heir der engelen
in singulari staat, dit kan toch geen bezwaar zĳn, omdat de
Schrift meermalen van vele scharen van engelen gewag maakt,
Gen. 32:2, Deut. 33:2, Ps. 68:18, 148:2. En hiermede komt
de beteekenis van den naam overeen. Deze draagt hoegenaamd
geen oorlogzuchtig of krĳgshaftig karakter; zelfs uit 1 Sam. 4:4,
17:45, 2 Sam. 6:2 is dit niet af te leiden. Maar in dezen
naam wordt allerwege uitgedrukt de heerlĳkheid van God als
Koning, Deut. 33:2, 1 Kon. 22:19, Ps. 24:10, Jes. 6:2,
24:23, Zach. 14:16, Zach. 1:14. De engelen behooren bĳ de
δοξα van God of van Christus, zĳ verhoogen en verbreiden die,
Mt. 25:31, Mk. 8:38, 2 Thess. 1:7, Op. 7:11. Iahveh Zebaoth
is door heel de Schrift heen de plechtige koningsnaam Gods, vol
majesteit en heerlĳkheid. Elohim duidt God aan als Schepper en
Onderhouder aller dingen; El Schaddai doet Hem kennen als den
Sterke, die de natuur dienstbaar maakt aan de genade; Iahveh
beschrĳft Hem als dengene, die in zĳne genade trouwe houdt
in eeuwigheid; Iahveh Zebaoth teekent Hem als den Koning vol
heerlĳkheid, die, door zĳne geordende heirscharen omringd, in
zĳnen tempel eere en hulde ontvangt van al zĳne schepselen.
Cf. over Ihvh Zebaoth, Delitzsch, Luth. Zeits. 1869 en 1874 en
op Ps. 24:10, Schrader, Jahrb. f. prot. Theol. 1875 S. 316-320,

Oehler, Theol. § 195 f. Schultz, Theol. 529 f. Smend, Altt.
Rel. 185 f. König, Die Hauptprobl. der altisr. Rel. S. 49 f.,
Kuenen, G. v. I. II 46. Stade, Gesch. Isr. I 437. Valeton, t. a. p.
bl. 208 v. art. Zebaoth in Herzog2 en Riehm, Handwörterbuch.
Borchert, Der Gottesname Jahve Zebaoth, Stud. u. Kr. 1896
S. 619-642.

5. In het N. Test. zĳn al deze namen behouden. El en Elohim
zĳn weergegeven door θεος, Eljon is vertaald door ὑψιστος θεος,
Mk. 5:7, Luk. 1:32, 35, 76, 8:28, Hd. 7:48, 16:17,
Hebr. 7:1, cf. ἐν ὑψιστοις θεος, Luk. 2:14. Ook de benaming
van God als God van Abraham, Izak en Jakob of als God
Israels gaat over in het N. Test., Mt. 15:31, 22:32, Mk. 12:26,
Luk. 1:68, 20:37, Hd. 3:13, 7:32, 46, 22:14, 24:14,
Hebr. 11:16. Maar meestentĳds worden deze bĳstellingen vervangen
door de genitivi μου, σου, ἡμων, ὑμων, want in Christus
is God de God en Vader van zĳn volk, en van ieder zĳner kinderen
geworden, Hebr. 8:10, Op. 7:12, 19:5, 21:3. De naam
Jahveh wordt in het N. T. enkele malen geexpliceerd door το
ἀλφα και το ω, ὁ ὠν και ὁ ἠν και ὁ ἐρχομενος, ἡ ἀρχη και το
τελος, ὁ πρωτος και ὁ ἐσχατος, Op. 1:4, 8, 11, 17, 2:8, 21:6,
22:13. Overigens wordt hĳ op het voetspoor van de LXX,
die reeds Adonai las, vertaald door κυριος, van κυρος, macht.
Κυριος doet God kennen als den Machtige, den Heer, den
Eigenaar, den Heerscher, die rechtens macht en autoriteit bezit,
in onderscheiding van δεσποτης, de heer, die feitelĳk macht
oefent, en wordt in het N. T. nu eens van God, dan van Christus
gebruikt. Ook de verbindingen van Ihvh Elohim, Ihvh Elohim
Zebaoth worden in het N. T. teruggevonden, als κυριος ὁ θεος,
Luk. 1:16, Hd. 7:37, 1 Petr. 3:15, Op. 1:8, 22:5, κυριος
ὁ θεος παντοκρατωρ, Op. 4:8, 11:17, 15:3, 16:7, 21:22;
terwĳl in Rom. 9:29, Jak. 5:4 Zebaoth onvertaald is gebleven.
Eén nieuwe naam schĳnt er in het N. Test. bĳ te komen, het
is de naam van Πατηρ. Toch wordt deze naam ook reeds in het
O. Test. verscheidene malen van God gebezigd, Deut. 32:6,
Ps. 103:13, Jes. 63:16, 64:8, Jer. 3:4, 19, 31:9, Mal. 1:6,
2:10, gelĳk ook Israel meermalen zĳn zoon wordt genoemd,
Ex. 4:22, Deut. 14:1, 32:19, Jes. 1:2, Jer. 31:20, Hos.
1:10, 11:1. De naam drukt hier de bĳzondere, theocratische

verhouding uit, waarin God tot zĳn volk Israel staat; Hĳ heeft
dat volk op wondere wĳze uit Abraham geformeerd. In den meer
algemeenen zin van Oorsprong en Schepper aller dingen wordt
de Vadernaam in het N. Test. gebezigd in 1 Cor. 8:6, Ef. 3:15,
Hebr. 12:9, Jak. 1:18, cf. Luk. 3:38, Hd. 17:18. Maar overigens
drukt de naam de ethische verhouding uit, waarin God nu door
Christus tot al zĳne kinderen staat. De verhouding, die in het
O. T. tusschen God en Israel bestond, is hiervan type en voorbeeld;
zĳ is thans verdiept en uitgebreid, geethiseerd en geindividualiseerd.
De naam van Vader wordt nu de gewone naam van God
in het N. Test. De benaming Jahveh is door κυριος onvoldoende
weergegeven; zĳ wordt als het ware aangevuld door den Vadernaam.
Deze is de hoogste openbaring Gods. God is maar niet
de Schepper, de Almachtige, de Getrouwe, de Koning en Heer;
Hĳ is ook de Vader van zĳn volk. Het theocratische koninkrĳk
onder Israel gaat over in een koninkrĳk van den Vader, die in
de hemelen is. De onderdanen zĳn tevens kinderen; de burgers
huisgenooten. Beide, recht en liefde, staat en huisgezin komen
in de Nieuwtestamentische verhouding van God tot zĳn volk tot
volkomen vervulling. Hier is het volmaakte Koningschap, want
hier is een Koning, die tevens Vader is, die zĳne onderdanen
niet met geweld onderwerpt maar die zelf zĳne onderdanen schept
en bewaart. Zĳ zĳn als kinderen uit Hem geboren, zĳ dragen zĳn
beeld, zĳ zĳn zĳne familie. Deze verhouding is in het N. Test.
mogelĳk geworden door Christus, die de eigen, eengeboren en
geliefde Zoon des Vaders is. En de geloovigen worden dit kindschap
deelachtig en worden zich daarvan ook bewust door den
H. Geest, Joh. 3:5, 8, Rom. 8:15 v. In den naam Vader, Zoon
en Geest heeft God zich het rĳkst geopenbaard. De volheid, die
van den beginne af in Elohim lag opgesloten, heeft langzamerhand
zich ontplooid en in den trinitarischen naam Gods zich het luisterrĳkst
en het volledigst ontvouwd. Litt. over de namen Gods,
Hieronymus, de decem nominibus. Pseudodion., de div. nom.
Thomas, S. Theol. I qu. 13. Petavius, de Deo VIII c. 8, 9. Gerhard,
Loci theol. II c. 1-3. Bretschneider, Syst. Entw. 345 f.
Zanchius, Op. II 26-50. Voetius, Disp. V 48 sq. Buxtorf, de
nominibus Dei, Dissert. philol. theol., diss. 5. Hottinger, de
nominibus Dei orient., Diss. phil. theol. 1660. Moor I 505-552.
M. Vitringa I 127-135, en voorts van de nieuwere, behalve de

reeds bovengenoemde, Hofmann, Schriftbew. I 76-89. Beck,
Chr. Gl. II 14 f. Grau, Gottes Volk und sein Gesetz 1895.



§ 26. De wezensnamen Gods.

A. God als de Zĳnde.

1. Bĳ sommigen gaat de locus de trinitate aan dien over
de deugden Gods vooraf. Damascenus, de fide orthod. I 6 sq.,
Lombardus, Sent. I dist. 2 sq., Bonaventura, Brevil. I c. 2 sq.,
Martyr, Loci Comm. p. 36 sq. enz.; en Frank heeft tegen de
omgekeerde orde zelfs ernstig bezwaar, Syst. der chr. Wahrh. I
151 f. Indien met de behandeling van de deugden Gods vóór de
leer der triniteit bedoeld werd, om allengs uit de theologia naturalis
tot de theologia revelata en uit het natuurlĳk tot het
christelĳk Godsbegrip op te klimmen, zou ze zonder twĳfel afkeuring
verdienen. Maar dit is geenszins het geval. In de leer
der volmaaktheden Gods wordt de Goddelĳke natuur behandeld,
gelĳk zĳ in de Schrift ons is geopenbaard, door het christelĳk
geloof wordt beleden, en straks in den locus de trinitate zal
blĳken, op drievoudige wĳze te bestaan. Om in dien locus te
verstaan, dat Vader, Zoon en Geest dezelfde Goddelĳke natuur
deelachtig zĳn, is het noodig te weten, wat die Goddelĳke natuur
in zich bevat en waarin zĳ van alle geschapen natuur onderscheiden
is. De Schrift gaat ons daarin ook voor. Het wezen
Gods wordt daar ons eerder en klaarder geleerd dan zĳn trinitarisch
bestaan; de drieeenheid komt eerst in het N. Test. tot
duidelĳke openbaring; de namen Ihvh, Elohim gaan aan die van
Vader, Zoon en Geest vooraf. Het eerste, dat de Schrift ons van
God kennen doet, is, dat Hĳ een eigen, van alle schepselen onderscheiden,
zelfstandig en onafhankelĳk zĳn en leven heeft. Hĳ
heeft een eigen wezen, een eigen φυσις, natura, substantia, essentia,
niet in onderscheiding van zĳne deugden, maar in alle deugden
en volmaaktheden ons tegemoet tredende en kenbaar wordende.
Hĳ draagt eigen namen, welke aan geen schepsel toekomen.

Onder dezen staat de naam van Ihvh boven aan, Ex. 3:14.
Door dezen naam wordt Hĳ aangeduid als degene, die is en
zĳn zal wat Hĳ was, die eeuwig in betrekking tot zĳn volk zichzelf
gelĳk blĳft. Hĳ bestaat van zichzelf. Hĳ bestond vóór alle
dingen, en deze bestaan alleen door Hem, Ps. 90:2, 1 Cor. 8:6,
Openb. 4:11. Hĳ is ‎‏אָדוֹן‏‎ κυριος, δεσποτης in absoluten zin, Heer
der gansche aarde, Ex. 23:17, Deut. 10:17, Jos. 3:13. Hĳ is van
niets, alles is van Hem afhankelĳk, Rom. 11:36. Hĳ doodt en maakt
levend, schept het licht en de duisternis, den vrede en het kwaad,
Deut. 32:39, Jes. 45:5-7, 54:16. Hĳ doet met het heir des
hemels en met de inwoners der aarde naar zĳn wil, Dan. 4:35,
zoodat de menschen in zĳne hand zĳn als leem in de hand des
pottebakkers, Jes. 64:8, Jer. 18:1 v., Rom. 9:21. Zĳn raad,
zĳn welbehagen is laatste grond van al wat is en geschiedt,
Ps. 33:11, Spr. 19:21, Jes. 46:10, Mt. 11:26, Hd. 2:23,
4:28, Ef. 1:5, 9, 11. Hĳ doet dan ook alles om zĳns zelfs,
om zĳns naams, om zĳns roems wil, Deut. 32:27, Jos. 7:9,
1 Sam. 12:22, Ps. 25:11, 31:4, 79:9, 106:8, 109:21,
143:11, Spr. 16:4, Jes. 48:9, Jer. 14:7, 21, Ezech. 20:9,
14, 22, 44. Hĳ heeft ook niets noodig, is algenoegzaam, Job
22:2, 3, Ps. 50:19 v., Hd. 17:25, en heeft het leven in zichzelven,
Joh. 5:26. En zoo is Hĳ de eerste en de laatste, de
alpha en de omega, die is en die was en die komen zal, Jes. 41:4,
44:6, 48:12, Openb. 1:8 enz.; volstrekt onafhankelĳk, niet
alleen in zĳn bestaan, maar tengevolge daarvan ook in al zĳne
deugden en volmaaktheden, in al zĳne besluiten en daden. Onafhankelĳk
is Hĳ in zĳn verstand, Rom. 11:34, 35, in zĳn wil,
Dan. 4:35, Rom. 9:19, Ef. 1:5, Op. 4:11, in zĳn raad, Ps.
33:11, Jes. 46:10, in zĳne liefde, Hos. 14:5, in zĳne macht,
Ps. 115:3 enz. En alzoo algenoegzaam in zichzelven, en niets
van buiten zich ontvangende, is Hĳ integendeel de eenige bron
van alle zĳn en leven, van alle licht en liefde, de overvloedige
fontein aller goeden, Ps. 36:10, Hd. 17:25. Deze onafhankelĳkheid
Gods wordt min of meer door alle menschen erkend.
De Heidenen trekken het goddelĳke wel in het creatuurlĳke neer
en leeren eene theogonie, maar nemen achter en boven hunne goden
toch dikwerf weer eene macht aan, waaraan alles in volstrekten
zin onderworpen is. Velen spreken van natuur, toeval, noodlot of
fortuin als eene macht die boven alles verheven is; en wĳsgeeren

duiden God bĳ voorkeur met den naam van het Absolute aan.
In de christelĳke theologie droeg deze deugd Gods den naam van
αὐυταρκεια, aseitas, omnisufficientia, independentia, magnitudo. In
het Oosten sprak men van θεος ἀναρχος, ἀναιτιος, ἀγεννητος en
noemde men God bĳ voorkeur αὐτογεννητος, αὐτοφυης, αὐτουσιος,
αὐτοθεος, αὐτοφως, αὐτοσοφια, αὐτοαρετη, αὐταγαθος enz., cf.
Suicerus, Thes. Eccl. s. v. God is al wat Hĳ is door zichzelf.
Hĳ is ipsa per se bonitas, sanctitas, sapientia, vita, lux, veritas
etc. Gelĳk vroeger reeds is gezegd, gingen de kerkvaders in navolging
van Philo bĳ de beschrĳving Gods meest uit van den
naam Ihvh. Dat was zĳn wezensnaam bĳ uitnemendheid. God
was de Zĳnde. In dezen naam: Ik zal zĳn die Ik zĳn zal ligt
alles opgesloten. Alle andere deugden Gods werden daaruit afgeleid.
God is summum esse, summum bonum, summum verum,
summum pulchrum. Hĳ is het volmaakte, het hoogste beste zĳn,
quo esse aut cogitari melius nihil possit. Hĳ heeft het geheele
zĳn in zich, Hĳ is eene oneindige en onbegrensde zee van zĳn.
Si bonum, si magnum, si beatum, si sapientem vel quidquid
tale de Deo dixeris, in hoc verbo instauratur quod est Est.
Nempe hoc est ei esse, quod haec omnia esse. Si et centum
talia addas, non recessisti ab esse; si ea dixeris, nihil addixisti;
si non dixeris nihil minuisti, Bernardus, de consid. I c. 6. De
scholastiek sloot zich hierbĳ aan, Anselmus, Monol. 6. Lombardus,
Sent. I dist. 8. Thomas, S. Theol. I qu. 2 art. 3 en qu. 3 en
qu. 13 art. 11. S. c. Gent. I c. 16 sq. en behandelde deze deugd
ook wel onder den naam van de infinitas of spiritualis magnitudo
Dei, Thomas, S. Theol. I qu. 7. S. c. Gent. I c. 43, of onder
dien van de aseitas Dei, waarmee werd aangeduid, dat God als
summa substantia per se ipsam aut ex se ipsa est quidquid est,
Anselmus, Monol. 6. Latere Roomsche theologen gaan evenzoo
meest van deze aseitas of independentia uit, Petavius, de Deo I
c. 6. Theol. Wirceb. III p. 38 sq. Perrone, Prael. theol. II p.
88-90. Jansen, Prael. theol. dogm. II 26 sq. De Hervorming
bracht hierin geen wĳziging. Ook Luther omschrĳft God op grond
van den naam Ihvh als den volstrekt zĳnde; Hĳ is louter wezen.
Maar toch houdt Luther zich niet lang met abstracte, metaphysische
beschrĳvingen op en gaat spoedig van den Deus absconditus
over tot den Deus revelatus in Christus, Köstlin, Luthers Theol.
II 302 f. Melanchton in zĳne Loci omschrĳft God als essentia

spiritualis. De Lutherschen hebben deze omschrĳving meest overgenomen
maar dan dikwerf nog de nadere bepaling infinita, a se
subsistens of independens er aan toegevoegd, Schmid, Dogm. der
ev. Luth. K. § 17. Bĳ de Gereformeerden treedt deze volmaaktheid
Gods nog sterker op den voorgrond, al wordt de naam
aseitas later meest met dien van independentia verwisseld. Aseitas
drukt alleen de onafhankelĳkheid Gods in zĳn bestaan uit, maar
independentia heeft een ruimer zin en sluit in, dat God onafhankelĳk
is in alles, in zĳn zĳn, in zĳne deugden, in zĳne besluiten, in
zĳne werken. Terwĳl vroegeren daarom meest van den naam Ihvh
uitgaan, Hyperius, Meth. Theol. p. 87, 135. Sohnius, Op. II 48.
III 261. Polanus, Synt. Theol. p. 135 enz., komt later de independentia
meest voor als de eerste der onmededeelbare eigenschappen,
Mastricht, Theol. II c. 3, Heidegger, Corpus Theol.
III § 30. Maresius, Syst. theol. loc. 2 § 17. Marck, Merg der
Godg. IV § 20. L. Meyer, Verhand. over de Godd. eigensch.
1783 I bl. 39-110 enz. Als God nu in de Schrift zichzelven
deze aseitas toeschrĳft, dan doet Hĳ zich daardoor kennen als
het absolute zĳn, als den zĳnde in volstrekten zin. Door deze
volmaaktheid is Hĳ terstond wezenlĳk en volstrekt onderscheiden
van alle creatuur. Al het schepsel is toch niet a se maar ab alio,
en is en heeft dus niets van zichzelf; het is volstrekt afhankelĳk
in zĳn oorsprong en dus ook in heel zĳn verder bestaan en ontwikkeling.
Maar God is blĳkens dezen naam alleen van zichzelven,
a se, niet in dien zin als hadde Hĳ zichzelf veroorzaakt, maar
als van eeuwigheid tot eeuwigheid zĳnde die Hĳ is, zĳnde niet
wordende, het absolute zĳn, de volheid van zĳn, en dus ook eeuwig
en volstrekt onafhankelĳk in zĳn bestaan, in zĳne deugden, in al
zĳne werken, de eerste en de laatste, eenige oorzaak en einddoel
van alle dingen. In deze aseitas Gods liggen alle andere deugden
opgesloten; ze zĳn met haar gegeven en van haar de rĳke,
alzĳdige ontplooiing. En toch, terwĳl bĳ deze deugd het onmetelĳk
onderscheid tusschen Schepper en schepsel in eens helder en klaar
aan het licht treedt, is er toch ook van deze volmaaktheid Gods
eene zwakke gelĳkenis in al het schepsel. Het pantheisme kan
dit niet erkennen, maar het theisme belĳdt, dat het schepsel,
schoon volstrekt afhankelĳk, toch een eigen, onderscheiden zĳn
heeft. En in dit zĳn is de volharding in zĳn bestaan ingeplant,
de conatus in suo esse perseverandi, de Selbsterhaltungstrieb, de

zucht tot zelfbehoud. Alle schepsel, in zoover het is, vreest den
dood; en zelfs het kleinste atoom biedt wederstand aan alle
poging tot vernietiging. Het is eene schaduw van het onafhankelĳke,
onveranderlĳke zĳn onzes Gods.

2. Uit de aseitas Gods vloeit vanzelve zĳne onveranderlĳkheid
voort. Toch schĳnt deze al weinig steun in de Schrift te vinden.
Daar staat God immers steeds in het levendigst verkeer met de
wereld. In den beginne schiep Hĳ hemel en aarde en ging dus
van niet-scheppen tot scheppen over. En van dat begin leeft Hĳ
als het ware het leven der wereld en vooral van zĳn volk Israel
mede, Hĳ komt en Hĳ gaat, Hĳ openbaart en verbergt zich, Hĳ
wendt zĳn aangezicht af en keert het toe in genade. Hĳ heeft
berouw, Gen. 6:6, 1 Sam. 15:11, Amos 7:3, 6, Joel 2:13,
Jon. 3:9, 4:2, en verandert van voornemen, Ex. 32:10-14,
Jon. 3:10. Hĳ wordt toornig, Num. 11:1, 10, Ps. 106:40,
Zach. 10:3, en legt zĳn toorn af, Deut. 13:17, 2 Chr. 12:12,
30:8, Jer. 18:8, 10, 26:3, 19, 36:3. Hĳ is anders tegenover
de vromen dan tegenover de goddeloozen, Spr. 11:20, 12:22;
bĳ den reine houdt Hĳ zich rein maar bĳ den verkeerde bewĳst
Hĳ zich een worstelaar, Ps. 18:26, 27. In de volheid des tĳds
wordt Hĳ zelfs mensch in Christus en gaat door den H. Geest
wonen in de gemeente; Hĳ verwerpt Israel en neemt de Heidenen
aan. En in het leven der kinderen Gods blĳft er eene voortdurende
wisseling van schuldgevoel en bewustzĳn van vergeving,
van ervaringen van Gods toorn en van zĳne liefde, van zĳne
verlating en van zĳne nabĳheid. Maar tevens getuigt diezelfde
Schrift, dat God onder dat alles dezelfde is en dezelfde blĳft.
Alles verandert maar Hĳ blĳft staande, Hĳ blĳft die Hĳ is,
Ps. 102:26-28. Hĳ is Ihvh, de zĳnde en zichzelf steeds gelĳkblĳvende;
de eerste en met de laatsten nog dezelfde God, Jes.
41:4, 43:10, 46:4, 48:12. Hĳ is die Hĳ is, Deut. 32:39,
cf. Joh. 8:58, Hebr. 13:8, ἀφθαρτος, ὁ μονος ἐχων ἀθανασιαν,
altĳd ὁ αἰτος, Rom 1:23, 1 Tim. 1:17, 6:16, Hebr. 1:11, 12.
En onveranderlĳk in zĳn bestaan en wezen, is Hĳ het ook in
zĳn gedachte en wil, in al zĳne voornemens en besluiten. Hĳ is
geen mensch dat Hĳ liegen of berouw hebben zou. Wat Hĳ zegt,
doet Hĳ, Num. 15:29, 1 Sam. 15:29. Zĳne charismata en roeping
zĳn ἀμεταμελητα, Rom. 11:29. Hĳ verstoot zĳn volk niet, Rom.

11:1. Hĳ voleindigt wat Hĳ begon, Ps. 138:8, Phil. 1:6. In één
woord, Hĳ, Ihvh, verandert niet, Mal. 3:6; bĳ Hem οὐκ ἐνι
παραλλαγη ἢ τροπης ἀποσκιασμα, Jak. 1:17. Hierop werd in
de christelĳke theologie de leer gebouwd van de immutabilitas
Dei. De mythologische theogonie kon zich tot deze hoogte niet
verheffen, maar de wĳsbegeerte noemde en omschreef God menigmaal
als den eenigen, eeuwigen, onveranderlĳken, onbewogen,
zich zelf gelĳken heerscher aller dingen, Philolaus e. a., bĳ Zeller,
Phil. d. Gr. I4 425, 488 f. II 928. Aristoteles besloot uit de
beweging der wereld tot een primum movens, eene αἰδιος οὐσια
ἀκινητος, die ééne was en eeuwig, noodzakelĳk, onveranderlĳk,
vrĳ van alle samenstelling, zonder eenige mogelĳkheid, ὑλη,
δυναμις, maar enkel ἐνεργεια, zuivere εἰδος, louter wezen, absolute
vorm, το τι ην εἰναι το πρωτον, ib 359-365. Philo noemde God
ἀτρεπτος, ἰσαιτατος ἑαυτῳ, ἀκλινης, παγιος, βεβαιος, ἀμεταβλητος,
ἑστως, Dähne, Gesch. Darst. der jüd.-alex. Rel. Philos. I 118.
En hiermede stemde de christelĳke theologie overeen. God is
volgens Irenaeus, semper idem, sibi aequalis et similis, adv. haer.
IV c. 11, cf. Orig. c. Cels. I 21. IV 14. Bĳ Augustinus vloeide
de onveranderlĳkheid Gods rechtstreeks daaruit voort, dat Hĳ
was het hoogste, volmaakte zĳn. Aan alle redelĳk schepsel is het
naturaliter et veraciter insitum, esse omnino incommutabilem et
incorruptibilem Deum, de Gen. ad litt. VII 11. Door de zintuigen
is dit begrip van een eeuwig en onveranderlĳk wezen niet te
verkrĳgen, want alle schepsel, ook de mensch zelf, is veranderlĳk;
maar binnen in zich ziet en vindt hĳ dat onveranderlĳke, dat
beter en grooter is dan alwat verandert, de lib. arb. II 6, de
doctr. chr. I 9. Indien God niet onveranderlĳk ware, zou Hĳ
niet God zĳn, Conf. VII 4. Zĳn naam is zĳn en deze naam is
een nomen incommutabilitatis. Alwat verandert, houdt op te zĳn
wat het was. Maar het waarachtige zĳn is alleen het deel van
Hem, die niet verandert. Wat waarlĳk is, dat blĳft. Quod est,
manet. Maar wat verandert fuit aliquid et aliquid erit; non tamen
est, quia mutabile est, de trin. V 2. God echter, die is, kan niet
veranderen, wĳl elke verandering eene vermindering van zĳn zou
wezen. En even onveranderlĳk als God is in zĳn wezen, is Hĳ
het ook in zĳn kennen, willen en besluiten. Dei essentia, qua est,
nihil mutabile habet, nec in aeternitate, nec in veritate, nec in
voluntate, de trin. IV prooem. Gelĳk Hĳ is, zoo weet en wil Hĳ,

op onveranderlĳke wĳze. Essentia tua scit et vult incommutabiliter
et scientia tua est et vult incommutabiliter et tua voluntas
est et scit incommutabiliter, Conf. XIII, 16. Schepping, openbaring,
vleeschwording, affecten enz. brachten in God geen verandering
te weeg. In God is er nooit een novum consilium gekomen, de
ord. II 17. Er is altĳd in God een eenige, onveranderlĳke wil
geweest. Una eademque sempiterna et immutabili voluntate res
quas condidit, et ut prius non essent egit, quamdiu non fuerunt,
et ut posterius essent, quando esse coeperunt, de civ. XII, 17.
Alleen is er verandering in het schepsel van niet-zĳn tot zĳn,
van goed tot kwaad enz. Dezelfde gedachte vinden we dan later
telkens terug, bĳ Joh. Damascenus, de fide orthod. I c. 8.
Thomas, S. Theol. I qu 9. Lombardus, Sent. I dist. 8, 3. Bonaventura,
Sent. I dist. 8 art. 2 qu 1-2. Petavius, de Deo III
c. 1-2. en zoo ook bĳ Luth. en Geref. theologen, Gerhard, Loc.
II cap. 8 sect. 5. Zanchius, Op. II col. 77-83. Polanus, Synt.
theol. II c. 13, cf. Conf. Gall. art. 1. Conf. Belg. 1 enz.

Maar deze onveranderlĳkheid Gods vond veel bestrĳding, zoowel
van deistische als van pantheistische zĳde. Bĳ Epicurus zĳn de
goden geheel aan voortreffelĳke menschen gelĳk, die veranderen
van plaats, werkzaamheid, gedachte enz., Zeller IV 430 f., en
bĳ de Stoa werd de Godheid evenals vroeger bĳ Heraclitus
als de immanente oorzaak der wereld opgenomen in haar onophoudelĳke
wisseling, ib. IV 133 f. Van denzelfden aard was de
bestrĳding der onveranderlĳkheid Gods in de christelĳke theologie.
Aan de eene zĳde staat het pelagianisme, socinianisme, remonstrantisme,
rationalisme, dat vooral de onveranderlĳkheid van Gods
weten en willen bestrĳdt, en den wil Gods afhankelĳk maakt
van en dus veranderen laat naar het gedrag van den mensch.
Inzonderheid Vorstius in zĳn werk de Deo et ejus attributis
bestreed de onveranderlĳkheid Gods. Hĳ onderscheidde tusschen
de essentia Gods, die eenvoudig en onveranderlĳk is, en de voluntas
Dei, welke als libera ook niet alles eeuwiglĳk en niet altĳd
hetzelfde wil, Dorner, Gesammelte Schriften 278. Maar veel
ernstiger is nog de bestrĳding van de onveranderlĳkheid Gods,
van pantheistische zĳde. Gemeenschappelĳk is aan deze bestrĳding,
dat de idee van het worden op God wordt overgebracht en alzoo
de grens tusschen Schepper en schepsel geheel wordt uitgewischt.
De idee van God als substantia, gelĳk ze bĳ Spinoza voorkomt,

bleek een abstract begrip zonder inhoud te zĳn. Om leven in
dat begrip te brengen, verving de philosophie dikwerf het zĳn
door het worden. Natuurlĳk is daarbĳ nog groot verschil, naar
gelang men dit proces, waardoor God zelf wordt, unitarisch of
trinitarisch opvat en zich voltrekken laat immanent in het wezen
Gods of transeunt in de wereld. Hiertoe behoort in de eerste
plaats het gnosticisme, maar dan voorts de theosophie van de
kabbala, van Böhme, Baader, Schelling, Rothe, Hamberger, enz.,
nawerkende in de leer van de kenosis, en eindelĳk de pantheistische
philosophie van Fichte, Hegel, Schleiermacher, Schopenhauer,
Hartmann enz. Hoe ook verschillend uitgewerkt, de
grondgedachte is ééne. God is niet maar wordt. An sich, in het
eerste moment, is Hĳ βυθος ἀγνωστος, een abstract louter potentieel
zĳn, natuur zonder meer, inhoudloos denken, een donkere
drang, een blinde alogische wil, in één woord, een zĳn dat niets
is maar alles worden kan. Maar uit dat potentieele zĳn brengt
God zichzelf in den vorm van een proces allengs tot actualiteit.
Hĳ is zĳn eigen Schepper. Hĳ produceert zichzelf. Hĳ komt
allengs, hetzĳ dan in zichzelf of in de wereld, tot persoonlĳkheid,
tot zelfbewustzĳn, tot geest. God is causa sui. Onder invloed
van deze philosophische idee van het absolute worden is de onveranderlĳkheid
Gods ook in de nieuwere theologie meermalen
ontkend of beperkt, en God met voorliefde causa sui, zichzelf
actualiseerende macht genoemd, Rothe, Theol. Ethik § 16-38.
Martensen, Chr. Dogm. 1856 S. 86. 116, cf. Chr. Ethik. I 90 f.
Luthardt zegt, Gott ist seine eigene That, Apol. Vortr. über die
Grundwahrh. des Chr. 1870 I 45, cf. Müller, Die chr. Lehre v. d.
Sünde II5 171 f. Anderen spreken van eene Selbstsetzung Gottes,
Dorner, Chr. Gl. I 244. 245. Frank, Syst. der chr. Wahrh. I2
116 f. In zĳne verhandeling Ueber die richtige Fassung des
dogm. Begriffs der Unveränderlichkeit Gottes, Ges. Schriften 1883
S. 188-377, tracht Dorner deisme en pantheisme (akosmisme)
beide te vermĳden en de onveranderlĳkheid en de Lebendigkeit
Gods met elkander te vereenigen. Hĳ meent dit doel te bereiken,
door de onveranderlĳkheid Gods te stellen in het ethische, S.
340 f. Ethisch is God onveranderlĳk en altĳd zichzelf gelĳk,
Hĳ blĳft heilige liefde, S. 352. Maar overigens meent Dorner,
dat er door de schepping, de menschwording en voldoening enz.
wel verandering in God is gekomen, S. 309. 311 f. 358 f. 364,

dat Hĳ in Wechselverhältniss staat tot den mensch, S. 319. 362,
dat Hĳ de werkelĳkheid slechts kent uit de wereld, S. 320, dat
er ook voor Hem een verleden, heden en toekomst is, S. 322,
dat Hĳ toornt, rechtvaardigt, en eene aan den mensch beantwoordende
stemming heeft, S. 324 enz. En zoo wezenlĳk ook
Weisse, Philos. Dogm. I 573. F. A. B. Nitzsch, Ev. Dogm. 365
e. a. Velen spreken ook in de leer van God over deze belangrĳke
eigenschap zich niet uit, maar laten het eerst bĳ de schepping
of bĳ de vleeschwording of bĳ de kenosis enz. merken, dat ze
verandering in God aannemen, zooals b. v. Ebrard, Hofmann,
Thomasius e. a.

Niettemin is de leer van de onveranderlĳkheid Gods voor de
religie van het hoogste belang. Het onderscheid tusschen Schepper
en schepsel is gelegen in de tegenstelling van het zĳn en
het worden. Al wat schepsel is, is wordende. Het is veranderlĳk,
streeft voortdurend, zoekt naar rust en bevrediging en
vindt die rust alleen in Hem, die louter zĳn is zonder worden.
Daarom heet God in de Schrift zoo dikwerf de rotssteen, Deut.
32:4, 15, 18, 30, 31, 37. 1 Sam. 2:2, 2 Sam. 22:3, 32,
Ps. 19:15, 31:3, 62:3, 7, 73:26 enz. Op Hem kan de mensch
zich verlaten, Hĳ verandert niet in zĳn wezen, noch in zĳn kennen
of willen, Hĳ blĳft die Hĳ is eeuwiglĳk. Elke verandering is
Gode vreemd. Er is in Hem geen verandering van tĳd, want Hĳ
is eeuwig; noch van plaats want Hĳ is alomtegenwoordig; noch
ook van wezen want Hĳ is louter zĳn. De christelĳke theologie
drukte dit laatste ook menigmaal uit door den term purus actus.
Aristoteles had zoo het wezen Gods opgevat, als πρωτον εἰδος
zonder eenige δυναμις, als absolute ἐνεργεια. De scholastiek ging
daarom van God spreken als actus purissimus et simplicissimus,
om aan te duiden, dat Hĳ het volmaakte, absolute zĳn is zonder
eenige potentia tot niet-zĳn of tot anders-zĳn. Zoo zegt Boethius,
de cons. philos. lib. III, dat God niet verandert van wezen (forma),
quia purus actus est, cf. Thomas, S. Theol. I qu. 3. Daarom
werd ook de uitdrukking causa sui van God vermeden. De idee
van het absolute worden is het eerst door Heraclitus duidelĳk
uitgesproken en daarna telkens in de philosophie teruggekeerd.
Vooral Plotinus maakt van dit begrip gebruik, niet alleen in
toepassing op de materie, maar ook op datgene, wat hĳ voor het
absolute zĳn houdt. Hĳ leert aangaande God, dat Hĳ zĳn eigen

zĳn heeft voortgebracht, dat Hĳ werkzaam was eer Hĳ was,
Thilo, Kurze pragm. Gesch. d. Philos. I 352 f. Nu sprak de
christelĳke theologie wel van God dat Hĳ was een ens a se, en
dus van zĳne aseitas. En ook bezigden Lactantius, Synesius en
Hieronymus de uitdrukking causa sui; de laatste schreef: Deus
qui semper est nec habet aliunde principium et ipse sui origo
est suaeque causa substantiae, non potest intelligi aliunde habere
quod subsistit, Comm. ad Eph. cap. 3:15. Maar deze uitdrukking
werd toch altoos zoo verstaan, dat God wel van zichzelf bestond
maar niet dat Hĳ van zichzelf geworden en voortgebracht was,
Klee, Kath. Dogm. II 43. Toen later Cartesius aan den wil Gods
den voorrang toekende boven het verstand en de essentia aller
dingen van dien wil liet afhangen, ja zelfs Gods bestaan een
product liet zĳn van zĳn wil, zoodat hĳ zeide, Deus se revera
conservat, God is causa sui en a se, niet in negatieven maar
in positieven zin, God is causa efficiens sui ipsius, Hĳ heeft
het zĳn a reali potentiae immensitate, Resp. ad primas
objectiones p. 57, 58; toen namen wel enkele volgelingen deze
uitdrukking over, zooals bĳv. Burmannus, Synopsis theol. I c.
15 § 2, maar de Geref. theologen wilden de uitdrukking causa
sui, existentia a se niet anders opgevat hebben dan in zuiver
negatieven zin, Ryssenius, De oude rechtsinnige waerheyt enz.
Middelb. z.j. bl. 24. Mastricht Theol. theor. pract. II c. 3 § 22.
Moor, I 590 sq. Eene causa sui in positieven zin is niet mogelĳk,
omdat eene zelfde zaak dan op hetzelfde oogenblik zou gezegd
worden te bestaan, voorzoover zĳ zichzelve voortbrengt en niet
te bestaan, voor zooverre zĳ voortgebracht wordt. Nu is het te
begrĳpen, dat de monistische philosophie tot deze idee van het
absolute worden de toevlucht heeft genomen, om althans een
schĳn van verklaring der werkelĳkheid te geven. Maar Herbart
heeft deze idee terecht aan eene scherpe kritiek onderworpen, en
zĳne aanhangers Thilo, Die Wissenschaftlichkeit der mod. Theol.
S. 25 en Flügel, Die spekul. Theol. in der Gegenwart 1888 S.
201. f., Die Probleme der Philos. und ihre Lösungen 1888 S.
10 f. hebben niet zonder reden hun verwondering erover te kennen
gegeven, dat deze idee in de speculatieve theologie zulk een opgang
heeft gemaakt. Er is toch in de theologie, met toepassing op het
Goddelĳk wezen, niets mede aan te vangen. Niet alleen de Schrift
getuigt dat er in God geen verandering is noch schaduw van

omkeering, maar het denken leidt tot dezelfde slotsom. Bĳ het
worden moet naar eene oorzaak gevraagd worden, want er is geen
worden zonder oorzaak. Maar het zĳn, in absoluten zin, laat de
vraag naar eene oorzaak niet meer toe. Het absolute zĳn is, wĳl
het is. De Godsidee brengt de onveranderlĳkheid vanzelve mee.
Er is geene vermeerdering of vermindering in Hem denkbaar. Hĳ
kan niet veranderen ten goede of ten kwade. Want Hĳ is het
volstrekte, volmaakte, waarachtige zĳn. Het worden is eigen aan
het schepsel en is een vorm van verandering in ruimte en tĳd.
Maar God is, die Hĳ is, eeuwiglĳk, boven ruimte en tĳd, boven
al het schepsel verre verheven. Hĳ rust in zichzelf en is daarom
het doel en het rustpunt van alle schepselen, de rotssteen des
heils, wiens werk volkomen is. Wie Gode verandering toekent,
van wezen, kennis of wil, komt al zĳne deugden, de afhankelĳkheid,
de eenvoudigheid, de eeuwigheid, de alwetendheid, de almacht
te na. Hĳ berooft God van zĳne Goddelĳke natuur en de religie
van haar vasten grond en zekeren troost. Toch is deze onveranderlĳkheid
geen monotone eenheid, geen star onbewegelĳk zĳn.
De Schrift zelve gaat ons voor, om ons God te beschrĳven in
de menigvuldigste relatiën tot al zĳne schepselen. Onveranderlĳk
in zichzelven, leeft Hĳ toch als het ware het leven zĳner schepselen
mede en neemt in hunne wisselingen deel. De Schrift spreekt
van God op menschelĳke wĳze en kan niet anders. Maar hoe
menschelĳk zĳ spreke, zĳ verbiedt ons tegelĳkertĳd, om eenige
verandering in God zelven te stellen. Er is verandering om Hem
heen en buiten Hem, er is verandering in de relatie tot Hem,
maar er is geen verandering in God zelven. En hierin bestaat
juist de onbegrĳpelĳke grootheid Gods en tevens de heerlĳkheid
der christelĳke belĳdenis, dat God onveranderlĳk in zichzelf, toch
veranderlĳke schepselen in het aanzĳn roepen kan; dat Hĳ eeuwig
in zichzelf, toch in den tĳd kan ingaan; dat Hĳ onmetelĳk in
zichzelf toch ieder punt der ruimte met zĳn wezen doordringen
kan; dat Hĳ die het absolute zĳn is, toch ook aan het wordend
schepsel eene eigene plaatse schenken kan. In de eeuwigheid Gods
is geen moment des tĳds, in zĳne onmetelĳkheid geen punt der
ruimte, in zĳn zĳn geen element des wordens te ontdekken. Maar
omgekeerd is het God, die het schepsel, is het de eeuwigheid
die den tĳd, is het de onmetelĳkheid die de ruimte, is het het
zĳn dat het worden, is het de onveranderlĳkheid die de verandering

poneert. Een overgang tusschen beide is er niet; er is een
diepe klove tusschen het zĳn Gods en het zĳn van alle creatuur.
Het is Goddelĳke grootheid, dat Hĳ neerdalen kan tot het schepsel;
dat Hĳ, transcendent, toch immanent wonen kan in al het
geschapene; dat Hĳ, zichzelf behoudende, zich zelf kan geven en,
zĳne onveranderlĳkheid absoluut handhavende, toch in een oneindig
aantal relatiën treden kan tot zĳne schepselen. Met verscheidene
voorbeelden trachtte men dit op te helderen. De zon blĳft
dezelfde, hetzĳ ze verschroeit of verwarmt, pĳn doet of verkwikt
(Augustinus). Een geldstuk verandert niet, al wordt het nu eens
een prĳs en dan een pand genoemd (id.). Eene zuil blĳft staan,
hetzĳ iemand ze nu eens aan zĳne rechter-, dan aan zĳne linkerhand
ziet (Thomas). Een kunstenaar verandert niet, als hĳ zĳne
conceptie in woord of toon, in stem of kleur gestalte geeft, en
een geleerde niet, als hĳ zĳne gedachten neerlegt in een boek.
Al deze vergelĳkingen gaan mank, maar ze geven toch eenig
denkbeeld, hoe iets, in wezen gelĳkblĳvend, in relatie veranderen
kan. Bĳ God geldt dit nu nog zooveel te meer, wĳl Hĳ, de
onveranderlĳke, zelf de eenige oorzaak is van al wat verandert.
Hĳ stelt zich niet in relatie tot eenig schepsel, alsof dit ook
maar eenigszins bestaan zou zonder Hem, maar Hĳ stelt zelf alle
dingen in die relaties tot zichzelf, welke Hĳ eeuwiglĳk en onveranderlĳk
wil en juist zoo, op die wĳze en in dat moment des
tĳds, waarin zĳ werkelĳk plaats grĳpen. Elk prius en posterius
valt niet in God, maar in rebus prius non existentibus et posterius
existentibus, Aug. de civ. XII 17. Het is het onveranderlĳke
zĳn zelf, dat het veranderende worden met een geheel eigene
orde en wet buiten zich plaatst en als voor zichzelf ten tooneele
voert.

3. De onveranderlĳkheid Gods heet eeuwigheid ten opzichte
van den tĳd en alomtegenwoordigheid ten opzichte van de ruimte.
Beide werden wel onder den naam infinitas Dei samengevat. Het
begrip oneindigheid is echter op zichzelf onduidelĳk. Vooreerst
kan het negatief worden opgevat in den zin van eindeloos. Iets
heet dan oneindig, omdat het feitelĳk geen einde heeft maar toch
wel hebben kan. Dikwerf is in de philosophie God in dezen zin
oneindig genoemd. Het neoplatonisme vatte God in dezen zin op
als zonder grens en gestalte, zonder eenige bepaaldheid, οὐ πεπερασμενος,

ὁρος οἰκ ἐχων, ἀπειρος enz., eene overloopende volheid,
waaruit de wereld is geemaneerd, Zeller, Philos. d. Gr. V 485 f.
497. In denzelfden zin sprak de kabbala van God als ‎‏אֵין טוֹף‏‎,
den oneindige, zonder grens en vorm, maar die in de tien sefiroth
een overgang schiep van het oneindige tot het eindige, Frank,
La Kabbale 179. Later heeft de philosophie van Spinoza aan dit
begrip der oneindigheid Gods ingang verschaft. De substantie,
God, is bĳ Spinoza geen eigen, van de wereld onderscheiden
zĳn; zĳ is datgene wat in de schepselen de realiteit uitmaakt,
en daarom van zelf oneindig, ens absolute infinitum, Eth. I
prop. 8. Alle determinatie is daarom negatie, eene berooving,
een gebrek aan existentie, Epist. 50 en 41, God is echter van alle
beperking en begrenzing vrĳ, Hĳ is substantia non determinata.
Uitgebreidheid is een van zĳne attributen. Bĳ Hegel kreeg
het begrip der oneindigheid nog weer eene andere beteekenis,
omdat hĳ de substantie van Spinoza opvatte niet als een eeuwig
onveranderlĳk zĳn maar als een absoluut worden. God heette
dus oneindig, omdat Hĳ alles worden kon, ongeveer op dezelfde
wĳze als het ἀπειρον van Anaximander, dat zelf onbepaald is
maar allerlei dingen voortbrengen kan. De fout dezer opvatting
bestaat hierin, dat het alleralgemeenste, hetwelk het verstand
door abstractie uit het eindige zĳn verkrĳgt, met het oneindige
vereenzelvigd wordt. Want het was juist het streven van de
identiteitsphilosophie, om het bĳzondere uit het algemeene, het
bepaalde uit het onbepaalde, het eindige uit het eindelooze door
een proces te laten voortkomen. God is an sich infinitus potentiâ,
Hĳ wordt finitus, persoonlĳk, bewust, bepaald in de schepselen
als zĳne openbaring. Maar deze opvatting is onhoudbaar. Oneindig
is geen negatief maar een positief begrip; het duidt niet aan,
dat God geen eigen, van de schepselen onderscheiden wezen is
maar dat Hĳ door niets eindigs en creatuurlĳks beperkt wordt.
Nu kan natuurlĳk op verschillende wĳze aan God zulk eene
creatuurlĳke begrenzing worden ontzegd. Bedoelt men, dat God
non tempore finiri potest, dan valt infinitas met aeternitas saam.
Wil men te kennen geven, dat God non loco finiri potest, dan
is infinitas hetzelfde als omnipraesentia. En zoo wordt de infinitas
Dei ook dikwerf omschreven, Polanus, Synt. theol. II c. 10. 11.
Zanchius, Op. II 90. Maar infinitas kan ook in dezen zin worden
verstaan, dat God oneindig is in zĳne deugden, dat elke deugd

in Hem op absolute wĳze aanwezig is; dan is infinitas zooveel
als perfectio, Thomas, S. Theol. I qu. 7. Maar ook dan moet
de oneindigheid Gods goed worden verstaan. De oneindigheid
Gods is geen infinitas magnitudinis, zooals soms gesproken wordt
van de oneindige of eindelooze grootte der wereld, want God is
geen lichaam en heeft geen uitgebreidheid. Zĳ is ook geen infinitas
multitudinis, gelĳk de mathesis spreekt van oneindig klein
en oneindig groot, want God is één en eenvoudig. Maar zĳ is
eene infinitas essentiae. God is oneindig naar zĳn wezen, absoluut
volmaakt, oneindig in intensieven, qualitatieven, positieven zin.
Maar zoo valt de oneindigheid Gods geheel met de volmaaktheid
saam, en behoeft ze niet afzonderlĳk besproken te worden.

Oneindigheid in den zin van niet-bepaald-zĳn door tĳd is de
eeuwigheid Gods. In de Schrift is nergens van een begin of een
einde van Gods bestaan sprake. Ofschoon Hĳ dikwerf zeer levendig
als ingaande in den tĳd wordt voorgesteld, Hĳ is toch daarboven
verheven. Hĳ is de Eerste en de Laatste, Jes. 41:4, Op. 1:8,
bestaande vóór de wereld, Gen. 1:1, Joh. 1:1, 17:5, 24, en
blĳvende ondanks alle verandering, Ps. 102:27, 28. Hĳ is God
van eeuwigheid tot eeuwigheid, Ps. 90:2, 93:2. Er is geen
onderzoeking van het getal zĳner jaren, Job 36:26. Duizend
jaren zĳn voor Hem even weinig als voor ons de dag van gisteren,
Ps. 90:4, 2 Petr. 3:8. Hĳ is de eeuwige God, Jes. 40:28,
Rom. 16:26, wonende in de eeuwigheid, Jes. 57:15, levende
in eeuwigheid, Deut. 32:40, Op. 10:6, 15:7, die zweert bĳ
zĳn leven, Num. 14:21, 28, de θεος ζων και μενων, 1 Petr. 1:23,
onverderfelĳk, Rom. 1:23, onsterfelĳk, 1 Tim. 6:16, die is en
was en wezen zal, Ex. 3:14, Op. 1:4, 8. Zeer zeker spreekt de
Schrift ook hier van God op menschelĳke wĳze, en van de
eeuwigheid in de vormen van den tĳd, maar ze duidt toch tevens
duidelĳk aan, dat God boven den tĳd verheven en niet naar
dezen maatstaf te meten of te bepalen is. Het deisme van vroeger
en later tĳd echter verstaat onder de eeuwigheid een naar voren
en naar achteren eindeloos verlengden tĳd; het verschil tusschen
tĳd en eeuwigheid ligt alleen in de quantiteit, niet in de qualiteit;
het is gradueel, niet essentieel. Het onderscheid ligt niet daarin,
dat in de eeuwigheid geen successie is van oogenblikken, maar
dat ze zonder begin en einde is. Verleden, heden en toekomst
zĳn er niet alleen voor den mensch, maar zĳn er ook voor en in

God. Zoo leerden de Socinianen, Socinus, Prael. theol. c. 8.
Crell, De Deo et ejus attributis c. 18. Catech. Racov. qu. 60, cf.
Fock, Der Socinianismus S. 427 f.; evenzoo Reinhard, Dogm. S.
106. Wegscheider, Instit. theol. § 63. Dorner, Glaub. I 132.
Ges. Schriften 322 enz. Van de andere zĳde wordt eeuwigheid
en tĳd evenzoo vermengd door het pantheisme. God en wereld
verhouden zich hier als natura naturans en natura naturata,
Spinoza, Eth. I prop. 29. De eeuwigheid is niet essentieel onderscheiden
van den tĳd, maar is de substantie, de immanente
oorzaak van den tĳd, en deze is de modus, het accidens der
eeuwigheid, gelĳk de golfslag de verschĳningsvorm is van den
oceaan; God zelf wordt neergetrokken in den stroom van den
tĳd en komt eerst in den tĳd tot zĳn volle realiteit, Spinoza,
Cog. Metaph. I c. 4. II c. 1. Hegel, Encycl. der philos. Wiss.
§ 257 f. Hartmann, Philos. des Unbew. I9 S. 281 f. 298 f.
Biedermann, Dogm. II 518 f. Strauss sprak het in zĳne Glaub.
I 562 duidelĳk uit: Ewigkeit und Zeit verhalten sich wie die
Substanz und ihre Accidentien. En Schleiermacher omschreef de
eeuwigheid Gods voorzichtig als seine mit allem Zeitlichen auch
die Zeit selbst bedingende schlechthin zeitlose Ursächlichkeit
Gottes. Nu heeft de christelĳke theologie ook bĳ deze volmaaktheid
Gods beide het deisme en het pantheisme te vermĳden.
Natuurlĳk ligt het onderscheid tusschen eeuwigheid en tĳd ook
wel daarin, dat deze een begin en einde heeft of althans hebben
kan en gene niet. Maar daarin gaat toch heel het verschil niet
op. Er zĳn drie notae van het begrip eeuwigheid, nl. dat ze uitsluit
principium, finem en ook successionem. God is ἀγεννητος,
ἀφθαρτος maar ook immutabilis, Petavius, de Deo III c. 3 § 6.
Er is tusschen eeuwigheid en tĳd een onderscheid niet alleen in
quantiteit en graad, maar ook in qualiteit en wezen. Immers,
reeds Aristoteles merkte op, dat tĳd wel niet één was maar toch
in het nauwste verband stond met beweging, met het worden,
d. i. met den overgang van potentia tot actus, ofschoon hĳ meende,
dat eene beweging in de wereld zonder begin denkbaar was.
Augustinus drukte dit op andere wĳze aldus uit, dat er slechts
tĳd is, waar het tegenwoordige verleden, en het toekomstige
tegenwoordig wordt. Quid est ergo tempus? Si nemo ex me
quaerat, scio; si quaerenti explicare velim, nescio; fidenter tamen
dico, scire me. Quod si nihil praeteriret, non esset praeteritum

tempus, et si nihil adveniret, non esset futurum tempus, et si
nihil esset, non esset praesens tempus, Conf. XI 14. Tĳd is geen
substantie naast andere, geen reale quid, maar een bestaansvorm
van de dingen. Als er geen schepselen waren, zou er geen tĳd
zĳn. De tĳd begon a creatura, veel meer dan creatura coepit a
tempore, Aug., de Gen. ad litt. V 5, de civ. XI, 6. Andererzĳds
is de tĳd ook maar niet een subjectieve vorm der waarneming,
gelĳk Kant meende, Kr. d. r. V. 81 f. Wel ligt ook hier waarheid
in en Augustinus beredeneerde, dat er inderdaad, om den
tĳd te meten en te berekenen, een denkende geest van noode is,
die het verledene door de herinnering vasthoudt, in het heden staat,
en de toekomst verwacht, en die inzoover de tĳden in zichzelven
meet, Conf. XI, 23-28. Daarmede ontkende echter Augustinus
niet, dat er geen meetbare en deelbare beweging der dingen zou zĳn,
wanneer er geen denkende geest ware, die haar telde en mat. Maar
er dient tusschen uit- en inwendigen tĳd, tempus extrinsecum en
intrinsecum, onderscheiden te worden. Onder uitwendigen tĳd verstaan
we den maatstaf, waarnaar we de beweging meten. Deze
is in zekeren zin toevallig en willekeurig. Wĳ ontleenen hem aan
de beweging der hemellichamen, welke constant en allen menschen
bekend is, Gen. 1:14 v. Deze tĳd zal eenmaal ophouden, Op.
10:6, 21:23 v. Maar iets anders is het met den inwendigen tĳd.
Deze is die bestaansvorm der dingen, waardoor ze een verleden,
heden en toekomst en alzoo deelen hebben, die, naar welken
maatstaf dan ook, gemeten of geteld kunnen worden. Wat nu
gemeten of geteld kan worden, is aan maat en getal onderworpen
en daardoor begrensd; want er is altĳd nog een maat en getal,
grooter dan het gemetene of getelde. Het wezen van den tĳd ligt
dus niet daarin, dat hĳ a parte ante en a parte post eindig of
eindeloos is, maar daarin dat hĳ successie van oogenblikken bevat,
dat er een vroeger, een nu en een later in is. Maar daaruit vloeit
voort, dat de tĳd, tempus intrinsecum, de bestaansvorm van
al het geschapene, en aan al het eindige wezenlĳk eigen is. Wie
tĳd zegt, zegt beweging, verandering, meetbaarheid, telbaarheid,
beperktheid, eindigheid, schepsel. Tĳd is de duur van het creatuurlĳke
zĳn; tempus est mensura motus in re mobili. Maar
daarom kan in God geen tĳd vallen. Hĳ is die Hĳ is van eeuwigheid
tot eeuwigheid. Er is in Hem geen verandering noch schaduw
van omkeering. Hĳ is geen worden maar een eeuwig zĳn.

Hĳ heeft geen begin en geen einde, maar ook geen vroeger en later.
Hĳ kan niet gemeten noch geteld worden in zĳn duur. Duizend
jaren zĳn voor Hem als één dag. Hĳ is de eeuwige ἐγω εἰμι,
Joh. 8:58. De eeuwigheid Gods is dus veeleer te denken als een
eeuwig heden, zonder verleden of toekomst. Omne praesens est apud
Deum. Hodiernus tuus (dies est) aeternitas. Aeternitas ipsa Dei
substantia est, quae nihil habet mutabile, Aug. Conf. XI 10-13. de
vera relig. c. 49. Boethius omschreef de eeuwigheid Gods daardoor,
dat Hĳ interminabilis vitae plenitudinem totam pariter comprehendit
ac possidet, de cons. philos. V, en Thomas als interminabilis
vitae tota simul et perfecta possessio, S. Theol. I qu. 10
art. 1. En zoo spreken alle theologen, Tertull. adv. Marc. I 8.
Greg. Nyss. adv. Eunomium I. Greg. Naz. orat. 38, 11. Dionysius,
de div. nom. c. 5 § 4. Anselmus, Monol. c. 18-24. Prosl. c.
18. Lombardus, Sent. I dist. 8, 2. Thomas, S. Theol. I qu. 10.
Petavius, de Deo III c. 3-6. Gerhard, Loci II c. 8. Zanchius,
Op. II 73-77. Alting, Theol. problem. loc. 3 probl. 20 enz.
Toch mag de eeuwigheid Gods daarom niet gedacht worden
als een eeuwig stilstaand, onbewegelĳk tĳdsmoment. Maar zĳ
is met Gods wezen één, en dus eene volheid van zĳn. God
is niet alleen eeuwig, maar Hĳ is zelf sua aeternitas, Thomas,
S. Theol. I qu 10 art. 2. Zĳ heeft hare analogie niet in het
inhoudlooze zĳn van den mensch, voor wien door ledigheid of
verveling, door smart of angst de minuten zich rekken tot uren
en de dagen niet gaan maar kruipen, maar veeleer in het rĳke,
volle leven van dien mensch, voor wien door arbeid en genot de
tĳd als het ware niet bestaat, en de uren en dagen omvliegen.
Daarom ligt er waarheid in de bewering, dat er in de hel geen
eeuwigheid, maar enkel tĳd is, Thomas, S. Theol. I. qu. 10 art.
3 ad 3, en dat een schepsel te meer het onvolkomene in den
tĳd verliest en de eeuwigheid nadert, als het Gode verwant en
zĳn beeld is, ib art. 4 en 5. Daarom staat de eeuwigheid Gods
ook niet abstract en transcendent boven den tĳd, maar is in ieder
tĳdsmoment aanwezig en immanent. Er is essentieel onderscheid
tusschen eeuwigheid en tĳd, maar er is toch ook analogie en
verwantschap, zoodat gene in dezen inwonen en werken kan. De
tĳd is met de dingen geschapen, hĳ heeft geen oorsprong in
zichzelf; een eeuwige tĳd, een tĳd zonder begin is ondenkbaar.
God, de eeuwige, is de eenige absolute oorzaak van den tĳd. Maar

die tĳd heeft ook geen bestand in zichzelven, hĳ is een voortdurend
worden en moet rusten in een onveranderlĳk zĳn. Het is
God, die met zĳne eeuwige kracht den tĳd in zĳn geheel en in
ieder oogenblik draagt. God doordringt den tĳd en ieder tĳdsmoment
met zĳne eeuwigheid. In iedere seconde klopt de polsslag
der eeuwigheid. God staat dus in relatie tot den tĳd. Hĳ gaat
met zĳne eeuwigheid in in den tĳd. De tĳd is ook objectief voor
Hem. Hĳ kent in zĳn eeuwig bewustzĳn den ganschen tĳd en de
successie van al zĳne oogenblikken. Hĳ zelf wordt daardoor niet
tĳdelĳk, niet aan tĳd, maat, getal onderworpen; Hĳ blĳft eeuwig
en woont in de eeuwigheid. Maar Hĳ gebruikt den tĳd, om daarin
zĳne eeuwige gedachten en deugden tot openbaring te brengen;
Hĳ maakt den tĳd aan de eeuwigheid dienstbaar en bewĳst zich
alzoo te zĳn de βασιλευς των αἰωνων, Rex seculorum, 1 Tim. 1:17.

4. De oneindigheid als het niet beperkt zĳn door ruimte is
de alomtegenwoordigheid Gods. Ook deze wordt in de H. Schrift
op zeer levendige wĳze beschreven. God is de Schepper, en al
het bestaande is en blĳft het zĳne in absoluten zin. Hĳ is de Heer,
de Bezitter van hemel en aarde, Gen. 14:19, 22, Deut. 10:14,
en is boven alle schepsel, ook boven plaats en ruimte verheven.
Hemel en aarde bevatten Hem niet, veel minder een aardsche
tempel, 1 Kon. 8:27, 2 Chron. 2:6, Jes. 66:1, Hd. 7:48.
Toch is Hĳ ook door de ruimte niet buitengesloten. Hĳ vervult
den hemel en de aarde; niemand kan zich voor zĳn aangezicht
verbergen; Hĳ is een God van verre en van nabĳ, Jer. 23:23,
24, Ps. 139:7-10, Hd. 17:27, ἐν αὐτῳ γαρ ζωμεν και κιυουμεθα
και ἐσμεν, Hd. 17:28. Zelfs is Hĳ op verschillende
plaatsen der schepping in verschillende mate en wĳze tegenwoordig.
Heel de Schrift gaat uit van de gedachte, dat de
hemel, die toch ook geschapen is, sedert zĳn bestaan in bĳzonderen
zin Gods woning en troon is, Deut. 26:15, 2 Sam. 22:7,
1 Kon. 8:32, Ps. 11:4, 33:13, 115:3, 16, Jes. 63:15,
Mt. 5:34, 6:9, Joh. 14:2, Ef. 1:20, Hebr. 1:3, Op. 4:1
v. enz. Maar vandaar daalt Hĳ neder, Gen. 11:5, 7, 18:21,
Es. 3:8, wandelt in den hof, Gen. 3:8, verschĳnt telkens en
op bepaalde plaatsen, Gen. 12, 15, 18, 19, enz., komt vooral
tot zĳn volk neder op den berg Sinai, Ex. 19:9, 11, 18, 20,
Deut. 33:2, Richt. 5:4. Terwĳl Hĳ de Heidenen wandelen laat

in hunne wegen, Hd. 14:16, woont Hĳ op eene bĳzondere wĳze
onder zĳn volk Israel, Ex. 19:6, 25:8, Deut. 7:6, 14:2,
26:19, Jer. 11:4, Ezech. 11:20, 37:27, in het land Kanaan,
Richt. 11:24, 1 Sam. 26:19, 2 Sam. 14:16, 2 Kon. 1:3, 16,
5:17, in Jeruzalem, Ex. 20:24, Deut. 12:11, 14:23 enz.,
2 Kon. 21:7, 1 Chron. 23:25, 2 Chr. 6:6, Ezra 1:3, 5:16,
7:15, Ps. 135:21, Jes. 24:23, Jer. 3:17, Joël 3:16 enz.,
Mt. 5:34, Op. 21:10, in den tabernakel en in den tempel op Zion,
die zĳn huis wordt genoemd, Ex. 40:34, 35, 1 Kon. 8:10, 11:2,
2 Chr. 5:14, Ps. 9:12, Jes. 8:18, Mt. 23:21, boven de ark
tusschen cherubim, 1 Sam. 4:4, 2 Sam. 6:2, 2 Kon. 19:15,
1 Chron. 13:6, Ps. 80:2, 99:1, Jes. 37:16. Maar de profeten
waarschuwen telkens tegen een vleeschelĳk vertrouwen op dit
wonen Gods in het midden van Israel, Jes. 48:1, 2, Jer. 3:16,
7:4, 14, 27:16. Want de Heere is verre van de goddeloozen,
Ps. 11:5, 37:10 v., 50:16 v., 145:20, maar zĳn aangezicht
aanschouwt den oprechte, Ps. 11:7. Hĳ woont bĳ dien, die eens
verbrĳzelden en nederigen geestes is, Jes. 57:15, Ps. 51:19. Als
Israel Hem verlaat, dan komt Hĳ weder tot hen in Christus, in
wien de volheid der Godheid lichamelĳk woont, Col. 2:9. Door
Hem en door den Geest dien Hĳ zendt, woont Hĳ in de gemeente
als in zĳnen tempel. Joh. 14:23, Rom. 8:9, 11, 1 Cor. 3:16,
6:19, Ef. 2:21, 3:17, totdat Hĳ eenmaal bĳ zĳn volk wonen
en alles in allen zal zĳn, 1 Cor. 15:28, Op. 21:3. In het
polytheisme, gnosticisme en manichaeisme kon deze alomtegenwoordigheid
Gods niet worden erkend. Maar ook in de christelĳke
kerk waren er velen, die wel van eene omnipraesentia van Gods
macht maar niet van zĳn wezen wilden weten. De anthropomorphieten
konden God niet denken zonder eene bepaalde gestalte
en plaats. Om God voor vermenging met de stoffelĳke substantie
en de onreinheid der wereld te bewaren, gingen sommige kerkvaders
tegenover de Stoa zoover van te beweren, dat God πορρω
κατ’ οἰσιαν, ἐγγυτατω δε δυναμει was, Clemens Alex. Strom. II
c. 2, dat Hĳ in den hemel woonde, gelĳk de menschelĳke geest
in het hoofd, Lactantius, de opif. Dei c. 16. Inst. div. VIII 3.
Maar dezen ontkenden daarmede toch niet de wezenlĳke tegenwoordigheid
Gods aan alle plaats. Eerst later werd deze beslist
ontkend en bestreden door Augustinus Steuchus, bisschop van
Eugubium † 1550 in zĳn commentaar op Ps. 138 en voorts door

Crell, de Deo ejusque attributis c. 27, die wel eene omnipraesentia
operativa maar niet essentialis aannamen en deze laatste tot den
hemel beperkten. Het remonstrantisme liet zich voorzichtig uit,
noemde de kwestie van minder belang en onthield zich liefst van
beslissing evenals bĳ de eeuwigheid Gods, Episcopius, Inst. theol.
IV, 2, 13. Limborch, Theol. Christ. II, 6. Ook Coccejus werd
beschuldigd, dat hĳ onder de alomtegenwoordigheid Gods alleen
verstond de efficacissima Dei voluntas omnia sustentans ac gubernans,
maar verdedigde zich daartegen in een paar brieven aan
Anslar en Alting, Opera VIII p. 137 sq. epist. 169, 170, 176.
De Cartesianen zeiden, dat God alomtegenwoordig was niet door
uitbreiding van zĳn wezen maar door eene eenvoudige daad van
zĳn denken of door eene krachtige daad van zĳn wil, welke met
zĳn wezen één waren, en ontkende, dat er een ubi aan God kon
toegeschreven worden, Burmannus, Synopsis I, 26, 6. Wittichius,
Theol. pacifica c. 14. Nog verder ging het rationalisme, dat Gods
wezenstegenwoordigheid tot den hemel beperkte en deistisch van
de wereld scheidde, Reinhard, Vorles. S. 106, 120. Wegscheider,
Instit. § 63. Het deisme kwam tot deze beperking der alomtegenwoordigheid
Gods uit vrees voor de pantheistische vermenging
van God en wereld en voor de bezoedeling van het Goddelĳk
wezen met de zedelĳke en stoffelĳke onreinheid der geschapene
dingen. Inderdaad is die vrees ook niet denkbeeldig. De Stoa
leerde reeds, dat de Godheid als vuur, aether, lucht, adem alle
dingen, ook de slechte en leelĳke doordringt, Zeller IV 138.
Spinoza sprak van de substantia als corporea, Eth. I prop. 15,
noemde God eene res extensa, ib. II prop. 2 en leerde eene
tegenwoordigheid Gods, die met het zĳn der wereld samenvalt,
Cog. metaph. II c. 3. Bĳ Hegel, Werke XI 268 is Gods alomtegenwoordigheid
identisch met zĳne absolute substantialiteit. Op
deze lĳn ligt ook de omschrĳving der alomtegenwoordigheid Gods
door Schleiermacher als die mit allem Räumlichen auch den
Raum bedingende schlechthin raumlose Ursächlichkeit Gottes,
Gl. § 53. Evenzoo zegt Biedermann, Chr. Dogm. § 702, dat het
reine In-sich-sein Gottes zuivere tegenstelling is van alle ruimte
en plaats en in zoover transcendent is, maar dat God als grond
der wereld haar immanent is en dat dit Grundsein zĳn zĳn zelf
is, cf. ook Scholten, Initia p. 124.

De christelĳke theologie heeft ook hier wederom het deisme

en het pantheisme vermeden. Immers, de Schrift leerde duidelĳk,
dat God boven ruimte en plaats verheven is en daardoor niet
bepaald of besloten kan worden, 1 Kon. 8:27, 2 Chron. 2:6,
Jer. 23:24. Zelfs waar de Schrift menschelĳk spreekt en, om
ons een denkbeeld van het zĳn Gods te geven, de ruimte als het
ware oneindig vergroot, Jes. 66:1, Ps. 139:7, Am. 9:2, Hd.
17:24, ligt daaraan toch de gedachte ten grondslag, dat God
buiten alle perken der ruimte staat. Er is dan ook, evenals tusschen
eeuwigheid en tĳd, zoo tusschen de immensitas Dei en de
ruimte een essentieel onderscheid. Ruimte of plaats werd door
Aristoteles omschreven als de onbewegelĳke grens van een omgevend
of omsluitend iets, το του περιεχονυος περας ἀκινητον,
Phys. IV c. 5. Deze definitie gaat echter uit van een te uitwendig
begrip van ruimte. Want zeer zeker is ruimte de afstand
van een bepaald voorwerp tot andere vaste punten. Maar ook
indien wĳ ons slechts één enkel eenvoudig voorwerp denken, zou
daaraan toch ruimte en plaats toekomen wegens de verhouding
tot denkbeeldige punten, die wĳ in de gedachte konden aannemen.
Ruimte en plaats is daarom een eigenschap van al het eindige
zĳn en is met het eindige als zoodanig vanzelf gegeven. Een
eindig zĳnde bestaat vanzelf in ruimte. Zĳne beperktheid brengt
het begrip van een ubi mede. Het is altĳd ergens en niet tegelĳk
op eene andere plaats. Afgedacht van allen meetbaren afstand tot
andere punten (locus extrinsecus), is een locus intrinsecus aan alle
schepselen eigen. Ook geestelĳke wezens zĳn daarvan niet uitgezonderd.
In eene andere bedeeling kunnen de afstanden gansch
anders zĳn, dan wĳ ze hier op aarde kennen, gelĳk nu stoom en
electriciteit daarin voor ons besef reeds eene groote verandering
hebben gebracht. Maar het beperkte, plaatselĳke zĳn blĳft aan
alle schepselen eigen. Ruimte is daarom niet een vorm der waarneming,
gelĳk Kant beweerde, maar eene bestaanswĳze van al
het geschapene. En nog veel minder juist is het, dat ruimte een
vorm der uitwendige, tĳd een vorm der inwendige waarneming
zou zĳn, en alzoo de voorstelling der ruimte alleen van de lichamelĳke
en die van tĳd alleen van de geestelĳke wereld gelden
zou. Beide, tĳd en ruimte, zĳn innerlĳke bestaanswĳzen van al
het eindige zĳn. Maar daaruit volgt, dat evenals de tĳd, zoo
ook de ruimte van God, den Oneindige, niet gelden kan. Hĳ is
transcendent boven alle ruimte verheven. Reeds Philo en Plotinus

spraken in dezen zin, Zeller, V 354, 483, en de christelĳke theologie
zeide eveneens, dat God παντα χωρων, μονος δε ἀχωρητος
was, Hermas, Pastor mand. 1. Iren., adv. haer. II 1. IV 19.
Clemens Alex. Strom. VII c. 7. Orig., c. Cels. VII 34.
Athanasius, de decr. Nic. Syn. c. 11. Greg. Naz. Orat. 34.
Damascenus, de fide orthod. I 9. Augustinus meende vroeger in
zĳne manicheesche periode, dat God evenals een fĳne aether
door de gansche wereld en door de eindelooze ruimte heen verspreid
was, Conf. VII 1. Maar later zag hĳ het anders in. God
is boven alle ruimte en plaats verheven. Hĳ is niet ergens en
toch vervult Hĳ hemel en aarde; Hĳ is niet door de ruimte
verspreid gelĳk het licht en de lucht, maar Hĳ is aan alle plaatsen
met zĳn gansche wezen, ubique totus en nusquam locorum, Conf.
VI 3. de civ. VII 30. Hĳ wordt door geen ruimte of plaats besloten;
en daarom ware het beter te zeggen, dat alle dingen in
Hem zĳn dan dat Hĳ in de dingen is. Maar toch is ook dit weer
niet zoo te verstaan, alsof Hĳ de ruimte ware, waarin zich de
dingen bevonden, want Hĳ is geen locus. Gelĳk de ziel tota in toto
corpore et in qualibet parte is, gelĳk de eene en zelfde waarheid
allerwege wordt gekend, zoo bĳ wĳze van vergelĳking is God in
alle dingen en alle dingen in God, Enarr. in Ps. 74. En deze
gedachten van Augustinus keeren later bĳ alle theologen weer,
Anselmus, Monol. c. 20-23. Lombardus, Sent. I dist. 36 en 37.
Thomas, S. Theol. I qu. 8. S. c. Gent. III, 68. Sent. I dist. 37.
Bonaventura, Sent. I dist. 37. En Roomsche en Protestantsche
theologen hebben er niets wezenlĳk nieuws aan toegevoegd.
Petavius, de Deo III c. 7-10. Gerhard, Loci I c. 8 sect. 8.
Polanus, Synt. II c. 12. Zanchius, Op. II col. 90-138 enz.
Inderdaad kan ook van God geen ruimte en plaats worden gepraediceerd.
Ruimte is een bestaansvorm van het eindige zĳn; de
immensitas is eene eigenschap van God alleen en aan geen enkel
schepsel eigen, ook niet aan de menschelĳke natuur van Christus.
Er ligt allereerst in opgesloten, dat God buiten alle ruimte en plaats
is, en oneindig daarboven verheven. Deus sibi ipsi locus, αὐτος
ἑαυτου τοπος, Tert. adv. Prax. c. 5. Theophilus, ad Autol. II, 10.
Damasc. de fide orthod. I 13. Hĳ is in zichzelven, in se ipso ubique
totus. In dezen zin kan God evengoed gezegd worden nergens als
ergens te zĳn (Philo, Plotinus). Want een ubi, een locus geldt van
Hem niet. De alomtegenwoordigheid Gods drukt niet alleen en zelfs

niet in de eerste plaats dit zĳn van God in zichzelven uit, maar
duidt vooral eene bepaalde relatie Gods tot de ruimte aan, die
met de wereld is geschapen. Ook hier kunnen wĳ van God niet
anders dan op grond van de schepping spreken. De Schrift gewaagt
zelfs van een gaan, komen, wandelen, neerdalen Gods. Zĳ
spreekt op menschelĳke wĳze en ook wĳ komen daarboven niet
uit. Difficile invenitur ubi sit, difficilius ubi non sit, August. de
quant. an. c. 34. Daarom is het nog niet onnut, cf. bv. Lipsius
Dogm. § 306. Hoekstra, Wĳsg. Godsd. II 121-128, onszelven
bĳ iedere eigenschap te herinneren, dat wĳ alzoo menschelĳk van
God spreken. Juist het besef, dat God door geen tĳd of ruimte
gemeten wordt, al is dit zuiver negatief, bewaart er ons voor
om God van zĳne verhevenheid boven alle schepsel te berooven.
In de negatie ligt toch weer een sterke positie. De relatie Gods
tot de ruimte kan niet daarin bestaan, dat Hĳ in de ruimte is
en door haar omsloten wordt, gelĳk Uranos en Kronos machten
waren boven Zeus. Want God is geen schepsel. Si in aliquo loco
esset, non esset Deus, August. Enarr. in Ps. 74. Niet alleen is
Hĳ geen lichaam, dat door de ruimte heen zich uitbreidt en
circumscriptive in de ruimte is, maar Hĳ is ook geen eindige,
geschapen geest, die altĳd aan een ubi gebonden is en dus definitive
in de ruimte is. Ook kan de relatie niet van dien aard
zĳn, dat de ruimte binnen Hem is en door Hem als de grootere,
oneindige ruimte omsloten wordt, gelĳk sommigen God vroeger
wel noemden τοπος των ὁλων, en Weisse, Philos. Dogm. I § 492 f.
van de oneindige ruimte spreekt als Gode immanent. Want ruimte
is uiteraard een bestaansvorm van het eindige schepsel en geldt
van God, den Oneindige, niet. Maar God is zoo in de ruimte,
dat Hĳ, als de Oneindige bestaande in zichzelven, toch repletive
elk punt van de ruimte vervult en staande houdt door zĳne
immensitas. Wel is hierbĳ het pantheisme te vermĳden, dat Gods
wezen tot de substantie der dingen en daarbĳ ook het Goddelĳk
wezen ruimtelĳk maakt. Maar evenzeer is het deisme te weerstaan,
dat God wel per potentiam maar niet per essentiam et naturam
alomtegenwoordig laat zĳn. Er is wezenlĳk onderscheid, maar
geen scheiding tusschen God en het schepsel. Want elk deel des
zĳns en ieder punt der ruimte heeft om te bestaan niets minder
dan zĳne immensitas van noode. De deistische voorstelling alsof
God in eene bepaalde plaats woont en vandaar uit nu door zĳne

almacht alle ding regeert, is met het wezen Gods in strĳd. Zĳ
ontkent eigenlĳk al zĳne deugden, zĳne eenvoudigheid, zĳne onveranderlĳkheid,
zĳne onafhankelĳkheid; zĳ maakt God tot een
mensch en de schepping zelfstandig. Niet gelĳk een koning in
zĳn rĳk of een kapitein op zĳn schip, is God in zĳne schepping
tegenwoordig. Zĳne werkzaamheid is geen actio in distans. Maar
Hĳ is, gelĳk Gregorius Magnus het uitdrukte, in alle dingen tegenwoordig,
per essentiam, praesentiam et potentiam; enter, praesenter
Deus hic et ubique potenter, zĳne alomtegenwoordigheid is ἀδιαστασια,
adessentia. Hĳ is in de hel evengoed als in den hemel;
in de goddeloozen zoowel als in de vromen; in de plaatsen der
onreinheid en der duisternis evengoed als in de zalen des lichts.
Want Hĳ wordt door die onreinheid niet bezoedeld, omdat zĳne
essentia, ofschoon alomtegenwoordig, toch eene andere is dan die
der schepselen. Daarom zeide Anselmus, dat het eigenlĳk beter
was te zeggen, dat God cum tempore et loco was dan in tempore
et loco, Monol. c. 22. Toch neemt dit niet weg, dat God in
een anderen zin weer op verschillende wĳzen in de schepselen
tegenwoordig is. Er is onderscheid tusschen zĳne physische en
zĳne ethische immanentie. Ook menschen kunnen in natuurlĳken
zin vlak bĳ elkander zĳn en toch in sympathie en geestesrichting
hemelsbreed van elkander verschillen, Mt. 24:40,
41. De ziel is tegenwoordig in heel het lichaam en in alle
deelen, maar in elk daarvan op eigene wĳze, in het hoofd anders
dan in het hart, en in de hand anders dan in den voet. Haec
autem facit atque agit unus verus Deus; sed sicut idem Deus,
ubique totus, nullis inclusus locis, nullis vinculis alligatus, in
nullas partes sectilis, ex nulla parte mutabilis, implens coelum
et terram praesente potentia, non indigente natura. Sic itaque
administrat omnia quae creavit, ut etiam ipsa proprios exercere
et agere motus sinat. Quamvis enim nihil esse possit sine ipso,
non tamen sunt ulla quod ipse, Aug. de civ. VII, 30. Gods
immanentie is geen onbewuste emanatie, maar eene bewuste praesentie
van zĳn wezen in alle schepselen. En daarom verschilt die
tegenwoordigheid Gods naar den aard dier schepselen. Zeker elk
wezen, ook het kleinste en geringste, ontstaat en bestaat alleen
door Goddelĳke mogendheid. Er is niets minder dan het wezen
Gods toe noodig, om het geringste schepsel ontstaan en bestand
te schenken. God woont in alle schepselen maar niet in alle

aequaliter, August. Epist. 187 c. 5 n. 16. Bonaventura, Sent. I
dist. 37 pars 1 art. 3 qu. 1-2. Alle dingen zĳn wel in eo
maar niet cum eo, Lomb. Sent. I dist. 37. God woont in den
hemel anders dan op de aarde, in de dieren anders dan in de
menschen, in de onbezielde schepselen anders dan in de bezielde,
in de goddeloozen anders dan in de vromen, in Christus anders
dan in de gemeente. De schepselen zĳn andere, naarmate God
op andere wĳze in hen inwoont. Aard en wezen der schepselen
wordt bepaald door hunne relatie tot God. Daarom openbaren
zĳ alle God, maar in verschillende mate en naar verschillende
zĳden. Bĳ den reine houdt Gĳ u rein, maar bĳ den verkeerde
bewĳst Gĳ u een worstelaar, Ps. 18:27. In alle schepselen is
God aanwezig per essentiam, maar in niemand dan alleen in
Christus woont de volheid der Godheid lichamelĳk. In Christus
woont Hĳ op geheel eenige wĳze, per unionem. In andere schepselen
woont Hĳ naar de mate van hun zĳn, in deze per naturam,
in andere per justitiam, in andere per gratiam, in andere per
gloriam. Er is eindelooze verscheidenheid, opdat ze alle saam de
heerlĳkheid Gods zouden openbaren. Het baat weinig, of wĳ deze
alomtegenwoordigheid Gods ontkennen. Hĳ doet ze ons gevoelen in
hart en geweten. Hĳ is niet ver van een iegelĳk onzer. Wat ons
van Hem scheidt, is alleen de zonde. Zĳ verwĳdert ons niet
plaatselĳk, maar geestelĳk van God, Jes. 59:2. God verlaten,
van Hem vluchten, gelĳk Kain deed, bestaat niet in plaatselĳke
scheiding maar in geestelĳke ongelĳkheid. Non loco quisque
longe est a Deo, sed dissimilitudine, Aug. Enarr. in Ps. 94. En
omgekeerd, tot Hem gaan, zĳn aangezicht zoeken bestaat niet in
eene bedevaart maar in verootmoediging en berouw. En wie Hem
zoekt, vindt Hem, niet ver weg, maar in zĳne onmiddellĳke
nabĳheid. Want in Hem leven wĳ, bewegen wĳ ons en zĳn wĳ.
Propinquare illi, est similem illi fieri; recedere ab illo, dissimilem
illi fieri, Aug. Enarr. in Ps. 34. Noli ergo cogitare Deum
in locis; ille tecum est talis, qualis fueris. Quid est talis, qualis
fueris? Bonus, si bonus fueris; et malus tibi videtur, si malus
fueris; sed opitulator, si bonus fueris; ultor, si malus fueris.
Ibi habes judicem in secreto tuo. Volens facere aliquid mali, de
publico recipis te in domum tuam, ubi nemo inimicorum videat;
de locis domus tuae promtis et in faciem constitutis, removis te
in cubiculum; times et in cubiculo aliunde conscium, secedis in

cor tuum, ibi meditaris: ille in corde tuo interior est. Quocumque
ergo fugeris, ibi est. Te ipsum quo fugies? Nonne quocumque
fugeris, te sequeris? Quando autem et te ipso interior est, non
est quo fugias a Deo irato nisi ad Deum placatum. Prorsus
non est quo fugias. Vis fugere ab ipso? Fuge ad ipsum, Aug.
Enarr. in Ps. 74.

B. God als Geest.

5. Dit zĳn is echter bĳ God niet te denken als een abstract
zĳn zonder inhoud, maar als een rĳk, vol, Goddelĳk leven. De
H. Schrift bedient zich, om de volheid van het leven Gods aan
te duiden, niet alleen van adjectiva maar ook van substantiva
en noemt God waarheid, gerechtigheid, leven, licht, liefde, wĳsheid,
Jer. 10:10, 23:6, Joh. 1:4, 5, 9, 1 Cor. 1:30, 1 Joh.
1:5, 4:8. En de theologie behandelde deze leer onder den naam
van de simplicitas Dei. Bĳ Irenaeus, adv. haer. I 12. II 13. 28.
IV 4 heet God totus cogitatus, totus sensus, totus oculus, totus
auditus, totus fons omnium bonorum, cf. Clemens, Strom. V 12.
Orig. de princ. I 1, 6. Athanasius, de decr. Nic. syn. c. 22. c.
Ar. II 38. De drie Cappadociers hadden tegenover Eunomius
vooral het recht der verschillende Goddelĳke namen te betoogen.
Maar Augustinus kwam op de simplicitas Dei telkens terug.
God is louter essentia, zonder accidens, de trin. V 4. Met Hem
vergeleken is alle geschapen zĳn een niet-zĳn, de trin. VII, 5
Enarr. in Ps. 134. Conf. VII, 11. XI, 4. Bĳ schepselen is er
verschil tusschen zĳn, leven, kennen, willen; er is graadonderscheid
onder hen; er zĳn schepselen, die alleen zĳn, andere die ook leven,
nog andere die ook denken. Maar bĳ God is dat alles één, de civ.
VIII, 6, de trin. XV, 5. God is alles wat Hĳ heeft, de civ. X, 10. Hĳ
is zĳn eigen wĳsheid, zĳn eigen leven. Zĳn en leven zĳn bĳ Hem
één, cf. boven 88 v. 92 v. en Gangauf, Des h. Aug. specul.
Lehre von Gott dem Dreieinigen 1883 S. 147-157. En voorts
vinden wĳ ze bĳ Damascenus, de fide orth. I 9, die verschillende
bewĳzen voor deze leer aanvoert, bĳ Anselmus, Monol. c. 15,
Lombardus, Sent. I dist. 8 n. 4-9, Thomas, S. Theol. I qu. 3,
die in art. 3 ze kort aldus uitdrukt, Deus est Deitas, Id. S.
c. Gent. I c. 16 sq. Bonaventura, Sent. I dist. 8 art. 3 en verder

bĳ alle Roomsche, Luth. en Geref. theologen, Petavius, de Deo
Lib. II c. 1-8. Theol. Wirceb. III p. 64. Perrone, Prael. theol.
II 92 sq. Jansen, Prael. theol. dogm. II 60 sq. Kleutgen, Theol.
der Vorzeit I 183 f. Philos. der Vorzeit II 742 f. Gerhard, Loci
theol. Loc. 2 cap. 8 sect. 3. Baier, Comp. theol. posit. I c. 1
§ 9. Buddeus, Inst. theol. II c. 1 § 17. Hyperius, Meth. theol.
p. 88, 89. Zanchius, Op. II 63-73. Polanus, Synt. theol. lib. 2
c. 8. Trigland, Antapologia cap. 4. Voetius, Disp. I 226-246.
H. Alting, Theol. Elenct. p. 119 sq. Moor I p. 604-618. L.
Meĳer, verhand. over de Godd. eigensch. IV 517-552 enz. Daarentegen
werd deze eenvoudigheid Gods van verschillende zĳden
bestreden. Eunomius leerde wel de volstrekte eenvoudigheid Gods,
maar besloot daaruit, dat alle namen Gods slechts klanken waren
en dat het wezen Gods samenviel met de ἀγεννησια. Deze ééne
eigenschap maakte alle andere overbodig en onnut, Schwane, D.
G. II2 21. De anthropomorphieten van vroeger en later tĳd bestrĳden
de eenvoudigheid Gods, wĳl zĳ Gode een lichaam toeschrĳven.
De arabische wĳsgeeren leerden de eenvoudigheid Gods, maar
bestreden daarmede de christelĳke triniteitsleer, wĳl de drie
personen denominationes additae super substantiam waren, Stöckl
Gesch. der Philos. des M. A. II 89. Duns Scotus kwam met de
eenvoudigheid Gods, die hĳ overigens uitdrukkelĳk leert, Sent.
I dist. 8 qu. 1-2, in tegenspraak, in zoover hĳ aannam, dat
de eigenschappen onderling en van Gods wezen formaliter onderscheiden
waren, ib. qu. 4. Het nominalisme ging nog veel verder
en nam een reëel onderscheid der eigenschappen aan. In de
eeuw der Hervorming werd dit voetspoor gevolgd door de Socinianen.
Dezen kwamen er toe, om in het belang van de zelfstandigheid
van den mensch het Goddelĳk wezen te vereindigen en wisten
dus met de eenvoudigheid Gods geen weg. Socinus twĳfelde, of de
eenvoudigheid Gode naar de Schrift kon toegeschreven worden. De
catechismus van Rakow laat ze geheel weg. Schlichting, Volkelius
e. a. ontkenden, dat de eigenschappen één waren met Gods wezen,
en beweerden dat eene volheid van eigenschappen niet met zĳne
eenheid in strĳd was, Hoornbeek, Socin. conf. I p. 368-369.
Vorstius stemde hiermede in en zeide, vooral op grond van de
leer der triniteit, dat er bĳ God onderscheiden moet worden
tusschen materia en forma, wezen en eigenschappen, genus en differentiae.
De Schrift zegt daarom ook, dat God zweert bĳ zĳne

ziel, Jer. 51:14, dat de Geest in Hem is, 1 Cor. 2:11. Er is
onderscheid tusschen weten en willen, tusschen het subject dat
leeft en het leven, waardoor hĳ leeft, cf. Trigland, Kerk. Gesch.
IV 576, 585 v. Schweizer in de Theol. Jahrb. 1856 S. 435
f. 1857 S. 153 f. Dorner, Gesammelte Schriften 1883 S. 278
f. De Remonstranten waren van hetzelfde gevoelen. In hun Apol.
Conf. cap. 2 zeiden ze, dat er van de simplicitas Dei geen
jota stond in de Schrift, dat ze louter metaphysische leer was
en volstrekt niet noodzakelĳk te gelooven. Als bezwaar werd
vooral ingebracht, dat met de eenvoudigheid Gods niet overeen
te brengen was de vrĳheid van zĳn wil en de verandering zĳner
gezindheid. Episcopius nam de simplicitas Dei nog op onder
de attributa, en meende dat de relationes, de volitiones en decreta
libera daarmede wel te vereenigen waren, Instit. Theol. Lib. 4 sect.
2 cap. 7, maar Limborch noemde deze eigenschap niet meer. Bĳ
het rationalisme trad ze geheel op den achtergrond, of bleef zelfs
onbesproken, Wegscheider, Inst. Theol. § 61. Reinhard Dogm. § 33.
Bretschneider, Handb. der Dogm. I4 486. Laatstgenoemde zegt,
dat de Schrift deze subtiliteiten der philosophie niet kent. Ook het
pantheisme kon de leer der eenvoudigheid Gods niet erkennen
of waardeeren. Het vereenzelvigde God en wereld en schreef bĳ
monde van Spinoza aan God zelfs de eigenschap der uitgebreidheid
toe. Zoo is de simplicitas Dei uit de nieuwere theologie bĳna
geheel verdwenen; haar beteekenis wordt niet ingezien; soms
wordt ze sterk bestreden. Schleiermacher stelde de eenvoudigheid
Gods niet met de andere eigenschappen op ééne lĳn en hield ze
alleen voor das ungetrennte und untrennbare Ineinandersein aller
göttlichen Eigenschaften und Thätigkeiten, Chr. Gl. § 56. Bĳ Lange,
Kahnis, Philippi, Ebrard, Lipsius, Biedermann, F. A. B. Nitzsch,
Oosterzee e.a. wordt deze eigenschap niet meer genoemd. Door
Vilmar, Dogm. I 208 f. Dorner, Glaub. I 221 f. Id. Gesammelte
Schriften S. 305. Frank, Syst. de chr. Wahrh. I2 124. Ritschl,
Theol. u. Metaph. S. 12 f. Rechtf. u. Vers. III2 S. 2 f. Jahrb.
f. deutsche Theol. 1865 S. 275 f. 1868 S. 67 f. S. 251 f. Doedes
Ned. Geloofsbel. bl. 9 wordt ze sterk bestreden, vooral op deze twee
gronden, dat ze eene metaphysische abstractie is en strĳdt met
de leer der triniteit, cf. daartegen Schweizer, Chr. Gl. I 256-259.
Shedd, Dogm. Theol. I 338. Kuyper, Ex ungue leonem 1882.

Toch is deze simplicitas Dei voor de kennisse Gods van de

grootste beteekenis. Niet alleen wordt ze in de Schrift geleerd
waar God licht, leven, liefde enz. wordt genoemd, maar ze vloeit
ook uit de idee Gods vanzelve voort en is met de andere eigenschappen
noodzakelĳk gegeven. Eenvoudig is hier de tegenstelling
van samengesteld. Als God samengesteld is uit deelen, gelĳk een
lichaam, of ook uit genus en differentia, substantia en accidentia,
materia en forma, potentia en actus, essentia en existentia, dan
is zĳne volmaaktheid, zĳne eenheid, zĳne onafhankelĳkheid, zĳne
onveranderlĳkheid niet te handhaven. Immers is Hĳ dan niet de
hoogste liefde, want iets anders is dan in Hem het subject, dat
liefheeft en iets anders de liefde, waardoor Hĳ liefheeft, en
zoo ten aanzien van alle andere eigenschappen. God is dan niet
degene, quo melius nihil cogitari potest. Maar God is van zichzelf
en heeft niets boven zich; Hĳ is dus met de wĳsheid, met
de genade, met de liefde enz. volkomen één; Hĳ is absoluut
volmaakt, iets hooger dan God kan er niet gedacht worden,
August. de trin. V 10 VI 1. Hugo a St. Victor, de trin. I 12.
Bĳ schepselen is dat alles anders. Hier is er onderscheid tusschen
bestaan, wezen, leven, kennen, willen, handelen enz., omne quod
compositum est creatum est, geen schepsel kan volstrekt simplex
zĳn, want elk schepsel is eindig. Maar God is de oneindige, en
alwat in Hem is, is oneindig. Al zĳne eigenschappen zĳn Goddelĳk
en dus oneindig, met zĳn wezen één. Daarom is Hĳ en kan Hĳ
ook alleen zĳn genoegzaam, volzalig en volheerlĳk in zichzelven,
Petavius, de Deo lib. II 2. Hieruit blĳkt reeds, dat deze eenvoudigheid
Gods volstrekt geen metaphysische abstractie is. Zĳ
is wezenlĳk onderscheiden van de philosophische idee van το ὀν,
το ἑν, το μοναχον, το ἁπλουν of van de substantie, van het
absolute enz., waarmede Xenophanes, Plato, Philo, Plotinus en
later Spinoza en Hegel God aanduiden. Zĳ is niet gevonden door
abstractie, door boven alle tegenstellingen en onderscheidingen in
de schepselen uittegaan, en door de Godsidee te omschrĳven als
het boven alle tegenstellingen verheven zĳn. Maar juist is men
tot deze eigenschap gekomen, door alle volmaaktheden der schepselen
in God te stellen op volmaakte, Goddelĳke wĳze. De omschrĳving
van God als simplicissima essentia duidt aan, dat Hĳ
het volmaakte, oneindig-volle zĳn is, dat Hĳ is eene oneindige
en onbegrensde πελαγος οὐσιας. En wel verre van het pantheisme
te bevorderen, gelĳk Baur, chr. Lehre van d. Dreiein. Gottes

II 635 meent, staat deze leer van de simplicissima essentia Dei
daar lĳnrecht tegenover. In het pantheisme toch heeft God geen
eigen bestaan en leven buiten en zonder de wereld. Bĳ Hegel
bĳv. bestaat het absolute, het zuivere zĳn, het denken, de idee
niet vóór, maar alleen logisch en potentieel eerder dan de wereld.
Al de bepalingen van het absolute zĳn zonder inhoud, het zĳn
niets dan abstracte, logische denkvormen, Drews, Die deutsche
Spekulation I 249. Maar de omschrĳving Gods als simplicissima
essentia in de christelĳke theologie handhaaft juist, dat God een
eigen, oneindig, volzalig leven heeft in zichzelven, al is het ook,
dat wĳ dat wezen Gods slechts kunnen aanduiden met namen,
aan de schepselen ontleend. De substantie, het hoogste zĳn, het
absolute enz., waarmede de pantheistische philosophie bĳ voorkeur
het Goddelĳk wezen noemt, is door abstractie verkregen; men
ging van de dingen alles wegdenken totdat men niets dan het
laatste, alleralgemeenste begrip, nl. het zuivere zĳn, het naakte
bestaan over hield. Dit zĳn is inderdaad een abstractum, een
begrip, waaraan geen werkelĳkheid beantwoordt en dat niet nader
mag bepaald worden. Elke nadere bepaling zou het vereindigen,
tot iets bĳzonders maken en dus de algemeenheid vernietigen.
Omnis determinatio est negatio. Maar het zĳn, dat in de theologie
aan God wordt toegeschreven is een eigen, bĳzonder, van de
wereld onderscheiden zĳn. Het duidt God aan, niet als een zĳn,
waarvan wĳ hoegenaamd niets kunnen denken dan dat het is,
maar als een zĳn, waarin alles wezen is, als de absolute volheid
des zĳns. Dit eenvoudige wezen sluit dus de velerlei namen niet
uit, gelĳk Eunomius beweerde, maar eischt ze. God is zoo rĳk,
dat wĳ niet dan met vele namen eenig denkbeeld van zĳn rĳkdom
kunnen verkrĳgen. Elke naam noemt hetzelfde volle, Goddelĳke
wezen, maar telkens van eene andere zĳde, waarnaar het in zĳne
werken zich aan ons openbaart. God is daarom simplex in zĳne
multiplicitas en multiplex in zĳne simplicitas (Augustinus). Elke
bepaling, elke naam, waarmede wĳ God aanduiden, is dus geen
negatie, maar eene verrĳking van de kennis van zĳn wezen.
Divinum esse est determinatum in se et ab omnibus aliis divisum
per hoc quod sibi nulla additio fieri potest, Thomas, Sent. I
dist. 8 qu. 4 art. 1 ad 1. Kleutgen, Theol. der Vorzeit I2 204 f.
Zoo verstaan, is deze eenvoudigheid Gods ook niet in strĳd met
de drieëenheid. Want eenvoudig, simplex staat hier niet tegenover

twee- of drievoudig, duplex, triplex, maar tegenover samengesteld,
compositus. En nu is het Goddelĳk wezen niet samengesteld uit
drie personen, noch ook iedere persoon samengesteld uit het wezen
en de proprietas personalis; maar het ééne zelfde eenvoudige
wezen bestaat in de drie personen, iedere persoon of personeele
eigenschap is van het wezen niet re maar alleen ratione onderscheiden,
elke personeele eigenschap is wel eene relatio realis
maar voegt toch niet aliquid reale aan de essentia toe. De personeele
eigenschappen non componunt sed solum distinguunt,
Petavius, lib. 2. cap. 3-4. Zanchius, Op. II col. 68. 69.

6. De eenvoudigheid Gods sluit in zĳne geestelĳke natuur,
want al het lichamelĳke is samengesteld. Wel spreekt de Schrift
van God steeds op menschelĳke wĳze, en kent zĳ Hem allerlei
lichamelĳke organen en werkzaamheden toe, maar ook hierbĳ
neemt zĳ toch al een zekere grens in acht. Van de inwendige
organen van het menschelĳk lichaam worden alleen hart en ingewanden
Hem toegeschreven. Voedings-, verterings- en voortplantingsorganen
worden nooit op Hem overgedragen. Wel is er bĳ
God sprake van het zien en hooren, en ook van het rieken, maar
niet van het smaken en tasten. Een lichaam wordt Hem nergens
toegekend. Ofschoon het O. T. ook nergens met zooveel woorden
zegt, dat God geest is, toch ligt deze opvatting aan heel de
beschrĳving Gods ten grondslag. God is Jahveh, die neerdaalt tot
zĳn volk en zich op menschelĳke wĳze openbaart, maar Hĳ is
van den aanvang af ook Elohim, die verre verheven is boven al
het creatuurlĳke. Hĳ bestaat van zichzelf, Ex. 3:13, Jes. 41:4,
44:6, is eeuwig, Deut. 32:40, Ps. 90:1 v., 102:28, alomtegenwoordig,
Deut. 10:14, Ps. 139:1 v., Jer. 23:23, 24, onvergelĳkbaar,
Jes. 40:18, 25, 46:5, Ps. 89:7, 9, onzichtbaar, Ex.
33:20, 23, onafbeeldbaar, Ex. 20:4, Deut. 5:8, wĳl zonder
gelĳkenis, ‎‏תְּמוּנָה‏‎, Deut. 4:12, 15. God en mensen staan tegenover
elkander als geest en vleesch, Jes. 31:3. Hoewel Hĳ zich
menigmaal openbaart in verschĳning, droom, visioen en in zoover
zich zichtbaar maakt, Gen. 32:30, Ex. 24:10, 33:11,
Num. 12:8, Deut. 5:24, Richt. 13:22, 1 Kon. 22:19, Jes.
6:1, het is toch door zĳnen Geest, en alzoo op geestelĳke wĳze,
dat Hĳ in de schepping tegenwoordig is en alles schept en onderhoudt,
Ps. 139:7, Gen. 2:7, Job 33:4, Ps. 33:6, 104:30

enz., Oehler, Theol. des A. T. § 46. Schultz, Altt. Theol. 496-504.
Duidelĳker treedt het geestelĳke wezen Gods in het N. Test.
aan het licht. Niet alleen blĳkt het daaruit, dat God eeuwig is,
Rom. 16:26, 1 Tim. 6:16, 1 Petr. 1:23, Op. 1:8, 10:6,
15:7, en alomtegenwoordig, Hd. 27:27, 28, Ef. 4:6, en onvergelĳkelĳk,
Hd. 17:29, Rom. 1:22, 23, maar Jezus spreekt
het ook rechtstreeks uit, als Hĳ God πνευμα noemt en daarom
eene geestelĳke en waarachtige vereering Gods eischt, Joh. 4:24.
En wel wordt deze uitspraak door de apostelen niet letterlĳk
herhaald, maar toch hebben zĳ dezelfde voorstelling van het
wezen Gods, als ze Hem onzichtbaar noemen, Joh. 1:18, cf.
6:46, Rom. 1:20, Col. 1:15, 1 Tim. 1:17, 6:16, 1 Joh. 4:12,
20; iets, waarmede de belofte der aanschouwing Gods in
den status gloriae niet strĳdt, Job 19:26, Ps. 17:15, Mt. 5:8,
1 Cor. 13:12, 1 Joh. 3:2, Op. 22:4. Dit geestelĳk wezen
Gods is in het paganisme miskend en verloochend, Rom. 1:23.
Zelfs de wĳsbegeerte heeft zich van de zinnelĳke voorstellingen
Gods niet kunnen losmaken. Het materialisme houdt de stoffelĳke
atomen voor den laatsten grond des zĳns. Het deisme vereindigt
God en maakt Hem den menschen in wezen gelĳk; bĳ Epicurus
zĳn de goden een gezelschap redeneerende wĳsgeeren, met een
fĳn aetherisch lichaam, en onderscheiden van geslacht, Zeller,
IV3 433. Maar ook het pantheisme komt dit geestelĳk wezen
Gods te na. Volgens Heraclitus en de Stoa is de eerste oorzaak
stoffelĳk en lichamelĳk te denken; God is tegelĳk de oorspronkelĳke
kracht, welke alles in den loop des tĳds uit zich voortbrengt
en zoo ook weder in zich terugneemt, Zeller IV3 133-146.
Al deze richtingen werkten ook in de christelĳke kerk en
tot op den huidigen dag na. Bĳ de realistisch-eschatologische
voorstellingen, die in de tweede helft der tweede eeuw in ruimen
kring heerschten, lag de gedachte aan eene zekere lichamelĳkheid
Gods niet verre. Van Tertullianus is het niet geheel zeker, of
hĳ Gode een stoffelĳk lichaam toeschreef. Want wel zegt hĳ,
quis enim negabit, deum corpus esse, etsi deus spiritus est?
spiritus enim corpus sui generis in sua effigie, adv. Prax. 7,
maar hĳ schĳnt corpus in den zin van substantie op te vatten,
als hĳ zegt: omne quod est, corpus est sui generis, nihil est
incorporale nisi quod non est, de carne 11, en elders van de
ziel even realistisch spreekt, de an. 6. Toch is de vereenzelviging

van corpus en substantia opmerkelĳk; zĳ bewĳst, dat Tertullianus
geen substantie dan als corpus zich denken kon. En
elders zegt hĳ dan ook, dat God evenmin vrĳ is van affecten
als de mensch, al zĳn ze in Hem ook op volmaakte wĳze aanwezig.
Zelfs gaat hĳ zoover, dat hĳ de in de Schrift Gode toegeschreven
handen en oogen niet geestelĳk maar letterlĳk opvatten
wil, schoon op volmaakte wĳze, adv. Marc. II 16. Tertullianus kan
daarom de vader van het bĳbelsch realisme worden genoemd. Het
gevaar van het door allegorische exegese verkregene spiritualisme
der Alexandrĳnsche school dreef velen in de richting van het
anthropomorphisme. Melito, bisschop van Sardes, schreef volgens
Origenes aan God een lichaam toe, hoewel het niet is uit te
maken, in hoever dit bericht juist is, Herzog2 9, 539. In de
vierde eeuw werd een dergelĳk anthropomorphisme geleerd door
Audius en zĳne volgelingen, en door vele egyptische monniken,
die vooral in het aan Cyrillus toegeschreven geschrift contra
anthropomorphitas bestreden werden. Later werd deze menschvormige
voorstelling van God door het Socinianisme vernieuwd. Hier
is God alleen een Heer, die macht over ons heeft. Van zĳn eenvoudig,
oneindig, onafhankelĳk, geestelĳk wezen wordt geen
melding gemaakt, Socinus, Christ. relig. instit. Catech. Racov.
qu. 53. Crell beweerde, dat het woord geest van God, engel en
ziel niet aequivoce en analogice maar univoce werd gebezigd, de
Deo et attrib. lib. 1 c. 15. En Vorstius zeide in den zin van Tertulianus,
vere corpus Deo attribui, si per corpus vera et solida substantia
intelligatur, Dorner, Ges. Schriften 279. Voorts leert ook de
theosophie, dat God wel terdege in zekeren zin een lichaam heeft
en dat daarom de mensch ook lichamelĳk naar Gods beeld is
geschapen. In de kabbala dragen de tien sefiroth, dat is, de attributen
of modi, waarin God zich openbaart, saam den naam van
Adam Kadmon, den eersten hemelschen mensch, wĳl de menschelĳke
vorm de hoogste en volkomenste openbaring Gods is en God
zoo in de Schrift voorgesteld wordt, Franck, La Kabbale 1843 p.
179. Daaruit ontwikkelde zich bĳ de christelĳke theosophen, in
verband met de triniteitsleer, de voorstelling, dat God, die geen
rustend zĳn, maar een eeuwig wordend leven is, niet alleen inwendig
van duisternis tot licht, van natuur tot geest zich verheft,
maar ook naar buiten zich met eene zekere natuur, lichamelĳkheid,
heerlĳkheid, hemel omgeeft, en daarin zich voor zichzelf gestalte

geeft en verheerlĳkt. Zoo vinden wĳ het bĳ Böhme, cf. Joh.
Claassen, Jakob Böhme, Sein Leben und seine theos. Werke, 3
Bde Stuttgart 1885 I S. XXXII, 157 II 61. Oetinger, Die Theologie
aus der Idee des Lebens usw. 1852 S. 109 f. Baader, cf.
Joh. Claassen, Franz v. Baaders Leben und theos. Werke usw.
2 Bde Stuttgart 1887 II 110-112. Delitzsch, Bibl. Psychol. S.
48 f. Auberlen, Die Philos. Oetingers 1847 S. 147. Hamberger,
Jahrb. f. deutsche Theol. VIII 1863 S. 448 enz. Eindelĳk komt
ook zelfs in het pantheisme de geestelĳke natuur Gods niet tot
haar recht. Spinoza schreef aan de substantie de eigenschap der
extensio toe, Eth. II prop. 1, 2. En in de philosophie van Hegel,
Schleiermacher, Hartmann e. a. is de wereld een wezenlĳk moment
in het oneindige. Ohne Welt ist Gott nicht Gott, Hegel, Werke
XI 122. God en wereld zĳn correlata, zĳ drukken hetzelfde zĳn
uit, eerst als eenheid dan als totaliteit, Schleiermacher, Dialektik
S. 162. Wel blĳft dit pantheisme, en zelfs met zekere voorliefde,
van God als Geest spreken. Maar wat daaronder te verstaan zĳ,
is moeilĳk te begrĳpen. Hegel gebruikt den naam geest vooral
voor de laatste en hoogste Stufe, welke de idee door de natuur
heen in den mensch, bepaaldelĳk in de philosophie, bereikt. Das
Logische wird zur Natur und die Natur zum Geiste, Werke VII,
2 S. 468. Het wezen van den geest zoekt Hegel nog in de idealiteit,
in het einfache Insichseyn, in de ikheid, ib. S. 14 f. 18 f.,
maar God wordt toch eerst geest na een lang proces door en in
den mensch. Anderen zĳn dat woord geest gaan gebruiken voor
de laatste immanente oorzaak der dingen, zonder daarbĳ aan een
eigen, onderscheiden bestaan en aan een persoonlĳk, bewust leven
te denken. Hartmann duidt het onbewuste aan als zuiveren, onbewusten,
onpersoonlĳken, absoluten geest, en noemt zĳne philosophie
daarom spiritualistisch monisme en panpneumatisme, Philos. des
Unbew. II9 457. Philos. Fragen der Gegenwart 1885 S. 61.

Tegen al deze richtingen heeft de christelĳke kerk en theologie
steeds vastgehouden aan de spiritualitas Dei, Iren. adv. haer. II c.
13. Orig. de princ. I 1, 6. c. Cels. VII 33 sq. VIII 49. Augustinus,
de trin. XV 5. de civ. VIII 5. Conf. VI 3 enz. Joh. Damascenus,
de fide orthod. I c. 11. II c. 3 enz. De spiritualitas
Dei wordt dikwerf niet afzonderlĳk behandeld, maar onder de
simplicitas Dei ter sprake gebracht, Lombardus, Sent. I dist. 8,
4 sq. Thomas, S. Theol. I qu. 3. art. 1-2. S. c. Gent. I c.

20. Petavius, de Deo II c. 1. Het geestelĳk wezen wordt gelĳkelĳk
door Roomsche, Luth. en Geref. theologen gehandhaafd en verdedigd,
Theol. Wirceb. III 27-34. C. Pesch, Prael. dogm. II 68.
Gerhard, Loci theol. II c. 8 sect. 1. Forbesius a Corse, Instruct.
histor. theol. lib. 1 c. 36. Mastricht, Theol. theor. pract. II c. 6.
Onder deze spiritualitas Dei werd nu verstaan, dat God eene
eigene, van het zĳn der wereld onderscheidene substantie was
en dat deze substantie was onstoffelĳk, onwaarneembaar voor
lichamelĳke zintuigen, zonder samenstelling of uitbreiding. Van
den aard eener zoodanige onstoffelĳke substantie kan de mensch
zich alleen eenig flauw denkbeeld vormen uit de analogie van het
geestelĳk wezen, dat hĳ in zichzelven vindt. Maar het wezen
zĳner eigene ziel is den mensch in positieven zin onbekend, hĳ
neemt in zichzelven allerlei psychische verschĳnselen waar en
besluit daaruit tot eene geestelĳke substantie als draagster
daarvan, maar dit wezen der ziel zelf ontsnapt aan zĳne waarneming.
En ook dan nog is de spiritualitas Dei van eene geheel
andere en eenige soort. De benaming geest voor God, engel
en ziel is niet univoce en synoniem, maar analogice te verstaan.
Dit blĳkt reeds daaruit, dat de geest bĳ engelen en menschen
samengesteld is, wel niet uit stoffelĳke deelen maar toch uit
substantia en accidentia, uit potentia en actus, en dus aan verandering
onderworpen is. Bĳ God is echter deze samenstelling
evenmin aanwezig als die uit lichamelĳke deelen; Hĳ is louter
zĳn. Maar voorts treedt het ook hierin duidelĳk aan het licht,
dat God als πνευμα niet alleen is de Πατηρ των πνευματων,
Hebr. 12:9, maar evenzeer de Schepper en Vader van alle zienlĳke
dingen. Ook deze zĳn geworden uit dingen, die niet onder de
oogen verschĳnen, Hebr. 11:3, en hebben hun oorsprong in God
als πνευμα. God als geestelĳk wezen is de auteur niet alleen
van al wat πνευμα en ψυχη, maar ook van al wat σωμα en
σαρξ onder schepselen heet. En zoo geeft de spiritualitas die
volmaaktheid Gods te kennen, waardoor Hĳ zoowel negatief in
analogie met den geest der engelen en de ziel des menschen als
onstoffelĳk en onzichtbaar is te denken, als ook positief als de
verborgen, eenvoudige, absolute grond van alle creatuurlĳk, somatisch
en pneumatisch, zĳn. Ook vroeger is dit beseft, en
vandaar dat sommigen voorstelden, om ook de geesten der engelen
en de zielen der menschen nog lichamen te noemen, terwĳl God

dan alleen geest was in geheel eenigen zin, cf. Augustinus, Epist.
28, of ook, om op God noch het praedicaat der lichamelĳkheid
noch dat der onlichamelĳkheid toe te passen, wĳl Hĳ boven beide
verheven is, Petavius, de Deo II c. 1 § 14-16. Maar dit verdient
geen aanbeveling, wĳl het misverstand bevordert en ook
vergeet, dat, ofschoon alle kennis van God analogisch is, die
analogie toch in de eene groep van schepselen duidelĳker uitkomt
dan in de andere, en in de wereld der onzienlĳke dingen sterker
spreekt dan in die der zienlĳke. Even onjuist is het aan de andere
zĳde, om met Cartesius het wezen van den geest in cogitatio te
stellen, de meth. c. 4, en met Cartesiaansche theologen het wezen
Gods te omschrĳven als res cogitans, Wittichius, Theol. c. 15
§ 218, of als perfectissima et purissima intellectio, Burmannus,
Synopsis I 17, 4. Want daardoor wordt de geestelĳke natuur
Gods terstond met de persoonlĳkheid vereenzelvigd, gelĳk dan
ook bĳ Reinhard, Dogm. 111, Wegscheider, Inst. theol. § 64,
e. a geschiedde. Het pantheisme wist daarom met deze geestelĳke
natuur Gods geen raad, en maakte haar tot een klank zonder zin,
tot een woord zonder realiteit. Van belang is het daarom, om de
spiritualitas Dei als aanduiding van zĳne substantia incorporea
te handhaven. De persoonlĳkheid, zelfbewustzĳn en zelfbepaling,
is daarmede nog niet vanzelf gegeven; wel natuurlĳk bĳ God,
omdat Hĳ een eenvoudig wezen is; maar niet in het begrip op
zichzelf beschouwd. Het dierlĳk bewustzĳn en de onbewuste voorstellingen
in den mensch bewĳzen genoegzaam, dat spiritualitas en
personalitas geen identische begrippen zĳn. Datgene, wat in de
personalitas wordt uitgedrukt, komt later bĳ de leer van de scientia
en voluntas Dei ter sprake. Hier bĳ de spiritualitas is het te
doen om het geestelĳk wezen Gods te handhaven. En dit is van
zoo groot belang, dat daarop heel de wĳze rust, waarop wĳ God
moeten dienen. De aanbidding in geest en waarheid rust op de
geestelĳkheid Gods. Eerst daardoor wordt alle beeldendienst in
beginsel en voor altoos afgesneden.

7. Uit deze spiritualitas Dei volgt rechtstreeks zĳne invisibilitas.
De Schrift leert deze uitdrukkelĳk, boven bl. 145 v. En
in de christelĳke kerk was er dan ook weinig verschil over, of
God wel met lichamelĳke oogen kon worden aanschouwd. Zoowel
voor deze bedeeling als voor die in heerlĳkheid werd dit algemeen

ontkend; slechts enkelen, de Audianen, de Socinianen, Vorstius,
en ook sommige Lutheranen, zooals Quenstedt, Theol. I
554 sq. 566, Hollaz, Ex. theol. 458, Hulsemann, Majus, Jaeger
e. a. namen ze aan en beriepen zich ook op de Geref. Alsted,
Theol. schol. 849, Bucanus, Instit. theol. 1648 p. 443; maar
Gerhard, Loc. XXXI § 144 liet het onbeslist; en Baier, Comp. I
c. 6, Buddeus, Inst. theol. II c. 3 § 4 beperkten ze tot de cognitio
intellectualis. Overigens werd door allen geleerd, dat God
als geest voor lichamelĳke zintuigen onzichtbaar was, Iren. adv.
haer. II 6. IV 20. Orig. c. Cels. VII 33 sq. Augustinus, de civ.
XXII 29. Thomas, S. Th. I qu. 12 art. 3 ad 3. Martyr, Loci,
p. 8, 9. Zanchius, Op. I 225 enz. Indien er van een zien Gods
sprake kan wezen, is dit alleen mogelĳk met oogen der ziel of
des geestes. Daarbĳ kon echter de vraag opkomen of er een
aanschouwen van God mogelĳk is, rechtstreeks, zonder het medium
der schepselen, van aangezicht tot aangezicht? Kan God, gelĳk
de scholastiek zeide, gezien worden, ut est in se per essentiam, in
substantia vel essentia sua? Nu werd over het algemeen geleerd,
dat zulk eene aanschouwing Gods per essentiam in elk geval
alleen mogelĳk was in den status gloriae. Hier op aarde was
zulk een zien Gods voor niemand bereikbaar. Hoogstens was dit
door eene bĳzondere genade en slechts voor een oogenblik aan
Mozes, Ex. 34, Jesaia, c. 6, Paulus, 2 Cor. 12 vergund, August.
Epist. 112, de Gen. ad litt. XII 27. Basil. Hexaem. hom. 1.
Hilarius, de trin. V. Maar verreweg de meesten oordeelden ook
ten aanzien van de aanschouwing Gods, die aan patriarchen,
profeten en apostelen tebeurt gevallen was, dat ze altĳd was
geschied middellĳk, door eene wolk, in een of ander teeken, onder
eene of andere gedaante, Petavius, de Deo VII c. 12. In discussie
was daarom eigenlĳk alleen de vraag, of er in den status gloriae
eene visio Dei per essentiam was. Nu spreken de kerkvaders wel
menigmaal van een zien Gods, dat voor de geloovigen in den
hemel weggelegd is, b. v. Iren. adv. haer. IV 20. Clem. Alex.
Strom. V c. 1. Greg. Naz. Orat. 34. August, de civ. XXII 29,
de Gen. ad lit. XII 26, maar zĳ gewagen niet van een zien Gods
per essentiam. Ze zeggen alleen met de Schrift, dat de zaligen
God zien zullen, niet door een spiegel, maar van aangezicht tot
aangezicht. En zĳ voegen er bĳ, dat God onzichtbaar is, maar
dat Hĳ zich zichtbaar maken kan en zich kan openbaren aan den

mensch, Iren. ib. In potestate nostra non est eum videre, sed in
potestate illius est apparere, Ambrosius, bĳ Petavius, VII c. 7.
Anderen ontkenden dan ook, dat God per essentiam hiernamaals
zou worden aanschouwd, zooals Chrysostomus, Gregorius Nyss.,
Cyrillus Hier., Theodoretus, Hieronymus, Isidorus e. a. De Roomsche
godgeleerden zĳn met de uitspraken dezer patres verlegen.
Vasquez erkende ronduit: hos patres, si sincere loqui volumus,
vix possumus in bonum sensum interpretari. Maar anderen trachten
deze uitspraken te verzwakken en in dien zin te verklaren, dat
zĳ handelen over de lichamelĳke aanschouwing Gods of over de
aanschouwing Gods in dit leven of over de absolute kennis Gods,
die ook in den hemel onbereikbaar is en blĳft, Thomas, S. Theol.
I qu. 12 art. 1 ad 1. Sent. IV dist. 49 qu. 1 art. 1 ad 1.
Petavius, de Deo VII c. 5. Theol. Wirceb. III p. 82-86. Langzamerhand
kwam er echter onder invloed der neoplatonische
mystiek, die inwerkte op Pseudodionysius, eene andere voorstelling
van de visio Dei. Zĳ werd nu opgevat als een aanschouwen van
God in zĳn wezen, ut in se est. God daalde niet meer tot den
mensch af, maar de mensch werd door eene bovennatuurlĳke
gave tot God opgeheven en alzoo vergoddelĳkt. Greg. Magnus,
Moral. l. 18 c. 28 zeide reeds, dat God niet alleen in zĳne heerlĳkheid
maar ook in zĳne natuur zal gezien worden, want ipsa
ei natura sua claritas, ipsa claritas natura est. Prosper, de vita
contempl. 1 c. 4 sprak van de zaligen als sui creatoris substantiam
mundis cordibus contemplantes. Bernardus, serm. 4 in festum
omnium sanctorum, zegt dat God gezien zal worden in al zĳne
schepselen, maar dat de trinitas ook gezien zal worden in semetipsa.
En het concilie te Florence verklaarde, dat zielen in coelum mox
recipi et intueri clare ipsum Deum trinum et unum sicuti est, pro
meritorum tamen diversitate alium alio perfectius, cf. Denzinger,
Enchir. symb. et defin. n. 403, 456, 588, 870, 875. De scholastiek
vond hier ruime stof voor allerlei speculatie en maakte er ook ruimschoots
gebruik van. In verband met de leer der dona superaddita
werd geleerd, dat de mensch met zĳne natuurlĳke gaven tot deze
aanschouwing Gods niet in staat was, maar dat er een divinum
auxilium voor noodig was, hetwelk de natuurlĳke gaven aanvulde,
ophief en voltooide. Die bovennatuurlĳke hulp werd gewoonlĳk
aangeduid met den naam van lumen gloriae. Maar er rees groot
verschil over den aard van dit lumen, of het objectief was of

subjectief, of het het Woord was of de Geest, eene gave des H. Geestes
of deze zelf, al werd ook meestal aangenomen dat het was aliquid
creatum, intellectui datum in ratione habitus. Overigens werd het
algemeene leer, dat God in zĳn wezen het voorwerp der aanschouwing
was, en dat de zaligen dus alles in God zagen wat van zĳn
wezen niet kan gescheiden worden, dus zoowel de eigenschappen
als de personen. Maar de Thomisten beweerden dat het wezen
niet zonder de personen en de eene eigenschap niet zonder de
andere kon aanschouwd worden, terwĳl de nominalisten en Scotisten
het tegendeel staande hielden. Voorts was volgens aller meening
God zelf en alwat formaliter in Hem was, d. i. tot zĳn wezen
behoorde, het voorwerp der aanschouwing; maar er was wederom
verschil, of daartoe ook datgene behoorde, wat eminenter in Hem
was, d. i. wat door God overeenkomstig zĳne besluiten in het
aanzĳn wordt geroepen. Gewoonlĳk werd dit gehandhaafd om
daardoor de aanroeping der engelen en der zaligen te rechtvaardigen,
die in God alles zagen wat geschieden zou en dus de
behoeften kenden van de geloovigen op aarde. Al werd er nu ook
aan toegevoegd, dat de visio Dei geen comprehensio was en in
de zaligen naar de mate hunner verdiensten verschilde, toch liep
deze leer uit op de deificatie van den mensch. Het schepsel verheft
zich op grond van eene bovennatuurlĳke gave door zĳn eigen
verdiensten naar boven en wordt Gode gelĳk, Lombardus, Sent.
4 dist. 49. Thomas S. Theol. I qu. 12, I 2 qu. 3, vooral art.
12. qu. 4 art. 2. S. c. Gent. III c. 38-63. Sent. IV dist. 49
qu. 1, 2. Bonaventura, Brevil. VII c. 7. Hugo Vict. de Sacr. lib.
2 pars 18 c. 16. Petavius, De Deo VII c. 1-14. Becanus, Theol.
Schol. I c. 9. Theol. Wirceb. III p. 67-90. Perrone, Prael. theol.
III p. 266-276. Jansen, Prael. theol. dogm. III p. 913-935.
C. Pesch, Prael. dogm. III p. 23-44. Kleutgen, Theol. der
Vorz. II S. 122-134. Scheeben, Dogm. I 562 f. II 294 f.

De Hervorming nam tegenover deze visio Dei een verschillend
standpunt in. De Lutherschen neigden er toe, om eene visio Dei per
essentiam aan te nemen en niet alleen mentalis maar zelfs ook
corporalis. Gods macht was zoo groot, dat Hĳ aan de zaligen
eene verlichting kon schenken, waardoor zĳ Hem ook met de
oogen des lichaams kunnen zien in zĳn wezen, boven blz. 151.
Ook enkele Gereformeerden achtten zulk eene visio Dei per
essentiam niet onmogelĳk, Bullinger op Joh. 1:18. Polanus, Synt.

Theol. p. 9, 518. Synopsis pur. theol. LII 11-24. Forbesius a
Corse, de visione beatifica, Op. Amst. 1703 I 282-289. enz.
Maar de meesten, zich houdende aan de alle kennis te boven
gaande heerlĳkheid, die den geloovigen bereid is, stelden de
spinosae quaestiones der scholastiek ter zĳde of verwierpen ook
de visio Dei per essentiam geheel en al, Calvĳn, Inst. III 25, 11.
Pareus op 1 Cor. 13 12. Rivetus op Ps. 16:11, Op. II 68.
Danaeus op 1 Tim. 6:16. Gomarus op Joh. 1:18. Op. p. 249-252.
Maccovius redivivus, Theol. pol. 162. Hoornbeek, Instit. theol.
XVI 20 Turretinus, Theol. El. XX qu. 8. Heidegger, Corpus
theol. III 37, XXVIII 138. Moor, VI 720. M. Vitringa IV 18-25,
vooral Voetius, Disp. II 1193-1217 enz.; cf. ook Episcopius,
Inst. theol. IV sect. 2 c. 4, Limborch, Theol. Chr. VI 13, 6.
Deze bescheidenheid is zeker in overeenstemming met de Schrift,
die wel van eene aanschouwing Gods door de zaligen spreekt,
maar dienaangaande niets naders verklaart en elders God uitdrukkelĳk
onzichtbaar noemt. De aanschouwing die de geloovigen wacht,
wordt door Paulus genoemd een kennen gelĳk wĳ gekend zĳn.
Indien God, gelĳk allen aannemen, niet volmaakt, in zĳn wezen,
gekend kan worden maar onbegrĳpelĳk is, kan Hĳ ook in zĳn
wezen niet worden gezien. Visio per essentiam en comprehensio
zĳn immers volkomen gelĳk. Bovendien, God is oneindig en de
mensch blĳft eindig, ook in den status gloriae. God kan daarom
door den mensch altĳd slechts op eindige, menschelĳke wĳze
worden gezien. Het objectum moge dus infinitum zĳn, de repraesentatio
in het menschelĳk bewustzĳn is en blĳft finita. Maar
dan is het zien Gods ook niet per essentiam. Dan is er van Gods
zĳde altĳd eene συγκαταβασις noodig, eene openbaring, waardoor
Hĳ van zĳne zĳde tot ons nederdaalt en zich aan ons kenbaar maakt;
Mt. 11:27 blĳft ook in de heerlĳkheid van kracht. De aanschouwing
Gods in zĳn wezen zou meebrengen, dat de mensch
vergoddelĳkt en de grens tusschen Schepper en schepsel uitgewischt
werd. Dat ligt nu wel op de lĳn van de neoplatonische
mystiek, die door Rome werd opgenomen, maar niet op die van
de Hervorming, en althans niet van de Gereformeerde kerk en
theologie. Bĳ Rome toch wordt de mensch door het donum supernaturale
opgeheven boven zĳne eigene natuur; hĳ wordt daardoor
feitelĳk een ander wezen, een homo divinus en supernaturalis,
Bellarminus, de justif. V 12; maar hoe hoog en heerlĳk de

Gereformeerden ook dachten van den status gloriae, ook daar
bleef de mensch toch mensch, wel verheven supra gradum suum
naturalem, maar niet supra speciem suam et objectum illi analogum,
Turret., Th. El. XX qu. 8, 12. De zaligheid des menschen
is zeker gelegen in de visio Dei beatifica, maar toch altĳd in
zulk eene visio, als waarvoor de eindige en beperkte menschelĳke
natuur vatbaar is. Eene θεωσις, gelĳk Rome ze leert, past in
het systeem der Pseudodionysiaansche hierarchie maar vindt in
de Schrift geen steun, cf. later den locus over het beeld Gods,
en ook Stuckert, Vom Schauen Gottes, Zeits. f. Th. u. K. von
Gottschick VI 6 S. 492-544.

C. God als Licht.

8. Heel de Schrift gaat er van uit, dat Gode bewustzĳn en
kennisse toekomt. Hĳ is louter φως zonder eenige σκοτια, 1 Joh.
1:5, wonende in een ontoegankelĳk licht, 1 Tim. 6:16, en bron
van alle licht in natuur en genade, Ps. 4:7, 27:1, 36:10,
43:3, Joh. 1:4, 9, 8:12, Jak. 1:17 enz. In deze benaming
van licht is begrepen dat God zichzelven volkomen bewust is,
dat Hĳ zichzelven in zĳn gansche wezen doorziet en dat er niets
in dat wezen voor zĳn bewustzĳn verborgen is. Ook het trinitarische
leven Gods is een volkomen bewust leven, Mt. 11:27,
Joh. 1:17, 10:15, 1 Cor. 2:10. Maar voorts heeft God bewustzĳn
en kennis van al wat buiten zĳn wezen bestaat. Nergens
wordt in de Schrift ook maar aangeduid, dat Hem iets onbekend
zou zĳn. Wel wordt de wĳze, waarop Hĳ kennis neemt, soms
zeer menschelĳk beschreven, Gen. 3:9 v., 11:5, 18:21 enz.,
maar Hĳ weet toch alles. De gedachte, dat Hem iets onbekend
zou zĳn, wordt als ongerĳmd afgewezen; zou Hĳ die het oor plant
niet hooren, en die het oog formeert niet zien, Ps. 94:9. Telkens
is er sprake van zĳne ‎‏חָכְמָה‏‎, ‎‏גְבוּרָה‏‎, ‎‏עֵצָה‏‎, ‎‏תְבוּנָה‏‎, γνωσις,
σοφια, Job 12:13, 28:12-27, Spr. 8:12 v., Ps. 147:5, Rom.
11:33, 16:27, Ef. 3:10 enz. En deze kennisse Gods heeft alle
schepsel tot voorwerp. Zĳ strekt zich tot alles uit, en is alzoo
alwetendheid in strikten zin. Zĳne oogen doorloopen de gansche
aarde, 2 Chron. 16:9; alles is Hem bekend en ligt naakt uitgespreid
voor zĳn oog, Hebr. 4:13. Het kleinste en geringste,

Mt. 6:8, 32, 10:30, het verborgenste, hart en nieren, Jer. 11:20,
17:9, 10, 20:12, Ps. 7:10, 1 Kon. 8:39, Luk. 16:15,
Hd. 1:24, Rom. 8:27, gedachten en overleggingen, Ps. 139:2,
Ezech. 11:5, 1 Cor. 3:20, 1 Thess. 2:4, Op. 2:23, de mensch
in zĳn oorsprong en wezen en in al zĳne gangen, Ps. 139, nacht
en duisternis, Ps. 139:11, 12, hel en verderf, Spr. 15:11, het
kwade en zondige, Ps. 69:6, Jer. 16:17, 18:23, 32:19, het
voorwaardelĳke, 1 Sam. 23:10-13, 2 Sam. 12:8, 2 Kon. 13:19,
Ps. 81:14, 15, Jer. 26:2, 3, 38:17-20, Ezech. 3:6, Mt.
11:21 en het toekomstige, Jes. 41:22 v., 42:9, 43:9-12,
44:7, 46:10, bepaaldelĳk ook het levenseinde, Ps. 31:16,
39:6, 139:6, 16, Job 14:5, Hd. 17:26 enz., het is alles Gode
bekend. Hĳ kent alles, 1 Joh. 3:20. En Hĳ kent dat alles niet
aposteriori, door waarneming, maar apriori, van eeuwigheid, 1 Cor.
2:7, Rom. 8:29, Ef. 1:4, 5, 2 Tim. 1:9. Zĳne kennis is voor
vermeerdering niet vatbaar, Jes. 40:13 v., Rom. 11:34, is zeker
en bepaald, Ps. 139:1-3, Hebr. 4:13, zoodat al Gods openbaringen
waarachtig zĳn, Joh. 8:26, 17:17, Tit. 1:2, alle
werken Gods ons zĳne wĳsheid kennen doen, Ps. 104:24, 136:5,
Ef. 3:10, Rom. 11:33, en ons tot aanbidding en bewondering
stemmen, Ps. 139:17 v., Jes. 40:28, Job 11:7 v., Rom. 11:33,
1 Cor. 2:11. De kennisse Gods zoo van zichzelf als van de
wereld wordt in de Schrift zoo beslist en klaar geleerd, dat ze
binnen de christelĳke kerk ten allen tĳde werd erkend. Maar het
pantheisme is daartegen in verzet gekomen. Het kende God geen
eigen, van de wereld onderscheiden zĳn toe en kon daarom in
God ook geen eigen bewustzĳn aannemen. Spinoza sprak nog wel
van de cogitatio als een attributum Dei en noemde God eene res
cogitans, Eth. II prop. 1. Maar van die cogitatio onderscheidde hĳ
den intellectus als certus modus cogitandi, en deze valt niet in
de natura naturans maar alleen in de natura naturata, Eth. I
prop. 31, en al deze modi cogitandi maken saam Gods eeuwig
en oneindig verstand uit, Eth. V prop. 40 schol. Dit pantheisme
leidde door Fichte, Schelling, Hegel en Schopenhauer heen tot
de Philosophie des Unbewussten van Eduard von Hartmann. Deze
wĳst in het eerste deel van zĳn werk in den breede de beteekenis
aan, welke aan het onbewuste overal in de wereld toekomt, en
zegt dan, dat dat onbewuste wezen één is in alle dingen II9
155 f. En dit Onbewuste, ofschoon liever niet God genoemd II

201, vervult bĳ Hartmann toch de plaats van God. Nu wordt
dit Onbewuste door Hartmann soms zoo opgevat, dat het niet
blind en alogisch is, gelĳk de wil bĳ Schopenhauer, maar veeleer
helderziende, clairvoyant is evenals ’t instinct bĳ dier en mensch,
en eene alwetende, alwĳze, überbewusste Intelligenz bezit, II 176 f.
Maar hĳ ontkent dat aan het Onbewuste bewustzĳn toekomt.
Want bewustzĳn bestaat in eene splitsing van subject en object,
is dus altĳd eene beperking en onderstelt de individualisatie, ja
zelfs het lichaam, II 177 f. Zoodra het bewustzĳn absoluut genomen
wordt, verliest het zĳn vorm en wordt het vanzelf onbewust,
II 179. Indien het absolute nog een eigen bewustzĳn had buiten
de individueele bewustzĳns, zou het deze terstond verslinden. Het
monisme is onvereenigbaar met een bewust Goddelĳk wezen. Zulk
een wezen ware niet immanent in maar gescheiden van de wereld.
Het is wel de oorzaak van alle bewustzĳn maar niet zelf bewust, II
178 f. En vooral zelfbewustzĳn kan aan het absolute niet worden
toegeschreven, want dit onderstelt eene onderscheiding van subject
en object, eene reflexie over zichzelf, die in het absolute niet vallen
kan, II 187 f. Het pantheisme ontzegt alzoo aan God beide kennis
van de wereld, Weltbewusstsein, innerweltliches Selbstbewusstsein,
en kennis van zichzelven, zelfbewustzĳn, ausserweltliches of innergöttliches
Selbstbewusstsein. Ook waar Hĳ in de individueele bewustzĳns
tot bewustzĳn komt, kent Hĳ alleen de wereld maar niet
zichzelven, Hartmann II. 176. Nu kan aan Hartmann schier alles,
wat hĳ zegt over de macht en beteekenis van het onbewuste in
de schepselen, worden toegestemd. Het onbewuste speelt inderdaad
in het dierlĳk en menschelĳk leven eene groote rol. Maar het is
opmerkelĳk dat Hartmann zelfs de vraag niet stelt, of die uitgestrekte
macht van het onbewuste juist niet de intelligentie Gods
onderstelt en eischt. Want zeer zeker is er menigmaal eene onbewuste
en toch doelmatige handeling. Maar het onbewuste in dier
en mensch handelt dan niet zelf met doel; maar de bewuste geest
des menschen ziet in die handeling een doel, waarop het juist
door een daarbovenstaand, hooger bewustzĳn is gericht, Thomas,
S. c. Gent. I 44, 5. Van oudsher heeft daarom het waarnemen
van het doelmatige in de wereld geleid tot de erkenning van een
Goddelĳk wezen. Anaxagoras nam daarom reeds een νους aan,
die een oneindig weten bezat, om alles op zĳn best te ordenen.
Socrates omschrĳft de Godheid zoo, dat ze alles ziet en hoort

en overal aanwezig is. Bĳ Plato is God de wereldformeerder, die
naar de ideeën alles schept. Aristoteles beredeneert, dat de Godheid
het primum movens, het absolute zĳn, actus purus, en volstrekt
onlichamelĳk is. Zĳ is daarom denken, νους, en heeft tot
inhoud zichzelve. God kan den inhoud zĳner gedachte niet van
buiten ontleenen; Hĳ kan alleen het beste denken, en dat is
Hĳzelf. God denkt alzoo zichzelf, Hĳ is het denken van het
denken; het denken en zĳn object is bĳ Hem één, God is νοησις
νοησεως, Metaph. XII 9. En zelfs de Stoa besloot teleologisch
uit het doel in de wereld tot eene intelligente oorzaak. Zeno
redeneerde reeds aldus: Nullius sensu carentis pars aliqua potest
esse sentiens. Mundi autem partes sentientes sunt. Non igitur
caret sensu mundus, Cic. N. D. II, 8, 22. cf. III, 9, 22: quod
ratione utitur melius est quam id quod ratione non utitur.
Nihil autem mundo melius. Ratione igitur mundus utitur.
Zoo ook Thomas, S. c. Gent. I c. 28 en 44. Wie geen doel
in de wereld erkent, heeft ook geen zelfbewust God van noode
en heeft aan het materialisme genoeg. Maar wie met von
Hartmann de teleologische wereldbeschouwing verdedigt, moet in
God een bewustzĳn aannemen, en verklaart door het onbewuste
het bewuste niet. Immers kan in het gevolg niet meer aanwezig
zĳn dan er ligt in de oorzaak. Zou Hĳ die het oor plant niet
hooren, en Hĳ die het oog formeert niet aanschouwen? Eene
volmaaktheid in het schepsel wĳst terug op eene volmaaktheid
in God. Indien het redelĳk wezen in waarde alle andere te boven
gaat, indien het denken den mensch, anders zwak als een riet,
toch boven alle schepselen verheft, kan God niet als onbewust
gedacht worden. De religie verzet zich daartegen, die altĳd en
overal een persoonlĳk, zelfbewust God onderstelt, maar ook de
philosophie teekent daartegen protest aan. Het pantheisme moge
zich kunnen beroepen op Spinoza en Hegel; het theisme heeft
alle wĳsgeeren der oudheid aan zĳne zĳde en vindt ook in de
nieuwere philosophie nog steun bĳ Cartesius, Leibniz, Kant,
Schelling (2e periode), J. H. Fichte, Herbart, Lotze, Ulrici, Carrière
enz. Dat nu het Goddelĳk zelfbewustzĳn specifiek verschilt
van dat van den mensch en hierin slechts eene zwakke analogie
heeft, staat zeker boven allen twĳfel vast. In zoo ver zou er geen
bezwaar zĳn, om God überbewusst te noemen. Maar juist daarom
kan uit de beperktheid van het menschelĳk zelfbewustzĳn niet

tot de Goddelĳke kennis worden besloten. In weerwil van alle
redeneeringen van pantheistische zĳde over de beperktheid, de
individualiteit en de zinnelĳke basis als noodzakelĳk aan het
zelfbewustzĳn eigen, is niet in te zien, waarom de zelfkennis
Gods eene beperking zou zĳn van zĳn wezen. Bĳ ons is het zelfbewustzĳn
eindig en beperkt, omdat we zelf eindig zĳn en omdat
het ons zĳn nimmer dekt. Ons zĳn is veel rĳker dan ons zelfbewustzĳn.
Maar God is het eeuwige, loutere zĳn. En zĳne
zelfkennis heeft niets minder dan dat volle, eeuwige, Goddelĳke
zĳn zelf tot inhoud. Zĳn en kennen zĳn in God één. Hĳ kent
zichzelf door zĳn eigen wezen. Hĳ komt ook niet langzamerhand
tot bewustzĳn, en is zich niet nu eens meer dan minder bewust.
Want in Hem is geen worden, geen proces, geen ontwikkeling.
Hĳ is louter zĳn, enkel licht zonder duisternis, Augustinus, de
trin. XV 14. Thomas, S. c. Gent. I c. 57-48.

Van dit zelfbewustzĳn Gods is zĳn Weltbewusstsein te onderscheiden.
De vroegere theologie deelde daarom de kennisse Gods
in in scientia naturalis (necessaria, simplicis intelligentiae) en
scientia libera (contingens, visionis). Beide zĳn niet identisch, gelĳk
het pantheisme leert, want indien het absolute alleen logisch en
potentieel eerder is te denken dan de wereld, is het tot verklaring
der wereld geheel ongenoegzaam. God heeft de wereld niet
noodig, om tot persoonlĳkheid, tot zelfbewustzĳn te komen. Hĳ
heeft noch, naar Hegel, een logischen, noch, naar Schelling, een
historischen cursus door te loopen, om zĳne volle actualiteit te
bereiken (von Baader). Maar toch kunnen het zelfbewustzĳn en
het Weltbewusstsein in God niet zoo gescheiden naast elkaar
staan, als het soms in de vroegere dogmatiek werd voorgesteld.
Veeleer bestaat er tusschen beide een organisch verband. God
heeft uit de oneindige volheid van ideeën, die in zĳn absoluut
zelfbewustzĳn aanwezig zĳn, niet naar willekeur sommige uitgekozen,
om ze buiten zich te realiseeren. Hĳ heeft zich daarbĳ
laten leiden door het doel, om in de wereld zichzelven, al zĳne
deugden en volmaaktheden, tot openbaring te brengen. De cognitio
libera omvat dus juist die ideeën, welke in hare realisatie geschikt
zĳn, om op creatuurlĳke wĳze het wezen Gods te ontvouwen.
De cognitio naturalis is uitteraard ongeschikt, om aan schepselen
te worden meegedeeld. Zooals God zichzelven kent, kan hĳ door
schepselen nooit worden gekend, noch wat den inhoud en den

omvang, noch ook wat de wĳze betreft. Maar de cognitio libera
omvat al datgene, wat voor realiseering vatbaar is en geschikt,
om de deugden Gods in en voor schepselen tot openbaring te
brengen. Zĳ staat tot de cognitio naturalis, als de ectype tot de
archetype. Toch moet ook bĳ deze cognitio libera in het oog
worden gehouden, dat ze in God iets gansch anders is dan in de
schepselen. Ook al is deze cognitio libera mededeelbaar, zĳ is
toch niet alleen in omvang maar ook in aard en wezen grootelĳks
bĳ God en bĳ het redelĳk schepsel onderscheiden. Vooreerst leert
de H. Schrift zeer duidelĳk, dat deze scientia Dei al het zĳnde
omvat; niets is aan zĳne alwetendheid onttrokken, niets verborgen
voor zĳn alziend oog. Verleden, heden en toekomst; het geringste
en het verborgenste; alles is naakt en geopenbaard voor Hem,
met wien wĳ te doen hebben. Ten allen tĳde werd dit ook in
de christelĳke theologie erkend. De eenige, die anders sprak, was
Hieronymus. Deze noemde het in zĳn commentaar op Hab. 1:13
ongerĳmd, om de Goddelĳke majesteit zoover neer te halen, ut
sciat per momenta singula quot nascantur culices, quot ue moriantur;
quae cimicum et pulicum et muscarum sit in terra
multitudo, quanti pisces in aqua natent, et qui de minoribus
majorum praedae cedere debeant. Doch deze beperking van
Gods alwetendheid vindt in de Schrift geen steun en is door
de christelĳke theologie eenparig verworpen. En voorts kent
God alles niet door waarneming uit de dingen, maar Hĳ weet
alles uit en van zichzelven. Onze kennis is posterieur, zĳ onderstelt
het zĳn en is daaraan ontleend. Bĳ God is het omgekeerd;
Hĳ kent alles voordat het is. De Schrift spreekt ook
dit duidelĳk uit, als zĳ zegt, dat God alles weet voordat het
geschiedt, Jes. 46:10, Am. 3:7, Dan. 2:22, Ps. 139:6, Mt.
6:8 enz. God is toch de Schepper aller dingen; Hĳ heeft ze
gedacht, voordat ze bestonden. Iste mundus nobis notus non esse
posset, nisi esset; Deo autem, nisi notus non esset, esse non
posset, August. de civ. XI 10, de Gen. ad lit. V 18. Hĳ bestaat
van zichzelven en kan ook in zĳn bewustzĳn en kennis niet afhangen
van of gedetermineerd worden door iets, dat buiten Hem is.
Uit zĳne aseitas vloeit vanzelf de volstrekte onafhankelĳkheid
van zĳn weten voort. Hĳ kent alles niet uit de dingen na hun
bestaan, want dan zouden deze als bĳ Schopenhauer en Hartmann
uit het onbewuste zĳn voortgekomen, cf. August. de civ. XI, 10

Conf. XIII 16. Gen. ad. litt. V 15, maar Hĳ kent alles in en
door en uit zichzelven. En daarom is zĳne kennis ook ééne, eenvoudig,
onveranderlĳk, eeuwig; Hĳ kent alles in eens, tegelĳk,
van eeuwigheid; en alles staat eeuwig present voor zĳn oog,
Iren., adv. haer. I 12. August., de trin. XI 10. XII 18. XV 7,
13, 14. Lombardus, Sent. I. dist. 35, 36. Thomas, S. Th. I qu.
14. S. c. Gent. I c. 44 sq. Zanchius, Op. II 195 sq. Polanus,
Synt. theol. II c. 18 enz.

Van praescientia kan er daarom bĳ God in eigenlĳken zin geen
sprake zĳn. Er is bĳ Hem geen differentia temporis, Tertull.,
adv. Marc. III 5. Hĳ roept de dingen die niet zĳn alsof ze waren,
en ziet wat niet is alsof het reeds bestond. Quid est enim praescientia,
nisi scientia futurorum? quid autem futurum est Deo,
qui omnia supergreditur tempora? Si enim scientia Dei res ipsas
habet, non sunt ei futurae sed praesentes; ac per hoc non jam
praescientia sed tantum scientia dici potest, August., ad Simpl.
II 2. Omne quod nobis fuit et erit, in ejus prospectu praesto
est, Gregorius Magnus, Mor. l. 20 c. 23. Quidquid tempora
volvunt, praesens semper habet, Marius Victor, bĳ Petavius,
de Deo IV 4. De onderscheiding van Gods alwetendheid in
praescientia, scientia visionis (van ’t heden) en reminiscentia is
geheel en al eene menschelĳke voorstelling, Philippi, Kirchl.
Gl. II 67. Toch stelt de Schrift het menigmaal zoo voor, alsof
Gods alwetendheid temporeel aan het zĳn der dingen voorafgaat.
En zonder deze hulpvoorstelling kunnen we ook van Gods alwetendheid
niet spreken. Maar daaruit rees in de theologie de vraag,
hoe deze alwetendheid Gods te rĳmen was met ’s menschen vrĳheid.
Indien God toch alles vooruitweet, dan staat alles van
eeuwigheid vast en blĳft er voor vrĳe en contingente daden geen
plaats meer over. Cicero kwam daarom reeds tot loochening der
alwetendheid Gods, wĳl hĳ ze niet overeenbrengen kon met den
vrĳen wil, de fato c. 14. de div. II 5-7. Marcion ontzeide aan
God met de almacht en goedheid ook de alwetendheid, wĳl Hĳ
den eersten mensch in zonde had laten vallen, Tertull. adv. Marc.
II 5. Later werd ditzelfde door de Socinianen geleerd. God weet
alles maar alles overeenkomstig zĳn aard. Hĳ weet het mogelĳk
toekomstige, het toevallige, dus niet met volstrekte zekerheid, want
dan hield het op toevallig te zĳn, maar Hĳ weet het als mogelĳk
en toevallig, d. i. Hĳ weet het toekomstige, voorzoover het van

menschen afhangt, niet zeker en onfeilbaar vooruit. Want anders
ging de wilsvrĳheid te loor, werd God auteur der zonde en zelf
aan de noodwendigheid onderworpen, Fock, der Socin. 437-446.
Maar zulk eene beperking van Gods alwetendheid was te zeer
met de H. Schrift in strĳd, dan dat ze anders dan bĳ enkelen
ingang kon vinden. De christelĳke theologie zoekt de oplossing
gewoonlĳk in eene andere richting. Twee wegen boden zich daarvoor
aan. Eenerzĳds maakte Origenes onderscheid tusschen de
praescientia en de praedestinatio. God weet de dingen wel vooruit,
maar deze praescientia is niet de oorzaak en de grond van hun
geschieden, veeleer weet God ze alleen zeker vooruit, omdat ze in
den tĳd door de vrĳe beslissing der menschen geschieden zullen;
ὀυ γαρ ἐπει εγνωσται γινεται, ἀλλ’ ἐπει γινεσθαι ἐμελλεν ἐγνωσται,
in Gen. I 14. c. Cels. II 20. Aan de andere zĳde staat Augustinus,
die ook beide, de praescientia en de wilsvrĳheid, handhaven wil.
Religiosus animus utrumque eligit, utrumque confitetur, et fide
pietatis utrumque confirmat, de civ. V 9, 10. Maar hĳ ziet in,
dat, als God iets zeker vooruitweet, dit ook noodzakelĳk geschieden
moet; anders viel heel de praescientia weer omver. Praescientia,
si non certa praenoscit, utique nulla est, de lib. arb. III 4. Daarom
zegt hĳ, dat de wil des menschen, met heel zĳn natuur, met
al zĳne beslissingen in de praescientia opgenomen is en door deze
niet vernietigd, maar veeleer geponeerd en gehandhaafd wordt.
Cum enim sit praescius voluntatis nostrae, cujus est praescius
ipsa erit. Voluntas ergo erit, quia voluntatis est praescius, de lib.
arb. III 3. Voluntates nostrae tantum valent, quantum Deus
eas valere voluit atque praescivit; et ideo quidquid valent,
certissime valent; et quod facturae sunt, ipsae omnino facturae
sunt; quia valituras atque facturas ille praescivit, cujus praescientia
falli non potest, de civ. V 9. De scholastiek, hoewel
allerlei onderscheidingen makende, sloot zich in beginsel bĳ Augustinus
aan, Anselmus, de concordia praescientiae et praedestinationis
necnon gratiae Dei cum libero arbitrio. Lombardus, Sent.
I dist. 38. Bonaventura, ib. Thomas, S. Theol. I qu. 14. Hugo
Vict., de Sacram. I 9 enz. Maar de Jezuiten brachten verandering,
cf. deel I 91 v.
Zĳ schoven in aansluiting aan het semipelagianisme,
tusschen de scientia necessaria en de scientia libera nog
de zoogenaamde scientia media in, om door deze Gods alwetendheid
met ’s menschen vrĳheid te rĳmen. Zĳ verstonden daaronder

eene logisch aan de besluiten voorafgaande kennisse Gods van
het voorwaardelĳk toekomstige. Het object dezer kennis is niet
het bloot mogelĳke, dat nooit werkelĳkheid zal worden, noch ook
datgene, wat tengevolge van een besluit Gods zeker geschieden
zal, maar dat mogelĳke, hetwelk onder eene of andere voorwaarde
werkelĳkheid worden kan. God laat n.l. in zĳn wereldbestuur
veel afhangen van condities, en weet nu vooruit, wat Hĳ doen
zal, ingeval de condities wel of ingeval zĳ niet door den mensch
vervuld worden. God is dus in alle gevallen gereed, Hĳ voorziet
en kent alle mogelĳkheden, en heeft met het oog op al die
mogelĳkheden zĳne maatregelen genomen en zĳne besluiten gemaakt.
Hĳ wist vooruit, wat Hĳ doen zou, indien Adam viel en
ook indien hĳ staande bleef; indien David naar Kehila ging of
er niet heenging; indien Tyrus en Sidon zich al of niet bekeerden
enz. De kennis der futura conditionata gaat dus vooraf aan het
besluit der futura absoluta; de mensch beslist geheel vrĳ en
zelfstandig in ieder oogenblik maar kan God toch nooit door de
eene of andere beslissing verrassen of zĳn plannen te niet doen,
want op alle mogelĳkheden is door Gods praescientia gerekend.
Deze leer van de scientia media werd met vele Schriftuurplaatsen
gesteund, welke aan God de kennis toeschrĳven van wat in een
gegeven geval zou geschieden, wanneer de eene of andere conditie
al of niet ware vervuld, zooals Gen. 11:6, Ex. 3:19, 34:16,
Deut. 7:3, 4, 1 Sam. 23:10-13, 25:29 v., 2 Sam. 12:8,
1 Kon. 11:2, 2 Kon. 2:10, 13:19, Ps. 81:14, 15, Jer. 26:2,
3, 38:17-20, Ezech. 2:5-7, 3:4-6, Mt. 11:21, 23, 24:22,
26:53, Luk. 22:66-68, Joh. 4:10, 6:15, Hd. 22:18, Rom.
9:29, 1 Cor. 2:8. Zĳ werd door de Thomisten en Augustinianen
wel bestreden, bĳv. Bannez, de Salmanticenses, Billuart,
Summa S. Thomae 1747 I 464 sq., maar door de Molinisten en
Congruisten Suarez, Bellarminus, Lessius enz. ook ĳverig verdedigd.
Vrees voor het Calvinisme en Jansenisme kwam aan
de leer der scientia media in de Roomsche kerk ten goede, en
langzamerhand vond ze in meer krassen of gematigden zin bĳ
schier alle Roomsche theologen ingang, cf. deel I 93,
Karl Werner, Der h. Thomas v. Aq. III 389-442. Id. Gesch. der kath.
Theol. 98 f. G. Schneemann, Die Entstehung der thomistisch-molinistischen
Controverse, Ergänzungshefte zu den Stimmen aus
Maria Laach, no 9. 13. 14. Schwane, D. G. der neuern Zeit S.

37-59. Petavius, de Deo IV c. 6. 7 enz. De lĳn van Augustinus
was daarmede verlaten en die van Origenes weder opgenomen.
Zoo had de Grieksche theologie van den beginne aan gedaan,
Damasc., de fide orth. II c. 30. De Roomsche theologie volgde.
Ook de Lutherschen, Gerhard, Loc. II c. 8 sect. 13, Quenstedt,
Theol. I 316, Buddeus, Instit. 217, Reinhard, Dogm. 116 enz.,
en de Remonstranten, Episc., Inst. IV sect. 2 c. 19, Limborch,
Theol. Chr. II c. 8. § 29 waren de scientia media niet ongenegen.
In den nieuweren tĳd leeren velen, ongeveer op dezelfde wĳze,
dat God ook werkelĳk kennis krĳgt uit de wereld als medium
scientiae. Hĳ kent het toevallig-toekomstige wel als mogelĳk
vooruit, maar leert eerst uit de wereld, dat het al of niet werkelĳk
wordt. Voor alle gevallen weet Hĳ echter sein dem Thun der
Creatur, wie es auch ausfalle, angemessenes Thun; Hĳ stelde
wel het schema van het wereldplan vast maar laat de Ausfüllung
aan het schepsel over, Dorner, Gl. I 319-323. Rothe, Ethik
§ 42. Martensen, Dogm. § 116. Kahnis, Dogm. I 343. Grétillat,
Theol. syst. III 237 s. Sécretan, La civilisation et la croyance
1887 p. 260 s. enz. Daarentegen werd op het voetspoor van
Augustinus zulk een nuda praescientia en scientia media door de
Gereformeerden verworpen, Voetius, Disp. I 254-258. Twissus,
de scientia media, Op. III p. 1 sq. Turretinus, Theol. El. III
qu. 13. Moor, I 659 sq. Ex. v. h. Ontw. v. Tol. IV 281 v.

Nu loopt bĳ de scientia media de vraag niet hierover, of de
dingen onderling niet menigmaal in een conditioneel verband tot
elkander staan, dat Gode bekend is en door Hemzelf is gewild.
Indien dit alleen met de scientia media werd bedoeld, zou ze
zonder bezwaar kunnen worden aangenomen, gelĳk Gomarus,
Disp. theol. X 30 sq. en Walaeus, Loci Comm. Op. I 174-176,
cf. Heppe, Dogm. der ev. r. K. 64 ze in dien zin opnamen en
erkenden. Maar de leer der scientia media beoogt iets anders;
zĳ wil de pelagiaansche opvatting van de wilsvrĳheid in overeenstemming
brengen met de alwetendheid. De wil der schepselen
nl. is krachtens zĳn aard indifferent. Hĳ kan het eene zoowel
als het andere doen. Hĳ is door zĳne natuur noch door de velerlei
omstandigheden, waarin hĳ geplaatst is, gedetermineerd. Deze
kunnen invloed oefenen op den wil, maar ten slotte blĳft de wil
vrĳ en kiest naar het hem lust. Deze wilsvrĳheid is natuurlĳk
niet te rĳmen met een besluit Gods; ze bestaat wezenlĳk in

independentia a decreto Dei. God heeft dien wil niet bepaald, maar
heeft hem vrĳ gelaten; Hĳ kon hem niet bepalen, zonder hem
te vernietigen. God moet tegenover den wil der redelĳke schepselen
eene afwachtende houding aannemen. Hĳ ziet toe, wat deze
doen zal. Maar nu is Hĳ alwetend. Hĳ kent dus alle mogelĳkheden,
alle toevallig-toekomstige dingen, en kent ook de absoluut
toekomstige dingen vooruit. Dienovereenkomstig heeft Hĳ zĳne
besluiten genomen. Indien een mensch in bepaalde omstandigheden
de genade zal aannemen, heeft Hĳ hem uitverkoren ten leven;
indien hĳ niet zal gelooven, heeft Hĳ hem verworpen. Nu is het
duidelĳk, dat zulk een leer van die van Augustinus en Thomas
in beginsel afwĳkt. Bĳ dezen toch gaat de voorwetenschap aan
de dingen vooraf en kan er niets tot aanzĳn komen dan door
den wil Gods. Non fit aliquid nisi omnipotens fieri velit, Aug.
Enchir. 95. Thomas, S. Th. I qu. 14 art. 9 ad 3. Niet de wereld
maar de besluiten zĳn het medium, waaruit God alle dingen
kent, Thomas, I qu. 14 art. 8. Bonaventura, Sent. II dist. 37
art. 1. qu. 1. En het toevallige en vrĳe kan dus in zĳn verband
en orde zeker en onfeilbaar worden gekend. Het is waar, dat de
scholastiek op dit punt zich soms al anders uitdrukte dan Augustinus.
Anselmus b. v. zeide, dat de praescientia geene necessitas
interna en antecedens maar alleen eene necessitas externa en
consequens meebracht. Cur Deus homo 16. En Thomas oordeelde,
dat God de futura contingentia wel eeuwig en zeker kent secundum
statum, quo actu sunt, secundum suam praesentialitatem,
maar dat zĳ in hunne causae proximae toch contingent en ongedetermineerd
waren, S. Th. I qu. 14 art. 13. Maar dat neemt niet
weg, dat ze toch met het oog op de causa prima volkomen zeker
zĳn en dus niet toevallig kunnen heeten; en elders zegt Thomas
toch ook weer, omne quod est, ex eo futurum fuit antequam esset,
quia in causa sua erat ut fieret, cf. Billuart I 440 sq. Maar in
de leer der scientia media worden de toevallige en vrĳe dingen ook
toevallig en vrĳ tegenover God en wel niet alleen tegenover zĳne
praedestinatio maar ook tegenover zĳne praescientia. Immers,
evenals bĳ Origenes, zĳn de dingen hier niet omdat God ze kent,
maar God kent ze vooruit omdat ze zĳn zullen. De volgorde is
dus niet: scientia necessaria, scientia visionis, decretum creandi
etc., maar scientia necessaria, scientia media, decretum creandi
etc., scientia visionis, Jansen, Prael. II 110 sq. God kent de vrĳe

daden der menschen niet uit zĳn eigen wezen, uit zĳne decreten,
maar uit den wil der schepselen, Schwane, D. G. IV 52. God
wordt dus van de wereld afhankelĳk, ontvangt kennis uit de
wereld, welke Hĳ uit zichzelf niet hebben of verkrĳgen kon, en
houdt dus in zĳne scientia op, één, eenvoudig, onafhankelĳk, d. i.
God te zĳn. Het schepsel omgekeerd wordt voor een groot deel
geheel van God onafhankelĳk; het heeft wel het esse en het
posse van God indertĳd ontvangen, maar het heeft nu het velle
geheel in eigen hand. Het beslist geheel souverein en brengt al
of niet iets tot realiteit, zonder dat er een besluit Gods aan
voorafgaat. Iets kan dus tot existentie komen zonder Gods wil;
het schepsel is schepper, autonoom, souverein; en heel de wereldgeschiedenis
wordt aan het bestuur Gods onttrokken en in de
handen van den mensch gelegd. Deze beslist en dan komt God
met zĳn aan die beslissing beantwoordend plan. Indien zulk eene
beslissing nu éénmaal voorviel, b. v. bĳ Adam, dan was dat nog
te denken; maar zulke beslissingen van meer of minder ernstigen
aard komen duizenden malen in ieder menschelĳk leven voor;
wat is er dan te denken van een God, die altĳd door al die
beslissingen afwacht en voor alle mogelĳkheden alle mogelĳke
plannen gereed heeft; wat blĳft er zelfs van het schema van het
wereldplan over, welks Ausfüllung aan den mensch is overgelaten;
en wat is eene regeering waard, waarin de Koning de slaaf zĳner
onderdanen is? En dat is hier in de scientia media met God het
geval. God ziet toe en de mensch beslist. Niet God is het, die
onderscheid maakt tusschen de menschen; dezen onderscheiden
zichzelf. Genade wordt uitgedeeld naar verdiensten, de praedestinatie
hangt af van de goede werken; wat de Schrift allerwege
bestrĳdt en Augustinus in Pelagius verwierp, wordt door het
Jezuitisme tot rechtzinnige, Roomsche leer geĳkt, Billuart, I 479.
Want wel beroepen zich de voorstanders der scientia media op
vele plaatsen der H. Schrift, maar geheel ten onrechte. Immers,
de Schrift erkent zeer zeker, dat de dingen door God in allerlei
verband tot elkander gezet zĳn en dat dit verband dikwerf ook
van conditioneelen aard is, zoodat het eene niet geschieden kan,
tenzĳ iets anders vooraf vervuld zĳ. Zonder geloof is er geen
zaligheid, zonder arbeid geen spĳze, enz. Maar al de teksten, die
de Jezuiten aanhaalden voor de scientia media bewĳzen niet, wat
er bewezen moest worden. Zĳ spreken wel van voorwaarde en

vervulling, van gehoorzaamheid en belofte, van onderstelling en
gevolg, van wat er in het eene of in het andere geval geschieden
zal. Maar zĳ zeggen geen van alle, dat God, al is het ook dat
Hĳ tot menschen menschelĳk spreekt en met hen op menschelĳke
wĳze handelt en onderhandelt, niet in elk bĳzonder geval geweten
en bepaald zou hebben, wat zekerlĳk geschieden moest. Tusschen
het louter mogelĳke, dat alleen als idee in God is en nooit werkelĳk
zal worden, en het zeker werkelĳke, dat door Gods besluit
is vastgesteld, is er geen gebied meer, dat door den wil des menschen
kan beheerscht worden. Iets behoort altĳd of tot het een of
tot het ander. Indien het alleen mogelĳk is en nooit werkelĳk wordt,
is het object der scientia necessaria; en indien het inderdaad
eens werkelĳk wordt, is het inhoud der scientia libera. Er ligt
daar niets meer tusschen, er is geen scientia media. Maar bovendien,
de scientia media bereikt ook niet, wat zĳ bereiken wil.
Zĳ wil de wilsvrĳheid in den zin van indifferentia overeenbrengen
met de praescientia. Nu zegt zĳ, dat deze, als scientia media
opgevat, de menschelĳke handelingen niet noodzakelĳk maakt
maar geheel vrĳ laat. En dat is ook zoo, maar dan houdt zĳ
ook op praescientia te zĳn. Als God toch zeker vooruit weet, wat
een mensch in een gegeven geval doen zal, dan kan Hĳ dit alleen
vooruit zien, als de motieven den wil in ééne richting determineeren
en deze dus niet in indifferentie bestaat. Omgekeerd, bestaat
deze in indifferentia, dan is er geen kennis, geen berekening van
te voren van mogelĳk, dan is er alleen scientia post factum.
Gods praescientia en de wil als willekeur sluiten elkander uit.
Si enim scit, zeide daarom Cicero reeds, certe illud eveniet;
sin certe eveniet, nulla fortuna est. Daarom moet de oplossing
van het probleem met Augustinus in eene andere richting worden
gezocht. De wilsvrĳheid bestaat niet gelĳk later blĳken zal in
indifferentia, in willekeur of toeval, maar in lubentia rationalis.
En deze is met de praescientia Dei zoo weinig in strĳd dat zĳ
veeleer door deze geponeerd en gehandhaafd wordt. De wil met
zĳne natuur, zĳne antecedenten en motieven, zĳne beslissingen en
gevolgen is opgenomen in den ordo causarum, qui certus est Deo
ejusque praescientia continetur, Aug. de civ. V 9. In de kennisse
Gods liggen de dingen onderling juist in datzelfde verband, waarin
zĳ voorkomen in de werkelĳkheid. Niet de praescientia is het en
niet de praedestinatio, die zoo nu en dan van boven invalt en

dwingt, maar elke beslissing en handeling is gemotiveerd door
wat er aan voorafgaat. En zoo, in dat verband, is ze opgenomen
in de scientia Dei. Het contingente en vrĳe is overeenkomstig
zĳn eigen, door God gekenden en gewilden aard, ingeschakeld in
den ordo causarum, die in de wereldgeschiedenis ons allengs
openbaar wordt.

9. De kennisse Gods draagt, onder een ander gezichtspunt
beschouwd, den naam van wĳsheid. Het onderscheid van beide
is algemeen bekend. Alle talen schier hebben voor deze twee
begrippen ook verschillende woorden. Ieder weet, dat geleerdheid,
wetenschap, kennis en wĳsheid lang niet hetzelfde zĳn en volstrekt
niet altĳd met elkaar gepaard gaan. Een eenvoudig man munt
dikwerf in wĳsheid boven een geleerde uit. Beide rusten op onderscheidene
vermogens in den mensch. Kennis bekomen we door
studie, wĳsheid door inzicht. Gene komt discursief, deze intuitief
tot stand. Kennis is theoretisch; wĳsheid is practisch, teleologisch,
zĳ stelt de kennis in dienst van een doel. Kennis gaat buiten den
wil om, wĳsheid is wel eene zaak des verstands maar wordt
dienstbaar aan den wil. Kennis gaat daarom dikwerf geheel buiten
het leven om, maar wĳsheid hangt ten nauwste met het leven saam,
zĳ is ethisch van aard, zĳ is "wellevenskunst," de eigenschap,
de handeling van hem, die een recht gebruik van zĳne meerdere
kunde maakt, en tot de beste einden de beste middelen kiest.
De etymologie wĳst reeds op dit onderscheid. Wĳs komt van
wĳzen, toonen en is de eigenschap van hem die de richting aanwĳst;
sapiens, van sapere, cf. σαφης, smaken, duidt aan, dat
iemand door eigen ervaring een juist zelfstandig oordeel heeft
gekregen; σοφος hangt waarschĳnlĳk ook met σαφης samen
en heeft dan dezelfde grondbeteekenis. Ook bĳ de Oostersche
volken treffen wĳ dit onderscheid aan, maar met belangrĳke wĳziging.
Gelĳk in het Westen de kennis op den voorgrond staat;
zoo in het Oosten de wĳsheid. De Oostersche volken leven veel
meer uit aanschouwing dan uit het abstracte denken; ze werken
niet met begrippen maar met de beelden der zaken zelve; zĳ
leven subjectief dichter bĳ hun hart en staan objectief nader bĳ
de onmiddellĳke realiteit des levens. Niet in het hoofd, maar in
het hart, in den wortel der persoonlĳkheid ontmoeten subject en
object elkander, en stooten elkaar op de hardste wĳze af of trekken

elkander op de teederste wĳze aan. Het is alsof de substantiën
der dingen door levenssympathie overvloeien in elkaar. Dat Oostersch
karakter treffen we intens en diep ook in Israel aan. Ook
hier moest te harer tĳd de chokma opkomen, ‎‏חכמה‏‎ van ‎‏חכם‏‎ vast,
dicht, stevig zĳn, subst. degelĳkheid, Tüchtigkeit. Maar ze kwam
hier in dienst der openbaring. De echte, ware wĳsheid is geen
vrucht van ’s menschen verstand maar wortelt in de vreeze des
Heeren en bestaat in die zedelĳke Tüchtigkeit, welke naar ’s Heeren
wet zich richt en in een zedelĳk leven zich openbaart, Deut 4:6-8,
Ps. 19:8, 111:10, Job 28:28, Spr. 1:7, 9:10. En
toen later het inzicht dieper indrong in de openbaring Gods
in natuur en in wet, kreeg zĳ eene zelfstandige plaats, ontwikkelde
zĳ eene eigen litteratuur en gaf hare gedachten in een
eigen vorm weer, in den vorm van spreuken, ‎‏מְשָׁלוֹת‏‎. Naast
verstand en kennis wordt nu in de Schrift ook wĳsheid aan God
toegeschreven. Hĳ heeft, sprekende door het woord, de wereld
geschapen, Gen. 1:3, Ps. 33:6, 107:20, 119:105, 147:15,
148:5, Jes. 40:8, 48:13. In den eersten tĳd wordt in de
schepping vooral Gods macht en verhevenheid opgemerkt. Maar
langzamerhand dringt de Israelietische geest, door de vreeze des
Heeren gevoed en geleid, dieper door in natuur en wet, en bewondert
erin zĳne aanbiddelĳke wĳsheid. Beide, de wereld en de
openbaring Gods onder Israel, worden uit die wĳsheid afgeleid,
Job 9:4, 12:13, 17, 37-38, Jes. 40:28, Ps. 104:24, Deut.
4:6-8, Jer. 10:12, Ps. 19:8, en in Spr. 8:22 v., Job 28:23
v., wordt die wĳsheid, door en met welke God alle dingen heeft
voortgebracht, persoonlĳk voorgesteld. Het N. Test. trekt deze
lĳn door en schrĳft niet alleen op verschillende plaatsen Gode
wĳsheid toe, Rom. 16:27, 1 Tim. 1:17, Judas 25, Op. 5:12,
7:12, maar zegt ook, dat de wereld door het woord Gods is
geschapen, Joh. 1:2, Hebr. 11:3, en ziet Gods wĳsheid vooral
geopenbaard in de dwaasheid des kruises, 1 Cor. 1:18, in Christus,
1 Cor. 1:24, in de gemeente, Ef. 3:10, in heel de leiding
Gods met Israel en de Heidenen, Rom. 11:33. Cf. Hooykaas,
Wĳsheid onder Hebreën 1862, J. F. Bruch, Die Weisheitslehre
der Hebräer 1851. Burger art. Weisheit in Herzog2. Oehler, Die
Grundzüge der altt. Weisheit 1854. Id. Theol. des A. T. § 235 f.
Schultz, Altt. Theol.4 548 f. Delitzsch, Comm. über das Salom.
Spruchbuch, Einl. Cremer, Wörterbuch s. v. σοφος. König, Der

Offenbarungsbegriff des A. T. 1882 I 194 f. Smend, Lehrb. der
altt. Rel. S. 508 f. Schleiermacher, Chr. Gl. § 168, 169. Frank,
Syst. der chr. Wahrh. I 254 f.

Deze leer der Schrift over het Goddelĳk woord en de Goddelĳke
wĳsheid werd inzonderheid door Philo in verbinding gebracht met
de ἰδεαι. Daardoor werd de grondslag gelegd voor de logosleer, die
in den locus de trinitate nader ter sprake komt. Maar de ideeënleer
van Plato had later nog eenmaal een machtigen invloed op de
christelĳke theologie, en nu door het neo-platonisme heen. Zoo kwam
ze tot Augustinus, die haar eene plaats aanwees in de theologie.
Maar natuurlĳk moest hĳ ze daartoe op belangrĳke punten wĳzigen.
Vooreerst zĳn de ideeën niet eene eigene wereld, κοσμος
νοητος, naast en buiten God, maar zĳ zĳn in God en maken den
inhoud van zĳn denken uit. Has autem rationes ubi arbitrandum
est esse nisi in mente creatoris, 83 qu. qu. 46. Gen. ad litt.
IV 6, 24, 29. V 13. Ze zĳn Gods gedachten over al het geschapene,
zoowel voor als na de schepping en dus eeuwig en
onveranderlĳk, want er kan in God niets zĳn dan wat eeuwig en
onveranderlĳk is, ib. en de trin. IV 1. de civ. XI 5. In Deo
enim novum exstitisse consilium, ne dicam impium, ineptissimum
est dicere, de ord. II 17. Toch zĳn die ideeën in Gods verstand
niet één met zĳne zelfkennis noch ook met den Logos of den
Zoon, gelĳk door vroegere patres wel eens gezegd was. Augustinus
handhaaft het essentieel onderscheid tusschen God en wereld
en vermĳdt het pantheisme. Aliter ergo in illo sunt, quae per illum
facta sunt; aliter autem in illo sunt ea, quae ipse est, de Gen. ad
litt. II 6. Ter andere zĳde kan Augustinus niet anders denken, dan
dat God naar ideeën alle dingen geschapen heeft. Daarin komt zĳne
wĳsheid uit. Sic ergo sapientia Dei, per quam facta sunt omnia,
secundum artem continet omnia, antequam fabricet omnia, tract.
1 in Ev. Joan. Omnia ratione sunt condita, 83 qu. qu. 46 n. 2.
Non enim quidquam fecit ignorans. Nota ergo fecit, non facta
cognovit, de Gen. ad litt. V 8. de trin. XV 13. de civ. XI 10.
De schepping is eene realiseering van gedachten Gods. Daarom
bestaat er tusschen de ideeën en de schepselen ook een nauw
verband. De ideeën zĳn de voorbeelden en vormen der dingen,
principales formae, rationes rerum, stabiles atque incommutabiles,
83 qu. qu. 46 n. 2; en daarom niet alleen van de soorten maar
van alle individueele dingen. Cum omnia ratione sint condita,....

singula igitur proprisis sunt creata rationibus, ib. en de civ. XI
10. de Gen. ad litt. III 12, 14. V 14, 15. Maar toch wordt deze
beschouwing niet altĳd vastgehouden. Soms komen de ideeën bĳ
Augustinus ook weer voor als typen en voorbeelden, die langzamerhand
zich realiseeren en eerst in den nieuwen hemel en de
nieuwe aarde volkomen verwezenlĳkt worden, de Gen. ad litt. V
11. Ook is het verband niet duidelĳk, waarin volgens Augustinus
de ideeën en de schepselen staan. De ideeën zĳn in God niet
alleen als voorbeelden, maar zĳ zĳn ook werkzame krachten,
immanente principia in de dingen. Hĳ verkoos daarom de vertaling
van ἰδεαι door rationes boven die van Cicero door formae of
species, 83 quaest. qu. 46. de Gen. ad litt. I 18, II 16, IX 18.
De ideeën zĳn als het ware in de dingen zelve neergelegd. Ideeën en
schepselen staan niet dualistisch als παραδειγματα en ὁμοιωματα,
als waar en onwaar, als onveranderlĳk en veranderlĳk naast en
tegenover elkaar, maar de ideeën zĳn de ziel en het principe der
dingen; de beweging komt den schepselen toe ex illis insitis
rationibus, de Gen. ad litt IV 33. En voorts is de causaliteit
der ideeën toch altĳd weer bemiddeld door den wil Gods; deze
is de eigenlĳke en laatste oorzaak van het zĳn der dingen, de
civ. XXI, 8, cf. Gangauf, Metaph. Psych. des h. Aug. S. 77 f.
Ritter, Gesch. der chr. Philos. II 310 f. Dr. E. Melzer, Des
Aug. Lehre vom Kausalitätsverhältniss Gottes zur Welt 1892
S. 5 f. Behalve bĳ Augustinus, vinden we deze leer der ideeën
ook bĳ Clemens Alex. Strom. IV c. 25, V c. 3. Tertull.
de an. 18. Eusebius, Praep. evang. l. 14 c. 44. Orig. op
Joh. 1:1. Dionysius, de div. nom. c. 5. en later bĳ Anselmus,
Monol. c. 8 sq. Lombardus, Sent. I dist. 35. Thomas, S.
Theol. I qu. 15. qu. 44 art. 3. S. c. G. 54. Sent. I dist. 36.
Bonaventura, Sent. I dist. 35. Petavius, Theol. dogm. IV c. 9-11.
Scheeben, Kath. Dogm. I 657 f. Simar, Lehrb. der Dogm. 3e
Aufl. Freiburg 1893 S. 147 f., en ook bĳ Geref. theologen als
Polanus, Synt. theol. p. 267. 268. Zanchius, Op. II col. 201.
Voetius, Disp. I 258 sq. Twissus, de scientia media 1639 p.
312 sq. Later is deze leer van de ideeën bĳna geheel uit de
dogmatiek verdwenen. Het woord idee is in de nieuwere philosophie
ook van beteekenis veranderd. Vroeger verstond men onder idee
het voorbeeld der dingen in den scheppenden geest Gods, terwĳl
begrip was de afdruk der dingen in den kennenden geest. Maar

in de nieuwe philosophie is idee de benaming geworden voor die
begrippen, die niet uit de zienlĳke waarneming maar door zuiver
denken worden verkregen (Cartesius), waarvan er geen ervaring
en dus geen wetenschappelĳke zekerheid is (Kant), die alleen
onmiddellĳk in het gevoel of de rede kunnen worden erkend
(Jacobi). Toch herinnert het spraakgebruik nog dikwerf, althans
in onze en in de duitsche taal, aan de oude beteekenis. Het woord
sluit nog altĳd, vooral op kunstgebied, de gedachte in van een
objectief voorbeeld, παραδειγμα, en derhalve van eene ideale
volmaaktheid. Men spreekt dan van de idee van God, de vrĳheid,
de kunst, de wetenschap, het ware, het goede, het schoone enz.
Op God toegepast, drukt de idee uit, dat God alles met wĳsheid
heeft gemaakt, dat de wĳsheid de eersteling zĳns wegs, ἀρχη της
κτισεως is, Spr. 8:22, Col. 1:15, Op. 3:14. God is niet minder
dan een kunstenaar. Evenals deze zĳne idee in het kunstwerk
realiseert, zoo schept God alle dingen naar de gedachten, die Hĳ
zich gevormd heeft. De wereld is een kunstwerk Gods. Hĳ is
kunstenaar en bouwmeester van het gansche heelal. God werkt
niet onbewust, maar wordt bĳ al zĳne werken door de wĳsheid,
door zĳne ideeën geleid. Maar er is ook onderscheid tusschen
God en een aardsch kunstenaar. De gedachten Gods zĳn absoluut
oorspronkelĳk, uit zĳn eigen wezen genomen, eeuwig, onveranderlĳk;
ja, ze zĳn met zĳn Goddelĳk wezen één. De ideeën in God
zĳn de essentia Dei zelve, in zoover deze het voorbeeld is der
geschapene dingen en in eindige schepselen uitgedrukt en nagevolgd
kan worden. Elk schepsel is een openbaring Gods en participeert
aan het Goddelĳk zĳn. De aard dezer participatie bestaat
niet daarin, dat de schepselen modificaties zĳn van Gods wezen,
of dat de schepselen dat zĳn Gods realiter in zichzelf hebben
ontvangen. Maar ieder schepsel heeft zĳn eigen zĳn, doordat het
in zĳne existentie een ectype is van het Goddelĳk wezen. Om de
veelheid en den rĳkdom der ideeën Gods, in het geschapene
gerealiseerd, is de wĳsheid Gods πολυποικιλος te noemen, Ef.
3:10. Maar toch is de wĳsheid Gods ééne en zĳne idee van de
wereld is ééne, langzamerhand in den loop der eeuwen zich ontvouwend
en het reëele heenleidende naar het voorgestelde doel.
Van wege dit archetypisch karakter der ideeën in God is er ook
geen eigenlĳke idee van de zonde als zoodanig. De zonde toch
is geen eigen zĳn, maar eene vermindering van zĳn, eene deformatie;

zĳ is wel object en inhoud van Gods kennis, zĳ wordt door
de wĳsheid Gods wel dienstbaar gemaakt aan zĳn glorie; maar
ze is op zich zelve geen idee zĳner wĳsheid, geen straal van zĳn
licht, Thomas, S. Th. I qu. 15 art. 3. Wel echter komt die
wĳsheid uit in de schepping, de ordening, de leiding en regeering
aller dingen. Zĳ is en blĳft de ‎‏ אָמוֹן‏‎, opifex, Spr. 8:30, ἡ των
παντων τεχνιτις, Wĳsh. 7:21, die alle dingen schept, regeert
en heenleidt naar hunne bestemming, d.i. naar de verheerlĳking
van Gods naam.

10. Bĳ de deugden van Gods verstand behoort eindelĳk nog
de waarachtigheid Gods. Het hebr. woord ‎‏אמת‏‎, ‎‏אמונה‏‎, adi. ‎‏אמן‏‎
komt van het verb. ‎‏אמן‏‎ vastmaken, bouwen, steunen, intr. vast
zĳn, hi. zich vasthouden aan, vertrouwen op, zeker zĳn van iets
en duidt aan, subj. het vasthouden aan iets, geloof, πιστις, en
obj. de vastheid, betrouwbaarheid, waarheid van den persoon of
de zaak waarop men zich verlaat. De hebr. woorden zĳn in de
LXX nu eens door ἀληθεια, ἐν ἀληθειᾳ, dan door πιστοω,
πιστευω, πιστις, πιστος weergegeven, en zoo in ’t ned. door waar,
waarachtig, trouw; het begrip ἀληθεια had in het gewone grieksch
en zoo ook in LXX en N. T. te bepaalde beteekenis, dan dat
het de hebr. woorden voldoende weergeven kon, het moest daarom
aangevuld worden door de woorden πιστος enz. Reeds de naam
Ihvh drukt uit, dat Hĳ blĳft die Hĳ is. Hĳ is waarheid en
zonder onrecht, ‎‏עָוֶל‏‎, verkeerdheid, verdraaidheid, Deut. 32:4,
Jer. 10:10, Ps. 31:6, 2 Chron. 15:3. Er ligt hier beide in,
èn dat Hĳ is de waarachtige, wezenlĳke God tegenover de afgoden,
die ‎‏הֲבָלִים‏‎ zĳn, Deut. 32:21 enz., èn dat Hĳ als zoodanig
zĳne woorden en beloften ten allen tĳde gestand doet en waar
maakt, zoodat Hĳ volkomen betrouwbaar is. Hĳ toch is geen
man, dat Hĳ liegen of berouw hebben zou, Num. 23:19, 1 Sam.
15:29. Al wat van Hem uitgaat, draagt den stempel der waarheid.
Telkens is er sprake van zĳne weldadigheid, ‎‏חֶסֶד‏‎, en trouw,
Gen. 24:49, 47:29, Joz. 2:14, 2 Sam. 2:6, 15:20, Ps. 40:11,
van zĳne goedertierenheid, ‎‏חֶסֶד‏‎, en waarheid, Gen. 24:27,
Ex. 34:6, Ps. 57:4, 61:8, 89:15 enz. Zĳne woorden, rechten,
paden, werken, geboden, wetten, zĳn alle loutere waarheid, 2 Sam.
7:28, Ps. 19:10, 25:10, 33:4, 111:7, 119:86, 142, 151,
Dan. 4:37. Zĳne waarheid en trouw openbaart zich op aarde

zoo rĳk en heerlĳk, dat ze reikt tot aan de wolken, Ps. 36:6,
Ex. 34:6. Hĳ bevestigt zĳn woord telkens met te zweren bĳ
zichzelven, Gen. 22:16 enz., Hebr. 6:13. Daarom heet Hĳ
menigmaal een rots, die door zĳne onveranderlĳke vastheid steun
biedt aan zĳne gunstgenooten, Deut. 32:4, 15, 18, 30, 37
en in vele eigennamen, Num. 1:5, 6, 10, 3:35, 34:28, en
voorts in 2 Sam. 22:3, 32, Ps. 18:3, 32, 19:15, 28:1,
31:3, 71:3, 144:1, Jes. 26:4. En als zulk een God der
waarheid en der trouw houdt Hĳ het verbond, Deut. 4:31,
7:9, Ps. 40:11, Hos. 12:1 enz. en is Hĳ een volkomen betrouwbare
toevlucht voor al zĳn volk, Ps. 31:6, 36:6 v., 43:3,
54:7, 57:4, 71:22, 96:13, 143:1, 146:6 enz. Eveneens
heet Hĳ in het N. T. de ἀληθινος θεος; d. i. alleen die God is
de waarachtige, wezenlĳke God, die zich in Christus heeft geopenbaard,
Joh. 17:3, 1 Joh. 5:20. En al wat Hĳ openbaart
is louter waarheid. Hĳ is een θεος ἀληθης in tegenstelling van
alle menschen, Joh. 3:33, Rom. 3:4. Zĳn woord is de waarheid,
zĳn evangelie is waarheid, Christus is de waarheid, Joh.
14:6, 17:17, Ef. 1:13. Ja, Hĳ is nu nog, die Hĳ altĳd was.
Het N. Test. is vervulling en bevestiging van zĳne beloften in
de dagen des O. V. Hĳ heeft gedacht aan zĳn verbond en eed,
Luk. 1:68-73. Hĳ is getrouw, πιστος, daarin dat Hĳ de God
des verbonds is en blĳft en de zaligheid volkomenlĳk schenkt,
1 Cor. 1:9, 10:13, 1 Thess. 5:24, 2 Thess. 3:3, Hebr. 10:23,
11:11, 1 Joh. 1:9. Hĳ kan zichzelf niet verloochenen,
2 Tim. 2:13. Al zĳne beloften zĳn in Christus ja en amen,
2 Cor. 1:18, 20. Christus is ὁ μαρτυς ὁ πιστος, Openb. 1:5,
3:14, 19:11. En daarom is Hĳ en kan Hĳ wezen het onveranderlĳke
voorwerp onzer πιστις, cf. Wendt, Der Gebrauch der
Wörter ἀληθεια, ἀληθης und ἀληθινος im N. T., Stud. u. Krit.
1883 S. 511-547. Cremer, Wörterbuch 1895 S. 109-126.

De Schrift bezigt dus het woord waarheid in verschillenden
zin. En ook de philosophie onderscheidt gewoonlĳk drieërlei begrip
van waarheid nl. veritas in essendo (in rebus), in significando (in
verbis), in cognoscendo (in intellectu), of veritas metaphysica, ethica
en logica, Liberatore, Inst. philos. ed. 8, Romae 1855 I 70 sq.
Schmid, Der Begriff des Wahren in Gutberlet’s Philos. Jahrbuch
1893 S. 35-48, 140-150. Mastricht, Theol. II, 14, 5. Moor,
Comm. in Marck I 676. Metaphysische, ontologische waarheid

bestaat daarin, dat een of ander voorwerp, een persoon of zaak, al
datgene is, wat tot zĳn wezen behoort. Zoo is goud, dat er niet alleen
als goud uitziet, maar het wezenlĳk is, echt, waar, waarachtig
goud. Waarheid in dezen zin staat tegenover valschheid, onechtheid,
ĳdelheid, niet-zĳn. Zĳ is eene eigenschap van alle zĳn als
zĳn, zĳ is met de substantie één. Vooral Augustinus sprak dikwerf
van de waarheid in deze beteekenis. Alle zĳn is als zoodanig
waar en schoon en goed. Er is wel rĳke verscheidenheid in de
mate van zĳn; er is graadonderscheid onder de schepselen. Maar
alle dingen hebben toch pro suo modo van God het zĳn ontvangen
en participeeren aan het Goddelĳk zĳn, cf. b. v. de civ.
XI 23, de nat. boni c. Manich. c. 19. Maar van dit zĳn der
schepselen klimt Augustinus op tot God. In de Schrift wordt
God de waarachtige genoemd tegenover de afgoden, die ĳdelheid
zĳn. En zoo is bĳ Augustinus God het waarachtige, eenige, eenvoudige,
onveranderlĳke, eeuwige zĳn. Met zĳn zĳn vergeleken
is het zĳn der schepselen een niet-zĳn te achten. God is summum
esse, summa veritas, summum bonum. Hĳ is louter essentia. Hĳ
heeft niet, maar Hĳ is de waarheid. O veritas quae vere es,
Conf. X 41. VII 10. XII 25. Maar voorts is God ook de waarheid
in den tweeden bovengenoemden, d. i. in ethischen zin.
Onder veritas ethica is te verstaan de overeenstemming tusschen
iemands wezen en zĳne openbaring, in woord of in daad. Wie
anders zegt dan hĳ denkt, is onwaarachtig, een leugenaar. Waarheid
in dezen zin staat tegenover leugen. Bĳ God nu is er volkomen
overeenstemming tusschen zĳn zĳn en zĳne openbaring,
Num. 23:19, 1 Sam. 15:29, Tit. 1:2, Hebr. 6:18. Het is
onmogelĳk, dat God liege of zichzelven verloochene. En eindelĳk
is God ook de waarheid in logischen zin. Deze bestaat in overeenstemming
van het denken met de werkelĳkheid, conformitas
of adaequatio intellectus et rei. Onze begrippen zĳn waar, wanneer
zĳ zuivere afdruk zĳn van de werkelĳkheid. In dezen zin
staat waarheid tegenover dwaling. God is nu ook daarom de
waarheid, wĳl Hĳ alle dingen kent gelĳk ze werkelĳk zĳn. Zĳn
kennen is juist, onveranderlĳk, adaequaat. Ja, Hĳ is in zĳn
kennen de waarheid zelve, gelĳk Hĳ in zĳn zĳn de ontologische
waarheid is. De kennisse Gods is levende, absolute, adaequate
waarheid. Zĳ is niet verkregen uit onderzoek en nadenken over
de dingen, maar is essentieel in God en gaat aan de dingen

vooraf. Zĳ is met het wezen Gods één en is dus substantieele
waarheid. Daarom is ook zĳn woord, zĳn wet, zĳn evangelie
zuivere waarheid. Ze zĳn alle gelĳk ze wezen moeten. Nu
zĳn deze drie beteekenissen van het begrip waarheid wel onderscheiden,
maar ze zĳn toch ook weder één. Deze eenheid
bestaat daarin, dat waarheid altĳd in alle drie beteekenissen is
overeenstemming van denken en zĳn, van het ideëele en het reëele
zĳn. God is de waarheid in metaphysischen zin, want Hĳ is de
eenheid van denken en zĳn. Hĳ is volkomen zichzelven bewust.
Hĳ is God in waarachtigen zin, ten volle beantwoordende aan de
idee Gods, die in Hemzelf is. Hĳ is de waarheid in ethischen
zin, want Hĳ openbaart zich, spreekt, handelt, verschĳnt gelĳk
Hĳ waarlĳk is en denkt. En Hĳ is de waarheid in logischen zin,
want Hĳ denkt de dingen gelĳk ze zĳn, of liever, de dingen zĳn
gelĳk Hĳ ze denkt. Hĳ is de waarheid in vollen, absoluten zin.
En daarom is Hĳ de prima veritas, de oorspronkelĳke waarheid,
de bron van alle waarheid, de waarheid in alle waarheid; de
grond van de waarheid, van het ware zĳn aller dingen, van hun
kenbaarheid en denkbaarheid; het ideaal en de archetype van
alle waarheid, van alle ethische zĳn, van alle regelen en wetten
waarnaar het wezen en de openbaring aller dingen beoordeeld en
genormeerd moet worden; de bron en de oorsprong van alle
kennis der waarheid op alle terrein, het licht waarin wĳ alleen
het licht kunnen zien, de zon der geesten. Te invoco Deus veritas,
in quo et a quo et per quem vera sunt, quae vera sunt omnia,
Aug. Solil. I 1. Cf. verder Thomas, S. Theol. I qu. 16 en 17.
I, 2 qu. 3 art. 7. S. c. Gent. I c. 59-62. III c. 51. Bonaventura,
Sent. I dist. 8 art. 1. Scheeben, Kath. Dogm. I 578 f. 663 f.
Gerhard, Loci Theol. II c. 8 sect. 16. Polanus, Synt. theol. II
c. 27. Zanchius, Op. II col. 226-242. L. Meyer, Verhand. over
de Godd. eigensch. IV bl. 1-88.

D. God als de Heilige.

11. Onder de ethische deugden komt de eerste plaats toe aan
de goedheid Gods. Ook uit de natuur is deze bekend. Bĳ Plato
was de idee van het goede met de Godheid één. Maar het woord
goed heeft verschillenden zin. De oorspronkelĳke en eerste beteekenis

van goed schĳnt geen innerlĳke qualiteit maar eene relatie
tot iets anders aan te duiden. Bĳ Socrates was het goede identisch
met het nuttige, met wat goed, bruikbaar, nuttig was voor een
ander, Xen., Memor. IV 6, 8 v.; een absoluut goed is er dus niet,
er is alleen een relatief goed; nut en schade zĳn de maatstaf
van goed en kwaad. De grieksche ethiek bleef op dit standpunt
staan; de vraag naar het hoogste goed valt saam met die naar
het geluk; goed is dat, wat allen begeeren, Plato, Symp. 204 E. v.
Arist. Nic. Eth. I 2. Vandaar de gewone definitie: bonum est id
quod omnia appetunt, b. v. bĳ Dionys., de div. nom. c. 4. Thomas,
S. Theol. I qu. 5 art. 1. qu. 16 art. 1 en 3. S. c. Gent.
I c. 38. 40. Sent. I dist. 8 art. 3. De utilistische moraal houdt
zich aan deze beteekenis van het woord goed, en grondt daarop
hare leer, cf. Paulsen, System der Ethik 1889 S. 171 f. Wundt,
Ethik 1886 S. 18 f. En Fr. Nietzsche heeft daarop heel zĳne
revolutie der moraal gebouwd; goed was oorspronkelĳk zooveel
als voornaam, sterk, machtig, schoon, en slecht was de benaming
van den schlichten, gemeinen Mann, Zur Genealogie der Moral S. 6.
Nu heeft het woord goed inderdaad dikwerf deze beteekenis, als
wĳ spreken van een goed huis, een goede vriend enz., en daarmede
aanduiden, dat een persoon of zaak zekere eigenschappen bezit en
ergens voor deugt. Goed heeft dan geen eigen inhoud, maar ontvangt
dien van het doel, waartoe iemand of iets dienen moet, en
wisselt daarom bĳ de verschillende volken in beteekenis. De Griek
denkt er bĳ aan schoonheid, καλοκαγαθια, de Romein aan voorname
geboorte en rĳkdom, de Germaan aan wat passend en tüchtig
is; en daarmee in verband verschilt ook de beteekenis van ἀρετη,
virtus, deugd. Dit goede in algemeenen zin bevat onder zich het
nuttige, het aangename, het aesthetisch en het ethisch goede,
bonum utile, bonum delectabile en bonum honestum, Thomas, S.
Theol. I qu. 5 art. 6, I 2 qu. 99 art. 5 enz. In al deze beteekenissen
is goed nog een relatief begrip en duidt aan id quod
omnia appetunt. Maar toch gaat het woord in deze beteekenis niet
op. Wĳ spreken ook van een bonum in se. De beteekenis van
goed als bonum morale of honestum vormt daartoe den overgang.
Het zedelĳk goede is op zichzelf goed, afgedacht van alle voor-
of nadeelige gevolgen; het heeft absolute waarde. Volgens de
Schrift is God het inbegrip van alle volmaaktheden. Alle deugden
zĳn in absoluten zin in Hem aanwezig. De Schrift noemt Hem

slechts enkele malen goed in absoluten zin, Οὐδεις ἀγαθος ει
μη εἱς ὁ θεος, Mr. 10:18, Luk. 18:19; Hĳ is τελειος, Mt. 5:48.
Maar welke deugd zĳ Gode ook toeschrĳft, zĳ gaat altĳd van
de onderstelling uit, dat deze Hem toekomt in volstrekten zin.
Kennis, wĳsheid, macht, liefde, gerechtigheid enz. komen Hem
toe op geheel eenige, d. i. Goddelĳke wĳze. Deze zĳne goedheid
is dus één met zĳne absolute volmaaktheid. In Hem is idee en
realiteit één. Hĳ is louter εἰδος, actus purissimus. Hĳ behoeft
niets te worden, maar is wat Hĳ is eeuwiglĳk. Hĳ heeft geen
doel buiten zich, maar is zelfgenoegzaam, ἐξαρκης, παναρκης,
αὐταρκης, Ps. 50:9 v., Jes. 40:28 v., Hab. 2:20. Hĳ ontvangt
niets maar geeft alleen. Alles heeft Hem, Hĳ heeft niets of niemand
van noode. Hĳ bedoelt altĳd zichzelf, omdat Hĳ in iets
minder dan zichzelf niet rusten kan. Wĳl Hĳzelf is de absoluut-goede,
de volmaakte, kan en mag Hĳ iets anders niet beminnen
dan in en om zichzelven. Hĳ kan en mag met minder dan de
absolute volmaaktheid niet tevreden zĳn. Waar Hĳ anderen bemint,
bemint Hĳ in hen zichzelven, zĳn eigen deugden, werken,
gaven. Over de goedheid Gods, in den zin van volmaaktheid, cf.
August., de nat. boni c. Manich. 1, de trin. VIII 3. Pseudodion.,
de div. nom. c. 13. Thomas, S. Th. I qu. 4-6, c. Gent. I 28.
Petavius, de Deo VI c. 1 sq. Gerhard, Loc. II c. 8 sect. 10.
17. Zanchius, Op. II 138 sq. 326 sq. Polanus, Synt. theol. II
c. 9 enz. Daarom is Hĳ ook absoluut zalig in zichzelven, als het
inbegrip van alle goed, van alle volmaaktheid. Aristoteles zeide
reeds, dat God daarom de zalige was, wĳl Hĳ de eenheid was van
denken en gedachte en boven alle begeeren, streven, willen, volkomen
verheven was, Zeller III3 367 f. En ten allen tĳde hebben zĳ,
die het primaat stelden in het verstand, bĳ Aristoteles zich aangesloten
en de zaligheid in het denken, het kennen, de contemplatie
gezocht, cf. Thomas S. Theol. I 2 qu. 3 art. 4. Er lag
hierin waarheid, inzoover absolute zaligheid een toestand is van
rust, met geen streven naar een doel vereenigbaar is en ook het
bewustzĳn onderstelt. Zaligheid is alleen eigen aan redelĳke wezens.
Het onbewuste bĳ von Hartmann, is, evenals de wil bĳ Schopenhauer,
absolute onzaligheid, die zelf verlossing behoeft, Hartmann,
Philos. des Unbew. II9 434. Religionsphilosophie II 152 f. Drews
zegt dan ook, dat de eigenschap der volmaaktheid Gode niet kan
worden toegekend; een volmaakte God ware een totes Abstraktum

en zou de wereld niet kunnen verklaren; een God, die alles had,
die volkomen zalig en zichzelf genoeg was, heeft geen verandering,
geen wereld van noode, Die deutsche Spekulation seit Kant, II
593 f. Maar juist deze leer van de absolute onzaligheid Gods
maakt behoedzaam, om bĳ God en mensch het primaat toe te
schrĳven aan den wil, gelĳk Duns Scotus en velen na hem deden.
Veel juister is daarom het standpunt van Bonaventura, die de
zaligheid stelde in beide, in verstand en wil, Sent. IV dist. 49 pars 1
art. 1 qu. 4, 5. Gelĳk de zaligheid des menschen ziel en lichaam
en al zĳne vermogens omvatten zal, zoo bestaat ze bĳ God niet
alleen in zĳne volmaakte kennis maar eveneens in zĳne volmaakte
macht, goedheid, heiligheid enz. Beatitudo status est omnium bonorum
aggregatione perfectus, Boethius, de cons. philos. 4. Over de
zaligheid Gods, August. de civ. Dei XII 1. Thomas, S. Theol. I qu.
26, Gerhard, Loc. II c. 8 sect. 19. Zanchius, II 155 sq. Polanus, II
c. 17. Maar wat goed is in zichzelf, is goed ook voor anderen. En
God is als de volmaakte en zalige het hoogste goed voor zĳne
schepselen, bonum summum quod omnia appetunt; fons bonorum
omnium; bonum omnis boni; bonum unum necessarium et sufficiens,
finis bonorum omnium, Ps. 4:7, 8, 73:25, 26. Hĳ alleen is
het bonum quo sit fruendum, maar schepselen zĳn bona, quibus
sit utendum, August. de doctr. chr. I c. 3 sq. de trin. X 10.
Lombardus, Sent. I dist. 1. Bonaventura, Sent. I dist. 1. Vooral
Augustinus heeft God dikwerf zoo als summum bonum voorgesteld,
de trin. VIII 3, Enarr. in Ps. 26, de doctr. chr. I 7, cf. Anselmus,
Prosl. c. 23-25. In Hem is alles en in Hem is alleen, wat
alle schepselen zoeken en noodig hebben. Hĳ is het summum
bonum voor alle schepselen, schoon voor deze in verschillende
mate, naar gelang ze meer of minder aan zĳne goedheid deel
hebben, Hem meer of minder genieten kunnen. Hĳ is het, naar
wien alle schepselen bewust of onbewust, willens of onwillens
streven, het voorwerp van aller begeeren. En het schepsel vindt
geen rust dan in God alleen, August. Conf. I 1. Zoo werd het
hoogste goed door de christelĳke theologie ten allen tĳde in God
gesteld, en het kwam in de gedachte niet op, om dat hoogste
goed te zoeken in eenige zedelĳke daad of deugd van het schepsel,
in den plicht (Kant), in het rĳk Gods (Ritschl), in de liefde
(Drummond) of in eenig ander creatuur. Maar voorts als summum
bonum is God ook de overvloedige fontein van alle goeden, Ned.

Gel. art. 1. Deus, cum perfecte bonus sit, perpetuo beneficus est,
Athenagoras, Leg. pro christ. n. 26. Er is geen goed in eenig
schepsel dan uit en door Hem. Hĳ is de causa efficiens, exemplaris
et finalis van alle goed, hoe onderscheiden dit ook in de
schepselen moge zĳn. Al het natuurlĳk, zedelĳk en geestelĳk
goed heeft zĳn oorsprong in Hem. De H. Schrift is een lofzang
op de goedheid des Heeren. Uit haar wordt de schepping afgeleid,
en alle leven en zegen voor mensch en voor beest, Ps. 8, 19,
36:6-8, 65:12, 147:9, Mt. 5:45, Hd. 14:17, Jak. 1:17.
Zĳ breidt zich uit over al zĳne werken, Ps. 145:9 en duurt
in eeuwigheid, Ps. 136. Telkens wordt heel de schepping opgeroepen,
om Gods goedheid te loven, 1 Chr. 16:34, 2 Chr. 5:13,
Ps. 34:9, 106:1, 107:1, 118:1, 136:1, Jer. 33:11 enz.
Schultz, Altt. Theol. 545 f. Dionysius, de div. nom. c. 4, die de
goedheid Gods op verheven wĳze schildert en vergelĳkt bĳ de
zon, die alles verlicht, Thomas, S. Theol. I qu. 6, vooral art.
4. c. Gent. I c. 40, 41. Petavius, de Deo VI c. 3. Gerhard,
Loc. II c. 8 sect. 10. Polanus, Synt. Theol. II c. 20. Zanchius,
Op. II col. 326-342 enz. Deze goedheid Gods treedt in verschillende
vormen op, naar gelang van de objecten, waarop zĳ
zich richt. Nauw verwant met haar is de goedertierenheid, ‎‏חֶסֶד‏‎
a. v. ‎‏חסד‏‎, stringere, binden, χρηστοτης, verwant met πραυτης,
2 Cor. 10:1. Soms wordt ze in algemeenen zin gebruikt, 1 Chr.
16:34, maar meest duidt ze aan Gods bĳzondere gunst tot zĳn
volk, de genegenheid, waarmee Hĳ gebonden is aan zĳne gunstgenooten,
aan Jozef, Gen. 39:21, Israel, Num. 14:19, David,
2 Sam. 7:15, 22:51, Ps. 18:51, 1 Chr. 17:13, de vromen,
Ps. 5:8. Zĳ staat in verband met Gods verbond, Neh. 1:5, is
principe van vergeving, Ps. 6:5, 31:17, 44:27, 109:26, Klaagl.
3:22, van genade, Ps. 51:3, van troost, Ps. 119:76, duurt eeuwig,
Jes. 54:8, 10 en is beter dan het leven, Ps. 63:4. In al haar
rĳkdom heeft zĳ zich geopenbaard in Christus, Rom. 2:4, 2 Cor.
10:1, Ef. 2:7, Col. 3:12, Tit. 3:4 en betoont zich nu aan
de geloovigen, leidende hen tot bekeering, Rom. 2:4, 11:22,
Gal. 5:22, cf. Delitzsch op Ps. 4:4. Cremer s. v. ἐλεος. De
goedheid Gods heet, als ze bewezen wordt aan ellendigen, barmhartigheid,
‎‏רָחֲמִים‏‎, σπλαγχνα, viscera, misericordia, N. T. ἐλεος,
οἰκτιρμος. Van deze barmhartigheid Gods maakt de Schrift
ieder oogenblik gewag, Ex. 34:6, Deut. 4:31, 2 Chr. 30:9,

Ps. 86:15, 103:8, 111:4, 112:4, 145:8 enz., in tegenstelling
met de menschen, 2 Sam. 24:14, Spr. 12:10, Dan. 9:9,
18. Zĳ is veelvuldig, 2 Sam. 24:14, Ps. 119:156, groot, Neh.
9:19, Ps. 51:13, zonder einde, Klaagl. 3:22, teeder als van een
vader, Ps. 103:13, wordt bewezen aan duizenden, Ex. 20:6 en
keert na kastĳding weer, Jes. 14:1, 49:13 v., 54:8, 55:7,
60:10, Jer. 12:15, 30:18, 31:20, Hos. 2:22, Mich. 7:19 enz.
In het N. T. heeft God, de Vader der barmhartigheid, 2 Cor. 1:3,
zĳne barmhartigheid geopenbaard in Christus, Luk. 1:50 v., die een
barmhartig hoogepriester is, Mt. 18:27, 20:34 enz. Hebr. 2:17
en Hĳ toont voorts den rĳkdom zĳner barmhartigheid, Ef. 2:4
in de behoudenis der geloovigen, Rom. 9:23, 11:30, 1 Cor.
7:25, 2 Cor. 4:1, 1 Tim. 1:13, Hebr. 4:16, enz., cf. Thomas,
S. Theol. I qu. 21 art. 3. Zanchius, Op. II 370 sq. Polanus,
Synt. theol. II c. 23. Gerhard, Loc. II c. 8 sect. 11. De sparende
goedheid Gods tegenover strafwaardigen heet lankmoedigheid,
‎‏רוּחַ‏‎ of ‎‏אֹרֶך אַפַּיִם‏‎, μακροθυμια, ἀνοχη, χρηστοτης. Meermalen is ook van deze deugd Gods sprake in de Schrift, Ex. 34:6, Num.
14:18, Neh. 9:17, Ps. 86:15, 103:8, 145:8, Jon. 4:2,
Joel 2:13, Nah. 1:3. Zĳ heeft zich betoond in heel den tĳd
vóór Christus, Rom. 3:25, en wordt ook nu nog naar het voorbeeld
van Christus, 1 Tim. 1:16, 2 Petr. 3:15, menigmaal aan
zondaren bewezen, Rom. 2:4, 9:22, 1 Petr. 3:20, Polanus,
Synt. Theol. II c. 24. Veel rĳker is de goedheid Gods, waar ze
bewezen wordt aan zulken, die niets goeds maar alle kwaads
hebben verdiend; dan draagt ze den naam van genade, ‎‏חֵן‏‎, ‎‏תְחִנָּה‏‎
a. v. ‎‏חָנַן‏‎ zich buigen, neigen, χαρις, v. χαριζομαι Dit woord duidt
ook aan de gunst, welke door den eenen mensch bĳ den ander
gevonden of aan den ander geschonken wordt, Gen. 30:27, 33:8,
10, 47:29, 50:4 enz., Luk. 2:52. Van God gebezigd, heeft ze
echter nooit de schepselen in het algemeen noch ook de Heidenen
maar alleen zĳn volk tot object. Zĳ wordt bewezen aan Noach,
Gen. 6:8, Mozes, Ex. 33:12, 17, 34:9, Job, cap. 8:5, 9:15,
Daniel, cap. 1:9, aan de zachtmoedigen en ellendigen, Spr. 3:34,
Dan. 4:27, en dan vooral aan Israel als volk. Zĳne verkiezing
en leiding, zĳne uitredding en verlossing en al de weldaden die
het in onderscheiding van andere volken ontving, zĳn alleen aan
Gods genade te danken, Ex. 15:13, 16, 19:4, 33:19, 34:6, 7,
Deut. 4:37, 7:8, 8:14, 17, 9:5, 27, 10:14 v. 33:3, Jes.

35:10, 42:21, 43:1, 15, 21, 54:5, 63:9, Jer. 3:4, 19,
31:9, 20, Ezech. 16, Hos. 8:14, 11:1 enz. In historie en wet,
in psalmodie en profetie is altĳd de grondtoon: niet ons, o Heer,
maar Uwen naam geef eer, Ps. 115:1. Hĳ doet alles om zĳns
naams wil, Num. 14:13 v., Jes. 43:21, 25 v., 48:9, 11,
Ezech. 36:22 enz. En daarom wordt die genade ook telkens
geroemd en verheerlĳkt, Ex. 34:6, 2 Chron. 30:9, Neh. 9:17,
Ps. 86:15, 103:8, 111:4, 116:5, Jon. 4:2, Joel 2:13,
Zach. 12:10. In het N. Test. blĳkt die genade nog rĳker en
dieper van inhoud te zĳn. Χαρις beteekent in objectieven zin
schoonheid, bevalligheid, gratie, Luk. 4:22, Col. 4:6, Ef. 4:29,
en subjectief gunst, genegenheid van de zĳde van den gever en
dank, vereering van de zĳde van den ontvanger. In God duidt
zĳ aan zĳne vrĳwillige, ongehoudene, onverdiende genegenheid, die
bewezen wordt aan schuldige zondaren en in plaats van het vonnis
des doods hun de δικαιοσυνη en de ζωη schenkt. Als zoodanig
is zĳ een deugd en eigenschap Gods, Rom. 5:15, 1 Petr. 5:10,
die zich betoont in de zending van Christus, die vol is van genade,
Joh. 1:14 v., 1 Petr. 1:13 en voorts in de schenking van
allerlei geestelĳke en lichamelĳke weldaden, die alle gaven der
genade en zelve genade zĳn, Rom. 5:20, 6:1, Ef. 1:7, 2:5, 8,
Phil. 1:2, Col. 1:2, Tit. 3:7 enz. en alle verdiensten van
’s menschen zĳde ten eenenmale uitsluiten, Joh. 1:17, Rom. 4:4,
16, 6:14, 23, 11:5 v., Ef. 2:8, Gal. 5:3, 4, Schultz, Altt.
Theol. 425 f. Cremer s. v. De leer der genade werd in de
christelĳke kerk het eerst ontwikkeld door Augustinus, maar
men dacht daarbĳ gewoonlĳk niet aan de genade als deugd Gods,
maar aan de weldaden, die door God uit genade in Christus aan
de gemeente werden geschonken. Onder de eigenschappen Gods
wordt de genade gewoonlĳk niet behandeld. Wel ontbreekt dit
begrip der genade, nl. als virtus Dei niet; Thomas zegt b. v.
quandoque tamen gratia Dei dicitur ipsa aeterna dilectio, secundum
quod dicitur etiam gratia praedestinationis, in quantum Deus
gratuito et non ex meritis aliquos praedestinavit sive elegit, S.
Theol. II 1 qu. 110 art. 1., cf. Schwetz, Theol. dogm. cath. I
1851 p. 193. Gerhard, Loc. II c. 8 sect. 11 qu. 4. Musculus,
Loci Communes 1567 p. 317 sq. Polanus, Synt. theol. II c. 21.
Zanchius Op. II 342-358, maar terstond wordt de genade toch
genomen in ruimer zin, gelĳk ze eerst later in de dogmatiek, in

den locus de salute ter sprake moet komen. Cf. ook Lange, art.
Gnade in Herzog2, Dogm. II § 18. Voorts treedt de goedheid
Gods als liefde op, als zĳ niet enkele weldaden slechts, maar
zichzelve geeft. In het O. Test. is er nog niet zoo dikwerf van
deze liefde als eigenschap Gods sprake, maar toch ontbreekt ze
volstrekt niet, Deut. 4:37, 7:8, 13, 10:15, 23:5, 2 Chron.
2:11, Jes. 31:3, 43:4, 48:14, 63:9, Jer. 31:3, Hos. 11:1,
4, 14:5, Zef. 3:17, Mal. 1:2. En niet alleen deugden en
eigenschappen, zooals het recht en de gerechtigheid, Ps. 11:7,
33:5, 37:28, 45:8, maar ook personen zĳn haar object, Ps.
78:68, 146:8, Spr. 3:12, Deut. 4:37, 7:8, 13, 23:5,
2 Chron. 2:11, Jer. 31:3, Mal. 1:2. Veel klaarder treedt deze
liefde Gods in het N. T. aan het licht, nu God zichzelven gegeven
heeft in den Zoon zĳner liefde. Het Hebr. ‎‏אַהֲבָה‏‎ wordt niet weergegeven
door ἐρως, hetwelk de gewone naam voor de zinnelĳke
liefde is, noch ook door φιλια, het woord voor de liefde tusschen
bloedverwanten, maar door ἀγαπη, hetwelk aan het gewone grieksch
vreemd is en ook bĳ Philo en Josephus niet voorkomt maar juist
geschikt is om de volle, reine, Goddelĳke liefde aan te duiden,
evenals het latĳnsche caritas (dilectio) in onderscheiding van
amor. De verhouding van Vader en Zoon wordt als een leven
der liefde geteekend, Joh. 3:35, 5:20, 10:17, 14:31, 15:19,
17:24, 26. Maar in Christus, die zelf liefheeft en zĳne liefde
bewezen heeft in zĳne overgave, Joh. 15:13, openbaart die liefde
zich ook jegens de menschen, niet alleen de wereld of de gemeente
in het algemeen, Joh. 3:16, Rom. 5:7, 8:37, 1 Joh. 4:9,
maar ook individueel en persoonlĳk, Joh. 14:23, 16:27, 17:23,
Rom. 9:13, Gal. 2:20. Ja, God heeft niet lief, maar Hĳ
is liefde, 1 Joh. 4:8, en zĳne liefde is grondslag, bron, voorbeeld
van de onze, 1 Joh. 4:10. Nu kan er wel van Gods liefde
in het algemeen tot de schepselen en tot de menschen gesproken
worden, φιλοκτισια, amor complacentiae en φιλανθρωπια, amor
benevolentiae, maar de Schrift bezigt daarvoor toch meest het
woord goedheid, en spreekt in den regel van Gods liefde evenals
van zĳne genade alleen in betrekking tot het volk of de gemeente,
die Hĳ verkoren heeft, ἐλεκτοφιλια, amor amicitiae, Oehler, Theol.
des Alt. Test. § 81. Schultz, Altt. Theol. 545 f. Smend, Altt.
Religionsgesch. 197 f. Cremer, s. v. Deze liefde is nu wel niet
in dien zin het wezen Gods, dat zĳ het middenpunt en het hart

daarin uitmaakt en de andere eigenschappen hare modi zĳn,
Schleiermacher, Chr. Gl. § 167. Schoeberlein, Princip u. System
der Dogm. 1881 S. 129. Dorner, Glaub. I 437. Oosterzee, Dogm.
§ 50, want alle eigenschappen zĳn zĳn wezen in gelĳken zin; in
God is geen hooger en lager, geen minder en meer, Lange, Dogm.
II 203. Thomasius, Christi Person und Werk, I3 S. 105. Doedes,
Leer van God 231. Maar toch is de liefde zeer zeker met het
Goddelĳk wezen identisch. Zĳ is onafhankelĳk, eeuwig, onveranderlĳk
als God zelf. Zĳ heeft in Hem haar oorsprong en keert
ook door de schepselen heen tot Hem weder. Pseudodionysius
sprak daarom van de Goddelĳke liefde tamquam sempiternus
circulus, propter bonum, ex bono, in bono, et ad bonum indeclinabili
conversione circumiens, in eodem et secundum idem et
procedens semper et manens et remeans, de div. nom. c. 4 § 14.
Cf. Augustinus, de trin. VIII 6-12. IX 6. X 1. Conf. IV 12.
Solil. I 2. de vera relig. c. 46. Lombardus, Sent. III dist. 32, 1.
Thomas, S. Theol. I qu. 20. S. c. Gent. I c. 91. Scheeben, Dogm.
I 692 f. Gerhard, Loci theol. loc. II c. 8 sect. 11 qu. 2. Zanchius,
Op. II 359 sq. Polanus, Synt. theol. II c. 22.

12. Met de goedheid ten nauwste verwant is de heiligheid Gods.
Vroeger werd zĳ omschreven als ab omni scelere libera et omnino
perfecta et omni ex parte immaculata puritas, Pseudodion.,
de div. nom. c. 12 § 2, cf. verder Suicerus, s. v. ἁγιος. Dikwerf
wordt ze naast de bonitas, perfectio en pulchritudo Dei niet afzonderlĳk
behandeld; noch Lombardus, noch Thomas brengen
haar ter sprake. Bĳ de Protestantsche theologen was de omschrĳving
der heiligheid Gods wezenlĳk dezelfde; zĳ bestond in moralis
perfectio, puritas, Polanus, Synt. theol. II c. 28. Synopsis, VI
40. Mastricht, Theor. pract. theol. II c. 19. L. Meyer, Verh. over
de Goddel. eigensch. III 115 v. en werd nu eens meer met de
gerechtigheid, dan met de goedheid, en ook wel met de waarachtigheid
en wĳsheid Gods in verband gebracht, Heppe, Dogm.
der ev. ref. K. S. 73, cf. Bretschneider, Syst. Entw. 382 f.
Hase, Hutt. Rediv. § 63. Het onderzoek van het bĳbelsch begrip
heilig heeft echter allengs eene andere opvatting doen opkomen.
Allen erkennen thans, dat het begrip heiligheid in O. en N. T.
eene verhouding van God tot de wereld uitdrukt. Maar er is
verschil over, van wat aard en karakter die relatie is. Menken

dacht daarbĳ met het oog op teksten als Hos. 11:9, Jes. 57:15,
Ezech. 20:9 v. aan Gods nederbuigende goedheid en genade,
Versuch einer Anleitung zum eigenen Unterricht in den Wahrh.
der h. S. 3te Aufl. 1833 cap. 1 § 9. Baudissin meende echter,
dat in de heiligheid Gods veeleer zĳne volstrekte verhevenheid
en macht boven alle creaturen werd uitgedrukt, Stud. zur semit.
Religionsgesch., 2tes Heft, Leipzig 1878 S. 3-142, en werd in
dit gevoelen gesteund door Ritschl, Rechtf. u. Vers. II2 89 f.,
en ook door Prof. H. P. Smith, Presb. and Ref. Rev. Jan. 1890
p. 42 etc. met beroep op plaatsen als Num. 20:13, Jes. 5:16,
Ezech. 20:41, 28:25, 36:20-24, en de verbinding van heerlĳk,
verheven met heilig in plaatsen als Jes. 63:15, 64:11, Jer.
17:12, Ezech. 20:40 enz. Verwant is daarmede de opvatting
van Schultz, die bĳ de heiligheid Gods denkt aan Gods verterende
majesteit, aan zĳne ongenaakbaarheid en onschendbaarheid, aan
den oneindigen afstand, die hem scheidt van alle schepsel, en
daarvoor verwĳst naar Ex. 15:11, 1 Sam. 2:2, 6:20, Jes. 6:3,
8:14, 10:17, Altt. Theol.4 554 f., cf. ook Kuenen, G. v. Isr.
I 47 v. Hofmann, Schriftbeweis I2 83, in hoofdzaak ook Smend,
Altt. Religionsgesch. 333 f. Omdat er zoo het grootste verschil
over was, welke eigenschap Gods er toch wel door de heiligheid
werd aangeduid, hebben anderen gemeend, dat dit begrip hoegenaamd
geen innerlĳke, wezenlĳke qualiteit, maar alleen eene
relatie aanduidt, en dus zuiver en alleen een Verhältnissbegriff is.
Het eerst werd de heiligheid zoo opgevat door Diestel, Jahrb. f.
d. Theol. 1859 S. 3-62, en sedert wordt zĳ door velen als de
juiste aangenomen, vooral door Otto Schmoller, Die Bedeutung
von ‎‏קדשׁ‏‎ im A. T., in Festgruss an Rudolf von Todt zum Dr.
jubiläum, von seinen Freunden u. Schülern, Stuttgart 1893 S.
39-43, cf. ook Delitzsch art. Heiligkeit in Herzog2. Cremer,
Wörterbuch s. v. Issel, Der Begriff der Heiligkeit im N. T.
Leiden, 1887. R. Schröter, Der Begriff der Heiligkeit im A. u.
N. T. Leipzig, Fock 1892. Hoekstra, Wĳsg. Godsd. II 260-280.

De stam ‎‏קדשׁ‏‎, verwant met ‎‏הדשׁ‏‎, wordt meest afgeleid van den
wortel ‎‏קד‏‎ met de beteekenis van snĳden, scheiden en drukt dus
uit: afgesneden, afgezonderd zĳn. Het verb. komt voor in ni. pi.
hi. hithp., het adj. is ‎‏קָדוֹשׁ‏‎ en het subst. ‎‏קֹדֶשׁ‏‎; het oppositum is
‎‏חֹל‏‎, κοινος van ‎‏חִלֵּל‏‎, κοινον facere, Lev. 10:10, 1 Sam. 21:5, 6,
Ezech. 48:14, 15. Het is verwant met maar toch ook duidelĳk

onderscheiden van ‎‏טָהוֹר‏‎, rein, dat tot oppositum heeft ‎‏טָמֵא‏‎, Lev.
10:10. Het woord heilig wordt nu allereerst gebezigd van allerlei
personen en zaken, die van het algemeen gebruik zĳn afgezonderd
en in eene bĳzondere relatie tot God en zĳn dienst zĳn gesteld.
Zoo is er sprake van heilig land, Ex. 3:5, heilige verzameling,
Ex. 12:16, heilige sabbat, Ex. 16:23, heilig volk, Ex. 19:6,
heilige plaats, Ex. 29:31, heilige zalf, Ex. 30:25, heilige rok,
Lev. 16:4, heilig jubeljaar, Lev. 25:12, heilig huis, Lev. 27:14,
heilige akker, Lev. 27:21, heilige tiende, Lev. 27:30,
heilig water, Num. 5:17, heilige vaten, Num. 16:37, heilige
koe, Num. 18:17, heilig leger, Deut. 23:14, heilig goud, Jos.
6:19, heilig brood, 1 Sam. 21:4, heilige ark, 2 Chron. 35:3,
heilig zaad, Ezra 9:2, heilige stad, Neh. 11:1, heilig verbond,
Dan. 11:28, heilig woord, Ps. 105:42, van den tempel als
heiligdom, Ex. 15:17 met zĳn heilige en heilige der heiligen,
en ook van de engelen of de kinderen Israels als de heiligen,
Deut. 33:2, 3, Job 5:1, 15:15, Ps. 16:3, 10, 32:6, 89:6,
8, 20, Spr. 9:10, 30:3, Dan. 4:17, 7:18, 22, 25, 27, 7:21,
Hos. 12:1, Zach. 14:5. In al deze gevallen drukt het begrip
heilig nog niet eene inwendige, zedelĳke eigenschap uit, maar
duidt slechts aan, dat de zoo aangeduide personen of voorwerpen
aan den Heere zĳn gewĳd en in eene bĳzondere verhouding staan
tot zĳn dienst, en dus van het gemeene terrein zĳn afgezonderd.
In deze eigenaardige verhouding tot God staan de personen en
zaken, die heilig worden genoemd, echter niet vanzelf. Er is
veeleer van nature een afstand en verwĳdering, een onderscheid
en tegenstelling tusschen God en zĳn schepsel. In zichzelve is
heel de wereld ‎‏חֹל‏‎, profaan, niet staande in de gemeenschap met
God en niet geschikt tot zĳn dienst. Ook kunnen de personen en
zaken zichzelven niet heiligen en in die bĳzondere relatie tot God
zich stellen, welke door het woord heilig wordt uitgedrukt. De
heiliging gaat alleen van God uit. Hĳ is het, die Israel, priesterschap,
tempel, altaar, bĳzondere plaatsen, personen en voorwerpen
heiligt, in zĳn dienst en gemeenschap overbrengt, en van
het onheilige afzondert. Ik ben de Heere, die u heilig, Ex. 31:13,
Lev. 20:8, 21:8, 15, 23, 22:9, 16, 32, Ezech. 20:12, 37:28.
Deze heiliging van personen of zaken door den Heere geschiedt
nu op tweeërlei wĳze: negatief door een volk, persoon, plaats, dag,
voorwerp uit te verkiezen en van alle andere af te zonderen, en

positief door deze personen of zaken naar bepaalde regelen te wĳden
en te doen leven. God heiligt den sabbat, niet alleen door hem
af te zonderen van de andere dagen der week maar ook door daarop
te rusten en hem te zegenen, Gen. 2:2, 3, Ex. 20:11, Deut.
5:12. Hĳ heeft het gansche volk van Israel geheiligd, door het
te verkiezen uit alle volken der aarde, door het op te nemen in
zĳn verbond en het zĳne wetten bekend te maken, Ex 19:4-6.
De heiligheid Gods is het principe van heel de wetgeving, van
de zedelĳke en van de ceremonieele geboden, van de gansche
heilsopenbaring aan Israel, want deze bedoelt niet anders dan dat
Israel heilig zĳ, Ex. 19:4-6, Lev. 11:44, 45, 19:2, 20:26.
Israel is heilig, doordat God het tot zĳn eigendom neemt, tot het
volk komt, onder hen woont en hun tot een God is, Ex. 19:4-6,
29:43-46. En binnen dezen kring heiligt Hĳ nu weer in het
bĳzonder de eerstgeborenen, door ze zich toe te eigenen, Ex. 13:2,
het volk, doordat ze zich wasschen en alzoo zich voorbereiden,
om God te ontmoeten, Ex. 19:10, 14, den berg, door hem af
te palen, Ex. 19:23, de priesterschap door zalving, offerande,
bloedsprenging en bĳzondere kleeding, Ex. 28:3, 41, 29:1 v. 21,
den tabernakel en het altaar door zalving, Ex. 29:37, 40:9 v.
Lev. 8:10, 11, Num. 7:1, de zalfolie, door ze op bĳzondere
wĳze te laten bereiden, Ex. 30:22 v., de Nazireers, door hen
naar bepaalde regelen te doen leven, Num. 6:2 v. enz. En wat
zoo heilig is, deelt in een eigen leven, draagt een eigen karakter,
is van ’t gemeene leven en de gemeene wet onderscheiden; het
mag b. v. niet aangeroerd, Ex. 19:23, 24, niet gegeten, Ex.
29:33, niet gebruikt worden, Ex. 30:32 v., het heiligt datgene,
wat er mede in aanraking komt, Ex. 30:29, Lev. 10:2 v.,
Num. 1:51, 53, 3:10, 38, Jes. 8:14. Nu is de positieve handeling,
waardoor iets heilig wordt, niet altĳd uitgedrukt; soms
schĳnt de heiliging in niets anders te bestaan dan in afzondering,
Lev. 25:10, 27:14, Joz. 7:13, 20:7, Rich. 17:3, 1 Sam. 7:1,
2 Sam. 8:11, 1 Chron. 18:11 enz. Maar heiligen is toch iets meer
dan alleen afzonderen, het is door middel van wassching, zalving,
offerande, bloedsprenging enz. iets ontdoen van dat karakter, hetwelk
het met alle dingen gemeen heeft, en er een anderen, eigen
stempel op drukken, dien het overal dragen en vertoonen moet.
Nu wĳzen de ceremoniën, die ter heiliging noodig waren, duidelĳk
aan, dat ook de onreinheid en zondigheid van het schepsel hierbĳ

in aanmerking komt, welke juist op die wĳze moest weggenomen
worden. Wassching, offerande, bloedsprenging, zalving dienden ter
ontzondiging en toewĳding, Lev. 8:15, 16:16, Job 1:5 enz.
Heilig en rein zĳn daarom synoniemen, Ex. 30:35, Lev. 16:19.
Maar daarom gaat het begrip heilig in die zedelĳke reinheid niet
op. Wel is deze niet uitgesloten, maar zĳ is niet de eenige noch
zelfs de eerste beteekenis. Heilig is in het O. T., vooral in de
wet, veel ruimer van zin. Heel de onderscheiding en tegenstelling
van uitwendige en inwendige reinheid enz. is van uit een later
standpunt op dat der Mozaische wetgeving overgedragen. Maar
heilig is datgene, wat door Ihvh verkoren en afgezonderd is, wat
door bĳzondere ceremoniën van het gemeen karakter is ontdaan
en een eigen karakter heeft ontvangen, en nu in dezen nieuwen
toestand naar de daarvoor gestelde wetten leeft. Israel is een
heilig volk, omdat het door God is verkoren en afgezonderd, in
een verbond is opgenomen en nu naar al zĳne wetten, ook de
ceremonieele enz. heeft te leven. Heilig is datgene, dat in alles
beantwoordt aan de speciale wetten, die God daarvoor heeft gegeven;
heiligheid is volkomenheid, niet in zedelĳken zin alleen,
maar in dien ganschen zin, waarin de eigenaardige wetgeving van
Israel ze opvat, in religieusen, ethischen, ceremonieelen, in- en
uitwendigen zin.

Dit begrip der heiligheid wordt echter dan eerst ten volle
duidelĳk wanneer we nagaan, in welken zin het op God wordt
toegepast. Cremer heeft er terecht op gewezen, dat de heiligheid
niet allereerst eene verhouding aanduidt van beneden naar boven,
maar van boven tot beneden, en dat ze in de eerste plaats Gode
toekomt en daarna in afgeleiden zin ook aan schepselen. Schepselen
zĳn niet heilig in zichzelf. Zĳ kunnen ook zichzelf niet
heiligen. Alle heiliging en alle heiligheid gaat van God uit. Ihvh
is heilig, en daarom wil Hĳ een heilig volk, eene heilige priesterschap,
eene heilige woning enz., Ex. 19:6, 29:43, Lev. 11:44,
45, 19:2, 20:26, 21:8, Deut. 28:9, 10. Meermalen wordt
aan Ihvh dit praedikaat toegekend, Lev. 11:44, 45, 19:2,
20:26, 21:8, Joz. 24:19, 1 Sam. 2:2, 6:20, Ps. 22:4,
99:5, 9, Jes. 5:16, 6:3 enz. Jesaia gebruikt dikwerf den naam
van Heilige Israels, cap. 29:23, 40:25, 43:15, 49:7, 62:12,
cf. 2 Kon. 19:22, Ezech. 39:7, Hab. 1:12, 3:3. En voorts
wordt er ook gesproken van Gods heiligen naam, Lev. 20:3,

22:32, 1 Chron. 16:35, Ps. 99:3, 103:1, 111:9 enz., heiligen
arm, Jes. 52:10, heilige majesteit, 2 Chr. 20:21. Nu
heet Ihvh in de eerste plaats zoo, wĳl Hĳ zich in eene bĳzondere
relatie tot Israel gesteld heeft; heilig is ook bĳ God allereerst
een Verhältnissbegriff. Jahveh’s heiligheid openbaart zich daarin,
dat hĳ Israel tot zĳn volk heeft aangenomen, zichzelf aan Israel
gaf en onder hen wonen ging, Ex. 29:43-46, Lev. 11:44, 45,
20:26, Ps. 114:1, 2. Doch deze relatie is geen abstractie, maar
is rĳk van inhoud. God heeft zelf deze relatie geregeld in de
wetten, die Hĳ aan Israel gaf. Heel de wetgeving van Israel
heeft haar principe in de heiligheid van Ihvh en haar doel in de
heiliging des volks. Wat de heiliging van Ihvh inhoudt, wordt
openbaar in de gansche wet; en het volk is heilig, wanneer het
daaraan beantwoordt. Als Heilige is Hĳ degene, die zich aan
Israel gaf en onder Israel woont, maar nu ook verder zich houdt
aan zĳn woord, trouw blĳft aan zĳn verbond, Ps. 89:35 v. en
Israel telkens weer uitredt en verlost. God is de Heilige Israels,
die Israel toebehoort en die zoo is, als zĳne wet Hem kennen
doet. Uit zĳne heiligheid vloeit voor Israel voort: redding, Ps.
22:4, 5, 89:19, 98:1, 103:1, 105:3, 145:21, gebedsverhooring,
Ps. 3:5, 20:7, 28:2, troost, Jes. 5:16, Hab. 1:12,
vertrouwen, Ps. 22:4, 5, 33:21, Jes. 10:20. Zĳne heiligheid
laat niet toe, dat Hĳ Israel verderve. Als de Heilige is Hĳ de
Schepper, Verlosser en Koning Israels, Jes. 43:14, 15, 49:7,
54:5, 62:12. En zoo wordt Hĳ door zĳn volk, dat verlost is,
als de Heilige gedankt en geprezen, Ps. 30:5, 71:22, 97:12,
1 Chron. 16:10, 35. Maar tegelĳk is deze heiligheid Gods ook
principe van straf en kastĳding. Als Israel zĳn verbond verbreekt,
zĳn naam ontheiligt, zĳne wetten overtreedt, dan is het juist de
heiligheid Gods, die Hem tot straf aanspoort; zĳne heiligheid
eischt dat Israel heilig zĳ en Hem heilige, Lev. 11:44, 45,
19:2, 20:7, 26, 21:8. Ingeval van ongehoorzaamheid, kastĳdt
Hĳ Israel, 1 Kon. 9:3-7, 2 Chron. 7:16-20. Dezelfde heiligheid,
die principe is van verlossing en voorwerp van lof, is
voor de overtreders beginsel van verderving en voorwerp van
vreeze. Heilig is dan synoniem van ĳverig, Joz. 24:19, groot
en vreeselĳk, Ex. 15:11, Ps. 99:3, 111:9, van heerlĳk en
verheven, Jes. 6:3, 57:15. Niemand is Hem als Heilige gelĳk,
Ex. 15:11, 1 Sam. 2:2, Jes. 40:25. Hem heiligen is Hem

vreezen, Jes. 8:13, 29:23. Als menschen zĳn naam en zĳn
verbond ontheiligen, dan heiligt Hĳ zichzelf door recht en gerechtigheid,
Jes. 5:16, Ezech. 28:22. Maar ook dan vergeet Hĳ
zĳn volk niet. Zĳne heiligheid blĳft voor Israel de oorzaak der
verlossing, Jes. 6:13, 10:20, 27:13, 29:23, 24, 43:15,
49:7, 52:10 enz. Jer. 51:5, Hos. 11:8, 9, en zal zich eindelĳk
daarin openbaren, dat Hĳ de Heidenen zal doen weten dat Hĳ de
Heere is, Jer. 50:29, Ezech. 36:23, 39:7 en Israel verlost en
reinigt van alle ongerechtigheden, Ezech. 36:25 v., 39:7. Dit
laatste leidt nu rechtstreeks henen naar de heiligheid in Nieuw-Testamentischen
zin. Reeds de keuze van het grieksche woord is
van beteekenis. Σεμνος van σεβομαι, duidt aan wat eerwaardig is,
Phil. 4:8, 1 Tim. 3:8, 11, Tit. 2:2; ἱερος drukt alleen eene
relatie uit tot de Godheid, 1 Cor. 9:31, 2 Tim. 3:15, Hebr.
8:2, 9:8 enz.; ἁγνος heeft de beteekenis van rein, kuisch,
2 Cor. 11:2, Tit. 2:5 enz. Deze woorden worden nimmer van
God gebruikt. God wordt in het N. T. alleen genoemd ὁσιος,
Op. 15:4, 16:5, cf. Hebr. 7:26 en vooral ἁγιος, Luk. 1:49,
Joh. 17:11, 1 Joh. 2:20, 1 Petr. 1:15, 16, Op. 4:8, 6:10.
In het O. Test. is de heiligheid Gods nog niet duidelĳk naast
en in onderscheiding van alle andere volmaaktheden Gods bepaald.
Zĳ duidt daar nog aan de gansche relatie, waarin de Heere tot
Israel en Israel tot den Heere staat. Daarom kan Ihvh de Heilige
Israels heeten, die zich geheel en al aan Israel gegeven heeft en
het langs allerlei wegen als zĳn eigendom handhaaft en bewaart.
Daarom is ook van de zĳde des volks de heiliging niet alleen
religieus en ethisch maar ook ceremonieel, burgerlĳk, politiek
van aard. Gelĳk de heiligheid in God nog niet naast andere
deugden is begrensd, zoo is zĳ ook aan de zĳde van Israel heel
het volk naar alle zĳden omvattend. Maar als in het N. T. ὁ ἁγιος
του θεου verschĳnt, Mk. 1:24, Luk. 4:34, Hd. 3:14, 4:27,
die met de wereld de diepste tegenstelling vormt, Joh. 15:18
en zichzelven in absoluten zin Gode heiligt en wĳdt, Joh. 17:19,
dan houdt de heiligheid Gods op beginsel van straf en kastĳding
te wezen, en wordt zĳ in den Heiligen Geest, die in het O. T.
nog maar enkele malen zoo heet, Ps. 51:13, Jes. 63:10, doch
thans geregeld dien naam draagt, het principe van de heiliging
der gemeente. Deze is thans het ἐθνος ἁγιον, 1 Petr. 2:5, 9,
Ef. 2:19, 5:27, bestaande uit ἐκλεκτοι, ἁγιοι, ἀμωμοι, Ef. 1:1, 4,

Col. 1:2, 22, 3:12, 1 Cor. 7:24, geheel en al van de zonde
bevrĳd en gereinigd en eeuwiglĳk met ziel en lichaam Gode
gewĳd. De heiligheid, welke Ihvh zich geven doet aan Israel en
Israel geheel en al opeischt voor zĳn dienst, openbaart zich ten
slotte het hoogste daarin, dat God zich in Christus aan de gemeente
geeft en deze verlost en reinigt van alle ongerechtigheden.

13. Bĳ de heiligheid Gods behoort ook zĳne heerlĳkheid. De
Schrift bezigt daarvoor de woorden ‎‏כָּבוֹד‏‎ en δοξα; ‎‏כָּבוֹד‏‎ van het
verbum ‎‏כבד‏‎, zwaar, gewichtig zĳn, is de verschĳning van hem,
die gewichtig, voornaam is; daarnaast is ook in gebruik ‎‏הוֹד‏‎, dat
de heerlĳke verschĳning aanduidt van hem, wiens naam wĳd
verbreid is, en ‎‏הָדָר‏‎, hetwelk die verschĳning aanduidt in haar
glans en schoonheid, Delitzsch op Ps. 8:6. Het grieksche woord
daarvoor in LXX en N. T. is δοξα, de erkenning, die iemand
geniet of waarop hĳ aanspraak heeft, subjectief dus de erkenning,
die iemand toekomt of feitelĳk geschonken wordt, de roem of
eer, waarin hĳ deelt, syn. met τιμη en εὐλογια, Op. 5:12, opp.
ἀτιμια, 2 Cor. 6:8; en objectief de verschĳning, gestalte, het
aanzien, de pracht, glans, heerlĳkheid van een persoon of zaak,
die zich vertoont, of de persoon of zaak zelf in hunne heerlĳke
verschĳning, en dan verwant met εἰδος, εἰκων, μορφη, Jes. 53:2,
1 Cor. 11:7. De ‎‏כָּבוֹד יהוה‏‎, δοξα του θεου geeft daarom te
kennen de glans en heerlĳkheid, die van alle deugden Gods en
van heel zĳne zelfopenbaring in natuur en bovenal in genade
onafscheidelĳk is, de heerlĳke gestalte, waarin Hĳ allerwege
tegenover schepselen optreedt. Deze heerlĳkheid en majesteit,
waarmede God bekleed is en die al zĳn doen kenmerkt, 1 Chron.
16:27, Ps. 29:4, 96:6, 104:1, 111:4, 113:4 enz., openbaart
zich in de gansche schepping, Ps. 8, Jes. 6:3, maar wordt toch
vooral gezien op het terrein der genade. Zĳ verschĳnt aan Israel,
Ex. 16:7, 10, 24:16, 33:18 v. Lev. 9:6, 23, Num. 14:10,
16:19 enz. Deut. 5:24. Zĳ vervulde den tabernakel en den
tempel, Ex. 40:34, 1 Kon. 8:11 en deelde zich mede aan heel
het volk, Ex. 29:43, Ezech. 16:14 enz. Bovenal wordt ze
aanschouwd in Christus, den Eeniggeborene, Joh. 1:14 en door
Hem in de gemeente, Rom. 15:7, 2 Cor. 3:18, welke verwacht
de zalige hope en verschĳning der heerlĳkheid van den grooten
God en van haren Zaligmaker Jezus Christus, Tit. 2:13.

Meermalen wordt zĳ met de heerlĳkheid Gods in verband gebracht.
Ex. 29:43, Jes. 6:3 en daarom ook beschreven als een vuur,
Ex. 24:17, Lev. 9:24 en als eene wolk, 1 Kon. 8:10, 11,
Jes. 6:4. Zonder twĳfel denkt de Schrift bĳ die wolk en dat
vuur aan zinnelĳk waarneembare, creatuurlĳke vormen, waaronder
zich Gods tegenwoordigheid kenbaar maakte, cf. deel I 249.
Iets anders is het echter met het licht, waarmede de heerlĳkheid
Gods dikwerf vergeleken en waaronder ze telkens voorgesteld
wordt. Licht is in de Schrift het beeld van waarheid, heiligheid
en zaligheid, Ps. 43:3, Jes. 10:17, Ps. 97:11. Deze vergelĳking
is zoo eenvoudig en natuurlĳk, dat er waarlĳk de onderstelling
niet voor noodig is, dat Ihvh oorspronkelĳk een zonnegod was,
Kuenen, G. v. I. I 48 v. 240 v. 249. 267, evenmin als de benaming
rotssteen op eene vroegere periode van steendienst behoeft
te wĳzen, Kuenen, I 392-395. Het licht der zon en het vuur
des hemels leveren aan den Israeliet de stof voor de beschrĳving
der deugden van Iahveh, maar hĳ is zich duidelĳk daarbĳ bewust,
in beeld te spreken. Gelĳk de donder zĳne stem is, Ps. 104:7,
Am. 1:2, Jes. 30:30, zoo is het licht der natuur zĳn kleed,
Ps. 104:2. Wat het licht in de natuur is, bron van kennis, van
reinheid, van vreugde, dat is God in het geestelĳke. Hĳ is het
licht der vromen, Ps. 27:1, zĳn aangezicht, zĳn woord verspreidt
licht, Ps. 44:4, 89:16, 119:105, in zĳn licht alleen zien zĳ
het licht, Ps. 36:10. Hĳ zelf is louter licht, zonder duisternis
en vader van al wat licht is, 1 Joh. 1:5, 1 Tim. 6:16,
Jak. 1:17, en is naar de belofte, Jes. 9:1, 60:1, 19, 20,
Mich. 7:8, in Christus als het licht verschenen, Mt. 4:16,
Luk. 2:32, Joh. 1:4, 3:19, 8:12, 1 Joh. 2:20, zoodat
nu zĳne gemeente licht is in Hem, Mt. 5:14, Ef. 5:8,
1 Thes. 5:5, en het volle licht tegemoet gaat, Op. 21:23 v.
22:5, Col. 1:12. De Joden dachten later bĳ deze ‎‏כָּבוֹד יהוה‏‎
aan een geschapen, zichtbaren glans, aan een Lichtleib, waardoor
Hĳ zĳne tegenwoordigheid in de schepping kenbaar maakte en
vatten haar in de schechina zelfs op als een persoonlĳk subject,
Weber, System der altsyn. pal. Theol. 1880 S. 160, 179-184.
Uit de Joodsche theologie is deze meening overgegaan in de
theosophie. Böhme beschrĳft de heerlĳkheid Gods als een Leib
des Geistes, als een Reich der Herrlichkeit Gottes, das ewige
Himmelreich, worin die Kraft Gottes wesentlich ist, tingiert vom

Glanz und Kraft des Feuers und des Lichts, als een ongeschapen
hemel, een paradĳs, Joh. Claassen, Jakob Böhme, sein Leben
und seine theos. Werke I 157, II 61, en zoo ook Baader, Joh.
Claassen, Fr. v. Baaders Leben u. theos. Werke II 90 f. Oetinger,
Die Theol. aus der Idee des Lebens, herausgeg. von J. Hamberger
1852 S. 113 f. 117 f. Delitzsch, Bibl. Psych2. S. 49 f.
Keerl, Der Mensch das Ebenbild Gottes II 17 f. 113. Id. Die
Lehre des N. T. von der Herrlichkeit Gottes, Basel 1863. Onder
de Luthersche theologen was er vroeger reeds strĳd over, of God
in eigenlĳken (Dannhauer, Chemniz) dan wel in oneigenlĳken
(Musaeus e. a.) zin licht werd genoemd, M. Vitringa, Doctr. chr.
relig. I 139. In de Oostersche kerk hechtte zelfs het concilie van
Constantinopel in 1431 zĳne goedkeuring aan de leer van een
ongeschapen, Goddelĳk licht, dat van het wezen Gods onderscheiden
was, Kurtz, Lehrb. der Kirchengesch. § 69, 2. Toch kan deze
meening niet worden goedgekeurd. De Schrift leert duidelĳk de
geestelĳkheid en de onzichtbaarheid Gods. Het aannemen van een
heerlĳkheid Gods, als eene plaats, ‎‏מקום‏‎, gestalte, ‎‏תמונה‏‎, εἰδος,
μορφη, als een ‎‏פנים‏‎, van een lichaam, een rĳk, een hemel, die
zĳ het dan ook ongeschapen, toch van zĳn wezen onderscheiden
zou zĳn, is met bovengenoemde eigenschappen en evenzoo met de
eenvoudigheid Gods in strĳd. Ook als de Schrift van Gods aangezicht,
heerlĳkheid en majesteit gewaagt, spreekt ze in beeld.
Maar gelĳk alle volmaaktheden, zoo komt ook deze in zĳne
schepselen uit. Zĳ is mededeelbaar. Er is in het geschapene een
zwakke glans van de onuitsprekelĳke heerlĳkheid en majesteit,
die God bezit. Gelĳk de schepselen ons opleiden, om van Gods
eeuwigheid en alomtegenwoordigheid, van zĳne gerechtigheid en
genade te spreken, zoo doen zĳ ons iets kennen van de heerlĳkheid
Gods. Toch is ook hier de analogie geen identiteit. Reeds in de
taal komt dit uit. Bĳ de schepselen spreken we van mooi, schoon,
fraai; maar de Schrift heeft voor de schoonheid Gods een eigen
naam, dien van heerlĳkheid. Daarom verdient het ook geen aanbeveling,
om met de kerkvaders, scholastici en Roomsche theologen
van de pulchritudo Dei te spreken. Augustinus sprak reeds in
dien zin. Hĳ ging uit van de grondstelling: Omne quod est, in
quantum est, verum, bonum, pulchrum est. Nu is er in het zĳn
en dus ook in het ware, goede en schoone onderscheid, rangordening,
opklimming. Naarmate iets meer zĳn heeft, heeft het ook

meer waarheid, goedheid en schoonheid. Alles is schoon in zĳn
soort. Singula opera Dei.... inveniuntur habere laudabiles mensuras
et numeros et ordines in suo quaeque genere constituta, de
Gen. c. Manich. I 21. Inest enim omnibus quoddam naturae sui
generis decus, de Gen. ad litt. III 14. Alle schepselen dragen
daarom bĳ tot de schoonheid van het geheel. Maar alle schoonheid
der schepselen is vergankelĳk en veranderlĳk; ze zĳn niet
schoon door zichzelve, maar door participatie aan eene hoogere,
absolute schoonheid. Ondervraag alle schepselen: Respondent tibi
omnia: ecce, vide, pulchra sumus. Pulchritudo eorum, confessio
eorum, Serm. 241. Die hoogste schoonheid, waarheen alle schepselen
wĳzen, is God. Hĳ is summum esse, summum verum,
summum bonum en ook de hoogste onveranderlĳke schoonheid.
Ista pulchra mutabilia quis fecit, nisi incommutabilis pulcher?
ib. God is de hoogste schoonheid, wĳl in zĳn wezen absolute
eenheid en maat en orde is. Hem ontbreekt niets, en er is niets
overtolligs in Hem, de ord. I 26. II 51. de beata vita 34. c.
Acad. II 9. Ritter, Gesch. der christl. Philos. II 289 f. Ook in
deze opvatting van Augustinus is de invloed van het neoplatonisme
niet te miskennen, dat de Godheid eveneens beschouwde als de
hoogste schoonheid en de oorzaak van al het schoone, Zeller V2
483 f. Maar zoo heeft deze gedachte van Augustinus toch ingang
gevonden bĳ Dionysius, de div. nom. c. 4 § 7. Bonaventura,
Breviloquium Pars I c. 6. Petavius, Theol. dogm. VI c. 8.
Scheeben, Kath. Dogm. I 589 f. enz. Daarentegen spraken de
Prot. theologen liefst van de majestas en gloria Dei, Gerhard,
Loci theol. I c. 8 sect. 18. Polanus, Synt. theol. II c. 31.
Mastricht, Theor. pract. theol. II c. 22. Synopsis pur. theol.
VI 43. In de heerlĳkheid Gods komt zĳne grootheid en verhevenheid
uit, gelĳk ze zoo menigmaal in de psalmen en profeten
geschilderd wordt, Ps. 104, Jes. 40, Hab. 3. Ze heet grootheid
en verhevenheid, inzoover ze in het schepsel eerbiedige bewondering
en aanbidding wekt. Ze wordt heerlĳkheid genoemd, in
zoover ze stemt tot dank en roem en eere. Ze wordt majesteit
geheeten, inzoover zĳ in verband staat met zĳne absolute dignitas
en onderwerping eischt van alle creatuur.

14. Aan God als den Heilige komt ten slotte nog toe de
deugd der gerechtigheid.
De woorden ‎‏צַדִּיק‏‎, ‎‏צֶדֶק‏‎, ‎‏צְדָקָה‏‎ duiden

aan den staat van iemand, die met eene wet overeenkomt. De
eerste beteekenis schĳnt eene forensische te wezen; ‎‏צַדִּיק‏‎ is hĳ,
die in een proces voor den rechter gelĳk heeft en daarom vrĳgesproken
moet worden, ‎‏הִצְדִּיק‏‎ oppos. ‎‏הִרְשִׁיעַ‏‎ Deut. 25:1. Het is
ook het woord voor hem, die gelĳk heeft in een twist of woordenstrĳd,
Job 11:2, 33:12, 32, Jes. 41:26; en het substantief
kan daarom ook aanduiden de juistheid of waarheid van eene
bewering of uitspraak, Ps. 52:5, Spr. 16:13, Jes. 45:23.
Vervolgens beteekent het dan in het algemeen, dat iemand gelĳk
heeft, al komt er ook geen proces en geen rechtbank bĳ te pas;
dat hĳ het recht aan zĳne zĳde heeft, rechtvaardig en goed is
en met de wet overeenstemt, Gen. 30:33, 38:26, 1 Sam. 24:18,
Ps. 15:2. Van hier wordt het ook op religieus terrein overgebracht
en op God toegepast. In den Pentateuch wordt God nog
slechts tweemaal ‎‏צַדִּיק‏‎ genoemd, Ex. 9:27, Deut. 32:4. Gods
gerechtigheid komt eerst uit in de geschiedenis, in zĳne regeering
der wereld en in zĳne leiding van Israel, en wordt daarom ook
het meest door de psalmisten en profeten ontwikkeld. Zĳ openbaart
zich over heel de wereld, tot zelfs in de dieren des velds,
Ps. 36:7. God is een Rechter der gansche aarde, Gen. 18:25.
Zĳ bestaat daarin, dat God een iegelĳk vergeldt naar zĳn werk,
den rechtvaardige en den goddelooze onderscheiden behandelt,
Gen. 18:25. Maar nu is het opmerkelĳk, dat de eene zĳde dezer
gerechtigheid, n.l. die, naar welke God den goddelooze straft, de
justitia vindicativa, in de Schrift veel minder op den voorgrond
treedt dan die andere, waarnaar Hĳ den rechtvaardige bevestigt.
Diestel in zĳn artikel, Die Idee der Gerechtigheit vorzüglich im
A. T., Jahrb. f. deutsche Theol. V 1860, 2tes Heft, S. 173-253
heeft hierop terecht de aandacht gevestigd en heeft bĳ velen,
vooral bĳ Ritschl, Rechtf. u. Vers. II2 102-119, instemming
gevonden. De zaak zelve, die later in de dogmatiek als justitia
vindicativa werd uitgedrukt, ontbreekt niet. Integendeel, God houdt
den schuldige geenszins onschuldig, Ex. 20:7, Nah. 1:3. Hĳ
verschoont niet, Ezech. 7:4, 9, 27, 8:18, 9:10. Hĳ neemt geen
persoon en geen geschenk aan, Deut. 10:17, en oordeelt onpartĳdig,
Job 13:6-12, 22:2-4, 34:10-12, 35:6, 7. Hĳ is
rechtvaardig en al zĳne oordeelen zĳn recht, Ps. 119:137, 129:4;
ook wordt het straffen der goddeloozen meer dan eenmaal met
zĳne gerechtigheid in verband gebracht, Ex. 6:5, 7:4, Ps. 7:12,

9:5-9, 28:4, 62:13, 73, 96:10, 13, 2 Chron. 12:5-7, Neh.
9:33, Kl. 1:18, Jes. 5:16, 10:22, Dan. 9:14, Rom. 2:5,
2 Thess. 1:5-10. Maar toch is het waar, dat het straffen der
goddeloozen meest uit den toorn Gods wordt afgeleid en dat de
gerechtigheid in de Schrift vooral optreedt als principe des heils
voor het volk Gods. De toorn Gods wordt in het hebr. door vele
woorden aangeduid,
‎‏אַף‏‎, ‎‏הָרוֹן‏‎, ‎‏כַּעַס‏‎, ‎‏זַעַם‏‎, ‎‏רֹגֶז‏‎, ‎‏קֶצֶף‏‎, meest vertaald
door toorn, toornigheid, ‎‏חֵמָה‏‎ meest weergegeven door
grimmigheid, ‎‏עֶבְרָם‏‎ meest overgezet door verbolgenheid, LXX en
N. T. door θυμος, den inwendigen, en ὀργη, den naar buiten zich
openbarenden toorn, samen verbonden, Rom. 2:8. Deze toorn,
waarvan de grondwoorden deels met het begrip branden samenhangen,
deels eene heftige, niet te bedwingen beweging des gemoeds
uitdrukken, wordt dikwĳls vergeleken bĳ een vuur, Lev. 10:6,
Deut. 32:22, Ps. 21:10, een brand, Deut. 32:22, 2 Kon. 23:26,
Ps. 2:12, Jes. 30:27, Jer. 15:14, 17:4, en wordt daarom
heet, hittig, Ps. 58:10, Deut. 13:17, 2 Chron. 28:11, Job 20:23,
Jes. 13:9, 13, en rookende genoemd, Deut. 29:30, Ps. 74:1.
Hĳ wordt opgewekt en ontstoken door Israels theocratische zonden
tegen het verbond Gods, zooals eedbreuk, Jos. 9:20, ontheiliging
van den dienst Gods, Lev. 10:6, Num. 1:53, 16:46,
18:5, afgoderĳ, Deut. 9:19, de zonde van Manasse, 2 Kon. 23:26,
David, 1 Chron. 27:24, en vooral door de zonden, waaraan het
volk zich schuldig maakte en waardoor het allerlei straffen heeft
verdiend, Jes. 42:24, 25, Jer. 7:20, 21:5, 32:31 enz. Kl.
2:2 v., 3:43, Ezech. 5:13 v., 7:3, 13:13 enz. Zach. 7:12 v.
Deze toorn is schrikkelĳk, Ps. 76:8, en werkt schrik, Ps. 2:5,
90:7, smart, Job 21:17, Ps. 102:11, straf, Ps. 6:2, 38:2,
Jer. 10:24, verwoesting, Jer. 42:18, 2 Chron. 29:8 enz. cf.
Job 9:5, Ps. 21:10, 56:8, 85:5. Blĳkens Deut. 6:15, 29:20,
32:21, Job 16:9, Nah. 1:2 is met dien toorn de haat, de
wraak en de ĳver verwant. De haat heeft bĳna altĳd de zondige
daden, Deut. 16:22, Ps. 45:8, Spr. 6:16, Jer. 44:4, Hos.
9:15, Am. 5:12, Zach. 8:17, Op. 2:6, en slechts enkele malen
de zondige personen, Ps. 5:6, Mal. 1:3, Rom. 9:13, tot object.
De wraak ‎‏נְקָמָה‏‎, ἐκδικησις, die Gode wordt toegeschreven, Nah.
1:2, 1 Thess. 4:6 en Hem uitdrukkelĳk wordt voorbehouden,
Deut. 32:35, Rom. 12:19, Hebr. 10:30, openbaart zich ook
nu soms wel in oordeel en gericht, Num. 31:2, 3, Richt. 5:2,

11:36, 16:28, 2 Sam. 4:8, 22:48, Ps. 18:48, 99:8, maar
zal zich toch eerst in al haar kracht openbaren in de toekomst,
in den dag der wrake, Deut. 32:41, 42, Ps. 94:1, 149:7,
Jes. 34:8, 35:4, 59:17, 61:2, 4, Jer. 46:10, 50:15, 28,
51:11, Ezech. 25:14v., Micha 5:14. De ĳver Gods, ‎‏קִנְאָה‏‎
ζηλος, die meermalen voorkomt, Ex. 20:9, 34:14, Deut. 4:24,
5:9, 6:15, Jos. 24:19, Nah. 1:2 wordt daardoor opgewekt,
dat Israel, de bruid van Ihvh, zĳne rechten als bruidegom en
man krenkt door andere goden na te hoereeren, Deut. 32:16, 21,
2 Kon. 14:22, Ps. 78:58, Ezech. 8:3, 5 en openbaart zich
daarin, dat Ihvh nu ook zĳnerzĳds Israel tot jaloerschheid verwekt
door een ander volk te verkiezen, Deut. 32:21, Ps. 79:5, Ezech.
5:13, 16:38, 23:25, Rom. 10:19. Naast al deze deugden wordt
nu de gerechtigheid Gods meestentĳds in bonam partem opgevat
en naar die zĳde beschreven, naar welke zĳ de rechtvaardigen in
het gelĳk stelt en tot eere en heil verheft. Daarin bestaat vooral
de ‎‏צְדָקָה‏‎ van Ihvh, dat Hĳ de gerechtigheid der rechtvaardigen
erkent, in het licht stelt en triumfeeren doet. Hĳ is rechtvaardig
omdat Hĳ heil beschikt aan de vromen, hen bevestigt, Ps. 7:10,
uithelpt, 31:2, antwoordt, 65:6, verhoort, 143:1, uitredt,
143:11, levend maakt, 119:40, vrĳspreekt, 34:23, recht doet,
35:23 enz., terwĳl de goddeloozen niet komen tot zĳne gerechtigheid,
69:28, 29. De gerechtigheid van Ihvh vormt daarom
geen tegenstelling met zĳne goedertierenheid, gelĳk de toorn doet,
Ps. 69:25v., maar is daarmede verwant en synoniem, Ps. 22:32,
33:5, 35:28, 40:11, 51:16, 89:15, 145:7, Jes. 45:21,
Jer. 9:24, Hos. 2:18, Zach. 9:9. De betooning der gerechtigheid
Gods is tegelĳk betooning van zĳne genade, Ps. 97:11, 12,
112:4, 116:5, 119:15-19. Zelfs de vergeving der zonden is
aan die gerechtigheid Gods te danken, Ps. 51:16, 103:17,
1 Joh. 1:9. De openbaringen van die gerechtigheid, ‎‏צִדְקוֹת‏‎, zĳn
daarom heilsweldaden, daden van redding en verlossing, Richt.
5:11, 1 Sam. 12:7, Ps. 103:6, Jes. 45:24, 25, Micha 6:5.
Vooral bĳ Jesaia komt dit soteriologisch karakter der gerechtigheid
Gods treffend uit. Israel is wel een zondig volk en is daarom
ook zwaar gestraft, 43:26, 48:1, 53:11, 57:12, 59:4, 64:5,
maar desniettemin is Israel tegenover de Heidenen in zĳn recht;
het heeft in weerwil van al zĳne overtredingen eene rechtvaardige
zaak voor, het heeft toch ten slotte het recht aan zĳne zĳde.

Als het dan ook genoeg is gekastĳd, zal Gods gerechtigheid
opwaken en Israel in dit zĳn recht erkennen en uit al zĳn ellende
verlossen, 40:1v., 54:5, 7v., 57:15v., 61:1v. enz. En zoo is
het met alle vromen. Persoonlĳk zĳn ze zondaren, staan ze schuldig
aan allerlei ongerechtigheid en zĳn ze een arm en ellendig volk. Maar
ze staan eene rechtvaardige zaak voor, zĳ vertrouwen op den Heere,
en zĳ maken er staat op, dat God hun recht doen zal, hun twistzaak
zal twisten en hen kronen zal met zĳn heil, Ps. 17:1v. 18:21,
22, 34:16, 103:6, 140:13. En ook in het N. Test. bestaat
Gods δικαιοσυνη bepaaldelĳk daarin, dat ze in Christus een zoenmiddel
biedt, waardoor Hĳ zoowel zelf δικαιος blĳkt als ook kan
δικαιουν τον ἐκ πιστεως, en voorts aan de zĳnen vergeving schenkt,
1 Joh. 1:9 en heil beschikt, Joh. 17:25, 2 Tim. 4:8. Meer
nog, ten slotte wordt zelfs de toorn en ĳver, de haat en wraak
aan de redding en verlossing van zĳn volk dienstbaar. Zĳn toorn
is na een weinig tĳds volbracht, Ps. 30:6, 78:38, 85:4,
103:9, Jes. 10:25, 48:9, 51:22, 54:8, Jer. 3:12v. 32:37,
Ezech. 43:7-9, Dan. 9:16, Hos. 14:5, Micha 5:18, en zĳn
ĳver tegen Israel heeft een einde, Ezech. 16:42, 36:6v. Zach.
8:2v. Dan zal zĳn toorn en ĳver en wraak zich tegen de vĳanden
zĳns volks keeren in den grooten dag des toorns en der
wrake, Deut. 32:41, 42. Jes. 13:2v., 26:11, 30:27v., 34:8,
35:4, 42:11, 59:17, 61:2, 4, 63:3v., Jer. 10:25, 46:10,
50:15, 28, 51:11, Klaagl. 3:66, Ezech. 25:14v., 38:19,
39:25, Micha 5:14, Nah. 1:2, Hab. 3:12, Zef. 1:15v.,
2:2 enz., en daardoor voor Israel ten zegen en ter verlossing
verstrekken, 2 Kon. 19:31, Jes. 9:6, 37:32, Joel 2:18,
Zach. 1:14, 8:2. En evenzoo zegt het N. T., dat, al rust Gods
toorn nu reeds op de goddeloozen, Joh. 3:36, Ef. 2:3, 1 Thess.
2:16, toch die toorn in al zĳne schrikkelĳkheid eerst openbaar
worden zal in de toekomst, Mt. 3:7, Luk. 3:7, 21:23, Rom.
5:9, 1 Thess. 1:10, 5:9, Ef. 5:6, 3:6, Openb. 6:16, 17,
11:18, 14:10, 16:19, 19:15. Over de gerechtigheid Gods in
de Schrift, cf. behalve Diestel en Ritschl t. a. p., Ortloph in
eene verhandeling over de gerecht. Gods, Zeits. f. luth. Theol.
u. Kirche 1860. Kautzsch, Ueber die Derivata des Stammes ‎‏צדק‏‎
im altt. Sprachgebrauch, Tübingen 1881. Koenig, De vi vocis
‎‏צדקה‏‎ in libris prophetarum, Paris 1894. Cremer, s. v. Köstlin,
in Herzog2 5, 311 en Stud. u. Krit. 1892, 3tes Heft S. 423-425.

Oehler, Theol. des A. T. § 47. Schultz, Altt. Theol.4 S. 540 f.
Smend, Altt. Religionsgesch. 363 f. 410 f. Kuenen, G. v. Isr. I
65v. A. Fricke, Der paulin. Grundbegriff der δικαιοσυνη θεου,
erörtert auf Grund von Rom. 3:21-26. Leipzig Böhme 1888.
H. Beck, Die δικ. θεου bei Paulus, Neue Jahrb. f. deutsche
Theol. 1895, 2tes Heft S. 249-261, en verdere litt. later in
den locus de justificatione. Over den toorn Gods: Lactantius, de
ira Dei. Tertull. de ira Dei. Bartholomäi, Vom Zorne Gottes,
Jahrb. f. d. Theol. 1861 v. 256-277. Weber, Vom Zorne
Gottes 1862. Ritschl, Rechtf. u. Vers. II2 S. 119-156. Diestel,
t. a. p. S. 193 f. Lange art. in Herzog1, Kübel in Herzog2.
Oehler § 48. Schultz, S. 560 f. Smend S. 99 f. Cremer s. v. enz.

In de dogmatiek kreeg het begrip gewoonlĳk een ruimer zin.
Soms werd het zoo breed genomen, dat er ook de volmaaktheid
of heiligheid Gods onder viel; gerechtigheid was dan de deugd
zelve en inbegrip van alle deugden; bĳ God bestaande in de
volmaakte overeenstemming met zichzelven, justitia divina. Maar
gewoonlĳk werd zĳ toch in navolging van Aristoteles in enger zin
opgevat. Deze omschreef ze in zĳne ethiek als ἀρετη, δι’ ἡν τα
αὑτων ἑκαστοι ἐχουσιν; ze is slechts mogelĳk in eene maatschappĳ
van wezens, die eene grootere of kleinere hoeveelheid
goederen kunnen bezitten; onder de goden bestaat zĳ niet, omdat
er geen mate is voor hun bezit, en onder de redelooze schepselen
evenmin, omdat er onder hen van geen eigendom sprake is. De
justitia onderstelt dus allereerst, dat er rechten bestaan, die door
den wetgever geschonken zĳn, justitia dominica, legislativa, dispositiva;
vervolgens, dat die rechten over en weer bĳ verdragen,
contracten worden geëerbiedigd, justitia commutativa; en eindelĳk
dat die rechten, welke er bestaan, worden gehandhaafd, justitia
distributiva, en wel door loon, justitia remunerativa, of door straf,
justitia vindicativa; in al die deelen was de gerechtigheid constans
et perpetua voluntas jus suum cuique tribuendi. Dit alles werd
overgedragen op God; en zoo kreeg het begrip der gerechtigheid
in de dogmatiek een veel ruimer zin dan in de Schrift. Nu is
hiertegen geen overwegend bezwaar, mits het onderscheid in het
spraakgebruik maar in het oog gehouden wordt, want de zaken
zelve, die in de dogmatiek onder de justitia Dei worden behandeld,
komen alle klaar in de H. Schrift voor. Zelfs is er een voordeel
aan verbonden, omdat zĳ gelegenheid biedt, om de gerechtigheid

Gods in heel haar omvang tegen hare bestrĳders te handhaven.
De Gnostieken in het algemeen en vooral Marcion maakten eene
scherpe tegenstelling tusschen wet en evangelie, werken en geloof,
vleesch en geest, en zoo ook tusschen den God des toorns, der
wrake, der gerechtigheid, die zich in het O. T. openbaarde, en
den God der liefde en der genade, die in het N. T. in Christus
zich bekend had gemaakt, Harnack, D. G. I 228 f.; en later is
wezenlĳk in denzelfden zin de gerechtigheid, bepaaldelĳk de straffende
gerechtigheid, als in strĳd met zĳne liefde, door velen aan
God ontzegd. Nu doen zich bĳ de justitia Dei vele moeilĳkheden
voor; bĳ God is er toch geen recht denkbaar, dat boven Hem
staat en waaraan Hĳ zich te houden heeft, want zĳn wil is de
hoogste wet; rechten hebben schepselen tegenover Hem niet,
want zĳ hebben alles van Hem ontvangen en Hem niets wedervergolden;
op belooning kunnen zĳ geen aanspraak maken, want
ook, wanneer zĳ alles gedaan hebben wat zĳ schuldig waren te
doen, zĳn zĳ onnutte dienstknechten; en ook schĳnt niets in zĳne
natuur Hem tot straffen te dwingen; waarom zou Hĳ, die de
Almachtige is, niet kunnen vergeven zonder voldoening of straf?
Om echter niet te ver van het bĳbelsch begrip der gerechtigheid
af te dwalen, is het verkieslĳk, om al deze vragen niet hier maar
straks bĳ den wil en de vrĳheid Gods ter sprake te brengen.
De gerechtigheid is in de H. Schrift geen eigenschap van het
dominium absolutum Gods maar rust op zedelĳken grondslag.
Al is het toch, dat een schepsel uitteraard geen rechten tegenover
God hebben kan, Rom. 11:35, 1 Cor. 4:7 en al is er van eene
justitia commutativa geen sprake, Thomas, S. Theol. I qu. 21
art. 1, het is toch God zelf, die aan zĳne schepselen als het
ware rechten geeft. Ieder schepsel heeft in de creatie een eigen
aard ontvangen; er zĳn wetten en ordinantiën voor alle geschapene
dingen; er zĳn rechten, die in het bestaan en in de natuur
van al het zĳnde liggen opgesloten. Bovenal zĳn er zulke rechten
gegeven aan de redelĳke schepselen, en onder deze wederom
voor alle terreinen, waarop zĳ zich bewegen, voor verstand en
hart, ziel en lichaam, kunst en wetenschap, gezin en maatschappĳ,
godsdienst en zedelĳkheid. En als die rechten door den mensch
verbeurd en verzondigd zĳn, dan richt God bĳ Noach een foedus
naturae en bĳ Abraham een foedus gratiae op, waarin Hĳ wederom
aan zĳne schepselen uit genade allerlei rechten toekent

en zichzelven onder eede tot handhaving dier rechten verbindt.
Zoo is er door Gods genade eene gansche rechtsorde gesteld,
beide in natuur en genade, met allerlei inzettingen, ordinantiën
en wetten, die Hĳzelf handhaaft en heerschen doet. Deze inzettingen
en rechten worden echter in de Schrift niet uit Gods
gerechtigheid afgeleid,—elke gerechtigheid zou Hem daartoe
ook verplichten?—maar uit zĳne heiligheid en genade. En
zeker is dit juister, dan dat ze met den naam van justitia legislativa
worden aangeduid. Toch is dit niet verkeerd, als er maar
niet bĳ gedacht wordt, dat God krachtens eene of andere gerechtigheid
alle die rechten aan zĳne schepselen gaf en geven
moest. Dit is er echter juist in, dat God de Hoogste Wetgever
is, en dat heel de rechtsorde op alle gebied wortelt in Hem.
Alle recht, wat het ook zĳ, heeft zĳn laatsten en diepsten grond,
niet in een contrat social noch in een zelfstandig natuurrecht,
noch in de historie, maar alleen in den wil Gods, en in dien wil,
niet als dominium absolutum gedacht, maar als een wil van
goedheid en genade. Gods genade is de bron van alle recht.
Maar voorts handhaaft God die rechtsorde ook op alle terrein
des levens; Hĳ, die de gerechtigheid zelve en de bron van alle
recht is, is ook de judex, de vindex justitiae. Zĳne justitia legislativa
sluit de justitia judicialis in. Recht is geen recht, wanneer
het niet gehandhaafd wordt, desnoods met dwang en straf. Wel
is deze niet vanzelf met de rechtsorde gegeven. Zonder zonde
zou toch de rechtsorde hebben bestaan; maar ze zou zonder
dwang door alle schepsel vrĳwillig en uit liefde zĳn gehoorzaamd.
Het is de zonde, die het recht noodzaakt, overeenkomstig zĳne
natuur, zich met geweld en dwang te doen eerbiedigen. Niet het
recht op zichzelf maar wel het karakter van dwang, dat het thans
dragen moet, is door de zonde noodzakelĳk geworden. Maar zoo
weinig is dit karakter van dwang toevallig of willekeurig, dat er
thans geen recht zonder dat karakter denkbaar is en ons eigen
geweten daaraan zelf getuigenis geeft. De zedelĳke orde is zoo
weinig met de rechtsorde in strĳd, dat zĳ deze veeleer draagt,
eischt en steunt. Het recht is een belangrĳk stuk der moraal.
De gerechtigheid is juist de weg, waarin de genade en liefde
Gods gehandhaafd en tot triumf verheven wordt. Zĳ, die met
Marcion tusschen gerechtigheid en genade eene tegenstelling aannemen,
miskennen het verband tusschen zedelĳke en rechtsorde,

en verstaan niet de majesteit en de heerlĳkheid van het recht.
De justitia Dei moet daarom krachtens haar aard eene justitia
judicialis en dus eenerzĳds eene justitia remunerativa en andererzĳds
eene justitia vindicativa zĳn. Niet alsof het schepsel ooit
uit zichzelf op eenig loon zou kunnen aanspraak maken of in
zichzelf niet zonder straf vergeving zou kunnen ontvangen; maar
God is het aan zĳn verbond, aan het eenmaal door Hem ingestelde
recht, aan zĳn naam en eere verplicht, om zĳn volk tot
heil te brengen en de goddeloozen te straffen. Zoo kan alleen het
recht tot heerschappĳ en triumf komen. Er ligt waarheid in het
fiat justitia, pereat mundus; maar de Schrift stelt toch schooner
deze gedachte op den voorgrond, dat er recht geschieden moet,
opdat de wereld behouden worde. Cf. Irenaeus, adv. haer. III 25
IV 39 sq. Tertullianus, adv. Marc. passim. Orig. de princ. II 5, 3.
Pseudodion. de div. nom. 8 § 7. Anselmus, Prosl. c. 9 sq. Lombardus,
Sent. IV 46 en de comm. van Thomas en Bonaventura,
Thomas, S. Theol. I qu. 21. Gerhard, Loc. II c. 8 Sect. 12.
Quenstedt I 292. Hollaz 268. Zanchius, Op. II 394 sq. Polanus,
Synt. II c. 26. Voetius, Disp. I 339-402. Owen, on div. justice,
Works 1862 X 481-624. Ex. v. h. Ontw. v. Tol. V. Moor I
674 sq. 996 sq. Meĳer, De Godd. eigensch. IV 89v.

E. God als Souverein.

15. Bĳ al de behandelde deugden komen ten slotte nog die,
welke Gode eigen zĳn als Souverein. God is de Schepper, en dus
de Eigenaar, Bezitter, Heer van alles; niets bestaat of bezit iets
buiten Hem; Hĳ alleen heeft absolute zeggenschap; Zĳn wil
beslist altĳd en over alles. Van dien souvereinen wil, ‎‏חֵפֶץ‏‎, ‎‏צְבוּ רָצוֹן‏‎,
Dan. 4:35, 6:18, θελημα, βουλημα is dan ook in de
H. Schrift telkens sprake. Die wil is de laatste oorzaak aller
dingen, van hun zĳn en hun zoo-zĳn. Daaruit wordt alles afgeleid,
de schepping en onderhouding, Op. 4:11, de regeering, Spr. 21:1,
Dan. 4:35, Ef. 1:11, het lĳden van Christus, Luk. 22:42,
de verkiezing en verwerping, Rom. 9:15 v., de wedergeboorte,
Jak. 1:18, de heiligmaking, Phil. 2:13, het lĳden der geloovigen,
1 Petr. 3:17, ons leven en lot, Jak. 4:15, Hd. 18:21,
Rom. 15:32, zelfs de kleinste en nietigste dingen, Mt. 10:29
enz. En dienovereenkomstig werd ook in de christelĳke theologie

en zichzelven onder eede tot handhaving dier rechten verbindt.
Zoo is er door Gods genade eene gansche rechtsorde gesteld,
beide in natuur en genade, met allerlei inzettingen, ordinantiën
en wetten, die Hĳzelf handhaaft en heerschen doet. Deze inzettingen
en rechten worden echter in de Schrift niet uit Gods
gerechtigheid afgeleid,—welke gerechtigheid zou Hem daartoe
ook verplichten?—maar uit zĳne heiligheid en genade. En
zeker is dit juister, dan dat ze met den naam van justitia legislativa
worden aangeduid. Toch is dit niet verkeerd, als er maar
niet bĳ gedacht wordt, dat God krachtens eene of andere gerechtigheid
alle die rechten aan zĳne schepselen gaf en geven
moest. Dit is er echter juist in, dat God de Hoogste Wetgever
is, en dat heel de rechtsorde op alle gebied wortelt in Hem.
Alle recht, wat het ook zĳ, heeft zĳn laatsten en diepsten grond,
niet in een contrat social noch in een zelfstandig natuurrecht,
noch in de historie, maar alleen in den wil Gods, en in dien wil,
niet als dominium absolutum gedacht, maar als een wil van
goedheid en genade. Gods genade is de bron van alle recht.
Maar voorts handhaaft God die rechtsorde ook op alle terrein
des levens; Hĳ, die de gerechtigheid zelve en de bron van alle
recht is, is ook de judex, de vindex justitiae. Zĳne justitia legislativa
sluit de justitia judicialis in. Recht is geen recht, wanneer
het niet gehandhaafd wordt, desnoods met dwang en straf. Wel
is deze niet vanzelf met de rechtsorde gegeven. Zonder zonde
zou toch de rechtsorde hebben bestaan; maar ze zou zonder
dwang door alle schepsel vrĳwillig en uit liefde zĳn gehoorzaamd.
Het is de zonde, die het recht noodzaakt, overeenkomstig zĳne
natuur, zich met geweld en dwang te doen eerbiedigen. Niet het
recht op zichzelf maar wel het karakter van dwang, dat het thans
dragen moet, is door de zonde noodzakelĳk geworden. Maar zoo
weinig is dit karakter van dwang toevallig of willekeurig, dat er
thans geen recht zonder dat karakter denkbaar is en ons eigen
geweten daaraan zelf getuigenis geeft. De zedelĳke orde is zoo
weinig met de rechtsorde in strĳd, dat zĳ deze veeleer draagt,
eischt en steunt. Het recht is een belangrĳk stuk der moraal.
De gerechtigheid is juist de weg, waarin de genade en liefde
Gods gehandhaafd en tot triumf verheven wordt. Zĳ, die met
Marcion tusschen gerechtigheid en genade eene tegenstelling aannemen,
miskennen het verband tusschen zedelĳke en rechtsorde,

dezen heen naar de kabbala en het neoplatonisme. Hier had Plotinus
al geleerd, dat God causa sui, product was van zĳn wil en
macht en dat dus de wil het laatste zĳn was en voorafging aan
het verstand. En evenzoo maakte nu Schelling den wil tot het
laatste principe zoowel van het bestaan van het oneindige als
van het eindige zĳn. Reeds in zĳne philosophische onderzoekingen
over het wezen der menschelĳke vrĳheid van het jaar 1809 nam
hĳ dit standpunt in. Es gibt, zeide hĳ, in der letzten und höchsten
Instanz gar kein anderes Seyn als Wollen. Wollen ist Urseyn
und auf dieses allein passen alle Prädicate desselben: Grundlosigkeit,
Ewigkeit, Unabhängigkeit von der Zeit, Selbstbejahung.
Die ganze Philosophie strebt nur dahin, diesen höchsten Ausdruck
zu finden, Werke I 7 S. 350. In God en in de schepselen moet
onderscheiden worden tusschen het wezen, zoover het bestaat, en
het wezen, zoover het alleen grond van bestaan is, ib. 357.
God heeft den grond van zĳn bestaan in zichzelven, d. i. in eene
van God zelf onderscheidene natuur, ib. 358. Deze natuur is
als het ware die Sehnsucht, die das ewige Eine empfindet, sich selbst
zu gebären; zĳ is wil, aber Wille in dem kein Verstand
ist, und darum auch nicht selbständiger und vollkommener Wille,
indem der Verstand der Wille in dem Willen ist. Dennoch ist
sie ein Willen des Verstandes, nämlich Sehnsucht und Begierde
desselben; nicht ein bewusster, sondern ein ahnender Wille, dessen
Ahndung der Verstand ist, ib. 359. Maar zoo is het nu ook met
alle dingen. Zĳ zĳn iets anders dan God en kunnen toch niet
buiten God zĳn. Deze tegenspraak is alleen zoo op te lossen, dass
die Dinge ihren Grund in dem haben, was in Gott selbst nicht Er
selbst ist, d. h. in dem, was Grund seiner Existenz ist, ib. 359. De
dingen hebben hun grond in deze donkere natuur, in dezen onbewusten
wil Gods. Wel is er nu in de wereld regel, orde en vorm
op te merken, evenals in God ook uit de donkere natuur het
licht van den geest en van de persoonlĳkheid is opgegaan. Aber
immer liegt noch im Grande das Regellose, als könnte es einmal
wieder durchbrechen, und nirgends scheint es, als wären Ordnung
und Form das Ursprüngliche, sondern als wäre ein anfänglich
Regelloses zur Ordnung gebracht worden, ib. 359. Heel het
wereldproces wordt door Schelling afgeleid uit de tegenstelling
van natuur en geest, van duisternis en licht, van het reëele en
het ideale principe, die samen van alle eeuwigheid in God zelven

aanwezig zĳn. Door dit standpunt is Schelling het rationalisme
van Hegel te boven gekomen en is hĳ van de grootste
beteekenis geworden voor de latere philosophie. Hĳ heeft de gedachten,
die hĳ in zĳn onderzoek over de menschelĳke vrĳheid
reeds had uitgesproken, in zĳn latere geschriften, Stuttgarter
Privatvorlesungen van 1812, Werke I 7 S. 417 f., Denkmal der
Schrift von den göttlichen Dingen des Herrn F. H. Jacobi van
1812, Werke I 8 S. 19 f. en vooral in zĳne Philosophie der
Offenbarung, Werke II 3ter u. 4ter Band, wel nader en in theistischen
zin uitgewerkt. Maar hĳ is aan zĳn primaat van den wil getrouw
gebleven en is daarin gevolgd door Schopenhauer en von Hartmann.
Nu is het waar, dat de wil bĳ deze wĳsgeeren geen wil
in eigenlĳken zin is, maar niets dan een onbewust begeeren, een
blinde drang, eene donkere natuur. Maar ten deele werd dit door
henzelven erkend. Schelling zegt uitdrukkelĳk, dat de wil zonder
verstand geen zelfstandige en volkomen wil is, indem der Verstand
der Wille in dem Willen ist, Werke I 7, 359. Schopenhauer
rekende het bewustzĳn wel tot de verschĳning van den wil en
achtte het gebonden aan individualiteit en hersens, Die Welt als
Wille u. Vorst. II6 370, maar schoof toch tusschen den wil en
de verschĳningswereld de ideeën in, die de eeuwige vormen en
voorbeelden der dingen waren, ib. I 154. En von Hartmann
spreekt van het Onbewuste ook weer als subject en als überbewusst,
Philos. des Unbew. II9 186. De existentie der dingen wordt
bepaald door den wil, maar de essentie door het intellect, Schelling,
Werke, II 3 S. 57-62. Hartmann, Philos. des Unbew. I
100 f. II 435 f. 446 f. Doch ook afgedacht van deze erkentenis,
is hunne philosophie voor het theisme van groote beteekenis. Zĳ
heeft de onhoudbaarheid aangetoond van het rationalistisch en
idealistisch pantheisme. God is niet te denken zonder wil, vrĳheid
en macht. Wel is daartegen ingebracht, dat alle willen een begeeren
en streven was en dus een bewĳs van onvolkomenheid,
van onbevredigdheid, van onrust, die in God niet vallen kan.
En de mystiek heeft daarom gezongen: Wir beten, es geschehe,
mein Herr und Gott, dein Wille; Und siehe, Er hat nicht Wille,
Er ist eine ewige Stille (Angelus Silesius). Maar deze tegenwerping
berust op eene verkeerde opvatting van den wil. Zeker,
willen is dikwĳls een streven naar iets, dat niet bezeten wordt;
maar als de wil nu dat begeerde verkregen heeft en daarin rust

en geniet, dan is ook dat rusten en genieten eene daad en werkzaamheid
van den wil, ja de hoogste en krachtigste werkzaamheid,
cf. later de leer van den wil. Zulk een wil nu, die in het verkregene
rust en geniet, is er ook in schepselen en is niets dan
de liefde, die haar voorwerp omhelst en daarin zalig is. Indien
zulk een rust en genieting niet tot den wil gerekend wordt, is
ze òf voor het schepsel onbereikbaar, d. i. dan is er geen zaligheid
voor het schepsel mogelĳk; òf indien die zaligheid toch wel eenmaal
aan het schepsel geschonken zal worden, kan ze niet anders
bestaan dan in vernietiging van den wil, in verdooving van het
bewustzĳn en in algeheele onderdrukking der persoonlĳkheid. In
de pantheistische mystiek wordt daarom de zaligheid gedacht als
een verzinken, een opgaan, een verslonden worden der ziel in
God, d. i. in een nirvana. Zoo leert echter de Schrift en de
christelĳke theologie niet. De zaligheid doodt den wil niet maar
brengt hem tot zĳne hoogste activiteit; want liefde is de rĳkste,
krachtigste energie van den wil. Zoo nu is er ook een wil in God.
Zĳn willen is niet een streven naar een goed, dat Hĳ missen
zou en zonder hetwelk Hĳ niet zalig kan zĳn. Want Hĳ is de
Algenoegzame en de Volzalige in zichzelven. Hĳ is zelf het hoogste
goed, voor zĳne schepselen en ook voor zichzelven. Hĳ kan in
niets anders rusten dan in zichzelven; wĳl Hĳ God is, kan Hĳ
niet zalig zĳn dan door en in zichzelven. Zĳne liefde is zelfliefde
en daarom absolute, Goddelĳke liefde. En die absolute zelfliefde
is niets anders dan een willen van zichzelven, de hoogste, volstrekte,
Goddelĳke energie van zĳn wil. Object van Gods wil is
dus God zelf. Niet in dien zin, alsof Hĳ product ware van zĳn
wil, alsof Hĳ zichzelven veroorzaakt had en causa sui ware, cf.
boven bl. 124, want dat bracht weer in God het worden en
streven en dus het onvolmaakte over. Maar wel alzoo, dat God
zichzelven eeuwiglĳk wil met eene voluntas complacentiae, dat
Hĳ eeuwig zichzelf met Goddelĳke liefde mint en in zichzelven
volkomen zalig is. Zĳn wil is sapientissima ejus propensio in se
ipsum tanquam summum bonum; hĳ is ook geen vermogen of
kracht in God, maar subject, actie en object van dien wil is met
Gods wezen één; θελημα θελητικον, θελησις en θελημα θελητον]
vallen met zĳn wezen saam, Lombardus, Sent. I dist. 45. Thomas,
S. Th. I qu. 19 art. 1. c. Gent. I 72 sq. Zanchius, Op. II 246.
Polanus, Synt. theol. II c. 19 enz.


De Schrift spreekt echter ook van een wil Gods in betrekking
tot het geschapene. Gelĳk de kennisse Gods tweeërlei is, scientia
necessaria en libera, zoo is ook de wil Gods als propensio in se
ipsum en als propensio in creaturas te onderscheiden. Maar evenals
de scientia libera God niet van de schepselen afhankelĳk maakt
maar Hem uit zĳn eigen wezen bekend is, zoo is ook de wil
Gods, die zich richt op de creaturen, niet dualistisch te stellen
naast den wil, die zĳn eigen wezen tot object heeft. De Schrift
leert uitdrukkelĳk, dat God alia a se wil en spreekt telkens van
zĳn wil in betrekking tot de schepselen, maar zĳ voegt er als
in één adem bĳ, dat God die schepselen niet wil uit behoefte,
maar alleen om zĳns zelfs, om zĳns naams wil, Spr. 16:4. De
schepping is dus niet te denken als een object, dat buiten en
tegenover Hem staat, dat Hĳ mist en waarnaar Hĳ streeft om
het te bezitten, of waardoor Hĳ iets hoopt te verkrĳgen, wat
Hĳ niet heeft. Want uit Hem en door Hem en ook tot Hem zĳn
alle dingen. Hĳ vindt zĳn doel niet in de schepselen, maar deze
vinden hun doel in Hem. Quae extra se vult, ea etiam quodam
modo sunt in Deo, in quo sunt omnia, Zanchius, II 246. Hĳ
wil de schepselen niet om iets, dat zĳ zĳn of dat in hen is,
maar Hĳ wil ze om zichzelven. Hĳ blĳft zĳn eigen doel. Hĳ
richt zich nooit op de creaturen als zoodanig maar door deze
heen op zichzelven. Uit zichzelven gaande, keert Hĳ tot zichzelven
weer. Het is ééne propensio in se ipsum tanquam summum
finem et in creaturas propter se ut media; zĳne liefde tot
zichzelven neemt die tot de schepselen in zich op en keert door
deze heen weer tot zichzelve terug. Daarom is zĳn willen, ook in
betrekking tot de schepselen, nooit een streven naar eenig nog
te verkrĳgen goed, en dus ook geen teeken van onvolmaaktheid
en onzaligheid; maar zĳn willen is altĳd ook in en door de schepselen
heen, volstrekte zelfgenieting, volkomen zaligheid, Goddelĳke
rust. Rust en arbeid is in God één; zĳne zelfgenoegzaamheid is
tevens absolute actuositeit, Thomas, S. Th. I qu. 19 art. 2. c.
Gent. I 75, 76.

16. Ofschoon God echter met ééne en dezelfde eenvoudige daad
zichzelven en de schepselen wil, toch dient de wil Gods door ons
met het oog op de verschillende objecten onderscheiden te worden.
In het pantheisme is deze onderscheiding onmogelĳk, omdat de

wereld daar het wezen Gods zelf is. Maar de Schrift kent aan
de schepselen een wel niet onafhankelĳk maar toch eigen, van
Gods wezen onderscheiden, zĳn toe; en daarom kunnen de schepselen
niet in denzelfden zin en op dezelfde wĳze object van zĳn
wil zĳn, als Hĳ dat zelf met zĳn wezen is. De wil Gods, waarmede
God zichzelven wil, is propensio in se tanquam finem; de
wil, die de schepselen tot object heeft, is propensio in creaturas
tanquam media. Gene is necessaria evenals de scientia simplicis
intelligentiae; God kan niet anders dan zichzelf beminnen; Hĳ
verlustigt zich in zichzelven eeuwiglĳk en met Goddelĳke noodzakelĳkheid.
Deze wil Gods is daarom boven alle willekeur verheven,
maar zoo toch niet onvrĳ en gedwongen; vrĳheid en
noodzakelĳkheid vallen hier saam. Geheel anders staat het echter
met den wil Gods, die de schepselen tot object heeft. De Schrift
spreekt van dezen wil zoo absoluut mogelĳk. God doet al wat
Hem behaagt, Ps. 115:3, Spr. 21:1, Dan. 4:35. Hĳ is aan
niemand rekenschap schuldig en verantwoordt geene van zĳne
daden, Job 33:13. Menschen zĳn in zĳne hand als leem in de
hand des pottebakkers, Job 10:9, 33:6, Jes. 29:16, 30:14,
64:8, Jer. 8:1v., volken zĳn als een druppel, een stofje, als
niets geacht, Jes. 40:15v. Het is even dwaas, dat een mensch
tegen God zich verheft, als dat een bĳl zich beroemt tegen dien,
die er mede houwt, of dat eene zaag pocht tegen dien, die ze
trekt, Jes. 10:15! Er is geen recht van den mensch bĳ God;
niemand kan Hem vragen: Wat doet Gĳ? Zal ook het leem tot
zĳn formeerder zeggen: Wat maakt Gĳ, Job 9:2v., 11:10,
Jes. 45:9? Zoo zwĳge dan de mensch en legge de hand op den
mond, Job 39:37. En het N. T. leert niet anders. God kan
met het zĳne doen wat Hĳ wil, Mt. 20:15. Het zĳn en zóó-zĳn
hangt enkel af van Gods wil, Openb. 4:11. Deze is laatste
grond van alles. Ontferming en verharding hebben daarin haar
oorzaak, Rom. 9:15-18. In de gemeente deelt de H. Geest
gaven uit, gelĳk Hĳ wil, 1 Cor. 12:11. En een mensch heeft
tegen Gods vrĳe beschikkingen niets in te brengen, Mt. 20:13v.,
Rom. 9:20, 21. Op deze gronden werd in de christelĳke theologie,
evenals de scientia visionis, zoo ook de voluntas Dei, welke de
schepselen tot object had, steeds libera genoemd. Augustinus
zeide, dat de wil Gods de laatste en diepste grond van alle
dingen was, de civ. XXI 8. de trin. III 7. 19; een diepere

grond is er niet. Op de vraag, waarom God de wereld schiep,
is er maar één antwoord: quia voluit; wie dan nog verder vraagt
naar eene oorzaak voor dien wil, majus aliud quaerit, quam est
voluntas Dei; nihil autem majus inveniri potest, de gen. c. Man.
I 2. de civ. V 9; en zoo sprak met hem heel de christelĳke kerk
en theologie, bĳv. Thomas, S. Th. I qu. 19 art. 5. Calvĳn, Inst.
III 23, 2. Allen leerden, wel niet dat God plus en melius handelen
kon dan Hĳ deed, want Hĳ handelt altĳd op Goddelĳke, volmaakte
wĳze; maar dat Hĳ toch de dingen plura en majora en
meliora had kunnen maken, dan Hĳ ze gemaakt heeft, Lombardus,
Sent. I dist. 44. Thomas, S. Theol. I qu. 25 art. 5 en 6. Zanchius,
Op. II 184-187. Voetius, Disp. I 426. 564. V 151.
Burmannus, Synopsis I 41, § 41. De zedewet werd door sommigen
wel eeuwig en natuurlĳk genoemd, en beschouwd als uitdrukking
van Gods wezen; maar er werd daarin toch ook weer onderscheid
gemaakt tusschen het wezenlĳke en toevallige en van vele geboden
kon in bĳzondere omstandigheden dispensatie worden verleend,
Voetius, Disp. I 347 sq. Moor II 614 sq. De vleeschwording en
voldoening was volgens velen niet volstrekt noodzakelĳk; God
had ook wel, indien Hĳ gewild had, kunnen vergeven zonder voldoening
en moet niet noodzakelĳk de zonde straffen, Athan. c. Ar.
III. Gregorius Naz. Or. 9. Damasc. de fide orth. III 18. Aug.,
de trin. XIII 10. Lombardus, Sent. III dist. 20. Thomas, S. Th.
III qu. 1 art. 2. Petavius, de incarn. II c. 13. Calvĳn, Inst. II
12, 1. Comm. op Joh. 15:13. Zanchius, VIII 144-146. Martyr,
Loci, cl. 2 c. 17. Pareus op Rom. 5. Twissus, Vindic. gr. 1652
I 153 sq. e. a. zooals Vossius, Roell, Vogelsang, B. S. Cremer,
cf. M. Vitringa I 170. Schultens, Waersch. op den catech. van
Comrie, bl. 198-222. Nog sterker kwam deze wĳsheid Gods uit
in de verkiezing en verwerping, waarvoor geen enkele grond is
aan te geven en die alleen rust in het souvereine welbehagen
Gods. Van een recht van eenig schepsel tegenover God kan geen
sprake zĳn; eene justitia commutativa is er niet, Thomas, S. Th.
I qu. 21 art. 1. Polanus, Synt. II c. 26. Voetius, Disp. II 358.
Wĳl een schepsel bĳ God geen verdiensten kan hebben, is er
ook geen justitia remunerativa in eigenlĳken zin, Thomas, I qu.
21 art. 1. Ned. Geloofsbel. art. 24. Conf. Westm. c. 16. Ex. v. h.
Ontw. v. Tol. X 288. Zelfs stelden sommigen, dat God, ofschoon
Hĳ van dit recht nooit gebruik maakt, den onschuldige tĳdelĳk

of eeuwig zou kunnen straffen, Perkins, Werken I 772. Twissus,
Vind. I 165. 179. 324 sq. Amyraldus, Synt. thesium I 237.
Zoo kwamen vele theologen, uitgaande van de absolute vrĳheid
Gods, op de lĳn van het middeleeuwsch nominalisme. Duns Scotus
was het, die het pelagiaansch begrip der wilsvrĳheid als absolute
indifferentie consequent op God toepaste. In Sent. I dist. 8 qu. 5
betoogt hĳ tegen Aristoteles en Avicenna, dat er behalve God
niets noodzakelĳk is. De wereld is in haar geheel en in haar
deelen contingent, zĳ is voor God onnoodig. Op de vraag, waarom
God dit nu gewild heeft en het eene liever heeft gewild dan het
andere, geeft Scotus ten antwoord: indisciplinati est quaerere
omnium causas et demonstrationem.... Principii enim demonstrationis
non est demonstratio; immediatum autem principium
est voluntatem velle hoc ita quod non est aliqua causa media inter
ista; sicut immediatum est, calorem esse calefactivum, licet hoc
sit naturalitas, ibi autem libertas, et ideo hujus, quare voluntas
voluit hoc, nulla est causa, nisi quia voluntas est voluntas.
Sicut hujus, quare calor est calefactivus, nulla est causa, nisi
quia calor est calor, quia nulla est prior causa, Sent. I dist.
8 qu. 5 n. 24. Men moet blĳven staan bĳ dit woord: Voluntas
Dei vult hoc; er is geen oorzaak prior ratione voluntatis, ib.
Aan dit beginsel blĳft Scotus getrouw bĳ al hetgeen in den
tĳd is en geschiedt. Als heel de wereld toevallig is, dan kan
dit haar karakter alleen daardoor bewaard worden, dat God, de
eerste oorzaak, haar toevallig veroorzaakt. Nu veroorzaakt God
de wereld door verstand en wil. Het toevallige kan echter niet
liggen in Gods verstand, inzoover het aan den wil voorafgaat,
want dit verstand intelligit mere naturaliter et necessitate naturali.
Het moet dus liggen in den wil, Sent. I dist. 39 qu. 5 n. 14.
Deze Goddelĳke wil nihil aliud respicit necessario pro objecto ab
essentia sua; ad quodlibet igitur aliud contingenter se habet, ita
quod posset esse oppositi, ib. n. 22. Nu erkent Scotus wel, dat
de kennis Gods aan den wil voorafgaat en dat de ideeën in God,
ofschoon onderscheiden van zĳne essentia, zĳn vóór zĳn besluit,
Sent. I dist. 35 qu. unic. n. 7 sq. Maar de wil is het toch, die
uit al die mogelĳke ideeën kiest en bepaalt, welke realiteit zullen
erlangen. De wil is de oorzaak aller werkelĳkheid. En eerst tengevolge
van deze wilsbeslissing weet ook het verstand, wat
werkelĳk worden zal, ib. dist. 39 qu. 5 n. 23 sq. God heeft dus

de wereld geschapen met absolute vrĳheid, al is het ook dat Hĳ
het besluit daartoe van eeuwigheid genomen heeft, ib. II dist. 1
qu. 2 n. 5. Natuurlĳk werd de menschelĳke wilsvrĳheid daarom
door Scotus ook zoo volstrekt mogelĳk opgevat; de wil is vrĳ
ad oppositos actus en ad opposita objecta, ib. I dist. 39 qu. 5 n.
15 sq.; hĳ wordt door niets gedetermineerd, hĳ kan evengoed een
lager als een hooger goed kiezen, hĳ is zelf alleen de volkomene
oorzaak van zĳne handelingen; non autem bonitas aliqua objecti
causat necessario assensum voluntatis sed voluntas libere assentit
cuilibet bono et ita libere assentit majori bono sicut minori, ib.
I dist. 1 qu. 4 n. 16. Nihil aliud a voluntate est causa totalis
volitionis in voluntate, II dist. 25 qu. 1 n. 22. Zelfs gaat de
wil aan het verstand vooraf, want al is het dat het verstand aan
den wil het object van zĳn streven biedt, de wil richt toch het
verstand op het object; en de zaligheid ligt formeel niet in het
verstand maar in den wil, IV dist. 49 qu. 4. Voorts erkent Scotus
wel, dat de liefde tot God, voorgeschreven in de eerste tafel der
wet, noodzakelĳk en natuurlĳk is, maar de geboden der tweede
tafel zĳn positief en hadden ook anders kunnen zĳn, III dist. 37
qu. unica. In betrekking tot de incarnatie leert Scotus, dat de
Logos, indien Hĳ wilde, ook wel eene andere natuur dan de menschelĳke
kon aannemen, b. v. die van een steen, III dist. 2 qu. 1
n. 5 sq. De incarnatie zou waarschĳnlĳk ook buiten de zonde
hebben plaats gehad en was ook in den toestand der zonde niet
volstrekt noodig; God had ook op andere wĳze kunnen verlossen,
III dist. 7 qu. 3 n. 3. III dist. 20 qu. unica. De verdiensten
van Christus waren niet voldoende in zichzelve, maar werden als
zoodanig door God aangenomen, III dist. 19 qu. unica. Op zichzelf
beschouwd, naar Gods potentia absoluta gerekend, zou God den
zondaar ook buiten de verdiensten van Christus de zaligheid
hebben kunnen schenken, en zou de zondaar ook voor zichzelven
hebben kunnen voldoen, als God zĳne werken maar voor voldoende
had willen rekenen, IV dist. 15 qu. 1 n. 4 sq. cf. ook IV dist.
1 qu. 6 n. 4 sq. De transsubstantiatie is mogelĳk, quia una
substantia potest totaliter incipere et alia totaliter desinere, IV
dist. II qu. 1 n. 4. Zelfs kan God een persoon of zaak gedurende
een tempus intermedium in zĳn bestaan doen ophouden, zonder
dat daarmede de identiteit verloren gaat, IV dist. 43 qu. 1 n. 4.
Toch ging Scotus nog niet zoover als sommige mohammedaansche

theologen, die alle dingen van oogenblik tot oogenblik lieten geschapen
worden door den wil Gods zonder onderling verband,
zonder natuurwetten, zonder substanties en qualiteiten, Ritter,
Gesch. der christl. Philos. III 732 f. Hĳ erkent ideeën in God,
die aan den wil voorafgaan; acht de liefde tot God noodzakelĳk
en natuurlĳk; gelooft aan eene natuurlĳke kennis van God, aan
eene wereldorde en natuurwet, en zegt ook, dat menschwording
en voldoening naar de potentia Dei ordinata noodzakelĳk waren.
Maar toch verheft Scotus de vrĳheid en almacht zoozeer, dat
althans de middelen, die leiden moeten tot het doel, geheel willekeurig
worden, Ritter, Gesch. d. christl. Philos. IV 388 f. Stöckl,
Gesch. der Philos. des M. A. II 832 f. Baur, Dreiein. u. Menschw.
Gottes II 642 f. Ritschl, Jahrb. f. d. Th. 1865 S. 298 f. Dorner, in
Herzog2 3, 735 f. Door anderen werd dit principe der vrĳheid en almacht
Gods nog verder ontwikkeld. Geheel in den geest van Scotus,
beweerde b.v. Occam, dat God naar zĳne potentia absoluta de zaligheid
schenken kan zonder wedergeboorte en den wedergeborene kan
verdoemen; dat Hĳ vergeven kan zonder voldoening en werken van
den zondigen mensch als voldoende kan aanmerken; dat de Vader
mensch had kunnen worden in plaats van den Zoon, en dat de
Zoon ook wel de natuur van een steen of een ezel had kunnen
aannemen; dat God van alle geboden der zedewet dispensatie kan
verleenen enz., Stöckl, Philos. des M. A. II 1018 f. Dit nominalistisch
standpunt werd later ingenomen in de eerste plaats door
de Jezuiten maar dan voorts door de Socinianen, Fock, Der
Socin. 416 f., de Remonstranten, Apol. Conf. c. 24. Episc., Instit.
theol. V sect. 5 c. 3, door Cartesius, Resp. sextae, Amst. 1654
p. 160 sq., door Cartesiaansche theologen, zooals Burmannus,
Synopsis I c. 20 § 6. c. 21 § 19 sq., en in deze eeuw o.a.
nog door Charles Sécrétan, Philosophie de la liberté 1849
I 305 S. Op dit standpunt is de wil in God geheel losgemaakt
van zĳn wezen en van al zĳne deugden; hĳ bestaat in niets
anders dan formeele willekeur. Schepping, vleeschwording, voldoening,
goed en kwaad, waar en onwaar, loon en straf, alles
had evengoed anders kunnen zĳn dan het feitelĳk is. Er is niets
natuurlĳk meer, alles is positief. Maar juist dit nominalisme deed
de christelĳke theologie op hare hoede zĳn. Al zeide zĳ ook
met Augustinus, dat de wil Gods de laatste grond aller dingen
was, zĳ wachtte zich toch dezen wil van alle natuur te ontdoen

en in pure willekeur te laten opgaan. Vooreerst nam zĳ bĳ de
leer van God haar uitgangspunt niet in de voluntas maar in de
essentia Dei. De scientia simplicis intelligentiae ging logisch aan
de scientia visionis vooraf, evenals de voluntas necessaria aan de
voluntas libera. De zelfkennis en de zelfliefde was in God volstrekt
noodzakelĳk; en de kennis en de wil, die de schepselen
tot object hebben, zĳn daarvan niet dualistisch gescheiden, maar
staan er mede in het nauwste verband. De scientia visionis is
gebonden aan de scientia simplicis intelligentiae en de voluntas
libera aan de voluntas necessaria. Volgens het consequente nominalisme
is niet alleen de existentie maar ook de essentie der
dingen uitsluitend door den formeelen wil in God bepaald en
vastgesteld; eigenlĳk is er dus in God geen scientia simplicis
intelligentiae, waarin alle mogelĳkheden begrepen zĳn, er is alleen
in Hem eene scientia visionis, die volgt op den wil. Maar volgens
de christelĳke theologie lagen alle mogelĳkheden in de scientia
simplicis intelligentiae opgesloten, en daaruit put de scientia
visionis en brengt de wil ze tot realiteit. De existentie der dingen
hangt dus wel af van den wil Gods, maar de essentie van zĳn
verstand. Leibniz bouwde hierop voort en zeide, dat God wel vrĳ
was, om al of niet de wereld, den mensch, de dieren, de planten
te scheppen, maar als Hĳ ze schiep moest Hĳ ze scheppen naar
de idee, die zĳn bewustzĳn zonder en vóór den wil daarvan zich
gevormd had. Gegeven de wil Gods om te scheppen, moet de
wereld juist zoo zĳn als ze is. Zĳ is daarom de best mogelĳke
en hangt in alle deelen zoo innig saam, dat qui unum bene novit,
omnia novit, Theod. I 7. 52 II 169 s. Pichler, Die Theol. des
Leibniz I 239 s. cf. ook Schelling, Werke II 3 S. 57-62.
Hartmann, Philos. des Unb. I9 100 f. II 435 f. 446 f. Weisse,
Philos. Dogm. I § 460 f. Vervolgens leerde de Schrift allerwege,
dat God de wereld door het woord, door den Logos schiep en
onderhield. Zĳ berustte dus op gedachten Gods. God handelde
niet willekeurig en toevallig maar met de hoogste wĳsheid. Al
konden dus ook door ons de redenen voor zĳn handelen niet
worden opgespoord, zĳ waren toch voor Hem aanwezig. En naar
die redenen werd dan ook door de christelĳke theologie gezocht.
De schepping had haar oorzaak in zĳne goedheid of liefde; voor
de toelating der zonde werden allerlei redenen opgegeven; vleeschwording
en voldoening waren misschien niet absoluut noodzakelĳk

maar deze weg van verlossing was toch de geschiktste en
uitnemendste, Petavius, de incarn. II c. 5 sq.; en al durfden
velen de potestas absoluta niet beperken, allen erkenden toch, dat
Hĳ van dit volstrekte recht geen gebruik maakte en kwamen dus
in de potestas ordinata weer geheel met elkaar overeen. En eindelĳk
werd op concrete punten het nominalisme beslist verworpen; de
zedewet kan geen anderen inhoud hebben dan ze heeft, Thomas, S.
Theol. I 2 qu. 100 art. 8. Becanus, de lege naturae III c. 3 qu. 4.
Suarez, de lege I c. 15. Voetius, Disp. I 364-402. Maresius, Syst.
theol. VII 4. Turretinus, Theol. El. III qu. 18 en XI qu. 2. Heidegger,
Corp. Theol. III 89, 90; het straffen der zonde is noodzakelĳk,
Can. Dordr. II 1. Voetius, Disp. I 358 sq. II 240 sq. Moor
I 683 sq. 996-1034, en evenzoo de vleeschwording en voldoening,
Iren. adv. haer. III 20. Anselmus, Cur Deus homo. Heid. Cat.
vr. 11. 40. Avondmaalsform. der Ned. Ger. Kerken. Trigland,
Antapol. c. 4. Voetius, Disp. II 238 sq. Turretinus, de satisf.
Christi II § 16 sq. Owen, de justitia divina. Ex. v. h. Ontw.
v. Tol. V enz.; en de macht Gods werd zoo omschreven, dat
zĳ het doen van tegenstrĳdige dingen uitsloot, zie straks bĳ n. 18.

Op deze wĳze is het nominalisme in de christelĳke theologie
zoo niet overwonnen dan toch teruggedrongen en beperkt. Als
de voluntas libera omschreven werd als propensio in creaturas
propter se ut media, dan lag daarin ook reeds een principiëel
verzet tegen den wil Gods als absolute willekeur opgesloten, want
het karakter der middelen is door den aard van het einddoel
bepaald. Vandaar dan ook, dat de theologie, ofschoon den wil
Gods voorop stellende en daartoe steeds terugkeerende, toch altĳd
ook weer gezocht heeft naar motieven voor dien wil. Het realisme
streefde ernaar, om de wereld te begrĳpen als één harmonisch
geheel, waarin niets willekeurig was en alles zĳne plaats had,
tot zelfs de zonde toe, en dat als geheel dienstbaar was aan
de verheerlĳking van Gods naam. Als de aard eener wetenschap
bestaat in het rerum cognoscere causas, kan de theologie ook
aan zulk een onderzoek zich niet onttrekken. Alleen, voor elk
beoefenaar der wetenschap, en inzonderheid voor den theoloog,
is ootmoed en bescheidenheid een eerste plicht. Hĳ mag niet
wĳs zĳn boven hetgeen men behoort wĳs te zĳn. Alle wetenschap
is gebonden aan haar voorwerp; zĳ mag de verschĳnselen,
die zĳ waarneemt, niet ter wille van eenige vooropgezette theorie

vervalschen of ontkennen. Zoo is ook de theologie ten strengste
gebonden aan de feiten en getuigenissen, welke God in natuur en
Schrift haar kennen doet. Zĳ moet deze laten staan, onverzwakt
en onverminkt. Als zĳ ze niet verklaren kan, heeft zĳ hare onwetendheid
te belĳden. De wil van God, die in die feiten zich
uitspreekt, is voor haar het einde van alle redeneering. Zĳ berust
ten slotte in zĳne souvereiniteit. In dien zin blĳft het woord
van Augustinus waarachtig: voluntas Dei cujusque creaturae natura
est. Zĳ laat zich noch door het pantheisme verleiden, dat de
wereld noodzakelĳk maakt, want er is onderscheid tusschen God
en wereld, tusschen zĳne voluntas necessaria en voluntas libera;
noch ook door het deisme, dat de wereld maakt tot een product
van het toeval, want heel die wereld is eene openbaring van Gods
wĳsheid. En zĳ houdt tegen beide staande, dat de wereld eene
daad is van Gods vrĳen, souvereinen wil en dat God voor dezen
wil zĳne wĳze en goede redenen heeft gehad. Voor ons is iets
goed enkel en alleen, omdat God het wil; God zelf kan nooit
iets willen, dan omdat het op zichzelf of om iets anders goed is,
Voetius, Disp. I 387. Wĳ zien bĳna nooit in, waarom God het
eene gewild heeft en het andere niet, en wĳ moeten het daarom
zoo voorstellen, dat Hĳ het eene evengoed als het andere had
kunnen willen. Maar in God valt eigenlĳk geen keuze, die immers
altĳd onzekerheid, weifeling, beraadslaging onderstelt. Hĳ weet
eeuwiglĳk, vast, onveranderlĳk wat Hĳ wil. In zĳn wil valt geen
willekeur, geen toeval, geen onzekerheid, maar enkel eeuwige
bepaaldheid en onveranderlĳkheid. Het contingente is eigen aan
het schepsel, en met eerbied gezegd is het God zelfs niet mogelĳk,
om dit karakter aan het schepsel te ontnemen. In God alleen is
existentia en essentia één; alle creatuur sluit als zoodanig, krachtens
haar eigen aard, de mogelĳkheid in, dat zĳ niet bestond.
Maar God heeft met eeuwigen en onveranderlĳken wil alle schepselen
als contingent gewild. Daarom is het ons niet mogelĳk en
zelfs ook niet geoorloofd, hooger dan tot den wil Gods op te
klimmen. Want alle pogen daartoe loopt er op uit, om voor het
schepsel een grond in Gods wezen te zoeken, het dus noodzakelĳk
en eeuwig en Goddelĳk te maken, en van zĳn creatuurlĳk, d. i.
contingent karakter te ontdoen. In zoover heet de wil Gods, die
het geschapene tot object heeft, vrĳ. Maar deze vrĳheid sluit de
andere deugden Gods, zĳne wĳsheid, goedheid, gerechtigheid enz.

niet uit. Immers, dat is ook onder schepselen niet de ware vrĳheid
van wil, welke langen tĳd van twĳfel, overleg en beslissing noodig
heeft; maar dat is de hoogste vrĳheid, welke in eens, uno intuitu,
èn het doel èn de middelen vaststelt en van geen aarzeling weet.
En zulk eene vrĳheid is er ook in God; eene vrĳheid, die niet
als door de andere deugden Gods gebonden of daarvan op nominalistische
wĳze onafhankelĳk te denken is, maar zulk eene vrĳheid,
die daarom in absoluten zin vrĳ is wĳl zĳ de vrĳheid is
van een wĳs, rechtvaardig, heilig, barmhartig en almachtig God.
Als Augustinus, Thomas, Calvĳn enz. dan ook zeiden, dat er geen
causa was voor den wil Gods, dan bedoelden zĳ daarmede, dat
de wil Gods, als één met zĳn wezen, geen causa achter of boven
zich heeft, waarvan die wil afhankelĳk ware. Maar zĳ wilden
daarmede geenszins zeggen, dat die wil zonder ratio was, dat hĳ
in den zin van Schopenhauer een blinde, alogische wil was. Integendeel,
de wil Gods is met zĳn wezen, met zĳne wĳsheid,
goedheid en al zĳne deugden één, Thomas, S. Th. I qu. 19 art. 5.
En daarom kan hart en hoofd des menschen in dien wil berusten,
want het is de wil, niet van een blind noodlot, van een onberekenbaar
toeval, van eene duistere natuurmacht, maar de wil
van een almachtig God en van een goedertieren Vader. Zĳne
souvereiniteit is eene souvereiniteit van onbegrensde macht, maar
ook eene souvereiniteit van wĳsheid en genade. Hĳ is Koning en
Vader tegelĳk. Cf. Kleutgen, Theol. der Vorz. I 452-585.
Scheeben I 681 f. Dorner I 410 f. Id. Gesammelte Schriften
341 f. Müller, Lehre v. d. Sünde II5 180 f. Ebrard, Dogm. § 71 f.
Frank, Syst. d. chr. Wahrh. I2 283 f. Hodge, I 402.

17. De schepping levert echter nog meer en nog andere moeilĳkheden
op voor de leer van den wil Gods. Gelĳk God en wereld
onderscheiden zĳn en daarom de wil Gods voor ons in propensio
in se en in creaturas uiteenvalt, zoo is er ook in de wereld onder
de schepselen weer allerlei onderscheid. En dat onderscheid rust
op eene verschillende relatie, waarin God zich met zĳn wezen,
zĳn kennen en willen, tot de schepselen stelt. God wil niet alles
op dezelfde wĳze, in denzelfden zin, met dezelfde energie van zĳn
wezen; dan toch zou er geen verscheidenheid onder de schepselen
mogelĳk zĳn, dan ware alles een eenvormig eenerlei. Maar terwĳl
Hĳ alle creaturen wil propter se ut media, wil Hĳ deze meer

dan gene, naar de mate als zĳ meer rechtstreeksche en geschikte
media zĳn tot zĳne verheerlĳking. God is een Vader voor al
zĳne schepselen, maar Hĳ is het in bĳzonderen zin voor zĳne
kinderen. Zĳne genegenheid tot alwat Hĳ schiep, staat beneden
die tot de gemeente, en tot deze beneden die tot Christus, den
Zoon zĳns welbehagens. Er wordt eene providentia generalis,
specialis en specialissima onderscheiden. En zoo ook maken wĳ
in den wil Gods, die zich richt op de schepselen, weer zooveel
onderscheid als er schepselen zĳn. Want even rĳk als die gansche
wereld is de voluntas Dei libera. Deze is dus niet te denken als
eene indifferente potentie, als eene blinde kracht, maar als rĳke,
volle, levende, Goddelĳke ενεργεια, sprinkader van al dat rĳke
leven, dat de schepping ons te aanschouwen geeft. Maar nu is er
in die wereld één ding, dat voor de leer van den wil Gods bĳzondere
moeilĳkheid baart, en dat is het kwade, beide als malum
culpae en als malum poenae, in ethischen en in physischen zin.
Het kwade moge nog zoozeer onder Gods bestuur staan, het kan
toch niet in denzelfden zin en op dezelfde wĳze object van zĳn
wil zĳn als het goede. Met het oog op die gansch verschillende
en lĳnrecht tegenover elkander staande objecten moeten wĳ in
den wil Gods zelven weer onderscheid maken. De Schrift gaat
ons daarin voor. Er is een groot verschil tusschen den wil Gods,
die ons voorschrĳft, wat wĳ te doen hebben, Mt. 7:21, 12:50,
Joh. 4:34, 7:17, Rom. 12:2, en den wil Gods, die zegt, wat
Hĳ doet en doen zal, Ps. 115:3, Dan. 4:17, 25, 32, 35, Rom.
9:18, 19, Ef. 1:5, 9, 11, Op. 4:11. De bede, dat Gods wil
geschieden moge, Mt. 6:10, heeft een gansch anderen zin dan
het kinderlĳk berustende: Uw wil geschiede, Mt. 26:42, Hd.
21:14. En zoo zien we in de historie telkens dien wil Gods in
tweeërlei zin optreden. God beveelt Abraham zĳn zoon te offeren
en laat het toch niet geschieden, Gen. 22. Hĳ wil dat Pharao
Israel late trekken en verstokt toch zĳn hart, dat hĳ alzoo niet
doe, Ex. 4:21. Hĳ laat aan Hizkia aanzeggen, dat hĳ sterven
zal en voegt toch vĳftien jaren aan zĳn leven toe, Jes. 38:1, 5.
Hĳ verbiedt den onschuldige te veroordeelen en toch is Jezus
overgegeven naar den bepaalden raad en voorkennis Gods, Hd. 2:23,
3:18, 4:28. God wil de zonde niet, Hĳ is verre van goddeloosheid,
Hĳ verbiedt en straft ze strengelĳk, en toch bestaat
ze en staat ze onder zĳn bestuur, Ex. 4:21, Joz. 11:20,

1 Sam. 2:25, 2 Sam. 16:10, Hd. 2:23, 4:28, Rom. 1:24,
26, 2 Thess. 2:11 enz. Hĳ wil aller zaligheid, Ezech. 18:23,
32, 33:11, 1 Tim. 2:4, 2 Petr. 3:9, en ontfermt zich toch,
wiens Hĳ wil, en verhardt, dien Hĳ wil, Rom. 9:18. Reeds
spoedig kwam in de theologie de onderscheiding op tusschen dezen
tweeërlei wil Gods. Tertullianus spreekt al van een verborgen,
hoogeren en een lageren of minderen wil, de exhort. 2 sq. Augustinus
wĳst er op, dat God zĳn goeden wil menigmaal volbrengt
door den kwaden wil der menschen, Enchir. c. 101. Later kreeg
deze tweeërlei wil den naam van voluntas εὐδοκιας, beneplaciti,
arcana, decernens, decretiva en voluntas εὐαρεστιας, signi, revelata,
praecipiens. De naam voluntas signi is daaraan ontleend, dat deze
wil ons significat quid Deo gratum sit et nostri sit officii en door
ons gekend wordt uit de vĳf signa: praeceptio, prohibitio, consilium,
permissio, operatio. Door de scholastiek in den breede uitgewerkt,
Lombardus, Sent. I dist. 45. Hugo Victorinus, de Sacram.
Lib. 1 Pars 4. Id. Summa Sent. tract. 1 cap. 13. Thomas, S.
Theol. I qu. 19 art. 11, 12 enz., werd ze door de Roomsche
theologie algemeen overgenomen, Petavius, de Deo lib. V c. 4, 6,
Theol. Wirceb. III 160. Perrone, II 199. C. Pesch, Prael. dogm.
II 156 enz. Maar met bĳzondere voorliefde werd ze toch behandeld
in de Geref. theologie, Calv. Inst. I c. 18 § 3, 4. Musculus,
Loci Comm. p. 978 sq. Martyr, Loci Comm. p. 63 b. sq. Ursinus,
Tract. theol. p. 237 sq. Zanchius, Op. II 251 sq. Polanus, Synt.
theol. II c. 19 enz. cf. Schweizer, Gl. der ev. ref. K. I 359-368.
Heppe, Dogm. der ev. ref. K. 68 f. Daarnaast kwamen nog andere
onderscheidingen van den wil Gods, vooral die in voluntas antecedens
en consequens, welke reeds bĳ Tertullianus, adv. Marc.
II 11, Chrysostomus, Ep. ad. Eph. 1:5 en Damascenus, de fide
orth. II c. 29 voorkomt, en die in voluntas absoluta en conditionata,
efficax en inefficax, die al bĳ Augustinus gevonden wordt,
Enchir. c. 102 sq. de civ. XXII c. 1 en 2. Ook deze onderscheidingen
kunnen goed worden verstaan, in dezen zin nl. dat God
antecedenter en conditionate vele dingen wil, b. v. de zaligheid
aller menschen, die Hĳ toch consequenter en absolute niet wil
en daarom niet geschieden laat. Zanchius t. a. p. zegt dan ook
dat al deze onderscheidingen op hetzelfde neerkomen; en evenzoo
oordeelen Hyperius, Meth. theol. p. 155-159. Walaeus, Op. I
180. Voetius, Disp. V 88. enz. Maar ofschoon Luther in zĳn

boek de servo arbitrio zeer scherp onderscheid had gemaakt
tusschen den Deus absconditus en revelatus, de Lutheranen verwierpen
deze onderscheiding in voluntas beneplaciti en signi,
althans in calvinistischen zin, Gerhard, loc. 2 c. 8 sect. 15.
Baier, Comp. theol. pos. I c. 1 § 22. Buddeus, Instit. theol.
dogm. II c. 1 § 29. De Arminianen volgden dat voorbeeld,
Episcopius, Instit. theol. IV sect. 2 c. 21. Limborch, Theol.
Christ. II c. 9 § 9. En de Roomsche theologen behielden de
onderscheiding nog wel in naam bĳ, maar verklaarden haar zoo,
dat de wil Gods altĳd was voluntas beneplaciti, verdeeld in
voluntas antecedens en consequens en dat de voluntas signi niets
was dan eene gedeeltelĳke openbaring van dien wil, Theol. Wirceb.
III 160. C. Pesch, Prael. II 156. Kleutgen, Theol. d. Vorz. I
564 f. Zoo is het geschied, dat eenerzĳds de Roomschen enz.
eigenlĳk alleen de onderscheiding in voluntas antecedens en consequens
(absoluta en conditionata) hebben behouden, en de Gereformeerden
alleen die in voluntas beneplaciti en signi (decernens en
praecipiens, arcana en revelata) met verwerping van die der voluntas
antecedens en consequens, Maccovius, Collegia theol. disp. 1-8.
Nic. Gurtler, Instit. theol. 1732 cap. 3 § 105. Moor I 576. Mastricht,
Theor. pract. theol. II c. 15 § 24 en 27 sq. Turretinus, Theol. El. III
qu. 15, 16. Het verschil komt hierop neer, dat de Roomschen, Lutherschen,
Remonstranten enz. uitgaan van de voluntas signi; deze
is de eigenlĳke wil, daarin bestaande, dat God de zonde niet wil
maar alleen wil toelaten, dat Hĳ aller zaligheid wil, aan allen de
genade aanbiedt enz.; en als de mensch dan beslist heeft, schikt
God zich daarnaar, bepaalt Hĳ wat Hĳ wil, de zaligheid van
wie gelooft, het verderf van wie niet gelooft. De voluntas consequens
volgt op de beslissing van den mensch, en is niet de
eigenlĳke, wezenlĳke wil Gods maar de handeling Gods naar
aanleiding van het gedrag van den mensch. Daarentegen gingen
de Gereformeerden uit van de voluntas beneplaciti en hielden deze
voor den eigenlĳken, wezenlĳken wil Gods; die wil gaat altĳd door,
bereikt steeds zĳn doel en is eeuwig en onveranderlĳk; de voluntas
signi daarentegen is het voorschrift Gods, in wet en evangelie,
dat geldt als regel voor ons gedrag.

Nu is het de doorgaande leer der Schrift, beide in 0. en N. Test.,
dat de wil van God eeuwig, onveranderlĳk, onafhankelĳk, krachtdadig
is. Niet nu en dan wordt dit uitgesproken, bĳv. Ps. 33:11,

115:3, Dan. 7:25, Jes. 46:10, Mt. 11:26, Rom. 9:18, Ef. 1:4,
Op. 4:11 enz. maar de gansche Schrift getuigt daarvan; alle
deugden Gods eischen dit; de gansche historie van kerk en wereld
levert daarvoor bewĳs. En dienovereenkomstig leerde de christelĳke
theologie, vooral sedert Augustinus, dat de wil Gods eenvoudig,
eeuwig, onveranderlĳk is, wĳl hĳ één is met zĳn wezen, Aug. Conf.
XII 15. De voluntas antecedens is eigenlĳk geen wil in God,
magis potest dici velleitas quam absoluta voluntas, Thomas, S.
Th. I qu. 19 art. 6. De voluntas signi heet maar in metaphorischen
zin in God voluntas, sicut cum aliquis praecipit aliquid, signum
est quod velit illud fieri, ib. art. 11. De eigenlĳke wil in God
is de voluntas beneplaciti, en deze is met Gods wezen één, is
onveranderlĳk en wordt altĳd volbracht, ib. art. 6 en 7. c. Gent.
I 72 sq. Lombardus, Sent. I dist. 45-48 en de comm. Thomas,
Bonaventura e.a. Het pelagianisme heeft deze lĳn ten onrechte
verlaten, en eene machtelooze begeerte, een onvervulden wensch
in God tot wil verheven. Daarmede heeft het aan heel ’t wezen,
aan alle deugden Gods te kort gedaan. Want indien de velleitas
de eigenlĳke en wezenlĳke wil van God is, dan wordt Hĳ van
zĳne almacht, wĳsheid, goedheid, onveranderlĳkheid, onafhankelĳkheid
enz. beroofd; heel het wereldbestuur wordt dan aan zĳne
voorzienigheid onttrokken; een onverzoenbaar dualisme wordt er
geschapen tusschen Gods bedoeling en het resultaat der wereldgeschiedenis;
de uitkomst is dan voor God eene eeuwige teleurstelling;
het wereldplan is mislukt, en Satan viert aan het
einde triumf. Nu beweert het pelagianisme wel, dat het zoo
handelt in het belang van Gods heiligheid, en dat het deze
beter dan Paulus en Augustinus, dan Thomas en Calvĳn handhaaft,
omdat God in hun stelsel de auteur der zonde wordt.
Maar dit is niet meer dan schĳn; de zonde blĳft op het standpunt
van Pelagius even onverklaarbaar als op dat van Augustinus;
ja, de heiligheid komt hier veel beter tot haar recht. Want het
is meer in overeenstemming met de Schrift en heel het christelĳk
geloof, aan te nemen, dat God de zonde om wĳze, schoon voor
ons onbekende redenen, in zekeren zin gewild heeft, dan dat Hĳ,
ze in geen enkel opzicht willende, toch duldt en toelaat. Dit
laatste toch komt juist zĳne heiligheid en almacht te na, cf.
later in de leer van de zonde. Daarbĳ komt, dat de Schrift,
schoon theologisch de voluntas beneplaciti vooropstellende, toch

tevens in de voluntas signi handhaaft, hoe en op wat wĳze Hĳ
de zonde niet wil. In de signa van verbod, vermaning, waarschuwing,
kastĳding, straf enz. daalt Hĳ tot ons af, en zegt Hĳ
wat Hĳ van ons verlangt. Omdat de mensch een redelĳk, zedelĳk
wezen is, handelt God met hem niet als met een stok en een
blok, maar spreekt en handelt met hem overeenkomstig zĳn aard.
Gelĳk een vader aan een kind het gebruik van een scherp mes
verbiedt, en toch zelf het zonder schade hanteert, zoo verbiedt
God aan zĳne redelĳke schepselen de zonde, die Hĳzelf toch
gebruiken kan en werkelĳk gebruikt tot verheerlĳking van zĳn
naam. De voluntas beneplaciti en de voluntas signi strĳden daarom
ook niet met elkaar, gelĳk de gewone tegenwerping luidt. Want
vooreerst is de voluntas signi eigenlĳk niet de wil van God, maar
slechts zĳn bevel en voorschrift, dat geldt als regel voor ons
gedrag. In de voluntas signi zegt Hĳ niet, wat Hĳ doen zal;
zĳ is geen wet voor zĳn handelen; zĳ schrĳft niet voor, wat
God moet doen; maar Hĳ zegt daarin, wat wĳ hebben te doen;
zĳ is een regel voor ons gedrag, Deut. 29:29. Zĳ heet dus slechts
in metaphorischen zin voluntas Dei. Wel wordt hiertegen ingebracht,
dat de voluntas signi toch alzoo heet, wĳl zĳ is een
signum voluntatis in Deo, en dus met zĳne voluntas beneplaciti
moet overeenstemmen. Ten tweede zĳ daarom opgemerkt, dat dit
ook inderdaad zoo is; de voluntas signi is een aanduiding van
hetgeen God wil, dat wĳ zullen doen. De voluntas beneplaciti
en de voluntas signi staan niet lĳnrecht tegenover elkaar, zoodat
God naar de eerste de zonde wel en naar de tweede de zonde
niet wil, naar de eerste niet aller zaligheid wil en naar de tweede
wel enz. Ook naar de voluntas beneplaciti toch schept God geen
behagen in de zonde, zĳ is geen voorwerp van zĳn welgevallen,
Hĳ plaagt niet uit lust tot plagen. En omgekeerd wil Hĳ evenmin
naar de voluntas signi als naar de voluntas beneplaciti, dat alle
menschen, hoofd voor hoofd, zalig worden; dat kan met het oog
op de historie door niemand in ernst worden geleerd; feitelĳk
wordt het allen in 1 Tim. 2:4 door iedereen tot een grooteren
of kleineren kring beperkt. Beide staan zoo weinig tegenover
elkaar, dat de voluntas signi juist de weg is, waarin de voluntas
beneplaciti wordt volbracht. In den weg van vermaningen en
waarschuwingen, verboden en bedreigingen, voorwaarden en eischen
voert God zĳn raad uit. En de voluntas beneplaciti handhaaft

alleen, dat de mensch, Gods gebod overtredende, geen enkel
oogenblik van God onafhankelĳk wordt, maar in datzelfde moment
den raad Gods dient en een zĳ het ook onwillig instrument wordt
van zĳn glorie. Niet de voluntas signi alleen, maar ook de voluntas
beneplaciti is heilig en wĳs en goed, en zal juist in den weg der
wet en der gerechtigheid aan het einde als zoodanig openbaar
worden. Daarom, ten slotte, dient de onderscheiding van beide
ook te worden gehandhaafd. Het is het probleem van recht en
feit, van idee en historie, van het zedelĳke en het werkelĳke, van
wat behoort te geschieden en van wat inderdaad geschiedt, dat
ons hier tegemoet treedt. Wie de voluntas signi loochent, doet
te kort aan de heiligheid Gods, aan de majesteit der zedewet,
aan den ernst der zonde. Wie daarentegen de voluntas beneplaciti
ontkent, komt in strĳd met de almacht, de wĳsheid, de onafhankelĳkheid,
de souvereiniteit Gods. Op beide standpunten loopt
men gevaar, om òf met een oppervlakkig optimisme de oogen
voor de werkelĳkheid te sluiten, en al het werkelĳke redelĳk te
noemen òf met een eenzĳdig pessimisme het bestaan te vervloeken
en te wanhopen aan wereld en lot. Het theisme echter zoekt geen
oplossing in het schrappen van een van beide termen van het
probleem, maar erkent en handhaaft ze beide; het ziet de lĳnen
van het redelĳke en werkelĳke ieder oogenblik in de geschiedenis
elkander snĳden en kruisen; het leidt beide terug tot de souvereiniteit
Gods en heeft van deze de hooge gedachte, dat zĳ ook
door het onredelĳke en zondige heen haar heiligen en wĳzen raad
tot uitvoering zal brengen tot glorie van des Heeren naam. Hierin
komt toch schitterend uit zĳne Goddelĳke souvereiniteit, dat Hĳ
in der menschen dwaasheid zĳne wĳsheid, in hun zwakheid zĳne
kracht, in hun zonde zĳne gerechtigheid en genade verheerlĳkt.

18. De souvereiniteit Gods openbaart zich ten slotte in zĳne
almacht, die echter na het reeds gezegde minder uitvoerige behandeling
behoeft. In de Schrift wordt nooit en nergens aan de
macht Gods een grens gesteld. Reeds in de namen El, Elohim,
El Schaddai, Adonai treedt het denkbeeld van macht op den
voorgrond. Voorts heet Hĳ ‎‏אֵל גָּדוֹל וְנוֹרָא‏‎, voor wiens aangezicht
niemand kan bestaan, Deut. 7:21v., ‎‏אָבִיר יִשׂרָאֵל‏‎, Jes. 1:24,
‎‏הָאֵל הַגָּדוּל הַגִּבּוֹר‏‎, wiens naam is Ihvh Zebaoth, Jer. 32:18,
‎‏אַמִּיץ כֹּחַ‏‎ Job 9:4,
‎‏כַּבִּיר‏‎, Job 36:5, ‎‏עִזּוּז וְגִבּוֹר‏‎,
Ps. 24:8, ‎‏אָדוֹן‏‎, κυριος,

Mt. 11:25, Op. 1:8, 22:5, d. i. de Heer, de Eigenaar, de
Heerscher, die autoriteit en opperhoogheid bezit; de Koning, die
in eeuwigheid over alle dingen regeert, Ex. 15:18, 29:10,
93-99, 2 K. 29:15, Jer. 10:7, 10 enz., maar vooral Koning
is over Israel en als zoodanig het regeert, beschermt en tot de
zaligheid leidt, Num. 23:21, Deut. 33:5, Richt. 8:23, 1 Sam.
8:7, Ps. 10:16, 24:7, 48:3, 74:12, Jes. 33:22, 41:21,
43:15 enz., en evenzoo in het N. T. de μεγας βασιλευς, Mt. 5:33,
1 Tim. 1:17, de βασιλευς των βασιλευοντων και κυριος
των κυριευοντων, 1 Tim. 6:15, cf. Op. 19:16; παντοκρατωρ,
2 Cor. 6:18, Op. 1:8, 4:8, 11:17; μονος δυναστης, 1 Tim.
6:15; die beide de ἐξουσια, ἀρχη, potestas, het recht, het gezag
en de bevoegdheid, Mt. 28:18, Rom. 9:21 en de δυναμις,
κρατος, potentia, de geschiktheid en de macht tot handelen, Mt.
6:13, Rom. 1:20 bezit. Maar voorts blĳkt de almacht Gods
uit al zĳne werken. De schepping, de onderhouding, de verlossing
van Israel uit Egypte, de natuur met hare ordinantiën, de geschiedenis
van Israel met hare wonderen prediken luide en duidelĳk
de almacht Gods. Psalmisten en profeten komen op deze groote
daden telkens terug en wenden ze aan tot vernedering voor den
hoogmoedige en tot troost voor den geloovige. Hĳ is sterk van
vermogen, Jes. 40:26, schept aarde en hemel, Gen. 1, Jes. 42:5,
44:24, 45:12, 18, 48:13, 51:13, Zach. 12:1, handhaaft
hunne ordinantiën, Jer. 5:22, 10:10, 14:22, 27:5, 31:35,
formeert regen en wind, licht en duisternis, het goede en het
kwade, Am. 3:6, 4:13, 5:8, Jes. 45:5-7, 54:16. Hĳ maakt
stom en sprekend, dood en levend, redt en verderft, Ex. 4:11,
Deut. 32:39, 1 Sam. 2:6, 2 Kon. 5:7, Ex. 15, Deut. 26:8,
29:2, 32:12, 1 Sam. 14:6, Hos. 13:14, Mt. 10:28, Luk.
12:20. Hĳ heeft volstrekte macht over alle dingen, zoodat niets
Hem kan weerstaan, Ps. 8, 18, 19, 24, 29, 33, 104 enz. Job 5:9-27,
9:4v., 12:14-21, 34:12-15, 36:37. Niets is Hem
te wonderlĳk, alle dingen zĳn Hem mogelĳk, Gen. 18:14,
Zach. 8:6, Jer. 32:27, Mt. 19:26, Luk. 1:37, 18:27;
Hĳ kan uit steenen Abraham kinderen verwekken, Mt. 3:9.
Hĳ doet al zĳn welbehagen, Ps. 115:3, Jes. 14:24, 27, 46:10,
55:10, en niemand kan Hem dagvaarden, Jer. 49:19,
50:44. En bovenal komt zĳne δυναμις uit in de werken der
verlossing, in de opwekking van Christus, Rom. 1:4. Ef. 1:20,

in de werking en versterking des geloofs, Rom. 16:15, Ef. 1:19,
in de uitdeeling der genade boven bidden en denken, Ef. 2:20,
2 Cor. 9:8, 2 Petr. 1:3, in den opstanding ten jongsten dage,
Joh. 5:25v. enz. En deze macht Gods is eindelĳk ook de bron
van alle macht en gezag, van alle kracht en sterkte in de schepselen.
Van Hem is de heerschappĳ des menschen, Gen. 1:26,
Ps. 8, het gezag der overheid, Spr. 8:15, Rom. 13:1-16, de
krachts zĳns volks, Deut. 8:17, 18, Ps. 68:36, Jes. 40:26 v.
de sterkte des paards, Job 39:22, het geweld des donders, Ps.
29:4, 68:34 enz. In één woord, zĳns is de sterkte. Ps. 62:12,
en Hem komt toe de kracht en de sterkte, Ps. 96:7, Op. 4:11,
5:12, 7:12, 19:1.

Geheel in overeenstemming met hunne leer over den wil en
de vrĳheid Gods, cf. boven bl. 210v. omschreven nu de nominalisten
de almacht Gods zóó, dat God door haar alles kan
wat Hĳ wil niet alleen, maar ook alles willen kan. Onderscheidende
tusschen de potentia absoluta en ordinata, oordeelden zĳ,
dat God naar gene ook zondigen, dwalen, lĳden, sterven, een
steen of een dier worden kon, brood in het lichaam van Christus
kon veranderen, tegenstrĳdige dingen kon doen, hetgeen
geschied was ongedaan kon maken, valsch kon maken wat waar
was en waar wat valsch was enz. Naar zĳne potentia absoluta
is God dus louter willekeur, zuivere potentie zonder eenigen inhoud,
die niets is en alles worden kan, cf. Chamier, Panstr. Cath.
II l. 2 c. 3 § 5. Voetius, Disp. I 411, 427. Principieel is dit
het standpunt van allen, die het primaat van den wil huldigen,
en daarom is dit gevoelen later telkens teruggekeerd en komt
het niet alleen in het Christendom maar ook onder andere godsdiensten,
vooral bĳ den Islam, voor. Aan de andere zĳde staan
zĳ, die zeggen, dat God alleen kan wat Hĳ wil en dat Hĳ,
hetgeen Hĳ niet wil, ook niet kan. Het mogelĳke valt met het
werkelĳke saam. Wat geen werkelĳkheid wordt, is ook niet mogelĳk.
God heeft zĳne macht ten volle uitgeput in de wereld. Dit
was reeds de meening van Plato en Plotinus, Zeller, Philos. d.
Gr. II 928 V 496 f., en voorts van enkele kerkvaders, Petavius,
de Deo V c. 6, maar werd in de Middeleeuwen vooral geleerd
door Abaelard, Deus non potest facere aliquid praeter ea quae
facit, Introd. theol. III c. 5. En zoo oordeelden later de Cartesiaansche
theologen, Burmannus, Synopsis I c. 21 § 24, 26 c. 25

§ 10, 11. Braun, Doctr. foed. I 2 c. 3 § 7 sq. Wittichius,
Theol. pacif. § 199 sq. voorts Spinoza, Cogit. metaph. II c. 9.
Eth. I prop. 16, 17. Schleiermacher, Gl. § 54. Strauss, Gl. I 582 f.
Schweizer, Chr. Gl. I 246 f. Nitzsch, Ev. Dogm. 403-406.
Hoekstra, Wĳsg. Godg. II 112 v. enz. De Schrift veroordeelt
zoowel het eene als het andere standpunt. Zĳ zegt ter eene zĳde
uitdrukkelĳk, dat God vele dingen niet kan; Hĳ kan niet liegen,
geen berouw hebben, niet veranderen, niet verzocht worden, Num.
23:19, 1 Sam. 15:29, Hebr. 6:18, Jak. 1:13, 17, ἀρνησασθαι
γαρ ἑαυτον οὐ δυναται, 2 Tim. 2:13; zĳn wil is immers met
zĳn wezen één, en de potentia absoluta, die de macht Gods
losmaakt van zĳne andere deugden, is niets dan eene ĳdele en
ongeoorloofde abstractie. Aan den anderen kant verklaart de
Schrift even beslist, dat het mogelĳke veel verder zich uitstrekt
dan het werkelĳke, Gen. 18:14, Jer. 32:27, Zach. 8:6,
Mt. 3:9, 19:26, Luk. 1:37, 18:27. En hieraan hield zich
de christelĳke theologie. Augustinus zegt eenerzĳds, dat Gods
wil en macht niet van zĳn wezen onderscheiden zĳn. Homo aliud
est quod est, aliud quod potest.... Deus autem cui non est
aliud substantia ut sit, et alia potestas ut possit, sed consubstantiale
illi est quidquid ejus est et quidquid est, quia Deus est,
non alio modo est et alio modo potest; sed esse et posse simul
habet, quia velle et facere simul habet, tract. 20 in Ev. Joan.
n. 4. Conf. XI 10, XII 15. Wel bestaat Gods almacht daarin,
dat Hĳ kan wat Hĳ wil, certe non ob aliud vocatur omnipotens,
nisi quoniam quidquid vult potest, de civ. XXI 7. Maar God
kan niet alles willen, Hĳ kan zichzelf niet verloochenen. Quia
non vult non potest, quia et velle non potest. Non enim potest
justitia velle facere quod injustum est, aut sapientia velle quod
stultum est, aut veritas velle quod falsum est. Unde admonemur
Deum omnipotentem non hoc solum, quod ait apostolus: negare
se ipsum non potest, sed multa non posse.... Deus omnipotens
non potest mori, non potest mutari, non potest falli, non potest
fieri, non potest vinci, Serm. 214. Maar dan verder betoogt
Augustinus, dat dit geen gebrek aan macht is, maar juist ware,
volstrekte almacht. Het zou juist onmacht zĳn, wanneer Hĳ
dwalen, zondigen kon enz. Serm. 213, 214, de civ. V 10.
Vooral heldert Augustinus dat op in betrekking tot de stelling,
die dikwerf tegen de almacht Gods wordt ingebracht, dat

God het gedane niet ongedaan kan maken. Deze uitspraak kan
toch tweeërlei zin hebben. Vooreerst kan men er mee bedoelen,
dat God het feit, dat geschied is, te niet doet; maar dit is geen
zin, want een feit, dat geschied is, is niet meer en kan niet en
behoeft niet te niet worden gedaan. Maar ten tweede kan men
er mee bedoelen, dat God het feit, dat geschied is, in het menschelĳk
bewustzĳn ongedaan make, zoodat dit nu meenen gaat
dat het niet is geschied. Maar ook dit heeft geen zin, want God
die de waarheid is zou dan wat waar is onwaar moeten maken.
Andere theologen hebben in gelĳken zin over Gods almacht gesproken
en hebben slechts herhaald wat Augustinus gezegd had.
Lombardus, Sent. I dist. 42-44. Thomas, S. Theol. I qu. 25.
S. c. Gent. II c. 6-10. Bonaventura, Breviloquium I c. 7.
Petavius, de Deo V c. 7. Gerhard, II c. 8 sect. 9. Buddeus, Instit.
theol. dogm. II c. 1 § 30. Musculus, Loci Comm. p. 952 sq.
Polanus, Synt. theol. II c. 29. Zanchius, Op. II 159 sq. Voetius,
Disp. I 403 sq. V 113 sq. Alsted, Theol. schol. did. p. 93-96.
Mastricht, Theor. pract. theol. II c. 20. Chamier, Panstr. Cath.
II l. 2 c. 1-3. Leydecker, Fax Veritatis p. 163 sq. 233 sq.
enz. Bepaaldelĳk werd door de Geref. theologen de onderscheiding
in potentia Dei absoluta en ordinata slechts tot op zekere hoogte
erkend. De nominalisten hadden deze misbruikt, om te beweren,
dat God naar de eerste alles doen kon, ook wat met zĳne natuur
in strĳd was, en betoogden daarmede ook vooral de leer der
transsubstantiatie. Daartegen kwam Calvĳn op en hĳ verwierp
zulk een commentum potentiae absolutae als profaan, Inst. III
c. 23 § 1, 5, cf. I 16, 3, II 7, 5, IV 17, 24. Comm. in Jes.
23:9, Luk. 1:18. De Roomschen beschuldigden daarom Calvĳn,
dat hĳ de almacht Gods beperkte en alzoo loochende, Bellarminus,
de gratia et lib. arb. III c. 15. Maar Calvĳn ontkende
daarom niet, dat God meer kon doen dan Hĳ feitelĳk deed,
maar hĳ bestreed alleen zulk eene potentia absoluta, die niet
gebonden ware aan zĳn wezen en deugden en dus ook allerlei
tegenstrĳdige dingen kon doen. Zoo opgevat, in den zin van Augustinus
en Thomas, werd genoemde onderscheiding ook algemeen
door de Geref. theologen aangenomen, Polanus, Synt. theol. II
c. 29. Alsted, Theol. schol. did. p. 96. Heidegger, Corpus theol.
III 109. Synopsis pur. theol. VI 36. Mastricht, II 20, 13. En
zoo verstaan, is deze onderscheiding ook goed te keuren. Het

pantheisme zegt wel, dat God en wereld correlata zĳn, en dat
God geen eigen zĳn en leven, geen eigen bewustzĳn en wil heeft
in onderscheiding van de wereld. Maar het mengt alzoo alles op
hopelooze wĳze dooreen, en brengt ook in het denken eene grenzelooze
verwarring aan. God en wereld, eeuwigheid en tĳd, oneindigheid
en eindigheid, zĳn en worden, het mogelĳke en het
werkelĳke, het noodzakelĳke en het toevallige enz., zĳn geen
woorden van denzelfden inhoud en dezelfde beteekenis. De wereld
is van dien aard, dat ons denken haar het karakter van contingentie
niet ontnemen kan. De gedachte van haar niet-bestaan sluit
niet de minste logische tegenstrĳdigheid in. Er kunnen motieven
zĳn, waarom God de wereld in het aanzĳn geroepen heeft; de
kosmos kan in zĳn geheel en in elk zĳner deelen belichaming
van Goddelĳke gedachten zĳn; maar het is onmogelĳk, om het
ontstaan der wereld logisch, zonder den wil van een almachtig
God, te verklaren. En daarom blĳft er naast het werkelĳke een
gebied voor het mogelĳke over. God gaat in de wereld niet op,
de eeuwigheid stort zich niet leeg in den tĳd, oneindigheid is
niet identiek met de som van al het eindige, de alwetendheid
valt niet saam met den gedachteninhoud der redelĳke schepselen.
En zoo is de almacht Gods nog oneindig verheven boven de
onbegrensde macht, welke in de wereld tot openbaring komt. Cf.
Weisse, Philos. Dogm. § 499 f. Dorner I 441 f. Ebrard § 179 f.
Philippi II3 59 f. Nitzsch, Ev. Dogm. S. 503-506. Frank,
Syst. d. chr. Wahrheit I2 249 f. Grétillat III 256 s. Hodge I
406 v. Shedd I 358 v.



§ 27. De personeele namen Gods.

1. Hooger nog dan in de wezensnamen stĳgt Gods openbaring
in de nomina personalia, welke ons de onderscheidingen doen
kennen, die er in de eenheid van zĳn wezen bestaan. Deze openbaring
begint reeds in het O. Test. Wel komt zĳ daar nog niet
volledig voor, gelĳk de kerkvaders en latere theologen dikwerf
met miskenning van het historisch karakter der openbaring hebben
geleerd; maar evenmin is het juist, dat zĳ daar ganschelĳk nog
niet te vinden zou zĳn, zooals na de Socinianen en de Remonstranten,

door Semler, Herder, Doederlein, Bretschneider, Dogm. I4
565 f. Hofmann, Schriftbeweis I2 90 f., e. a. werd geleerd, cf.
Walch, Bibl. theol. sel. II 687. Het O. T. doet het trinitarisch
bestaan van God slechts onduidelĳk kennen, het is de oorkonde
der wordende triniteitsleer, Petavius, de trin. II c. 7. Lange,
Dogm. II 124 f. 148 f. Maar het bevat toch, niet in enkele op
zich zelf staande teksten alleen maar vooral in het organisme
zĳner openbaring momenten, die voor de leer der drieëenheid van
de hoogste beteekenis zĳn. Vooreerst komt de naam Elohim in
aanmerking. Dat deze in zĳn pluralisvorm geen bewĳs is voor
de triniteit, werd reeds vroeger, bl. 104, opgemerkt. Maar toch
is het opmerkelĳk, dat deze naam bĳ de voorstanders van het
monotheisme om zĳn vorm nooit bezwaar heeft ontmoet. Dit is
alleen daaruit te verklaren, dat hĳ geen reminiscentie aan het
polytheisme bevat, maar de Godheid aanduidt in haar volheid en
rĳkdom van leven. De God der openbaring is geen abstracte
eenheid, maar de levende, waarachtige God, die in de oneindige
volheid van zĳn leven de hoogste verscheidenheid insluit. Reeds
terstond bĳ de schepping komt dat uit. Elohim schept door te
spreken en door het uitzenden van zĳn Geest. Het woord, dat
God spreekt, is geen klank, maar eene kracht, zoo groot, dat Hĳ
daardoor de wereld schept en onderhoudt; Hĳ spreekt en het is
er, Gen. 1:3, Ps. 33:6, 9, 147:18, 148:8, Joël 2:11. Dat
woord door God gesproken, van Hem uitgaande en dus van Hem
onderscheiden, wordt later als wĳsheid gehypostaseerd in Job
28:23-27, Spr. 8:22 v. cf. Spr. 3:19, Jer. 10:12, 51:15.
Die wĳsheid is van eeuwigheid door God bezeten, bereid, aangesteld,
doorzocht, als zĳn voedsterling en werkmeesteres, waardoor
Hĳ alle dingen schiep en onderhoudt. Maar niet alleen door het
woord en de wĳsheid, ook door den Geest Gods komt het werk
der schepping en der onderhouding tot stand, Gen. 1:2, Ps.
33:6, 104:33, 139:7, Job 26:13, 27:3, 32:8, 33:4. Jes.
40:7, 13, 59:19. Terwĳl het woord de middelaar is, waardoor
God alle dingen in het aanzĳn roept, is het zĳn Geest, waardoor
Hĳ immanent is in al het geschapene, en het alles levend maakt en
versiert. Zoo komt reeds volgens de leer des O. T. in de schepping
uit, dat alle dingen hun ontstaan en voortbestaan danken aan
eene drievoudige causa. Elohim en kosmos staan niet dualistisch
naast elkaar, maar de wereld, door God geschapen, heeft zĳn Woord

tot objectief, zĳn Geest tot subjectief principe. De wereld is eerst
door God gedacht en komt daarom door zĳn almachtig spreken tot
stand, en als zĳ realiteit ontvangen heeft, staat ze niet buiten en
tegen Hem over maar blĳft rusten in zĳn Geest. Nog duidelĳker
komt in het O. T. deze drievoudige oorzaak uit op het terrein
der bĳzondere openbaring, in het werk der herschepping. Dan is
het niet meer Elohim alleen, maar Jahveh, die zich openbaart,
die zich kennen doet als den God des verbonds en des eeds, der
openbaring en der geschiedenis. Maar ook als zoodanig openbaart
Hĳ zich niet rechtstreeks en onmiddellĳk, Ex. 33:20. Het is
wederom door zĳn Woord, dat Hĳ zich kennen doet en zĳn volk
redt en bewaart, Ps. 107:20. En drager van dat woord der
heilsopenbaring is de Malak Ihvh, de Gezant des Verbonds. Niet
altĳd, waar de uitdrukking Engel Gods of Engel des Heeren in
het O. T. voorkomt, is aan den angelus increatus te denken,
gelĳk Hengstenberg meende. In 2 Sam. 24:16v., 1 Kon. 19:5-7,
2 Kon. 19:35, Dan. 3:25, 28, 6:23, 10:13, hebben we aan
een gewonen engel te denken, evenals ook in Mt. 1:20, 28,
Luk. 1:11, 2:9, Hd. 5:19, 8:26, 10:3, 12:7, 23, 27:23,
Jud. 9, Op. 12:7. Over andere plaatsen kan er twĳfel bestaan,
zooals Num. 22:22v., Jos. 5:13, 14, Richt. 2:1-14, 6:11-24,
13:2-23. Maar in de plaatsen, deel I 250
genoemd, gaat het subject, dat in den engel des Heeren spreekt en handelt, ver
boven een geschapen engel uit. De kerkvaders vóór Augustinus
zagen eenparig in dezen Engel des Heeren eene theophanie van
den Logos, cf. de aanhalingen bĳ Trip, Die Theophanien in den
Geschichtsbüchern des A. T. Leiden 1858 S. 20-41. Dikwerf
werd deze opvatting echter verbonden met de meening, dat de
Vader eigenlĳk onzichtbaar, ongenaakbaar, onuitsprekelĳk is maar
dat de Zoon zich kan openbaren en het principe aller openbaring
is; zoo bĳ Justinus Martyr, Theophilus, Irenaeus, Tertullianus.
Maar deze scheiding en tegenstelling tusschen den Vader en den
Zoon werd door de latere kerkvaders, Athanasius, de drie Cappadociërs
enz. terecht bestreden. De Zoon was waarachtig God
en dus even onzichtbaar als de Vader. Zoo werd de opvatting van
Augustinus voorbereid, die ook de theophanieën Gods in het O. T.
altĳd door geschapene engelen bemiddeld dacht, de trin. III 11,
de civ. XVI c. 29. De scholastieke en Roomsche theologen namen
gewoonlĳk deze exegese van Augustinus over, Thomas, S. Theol.

I qu. 51 art. 2 en 3 ad 5. I 2 qu. 98 art. 3. Sent. II dist. 8
qu. 1 art. 6. Petavius, de trin. VIII c. 2. Scheeben, Kath. Dogm.
I 784 f. C. Pesch, Prael. dogm. II 245 enz. Luther en Calvĳn
dachten nu eens aan een geschapen, dan aan den ongeschapen
engel, Trip, 49-58; maar de latere Protest. uitleggers verstonden
die plaatsen meest van den Logos, vooral ook in tegenstelling met
de Socinianen, Remonstranten en Rationalisten, die er niets dan
angelophanieën in zagen. Terwĳl Hofmann, Baumgarten, Delitzsch
bĳ de laatste opvatting zich aansluiten, is de oude opvatting
weer verdedigd door Stier, Hengstenberg, Keil, Kurtz, Ebrard enz.,
ook Philippi, Kirchl. Glaub. II3 191-196. Het verschil tusschen
deze twee uitleggingen is niet zoo groot als het schĳnt. De voorstanders
der oud-kerkelĳke opvatting moeten immers erkennen,
dat de Logos eene menschelĳke gedaante heeft aangenomen; en
Augustinus en de zĳnen moeten toegeven, dat in dien geschapen
engel de Logos zich op eene gansch bĳzondere wĳze openbaarde,
Rivetus bĳ Trip 65. En daarbĳ komt, dat de plaatsen, waar van
den engel des Heeren sprake is, niet alle kunnen opgevat worden
in denzelfden zin. Zooveel staat dan ook vast, dat in den Malak
Ihvh, die bĳ uitnemendheid dien naam draagt, God en dan bepaaldelĳk
de Logos op geheel eenige wĳze tegenwoordig was. Dat
blĳkt duidelĳk daaruit, dat Hĳ, schoon van Jehovah onderscheiden,
toch ook met Hem één is in naam, in macht, in verlossing
en zegening, in aanbidding en eere, deel I 250.
Trip, t. a. p. 100 f. Deze exegese wordt bovendien aanbevolen door heel de O. en N. T.
Schrift, Job 33:23, Ps. 34:8, 35:5, Spr. 8:22v., 30:4, Jes.
9:5, Hos. 12:5, 6, Mich. 5:6, Zach. 1:8-14, 3:1v., 12:8,
Mal. 3:1, Joh. 8:56, 58, cf. Joh. 1:1-5, 1 Cor. 10:4, 9;
en Hd. 7:30, 35, 38, Gal. 3:19, Hebr. 2:2 zĳn hiermede niet
in strĳd. En gelĳk Jahveh zich nu bĳ de herschepping objectief
openbaart door zĳn woord, in den Malak Ihvh; zoo doet Hĳ dit
subjectief in en door zĳnen Geest. De Geest Gods is het principe
van alle leven en heil, van alle gaven en krachten binnen het
terrein der openbaring; van moed, Richt. 3:10, 6:34, 11:29,
13:25, 1 Sam. 11:6, van lichamelĳke kracht, Richt. 14:6,
15:14, van kunstvaardigheid, Ex. 28:3, 31:3-5, 35:31-35,
1 Chr. 28:12, van regeerbeleid, Num. 11:17, 25, 1 Sam. 16:13,
van verstand en wĳsheid, Job 32:8, Jes. 11:2, van heiligheid
en vernieuwing, Ps. 51:13, Jes. 63:10, cf. Gen. 6:3,

Neh. 9:20, 1 Sam. 10:6, 9, van profetie en voorspelling, Num.
11:25, 29, 24:2, 3, Mich. 3:8 enz. In bĳzondere mate zal
Hĳ rusten op den Messias, Jes. 11:2, 42:1, 61:1, maar daarna
ook uitgestort worden over alle vleesch, Joel 3:1, 2, Jes. 32:15,
44:3, Ezech. 36:26, 27, 39:29, Zach. 12:10 en allen
geven een nieuw hart en een nieuwen geest, Ezech. 36:26, 27.
Over den H. Geest in het O. T.: Kleinert, zur altt. Lehre vom
Geiste Gottes, Jahrb. f. d. Th. 1867 S. 3-60. Oehler, Theol.
des A. T.2 178 f. 214 f. Smend, Altt. Religionsgesch. 459 f.
Warfield, The Spirit of God in the Old Test., Presb. and Ref.
Rev. Oct. 1895 p. 665-687. Dit drievoudig Goddelĳk principe,
dat aan schepping en herschepping ten grondslag ligt, en heel de
oeconomie der O. T. openbaring draagt, wordt nu enkele malen
ook saam vermeld. De drievoudige herhalingen in Dan. 9:19,
Zach. 1:3, Jes. 6:3, 33:22 komen hiervoor niet in aanmerking;
alleen de hoogepriesterlĳke zegenbede, Num. 6:24-26 wĳst in
het drievoudig karakter van haar zegening op een drieërlei openbaring
Gods terug en is zoo het O. T. voorbeeld van den apostolischen
zegen, 2 Cor. 13:13. De meervoudsvormen in Gen. 1:26,
27, 3:22, Jes. 6:8 enz. missen genoegzame kracht, wĳl zĳ
op dezelfde wĳze als de pluralis Elohim te verklaren zĳn, cf.
boven bl. 104. Van meer beteekenis zĳn plaatsen als Gen. 19:24,
Ps. 45:8, 110:1, Hos. 1:7, wĳl zĳ op eene zelfonderscheiding
in het Goddelĳk wezen wĳzen. En het klaarst wordt eene drievoudige
zelfonderscheiding in het Goddelĳk wezen aangeduid in
Ps. 33:6, Jes. 61:1, 63:9-12, Hagg. 2:5, 6. Velen hebben
vroeger ook in de drie mannen, die aan Abraham verschenen,
Gen. 18, eene openbaring der triniteit gezien, b. v. Witsius, Oec.
foed. IV 3 § 3-8. Anderen meenden, dat een van de drie de
Logos was en de andere twee gewone engelen waren, b.v. Calvĳn,
Kantt. Statenvert., Moor I 807. Veel aannemelĳker is echter de
exegese van Augustinus, de civ. XVI 29, volgens wien de drie
mannen drie geschapen engelen waren, in wie Jahveh echter op
bĳzondere wĳze zich openbaarde en tegenwoordig was. Litt. over
de triniteit in het O. T. bĳ M. Vitringa I 213 sq. 218 sq.

2. Deze gedachten des O. T. zĳn in velerlei richting vruchtbaar
geweest. Vooreerst zĳn ze overgenomen en verder uitgewerkt
in de apocriefe litteratuur. In de Spreuken van Jezus Sirach neemt

de wĳsheid eene breede plaats in. Zĳ is uit God en vóór alle
dingen door Hem geschapen, en ze blĳft bĳ Hem tot in eeuwigheid.
Zĳ is uitgespreid over al Gods werken, maar heeft haar
rustplaats toch vooral in Zion en is te vinden in de wet, c. 1:1-40
en cap. 24, cf. ook Baruch, c. 3:9-4:4. Maar verder
gaat het boek der Wĳsheid, 6:22-9. Hier wordt de wĳsheid
zoo gehypostaseerd, dat haar Goddelĳke eigenschappen en werken
worden toegeschreven. Zĳ is duidelĳk van God onderscheiden,
want zĳ is de adem zĳner kracht, een uitvloeisel zĳner heerlĳkheid,
een afschĳnsel van zĳn licht, 7:25, 26. Maar zĳ is ook
ten innigste met God verbonden, leeft met Hem mede, is ingewĳd
in zĳne kennis en kiest die ideeën uit, welke uitgevoerd zullen
worden, 8:3, 4. Zĳ is de παρεδρος op zĳn troon, kent al zĳne
werken en was bĳ de schepping der wereld tegenwoordig, 9:4, 9.
Ja, zĳ is het zelve, die alles schept en regeert en vernieuwt,
7:27, 8:1, 5. Zĳ is identisch met Gods Woord, 9:1, 2, cf.
16:12, 18:15, 16 en met zĳn Geest, 1:4-7, 9:17, 12:1.
Reeds in dit boek der Wĳsheid is de invloed der Grieksche
wĳsbegeerte merkbaar, vooral 7:22v., maar veel sterker is dit
het geval bĳ Philo. De verhouding Gods tot de wereld werd
reeds onderzocht door Plato. Uit de onderscheiding en tegenstelling
van δοξα en ἐπιστημη leidde Plato af, dat, evenals gene een
zinlĳk object in de werkelĳkheid, zoo deze een eeuwig en onveranderlĳk
zĳnde, d. i. eene idee, tot voorwerp moest hebben. Deze
ideeën, ofschoon eigenlĳk niets anders dan algemeene begrippen,
werden door Plato verheven tot metaphysische principia, tot eigen
substantiën, tot een soort tusschenwezens, naar welke de δημιουργος
den kosmos gevormd heeft en die dus de παραδειγματα en de
αἰτιαι der dingen zĳn. Hoewel Aristoteles deze ideeënleer aan
eene scherpe kritiek onderwierp, is toch de gedachte, dat aan
alle dingen een intelligent, geestelĳk principe ten grondslag lag,
niet meer uit de grieksche philosophie verloren gegaan. Vooral
de Stoa legde er nadruk op, dat een Goddelĳke rede de grond
was van alle verschĳnselen. Ze bezigde daarvoor den naam λογος
σπερματικος, omdat alle zĳn en leven uit dien logos als uit een
zaad ontkiemt en sprak ook wel in plurali van λογοι σπερματικοι,
om daarmede naast de eenheid ook de verscheidenheid der alles
scheppende natuurkracht aan te duiden, Zeller, Philos. d. Gr.
IV3 159, 160, cf. 140 noot. Zelfs de later zoo veelbeteekenende

onderscheiding van λογος ενδιαθετος en προφορικος is aan de Stoa
ontleend, ib. 67 noot. Deze grieksche leer van de idee, den νους
en den λογος was nu reeds vóór Philo met de leer van het O. T.
over het woord en de wĳsheid in verbinding gebracht, Zeller, ib.
V 266. Maar toch is het vooral Philo geweest, die al deze verschillende
elementen, Platonische ideeënleer, Stoische logosleer,
Oudtest. wĳsheidsleer enz. tot één stelsel versmolten heeft. Hĳ
gaat daarbĳ uit van het dualisme van God en wereld. God is
αποιος, onbeschrĳfbaar; wĳ kunnen slechts zeggen, dat Hĳ is,
niet wat Hĳ is. Daarom kan Hĳ ook niet in onmiddellĳke aanraking
met de materie staan. Voordat God de zinlĳke wereld schiep,
maakte Hĳ een plan en beeldde Hĳ in zĳn denken den κοσμος
νοητος uit, de ideeën, als παραδειγματα en δυναμεις aller dingen.
Deze ideeën worden nu door Philo voorgesteld als de krachten,
waardoor God in de wereld werken kan, en nu eens meer dan
minder beeldrĳk, nu eens meer dan minder persoonlĳk beschreven
als dienaars, stadhouders, gezanten, middelaars, als λογοι en
krachten, als banden en zuilen, die door Mozes engelen en door
de Grieken daemonen werden genoemd, als gedachten, die zich
bevinden in het Goddelĳk denken en ongeschapen en oneindig zĳn
als God zelf. Deze ideeën zĳn nu ook vele in aantal, maar ze vinden
hun eenheid in den logos, de idee, die alle ideeën, de kracht die
alle krachten, het boek dat alle gedachten in zich bevat, de
κοσμος νοητος zelf. En op dezelfde wĳze als de Goddelĳke ideeën,
zoo wordt ook deze logos beschreven, nu eens meer als eene
eigenschap Gods en één met zĳne wĳsheid en dan meer als een
wezen, van God onderscheiden. Hĳ staat als het ware tusschen
God en wereld in en heeft aan beide deel; hĳ is niet ongeschapen
als God en toch ook niet geschapen als de eindige dingen; hĳ
is plaatsvervanger, gezant, tolk, stadhouder, engel, werktuig,
beeld, schaduw Gods, ja zĳn eerstgeboren zoon, zĳn oudste zoon
in onderscheiding van de wereld die zĳn jongste zoon is; Philo
noemt hem zelfs God, maar δευτερος θεος. Zeller stelt helder
in het licht, dat de logos bĳ Philo, evenals de Goddelĳke ideeën,
dit dubbele karakter draagt en dragen moet. Hĳ is een tusschenen
daarom een dubbel wezen, eene eigenschap Gods en toch
een persoon, noch identisch met God noch ook een schepsel als
de wereld, eene idee in het denken Gods en eene kracht in de
wereld, heen en weer zwevend tusschen eene onpersoonlĳke eigenschap

en eene persoonlĳke zelfstandigheid, maar daarom juist geschikt
geacht als middelaar tusschen God en de wereld, cf. Zeller,
Philos. d. Gr. V3 370-386, en litt. over Philo aldaar 338,
daarbĳ ook nog Max Heinze, Die Lehre v. Logos in der gr.
Philos. 1872. Schürer, Neut. Zeitgesch. 653 f. Meĳer-Weiss,
Ev. Joh. 6e Aufl. S. 52 f. Jean Réville, La doctrine du Logos,
Paris 1881. Kuenen, Volksgodsd. en wereldgodsd. 163 v. Weiszäcker,
Das apost. Zeitalter der chr. Kirche 1890 S. 549 f. Hatch,
Griechentum and Christentum 1892 S. 129 f. Schultz, Altt. Theol.4
S. 552 f. Kaftan, Das Verhältniss des evang. Glaubens zur Logoslehre
(Gottschick, Zeits. f. Th. u. K. VII 1897 1es Heft S. 1-27)
Anathon Aall, Geschichte der Logosidee in der griech. Philosophie.
Leipzig Reisland 1896. Theol. Stud. v. Dr. Danbanton,
XI 1893 2e aflev. In de joodsche theologie is deze leer der
tusschenwezens nog verder ontwikkeld. Als volkomen transcendent
kan God niet onmiddelĳk met de schepselen in verbinding treden.
Hĳ heeft daartoe allerlei tusschenwezens van noode. Als Hĳ niets
anders wil doen dan de aanwezige krachten in natuur en menschheid
leiden, dan bedient Hĳ zich van engelen. Maar indien Hĳ
scheppend of herscheppend in de wereld wil werken, treden er
hypostasen op, die ofschoon schepselen zĳnde toch Goddelĳke
attributen dragen, omdat ze repraesentanten Gods zĳn. Zulke
hypostasen zĳn Metraton, de μεταθρονος Gods; Memra, het woord
Gods; Schechina, de tegenwoordigheid van Gods heerlĳkheid;
Bath Kol, de stem Gods, die openbaringen geeft en orakels
verkondigt; Ruach hakkodesch, de geest die van God uitgaat
en hoogere kennis meedeelt, Eisenmenger, Entdecktes Judenthum,
I 265 f. II 393 f. enz. Weber, System der altsyn. paläst. Theol.
172-189. Herzog2 2, 230 f., 13, 458 f.

3. Hoewel de Spreuken van Jezus Sirach zich nog vrĳ eng
aansluiten bĳ de kanonische litteratuur, is er in het boek der
Wĳsheid, bĳ Philo en in de joodsche theologie een invloed der
philosophie te bespeuren, die van de gedachten des O. T. hoe
langer hoe verder afdwalen doet. Vooreerst is er een verschil
in beginsel. De leer der tusschenwezens is bĳ Philo en de latere
joodsche theologie geboren uit de platonische tegenstelling van
God en wereld, waarvan in de O. Test. boeken nog geen spoor
valt op te merken. Het woord en de wĳsheid zĳn in het O. T.

geen bemiddelende tusschenwezens tusschen God en wereld in,
maar ze staan geheel en al aan de zĳde Gods, behooren Hem
toe, en zĳn de principia der geschapene wereld. Bĳ Philo
echter nemen de tusschenwezens eene onmogelĳke plaats in:
zĳn noch God noch schepsel, noch persoon noch eigenschap,
noch zelfstandigheid noch kracht, maar hebben deel aan beide;
ze wisschen de grenslĳn uit, die in het O. T. altĳd het
schepsel van den Schepper scheidt en bereiden de philosophie
van het gnosticisme en de kabbala voor. In de tweede plaats
is er een niet minder groot verschil in het karakter, dat de
leer van het woord en de wĳsheid in de Schrift en dat de leer
der tusschenwezens bĳ Philo draagt. Bĳ Philo is de logos
in zĳne eerste beteekenis gelĳk met de rede, het denken, de
gedachte in God en dus als zoodanig Gode immanent, niets dan
een eigenschap. Eerst in zĳne tweede beteekenis wordt die logos
tot woord, dat van God uitgaat en eene bemiddelende plaats
tusschen God en wereld inneemt. In het O. Test. is echter het
woord niet eerst rede en gedachte Gods, veel minder een ideaal
wereldbeeld, een κοσμος νοητος, maar het gesproken woord, waardoor
Hĳ alle dingen schept en onderhoudt. En ook de
wĳsheid in Job en Spreuken wordt voorgesteld niet als eene
eigenschap Gods, maar persoonlĳk als door God van eeuwigheid
bezeten en geordend en bĳ de schepping aller dingen geraadpleegd
en doorzocht. Ten derde hebben de tusschenwezens bĳ Philo en
de joodsche theologen geen soteriologische beteekenis. Wel dienen
ze tot verlichting en tot meedeeling van kennis, maar van een
verband tusschen die tusschenwezens en den Messias is geen
sprake. Ze dringen zelfs de leer van den Messias als openbaring
der waarheid en als verwerver des heils op den achtergrond. En
nu is het wel waar, dat ook in het O. T. de verbinding tusschen
woord en wĳsheid, knecht Gods en Messias, Malak Ihvh en
Davidide, nog niet duidelĳk voltrokken wordt. De lĳnen loopen
nog naast elkander. Maar ze naderen toch elkaar. Elohim en
Jahveh is dezelfde God. Hĳ, die als Elohim door Woord en Geest
de wereld schept en onderhoudt, is het ook die als Jahveh door
zĳn Malak Israel geleid heeft, door den knecht van Jahveh zĳn
volk redden en door den Messias uit Davids huis eeuwiglĳk
regeeren en hen allen door zĳn Geest vernieuwen en heiligen
zal. En deze lĳnen, die in het O. T. hoe langer hoe meer elkander

naderen, loopen uit op Hem, die de Logos is, de profeet,
priester en koning, in wien God tot zĳn volk komt en eeuwiglĳk
onder hen woont. Voor Philo ware eene menschwording van den
logos eene ongerĳmde gedachte geweest. In het N. Test. is
deze juist de hoogste openbaring Gods. Eindelĳk kan hier nog
bĳgevoegd, dat de leer der tusschenwezens bĳ Philo enz. niet
afgewerkt is en geen grens heeft. Philo brengt wel eenige eenheid
in de Goddelĳke ideeën door ze samen te vatten in den
logos, maar hetzelfde wat hĳ van dezen zegt, spreekt hĳ ook
telkens van alle Goddelĳke ideeën uit. In de joodsche theologie
neemt het aantal tusschenwezens hoe langer hoe meer toe. Het
is eene emanatie, als bĳ de aeonen in het gnosticisme. Het dualisme
wreekt zich ten einde toe. De tusschenwezens brengen geen
gemeenschap tusschen God en wereld tot stand, wĳl ze feitelĳk
geen van beide zĳn. De wereld blĳft toch altĳd weer buiten en
tegenover God staan. De beteekenis van den Geest Gods wordt
niet ingezien. In het O. T. neemt deze leer des Geestes eene
groote plaats in. In de apocriefe litteratuur, bĳ Philo en in de
joodsche theologie wordt ze schier geheel verwaarloosd. De Geest
is hoogstens alleen nog een Geest van voorspelling, aan enkelen
geschonken, Zeller, V 384, Weber, 184 f., maar niet meer de Geest
des O. Test., die schepping en herschepping afsluit en voltooit. Om
al deze redenen is er een principieel onderscheid tusschen de ontwikkeling,
die de trinitarische gedachten des O. T. gevonden hebben
in de apocriefe litteratuur, bĳ Philo en de Joden, en die, welke
eraan gegeven is in het N. Test. Het N. Test. moge eenige
woorden met Philo enz. gemeen hebben en van Christus ook
spreken als λογος, εικων, απαυγασμα, υἱος, θεος enz.; verder gaat
de overeenstemming niet. Het N. T. is in het grieksch geschreven,
in de κοινη διαλεκτος, in de taal die bestond en allerwege gesproken
werd. Het schiep geen nieuwe taal. De gedachten Gods
hebben aangenomen het σαρξ der menschelĳke taal. Maar in die
woorden heeft God een nieuwen inhoud gelegd. Er is overeenstemming
in vorm, de inhoud verschilt. Philo en Johannes hebben
niet meer dan den naam van Logos gemeen. Meer en meer wordt
dit ingezien en erkend, Harnack, Dogmengesch. I2 85, 99. Trip,
Die Theophanien des A. T. 126-129. Dorner, Entw. der Lehre
v. d. Person Christi I2 30 f. Godet, Comm. sur l’Evang. de
Saint Jean I2 p. 212-221. Meĳer-Weiss, Komm. über das Ev.

des Joh. 6e Aufl. S. 50 f. Weiss, Bibl. Theol. des N. T. 3te Aufl.
S. 624. Orr, Christian View of God and the world 510-512.
Cremer, Wörterbuch der neut. Gräcität s. v. λογος. Cf. ook Max
Müller, Theosophie oder Psychol. Religion, Leipzig Engelmann
1895, 12te Vorlesung.

4. Het N. Test. bevat de zuivere ontwikkeling van de trinitarische
gedachten des O. T. Maar nu treden deze in een veel
helderder licht, niet door abstracte redeneeringen over het wezen
Gods, maar door de zelfopenbaring Gods in verschĳning, woord
en daad. Even sterk als in het O., wordt in het N. Test. de
eenheid Gods uitgesproken. Er is maar één wezen, dat God, θεος,
Elohim heeten kan, Joh. 17:3, 1 Cor. 8:4, maar deze ééne,
waarachtige God openbaart zich in de oeconomie des N. T., bepaaldelĳk
in de feiten van vleeschwording en uitstorting, als
Vader, Zoon en Geest. In die feiten treden geen absoluut nieuwe
principia uit. Het zĳn dezelfde, die ook in de schepping en in de
oeconomie des O. T. werkzaam waren. De Vader, die meest in
verhouding tot den Zoon en tot zĳne kinderen dezen naam draagt,
is dezelfde, die ook als Schepper aller dingen Vader heeten kan,
Mt. 7:11, Luk. 3:38, Joh. 4:21, Hd. 17:28, 1 Cor. 8:6,
Hebr. 12:9; alle dingen zĳn uit Hem, 1 Cor. 8:6. De Zoon,
die vooral in zĳne geheel eenige verhouding tot God alzoo genaamd
wordt, is dezelfde, die als Logos met den Vader alle
dingen geschapen heeft, Joh. 1:3, 1 Cor. 8:6, Col. 1:15-17,
Hebr. 1:3. En de Heilige Geest, die vooral met het oog op zĳn
werk in de gemeente zĳn naam ontvangen heeft, is dezelfde, die
met Vader en Geest in de schepping alle dingen versiert en voltooit,
Mt. 1:18, 4:1, Mr. 1:12, Luk. 1:35, 4:1, 14, Rom.
1:4. Voorts is het de algemeene leer der N. T. schrĳvers, dat
deze drie, Vader, Zoon en Geest, geen andere zĳn, dan die ook
in de oeconomie des O. T. aan de vaderen in woord en daad, in
profetie en wonder zich hebben geopenbaard. De Oudtest. naam
Jahveh, door κυριος onvoldoende weergegeven, ontvouwt zĳn
inhoud ten volle in den N. T. naam πατηρ, boven bl. 113. In
den vleeschgeworden Zoon van God wordt de vervulling gezien
van alle Oudt. profetie en schaduw, van profeet en koning, van
priester en offerande, van knecht Gods en Davidide, van Malak
Ihvh en wĳsheid. En in de uitstorting des H. Geestes is tot

stand gekomen wat het O. T. had beloofd, Hand. 2:16v. Maar
het N. T., hoewel zich aansluitende bĳ het O. T., blĳft daarbĳ
niet staan; het gaat er ver boven uit. Veel duidelĳker dan in
het O. T. treedt nu aan het licht dat de God des Verbonds een
drieëenig God is en zĳn moet, dat er drieërlei principe optreedt
in het werk der zaligheid. Niet enkele teksten, maar heel het
N. Test. is in dezen zin trinitarisch. Alle heil en zegen en zaligheid
heeft haar drievoudige oorzaak in God, Vader, Zoon en Geest.
We zien deze drie terstond optreden bĳ de geboorte van Jezus,
Mt. 1:18v., Luk. 1:35 en bĳ zĳn doop, Mt. 3:16, 17, Mk.
1:10, 11, Luk. 3:21, 22. Jezus’ onderwĳs is geheel trinitarisch.
Hĳ verklaart ons den Vader en beschrĳft Hem als Geest, die
het leven heeft van zichzelf, Joh. 4:24, 5:26, en in geheel
eenigen zin zĳn Vader is, Mt. 11:27, Joh. 2:16, 5:17. Hĳ
onderscheidt zichzelf van den Vader, maar is toch zĳn eengeboren,
eigen, veelgeliefde Zoon, Mt. 11:27, 21:37-39, Joh. 3:16 enz.,
één met Hem in leven, heerlĳkheid, macht, Joh. 1:14, 5:26,
10:30. En Hĳ spreekt van den H. Geest, die Hem zelf leidt en
bekwaamt, Mk. 1:12, Luk. 4:1, 14, Joh. 3:34, als van een
anderen Paracleet, dien Hĳ van den Vader zenden zal, Joh. 15:26
en die overtuigen, leeren, in de waarheid leiden, troosten en
eeuwig blĳven zal, Joh. 14:16. En vóór hĳ heengaat, trekt
Jezus dit alles saam in το ὀνομα του πατρος και του υἱου και
του ἁγιου πνευματος, d. i. in den éénen Goddelĳken naam, το
ὀνομα in sing., waarin zich toch drie onderscheidene subjecten,
ὁ πατηρ, ὁ υἱος en το πνευμα, allen opzettelĳk met het artikel
genoemd, openbaren. Dit onderwĳs wordt door de apostelen voortgezet
en uitgebreid; allen kennen en roemen eene drievoudige,
Goddelĳke oorzaak des heils. Het welbehagen, de voorkennis, de
verkiezing, de macht, de liefde, het koninkrĳk is des Vaders,
Mt. 6:13, 11:26, Joh. 3:16, Rom. 8:29, Ef. 1:9, 1 Petr. 1:2
enz. Het middelaarschap, de verzoening, de zaliging, de genade, de
wĳsheid, de gerechtigheid is des Zoons, Mt. 1:21, 1 Cor. 1:30,
Ef. 1:10, 1 Tim. 2:5, 1 Petr. 1:2, 1 Joh. 2:2 enz. En de wedergeboorte,
vernieuwing, heiligmaking, gemeenschap is des H. Geestes,
Joh. 3:5, Joh. 14-16, Rom. 5:5, 8:15, 14:17, 2 Cor. 1:21,
22, 1 Petr. 1:2, 1 Joh. 5:6 enz. En evenals Jezus zĳn onderwĳs
ten slotte saamvat in den naam des Vaders, des Zoons en des
H. Geestes, zoo stellen ook de apostelen deze drie telkens naast

elkander en op ééne lĳn, 1 Cor. 8:6, 12:4-6, 2 Cor. 13:13,
1 Petr. 1:2, 1 Joh. 5:4-6, Openb. 1:4-6. Cf. over de
triniteit in ’t N. T. Baur, Dreiein. u. Menschw. Gottes I 80 f.
Hahn, Theol. des N. T. I 106 f. Philippi, kirchl. Gl. II 200 f.
Dorner, Chr. Gl. I 331 f. Sartorius, Christi Person u. Werk
I3 44 f. Beck, Chr. Gl. II 40 f. enz. Ook Biedermann, Chr.
Dogm. II 37 erkent, dat de trinitarische leer van God wortelt in
de Schrift, cf. Strauss I 409-425. Lipsius, Dogm. § 241, 242.
F. A. B. Nitzsch, Ev. Dogm. 426. De tekst 1 Joh. 5:7 is om
zĳne twĳfelachtige echtheid boven niet genoemd. Hĳ ontbreekt
in alle grieksche codices, behalve in een paar uit de 16e eeuw;
in alle latĳnsche codices vóór de 8e eeuw; in bĳna alle vertalingen.
Voorts wordt hĳ nooit aangehaald door de grieksche
patres, ook niet in den ariaanschen strĳd, en evenmin door de
lat. patres, Hilar. Ambros. Hieron. August, enz. Indien hĳ
aangehaald of ondersteld wordt bĳ Tert., dan bestond hĳ ± 190.
Indien bĳ Cyprianus, dan was hĳ bekend ± 220. Indien hĳ
voorkwam in de Afra, volgens een H. S. uit de 5e en een uit
de 7e eeuw, dan kan nog iets hooger opgeklommen. De Afra
ontstond ± 160 in Afrika en kwam ± 250 naar Italië. Zeker
komt de tekst voor bĳ Vigilius, einde 5e eeuw. In de 16e eeuw
werd hĳ opgenomen in de Compl. uitgave, Erasmus 3e ed., Stephanus,
Beza, textus receptus. In het verband wordt hĳ niet geeischt.
Verklaring van de weglating en verdwĳning is zeer moeilĳk.
De echtheid wordt echter nog door enkelen verdedigd, b.v. W.
Koelling, Die Echtheit von 1 Joh. 5:7. Breslau 1893.

5. De H. Schrift blĳft echter bĳ deze gegevens niet staan;
zĳ biedt nog meer en doet ons ook iets kennen van de relatiën,
waarin deze drie onderscheidene subjecten, Vader, Zoon en H.
Geest tot elkander staan. Daarvoor komt allereerst de Vadernaam
in aanmerking. Deze naam duidt in den algemeensten zin God
aan als Schepper van al zĳne werken, inzonderheid van den mensch,
Num. 16:22, Mt. 7:11, Luk. 3:28, Joh. 4:21, Hd. 17:28,
1 Cor. 8:6, Ef. 3:15, Hebr. 12:9. In het O. Test. krĳgt
deze naam theocratische beteekenis; God is de Vader van Israel,
wĳl Hĳ het door zĳne wondere mogendheid schiep en bewaarde,
Deut. 32:6, Jes. 63:16, 64:8, Mal. 1:6, 2:10, Jer. 3:19,
31:9, Ps. 103:13, Rom. 9:4; in het N. T. gaat deze beteekenis

over in de ethische, in welke God de Vader is van zĳne
kinderen, Mt. 6:4, 8, 9, Rom. 8:15 enz. Maar in geheel eenigen,
metaphysischen zin is God Vader van den Zoon. Jezus maakt altĳd
een wezenlĳk onderscheid tusschen de verhouding, waarin Hĳzelf
en waarin anderen, de Joden, de discipelen, tot den Vader staan,
Mt, 11:25-27, Luk. 22:29, Joh. 2:16, 5:17, 20:17 enz.
Hĳ noemde God zĳn eigen Vader, πατερα ἰδιον, Joh. 5:18. En
duidelĳk wĳst de Schrift aan, dat de Vadernaam niet in de eerste
plaats geldt van God in betrekking tot Israel en de geloovigen, maar
integendeel oorspronkelĳk van de verhouding des Vaders tot den
Zoon, Joh. 14:6-13, 17:26. God is in eigenlĳken, oorspronkelĳken
zin Vader van den Zoon, Hĳ heeft den Zoon lief, Joh. 5:19v.,
10:17, 17:24, 26, en deze liefde gaat van den Vader door den
Zoon op anderen over, Joh. 16:27, 17:26. Deze verhouding van
den Vader tot den Zoon is niet geworden in den tĳd maar zĳ is
van eeuwigheid, Joh. 1:14, 8:38, 17:5, 24. En daarom wordt
God door de apostelen telkens in bĳzonderen zin genoemd de Vader
van onzen Heere Jezus Christus, Rom. 15:6, 1 Cor. 15:24, 2 Cor.
1:3, Gal. 1:1, Ef. 1:3 enz. Het Vaderschap van den Zoon is
zĳne bĳzondere, personeele eigenschap. Hĳ alleen is van zichzelven,
de eerste in orde van bestaan, Joh. 5:26, en daarom ook de
Vader beide in schepping en herschepping, uit wien alle dingen
zĳn, 1 Cor. 8:6. Zoo in Oud als in Nieuw Testament is het
de Vader, die de eerste plaats inneemt. Zĳns is het voornemen,
Hd. 4:28, Ef. 1:11, het welbehagen, Mt. 11:26, Ef. 1:9,
het initiatief in schepping en verlossing, Ps. 33:6, Joh. 3:16,
de ἐξουσια en de δυναμις, Mt. 6:13, Rom. 1:20, Ef. 1:19,
de gerechtigheid, Gen. 18:25, Deut. 32:4, Joh. 17:25, Rom.
3:26, 2 Tim. 4:8, de goedheid, de wĳsheid, de onsterfelĳkheid,
het ontoegankelĳke licht, Mt. 19:17, Rom. 16:27, 1 Tim. 6:16.
Daarom draagt hĳ ook telkens den naam van God in bĳzonderen
zin. Hĳ is Elohim, Jahveh Elohim, El Eljon, El Schaddai, μονος
ἀληθινος θεος, Joh. 17:3, εἱς θεος, 1 Cor. 8:6, 1 Tim. 2:5,
die als God en Vader genoemd wordt naast den Heere Jezus
Christus en den H. Geest, 1 Cor. 12:6, 2 Cor. 13:13, 1 Thess.f
1:3, Op. 1:6. Zelfs noemt Christus Hem niet alleen zĳn Vader
maar ook zĳn God, Mt. 27:46, Joh. 20:17, Hebr. 1:9, 2:17,
5:1, 10:7, 9, en heet Hĳzelf de Christus Gods, Luk. 9:20,
1 Cor. 3:23, Op. 12:10. Ten onrechte is hieruit echter door

de Arianen van vroeger en later tĳd afgeleid, dat alleen de
Vader God is, en Zoon en Geest, hoewel Gode na verwant, toch
buiten het Goddelĳke wezen staan. Want vooreerst kent de Schrift,
gelĳk straks nader blĳken zal, aan Zoon en Geest evengoed
Goddelĳke namen, eigenschappen, werken en eere toe als aan den
Vader. En voorts verdient het opmerking, dat de Schrift nergens
zegt dat de Vader alleen de waarachtige God is, maar wel dat
de Vader is de alleen waarachtige God, iets wat in de kerkelĳke
triniteitsleer ten volle wordt erkend. Vervolgens maken alle die
plaatsen geen tegenstelling tusschen den Vader eenerzĳds en den
Zoon en den Geest andererzĳds, maar tusschen den Vader, als
den eenigen God, en de goden der Heidenen. Dan volgt uit de
uitspraken, dat de Vader de eenige waarachtige God, alleen wĳs,
alleen goed, alleen onsterfelĳk is, geenszins, dat niet ook Zoon
en Geest deszelfden Goddelĳken wezens zĳn en diezelfde eenheid,
wĳsheid, goedheid en onsterfelĳkheid deelachtig zĳn, evenmin als
uit 1 Cor. 8:6 volgt, dat alleen Christus en niet God onze
Heer is, door welken alle dingen zĳn en wĳ door Hem. En
eindelĳk kan de Vader daarom alleen wĳs, alleen goed enz. genoemd
worden, wĳl Hĳ alles van zichzelven bezit, πηγη θεοτητος
is, Zoon en Geest daarentegen hetzelfde wezen en dezelfde eigenschappen
bezitten door mededeeling. De naam van God, aan den
Vader in het bĳzonder toegekend, duidt aan, dat Hĳ in de Goddelĳke
oeconomie de eerste is; het is als het ware een ambtsnaam,
aanduiding van zĳn rang en plaats, gelĳk er onder de menschen,
die allen dezelfde natuur deelachtig zĳn, toch ook onderscheid
is van stand en van eere, August, de trin. I c. 6. VI c. 9. Petavius,
de trin. II c. 4. III c 1. 2. Mastricht, Theol. theor. pract.
II c. 25.

6. Verder wordt ons ook licht verspreid over de immanente
verhoudingen Gods door de namen, die de Zoon draagt in de
Schrift. Deze namen zĳn zeer vele in getal, slaan meest op zĳne
historische verschĳning en komen daarom later in den locus de
Christo ter sprake. Maar er zĳn er ook onder, die Hem toekomen
vóór en afgedacht van zĳne vleeschwording. Vooreerst komt de
naam Logos in aanmerking. Er zĳn verschillende redenen opgegeven,
waarom Christus dezen naam draagt. Het woord is vertaald
door ratio, sermo, verbum, en dan weder opgevat als verbum

interius of exterius, Petavius, de trin. VI c. 1. Het uitgangspunt
voor de benaming ligt echter ongetwĳfeld in de doorloopende leer
der Schrift, dat God zich in schepping en herschepping openbaart
door het woord. Door het woord schept, onderhoudt en regeert
God alle dingen, en door het woord vernieuwt en herschept Hĳ
ook de wereld. Het evangelie heet daarom ook het woord Gods,
λογος του θεου. Johannes noemt Christus den Logos, omdat Hĳ
het is, in en door wien God zich openbaart, zoowel in schepping
als in herschepping, Joh. 1:3, 14. In het Oude Testament treedt
echter het woord, waardoor God zich openbaart, eerst op bĳ de
schepping. De hypostase en het eeuwig bestaan van dat woord
wordt niet uitgesproken. In Spreuken 8 wordt de wĳsheid wel
persoonlĳk en eeuwig voorgesteld maar ook in nauw verband gebracht
met de schepping; met het oog op deze is zĳ door God
bereid, aangesteld, doorzocht, vs. 22, 23. De Arianen leidden uit
het ‎‏קָנָנִי‏‎ van vs. 22, LXX εκτισε με,
Syr. Trg. ‎‏בְּרָאנִי‏‎, cf. Sirach
1:4, 9, 24:8 af, dat de Zoon niet eeuwig gegenereerd maar vóór
alle dingen geschapen was. En de kerkvaders beweerden daartegenover
dat ‎‏קָנָנִי‏‎ moest overgezet worden door ἐκτησατο, Aq.
Symm., of possedit, Hieron., of dat dit woord niet sloeg op het
wezen des Zoons maar op zĳn ambt en waardigheid bĳ schepping
en herschepping. Zonder twĳfel is het laatste het geval. Er is
hier geen sprake van eene eeuwige generatie, maar er wordt
alleen gezegd, dat God de wĳsheid bereidde, ‎‏קָנָנִי‏‎, en aanstelde,
‎‏נִסַּכְתִּי‏‎, dat zĳ geboren werd, ‎‏חִלַּלְתִּי‏‎, vóór en met het oog op de
schepping, Petavius, de trin. II c. 1. Maar het N. Testament gaat
hier ver boven uit. Johannes zegt niet alleen, dat Hĳ, in en door
wien God zich openbaart, een persoon is, maar hĳ verklaart uitdrukkelĳk,
dat deze Logos in den beginne was, ἐν ἀρχῃ ἠν ὁ
Λογος. Hĳ werd niet Logos, Hĳ is er niet eerst toe bereid en
aangesteld bĳ de schepping; Hĳ was als persoon en van nature
Logos, Logos van eeuwigheid. En voorts was Hĳ zelf θεος, Hĳ
stond in verkeer met God, ἠν ἐν ἀρχη προς τον θεον vs. 2, είς
τον κολπον του πατρος, vs. 18, voorwerp zĳner eeuwige liefde
en zelfmededeeling, 5:26, 17:24. Daarom kon Hĳ ook den Vader
volkomen openbaren, omdat Hĳ zĳne Goddelĳke natuur, zĳn
Goddelĳk leven, zĳne Goddelĳke liefde enz. van eeuwigheid deelachtig
en van nature Logos was. God deelde zich mede aan Hem,
daarom kan Hĳ God mededeelen aan ons. De Logos is de absolute

openbaring Gods, want God heeft zich met al zĳne volheid eeuwiglĳk
aan Hem medegedeeld.

Een andere naam is die van Zone Gods. In het O. Test. heeft
deze naam meestal theocratische beteekenis. Israel heet zoo, omdat
het door God verkoren, geroepen, aangenomen is, Ex. 4:22,
19:5, Deut. 1:31, 8:5, 14:1, 32:6, 18, Jes. 63:8, Jer. 31:9,
20, Hos. 11:1, Mal. 1:6, 2:10. In het N. Test. komt
daarvoor de gemeente in de plaats, welke bestaat uit υἱοι θεου
door aanneming of τεκνα θεου door geboorte. Bepaaldelĳk is de
titel zoon Gods ook menigwerf een ambtsnaam, voor de rechters
Ps. 82:6, voor de engelen, Job 38:7, en vooral ook voor den
koning, 2 Sam. 7:11-14, Ps. 89:27, 28. In Psalm 2:7 zegt
Jahveh tot den over Sion gezalfden Koning: ‎‏אֲנִי הַיּוֹם יְלִדְתִּיךָ‏‎,
‎‏בְּנִי אַתָּה‏‎, LXX γεγεννηκα σε, Vulg. genui te; ten dage, toen de
Heere Hem zalfde en aanstelde tot koning, heeft Hĳ Hem tot Zoon
gegenereerd en Hem het recht gegeven op de wereldheerschappĳ.
Ten aanzien van David slaat dit terug op het besluit Gods in
2 Sam. 7, en ten aanzien van den door David afgeschaduwden
Messias wordt het in Hebr. 1:5, 5:5 verklaard van de eeuwigheid,
cf. vs. 2, 3, in welke Christus als de Zoon door den Vader
is gegenereerd, d. i. in welke Hĳ voortgebracht is als het afschĳnsel
van Gods heerlĳkheid en het uitgedrukte beeld zĳner
zelfstandigheid. En dat Hĳ dit was, is nu volgens Hd. 13:33,
Rom. 1:3 krachtig bewezen in de opstanding. In Micha 5:1 is
eene verwante gedachte uitgedrukt. De Heerscher over Israel,
die eens uit het kleine Bethlehem zal voortkomen, bestaat reeds
van ouds. Zĳne uitgangen als Heerscher, van God uit, zĳn reeds
van de dagen der eeuwigheid. Hĳ was Heerscher van eeuwigheid,
Hĳ heeft dit getoond in de geschiedenis van Israel en zóó komt
Hĳ eens zichtbaar uit Bethlehem te voorschĳn. De benaming
Zoon Gods, op den Messias toegepast, gaat ongetwĳfeld uit van
de theocratische beteekenis dezer uitdrukking in het O. Testament.
Het is niet waarschĳnlĳk, dat de bezetenen, Mt. 8:29, cf. 4:3,
de Joden, Mt. 27:40, de Hoogepriester, Mt. 26:63, of ook zelfs
de discipelen althans in den eersten tĳd, Joh. 1:50, 11:27,
Mt. 16:16 den vollen inhoud van deze benaming hebben verstaan.
Maar bĳ Christus krĳgt deze naam toch eene veel diepere beteekenis.
Wel heet Hĳ nu en dan als middelaar en koning Gods
Zoon in theocratischen zin, Luk. 1:35, ofschoon ook dan de

adoptiaansche voorstelling, dat hĳ naar zĳne Goddelĳke natuur
Zoon is door generatie en naar zĳne menschelĳke natuur door
adoptie, gelĳk beweerd werd door de Socinianen, Remonstr. Conf.
art. 3. Apol. Conf. art. 3. Limborch, Theol. Christ. II 17, 10.
B. S. Cremer, cf. Archief v. Kerk. Gesch. v. Ned. VIII 419-428,
Calv. Inst. II 14. 6. Moor, I 755 sq. enz., in de Schrift geen
steun vindt. Maar Christus is niet eerst als een koning onder
Israel in den tĳd tot Zone Gods aangenomen. Hĳ heet niet Gods
Zoon om zĳne bovennatuurlĳke geboorte, gelĳk de Socinianen
leerden en Hofmann, Schriftbeweis I 116 f. nog tracht te betoogen.
Hĳ draagt dien naam ook niet in ethischen zin, zooals
velen meenen, Weiss, Bibl. Theol. § 17. Ritschl, Rechtf. u. Vers.
II2 97. Scholten, L. H. K. II 206 e. a. Hĳ is het ook niet eerst
geworden door zĳn middelaarschap en zĳne opstanding, waarvoor
men zich beroept op Joh. 10:34-36, Hand. 13:32, 33, Rom.
1:4. Maar Hĳ is Zoon Gods in metaphysischen zin, van natuur
en van eeuwigheid. Hĳ is hoog verheven boven engelen en profeten,
Mt. 13:32, 21:27, 22:2, en staat in geheel eenige verhouding
tot God, Mt. 11:27. Hĳ is de geliefde Zoon, in wien de Vader
zĳn welbehagen heeft, Mt. 3:17, 17:5, Mark. 1:11, 9:7, Luk.
3:22, 9:35, de eengeboren Zoon, Joh. 1:18, 3:16, 1 Joh.
4:9 v., de eigen Zoon, Rom. 8:32, de eeuwige Zoon, Joh. 17:5,
24, Hebr. 1:5, 5:5, wien de Vader gaf ζωην ἐχειν ἐν ἑαυτῳ,
Joh. 5:26, die den Vader gelĳk is in kennis, Mt. 11:27, in eer,
Joh. 5:23, in macht bĳ schepping en herschepping, Joh. 1:3,
5:21, 27, in werkzaamheid, Joh. 10:30, in heerschappĳ, Mt.
11:27, Luk. 10:22, 22:29, Joh. 16:15, 17:10, en juist om
dit zĳn Zoonschap veroordeeld is tot den dood, Joh. 10:33, Mt.
26:63 v.

In de derde plaats komt hier nog de naam Beeld Gods ter
sprake. Wel kan de mensch bĳ analogie zoo genoemd worden
maar Christus is het in volstrekten zin. Hĳ was vóór zĳne menschwording
als Logos, als Zoon, Rom. 1:3, 4, 8:3, Gal. 4:4,
εν μορφη θεου, Phil. 2:6, rĳk, 2 Cor. 8:9, bekleed met heerlĳkheid,
Joh. 17:5, en is nu daarin door zĳne opstanding en
hemelvaart teruggekeerd. Zoo was Hĳ dan en is Hĳ thans nog
εἰκων του θεου του ἀορατου, Col. 1:15, 2 Cor. 4:4, ἀπαυγασμα
της δοξης και χαρακτηρ της ὑποστασεως αὐτου, Hebr. 1:3, d.i.
niet de uitstraling zelve, ἀπαυγασμος, maar het door uitstraling,

weerkaatsing bewerkte of ontstane beeld, ἀπαυγασμα, van Gods
heerlĳkheid en de uitdrukking, de afdruk van de zelfstandigheid,
van het wezen des Vaders. Als zoodanig is Hĳ πρωτοτοκος πασης
κτισεως, Col. 1:15, Op. 1:14, de in vergelĳking met alle schepsel
eerstgeborene en dus bestaande vóór alle schepsel en niet
gelĳk de schepselen gemaakt of geschapen, πρωτοκτιστος, πρωτοπλαστος,
maar geboren, πρωτοτοκος, in wien alles geschapen
werd, ἐκτισθη; en is Hĳ tevens ἀρχη, πρωτοτοκος ἐκ των νεκρων,
ἐν πασιν πρωτευων, Col. 1:18, πρωτοτοκος ἐν πολλοις ἀδελφοις,
Rom. 8:29, naar wiens beeld de geloovigen worden vernieuwd,
2 Cor. 3:18, Phil. 3:21. De uitdrukking πρωτοτοκος
sluit Christus niet bĳ de schepselen in maar sluit Hem juist daarvan
uit. Hĳ stond als eenig- en eerstgeborene, als Zoon en Logos,
als adaequaat beeld Gods tot den Vader van eeuwigheid in eene
geheel eenige relatie. En wel wordt Christus nu als Middelaar voorgesteld
als afhankelĳk van den Vader en staande onder den Vader,
zoodat Hĳ een gezondene, een knecht, een volbrenger van het
werk des Vaders is, gehoorzaam tot den dood toe en eens zĳn
koninkrĳk aan den Vader overgevend, maar nooit wordt daarmede
aan zĳne wezenseenheid te kort gedaan. In Joh. 14:28 zegt Jezus,
dat zĳn heengaan tot den Vader voor de discipelen eene oorzaak
van vreugde is, ὁτι ὁ πατηρ μειζων μου ἐστιν. Daarmede drukt
Hĳ niet uit, dat de Vader grooter is aan macht, wat door Joh.
10:28-30 bepaald weersproken wordt; maar Hĳ denkt aan de
verhouding, waarin Hĳ thans in zĳne vernedering staat tot den
Vader. Nu is deze grooter. Maar deze mindere grootte van Jezus
zal juist ophouden, wanneer Hĳ tot den Vader gaat, en daarom
kunnen zĳne discipelen zich over zĳn heengaan verblĳden; Hĳ
is juist in wezen en natuur aan den Vader gelĳk, ofschoon thans
in ambt en stand minder dan de Vader. Hĳ is geen schepsel,
maar was en is en blĳft God, boven alles te prĳzen in der eeuwigheid,
Joh. 1:1, 20:28, Rom. 9:5, Hebr. 1:8, 9, 2 Petr.
3:18, 1 Joh. 5:20, Openb. 1:8, 11, cf. ook misschien 2 Thess.
1:12, Tit. 2:13, 2 Petr. 1:1. De poging, vroeger reeds door
de Socinianen en thans door Ritschl, Schultz, Kaftan, Pfleiderer
e.a. aangewend, om den naam θεος, van Christus gebezigd, niet
als wezens- maar als ambtsnaam op te vatten, vereischt later
in de leer over Christus breedere bespreking. Thans zĳ alleen
opgemerkt, dat deze benaming bĳ Christus onwaar is, indien Hĳ

niet werkelĳk ook de Goddelĳke natuur deelachtig is, Lipsius,
Theol. Jahresbericht X 378.

7. Ten slotte geeft de H. Schrift ons ook eenig inzicht in
de immanente relatiën Gods door den naam des Heiligen Geestes.
Vooraf verdient het opmerking, dat de leer des H. Geestes door
al de Schriften van Oud en Nieuw Verbond dezelfde is. Hoewel
in het N. Test. veel klaarder geopenbaard, is zĳ in beginsel ook
in het O. T. aanwezig. Het N. T. is zich bewust geen andere
leer des Geestes te geven, dan die in het O. T. gevonden werd;
het was dezelfde H. Geest, die eertĳds door de profeten sprak,
Mt. 22:43, Mk. 12:36, Hd. 1:16, 28:25, Hebr. 3:7, 10:15,
1 Petr. 1:11, 2 Petr. 1:21, in Noachs dagen getuigde, 1 Petr.
3:19, door Israel werd weerstaan, Hd. 7:51, die het geloof
werkte, 2 Cor. 4:13, die op den Messias neerdalen en in de
gemeente wonen zou, Mt. 12:18, Luk. 4:18, 19, Hd. 2:16.
Hoewel nu het Goddelĳk wezen Geest is, Joh. 4:24, en heilig
is, Jes. 6:3, zoo is de Heilige Geest toch in de Schrift eene
aanduiding van een bĳzonder persoon in het Goddelĳk wezen,
onderscheiden van Vader en Zoon. Hĳ draagt dezen naam om
zĳn bĳzonderen modus subsistendi. Geest beteekent eigenlĳk wind,
adem. De H. Geest is de adem des Almachtigen, Job 33:4, de
Geest zĳns monds, Ps. 33:6, die door Jezus vergeleken wordt
bĳ den wind, Joh. 3:8 en geblazen wordt op zĳne discipelen,
Joh. 20:22, cf. 2 Thess. 2:18. De Geest is God als het immanente
levensprincipe in al het geschapene. En heilig heet Hĳ,
omdat Hĳ zelf in eene bĳzondere relatie tot God staat en alle
dingen in eene bĳzondere relatie tot God stelt. Hĳ is niet de
Geest van een mensch, van een schepsel, maar de Geest van God,
de Heilige Geest, Ps. 51:13, Jes. 63:10, 11. Gelĳk de adem
uit onzen mond, zoo gaat de Geest uit van God en houdt alle
schepsel levend. Daarom heet Hĳ de Geest Gods, de Geest des
Heeren, de Geest des Vaders, Gen. 1:2, Jes. 11:2, Mt. 10:20,
en ook de Geest van Christus, de Geest des Zoons, Rom. 8:2,
9, 1 Cor. 2:6, 2 Cor. 3:17, 18, Phil. 1:19, Gal. 3:2, 4:6,
1 Petr. 1:11, staande voor den troon Gods en des Lams, Op.
1:4, 3:1, 4:5, 5:6. Deze uitgang des Geestes wordt in de Schrift
met verschillende namen aangeduid. Meestal wordt het zoo uitgedrukt,
dat de Geest door God of door Christus gegeven, Num. 11:29,

Neh. 9:20, Jes. 42:1, Ezech. 36:27, Joh. 3:34, 1 Joh.
3:24, 4:13, gezonden of uitgezonden, Ps. 104:30, Joh. 14:26,
15:26, 16:7, Gal. 4:6, Op. 5:6, uitgegoten of uitgestort, Jes.
32:15, 44:3, Joel 2:28, Zach. 12:10, Hd. 2:17, 18, van
God nedergedaald, Mt. 3:16, in het midden van Israel gesteld,
Jes. 63:11, Hagg. 2:6, op iemand gelegd, Mt. 12:18, op iemand
geblazen is, Joh. 20:22 enz. Maar er wordt ook gezegd, dat de
Geest uitgaat, ἐκπορευεται παρα του πατρος, Joh. 15:26. Dit
had bepaaldelĳk plaats op den Pinksterdag. Daarom treedt de
persoonlĳkheid des H. Geestes ook thans eerst duidelĳk op. In
het O. Test. is er wel onderscheid tusschen God en zĳn Geest.
Maar de aard van dat onderscheid blĳft duister. Οἰπω γαρ ἠν
πνευμα, ὁτι Ιησους οὐδεπω ἐδοξασθη, Joh. 7:39. Maar nu wordt
van Hem als van een persoon gesproken. Hĳ wordt aangeduid
als εκεινος, Joh. 15:26, 16:13, 14, παρακλητος, Joh. 15:26,
cf. 1 Joh. 2:1, ἀλλος παρακλητος, Joh. 14:16, die van zichzelven
spreekt in den eersten persoon, Hd. 13:2, wien allerlei
persoonlĳke vermogens en werkzaamheden worden toegeschreven,
als onderzoeken, 1 Cor. 2:10, 11, oordeelen, Hd. 15:28, hooren,
Joh. 16:13, spreken, Hd. 13:2, Op. 2:7 enz. 14:13, 22:17,
willen, 1 Cor. 12:11, leeren, Joh. 14:26, bidden, Rom. 8:27,
getuigen, Joh. 15:26, enz. en die met Vader en Zoon gecoordineerd
en op ééne lĳn wordt geplaatst, Mt. 28:19, 1 Cor. 12:4-6,
2 Cor. 13:13, Op. 1:4. Dit nu kan niet, tenzĳ Hĳ ook
waarachtig God zĳ. Gelĳk zĳne persoonlĳkheid, zoo komt ook
de Godheid des H. Geestes eerst in het N. T. duidelĳk aan het
licht. Zĳ blĳkt allereerst daaruit, dat in weerwil van het onderscheid,
hetwelk tusschen God en zĳn Geest bestaat, het toch
volkomen hetzelfde is, of God dan of zĳn Geest iets zegt, in
ons woont, door ons veracht wordt, Jes. 6:9 en Hd. 28:25,
Jer. 31:31 en Hebr. 10:15, Ps. 95:7, 8 en Hebr. 3:7-9,
Hd. 5:3 en 4, Rom. 8:9 en 10, 1 Cor. 3:16 en 6:19, Ef.
3:22. Dit komt dan alleen tot zĳn volle recht, wanneer met
het personeele onderscheid de wezenseenheid gepaard gaat. Voorts
worden allerlei Goddelĳke eigenschappen even goed aan Gods
Geest als aan God zelven toegeschreven: bĳv. eeuwigheid, Hebr.
9:14, alomtegenwoordigheid, Ps. 139:7, alwetenheid, 1 Cor.
2:10, 11, almacht, 1 Cor. 12:4-6, en wederom onderstelt dit
dat de Geest wezenséén is met God zelven. Hetzelfde is het

geval met de Goddelĳke werken van de schepping, Gen. 1:2, Ps.
33:6, Job. 33:4, Ps. 104:30, en van de herschepping. Ja, in
deze komt vooral zĳne Godheid duidelĳk uit. Hĳ is het, die
Christus door zĳne zalving heeft bekwaamd tot zĳn ambt, Jes.
11:2, 61:1 en Luk. 4:18, Jes. 42:1 en Mt. 12:18, Luk.
1:35, Mt. 3:16, 4:1, Joh. 3:34, Mt. 12:28, Hebr. 9:14,
Rom. 1:4, die de apostelen toerust tot hun bĳzondere taak,
Mt. 10:20, Luk. 12:12, 21:15, 24:49, Joh. 14:16 v., 15:26,
16:13 v., enz. die aan de geloovigen allerlei gaven en krachten
uitdeelt, 1 Cor. 12:4-11, en die bovenal in de gemeente wonen
doet de volheid van Christus. De H. Geest staat tot Christus in
dezelfde verhouding als Christus tot den Vader. Gelĳk de Zoon
niets heeft en niets doet en niets spreekt van zichzelven maar
alles ontvangt van den Vader, Joh. 5:26, 16:15, zoo neemt de
H. Geest alles uit Christus, Joh. 16:13, 14. Gelĳk de Zoon
van den Vader getuigt en den Vader verheerlĳkt, Joh. 1:18,
17:4, 6, zoo op zĳne beurt de H. Geest den Zoon, 15:26, 16:14.
Gelĳk niemand tot den Vader komt dan door den Zoon, Mt.
11:27, Joh. 14:6, zoo kan niemand zeggen Jezus den Heere te
zĳn dan door den H. Geest, 1 Cor. 12:3. Er is geen gemeenschap
met God dan door den Geest. Maar die Geest schenkt dan
ook al de weldaden, die Christus verworven heeft, de wedergeboorte,
Joh. 3:3, de overtuiging van zonde, Joh. 16:8-11,
het kindschap, Rom. 8:15, de vernieuwing, Tit. 3:5, de liefde
Gods, Rom. 5:5, allerlei geestelĳke vruchten, Gal. 5:22, de
verzegeling, Rom. 8:23, 2 Cor. 1:22, 5:5, Ef. 1:13, 4:30,
de opstanding, Rom. 8:10. Ja, door den Geest hebben wĳ met
niemand minder dan met den Zoon en den Vader zelven rechtstreeksche,
onmiddellĳke gemeenschap. De H. Geest is God zelf
in ons, Joh. 14:23 v., 1 Cor. 3:16, 6:19, 2 Cor. 6:16, Gal.
2:20, Col. 3:11, Ef. 3:17, Phil. 1:8, 21. Wie kan dat alles
ons schenken, wie kan God zelven in onze harten doen wonen, dan
een, die zelf God is? Daarom komt Hem ook Goddelĳke eer toe.
Hĳ staat naast Vader en Zoon als oorzaak van alle heil, Mt.
28:19, 1 Cor. 12:4-6, 2 Cor. 13:13, Op. 1:4. In zĳn naam
worden wĳ gedoopt, Mt. 28:19. Van Hem is alle leven en kracht.
Hĳ is de auteur onzer gebeden, Zach. 12:10, Rom. 8:15, 16.
En daartegenover wordt de gemeente gewaarschuwd Hem te bedroeven,
Jes. 63:10, Ef. 4:30; zelfs is de lastering tegen den

H. Geest onvergefelĳk, Mt. 12:31, 32. Oudere litteratuur over den
H. Geest wordt opgegeven door Walch, Bibl. theol. sel. I 75 sq.
241, waaronder vooral Owen, Discourse on the Holy Spirit 1674,
holl. 1746, de aandacht verdient, en door Dr. Kuyper, Het werk
van den H. Geest, 1888 in de voorrede; nieuwere litteratuur vooral
bĳ M. Beversluis, de H. Geest en zĳne werkingen volgens de
Schriften des N. V. 1896 bl. VII, waaronder vooral in aanmerking
komen J. Gloël, Der H. Geist in der Heilsverkündigung des
Paulus 1888. H. Gunkel, Die Wirkungen des H. Geistes u.s.w.
Gött. 1888. Voorts nog Synopsis der dogm. moraltheol. Lehre
von der Wirksamkeit des H. Geistes zunächst nach dem h. Thomas
von Aquin, von Dr. I. E. Pruner, Lycealprogramm für das Jahr
1891 Eichstätt. W. Koelling, Preumatologie oder die Lehre von
der Person des H. Geistes, Gütersloh 1894. Dr. G. Smeaton,
The doctrine of the Holy Spirit 1882.

8. In al deze openbaringsmomenten biedt de H. Schrift ons
natuurlĳk nog geen uitgewerkt dogma over de triniteit. Maar zĳ
leert toch, dat de ééne naam Gods zich eerst ten volle in dien
van Vader, Zoon en Geest ontvouwt. Zĳ spreekt het klaar en
duidelĳk uit, dat alle werken Gods naar buiten, beide in schepping
en herschepping, eene drievoudige Goddelĳke causa hebben.
Zĳ laat er geen twĳfel over bestaan, dat deze drievoudige causa
drie onderscheidene subjecten zĳn, welke in persoonlĳke verhouding
tot elkander staan. En zĳ bevat daarmede al de gegevens,
waaruit de theologie het dogma der triniteit opgebouwd heeft.
De philosophie had er niets wezenlĳks aan toe te voegen; zelfs
de logosleer is nieuwtestamentisch. Alleen wachtte het alles op
den tĳd, dat de ratio christiana genoegzaam ontwikkeld zou zĳn,
om het heilig mysterie, dat hier voorlag, in te denken. Bĳ de
apostolische vaders is daarvan nog geen sprake. Zĳ spreken de
H. Schrift na, zonder nog den diepen zin en het onderling verband
der waarheden te verstaan, en ze bezigen uitdrukkingen, die in
lateren tĳd niet meer te verdedigen zouden zĳn. Toch zĳn ze ook
voor het dogma der triniteit van ’t hoogste belang, inzoover ze
beide de ebionietische en de docetische richting bestrĳden en in
sterker of zwakker bewoordingen uitspreken de hooge, boven de
engelen verhevene natuur van den Christus. Het dogma der triniteit,
zoo blĳkt reeds bĳ den aanvang, is niet geboren uit eene

philosophische redeneering over het wezen Gods, maar uit het
nadenken over de feiten der openbaring, over den persoon en het
werk van Christus. In het dogma der triniteit ging het van den
aanvang af om de Godheid van Christus, om het absoluut karakter
van het Christendom, om de waarheid der openbaring Gods,
om de waarachtige verzoening der zonden, om de volstrekte zekerheid
der zaligheid. Bĳ de apost. vaders nu neemt Christus
eene geheel eenige plaats in; praedicaten worden Hem toegekend,
die geen schepsel toekomen. Hĳ heet Zoon, eigen, eenige, eengeboren
Zoon Gods, Clemens, 1 Cor. 36. Ignat., Rom. 1. Eph. 20.
Smyrn. 1. Diogn. 9. 10. Barn. 7. 12., afschĳnsel van Gods majesteit,
scepter zĳner majesteit, Clemens, 1 Cor. 16. 36. Heer
der aarde, wien alles onderworpen is, Schepper aller dingen,
Rechter van levenden en dooden, Barn. 7. 12. Diogn. 7. Did.
Apost. 16. Polyc. Phil. 1. 2. 6. 12, heilige, onbegrĳpelĳke Logos,
die als een God, ὡς θεος, op aarde is gezonden, Diogn. 7. en
θεος heeten mag, Clemens, 2 Cor. 1. Ign., Rom. 3. Smyrn. 1. 10.
Eph. 1. 18. 19. En Vader (God), Zoon (Christus) en Geest worden
samen genoemd, Clemens, 1 Cor. 46. Ign. Eph. 9. Magn. 13.
Van den H. Geest is weinig sprake bĳ de apost. vaders, maar
Hĳ wordt toch van Vader en Zoon onderscheiden en naast deze
gesteld; alleen ten aanzien van den Pastor van Hermas, Sim. V
5. 6. is er verschil, of hĳ den H. Geest met den Zoon vereenzelvigt
of daarvan onderscheidt, Baur, Dreiein. u. Menschw. I
134 en daartegen Dorner, Entwicklungsgesch. I 191-205. Als
in de tweede eeuw de gnosis optreedt, ontwaakt ook het christelĳk
denken. De Godheid van Christus krĳgt dogmatisch belang en
wordt daarom ook veel duidelĳker uitgesproken. Justinus Martyr
geeft aan Christus meermalen den naam van God, zelfs van ὁ θεος,
c. Tryph. 34. 56. 58. 113. 126 enz. en kent Hem allerlei verheven
praedicaten toe. Hĳ is de eerstgeborene der schepping, de
aanvang van een ander geslacht, toegerust niet met een enkel
charisma maar met al de krachten des Geestes, in het bezit niet
van een σπερμα van den logos, maar van den ganschen logos,
λογικου το ὁλον, machtig om het menschelĳk geslacht te vergoddelĳken
en daarom zelf God, c. Tr. 87. 138. Apol. II 10. 12.
Duidelĳk leert hĳ voorts het voorbestaan van Christus, niet als
kracht slechts maar als persoon, c. Tr. 128. Wĳl de Vader verborgen,
onuitsprekelĳk, boven tĳd en ruimte verheven is, c. Tr.

127. Apol. II 6., zĳn alle openbaringen onder het O. T. en ook
in de Heidenwereld openbaringen van den Logos, c. Tr. 127.
Apol. I 46. 61. 63. Apol. II 10. 13. Zelfs bestond Hĳ bĳ de
schepping; het woord Gen. 1:26 is tot Hem gesproken, c. Tr.
62. Maar de immanente verhouding tusschen Vader en Zoon is
bĳ Justinus nog niet duidelĳk. Het schĳnt, dat de Logos, die
wel een ander is dan de Vader ἀριθμῳ ἀλλ’ οὐ γνωμῃ, door den
Vader eerst voor en ten behoeve van de schepping is gegenereerd,
en wel niet door deeling ontstond, maar toch voortgebracht werd
δοναμει και βουλῃ des Vaders, gelĳk het eene licht ontstoken
wordt aan het ander en gelĳk het woord uit onzen mond uitgaat,
Apol. II 6. c. Tr. 61. 100. 128. Daarom heet hĳ πρωτογονος,
πρωτοτοκος του θεου, Apol. I 46. 58. De generatie wordt genoemd
προβαλλειν, maar meest γενναν, c. Tr. 62. 76. 129.
Apol. I 23. 2. 6, en de Logos heet in zoover een γεννημα of
ἐργασια, c. Tr. 62. 114. 129. De eenheid Gods zoekt Justinus
daardoor te handhaven, dat de Zoon wel een ander is dan de
Vader ἀριθμῳ ἀλλ’ ού γνωμη, c. Tr. 56 en ondergeschikt is aan
den Vader. De Zoon is ἡ πρωτη δυναμις μετα τον πατερα, Apol.
I 32; Hĳ neemt de tweede plaats, δευτερα χωρα, in, Apol. I 13;
Hĳ heeft alles van den Vader ontvangen, c. Tr. 86, is God en
Heer, wĳl de Vader het gewild heeft, c. Tr. 127, en is ὑπο τῳ
πατρι και κυριῳ τεταγμενος, c. Tr. 126. Justinus heeft dus op
onderscheidene punten nog eene gebrekkige voorstelling. Het verborgen
wezen des Vaders in tegenstelling met den Zoon, de
generatie des Zoons door den wil des Vaders en ten behoeve der
schepping, de subordinatie des Zoons aan den Vader zĳn later
door de kerk verworpen. Sommigen hebben Justinus daarom een
Ariaan genoemd, maar ten onrechte. Want vooreerst bestond deze
kwestie nog niet ten tĳde van Justinus; en voorts zĳn er bĳ
hem onderscheidene elementen, die vlak tegen het gevoelen van
Arius ingaan; hĳ leert beslist en duidelĳk de Godheid van den
Zoon, hĳ zegt dat de Zoon niet geschapen maar gegenereerd is
en heldert dit op met de later zeer gewone beelden van woord
en licht; hĳ ziet het belang van de Godheid van Christus voor
heel het werk der zaligheid, voor de waarheid van het Christendom
helder in. Daarom noemt hĳ ook meermalen den Vader,
den Zoon en den Geest samen als het voorwerp onzer aanbidding,
Apol. I 6. 13. 60. 61. 65. 67; en al is het dat hĳ aan den Zoon

de δευτερα χωρα en aan den Geest de τριτη ταξις toekent, Justinus
spreekt de persoonlĳkheid des H. Geestes en zĳne onderscheidenheid
van den Zoon in deze plaatsen duidelĳk uit. Wel heeft
men hiertegen zich beroepen op Apol. I 33, maar deze plaats
leert niets anders dan dat Justinus onder το πνευμα in Luk.
1:35 niet den persoon des H. G. maar den Logos verstond,
eene exegese, die ook bĳ anderen voorkomt. Voorts staat ook vast,
dat Justinus niet den Geest tot de engelen of in het algemeen
tot de schepselen rekent. Maar over de Goddelĳke natuur van
den H. Geest en over zĳne ontologische verhouding tot Vader en
Zoon vinden wĳ bĳ Justinus zoo goed als niets. Het religieus
belang van de leer des H. Geestes werd nog niet gevoeld. De
Geest wordt nog alleen opgevat als Geest der profetie, die de
profeten en apostelen heeft geinspireerd en Christus heeft bekwaamd.
Maar van eene voortdurende noodzakelĳke werking des
H. Geestes in de gemeente heeft Justinus geen besef. De objectieve
openbaring Gods in den Logos schĳnt voldoende; de subjectieve
illuminatie wordt in hare noodzakelĳkheid niet doorzien,
cf. Semisch, II 305-333. Schwane, Dogmengesch. I2 79 f.
Eindelĳk komt bĳ Justinus Martyr zeer duidelĳk uit, van welken
aard de invloed der grieksche philosophie in de christelĳke
theologie is geweest. Dat er zulk een invloed is geoefend en niet
het minst bĳ Justinus, wordt door niemand ontkend. Maar die
invloed is juist het meest merkbaar in die elementen van Justinus’
leer, welke later door de kerk zĳn uitgebannen, n.l. in zĳne
onderscheiding tusschen den λογος ἐνδιαθετος en προφορικος, in
zĳne voorstelling van den Zoon als δευτερος θεος, in zĳne leer
van den verborgen God, in zĳn stellen van den Zoon buiten het
Goddelĳk wezen. Alle andere elementen, de Logosnatuur van
Christus, de praeëxistentie, de generatie, de schepping aller
dingen door den Logos, het Zoonschap, de Godheid van Christus
zĳn door Justinus met bewustheid aan de Schrift ontleend en uit
de Schrift betoogd, cf. Semisch, Justin der Martyrer II 295 f.
De gebreken, die der triniteitsleer bĳ Justinus aankleven, worden
door de volgende apologeten, Theophilus, Tatianus, Athenagoras
niet vermeden. Tatianus, Or. c. Gr. 5, zegt wel, dat, inzoover
alle dingen in God hun grond hebben, ze alle idealiter, als Logos,
in Hem bestaan, maar deze Logos wordt voortgebracht door den
wil Gods en is ἐργον πρωτοτοκον του πατρος; κατα μερισμον,

οὐ κατα ἀποκοπην. Bĳ Theophilus bestaat de Logos wel vóór de
schepping als λογος ἐνδιαθετος, wĳl Hĳ is θεου νους και φρονησις,
maar Hĳ wordt toch door den Vader tot λογος προφορικος gegenereerd
ten behoeve der schepping, ad Autol. II 10. 22. Athenagoras,
Leg. pro Chr. c. 10, leert evenzoo, dat de Logos wel
eeuwig bestond, wĳl God de eeuwige νους is, maar Hĳ is toch
het eerste γεννημα des Vaders, wĳl Hĳ als de idee en de energie
der dingen van God uitging. Gelĳk Theophilus het eerst van eene
τριας in God sprak, ad Autol. II 26, zoo verbindt ook Athenagoras
God Vader, God Zoon en den H. Geest, die in de profeten
werkzaam was en een uitvloeisel Gods is, uit God uitgaat en in
Hem terugkeert, zooals de straal uit de zon, en noemt ze het
voorwerp der christelĳke vereering, ib. c. 10. 12. Maar bĳ het
onderscheid der drie personen wordt hun eenheid niet voldoende
gehandhaafd. De Vader is de ééne, ongeworden, eeuwige, onzichtbare
God, en Zoon en Geest zĳn met Hem één niet in wezen,
maar in geest en macht, ib. c. 24.

De eerstvolgende ontwikkeling van de triniteitsleer, vooral bestaande
in uitbanning der philosophische elementen, is te danken aan
drie mannen, die elk het zĳne hebben bĳgedragen tot den bouw van
het christelĳk dogma. Irenaeus is de krachtige bestrĳder van het
gnostisch Godsbegrip en van de opvatting van den Logos als wereldidee.
Nu en dan toont ook hĳ de oude voorstelling niet geheel te
hebben overwonnen; hĳ noemt den Vader nog den onzichtbaren, verborgen
God in tegenstelling met den Zoon, adv. haer. IV 20, 10. Maar
toch bestrĳdt hĳ de opvatting van God als βυθος en de emanatie
der aeonen zoo kras mogelĳk, en handhaaft het schriftuurlĳk
onderscheid van Schepper en schepsel. De Logos wordt als het
ware van zĳne tweeslachtige natuur ontdaan en geheel naar de
zĳde Gods overgebracht. De Logos is geen schepsel, maar een
hypostatisch woord, III 8, praeëxistent, II 6. IV 12, waarachtig
God, IV 10. 14 enz. Ook de onderscheiding van λογος ἐνδιαθετος
en προφορικος is te verwerpen II 17. 18. Want behalve dat deze
onderscheiding aan de persoonlĳkheid van den Logos tekort doet
en zĳne generatie in verband brengt met de schepping, de Logos
mag niet voorgesteld worden als het verstand en de rede Gods.
God toch is eenvoudig, geheel geest, geheel verstand, geheel
gedachte, geheel logos, II 16. 48, zoodat èn de Zoon èn de Vader
waarachtig God zĳn. De eenheid van Vader, Zoon en Geest wordt

door Irenaeus zeer duidelĳk uitgesproken, hun Goddelĳke natuur
wordt nadrukkelĳk gehandhaafd, ze worden telkens samen genoemd,
IV 6. 20, 33. De generatie des Zoons geschiedde niet in
den tĳd, de Zoon heeft geen begin gehad, Hĳ bestond eeuwig met
God II 18. III 22. IV 37. Maar Irenaeus schiet tekort in de
aanwĳzing, hoe in de eenheid toch de drieheid bestaat en hoe Vader
Zoon en Geest, ofschoon ééne Goddelĳke natuur deelachtig, toch
onderscheiden zĳn. Hier wordt hĳ door Tertullianus aangevuld
en verbeterd. Wel staat deze bĳ Irenaeus achter in de overwinning
van het gnostisch dualisme. Hĳ maakt tusschen Vader en Zoon
onderscheid als tusschen een Deus invisibilis et invisus en een
Deus visibilis et visus, adv. Prax. 14. 15. Op allerlei wĳze en
met allerlei argumenten betoogt hĳ dat onderscheid, met den
naam Logos, met de menschwording, met de theophanieën enz.
Ja, de Logos komt bĳ Tertullianus eerst tot het volle zoonschap
en tot zelfstandige persoonlĳkheid door de drie momenten van
het spreken Gods, de generatie, en de menschwording heen, adv.
Pr. 6. 7, zoodat er een tĳd was waarin de Zoon niet was, adv.
Hermog. 3. Maar al is het, dat hĳ tegen het patripassianisme
in de onderscheiding der personen te ver gaat, aan de andere
zĳde tracht hĳ juist daarom te meer in de drieheid de eenheid
en in de eenheid de drieheid vast te houden. De drie personen
zĳn unius substantiae, unius status, unius potestatis, unus Deus.
Zĳ zĳn onderscheiden, wat de ordo en de oeconomia aangaat,
Oeconomiae sacramentum unitatem in trinitatem disponit. Ze zĳn
drie non statu, sed gradu, en toch de ééne God, ex quo et gradus
isti et formae et species in nomine Patris, Filii et Spiritus Sancti
deputantur. Gelĳk een straal der zon ook zon is, zoo zĳn er verschillende
species, formae, effigies, moduli in de ééne en ongedeelde
substantie. De drie personen zĳn dus unum, niet unus. De Zoon
is een ander dan de Vader en de Geest is weder een ander, maar
de naam God en Heer is hun gemeen. Ze zĳn unus Deus, ze
zĳn niet te scheiden. Zooals stam en tak, bron en stroom, zon
en straal niet gescheiden kunnen worden, zoo ook niet de Vader
en de Zoon. De trinitas doet dus de monarchia niet te niet. De
Zoon is wel een ander dan de Vader maar niet divisus, separatus.
Er is distinctio, distributio, geen diversitas en divisio. Het is eene
unitas ex semetipsa derivans trinitatem, adv. Prax. 2 sq. Zoo
kneedt Tertullianus de stroeve latĳnsche taal, om en de unitas

en de trinitas in God gelĳkelĳk te handhaven; zoowel formeel
als materieel is hĳ voor het dogma der triniteit van de grootste
beteekenis geweest. In weerwil dat hĳ het subordinatianisme niet
altĳd te boven komt en het ontologische, kosmologische en soteriologische
in de triniteitsleer te weinig onderscheidt, hĳ heeft de
begrippen en de woorden aan de hand gedaan, die het dogma der
triniteit ter uitdrukking van zĳne ware meening van noode had.
Hĳ heeft de Logos-speculatie door de filiatio vervangen en daardoor
de ontologische triniteit voor goed van de kosmologische
speculatie losgemaakt. En hĳ is de eerste geweest, die beproefd
heeft, om de triniteit der personen af te leiden niet uit den persoon
des Vaders, maar uit het wezen Gods. Terwĳl Tertullianus
echter de ontologische triniteit nog niet van het kosmologische
en soteriologische proces vrĳ maakt, is het Origenes, die ze geheel
en al opvat als een eeuwig proces in het wezen Gods zelf. De
generatie is eene αἰωνιος γεννησις, de princ. I 2, 4. Het licht
kan niet zĳn zonder te schĳnen; zoo kan de Vader niet wezen
zonder den Zoon, ib. I 2. 2. 4. 7. 10. Er was geen tĳd, waarin
de Zoon niet was, ib. I 2. 2. 4. c. Cels. VIII 12. De Vader is
niet Vader vóór den Zoon maar per filium, de princ. I 2. 10.
Er is geen scheiding, ἀχωριστος ἐστι του υἱου ὁ πατηρ, c. Cels.
IV 14. 16. Alle Goddelĳke eigenschappen zĳn Vader en Zoon
gemeen; de Zoon is één met den Vader; niet naast maar in
God vereeren wĳ den Zoon, c. Cels. VIII 12. 13. De Zoon
heeft dezelfde wĳsheid, waarheid, rede als de Vader, Hĳ is
αὐτοσοφια, αὐτοαληθεια, αὐτολογος, c. Cels. V 41. Maar om
nu in deze eenheid en gelĳkheid het onderscheid vast te houden,
roept Origenes het subordinatianisme te hulp en gaat achter Tertullianus
terug in het afleiden der triniteit niet uit ’t wezen Gods
maar uit den persoon des Vaders. En zoo kwam Origenes er toe,
om den Vader voor te stellen als ὀ θεος, αὐτοθεος, πηγη of
ριζα θεοτητος, μεγιστος ἐπι πασι θεος, als κρειττων dan de
Zoon, als de ééne gansche Godheid, boven alle zĳn verheven,
onzienlĳk, onbegrĳpelĳk; en den Zoon als θεος zonder artikel,
als ἑτερος του πατρος κατ’ οὐσιαν, zooveel minder dan de Vader
als de wereld minder is dan de Zoon, cf. Dorner, Entw. I 652 f.
Vergelĳk over de leer der triniteit vóór Nicea behalve de dogmengesch.
v. Münscher, Harnack, Schwane, Thomasius ook nog
Dr. C. P. Caspari, Der Glaube an die Trinität Gottes in der

Kirche der 3 ersten Jahrh. nachtgewiesen, Leipzig Faber 1894.
Scheeben I 796 f. Petavius, de trinitate, appendix 1. Forbesius
a Corse, Instit. hist. theol. 1645 Lib I c. 1-5. G. Bull, Defensio
fidei Nicaenae, 1703.

9. De kerk volgde echter Origenes niet. Zĳ verwierp zĳn subordinatianisme
en sprak te Nicea de ware, volle Godheid des Zoons
uit. Deze belĳdenis droeg geheel en al een religieus karakter. Zĳ
handhaafde het soteriologisch principe van ’t Christendom. Maar
van nu aan veranderde de beteekenis der triniteitsleer. Nicea sprak
het onderscheid uit in God, en leerde dat Vader, Zoon (en Geest)
God waren; ’t kwam er nu voorts op aan om in dit onderscheid
de eenheid te handhaven. Vóór Nicea had men moeite om uit de
eenheid Gods tot een drieheid te komen; nu is het omgekeerd.
Van nu aan krĳgt ’t trinitarisch dogma een eigen, zelfstandige
waarde, eene theologische beteekenis. Athanasius met de drie
Cappadociërs en Augustinus zĳn het, die op deze wĳze het dogma
uitwerken en voltooien. Athanasius heeft beter dan iemand in zĳn
tĳd begrepen, dat met de Godheid van Christus en de drieëenheid
het Christendom stond of viel. Aan de verdediging dezer waarheid
heeft hĳ zĳn gansche leven en al zĳne krachten gewĳd. Hĳ streed
voor geen philosophisch probleem maar voor de christelĳke religie
zelve, voor de openbaring Gods, de leer der apostelen, het geloof
der kerk. De triniteit is het hart van het Christendom. Daardoor
is het principiëel van het Jodendom, dat het onderscheid in God
loochent, en van het Heidendom, dat de eenheid Gods ontkent,
onderscheiden, Athan. ad Serap. I 28. Bĳ Athanasius wordt dan
ook de philosophische vermenging van ontologie en kosmologie
geheel verbannen. Hĳ verwerpt het gnostisch dualisme tusschen
God en de wereld, dat door Arius werd overgenomen, en alle
soort van tusschenwezens, c. Ar. II 26. De triniteit heeft, zegt
hĳ, niets vreemds met zich gemengd, ze bestaat niet uit den
Schepper en iets gewordens, maar ze is geheel en volmaakt Goddelĳk,
ibid. Daarom is de triniteit ook eene eeuwige. Er is in
God niets toevalligs; Hĳ wordt niets, Hĳ is alles eeuwiglĳk.
Gelĳk de triniteit altĳd was, zoo is en blĳft ze, en in haar de
Vader, de Zoon en de Geest, ad Serap. III 7. c. Ar. I 18. De
Vader was altĳd Vader; het behoort, anders dan bĳ ons, tot
zĳne natuur om Vader te zĳn, de decr. nic. syn. 12. Evenals de

zon niet te denken is zonder licht en de bron niet zonder water, zoo
is de Vader niet te denken zonder Zoon; God is niet ἀγονος;
Hĳ spreekt altĳd, c. Ar. II 2. ad Serap. II 2. Wie de triniteit
loochent, maakt God tot een levenloos principe of komt tot de
leer van de eeuwigheid der wereld, c. Ar. I 14. En eeuwig is
daarom ook de generatie en de existentie des Zoons. Er was noch
voor den Vader noch voor den Zoon een tĳd dat Hĳ niet was,
c. Ar. I geheel. Deze Zoon kan geen schepsel zĳn en is niet
voortgebracht door den wil Gods maar is gegenereerd uit zĳn wezen,
c. Ar. I 25. En datzelfde wordt, hoewel minder dikwerf en breedvoerig,
gezegd van den H. Geest, ad Serap. I 20, 21 enz. Deze
drie personen zĳn waarlĳk onderscheiden; ze zĳn niet drie deelen
van één geheel, niet drie namen voor ééne zaak. De Vader is
alleen Vader en de Zoon is alleen Zoon en de Geest is alleen
Geest, c. Ar. III 4. IV 1. ad Serap. IV 4, 6, 7. Maar daarbĳ
handhaaft hĳ de eenheid zoo, dat zĳ alle drie ὁμοουσιοι zĳn en
ééne ὑποστασις (bĳ Athanasius nog zooveel als οὐσια) en dezelfde
eigenschappen hebben, c. Ar. III 3, 4, de decr. nic. syn. 19-25;
dat de Vader de ἀρχη en de πηγη θεοτητος is, c. Ar. IV 1.;
dat de drie personen in elkander bestaan, ad Serap. I 14 III 6,
c. Ar. III 6, en één zĳn in hunne werking, ad Serap. I 28. Cf.
Fr. Lauchert, Die Lehre des h. Athan. d. Gr. Leipzig 1895
S. 10-65. Schwane, Dogmengesch. II2 83-108. Deze triniteitsleer
van Athanasius vinden we ook in hoofdzaak, alleen nader
door namen, beelden, vergelĳkingen opgehelderd, bĳ Basilius in zĳn
Libri V tegen Eunomius, in zĳn geschrift de Spiritu Sancto en
in vele van zĳne brieven en homiliën, bĳ Gregorius Nyss. in zĳne
Libri XII c. Eunomium en in zĳne oratio catechetica, en bĳ
Gregorius Naz. in zĳne 5 Orationes theologicae. Johannes Damasc.
vat het resultaat saam en sluit zich vooral aan bĳ Greg. Naz.,
de fide orthod. I c. 8. Heel de Grieksche kerk heeft deze leer
op de conciliën, waarvan zĳ de eerste zeven erkent, aanvaard en
wĳkt van het Westen alleen in het filioque af.

10. In het Westen werd na Tertullianus en Cyprianus de leer
der triniteit vooral krachtig verdedigd en uit de Schrift bewezen
door Hilarius in zĳn 12 boeken de trinitate, die echter zeer
weinig bevatten over den H. Geest en daarom waarschĳnlĳk
vroeger den titel droegen: de fide contra Arianos; en dan

meer speculatief en diepzinnig door Augustinus. Zĳne 15 boeken
de trinitate zĳn het diepste wat over dit dogma geschreven is.
Hĳ vat daarin niet alleen saam, wat door vroegere patres over
dit onderwerp gezegd is, maar hĳ behandelt het ook zelfstandig
en brengt er belangrĳke wĳzigingen in. Vooreerst gaat Augustinus
uit, niet van den persoon des Vaders maar van het ééne eenvoudige,
alle samenstelling uitsluitende wezen (essentia) Gods en spreekt
daarom de volstrekte eenheid der drie personen sterker uit, dan
ooit vóór hem is geschied. Elke persoon is zoo groot als de
gansche triniteit, de trin. VIII 1. 2. In elken persoon is het
geheele, zelfde, Goddelĳke wezen, zoodat er niet drie Goden, drie
almachtigen enz. zĳn maar slechts één God, één almachtige
enz. V 8. Het onderscheid der personen kan daarom ook niet
liggen in attributen of accidentiën, die de eene persoon zou hebben
en de andere niet, maar alleen in de relaties onderling. Vader
is en heet de eerste persoon, omdat Hĳ in eene bĳzondere verhouding
staat tot Zoon en Geest enz. V 5. evenals ook de benaming
Heer, Schepper enz. de relatie Gods tot schepselen
aanduidt maar geen verandering in Hem teweegbrengt, ib. 16. 17.
In de tweede plaats moest Augustinus nu elke tegenstelling verwerpen,
die er vroeger tusschen den Vader en den Zoon werd
gemaakt. De Zoon is als waarachtig God niet minder verborgen
en onzichtbaar dan de Vader en is volkomen den Vader gelĳk.
Elk subordinatianisme wordt gebannen. Augustinus gaat nog verder
dan Athanasius. Deze liet nog eenige ondergeschiktheid gelden,
c. Ar. I 59, maar Augustinus heeft alle gedachte overwonnen,
alsof de Vader de eigenlĳke, oorspronkelĳke God ware. Hĳ gaat
uit van de essentia Dei, die in alle drie gelĳkelĳk woont. Ofschoon
hĳ de uitdrukking fons of principium deitatis nog voor
den Vader gebruikt, de trin. IV 20, ze heeft toch bĳ hem een
anderen zin. Ze duidt niet aan, dat de Godheid logisch eerst
in den Vader bestond en door Hem aan den Zoon en den
Geest werd medegedeeld, maar de Vader kan alleen zoo heeten,
omdat Hĳ niet als God maar als persoon Vader is van den
Zoon. En in dezen zin wordt ook de formule van Nicea Deus
de Deo door hem verklaard, de trin. VII 2. 3. Daarom kwam
Augustinus ook tot eene andere opvatting van de theophanieën
in het O. Test. Vroeger had men daarin altĳd en uitsluitend
openbaringen van den Logos gezien, omdat de Vader

verborgen was, maar Augustinus schrĳft ze ook aan den Vader
en den Geest toe, die evengoed als de Zoon zich kunnen openbaren
en immers niet van die des Zoons zĳn te scheiden, de trin.
II en III. En eindelĳk heeft Augustinus meer dan eenig kerkvader
vóór hem naar beelden, gelĳkenissen der triniteit, vestigia trinitatis
gezocht, en alzoo den samenhang der leer van God met die
van den ganschen kosmos in het licht gesteld, de trin. IX-XV.
Cf. Schwane, II 173-194. Gangauf, Des h. Augustinus specul.
Lehre v. Gott dem Dreieinigen, Augsburg 1883 S. 209 f. Münscher-
v. Coelln, Dogmengesch. I 245 f. Harnack, D. G. II 294
f. enz. Zoo heeft Augustinus voltooid, wat Tertullianus begonnen
had. Er is in het Westen eene andere opvatting van de triniteit
dan in het Oosten en daarom kon men later in het filioque niet
tot overeenstemming komen. Het Westen sloot zich bĳ Augustinus
aan en heeft zĳne leer van de triniteit overgenomen en op verschillende
punten, dikwerf op spitsvondige wĳze uitgewerkt. Het
symbolum, dat ten onrechte naar Athanasius heet, is grootendeels
in zĳn geest en door het Oosten nooit aangenomen, Harnack, D. G.
II 298 f. Karl Müller, Symbolik, Erl. Deichert 1896 S. 51 f.
De triniteitsleer is later in de West. Kerk vooral nog behandeld
door Dionysius, de div. nom. c. 2. Erigena, de div. nat. I 62.
II 32. 35. Alcuinus, de fide sanctae et individuae trinitatis,
Migne CI col. 9-64, en voorts door de scholastici, Anselmus,
Monol., de incarnatione verbi en de processione Sp. S. Hugo Vict.
de Sacramentis, lib. I pars 3. Lombardus, Sent. lib. I en de
commentaren op dat werk, Richard Vict., Libri 6 de trinitate.
Thomas, S. Theol. I qu. 27-43. c. Gent. IV c. 2-26. Bonaventura,
Brevil. I c. 2-6 enz. En op denzelfden Augustiniaanschen
grondslag rust de triniteitsleer in de Roomsche, Petavius, de trinitate,
libri VIII; in de Luthersche, Gerhard, Loci Loc. III enz.,
Schmid, Dogm. der ev. luth. K. S. 87 f.; en in de Geref. theologie,
Calv. Inst. I 13. Zanchius, de tribus Elohim, Op. I 1-564.
Polanus, Synt. theol. lib. 3. Heppe, Dogm. der ev. ref. K. 80-98.
In den nieuweren tĳd is de leer der triniteit wel meest zeer vereenvoudigd
maar in kerkelĳken zin geleerd en verdedigd door Philippi,
Kirchl. Gl. II 117-224. Ebrard, Chr. Dogm. § 95-154,
Böhl, Dogm. 113-123. Hodge, Syst. Theol. I 462. Shedd,
Dogm. Theol. I 249. Aug. Hopkins Strong, System. Theology,
3 ed. New-York Armstrong 1890 p. 144-170 enz.


11. Dit dogma heeft echter ten allen tĳde ernstige bestrĳding
gevonden. Niet alleen van buiten, van de zĳde der Joden, Weber,
System der altsyn. pal. Theol. 147 f., en der Mohammedanen,
b. v. Averroes, Stöckl, Philos. d. M. A. II 89, waartegen dan
de Christenen verdedigend optraden, litt. bĳ Walch, Bibl. theol.
sel. I 881 sq. 896 sq. Maar ook binnen de grenzen des Christendoms
werd dit dogma zoowel vóór als na zĳne vaststelling
door velen weerstaan. In de belĳdenis der triniteit klopt het hart
der christelĳke religie; elke dwaling is afgeleid uit of bĳ dieper
doordenken te herleiden tot eene afwĳking in de leer der drieëenheid.
Zĳ is zulk een wezenlĳk bestanddeel van het christelĳk
geloof, dat zĳ in de belĳdenis der unitariers nog nawerkt. Allen,
die op den naam van Christenen gesteld zĳn, blĳven spreken van
Vader, Zoon en Geest, Nitzsch, Ev. Dogm. 425. Des te meer is
echter de leer der triniteit in haar kerkelĳken vorm bestreden
en telkens anders voorgesteld. Maar de geschiedenis van dit dogma
toont duidelĳk, dat de kerkelĳke vorm, waarin deze waarheid
vervat is, alleen in staat is, om de zaak, waarom het te doen is,
onvervalscht te handhaven. Nu bestaat het groote probleem bĳ
dit dogma daarin, dat de eenheid des wezens de drieheid der
personen niet teniet doe noch ook omgekeerd de drieheid der
personen de eenheid des wezens opheffe. En daarom dreigt er
altĳd gevaar, om of ter rechter of ter linkerzĳde af te dwalen en
alzoo te vervallen tot Sabellianisme of tot Arianisme. Het Arianisme
werd in de 2e en 3e eeuw voorbereid door de Ebionieten,
de Alogi, Theodotus, Artemon, Paulus van Samosata, die in
Christus wel een mensch zagen, op bovennatuurlĳke wĳze geboren
en bĳ den doop gezalfd met den H. Geest, bekwaamd tot zĳn werk
en tot Heer verhoogd, maar die zĳne praeëxistentie en Godheid
beslist ontkenden. Het waren de aanhangers eener adoptiaansche
Christologie, Harnack D. G. I 160. 616 f. In de vierde eeuw
wordt deze leer voorgestaan door Lucianus en zĳn leerling Arius
en dan voorts door Aëtius en Eunomius. Arius leerde blĳkens
een geschrift Θαλεια, waarvan Athanasius c. Ar. I ons fragmenten
bewaard heeft, dat God, wĳl ἀγεννητος en zonder aanvang,
volstrekt eenig is. Hĳ is onuitsprekelĳk, onbegrĳpelĳk, kan niet
rechtstreeks met het eindige gemeenschap hebben, kan zĳn wezen,
dat juist in ἀγεννησια bestaat, niet meedeelen. Alles buiten Hem
is dus geschapen, geworden door zĳn wil. Hĳ is niet Vader van

eeuwigheid, maar Vader door en van de schepselen. Maar voordat
God tot de schepping der wereld overging, bracht Hĳ tot bemiddeling,
als een soort tusschenwezen, eene zelfstandige ὑποστασις
of οὐσια voort, die in de Schrift den naam draagt van wĳsheid,
zoon, logos, beeld Gods enz., en door wien God alle dingen heeft
geschapen, en evenzoo ook nog eene derde, lagere ὑποστασις nl.
den Heiligen Geest. Deze Logos is niet gegenereerd uit het wezen
Gods en heeft niet het wezen met den Vader gemeen, want dan
waren er twee Goden, maar is geschapen of geboren εξ ουκ οντων,
is een κτισμα of ποιημα Gods, voortgebracht θεληματι και βουλη.
Er was dus een tĳd, dat Hĳ niet was, ἠν ποτε, ὁτε οὐκ ἠν, al
is Hĳ ook geschapen προ χρονων και προ α)ἰωνων, d.i. vóór de
wereld. Deze Logos was daarom niet ὁμοουσιος met den Vader,
maar geheel van Hem gescheiden, veranderlĳk, zoowel het kwade
als het goede kunnende kiezen. Maar Hĳ was toch een κτισμα
τελειον, Hĳ koos het goede, werd daardoor onveranderlĳk, en is
als het ware tot een God geworden. Deze Logos is ook mensch
geworden, heeft de waarheid verkondigd, onze verlossing bewerkt
en is nu onze eere, maar niet onze aanbidding waardig, Harnack,
D. G. I 194 f. Het Arianisme was sterk en vond vele aanhangers,
niet het minst onder hen, die na de bekeering van keizer
Constantĳn om allerlei overwegingen tot het Christendom waren
overgegaan. Bovendien leeren ons de geschriften van Athanasius,
welke geduchte wapenen zĳ meebrachten in den strĳd. Zĳ beriepen
zich vooreerst op eene reeks van Schriftplaatsen, die de eenheid
Gods, Deut. 6:4, 32:39, Joh. 17:3, 1 Cor. 8:6, de geboorte
of wording des Zoons, Spr. 8:22, Col. 1:15, zĳne ondergeschiktheid
aan den Vader, Joh. 14:28, 1 Cor. 15:28, Hebr. 3:2, zĳne
onwetendheid, Mark. 13:32, Joh. 11:34, zĳne beperkte macht,
Mt. 28:18 en goedheid, Luk. 18:19, zĳne toenemen in wĳsheid,
Luk. 2:52, zĳn lĳden, Joh. 12:27, 13:21, Mt. 26:39, 27:46,
zĳne verheffing tot Heer en Christus uitspraken, Hd. 2:36, Phil.
2:9, Hebr. 1:4 enz. Voorts betoogden zĳ met vele aanhalingen,
dat zĳ vele vroegere kerkvaders aan hunne zĳde hadden. Dan
ontleenden zĳ verschillende argumenten aan de Aristotelische,
nominalistisch opgevatte, philosophie, en betoogden daarmede de
eenigheid en de ἀγεννησια Gods. En eindelĳk wezen zĳ de
zwakheden en de tegenstrĳdigheden aan, die der christologie van
Nicea aankleefden; waarbĳ vooral dit argument eene groote plaats

innam, dat, als de Zoon gegenereerd was, Hĳ daardoor van God
als den ongeborene, ἀγεννητος, wezenlĳk onderscheiden en dus
in den tĳd was ontstaan.

Het Sabellianisme werd in de tweede en derde eeuw voorbereid
door Noëtus, Praxeas, Epigonus, Cleomenes, die leerden, dat in
Christus de Vader zelf geboren was, geleden had en gestorven
was, dat Vader en Zoon dus namen waren voor denzelfden persoon
in verschillende relatiën, vóór en in de menschwording, an
sich en in zĳne historische verschĳning, of ook dat de Goddelĳke
natuur in Christus de Vader, en de menschelĳke natuur, de
σαρξ, de Zoon was. Dit monarchianisme, patripassianisme of modalisme
werd in de derde eeuw voorgestaan en verder ontwikkeld
door Sabellius. Vader, Zoon en Geest zĳn dezelfde God; het zĳn
drie namen voor éénzelfde wezen, dat hĳ υἱοπατωρ noemde, doch
niet tegelĳkertĳd, maar in drie opeenvolgende energiën of stadiën.
God bestond eerst in het prosopon, de verschĳning, den modus des
Vaders nl. als Schepper en Wetgever; daarna in het prosopon des
Zoons als Verlosser van menschwording tot hemelvaart; en eindelĳk
in het prosopon des H. Geestes als Levendmaker. Sabellius
beriep zich daarbĳ vooral op Deut. 6:4, Ex. 20:3, Jes. 44:6,
Joh. 10:38. Sabellius nam dus ook den H. Geest op in het
wezen Gods, plaatste Zoon en Geest op gelĳke lĳn met den
Vader, en leerde voorts eene historische successie in de openbaringen
Gods, een worden in God zelven, Hippolytus, Philos. IX.
Epiphanius, Haeres. 62. Orig. de princ. I 2. Athanas. c. Ar. IV.
Harnack D. G. I 674 f.

12. Beide richtingen zĳn in de christelĳke kerk rechts en links
van de kerkelĳke triniteitsleer alle eeuwen door blĳven bestaan.
Het wezen van het Arianisme ligt in de loochening van de homoousie
van Vader en Zoon, in de bewering dat de Vader alleen en
in volstrekten zin de eenige waarachtige God is. Natuurlĳk is de
Zoon dan een minder en lager wezen, staande buiten de natuur
Gods; maar over de plaats, die den Zoon toekomt tusschen God
en de schepselen-wereld kan dan verschil bestaan; het Arianisme
laat allerlei speling toe. De afstand tusschen God en wereld is
eindeloos en op ieder punt van dien afstand kan den Zoon eene
plaats worden toegekend, van de plaats naast God op zĳnen troon
af tot die naast de schepselen, engelen of menschen, toe. Zoo is

het Arianisme dan ook in verschillende vormen opgetreden. Vooreerst
in den vorm van het subordinatianisme: de Zoon is dan
wel eeuwig, gegenereerd uit het wezen des Vaders, geen schepsel
en niet uit niets voortgebracht, maar Hĳ is toch minder dan en
ondergeschikt aan den Vader. De Vader alleen is ὁ θεος, πηγη
θεοτητος, de zoon is θεος, ontving zĳne natuur door mededeeling
van den Vader. Zoo werd geleerd door Justinus, Tertull., Clemens,
Origenes enz., ook door de Semiarianen, Eusebius van Cesarea en
Eusebius van Nicomedie, die den Zoon plaatsten ἐκτος του πατρος
en Hem ὁμοιοοσιος aan den Vader noemden, later door de Remonstranten,
Conf. art. 3. Arminius, Op. theol. 1629 p. 232 sq. Episc.
Instit. theol. IV sect. 2 c. 32. Limborch, Theol. Christ. II c. 17 § 25;
door de supranaturalisten, Bretschneider, Dogm. I4 612 f. Knapp,
Gl. I 260. Muntinghe, Theol. Christ. pars theor. § 134 sq. enz., en
door zeer vele theologen in den nieuweren tĳd, Frank, Syst. d. chr.
Wahrh. I 207 f. Beck, Chr. Gl. II 123 f. 134 f. Twesten, II 254.
Kahnis, I 353, 398. van Oosterzee II § 52. Doedes, Ned. Gel. 71 v.
Vervolgens is het in zĳne oude gedaante, die het bĳ Arius had,
wederom opgetreden bĳ vele theologen na de Hervorming, vooral in
Engeland. Milton b. v. leerde, dat Zoon en Geest geschapen waren
door den vrĳen wil des Vaders vóór de schepping, en slechts den
naam van God droegen om hun ambt, evenals de rechters en overheden
in het O. T., de doctr. christ. ed. Summer 1827 lib. I c. 5. 6,
en evenzoo met geringe wĳzigingen W. Whiston, wiens arianisme
vele tegenschriften in het leven riep, Walch Bibl. theol. sel. I
957 f., S. Clarke, The scripture doctrine of the trinity 1712,
P. Maty, Lettre d’un théologien à un autre théologien sur le
mystère de la Trinité 1729, Dan. Whitby, Harwood, vele Remonstranten
hier te lande, en in dezen tĳd de Groninger theologen,
Hofstede de Groot, De Gron. Godg. 160v. Een derde vorm van
Arianisme kwam op in het Socinianisme. De Vader is de eenige,
waarachtige God. De Zoon is een door God onmiddellĳk, door
bovennatuurlĳke ontvangenis geschapen, heilig mensch, die vóór
zĳne ontvangenis niet bestond en door God met dit doel werd
voortgebracht, om aan de menschen eene nieuwe wet te prediken.
Na vervulling van dezen last is Hĳ verhoogd in den hemel en
Goddelĳke genade deelachtig geworden. De Geest is niets anders
dan eene kracht Gods, Cat. Racov. qu. 94-190, cf. F. Socinus,
in Bibl. patr. Polon. I 789 sq., Crell, de uno Deo Patre libri

duo, e. a., bĳ Trechsel, Protest. Antitrinitarier II 221 f. 233 f.
Dit Socinianisme verbreidde zich van Polen naar Duitschland,
Nederland, Engeland en Amerika, vond in deze beide laatste
landen tolken in John Biddle, Nathanael Lardner, Theoph.
Lindsey, Joseph Priestley, stichter der Unitarian Society enz.,
en ging in unitarisme over. Het Socinianisme kon het supernaturalisme,
dat het eerst nog aannam, op den duur niet handhaven;
Jezus werd een gewoon mensch, zĳ het ook een voorbeeld van
vroomheid en zedelĳkheid, het Christendom raakte geheel los van
zĳn persoon. Zoo werd ook geleerd door het rationalisme, Wegscheider,
Instit. theol. § 91. De moderne theologie staat op
hetzelfde standpunt. En Ritschl heeft zakelĳk niet anders gedaan
dan het Socinianisme vernieuwd. Jezus is een mensch geweest
door God bekwaamd, om het koninkrĳk der hemelen op aarde
te stichten en is daarna verhoogd tot den rang van God en Heer
der gemeente. In heel deze rationalistische beschouwing van de
triniteitsleer is er natuurlĳk nog veel minder behoefte aan Goddelĳke
genade, en daarom komt de H. Geest hierbĳ nauwelĳks
ter sprake; zĳne Godheid en meestentĳds ook zĳne persoonlĳkheid
wordt ontkend.

13. Ook het Sabellianisme kan optreden in verschillende vormen.
Het heeft met het Arianisme de loochening der drieheid in het
Goddelĳk wezen gemeen, maar zoekt nu de eenheid Gods te
verkrĳgen, niet door Zoon en Geest buiten Gods wezen te plaatsen,
maar door beide er zoo in op te nemen, dat alle onderscheid
tusschen de drie personen verdwĳnt. Het onderscheid tusschen
de personen ligt volgens de triniteitsleer der kerk in de personeele
eigenschappen, bepaaldelĳk in de eeuwige generatie. Worden deze
geloochend, dan komen de personen los naast elkander te staan en
treedt het tritheisme op. Daarvan werden in de oudheid beschuldigd
de monophysieten Johannes Askusnages en Johannes Philoponus,
Baur, II 13 f., en in de middeleeuwen Roscellinus, cf.
Anselmus, de fide trinitatis et de incarnatione verbi. Later rees
eene dergelĳke aanklacht tegen Th. Sherlock, omdat hĳ in het
Goddelĳk wezen drie oneindige geesten aannam, Walch Bibl. theol.
sel. I 972; voorts tegen Roell, omdat hĳ de generatie bestreed,
Examen v. h. Ontw. v. Toler. VIIIe Sam. bl. 10v. Moor, I 735.
761-771; vervolgens ook tegen Lampe en Sibelius, omdat zĳ

bezwaar hadden in de formule per communicationem essentiae,
Moor, I 744-755. Ypey en Dermout, Gesch. der N. H. Kerk III
202 en aant. 84v. Archief v. Kerk. Gesch. door Kist en Royaards
VIII 419v. Wordt daarbĳ het wezen Gods nog in platonisch-realistischen
zin opgevat, dan gaat het tritheisme over in tetradisme,
dat aan Damianus van Alexandrie werd te laste gelegd,
Baur, II 29 f. Wĳl echter zulk eene drieheid van individueele,
gescheiden wezens, μερικαι οὐσιαι, ἰδικαι φυσεις, niet met de
eenheid Gods is overeen te brengen, kan deze ook alzoo worden
gehandhaafd dat Vader, Zoon en Geest dezelfde persoon en hetzelfde
wezen zĳn; dit patripassianisme werd in de tweede eeuw
door Praxeas geleerd. Of ook kan men met Marcellus van Ancyra
en Photinus van Sirmium Zoon en Geest beschouwen als eigenschappen
in God, die slechts ten behoeve van schepping en
herschepping van God uitgingen en zelfstandig, persoonlĳk werden.
De Logos was wel eeuwig als λογος ἐνδιαθετος; de Vader was
nooit zonder Logos, hĳ was λογοπατωρ; maar deze Logos is eerst
Zoon, προφορικος geworden in den tĳd; God breidt zich uit in
den tĳd tot Zoon en Geest en keert dan weder in zichzelven
terug, Schwane, D. G. II 135-150. Daaruit wordt dan vanzelf
het modalistisch monarchianisme geboren, dat in de drie personen
slechts drie openbaringsmodi van het ééne Goddelĳke wezen ziet.
Dit was de eigenlĳke leer van Sabellius, en later keert deze
opvatting van het dogma der triniteit telkens terug. Van modalisme
is ook de speculatie over de triniteit bĳ Erigena, de div.
nat. I 13 en bĳ Abaelard, Introd. ad theol. I 7 niet vrĳ. Maar
duidelĳker komt dit te voorschĳn bĳ de pantheistische secten in
de Middeleeuwen, bĳ Joachim van Floris, Amalrik van Bena,
David van Dinant, die een tĳdperk des Vaders, des Zoons en des
Geestes onderscheidden en het laatste nabĳ achtten, Reuter,
Gesch. der relig. Aufkl. im M. A. II 183-249. In de Hervormingseeuw
kwam het anabaptisme in oppositie tegen de kerkelĳke
triniteitsleer. De waarachtige God is de God in ons, deze is de wezenlĳke
Christus, en het Woord, de Geest in ons is de waarachtige
God, b. v. Camillo bĳ Trechsel II 95 f. David Joris leerde, dat
God één was en zich achtereenvolgens als Vader, Zoon en Geest
openbaarde in drie tĳdperken van geloof, hoop en liefde, die
begonnen waren met Mozes, Christus en hemzelven, Trechsel I
44 f. Cramer in Ned. Archief v. Kerk. Gesch. V 1-145. VI

289-368. Maar vooral Servet besteedde aan dit dogma al de
kracht van zĳn denken; in drie geschriften onderwierp hĳ het
in zĳn kerkelĳken vorm aan eene scherpe kritiek en trachtte het
ook positief nieuw op te bouwen, de trinitatis erroribus libri
septem 1531, dialogorum de trinitate libri duo 1532, en Christianismi
restitutio 1553. Servet heeft geen woorden, scherp genoeg,
om de kerkelĳke triniteitsleer te veroordeelen. Zĳ is in zĳne
oogen tritheistisch, atheistisch, een tricipex monstrum, tricipex
cerberus, tripartitus Deus. Daartegenover gaat hĳ uit van de
stelling, dat het Goddelĳk wezen niet gedeeld kan worden, en
dat er daarom, ter handhaving der Godheid van Christus en van
den H. Geest, geen personen maar alleen disposities, apparities,
modi Gods mogen aangenomen worden. De Vader is het gansche
wezen Gods, de eenige God. Maar Hĳ bedient zich van den Logos,
die reeds vóór Christus bestond, echter niet als persoon doch als
woord, rede, gedachte, om zich in de schepping en onder het
O. Test. te openbaren en in Christus mensch te worden. De Logos
nam in Christus niet de menschelĳke natuur aan maar werd in
Hem vleesch. De mensch Christus is daarom de waarachtige Zoon
Gods, God woont ten volle in Hem. En evenzoo is de H. Geest,
die niet reëel van den Logos onderscheiden maar in Hem begrepen
is, de modus der zelfmededeeling Gods. Door Hem woont God in
alle schepselen in en deelt Hĳ aan alle zĳn leven mede. Aan het
einde van het proces houdt de triniteit weder op, Trechsel I 65 f.
103 f. 120 f. De gnostische en theosophische elementen, die hier
wederom in de triniteitsleer voor den dag kwamen, namen straks
bĳ Böhme, Zinzendorf en Swedenborg nog toe. Bĳ Böhme is de
triniteit het resultaat van een proces, waarvan de donkere natuur,
het licht der idee en de wil in de Godheid de grondslagen en
de factoren zĳn, Claassen, Jakob Böhme II 25 f. Zinzendorf
noemde zichzelf wel trinitariissimus maar ging toch eigenlĳk van
een gnostisch Godsbegrip uit. God an sich was onbereikbaar,
verborgen, ondoorgrondelĳk, doch Hĳ openbaart zich in Christus.
Deze is de eigenlĳke Schepper aller dingen, de Jehovah des O.
Test., die vleesch geworden is en het voorwerp is onzer aanbidding.
In Hem wordt ook de triniteit openbaar, echter niet met immanente
verhoudingen van generatie, spiratie enz., maar als eene
heilige familie. De eerste persoon is de Vader, de H. Geest is de
moeder, Christus is de Zoon, en in die familie wordt nu de

enkele geloovige en de gemeente opgenomen als de bruid des
Zoons, die evenals Eva uit Adams zĳde, op gansch realistische
wĳze uit de zĳde en het bloed van Christus geschapen wordt,
Plitt, Zinzendorffs Theol. I 211 f. II 24. 133 f. III 14 f. Nog
sterker trad Swedenborg tegen de triniteitsleer op. Hĳ zag er
evenals Servet niets dan tritheisme in. God is één, maar Hĳ is
in Christus openbaar geworden als Vader, Zoon en Geest, die
zich verhouden als ziel, lichaam en de van beide uitgaande werkzaamheid,
Swedenborg, Die ware christl. Religion, 2te Aufl.
Stuttgart 1873 S. 241 f. Deze theosophie heeft de triniteitsleer
der nieuwe philosophie voorbereid. In het stelsel van Spinoza
met zĳne ééne onveranderlĳke substantie was er nog geen plaats
voor. Bĳ Kant worden de drie personen vervangen door drie
qualiteiten; de ware godsdienst bestaat in het geloof aan God
als heilig wetgever, goed regeerder en rechtvaardig rechter, Rel.
innerhalb u. s. w. 168 f. Schleiermacher oefende op het dogma
der triniteit eene strenge kritiek, en erkende er alleen dit ware
in, dat God met de menschheid is vereenigd, zoowel in den persoon
van Christus als in den Gemeingeist der Kirche, Gl. § 170-172,
cf. ook Lipsius, Dogm. § 368, Schweizer, Chr. Gl. § 103 f.
Scholten, L. H. K. II 238. Volgens Schelling en Hegel bevatte
het dogma eene diepe philosophische gedachte, die zĳ aldus
vertolkten: God is geest, denken, idee, en het behoort dus tot
zĳne natuur, om zich voor te stellen, te denken, te objectiveeren.
De inhoud van dat denken kan echter geen gedachte zĳn zooals
bĳ den mensch, maar moet realiteit wezen. God brengt daarom
denkende zichzelven voort, objectiveert zich, en wel in de wereld,
die de eigenlĳke Zoon Gods is, en keert dan uit die Selbstentäusserung
door het bewustzĳn der menschheid heen in den Geest
weder tot zichzelven terug, Schelling, Werke I 5 S. 294. I 6 S.
28 f. I 7 S. 56 f. Hegel, Werke XI 120 f. 129 f. XII 181 f.
Het groote verschil tusschen deze speculatie en de kerkelĳke triniteitsleer
werd nu wel door Strauss, Gl. I 492 f. ingezien. Maar
desniettemin scheppen nog velen behagen in eene dergelĳke wĳsgeerige
constructie, Biedermann, § 159. Pfleiderer, Grundriss
§ 122. Anderen vergenoegen zich er mee, om in de ééne persoonlĳkheid
Gods drie potenties, momenten, krachten te onderscheiden,
Schelling in zĳne latere periode, Rothe, Ethik § 23 f. Nitzsch,
Ev. Dogm. 438-446. En eindelĳk brengen velen het niet verder dan

tot eene openbaringstriniteit Gods in natuur (schepping), geschiedenis
(Christus) en geweten (gemeente), Hase, Hutt. Rediv. § 70.
de Wette, Dogm.3 71. Kaftan, Das Wesen der chr. Rel. 388.

14. De leer der triniteit is in de christelĳke religie het dogma
en dus ook het mysterie bĳ uitnemendheid. Zoodra de gegevens,
welke de H. Schrift voor haar biedt, object werden van het
theologisch denken, ontwaakte de behoefte aan allerlei namen en
uitdrukkingen, welke in de H. Schrift niet voorkwamen, en die
toch onmisbaar bleken, om de waarheid eenigermate, zĳ het ook
gebrekkig, weer te geven, en tegen misvatting en bestrĳding
te handhaven. De Arianen en vele richtingen in later tĳd, zooals
de Socinianen, de Anabaptisten, de Remonstranten, de Bĳbelsche
theologen enz. keuren het gebruik van zulke onschriftuurlĳke namen
af. Maar de christelĳke theologie verdedigde steeds hun recht en
hun waarde, August., de trin. VI 10. Thomas, S. Th. I qu. 29
art. 3. Calvĳn, Inst. I 13, 5. Moor I 710-712. M. Vitringa I
191-195. Gerhard, Loc. III c. 2. Philippi, Kirchl. Gl. II3 149 f.
De Schrift is ons immers ook niet gegeven, om eenvoudig nagesproken
maar om nagedacht en in eigen taal te worden weergegeven;
Jezus en de apostelen hebben haar alzoo gebruikt en door redeneering
verdere gevolgtrekkingen uit haar afgeleid; de Schrift is
geen wetboek en ook geen dogmatiek maar het principium der
theologie; als woord Gods bindt zĳ niet alleen in haar letterlĳke
woorden maar ook in hetgeen wettig uit haar afgeleid wordt, cf.
deel I 528.
Voorts is er geen nadenken over de waarheid der
Schrift en dus geen enkele theologische werkzaamheid mogelĳk,
zonder van zulke woorden, die niet in de Schrift voorkomen,
gebruik te maken. Niet alleen in de triniteitsleer, maar ook bĳ
elk ander dogma en in heel de theologie worden uitdrukkingen
en termen gebezigd, die in de Schrift niet te vinden zĳn. Met
deze namen is dus de zelfstandigheid van den Christen, het
recht der theologie gemoeid. En eindelĳk dienen deze niet,
om nieuwe dogmata buiten de Schrift om of in strĳd met haar
in te voeren, maar juist om de waarheid der Schrift tegen
de ketterĳ te handhaven. Ze hebben veel meer negatieve dan
positieve beteekenis. Zĳ wĳzen de lĳnen aan, binnen welke het
christelĳk denken zich te bewegen heeft, om niet de waarheid
der openbaring onder de handen te verliezen. Onder den schĳn

van Schriftuurlĳkheid is de Bĳbelsche theologie altĳd verder van
de Schrift afgedwaald; en met hare niet-bĳbelsche termen is de
kerkelĳke orthodoxie altĳd weer in haar Schriftuurlĳk karakter
gerechtvaardigd. Zoo kwamen ook in de leer der triniteit allengs
allerlei ongewone namen op, zooals ὁμοουσιος, οὐσια, ὑπαρξις,
ὑποστασις, προσωπον, γενναν, τριας, unitas, trinitas, substantia,
personae, nomina, gradus, species, formae, proprietates enz. De
beteekenis dezer termen stond echter eerst lang niet vast. Het
woord οὐσια werd wel gewoonlĳk van het ééne wezen Gods gebezigd,
maar diende toch bĳ Origenes, Athanasius, Gregorius Nyss. nog
dikwerf, om de drie personen in dat ééne wezen aan te duiden.
Athanasius verdedigde zich tegen het Sabellianisme uitdrukkelĳk
daarmede, dat hĳ den Zoon niet μονοουσιος maar ὁμοουσιος
met den Vader noemt, Expos. fid. c. 2. Evenzoo werd het woord
ὑποστασις nu eens van het wezen, dan weer van de drie personen
gebruikt; en men zeide dus nu eens dat er maar ééne en dan
weer, dat er drie ὑποστασεις in God waren. Maar het Sabellianisme
zag in de personen slechts openbaringsvormen van het ééne
wezen. Daartegenover moest de kerk er nadruk op leggen, dat die
personen werkelĳk bestaande zelfstandigheden waren in het Goddelĳk
wezen. En daarvoor werd de naam ὑποστασις gebruikt.
Basilius in zĳn brief περι οὐσιας και ὑποσταεως bracht hierin
meer gelĳkmatigheid, door het wezen Gods met οὐσια en de drie
personen met ὑποστασις of προσωπον aan te duiden; elke ὑποστασις
heeft dus eigen bestaan, ἰδια ὑπαρξις, is ὑφεστωσα, en
is door ἰδιοτητες, ἰδιωματα, ἰδιαζοντα, σημεια, ἰδια γνωρισματα,
χαρακτηρες, μορφαι van de andere onderscheiden. En hierbĳ sluit
het spraakgebruik van de beide Gregoriussen en voorts van Joh.
Damascenus en van de grieksche theologie en kerk zich aan.
Petavius, de trin. V c. 1 sq. Schwane, Dogmengesch. II2 99. 151
f. Dorner, Entw. I2 914 f. Harnack, II2 252. Hatch, Griech. u.
Christ., deutsch von Preuschen 1892 S. 200 f. In het Westen
was de verwarring niet zoo groot. Door Tertullianus was de
term essentia of substantia voor het wezen en de naam persona
of subsistentia voor de personen vastgesteld. Latere kerkleeraars
en symbolen namen dit spraakgebruik over. Hilarius in zĳn werk
de trinitate spreekt constant van una essentia, substantia, natura,
genus en van tres personae, die door proprietates van elkander
onderscheiden zĳn. Augustinus keurde het af, om het grieksche

ὑποστασις door substantia weer te geven. Substantia en essentia
liet zich in het latĳn niet zoo onderscheiden als ὑποστασις en
οὐσια in het grieksch. Men kon in het latĳn niet spreken van una
essentia en tres substantiae. Veeleer was substantia gelĳk het
grieksche ουσια, en essentia klonk in de latĳnsche ooren altĳd
nog vreemd en ongewoon. Het latĳn behield daarom de uitdrukking
una substantia en tres personae. Toch werd het woord substantia
door Augustinus liefst geheel vermeden, zoowel voor het
wezen als voor de personen. Want substantia duidde in het latĳn,
in onderscheiding van accidens, den drager der eigenschappen aan
als bestaande in zich zelven. Omdat die tegenstelling in God niet
vallen kan, daar wezen en eigenschappen in Hem één zĳn, achtte
Augustinus het beter, om het Goddelĳk wezen als essentia aan
te duiden, de trin. V 8. VII 4. En gelĳk in het Oosten noodig
was om tegenover het Sabellianisme op de zelfstandigheid, de
ὑποστασις, der drie personen nadruk te leggen, zoo hielden de
Latĳnen tegenover het Arianisme vast, dat de drie personen geen
drie substantiae, maar drie personae waren. De Scholastiek breidde
deze terminologie nog uit en gaf een vast schema, dat later algemeen,
ook in de theologie der Reformatie, overgenomen werd. In
God is één wezen, una essentia, unitas naturae, en drie personen,
tres personae, trinitas personarum. Deze drie personen zĳn in
dat wezen één, ὁμοουσιοι, coessentiales, en bestaan wederkeerig
in elkander, ἐμπεριχωρησις, circumincessio personarum. Maar
zĳ zĳn onderscheiden. Want er zĳn in God duae emanationes:
per modum naturae en per modum voluntatis; tres hypostases:
Pater, Filius, Spiritus S.; quatuor relationes: paternitas, filiatio,
spiratio activa en passiva; quinque notiones: innascibilitas, paternitas,
filiatio, spiratio activa en passiva; tres proprietates personales:
Pater, qui est ingenitus, Filius, qui est genitus, Spiritus
Sanctus, qui est spiratus, Bonaventura, Brevil. I c. 3. 4 cf. Anselmus,
Monol. c. 29 sq. Lombardus, Sent. I dist. 22 sq. Thomas,
S. Theol. I qu. 27-32 enz.

15. Om de leer der triniteit wel te verstaan, dienen drie
vragen beantwoord: wat geeft het woord wezen te kennen? wat
wordt er met het woord persoon aangeduid? En welke is de
verhouding tusschen wezen en persoon en tusschen de personen
onderling? Wat het begrip wezen aangaat, Aristoteles omschreef

οἰσια als eene substantie, ἡ μητε καθ’ ὑποκειμενον τινος λεγεται
μητε ἐν ὑποκειμενω τινι ἐστιν, oἱον ὁ τις ἀνθρωπος και ὁ τις
ἱππος. En zoo werd het woord ook eerst in de theologie gebruikt
en op de drie personen zoowel als op het ééne wezen toegepast.
Maar allengs werd οὐσια in een anderen zin gebezigd en werd het
de aanduiding van het wezen, de natuur, de essentia van een ding,
wat Aristoteles genoemd had το τι ἠν εἰναι. Zoo werd het synoniem
met φυσις. Sommigen achtten dit woord, wĳl afkomstig
van φυναι, evenals natura van nasci, minder geschikt om
het wezen Gods aan te duiden, Greg. Naz. ad Evagr., Dionys.
de div. nom. c. 2. Maar dit woord werd toch ingeburgerd in de
theologie evenals het woord natuur, en vond steun in 2 Petr. 1:4.
Οὐσια, φυσις, substantia, essentia, natura werd de constante naam
voor het ééne wezen Gods, de Godheid in het algemeen, afgedacht
van hare ὑπαρξις, subsistentia en van hare τροποι ὑπαρξεως,
modi subsistendi, dus voor de Goddelĳke natuur, gelĳk zĳ aan
alle drie personen gemeenschappelĳk is. Dit wezen Gods is één
en eenvoudig, essentieel onderscheiden van alle creaturen en in
’t bezit van al die eigenschappen, welke vroeger behandeld zĳn.
De onderscheiding tusschen dit wezen en de drie personen in God
vindt hare analogie in de schepselen. Bĳ deze maken wĳ onderscheid
tusschen het wezen en de individuen. Paulus, Johannes,
Petrus zĳn allen dezelfde menschelĳke natuur deelachtig maar
zĳn als personen van het wezen en van elkander onderscheiden,
Basilius, Epist. 43. Maar er dreigt hier aanstonds een dubbel
gevaar. Het nominalisme vat het wezen, het algemeene slechts
op als een naam, een begrip en komt in de leer der triniteit dus
tot tritheisme; het excessieve realisme denkt bĳ het wezen aan
eene achter en boven de personen staande zelfstandigheid en komt
dus tot tetradisme of sabellianisme. Zelfs Gregorius van Nyssa
overwon dit overdreven realisme niet geheel. Ten betooge, dat de
Godheid ééne is en er niet van drie Goden gesproken mocht worden,
ontkende hĳ de toepasselĳkheid van het getal ook op eindige
schepselen. Het was volgens hem een misbruik, om van hen, die
ééne natuur deelachtig zĳn, in het meervoud en dus van vele
menschen te spreken, ad Ablabium, cf. Petavius, de trin. IV c. 9.
Schwane II 156 f. Dorner, Entw. I 916 f. Zoo wordt echter het
onderscheid tusschen het wezen in God en in de schepselen over
het hoofd gezien. Er is zonder twĳfel analogie, en vanwege die

analogie mogen wĳ ook bĳ God van zĳn wezen spreken. Maar
die analogie onderstelt toch tegelĳk een zeer belangrĳk verschil.
Het begrip van het wezen des menschen is een soortbegrip; de
menschelĳke natuur heeft wel reëel bestaan en is geen flatus vocis,
zĳ is aanwezig wel niet buiten en boven de menschen, maar toch
in iederen mensch. Doch zĳ bestaat in ieder mensch op eene
eigene, eindige wĳze; de menschen zĳn evenals de goden in het
polytheisme wel ὁμοι-] maar niet ὁμο-] of μονοουσιοι. De menschelĳke
natuur is in de verschillende menschen niet tota en niet
numero eadem; en de menschen zĳn daarom niet alleen distincti
maar ook divisi. In God is dat alles anders. De Goddelĳke natuur
is niet te denken als een abstract soortbegrip en evenmin als eene
substantia buiten, boven, achter de personen; zĳ bestaat in de
personen en in elk van deze tota en numero eadem. De personen
zĳn dus wel distincti maar niet divisi. Zĳ zĳn ὁμο-, μονο-,
ταυτοουσιοι. Zĳ zĳn door geen plaats of tĳd of wat ook gescheiden.
Allen zĳn ze dezelfde Goddelĳke natuur en volmaaktheden
deelachtig. Het is ééne en dezelfde Godheid, die in de drie
personen, in allen en in elk in ’t bĳzonder bestaat, zoodat er in
God maar één Eeuwige, één Almachtige, één Alwetende is, één
God met één verstand, één wil, ééne macht, Symb. Athan. n.
9-18. Het woord wezen handhaaft dus de waarheid, die in de
Schrift steeds op den voorgrond wordt geplaatst, in het monotheisme
ligt opgesloten en ook door het unitarisme verdedigd
wordt. Welke onderscheidingen er in het Goddelĳk wezen ook
mogen bestaan, zĳ mogen en kunnen niet tekort doen aan de
eenheid der natuur. Want in God is de eenheid niet gebrekkig
en beperkt maar volmaakt en absoluut. Onder schepselen sluit
alle verscheidenheid uit den aard der zaak ook minder of meer
scheiding en verdeeling in. Al wat creatuur is, bestaat noodzakelĳk
in de vormen van ruimte en tĳd en dus naast en na elkaar.
Maar de eeuwigheid, de alomtegenwoordigheid, de almacht, de
goedheid enz. sluiten krachtens heur aard alle scheiding en deeling
uit. God is absolute eenheid en eenvoudigheid, zonder samenstelling
of verdeeling, en die eenheid is zelve niet ethisch, niet
contractueel van aard, gelĳk onder menschen, maar volstrekt, en
dus geen accidens aan het wezen, maar met het wezen Gods
zelf één.


16. Maar nu ligt de heerlĳkheid van de belĳdenis der triniteit
juist hierin, dat die eenheid, hoe absoluut ook, verscheidenheid
niet uit- maar insluit. Het wezen Gods is geen abstracte eenheid,
geen afgetrokken begrip, maar een volheid van zĳn, een oneindige
rĳkdom van leven, die in de verscheidenheid juist de hoogste
eenheid ontvouwt. Die zelfonderscheidingen, welke de H. Schrift
nu onder den naam van Vader, Zoon en Geest in het Goddelĳk
wezen ons kennen doet, worden in de theologie aangeduid met
het woord persoon. In het Oosten bezigde men daarvoor eerst
προσωπον, correspondeerende aan het hebr. ‎‏פָּנִים‏‎, aangezicht,
uiterlĳke verschĳning, rol. Maar dit woord was voor misverstand
vatbaar; Sabellius zeide, dat de ééne Goddelĳke οὐσια of ὑποστασις
verschillende προσωπα aannam. Daartegenover betoogden de kerkvaders,
dat de drie προσωπα in het Goddelĳk wezen niet maar
verschĳningen, openbaringsvormen, doch dat zĳ προσωπα ἐνυποστατα
waren, dat zĳ bestonden ἐν ὑποστασει. Zoo werd het
woord προσωπον door ὑποστασις, vervangen, welk woord eerst
grondslag, onderbouw, vastheid beteekent, en dan datgene aanduidt,
wat werkelĳk en niet maar in schĳn bestaat, of ook datgene,
wat in zichzelf bestaat in onderscheiding van accidentia, die inhaereeren
in iets anders, cf. ook 2 Cor. 9:4, 11:17, Hebr. 1:3,
3:14, 11:1 en Cremer s. v. In het latĳn bezigde men het woord
persona, dat eerst het masker, dan de rol van een acteur aanduidde,
daarna de conditio, qualitas, status, waarin iemand optreedt
en zoo in de rechtstaal het jus standi in judicio te kennen
gaf. Dit begrip was dus ook vrĳ zwevend, en bĳ Tertullianus
wisselt het nog met allerlei andere woorden af, nomen, species,
forma, gradus, res. Toch bleef dit woord in het latĳn behouden,
ook toen in het Oosten προσωπον reeds door ὑποστασις vervangen
was; want het woord ὑποστασις was in het latĳn door geen
geschikt woord weer te geven; substantia kon men niet bezigen,
omdat dit al voor het wezen in gebruik was. Maar dit verschil
in uitdrukking gaf herhaaldelĳk tusschen het Oosten en het Westen
aanleiding tot misverstand. De Grieken dachten bĳ het latĳnsche
persona aan hun woord προσωπον, en de Latĳnen verstonden het
grieksche ὑποστασις in den zin van hun substantia. Over en weer
verweet men elkaar de armoede der taal. Toch leerde men zakelĳk
geheel hetzelfde, nl. dat de drie personen geen modi maar
zelfstandigheden waren. Zoo kreeg dus het woord προσωπον,

persona in de kerkelĳke taal tot wezenlĳk kenmerk de zelfstandigheid,
ὑποστασις, subsistentia, subsistens, suppositum. Dezen
zin heeft het woord ὑποστασις nog bĳ Athanasius en de Cappadociërs.
Maar later kreeg het woord persona er nog een karaktertrek
bĳ. Als persona toch niets aanduidde dan ὑποστασις, het
in zichzelf bestaande, tegenover accidens, dan kon het ook wel
van zaken gebezigd worden. In den christologischen strĳd werd
men tegenover Nestorianisme en Monophysitisme gedrongen tot
nog scherper bepaling van natuur en persoon; en zoo kwam toen,
in het aan Boethius toegeschreven de duabus naturis et una
persona Christi, de definitie van persona op als naturae rationabilis
individua substantia. Het woord drukte nu tweeërlei uit: zelfstandigheid
en redelĳkheid of zelfbewustheid. Deze beteekenis
heeft het in de scholastiek, Lombardus, Sent. I dist. 23 cf.
25, 26. Thomas, S. Th. I qu. 29. Bonaventura, Sent. I dist.
23 qu. 1 en dist. 25, en voorts ook in de oudere Roomsche,
Luth. en Geref. dogmatiek, Petavius, de trin. IV c. 9. Schmid,
Dogm. der ev. luth. K. S. 90 f. Beza, Tract. theol. I 646.
Zanchius, Op. I 13. Maresius, Syst. theol. III 7. Synopsis
pur. theol. VII 8 enz. Eerst sedert de vorige eeuw kwam de
bepaling op, dat het wezen der persoonlĳkheid ligt, niet in
het in zichzelf bestaan, maar in zelfbewustzĳn en zelfbepaling.
Deze definitie moge nu voor de menschelĳke persoonlĳkheid
juist zĳn, hoewel ze ook dan nog aan bedenking onderhevig is,
maar zĳ is in elk geval geen juiste omschrĳving van het woord
persoon in de leer der triniteit. Hier toegepast, zou zĳ leiden
tot tritheisme, d. i. tot drie persoonlĳkheden, ieder met een
afzonderlĳk zelfbewustzĳn en zelfbepaling. Zelfs de definitie
van Boethius past veelmeer in de leer van Christus dan in
die der triniteit. En dat is ook telkens gevoeld. Richard van
St. Victor bestreed ze, omdat ze sprak van individua substantia
en omschreef persoon daarom als divinae naturae incommunicabilis
existentia, de trin. IV 21. Calvĳn sprak alleen van subsistentia in
Dei essentia, Inst. I 13, 6, cf. Alting, Theol. probl. nova III qu. 31.
En allen erkenden de waarheid van het woord van Augustinus: wĳ
spreken van personen, non ut illud diceretur, sed ne taceretur,
de trin. V 9. VI 10, cf. Anselmus, Monol. c. 37, 38. Calvĳn,
Inst. I 13, 2-4, en voorts Braun, Der Begriff Person in seiner
Anwendung auf Trinität und Incarnation, Mainz 1896. Persoon

duidt in het dogma der triniteit niets anders aan, dan dat de drie
personen in het Goddelĳk wezen geen modi zĳn maar elk op
eigene wĳze bestaan. Zelfs op het redelĳke en zelfbewuste in dit
begrip valt de nadruk volstrekt niet; want dit vloeit vanzelf daaruit
voort, dat zĳ des zelfden wezens en alle deugden, dus ook de
kennis en wĳsheid deelachtig zĳn. Wat echter in het woord persoon
wordt uitgedrukt, is dat de eenheid des Goddelĳken wezens
zich ontplooit in een drievoudig bestaan. Het is eene unitas, ex
semetipsa derivans trinitatem. De personen zĳn geen drie openbaringsmodi
van de ééne Goddelĳke persoonlĳkheid, maar het
Goddelĳk wezen bestaat niet anders dan als driepersoonlĳk, juist
omdat zĳ absolute, Goddelĳke persoonlĳkheid is. In den mensch
hebben wĳ daarvan slechts eene zwakke analogie. Persoonlĳkheid
bĳ menschen komt alleen daardoor tot stand, dat er een subject
is dat zichzelf als object tegenover zich stelt en zich met zichzelf
weer samenvat; drie momenten constitueeren het wezen der menschelĳke
persoonlĳkheid, maar bĳ ons zĳn dat slechts momenten;
in God zĳn het, wĳl er in Hem geen tĳd of ruimte, geen uitbreiding
en geen deeling is, drie ὑποστασεις, drie bestaanswĳzen van
het ééne en zelfde wezen. Deze analogie van de menschelĳke
persoonlĳkheid moet echter nog op eene andere wĳze worden
aangevuld. De menschelĳke natuur is te rĳk, om in één enkel
mensch of persoon te worden belichaamd, zĳ breidt daarom in
vele menschen zich uit en komt eerst in de menschheid tot haar
volle ontplooiing. Zoo ook ontplooit het Goddelĳk wezen zĳne
volheid in drie personen; maar deze zĳn geen drie individuen
naast en gescheiden van elkaar, maar in en binnen het Goddelĳk
wezen de drievoudige zelfonderscheiding, welke de ontplooiing des
wezens in de persoonlĳkheid opneemt en deze alzoo driepersoonlĳk
maakt. De ontvouwing der menschelĳke natuur is van tweeërlei
aard; in den enkelen mensch tot persoonlĳkheid en in de menschheid
tot vele individuen, die saam ook weer een eenheid, eene
persoonlĳkheid vormen gelĳk Christus met de gemeente één volkomen
man is, 1 Cor. 12:12, Ef. 4:13. Deze dubbele ontvouwing,
die in de menschheid geen andere zĳn kan, is in God ééne; de
ontplooiing van zĳn wezen tot persoonlĳkheid valt saam met die
van zĳn wezen tot personen. De drie personen zĳn de in en uit en
door en binnen het wezen tot volkomene zelfontvouwing gebrachte
ééne Goddelĳke persoonlĳkheid.


17. Hieruit is af te leiden, in welken zin de derde bovengenoemde
vraag naar de verhouding van wezen en persoon en van
de personen onderling beantwoord moet worden. Bĳ Tertullianus
zĳn de drie personen unius substantiae, unius status, unius potestatis
sed unus Deus; zĳ zĳn drie non statu sed gradu, unum,
niet unus; zĳ zĳn unus Deus, ex quo et gradus isti et formae
et species in nomine Patris, Filii et Spiritus Sancti deputantur.
Er is distinctio, distributio, geen diversitas en divisio. Athanasius
en de Cappadociërs omschreven de ὑποστασεις als τροποι ὑπαρξεως,
en gaven daarmede te kennen, dat zĳ, één in wezen, toch elk een
eigen existentia hadden en in wĳze van bestaan verschilden. Het
onderscheid tusschen wezen en persoon en de personen onderling
lag dus in de wederkeerige verhouding, ἡ προς ἀλληλα σχεσις, in
het Vader-, Zoon- en Geestzĳn, in de eigenschappen van πατροτης
(ἀγεννησια), υἱοτης (γεννησις) en ἁγιασμος (ἐκπορευσις). Breeder
werd dit uitgewerkt door Augustinus. Hĳ leidt de trinitas niet af
uit den Vader maar uit de eenheid, uit de deitas en acht ze niet
toevallig, maar wezenlĳk aan God eigen. Het behoort tot zĳn wezen,
drieëenig te zĳn. In zoover is het persoon-zĳn met het wezen zelf
identisch. Non enim aliud est Deo esse, aliud personam esse
sed omnino idem, de trin. VII 6. Indien toch het zĳn aan God
toekwam in absoluten en het persoon-zĳn in relatieven zin, dan
zouden de drie personen niet één wezen kunnen zĳn. Elk persoon
is daarom gelĳk aan het gansche wezen en evenveel als de beide
andere of als alle drie saam. Bĳ schepselen is dit niet zoo. Eén
mensch is niet zooveel als drie menschen. At in Deo non ita est;
non enim major essentia est Pater et Filius et Spiritus Sanctus
simul quam solus Pater aut solus Filius, sed tres simul illae substantiae
sive personae, si ita dicendae sunt, aequales sunt singulis,
de trin. VII 6. In summa trinitate tantum est una quantum tres
simul sunt nec plus aliquid sunt duae quam una, et in se infinita
sunt. Ita et singula sunt in singulis et omnia in singulis et singula
in omnibus et omnia in omnibus et unum omnia, ib. VI 10. Ipsa
trinitas tam magnum est, quam unaquaeque ibi persona, ib. VIII 1.
Daarom kan het onderscheid tusschen wezen en persoon en personen
onderling niet liggen in eenige substantie, maar alleen in de
onderlinge relaties. Quidquid ergo ad seipsum dicitur Deus, et de
singulis personis singulariter dicitur, id est, de Patre et Filio et
Spiritu Sancto, et simul de ipsa trinitate non pluraliter sed

singulariter dicitur, de trin. V 8. Quidquid autem proprie singula in
eadem trinitate dicuntur, nullo modo ad seipsa sed ad invicem, aut
ad creaturam dicuntur et ideo relative, non substantialiter ea dici
manifestum est, ib. c. 11. En dienovereenkomstig zeide de latere
theologie, dat wezen en persoon niet re maar ratione verschilden,
echter niet ratione ratiocinante, d. i. rationaliter, nominaliter, gelĳk
Sabellius meende, maar ratione ratiocinata. Het onderscheid bestond
niet in eenige substantie doch alleen in relatie, maar dit
onderscheid was dan toch werkelĳk, objectief, in Gods openbaring
gegrond. Wezen en persoon verschillen niet re maar toch realiter;
het verschil bestaat in een modus subsistendi maar is toch een
reëel verschil. De persoon is eene bestaanswĳze van het wezen;
en de personen onderling verschillen dus, gelĳk de eene bestaanswĳze
van de andere, of naar het gewone voorbeeld, gelĳk de
opene van de geslotene hand verschilt, Thomas, S. Th. I qu. 28 sq.
Petavius, de trin. IV c. 10. 11. Kleutgen, Theol. der Vorz. I2 350 f.
Calvĳn, Inst. I 13, 6. 16-20. Zanchius, Op. I 21 sq. Moor I
713 sq. Turretinus, Th. El. III qu. 27 enz. Indien dit onderscheid
van wezen en persoon en van personen onderling in een enkel woord
moet worden aangegeven, is er inderdaad niet veel meer van te
zeggen. Maar duidelĳker wordt dit onderscheid toch, als wĳ de
relatiën zelve indenken, waardoor het in het Goddelĳk wezen tot
stand komt. Ofschoon de H. Schrift streng monotheistisch is, kent
zĳ aan Zoon en Geest toch Goddelĳke natuur en volmaaktheden toe
en plaatst hen met den Vader op ééne lĳn. Vader, Zoon en Geest
zĳn alzoo onderscheidene subjecten in het ééne en zelfde Goddelĳke
wezen. En als zoodanig dragen zĳ dan ook verschillende namen,
hebben zĳ bĳzondere personeele eigenschappen en treden zĳ altĳd
op in eene zekere vaste orde, zoowel ad intra als ad extra. Het
onderscheid der personen ligt dus geheel en al in de zoogenaamde
ἰδιωματα, ἰδιοτητες, proprietates, personeele eigenschappen, nl.
paternitas (ἀγεννησια, innascibilitas), generatio activa, spiratio
activa, filiatio (generatio passiva en spiratio activa), processio
(spiratio passiva). Deze voegen nu uit den aard der zaak niets
nieuws, geen nieuwe substantie aan het wezen toe. Een mensch,
die vader wordt, verandert niet van wezen maar treedt alleen op
in eene tot dusver hem vreemde relatie. Het wezen Gods is van
het Vader-zĳn, het Zoon-zĳn en het Geest-zĳn niet zakelĳk, substantieel
maar alleen ratione, relatione onderscheiden. Het ééne

en zelfde wezen is en heet Vader, wanneer het gedacht wordt in
zĳne relatie tot datzelfde wezen in de relatie des Zoons. En de
personen onderling verschillen dus alleen daarin, dat de een Vader,
de ander Zoon en de derde Geest is. Onder menschen vinden wĳ
hiervan slechts eene zwakke gelĳkenis, maar die toch tot opheldering
dienen kan. Onder menschen is het vaderschap en zoonschap
ook wel niets dan eene relatie, doch die relatie onderstelt een
persoonlĳk, individueel subject, dat van die relatie de drager is,
maar overigens nog buiten dat vaderschap en zoonschap op allerlei
wĳze bestaat. Het vaderschap is maar eene toevallige eigenschap
van het mensch-zĳn; sommige menschen worden nooit vader;
wie het wordt, is het langen tĳd niet geweest en houdt het ook
weer langzamerhand op te zĳn enz. Het mensch-zĳn gaat dus in
het vaderschap of zoonschap lang niet op. Zoo is het echter niet
in het Goddelĳk wezen. Het God-zĳn valt volkomen met het
persoon-zĳn samen. Quemadmodum hoc illi est esse, quod Deum
esse, quod magnum, quod bonum esse, ita hoc illi est esse, quod
personam esse, Aug. de trin. VII 6. Het Goddelĳk wezen gaat
dus, om zoo te zeggen, bĳ elk der drie personen in het Vader-,
Zoon- en Geest-zĳn volkomen op. De paternitas, filiatio en processio
zĳn geen bĳkomende eigenschappen bĳ het wezen, maar de eeuwige
bestaansvormen van, de eeuwige, immanente relatiën in het wezen.
Bĳ menschen valt de ontplooiing der ééne menschelĳke natuur
uiteen; ze geschiedt deels in den enkelen mensch, doordat hĳ
wordt tot persoonlĳkheid; ze heeft voorts plaats in de menschheid,
wier leden alle de menschelĳke natuur op eene bĳzondere
wĳze representeeren; ze komt eindelĳk ook tot stand in de geslachts-
en verwantschapsrelatiën, die ook telkenmale eene zĳde
van de menschelĳke natuur ons kennen doen. In de menschen
valt deze drievoudige ontplooiing der natuur uiteen in ruimte en
tĳd; zĳ is wezenlĳk uitbreiding. In God echter is er geen scheiding
of deeling. De ontplooiing van zĳn wezen tot persoonlĳkheid neemt
die van zĳn wezen tot personen en tevens die van zĳn wezen tot
de immanente relatiën, welke door de namen Vader, Zoon en
Geest worden uitgedrukt ineens, terstond, absoluut, volkomen in
zich op. Zoo is God de archetype van den mensch; wat in de
menschheid uiteenvalt, naast elkaar ligt, uiteengespreid wordt in
de vormen van ruimte en tĳd, dat is in God eeuwig en eenvoudig
aanwezig. De processiones in zĳn wezen brengen tegelĳkertĳd in

God zĳne absolute persoonlĳkheid, zĳne drievuldigheid en zĳne
immanente relatiën tot stand. Zĳ zĳn de absolute archetypen van
al die processiones, waardoor in den enkelen mensch, in het gezin
en in de menschheid de menschelĳke natuur tot haar volledige
ontvouwing komt. Daarom zĳn de drie personen wel elk een
ander, alius, maar niet aliud; de drieheid is uit en in en tot de
eenheid; de ontvouwing des wezens heeft plaats binnen het wezen
en doet dus aan de eenheid en eenvoudigheid des wezens niet te
kort. Voorts zĳn de drie personen, schoon niet aliud, toch wel
alii, onderscheidene subjecten, ὑποστασεις, subsistentiae, die juist
daardoor het wezen Gods in het wezen zelf tot absolute ontvouwing
brengen. En eindelĳk zĳn die drie personen onderling
door generatie en spiratie op absolute wĳze elkander verwant;
hun onderscheidenheid als subjecten valt met hun immanente
verwantschapsrelatiën volkomen saam. De Vader is enkel en
eeuwig Vader, de Zoon is enkel en eeuwig Zoon, de Geest is
enkel en eeuwig Geest. En omdat ze elk zichzelf zĳn op eenvoudige,
eeuwige, absolute wĳze, daarom is de Vader God en de
Zoon is God en de H. Geest is God. De Vader is het als Vader,
de Zoon als Zoon, de H. Geest als H. Geest. En wĳl zĳ alle
drie God zĳn, zĳn zĳ ééne Goddelĳke natuur deelachtig, en is er
dus één God, Vader, Zoon en H. Geest, die te prĳzen is tot in
eeuwigheid.

18. Nadat alzoo de leer der triniteit in het algemeen is uiteengezet,
dienen thans de drie personen afzonderlĳk te worden
besproken. De eerste persoon is de Vader en zĳne personeele
eigenschap is de paternitas of ook de ἀγεννησια. In den ariaanschen
strĳd speelde dit woord eene groote rol. Het werd uit het
gewoon grieksch overgenomen. Plato noemde de ideeën ἀγεννητους;
Aristoteles noemde zoo de stof; de Gnostieken spraken van God
als βυθος ἀγεννητος, ingenitum, Iren. adv. haer. I 1. Van hen
namen Paulus van Samosata en de Arianen, Aëtius en Eunomius
dit spraakgebruik over, om daarmede de homoousie van den Zoon
en den Geest met den Vader te bestrĳden. De ἀγεννησια drukte,
in tegenstelling met alle schepsel, Gods eigenlĳk wezen uit. De
Zoon echter is niet ἀγεννητος; Hĳ heet in de Schrift μονογενης
en ook de orthodoxie noemt Hem gegenereerd; dus kan Hĳ niet
God, maar moet Hĳ een schepsel wezen; wĳ mogen niet δυο

ἀγεννητα, d. i. δυο θεους aannemen, Athanasius, c. Ar. I 31 sq.
de decr. nic. syn. 28 sq. Basilius, adv. Eunom. II 25 sq. enz.
Nu bestaan er echter in het grieksch twee woorden: γεννητος
a. v. γενναν, gignere, generare en γενητος a. v. γιγνεσθαι, fieri;
het laatste is veel ruimer dan het eerste en duidt alles aan wat
voortgebracht wordt en een begin heeft van bestaan, hetzĳ door
schepping, generatie of voortplanting. Deze beide woorden werden
eerst nog niet altĳd duidelĳk onderscheiden; men wees er alleen
op, dat het woord ἀγεννητος of ἀγενητος in verschillenden zin
kon gebezigd worden en in den eenen zin niet en in den anderen
zin wel op den Zoon kon toegepast worden. Maar langzamerhand
werd het gebruik, om tusschen beide woorden onderscheid te
maken. Alle drie personen konden dan in tegenstelling met alle
schepsel, ἀγενητος heeten; geen hunner was voortgebracht op de
wĳze der creaturen; geen, hunner had een begin van bestaan. De
agenesie was eene eigenschap van het Goddelĳk wezen en aan
alle drie personen gemeen. Maar daarvan moest de ἀγεννησια
onderscheiden worden. Deze was eene eigenschap van den Vader
alleen. De Zoon kon γεννητος heeten, niet omdat Hĳ als een
schepsel in den tĳd was, voortgebracht maar wĳl Hĳ van eeuwigheid
uit het wezen des Vaders was gegenereerd, cf. Athan., Basil.
Gregor. t. a. p. Damascenus, de fide orthod. I c. 8. Augustinus,
de trin. V c. 3. Petavius, de trin. V c. 1-3. Suicerus, s. v.
Maar de kerkvaders merkten er tegelĳk bĳ op, dat deze eigenschap,
nl. de ἀγεννησια, bepaaldelĳk aan den persoon en niet aan
het wezen toekwam. Het wezen is in de drie personen één en
hetzelfde, maar de agennesie is eene relatie in het wezen. Gelĳk
Adam en Eva en Abel hetzelfde wezen deelachtig zĳn, ofschoon ze
dat op verschillende wĳze ontvingen, zoo is ook in God het wezen
één, schoon dit in de drie personen op verschillende wĳze bestaat,
Athan. de decr. nic. Syn. 8. Gregor. Naz. Orat. theol. V. Daarbĳ
komt nog, dat de naam ἀγεννησια negatief is en alleen zegt, dat
de Vader boven generatie verheven is, maar hĳ zegt niets positiefs
aangaande Gods natuur; eigenlĳk is hĳ dus ook geen aanduiding
van den persoon des Vaders, want het ἀγεννητον esse en het
Vader-zĳn is volstrekt niet hetzelfde, Basilius, adv. Eun. I 9. 15.
Greg. Naz. Orat. theol. III. August. de trin. V 5. Daarom is de
naam van Vader te verkiezen boven dien van ἀγεννητος, Basilius,
adv. Eun. I 5. De Schriftuurlĳke naam van Vader duidt veel

beter dan die van ἀγεννητος de personeele eigenschap van den
eersten persoon aan. In de paternitas ligt eene positieve relatie
opgesloten tot den tweeden persoon. De naam Vader is Gode nog
meer eigen dan de naam van God, want deze laatste is een
algemeene naam, een nomen dignitatis, maar de Vadernaam in
het N. T. is evenals die van Ihvh in het O. T. een nomen proprium,
aanduiding van eene personeele eigenschap Gods. Wie
Gode den Vadernaam ontzegt, doet Hem nog grooter oneer aan,
dan wie zĳne schepping ontkent. Deze Vadernaam is dan ook
geen overdrachtelĳke spreekwĳze van menschen op God overgebracht.
Veeleer is de verhouding omgekeerd. Het vaderschap op
aarde is eene verre, zwakke gelĳkenis van het Vaderschap Gods,
Ef. 3:15. God is Vader in waarachtigen en volkomenen zin.
Onder menschen is een vader ook weer zoon van een ander en
een zoon op zĳn beurt ook weer vader; onder menschen is een
vader alleen niet in staat, om een zoon voort te brengen; onder
menschen is het vaderschap tĳdelĳk en in zekeren zin toevallig,
niet wezenlĳk met het mensch-zĳn verbonden; het begint eerst
laat en het houdt spoedig, in elk geval bĳ den dood, weer op.
Maar in God is dat gansch anders. Hĳ is enkel en louter en
geheel Vader; Hĳ is alleen Vader, Hĳ is Vader van natuur;
Hĳ is Vader eeuwiglĳk, zonder begin en einde, en daarom moet
ook de generatie eene eeuwige zĳn en de Zoon even eeuwig als
de Vader, want als de Zoon niet eeuwig ware, kon de Vader ook
niet eeuwig zĳn. De eeuwigheid van het Vaderschap brengt de
eeuwigheid van het Zoonschap mee; wie den Vader noemt, noemt
vanzelf daarin ook den Zoon, Athanasius, c. Ar. I 23. 28. Greg.
Naz. Orat. theol. III 5. 17. Damascenus, de fide orthod. I 8.
Hilarius, de trin. XII 24. Om deze relatie van den Vader tot
den Zoon en tevens tot den H. Geest werd de Vader dikwerf
genoemd αὐτογενης, αὐτογενητος, αὐτοφυης, ἀποιητος, ἀναρχος,
principii expers, sui ipse origo, suae causa substantiae, sui principium;
en voorts ἀρχη, αἰτια, ριζα, πηγη, principium, causa,
radix, fons, origo, caput enz. van den Zoon en den Geest of van
de gansche Godheid, Petavius, de trin. V 5. Suicerus, s. v.

19. De bĳzondere eigenschap van den tweeden persoon in de
triniteit is de filiatio. In de Schrift draagt Hĳ verschillende
namen, die zĳne verhouding tot den Vader aanduiden, zooals

woord, wĳsheid, logos, zoon, eerstgeboren, eeniggeboren, eenige
zoon, beeld Gods, εἰκων, ὑποστασις, χαρακτηρ. Op deze namen
en op enkele teksten boven aangehaald, werd de leer der door
Origenes het eerst zoo genoemde eeuwige generatie, αἰωνιος
γεννησις, gebouwd. Natuurlĳk spreken wĳ daarmede op menschelĳke
en dus onvolkomene en gebrekkige wĳze; en de gedachte
daaraan maant tot bescheidenheid, Iren. adv. haer. II
28, 6, Athan., c. Ar. II 36. Basilius, adv. Eun. II 22, 24.
Greg. Naz. Orat. XX enz. Maar toch mogen wĳ zoo spreken.
Want evenals bĳ gelĳkenis aan God mond en oor en oog wordt
toegeschreven, zoo is de menschelĳke generatie analogie en beeld
van die Goddelĳke daad, waardoor de Vader aan den Zoon het
leven in zichzelven geeft. Maar dan moet al het onvolmaakte en
zinnelĳke daarvan ook worden weggedacht. De generatie van een
mensch is onvolkomen en gebrekkig; een man heeft eene vrouw
noodig, om een zoon voort te brengen; een man kan nooit in een
kind en zelfs niet in vele kinderen zĳn volle beeld, zĳn gansche
wezen mededeelen; een vader wordt eerst vader mettertĳd en
houdt het ook op te zĳn, en het kind wordt spoedig geheel onafhankelĳk
van en zelfstandig tegenover den vader. Maar alzoo is
het niet bĳ God. Er is generatie ook in het Goddelĳk wezen.
Het is eene schoone, bĳ de kerkvaders telkens terugkeerende
gedachte, dat God vruchtbaar is. Hĳ is geen abstracte, starre
eenheid, niet μοναδικος, solitarius. Hĳ is eene volheid van leven;
zĳne natuur is eene γεννητικη, καρπογονος οὐσια; zĳ is voor
uitbreiding, ontvouwing, mededeeling vatbaar. Wie dit ontkent
en alle productie in het Goddelĳk wezen loochent, maakt er
geen ernst mede, dat God oneindig, volzalig leven is. Hĳ
houdt niets dan een abstract, deistisch Godsbegrip over of
neemt ter vergoeding op pantheistische wĳze het leven der
wereld in het Goddelĳk wezen op. Zonder de triniteit is ook
de schepping niet te verstaan; indien God zich niet mededeelen
kan, dan is Hĳ een duister licht, eene drooge bron, en hoe zou
Hĳ zich ad extra, aan schepselen kunnen mededeelen? Athan., c.
Ar. II 2. Damasc. de fide orth. I 8. Maar toch is die generatie
op Goddelĳke wĳze te denken. Daarom is zĳ in de eerste plaats
geestelĳk. De Arianen brachten tegen haar vooral het bezwaar in,
dat alle generatie noodzakelĳk scheiding, deeling, τομη, διαιρεσις
en ook παθος, ἀπορροια medebrengt. Dat zou zoo zĳn, als ze

lichamelĳk, zinnelĳk, creatuurlĳk ware. Maar zĳ is geestelĳk en
Goddelĳk, en daarom eenvoudig, zonder deeling of scheiding, zĳ
geschiedt ἀρρευστως και ἀδιαιρετως, Athan., Expos. fidei 2. Zĳ
brengt distinctio en distributio, maar geen diversitas en divisio
in het Goddelĳk wezen. Ὁ δε θεος ἀμερης ὠν ἀμεριστος ἐστι και
ἀπαθης του υἱου πατηρ, οὐτε γαρ ἀπορροη του ἀσωματου ἐστιν,
οὐτ’ ἐπιρροη τις εἰς αὐτον γινεται, ὡς ἐπ’ ἀνθρωπων, Athan.
de decr. nic. syn. 11. c. Ar. I 16. 28 sq. De generatie in God
heeft daarom haar treffendste analogie in het denken en spreken;
en de Schrift zelve wĳst daarop, als zĳ den Zoon den Logos
noemt. Gelĳk de geest des menschen in het woord zichzelf objectiveert,
zoo deelt God in den Logos zĳn gansche wezen mee. Maar
ook hier is er weer onderscheid. De mensch behoeft vele woorden,
om zĳne gedachte uit te drukken; die woorden zĳn klanken
en dus zinnelĳk en stoffelĳk; zĳ zĳn onzelfstandig en hebben
geen bestand in zichzelve. Maar als God spreekt, dan spreekt Hĳ
in den éénen Logos zĳn gansche wezen uit en geeft Hem leven
in zichzelven. In de tweede plaats houdt daarom de generatie in,
dat de Vader den Zoon genereert ἐκ της οὐσιας του πατρος,
θεον ἐκ θεου, φως ἐκ φωτος, θεον ἀληθινον ἐκ θεου ἀληθινου,
γεννηθεντα οἰ ποιηθεντα, ὁμοουσιον τῳ πατρι, gelĳk te Nicea
vastgesteld werd. De Arianen leerden, dat de Zoon door den wil
des Vaders uit niets was voortgebracht. Doch dit was geen generatie
maar creatie. Scheppen is το ἐξωθεν και οὐκ ἐκ της οὐσιας του
κτιζοντος και ποιουντος γινεσθαι το κτιζομενον και ποιουμενον
ἀνομοιον παντελως κατ’ οὐσιαν; maar generatie is το ἐκ της
οὐσιας του γεννωντος προαγεσθαι το γεννωμενον ὁμοιον κατ’
οὐσιαν, Damasc. de fide orthod. I 8, cf. Athan., de decr. nic.
syn. 13. 26. c. Ar. I 5. 6. De Zoon is geen schepsel, maar God
te prĳzen in alle eeuwigheid, Rom. 9:5. En daarom is Hĳ niet
voortgebracht door den wil des Vaders, uit niets en in den tĳd.
Maar Hĳ is gegenereerd uit het wezen des Vaders, in de eeuwigheid.
De generatie is daarom geen eigenlĳk werk, geene ἐνεργεια
van den Vader, maar den Vader komt toe eene φυσις γεννητικη.
Dat wil natuurlĳk niet zeggen, dat de generatie eene onbewuste
ongewilde emanatie is, dat zĳ buiten den wil en de macht des
Vaders omgaat. Zĳ is niet eene daad van een voorafgaanden,
besluitenden wil, van eene βουλησις προηγουμενη, gelĳk de
schepping; maar zĳ is den Vader zoo van nature eigen, dat zĳn

wil als voluntas concomitans daarin zĳn gansche welbehagen heeft.
Zĳ is openbaring van zĳne φυσεως γνησιοτης και οὐσιας ἰδιοτης
en dus ook van zĳne kennis, wil en macht en van al zĳne deugden,
Athan. c. Ar. III 59-67. Greg. Naz. Or. III 6 sq. Cyrillus
Alex. de trin. II. Hilarius, de trin. III 4. Augustinus, de trin.
XV 20. Lombardus, Sent. I dist. 6. 7. Thomas, S. Th. I qu. 41
art. 2. In de derde plaats wordt daarom de generatie door de
christelĳke kerk ook als eene eeuwige beleden. De Arianen zeiden,
dat de Zoon er eerst niet was, ἠν ποτε ὁτε οὐκ ἠν, beriepen zich
vooral op het ἐκτισε, creavit van Spr. 8:22, cf. boven bl. 242.
en wezen op de antinomie, die er tusschen de begrippen αἰωνιος
en γεννησις bestaat. Maar indien Vader en Zoon dezen hun naam
dragen in metaphysischen zin, gelĳk de Schrift onwedersprekelĳk
leert, dan is daarmede de generatie ook als eene eeuwige bewezen.
Indien de Zoon niet eeuwig is, is ook God immers niet eeuwig
Vader; Hĳ was dan God voordat Hĳ Vader was en is eerst later
in den tĳd Vader geworden. De loochening der eeuwige generatie
doet dus niet alleen tekort aan de Godheid des Zoons maar ook
aan die des Vaders; zĳ maakt Hem veranderlĳk, berooft Hem
van zĳn Goddelĳke natuur, ontneemt Hem de eeuwigheid van
het Vaderschap, en laat het onverklaard, hoe God waarlĳk en
met recht in den tĳd Vader heeten kan, indien de grondslag
daarvoor niet eeuwig ligt in zĳne natuur, Athan., de decr. nic.
syn. 26 sq. de sent. Dionysii 14 sq. c. Ar. I 12 sq. Basilius,
adv. Eun. II 14 sq. de Spir. S. 14 sq. Greg. Naz. Or. theol.
III 3 sq. Maar die generatie is dan ook in waren zin als eene
eeuwige op te vatten. Zĳ is niet eens in de eeuwigheid afgeloopen
en volbracht, maar zĳ is eene eeuwige, onveranderlĳke, en dus
tegelĳk eeuwig voltooide en eeuwig voortgaande daad Gods. Gelĳk
de zon het licht uitstraalt, en de bron het water uitstroomt, zoo is
de generatie eigen aan de natuur des Vaders. De Vader was nooit en
is nooit zonder generatie. Hĳ genereert altĳd. Οὐχι ἐγεννησεν ὁ
πατηρ τον υἱον και ἀπελυσεν αὐτον ὁ πατηρ ἀπο της γενεσεως
αὐτου, ἀλλ’ ἀει γεννᾳ αὐτον, Orig. in Jerem. hom. IX 4, de princ.
I 2, 2. Gods genereeren is spreken en zĳn spreken is eeuwig, Θεου
αιδιον το γεννημα. Athan. c. Ar. I 14. 20. IV 12. de sent. Dion. 15.
16. Damascenus, de fide orth. I 8. Aug. de trin. VI 1. Thomas, S.
Theol. I qu. 42 art. 2. Polanus, Synt. theol. III c. 4. Voetius, Disp.
V 632. Synopsis pur. theol. VIII 11. Scholten, L. H. K. II 207.


20. De derde persoon in de triniteit draagt den naam van
den H. Geest, en zĳne personeele eigenschap is de ἐκπορευσις,
πνοη, processio, spiratio. De leer des H. Geestes is in de christelĳke
theologie altĳd slechts in het gevolg van de leer des Zoons
behandeld. Bĳ den tweeden persoon liep de strĳd schier uitsluitend
over zĳne Godheid; zĳne persoonlĳkheid stond over het algemeen
vast. Maar bĳ den H. Geest werd de strĳd voornamelĳk gevoerd
over zĳne persoonlĳkheid; indien deze erkend werd, volgde zĳne
Godheid van zelve; met de Godheid des Zoons moest ook die
van den H. Geest worden aangenomen. De Pneumatomachen van
vroeger en later tĳd brachten echter tegen de persoonlĳkheid en
Godheid des H. Geestes allerlei bezwaren in. Zĳ beriepen er zich
op, dat de naam God nooit in de Schrift aan den H. Geest wordt
toegekend, dat er van zĳne aanbidding nergens sprake is, en dat
Hĳ telkens wordt voorgesteld als eene kracht en eene gave Gods;
de enkele plaatsen, die van Hem als een persoon spreken, moesten
als personificaties worden opgevat. Nu verklaarde Gregorius
van Nazianz het groote verschil van gevoelen, dat er in zĳn tĳd
over den H. Geest bestond, daaruit, dat het O. Test. den Vader
duidelĳk had geopenbaard maar minder duidelĳk den Zoon, en
dat het N. Test. de Goddelĳke natuur des Zoons wel in helder
licht had gesteld, maar de Godheid des H. Geestes nog slechts
duister aangeduid had. Nu echter woont de H. Geest onder ons
en maakt zich klaar aan ons bekend, Orat. V. Hierin ligt eene
onmiskenbare waarheid. De persoonlĳkheid en de Godheid des
H. Geestes staan niet zoo objectief buiten en tegen ons over, als
die van den Vader en den Zoon. De naam, dien Hĳ draagt, drukt
die persoonlĳkheid niet uit, gelĳk die van Vader en Zoon. De
oeconomie des H. Geestes, n.l. de heiligmaking, teekent zich niet
zoo helder voor ons bewustzĳn af als die van schepping, vleeschwording
en voldoening. Wĳ leven zelven in die oeconomie, de
H. Geest woont in ons en onder ons, en daarom richt zich het
gebed minder tot Hem dan tot den Vader en tot den Middelaar.
Hĳ is veelmeer de auteur dan het voorwerp des gebeds. Daarom
was de persoonlĳkheid of althans de Godheid des H. Geestes
langen tĳd in de kerk in geschil. Het religieus belang dezer leer
werd in den eersten tĳd niet gevoeld. De Geest werd gewoonlĳk wel
in zĳne persoonlĳkheid erkend maar alleen beschouwd als Geest,
die in het verledene zĳn werk had verricht, de profeten en apostelen

had verlicht en Christus had toegerust en bekwaamd tot
zĳn ambt. De noodzakelĳkheid der gratia interna werd nog niet
ingezien; er was nog geen bewuste, levendige behoefte aan eene
almachtige, Goddelĳke werking der genade in het hart; de unio
mystica, de gemeenschap tusschen God en den mensch, werd nog
niet in haar diepte gepeild; de objectieve openbaring Gods in
Christus scheen voldoende, en eene subjectieve illuminatie werd
nog niet noodig geacht, cf. boven 251v. Zoodra de gemeente dieper
haar eigen leven indacht en zich rekenschap trachtte te geven
niet alleen van de objectieve maar ook van de subjectieve principia
des heils, beleed zĳ met vreugde de persoonlĳkheid en de
Godheid des H. Geestes. En zoo is het alle eeuwen door gegaan.
De loochening van het persoonlĳk bestaan en de Goddelĳke
natuur van den H. Geest komt altĳd bewust of onbewust uit
een rationalistisch, pelagiaansch, deistisch principe voort; ze hoort
thuis in den kring der Arianen, Socinianen, Remonstranten enz.
Hieruit blĳkt ook terstond, dat de belĳdenis van de persoonlĳkheid
en Godheid des H. Geestes niet voortgekomen is uit de
philosophie maar uit het hart der christelĳke religie zelve, uit
het geloof der gemeente. Er is met haar evenals met de Godheid
des Zoons een diep religieus belang, er is met haar de christelĳke
religie zelve gemoeid. Dit staat toch op grond der Schrift ontwĳfelbaar
vast, dat de H. Geest het subjectieve principe is van alle
heil, van wedergeboorte, geloof, bekeering, heiligmaking enz., dat
er m. a. w. geen gemeenschap is met Vader en Zoon dan in en
door den H. Geest. En nu één van beide: de H. Geest is een
schepsel, hetzĳ dan eene kracht, eene gave, een persoon, òf
waarachtig God. Indien Hĳ een schepsel is, dan kan Hĳ ons niet
inderdaad en in der waarheid God zelf, den Vader en den Zoon
met al hunne weldaden deelachtig maken; dan kan Hĳ niet het
principium zĳn van het nieuwe leven in den Christen en in de
gansche gemeente; dan is er geen waarachtige gemeenschap van
God en mensch, dan blĳft God boven en buiten ons, en woont
Hĳ niet in de menschheid in als in zĳn tempel. Maar een schepsel
is de H. Geest niet en kan Hĳ niet zĳn. Want Hĳ staat in
dezelfde verhouding tot den Zoon als deze tot den Vader, en
maakt ons den Zoon en den Vader deelachtig, cf. boven 248. Hĳ
is even nauw aan den Zoon verbonden als deze aan den Vader.
Hĳ is in den Zoon, en deze is in Hem. Hĳ is ἰδιον κατ’ οἰσιαν
του υἱου. Hĳ is de Geest der wĳsheid en der waarheid, der kracht
en der heerlĳkheid, de Geest, door wien Christus de gemeente
heiligt en in wien Hĳ haar zichzelven en al zĳne weldaden, de
θεια φυσις, de υἱοθεσια, de unio mystica met God deelachtig
maakt. Hĳ, die ons God zelven schenkt, moet zelf waarachtig
God wezen. Bĳ dit soteriologisch belang komt dan nog de theologische
beteekenis van de persoonlĳkheid en Godheid des H.
Geestes. Zonder deze komt het niet tot eene waarachtige eenheid
van Vader en Zoon; wie de Godheid des H. Geestes loochent,
kan die van den Zoon niet staande houden; eerst in den Goddelĳken
persoon des H. Geestes sluit de triniteit zich af, komt de
eenheid des wezens in de drieheid der personen en de drieheid
der personen in de eenheid des wezens tot stand. Met de Godheid
des H. Geestes staat en valt het gansche dogma der triniteit,
het mysterie des Christendoms, het hart der religie, de waarachtige,
wezenlĳke gemeenschap onzer zielen met God. Dit werd
door de kerkvaders begrepen en daarom hebben zĳ met de Godheid
des Zoons ook die des Geestes verdedigd, cf. Athanasius in
zĳne brieven aan Serapion, Gregorius Naz. in zĳne oratio theol.
de Spiritu Sancto, Basilius in zĳn derde boek tegen Eunomius
en in zĳn Liber de Spiritu Sancto, Gregorius Nyss., vooral in
zĳn schrĳven aan Ablabius, Hilarius, de trinitate libri XII enz.
Het Symbolum Constant. I sprak het geloof uit εἰς το πνευμα
το ἁγιον, το κυριον, το ζωοποιον, το ἐκ του πατρος ἐκπορευομενον,
το συν πατρι και υἱῳ συμπροσκυνουμενον και συνδοξαμενον,
το λαλησαν δια των προφητων. En sedert belĳdt
de gansche Christenheid haar geloof εἰς τριαδα ὁμοουσιον, Basilius
bĳ Hahn, Bibl. der Symbole und Glaubensregeln der alten Kirche3
1897 S. 270.

21. De relatie, waarin de H. Geest staat tot Vader en Zoon,
wordt door zĳn naam το πνευμα ἁγιον en tevens door vele verba,
gegeven, gezonden, uitgestort, geblazen worden, uitgaan, nederdalen
enz. eenigermate bekend gemaakt, bl. 246. De christelĳke
theologie duidde haar aan als προβολη, ἐκπορευσις, ἐκφοιτησις,
πνοη, προιεναι, προκυπτειν, προχεισθαι, processio, spiratio enz.
Liefst werd zĳ als eene πνοη, spiratio gedacht. De Schrift gaf
daar grond voor, als zĳ den H. Geest ‎‏רוּחַ‏‎, πνευμα noemde en
meermalen met adem en wind vergeleek, Ps. 33:6, Job 33:4,

Joh. 3:8, 20:22, Hd. 2:2 enz. Maar overigens nam de theologie
hier bĳ de omschrĳving der spiratie bescheidenheid in acht.
Evenals de generatie moest ze gedacht worden als eeuwige mededeeling
des zelfden wezens; ook moest ze van de generatie
onderscheiden zĳn, wĳl de generatie aan den Zoon en de spiratie
aan den H. Geest het leven in zichzelven gaf, Athan. ad Serap.
I 15 sq. Greg. Naz. Or. theol. V 7 sq. Basilius, de Spir. S.
46 sq. Damascenus, de fide orthod. I 8; maar men gevoelde de
moeilĳkheid van nadere bepalingen. Augustinus zeide: quid autem
inter nasci et procedere intersit de illa excellentissima natura
loquens, explicare quis potest? Non omne quod procedit, nascitur;
quamvis omne procedat quod nascitur. Sicut non omne quod
bipes est homo est, quamvis bipes sit omnis qui homo est. Haec
scio. Distinguere autem inter illam generationem et hanc processionem
nescio, non valeo, non sufficio, c. Maxim. III 14. de trin.
XV 17. 20. Tract. 99 in Joann. enz. Toch werd er wel naar
eenig onderscheid gezocht. En dit werd dan daarin gevonden, dat
de Zoon alleen van den Vader uitging, maar de H. Geest van
beiden, August, de trin. XV 26, of daarin dat Hĳ van Vader en
Zoon uitging ut datus, non ut natus, August. de trin. V 14
Petavius, de trin. VIII c. 13. Vooral werd er echter op gewezen,
dat de H. Geest daarom niet de Zoon des Zoons kon zĳn, omdat
dan de trias een πληθος ἀπειρον zou worden en er geen einde
zou komen aan de levensbeweging in het wezen Gods, Basilius,
adv. Eunom. V. De H. Geest is δι’ ἑαυτου συμπληρουν την
πολυυμνητον και μακαριαν τριαδα, Basilius, de Sp. S. 45. De
triniteit is voor geen vermeerdering en voor geen vermindering
vatbaar, zĳ is τελεια, Athan. c. Ar. I 18. Wel antwoordt Augustinus
eenmaal op de bedenking der Arianen, dat de Vader
machtiger was dan de Zoon, indien alleen de eerste een Zoon
kon genereeren door wien alles geschapen werd: absit autem ut,
quomodo putas, ideo sit Pater potentior Filio, quia creatorem
genuit Pater, Filius autem non genuit creatorem. Neque enim
non potuit sed non oportuit. Maar hoe dit te verstaan zĳ, wordt
in het onmiddellĳk volgende opgehelderd. Immoderata enim esset
divina generatio, si genitus Filius nepotem gigneret Patri....
nec impleretur generationis series, si semper alter ex altero nasceretur,
nec eam perficeret ullus, si non sufficeret unus, c. Maxim.
Arian. III 12. In illa vero essentia trinitatis nullo modo alia

quaelibet persona ex eadem essentia potest exsistere, de trin.
VII 6. Thomas, S. Theol. I qu. 27 art. 5. Eindelĳk werd vooral
door Thomas en de zĳnen het onderscheid tusschen generatie en
spiratie alzoo aangegeven, dat de generatie plaats had per modum
intellectus, de spiratie per modum voluntatis. Dit onderscheid was
reeds lang daardoor voorbereid, dat de generatie vergeleken werd
bĳ het denken en spreken, en de H. Geest werd voorgesteld als
de liefde, die Vader en Zoon met elkander verbindt. In de Middeleeuwsche
en Roomsche theologie werd deze onderscheiding
schier algemeen, Thomas, S. Theol. I qu. 27. c. Gent. IV 13.
15 sq. Bonaventura, Brevil. I c. 3. Thomas, Bonav. e.a. in Sent.
I dist. 13. Petavius, de trin. VII c. 13 enz. De Protestantsche
theologen namen wel allen een zeker onderscheid aan tusschen
generatie en spiratie evenals tusschen Zoon en Geest; ze erkenden
ten deele ook wel de juistheid der bovengenoemde onderscheidingen,
Melanchton, Loci Comm., de Filio. Alsted, Theol. schol. p.
137. 145. Maresius, Syst. Theol. III 28; maar velen durfden hier
toch niet zoo zeker spreken en achtten deze onderscheiding niet
schriftuurlĳk en niet bescheiden genoeg, Quenstedt, Theol. did.
polem. I 387 sq. Hollaz, Examen theol. p. 341. Zanchius, Op. I
255. Voetius, Disp. V 139. Synopsis pur. theol. IX 14. Moor I 791.

22. Toch ontwikkelde zich allengs in de leer der triniteit een
aanmerkelĳk verschil tusschen het Oosten en Westen. De ontologische
processie van den Zoon uit den Vader werd in de tweede
eeuw opgevat als eene eeuwige generatie; en zoo moest ook voor
den H. Geest, die toch niet los naast Vader en Zoon kon blĳven
staan, eene soortgelĳke processie worden aangenomen. De relatie
van den Geest tot Vader en Zoon moest worden vastgesteld.
Athanasius leerde te dien aanzien, dat de H. Geest beide Geest
des Vaders en des Zoons of van Christus heet, dat Hĳ diezelfde
ἰδιοτης, ταξις, φυσις, in betrekking tot den Zoon bezit als de Zoon
tot den Vader, Ep. ad Serap. I 21. III 1. Hĳ wordt gezegd van
den Vader uit te gaan, ἐκπορευεσθαι, omdat Hĳ van den Logos,
παρα του λογου, die uit den Vader is, gezonden en gegeven wordt,
ib. I 20. Als ἐκπορευμα des Vaders, is de H. Geest altĳd in de
handen van den Vader, die Hem zendt en den Zoon die Hem draagt,
en kan van Hen niet gescheiden worden, Expos. fidei 4. de sent.
Dionys. 17. Hĳ is niet de broeder of zoon des Zoons, maar is

de Geest des Vaders, gelĳk de Zoon zoon des Vaders is, Ep. ad
Serap. I 16. IV 3. Maar al wordt Hĳ niet Zoon genoemd, Hĳ
is toch niet ἐκτος του υἱου, want Hĳ heet de Geest der wĳsheid
en van het kindschap; als wĳ den Geest hebben, hebben wĳ den
Zoon en omgekeerd. Waarom echter de een Zoon en de ander
Geest heet, is onbegrĳpelĳk, maar alzoo leert de Schrift, ib. IV
4. 5. Hĳ is εἰκων του υἱου, ib. I 24. 26. IV 3, met den Zoon
vereenigd, ἡνωμενον, gelĳk de Zoon met den Vader, ib. I 31.
Athanasius leert dus zeer duidelĳk eene afhankelĳkheid des Geestes
van den Zoon maar spreekt toch niet uit, dat Hĳ uitgaat van
den Vader en den Zoon. De drie Cappadociërs spreken in denzelfden
geest; zĳ leeren duidelĳk, dat de H. Geest tot den Zoon staat
als de Zoon tot den Vader, dat Hĳ in orde op den Zoon volgt,
dat de Geest ons den Zoon en den Vader schenkt, dat Hĳ
uitgaat van den Vader en na en met den Zoon gedacht wordt,
dat Hĳ is uit den Vader door den Zoon, δια υἱου, en dat alleen
ἡ προς ἀλληλα σχεσις aan de drie personen elk een eigen naam
schenkt, Greg. Naz. Or. theol. V 9. Basilius, adv. Eun. III 1.
sq. de Sp. S. V. enz.; maar de uitgang de Geestes van den Zoon
wordt door geen hunner uitgesproken. Men kan ook niet zeggen,
dat deze door hen geloochend of bestreden werd, want deze vraag
was toen nog niet aan de orde gekomen. Vandaar, dat er bĳ Greg.
Nyss., Epiphanius, Dydimus, Cyrillus e. a. ook wel uitdrukkingen
voorkomen, die den uitgang des H. Geestes ook uit den Zoon schĳnen
te leeren. Ze gebruiken de praeposities παρα en ἐκ; zeggen,
dat de H. Geest alles uit Christus neemt, en dat Christus de bron
is van den H. Geest, Joh. 7:38; ze spreken uit, dat Hĳ is uit
het wezen des Vaders en des Zoons en dat Hĳ ἰδιον της οὐσιας
υἱου, het beeld, de mond, de adem des Zoons is; ze erkennen,
dat Hĳ de derde persoon is, bestaande na den Zoon en alles van
den Vader door den Zoon ontvangt enz., Petavius, de trin. VII
c. 3-7. Maar de ontwikkeling der triniteitsleer nam in het Oosten
toch eene andere richting dan in het Westen. Cyrillus leerde tegen
Nestorius, die Christus afhankelĳk maakte van den H. Geest en
zoo de orde der personen omkeerde, geheel in overeenstemming
met de grieksche patres, dat de Geest uitging van den Vader
door den Zoon, δια του υἱου, bĳ Schwane, D. G. II 204. Damascenus
zegt evenzoo, dat de Geest ook Geest des Zoons is, wĳl
Hĳ door Hem is geopenbaard en medegedeeld; dat Hĳ van, ἐκ,

den Vader uitgaat δια του υἱου; maar hĳ verwerpt uitdrukkelĳk,
dat Hĳ is uit den Zoon en uit Hem zĳn bestaan heeft, Zoon en
Geest worden herleid tot ééne oorzaak, εἰς μιαν αἰτιαν ἀναφερονται,
de fide orthod. I 8. 12. En dit is de leer der grieksche kerk
gebleven, Conf. orthod. qu. 9. 71. Schaff, Creeds of Christ. II
282. 350. Het Oosten bleef bĳ de theologie der patres staan.
Het Westen ging echter verder. Tertullianus was reeds begonnen,
om de triniteit niet uit den Vader maar uit het wezen Gods
af te leiden, en hĳ zeide ook al: spiritum non aliunde puto quam
a Patre per filium, adv. Prax. c. 4. 25. Hilarius stelt den Geest
in dezelfde verhouding tot den Zoon als den Zoon tot den Vader,
en zegt, dat de Geest van den Vader uitgaat en van den Zoon
gezonden en uitgedeeld wordt, ja den Zoon tot auctor heeft, de
trin. II 4. VIII 20. Maar vooral Augustinus ging boven de
grieksche patres uit. Hĳ vat de drie personen op als relaties in
de ééne, eenvoudige Godheid en moest den Geest daarom in relatie
stellen niet alleen tot den Vader maar ook tot den Zoon. Duidelĳk
leert Augustinus dan ook, dat H. Geest in verhouding staat, refertur,
tot Vader en tot Zoon, dat Hĳ is ineffabilis quaedam patris
filiique communio. In de namen Vader en Zoon ligt wel is waar
alleen de wederkeerige relatie uitgedrukt en niet die tot den Geest;
onze taal is er te arm toe. Maar de Geest heet toch eene gave
des Vaders en des Zoons. Hĳ heeft beide tot principium; fatendum
est patrem et filium principium esse spiritus sancti. Maar deze
zĳn dan geen twee principia, evenmin als Vader, Zoon en Geest
drie principia der schepping zĳn. Neen, Vader en Zoon zĳn unum
principium van den Geest. De Zoon heeft ook dit, dat Hĳ mede
den Geest van zich doet uitgaan, van den Vader ontvangen; want
de Zoon kan in niets van den Vader onderscheiden zĳn dan daardoor
dat Hĳ Zoon is, de trin. V 11-15. XV 17. 26. de Symb.
II 9. Deze leer van den uitgang des H. Geestes wordt dan na
Augustinus gevonden in het symbool der synode van Toledo ± 400,
in den brief van Leo I aan Turribius, in het Athanasianum n.
22, en in het symbool van de derde synode van Toledo 589, die het
filioque inlaschte in den tekst van het Constantinopolitanum,
Denzinger n. 98. 113. 136. De kerk en de theologie in het
Westen volgde Augustinus, en nam het filioque telkens weer tegen
het Oosten in bescherming, Denzinger, n. 224. 242. 294. 355.
382. 385. 586. 598. 868. 873. Alcuinus, de processione Sp. S.

Anselmus, de processione Sp. S. Lombardus, Sent. I dist. 11.
Thomas, S. Theol. I qu. 36. Petavius, de trin. VII; en de
Reformatie sloot zich hierbĳ aan. Maar het Oosten bleef in
weerwil van alle pogingen tot overeenstemming op het oude standpunt
staan, tot zelfs op de conferentie der Oud-Katholieken te
Bonn in 1875 toe, Harnack, D. G. II 275 f. 285 f. Schwane,
Dogm. II 198 f. III 146 f. Schaff, Creeds of Christ. II 545 sq.
De vruchteloosheid van al deze pogingen is te opmerkelĳker,
omdat het verschil zoo gering schĳnt te zĳn. De Grieken leeren
niet subordinatiaansch en erkennen de volle homoousie der drie
personen; zĳ stellen den H. Geest ook wel ter dege in eene zekere
relatie tot Christus, die Hem zendt en uitdeelt; zĳ hebben er
ook geen bezwaar in, om te zeggen dat Hĳ van den Vader uitgaat
door den Zoon, δια του υἱου, per filium. Omgekeerd heeft de
Westersche kerk uitgesproken, dat de uitgang van Vader en Zoon
niet verstaan mocht worden als van twee principia uitgaande en
in twee spirationes bestaande maar als ex uno principio en unica
spiratione, Denzinger n. 382. 586. Paus Leo erkende, dat de
opname der uitdrukking filioque in het oude symbool formeel
onjuist was, Schwane II 209; zelfs de formule ex patre per filium
vond als zoodanig in het Westen geen bezwaar, Denzinger, 586.
868. Schaff, Creeds II 552. En toch is geen overeenstemming
verkregen. De Grieken behielden altĳd het eene groote bezwaar,
dat, als de H. Geest ook uitging van den Zoon, er in de Godheid
twee principia, twee αἰτιαι kwamen. Dat wĳst terug op eene
andere leer van God en op eene andere practĳk der godzaligheid.
De bestrĳding van het filioque is in de grieksche kerk nog het
laatste overblĳfsel van het subordinatianisme. Hoezeer de drie
personen ook volkomen één en gelĳk worden gedacht, die eenheid
en gelĳkheid komt aan Zoon en Geest slechts toe uit den Vader.
Deze is πηγη και ἀρχη της θεοτητος. Indien de H. Geest dus
ook uitgaat van den Zoon, komt deze naast den Vader te staan,
en wordt het beginsel der eenheid gebroken en een soort van
ditheisme gehuldigd. Voor de Grieken ligt de eenheid des wezens
en de wortel der triniteit niet in de Goddelĳke natuur als zoodanig
maar in den persoon des Vaders. Hĳ is de eenige αἰτια.
De drie personen zĳn geen drie relatiën in het wezen, geen zelfontvouwing
der Godheid, maar de Vader is het, die zĳn wezen
meedeelt aan Zoon en Geest. Maar daaruit volgt, dat Zoon en

Geest nu ook naast elkander komen te staan en beiden op gelĳke
wĳze hun αἰτια, hun principium hebben in den Vader. In beiden
openbaart zich de Vader. De Zoon doet Hem kennen, de Geest
doet Hem genieten. De Zoon openbaart den Vader niet in en door
den Geest, de Geest leidt niet tot den Vader door den Zoon.
Maar beiden zĳn tot op zekere hoogte zelfstandig; beiden openen
een weg tot den Vader. Orthodoxie en mysticisme, verstand en
wil staan dualistisch naast elkaar. En deze eigenaardige verhouding
van orthodoxie en mysticisme is het kenmerk der grieksche
vroomheid. De leer staat buiten, boven het leven; zĳ dient alleen
voor het hoofd; zĳ is een geschikt object voor theologische
speculatie. Daarnaast is er eene andere bron voor het leven in
de mystiek des Geestes; deze welt niet op uit de kennis maar
heeft haar eigen oorsprong, en voedt het gemoed. Hoofd en hart
staan niet in de rechte verhouding; voorstelling en aandoening
zĳn totaal gescheiden; de ethische verbinding ontbreekt.
Cf. deel I 70.
Harnack D. G. II 285 f. Kattenbusch, Vergl. Confessionskunde
I 318 f. Schmid, Symbolik S. 30 f. K. Müller, Symbolik 220.

23. Deze immanente verhoudingen der drie personen in het
Goddelĳk wezen treden ook naar buiten in hunne openbaringen
en werken. Wel zĳn alle opera ad extra aan de drie personen
gemeenschappelĳk eigen. Opera Deitatis ad extra sunt indivisa,
servato ordine et discrimine personarum. Het is altĳd de ééne en
zelfde God, die in schepping en herschepping optreedt. Maar in
die eenheid wordt de orde der drie personen bewaard. De ontologische
triniteit spiegelt zich ook in de oeconomische af. En
daarom worden aan elk der drie personen bĳzondere eigenschappen
en werken toegeschreven, niet met uitsluiting der beide andere
personen, gelĳk Abaelard meende, Introd. ad theol. I c. 7-14,
maar zoo dat daarin de orde uitkomt, welke ook in de ontologische
triniteit tusschen de personen bestaat. Deze eigenschappen
zĳn hun dus niet propriae maar appropriatae, en de H. Schrift
gaat daarin voor, boven bl. 238. 240. Met beroep op Mt. 28:19
en 1 Cor. 8:6 zegt Hilarius, dat de Vader is de auctor, uit wien
alles is; de Zoon, de Eengeborene, door wien alles is; en dat de
H. Geest eene gave in allen is. Er is dus ééne macht, één zoon,
ééne gave. Niets ontbreekt aan deze volmaaktheid. In den Vader
is de aeternitas, in den Zoon is de species in imagine, in den

Geest is de usus in munere, de trin. II 1. Hilarius kent deze
eigenschappen aan de drie personen toe, omdat de Vader de ἀρχη
is en zonder principium; de Zoon het beeld des Vaders, die Hem
openbaart in zĳne heerlĳkheid; de H. Geest eene gave van Vader
en Zoon, die ons de gemeenschap met God deelachtig maakt.
Augustinus maakte hiertegen eenig bezwaar, de trin. VI 10 en
gaf het onderscheid anders aan: in Patre unitas, in Filio aequalitas,
in Spiritu Sancto unitatis aequalitatisque concordia; et tria
haec unum omnia propter Patrem, aequalia omnia propter Filium,
connexa omnia propter Spiritum Sanctum, de doctr. christ. I 5.
In zĳn werk de trinitate ontwikkelde hĳ deze distinctie nog
breeder. Hier schrĳft hĳ aan den Vader de macht, aan den Zoon
de wĳsheid, aan den H. Geest de goedheid of liefde toe. Dit
mag echter niet zoo verstaan worden, dat de Vader eerst wĳs en
goed werd door de wĳsheid des Zoons en de goedheid des H.
Geestes. Want Vader, Zoon en Geest zĳn allen dezelfde Goddelĳke
natuur en dezelfde Goddelĳke eigenschappen deelachtig. Maar
toch is het geoorloofd, de genoemde eigenschappen in oeconomischen
zin aan de drie personen toe te kennen, de trin. VII 1 sq.
XV 7. Latere theologen namen deze distinctie over, Erigena, de
div. nat. I 13. Thomas, S. Theol. I qu. 39 art. 7. 8. Bonaventura,
Brevil. I c. 6. Sent. I dist. 31 art. 1 qu. 3 en art. 2 qu. 3.
Hugo Vict. de Sacr. I pars 3 c. 27.

Daaraan beantwoordt ook een oeconomisch onderscheid in de
opera ad extra. Deze zĳn wel alle wezenswerken, maar elk der
drie personen neemt daarbĳ toch die plaats in, welke beantwoordt
aan de orde van zĳn bestaan in het Goddelĳk wezen. De Vader
werkt van zichzelven door den Zoon in den Geest. De H. Schrift
duidt dit onderscheid duidelĳk aan in de zoogenaamde praepositiones
distinctionales ἐκ, δια en ἐν, 1 Cor. 8:6, Joh. 1:3, 14;
de dikwerf hiervoor bĳgebrachte tekst Rom. 11:36 is niet trinitarisch
in te deelen, en Col. 1:16 is slechts schĳnbaar in strĳd
met dit gebruik der praeposities. Men zag dit onderscheid, dat
de Schrift tusschen de drie personen maakt, reeds vroeg in en
wees er met nadruk op, Iren. adv. haer. V 18. Athanasius beroept
zich meermalen op Ef. 4:6 en zegt dat God als Vader is boven
allen, en als Zoon door allen en als Geest in allen, en dat de
Vader alle dingen schept en herschept door den Zoon in den
Geest, Ep. ad Serap. I 14. 28. II 6. 7. Basilius werd aangeklaagd,

omdat hĳ in zĳn gebed nu eens den Vader dankte μετα του υἱου
συν τῳ πνευματι τῳ ἁγιῳ en dan weer δια του υἱου ἐν τῳ ἁγιῳ
πνευματι. Hĳ verdedigt in zĳn geschrift de Spiritu Sancto de
eerste uitdrukking, omdat Zoon en Geest ééns wezens zĳn met
den Vader en daarom dezelfde eere moeten ontvangen en spreekt
breedvoerig over het onderscheid der praeposities, de Sp. S. 3 sq.
Tegen de Arianen betoogt hĳ, dat de ongelĳke praeposities niet
de ongelĳkheid der personen bewĳzen, maar eene bepaalde orde
aanduiden in hun bestaan en werkzaamheid. De Vader is de
αἰτια προκαταρκτικη, de Zoon de αἰτια δημιουργικη, de Geest de
αἰτια τελειωτικη, de Spir. S. n. 21. 22. 38. Deze zelfde onderscheiding
keert bĳ alle latere theologen terug, cf. ook Schelling,
Werke II 3 S. 341 f. Alle werken Gods naar buiten hebben één
principium, nl. God, maar ze komen tot stand door de cooperatie
der drie personen, die zoowel in de werken der schepping als in
die der verlossing en der heiligmaking een eigen plaats innemen
en een eigen taak vervullen. Alles gaat uit van den Vader, wordt
volbracht door den Zoon, en voltooid in den H. Geest. Ja, tot
op zekere hoogte worden ook de werken naar buiten onder de
drie personen verdeeld. Gregorius van Nazianz verklaarde, gelĳk
boven reeds gezegd is, het groote verschil van meening over den
H. Geest in zĳn tĳd daaruit, dat deze eerst door zĳne inwoning
in de gemeente zich duidelĳk bekend maakte, Orat. theol. V 26.
Er is door het pantheisme in zĳne verschillende vormen van de
waarheid, door Gregorius uitgesproken, veel misbruik gemaakt.
Telkens is van Montanus af tot Hegel toe de meening opgekomen,
dat de drie personen drie successieve perioden vertegenwoordigden
in de geschiedenis der kerk. Daardoor werd de oeconomische
triniteit losgemaakt van haar metaphysischen grondslag, het wezen
Gods neergetrokken in den stroom van het worden en de kosmogonie
omgezet in eene theogonie. Het is juist de strĳd der patres
geweest, om in de christelĳke theologie dit paganistisch, pantheistisch
element uit te bannen, God als den Zĳnde los te maken
uit de evolutie van het worden, en de triniteit dus op te vatten
als eene eeuwige levensbeweging in het Goddelĳk wezen zelf. Ook
Gregorius van Nazianz leert in bovengenoemde woorden niet, dat
de Godheid des Zoons en des H. Geestes eerst later is geworden;
hĳ tracht beide zoo beslist mogelĳk uit de Schrift te bewĳzen.
Maar God is wel in zĳne zelfopenbaring te rade gegaan met de

vatbaarheid der menschen. Het was gevaarlĳk, zoo zegt Gregorius
t. a. p., om zoolang de Godheid des Vaders nog niet werd erkend,
die des Zoons te leeren, en de Godheid des H. Geestes ons als
het ware op te leggen, zoolang die des Zoons nog niet werd beleden.
Hĳ heeft ons niet willen overladen met spĳze en niet in
eens door het volle licht der zon onze oogen willen verblinden.
Alle werken naar buiten, schepping, onderhouding, regeering,
vleeschwording, voldoening, vernieuwing, heiligmaking enz. zĳn
werken der gansche triniteit. Maar desniettemin wordt in oeconomischen
zin de schepping meer bepaald aan den Vader, de verlossing
aan den Zoon, de heiligmaking aan den H. Geest toegeschreven.
Gelĳk in de ontologische triniteit de Vader in orde de
eerste is, en de Zoon de tweede en de H. Geest de derde; zoo
is ook in de historie der openbaring de Vader gegaan vóór den
Zoon en deze wederom vóór den H. Geest. De oeconomie des
Vaders was inzonderheid die des O. Testaments, Hebr. 1:1; de
oeconomie des Zoons begon met de vleeschwording; en de oeconomie
des H. Geestes trad in met den Pinksterdag, Joh. 7:39, 14:15.
De Vader komt van zichzelven, maar de Zoon komt niet dan
gezonden door den Vader, Mt. 10:40, Mk. 9:37, Luk. 9:48,
Joh. 3:16, 5:23, 30, 37, 6:38v. enz., en wederom komt de
H. Geest niet, dan gezonden door beiden, Joh. 14:26, 16:7,
August. tract. VI in Joann., de trin. II 5. IV 20. Lombardus,
Sent. I dist. 14-17. Thomas, S. Theol. I qu. 43. Petavius, de
trin. VIII c. 1. Maar deze zending in den tĳd is eene afspiegeling
van de immanente verhouding der drie personen in het wezen
Gods, en heeft haar grondslag in de generatie en spiratie. De
vleeschwording des Woords heeft haar eeuwige archetype in de
generatie des Zoons, en de uitstorting des H. Geestes is zwakke
analogie van de processie uit Vader en Zoon. Daarom besloten
de kerkvaders uit de relatiën, die er tusschen de drie personen
in den tĳd voor der menschen oog zich vertoonden, tot hunne
eeuwige immanente verhoudingen. En dit volkomen terecht. Want
zegt Augustinus, de Zoon kan niet daarom gezonden heeten omdat
hĳ vleesch geworden is, maar Hĳ is en heet gezonden, opdat Hĳ
vleesch worden zou. Er is door den Vader niet in den tĳd een
woord gesproken, dat de eeuwige Zoon gezonden zou worden.
Sed utique in ipso Dei verbo quod erat in principio apud Deum
et Deus erat, in ipsa scilicet sapientia Dei sine tempore erat,

quo tempore illam in carne apparere oporteret. Itaque cum sine
ullo initio temporis in principio esset verbum, et verbum esset
apud Deum et Deus esset verbum; sine ullo tempore in ipso
verbo erat, quo tempore verbum caro fieret et habitaret in
nobis. Quae plenitudo temporis cum venisset, misit Deus filium
suum, factum ex muliere, id est, factum in tempore, ut incarnatum
verbum hominibus appareret, quod in ipso verbo sine
tempore erat, in quo tempore fieret. Ordo quippe temporum in
aeterna Dei sapientia sine tempore est. Cum itaque hoc a patre
et filio factum esset, ut in carne filius appareret, congruenter
dictus est missus ille qui in ea carne apparuit, misisse autem ille
qui in ea non apparuit. Quoniam illa quae coram corporeis oculis
foris geruntur, ab interiore apparatu naturae spiritalis existunt;
propterea convenienter missa dicuntur. En ditzelfde geldt van de
zending des H. Geestes. Facta est enim quaedam creaturae species
ex tempore in qua visibiliter ostenderetur spiritus sanctus....
Haec operatio visibiliter expressa et oculis oblata mortalibus
missio Spiritus Sancti dicta est, non ut ita appareret ejus ipsa
substantia, qua et ipse invisibilis et incommutabilis est sicut
pater et filius, sed ut exterioribus visis hominum corda commota
a temporali manifestatione venientis ad occultam aeternitatem
semper praesentis converterentur, de trin. II c. 5 cf. Petavius,
de trin. VIII c. 1 § 7-12. De H. Geest was reeds gave, voordat
Hĳ aan iemand geschonken werd. Quia sic procedebat ut esset
donabile, jam donum erat et antequam esset cui daretur. Aliter
enim intelligitur cum dicitur donum, aliter cum dicitur donatum.
Nam donum potest esse et antequam detur, donatum autem nisi
datum fuerit, nullo modo dici potest, ib. V c. 15. De zending
in den tĳd staat dus in het nauwst verband met de eeuwige
processie in het Goddelĳk wezen. En terwĳl nu Zoon en Geest
in vleeschwording en uitstorting onder zichtbare gedaante verschenen
zĳn, voltooit zich deze hunne zending in hun onzichtbaar
komen in de harten aller geloovigen, in de gemeente des Zoons,
in den tempel des H. Geestes. De Zoon en de Geest zĳn eeuwiglĳk
uitgegaan van den Vader, opdat Hĳ zelf door en in Hen zou
komen tot zĳn volk en God ten slotte wezen zou alles in allen.

24. De triniteitsleer gaat het begrip des menschen zoo verre
te boven, dat men van den beginne af zich er op toelegde, om

ze door beelden op te helderen of door redeneering te bewĳzen.
Vooreerst was het al opmerkelĳk, dat het getal drie in de Schrift
zulk eene rĳke en diepe beteekenis had. Er is daar sprake van
drie deelen der schepping, hemel, aarde en hetgeen onder de
aarde is; drie volkengroepen naar de drie zonen van Noach; drie
bedeelingen van het genadeverbond, vóór, onder en na de wet;
drie patriarchen; drie deelen van den tabernakel; drie hoofdfeesten;
drie deelen des O. Testaments; drie jaren van Jezus’ openbare
werkzaamheid; drie ambten; drie dagen van Jezus’ begrafenis
tot de opstanding; drie kruisen op Golgotha; drie talen in het
opschrift boven Jezus’ kruis; drie geliefde discipelen; drie getuigen,
1 Joh. 5:8; drie christelĳke hoofddeugden; drie soorten
van lust, 1 Joh. 2:16; drie weeën, Op. 8:13 enz., een drievoudigen
zegen; een drievoudige handeling bĳ het buigen, zegenen;
een driedaagsch vasten, drie gebedstĳden des daags enz., Zöckler.
Theol. Nat. 682 f. 696 f. Bähr, Symb. des mos. Cultus, 2e Aufl.
1874. Herzog2 17, 410 f. Doch niet alleen in de Schrift bekleedt
het getal drie zulk een ruime plaats, maar ook daarbuiten is dit
getal van groote beteekenis. Voor de christelĳke triniteitsleer
werd analogie gezocht niet alleen in de tusschenwezens, die allengs
in de Joodsche theologie opkwamen, Weber, Syst. der altsyn. pal.
Theol. 172 f., en de drie Sephiroth, ‎‏כתר‏‎,
‎‏חכמה‏‎ en ‎‏בינה‏‎, waarvan
de kabbala sprak, Ad. Franck, La Kabbale 1843. Agrippa van
Nettesheim bĳ Stöckl, Gesch. d. Philos. des M. A. III 413 cf.
II 236. Maar men vond sporen en aanduidingen der triniteit ook
in de Trimurti der Indiërs, Brahma, Vishnu en Ciwa; in de drie
vormen van den chineeschen Tao; in de drie germaansche hoofdgoden,
Odin, Thor en Loki; en in andere chaldeeuwsche, egyptische
en grieksche voorstellingen der goden. Vooral wees men met
zekere voorliefde op eene uitspraak van Hermes Trismegistus
en op de drie principia, welke Plato ter verklaring der wereld
aannam, de hoogste νους (het zĳnde, het goede), de wereld der
ideeën en de ὑλη, Pfanner, Syst. theol. gentilis purioris, Basil.
1679 cap. 3. Moor, Comm. in Marck I 885-890. Tholuck, Die
specul. Trinitätslehre des späteren Orients 1826. Lange, Chr. Dogmatik
II 143 f. Kahnis, Luth. Dogm. I2 352. Baur, Chr. Lehre
v. d. Dreieinigkeit I 10 f. 18 f. 33 f. Delitzsch, Apol. 286.
Zöckler, Theol. Nat. 689, cf. ook Schelling, Werke II 2 S. 78.
II 3 S. 312 f. Maar al deze analogieën zĳn polytheistisch en

kunnen daarom moeilĳk met de christelĳke triniteitsleer vergeleken
worden. Van meer waarde zĳn dan nog de physische analogieën,
die men gezocht heeft in de natuur. Justinus Martyr bediende
zich, in navolging van Philo, van het beeld van het vuur, dat
een ander ontstekend, toch hetzelfde blĳft. Tertullianus zeide, dat
God den Logos voortbracht, sicut radix fruticem et fons fluvium
et sol radium, en sprak van bron, vloed en stroom, van wortel,
stam en kroon enz. Deze beelden keerden bĳ de latere kerkvaders
en theologen telkens terug en werden uitgebreid en vermeerderd.
Hoe meer men alles indacht, hoe meer het bleek, dat alle ding
in drieën bestond. De ruimte met hare drie afmetingen; de tĳd
met zĳne drie momenten; de natuur met hare drie rĳken; de
wereld der stof, des geestes en van beider verbinding in den
mensch; de lichamen in hun vasten, vloeibaren en gasvormigen
toestand; de krachten der aantrekking, der afstooting, en van
beider evenwicht; de drie functiën der menschelĳke ziel, το λογικον,
το θυμικον en το ἐπιθυμητικον of de drie vermogens, hoofd,
hart en hand; de drie factoren van het huisgezin, man, vrouw en
kind, cf. echter Augustinus, de trin. XII 5 sq.; de drie standen
in de maatschappĳ, Lehr-, Wehr- en Nährstand; de drie ideale
goederen van het ware, goede en schoone; de drieklank in de
muziek, bestaande uit den grondtoon met zĳn terts en quint;
de regenboog en zĳn vele kleuren; de zon met haar vigor, splendor,
calor, haar levendmakende, verlichtende en verwarmende kracht;
de drie grondkleuren, geel, rood en blauw enz. zĳn in vroeger en
later tĳd als analogieën der christelĳke triniteit gebezigd, Delitzsch,
Syst. d. christl. Apol. 1870 S. 282 f. Zöckler, Theol. Naturalis
1860 S. 672 f. Hooger staan de logische analogieën, die men opgespoord
heeft. Augustinus wĳst er telkens op, dat elk ding in de eerste
plaats een zĳn, eene eenheid, eene maat, esse, unitas, mensura,
modus, moet hebben; in de tweede plaats een zekeren vorm,
species, om iets bepaalds en van andere dingen onderscheiden te
zĳn; en eindelĳk tusschen dat algemeene en dit bĳzondere eene
zekere relatie en overeenstemming, ordo, bezitten moet. Stof, vorm
of schoonheid en harmonie tusschen beide of liefde zĳn de grondvormen
en de momenten van alle zĳn, de trin. VI 10. de vera relig.
c. 7. de vita beata 34. cf. Gangauf, Des h. Augustinus specul. Lehre
v. Gott d. Dreieinigen 1883 S. 209 f. Omne quod est, aliud est quo
constat, aliud quo discernitur, aliud quo congruit, 83 quaest. qu.

18. De Middeleeuwsche theologie werkte dit op allerlei wĳze uit
en zocht allerwege eene trias op te sporen. Zĳ vond analogie der
triniteit in het trivium van grammatica, dialectica, rhetorica; in
de drie wĳsgeerige vakken, logica, physica, ethica; in de drie
personen der grammatica; in het activum, passivum en medium;
in den singularis, dualis en pluralis; in de drie grondvocalen en
in de radices trilitterales der hebr. taal; in de dispositio, elocutio
en actio der rhetorica; in de definitio, divisio en argumentatio der
dialectica; in de drie vormen der poezie, epos, lyriek en drama; in
de drie trappen der mystiek, cogitatio, meditatio, comtemplatio of
fides, ratio, contemplatio, of via purgativa, illuminativa, unitiva enz.
Dionysius Areopagita deelde zĳne hemelsche hierarchie, en Dante
zĳne divina Comoedia naar het drietal in. In de nieuwere philosophie
is de drieheid tot formeele heerschappĳ gekomen. Kant vond volgens
Hegel, Werke II 37, als bĳ instinct de tripliciteit terug
en schematiseerde daarnaar de organen der kennis, de vermogens
der ziel, de kategorieën, de ideeën der rede enz. Maar eerst in
de uit Kant afgeleide idealistische philosophie van Fichte, Schelling
en Hegel werd deze tripliciteit tot eene dialectische methode. Het
idealisme wil de dingen begrĳpen als een product van het bewustzĳn,
als eene ontvouwing der idee. Die idee moet daarom als
levend, zich bewegend en produceerend worden gedacht. Dat kan
alleen, als ze altĳd in eene tegenspraak verkeert tusschen hetgeen
zĳ is en hetgeen zĳ doet, en deze tegenspraak dan in een derde
oplost en verzoent. De wet der tegenspraak is het wezen des
geestes. Zoo schrĳdt de idee in al hare ontvouwingen en ontwikkelingen
voort door de momenten van positie, negatie, limitatie;
thesis, antithesis, synthesis; an-sich, für-sich, an-und-für-sich. De
gansche wereld ontwikkelt zich in het "Schema der Dreieinigkeiten."
De logika met haar leer van het zĳn, liet wezen en het begrip,
beschouwt den Geist an sich; de natuurphilosophie in de drie
vormen van mechanica, physica en organica heeft het te doen
met den Geist für sich, den geest in zĳn anderszĳn, in zĳn zelfvervreemding;
de Geestesphilosophie met haar subjectieven, objectieven
en absoluten geest behandelt den Geist an und für sich,
den geest in zĳn terugkeer tot zichzelf, in zĳn zichzelf bewust
worden, Windelband, Gesch. der Philos. 1892 S. 464 f. 481 f.
Rümelin, Reden und Aufsätze 1888 S. 47 f. Door den invloed
dezer philosophie werd de tripliciteit aan tal van wĳsgeerige en

godgeleerde stelsels ten grondslag gelegd. Niet genoeg echter, dat
op allerlei wĳze analogieën voor de triniteit werden opgespoord;
er werden ook pogingen aangewend om haar zelve positief te
bewĳzen, en hetzĳ dan uit het wezen van het denken of uit dat
der liefde als noodzakelĳk af te leiden. De Logosleer zoowel in de
Schrift als in de grieksche philosophie deed onwillekeurig en
vanzelf in het menschelĳke denken en spreken een beeld zien van
het trinitarisch proces in het Goddelĳk wezen. Justinus Martyr,
c. Tr. c. 61, Tatianus, Or. c. Gr. c. 5, Tertullianus, c. Prax.
c. 5 sq., Lactantius, Inst. IV 29 enz. bedienen zich al van deze
vergelĳking. Athanasius en de Cappadociërs hebben de generatie
telkens als een kennen Gods van zichzelven in zĳn beeld, als een
eeuwig spreken van een woord voorgesteld; Vader en Zoon verbonden
zich als νους en λογος, bv. Athan. c. Ar. II 35 sq. Greg.
Naz. Or. theol. IV 20, en vooral Gregorius van Nyssa, Or.
catech. c. 1-3. Maar inzonderheid Augustinus vond in den inwendigen,
redelĳken mensch duidelĳke sporen van de triniteit. En hĳ
vond ze op verschillende wĳze en in verschillende richting. Vooreerst
vond hĳ ze in de drieheid van esse, nosse en velle; essentia,
scientia, amor; mens, notitia, amor, Conf. XIII 11, de civ. XI
26-28, de trin. IX 4. 5. Vervolgens ontdekte hĳ er sporen van
in de vermogens der ziel, bepaaldelĳk in de zinnelĳke waarneming,
die tot stand komt door een voorwerp, ipsa res, door een beeld
daarvan in het oog, visio, en de intentio animi, welke het zintuig
op het voorwerp richt, de trin. XI c. 1. 2; en deze trinitas blĳft,
ook als het voorwerp verdwĳnt, want dan wordt een beeld daarvan
in de memoria bewaard, maakt de uitwendige aanschouwing
voor de interna visio plaats, en blĳft het de wil, die beide verbindt,
ib. c. 4 sq. De meeste gelĳkenis der triniteit vindt Augustinus
echter in de zelfkennis van den menschelĳken geest, de
trin. IX 4 sq. X 9 sq. XIV 6 sq. XV 6 sq. Hĳ noemt de trinitas,
die hĳ hier vindt, gewoonlĳk met de namen mens, notitia,
amor (dilectio), of memoria, intelligentia, voluntas. Eerst is de
geest memoria, d.i. bewustzĳn zoo van andere dingen als van
zichzelven; er is nl. een bewustzĳn, eene scientia die nog geen
eigenlĳke kennis is; in den geest als memoria liggen vele notitiae
verborgen, ook van zichzelven; iemand kan iets weten, ook al
denkt hĳ er op het oogenblik niet aan, de trin. XIV c. 6. 7.
Maar uit dien geest als memoria, uit de scientia, welke in de

memoria bewaard wordt, wordt nu door de cogitatio, door het denken,
het kennen, de intelligentia voortgebracht. In die intelligentia vormt
de geest een adaequaat beeld van zichzelf, begrĳpt en kent en aanschouwt
zichzelf. Mens igitur quando cogitatione se conspicit, intelligit
se et recognoscit. En deze zelfkennis en zelfaanschouwing is
een voortbrengen: gignit ergo intellectum hunc et cognitionem
suam. En deze twee nu worden vereenigd door den wil of de
liefde. Haec autem duo gignens et genitum dilectione tertia copulantur,
quae nihil est aliud quam voluntas fruendum aliquid
appetens vel tenens, de trin. XIV 6. Zoo is Augustinus er diep
van overtuigd, dat alle schepselen, als werken van God Drieëenig,
in meerdere of mindere mate ook vestigia of indicia trinitatis
vertoonen, de trin. VI 10. XV 2. Bovenal zoekt hĳ een imago
trinitatis in den mensch, die naar het beeld van God Drieëenig
is geschapen, ib. de civ. XI 26. Heel de schepping was voor
Augustinus een spiegel Gods. Op allerlei wĳze tracht hĳ dan ook
de overeenkomst aan te toonen tusschen de trinitas, die hĳ in de
schepselen, inzonderheid in den mensch, ontdekt, en de trinitas in
het Goddelĳk wezen. De trias bestaat bĳ beide daarin, dat alle
drie één en gelĳk zĳn, dat elk der drie in de beide andere en
deze weer in den eenen en alzoo omnia in omnibus zĳn, de trin.
IX 5. X 11. Maar daarbĳ verheelt hĳ zich niet, dat al deze vergelĳkingen
maar analogieën en beelden zĳn, en dat er bĳ de
overeenkomst ook zeer groot onderscheid bestaat. Zoo is de trinitas
in den mensch niet de mensch zelf maar iets in of aan den mensch,
terwĳl in God de triniteit Hĳzelf en de drie personen de ééne
God zĳn. De memoria, intelligentia en amor zĳn in den mensch
slechts krachten, maar de drie personen zĳn in het Goddelĳk
wezen drie subjecten. Bĳ den mensch zĳn die drie krachten dikwerf
ongelĳk en dienen om elkander aan te vullen, maar in het
Goddelĳk wezen is er volkomen eenheid en gelĳkheid der personen,
de trin. XV 7. 17. 20 sq. Augustinus bedoelde dan ook niet, met
deze analogieën en beelden de triniteit apriori te bewĳzen; hĳ
ging uit van het geloof, hĳ nam ze aan op grond van Gods woord;
alleen poogde hĳ ze aposteriori in de gansche natuur aan te wĳzen
en denkend op te helderen, de vera relig. 7. de trin. I 1. V 1.
IX 1. De eerste zeven boeken van zĳn werk de trinitate zĳn dan
ook hoofdzakelĳk gewĳd aan bewĳzen uit de Schrift; en eerst in
de laatste acht boeken zoekt hĳ ze uit natuur en mensch te

bevestigen. En eindelĳk voegde hĳ er nog aan toe, dat deze trinitas
in den menschelĳken geest wel door een ieder kon opgemerkt
worden maar toch alleen door den geloovige als beeld van het
drievuldig wezen Gods kon worden erkend. Zĳ is wel wezenlĳk
eigen aan den geest des menschen en is door de zonde niet uitgeroeid;
maar zĳ is toch verduisterd en wordt door het geloof
vernieuwd, als de mensch God weer leert meminisse, intelligere
et amare. En volkomen worden we eerst zĳn beeld, als we Hem
zien zullen van aangezicht tot aangezicht, de trin. XIV 12 sq.
Ibi esse nostrum non habebit mortem, ibi nosse nostrum non
habebit errorem, ibi amare nostrum non habebit offensionem, de
civ. XI 28. Deze bewĳsvoering voor de triniteit uit het denken
is door velen overgenomen, bĳv. Erigena, de div. nat. II 32.
Anselmus, Monol. c. 29-67. Lombardus, Sent. I dist. 3, 6-23.
Thomas, S. Theol. I qu. 45 art. 7. S. c. Gent. IV 26. Sent. I
dist. 3 qu. 2 art. 3. Bonaventura, Brevil. II c. 12. Itiner. mentis
c. 2-4. Sent. I dist. 3 art. 1 en 2. Duns Scotus, Sent. I dist.
3 qu. 9. Hugo Vict. de Sacr. I pars 3 c. 21 sq. Luther, bĳ
Köstlin, Luthers Theol. I2 99 f. Melanchton, Loci Comm. loc. 3.
Enarratio symb. Nic., Corpus Ref. XXIII col. 235, Explicatio
Symb. Nic. ib. col. 359 sq. Examen Ordinandorum, ib. col. 3.
Jak. Schegk, Contra Antitrinitarios bĳ Trechsel, Die protest.
Antitrin. II 380 f. Polanus, Synt. Theol. p. 202. Zanchius, Op.
I col. 356 sq. Keckermann, Syst. Theol. 1603 p. 20 sq. Poiret,
Cogitationum rationalium de Deo, anima et malo libri quatuor
1677, bĳ Baur, Chr. Lehre v. d. Dreieinigkeit III 315 f. Mornaeus,
de verit. relig. christ. c. 5. Leibniz, Syst. Theol. Mainz,
1825 p. 30. Lessing, Erziehung des Mensch. § 73. Schelling,
Werke II 3 S. 315. Twesten, Dogm. II 194-216. Lange, Dogm.
II 141. Bilderdĳk, Opst. v. godg. en zedek. inhoud I 24v. Kuyper,
De Schrift, het woord Gods 1870. Shedd, Dogm. Theol. I 183
enz. Maar in verband met deze bewĳsvoering voor de triniteit uit
het denken bedient Augustinus zich nog van eene andere, nl. uit
de liefde. Hĳ gaat uit van de uitspraak der Schrift: God is liefde,
en toont aan, dat er in de liefde altĳd eene drieheid is, amans
et quod amatur et amor. In de liefde is altĳd een subject en
een object en een band tusschen beide. Immo vero vides trinitatem,
si caritatem vides, de trin. VIII 8. IX 1. 2. Ook deze
speculatie is door velen nagevolgd, vooral door Richard Vict. de

trinitate III c. 2 sq. De volheid der Goddelĳke liefde, evenals
die der Goddelĳke goedheid, zaligheid en heerlĳkheid vorderen
eene meerderheid van personen in het Goddelĳk wezen, want de
liefde verlangt een object en wel een, dat aan den liefhebbende
gelĳk is. Maar deze liefde is dan eerst volkomen, wanneer beiden,
hĳ die liefheeft en hĳ die geliefd wordt, een derde in hun beider
liefde opnemen en door hem wederkeerig geliefd worden. En
evenzoo vinden we deze redeneering bĳ Bonaventura, Sent. I dist.
2 art. 1. qu. 2., en in den nieuweren tĳd bĳ J. Müller, Die
christl. Lehre v. d. Sünde II5 181 f. Sartorius, Lehre v. d. heiligen
Liebe I3 S. 11 f. Liebner, Christ, Dogm. I 69 f. Schöberlein,
Grundlehren des Heils 1848 S. 22 f. Peip, art. Trinität, Herzog2
16, 465 f. Dorner, Chr. Glaub. I 415 f. Ges. Schriften 345 f.
enz. Naast deze meer algemeene speculaties uit het verstand en
den wil Gods zĳn nog andere constructies der triniteit beproefd.
De merkwaardigste is die der theosophie, welke onder invloed
van het neoplatonisme, het gnosticisme en de kabbala wederom
kort voor de Hervorming optrad in Pico van Mirandola, Reuchlin,
Nettesheim, Paracelsus; dan in Jakob Böhme haar eigenlĳken
wĳsgeer vond en in deze eeuw weer door Schelling en Baader
werd voorgestaan. Schelling gaat daarvan uit, dat het werkelĳke
zĳn niet uit een zuiver denken is te verklaren. Het wat der dingen
moge uit de rede worden afgeleid; het dat der dingen is daaruit
onmogelĳk te verklaren. De essentie en de existentie der dingen
wĳzen op verschillende principia terug, Philos. der Offenb., Werke,
II 3 S. 57 f. Daarom is beide het deisme en het pantheisme te
verwerpen, II 2 S. 68 f. God mag niet eleatisch als een abstracte
eenheid worden opgevat. Hĳ is eene All-einheit, eene Mehrheit,
die de eenheid van het deisme en de alheid van het pantheisme
met elkander verbindt, ib. 73. Reeds in het begrip Gods zĳn drie
momenten te onderscheiden; vooreerst dat van het zĳn-kunnende,
het subject, de wil, vervolgens dat van het zuiver-zĳnde, het
object, de idee, en eindelĳk de identiteit van beide, het subject-object,
II 2 S. 24 f. II 3 S. 205 f. In deze drie is het begrip
van het absolute voltooid; het is daardoor geest, volmaakte geest,
II 3 S. 238 f., persoonlĳk en zelfbewust, II 2 S. 73 f., een
Einzelwesen, II 3 S. 174. Maar al is het ook, dat wĳ denkende
eerst door deze drie heen tot den volmaakten Geest komen, toch
is Hĳ daarom niet uit deze voortgekomen. Integendeel, de Geest

is het eerste en draagt deze drie momenten als immanente Bestimmungen
in zich, II 3 S. 240 f. De volmaakte, absolute
Geest is alzoo de an sich, für sich en bei sich seiende Geist,
ib. 251 f. Maar in dien Geest ligt ook verborgen dat wat zĳn zal.
Hĳ is vrĳe Geest en kan zichzelven buiten zich openbaren, ib. 261.
De drie Bestimmungen, die de Geest in zichzelf heeft, worden de
Potenzen van een buitengoddelĳk zĳn, ib. 272. Schelling leidt
heel de schepping, de mythologie en de openbaring uit de scheiding
en vereeniging der drie Potenzen af; zĳ zĳn de vormen aller
mogelĳkheden, de principia, de ἀρχαι, van alle zĳn, II 2 S. 61,
112, II 3 S. 267 f. Deze kosmogonie is bĳ Schelling echter
tegelĳkertĳd eene theogonie. In de ontwikkeling der wereld verheffen
de Potenzen in God zich op steeds hooger trap; in de openbaring
Gods aan zĳne schepselen wordt Hĳ tevens zichzelf openbaar.
De drie Bestimmungen in den absoluten geest, de drie Potenzen
in de wereldschepping en de mythologie banen den weg, om de
ééne en zelfde Godheid als drie personen te begrĳpen, II 3 S.
316. De absolute Geest wordt tot Vader, Zoon en Geest in het
historisch verloop der openbaring. God, n.l. niet eene bĳzondere
gestalte maar de gansche God, de absolute persoonlĳkheid, kan
Vader heeten, niet alleen als Urheber van alle dingen, maar ook
in zoover Hĳ door de eerste Potenz van zĳn wezen de tweede
dwingt om zichzelve te realiseeren, II 3 S. 311, 322, maar Hĳ
is niet werkelĳk Vader bĳ het begin en den voortgang van het
proces, maar eerst aan het einde, ib. 335 f. 339. De tweede
gestalte is de Zoon, wiens generatie niet eeuwig is maar betrekking
heeft op het zĳn des Zoons buiten den Vader en
daarom aanvangt in het moment der schepping; de Zoon is
daarom eerst ten volle Zoon aan het einde van het proces, ib.
312, 318, 321 f. 330 f. En ditzelfde geldt van de derde Potenz,
333 f. Aan het einde is de gansche Godheid in drie van elkander
onderscheidene personen verwerkelĳkt, die noch drie onderscheidene
Goden noch ook slechts drie onderscheidene namen zĳn,
335, 337. Door deze speculatie bracht de nieuwere philosophie
het trinitarisch dogma wederom in eere. Het ontbrak niet aan
pogingen, om de triniteit denkend te construeeren, vooral uit
het wezen des geestes, der zelfbewustheid, der persoonlĳkheid,
Weisse, Philos. Dogm. I 444 f. Dorner, Chr. Gl. I 405 f. J. H.
Fichte, Deutinger, Rosenkrantz en anderen, cf. Drews, Die

deutsche Spekul. seit Kant I 285-531. Günther ging zelfs
zoo ver, dat hĳ, evenals Raymundus de Sabunde, Raymundus
Lullus en enkele andere rationalisten, het onderscheid tusschen
articuli puri en mixti verwierp, de drieëenheid ook tot de
redewaarheden rekende en uit den aard van het zelfbewustzĳn
bewĳsbaar achtte, Drews I 447 f. Kleutgen, Theol. der Vorzeit
I2 399-451.

25. Kerk en theologie namen over het algemeen tegenover
deze philosophische constructies der triniteitsleer eene zeer gereserveerde
houding aan. Hoogstens willen zĳ van bewĳzen voor
de triniteit alleen aposteriori iets weten, ten einde het dogma
op te helderen; maar ook dan nog waarschuwden velen tegen de
poging, om voor deze leer steun te zoeken in de rede. Meer dan
eenig ander was het dogma der triniteit een mysterie, dat natuur
en rede verre te boven ging en alleen uit de bĳzondere openbaring
gekend kon worden. Evenals Augustinus nam Thomas wel
vestigia trinitatis in de schepping aan en poogde ze ook a posteriori
door redeneering toe te lichten. Maar hĳ verklaarde uitdrukkelĳk,
dat de triniteit niet door de rede kenbaar was, want de schepping
is een werk der gansche triniteit en toont dus wel de eenheid
des wezens maar niet het onderscheid der personen. Qui autem
probare nititur trinitatem personarum naturali ratione, fidei dupliciter
derogat; ten eerste door aan de waardigheid des geloofs dat
alleen onzienlĳke dingen tot object heeft, te kort te doen, en ten
tweede, door anderen van het geloof af te houden, als ze gaan
denken, dat ons geloof op zoo zwakke gronden steunt, S. Theol.
I qu. 32 art. 1, cf. ook Lombardus, Sent. I dist. 3 n. 6 en de
commentaren op die plaats. Calvĳn zag weinig nut in de analogieën
en bewĳzen, die uit natuur en mensch voor de triniteit
werden bĳgebracht, Inst. I 13, 18. I 15, 4. Comm. in Gen. 1:26.
En vele Geref. en Luth. theologen oordeelden op dezelfde wĳze,
Hyperius, Meth. theol. p. 111. Zanchius, Op. I 356 sq. Walaeus,
Op. I 236. Synopsis pur. theol. VII 14. Mastricht, Theol. theor.
pract. II 24, 21. Gerhard, Loci theol. III § 23-32. Quenstedt,
Theol. I p. 265 sq. Hollaz, Examen theol. p. 344 enz., cf. in
den nieuweren tĳd Böhl, Dogm. 80. Beck, Glaub. II 129.

Zonder twĳfel is nu tegenover allen, die de leer der triniteit op
redelĳke gronden willen doen rusten, staande te houden, dat de kennis

dezer leer alleen aan Gods bĳzondere openbaring is te danken.
De Schrift is de eenige en laatste grond voor de leer der drieëenheid;
de rede kan hoogstens a posteriori deze leer eenigermate
door het denken ophelderen. Maar toch zĳn de bĳgebrachte redeneeringen
tot toelichting van het triniteitsdogma niet van alle
waarde ontbloot. Vooreerst geeft de Schrift er zelve ons vrĳheid
toe, als zĳ zegt, dat de gansche schepping en vooral de mensch een
werk is van den drieëenigen God. Zeer zeker zĳn alle werken Gods
naar buiten ongedeeld en aan alle drie personen eigen: in deze
werken staat dus veelmeer de eenheid Gods dan het onderscheid
der personen op den voorgrond. Maar in die eenheid kan toch
de verscheidenheid niet ontbreken. En de Schrift zelve duidt daarmede
aan, dat alle schepselen vestigia, en de mensch de imago
trinitatis vertoonen zal. Hoezeer dan ook de zonde objectief de
openbaring Gods in zĳne werken omfloersd en subjectief ons oog
verduisterd heeft, het kan niet apriori worden ontkend, dat het
door de openbaring verlichte verstand in de natuur sporen ontdekken
kan van dien God, dien het in de Schrift leerde kennen
als drieëenig in zĳn wĳze van bestaan en werken. Daar komt bĳ,
dat al deze redeneeringen ongetwĳfeld niet in staat zĳn om het
dogma der triniteit te bewĳzen. Geen van die alle kan of mag
zĳn de grond van ons geloof. We zouden de waarheid aan de
bespotting onzer tegenstanders prĳsgeven, indien wĳ ze aannamen
op zoo zwakke gronden, als onze rede vermag bĳ te brengen,
Thomas S. Theol. I qu. 32 art. 1, qu. 46 art. 2. S. c. Gent. I
c. 9. Maar deze redeneeringen zĳn toch wel in staat, om verschillende
tegenwerpingen te weerleggen, die tegen het dogma
worden ingebracht, ib. c. Gent. I c. 9; ze hebben wel de kracht
om aan te toonen, dat het noch onmogelĳk noch ongerĳmd is, wat
de openbaring ons leert, ib. S. Theol. II 2 qu 1 art. 5 ad 2;
en ze zĳn bĳ machte te betoogen, dat het geloof der tegenstanders
onvoldoende is en met de rede zelf in strĳd, ib. S. Theol.
I qu. 1 art. 8. Voetius, Disp. I p. 1 sq. Zoo ongerĳmd is de
leer der triniteit toch niet, als ze aan een oppervlakkig rationalisme
van vroeger en later tĳd voorkwam. Met eene berekening,
dat één geen drie en drie geen één kan zĳn, is ze niet omvergeworpen.
Veeleer is de philosophie telkenmate en ook weer in
deze eeuw tot de leer der triniteit teruggekeerd en heeft althans
eenigermate haar rĳken zin en hare diepe beteekenis ingezien.

Daar komt eindelĳk nog bĳ dat deze redeneeringen den samenhang
opsporen en bewaren tusschen natuur en genade, tusschen schepping
en herschepping. Het is éénzelfde God, die ons schept en
onderhoudt en die ons herschept naar zĳn beeld. De genade
verheft zich wel boven de natuur, maar is met haar niet in strĳd.
Herstellend wat door de zonde in haar bedorven is, verheldert
en volmaakt zĳ ook wat er in haar nog van Gods openbaring is
overgebleven. Het denkend verstand plaats de triniteitsleer midden
in het rĳke leven van natuur en menschheid. De belĳdenis van den
Christen is geen eiland in den oceaan, maar een hooge bergtop,
vanwaar heel de schepping wordt overzien. En het is de taak van
den christelĳken theoloog, om de openbaring Gods in haar verband
met en beteekenis voor heel het leven duidelĳk in het licht te
stellen. Het christelĳk denken blĳft onbevredigd, zoolang niet al
het zĳnde tot God drieëenig is teruggeleid en de belĳdenis der
drieëenheid Gods niet midden in het centrum van ons denken en
leven is geplaatst. De analogieën en bewĳzen, voor de triniteit
bĳgebracht, strekken dan ook niet om het dogma te demonstreeren,
maar ze dienen vooral om het veelzĳdig nut en de rĳke beteekenis
aan te toonen, die er in deze belĳdenis ligt opgesloten voor
het leven en het kennen der schepselen. Ze zĳn ten slotte geboren
niet uit eene zucht naar ĳdele speculatie en ongepaste nieuwsgierigheid,
maar uit een diep religieus belang. Indien God drieëenig
is, dan moet dat van de hoogste beteekenis zĳn, want het
is alleen uit en door en tot God, dat alle dingen zĳn.

Vooreerst dan doet de triniteit ons God kennen als den waarachtig
Levende. Reeds door de kerkvaders werd opgemerkt, dat
de dwaling van deisme en pantheisme, van monisme en polytheisme
door de triniteit vermeden, en het ware, dat in al die
ideeën over God verborgen lag, in de triniteit was opgenomen.
Het deisme graaft eene klove tusschen God en zĳn schepsel, heft
beider verwantschap op en houdt voor God niets dan een abstracte
eenheid, een puur zĳn, een eentonige en eenvormige existentie
over, het bevredigt noch het hoofd noch het hart, het is de dood
der religie. Het pantheisme brengt ons God wel nader maar maakt
Hem aan het schepsel gelĳk, wischt de grenslĳn tusschen creator
en creatura uit, berooft Hem van een eigen zĳn en leven en
ondermĳnt den godsdienst. Maar de christelĳke leer der triniteit
doet God kennen als wezenlĳk onderscheiden van de wereld en

toch als een eigen, zalig leven deelachtig. God is eene volheid
van zĳn, πελαγος οὐσιας. Hĳ is niet onvruchtbaar, ἀγονος. Hĳ
is het absolute zĳn, de Eeuwige, die is en was en komen zal,
maar in dat zĳn de eeuwig levende, de eeuwig voortbrengende.
Men heeft de triniteit trachten afteleiden uit het denken en
willen Gods, uit zĳne liefde, goedheid, volmaaktheid enz. Bedoeld
als wĳsgeerige constructies der triniteitsleer, laten zĳ alle te
wenschen over. De constructie uit het denken brengt het tot geen
onderscheid van personen, maakt de processie van den derden
persoon niet duidelĳk en moet met het oog op dezen overgaan
tot en zich aanvullen met de constructie uit den wil Gods. De
afleiding der triniteit uit de liefde stuit op dezelfde bezwaren en
weet de processie des H. Geestes niet in het licht te stellen.
Maar toch is het waar, dat deze en alle andere eigenschappen
eerst leven en realiteit verkrĳgen door de triniteit. Buiten en
zonder deze zĳn ze namen, klanken, ledige begrippen. Als eigenschappen
van een drieëenig God beginnen ze te leven voor hoofd
en voor hart. Eerst door haar verstaan we, dat God in zichzelven,
ook afgedacht van de wereld, de onafhankelĳke, de eeuwige, de
alwetende, de algoede, de liefde, de heiligheid en de heerlĳkheid
is. De triniteit doet ons God kennen als de volheid van zĳn, het
waarachtige leven, de eeuwige schoonheid. Ook in God is er
eenheid in de verscheidenheid, verscheidenheid in de eenheid. Ja
deze orde en harmonie is in Hem op absolute wĳze aanwezig.
Bĳ schepselen is daarvan slechts eene zwakke analogie. Of de
eenheid of de verscheidenheid komt niet tot haar recht. Schepselen
bestaan in ruimte en tĳd, staan naast elkaar en doordringen
elkander niet. Er is eenheid alleen door attractie, door wil en
genegenheid, eene zedelĳke eenheid, die verbreekbaar en wankel is.
En waar diepergaande, physische eenheid bestaat, b. v. tusschen
de vermogens der ééne substantie, is er onzelfstandigheid, en neemt
de eenheid het onderscheid in zich terug. Maar in God is beide
aanwezig: absolute eenheid en absolute verscheidenheid. Het is
éénzelfde wezen, dat door drie supposita gedragen wordt. Er is
hier de hoogste gemeenschap, gemeenschap deszelfden wezens, en
tegelĳk de hoogste verscheidenheid, verscheidenheid van personen.
Daarom kunnen, indien God drieëenig is, de drie personen niet
anders dan als ὁμοουσιοι gedacht worden. Het arianisme in zĳne
velerlei vormen denkt het wezen Gods niet in en bevredigt daarom

het denken niet. Indien er onderscheidingen zĳn, niet buiten maar
in en binnen het Goddelĳk wezen, dan moeten deze onderscheidingen,
d. i. deze personen allen wezensgelĳk zĳn. In God kan
niets bestaan, wat iets anders of iets minder dan God ware. Er
is geen overgang tusschen Schepper en schepsel. Vader, Zoon en
Geest zĳn allen hetzelfde wezen deelachtig en waarachtig God,
of ze zinken neder tot het creatuur. Er is op christelĳk standpunt
geen derde mogelĳk. Maar evenzoo wordt hierdoor het sabellianisme
in zĳn verschillende modi veroordeeld. Want de homoousie
der drie personen heeft dan alleen zin en beteekenis, als deze
waarlĳk en realiter van elkander onderscheiden zĳn, als onderscheidene
dragers van eenzelfde substantie. De verscheidenheid
der subjecten, die in de openbaring Gods, in schepping en herschepping,
naast elkander optreden, komt op uit de verscheidenheid,
die in het wezen Gods zelf tusschen de drie personen bestaat. Er
zou naar buiten geen onderscheid in de eenheid kunnen zĳn, indien
zĳ niet innerlĳk, ad intra, bestond.

In de tweede plaats is de triniteit van het hoogste belang voor
de schepping. Deze is alleen te handhaven bĳ de belĳdenis van
een drieëenig God. Daardoor alleen is het toch mogelĳk, om
eenerzĳds tegen het deisme het verband en andererzĳds tegen het
pantheisme het onderscheid van God en wereld te handhaven.
De schepping is niet te denken als een zuiver toeval en evenmin
als eene zelfontwikkeling van het Goddelĳk wezen. Zĳ moet haar
grondslag hebben in God en toch geen moment vormen in zĳn
innerlĳk levensproces. Hoe zou dit beide te handhaven zĳn anders
dan door de drieëenheid Gods? Het leven Gods is Goddelĳk
rĳk; het is vruchtbaar; er is actie, productie in. En de triniteitsleer
spreekt daarom ook van de generatie des Zoons en de processie
des H. Geestes. Beide deze daden zĳn wezenlĳk onderscheiden
van de schepping; gene zĳn immanente verhoudingen, deze is een
opus ad extra; gene zĳn genoegzaam in zichzelve, God heeft de
schepping niet noodig, Hĳ is leven, zaligheid, heerlĳkheid in
zichzelven. Maar toch staat de schepping met deze vruchtbaarheid
Gods in het nauwste verband. Want vooreerst heeft Athanasius
terecht opgemerkt, dat indien het Goddelĳk wezen onvruchtbaar
is en zichzelf niet mededeelen kan, er ook van geen openbaring
Gods naar buiten, d. i. van geen mededeeling Gods in en aan
zĳn schepsel sprake kan zĳn. De leer van de onmededeelbaarheid

van het Goddelĳk wezen door generatie en processie aan Zoon
en Geest brengt mede, dat de wereld los staat naast, buiten,
tegenover God. God is dan absoluut verborgen, βυθος, σιγη, het
onbewuste, Ungrund; de wereld openbaart Hem niet; er is geen
kennisse Gods mogelĳk. Daarentegen leert het dogma der triniteit,
dat God zich meedeelen kan, absoluut aan Zoon en Geest, relatief
dus ook aan de wereld. Want de mededeeling, die er plaats heeft
in het Goddelĳk wezen, is naar de gedachte van Augustinus, het
voorbeeld, de archetype van het werk Gods in de schepping.
De Schrift wĳst telkens op het nauwe verband, dat tusschen
Zoon en Geest eenerzĳds, en de schepping andererzĳds bestaat.
De benamingen Vader, Zoon (woord, wĳsheid), Geest duiden zeer
zeker immanente relatiën aan, maar weerspiegelen zich toch ook
in de verhoudingen, die in de werken Gods naar buiten tusschen
de drie personen aanwezig zĳn. Uit den Vader zĳn alle dingen;
in den Zoon liggen de ideeën van alle zĳn; in den Geest zĳn de
principia van alle leven. De generatie en processie in het Goddelĳk
wezen zĳn de immanente daden Gods, die eene schepping en
openbaring Gods naar buiten mogelĳk maken. Daaruit eindelĳk
is te verklaren, dat alle werken Gods naar buiten dan eerst
genoegzaam worden gekend, als hun trinitarisch bestaan wordt
ingezien. De voorbeelden, boven genoemd, zĳn ten deele zeer
gezocht en in elk geval niets meer dan analogieën. Maar de
philosophie van Plato af tot von Hartmann toe is altĳd weer,
bewust of onbewust, tot een drietal principia of ἀρχαι teruggekeerd,
waaruit de schepping in haar geheel en in hare deelen
kon worden verklaard. Er ligt een groote waarheid in, dat de
schepping ons overal vestigia trinitatis vertoont. En omdat deze
vestigia zich het duidelĳkst in den mensch vertoonen en hĳ zelfs
imago trinitatis heeten mag, daarom spoort hĳ als het ware door
een immanenten drang allerwege deze vestigia op. In de trias
komt eerst uit de volkomenheid van het schepsel, de afgerondheid
van het systeem, de harmonie der schoonheid. Hoe hooger iets
staat in de schepselenrĳ, des te meer streeft het de trias tegemoet.
En zelfs in de afdwalingen van den mensch op godsdienstig gebied
is er nog iets van deze werking te bespeuren. Schelling’s poging
om ook de mythologie trinitarisch te duiden, is toch nog iets
meer geweest dan eene geniale phantasie.

In de derde plaats is de triniteit van het hoogste gewicht voor

de christelĳke religie. Met de belĳdenis van Gods drieëenheid
staat en valt het gansche Christendom, de geheele bĳzondere openbaring.
Zĳ is de kern van het christelĳk geloof, de wortel aller
dogmata, de substantie van het nieuwe verbond. Uit dit religieus,
christelĳk belang heeft dan ook de ontwikkeling der kerkelĳke
triniteitsleer haar aanvang genomen. Het ging bĳ haar waarlĳk
niet om een metaphysisch leerstuk of wĳsgeerige bespiegeling,
maar om het hart en het wezen der christelĳke religie zelve.
Zoozeer wordt dit gevoeld, dat allen, die nog prĳs stellen op
den naam van Christen, eene zekere triniteit erkennen en huldigen.
In elke christelĳke belĳdenis en dogmatiek is de diepste vraag
deze, hoe God één en toch weer drievoudig kan zĳn. En al naar
gelang deze vraag beantwoord wordt, komt in alle stukken der
leer de christelĳke waarheid minder of meer tot haar recht. In
de triniteitsleer klopt het hart van heel de openbaring Gods tot
verlossing der menschheid. Voorbereid in het Oude Verbond, treedt
zĳ daarom eerst duidelĳk in Christus aan het licht. De religie
kan met niets minder dan God zelven toe. In Christus nu komt
God zelf tot ons, en in den H. Geest deelt Hĳ ons zichzelven
mede. Het werk der herschepping is door en door trinitarisch.
Uit en door en in God zĳn alle dingen. Het is één Goddelĳk werk
van het begin tot het einde, en toch drievoudig onderscheiden;
het wordt besloten door de liefde des Vaders, de genade des Zoons
en de gemeenschap des H. Geestes. En dienovereenkomstig wĳst
het geloofsleven van den Christen op drie principia terug, gelĳk
de Ned. Gel. art. 9 zegt, dat wĳ de leer der drieëenheid kennen zoo
uit de getuigenissen der Heilige Schrift als uit de werkingen der
drie personen, voornamelĳk uit degene, die wĳ in ons gevoelen.
Wĳ weten ons kinderen van den Vader, verlost door den Zoon
en met beiden in gemeenschap door den H. Geest. Alle heil en
zegen komt ons uit God drieëenig toe. In dien naam worden wĳ
gedoopt; die naam is de hoofdsom onzer belĳdenis; van dien
naam daalt alle zegen op ons neer; aan dien naam brengen wĳ
eeuwiglĳk dank en eere; in dien naam vinden wĳ rust voor het
hart, vrede voor onze consciëntie. De Christen heeft een God
boven en voor en in zich. Aan de leer der triniteit is daarom de
zaligheid in dit en het toekomende leven verbonden, al is het
ook, dat wĳ de mate der kennis niet kunnen bepalen, die ook
van dit mysterie eisch is voor een oprecht geloof.




§ 28. De Raad Gods.

1. Tot dusver handelden wĳ over het Goddelĳk wezen, gelĳk
het is en bestaat in zichzelf. Niet in dien zin, alsof wĳ over
God dachten en spraken, buiten zĳne openbaring in natuur en
Schrift om. Immers wĳ kunnen van God niet spreken dan op
grond van zĳne openbaring; als wĳ ons onderwonden zĳne namen
op onze lippen te nemen, spraken wĳ van Hem als Christenen,
onderwezen door zĳn Woord. Maar toch handelden wĳ over God,
gelĳk Hĳ blĳkens zĳne openbaring in zichzelf bestaat. En wĳ
leerden Hem kennen als het eeuwige wezen, dat tegelĳk het
hoogste zĳn en het hoogste leven is, als summum esse, louter
essentia en tevens als ipsissima ἐνεργεια, actus purissimus, totus
actuosus; Hĳ werkt altĳd. Thans dalen wĳ tot zĳne werken af.
Die werken zĳn de schepselen, opera ad extra. Maar voordat wĳ
deze kunnen beschouwen, rĳst de vraag: Welk is het verband
tusschen God, gelĳk Hĳ in zichzelf bestaat en deze zĳne werken?
En dat verband wordt aangegeven in den Raad Gods, die de
opera essentialia ad intra, d. i. de besluiten omvat. Deze worden
ons in de Schrift niet in het afgetrokkene beschreven, maar in
de historie zelve ons voor oogen gesteld. God is Heer der gansche
aarde en betoont dat van dag tot dag in de schepping, onderhouding
en regeering aller dingen. En zoo is het ook met de
verkiezing en de verwerping. Deze worden in het O. T. niet als
eeuwige besluiten geteekend, maar zĳ treden ons op iedere bladzĳde
als feiten in de historie tegemoet. Van den aanvang af gaat het
menschelĳk geslacht in tweeën uiteen, in de heilige linie van
Seth, Gen. 4:25, 26, 5:1-32 en de meer en meer van God
zich vervreemdende van Kain, Gen. 4:17-24. Als beide geslachten
zich vermengen en de ongerechtigheid doen toenemen,
vindt Noach alleen genade in de oogen des Heeren, Gen. 6. Na
den zondvloed wordt de zegen uitgesproken over Sem en Japhet,
de vloek daarentegen over Kanaan, Gen. 9:25-27. Uit Sems
geslacht wordt Abraham verkoren, Gen. 12. Van zĳne zonen is
niet Ismael maar Izak de zoon der belofte, Gen. 17:19-21,
21:12, 13. Onder Izaks zonen wordt Ezau gehaat en Jakob
geliefd, Gen. 25:23, Mal. 1:2, Rom. 9:11, 12. Van de zonen
van Jakob krĳgt elk een eigen rang en taak, en ontvangt Juda

het primaat, Gen. 49. Terwĳl alle andere volken tĳdelĳk voorbĳgegaan
worden en hun eigen wegen wandelen, wordt Israel
alleen uitverkoren door den Heere tot een volk des eigendoms.
Deze verkiezing, ‎‏בחר‏‎, ‎‏ידע‏‎, Hos. 13:5, Am. 3:2, is niet geschied
om Israels waardigheid maar alleen naar Gods ontfermende liefde,
Deut. 4:37, 7:6-8, 8:17, 9:4-6, 10:15, Ezech. 16:1v.
Am. 9:7 en deze liefde is van oude dagen af, Jer. 31:3. Zĳ
had tot object Israel als volk en natie, ofschoon duizenden het
verbond verbraken en er onderscheid is tusschen Israel naar het
vleesch en naar de belofte, Rom. 2:28, 29, Rom. 9-11. En zĳ had
tot doel, dat Israel den Heere toebehooren, zĳn volk en eigendom
wezen, en in heiligheid voor zĳn aangezicht wandelen zou, Ex.
19:5, Deut. 7:6, 14:2, 26:18, Ps. 135:4, Mal. 3:17. In
den kring van Israel is er dan telkens weer sprake van een
bĳzondere verkiezing tot een waardigheid of dienst, zoo b. v. van
Jerusalem en Sion tot eene woning des Heeren, Deut. 12:5,
14:23, 1 Kon. 11:30, 2 K. 21:7, Ps. 78:68, 70, van Mozes
tot middelaar des O. Verbonds, Ex. 3, van Levi tot het priesterschap,
Deut. 18:5, 21:5, van Saul en David tot koning,
1 Sam. 10:24, 2 Sam. 6:21, van de profeten tot hun ambt,
1 Sam. 3, Jes. 6, Jer. 1, Ezech. 1-3, Am. 3:7, 8, 7:15,
bovenal van den Messias tot Verlosser van zĳn volk, die de
Israel, de knecht des Heeren bĳ uitnemendheid is, Jes. 41:8,
42:1, 44:1, 45:4 enz. Toch ofschoon deze verkiezing in het
O. T. meest als feit in de historie optreedt en alzoo met de
roeping zelve samenvalt, toch berust ze op eene voorkennis en
voorbepaling Gods. In het algemeen leert het O. Testament, dat
God alle dingen schept, onderhoudt en regeert door het woord
en met wĳsheid, Ps. 33:6, 104:24, Job 38, Spr. 8 enz., zoodat
alles berust op gedachte Gods. Maar er wordt ook uitdrukkelĳk
gezegd, dat God het toekomstige weet en vooraf verkondigt,
Jes. 41:22, 23, 42:9, 43:9-12, 44:7, 46:10, 48:3v.,
Amos 3:7. In de profetie maakt Hĳ van te voren de dingen
bekend, welke en zooals ze geschieden zullen, Gen. 3:14v.
6:13, 9:25v. 12:2v. 15:13v. 25:23, 49:8v. enz. De levensdagen
van een mensch zĳn alle reeds te voren bepaald en in
’t boek Gods geschreven, voordat er nog een in het aanzĳn getreden
is, Ps. 139:16, 31:16, 39:6, Job 14:5. De rechtvaardigen
zĳn geschreven in het boek des levens, gelĳk de burgers van een

stad of een rĳk zĳn opgeteekend, en hebben daarin de verzekering,
dat zĳ deel zullen hebben aan het leven in de gemeenschap
met God in de theocratie van Israel, Ex. 32:32, Ps. 87:6,
Ezech. 13:9, Jer. 17:13, Ps. 69:29; in Jes. 4:3 en Dan.
12:1 wordt dit verder zoo ontwikkeld, dat aan het theocratisch
heil in de toekomst zĳ deel zullen hebben, die opgeschreven zĳn
ten leven. De Nieuwtest. gedachte wordt hier voorbereid, dat het
boek des levens de namen bevat van de erfgenamen des eeuwigen
levens. En alle dingen geschieden naar den raad Gods. Bĳ Hem is
wĳsheid en macht, raad, ‎‏עֵצָה‏‎ en verstand, Job 12:13, Spr. 8:14,
Jes. 9:5, 11:2, 28:29, Jer. 32:19. Hĳ kiest daardoor altĳd
de beste wegen tot bereiking van zĳn doel, heeft niemands raad
noodig, en is vreeselĳk, verre verheven, boven den raad der
heiligen en van allen, die rondom Hem zĳn, Jes. 40:13, Jer.
23:18, 22, Ps. 89:8. Gods raad is zĳne bepaalde gedachte,
zĳn vast besluit over alle dingen, Jes. 14:24-27, Dan. 4:24.
Die raad is wel verborgen, Job 15:8 maar komt in de historie
zelve tot werkelĳkheid. Want naar dien raad geschiedt alles,
hĳ bestaat in eeuwigheid, niemand kan hem weerstaan, Jes. 24
vs. 24-27, 46:10, Ps. 33:11, Spr. 19:21; en daartegenover
wordt de raad der vĳanden vernietigd, Neh. 4:15, Ps. 33:10,
Spr. 21:30, Jer. 19:7.

2. Het N. Test. stelt dezen raad Gods in nog veel helderder
licht. Niet alleen zĳn Gode al zĳne werken van eeuwigheid bekend,
Hd. 15:18 (cf. echter de variae lectiones), maar alles geschiedt
naar den bepaalden raad en voorkennis Gods. Het N. T. woord
βουλη duidt aan den wil Gods als berustend op raad en overleg,
en is daarin van θελημα, den wil als wil, onderscheiden, cf.
Ef. 1:11 βουλη του θεληματος. Zulk een raad Gods gaat er
aan alle dingen vooraf. Hĳ omvat alles, Ef. 1:11, ook de zondige
daden der menschen, Hd. 2:23, 4:28, cf. Luk. 22:22. God
heeft de woonplaats der volken zoowel in tĳd als in uitbreiding
te voren bepaald, ὁρισας, Hd. 17:26. Gods wil wordt openbaar
ook in de verderving van Judas, Joh. 17:12, in de overgave
der Heidenen, Rom. 1:24, in de verwerping van Ezau, Rom. 9:13,
in de verharding van de goddeloozen, Rom. 9:18, in de verwekking
van Pharao, Rom. 9:17, in het verdragen van de vaten
des toorns tot het verderf toebereid, Rom. 9:22, in het gezet

zĳn (κειμαι) van Christus niet alleen tot eene opstanding maar
ook εἰς πτωσιν, Luk. 2:34, tot een κρισις, Joh. 3:19-21, tot
een λιθος προσκομματος και πετρα σκανδαλου, 1 Petr. 2:7, 8,
cf. 1 Thess. 5:9, Judas vs. 4. Maar vooral heeft de βουλη του
θεου toch betrekking op het werk der verlossing, Luk. 7:30,
Hd. 13:36, 20:27, Hebr. 6:17. En het N. T. is rĳk in woorden,
om dezen raad Gods nader te omschrĳven. Zĳ spreekt van εὐδοκια,
welbehagen, welgevallen, Mt. 11:26, Luk. 2:14, 10:21, Ef. 1:5,
9, Phil. 2:13, 2 Thess. 1:11; προθεσις, voornemen, Rom. 8
vs. 28, 9:11, Ef. 1:11, 3:11, 2 Tim. 1:9; προγνωσις, voorkennis,
Rom. 8:29, 11:2, 1 Petr. 1:2; ἐκλογη, uitverkiezing,
Mk. 13:20, Hd. 9:15, 13:17, 15:7, Rom. 9:11, 11:5, 28,
1 Cor. 1:27, 28, Ef. 1:4, 1 Thess. 1:4, 2 Petr. 1:10, Jak. 2:5;
προορισμος, Rom. 8:29, Cor. 2:7, Ef. 1:5, 11; cf. ook Hd. 13
vs. 48 waar gezegd wordt, dat er zoovelen geloofden, ὁσοι ἠσαν
τεταγμενοι εἰς ζωην αἰωνιον, d. i. niet als er zich geschikt hadden
of subjectief gepraedisponeerd waren maar als er verordend, besteld
waren ten eeuwigen leven; en ook nog Ef. 2:10, waar van de goede
werken der geloovigen gezegd wordt, dat God ze προητοιμασεν.
De woorden zĳn aldus onderscheiden: προθεσις duidt aan, dat
God in het werk der zaligheid niet naar willekeur of toeval maar
naar een vast plan, naar een onveranderlĳk voornemen te werk
gaat; ἐκλογη wĳzigt dit aldus, dat dat voornemen niet allen
omvat, maar dat het een προθεσις κατ’ ἐκλογην, Rom. 9:11,
een verkiezend voornemen is, zoodat niet allen maar velen tot
de zaligheid komen; προγνωσις let op de personen, die in dit
verkiezend voornemen Gods het object zĳn niet van zĳne nuda
praescientia maar van zĳne dilectio practica; terwĳl eindelĳk
προορισμος meer ziet op de middelen, welke God beschikt, om
deze gekenden te brengen tot de voor hen bepaalde bestemming.
Προθεσις certitudinem eventus indicat, προγνωσις personarum
singularitatem, προορισμος mediorum ordinem. De verkiezing
is certa per προθεσιν, determinata per προγνωσιν, ordinata per
προορισμον, Turretinus, Theol. El. IV qu. 7. De eeuwigheid van
dit voornemen ligt niet vanzelf reeds opgesloten in de praepositie
προ, waarmede de woorden zĳn samengesteld, maar wordt toch
duidelĳk uitgesproken in Ef. 3:11, 2 Tim. 1:9, cf. Mt. 25:34,
1 Cor. 2:7, Ef. 1:4. Wel is beweerd, dat Paulus in Rom. 9
niet handelt over de absolute vrĳmacht en het eeuwig besluit

Gods, maar alleen over een Verhalten Gottes, das in der Zeit,
in der Geschichte seine Ursachen wie seine Wirkungen hat, W.
Beyschlag, Die paulin. Theodicee Röm. IX-XI, 2te Aufl. Halle
1895. Dr. van Dĳk, De leer der verkiezing volgens het N. T.,
Studiën ond. red. van de la Saussaye, Valeton en Van Dĳk IV
3e stuk. Buhl, Der Gedankengang von Röm. 9-11, Stud. u. Kr.
1887 S. 295-322. Kübel, Herzog2 12, 158. Maar deze bewering
wordt door Rom. 9 weerlegd. Immers, de προθεσις κατ’ ἐκλογην
gaat duidelĳk aan de feiten der historie vooraf; de geschiedenis
dient dus om dat voornemen, dat al bestond, vast te doen blĳven,
Rom. 9:11. Aan Sara wordt lang te voren een zaad der belofte
beloofd, v. 9. Voordat de kinderen van Izak geboren waren, had
God al gezegd, dat de meerdere den mindere zou dienen, vs. 11.
De verzen 15-18 leeren dat de verkiezing haar oorzaken niet
heeft in de werken maar enkel en alleen in den wil van den
roepende. Zeer zeker spreekt Rom. 9 van een handelen Gods in
den tĳd maar de oorzaak van dat handelen valt buiten den tĳd,
ligt alleen in Gods wil en welbehagen. Daarbĳ komt, dat de
causa electionis elders ook duidelĳk alleen en uitsluitend aan
Gods genade, liefde, welbehagen toegeschreven wordt, Mt. 11:25,
Luk. 12:32, Ef. 1:5, 9, 11, 2 Tim. 1:9, 10. Zelfs is het
niet juist, om bĳ Rom. 9:21 hetzĳ uitsluitend met het supralapsarisme
aan de massa incorrupta of met Augustinus en het
infralapsarisme alleen aan de massa corrupta te danken. Paulus
denkt hier in ’t geheel niet aan deze onderscheiding. Wat hĳ
zeggen wil, is alleen dit, dat God het absolute recht heeft, om
aan zĳne schepselen die bestemming te geven, welke Hem goeddunkt,
cf. Jes. 10:15, Jer. 18, Mt. 20:15. Van het standpunt
van het absolute recht heeft een schepsel niets tegen zĳn Schepper
te zeggen. Paulus weerlegt alle bedenkingen tegen de verkiezing
niet daarmede, dat zĳ rechtvaardig en billĳk is maar met een
beroep op de souvereiniteit en het absolute recht Gods. Evenals
het N. T. de eeuwigheid der verkiezing duidelĳker uitspreekt
dan het O. T., zoo vat het die verkiezing ook meer individueel
en persoonlĳk op. Terwĳl in het O. T. het volk van Israel als
het object der verkiezing voorkomt, zĳn het hier bĳzondere personen,
die in Christus verkoren zĳn, saam zĳn lichaam vormen
en den naam van εκλεκτοι dragen, Mt. 24:31, Luk. 18:7, Hd.
13:48, Rom. 8:33, Ef. 1:4, Tit. 1:1, 2 Tim. 2:10, 1 Petr. 1

vs. 1, 2, 9 enz. Vooral blĳkt dit ook uit het boek des levens,
waarin de namen zĳn opgeschreven van de erfgenamen des eeuwigen
levens, Luk. 10:20, Hebr. 12:23, Phil. 4:3, Op. 3:5,
13:8, 20:12, 21:27, 22:19. Eindelĳk is het de duidelĳke
leer van het N. Test. dat de verkiezing haar doel heeft, niet in
een aardsch leven in Kanaan, noch ook in eene eminente plaats
in het Godsrĳk, maar bepaaldelĳk in de hemelsche zaligheid.
Wel is er binnen de gemeente ook weer eene verkiezing tot een
of ander ambt of dienst, bv. van de apostelen, Luk. 6:13, Joh. 6
vs. 70 enz., maar de eigenlĳke verkiezing heeft tot doel de
heiligheid, Ef. 1:4, het kindschap, Ef. 1:5, de zaligheid, 2 Thess. 2
vs. 13, het eeuwige leven, Hd. 13:48, de gelĳkvormigheid aan
Christus, Rom. 8:29, Joh. 17:24, de verheerlĳking Gods, Ef. 1
vs. 6, 12. Ook in Rom. 9 handelt Paulus niet over eene hoogere
of lagere plaats in het Godsrĳk, maar hĳ maakt onderscheid in
Israel zelf tusschen kinderen des vleesches en kinderen der belofte.
Hĳ spreekt bepaald van vaten ter eere en van vaten ter oneere,
κατηρτισμενα εἰς ἀπωλειαν. Hĳ plaatst ontferming en verharding
tegenover elkander, en laat in vs. 14 en 19 tegenwerpingen aan
het woord komen, wier ernst juist de leer van zulk eene vrĳmachtige
verkiezing onderstelt.

3. Ook buiten de christelĳke religie is er over praedestinatie
en wilsvrĳheid velerlei strĳd gevoerd. De philosophie is beurtelings
gekomen tot een pantheistisch determinisme of tot eene
deistische vrĳheidsleer. De Joden schrĳven den mensch ook in
den toestand van zonde de wilsvrĳheid toe, Weber, System 223.
In het Mohammedanisme is over praedestinatie en wilsvrĳheid
een strĳd gevoerd, die in veel opzichten analoog is aan dien in
de christelĳke kerk. In den Islam is God de volstrekte almacht,
de absolute willekeur, tegenover welke de mensch volkomen
lĳdelĳk is. Daartegen kwam in de tweede eeuw der Hedjra verzet
van den kant der Motazelieten, die den vrĳen wil verdedigden,
de voorbeschikking bestreden en niet de almacht maar de gerechtigheid
beschouwden als het wezen Gods, Houtsma, De strĳd
over het dogma tot op El-Ash’ari, Leiden 1875. Kuenen, Volksgodsd.
en wereldgodsd. 1882 blz. 40 v.; verg. ook den strĳd
in de school van Ramanuja in Indië, die dikwerf met dien van
Gomaristen en Arminianen vergeleken is, Saussaye, Rel. gesch. I

448. In de christelĳke kerk legde men in den eersten tĳd tegenover
het heidensche noodlot en het gnostische naturalisme allen
nadruk op de zedelĳke natuur, de vrĳheid en de verantwoordelĳkheid
van den mensch en kon daarom de leer der Schrift over
den raad Gods niet tot haar recht doen komen. De mensch was
wel in meerdere of mindere mate door de zonde bedorven maar
bleef toch nog vrĳ en kon de aangebodene genade Gods aannemen.
Eene absolute praedestinatie en eene onwederstandelĳke genade
werd niet geleerd; de raad Gods bestond in de praescientia en
de daarvan afhankelĳke bepaling van loon of straf. God geeft
aan het ongeloof over hen, van wie hĳ vooruit weet dat zĳ niet
zullen gelooven, en Hĳ verkiest degenen, wier verdiensten Hĳ
vooruit heeft gezien, Justinus, c. Tryph. § 141. Iren. adv. haer.
IV 29. Tertull. adv. Marc. II 23 enz., cf. Münscher—v. Coelln I
356 f. Hagenbach, § 48 en 57. Calvĳn, Inst. II 2, 4, 9. Dit is
wezenlĳk het standpunt gebleven van de grieksche kerk. De
mensch is door de zonde verzwakt en sterfelĳk geworden. Toch
kan hĳ nog het natuurlĳk goede willen en ook de aangeboden
genade (gratia praeveniens) aannemen of verwerpen. Neemt hĳ ze
aan, dan wordt hĳ door die genade ondersteund (gratia cooperans),
en moet tot den einde toe volharden, want hĳ kan nog altĳd
afvallen. Degenen, die de genade aannemen en volharden, heeft
God te voren gekend en voor de zaligheid bestemd. De anderen,
ofschoon Hĳ voluntate antecedente aller zaligheid wil, laat Hĳ
liggen in hun val en bestemt hen ten verderve, Damascenus, de
fide orthod. II 29, 30. Conf. orthod. qu. 26-30. In de wĳze van
uitdrukking sloot Pelagius zich bĳ de ouderen aan, maar hĳ
leerde toch, door miskenning van de door de kerkvaders steeds
tegelĳk gehandhaafde leer van de verlossing, iets wezenlĳk
nieuws, Harnack, D. G. III 183. De zonde was bĳ hem geen
hebbelĳkheid of toestand, maar alleen eene daad, welke de menschelĳke
natuur met haar vrĳen wil volkomen ongeschonden laat.
De genade bestaat daarin, dat God aan den mensch door de
schepping het posse in natura schenkt en voorts in de wet en
de leer en het voorbeeld van Christus hem een auxilium divinum
biedt; deze gratia per Christum wordt echter geschonken secundum
merita aan zulken, die hun vrĳen wil goed gebruiken. De praedestinatie
eindelĳk was niets dan een vooruitzien Gods van de vrĳe
daden en verdiensten der menschen en de daaraan beantwoordende

vooruitbepaling van loon en straf. Eigenlĳk is er dus geen praedestinatie
van de zĳde Gods, noch tot de genade, noch tot de
zaligheid; ze hangt geheel af van de praevisio der goede daden
van den mensch. Alleen kwam Pelagius bĳ den kinderdoop in
eene groote moeilĳkheid, want deze werd zonder eenige verdiensten
geschonken; en hĳ kon zich daaruit niet redden dan door allerlei
uitvluchten en inconsequenties. De leer van Pelagius werd eenigszins
verzacht in het in de Middeleeuwen zoo genoemde semipelagianisme
van Johannes Cassianus, abt in Marseille, leerling van
Chrysostomus en goed bekend met de grieksche patres. Deze
leerde wel, dat de zonde de menschelĳke natuur bedorven had.
Doch de mensch was niet dood, maar krank. Hĳ was gelĳk aan
een zieke, die zichzelf niet genezen maar toch de medicĳn tot
zich nemen en naar genezing verlangen kan; aan iemand, die in
een put gevallen, zichzelf niet redden maar toch het toegeworpen
touw aangrĳpen kan. De zondige mensch kan daarom de genade
niet verdienen, maar toch wel aannemen, en, door haar ondersteund,
volharden. En God schenkt die genade aan hen, van wie
Hĳ vooruit heeft gezien, dat zĳ haar zouden aannemen en in
haar zouden volharden; zoo ook bĳ kinderen en volken. Hĳ onthoudt
ze daarentegen aan hen, van wie hĳ het tegendeel voorziet.
En hierin bestaat de praedestinatie en reprobatie; zĳ hangt af
van de praescientia Dei aangaande de houding des menschen
tegenover de aangeboden genade. Nostrum est velle, Dei perficere.
Cf. G. J. Vossius, Historia Pelagianismi 1618, betere editie 1655.
Wiggers, Pragm. Darstellung des Aug. u. Pelag. 1831-33.
Wörter, Der Pelag. nach seinem Ursprunge und seiner Lehre,
Freiburg 1866. Munscher-v. Coelln I 371 f. Harnack, D. G.
III 151 f. Schwane, Dogm. II2 512 f. Möller, art. Pelagius in
Herzog2. Reeds lang vóór den pelagiaanschen strĳd leerde Augustinus
de praedestinatie. Hĳ kwam daartoe door zĳne studie van
den brief aan de Romeinen, Reuter, Augustin. Studien 1887 S.
5 f., en wilde hierin niets anders geven dan de leer der Schrift,
de dono pers. c. 19. Hĳ gaf ze reeds in zĳne quaestiones
ad Simplicianum van het jaar 397 en ontwikkelde ze dan breeder
in zĳne geschriften de correptione et gratia 427, de praedestinatione
sanctorum en de dono perseverantiae 428 of 429. Augustinus
maakt onderscheid tusschen praescientia en praedestinatio.
Gene is ruimer dan deze. Praedestinasse est hoc praescisse, quod

(Deus) fuerat ipse facturus, de dono persev. 18. de praed. sanct.
10. 19. De praedestinatie is niets anders dan praescientia scilicet
et praeparatio beneficiorum Dei, quibus certissime liberantur
quicunque liberantur, de dono pers. 14. Deze praedestinatie geschiedt
niet naar verdienste of waardigheid maar uit loutere
genade; niet om maar tot het geloof, non eliguntur quia crediderunt
sed eliguntur ut credant, de praed. sanct. 17. Alle menschen
waren immers gelĳk, eene massa damnata, de civ. XIV 26.
de praed. sanct. 8. de nat. et gr. 4. 8 enz. Vooral komt dit uit
in de praedestinatie van jonge kinderen, van wie er sommigen
zonder doop verloren gaan en anderen door den doop behouden
worden, de praed. sanct. 12. Enchir. 98. De praedestinatie heeft
haar eenige oorzaak in den souvereinen wil Gods, in zĳne absolute
vrĳmacht. Hĳ is niemand iets schuldig, en kan rechtvaardig
allen verdoemen, maar naar zĳn welbehagen maakt Hĳ het eene
vat ter eere en het andere ter oneere, de praed. sanct. 8. Naast
de praedestinatie komt dus de reprobatie te staan. Augustinus
rekent deze meermalen tot de praedestinatie. Hĳ spreekt van een
praedestinare ad aeternam mortem, de an. et ejus orig. IV 10.
de civ. XXII 24, van praedestinati ad sempiternum interitum,
in Joh. Ev. tract. 48, van mundus damnationi praedestinatus,
ib. 111, van Judas als perditioni praedestinatus, ib. 107 enz.
De tekst 1 Tim. 2:4 werd daarom door Augustinus in beperkten
zin en op verschillende wĳze verklaard, Enchir. 103. de corr. et
gr. 14. Meestal echter wordt praedestinatie opgevat als voorbeschikking
ter zaligheid. Bĳ het goede is er praedestinatie noodig,
bĳ het kwade is praescientia voldoende, ofschoon deze toch ook
weer niet louter passief, doch actief wordt opgevat. Want God
verordineert niet op dezelfde wĳze tot het verderf en tot de
daartoe leidende middelen, nl. de zonden, als Hĳ verordineert tot
de zaligheid en tot de middelen, die daartoe strekken. De praedestinatie
is nl. bĳ Augustinus altĳd eene praedestinatio adaequata,
d. i. tot de zaligheid en daarom ook tot de genade. Tot de
praedestinati behooren ook zĳ, die nu nog niet gelooven of zelfs
nog niet geboren zĳn. Maar hun getal staat vast en is onveranderlĳk.
In den tĳd komen zĳ tot Christus, ontvangen den doop,
het geloof en bovenal ook het donum perseverantiae. Want dit
wordt alleen aan de praedestinati geschonken. Of iemand gepraedestineerd
is, kan hĳ alleen daaruit weten, dat hĳ ten einde toe

volhardt. Want God heeft in de kerk sommigen opgenomen die
niet verkoren zĳn en niet volharden, opdat de praedestinati zich
niet verheffen en valsche rust zouden zoeken, de corr. et gr. 13.
Waarom God nu slechts sommigen behoudt en anderen verloren
laat gaan, is eene geheimenis. Onrechtvaardig is het niet, want
Hĳ is niemand iets schuldig. De reprobatie is een daad van
gerechtigheid, gelĳk de praedestinatie een daad van genade was.
In beide maakt God zĳne deugden openbaar, de civ. XIV 26, cf.
Wiggers, I 290 f. Schwane II2 557 f. Baltzer, Des h. Aug. Lehre
über Prädest. und Reprob. Wien 1871. Rottmanner, Der Augustinismus.
München 1892.

4. Het pelagianisme werd tegelĳk met het nestorianisme
veroordeeld op het concilie te Efese 431. De strĳd tusschen de
volgelingen van Augustinus, Prosper, Hilarius, den anonymen
schrĳver van de vocatione omnium gentium, Lucidus, Fulgentius
e. a., en de Semipelagianen, Cassianus, Faustus van Reji, den
ongenoemden schrĳver van het veelbesproken boek Praedestinatus,
dat in de vĳfde eeuw ontstond en door den Jesuit Sirmond in
1643 werd uitgegeven, Gennadius, Vincentius van Lerinum e. a.
kwam eerst op de Synode van Orange 529 tot eene beslissing.
Hier werd aan de eene zĳde duidelĳk geleerd, dat de gansche
mensch door de zonde van Adam bedorven is, can. 1. 2, van
zichzelf niets heeft dan mendacium et peccatum, can. 22, en dat
beide initium en augmentum fidei te danken is niet aan onszelven,
aan onze natuurlĳke krachten, aan onzen vrĳen wil, maar aan
de genade, aan de infusio, operatio, inspiratio, illuminatio van
den H. Geest in ons, die onzen wil buigt (corrigens) van ongeloof
tot geloof, can. 3-8. Maar aan den anderen kant wordt van den
vrĳen wil alleen gezegd, dat hĳ door de zonde verzwakt, infirmatum,
attenuatum is, can. 8. 13. 25, dat alle gedoopten door
de in den doop ontvangen genade, Christo auxiliante et cooperante,
kunnen en moeten vervullen, si fideliter laborare voluerint, hetgeen
tot de zaligheid behoort, can. 13. 25; en wordt er voorts
van de absolute praedestinatie, de gratia irresistibilis, de particulariteit
der genade geheel gezwegen. Deze onbeslistheid werkte
schadelĳk. Duidelĳk kwam dit uit in den Gottschalkschen strĳd.
Velen stonden toen reeds op semipelagiaansch of pelagiaansch
standpunt, Hinkmar, Rhabanus, Erigena, en behaalden op de

synode van Quierzy 853 de overwinning. Maar er waren ook tal
van geleerde mannen, die zich volstrekt niet vinden konden in
de veroordeeling van Gottschalk en de uitspraken van Quierzy.
Daartoe behoorden Prudentius, Remigius, Ratramnus, Lupus e. a.;
zĳ verdedigden eene gemina praedestinatio; de praedestinatio ad
gloriam is zonder eenige verdienste, geschiedt niet om praevisa
fides, merita, maar is oorzaak van de praedestinatio ad gratiam,
fidem, merita enz.; de praedestinatio ad damnationem echter
sluit niet op die wĳze de praedestinatio ad peccata in, maar is,
althans als reprobatio positiva, van de praescientia en permissio
der zonden afhankelĳk. Vandaar dat 1 Tim. 2:4 nog beperkt
werd opgevat, niet van alle menschen hoofd voor hoofd maar van
vele of allerlei menschen werd verstaan, en dat het ongerĳmd
werd geacht, dat Christus voor alle menschen, dus ook voor de
Heidenen, die nooit van Hem hooren, en zelfs ook voor den mensch
der zonde, den antichrist, zou hebben voldaan. Op dit standpunt
stond ook nog de synode van Valence 855. Cf. H. Schrörs, Der
Streit über die Prädest. in IX Jahrh. Freiburg 1884. Niemeĳer,
De strĳd over de leer der praedest. in de 9de eeuw, Gron. 1889.
Schwane, D. G. III 428 f. Denzinger, n. 283 sq. En dit is in
hoofdzaak ook nog het standpunt der scholastiek. De praedestinatio
ad mortem wordt liefst niet met dezen naam genoemd, omdat
het dan zoo licht den schĳn krĳgt, dat ze als een middel de
praedestinatio ad peccata meebrengt, maar ze wordt gewoonlĳk
behandeld onder den naam van reprobatio; soms wordt deze dan
in negatieve en positieve onderscheiden; de eerste is ante praevisa
merita en eene daad van souvereiniteit, de tweede is echter
afhankelĳk van en volgt op de praescientia en het besluit tot
toelating van de zonden. Vandaar dat 1 Tim. 2:4 nog in beperkten
zin wordt opgevat, en eene benevolentia Dei universalis,
en eene algemeene voldoening van Christus nog niet wordt geleerd,
Lombardus, Sent. I dist. 40 en 41 met de comm. van Thomas,
Bonaventura, Scotus, Thomas, S. Theol. I qu. 19 en 23. c. Gent.
III 163. Maar het nominalisme, de afwĳzing van de Reformatie
en het jezuitisme hebben de Roomsche kerk en theologie hoe
langer hoe verder van Augustinus en Paulus verwĳderd. Rome
sloeg de roepstem tot hervorming niet straffeloos in den wind
en stelde te Trente het volgende dogma vast: 1o door de zonde
is het liberum arbitrium wel viribus attenuatum et inclinatum,

maar niet amissum et extinctum, Trid. sess. 6 cap. 1 en can. 5;
de mensch kan vóór de justificatio nog vele natuurlĳke dingen
doen, die volstrekt geen zonde maar waarlĳk goed zĳn, ib. can. 7.
2o. Tot het goede in bovennatuurlĳken zin, tot geloof, hoop,
liefde, tot de justificatio, tot het verwerven van het eeuwige leven
is de door de erfzonde van de dona superaddita beroofde, natuurlĳke
mensch niet in staat. Daartoe behoeft hĳ meer dan de
vires naturae en legis doctrina, nl. de divina gratia, de praeveniens
Spiritus Sancti inspiratio, ib. can. 1-3. 3o. Deze gratia divina
wordt bĳ de kinderen der geloovigen geschonken in den doop, en
bestaat bĳ de volwassenen daarin, dat God hen objectief roept
door het evangelie en subjectief hun hart aanraakt per Spiritus
Sancti illuminationem. Deze genade is onverdiend, praeveniens,
gratia gratis data, ib. cap. 5. 4o. Deze genade is echter niet
onwederstandelĳk. Zĳ wekt den mensch wel op, helpt en beweegt
hem, en maakt hem geschikt om zich te wenden tot zĳne justificatio,
en tot vrĳe toestemming aan de genade; maar hĳ kan
de inspiratie des H. Geestes beide recipere en abjicere, ib. cap. 5.
Indien hĳ deze genade aanneemt, en door haar opgewekt en
bewogen met God medewerkt en zich door de zeven praeparationes
geschikt maakt en voorbereidt, se disponat ac praeparet, voor
de justificatio, dan ontvangt hĳ deze in den doop uit genade
en alleen volgens een door de scholastiek zoo genoemd meritum
ex congruo, ib. cap. 6 en 8 en can. 4. 5o. De gratia infusa der
justificatio blĳft weerstaanbaar en verliesbaar, maar aangenomen
en bewaard, stelt zĳ in staat om goede werken te doen en volgens
een meritum ex condigno het eeuwige leven te verdienen, ib. c.
9-16. 6o. Hiermede in overeenstemming heeft Rome Augustinus’
leer van de absolute praedestinatio beslist verworpen. Zĳ heeft
echter daarbĳ steeds den naam van Augustinus vermeden, van
zĳne leer bĳ zĳne aanhangers eene caricatuur gemaakt en deze
veroordeeld. Het bovengenoemde boek Praedestinatus stelt het
voor, alsof er in de vĳfde eeuw in Gallie eene secte van ultra-praedestinatianen
bestaan had, en geeft het Augustinisme weer
in paradoxe stellingen, die geen volgeling van Augustinus ooit
heeft geleerd, Harnack III 225 f. En evenzoo is in Gottschalk,
Bradwardina, Wiclif, Hus, Bajus, Jansenius, Quesnel onder een
valschen naam het echte Augustinisme veroordeeld, Denzinger
Enchir. § 477 sq. 881 sq. 966 sq. 1216 sq. Harnack III 628-640.

Het Tridentinum spreekt zich zeer voorzichtig over de
praedestinatie uit. Eenerzĳds schĳnt het eene verkiezing te leeren,
want het zegt, dat niemand in dit leven mag vaststellen se
omnino esse in numero praedestinatorum, want alleen uit speciale
openbaring kan men weten quos Deus sibi elegerit, VI cap. 12
en can. 15. 16. Maar aan de andere zĳde leert het uitdrukkelĳk,
dat Christus gezonden is, opdat omnes adoptionem filiorum reciperent,
dat Hĳ voor allen voldaan heeft, VI cap. 2 en 3, dat
de mensch de genade aannemen of verwerpen, behouden of verliezen
kan, en veroordeelt de leer: justificationis gratiam non
nisi praedestinatis ad vitam contingere; reliquos vere omnes
qui vocantur vocari quidem sed gratiam non accipere utpote
divina potestate praedestinatos ad malum, ib can. 17, alsof dit
laatste weder door iemand en zóó werd geleerd! De kerk laat
deze beide reeksen van uitspraken onverzoend naast elkander
staan; maar de theologie heeft steeds en op allerlei wĳze eene
overeenstemming beproefd. Vooreerst leeren bĳna alle Roomsche
theologen, dat God voluntate antecedente aller zaligheid wil en
daarom ook Christus voor allen heeft laten voldoen; deze voluntas
antecedens strekt zich zelfs tot de ongedoopt stervende kinderen
en tot de Heidenen uit. Maar naar zĳne voluntas consequens,
die rekening houdt met het goede of slechte gebruik dat de
menschen van hun vrĳheid en van de genade maken, wil God
niet de zaligheid van allen. De praedestinatio wordt hier in den
beginne reeds van de praescientia afhankelĳk. Vervolgens is allengs
onder hen opgekomen en algemeen aangenomen het onderscheid
tusschen de praedestinatio complete en incomplete sumpta, adaequata
en inadaequata. Onder de eerste wordt verstaan de praedestinatie
beide ad gratiam et ad gloriam; onder de laatste die,
welke op ééne van beide betrekking heeft. De bedoeling van deze
onderscheiding is, dat de praedestinatio ad gratiam en die ad
gloriam niet onafscheidelĳk verbonden zĳn; men kan de praedestinatio
ad gratiam deelachtig zĳn en de genade des geloofs en
der rechtvaardigmaking ontvangen hebben en toch deze weer verliezen
en zoo verstoken zĳn van de praedestinatio ad gloriam.
Deze scheiding was aan de Middeleeuwsche theologen, Anselmus,
Lombardus, Thomas enz. onbekend, wordt nog door sommigen
bestreden maar dringt hoe langer hoe verder door. Wat nu de
praedestinatio ad primam gratiam betreft, deze heet bĳ allen in

tegenstelling met het pelagianisme onverdiend, Rom. 9:16, Joh. 6
vs. 44; ze geschiedt niet ob praevisa merita; ook is zĳ in tegenstelling
met het semipelagianisme voorafgaande aan den wil des
menschen, gratia praeveniens, praecedens. Omdat nu de praedestinatio
ad primam gratiam de aanvang is van de praedestinatio
completa of adaequata, kan er gezegd worden, dat de geheele
praedestinatio genade is en onverdiend, wĳl ze is gratuita in
causa, terwĳl ze bĳ de Thomisten gratuita in se is. Maar dit sluit
niet uit, dat deze praedestinatio ad primam gratiam en tot elke
volgende genade niet eene zekere orde volgen zou; volgens Molina
heeft God door de scientia media vooruitgezien, dat sommige
menschen van de telkens aangeboden genade een goed gebruik
zouden maken en heeft dienovereenkomstig de uitdeeling der
genade besloten. Ook heeft Hĳ vooruitgezien, dat de heiligen
door hun gebeden of door merita de congruo voor anderen de
genade verwerven zouden, en dienovereenkomstig besloten ze dezen
te schenken. Iemand kan niet voor zichzelven de praedestinatio
ad primam gratiam verdienen, maar de heiligen kunnen het wel
voor anderen, en bovenal is Christus causa nostrae praedestinationis.
De praedestinatio ad gloriam is volgens de Augustinianen
en Thomisten zooals Sylvius, Thoma, Salmanticenses, Gonet,
Gotti, Billuart, Alvarez, Lemos, Goudin enz., en ook volgens
Bellarminus en Suarez wel absoluut; God heeft eerst besloten
om aan sommigen de zaligheid te schenken vóór en afgezien van
alle verdiensten en daarna besloten, hen door de genade zoo te
bewerken, dat zĳ die zaligheid door hunne werken konden verdienen.
Maar de Molinisten, Molina, Valentia, Vasquez, Tanner,
Lessius, Becanus, Petavius, Lapide enz. verdedigen de praedestinatio
ad gloriam post praevisa merita. Wat eindelĳk de reprobatio
aangaat, zĳn de Augustinianen en Thomisten verdeeld;
sommigen sluiten zich geheel bĳ Augustinus aan, zĳn infralapsarisch
en laten het besluit der verwerping volgen op de erfzonde
en op deze alleen, zoodat de reprobatie eene justa derelictio in
eadem massa is (Gonet, Gotti, Gazzaniga); anderen onderscheiden
tusschen een negatief maar absoluut decreet, om aan sommigen
de zaligheid niet te schenken, en een ander besluit, om de genade te
onthouden, de zonde toe te laten, en te straffen (Alvarez, Estius,
Sylvius, Salmanticenses); nog anderen verstaan onder het besluit der
verwerping niets dan den wil Gods, om toe te laten, dat sommigen

door eigen schuld verloren gaan (Billuart, Goudin), cf. C. Pesch,
Praelect. II 217 sq. Jansen, Prael. III 171 sq. Maar tegen hen
staan de Molinisten over, die de zoogenaamde reprobatio negativa,
d. i. een absoluut, aan de zonde voorafgaand, souverein besluit,
geheel verwerpen en leeren, dat God voluntate antecedente aller
zaligheid wil, en voorts alleen eene reprobatio positiva aannemen,
d. i. een besluit Gods, om hen, wier zonde en ongeloof Hĳ
vooruitgezien heeft, eeuwig te straffen. De reprobatio is dus in
elk opzicht post praevisa merita, en dan volgens enkelen zooals
Hinkmar nog alleen eene praedestinatio der straf voor de goddeloozen,
maar niet van de goddeloozen voor de straf. Cf. Bellarminus,
de gr. et lib. arb. II c. 9-15. Becanus, Theol. schol. I
tract. 1 c. 14-16. Petavius, de Deo, 1. X. Theol. Wirceb. ed. 3
Paris. 1880 III 181-285. Billuart, Summa S. Thomae, geheel
Tom. II. Daelman, Theologia I p. 199-316. Schwetz, Theol.
dogm. II § 121. C. Pesch, Prael. II 165-226. Jansen, Prael.
theol. II 135-177. Simar, Dogm. p. 556-576 enz.

5. De Reformatie ging tot Paulus en Augustinus terug en
vond in de belĳdenis van Gods vrĳmachtige verkiezing de kracht,
om tegen het pelagianisme der Roomsche kerk op te treden.
Alle Hervormers waren hierin eenstemmig. Luther leerde en verdedigde
de praedestinatie in den eersten tĳd even sterk als Zwingli
en Calvĳn. Hĳ heeft haar ook nimmer herroepen, al is het ook,
dat hĳ later tegen de Wederdoopers meer en meer nadruk legde
op de openbaring Gods in woord en sacrament, J. Müller, Lutheri
de praedest. et lib. arb. doctrina 1852. Schweizer, Die protest.
Centraldogmen I 57-94. Köstlin, Luthers Theol. I 165 f. 286 f.
II 32 f. Weber, Luthers Streitschrift de servo arbitrio, Jahrb.
f. d. Theol. 1878 S. 229-249. Max Staub, Das Verhältniss der
menschl. Willensfreiheit zur Gotteslehre bei Luther u. Zwingli,
Zurich 1894. Melanchton leerde eerst volkomen hetzelfde, Loci
Comm. 1521, cap. de hominis viribus adeoque de libero arbitrio,
en ook in zĳn comm. op Rom. 9, maar kwam sedert 1527 en
in de latere uitgaven der Loci van 1535 af en in de Conf. Aug.
variata van 1540, tot eene steeds verdere afwĳking van de praedestinatie
en tot een open belĳdenis van het synergisme, Schweizer
I 381 f. Dit synergisme werd evenals het universalisme van Sam.
Huber door de echte Lutheranen, zooals Flacius, Wigand,

Amsdorf, Hesshusius e. a. beslist verworpen, Frank, Theol. der Concordienformel
IV 152. Art. Synerg. in Herzog2. En de Formula
concordiae sprak zoo sterk mogelĳk uit, dat de mensch van
nature onbekwaam is tot eenig geestelĳk goed en dat het geloof
in volstrekten zin eene gave Gods is. Dit had er toe moeten
leiden, om ook de absolute praedestinatie te aanvaarden. Maar
in Luther woonde van den aanvang af toch een eenigszins andere
geest dan in Zwingli en Calvĳn. De belĳdenis der praedestinatie
rustte bĳ hem alleen op anthropologische gronden, op het diep
bederf der zonde en de onmacht van den mensch. Als de mensch
maar geen verdienste had en alleen van de genade afhing, scheen
er genoeg gedaan. Luther vermeed daarom hoe langer hoe meer
de speculatieve leer der praedestinatie, de voluntas beneplaciti,
den verborgen God, hield zich aan de bediening van woord en
sacrament, aan welke de genade gebonden is, en stelde den universeelen
heilswil Gods, voluntas signi, steeds meer op den voorgrond.
Hĳ zag de verandering van Melanchton in zake dit leerstuk
zwĳgend aan, en bleef staan bĳ de leer van de rechtvaardiging
uit het geloof. De praedestinatie had geen zelfstandige theologische
beteekenis; ze was van secundair belang. De synthetische methode
in deze leer werd bestreden; men volgde de analytische, van
onderen op; men leidde haar niet af uit de idee Gods maar
alleen uit den toestand van den mensch, Schweizer, I 398. 445.
466. Vandaar dat het synergisme van Melanchton nog wel bestreden,
maar langzamerhand ook de praedestinatie zelve ter zĳde
gesteld werd. Hesshusius bracht tegen Calvĳn en Beza reeds in,
dat hun leer een fatum invoerde en God tot auteur der zonde
maakte 1560-61. Marbach trad in 1561 te Strassburg tegen
Zanchius op. Andreae leerde nog wel eene verkiezing, wier oorzaak
alleen lag in Gods genade, maar hield zich overigens aan de
prediking van het evangelie en bleef bĳ de tweede oorzaken,
geloof en ongeloof staan, Schweizer, I 477 f. De Formula concordiae
leert zoo beslist mogelĳk het servum arbitrium maar laat
de absolute en particuliere praedestinatie rusten en houdt zich
aan den universeelen en ernstigen wil van God in het evangelie.
Ze loochent de electie niet, ze roept ook de praescientia niet tot
hulp, ze is het nog eens met het ubi et quando visum est Deo
der conf. Aug.; de verkiezing is onvoorwaardelĳk en heeft haar
oorzaak alleen in Gods wil. Maar ze vereenzelvigt electie en

praedestinatie, ze laat de reprobatie afhangen van de praescientia;
en nadat ze de electie heeft geleerd, voegt ze er terstond aan
toe, uit vrees voor allerlei gevaar of misbruik, dat men niet
beproeven moet om over dat verborgen besluit te speculeeren,
maar dat men den raad Gods beschouwen moet in Christus, in
het evangelie, welks prediking universeel is en ernstig, en dat
de oorzaak van het verderf alleen ’s menschen ongeloof is. God
wil dat allen zalig worden; Hĳ wil niemands zonde en niemands
dood. Na de Formula concordiae, vooral ook in den strĳd tegen
Hubers universalisme, kwam onder de Lutherschen, zooals Gerlach,
Hunnius, Lyser, de voorstelling op, dat God voluntate
antecedente aller zaligheid wil, maar voluntate consequente alleen
de zaligheid van hen, wier geloof en zaligheid hĳ vooruit had
gezien. Tegen het einde der eeuw wordt steeds beslister tusschen
praescientia en praedestinatio onderscheiden, de praedestinatie is
gelĳk aan de electie, en is afhankelĳk van Christus’ verdienste,
de oorzaak der verwerping ligt in ’s menschen zonde. De Saksische
visitatieartikelen van 1592, door Hunnius opgesteld, en de geschriften
van Hunnius de providentia dei et aeterna praedestinatione
1597 en de libero arbitrio 1598 leeren dit duidelĳk. De bemiddeling
wordt gezocht in den ernst, waarmede de natuurlĳke mensch
van de middelen der genade gebruik maken kan, Schweizer I
526-585. Heppe, Dogm. d. d. Pr. II 1-79. Maar bĳ deze leer
konden de Lutherschen niet blĳven staan. Toen op de Synode te
Dordrecht de Remonstranten veroordeeld waren, voelden zĳ zich
hoe langer hoe meer tot dezen aangetrokken. Ofschoon de Gereformeerden
altĳd tusschen Lutherschen en Remonstranten onderscheid
maakten, oordeelden de eersten steeds meer, dat in de
Remonstranten hun eigen leer veroordeeld was, Schweizer, Centr.
II 206 f. De Luthersche theologen der 17e eeuw naderden de
Remonstrantsche belĳdenis. Zĳ leeren eerst eene voluntas Dei
antecedens, welke Christus voor allen sterven deed, aller zaligheid
wil en dan allen het evangelie aanbiedt, en daarna eene voluntas
consequens, welke de zaligheid werkelĳk besluit te schenken aan
hen, quos in Christum finaliter credituros esse praevidit, en het
verderf bereidt aan hen, die de genade finaliter weerstaan,
Quenstedt, Theol. did. polem. III p. 1-74. Hollaz, Examen
theol. p. 585-649. Gerhard, Loci theol. loc. VII Schmid,
Dogm. der ev. luth. K. 196 f. In 1724 verklaarde Mosheim,

dat de 5 artikelen van de Remonstranten de zuivere Luthersche
leer behelsden, Schweizer, II 210. Het pietisme, rationalisme,
supranaturalisme en heel de geestesrichting der achttiende eeuw
was de leer der praedestinatie niet genegen; de voluntas antecedens
verdrong de voluntas consequens geheel en al; en onder de praedestinatie
werd niets anders verstaan, dan het algemeene besluit
Gods, om de menschen door het geloof in Christus te zaligen,
Wegscheider, Inst. theol. § 147. Bretschneider, Dogm. III 127 f.
Reinhard, Dogm. 439 f. Herder achtte het een geluk, dat de
strĳd over de genade in den stroom der vergetelheid begraven
was en riep uit: Verdorren müsse die Hand, die ihn je daraus
hervorhebt, Vom Geist des Christ. 154. Leibniz spande zich nog
in, om de wilsvrĳheid met de praedestinatie te vereenigen, Tichler,
Theol. des Leibniz I 357 f. Maar Kant sprak open uit, dat de
mensch nog eene moralische Anlage had en dus kon wat hĳ
moest, Religion, ed. Rosenkranz 50 f.

6. Terwĳl de Lutherschen het oorspronkelĳk standpunt van
Luther en van geheel de Reformatie meer en meer prĳsgaven,
zĳn de Gereformeerden daaraan getrouw gebleven; de oorzaak
der scheuring is dus niet bĳ hen te zoeken. Zwingli leerde de
praedestinatie zoo beslist mogelĳk, niet alleen op anthropologische
gronden maar ook vooral op theologische gronden, aan het wezen
Gods ontleend, Anamnema de Providentia, Opera IV 79 sq. Calvĳn
sprak in de eerste uitgave zĳner Institutie nog zeer zacht
en bescheiden, maar kwam door zĳne studie van den brief aan
de Romeinen, April 1538-1541 in Strassburg, tot steeds beslister
belĳdenis, zoowel ten aanzien van ’s menschen onvrĳheid,
II c. 2, als ten opzichte van de verkiezing, III c. 21 sq. Hoewel
zich wachtend voor de paradoxen van Luther en Zwingli en
soms de praedestinatie meer onderstellend dan leerend, bv. in
den Catech. Ecclesiae Genev. met voorrede aan den coetus van
Oostfriesland, bĳ Niemeyer Conf. Ref. 123 sq., trad hĳ toch
met kracht voor haar op, waar ze ontkend en bestreden werd.
Hĳ verdedigde ze tegen Alb. Pighius van Kampen in zĳn geschrift:
Defensio sanae et orthodoxae doctrinae de servitute et
liberatione humani arbitrii 1543. Tegen Bolsec schreef hĳ de
aeterna Dei praedestinatione 1552. Tegen Rome richtte hĳ zĳn
Acta Synodi Tridentinae cum antidoto 1547. En hĳ rustte niet,

voordat zĳne leer in geheel het reformatorisch Zwitserland, bepaaldelĳk
in Zurich, waar Bullinger eene gematigde, infralapsarische
opvatting voorstond, ingang gevonden had, Schweizer, Centr.
I 255-292. Door Calvĳn is de leer der praedestinatie opgenomen
in de belĳdenis van alle Gereformeerde kerken. Toch is er van
den beginne af groot verschil geweest in de wĳze van voorstelling,
zoowel in de confessies als onder de theologen. Afgedacht van
de Repetitio Anhaltina van 1579 bĳ Niemeyer, p. 638, de confessio
Sigismundi van 1613, ib. 650, het colloquium Lipsiense
van 1631, ib. 661 sq. 664 sq., welke de Gereformeerde leer
slechts onzuiver teruggeven, is er onder de belĳdenisschriften
een onmiskenbaar verschil. De Catechismus Genevensis van Calvĳn
spreekt heel niet over de praedestinatie; de Heidelb. Catechismus
maakt van de verkiezing maar even gewag, vr. 52, 54; de Anglikaansche
confessie spreekt alleen van praedestinatio ad vitam en
geeft haar tot object eos quos (Deus) in Christo elegit art. 7;
de Confessio Helv. II van Bullinger art. 10 en de Conf. Scotic.
I art. 8 spreken ongeveer in gelĳken geest; de Confessio Gallic.
art. 12 en Belgica art. 18 en de Formula cons. Helv. 4-6 zĳn
beslist maar sober en infralapsarisch; het strengst en meest calvinistisch
laten zich uit de consensus Genevensis, de canones van
Dordrecht, de Lambeth articles opgesteld door Dr. Whitaker
1595, bĳ Schaff, Creeds of Christ. III 523, de Iersche artikelen
van 1615, ib. 526, de Westminster Confessie c. 3. En evenzoo
is er groot onderscheid onder de theologen. Er waren er altĳd,
die de leer der praedestinatie, uit vrees voor misbruik behandelden
»a posteriori, van beneden op«, Trigland, Kerck. Gesch.
79, 84, 85 v. 92 v. 99. Ze hielden meer van de methode, om
op te klimmen uit het gevolg tot de oorzaak, uit de vrucht tot
den wortel, en om uit het geloof en de bekeering tot de verkiezing
te besluiten en deze dan aan te wenden tot troost en
verzekering, dan dat zĳ apriori uit de idee Gods de praedestinatie
en electie afleidden. Daartoe behoorden vooral Bullinger,
Ursinus, Olevianus, Boquinus, Hyperius, Sohnius e. a., Heppe
Dogm. des d. Protest. II 1-79, Gooszen, in zĳne beide werken
over den Heidelb. Catech. 1890 en 1893. Dr. van ’t Hooft, De
Theol. van H. Bullinger 1888, cf. mĳn art. Calv. en Geref.,
Vrĳe Kerk, Febr. 1893. Maar dit is geen verschil in soort en
in beginsel. Al de genoemde theologen hebben meermalen duidelĳk

en onomwonden hun instemming met de Calvinistische leer
der praedestinatie betuigd, Trigland, Kerck. Gesch. 59-79.
Schweizer, Centr. I passim, cf. II 110. Omgekeerd wilden ook de
Calvinisten ten allen tĳde soberheid en voorzichtigheid in de
behandeling van dit leerstuk. Calvĳn bracht ze in den catech.
Genev. niet ter sprake. Dordt, canones I 12, 14 en Westminster,
conf. c. 4 § 8 waarschuwen tegen ĳdele en nieuwsgierige onderzoekingen.
Vele theologen behandelden in den eersten tĳd de
leer der verkiezing niet in den locus de Deo maar in den locus
de salute, Calvĳn zelf, Inst. III c. 21-24. Martyr, Loci Comm.
1580 p. 229. Sohnius, Op. I 256. II 42. Musculus, Loci Comm.
cap. 24. Heid. Catech. vr. 54. Conf. Belg. art. 16. Gall. art.
12 enz. Zĳ volgen dus eerst de orde van den apostel Paulus,
die uit de leer der zonde en der genade in Rom. 9-11 tot de
verkiezing opstĳgt en ook in Ef. 1:3 uitgaat van de zegeningen
van Christus. Maar gelĳk Paulus, daar aangekomen, dan ook
apriori uit de verkiezing alle heilsweldaden afleidt, Rom. 8:29 v.
Ef. 1:4 v., zoo maakt ook bĳ de Gereformeerden de analytische
methode allengs voor de synthetische plaats. Het geloofsleven
was wel de voorwaarde, onder welke de belĳdenis der verkiezing
opkwam, maar het feit der verkiezing was toch de bron van
alle heil, fundamentum ac prima causa bonorum omnium. Dit
was de overtuiging niet alleen van Calvĳn, maar ook van Melanchton,
Hemming, Bucer, Olevianus enz., bĳ Heppe, Dogm.
d. d. Prot. II 12. 20. 27. 70. Musculus zegt uitdrukkelĳk: wĳ
behandelen de verkiezing na het geloof, niet alsof ze daarop
eerst volgen zou maar opdat wĳ van daaruit als van den stroom
ad ipsum fontem zouden opzien, Loci p. 534. De systematische
orde en het theologisch belang eischten, dat de praedestinatie
in den locus de Deo behandeld werd. Zoo was reeds geschied
door de scholastiek, Lombardus, Sent. I dist. 40, Thomas, S.
Theol. I qu. 23; zoo geschiedde ten deele ook nog door de
Lutherschen, Gerhard loc. VII; en zoo werd de gewone orde bĳ
alle Gereformeerden, Hyperius, Meth. Theol. p. 182. Beza, Tract.
Theol. I 171 III 402. Polanus, Synt. IV c. 6-10. Zanchius
Op. II 476. Junius, Maccovius, Maresius, Mastricht enz., hetzĳ
ze dan behandeld werd bĳ de leer der eigenschappen Gods of
ook in een afzonderlĳken locus na de triniteit. Dit verschil in
orde is op zichzelf niet principieel en behoeft dit niet te zĳn.

Maar toch is het niet toevallig, dat de apriorische orde meest
door de Gereformeerden is gevolgd, en daarentegen de aposteriorische
orde, die de praedestinatie behandelt aan den ingang of
in ’t midden van den locus de salute, langzamerhand in gebruik
gekomen is bĳ de Lutherschen, de Remonstranten, de Roomschen
en de meeste nieuwere dogmatici. Ook dan echter bestaat het
verschil niet daarin, dat de Gereformeerden de praedestinatie op
speculatieve manier afleiden uit een apriorisch, wĳsgeerig, deterministisch
Godsbegrip en de anderen zich houden aan de openbaring
Gods in Christus. Want ook de strengste Calvinisten
willen in den locus de Deo en in dien de decretis niets anders
geven dan de leer der Schrift, den inhoud van Gods openbaring.
Maar bĳ de Gereformeerden heeft de praedestinatie niet alleen
een anthropologisch en soteriologisch, maar vooral ook een theologisch
belang. Het gaat in haar niet allereerst om de zaligheid
des menschen maar om de eere Gods. Ook met de synthetische,
apriorische orde is een diep religieus belang gemoeid. De bewering,
dat deze orde een nominalistisch Godsbegrip zou onderstellen
en een dor, levenloos dogma zou bieden, gelĳk sommigen
meenen, bv. Jahrb. f. d. Theol. 1868 S. 107-110. Schneckenburger,
Vergl. Darst. I 55. Doedes, Ned. Geloofsbel. 185, 203 v.
de Cock, Is de leer der absolute praedest. uitgangspunt of resultaat
van de leer der Geref. Kerk. 1868, is daarom van allen
grond ontbloot. Dor en abstract kan de leer der praedestinatie
behandeld worden evengoed in het midden als in het begin der
dogmatiek. Waarachtig, zaligmakend geloof is er noodig, niet
alleen om de verkiezing, maar ook om alle andere dogmata, ook
die over God, de triniteit, den mensch enz. te belĳden. Gave
deze overweging den doorslag, dan moesten alle dogmata na
den locus de salute verplaatst worden. De dogmatiek beschrĳft
echter de waarheid niet, gelĳk ze subjectief tot het bewustzĳn
der geloovigen komt, maar gelĳk God ze objectief in zĳn woord
heeft voorgesteld, cf. deel I 49, 50.
De synthetische methode handhaaft alleen voldoende het religieus belang van de eere Gods,
cf. Kübel, Herzog2 12, 145 f.

7. Onder de Gereformeerden rees er spoedig nog een ander
verschil, dat van supra- en infralapsarisme. Het wortelt principieel
reeds in den strĳd van Augustinus tegen de Pelagianen. Bĳ dezen.

was de volgorde der besluiten aldus: 1o. het besluit om den
mensch te scheppen, 2o. om op grond van den voorgezienen maar
niet te voren bepaalden val Christus te zenden, voor allen te
laten voldoen, aan allen te laten prediken, en hun allen te schenken
eene gratia sufficiens, en 3o. om op grond van voorgezien geloof
en volharding eenerzĳds en van voorgezien ongeloof ter andere
zĳde sommigen te verkiezen ten eeuwigen leven en anderen te
bestemmen voor de eeuwige straf. Bĳ Augustinus was de volgorde
eene gansch andere. Soms brengt hĳ de reprobatie ook tot de
praedestinatio, boven 321, maar ook als hĳ dat niet doet, vat
hĳ de praescientia niet negatief en passief maar actief op. De
wil Gods is toch rerum necessitas, de Gen. ad litt. VI 15; wat
contra Dei voluntatem geschiedt, geschiedt nog niet praeter ejus
voluntatem; de toelating is positief te denken, nec utique nolens
sinit sed volens, Enchir. 95. 100. De supralapsarische voorstelling,
dat de reprobatie een daad is van Gods souvereiniteit, ligt hier
reeds in opgesloten. Meestentĳds echter spreekt Augustinus in
betrekking tot den val van Gods praescientia en permissio, de
civ. XIV 11. de trin. XIII 12 enz. Het besluit van schepping
en van toelating van den val is dan het eerste; en daarop volgt
dan het tweede besluit van verkiezing en verwerping. Deze onderstellen
beide het gevallen menschelĳk geslacht, de massa corrupta,
Enchir. c. 98 sq. de corr. et. gr. 7 sq. Augustinus is in zĳne
voorstelling dus doorgaans infralapsarisch; hĳ gaat niet achter
den val terug; hĳ ziet in de verwerping eene daad van Gods
gerechtigheid. Bonus est Deus, justus est Deus. Potest aliquos
sine bonis meritis liberare, quia bonus est; non potest quemquam
sine meritis damnare, quia justus est, c. Jul. III c. 18. Maar
Augustinus plaatst het besluit van verkiezing en verwerping ook
niet verder vooruit. Alleen de erfzonde gaat er aan vooraf. Deze
is tot verwerping genoegzaam. De dadelĳke zonden blĳven bĳ
het besluit der verwerping buiten rekening, ofschoon ze in aanmerking
komen bĳ de bepaling van de mate der straf. Augustinus
kwam tot deze orde door hetgeen Paulus van Jacob en Ezau
zegt, Rom. 9:11 en door het lot van vroegstervende ongedoopte
kinderen, Enchir. c. 92-99. de civ. XVI 35, de dono pers. c.
8 sq. c. Julianum IV c. 8. Toch, al is de erfzonde genoegzame
reden tot verwerping, zĳ is ook bĳ Augustinus de laatste en
diepste oorzaak niet. Op de vraag, waarom God sommigen

verworpen, anderen verkoren; en ook, waarom Hĳ dezen bepaald
verworpen en genen verkoren heeft, is er geen antwoord dan de
wil en het welbehagen Gods. Hĳ ontfermt zich diens Hĳ wil en
Hĳ verhardt dien Hĳ wil, Enchir. 95. de praed. sanct. 8. 9. de
corr. et gr. 8. Eindelĳk volgt dan een derde besluit ten aanzien
van de middelen, die tot het doel leiden. Bĳ de verwerping trekt
Augustinus de lĳn niet door. Wel leert hĳ, dat God ook in de
zonde positief en actief optreedt; God is peccatorum ordinator,
Conf. I 10; Hĳ oordeelde het goed, dat de zonde er zĳn zou,
Enchir. 27. 96. de civ. XXII 1; Hĳ straft zonde met zonde, c.
Jul. V 3. de gr. et lib. arb. 21; maar de verwerping stelt hĳ
meest negatief voor als een praeterire et derelinquere, en rekent
ze doorgaans niet tot de praedestinatie, maar vereenzelvigt deze
met de electie en subsumeert dan beide, verkiezing en verwerping,
onder de providentia. Daarentegen is er wel eene praedestinatie
tot de middelen ter zaligheid. De praedestinatie of electie is nl.
bĳ Augustinus altĳd eene praedestinatio ad gloriam, en deze
brengt nu vanzelf de praedestinatio ad gratiam mede. De verkiezing
is dus niet geschied om het voorgezien geloof of de
voorgeziene goede werken; zĳ is ook niet geschied om Christus.
Maar zĳ is verkiezing tot het einddoel en dus tot de middelen
d. i. Christus, die zelf ook gepraedestineerd is, en alzoo tot de
roeping, den doop, het geloof, de gave der perseverantie; de praedestinatie
is eene voorbereiding der genade. Wie dus verkoren
zĳn, komen langs den weg der genade in Christus onfeilbaar tot
de hemelsche zaligheid, de corr. et gr. 7. 9. 13. de praed. sanct.
10. 19. de dono pers. 18. Vele volgelingen van Augustinus kwamen
daarom later tot de leer der gemina praedestinatio, boven 323.
Naast de praedestinatio ad gloriam kwam gecoordineerd te staan eene
praedestinatio ad mortem. Deze echter kon toch niet in denzelfden
zin worden opgevat als gene; en daarom werd ze onderscheiden
in reprobatio negativa en positiva. De reprobatio negativa gaat
dan aan den val vooraf en is eene daad van souvereiniteit; ze
is evenmin om verdiensten geschied als de verkiezing, Lombardus,
Sent. I dist. 41. 1; zĳ sluit in de voluntas permittendi aliquem
cadere in culpam en is causa derelictionis, Thomas, S. Theol. I
qu. 23 art. 3, cf. echter Daelman, Theol. I 296-303, Billuart,
Summa S. Thomae II 459 sq. En zoo leerden vele Thomisten,
Alvarez, Salmanticenses, Estius, Sylvius enz., dat de negatieve

reprobatie aan den val voorafging en louter eene daad van Gods
vrĳmacht en welbehagen was, Pesch, Prael. dogm. II 217 sq.
Alleen werd deze supralapsarische reprobatie geheel negatief opgevat,
als het besluit Gods, om sommige menschen niet te
verkiezen, te laten vallen en daarna te bestemmen tot de eeuwige
straf (reprobatio positiva). Zakelĳk nu hebben Luther, Zwingli,
Calvĳn en alle supralapsarische Gereformeerden niet anders geleerd.
De Roomschen stellen het wel anders voor, en leggen aan de
Praedestinatianen in de vĳfde eeuw, aan Gottschalk, Bradwardina,
Wiclif, en vooral aan de Hervormers ten laste, dat zĳ eene
praedestinatio ad peccata leerden en God tot auteur der zonde
maakten, Bellarminus, de amiss. gr. et stat. pecc. II c. 2 sq.
Petavius, de Deo X c. 6 sq. Möhler, Symbolik § 12. Maar dit
geschiedt alleen, om eigen semipelagiaansch standpunt te handhaven
en met Augustinus en Thomas in overeenstemming te
brengen. De wĳzigingen, die de Hervormers in de leer van Augustinus
en Thomas hebben aangebracht, zĳn behalve de leer van
de verzekerdheid der zaligheid ondergeschikt en raken het wezen
der zaak niet. Met hen leerden zĳ, dat de uitverkiezing niet geschiedde
ob praevisa merita, maar bron was van geloof en goede
werken; dat de praedestinatio ad gloriam onfeilbaar die ad gratiam
meebracht; dat de reprobatio negativa niet te verklaren was als
eene daad van gerechtigheid maar moest opgevat worden als eene
daad van souvereiniteit, voorafgaande aan de zonde; dat deze
reprobatio negativa het besluit meebracht, om de zonde toe te
laten, en sommigen in hun val te laten liggen; en dat de reprobatio
positiva met die zonde rekening hield. Maar daaraan voegden zĳ
nu dikwerf nog toe, dat de begrippen van praescientia en permissio,
schoon op zichzelf niet verkeerd, niet zuiver passief konden of
mochten worden opgevat en, indien dit geschiedde, toch niet de
minste oplossing boden, en dat de onderscheiding van reprobatio
negativa en positiva weinig waarde had. Daardoor kwamen alle
drie Reformatoren tot de zoogenaamde supralapsarische voorstelling
van de leer der praedestinatie, volgens welke de beide besluiten
van verkiezing en verwerping te beschouwen zĳn als daden
van Gods souvereiniteit, voorafgaande aan die omtrent den val,
de zonde en de verlossing in Christus. Calvĳn met name blĳft
dikwerf met opzet bĳ de naaste oorzaken van zaligheid en verderf
staan en redeneert dan op infralapsarische wĳze. Een verworpene

zoeke de oorzaak zĳner straf niet in Gods besluit maar in het
bederf zĳner natuur, dat eigen schuld is, Inst. III 23, 9. Verkorenen
en verworpenen waren beiden even schuldig, maar God
is barmhartig jegens genen, rechtvaardig jegens dezen, ib. III
23, 11. Onder het leem, Rom. 9:21 zĳn de gevallen menschen
te verstaan, van wie God sommigen verkiest en anderen overlaat
exitio suo, cui natura obnoxii sunt omnes, comm. op Rom. 9:21,
de aet. praedest. C. R. XXXVI 287. De val in Adam is propinqua
reprobationis causa, comm. op Rom. 9:11. God haat in
ons niets dan de zonde, C. R. ib. 295. 315. En van deze voorstelling,
quod ex damnata Adae sobole Deus quos visum est
eligit, quos vult reprobat, zegt Calvĳn, sicuti ad fidem exercendam
longe aptior est, ita maiore fructu tractatur.... sicuti non solum
ad pietatem potius conducit, sed magis videtur mihi theologica,
plus convenable à la chrestienté et aussi pour plus édifier, C. R.
XXXVI 317. Maar dit bevredigt Calvĳn toch niet. De zonde
moge de naaste oorzaak der verwerping zĳn, zĳ is niet de laatste,
C. R. ib. Immers, het kan niet zoo voorgesteld worden, dat
God den mensch zonder voorafgaand plan besloot te scheppen, dan
toezag en afwachtte wat de mensch doen zou en daarna eerst,
dit van te voren wetende, tot verkiezing en verwerping overging.
De praescientia en de permissio geven geen oplossing, want God
had, den val te voren wetende, hem kunnen verhinderen; Hĳ
heeft hem dus vrĳwillig toegelaten wĳl Hĳ dit goed oordeelde,
Inst. I 18, 1. II 4, 3. III 23, 6-8. C. R. ib. 359. XXXVII
291. 294. Daarom is Adams val, de zonde in het algemeen en
al het kwade niet alleen door God voorzien maar ook door Hem
in zekeren zin gewild en bepaald, ib. Er moet daarom, schoon
voor ons verborgen, eene reden zĳn, waarom God den val heeft
gewild; er is nog een altius Dei consilium, dat aan den val voorafgaat,
C. R. XXXVI 288. Als Pighius dan ook aan Calvĳn
tegenwerpt, dat op zĳn standpunt discretionem inter electos ac
reprobos priorem fuisse hominis lapsu in mente divina, dan geeft
Calvĳn wel ten antwoord, dat Pighius de causae proximae et
remotae verwart, dat ieder verworpene de causa proxima in zĳn
eigen zonde moet zoeken en dat ook op het andere standpunt gelĳke
bezwaren blĳven bestaan, maar hĳ wĳst de gevolgtrekking
van Pighius niet af; er is een arcanum Dei consilium, dat aan
den val voorafgaat, C. R. XXXVI 296 sq. De verwerping evenals

de verkiezing heeft haar laatste en diepste oorzaak in Gods
wil, Inst. I 18, 2. III 22, 11. III 23, 1, 2, 7, 8. C. R. XXXVI
278, 317. enz. Bĳ Calvĳn wisselt dus de supralapsarische voorstelling
met de infralapsarische af, Rivetus, de praed. et elect.
nomine et objecto, Op. II. Twissus, Vind. gr. 1652 I 105 sq.
Petavius, de Deo X c. 6 sq. Kreyher, Die Erwählungslehre
Zw. u. Calv. Stud. u. Krit. 1870, 3tes Heft. Later werd het
supralapsarisme geleerd door Beza, Tract. theol. I 171-205.
360 sq. III 402-407. Piscator, de gratia Christi. Polanus, Synt.
IV c. 7-10. Ferrius, Specimen schol. orthod. c. 26. Withaker,
Op. I 692. Perkins, Werken I 761-806. Twissus, Op. I 35, sq.
Gomarus, Op. 1664 I 428 sq. II 24 sq. Maccovius, Loci C.
c. 25. Voetius, Disp. I 354 sq. Heydanus, Corpus theol. I loc. 3.
Burman, Synopsis I c. 38 § 13 sq. Wittichius, Theol. pacif. § 255 sq.
Comrie, Ex. v. h. Ontw. v. Tol. VI en VII, vooral bl. 376 v.
Kuyper, Heraut 584.

Naar de supralapsarische voorstelling gaat er aan alle besluiten
een weten Gods van alle mogelĳkheden vooraf, scientia simplicis
intelligentiae. Naar den regel quod ultimum est in executione,
primum est in intentione, stelde God in zĳne eerste besluit het
doel vast, waartoe Hĳ alle dingen scheppen en regeeren zou,
nl. om in de eeuwige zaligheid en in de eeuwige straf van bepaalde
mogelĳke menschen, creandi et labiles, zĳne deugden,
bepaaldelĳk zĳne barmhartigheid en zĳne gerechtigheid, te openbaren.
Opdat deze deugden zouden kunnen geopenbaard worden,
moest een tweede besluit vaststellen, dat er een menschheid zou
bestaan in zoo deerniswaardigen en ellendigen toestand, dat ze
object van die barmhartigheid en gerechtigheid kon wezen. Opdat
zulke menschen er kwamen, moest in een derde besluit worden
bepaald, dat een mensch zou geschapen worden, versierd met Gods
beeld en hoofd van de menschheid, en dat die mensch permissione
efficaci vallen zou en al zĳne nakomelingen in zĳn val zou meesleepen.
En eindelĳk moest God in een vierde besluit aanwĳzen,
hoe zĳne barmhartigheid aan de uitverkorenen bewezen zou worden
in de beschikking van een Middelaar, in de gave des geloofs en
in de bewaring ten einde toe, en hoe andererzĳds zĳne gerechtigheid
in de verworpenen openbaar zou worden in de vrĳe onthouding
der zaligmakende genade Gods en in de overgave aan de
zonden. De verkiezing en verwerping ging in deze volgorde der

decreten niet alleen aan geloof en ongeloof, aan vernieuwing en
verharding, maar ook aan den val en aan de schepping vooraf.
Er deed zich hier echter terstond één bezwaar voor. Het was
vaststaande Geref. leer, dat de verkiezing van Christus en van
de gemeente plaats had in één besluit, in verband met elkaar,
en dus tot object had den Christus mysticus. Doch in de supralapsarische
orde wordt de verkiezing der gemeente losgemaakt
van die van Christus en van deze gescheiden door het besluit
van schepping en val. Aan dat bezwaar trachtte Comrie tegemoet
te komen, Ex v. ’t Ontw. v. Tol. VII 346v., en hĳ leerde daarom,
dat de verkorenen vóór het besluit van schepping en val verkoren
zĳn tot vereeniging met den Christus. Deze vereeniging is
zoo innig en onverbrekelĳk, dat, wanneer die verkorenen vallen
zullen, gelĳk daarna in ’t besluit wordt bepaald, Christus die
verkoren was tot Hoofd, nu ook verkoren zal worden tot Middelaar
der verzoening. Door Comrie werd dus ingezien dat de verkiezing
der gemeente als het lichaam van Christus niet te scheiden
was van die van Christus tot Hoofd der gemeente. En zoo plaatste
hĳ beider verkiezing vóór het besluit der schepping en van den
val. De verkiezing kreeg dus nu bĳ de mogelĳke menschen ook
een mogelĳken Christus tot object. De kerken hadden echter
steeds in deze supralapsarische voorstelling bezwaar. Ze is in geen
enkele confessie opgenomen. Op de synode te Dordrecht waren
er wel enkele aanhangers van dit gevoelen, vooral Gomarus en
Maccovius, Acta syn. Dordr. Sess. 107, v. d. Tuuk, Joh. Bogerman,
bl. 224 v., Kist en Royaards, Archief v. Kerkgesch. III
1831 bl. 505 v. Ook wilden de afgevaardigden van Zuid-Holland
en Friesland in deze kwestie liever geen beslissing. Maar al de
oordeelen van in- en uitlandsche theologen, ook zelfs van Genève,
waren infralapsarisch. En de synode omschreef de electio als dat
besluit Gods, quo.... e universo genere humano, ex primaeva
integritate in peccatum et exitium sua culpa prolapso.... elegit,
Can. I 7. Zĳ veroordeelde het supralapsarisme niet, zĳ liet het
privaat gevoelen van Gomarus voor wat het was maar accepteerde
het niet, van der Tuuk bl. 227 v. Alleen de synode te Westminster
liet in cap. 3 van haar confessie dit vraagstuk met opzet
onbeslist en koos tusschen infra- en supralapsarisme geen partĳ.
En voorts vond het infralapsarisme onder de theologen steun bĳ
Martyr, Loci C. 232 sq. Zanchius, Op. II 485 sq., die door Vitringa

II 41 ten onrechte onder de supralapsaristen gerekend worden,
Bogerman bĳ van der Tuuk bl. 226, 349, Polyander, Rivetus,
Walaeus, H. Alting, Molinaeus, Wendelinus, Spanheim, Fr. Turretinus,
Heidegger enz., vooral ook Maresius, die in verschillende
geschriften het infralapsarisme verdedigde tegen Voetius, en anderen,
cf. ook Walch, Bibl. theol. sel. II 1024 sq.

8. Toch vond ook deze zachtere vorm van de leer der praedestinatie
spoedig tegenspraak. In de eeuw der Reformatie werd
ze reeds bestreden door Erasmus, Bibliander, Pighius, Bolsec,
Trolliet, Castellio, Ochinus e. a. De Socinianen loochenden geheel
de praedestinatie, leerden alleen een besluit Gods om aan hen
die zĳne geboden onderhouden het eeuwige leven te schenken en
de anderen te straffen, en offerden aan de wilsvrĳheid van den
mensch zelfs Gods alwetendheid op, Socinus, Praelect c. XIII.
Crell, de Deo et ejus attrib. c. 32. Fock, Der Socin. 653 f. Hier
te lande ontmoette ze bĳ velen bezwaar, zooals Coolhaes, Duifhuis,
Coornhert, Sybrants, Herberts, Wiggerts en dan vooral bĳ
Arminius. Deze verstond onder de praedestinatie het eeuwig besluit
Gods, om degenen, van wie Hĳ vooruitzag, dat zĳ krachtens de
gratia praeveniens gelooven en krachtens de gratia subsequens
volharden zouden, in en om en door Christus te zaligen, en de
anderen, die niet gelooven of volharden zouden, te straffen, Arminii
Opera 1629 p. 119, 283, 389 enz. Arminius bedoelde
nog, de noodzakelĳkheid der genade en het geloof als gave vast
te houden; en zĳne volgelingen beproefden ditzelfde in hunne
remonstrantie van het jaar 1610 art. 3 en 4, bĳ Scholten L.
H. K. II 458. Maar deze genade was toch altĳd wederstandelĳk,
art. 4, 5, en de algemeene wil van God, om alle menschen te
behouden, de algemeene voldoening van Christus, het algemeene
aanbod van de genoegzame middelen der genade, en het bezwaar
van de dan toch altĳd weer vaste en zekere praescientia Dei
ten aanzien van wie wel en niet gelooven zouden, noodzaakten,
om de beslissing hoe langer hoe meer neer te leggen in de handen
van den mensch, Scholten II 472 v. In de latere remonstrantsche
geschriften komt dit duidelĳk uit, in den brief van Episcopius
aan het Gereformeerde buitenland, in de tweede remonstrantie
van het jaar 1617, bĳ Schweizer, Centr. II 89 f. 106 f., in de
confessie en apologie der confessie bĳ Episcopius, Opera II 69 f.

95 f., in de dogmatische werken van Uytenbogaert, Onderwĳzing
in de christ. leer, 2e ed. 1640, Episcopius, Opera I 410 sq.
Limborch, Theol. Christ. II c. 18 sq. en IV. Het remonstrantisme
heeft het rationalisme voorbereid. Wel werd het op de
synode te Dordt veroordeeld, maar als geestesrichting vond het
in de 17e en 18e eeuw hoe langer hoe meer in alle kerken en
landen ingang. Zelfs kreeg het van Gereformeerde zĳde steun
in de school te Saumur. Hier leerde Amyraldus een dubbel besluit.
God besloot eerst in het algemeen, dat allen zonder onderscheid,
die geloofden in Christus, zalig zouden worden; maar
door zĳne praescientia wetende, dat niemand uit zichzelf gelooven
kon, voegde Hĳ aan het eerste, algemeene en conditioneele besluit
een tweede, bĳzonder en absoluut decreet toe, om aan enkelen
de genade des geloofs te schenken en hen te behouden, Traité
de la prédestination 1634. Synt. thesium in acad. Saumur. 1665
pars II p. 107 sq. cf. Rivetus, Opera III 828-852. Spanhemius,
de gratia univers. 18. 40. Examen v. h. Ontwerp v. Toler. VI
195 v. VII 314 v. 450 v. Schweizer, Centr. II 225 f. Scholten
L. H. K. II 612 v. Walch, Bibl. II 1028. Het eerste, algemeene
besluit drong, indien het iets beteekende, het tweede geheel op
zĳde. In weerwil van de veroordeeling in de Formula consensus
van 1675 can. 4-6 drong het door en leidde bĳ Pajon tot
loochening van de gratia efficax. In alle Geref. kerken won eene
arminiaansche richting veld. Al de richtingen en secten, die in
de 17e en 18e eeuw opkwamen, neonomianisme, deisme, quakerisme,
methodisme enz. toonden zwakkere of sterkere verwantschap met
Arminius. Slechts enkele theologen hielden hier en daar stand,
zooals Comrie, Holtius en Brahe hier te lande, Boston en de
Erskine’s in Schotland, en vooral ook Jonathan Edwards 1703-1758
in Amerika.

Diepere studie van natuur, geschiedenis en mensch heeft in
deze eeuw de onhoudbaarheid van het deistisch pelagianisme aangetoond.
En daarvoor is een pantheistisch of materialistisch, een
meer ethisch of meer physisch getint determinisme in de plaats
getreden. Natuurlĳk is er bĳ schĳn van overeenkomst tusschen
dit determinisme en de leer der praedestinatie een principieel
onderscheid. In het pantheisme en materialisme is er voor een
raad Gods in het geheel geen plaats; er blĳft slechts ruimte
voor een onbewust noodlot, eene blinde natuur, een alogischen

wil. Toch hebben velen de kerkelĳke leer der praedestinatie in
zulk een deterministischen zin verstaan en verklaard, Biedermann,
§ 847 f. Strauss II 362 f. 462 f. Scholten, L. H. K. passim,
vooral II4 453-605, De vrĳe wil, 1859 bl. 385 v. Hartmann,
Religionsphilosophie II 174 f. 216 f. 271 f. Op dit standpunt
heet het: so gewiss jeder Mensch zum Bösen nicht bloss prädisponirt
sondern auch prädeterminirt ist, so gewiss ist auch jeder
zum Guten nicht bloss prädisponirt sondern prädeterminirt....
so gewiss es keinen schlechthin Verworfenen giebt, so gewiss
keinen schlechthin Erwählten, denn auch der Verworfenste trägt
die Gnade in gewissem Grade in sich und auch der Begnadeste
ist nicht vom aktuellen Bösen eximirt, Hartmann, ib. 217. In
den grond komt hiermede ook Schleiermacher overeen, Chr.
Gl. II § 117-120; want wel gaat hĳ van de kerkleer uit en
houdt hĳ aan de openbaring in Christus vast, doch hĳ onderscheidt
verkiezing en verwerping alleen ten opzichte van den
tĳd; er zĳn geen verworpenen in strengen zin, ieder zou onder
andere omstandigheden hier reeds bekeerd geworden zĳn of komt
later tot bekeering. Alle gedachten van vroeger en later tĳd
keeren in de nieuwere theologie terug. Vooreerst trachten velen
heel de leer der praedestinatie te ontgaan door de opmerking,
dat de eeuwigheid geen tĳd is vóór den tĳd, dat de besluiten
Gods dus niet als vóór vele eeuwen klaar en gereed kunnen
gedacht worden, maar dat heel de praedestinatie met verkiezing
en verwerping niets anders is, dan het in der tĳd zich openbarende
eeuwige immanente handelen en regeeren Gods; de besluiten zĳn
niets anders dan de feiten der historie zelve, Schweizer, Christl.
Glaub. II 254 f. Lipsius Dogm. § 540. Op deze wĳze wordt
echter heel het onderscheid tusschen eeuwigheid en tĳd, tusschen
God en wereld uitgewischt en het theisme voor het pantheisme
ingeruild. Daarom nemen anderen wel een eeuwig besluit Gods
aan, maar dat in niets anders bestaat dan in de voluntas antecedens,
waarbĳ God aller zaligheid van harte wenscht en wil.
In de geschiedenis wordt echter dit algemeene besluit, althans
tĳdelĳk, particulier. Want God gaat bĳ de uitvoering daarvan
historisch te werk. Object van de verkiezing zĳn geen individueele
personen, maar de gemeente. God roept volken, en Hĳ doet dat
successief, naarmate zĳ in den loop der tĳden onder zĳne leiding
ontvankelĳk en rĳp geworden zĳn voor de hoogere religie van

het Christendom. En onder die volken roept Hĳ ook weer de
bĳzondere personen successief en in verband met hun volk, hun
aanleg, hun opvoeding. De verkiezing van het eene volk en van
den eenen mensch is dus niet ten koste maar ten bate van anderen.
Niet allen kunnen de eersten zĳn. De nu tĳdelĳk voorbĳgegane,
d. i. verworpene volken en personen komen later in dit of waarschĳnlĳk
na dit leven tot waarachtige bekeering. In elk geval is
er geen besluit der verwerping van Gods zĳde, dat bepaalde personen
van de zaligheid uitsluiten zou; hoogstens is er van ’s menschen
zĳde een blĳvende tegenstand en eene positieve verharding
mogelĳk, welke hem eeuwig verloren doet gaan, Martensen § 206 f.
Lipsius § 541-548. Ritschl, Rechtf. u. Vers. III2 112 f. Luthardt,
Komp. der Dogm. § 32 f. Nitzsch, Evang. Dogm. 607.
Nog anderen gaan weer een schrede verder en leeren, dat er bĳ
dat algemeen besluit nog een ander bĳzonder besluit is gevoegd,
waarin God bepaalde hen te zaligen, wier geloof en volharding
hĳ vooruitgezien en geweten heeft, en daarentegen de andere
eeuwig te straffen. Maar allen stemmen daarin overeen, dat zĳ
de beslissing voor de eeuwigheid toekennen aan de macht van
den mensch. Toch weer op verschillende manier. De kracht, om
de genade aan te nemen of te verwerpen, komt volgens den een
aan den mensch reeds toe uit de schepping of uit de paedagogische
leiding van Gods algemeene voorzienigheid, J. Müller, Dogm.
Abhandl. 243 f. Id. Lehre v. d. Sünde II 313 f. Nitzsch, Syst.
d. Chr. Lehre § 144. Kübel in Herzog2 12, 161, cf. 15, 112.
Ebrard, Dogm. § 325. 344, ook Ch. de la Saussaye in mĳne
Theol. van ch. d. l. S. 64v.; volgens den ander uit de gratia
praeparans en antecedens, welke den mensch geschonken wordt
in den doop of in de prediking van wet en evangelie, Kliefoth,
Acht Bücher von der Kirche 1854 cf. Müller, Dogm. Abhandl.
247 f. Sartorius, Lehre v. d. h. Liebe I3 174 f. Thomasius,
Christi Person u. Werk II3 278. 286. Frank, Syst. d. chr. Wahrh.
§ 40. 41. Dorner, Glaub. III 703-724. Lipsius § 541; of ook
wordt de verzoening daarin gezocht, dat de genade geschonken
wordt aan hen, die de natuurlĳke krachten van den wil goed
gebruiken en met ernst Gods woord onderzoeken enz., Philippi,
Kirchl. Gl. IV 1, S. 72 f., cf. Shedd, Dogm. Theol. II 511.
Eindelĳk wordt nog door enkelen de praedestinatie in Augustiniaanschen
zin geleerd, zooals Hodge, Syst. Theol. I 535 s. Shedd,

Dogm. Theol. I 393 s. Strong, Syst. Theol. New-York 1890 p.
171 s. Böhl, Dogm. 124 f. 527 f. enz. Opmerkelĳk is het, dat
in Amerika de Luthersche kerken, vereenigd in de Missouri-synode
het Calvinisme genaderd zĳn, Dieckhoff, Der missour. Prädestinatismus
u. die Concordienformel, Rostock 1884, daarentegen de
Cumberland Presbyterian Church de Westminster confessie in
Arminiaanschen geest gewĳzigd heeft, Schaff, Creeds III 771. Bĳ
de revisie der Westminster confessie, die voor enkele jaren in
Schotland en Amerika aan de orde werd gesteld, brachten velen
ook bezwaren in tegen de leer der verkiezing en der verwerping,
het verloren gaan van vroegstervende kinderen en van Heidenen,
en in het algemeen tegen het eenzĳdig uitgaan der confessie van
de souvereiniteit Gods met miskenning van zĳne universeele liefde.

9. Onder den Raad Gods is te verstaan zĳn eeuwig besluit
over al wat in den tĳd zĳn of geschieden zal. De Schrift gaat
er allerwege van uit, dat alwat is en geschiedt, realiseering is
van Gods gedachte en wil, en zĳn voorbeeld en grondslag vindt
in Gods eeuwigen raad, Gen. 1, Job 28:27, Spr. 8:22,
Ps. 104:24, Spr. 3:19, Jer. 10:12, 51:15, Hebr. 11:3,
Ps. 33:11, Jes. 24:24-27, 46:10, Spr. 19:21, Hd. 2
vs. 23, 4:28, Ef. 1:11 enz. Het is reeds het voorrecht van
den mensch, om na overleg en beraad te handelen. Bĳ een
redelĳk wezen gaat aan de daad de gedachte, het voornemen
vooraf. Veelmeer is dit het geval bĳ den Heere onzen God,
zonder wiens weten en willen niets in het aanzĳn treden kan.
Onder Christenen kan er dan ook over het bestaan van zulk een
raad des Heeren geen verschil bestaan. Alleen het pantheisme,
dat geen eigen, van de wereld onderscheiden, leven en bewustzĳn
in God erkent, kan daartegen bezwaar inbrengen. Maar dit
komt daardoor voor de keuze te staan, om òf den logos in de
wereld te loochenen en deze uit een blinden wil af te leiden,
òf den logos in de wereld te erkennen maar dan ook in God
eene bewustheid aan te nemen, die de ideeën aller dingen bevat.
De logos in de wereld onderstelt den logos in God. Er zou geen
gedachte in de schepping kunnen wezen, als deze niet geschapen
ware met verstand en met wĳsheid. Deze gedachte des Heeren
die in de schepping belichaamd wordt is verder niet te denken
als een onzeker denkbeeld, waarvan de realiseering twĳfelachtig

blĳft; zĳ is geen nuda praescientia, welke uit de schepselen haar
inhoud ontvangt; geen plan, ontwerp, voornemen, waarvan de
uitvoering verĳdeld worden kan. Maar ze is beide tegelĳk, eene
daad van Gods verstand en van zĳn wil. Daarom spreekt de
Schrift van raad, van gedachten zĳns harten, Ps. 33:11, van
raad van zĳnen wil, Ef. 1:11, van voorbestemming en voorverordineering,
Hd. 2:23, 4:28, Rom. 8:29; God spreekt en het
is, Hĳ gebiedt en het staat. De raad Gods is van dien aard,
dat hĳ te zĳner tĳd de uitvoering noodzakelĳk medebrengt. Hĳ
is krachtdadig, Jes. 14:27, Ps. 115:3, 135:6, onveranderlĳk,
Jes. 46:10, Ps. 33:11, Hebr. 6:17, Jak. 1:17, onafhankelĳk,
Mt. 11:26, Ef. 1:9, Rom. 9:11, 20, 21. Toch is er tusschen
het besluit en de uitvoering onderscheid evenals tusschen Gods
wezen en zĳne werken naar buiten. Het besluit Gods is een opus
ad intra, immanent in het Goddelĳk wezen, eeuwig en staande
buiten den tĳd. Wel is daartegen ingebracht, dat de eeuwigheid
niet kan en niet mag gedacht worden als een tĳd vóór den tĳd.
en dat de raad Gods en zĳne verkiezing dus ook niet mag verstaan
worden als een besluit, dat eeuwen te voren genomen
werd. Deze opmerking is ook juist op zichzelve. De eeuwigheid
is essentieel onderscheiden van den tĳd. De raad Gods is evenmin
als de generatie eene daad Gods in het verleden; hĳ is eene
eeuwige daad Gods, eeuwig voltooid en eeuwig voortgaande,
buiten en boven den tĳd, Martyr, Loci Comm. p. 230b. Hĳ is
geen vrucht van allerlei redeneering en overweging, zoodat God
eerst een tĳd lang zonder besluit, besluiteloos, zonder wil zou
geweest zĳn, zooals Scaliger terecht opmerkte, Moor, Comm. in
Marck. I 900. Vitringa II 13. Heppe, S. 101-102. En hĳ is
evenmin te denken als een plan, dat ergens gereed ligt en nu
op uitvoering wacht. Maar de raad Gods is de eeuwig werkzame
wil Gods, de willende besluitende God zelf, niet iets toevalligs
in God maar met zĳn wezen één. God kan niet als niet
willende, als besluiteloos gedacht worden, Maccovius, Loci Comm.
129. Mastricht III 1, 28. Turretinus, Theol. El. IV 1, 7. Examen
v. h. Ontw. v. Tol. 6e Sam. 164-166. Maar daarmede
blĳft toch de raad Gods als een opus ad intra gehandhaafd,
door niets dan door God zelven bepaald, onderscheiden van de
werken Gods in den tĳd, Hd. 15:18, Ef. 1:4.

Inhoud en voorwerp van dezen raad Gods zĳn alle dingen,

welke in den tĳd zĳn en geschieden zullen, in één woord de
wereldidee, de κοσμος νοητος. Deze wereldidee staat met het
wezen Gods in nauw verband, maar mag toch niet met het
wezen Gods en dus ook niet met den Zoon, den Logos vereenzelvigd
worden. Ze staat tot het wezen Gods in dezelfde verhouding,
als het Weltbewusstsein tot het zelfbewustzĳn Gods. De
zelfkennisse Gods put zich in de wereld niet uit, evenmin als
zĳne macht of eenige van zĳne deugden. Maar wel is de wereld
een geschikt instrument, om al Gods deugden op creatuurlĳke
wĳze tot openbaring te brengen. De wereldidee is zoo door God
geconcipiëerd, dat zĳ zĳne heerlĳkheid kan uitstralen en zĳne
volmaaktheden naar de mate van het schepsel tot aanschouwing
brengen kan. Zĳ is een spiegel, waarin God zĳn beeld vertoont. Zĳ
is de creatuurlĳke reflex van zĳn aanbiddelĳk wezen; eindige,
beperkte, inadaequate maar toch ware en getrouwe afdruk van zĳne
zelfkennis. In betrekking tot de wereld zelve is deze raad Gods
daarom beide causa efficiens en causa exemplaris. Causa efficiens,
want al het creatuurlĳk zĳnde kan uiteraard slechts tot bestaan
komen door en tengevolge van het besluit en den wil Gods. Het
besluit is de baarmoeder aller dingen, Zef. 2:2. Al wat is, vindt
zĳn laatsten, diepsten grond in het welbehagen Gods, in de
εὐδοκια του θεου. Hooger kunnen wĳ niet opklimmen. Waarom
alle dingen zĳn en zoo zĳn, vindt voor ons zĳn laatste antwoord
in het Deus voluit, in zĳn absolute souvereiniteit. Maar de raad
Gods is ook causa exemplaris van al wat is en geschiedt. Wĳ
denken de dingen, nadat en zooals ze zĳn. Voor God zĳn de
dingen, nadat en zooals ze door Hem zĳn gedacht. Gelĳk Mozes
den tabernakel maken moest naar de afbeelding, op den berg
hem getoond, Hebr. 8:5, gelĳk alle πατρια in hemel en aarde
uit den Vader genoemd wordt, Ef. 3:15, zoo is al het tĳdelĳke
een beeld van het eeuwige, al het zĳnde eene afschaduwing van
het gedachte, en in den diepsten grond al wat is en geschiedt
eene weerkaatsing van het Goddelĳk wezen. Hoewel er aanmerking
op gemaakt is, wĳl de wereldidee niet met Gods wezen samenvalt,
kan toch het woord van Thomas in goeden zin verstaan worden,
Deus secundum essentiam suam est similitudo omnium rerum,
S. Theol. I qu. 15 art. 1. qu. 44 art. 3, cf. Lombardus, Sent. I
dist. 36. Polanus, Synt. p. 268. Gomarus, Theses Theol. IX
§ 28-30. Amesius, Medulla Theol. I 7. 13 sq. Heidegger, Corpus

Theol. V 12. Turret. Th. El. IV 1, 7. Mastricht III 1, 28. Moor
I 903 sq. Daarom is deze raad Gods niet anders te denken dan
als een enkel, eenvoudig besluit. Op de Westminster synode was
er discussie over, of men van besluit in sing. of in plur. zou
spreken. De confessie gebruikt het woord alleen in het enkelvoud.
En inderdaad is de wereldidee in het Goddelĳk bewustzĳn ééne
eenvoudige conceptie. Gelĳk Minerva geheel volwassen uit Jupiters
hoofd te voorschĳn komt, gelĳk het genie plotseling en ineens
de idee van een kunstwerk grĳpt, zoo is in het zelfbewustzĳn
Gods de wereldidee eeuwiglĳk voltooid. Maar evenals een kunstenaar
zĳne conceptie slechts langzamerhand uitvoeren kan, zoo
spreidt God de ééne gedachte van zĳnen raad stuksgewĳze in
den tĳd voor de oogen zĳner schepselen uit. De wereldidee is
ééne; maar zich realiseerende ontplooit zĳ zich in al haar rĳkdom
in de vormen van ruimte en tĳd. In schepselen en op creatuurlĳke
wĳze, dat is buiten zich, kan God zĳne liefde en zoo al zĳne
deugden niet anders openbaren dan in de vormen van lengte en
breedte, van diepte en hoogte, Ef. 3:18, 19. Zoo alleen leeren
wĳ iets kennen van Gods veelvuldige wĳsheid en van zĳn onnaspeurlĳken
rĳkdom. Maar zoo legt het ééne, eenvoudige en eeuwige
besluit Gods zich in den tĳd voor onze oogen ook in een veelheid
van dingen en gebeurtenissen uiteen, welke elk weer op een moment
in het ééne besluit Gods terugwĳzen en ons op menschelĳke
wĳze van vele besluiten Gods doen spreken. Af te keuren is dit
spraakgebruik niet, indien maar de eenheid van het besluit in
God en het onverbrekelĳk verband aller bĳzondere besluiten vastgehouden
en erkend wordt.

10. In den raad Gods is allereerst dat besluit te onderscheiden,
dat vroeger algemeen met den naam van providentia werd
aangeduid. Het woord προνοια, providentia, voorzienigheid beteekent
oorspronkelĳk niets anders dan het vooruitzien, het
vooruit zorgen, het vooruit overleggen. Zoo werd het woord ook
eerst in de theologie opgevat. De voorzienigheid Gods werd
daarom tot de besluiten gerekend en bĳ den wil Gods ter sprake
gebracht. Ze werd dan omschreven als ratio ordinis rerum in
finem, d. i. als die daad van Gods verstand en wil, waardoor
Hĳ van eeuwigheid alle dingen heeft geordend tot een door Hem
vastgesteld doel. Als zulk eene ratio ordinis is zĳ wel te

onderscheiden van de uitvoering in den tĳd, d. i. van de exsecutio
ordinis, die meer bepaald den naam droeg van gubernatio, Boethius,
de consol. phil. IV pr. 6. Lombardus, Sent. I dist. 35 n. 1. Thomas.
S. Theol. I qu. 22 art. 1. c. Gent. III 77. En zoo wordt de providentia
als een besluit Gods opgevat, behalve door vele Roomsche
theologen, Petavius, de Deo VIII. Theol. Wirceb. III p. 175 sq.
Perrone, Prael. II 233 c. Pesch, Prael. dogm. II 158, ook in den eersten
tĳd door vele Geref. theologen, Ursinus, Explic. Catech.
qu. 27. Zanchius Op. II 324, 436. Maresius, Syst. theol. IV § 19.
Conf. Helv. II art. 6, cf. later over de regeering Gods. In dezen
zin is de providentia een consilium of decretum, waarnaar als
naar het exemplar God in den tĳd alle dingen onderhoudt en
regeert. Maar later is de naam providentia het meest in gebruik
gekomen voor de daad der onderhouding en regeering zelve, gelĳk
Zwingli, Calvĳn, Polanus, de Synopsis enz., ze reeds in dien zin
na de schepping behandelen. De naam doet minder ter zake, maar
wel is van belang, dat het besluit Gods alle dingen omvat, niet
alleen de bepaling van den eeuwigen staat der redelĳke schepselen
(praedestinatio), maar de ordening en rangschikking van alle dingen
zonder onderscheid. En dit werd oudtĳds door den naam
providentia aangeduid. De praedestinatie kwam dus niet los op
zichzelve te staan, maar hing samen met het besluit Gods over alle
dingen en was daarvan slechts eene bĳzondere toepassing. Gelĳk
Zwingli het uitdrukte: est autem providentia praedestinationis
veluti parens; de praedestinatio is de providentia zelve, inzoover
ze betrokken wordt op het eeuwig lot van menschen en engelen.
De Gereformeerden drukten dit in engere aansluiting aan de Schrift,
die van geen προνοια spreekt, door den raad Gods uit. Deze
omvat alle dingen en heeft dus in de eerste plaats betrekking
op de wereld in haar geheel. Alles, ook in de onbewuste natuur,
is en geschiedt naar den raad Gods. Aan alle dingen liggen zĳn
ordinantiën ten grondslag. Hemel en aarde, licht en duisternis,
dag en nacht, zomer en winter, zaaiïng en oogst enz. zĳn beide
in hun eenheid en in hun verscheidenheid geordend door Hem,
die wonderlĳk is van raad en groot van daad, Gen. 1:14, 26,
28, 8:22, Ps. 104:5, 9, 119:90, 91, 148:6, Job 38:10 v.,
Jes. 28:29, Jer. 5:24, 31:25 v., 33:20, 25. Voorzoover nu
de raad Gods de redelooze natuur tot object heeft, wordt hĳ,
behalve door de Manicheën enz. schier eenparig erkend. En ook

is er nog groote eenstemmigheid, wanneer zulk een raad en bestel
Gods in meer specialen zin aangenomen wordt voor de redelĳke
schepselen. De schepping van het menschelĳk geslacht, Gen.
1:26, de verdeeling der volken, Gen. 11, de bepaling van hunne
tĳden en hunne woning, Hd. 17:26, het onderscheid tusschen
volken en menschen in gave, aanleg, rang, stand, rĳkdom, staat
enz., Deut. 32:8, Spr. 22:2, Mt. 25:15; zelfs de ongelĳkheid
binnen de gemeente in allerlei gaven, 1 Cor. 4:7, 12:7-11,
Rom. 12:4 v. vinden haar diepste oorzaak in den wil Gods. Alle
zĳn en alle verscheidenheid van zĳn is slechts te verklaren uit
zĳn welbehagen. De grond van het bestaan en van het zóó bestaan
aller dingen rust alleen in God. Dat iets is en dat het
juist dit en niet iets anders is; dat er velerlei zĳn en leven is;
dat er eindelooze verscheidenheid onder de schepselen is in soort,
geslacht, duur, rang, stand, bezit enz. is alleen Gods welbehagen.
En dit welbehagen onderstelt niet maar schept zĳn object. Als
de dieren spreken konden en met hun Schepper twistten, omdat zĳ
niet, als wĳ, menschen zĳn, zou ieder dat ongerĳmd achten, zegt
Augustinus, de verbis apost. sermo 11, cf. Calv. Inst. III 22, 1.
En inderdaad past aan geen schepsel iets anders dan te berusten
in het welbehagen Gods. Er is eigenlĳk maar keuze tusschen
deze twee, dat het schepsel òf zĳn eigen maker zĳ en dus ophoude
schepsel te wezen, òf dat het schepsel schepsel blĳve van
het begin tot het einde en dus zĳn bestaan en zoo bestaan alleen
te danken hebbe aan God. Zoodra echter die raad Gods ook
uitgebreid werd tot de zedelĳke wereld, is er van allerlei kant
oppositie gekomen. Hier had de raad Gods zĳn einde, dit was
het speciale domein van den mensch, hier trad de mensch op als
de schepper van zĳn eigen lot. Ten einde de vrĳheid, de verantwoordelĳkheid,
de schuld enz. te handhaven, heeft Pelagius tusschen de
natuurlĳke en de zedelĳke wereld, tusschen het posse en het velle
onderscheid gemaakt en de laatste aan den raad en de voorzienigheid
Gods onttrokken. En alle pelagianisme is er op uit, om de zedelĳke
wereld voor een deel of in haar geheel zelfstandig te maken tegenover
God. Deze poging verdient echter op zich zelve en gansch in
het algemeen reeds afgewezen te worden. Vooreerst is ze in strĳd
met de Schrift. Want wel handhaaft de Schrift de zedelĳke natuur
des menschen ten allen tĳde zoo sterk mogelĳk, maar nooit
zoekt ze dat daardoor te doen, dat zĳ eene dualistische scheiding

maakt tusschen natuurlĳke en zedelĳke wereld en deze laatste
aan God onttrekt. Gods raad gaat over alle dingen, ook over
het zedelĳke, over het kwade zoowel als over het goede. Vervolgens
is zulk eene scheiding feitelĳk onmogelĳk. De wereldidee
is één organisch geheel. Physis en ethos staan in het nauwste
verband en grĳpen ieder oogenblik in elkaar in. Onderscheid is
er zeer zeker; maar scheiding is er nergens; er is geen punt
in de schepping aan te wĳzen, waar de raad en het bestuur
Gods eindigt en de onafhankelĳke wil en daad van het schepsel
begint. Bovenal in deze eeuw heeft de historische en organische
beschouwing deze pelagiaansche scheiding op ieder punt verdreven
en veroordeeld. Maar verder zou dit dualisme het grootste
en belangrĳkste deel der wereld aan Gods raad ontnemen en in
handen spelen van toeval en willekeur. Ja niet alleen aan Gods
raad en wil, maar zelfs aan zĳne kennis wordt dan voor een
groot deel de wereld onttrokken. Indien God en zĳn schepsel
niet anders dan als concurrenten kunnen gedacht worden en de
een zĳne vrĳheid en zelfstandigheid slechts behouden kan ten
koste van den ander, dan moet God hoe langer hoe meer beperkt
worden in zĳn weten en willen; het pelagianisme bant God
uit de wereld, het leidt tot deisme en atheisme, en zet de willekeur,
de dwaasheid van den mensch op den troon. Daarom moet
de oplossing van het probleem in eene andere richting gezocht
worden, n.l. alzoo dat God, doordat Hĳ God en de wereld zĳn
creatuur is, door zĳn oneindig groot weten en willen de zelfstandigheid
en vrĳheid der schepselen niet vernietigt maar juist schept
en handhaaft.

11. Bĳ de providentia generalis en specialis verheft het pelagianisme
zich echter nog niet in zĳn volle kracht; deze erkent het tot
op zekere hoogte. Maar dan vooral treedt het bestrĳdend op, wanneer
de eeuwige staat der redelĳke schepselen, het bĳzonder besluit
der praedestinatie ter sprake komt. Nu is de praedestinatie slechts
eene nadere toepassing van den raad, de providentia Gods. Evenmin
als er scheiding te maken is tusschen de natuurlĳke en de
zedelĳke wereld, is er een grens aan te wĳzen tusschen wat
betrekking heeft op den tĳdelĳken en wat betrekking heeft op
den eeuwigen staat der redelĳke schepselen. Toch heeft het pelagianisme
hier de praedestinatie voor de praescientia ingeruild en

de voorverordineering omschreven als dat besluit Gods, waarbĳ
Hĳ eeuwige zaligheid of straf heeft bepaald voor hen, wier volhardend
geloof of ongeloof hĳ te voren had gezien. Hoe algemeen
deze voorstelling nu ook in de christelĳke kerk is aangenomen—ze
wordt immers gedeeld door de Grieksche, Roomsche, Luth.,
Remonstr., Anabapt., Methodist. kerk enz.—zĳ wordt toch èn
door de Schrift, èn door de religieuse ervaring èn door het theologisch
denken beslist weersproken. Ten eerste leert de Schrift
duidelĳk en klaar, dat geloof en ongeloof, zaligheid en verderf
niet maar een object is van de nuda praescientia Dei, doch bepaald
van zĳn wil en besluit. De προγνωσις in Rom. 8:29,
11:2, 1 Petr. 1:2, cf. Hd. 2:23 is geen passief vooruit weten,
geen toestand van het bewustzĳn maar evenals het hebr. ‎‏ידע‏‎
Hos. 13:5, Am. 3:2 enz., eene aan de realiseering in de historie
voorafgaande zelfbepaling Gods, om tot de objecten zĳner voorkennis
in eene bepaalde verhouding te treden; ze staat met de
προθεσις, προορισμος en ἐκλογη in het nauwste verband en is
eene daad zĳner εὐδοκια. Ten tweede is het leer der Schrift, dat
het geloof niet voortkomen kan uit den natuurlĳken mensch,
1 Cor. 2:14, dat het eene gave Gods is, Ef. 2:8, Phil. 1:29,
1 Cor. 4:7, en dat het dus niet aan de verkiezing voorafgaat
maar deze onderstelt en haar vrucht en werking is, Rom. 8:29,
Ef. 1:4, 5, Hd. 13:48. Ten derde is het het eenparig getuigenis
van alle religieuse, christelĳke ervaring, dat de zaligheid
beide in objectieven en in subjectieven zin enkel en alleen Gods
werk is. In de leer moge iemand pelagiaansch wezen, in de
practĳk van het christelĳk leven, in het gebed bovenal, is ieder
Christen Augustiniaansch. Dan sluit hĳ allen roem uit en geeft
Gode alleen de eer. Augustinus zeide daarom terecht, dat het
geloof der oude kerk aan Gods genade zich niet zoozeer in de
opuscula als in de gebeden had uitgesproken, de dono pers. 23,
cf. Hodge, Syst. Theol. I 16. Ten vierde is de praescientia Dei
toch van dien aard, dat haar object als ontwĳfelbaar zeker vooruit
geweten wordt en dan is ze gelĳk aan de praedestinatie; indien
het object echter totaal toevallig en willekeurig is, is ook de
praescientia niet te handhaven. Volgens de Grieksche, Roomsche
en Luthersche kerken, en zelfs ook volgens de Remonstranten in
hun remonstrantie, die allen de praedestinatie door de praescientia
zoeken te ontwĳken, is het getal dergenen, die gelooven en zalig

zullen worden, even vast en zeker als volgens Augustinus en de
Gereformeerden. Augustinus zeide: certus est praedestinatorum
numerus qui neque augeri potest neque minui, de corr. et gr. 13.
En zoo wordt geleerd door Lombardus, Sent. I dist. 40. Thomas,
S. Theol. I qu. 23 art. 6. 7, cf. qu. 24 en alle Roomsche theologen,
al verschillen ze ook daarin, dat sommigen die zekerheid
der uitkomst meer afleiden uit den wil, en anderen, zooals
Molina e. a., meer uit het weten Gods, Perrone, Prael. theol. II
249. Pesch, Prael. theol. II 205. Jansen, Prael. theol. dogm. III
143. De Luthersche theologen hebben later wel de praedestinatie
laten afhangen van de praescientia maar toch de zekerheid en
onveranderlĳkheid der uitkomst nooit in twĳfel getrokken, Gerhard,
Loci Theol. loc. VII § 212 sq. Quenstedt, Theol. did.
polem. III p. 20. Hollaz, Examen theol. p. 641. De Schrift sprak
op vele plaatsen, Dan. 12:1, Mt. 24:24, 25:34, Joh. 10:28,
Rom. 8:29-30, 1 Petr. 1:2-4 te duidelĳk en te sterk, dan
dat deze onveranderlĳkheid kon ontkend worden. Zoowel formaliter
als materialiter, beide naar quantiteit en qualiteit, staat het getal
dergenen, die zalig worden, volgens de belĳdenis van alle christelĳke
kerken onwrikbaar vast. Maar indien dit erkend en ingedacht
wordt, is de praescientia met de providentia en praedestinatio
één en hetzelfde. God heeft vooruit geweten wie gelooven zouden,
en weet dat eeuwig en onveranderlĳk. Zoo zullen dezen in den
tĳd ook zeker en onfeilbaar komen tot het geloof en tot de
zaligheid. Voor vrĳheid in den zin van toeval en willekeur blĳft
er op dit standpunt nergens eenige ruimte over. De praescientia
sluit de praedestinatio in. Zegt men, gelĳk Castellio, bĳ Schweizer,
Centrald. II 278, dat God het toevallige juist als toevallig vooruit
geweten heeft, dan valt men in de gedachtenlĳn van Augustinus
terug en kan men daardoor evengoed de vrĳheid met de praedestinatie
in overeenstemming brengen. De vraag is juist, of het
vrĳe, toevallige als zoodanig zeker en onfeilbaar eeuwig geweten
kan worden. Zoo ja, dan heeft Augustinus gelĳk en is heel de
leer der praescientia onnoodig. Zoo neen, dan moet men verder
gaan en ook de praescientia ontkennen; dan moet de uitkomst
van de wereldgeschiedenis volstrekt toevallig en als zoodanig
onberekenbaar en onweetbaar blĳven. Cicero heeft dit reeds ingezien
en daarom ook de praescientia ontkend, cf. boven 208v.
Later volgden hem de Socinianen, de Remonstranten, Episc. Inst.

theol. IV sect. 2 c. 18. Vorstius bĳ Scholten II 492 en vele
theologen in den nieuweren tĳd, die ter handhaving van de creatuurlĳke
vrĳheid eene zelfbeperking Gods in zĳn weten, willen
en kunnen hebben aangenomen, Weisse, Philos. Dogm. § 509.
Martensen § 115. 116. Rothe, Ethik § 42. Dorner, Gl. I 319 f.
Hofstede de Groot, Inst. theol. nat. ed. 3 p. 183 e. a., cf. Scholten,
L. H. K. II 490. Toch hebben de christelĳke kerken deze consequentie
niet aangedurfd. Alle belĳden de providentia en de
praescientia Dei. Alles geschiedt in den tĳd, gelĳk het eeuwiglĳk
door God geweten wordt. Het eindresultaat en de daartoe leidende
wegen en middelen staan in Gods praescientia vast. Zoo beschouwd,
is de leer der praedestinatie geen belĳdenis der Geref. kerk
alleen, geen private meening van Augustinus en Calvĳn, maar
een dogma der gansche Christenheid. Er is verschil in den naam,
waarmede ze genoemd wordt; in de wĳze, waarop ze voorgesteld
wordt; maar zakelĳk is er overeenstemming, d. i. alle christelĳke
kerken en theologen belĳden, dat alles is en geschiedt en uitkomt,
gelĳk God het eeuwiglĳk weet. In dien zin kon Augustinus terecht
zeggen: praedestinationis hujus fidem, quae contra novos haereticos
nova sollicitudine defenditur, nunquam ecclesia Christi non habuit,
de dono pers. c. 23; en Prosper: praedestinationem Dei nullus
catholicus negat, bĳ Perrone II 249. Alle christelĳke kerken
hebben haar in de confessie in meerder of minder mate ter sprake
gebracht. Ja, er kan gezegd, hetzĳ men pelagiaansch of augustiaansch
denke, de zaak waarover men denkt blĳft er toch dezelfde
om. De historie verandert niet. De feiten en het verband der feiten
in de wereldgeschiedenis bestaan gelĳk ze zĳn, onafhankelĳk van
de valsche of ware voorstelling, die wĳ er ons van vormen,
Schweizer, Ref. Dogm. I 73. Het onderscheid ligt alleen hierin,
dat de Gereformeerden met de Schrift in de hand en met Augustinus
tot voorbeeld niet bĳ de tweede oorzaken zĳn blĳven staan,
maar tot de eerste oorzaak, d. i. den wil Gods, durfden opklimmen
en daarin alleen voor hun denken en leven rust hebben
kunnen vinden. De leer der praedestinatie heeft haar onverwinlĳke
kracht en gestrengheid in de feiten der wereldhistorie, gelĳk zĳ
door Gods woord worden verklaard als de uitvoering van zĳn
eeuwigen raad. Zĳ is zelve niet hard en streng, maar huiveringwekkend
ernstig zĳn de feiten, waarop zĳ gebouwd is, Hodge,
Syst. Theol. II 349. En het pelagianisme bevredigt daarom niet,

wĳl het op ieder punt van het leven en van de geschiedenis der
menschheid met de ontzaglĳke werkelĳkheid in botsing komt.
Het is een oppervlakkig vernis, dat den mensch wel bedriegt
maar de werkelĳkheid niet verandert.

12. Toch komt het pelagianisme, schoon in het algemeen
reeds onhoudbaar gebleken, op ieder speciaal punt in de leer
der praedestinatie zĳn aanval hervatten. Ten eerste neemt het
eene voluntas of decretum Dei antecedens en conditionatum aan,
om aan alle gevallen menschen eene genoegzame genade aan te
bieden. Het beroept zich daarvoor op verschillende teksten der
H. Schrift, Jes. 5:3, Jer. 51:9, Ezech. 18:23, 32, 33:11,
Mt. 23:37, Joh. 3:16, Rom. 11:32 en vooral 1 Tim. 2:4
en 2 Petr. 3:19. Pelagianen, Semipelagianen, Roomschen, Lutherschen,
Remonstranten, onder de Gereformeerden de Amyraldisten
en alle universalisten van vroeger en later tĳd nemen zulk een
eerste algemeen besluit aan. Dit besluit komt echter terstond in
conflict met de werkelĳkheid. Alle eeuwen door is slechts een
klein gedeelte der menschheid met het evangelie bekend geweest.
Feitelĳk is de genade in de historie der menschheid niet universeel
maar particulier. Wel zĳn er verschillende pogingen beproefd,
om dit feit met het algemeene besluit in overeenstemming te
brengen. De Pelagianen hebben de grens tusschen natuur en genade
uitgewischt en ook in de lex naturae een weg ter zaligheid
gevonden. Vele Roomsche theologen oordeelen, dat de genade
geschonken wordt of zal worden aan allen, die een goed gebruik
maken van het licht en de kracht der natuur. De oude Lutheranen
zeiden, dat de genade in den tĳd van Adam, Noach en de
apostelen, Rom. 10:18 universeel was geweest maar alleen door
de zonde der menschen weer beperkt was. En nieuwere theologen
zĳn gekomen tot de leer, dat het evangelie der genade nog na
den dood zal gepredikt worden aan alle infideles negativi. Maar
al deze hypothesen gaan buiten de Schrift om en kunnen het
feit van de particulariteit der genade niet te niet doen. Indien
dit feit echter vast staat, rĳst de vraag, waarom het evangelie
aan den een wordt gepredikt en aan den ander niet? Waarom
wordt de een in een christelĳk, en de ander in een heidensch
land geboren? De Pelagianen en Semipelagianen trachtten ook
dit te rechtvaardigen met de overweging, dat God ook bĳ deze

praedestinatio ad primam gratiam gerekend had met de natuurlĳke
verdiensten van den mensch en het gebruik, dat hĳ van zĳn
natuurlĳke krachten had gemaakt. Maar Augustinus weerlegde
deze praedestinatio ad primam gratiam ob praevisa merita ex
voluntate naturali afdoende, door te wĳzen op de kinderen, die
geen zoodanige verdienste hadden en van welke sommige gedoopt en
andere ongedoopt stierven. De Roomsche kerk heeft dit punt dan
ook steeds in het pelagianisme bestreden, de gratia praeveniens
vastgehouden en de eerste genade onverdiend genoemd, cf. bĳ Denzinger,
n. 171. 679. Metterdaad stuit het pelagianisme bĳ de kinderen
op een onoverkomelĳk bezwaar. De praedestinatio ad primam
gratiam, d. i. het geboren worden in een christelĳk land of het
later bekend worden met het evangelie is geheel onverdiend en onvoorwaardelĳk.
Hier bĳ het begin, bĳ het eerste besluit kan de
praedestinatie niet anders dan als absoluut en inconditioneel
worden opgevat. Waarom de een met het evangelie bekend wordt
en de ander ervan verstoken blĳft, de een dus in de mogelĳkheid
wordt gesteld om eeuwig zalig te worden en de ander niet, is
uit den mensch niet te beantwoorden. Ieder moet hier, of hĳ
wil of niet, berusten in den wil en het welbehagen Gods.

Ten tweede zoekt het pelagianisme zich te handhaven bĳ de
praedestinatio ad gratiam efficacem. De werkelĳkheid leert, dat
niet allen, die het evangelie hooren, dit aannemen met een waar
geloof. Vanwaar dit onderscheid? Het pelagianisme zegt, dat de
gratia, die aan allen geschonken wordt, in zichzelve sufficiens
is, en dat nu de wil des menschen beslist, of die gratia efficax zal
zĳn en blĳven al dan niet; bĳ het pelagianisme is er dus eigenlĳk
geen besluit meer na dat van de universeele aanbieding der genade.
Van nu aan is alles overgelaten aan de beslissing van den
mensch. God heeft het zĳne gedaan; Hĳ gaf het posse; de mensch
bezit het velle. Maar geen enkele christelĳke confessie heeft dit
pelagiaansche standpunt durven innemen. Alle hebben in zwakker
of sterker zin eene gratia efficax, een donum fidei geleerd, en
dus ook een tweede besluit in de praedestinatie onderscheiden.
Alleen rees dan de vraag, aan wie deze gratia efficax, deze gratia
habitualis, infusa, d. i. het ware geloof geschonken werd. Op
dit punt heerscht velerlei verwarring. Maar toch is in Rome, bĳ
de Lutherschen, bĳ de Remonstranten enz. langzamerhand de
leer opgekomen, dat de genade des geloofs geschonken wordt

aan hen, die van de gratia prima, d. i. de prediking van het
evangelie, de verlichting des H. Geestes enz. een goed gebruik
maken en doen wat in hun vermogen is, quod in se est. Wel
is dit geen meritum ex condigno, maar toch een meritum ex
congruo. God bindt zich in de uitdeeling van de gave des geloofs
aan den ernst van het menschelĳk streven. De praedestinatio ad
ulteriores gratias is een besluit, niet van Gods souvereiniteit,
maar van zĳne gerechtigheid of billĳkheid. Het is billĳk, dat
God het geloof en de vergeving schenke aan wie zĳn best heeft
gedaan. Toch is ook deze voorstelling beide met de Schrift en
met de werkelĳkheid in strĳd. Wel is de mensch verplicht tot
geloof en bekeering en wordt hĳ daartoe ook door de prediking
van het evangelie vermaand. Maar uit de verplichting is geen
besluit te trekken tot de macht; uit het du sollst volgt nog
geenszins het du kannst. Hoe zou de zondige en bedorven mensch
ook de macht bezitten, om het evangelie al of niet aan te nemen
en van de gratia prima al of niet een goed gebruik te maken?
Waar zou hĳ die macht aan ontleenen, aan zichzelven, aan de
inwerking van den Logos, aan de genade des doops? De voorstanders
der aan allen aangeboden gratia sufficiens zĳn er zelf
verlegen mede. En de Schrift leert zoo duidelĳk mogelĳk, dat
de mensch gansch onwillig en onmachtig is, dat het geloof eene
onverdiende gave der genade is, dat de zaligheid ook subjectief
Gods werk is. Natuur en genade mogen in verband staan; er
is tusschen beide een wezenlĳk onderscheid en geen geleidelĳke
overgang; van een meritum ex congruo is noch in de Schrift
noch in de werkelĳkheid sprake. Kinderkens gaan de wĳzen en
verstandigen, en tollenaren en zondaren gaan de fariseën voor in
het koninkrĳk der hemelen.

Ten derde en ten laatste zoekt het pelagianisme zĳne positie
nog te behouden bĳ de praedestinatio ad gloriam. Ook al gelooft
iemand in waarheid en al heeft hĳ daardoor de vergeving en
het recht ten leven ontvangen, het is volstrekt niet zeker, dat
hĳ dat geloof behouden en alzoo de zaligheid verwerven zal. Er
is daarom bĳ God nog een derde besluit noodig, nl. om de
zaligheid te schenken aan hen, wier volharding in het geloof
ten einde toe Hĳ eeuwiglĳk heeft voorzien. Maar in versterkten
zin keeren al de bovengenoemde bezwaren hierbĳ terug. Het
besluit Gods wordt geheel conditioneel en verliest het karakter

van een wil en een besluit; het is niets dan een wensch, welks
vervulling geheel onzeker is; God ziet lĳdelĳk toe en neemt
eene afwachtende houding aan; de mensch beslist, willekeur en
toeval zitten op den troon; zelfs bĳ de geloovigen is de einduitkomst
nog geheel onzeker; ieder oogenblik is er afval der
heiligen mogelĳk. De scheiding der praedestinatio ad gratiam van
die ad gloriam is voorts geheel met de Schrift in strĳd; zĳ
maakt, dat de keten des heils, Rom. 8:29 op ieder punt verbroken
kan worden; zĳ lost het ééne werk der herschepping op
in eene reeks van menschelĳke daden en handelingen, die los,
zonder samenhang naast elkander staan en alle continuiteit missen.
En eindelĳk wordt bĳ deze leer heel het werk Gods in de zaliging
van zondaren miskend en geloochend; de Schrift legt altĳd en
overal den sterksten nadruk op de trouwe en onveranderlĳkheid
Gods, op de eeuwigheid van zĳn verbond, op de vastheid van
zĳne beloften; maar van dit alles is er bĳ het pelagianisme geen
sprake meer. De Heere kent niet degenen die de zĳnen zĳn; zĳn
verbond en zĳne goedertierenheid wankelen wel van oogenblik tot
oogenblik; er worden wel schapen gerukt uit Jezus’ hand; het is
niet waar, dat God verheerlĳkt, alwie Hĳ gekend, geroepen en
gerechtvaardigd heeft. Het zuivere, consequente pelagianisme is
de volkomen omverwerping van alle Christendom en religie.
Daarom is het ook door geen enkele christelĳke kerk aanvaard.
Hoezeer de leer de praedestinatie door semipelagiaansche inmengselen
bĳ de Roomsche en de Luthersche kerk onzuiver is geworden,
ze wordt toch door alle beleden. De praedestinatie is
zakelĳk een dogma van heel de Christenheid.

13. Het woord praedestinatie, προορισμος, is in de christelĳke
theologie echter in zeer verschillenden zin gebezigd; nu eens had
het ruimer dan enger beteekenis. Op pelagiaansch standpunt is
ze niets anders dan het besluit, om hun, wier geloof en volharding
God vooruitgezien heeft, de eeuwige zaligheid te schenken,
en om anderen, wier zonden en ongeloof Hĳ voorzag, te bestemmen
tot de eeuwige straf. Schepping, val, Christus, de prediking van
het evangelie en de aanbieding der genade aan allen, volhardend
geloof en ongeloof gaan aan de praedestinatie vooraf, zĳn niet
in haar opgenomen maar vallen buiten haar; zĳ zelve is niets
anders dan het bestemmen ten eeuwigen leven of tot de eeuwige

straf. Hier heeft praedestinatie den engsten zin, maar hangt ze
ook geheel van de nuda praescientia Dei af, is ze onzeker en
den naam van praedestinatie niet waard; niet God maar de
mensch maakt de geschiedenis en stelt haar resultaat vast. Dit
gevoelen is boven genoegzaam weerlegd en behoeft niet meer
besproken te worden, cf. nog Perkins, Werken I 788 v. Twissus,
Op. I 669 sq. Maar breeder behandeling verdient het belangrĳk
verschil tusschen het infra- en supralapsarisme. Dit bestaat feitelĳk
toch in niets anders dan in een enger of ruimer omschrĳving
van het begrip der praedestinatie. Augustinus n.l. beperkte het
woord in dubbelen zin. Ten eerste liet hĳ het besluit der praedestinatie
volgen op dat van de schepping en den val; en ten
tweede nam hĳ het woord gewoonlĳk in bonam partem, vereenzelvigde
de voorverordineering met de verkiezing en duidde het
besluit der reprobatie liefst met den naam van praescientia aan.
Praedestinatie zegt wat God doet, n.l. het goede, maar praescientia
ziet op wat de mensch doet, n.l. het kwade, de dono
pers. c. 17-19. de praed. sanct. c. 10. Bĳ dit spraakgebruik
sloot over het algemeen de scholastiek, Lombardus, Sent. I dist. 40,
Thomas, S. Theol. I qu. 23, de Roomsche, Denzinger, Enchir.
279. 285. 296. Trid. VI can. 6, en de Luthersche theologie
zich aan, Müller, Symb. Bücher S. 554. De infralapsarii onder
de Gereformeerden lieten op dezelfde wĳze het besluit van schepping
en val aan dat van verkiezing en verwerping voorafgaan;
maar terwĳl de meesten hier na den val geen bezwaar hadden,
om ook de verwerping onder de praedestinatio op te nemen en
alzoo van eene gemina praedestinatio te spreken, Turretinus,
Theol. El. IV 9. 6, oordeelden anderen het beter, om het woord
praedestinatie tot de verkiezing te beperken, en de verwerping
afzonderlĳk daarnaast onder een eigen naam te behandelen, Hyperius,
Methodus Theol. 183 sq. Martyr, Loci C. 231-233.
Zanchius, Op. II 479. Keckermann, Syst. theol. 1603 p. 296.
Pareus op Rom. 8:29, 30, ed. 1609 p. 562. Indien nu het
woord praescientia niet in pelagiaanschen zin wordt opgevat en
de reprobatie niet aan den wil Gods onttrokken wordt, gelĳk
bĳ de latere Roomschen en Lutherschen, dan is dit een verschil
in naam maar niet in de zaak zelve, Mastricht, Theol. III 2, 24.
Turretinus, Theol. El. IV 7, 4. Stapfer, Wederl. Godg. V 466 v.
Maar kenmerkend voor het infralapsarisch gevoelen is, dat schepping

en val in het besluit aan de verkiezing en verwerping voorafgaan.
Daarentegen wordt door het supralapsarisme de praedestinatie
zoo uitgebreid, dat ze ook de schepping en den val in
zich opneemt als middelen, die tot het einddoel, den eeuwigen
staat der redelĳke schepselen, leiden.

Beide voorstellingen van de praedestinatie, zoowel de supra-
als de infralapsarische, zĳn in de Geref. kerk en theologie steeds
naast elkander erkend. De Ned. belĳdenisschriften zĳn infralapsarisch,
maar geen kerkelĳke vergadering, ook die van Dordrecht
niet, heeft ooit een supralapsariër bemoeilĳkt. De Lambethsche
artikelen van 1595, opgenomen in de Iersche confessie
van 1615 cap. 3, en de confessie van Westminster laten het
vraagstuk met opzet onbeslist. De Geref. Godgeleerden hebben
altĳd aan beide voorstellingen het burgerrecht toegekend, Voetius,
Disp. V 602-607. Twissus, Op. I 50. Spanheim, disp. de praedest.
§ 8. 9. Ex. v. h. Ontw. v. Tol. VII 296. 383 v. Spanheim
placht te zeggen, dat hĳ op den katheder supra-, in het onderwĳzen
der gemeente infralapsariër was, Ex. v. h. Ont. v. Tol. VII 296.
En inderdaad staan beide op Gereformeerden grondslag. Aan de
eene zĳde leeren de supralapsarii even beslist als de infralapsarii,
dat God geen auteur der zonde is, maar dat deze haar oorzaak heeft
in den wil des menschen. God als de Almachtige moge den val
hebben bepaald en ook in en door de zonde zĳn regiment uitoefenen;
Hĳ blĳft heilig en rechtvaardig, de mensch valt en
zondigt vrĳwillig, door eigen schuld. Cadit homo, providentia
Dei sic ordinante, sed suo vitio cadit, Calv. Inst. III 23, 8.
En ook zĳn de supralapsarii niet tot hunne voorstelling gekomen
door philosophisch denken, maar zĳ gaven haar, wĳl zĳ haar
meer in overeenstemming achtten met de H. Schrift. Evenals
Augustinus tot zĳne leer der praedestinatie kwam door de studie
van Paulus, zoo heeft de leer der Schrift over de zonde Calvĳn
tot zĳn supralapsarisme geleid. Hĳ gaf daarin naar zĳn eigen
verklaring geen philosophie maar de waarheid naar het Woord
Gods, Inst. I 18. III 21-23. En aan de andere zĳde erkennen
de infralapsarische Gereformeerden ten volle, dat God den val
en de zonde en veler eeuwige straf niet door eene nuda praescientia
vooruitgezien maar in zĳn besluit opgenomen en bepaald
heeft, Turretinus, Theol. El. IV 9, 6. Over de decreten zelve
en hun inhoud is er dus heel geen verschil. Beiden ontkennen

den vrĳen wil, verwerpen het geloof als oorzaak der verkiezing
en de zonde als oorzaak der verwerping, en bestrĳden alzoo het
pelagianisme; beiden berusten ten slotte in het souvereine welbehagen
Gods. Er is alleen verschil over de orde der decreten.
De infralapsariër houdt zich aan de historische, causale; de
supralapsariër verkiest de ideëele, teleologische orde. Gene vat
het begrip praedestinatie in enger zin op en laat schepping, val,
providentia eraan voorafgaan; deze neemt onder de praedestinatie
alle andere besluiten op. Daar valt de nadruk op de veelheid,
hier op de eenheid der besluiten; daar hebben alle besluiten tot
op zekere hoogte een eigen, zelfstandige beteekenis, hier zĳn de
voorafgaande alle aan het laatste besluit ondergeschikt.

14. Het beroep op de Schrift brengt dit geschil niet tot oplossing.
Want terwĳl het infralapsarisme gesteund wordt door al
die plaatsen, waar verkiezing en verwerping betrekking hebben
op de gevallen wereld en voorgesteld worden als daden van barmhartigheid
en gerechtigheid, Deut. 7:6-8, Mt. 12:25, 26,
Joh. 15:19, Rom. 9:15, 16, Ef. 1:4-12, 2 Tim. 1:9, zoekt
het supralapsarisme zĳne sterkte in al die teksten, welke Gods
absolute souvereiniteit uitspreken, vooral ook in betrekking tot
de zonde, Ps. 115:3, Spr. 16:4, Jes. 10:15, 45:9, Jer. 18:6,
Mt. 20:15, Rom. 9:17, 19-21. Het feit, dat elk van beide
voorstellingen op eene zekere groep van teksten steunt en daarbĳ
eene andere niet genoeg tot haar recht doet komen, bewĳst reeds
beider eenzĳdigheid. Het infralapsarisme verdient lof om zĳne
bescheidenheid, het geeft geen oplossing maar blĳft bĳ de historische,
causale orde staan, het schĳnt minder hard en rekent
meer met de eischen der practĳk. Bevredigen doet het echter
niet, omdat de verwerping evenmin als de verkiezing te begrĳpen
is als eene daad van Gods gerechtigheid. Geloof en goede werken
zĳn niet de oorzaak der verkiezing en zoo is ook de zonde niet
de oorzaak der verwerping; deze ligt alleen in Gods vrĳmachtig
welbehagen, het besluit der reprobatie gaat dus steeds in zekeren
zin aan het besluit om de zonde toe te laten vooraf. Bovendien,
indien God het besluit der verwerping eerst nam na dat van de
toelating der zonde, komt altĳd de vraag weer op: maar waarom
heeft Hĳ die zonde dan toegelaten? Bestond die toelating in eene
nuda praescientia, en is de val feitelĳk eene verĳdeling van Gods

plan geweest? Maar dat kan en mag een Gereformeerde, ook al
is hĳ infralapsiër, nooit zeggen. Hĳ moet den val toch ook in
zekeren zin opnemen in Gods besluit en te voren bepaald laten
zĳn. Maar waarom heeft God dan den val permissione efficaci
besloten? Het infralapsarisme heeft hierop geen antwoord dan
alleen Gods welbehagen, maar zegt dan hetzelfde als het supralapsarisme.
De verwerping is niet te verklaren als eene daad van
Gods gerechtigheid, want de eerste zonde is in elk geval toegelaten
door Gods souvereiniteit. Het infralapsarisme komt, teruggaande,
toch weer bĳ het supralapsarisme uit; indien het dit niet
zou willen, zou het tot de praescientia de toevlucht moeten nemen.
En daar komt dan eindelĳk nog bĳ, dat het het besluit der
verwerping plaatst na den val, maar waar ergens? Heeft God
besloten, velen te verwerpen alleen na de erfzonde; komt deze
bĳ het besluit der verwerping alleen in aanmerking, en rekent
God heel niet bĳ dit ontzettend besluit met de peccata actualia?
Indien de verwerping tot Gods gerechtigheid moet herleid worden,
waarom ze dan liever niet geplaatst, niet na het intreden der
erfzonde alleen maar na het volbrengen der peccata actualia door
ieder te verwerpen mensch in het bĳzonder? Dat leerde nu wel
Arminius, die ook de zonde van het voorgezien ongeloof er onder
opnam. Maar dat ging natuurlĳk niet voor een Gereformeerd
theoloog. De reprobatie hing dan van de nuda praescientia, d. i.
van den mensch af, de zondige daden des menschen werden dan
de laatste en diepste oorzaak der verwerping, en daarom bleef
men vrĳ willekeurig bĳ het besluit der verwerping terstond na
den val staan. Maar feitelĳk leerde het daarom in betrekking
tot alle peccata actualia volkomen hetzelfde als het supralapsarisme;
de reprobatie gaat wel niet aan de erfzonde maar toch
aan alle andere zonden vooraf. Het infralapsarisme schĳnt zachter
en billĳker te zĳn, maar dit blĳkt toch bĳ dieper nadenken niet
veel meer dan schĳn te wezen.

Het supralapsarisme heeft dus ongetwĳfeld voor, dat het van
alle ĳdele pogingen, om God te rechtvaardigen, afziet en bĳ verwerping
en verkiezing beide rust in Gods souverein, onbegrĳpelĳk
maar toch altĳd wĳs en heilig welbehagen. En toch is het, zoo
niet meer, dan toch minstens even onbevredigend als het infralapsarisme.
Het neemt den schĳn van eene oplossing aan, maar
geeft die feitelĳk op geen enkel punt en in geen enkel opzicht.

Vooreerst toch is de openbaring van al Gods deugden zonder
twĳfel het einddoel van al Gods wegen, maar het gaat niet aan
om met het supralapsarisme terstond in dit einddoel de wĳze op
te nemen, waarop hiernamaals deze gloria Dei in den eeuwigen
staat zĳner redelĳke schepselen tot openbaring zal komen. Want
die eeuwige staat, beide van zaligheid en van verderf, is niet
het einddoel zelf, maar een middel, om al Gods deugden op
creatuurlĳke wĳze tot openbaring te brengen. Het is immers niet
te zeggen, dat God zĳne eer niet had kunnen openbaren in de
zaliging van allen, indien dit Hem behaagd had. Het is ook niet
juist, dat God in den eeuwigen staat der verlorenen uitsluitend
zĳne gerechtigheid, en in dien der verkorenen uitsluitend zĳne
barmhartigheid openbaart. Ook in de gemeente, die gekocht werd
door het bloed des Zoons, wordt zĳn recht openbaar; en ook in
de plaats des verderfs zĳn er nog spranken van zĳne barmhartigheid.
Einddoel van al Gods werken is en moet zĳn zĳne
heerlĳkheid; maar de wĳze, waarop deze heerlĳkheid schitteren
zal, is daarmee niet vanzelf gegeven; deze is door zĳn wil bepaald,
en ofschoon God ook daarvoor wĳze en heilige redenen
heeft gehad, wĳ kunnen niet zeggen, waarom Hĳ juist dit middel
heeft gewild, waarom Hĳ veler verderf en niet aller behoud heeft
bepaald. Bovendien stuit het supralapsarisme daarbĳ op het bezwaar,
dat het aan het besluit der verkiezing en verwerping slechts
mogelĳke menschen en, gelĳk Comrie er aan toevoegde, een
mogelĳken Christus tot object geeft. Wel is dit laatste element,
door anderen uit de supralapsarische voorstelling verwĳderd,
Kuyper, De vleeschwording des Woords bl. 202v. Maar daarmede
is het principe niet weggenomen, waaruit deze dwaling voortkwam.
Indien de verkiezing slechts mogelĳke menschen tot object heeft,
brengt zĳ logisch die van een mogelĳken Christus mede, wĳl de
verkiezing van de gemeente en haar Hoofd niet gescheiden kan
worden. Maar afgedacht hiervan, de verkiezing en verwerping,
die slechts homines creandi et labiles tot object heeft, is nog niet
het eigenlĳke, doch slechts een voorloopig besluit. Het supralapsarisme
moet straks toch weer tot de infralapsarische orde
voortschrĳden. Want nadat eerst mogelĳke menschen verkoren
en verworpen zĳn, volgt daarna het besluit, om deze mogelĳke
menschen werkelĳk te scheppen en te laten vallen, en moet dan
toch weer het besluit volgen om nu die niet meer slechts in de

idee als mogelĳk gedachte maar nu ook in het besluit als werkelĳk
bestaande gedachte menschen deels te verkiezen deels te
verwerpen. De logische orde in het supralapsarisme laat dus alles
te wenschen over. Eigenlĳk is het van het infralapsarisme alleen
hierin onderscheiden, dat het op de wĳze van het Amyraldisme
aan de infralapsarische reeks van besluiten een besluit
aangaande mogelĳkheden vooraf laat gaan. Maar wat is zulk een
besluit aangaande mogelĳke menschen, waarvan volstrekt nog niet
vaststaat of ze werkelĳk zullen zĳn? Homines possibiles zĳn er
oneindig vele in het bewustzĳn Gods, die nooit zullen zĳn. Het
besluit der verkiezing en der verwerping heeft dus non-entia tot
object, en niet bepaalde, Gode bĳ name bekende personen. Eindelĳk
is er nog deze moeilĳkheid aan het supralapsarisme verbonden,
dat het de eeuwige straf op dezelfde wĳze en in denzelfden zin
tot object van Gods wil maakt als het eeuwige leven der zaligen,
en dat het de zonde, welke tot die eeuwige straf leidt, op dezelfde
wĳze en in denzelfden zin tot een middel maakt als de verlossing
in Christus een middel is tot de eeuwige zaligheid. Hierover is
onder Gereformeerden geen verschil, dat de zonde en de straf
door God gewild en bepaald is. Het is ook volkomen waar, dat
woorden als permissio en praescientia feitelĳk niets geven tot
oplossing der moeilĳkheden. De vragen blĳven toch immers precies
dezelfde: waarom heeft God, alles vooruitwetende, den mensch
zoo geschapen, dat hĳ vallen kon en den val niet verhinderd?
Waarom liet Hĳ allen vallen in éénen? Waarom laat Hĳ niet
aan allen het evangelie prediken en schenkt Hĳ niet aan allen
het geloof? In één woord, als God vooruitziet en toelaat, doet
Hĳ dat volens of nolens. Het laatste is onmogelĳk. Zoo is dan
de permissio eene permissio efficax, eene daad van zĳn wil. Ook
is het begrip der permissio zonder eenige waarde of kracht tegenover
de beschuldiging, dat God de auteur der zonde is, want
wie iemand laat zondigen en verloren gaan, terwĳl Hĳ het verhinderen
kon, is even schuldig als wie hem tot de zonde aanspoort.
Maar andererzĳds is ook hierover geen verschil, dat de zonde,
schoon niet zĳnde praeter Dei voluntatem, toch is en blĳft
contra ejus voluntatem; dat zĳ niet alleen een middel is om
te komen tot het einddoel, maar dat zĳ is eene verstoring van
Gods schepping, en dat de val van Adam dus geen vooruitgang
maar zeer zeker een val is geweest. En ook dit staat wel

vast, dat het denken de woorden permissio, praescientia, praeteritio,
derelictio wel afkeuren kan, maar dat niemand andere,
betere woorden aan de hand kan geven. Zelfs de strengste supralapsariër
kan die woorden niet missen, noch op den kansel noch
in den katheder, Frank, Theol. der Concordienformel IV, 148. 272.
Want al moge men aannemen, dat er is eene praedestinatio ad
mortem; van eene praedestinatio ad peccatum heeft onder de
Gereformeerden niemand durven spreken. Allen zonder onderscheid,
Zwingli, Calvĳn, Beza, Zanchius, Gomarus, Comrie enz. hebben
vastgehouden, dat God niet de auteur is der zonde, dat de mensch
niet is geschapen tot de verdoemenis, dat in de verwerping ook
de strengheid zĳner gerechtigheid uitkwam, dat de verwerping
niet is de causa, het principium, maar alleen de causa per accidens,
de remotio principii is van de zonde, dat de zonde niet is de
causa efficiens maar wel de causa sufficiens van de reprobatie enz.
Daarom is het supralapsarisme, en gelukkig ook, altĳd inconsequent,
het begint met een stouten aanloop, maar deinst spoedig
achterwaarts en valt in het eerst verworpen infralapsarisme terug.
Bĳ de voorstanders van het supralapsarisme komt dit duidelĳk
uit. Bĳna allen aarzelen om de reprobatio in haar geheel en
zonder eenige restrictie aan de zonde te laten voorafgaan. De
Thomisten onderscheidden tusschen reprobatio negativa en positiva;
de eerste ging aan schepping en val vooraf, de tweede volgde er
op, cf. boven 326. Deze onderscheiding keert ook telkens bĳ de
Geref. theologen, zĳ het ook in meer of minder gewĳzigden vorm
terug. Niet alleen wordt door allen erkend, dat het besluit der reprobatie
te onderscheiden is van de condamnatio, die van dat besluit
de uitvoering is, in den tĳd geschiedt en de zonde tot oorzaak heeft,
Beza, Tract. theol. I 176. Polanus, Syst. theol. p. 251. 254. Maar
in het besluit der verwerping zelve wordt door velen onderscheid
gemaakt tusschen een voorafgaand, meer algemeen decreet Gods,
om in sommige homines creabiles et labiles zĳne deugden, bepaaldelĳk
zĳne barmhartigheid en gerechtigheid te openbaren, en een
daaropvolgend, bepaald decreet, om die homines possibiles ook werkelĳk
te scheppen, te laten vallen en zondigen en om hun zonden te
straffen, Beza, I 173. 176. 177, cf. III 403. Piscator bĳ Twissus, I
51-52, Perkins, Werken I 763. Twissus, I 71. Maccovius, Loci
Comm. p. 222. 237. Voetius, Disp. V 602 sq. Mastricht, Theol.
theor. pract. III 2, 12. Ex. v. h. ontw. v. Tol. VII 375v. Moor II 66. 67.


15. Zoo is het noch aan het supra- noch aan het. infralapsarisme
gelukt, om bĳ dit probleem de oplossing te geven en
de alzĳdigheid der Schrift tot haar recht te doen komen. Voor
een deel is dit te verklaren uit de eenzĳdigheid, waaraan zĳ zich
beide schuldig maken. Vooreerst is het niet juist, gelĳk zoo
straks reeds werd gezegd, om den finis supremus van alle dingen
te omschrĳven als de openbaring van Gods barmhartigheid in de
verkorenen en van zĳne gerechtigheid in de verlorenen. Voorzeker
is de heerlĳkheid Gods en de manifestatie van zĳne volmaaktheden
het einddoel van alles; maar de dubbele staat van zaligheid
en rampzaligheid is in dat einddoel niet opgenomen en verhoudt
zich daartoe als middel. Het is volstrekt niet te bewĳzen, dat
met dit einddoel van Gods glorie die dubbele staat gegeven moest
zĳn. Indien Hĳ opera ad extra tot stand brengt, kan Hĳ daarmede
nooit iets anders bedoelen dan de eere van zĳn naam. Maar
dat Hĳ die eere op deze en op geene andere wĳze zoekt, hangt
alleen van zĳne vrĳmacht af. Afgedacht hiervan echter, is het
ook niet waar, dat Gods gerechtigheid alleen in den rampzaligen
staat der verlorenen en zĳne barmhartigheid alleen in de zaligheid
der verkorenen tot openbaring zou komen, want ook in den hemel
straalt zĳne gerechtigheid en heiligheid, en ook in de hel is er
nog iets van zĳne barmhartigheid en goedertierenheid. In de tweede
plaats is het onjuist, om de rampzaligheid der verlorenen voor te
stellen als doel der praedestinatie. Wel is de zonde niet tot eene
nuda praescientia en permissio Dei te herleiden. Val en zonden
en eeuwige straf zĳn opgenomen in het besluit Gods, en in zekeren
zin door God gewild. Maar dan toch altĳd slechts in zekeren zin
en niet op diezelfde wĳze als genade en zaligheid. In deze heeft
Hĳ een welgevallen, maar zonde en straf zĳn zĳn lust, zĳne
vreugde niet. Als Hĳ de zonde dienstbaar maakt aan zĳne eere,
doet Hĳ dat door zĳne almacht, maar het is tegen haar natuur.
En als Hĳ de goddeloozen straft, verheugt Hĳ zich niet in hun
lĳden op zichzelf, maar viert Hĳ daarin den triumf zĳner deugden,
Deut. 28:63, Ps. 2:4, Spr. 1:26, Klaagl. 3:33. Zoo er daarom
eenerzĳds met het oog op het alomvattende en onveranderlĳke
van Gods raad geen bezwaar tegen is, om van eene gemina praedestinatio
te spreken, is toch de praedestinatie in het eene geval
niet van denzelfden aard als in het andere. Praedestinatio est
constitutio finis et ordinatio mediorum ad finem; cum aeterna

damnatio non sit finis hominis, sed tantum extremum, ideo reprobationis
genus non proprie praedestinatio constitui potest. Pugnant
enim haec inter sese, ordinare ad finem et ordinare ad damnationem.
Omnis enim finis sua natura est optimum quid et perfectio
rei; damnatio autem est extremum malum et summa imperfectio,
ita ut impropria sit locutio, qua dicitur, Deum nonnullos
homines praedestinasse ad damnationem, Keckermann,
Syst. theol. 1603 p. 296, cf. Twissus I 53 A. Hoe sterk en hoe
veelvuldig de Schrift dan ook zegt, dat zonde en straf door God
bepaald zĳn; de woorden προθεσις, προγνωσις, προορισμος bezigt
zĳ toch schier uitsluitend van de praedestinatio ad gloriam. In
de derde plaats is het ook nog om eene andere reden minder
juist, om de praedestinatio ad mortem aeternam te coordineeren
met en evenzeer als einddoel te stellen als de praedestinatio ad
vitam aeternam. Object van de verkiezing zĳn niet maar enkele
menschen, evenals van de verwerping, maar in de verkiezing is
het menschelĳk geslacht onder een nieuw Hoofd, n.l. Christus,
object, en dus worden door de gratia niet slechts enkele individuen
maar het menschelĳk geslacht zelf met heel den kosmos
behouden. En in deze behoudenis van het menschelĳk geslacht en
van de wereld komen niet enkele deugden Gods tot openbaring,
zoodat daarnaast nog een eeuwig verderf zou noodig zĳn om zĳne
gerechtigheid te openbaren, maar in het voltooide Godsrĳk komen
alle deugden en volmaaktheden Gods tot ontvouwing, zĳne gerechtigheid
en zĳne genade, zĳne heiligheid en zĳne liefde, zĳne
souvereiniteit en zĳne barmhartigheid. En deze status gloriae is
dus het eigenlĳke rechtstreeksche, zĳ het ook aan zĳne eere
ondergeschikte doel, dat God met zĳne schepping beoogt. In de
vierde plaats dwaalden supra- en infralapsarisme daarin, dat zĳ
alwat aan het einddoel voorafging als middelen onderling in
gesubordineerde verhouding plaatsten. Nu zĳn de middelen vanzelf
ondergeschikt aan het einddoel maar daarom nog niet aan elkaar.
De schepping is maar niet een middel voor den val, en deze
maar niet een middel voor genade en verharding, en deze wederom
niet enkel een middel voor zaligheid en rampzaligheid. Er dient
toch wel bedacht, dat de decreten even rĳk zĳn aan inhoud als
de gansche wereldgeschiedenis, want deze is de ontvouwing van
gene. Wie zou nu in staat zĳn, om deze wereldhistorie saam
te vatten in een logisch schema van enkele begrippen? Schepping,

val, zonde, Christus, geloof, ongeloof enz. staan volstrekt niet
alleen in verhouding van middelen tot elkaar, zoo dat het voorgaande
als het ware wegvallen kan, als het volgende is bereikt.
Ze zĳn onderling niet gesubordineerd maar ook gecoordineerd,
gelĳk Twissus I 71 reeds opmerkte. De schepping heeft waarlĳk
niet alleen daartoe plaats gehad, opdat de val zou kunnen intreden,
maar zĳ gaf aan eene wereld het aanzĳn die blĳven zal
ook in den staat der heerlĳkheid. De val geschiedde niet alleen
daartoe, dat er een creatura miserabilis zou zĳn, maar hĳ houdt
als feit zĳne beteekenis met al de gevolgen, die er uit voortgekomen
zĳn. Christus is niet maar een Middelaar geworden, wat
voor de verzoening der zonde voldoende ware geweest; maar God
heeft Hem ook verordineerd tot Hoofd der gemeente. De gansche
wereldhistorie is niet een middel, dat wegvalt als ’t einde is bereikt,
maar werkt door en laat vruchten na in de eeuwigheid.
En de electie en reprobatie zelve loopen hier op aarde niet als
twee rechte lĳnen naast elkaar, maar in de ongeloovigen is veel,
wat niet uit de verwerping voortvloeit en in de geloovigen is veel,
wat niet aan de verkiezing is te danken. Eenerzĳds onderstellen
beide de zonde en zĳn daden van barmhartigheid en gerechtigheid,
Rom. 9:15, Ef. 1:4, en ze zĳn beide toch ook daden
van Goddelĳke vrĳmacht en souvereiniteit, Rom. 9:11, 17, 21.
Evenzoo is Adam ook vóór den val reeds een type van Christus,
1 Cor. 15:47 v. en toch is de vleeschwording altĳd in de Schrift
op den val van het menschelĳk geslacht gebouwd, Hebr. 2:14 v.
Soms spreekt de Schrift zóó sterk, dat de verwerping volkomen
gecoordineerd wordt met de verkiezing en de eeuwige straf door
God evenzeer beoogd wordt als doel als de eeuwige zaligheid.
Luk. 2:34, Joh. 3:19-21, 1 Petr. 2:7, 8, Rom. 9:17, 18,
22 enz., maar soms valt de mors aeterna geheel weg in de beschrĳving
der toekomst; het einde zal zĳn de zegepraal van het
Godsrĳk, de nieuwe hemel en aarde, het nieuwe Jeruzalem, waar
God alles in allen zal zĳn, 1 Cor. 15, Op. 21, 22; alles is aan
de gemeente ondergeschikt gelĳk deze aan Christus, 1 Cor. 3 vs.
21-23; de verwerping is geheel gesubordineerd aan de verkiezing.
Daarom ten slotte is noch de supra-, noch de infralapsarische
voorstelling van de praedestinatie in staat, om de volle
rĳke waarheid der Schrift in zich op te nemen en ons theologisch
denken te bevredigen. Het ware in het supralapsarisme is, dat

alle besluiten saam eene eenheid vormen; dat er een einddoel,
is, waaraan alles ondergeschikt en dienstbaar is; dat de zonde
niet ongedacht en onverwacht voor God in de wereld kwam maar
in zekeren zin door Hem is gewild en bepaald; dat de schepping
reeds terstond op de herschepping aangelegd en bĳ Adam vóór
den val reeds op den Christus gerekend is. Maar het ware in
het infralapsarisme is, dat de besluiten, schoon één, toch ook
met het oog op hun objecten onderscheiden zĳn; dat er in die
besluiten niet alleen eene teleologische maar ook eene causale
orde valt op te merken; dat schepping en val niet daarin opgaan,
dat ze slechts middelen zĳn voor het einddoel; dat de zonde
bovenal en in de eerste plaats eene verstoring der schepping is
geweest en op en voor zich zelve nooit door God kan zĳn gewild.
In het algemeen is de formuleering van het einddoel aller
dingen, n.l. dat God zĳne gerechtigheid openbaart in de verworpenen
en zĳne barmhartigheid in de verkorenen, toch al te
eenvoudig en te sober. De status gloriae zal zoo onbeschrĳfelĳk
rĳk en heerlĳk zĳn. Wĳ verwachten een nieuwen hemel, eene
nieuwe aarde, een nieuwe menschheid, eene herstelde schepping,
eene immer voortgaande door geen zonde ooit meer gestoorde
ontwikkeling. En daaraan werken schepping en val, Adam en
Christus, natuur en genade, geloof en ongeloof, electie en reprobatie,
alle te zamen, ieder op zĳne wĳze mede, niet alleen
na maar ook naast en met elkaar. Ja, de tegenwoordige wereld
met hare geschiedenis is ook op zichzelve reeds eene voortgaande
openbaring van Gods deugden. Zĳ is niet alleen middel voor de
hoogere en rĳkere openbaring, die komt, maar ook in zichzelve
van waarde. Zĳ blĳft daarom door en voortwerken ook in de
toekomstige bedeeling en zal aan de nieuwe menschheid voortdurende
stoffe geven tot aanbidding en verheerlĳking Gods.
Daarom is er onder de besluiten, evenals onder de feiten der
wereldhistorie, niet alleen eene causale en eene teleologische,
maar ook eene organische orde. Wĳ kunnen ons in onze beperktheid
slechts stellen op het eene of op het andere standpunt; en
daarom komen de voorstanders eener causale en die van eene
teleologische wereld- en levensbeschouwing ieder oogenblik met
elkander in strĳd. Maar voor God is dat gansch anders. Hĳ
overziet het geheel. Alle dingen zĳn eeuwig present in zĳn bewustzĳn.
Zĳn raad is ééne enkelvoudige conceptie. En in dien

raad staan alle bĳzondere besluiten in datzelfde verband, waarin
de feiten der geschiedenis aposteriori aan ons nu ten deele blĳken
en eenmaal ten volle zullen blĳken te staan. Dat verband is zoo
rĳk en gecompliceerd, dat het niet in een enkel woord van infra-
of supralapsarisch is weer te geven. Het is beide causaal en
teleologisch; het voorafgaande werkt op het volgende in maar
het toekomstige bepaalt ook reeds het verleden en het heden.
Er is rĳke, alzĳdige Wechselwirkung. Gelĳk in een organisme
alle leden samenhangen en wederkeerig elkander bepalen, zoo is
de wereld een kunstwerk Gods, waarvan alle deelen onderling
organisch verbonden zĳn. En van die wereld beide in hare lengte
en breedte is de raad Gods de eeuwige idee.

16. Hieruit wordt duidelĳk, in welken zin de reprobatie tot
de praedestinatie te rekenen is. Let men alleen op het feit, dat
de raad Gods alle dingen omvat, dan is er alle recht, om van
eene gemina praedestinatio te spreken. Ook de zonde, het ongeloof,
de dood en de eeuwige straf staan onder het bestuur Gods. Niet
alleen baat het feitelĳk niets, of men hier liever van praescientia
en permissio dan van praedestinatio spreekt. Maar de Schrift
getuigt in dezen ook zoo beslist en stellig mogelĳk. Het is waar,
dat zĳ van de verwerping als eeuwig besluit weinig gewag maakt.
Des te meer echter laat ze haar als daad Gods optreden in de
historie. Hĳ verwerpt Kaïn, Gen. 4:5, vervloekt Kanaan, Gen. 9:25,
drĳft Ismael uit, Gen. 21:12, Rom. 9:7, Gal. 4:30, haat
Ezau, Gen. 25:26, Mal. 1:2, 3, Rom. 9:13, Hebr. 12:17,
laat de Heidenen wandelen op hunne eigene wegen, Hd. 14:16;
zelfs binnen den kring der openbaring is er dikwerf van eene verwerping
door den Heere van zĳn volk en van bĳzondere personen
sprake, Deut. 29:28, 1 Sam. 15:23, 26, 16:1, 2 Kon. 17:20,
2 Kon. 23:27, Ps. 53:6, 78:67, 89:39, Jer. 6:30, 14:19,
31:37, Hos. 4:6, 9:17. Maar in die negatieve verwerping
treedt ook menigmaal eene positieve handeling Gods op, bestaande
in haat, Mal. 1:2, 3, Rom. 9:13, vervloeking, Gen. 9:25,
verharding en verstokking, Ex. 7:3, 4:21, 9:12, 10:20, 10:27,
11:10, 14:4, Deut. 2:30, Jos. 11:20, Ps. 105:25, 1 Sam.
2:25, Joh. 12:40, Rom. 9:18, in verdwazing, 1 Kon. 12:15,
2 Sam. 17:14, Ps. 107:40, Job 12:24, Jes. 44:25, 1 Cor.
1:19, in verblinding en verdooving, Jes. 6:9, Matth. 13:13,

Mk. 4:12, Luk. 8:10, Joh. 12:40, Hd. 28:26, Rom. 11:8.
Gods bestuur gaat over alle dingen en ook in de zonden der
menschen heeft Hĳ zĳne hand. Hĳ zendt een leugengeest, 1 Kon.
22:23, 2 Chr. 18:22, port door Satan David aan, 2 Sam. 24:1,
1 Chr. 21:1 en beproeft Job, cap. 1, noemt Nebucadnezar en
Cyrus zĳne knechten, 2 Chr. 36:22, Ezra 1:1, Jes. 44:28,
45:1, Jer. 27:6, 28:14 enz., en Assyrie de roede zĳns toorns,
Jes. 10:5v. Hĳ geeft Christus over aan zĳne vĳanden, Hd. 2:23,
4:28, stelt Hem tot een val en opstanding, tot eene reuke
des doods en des levens, tot een oordeel en tot een steen des
aanstoots, Luk. 2:34, Joh. 3:19, 9:39, 2 Cor. 2:16, 1 Petr.
2:8. Hĳ geeft de menschen over aan hunne zonden, Rom. 1:24,
zendt eene kracht der dwaling, 2 Thess. 2:11, verwekt Simei
om David te vloeken, 2 Sam. 16:10, cf. Ps. 39:10, een Farao
om zĳne kracht te betoonen, Rom. 9:17 en den blindgeborene,
om zĳne heerlĳkheid te openbaren, Joh. 9:3. Zeker mag in al
deze werken Gods de eigen zonde des menschen niet voorbĳgezien
worden. In de verharding Gods verhardt de mensch zichzelf,
Ex. 7:13, 22, 8:15, 9:35, 13:15, 2 Chron. 36:13, Job 9:4,
Ps. 95:8, Spr. 28:14, Hebr. 3:8, 4:7. Jezus spreekt in gelĳkenissen,
niet alleen opdat maar ook omdat de ongeloovigen
niet zien noch hooren, Mt. 13:13. God geeft de menschen aan
de zonde en de leugen over, wĳl ze zich dit waardig hebben
gemaakt, Rom. 1:24, 2 Thess. 2:11. En het is a posteriori,
dat de geloovigen in de ongerechtigheden der vĳanden het bestuur
en de hand des Heeren zien, 2 Sam. 16:10, Ps. 39:10. Maar
desniettemin wordt in dit alles ook de wil en de mogendheid
Gods openbaar. Hĳ betoont in dit alles zĳne vrĳmachtige souvereiniteit.
Hĳ schept het goede en het kwade, het licht en de
duisternis, Jes. 45:7, Am. 3:6, den goddelooze tot den dag
des kwaads, Spr. 16:4, doet alles wat Hem behaagt, Ps. 115:3,
handelt met de inwoners der aarde naar zĳn welgevallen, Dan.
4:35, neigt aller hart gelĳk Hĳ wil, Spr. 16:9, 21:1, richt
aller gang, Spr. 20:24, Jer. 10:23, maakt uit hetzelfde leem
vaten ter eere en ter oneere, Jer. 18, Rom. 9:20, ontfermt
zich diens Hĳ wil en verhardt dien Hĳ wil, Rom. 9:18,
stelt tot ongehoorzaamheid, 1 Petr. 2:8, schrĳft op ten
oordeel, Jud. 4, en heeft veler namen niet geschreven in het
boek des levens, Op. 13:8, 17:8. Deze veelvuldige, sterke

uitspraken der Schrift worden iederen dag bevestigd in de geschiedenis
der menschheid. De verdedigers der reprobatie hebben
dan ook altĳd een beroep gedaan op die schrikkelĳke feiten,
waaraan de geschiedenis zoo rĳk is, Calvĳn, C. R. XXXVII 289
sq. Er is zooveel onredelĳks in de natuur, zooveel onverdiend
lĳden, zooveel rampen zonder oorzaak, zoo ongelĳke, onbegrĳpelĳke
lotsbedeeling, zoo schreiende tegenstelling van vreugde en
smart, dat voor elk die nadenkt slechts de keuze overblĳft, om
òf met het pessimisme deze wereld te verklaren uit den blinden
wil van een onzaligen God, òf op grond van de H. Schrift in
den geloove te berusten in den souvereinen en vrĳmachtigen,
maar altĳd toch, hoe onbegrĳpelĳk ook, wĳzen en heiligen wil
van Hem, die eens over deze raadselen des levens het volle
licht zal doen opgaan. De al of niet aanneming van een besluit
der verwerping heeft haar oorzaak dan ook niet in eene
kleinere of grootere mate van liefde en medelĳden. Het onderscheid
tusschen Augustinus en Pelagius, Calvĳn en Castellio,
Gomarus en Arminius ligt niet daarin, dat de laatsten zooveel
zachter en liever, gemoedelĳker en medelĳdender menschen waren.
Maar het is hierin gelegen, dat genen de Schrift in haar geheel,
ook in deze hare leer, hebben aanvaard; dat zĳ theistisch waren
en altĳd wilden zĳn en ook in deze ontroerende feiten des levens
den wil en de hand des Heeren hebben erkend; dat zĳ de werkelĳkheid
in al haar schrikkelĳkheid onder de oogen hebben durven
zien. Het pelagianisme strooit bloemen op de graven, maakt van
den dood een engel, ziet in de zonde eene zwakheid, houdt verhandelingen
over het nut der tegenspoeden, en acht deze wereld
de beste, die mogelĳk is. Het Calvinisme is van zulk een oppervlakkig
gebazel en gebeuzel niet gediend. Het rukt zich den
blinddoek van de oogen, het wil niet leven in een ingebeelden
waan, het aanvaardt den ernst des levens in zĳn volle diepte,
het komt op voor de rechten des Heeren Heeren, en buigt in
ootmoed en aanbidding neer voor den onbegrepen, souvereinen
wil van God almachtig. En daardoor blĳkt het in den grond
veel barmhartiger te zĳn dan het pelagianisme. Hoe diep Calvĳn
den ernst gevoelde van wat hĳ zeide, blĳkt uit zĳn decretum
horribile, Inst. III 23, 7. Geheel ten onrechte is dit woord hem
tot een verwĳt gemaakt. Het pleit niet tegen Calvĳn, het pleit
voor hem. Het decretum als leer van Calvĳn, is niet horribile;

maar de werkelĳkheid is verschrikkelĳk, die van dat besluit
Gods de openbaring is, die alzoo door Schrift en geschiedenis
wordt geleerd, die voor ieder denkend mensch, hetzĳ hĳ Pelagius
of Augustinus volge, volkomen dezelfde blĳft, en die door geen
waanvoorstellingen ook maar in ’t minst kan worden te niet gedaan.
En te midden van die schrikkelĳke werkelĳkheid brengt
nu het Calvinisme niet deze oplossing maar wel dezen troost
aan, dat het in al wat geschiedt den wil en de hand erkent
van een almachtig God, die tevens een barmhartig Vader is.
Het Calvinisme geeft geen oplossing maar doet den mensch rusten
in Hem, die woont in een ontoegankelĳk licht, wiens oordeelen
ondoorzoekelĳk, wiens wegen onnaspeurlĳk zĳn. Daarin rustte
Calvĳn. Testis enim mihi erit Dominus, cui conscientia mea
subscribet, sic me stupenda haec ipsius judicia quotidie meditari,
ut nulla me plus aliquid sciendi curiositas sollicitet, nulla mihi
de incomparibili ejus justitia obrepat sinistra suspicio, nulla me
obmurmurandi libido prorsus titillet, de aet. praed. C. R. XXXVI
316. En in die ruste des gemoeds wachtte hĳ den dag af,
waarin hĳ zien zou van aangezicht tot aangezicht en de oplossing
van deze raadselen ontvangen zou, Inst. III 23, 2. C. R.
XXXVI 366.

17. Hoezeer echter de verwerping eenerzĳds met volle recht
tot de praedestinatie gerekend mag worden, toch is zĳ niet in
denzelfden zin en op dezelfde wĳze inhoud van Gods besluit als
de verkiezing. De voorstanders der gemina praedestinatio hebben
dit ook ten allen tĳde erkend. Als het ging om de souvereiniteit
Gods, om de stellige en ondubbelzinnige getuigenissen van zĳn
woord, om de niet weg te cĳferen feiten der historie, dan waren
zĳ even onverbiddelĳk als de apostel Paulus en wilden zĳ van
geen toegeven of bemiddelen weten. Dan kwamen zĳ soms tot
harde uitspraken, die het pelagiaansch gezinde hart van den mensch
hinderen kunnen. Zoo zeide Augustinus eens, dat God ook dan
niet kon beschuldigd worden, als Hĳ sommigen onschuldig had
willen verdoemen. Si humanum genus, quod creatum primitus
constat ex nihilo, non cum debita mortis et peccati origine nasceretur
et tamen ex eis creator omnipotens in aeternum nonnullos
damnare vellet interitum; quis omnipotenti creatori diceret:
quare fecisti sic? de praed. et gratia 16. En sommige theologen,

ook onder de Gereformeerden, hebben gesproken in denzelfden
geest. Wie iets beseft van de onvergelĳkelĳke grootheid Gods
en de nietigheid van het schepsel; en wie daarbĳ bedenkt, hoe
wĳ menigmaal het zwaarste lĳden van mensch en dier met het
onverschilligste gemoed kunnen aanzien, bovenal als het aan ons
eigen belang, aan de kunst of aan de wetenschap, dienstbaar is;
die verliest den moed, om Augustinus of anderen om zulk eene
uitspraak hard te vallen, laat staan, om God tot verantwoording
te roepen. Als het om recht gaat, enkel en alleen om recht,
welk recht kunnen wĳ laten gelden tegenover Hem, die ons uit
het niet te voorschĳn riep en alles schonk, wat wĳ hebben en
zĳn? Maar desniettemin, al kan een oogenblik zoo gesproken
worden tegenover iemand, die meent God van onrecht te mogen
aanklagen, bĳna alle Gereformeerden, met Calvĳn aan het hoofd,
hebben toch ten slotte zulk een dominium absolutum beslist en
met verontwaardiging verworpen, boven bl. 212 v. De oorzaak,
waarom God het eene of het andere gewild, dezen verkoren en
genen verworpen heeft, moge ons geheel onbekend zĳn. Zĳn wil
is altĳd wĳs en heilig en goed en heeft voor alle ding zĳne
rechtvaardige redenen gehad. Zĳne macht is niet te scheiden van
zĳne gerechtigheid, Calvĳn, C. R. XXXVI 310. 361. Als maar
eerst het recht en de eere Gods waren erkend, rieden alle Gereformeerden
de voorzichtigste en teederste behandeling van de leer
der praedestinatie aan, en waarschuwden tegen ĳdele en nieuwsgierige
onderzoekingen. Nos ergo nimis acutos esse non convenit;
modo ne interea, quod Scriptura clare docet ac experientia confirmat,
vel negemus verum esse vel tanquam Deo minus consentaneum
carpere audeamus, Calvĳn, ibid. 366. Zwingli, Op.
VIII 21. Beza, Tract. theol. I 197. Martyr, Loci C. III c. 1.
Westm. conf. bĳ Schaff, Creeds III 610. Can. Dordr. I 12. 14
enz. Ofschoon God kent degenen, die de zĳne zĳn en het getal
der uitverkorenen klein wordt genoemd, bene sperandum est
tamen de omnibus, neque temere reprobis quisquam est annumerandus,
Conf. Helv. II bĳ Niemeyer, Coll. Conf. 482. Piscator,
Aphorismi 1614 p. 223. Zanchius, Op. II 497 sq. Voorts hielden
allen staande, dat de zonde, schoon niet praeter, toch wel terdege
was contra Dei voluntatem. Wel kon zĳ niet de oorzaak,
de causa efficiens en impulsiva, van het besluit der verwerping
zĳn, want zĳ zelve volgde immers in den tĳd op het eeuwig

besluit en zou, indien zĳ de oorzaak zelve ware, alle menschen
hebben moeten doen verwerpen. Maar zĳ was toch causa sufficiens,
en van de eeuwige straf bepaald de causa meritoria. Immers,
er is onderscheid tusschen het besluit der verwerping en
de verwerping zelve. Het eerste heeft zĳne laatste en diepste
oorzaak alleen in Gods wil; maar de verwerping zelve houdt met
de zonde rekening. Het besluit der verwerping realiseert zich door
de eigen schuld des menschen heen, Polanus, Synt. 251. Twissus,
Vind. gr. I 273 sq. Perkins, Werken I 769. Turretinus, Theol.
El. IV 14. Synopsis pur. theol. XXIV 50. Ex. v. h. Ontw. v.
Tol. VII 445. Heppe, Dogm. 132. Daarom is dit besluit ook
geen fatum, dat den mensch tegen zĳn wil voortdrĳft; geen Damocleszwaard,
dat dreigend boven zĳn hoofd hangt. Het is niet
anders dan de Goddelĳke idee van de werkelĳkheid zelve. In het
besluit liggen oorzaken en gevolgen, voorwaarde en vervulling,
ligt heel het verband der dingen juist zoo aaneengeschakeld, als
we dat in de werkelĳkheid aanschouwen. Zonde, schuld, ellende,
straf hebben in het besluit diezelfde natuur en diezelfde onderlinge
verhouding als in de wereld der dingen zelve. Wĳ zien
dat besluit, dat ons niet van te voren is geopenbaard, allengs in
zĳne gansche volheid zich ontvouwen in de historie; bĳ ons is
het en moet het zĳn de zuivere reflex in ons bewustzĳn van de
werkelĳkheid. Wĳ denken de dingen nadat ze zĳn. Maar bĳ God
is het besluit de eeuwige idee van de werkelĳkheid, gelĳk die
allengs in den tĳd zich ontplooit. Zĳne gedachten der dingen gaan
aan hun zĳn vooraf. En nu zegt het besluit der verwerping alleen,
dat die gansche, zondige werkelĳkheid, heel die wereldhistorie in
het onderling verband harer gebeurtenissen, haar laatste oorzaak
heeft, niet in zichzelve—hoe zou dit ook kunnen?—maar
buiten zichzelve in de gedachte en in den wil Gods. Het besluit
verandert niets aan de werkelĳkheid; deze is en blĳft volkomen
dezelfde, of men Augustinus of Pelagius volgt; maar het doet
den geloovige belĳden, dat ook die schrikkelĳke wereld, waarvoor
de Manicheën een αντιθεος, het pessimisme een blinden onzaligen
wil, en velen een noodlot of toeval invoeren, er is naar den wil
van Hem, die nu ons in geloof doet wandelen maar eens in den
dag aller dagen zich rechtvaardigen zal voor alle creatuur. Geheel
onjuist is dus de voorstelling, alsof de raad Gods in het algemeen
en het besluit der verwerping in het bĳzonder eene enkele, naakte,

wilsbeschikking ware aangaande iemands eeuwig lot. Het mag
niet zoo worden voorgesteld, alsof voor een mensch alleen het
einde ware bepaald en hĳ nu, wat hĳ ook doe, met geweld daarheen
gedreven werd. Het besluit is even onoverzienbaar rĳk als
de werkelĳkheid. Het is de sprinkader van al het zĳnde. Het
omvat in eene enkele conceptie het einde met de wegen, het doel
met de middelen. Het is geen transcendente macht, die van boven
naar willekeur, nu en dan eens in de werkelĳkheid ingrĳpt en
ze heendrĳft naar het einde. Het is de Goddelĳke, immanente,
eeuwige idee, die haar volheid ten toon spreidt in de vormen van
ruimte en tĳd, en wat bĳ God één is successief in lengte en
breedte voor onzen beperkten blik ontvouwt. Het besluit der verwerping
ligt dus ook niet los naast alle andere besluiten, ook
niet naast dat der verkiezing. Zonde en genade, straf en zegen,
gerechtigheid en barmhartigheid liggen in de werkelĳkheid niet
dualistisch naast elkaar, alsof de verworpene enkel met zonde en
straf, de verkorene uitsluitend met genade en zegen werd bezocht.
Immers, de geloovigen zondigen nog dagelĳks en struikelen in
velen. Zĳn deze zonden der geloovigen nu een uitvloeisel der
verkiezing? Niemand zal het beweren. Wel worden die zonden
door God wederom aan hun zaligheid dienstbaar gemaakt en
werkt alles den geroepene ten goede mee, Rom. 8:28. Doch
daartoe zĳn die zonden niet uit zichzelve en van nature geschikt,
maar alleen, wĳl God als de Almachtige uit het kwade nog het
goede kan doen voortkomen. De zonden zĳn dus geen middelen
ter zaligheid, zooals de wedergeboorte, het geloof. Ze zĳn geen
praeparatio gratiae maar, in zichzelve beschouwd, negatio gratiae,
Becanus, Theol. schol. I tr. 1 c. 14 qu. 3 n. 12-20. Daarom
heeft ook voor de geloovigen de wet nog beteekenis; daarom
worden ze vermaand hunne verkiezing vast te maken met vreeze
en beving; daarom is er ook bĳ de geloovigen soms van tĳdelĳke
verharding en verwerping sprake. Maar ook omgekeerd deelen de
reprobati in vele zegeningen, die niet als zoodanig uit het besluit
der verwerping maar uit de goedheid en genade Gods hun toevloeien.
Ze ontvangen vele natuurlĳke gaven, leven, gezondheid,
kracht, spĳze, drank, vroolĳkheid enz., Mt. 5:45, Hd. 14:17,
17:27, Rom. 1:19, Jak. 1:17 enz., God laat zich hun niet
onbetuigd. Hĳ verdraagt hen met veel lankmoedigheid, Rom. 9:22.
Hĳ laat hun het evangelie zĳner genade verkondigen en heeft

geen lust in hun dood, Ezech. 18:23, 33:11, Mt. 23:27, Luk.
19:41, 24:47, Joh. 3:16, Hd. 17:30, Rom. 11:32, 1 Thess.
5:9, 1 Tim. 2:4, 2 Petr. 3:19. De Pelagianen leiden uit deze
plaatsen af, dat het Gods eigenlĳke, wezenlĳke wil is, dat alle
menschen hoofd voor hoofd zalig worden, en dat er dus geen
voorafgaand besluit der verwerping is. Dat leeren deze teksten
niet. Maar wel erkennen ze dit als den wil Gods, dat ook aan
de reprobati met alle middelen der genade gearbeid wordt tot
hunne zaligheid. Deze media gratiae nu vloeien niet als zoodanig
uit het besluit der verwerping voort. Ze kunnen daartoe worden
misbruikt; ze kunnen strekken om den mensch onontschuldigbaar
te stellen, te verharden en zĳn oordeel te verzwaren, evenals de
zon koesteren maar ook verschroeien kan. Maar in zichzelf, van
nature zĳn ze geen media reprobationis maar media gratiae ad
salutem, Synopsis XXIV 54 sq. Heppe p. 134. 135. Verkiezing
en verwerping moge dus op eene finale en totale scheiding uitloopen;
hier op deze aarde kruisen zĳ zich als het ware telken
male. Dat wĳst er op, dat ze beide op en voor zichzelf geen
einddoel zĳn en geen causa finalis voor God zĳn geweest. Beide
zĳn middelen voor de gloria Dei, die het laatste doel en dus de
diepste grond aller dingen is. Begin en einde, reden en doel van
al het zĳnde is dus iets goeds. Zonde en straf kan nooit op
zichzelf en om zichzelf door God zĳn gewild. Ze strĳden met
zĳn natuur. Hĳ is verre van goddeloosheid, en Hĳ heeft geen
lust tot plagen. Hĳ doet het niet van harte. Ze kunnen dus alleen
door God gewild zĳn als middelen voor een ander, beter, grooter
goed. Zelfs is er groot verschil tusschen verkiezing en verwerping.
Al wat God doet, doet Hĳ om zĳns zelfs wil. Ook de verkiezing
heeft haar oorzaak en doel alleen in God. Maar in het werk, dat
Hĳ door de verkiezing tot stand brengt, verlustigt Hĳ zich.
Daarin schitteren zĳn eigen deugden Hem tegen. De nieuwe
schepping is een spiegel zĳner volmaaktheden. Maar dat, wat Hĳ
naar het besluit der verwerping uitvoert, is niet rechtstreeks en
in zichzelf het voorwerp van zĳn welgevallen. De zonde is niet
zelve een goed. Zĳ wordt een goed alleen, wĳl ze en in zoover
ze tegen haar natuur en ondanks haarzelve door Goddelĳke almacht
gedwongen wordt ter verhooging van Gods eer. Zĳ is
zĳdelings een goed, omdat ze onderworpen, bedwongen, overwonnen
wordt en alzoo Gods grootheid, macht, gerechtigheid toont. Want

hierin komt zĳne souvereiniteit ten slotte het schitterendst uit,
dat Hĳ het kwade nog ten goede weet te leiden, Gen. 15:20
en dienstbaar maakt aan de zaligheid der gemeente, Rom. 8:28.
1 Cor. 3:21-23, aan de heerlĳkheid van Christus, 1 Cor. 15:24v.,
Ef. 1:21, 22, Phil. 2:9, Col. 1:16, aan de glorie van
zĳn naam, Spr. 16:4, Ps. 51:6, Job 1:21, Joh. 9:3, Rom.
9:17, 22, 23, 11:36, 1 Cor. 15:28.

18. Zoo loopt de praedestinatie ten slotte op de verkiezing
uit; in deze bereikt zĳ haar einde en komt zĳ tot haar volle
realiteit. In haar hoogsten vorm is zĳ het besluit Gods aangaande
de openbaring zĳner deugden in den eeuwigen, heerlĳken staat
zĳner redelĳke schepselen, en de schikking der daartoe leidende
middelen. Ook zoo mag de verwerping niet worden vergeten.
Eerst tegenover deze donkere keerzĳde treedt de verkiezing zelve
in het heerlĳkste licht. Het is van aangrĳpenden ernst, dat ook
op dit hoogste terrein, waar het gaat om het eeuwig wel en het
eeuwig wee van de redelĳke schepselen, de dag opkomt uit den
donkeren nacht, het licht geboren wordt uit de duisternis. Het
schĳnt, dat de wet overal doorgaat, dat velen geroepen zĳn en
weinigen uitverkoren. Er ligt eene diepe waarheid in het spreekwoord,
dat de dood des eenen het brood des anderen is. Darwins
leer van the survival of the fittest heeft eene algemeene geldigheid
en is van kracht door de gansche schepping heen. Duizenden
bloesems vallen af, opdat enkele zouden rĳpen tot vrucht. Millioenen
van levende wezens worden er geboren en slechts enkele
blĳven in het leven. Duizenden menschen arbeiden in het zweet
van hun aanschĳn, opdat enkelen zich zouden kunnen baden in
weelde. Rĳkdom, weelde, kunst, wetenschap, al het hooge en
edele wordt gebouwd op den grondslag van armoede, ontbering,
onkunde. Nooit en nergens gaat het in de wereld toe naar de
gelĳkmatige verdeeling der socialisten. Er is geen gelĳkheid op
eenig terrein. Overal is er verkiezing naast en op den grondslag
der verwerping. De wereld is niet ingericht naar de farizeesche
wet van werk en loon; verdienste en rĳkdom hebben niets met
elkander te maken. En ook op het hoogste terrein is het alleen
Goddelĳke genade, die onderscheid maakt. Gelĳk alle besluiten,
zoo heeft ook de verkiezing haar diepste oorzaak in het welbehagen
Gods. De Pelagianen van alle gading hebben deze besluiten

steeds willen opvatten als daden van Gods gerechtigheid, waarin
Hĳ te werk ging naar de verdienste van den mensch. God laat
zich in zĳne besluiten bepalen door de voorgeziene gedragingen
van het schepsel. Hĳ biedt aan allen de zaligheid aan. Hĳ schenkt
het geloof aan wie van dit aanbod door zĳn natuurlĳke of ook
door geschonken bovennatuurlĳke kracht een goed gebruik maakt.
Hĳ zaligt, wie in het geloof volhardt ten einde toe. Nu is er wel
onder de besluiten eene zekere orde; zĳ omvatten beide het
doel en de middelen. Aan het gebed zĳner kinderen heeft God
in zĳn besluit de verhooring verbonden. Als Hĳ besloten heeft
regen te geven in de droogte, heeft Hĳ tevens vastgesteld, dat
zĳn volk er Hem om bidden zal en dat Hĳ den regen geven
zal als verhooring op hun gebed. In zĳn besluit heeft Hĳ verband
gelegd tusschen zonneschĳn en warmte, zaaiing en oogst,
luiheid en armoede, kennis en macht enz., en zoo ook tusschen
zonde en straf, ongeloof en verderf, geloof en zaligheid. De harmonie
tusschen de verschĳnselen en gebeurtenissen in de werkelĳke
wereld is een volkomen afdruk van de harmonie in de wereld
der gedachten en besluiten Gods, Edwards, Works II 514. De
Schrift blĳft menigmaal bĳ deze causae secundae staan, en ook
de Gereformeerden hebben hare beteekenis ten volle erkend. Maar
deze tweede oorzaken zĳn daarom de laatste en diepste oorzaak
nog niet. En aan het onderzoek daarnaar kan men niet ontkomen.
Van alle kanten dringen de vragen zich aan ons op. Waarom is
er zoodanig verband tusschen de verschĳnselen en gebeurtenissen
onderling, als we telkens in de wereld waarnemen? Een beroep
op de natuur der dingen is geen afdoend antwoord, want ook
die natuur is van God en door Hem bepaald. De wetenschap
kan het dat constateeren, maar zĳ onderstelt het zĳnde en weet
niet, waarom het zoo is en zĳn moet. Waarom er causaliteit is
tusschen de schepselen onderling, waarom elk schepsel dat is
wat het is, waarom er zoo eindelooze verscheidenheid onder de
schepselen is, in aard, natuur, geslacht, soort, macht, verstand,
rĳkdom, eer enz.; binnen den kring van het geschapene is er
geen oorzaak voor te vinden. En zoo ook onder de redelĳke
schepselen; waarom sommige engelen tot de eeuwige heerlĳkheid
zĳn bestemd en van de anderen de val en het verderf is voorgezien
en bepaald; waarom juist die menschelĳke natuur, welke
Christus aannam, tot deze eere verwaardigd werd; waarom de

eene mensch binnen, de ander buiten het Christendom wordt
geboren; waarom de een in karakter, aanleg, gezindheid, opvoeding
zooveel boven den ander vóór heeft; waarom het eene kind
vroeg sterft en als een kind des verbonds in den hemel wordt
opgenomen en het ander buiten het verbond zonder genade den
dood ingaat; waarom de een tot het geloof komt en de ander niet;
het zĳn altemaal vragen, waarop geen schepsel antwoorden kan.
De besluiten Gods zĳn niet te begrĳpen als daden van eene gerechtigheid,
die handelt naar werk en verdienste. Bovenal blĳkt
bĳ de engelen duidelĳk, dat de laatste oorzaak van hun verkiezing
en verwerping moet liggen in den wil Gods. Want ook al neemt
men de praescientia te baat, zeggende, dat God de volharding
van sommige en den val van andere engelen heeft vooruitgezien,
zoo gaat deze praescientia dan toch aan hun schepping vooraf.
Waarom heeft God dan die engelen geschapen, wier val Hĳ
voorzag? Waarom gaf Hĳ hun geen genoegzame genade om
staande te blĳven, gelĳk als de anderen? Er is hier eene reprobatie,
die enkel en alleen rust op Gods souvereiniteit, Bellarminus,
de gr. et lib. arb. II c. 17. Twissus, Vind. gr. I 76. Aan de
andere zĳde is de verkiezing niet op zichzelve altĳd eene daad
van barmhartigheid of als zoodanig te verklaren. Bĳ de verkiezing
van Christus en van de goede engelen is er van zonde en dus
van barmhartigheid geen sprake. En de verkiezing van menschen
is wel eene daad van barmhartigheid, maar toch niet alleen uit
de barmhartigheid te verklaren. Want dan had God allen barmhartig
moeten zĳn, wĳl allen ellendig waren. En zoo is de verwerping
wel eene daad van gerechtigheid geweest maar niet uit
de gerechtigheid alleen te verklaren, want dan waren allen verworpen
geworden, Twissus, Vindic. gr. IV 111 sq. Onderling mogen
de besluiten dus in verband staan, zĳ zelve zĳn als daden Gods
niet conditioneel, maar absoluut, daden van Gods volstrekte
souvereiniteit. Er is door God een oorzakelĳk verband gelegd
tusschen zonde en straf, en Hĳ handhaaft dat in ieders conscientie;
maar het besluit der reprobatie vindt niet in de zonde en het
ongeloof, maar in den wil Gods zĳn diepste oorzaak, Spr. 16:4,
Mt. 11:25, 26, Rom. 9:11-22, 1 Petr. 2:8, Op. 13:8. Zoo
ook is er een causaal verband tusschen geloof en zaligheid, maar
het besluit der verkiezing is niet door het voorgezien geloof
veroorzaakt; veeleer is de verkiezing de oorzaak van het geloof,

Hd. 13:48, 1 Cor. 4:7, Ef. 1:4, 5, 2:8, Phil. 1:29. Zelfs
Christus kan niet als causa electionis worden beschouwd. Wel
is deze uitdrukking voor eene goede uitlegging vatbaar. Thomas
zegt terecht, dat Christus de oorzaak is van onze praedestinatie,
niet als daad of besluit beschouwd, maar met het oog op haar
einde en doel. Sic enim Deus praeordinavit nostram salutem, ab
aeterno praedestinando, ut per Jesum Christum compleretur, S.
Theol. I qu. 24 art. 4. En zoo werd ook door sommige Gereformeerden
gesproken van Christus als causa of fundamentum
electionis, of van onze verkiezing per en propter Christum, Hyperius,
Meth. Theol. p. 193. Conf. Belg. art. 16. Conf. Helv. II
art. 10. Martinius op de Synode te Dordrecht 1618/19, sess.
65. 67. Maresius, Syst. Theol. IV § 41. Christus is inderdaad
wel causa of fundamentum electionis, inzoover de verkiezing in
en door Hem wordt gerealiseerd; Hĳ is ook de causa meritoria
van de zaligheid, die het doel der verkiezing is; Hĳ is ook de
middelaar en het hoofd der uitverkorenen. Het besluit der verkiezing
is ook met het oog op den Zoon, uit liefde tot Hem
genomen, Heidegger, Corpus Theol. V 31. De gemeente en
Christus zĳn samen, in eenzelfde besluit, in gemeenschap met en
voor elkander, verkoren, Ef. 1:4. Maar daarom is Christus als
middelaar de causa impulsiva, movens, meritoria van het besluit
der verkiezing nog niet. In dien zin is Christus wel de oorzaak
der verkiezing genoemd door vele Roomschen, door de Remonstranten,
in hun declaratio circa art. 1 de praedest., bĳ M. Vitringa
II 55, door de Lutherschen, Form. Conc. bĳ Müller S.
705. 720. 723, Quenstedt III 17. 31 sq. en door vele nieuwere
theologen, Hofmann, Schriftbew. I 229, Meyer op Ef. 1:5,
Kübel in Herzog2 12, 156 enz. Maar de Gereformeerden hebben
dit terecht bestreden, Martyr, Loci C. 236. Polanus, Synt. VI 27.
Voetius, Disp. II 267. Twissus, Vindic. gr. I 139 sq. Turretinus,
El. IV qu. 10. Moor II 18 sq. Immers, Christus is zelf object
der praedestinatie en kan daarom haar oorzaak niet zĳn. Hĳ is
eene gave van de liefde des Vaders en deze gaat dus aan de
zending des Zoons vooraf, Joh. 3:16, Rom. 5:8, 8:29, 2 Tim.
1:9, 1 Joh. 4:9. De Zoon heeft den Vader niet tot liefde bewogen,
maar de verkiezende liefde is opgekomen uit den Vader
zelven. En zoo leert de Schrift dan allerwege, dat de oorzaak
van alle besluiten niet in eenig schepsel ligt maar alleen in God

zelven, in zĳn wil en welbehagen, Mt. 11:26, Rom. 9:11v.
Ef. 1:4v. En juist daarom is de leer der verkiezing, beide
voor den ongeloovige en voor den geloovige, tot zulk een
onuitsprekelĳk rĳken troost. Indien het naar recht en verdienste
ging, dan waren allen verloren. Maar nu het naar genade
gaat, is er ook voor den ellendigste hoop. Indien werk en
loon de maatstaf ware in het koninkrĳk der hemelen, dan werd
het voor niemand geopend. Of ook indien naar de leer van
Pelagius de deugdzame om zĳne deugd en de farizeër om zĳne
gerechtigheid ware uitverkoren, dan ware de arme tollenaar buitengesloten.
Het pelagianisme is zoo meedoogenloos hard. Maar de
verkiezing belĳden, dat is, in den onwaardigste der menschen,
in den diepst gezonkene nog een schepsel Gods en een voorwerp
zĳner eeuwige liefde te erkennen. De verkiezing dient niet, gelĳk
ze zoo dikwerf gepredikt wordt, om velen af te stooten maar
om allen uit te noodigen tot den rĳkdom van Gods genade in
Christus. Niemand mag gelooven dat hĳ een verworpene is, want
elk wordt ernstig en dringend geroepen en is verplicht te gelooven
in Christus tot zaligheid. Niemand kan het gelooven,
want zĳn leven zelf en alwat hĳ geniet is een bewĳs, dat God
geen lust heeft in zĳn dood. Niemand gelooft het ook werkelĳk,
want zoo had hĳ de hel reeds op aarde. Maar de verkiezing is
een bron van troost en kracht, van nederigheid en ootmoed,
van vertrouwen en beslistheid. De zaligheid des menschen
ligt onwankelbaar vast in het genadige en almachtige welbehagen
Gods.

19. En deze heerlĳkheid der verkiezing blĳkt nog schooner,
wanneer wĳ ten slotte letten op haar voorwerp en doel. In de
vroegere dogmatiek werd dat object gewoonlĳk gespecialiseerd.
Engelen, menschen en Christus werden als haar voorwerp behandeld.
Over de menschen is er geen verschil; hetzĳ vóór of na
het geloof, hetzĳ vóór of na den val, allen nemen aan, dat menschen
het eigenlĳke object der praedestinatie en der electie zĳn.
Dit is niet in dien zin te verstaan, dat menschen, volken, geslachten,
of ook de gemeente in het algemeen, zonder nadere
bepaling en in tegenstelling met de individuen en bĳzondere
personen het voorwerp der verkiezing zouden zĳn, gelĳk Schleiermacher,
Gl. § 119. Lipsius § 525 f. Ritschl, Rechtf. u. Vers.

III2 112-130 e. a. beweren. Deze voorstelling toch is eene
loutere abstractie, wĳl menschheid, volk, geslacht, gemeente
slechts in bĳzondere personen bestaat; ze wordt ook door de
Schrift weersproken, want deze leert eene personeele verkiezing,
Mal. 1:2, Rom. 9:10-12 Jakob, Hd. 13:48 ὁσοι, Rom.
8:29 ὁυς, Ef. 1:4 ἡμας, Gal. 1:15 Paulus; de namen der
verkorenen staan geschreven in het boek des levens, Jes. 4:3,
Dan. 12:1, Luk. 10:20, Phil. 4:3, Op. 3:5 enz. Maar toch
is het waar, dat die uitverkorenen in de Schrift niet los en atomistisch
worden beschouwd, maar als één organisme. Zĳ zĳn
het volk Gods, het lichaam van Christus, de tempel des H.
Geestes. Zĳ zĳn dan ook in Christus verkoren, Ef. 1:4, tot
leden van zĳn lichaam. Beide, Christus en de gemeente zĳn dus
opgenomen in het besluit der praedestinatie. Daarom zeide Augustinus
reeds: sicut ergo praedestinatus est ille unus, ut caput
nostrum esset, ita multi praedestinati sumus, ut membra ejus
essemus, de praed. sanct. c. 15, cf. de corr. et gr. c. 11. de
dono pers. c. 14. De synode van Toledo 675 sprak in denzelfden
geest, bĳ Denzinger n. 232, en de scholastiek handelde
breedvoerig over de praedestinatie van Christus, vooral in aansluiting
aan Rom. 1:5, Thomas, Sent. I dist. 40 qu. 11. III
qu. 10. S. Theol. III qu. 24. S. c. Gent. IV c. 9. Petavius, de
incarn. verbi lib. XI c. 13. 14. De Lutherschen ontkenden dit
echter, omdat zĳ de praedestinatie opvatten als verkiezing uit
zonde tot zaligheid door de barmhartigheid Gods, Quenstedt, Theol.
did. polem. III p. 18. 43. Maar des te meer deden de Gereformeerden
het uitkomen, dat Christus ook door God was verordineerd en
met de gemeente saam het object van Gods verkiezing was. Er
was zelfs nog verschil over, of Christus object was van de
praedestinatie alleen of ook van de electie. Sommigen zooals
Calvĳn, C. Ref. XXXVII 714. Gomarus, Op. I 430. Marck. VII
5. Moor, II 55. Kuyper, Heraut 286. 287 zeiden, dat Christus
bestemd was tot middelaar, om de zaligheid voor de zĳnen tot
stand te brengen; de verkiezing der menschen ging dus logisch
aan de voorverordineering van Christus tot middelaar vooraf.
Maar anderen, zooals Zanchius, Op. II 535 sq. Polanus, Synt.
IV 8. Synopsis 24, 24. Ex. v. h. Ontw. v. Thol. VII 344-353.
Heppe, Dogm. der. w. ref. K. S. 125 f. Kuyper, Uit het Woord
II 314 beschouwen Christus ook als voorwerp der verkiezing,

wĳl Hĳ bestemd was niet alleen tot middelaar maar ook tot
hoofd der gemeente; de verkiezing van Christus ging dan logisch
vóór die der gemeente. Nu is ongetwĳfeld waar, dat Christus
is verordineerd tot middelaar, om al datgene te doen wat tot
zaliging des menschen van noode was; en even zeker is, dat
Christus niet door de ontferming Gods verkoren is uit zonde en
ellende tot heerlĳkheid en zaligheid. Maar de Schrift spreekt
toch menigmaal ook bĳ den Messias van Gods verkiezing, Jes.
42:1, 43:10, Ps. 89:4, 20, Mt. 12:18, Luk. 23:35, 24:26,
Hd. 2:23, 4:28, 1 Petr. 1:20, 2:4. Deze verkiezing draagt
terecht dien naam, omdat de Zoon van eeuwigheid door den
Vader tot middelaar is aangewezen, en bovenal omdat de menschelĳke
natuur van Christus uit loutere genade en zonder eenige
verdienste tot vereeniging met den Logos en tot het ambt van
middelaar is bestemd. Maar hierdoor is Christus alleen nog object
van de praedestinatie, wĳl deze in onderscheiding van de verkiezing
juist de schikking der middelen tot het einde omvat.
De Schrift echter zegt anderzĳds even sterk, dat de gemeente
verkoren is in en tot Christus, om zĳn beeld te dragen en zĳne
heerlĳkheid te aanschouwen, Joh. 17:22-24, Rom. 8:29;
Christus is niet slechts bestemd tot middelaar maar ook tot
hoofd der gemeente; alles is door Hem maar ook tot Hem geschapen,
1 Cor. 3:23, Ef. 1:22, Col. 1:16 v. Niet alsof daarmede
Christus de grond en het fundament onzer verkiezing werd.
Maar de verkiezing der gemeente is de allereerste weldaad aan
de gemeente; en ook deze weldaad heeft reeds in gemeenschap
met Christus plaats, en heeft niet tot grond maar juist tot doel,
dat alle andere weldaden, wedergeboorte, geloof enz. door Christus
aan de gemeente worden medegedeeld. In dezen zin gaat de verkiezing
van Christus logisch aan de onze vooraf. Maar hoe men
deze logische orde zich ook dacht, alle Gereformeerden zeiden, dat
Christus en zĳne gemeente saam, dat de Christus mysticus het
eigenlĳk object der verkiezing was. Uno et indiviso decreto omnes,
Christus et nos, electi sumus, Mastricht, Theol. theor.
pract. III 3, 8. Heidegger, Corpus Theol. V 30. Ook hierbĳ
bleven ze echter niet staan. In overeenstemming met Augustinus,
Enchir. 100, de Scholastici, Thomas S. Theol. I qu. 23 art. 1
ad 3 en in tegenstelling met de Lutherschen, Quenstedt III p.
18, 43, namen zĳ ook de engelen in het besluit der praedestinatie

op. De Schrift gaf daar aanleiding toe, 1 Tim. 5:21, 2 Petr.
2:4, Jud. 6, Mt. 25:41, en dit voorbeeld van Christus leerde,
dat de verkiezing niet altĳd een toestand van zonde en ellende
onderstelt. Hoezeer dan ook de ἐκλογη in de Schrift als eene
afzondering uit de volken, Gen. 12:1, Deut. 7:6, 30:3, Jer.
29:14, 51:45, Ezech. 11:17, Hos. 11:1, Hd. 2:40, Phil. 2:15,
1 Petr. 2:9 enz. en het getal der uitverkorenen dikwerf als
zeer klein beschouwd wordt, Mt. 7:14, 22:14, Luk. 12:32,
13:23, 24; in die ἐκκλησια wordt toch de wereld behouden.
Niet enkele menschen uit de wereld, maar de wereld zelve is
het voorwerp van Gods liefde, Joh. 3:16, 17, 4:14, 6:33,
12:47, 2 Cor. 5:19. In Christus zĳn alle dingen in den hemel
en op aarde met God verzoend; onder Hem worden ze alle vergaderd
tot één, Ef. 1:10, Col. 1:20. De wereld, door den Zoon
geschapen, is ook voor den Zoon als haren erfgenaam bestemd,
Col. 1:16, 2 Petr. 3:13, Op. 11:15. En zoo is het niet een
toevallig en willekeurig aggregaat, maar een organisch geheel,
dat in de verkiezing door God is gekend en in de verlossing
door Christus is behouden. Reconciliatus mundus ex inimico
liberabitur mundo. Ecclesia sine macula et ruga ex omnibus
gentibus congregata atque in aeternum regnatura cum Christo,
ipsa est terra beatorum, terra viventium, Aug. de doctr. chr. III
34, cf. Perkins, Werken I 770. Twissus, Vind. gr. I 312. En
juist, omdat het object der verkiezing een volmaakt organisme
is, daarom is zĳ zelve niet anders te denken dan als een vast
en bepaald besluit Gods. In een aggregaat is het aantal deelen
geheel onverschillig. Maar al wat organisch bestaat, berust op
maat en getal. Christus is door God verkoren tot Hoofd, de
gemeente tot zĳn lichaam; en samen moeten zĳ opwassen tot
een volkomenen man, in welken ieder lid zĳn eigene plaatse bekleedt
en zĳn eigen taak vervult. De electie is de Goddelĳke
gedachte, het eeuwig bestek van dien tempel, dien Hĳ in den
loop der eeuwen bouwt en waarvan Hĳ zelf de Kunstenaar en
de Bouwmeester is. Aan den bouw van den tempel is alles ondergeschikt
en dienstbaar. Gelĳk alle besluiten Gods uitloopen in
dat der verkiezing, zoo werkt heel de geschiedenis van wereld
en menschheid mede tot de komst van het koninkrĳk Gods. Zelfs
zĳ, die in dat koninkrĳk geen burgers zĳn, zegt Calvĳn, in salutem
nascuntur electorum, C. R. XXXVI 360. Polanus, Synt. 252.

Schepping en val, onderhouding en regeering, zonde en genade,
Adam en Christus, dragen elk op zĳne wĳze bĳ tot het tot
stand brengen van dit Godsgebouw. En dit gebouw zelf wordt
opgetrokken tot eere en tot verheerlĳking Gods. Παντα γαρ
ὑμων ἐστιν, ὑμεις δε Χριστου, Χριστος δε θεου, 1 Cor. 3:21-23.



HOOFDSTUK V.

Over de wereld in haar oorspronkelĳken staat.



§ 29. De Schepping.

1. De uitvoering van den raad Gods begint met de schepping.
Deze is de aanvang en grondslag van alle openbaring Gods en
daarom ook het fundament van alle religieuse en ethische leven.
Het Oudtest. scheppingsverhaal is zoo verheven schoon, dat het
nergens zĳne wedergade vindt en door allen, ook door natuurvorschers
als Cuvier en von Humboldt, om strĳd is geprezen.
Das erste Blatt der mosaischen Urkunde hat mehr Gewicht als
alle Folianten der Naturforscher und Philosophen (Jean Paul).
En daarna treedt die schepping in de geschiedenis der openbaring
telkens weer op den voorgrond. De ware religie onderscheidt
zich van het eerste oogenblik af daardoor van alle andere godsdiensten,
dat zĳ de verhouding van God tot wereld en mensch
opvat als die van den Schepper tot zĳn schepsel. De gedachte
aan een zĳn buiten en onafhankelĳk van God komt in de Schrift
nergens voor. God is de eenige en volstrekte oorzaak van alwat
is. Hĳ heeft alles geschapen door zĳn Woord en Geest, Gen. 1
vs. 2, 3, Ps. 33:6, 104:29, 148:5, Job 27:3, 33:4, Jes. 40
vs. 13, 48:13, Zach. 12:1, Joh. 1:3, Col. 1:16, Hebr. 1:2
enz. Er stond niets tegen Hem over; geen stof, die Hem bindt,
geen kracht, die Hem beperkt. Hĳ spreekt en het is, Gen. 1:3,
Ps. 33:9, Rom. 4:17. Hĳ is de onbeperkte bezitter van hemel
en aarde, Gen. 14:19, 22, Ps. 24:2, 89:12, 95:4, 5. Er is
geen grens aan zĳne macht; Hĳ doet alwat Hem behaagt, Jes. 14
vs. 24, 27, 46:10, 55:10, Ps. 115:3, 135:6. Alle dingen

zĳn uit en door en tot Hem, Rom. 11:36, 1 Cor. 8:6, Hebr. 11
vs. 3. De wereld is het product van zĳn wil, Ps. 33:6, Op. 4
vs. 11; zĳ is de openbaring zĳner deugden, Spr. 8:22v., Job 28
vs. 23v., Ps. 104:1, 136:5v., Jer. 16:12 en heeft haar doel
in zĳne eere, Jes. 43:17, Spr. 16:4, Rom. 11:36, 1 Cor. 8:6.
Deze leer der schepping, die in de Schrift zulk eene alles beheerschende
plaats bekleedt, wordt niet voorgedragen als eene
wĳsgeerige verklaring van het wereldprobleem. Zĳ geeft zeer
zeker ook een antwoord op de vraag naar den oorsprong aller
dingen; maar zĳ heeft toch bovenal eene religieus-ethische beteekenis.
Er is geen rechte verhouding tot God denkbaar dan
op haar grondslag. Zĳ plaatst ons in die relatie tot God, waarin
wĳ behooren te staan. En daarom is ze van uitnemend practische
waarde. Zĳ dient, om de grootheid, de almacht, de majesteit en
tevens de goedheid, de wĳsheid, de liefde Gods te doen uitkomen,
Ps. 19, Job 37, Jes. 40; en zĳ versterkt daarom het geloof,
bevestigt het vertrouwen op God, troost in het lĳden, Ps. 33:6 v.,
65:6v., 89:12, 121:2, 134:5, Jes. 37:16, 40:28v., 42:5
enz.; zĳ wekt op tot lof en dank, Ps. 136:3v., 148:5, Op. 14
vs. 7; stemt tot nederigheid en ootmoed en doet den mensch
zĳne geringheid en nietigheid gevoelen tegenover God, Job 38
vs. 4v., Jes. 29:16, 45:9, Jer. 18:6, Rom. 9:20.

2. De leer der schepping wordt alleen uit de openbaring
gekend; ze wordt verstaan door het geloof, Hebr. 11:3. De
Roomschen leeren wel, dat zĳ ook uit de natuur door de rede
kan worden opgespoord, Thomas, Sent. II dist. 1 qu. 1 art. 2.
S. c. Gent. II 15. 16. Kleutgen, Philos. der Vorz. II2 795 f.
Scheeben, Dogm. II 5. 6, en het Vaticanum verhief dit zelfs tot
een dogma, de fide c. 2 can. 2. Maar de historie der godsdiensten
en der philosophie pleit hier niet voor. Het Mohammedanisme
leert wel de schepping uit niets maar heeft deze aan het Joden-
en Christendom ontleend, Zöckler, Gesch. der Beziehungen zw.
Theol. und Naturw. 1877 I 426 f. De heidensche kosmogonieën
zĳn alle polytheistisch en tegelĳk theogonie; zĳ nemen alle een
Urstof aan, hetzĳ deze als een chaos, als een persoonlĳke principe,
als een ei of soortgelĳk gedacht wordt; en eindelĳk zĳn ze òf
meer emanatistisch, zoodat de wereld een uitvloeisel Gods is,
òf meer evolutionistisch, zoodat de wereld zich meer en meer

vergoddelĳkt, òf meer dualistisch, zoodat de wereld een product
is van twee vĳandige beginselen, Wuttke, Die Kosmogonien der
heidn. Völker vor der Zeit Jesu und der Apostel, Haag 1850.
Lenormant, Les origines de l’histoire d’après la Bible et les
traditions des peuples orientaux, Paris 1880. Zöckler in Herzog2
13, 631 f. Ook de chaldeeuwsche Genesis, die overigens merkwaardige
parallelen biedt met die van het O. Test., maakt hierop
geen uitzondering. Zĳ is tegelĳk theogonie en laat uit de tiamat,
welke chaotisch alles in zich verbergt, door Bel de wereld vormen,
Saussaye, Lehrb. der Rel. I 341 f. De grieksche wĳsbegeerte
zoekt òf materialistisch den oorsprong der dingen in een stoffelĳk
element (Jonische School, Atomisten), òf pantheistisch in het ééne,
eeuwige, onveranderlĳke zĳn (Elea) òf in het eeuwige worden
(Heraclitus, Stoa). Zelfs Anaxagoras, Plato en Aristoteles kwamen
boven een dualisme van geest en stof niet uit; God is geen
schepper, maar hoogstens een formeerder der wereld (δημιουργος).
De scholastici beweerden wel, dat Plato en Aristoteles eene
schepping uit niets hebben geleerd, maar dit werd door anderen,
o. a. door Bonaventura, Sent. II dist. 1 p. 1 art. 1 qu. 1, terecht
bestreden. De Grieken kenden een φυσις (natura) en κοσμος
(mundus) maar geen κτισις (creatura). Het Christendom behaalde
op deze heidensche theogonie en kosmogonie de zege in den strĳd
tegen het gnosticisme, dat ter verklaring der zonde naast den
hoogsten God een lageren God of eene eeuwige ὑλη aannam.
Maar toch kwamen de paganistische verklaringen van den oorsprong
der dingen telkens ook in de christelĳke eeuwen weer boven.
Reeds in het boek der Wĳsheid 11:17 wordt gezegd, dat Gods
almachtige hand de wereld geschapen heeft uit ἀμορφος ὑλη; en
dezelfde uitdrukking komt ook bĳ Justinus Martyr voor, Apol. I
10. 59. Maar Justinus hoeft daarbĳ de later zoogenoemde creatio
secunda op het oog en leert elders uitdrukkelĳk ook de schepping
der materie, Dial. c. Tr. 5. Coh. ad. Gr. 23, cf. Semisch, Justin
der M. II 336. Gelĳk in de tweede eeuw het gnosticisme, zoo
kwam na Nicea vooral het manicheisme op, dat evenzoo ter verklaring
der zonde naast den goeden God een oorspronkelĳk boos
wezen aannam, Augustinus in vele geschriften, c. epist. Manich.,
c. Faustum, c. Fortunatum enz. Flügel, Mani, seine Lehre und
seine Schriften, Leipzig 1862. Kessler in Herzog2 9, 233 f. Dit
dualisme vond in de Christenheid verre verbreiding, tot zelfs bĳ

de Priscillianisten in Spanje toe, en trad bĳ vernieuwing in de
Middeleeuwen in vele secten op, zooals de Bogomilen en Katharen.
Maar behalve het dualisme kreeg ook het pantheisme zĳne
tolken. Onder invloed van het neoplatonisme leerde Pseudodionysius,
dat de ideeën en voorbeelden van alle dingen van eeuwigheid in
God bestonden en dat zĳne overstroomende goedheid Hem bewoog,
om deze ideeën realiteit te geven en zich aan zĳne schepselen mee
te deelen, de div. nom. c. 4 § 10. God is in de schepselen als het
ware uit zĳne eenheid te voorschĳn getreden, heeft zich in hen
vermenigvuldigd en uitgestort, de div. nom. c. 2, 11, zoodat God
het algemeene zĳn is, de div. nom. c. 5, 4, het zĳn der dingen
zelve, de coel. hier. c. 4, 1. Maar toch voegt hĳ er aan toe, dat
God desniettemin in zĳne eenheid zich handhaaft, de div. nom. c.
2, 11 en dat God daarom alles is in allen, wĳl Hĳ de oorzaak is
van alles, de coel. hier. c. 5, 8. Dezelfde gedachten keeren bĳ
Erigena terug. Meermalen leert hĳ uitdrukkelĳk eene schepping uit
niets, de div. nat. III 15 V 24. 33, maar de verhouding, waarin
hĳ de vier naturen tot elkander stelt, maakt zĳn systeem tot pantheisme.
De eerste natuur, die schept en niet geschapen wordt, d. i.
God, brengt denkend uit niets, dat is uit zichzelf de ideeën en
vormen aller dingen voort in het Goddelĳk woord, ib. III 14. 17.
Dit is de tweede natuur, die geschapen wordt en schept. Deze tweede
natuur is natura creata, inzoover ze door God is voortgebracht;
zĳ is creatrix, inzoover zĳ zelve de oorzaak en potentie der werkelĳke
wereld is. Want deze tweede natuur is niet wezenlĳk en
substantieel van de derde natuur, d. i. de verschĳningswereld,
die geschapen wordt en niet schept, onderscheiden; gene is de
oorzaak, deze de werking; het is dezelfde wereld, nu eens in
aeternitate verbi Dei, dan in temporalitate mundi beschouwd,
III 8. Het is God zelf, die eerst in de ideeën zichzelf schept,
dan in de schepselen afdaalt en alles in allen wordt, om dan
eindelĳk in de vierde natuur, die niet schept en niet geschapen
wordt, tot zichzelf terug te keeren, III 4. 20. En de oorzaak van
dit proces Gods is de goedheid Gods, III 2. 4. 9, zĳn streven
om alles te worden, appetitus quo vult omnia fieri, I 12. Buiten
de christelĳke wereld werd het pantheisme geleerd door de wĳsgeeren
Avicenna 1036 en Averroës 1198, door het Sufisme, dat
in het universum eene emanatie Gods zag; en onder de Joden
door de kabbala, Stöckl, Philos. des M. A. II 28. 92. 181. 237.

En tegen het einde der Middeleeuwen en in het begin van den
nieuweren tĳd kruisten al deze pantheistische, dualistische, emanatistische
denkbeelden bĳ de mystici, theosophen en anabaptisten,
zooals Floris, Amalrik van Bena, de broeders des vrĳen geestes,
de Libertĳnen, Eckhardt, Tauler, Servet, Frank, Schwenkfeld,
Bruno, Paracelsus, Fludd, Weigel, Böhme dooreen; zelfs het
Socinianisme leerde slechts eene schepping uit eene ἀμορφος ὑλη,
materia informis, bĳ Fock, Der Socin. S. 482; het eindige en
oneindige werden te abstract naast en tegenover elkaar gesteld,
dan dat het eerste in het tweede zĳne oorzaak hebben kon. Maar
toch is het pantheisme als wĳsgeerig stelsel eerst weer in eere
gebracht door Spinoza. Deze zag in de ééne substantie de eeuwige
en noodzakelĳke causa efficiens en immanens der wereld; de wereld
is de explicatie van het Goddelĳk wezen, en de bĳzondere dingen
zĳn de modi, waardoor de Goddelĳke attributen van denken en
uitgebreidheid op eene bepaalde wĳze worden gedetermineerd,
Eth. I. Deze philosophie vond tegen het einde der vorige eeuw
hoe langer hoe meer instemming en werd door Schelling en Hegel
verheven tot het stelsel der negentiende eeuw. De bĳbelsche leer
van de schepping werd geheel verworpen. Fichte zeide: die
Annahme einer Schöpfung ist der Grundirthum aller falschen
Metaphysik und Religionslehre und insbesondere das Urprinzip
des Juden- und Heidenthums, Anweisung zum seligen Leben
1806 S. 160. Schelling noemde de schepping uit niets das Kreuz
des Verstandes, en bestreed ze beslist, Werke I 2 S. 44 f. 8 S.
62 f. In zĳne eerste periode leerde hĳ de absolute identiteit van
God en wereld; beiden verhouden zich als wezen en vorm; zĳ
zĳn hetzelfde, onder verschillende gezichtspunten beschouwd; God
is niet de oorzaak van het al, maar het al zelf, en het al is
daarom niet wordende maar een eeuwig zĳnde, ἑν και παν, Werke
I 4 S. 117 f. 5 S. 24 f. 365 f. 373 f. 6 S. 174 f. Maar in
zĳne latere periode kwam hĳ door Baader onder den invloed van
Böhme en zoo van de kabbala en het neoplatonisme en zoekt
nu den grond der wereld in de donkere natuur Gods. Theogonie
en kosmogonie zĳn ten nauwste verwant. Gelĳk God uit zĳne
indifferentie door de tegenstelling van de principia, natuur (Urgrund,
Ungrund, duisternis) en verstand (woord, licht) tot Geest,
liefde, persoonlĳkheid zich verheft, zoo zĳn deze drie tegelĳk de
Potenzen der wereld. De donkere natuur in God is het blinde,

ordelooze principe, de stof en grond van de geschapen wereld,
voor zoover ze chaos is en een chaotisch karakter draagt. Maar
in die wereld werkt ook de Potenz van het Goddelĳk verstand,
en brengt er licht, orde, regel in. Terwĳl eindelĳk in den geest
des menschen God zelf als Geest zich openbaart en tot volle
persoonlĳkheid wordt, Werke I 7 S. 359 f. II 2 S. 108 f. 3 S.
262 f., cf. boven bl. 305. En evenzoo bekende zich Hegel openlĳk
tot het pantheisme, wel niet tot dat, hetwelk de eindige dingen
zelve voor God houdt maar toch tot dat pantheisme, hetwelk in
het eindige en toevallige de verschĳning van het absolute ziet,
de versteende idee, de bevroren intelligentie, Werke VII 23 f.
Uit de philosophie is dit pantheisme overgegaan in de theologie.
Schleiermacher verwierp de scheiding van schepping en onderhouding
en hield de vraag naar de tĳdelĳkheid of eeuwigheid der
wereld voor onverschillig, indien maar de volstrekte afhankelĳkheid
aller dingen van God gehandhaafd bleef, Glaub. § 36. 41.
Bovon, Dogm. Chrét. I 289. En evenzoo is God slechts de
eeuwige immanente oorzaak en grond der wereld bĳ Strauss,
Glaub. I 656 f. Biedermann, Chr. Dogm. § 649 f. Schweizer,
Chr. Gl. § 71. Pfleiderer, Grundriss der chr. Gl. u. Sittenlehre
§ 84. Scholten, Dogm. christ. initia, ed. 2 p. 111. Hoekstra,
Wĳsg. Godsd. II 174v. Naast dit pantheisme is ook het materialisme
opgetreden, dat de laatste elementen van alle zĳn zoekt
in eeuwige, ongeworden en onvernietigbare stoffelĳke atomen, en
uit hun naar vaste wetten plaats hebbende mechanische en chemische
scheiding en verbinding alle verschĳnselen, heel de wereld
tracht te verklaren. Het had zĳne voorbereiding reeds in de
grieksche philosophie, werd door Gassendi en Cartesius weer
ingeleid in den nieuweren tĳd; het werd bevorderd door de
engelsche en fransche philosophie der vorige eeuw; en het trad
in deze eeuw op niet als vrucht van wetenschappelĳk onderzoek
maar als product van wĳsgeerig nadenken bĳ Feuerbach, die de
vader van het materialisme in Duitschland kan heeten, om dan
vooral na 1850 bĳ de beoefenaars der natuurwetenschap door
allerlei bĳkomstige oorzaken ingang te vinden, zooals Vogt,
Büchner, Moleschott, Czolbe, Haeckel, Strauss enz., Lange,
Gesch. des Materialismus, 4e Aufl. 1882.

3. Nu verdient het allereerst opmerking, dat beide pantheisme

en materialisme geen resultaat zĳn van exact onderzoek maar
philosophie, wereldbeschouwing, stelsels van geloof, niet van weten
in strikten zin. Het materialisme geeft zich wel gaarne uit voor
exacte natuurwetenschap, maar het laat zich gemakkelĳk aantoonen,
dat het zoowel historisch als logisch vrucht is van menschelĳk
denken, en eene zaak is zoowel van het hart als van
het hoofd van den mensch. De oorsprong en het einde der dingen
ligt immers buiten de grenzen van waarneming en onderzoek;
wetenschap onderstelt het zĳn, en rust op den grondslag van het
geschapene. In zoover verkeeren pantheisme en materialisme in
dezelfde conditie als het theisme, dat in den oorsprong der dingen
een mysterie belĳdt. De eenige vraag is dus deze, of het pantheisme
en materialisme in staat zĳn dit mysterie te vervangen
door eene begrĳpelĳke verklaring. Aan beide mag die eisch
gesteld, wĳl zĳ juist de leer der schepping om hare onbegrĳpelĳkheid
verwerpen en er een kruis des verstands in zien.
Is het inderdaad zoo, dat pantheisme en materialisme beter
dan het theisme het denken bevredigen en daarom de voorkeur
verdienen? Maar beide stelsels zĳn in de historie der
menschheid zoo telken male opgekomen en weer prĳsgegeven;
ze zĳn zoo dikwerf aan ernstige, afdoende kritiek onderworpen,
dat ze door niemand alleen om hun bevrediging voor het denken
aanvaard kunnen worden. Andere motieven geven daarbĳ den
doorslag. Als de wereld niet door schepping is ontstaan, moet zĳ
toch op eenige andere wĳze worden verklaard. En dan doen zich,
om van het dualisme niet te spreken, slechts twee wegen voor,
om n.l. of de stof uit den geest of den geest uit de stof te verklaren.
Pantheisme en materialisme zĳn geen zuivere tegenstellingen;
ze zĳn veeleer twee zĳden van dezelfde zaak; ze gaan
telkens in elkander over; ze vatten hetzelfde probleem slechts
van eene andere zĳde aan; ze stuiten beide op gelĳke bezwaren.
Het pantheisme staat voor den overgang van het denken tot het
zĳn, van de idee tot de werkelĳkheid, van de substantie tot de
modi en heeft niets geleverd, dat naar eene oplossing gelĳkt.
Het heeft wel verschillende vormen aangenomen en dien overgang
onder verschillende namen aangeduid. Het vat de verhouding
van God tot de wereld op als die van ἑν και παν, natura
naturans en naturata, van substantie en modi, van wezen en verschĳning,
van het algemeene en het bĳzondere, van soort en

exemplaren, van geheel en deelen, van idee en objectiveering,
van oceaan en golven enz., maar met al deze woorden zegt het
niets ter verklaring van die verhouding. Het is op pantheistisch
standpunt niet te begrĳpen, hoe uit het denken het zĳn, uit de
eenheid de veelheid, uit den geest de stof is voortgekomen.
Vooral is dat duidelĳk uitgekomen in de stelsels van Schelling
en Hegel. Aan woorden was er hier geen gebrek. De idee neemt
eene gestalte, een lichaam aan, zĳ objectiveert zich, gaat over
in haar anders-zĳn, zĳ dirimeert en differencieert zich, zĳ besluit
vrĳ, om zich zu entlassen, zu entäussern, in haar tegendeel om
te slaan enz. Schelling, Werke I 2 62 f. 4 223 f. 257 f.
Hegel, Werke VI 413 f. VII 23 f. Maar beiden vonden hierin
toch eene zoo weinig bevredigende oplossing, dat zĳ meermalen
van een afval van het absolute spraken, waardoor de wereld
was ontstaan, Schelling, ib. 6 38 f. Hegel, ib. XII 177. Geen
wonder, dat daarom Schelling in zĳne tweede periode en evenzoo
Schopenhauer, von Hartmann e. a. aan den wil het primaat toekenden
en het absolute allereerst opvatten als natuur, als wil,
als drang, cf. boven bl. 203 v. De pantheistische identiteit van
denken en zĳn is eene dwaling gebleken; te meer omdat de substantie,
de idee, het ééne, het al of hoe het pantheisme het absolute
noemen moge, niet is eene volheid van zĳn, maar eene
zuivere potentie, eene inhoudlooze abstractie, een louter niets.
En daaruit zou de rĳkdom der wereld, de veelheid van het zĳnde
kunnen worden verklaard! Geloove dat, wie het kan! Zeer terecht
zegt daarom Kleutgen: Darin aber besteht die Verschiedenheit
der pantheistischen Speculation von der theistischen, dass jene,
von ebenso dunkeln als unerweislichen Annahmen über das göttliche
Sein beginnend, in offenen Widersprüchen endet, diese aber
von sicheren Erkenntnissen der endlichen Dinge ausgehend, immer
höhere Aufschlüsse gewinnt, bis sie vor dem Unbegreiflichen steht,
nicht irre werdend, dass Der, welchen sie als den ewigen und
unwandelbaren Urheber aller Dinge erkennt, in seinem Sein und
Wirken über unser Denken erhaben sei, Phil. der Vorz. II2 884.
Cf. over het pantheisme, art. van Ulrici in Herzog2. Doedes,
Inl. tot de Leer van God bl. 68v. 268 met de daar aangehaalde
litteratuur. Opzoomer, Wet en Wĳsb. 1857 cap. 1. Pierson,
Bespiegeling, gezag en ervaring 1855 cap. 1. Rauwenhoff, Wĳsb.
v. d. godsd. 205v. Hoekstra, Wĳsg. Godsd. II 73v. Kuyper,

Verflauwing der grenzen 1892. Is. van Dĳk, Aesthet. en ethische
godsdienst 1895. Hartmann, Ges. Studiën und Aufsätze 1876 S.
549-729. R. Flint, Antitheistic theories 1885 p. 334. 536.
Hettinger, Apologie des Christ. I7 S. 243 f. Ebrard, Apol. I2
435 f. enz., cf. ook deel I 148-151.

Even onverklaard blĳft de oorsprong der dingen bĳ het materialisme.
Terwĳl het pantheisme het heelal laat voortkomen uit
één laatste principe, dat met de wereld samenvalt, neemt het
materialisme eene veelheid van principia aan. Maar deze laatste
principia aller dingen zĳn volgens het materialisme niets anders
dan ondeelbare stofdeeltjes. Indien de voorstanders dezer wereldbeschouwing
nu aan deze hun grondstelling getrouw bleven,
zouden zĳ aan die atomen geen enkel metaphysisch, transcendent
praedicaat mogen toeschrĳven. Het is op het standpunt van het
materialisme, goed beschouwd, ongeoorloofd, om van de eeuwigheid,
de ongeschapenheid, de onvernietigbaarheid der atomen, of
ook van stof en kracht te spreken. Indien men zegt, dat de
wereld uit stoffelĳke atomen is ontstaan, moet men daaraan ook
getrouw blĳven. Atomen toch, wĳl elementen der empirische
wereld, kunnen alleen empirische maar geene metaphysische eigenschappen
dragen. Het begrip atoom sluit volstrekt niet in, dat
het van nature en per se eeuwig en onvernietigbaar is. Wie de
atomen voor de laatste principia van alle zĳn houdt, snĳdt zich
den weg af tot speculatie en metaphysica en moet dan ook alleen
uit die empirische atomen langs empirischen weg de wereld verklaren.
De materialist kan alleen zeggen, dat de ervaring leert,
dat de atomen niet ontstaan en niet vergaan; maar van eene
metaphysische natuur en van metaphysische eigenschappen der
atomen mag hĳ niet spreken. De natuurwetenschap, waarop de
materialist zich altĳd beroept, heeft het als zoodanig met het
eindige, het relatieve, met de natuur en hare verschĳnselen te
doen; zĳ gaat altĳd van de natuur uit, neemt haar als gegeven
aan en kan niet doordringen tot wat achter haar ligt. Zoodra ze
dat doet, houdt zĳ op physica te zĳn en wordt metaphysica.
Maar het materialisme blĳft zichzelf niet getrouw en schrĳft
terstond aan de atomen allerlei eigenschappen toe, die in het
begrip zelf niet liggen opgesloten en door de ervaring niet worden
geleerd. Daarom is het materialisme geen exacte wetenschap,
geen vrucht van streng wetenschappelĳk onderzoek, maar eene

philosophie, die op de ontkenning aller philosophie is gebouwd;
het lĳdt aan eene innerlĳke tegenstrĳdigheid; het loochent al het
absolute en maakt de atomen absoluut; het ontkent Gods bestaan
en vergoddelĳkt de materie. Zelfs kan nog sterker gesproken
worden: indien het materialisme alle dingen uit de stof verklaren
wil, mist het alle recht om van atomen te spreken. Atomen zĳn
nooit waargenomen; niemand heeft ze ooit gezien; het empirisch
onderzoek heeft ze niet aan het licht gebracht. Ze dragen van
huis uit eene metaphysische natuur en moesten daarom voor het
materialisme reeds contrabande zĳn. En als metaphysische substantiën
verkeeren ze in eene antinomie, die door niemand nog
is opgelost. Ze zĳn stoffelĳk en toch zullen zĳ tegelĳk ondeelbaar,
onveranderlĳk, oneindig in aantal, eeuwig en onvernietigbaar zĳn.
En als dan bĳ dat alles de materie zelve, die als verklaringsprincipe
van het heelal wordt aangenomen, maar bekend en begrĳpelĳk
ware! Maar juist het wezen en de natuur der stof is
het allergeheimzinnigste en onttrekt zich geheel aan onze kennis.
Wĳ kunnen ons nog beter indenken en voorstellen wat geest, dan
wat stof is. Stof is een naam, een woord, maar wĳ weten niet,
wat er onder te verstaan. Wĳ staan hier voor een mysterie, in
zĳn soort even groot als het bestaan van geest, dat om zĳn onbegrĳpelĳkheid
door het materialisme verworpen wordt. Doch
aangenomen, dat er atomen zĳn en dat zĳ eeuwig en onveranderlĳk
zĳn, dan is daarmede nog niets ter verklaring der wereld
bereikt. Hoe is uit die atomen de wereld ontstaan? Indien de
thans bestaande wereld, of ook eene voorafgaande, een begin heeft
gehad, moet er eene oorzaak zĳn, waardoor de atomen in beweging
gekomen zĳn en wel in zulk eene beweging, die de tegenwoordige
wereld tot resultaat had. Maar uit de stof is de beweging niet
te verklaren, want alle stof is van nature traag en komt alleen
door een stoot van buiten in beweging. Een primum movens
buiten de stof kan echter door het materialisme niet aangenomen
worden. En zoo blĳft er niets anders over, dan om, evenals de
atomen, zoo ook de beweging, de verandering, den tĳd of met
Czolbe zelfs deze bestaande wereld absoluut en eeuwig te maken.
Het materialisme wikkelt zich in altĳd grootere tegenstrĳdigheden;
het verwart het physische en het metaphysische, worden
en zĳn, verandering en onveranderlĳkheid, tĳd en eeuwigheid,
en spreekt van oneindige ruimte, oneindigen tĳd, oneindige wereld,

alsof het niets ware en er niet de ongerĳmdste tegenspraak in lag.
Ten slotte is herhaaldelĳk en van verschillende zĳden aangetoond,
dat het materialisme in gebreke blĳft, om uit de mechanische
verbinding van louter stoffelĳke en dus onbewuste, levenlooze,
onvrĳe, doellooze atomen heel die geestelĳke wereld van leven,
bewustzĳn, doel, godsdienst, zedelĳkheid enz. te verklaren, welke
toch met niet minder kracht zich aan ons innerlĳk besef opdringt,
als de physische wereld aan onze zintuigen. En het schĳnt, dat
deze kritiek op de materialisten zelven langzamerhand eenigen
indruk gaat maken. Het materialisme in deze eeuw, uit het pantheisme
voortgekomen, keert hoe langer hoe meer naar het
pantheisme terug en neemt zelfs allerlei mystieke elementen in
zich op, Wetensch. Bladen, Mei 1896. De lang verworpen levenskracht
vindt thans weer verdedigers. De atomen worden als
levend, bezield voorgesteld. Haeckel spreekt weer van een "Geist
in allen Dingen", van eene "göttliche Kraft", een "bewegenden
Geist", eene "Weltseele", die in alle dingen woont en zoekt in
dit pantheistisch monisme den band tusschen godsdienst en wetenschap.
Maar daarmede heeft het materialisme ook zelf openlĳk
zĳne onmacht beleden, om de wereld te verklaren; in zĳne
armoede riep het mechanisme der atomen het dynamisch principe
weer te hulp. Cf. Ulrici, Gott und die Natur 1866. Fabri, Briefe
gegen den Mater. 1864. Hartmann, Ges. Stud. u. Aufsätze 1876
S. 421 f. Nathusius, Natur u. Philos. Heilbronn 1883. T. Pesch,
Die grossen Welträthsel I2 11 f. 143 f. 504 f. II 118-171.
Hettinger, Apol. des Christ. I7 167 f. Pfaff, Schöpfungsgesch.
1881 S. 729 f. Reusch, Bibel u. Natur 1876 S. 43 f. P. Janet,
Le matér, contemporain en Allemagne 1864. Pressensé, Les
origines 1883 p. 129 S. Vooral ook het pas verschenen werk van
Raoul Pictet, Etude crit. du materialisme et du spiritualisme
par la physique expérimentale. Genève 1897.

4. Tegenover al deze richtingen hield de christelĳke kerk
eenparig de belĳdenis vast: credo in Deum patrem, omnipotentem,
creatorem coeli et terrae; en zĳ verstond onder schepping
die daad Gods, waardoor Hĳ naar zĳn souvereinen wil heel de
wereld uit het niet-zĳn tot een zĳn brengt, dat onderscheiden is
van zĳn eigen wezen. En dit is inderdaad de leer der H. Schrift.
Het woord ‎‏ברא‏‎ beteekent oorspronkelĳk: splĳten, deelen, snĳden

(Jos. 17:15, 18 in piel van het af houwen van bosschen), en
vandaar vormen, voortbrengen, scheppen. Het drukt op zichzelf
nog niet uit, dat iets uit niets wordt voortgebracht, want het
wordt menigmaal ook van de werken der onderhouding gebezigd,
Jes. 40:28, 45:7, Jer. 31:22, Am. 4:13. Het is synoniem
van en wisselt af met ‎‏עשׂה‏‎, ‎‏יצר‏‎, ‎‏חֹדֶּשׁ‏‎, Ps. 104:30. Maar van
deze onderscheidt het zich toch daardoor, dat het altĳd van het
Goddelĳk maken en nooit van ’s menschen doen wordt gebezigd;
dat het nooit een accusativus der stof bĳ zich heeft, waaruit
iets gemaakt wordt; en dat het daarom juist overal de grootheid
en macht van het Goddelĳk werken uitdrukt, Delitzsch, Neuer
Comm. zur Gen. S. 48. En ditzelfde is het geval met de N. T.
woorden κτιζειν, Mk. 13:19, ποιειν, Mt. 19:4, θεμελιουν,
Hebr. 1:10, καταρτιζειν, Rom. 9:12, κατασκευαζειν, Hebr. 3:4,
πλασσειν, Rom. 9:20, die ook niet op zichzelve een scheppen
uit niets uitdrukken. De term scheppen uit niets is dan ook niet
letterlĳk aan de Schrift ontleend maar komt het eerst voor in
2 Macc. 7:28, waar gezegd wordt, dat God hemel en aarde en
mensch ἐξ οὐκ ὀντων ἐποιησεν, Vulg. fecit ex nihilo. Men heeft
bestreden, dat deze uitdrukking in strengen zin mocht worden
opgevat, en haar eene platonische uitlegging gegeven. Toch verdient
het de aandacht, dat de schrĳver niet van μη ὀντα, d. i.
een nihilum privativum, eene qualiteit- en vormlooze materie,
maar van οὐκ ὀντα d. i. een nihilum negativum spreekt. Voorts
is het zelfs nog niet zeker, dat de auteur van het boek der
Wĳsheid in cap. 11:18 de eeuwigheid eener vormlooze stof heeft
geleerd; de plaats kan zeer goed van de creatio secunda worden
verstaan, evenals dat later het geval is bĳ Justinus Martyr.
Maar hoe dit zĳ, de Schrift laat te dezen opzichte geen twĳfel
over. Zĳ gebruikt den term niet, maar leert de zaak duidelĳk.
Wel heeft men gemeend, dat ook Gen. 1:1-3 eigenlĳk van
een oorspronkelĳken, niet geschapen chaos uitging. Wĳl ‎‏בְרֵאשִׁית‏‎
naar den vorm een status constr. is, zouden de verzen 1-3
aldus te vertalen zĳn: in den beginne toen God hemel en aarde
schiep—de aarde nu was woest en ledig enz.—, toen sprak
God: er zĳ licht. In vers 2 zou dan de woeste en ledige aarde
bĳ het scheppen Gods worden ondersteld; zoo Ewald, Bunsen,
Schrader e. a., cf. Schultz, Altt. Theol.4 S. 570 f. Maar deze
vertaling is niet aannemelĳk. Vooreerst krĳgt de zin dan eene

periodische lengte, die in ’t hebr. weinig voorkomt, hier terstond
in het begin en naar den schrĳftrant van Gen. 1 heel niet wordt
verwacht en ook op de schepping van het licht veel te sterken
nadruk legt; vervolgens eischt de status constr. van ‎‏בראשׁית‏‎ deze
vertaling niet, omdat het in denzelfden vorm zonder suffix of
genitivus ook voorkomt in Jes. 46:10, cf. Lev. 2:12, Deut.
33:21; en ten derde ware het vreemd, dat terwĳl de voorzin
zeggen zou, dat God hemel en aarde nog scheppen moest, de
tusschenzin den chaos reeds met den naam van aarde bestempelde
en van den oorspronkelĳken toestand des hemels heel geen gewag
maakte. En daarbĳ komt dan nog, dat deze vertaling, ook indien
ze juist ware, nog geenszins de eeuwigheid der woeste aarde
leeren zou maar hoogstens dit in het midden zou laten. Dat
strĳdt echter met geheel den geest van het scheppingsverhaal.
Elohim wordt in Gen. 1 niet voorgesteld als een wereldformeerder,
die op menschelĳke wĳze uit voorhanden stof een kunstwerk
maakt, maar als Een, die enkel sprekende, door een louter machtwoord,
alle dingen in het aanzĳn roept. En daarmede komt heel
de Schrift overeen. God is de Almachtige, die oneindig verre
staat boven alle creatuur, en met alle schepselen doet naar zĳn
souverein welgevallen; de absolute bezitter, ‎‏כֹנֵה‏‎ van hemel en
aarde, Gen. 14:19, 22, die alles doet wat Hem behaagt, aan
wiens macht nergens een grens is gesteld. Hĳ spreekt en het is,
Hĳ gebiedt en het staat, Gen. 1:3, Ps. 33:9, Jes. 48:13,
Rom. 4:17. Voorts worden alle dingen in de Schrift telkenmale
beschreven als door God gemaakt en volstrekt van Hem afhankelĳk.
Hĳ heeft alles gemaakt, hemel, aarde, zee met al wat er
op en er in is, Ex. 20:11, Neh. 9:6 enz. Alles is door Hem
geschapen, Col. 1:16, 17, bestaat alleen door zĳn wil, Op. 4:11,
en is uit en door en tot God, Rom. 11:36. Vervolgens wordt
er nooit en nergens van eene eeuwige ongevormde stof ook maar
de minste melding gemaakt. God alleen is de Eeuwige, de Onverderfelĳke;
Hĳ alleen is boven het worden en de verandering
verheven. Daarentegen hebben de dingen een begin en een einde,
en zĳn aan wisseling onderworpen. Op anthropomorphe wĳze wordt
dit uitgedrukt. God bestond eer de bergen geboren waren en
zĳne jaren houden niet op, Ps. 90:2, Spr. 8:25, 26; Hĳ heeft
uitverkoren en liefgehad προ καταβολης κοσμου, Ef. 1:4, Joh.
17:24, cf. Mt. 13:35, 25:34, Luk. 11:50, Joh. 17:5, Hebr.

4:3, 9:26, 1 Petr. 1:20, Op. 13:8, 17:8. En eindelĳk leert
Rom. 4:17, ook al is daar niet bepaald van de schepping sprake,
dat God τα μη ὀντα, hetgeen mogelĳk nog niet is, roept en
beveelt ὡς οντα, alsof het ware; het zĳn of niet-zĳn maakt voor
Hem geen onderscheid. Nog klaarder spreekt Hebr. 11:3 het
uit, dat de wereld zoo door God is gemaakt, dat hetgeen gezien
wordt niet geworden is ἐκ φαινομενων, uit hetgeen onder de
oogen verschĳnt. Eene vormlooze stof is hierdoor geheel buitengesloten;
de zichtbare wereld is niet uit ’t zichtbare voortgekomen
maar rust in God, die door zĳn woord alles in het aanzĳn riep.

5. Deze leer der Schrift vindt in de woorden uit niets hare
scherpste uitdrukking, en is zoo van den beginne af door de
christelĳke theologie verstaan en weergegeven, Hermas, Pastor I 1.
Theophilus, ad Autol. II 4. Tertull. de praescr. 13. Iren. adv.
haer. II 10 enz. Maar bĳ gnostieken en manicheën, theosophen
en naturalisten, pantheisten en materialisten heeft deze leer ten
allen tĳde weerspraak ontmoet. Vooral is het aan Aristoteles
ontleende: ex nihilo nihil fit, daartegen in het midden gebracht.
Toch is deze bestrĳding geheel zonder grond. Vooreerst is deze
regel van Aristoteles lang zoo eenvoudig niet als hĳ lĳkt; ieder
oogenblik staan we voor verschĳnselen, die zich niet tot aanwezige
factoren laten herleiden; geschiedenis is geen rekensom; het leven
is geen product van chemische verbindingen; het genie is nog
iets anders en iets meer dan het kind van zĳn tĳd, en elke persoonlĳkheid
is iets oorspronkelĳks. Maar hiervan afgezien en cum
grano salis opgevat, vindt deze regel van Aristoteles geene tegenspraak.
De theologie heeft nooit geleerd, dat het niet-zĳn de
vader, de bron, het principium was van het zĳn. Ten overvloede
heeft zĳ er telkens bĳgevoegd, dat de uitdrukking ex nihilo geene
aanduiding was van eene te voren bestaande materie, uit welke
de wereld gevormd werd; maar ze gaf alleen te kennen, dat het
zĳnde eens niet was, en dat het alleen door Gods almachtige
kracht in het aanzĳn is geroepen; de uitdrukking ex nihilo staat
dus met post nihilum gelĳk; particula ex non designat sed
excludit materiam; de wereld heeft haar oorzaak niet in zichzelve
maar alleen in God, Iren. adv. haer. II 14. August. Conf. XI 5.
XII 7. De Gen. ad litt. I 1. Anselmus, Monol. c. 8. Thomas,
S. Theol. I qu. 45 art. 1 enz. De uitdrukking werd in de

christelĳke theologie alleen daarom zoo gaarne behouden, omdat zĳ
bĳzonder geschikt was om allerlei dwaling bĳ den wortel af te
snĳden. Vooreerst deed ze dienst tegen de paganistische leer van
eene ἀμορφος ὑλη, waarboven ook een Plato en Aristoteles zich
niet hadden kunnen verheffen. In het Heidendom is de mensch
gebonden aan de stof, onderworpen aan zinnelĳkheid en natuurdienst;
hĳ kan de gedachte niet vatten, dat de geest vrĳ staat
tegenover en boven de stof, en nog veel minder, dat God absoluut
souverein is, door niets bepaald dan door zĳn eigen wezen. En
daartegenover leert nu de schepping uit niets de absolute souvereiniteit
Gods, zĳne volstrekte onafhankelĳkheid; indien ook maar
een enkel stofdeel niet uit niet geschapen ware, zou God niet
God wezen. In de tweede plaats sluit deze uitdrukking alle
emanatie uit, alle wezensidentiteit van God en wereld. Wel spraken
de scholastici meermalen van eene emanatio of processio totius
entis a causa universali, en ook wel van eene participatie van
het schepsel aan het zĳn en het leven Gods. Maar daarmede
bedoelden zĳ geen emanatie in eigenlĳken zin, alsof het Goddelĳk
wezen in de creaturen uitstroomde en er zich in ontplooide, gelĳk
het genus in zĳne species. Maar zĳ wilden daarmede alleen
zeggen, dat God ens per essentiam is, het schepsel echter ens
per participationem; de schepselen hebben wel een eigen zĳn,
maar dit heeft in het Goddelĳk zĳn zĳne causa efficiens en
exemplaris, Thomas, S. Theol. I qu. 45 art. 1. Kleutgen, Philos.
der Vorz. II 828 f. 899 f. De schepping uit niets handhaaft, dat
er tusschen God en wereld een essentieel onderscheid is. De
schepping bestaat niet in een overgang van de wereld uit een
zĳn in God tot een zĳn buiten God, noch ook uit een zĳn zonder
God tot een zĳn door God, maar uit het niet-zĳn tot het zĳn.
De wereld is zeker geen αντιθεος, zĳ bestaat niet onafhankelĳk,
zĳ is en blĳft in God als haar voortdurende causa immanens,
gelĳk later bĳ de onderhouding tegen het manicheisme en deisme
moet worden aangetoond. Maar zĳ is naar de leer der Schrift
geen deel, geen uitvloeisel van het wezen Gods. Zĳ heeft een
eigen, een ander, een van de essentia Dei onderscheiden wezen
en zĳn. En dat wordt door het ex nihilo uitgedrukt. Toch heeft
de philosophie ook dezen term misbruikt. Evenals Plato onder
het μη ὀν eene eeuwige ongevormde stof verstond, zoo duidde
Erigena zelfs God als nihilum aan, voorzoover Hĳ boven alle

kategorieën en bepalingen, boven alle zĳn en wezen verheven is;
dum ergo incomprehensibilis intelligitur, per excellentiam nihilum
non immerito vocitatur, de div. nat. III 19. En als Hĳ alles uit
niets te voorschĳn brengt, dan wil dat zeggen, dat Hĳ de sua
videlicet superessentialitate producit essentias, de supervitalitate
vitas, etc. de div. nat. III 20. Nog vreemder sprong Hegel in
zĳne Logik met dit begrip om, als hĳ onder het niets verstond
een Nicht-seyn, das zugleich Seyn, und ein Seyn, das zugleich
Nicht-seyn ist; een niets, dat tegelĳk alles is, nl. in potentia en
niets bepaald in concreto, Werke III 64. 73 f. Tegen deze philosophische
begripsverwarring staat de christelĳke theologie lĳnrecht
over; zĳ verstaat onder het niets een zuiver nihil negativum en
weert alle emanatie af. Toch ligt er ook in de emanatie eene
ware gedachte, die juist door de bĳbelsche leer der creatie zonder
schending van het wezen Gods gehandhaafd wordt, veel beter dan
in de philosophie. De leer van de schepping uit niets geeft nl.
ten slotte aan de christelĳke theologie eene plaats tusschen het
gnosticisme en het arianisme in, d. i. tusschen pantheisme en
deisme. Het gnosticisme kent geen creatie maar alleen emanatie
en maakt daarom de wereld tot den Zoon, de wĳsheid, het beeld
Gods in adaequaten zin; het arianisme kent geen emanatie maar
alleen creatie, en maakt daarom den Zoon tot een schepsel; daar
wordt de wereld vergoddelĳkt, hier God verwereldlĳkt. Maar de
Schrift en dienovereenkomstig de christelĳke theologie kent beide,
emanatie en creatie; eene tweevoudige meedeeling Gods, eene
binnen, eene buiten het Goddelĳk wezen; eene aan den Zoon, die
in den beginne bĳ God en zelf God was, en eene aan de schepselen,
die in den tĳd zĳn ontstaan; eene van eeuwigheid en eene
in den tĳd; eene uit het wezen en eene door den wil Gods. De
eerste heet generatie, de tweede creatie. Door de generatie wordt
eeuwiglĳk het adaequate beeld Gods meegedeeld aan den Zoon;
door de creatie wordt slechts eene zwakke, flauwe gelĳkenis
Gods meegedeeld aan het schepsel. Maar toch staan beide in
verband. Zonder de generatie zou de creatie niet mogelĳk zĳn.
Indien God zich niet absoluut kon meedeelen aan den Zoon, kon
Hĳ veelmin in relatieven zin zich meedeelen aan zĳn schepsel.
Indien God niet trinitarisch bestond, ware de schepping niet
mogelĳk, Athan. c. Ar. I 12. II 56. 78.


6. Dienovereenkomstig leert dan ook de H. Schrift, dat God
Drieëenig de auteur der schepping is. Tusschenwezens kent de
Schrift niet. De Joden dachten bĳ den pluralis in Gen. 1:26
aan de engelen, Weber, Syst. 170. De Gnostieken lieten uit God
eene reeks van aeonen uitgaan, die scheppend optraden. De
Arianen maakten van den Zoon een tusschenwezen tusschen
Schepper en schepsel in, dat, schoon geschapen, toch ook zelf
weer schiep. In de Middeleeuwen waren velen niet ongeneigd,
om de mogelĳkheid eener medewerking van het schepsel bĳ de
schepping aan te nemen. Zĳ kwamen daartoe, omdat in de kerk
de zondenvergeving en genade-uitdeeling inhaerent was aan het
ambt, en een priester in de mis het brood veranderen kon in
het lichaam van Christus en dus een creator sui creatoris (Biel)
werd. Vandaar dat Lombardus in de leer van de sacramenten
zegt, dat God ook wel posset per aliquem creare aliqua, non per
eum tanquam auctorem sed ministrum cum quo et in quo operaretur,
Sent. IV dist. 5 n. 3. Door enkelen, zooals Durandus,
Suarez, Bellarminus gevolgd, werd hĳ toch door anderen zooals
Thomas, Scotus, Bonaventura, Richard, Victor enz. weersproken,
Thomas, S. Theol. I qu. 45 art. 5. Kleutgen, Philos. der Vorzeit
II2 849 f. En hiermede stemden ook de Gereformeerden
overeen, die meer nog dan Roomschen en Lutherschen alle vermenging
van Schepper en schepsel weerstonden, Voetius, Disp.
I 556 sq. Synopsis, X 14. Turret. Th. El. V qu. 2. Heidegger,
Corpus Theol. VI 14. Mastricht III 5, 20. M. Vitringa II 81-82.
De Schrift kent de schepping uitsluitend Gode toe, Gen. 1:1,
Jes. 40:12v., 44:24, 45:12, Job 9:5-10, 38:2v. Daardoor
is Hĳ van de afgoden onderscheiden, Ps. 96:5, Jes. 37:16,
Jer. 10:11, 12. Scheppen is een Goddelĳk werk, eene daad van
oneindige macht, en daarom noch in de natuur noch in de genade
mededeelbaar aan eenig schepsel, wat het ook zĳ. Maar des te
eenpariger werd door de christelĳke theologie het werk der
schepping toegeschreven aan alle drie personen in de triniteit.
De Schrift liet hier ook geen twĳfel over. God heeft alle dingen
geschapen door den Zoon, Ps. 33:6, Spr. 8:22, Joh. 1:3,
5:17, 1 Cor. 8:6, Col. 1:15-17, Hebr. 1:3, en door den
Geest, Gen. 1:2, Ps. 33:6, Job 26:13, 33:4, Ps. 104:30,
Jes. 40:13, Luk. 1:35. En daarbĳ zĳn Zoon en Geest niet
gedacht als oorspronkelĳke krachten maar als zelfstandige principia,

als auctores, die met den Vader het werk der schepping tot stand
brengen, gelĳk zĳ met Hem ook de ééne, waarachtige God zĳn.
In de christ. kerk kwam deze leer der Schrift niet aanstonds tot
haar recht; de Logos werd eerst te veel opgevat als een tusschenwezen,
dat den overgang tusschen God en wereld bewerkte; en
de persoon en het werk des H. Geestes trad eerst nog geheel
op den achtergrond, boven bl. 251v. Maar Irenaeus zeide toch
reeds, dat God geen vreemde werktuigen behoefde bĳ de schepping
en ook de engelen daarbĳ niet gebruikte, maar dat Hĳ zĳne
eigene handen heeft, den Logos en den H. Geest, door wien en
in wien Hĳ alles heeft geschapen, adv. haer. IV 20. Klaar werd
de leer der schepping als werk der gansche triniteit ontwikkeld
door Athanasius en de drie Cappadociërs in het Oosten en door
Augustinus in het Westen. Geen schepsel, zegt Athanasius, kan
ποιητικον αἰτιον der schepping zĳn; als de Zoon dus met den
Vader de wereld schept, kan Hĳ geen buitengoddelĳk, geschapen
demiurg zĳn, gelĳk Arius meent, maar moet Hĳ de eigen Zoon
des Vaders zĳn, ἰδιον γεννημα της οὐσιας αὐτου, c. Ar. II 21 sq.
Maar waar de Logos is, daar is ook de Geest, en dus ὁ πατηρ
δια του λογου ἐν τῳ πνευματι κτιζει τα παντα, ad Serap. III 5.
En nog sterker spreekt Augustinus: ab hac summe et aequaliter
et immutabiliter bona trinitate creata sunt omnia, Enchir. 10,
zoodat de gansche schepping een vestigium trinitatis is, de trin.
VI 10. de civ. XI 24. Conf. XIII 11. En zoo is deze leer het
gemeengoed geworden van heel de christelĳke theologie, Joh.
Damasc. de fide orthod. I 8. Thomas, S. Theol. I qu. 45 art. 6.
Luther, art. Smalc. I 1. Calv. Inst. I 14, 20, en ook van de
verschillende confessies, Denzinger, Enchir. Symb. n. 202. 227.
231. 232. 355. 367. 598. Müller, Die symb. Bücher der ev.
luth. K. 5e Aufl. S. 38. 299. Niemeyer, Coll. conf. eccl. Ref. p.
87. 331. 341 enz. Tegenspraak vond deze leer alleen bĳ hen,
die ook het kerkelĳk triniteitsdogma verwerpen en hoogstens
alleen van eene schepping des Vaders door den Zoon willen weten
maar in geen geval in de creatie een gemeenschappelĳk werk der
drie Goddelĳke personen erkennen, zooals de Arianen, Socinianen,
Remonstranten, Rationalisten, en in den nieuweren tĳd Martensen,
Dogm. § 61. Oosterzee, Dogm. § 56, 5 en vooral Doedes, Ned.
Gel. 121v. Beide dogmata staan en vallen ook met elkaar. De
belĳdenis van de wezenseenheid der drie personen brengt vanzelve

mede, dat alle opera ad extra communia en indivisa zĳn; en
omgekeerd is de bestrĳding van het trinitarisch werk der schepping
bewĳs van afwĳking in de leer der triniteit. Het komt er hier
slechts op aan, om met de Schrift en met de kerkvaders, zooals
Athanasius, ten strengste onderscheid te maken tusschen Schepper
en schepsel, en voor alle gnostische vermenging zich te wachten.
Indien Zoon en Geest in de Schrift optreden als zelfstandige
principia, als auctores der schepping, dan zĳn zĳ ook het Goddelĳk
wezen deelachtig; en indien zĳ waarachtig God zĳn, hebben
zĳ ook deel aan het werk der schepping. Daarentegen wikkelt de
ariaansche leer in onoplosbare moeilĳkheden. Het is niet tegen te
spreken, dat de Schrift de schepping als een werk des Vaders door
den Zoon leert. Indien de Zoon nu beschouwd wordt als een persoon
buiten het Goddelĳk wezen, is er recht tot de vraag: aan het
scheppen van den Vader door den Zoon is geen zin te hechten;
de Schrift zegt het, maar wat kan het beteekenen? de Vader
heeft den Zoon het scheppen opgedragen? dan ware de Zoon de
eigenlĳke Schepper. Vader en Zoon hebben samen alles geschapen?
maar dan is het geen scheppen door den Zoon, Doedes t. a. p.
128. De leer der triniteit doet hier het ware licht opgaan. Gelĳk
God één is in wezen en onderscheiden in personen, zoo is ook
het werk der schepping één en ongedeeld en toch in die eenheid
rĳk aan verscheidenheid. Het is een eenig God, die alle dingen
schept, en daarom is de wereld eene eenheid, gelĳk omgekeerd
de eenheid der wereld de eenheid Gods bewĳst. Maar in dat ééne
Goddelĳk wezen zĳn drie personen, die elk in het ééne werk der
schepping een eigen taak vervullen. Niet in dien zin, dat de
schepping principaliter aan den Vader en minus principaliter aan
den Zoon en den Geest toekomt, of dat de drie personen onafhankelĳk
naast elkander werken, elkanders arbeid aanvullen en
drie gescheiden causae efficientes der schepping zĳn; de spreekwĳze
van tres causae sociae bĳ sommige theologen vond daarom
bĳ velen bezwaar, Zöckler, Gesch. der Bezieh. I 621 f. 679 f.
Er is wel coöperatie, maar geen arbeidsverdeeling. Alle dingen
zĳn tegelĳk uit den Vader door den Zoon in den Geest. De Vader
is de eerste oorzaak; van Hem gaat het initiatief uit; de schepping
wordt daarom in oeconomischen zin bepaaldelĳk aan Hem
toegeschreven. De Zoon is niet het instrument maar de persoonlĳke
wĳsheid, de Logos, door welken alles geschapen wordt; alles

rust en heeft systeem in Hem, Col. 1:17 en is tot Hem geschapen,
Col. 1:16, niet als einddoel maar als Hoofd en Heer
aller schepselen, Ef. 1:10. En de Heilige Geest is de persoonlĳke
immanente oorzaak, waardoor alle dingen in God leven, zich
bewegen en zĳn, hun vorm en gestalte ontvangen en heengeleid
worden tot hunne bestemming. Cf. boven 417v. Frank, Syst. d.
chr. Wahrh. I 328 f. Kuyper, Het werk van den H. Geest I 20v.

7. Toch, al is de schepping een werk der gansche triniteit,
het kan niet ontkend worden, dat zĳ in de Schrift nog in eene
eigenaardige verhouding tot den Zoon staat, welke afzonderlĳke
bespreking verdient. Het O. Test. zegt menigmaal, dat God door
het woord alle dingen geschapen heeft, Gen. 1:3, Ps. 33:6,
Ps. 148:5, Jes. 48:13, door wĳsheid de aarde gegrond en door
verstandigheid de hemelen toebereid heeft, Ps. 104:24, Spr. 3:19,
Jer. 10:12, 51:15. Maar die wĳsheid wordt ook persoonlĳk
voorgesteld als raadgeefster en werkmeesteresse der schepping.
God verwierf en bezat ze, schikte ze, doorzocht ze, opdat Hĳ
door haar als eerstelinge zĳns wegs, als beginsel zĳner werken,
de wereld scheppen en inrichten zou. En zoo was ze vóór de
schepping reeds bĳ Hem, en gedurende de schepping werkte ze
mede en verheugde zich in de werken van Gods handen, bovenal
in de menschenkinderen, Spr. 8:22-31, Job 28:23-27. In
het N. Test. wordt deze leer verder ontwikkeld. Wĳ lezen daar
niet alleen, dat God alles geschapen heeft door den Zoon, Joh.
1:3, 1 Cor. 8:6, Col. 1:15-17, Hebr. 1:3, maar Christus
heet daar ook πρωτοτοκος πασης κτισεως, Col. 1:15, ἀρχη της
κτισεως του θεου, Op. 3:14, de Alpha en Omega, het begin
en het einde van alle dingen, Op. 1:17, 21:6, 22:6, tot wien
alles geschapen is, Col. 1:17, om onder Hem als het Hoofd
wederom bĳeen te worden vergaderd, Ef. 1:10. Christus heeft
in al deze plaatsen niet slechts eene soteriologische maar ook
eene kosmologische beteekenis. Hĳ is middelaar der herschepping
niet alleen maar ook der schepping. De Apologeten wisten met
deze gedachten der Schrift nog geen raad. Onder platonischen
invloed staande, zagen zĳ in den Logos dikwerf niet veel meer
dan den κοσμος νοητος; ze brachten Hem ten nauwste met de
wereld in verband, hielden zĳne generatie door de creatie gemotiveerd
en maakten tusschen de geboorte des Zoons en de schepping

der wereld nog geen genoegzaam onderscheid; ze worstelen nog
met de gnostische gedachte, dat de Vader eigenlĳk de verborgen,
onzichtbare Godheid is en eerst door den Logos openbaar wordt,
cf. boven bl. 251v. Al is dit gnostische element nu door de
kerkvaders, vooral Athanasius en Augustinus, ook uit de theologie
gebannen; het is daarin toch telkens wedergekeerd. De wortel,
waaruit deze gedachte ontspruit, is altĳd een zeker dualisme,
eene meer of minder scherpe tegenstelling tusschen geest en stof,
tusschen God en wereld. God is onzichtbaar, ontoegankelĳk, verborgen;
de wereld is indien niet anti-, dan toch ongoddelĳk,
God-loos, athée. Om deze principieele tegenstelling te verzoenen
is er een tusschenwezen noodig, en dat is de Logos. Hĳ is in
betrekking tot God de wereldidee, het wereldbeeld, de κοσμος
νοητος, en in betrekking tot de wereld is Hĳ de eigenlĳke Schepper,
het principe der mogelĳkheid, dat er eene wereld komt. Bĳ
de Hernhutters leidde dit er zelfs toe, dat de Vader geheel
terugtreedt, en Christus de eigenlĳke Schepper is; de herschepping
verslindt de schepping, de genade vernietigt de natuur.
Verscheiden Vermittelungstheologen leeren, dat de Logos de wereld
is naar hare idee, en dat het dus gehört zum Wesen des Sohnes,
sein Leben nicht mehr im Vater sondern auch in der Welt zu
haben; als das Herz des Vaters ist er zugleich das ewige Weltherz,
der ewige Weltlogos, Martensen, Dogm. § 125. Meyer op
Col. 1:16. Deze voorstelling leidt dan vanzelf tot de leer der
menschwording buiten de zonde. De wereld is op zichzelve profaan,
de schepping eigenlĳk geen wezenlĳk Goddelĳk werk. Indien God
zal kunnen scheppen, indien de wereld, indien de menschheid Hem
aangenaam zal kunnen wezen, dan moet Hĳ ze zien in Christus.
Deze is het, in wien en om wien de wereld alleen door God
gewild kan zĳn; in wien als het hoofd en het Centralindividuum
de menschheid Gode alleen welgevallig kan wezen; de menschwording
is noodzakelĳk voor de openbaring en de meedeeling
Gods, en de Godmensch is het hoogste doel der schepping, cf.
Dorner, Entw. der Lehre van der Person Christi III 1227-1262,
Nitzsch, Syst. der chr. Lehre S. 204, Lange, Chr. Dogm. II
215 en vooral ook Keerl, Der Mensch, das Ebenbild Gottes
II 1 f. Ten slotte voltooit zich deze gedachtenreeks in de leer,
dat de schepping noodzakelĳk is voor God zelven; God an sich
is wel natuur, Urgrund, βυθος, σιγη, maar om zelf tot persoonlĳkheid,

geest te worden, heeft Hĳ de schepping noodig. De
schepping is de geschiedenis Gods, de kosmogonie is theogonie,
Schelling, Werke II 2 S. 109.

Deze gnostiek is alleen principieel te overwinnen, wanneer alle
dualisme tusschen God en wereld bĳ den wortel wordt afgesneden.
Scheppen is geen lager en minder Goddelĳk werk dan
het herscheppen; de natuur staat niet beneden de genade; de
wereld is niet profaan in zich zelve. En zoo was er dan ook
geen lager Goddelĳk wezen van noode, om den Vader in staat
te stellen tot het scheppen der wereld. De christelĳke kerk gelooft
in den Vader, den Almachtige, Schepper des hemels en
der aarde. De schepping is volstrekt niet meer het werk van
den Zoon dan van den Vader. Alle dingen zĳn uit God. En de
christelĳke kerk belĳdt van den Zoon, dat Hĳ niet minder is
dan de Vader en niet dichter bĳ de schepselen staat maar dat
Hĳ ééns wezens is met den Vader en met den Geest, en dat zĳ
samen de ééne, eeuwige, waarachtige God zĳn, Schepper van
hemel en van aarde. Maar wel neemt de Zoon bĳ het werk der
schepping eene eigen plaats in. Vooral Augustinus stelde dit in
het licht. Ofschoon hĳ de ideeën der dingen niet met den Logos
vereenzelvigde, gelĳk de Apologeten gedaan hadden, moest hĳ
deze toch met den Logos in verband brengen. De wereld was
wel niet eeuwig maar haar idee was toch eeuwig in het bewustzĳn
Gods. De Vader spreekt al zĳn gedachten, heel zĳn wezen
uit in het ééne, persoonlĳke Woord, en daarom is de wereldidee
ook vervat in den Logos; de Logos kan daarom genoemd worden
forma quaedam, forma non formata sed forma omnium formatorum,
Serm. 117, cf. de lib. art. III 16 en 17. de trin. XI
10. XV 14, cf. Anselmus, Monol. 34. Thomas, S. Theol. I qu.
34 art. 3, cf. 44 art. 3. Hierdoor kan de beteekenis van den
Zoon voor de schepping worden vastgesteld. Vooreerst is het de
Vader, van wien het initiatief der schepping uitgaat, die de wereldidee
denkt, maar alwat de Vader is en heeft en denkt, deelt
Hĳ mede aan en spreekt Hĳ uit in den Zoon. In Hem aanschouwt
de Vader de idee der wereld zelve, niet als ware deze
met den Zoon identisch, maar zoo dat ze in den Zoon, in wien
zĳne gansche volheid woont, Hem voor oogen staat en te gemoet
treedt. In de Goddelĳke wĳsheid ligt ook, als deel, als epitome,
die wĳsheid besloten, welke in de schepselen gerealiseerd zal

worden. Hĳ is de Logos, door wien de Vader alle dingen schept;
de gansche wereld is eene gerealiseerde gedachte Gods; een boek
met groote en kleine letteren, waaruit zĳne wĳsheid te kennen
is. Maar niet alleen causa exemplaris is Hĳ, ook ἀρχη δημιουργικη.
Het woord, dat God spreekt, is geen klank zonder inhoud; het
is krachtig en levend. Het woord, de wereldidee, welke de Vader
uitspreekt in den Zoon, is eene ratio seminalis, forma principalis,
van de wereld zelve; daarom heet de Zoon de ἀρχη, πρωτοτοκος,
ἀρχη της κτισεως, de eerstgeborene, die de schepping draagt, in
wien ze rust, uit wien ze opkomt als haar oorzaak en voorbeeld;
en daarom is dat woord, dat de Vader bĳ de schepping spreekt
en waardoor Hĳ de dingen uit het niet in het aanzĳn roept, ook
krachtig, want het wordt gesproken in en door den Zoon. En
eindelĳk is de Zoon ook in zekeren zin de causa finalis der
wereld. Omdat zĳ in Hem haar grondslag en voorbeeld heeft,
is zĳ ook tot Hem geschapen, wel niet als laatste einddoel, maar
toch als Hoofd, Heer en Erfgenaam aller dingen, Col. 1:16.
Saamgevat in den Zoon, onder Hem als Hoofd vergaderd, komen
alle schepselen weer tot den Vader, uit wien alle dingen zĳn.
En zoo heeft de wereld haar eeuwige idee, haar ἀρχη en haar
τελος in het drieëenig wezen Gods. Het woord, dat de Vader
uitspreekt in den Zoon, is de volle uitdrukking van het Goddelĳk
wezen en dus ook van al datgene, wat ook door dat woord als
schepsel buiten het Goddelĳk wezen bestaan zal. En de spiratie,
waardoor Vader en Zoon principium zĳn van den Geest, bevat
ook in zich het willen van die wereld, wier idee in de Goddelĳke
Wĳsheid is begrepen, Kleutgen, Philos. II 870. Daarom gaat de
schepping uit van den Vader door den Zoon in den Geest, opdat
zĳ in den Geest door den Zoon weder tot den Vader terugkeere.

8. Hierdoor valt er ook eenig licht op het moeilĳk probleem
van de schepping en den tĳd. De Schrift zegt eenvoudig en
menschelĳk, dat de dingen een begin hebben gehad. Zĳ spreekt
van een tĳd vóór de geboorte der bergen, vóór de grondlegging
der wereld, vóór de tĳden der eeuwen, Gen. 1:1, Ps. 90:2,
Spr. 8:22, Joh. 1:1, Ef. 1:4, 2 Tim. 1:9. En ook wĳ kunnen
in ons denken en spreken nimmer van dien tĳdvorm ons ontdoen.
Eigenlĳk worden uit deze menschelĳke beperktheid al de bezwaren
geboren, die tegen eene schepping in den tĳd telkens

weer oprĳzen. Teruggaande met onze gedachten, komen wĳ ten
slotte tot het eerste moment, waarin alle ding een aanvang
neemt. Daarvóór is er niets dan de diepe stilte der eeuwigheid.
Maar aanstonds vermenigvuldigen zich de vragen in ons hart.
Waarmede zullen we die eeuwigheid vullen en wat werkzaamheid
kan er zĳn, als alle werk van schepping en onderhouding
wordt weggedacht? De leer der triniteit en der besluiten geeft
ons hier eenig antwoord; maar losgemaakt van de wereld, bieden
ze geen inhoud meer aan ons denken. Wat deed God dan vóór
de schepping, Hĳ, die niet als een Deus otiosus gedacht worden
kan, maar die altĳd ἐργαζεται, Joh. 5:17. Is Hĳ dan veranderd,
overgegaan van ledigheid tot werkzaamheid, van rust tot arbeid?
Hoe is de schepping, de overgang tot de daad van schepping,
te rĳmen met de onveranderlĳkheid Gods? En waarom is Hĳ
eerst tot die schepping overgegaan, toen reeds eene eeuwigheid
voorbĳgesneld was? Hoe is er in die boven allen tĳd verheven
eeuwigheid een moment te vinden, waarin God van het niet-scheppen
tot het scheppen overging? En waarom koos Hĳ juist
dat moment, waarom begon de schepping niet eeuwen te voren?
Al deze vragen hebben verschillende antwoorden uitgelokt. Het
pantheisme beproefde eene oplossing te geven door te leeren,
dat in God wezen en werken één waren, dat God geen Schepper
is geworden maar dat de schepping zelve eene eeuwige is; de
wereld heeft geen begin gehad, zĳ is de eeuwige zelfopenbaring
Gods; en God gaat niet in duur aan de wereld vooraf maar
alleen in logischen zin, in zoover Hĳ aller dingen oorzaak is;
de natura naturans is niet te denken zonder natura naturata, de
substantie niet zonder attributa en modi, de idee niet zonder
verschĳning, Erigena, de div. nat. I 73. 74. III 8. 9. 17 enz.
Spinoza, Cogit. metaph. II c. 10. Hegel, Werke VII 25 f. Verwant
is daarmede de solutie, welke Origenes gaf; hĳ verwierp
wel de eeuwigheid der materie, en leerde wel, dat alles door
den Logos uit niets geschapen was, de princ. II 1; maar God
is niet ledig te denken, zĳne almacht is eeuwig als Hĳzelf, en
daarom is Hĳ ook van eeuwigheid beginnen te scheppen. Wel
is de tegenwoordige wereld niet eeuwig, de princ. III 5, maar
aan deze wereld gingen ontelbare werelden vooraf, gelĳk er ook
vele op volgen zullen, de princ. I 2. III 5. Dit gevoelen, dat
eigenlĳk van de Stoa afkomstig is, Zeller, Philos. der Gr. IV3

153 f., werd door de kerk veroordeeld op het concilie te Nicea,
maar is toch telkens weer vernieuwd, in deze eeuw nog door
Rothe, Theol. Ethik § 50 f. Ulrici, Gott u. die Natur 1866
S. 671 f. Martensen, Chr. Dogm. § 65, 66. Dorner, Gl. I 466 f.
G. Wetzel, Die Zeit der Weltschöpfung. Jahrb. f. deutsche
Theol. 1875 S. 582-588 enz. Hierbĳ verdient ook nog vermelding
de in de scholastiek veel behandelde vraag, of de wereld
niet eeuwig had kunnen zĳn. Ter verdediging van Aristoteles,
die de eeuwigheid der wereld leerde, Zeller, III3 357 f., werd
deze vraag door sommigen bevestigend beantwoord, o. a. door
Thomas, S. Th. I. qu. 46 art. 1, 2. S. c. G. II 31-37, Durandus,
Occam, Biel, Cajetanus, cf. Esser, Die Lehre des h. Th.
v. Aq. über die Möglichkeit eener anfangslosen Schöpfung, Münster
1895. Rolfes, Philos. Jahrb. X 1897 Heft 1. Door anderen
werd ze echter beslist ontkend, zooals door Bonaventura, Sent.
I. dist. 44 art. 1 qu. 4. Albertus Magnus, Henricus van Gent,
Richard, Valentia, Toletus, cf. Petavius, de Deo III c. 5. 6, en
evenzoo door de Lutherschen, Quenstedt I 421. Hollaz p. 358,
en de Gereformeerden, Zanchius, Op. III 22 sq. Voetius, Disp.
I 568. Leydecker, Fax Verit. 140. Coccejus, S. Theol. c. 15.
Moor II 179 M. Vitringa II 83. Turret. Th. El. V qu. 3;
slechts een enkele achtte eene eeuwige schepping mogelĳk, Burmannus,
Synopsis I 41, 24. Al deze antwoorden schenken echter
aan het denken geen bevrediging. Natuurlĳk is er hierover
geen verschil, dat de wereld op dit oogenblik in plaats van
duizenden jaren, ook wel reeds millioenen van eeuwen zoude
hebben kunnen bestaan. Niemand, die dit in het afgetrokkene
ontkent. Maar geheel iets anders is het, of de wereld eeuwig
had kunnen zĳn in denzelfden zin als God eeuwig is. Dit nu is
onmogelĳk, want eeuwigheid en tĳd verschillen essentieel. Kant
zag er eene onoplosbare antinomie in, dat de wereld eensdeels
een begin moest hebben gehad, omdat een oneindig afgeloopen
tĳd ondenkbaar was, en dat ze toch anderdeels geen begin kon
hebben, wĳl een ledige tĳd ondenkbaar is, Kr. d. r. Vern. ed.
Kirschmann, 5e Aufl. 360 f. Alleen het laatste lid dezer antinomie
heeft geen recht van bestaan; met de wereld valt ook de tĳd
vanzelf weg; er blĳft dan geen tĳd en dus ook geen ledige tĳd
meer over, Iren. adv. haer. III 8. Athan. c. Ar. I 29. 58. Tert.
adv. Marc. II 3. adv. Hermog. 4. August. de civ. XI 6. Dat wĳ

dat niet kunnen indenken en altĳd zulk eene hulpvoorstelling van
een tĳd vóór den tĳd noodig hebben, doet hier niets ter zake en
komt alleen daarvandaan, dat ons denken in den tĳdvorm bestaat;
om den tĳd weg te denken, zou het denken zichzelf moeten
wegdenken, wat onmogelĳk is. Zoo blĳft alleen over het eerste
lid van Kants antinomie, nl. dat de wereld een begin moet hebben
gehad. Hoe eindeloos ook verlengd, tĳd blĳft tĳd en wordt nooit
eeuwigheid. Er is tusschen beide een essentieel verschil, boven
bl. 131. De wereld is niet zonder tĳd te denken; tĳd is een
bestaansvorm van al het eindige en geschapene; nooit kan het
praedicaat der eeuwigheid in strikten zin toekomen aan wat in
den vorm van den tĳd bestaat. Evenzoo berust de vraag, of God
dan niet van eeuwigheid had kunnen scheppen, op de vereenzelviging
van eeuwigheid en tĳd. Er is in de eeuwigheid geen vroeger
of later. God heeft eeuwig de wereld geschapen, d. i. ook in het
moment, toen de wereld het aanzĳn ontving, was en bleef God
de Eeuwige en schiep Hĳ als de Eeuwige. De wereld, ook al had
zĳ eene eindelooze reeks van eeuwen bestaan en al waren millioenen
van werelden aan deze voorafgegaan, ze blĳft tĳdelĳk,
eindig, beperkt en heeft dus een begin gehad. De hypothese van
Origenes geeft niet de minste oplossing; de kwestie blĳft volkomen
dezelfde; ze wordt alleen eenige millioenen van jaren verschoven.
Nog ongegronder is de vraag, wat God dan deed vóór
de schepping. Ze is door Augustinus, Conf. XI 12. Luther, Calvĳn,
Inst. I 14, 1 overeenkomstig Spr. 26:5 beantwoord. Zĳ gaat
uit van de onderstelling, dat God in den tĳd bestaat en dat de
schepping en onderhouding zĳn dagelĳksche inspannende arbeid is.
Maar God woont in de eeuwigheid, Hĳ is actus purissimus, eene
oneindige volheid van leven, zalig in zichzelven, zonder de schepping
niet ledig en door haar niet vermoeid. Non itaque in ejus
vacatione cogitetur ignavia, desidia, inertia, sicut nec in ejus opere
labor, conatus, industria. Novit quiescens agere et agens quiescere,
August. de civ. XII 17. En evenzoo is het met het pantheisme;
het is niet zoo oppervlakkig als het socinianisme en het materialisme,
dat eeuwigheid eenvoudig verandert in een naar voren en
naar achter eindeloos verlengden tĳd en het onderscheid tusschen
eindeloos en oneindig niet kent; het zegt niet dat God alle dingen
is en alle dingen God zĳn; het maakt onderscheid tusschen het
zĳn en het worden, natura naturans en naturata, substantie en

modi, het al en alle dingen, de idee en de verschĳning, d. i. tusschen
eeuwigheid en tĳd. Maar op de vraag: waarin bestaat dat
onderscheid dan? wat verband is er tusschen beide? hoe gaat
de eeuwigheid over in tĳd? blĳft het pantheisme het antwoord
schuldig. Het geeft woorden en beelden genoeg, maar er laat zich
niets bĳ denken. Het theisme echter houdt eeuwigheid en tĳd
voor twee incommensurabele grootheden. Ze kunnen en mogen
geen van beide door ons verwaarloosd worden; zĳ dringen zich
beide aan ons bewustzĳn en denken op. Maar wĳ vermogen beider
verband niet te doorzien; levende en denkende in den tĳd, staan
wĳ bewonderend stil voor het mysterie van het eeuwige, ongeschapene
zĳn. Eenerzĳds staat vast, dat God de Eeuwige is; in
Hem is geen verleden of toekomst, geen worden of verandering;
en alwat Hĳ is, is eeuwig, zĳne gedachte, zĳn wil, zĳn besluit.
Eeuwig is in Hem ook de wereldidee, die Hĳ denkt en uitspreekt
in den Zoon; eeuwig is in Hem het besluit om de wereld te
scheppen; eeuwig is in Hem de wil, die de wereld in den tĳd
geschapen heeft; eeuwig is ook de daad van scheppen, als daad
Gods, als actio interna et immanens, August. de civ. XII 17.
Lombardus, Sent. II dist. 1 n. 2. Bonav. Sent. II dist. 1 art. 1
qu. 2. Thomas, c. Gent. I 82. Petavius, de Deo V 9, 9 en 13,
5. Voetius, Disp. I 565. Turret. Th. El. V qu. 3, 16, want Hĳ
is geen Schepper geworden, zoodat Hĳ eerst een tĳd lang niet
en daarna wel zou hebben geschapen; Hĳ is de eeuwige Schepper,
als Schepper was Hĳ de Eeuwige en als de Eeuwige heeft Hĳ
geschapen. De schepping bracht daarom geen verandering in Hem;
zĳ is niet uit Hem geëmaneerd; zĳ is geen deel van zĳn wezen;
Hĳ is onveranderlĳk dezelfde eeuwige God. En andererzĳds staat
vast, ook voor het denken, dat de wereld een begin heeft gehad
en in den tĳd is geschapen. Augustinus heeft terecht gezegd:
mundus non est factus in tempore sed cum tempore, Conf. XI
10-13, de civ. VII 30. XI 4-6. XII 15-17, gelĳk Plato en
Philo en Tertullianus, adv. Marc. II 3 dit al vóór hem hadden
gezegd en alle theologen dit later hebben herhaald. Een ledige
tĳd is ondenkbaar. Een tĳd vóór de wereld is er niet geweest.
De tĳd is noodwendige bestaansvorm van het eindige. Hĳ is niet
afzonderlĳk geschapen maar met de wereld vanzelf gegeven, geconcreëerd
evenals de ruimte. In zekeren zin is de wereld er dus
altoos geweest, d. i. zoolang als er tĳd was. Alle verandering

valt dus niet in God maar in haar. Zĳ is aan tĳd d. i. aan verandering
onderworpen. Zĳ is het voortdurende worden tegenover
God als het eeuwige en onveranderlĳke zĳn. En deze beide nu,
God en wereld, eeuwigheid en tĳd, staan in deze verhouding; dat
de wereld in al hare deelen gedragen wordt door Gods alomtegenwoordige
kracht en de tĳd in al zĳne momenten doordrongen
is van het eeuwige zĳn onzes Gods. Eeuwigheid en tĳd zĳn geen
twee lĳnen, waarvan de kortere een tĳdlang met de eindeloos
verlengde parallel loopt; maar de eeuwigheid is het onveranderlĳke
middelpunt, dat zĳn stralen doet uitgaan tot den ganschen omtrek
van den tĳd. Voor het beperkte oog van het schepsel legt
zĳ haar oneindigen inhoud in de breedte der ruimte en de lengte
des tĳds successief uiteen, opdat het iets zou verstaan van de
onnaspeurlĳke grootheid Gods. Maar daarom blĳft eeuwigheid en
tĳd toch onderscheiden. Dit alleen belĳden wĳ, dat het eeuwige
willen Gods, zonder op te houden eeuwig te zĳn, werkingen kan
voortbrengen en voortbrengt in den tĳd, gelĳk zĳn eeuwig denken
ook tĳdelĳke dingen tot inhoud hebben kan. Thomas bĳ Kleutgen,
Philos. der Vorz. II 871. De macht van Gods wil, die eeuwiglĳk
één is, deed ontstaan wat niet was, zonder dat in Hem eenige
verandering plaats greep. God wil eeuwiglĳk, wat eerst na eeuwen
plaats hebben zal of vóór eeuwen plaats gehad heeft. En ten
tĳde, als het geschiedt, is er in de dingen verandering maar in
zĳn wezen niet. Una eademque sempiterna et immutabili voluntate
res quas condidit et ut prius non essent egit, quamdiu non fuerunt
et ut posterius essent, quando esse coeperunt, Aug. de civ. XII 17.

9. Indien nu deze wereld, welke ontstaan is en bestaat in den
tĳd, essentieel van het eeuwige en onveranderlĳke zĳn Gods onderscheiden
is, dringt zich met des te meer kracht de vraag op,
wat God bewoog, om deze wereld in het aanzĳn te roepen. De
Schrift leidt telkens alle zĳn en zoo-zĳn der schepselen tot den
wil Gods terug, Ps. 33:6, 115:3, 135:6, Jes. 46:10, Mt.
11:25, Rom. 9:15v. Ef. 1:4, Op. 4:11 enz. Dat is voor ons
de laatste grond, het einde aller tegenspraak. Dei voluntas suprema
lex. Voluntas conditoris rei cujusque natura est, Aug. de
civ. XXI 8. Op de vraag, waarom de dingen er zĳn en zĳn
zooals ze zĳn, is er geen ander en dieper antwoord, dan omdat
God het gewild heeft. Wie dan nog verder vraagt: waarom heeft

God het gewild? majus aliquid quaerit quam est voluntas Dei;
nihil autem majus inveniri potest, de Gen. c. Manich. I 2, cf.
boven 208v. En dit is het standpunt van heel de christelĳke kerk
en theologie geweest. Maar het pantheisme is hiermede niet tevreden
en zoekt naar een dieperen grond. Vooral op tweeërlei
wĳs tracht het dan de wereld uit het wezen Gods te verklaren.
Of het stelt dat wezen als zoo overvloeiende rĳk voor, dat de
wereld als vanzelve daaruit voortstroomt, en, naarmate ze zich
verder van Hem verwĳderd, het μη ὀν nadert en tot zinlĳke
materie stolt. Dit is de leer der emanatie, die in het Oosten
opkwam, in Indie en Perzie vooral verbreiding vond en dan in
de stelsels van het gnosticisme en het neoplatonisme ook tot het
Westen doordrong. Of het beproeft de wereld te verklaren niet
uit den πλουτος maar uit de πενια του θεου. God is zoo arm,
zoo onzalig, dat Hĳ de wereld noodig heeft voor zĳn eigen ontwikkeling;
Hĳ is in zichzelf louter potentia, die niets is maar
alles worden kan; Hĳ moet zichzelf objectiveeren, en door de
tegenstelling met de wereld heen tot geest, tot persoonlĳkheid
worden in den mensch. An sich is God nog niet het absolute,
Hĳ wordt dit eerst door het wereldproces; eerst Deus implicitus,
wordt Hĳ allengs Deus explicitus. De wereld is dus noodig voor
God, zĳ is een noodzakelĳk ontwikkelingsmoment in zĳn wezen;
Ohne Welt ist Gott kein Gott. Tegenover dit pantheisme, dat de
persoonlĳkheid Gods teniet doet en de wereld vergoddelĳkt,
handhaaft het theisme de leer, dat de schepping eene daad is
van Gods wil. Maar toch is daarmede geen willekeur bedoeld.
Zoo is de wil Gods wel opgevat in de mohammedaansche theologie
en ook bĳ de Nominalisten, de Socinianen, de Cartesianen.
De wereld is een product van loutere willekeur; zĳ is er, maar
had er evengoed niet of ook geheel anders kunnen zĳn. De christelĳke
theologie heeft zich echter meestal voor dit uiterste gewacht,
en heeft geleerd, dat, al was de wil Gods in de schepping ook
ten hoogste vrĳ en al is alle dwang en noodzakelĳkheid uitgesloten,
toch die wil zĳne motieven en God met zĳne werken naar
buiten zĳne hooge en heilige bedoelingen had, boven bl. 208-216.
En zoo is er dan gevraagd, wat God bewoog om deze wereld te
scheppen, d. i. wat doel Hĳ met de schepping zich voorstelde.
De antwoorden zĳn daarop verschillend geweest. Velen hebben in
de goedheid en de liefde Gods een genoegzaam motief tot

verklaring der wereld gezien. De Schrift sprak er ook menigmaal
van, dat God goed is, dat zĳne goedheid blĳkt in al zĳne werken,
en dat Hĳ al zĳne schepselen liefheeft en hunne zaligheid wil.
God kon ook niet gedacht worden als iets behoevende, Hĳ kon
de wereld niet geschapen hebben om iets te ontvangen, maar
alleen om zich te geven en mede te deelen. Zĳne goedheid was
daarom de reden der schepping. Reeds Plato, Timaeus p. 29 D,
Philo bĳ Herzog2 11, 643 en Seneca, Epist. 95 spraken in dien
geest; en christelĳke theologen zeiden ook menigmaal, dat God
de wereld niet uit behoefte maar uit goedheid, niet voor zichzelven
maar voor de menschen schiep. Deus mundum non sibi
sed homini fecit, Tert. adv. Marc. I 43. adv. Prax. 5. Bona
facere si non posset, nulla esset potentia; si autem posset nec
faceret, magna esset invidia, Aug. de Gen. ad litt. IV 16. Ὁ
των ὁλων θεος ἀγαθος και ὑπερκαλος την φυσιν ἐστι, διο και
φιλανθρωπος ἐστιν. Ἀγαθω γαρ περι οὐδενος ἀν γενοιτο φθονος,
ὁθεν οὐδε το εἰναι τινι φθονει ἀλλα παντας εἰναι βουλεται,
ἱνα και φιλανθρωπευεσθαι δυνηται, Athan., Or. c. gentes 41,
cf. ook Damascenus, de fide orth. II 2. Thomas, S. Th. I qu. 19
art. 2. Voetius, Disp. I 558 enz. Deze uitspraken wisselden echter
telkens af met andere, waarin God zelf en zĳne eere de oorzaak
en het doel der schepping werd genoemd. Maar het humanisme
plaatste den mensch op den voorgrond; het socinianisme zocht
zĳn wezen niet in de gemeenschap met God maar in de heerschappĳ
over de aarde; de leer van het natuurrecht, van de
natuurlĳke moraal en van de natuurlĳke religie maakte den
mensch autonoom en onafhankelĳk van God; Leibniz leerde, dat
God door zĳne goedheid, wĳsheid en macht zedelĳk gebonden
was, om uit vele mogelĳke werelden de beste te kiezen en deze
tot aanzĳn te brengen; Kant riep door de practische Vernunft
God alleen te hulp, om den mensch hiernamaals de zaligheid te
verschaffen, waarop hĳ naar zĳne deugd aanspraak had. En zoo
werd in het rationalisme der vorige eeuw de mensch het interessantste
schepsel; alles was er om hem en aan zĳne volmaking
dienstbaar; de mensch was Selbstzweck en al het andere, God
zelf daaronder begrepen, was middel, Bretschneider, Syst. Entw.
442 f. Id. Dogm. I 669. Wegscheider, Dogm. § 95. En ook
thans nog leeren velen, dat God aan de wereldidee, welke Hĳ
noodzakelĳk denkt, realiteit moet geven, omdat Hĳ anders

zelfzuchtig en niet de hoogste liefde ware. Omdat Hĳ goed is, wil
Hĳ niet alleen zalig zĳn, maar sticht Hĳ een rĳk der liefde en
zoekt Hĳ de zaligheid zĳner schepselen; deze is voor Hem het
einddoel, Rothe, Theol. Ethik. § 40. 41. Dorner, Chr. Gl. I
448-459. Martensen, Dogm. § 59. Hofmann, Schriftbew. I2
205 f. Kahnis, Dogm. I 428. Müller, Chr. Lehre v. d. Sünde
II5 187 f. Schoeberlein, Prinzip u. Syst. der Dogm. 628. Thomasius,
Christi Person u. Werk I3 144. James Orr, Christ.
view of God 155. Ritschl, Rechtf. u. Vers. III2 259 f., en ook
Hermes en Günther bĳ Kleutgen, Theol. I2 642 f. Deze leer
van den mensch als Selbstzweck is echter op christelĳk standpunt
onaannemelĳk. Natuurlĳk wordt in de schepping ook wel
Gods goedheid openbaar; de Schrift spreekt dit telkens uit.
Maar toch is het niet juist te zeggen, dat zĳne goedheid de
schepping eischt, omdat Hĳ anders zelfzuchtig ware. God is
immers de Algoede, de volmaakte liefde, de volkomene zaligheid
in zichzelven en heeft dus ook de wereld niet noodig, om zĳne
goedheid of liefde tot ontwikkeling te brengen, evenmin als Hĳ
haar behoeft om tot zelfbewustzĳn en persoonlĳkheid te komen.
Vervolgens ligt het in den aard der zaak, dat God er niet is
om den mensch maar de mensch er alleen zĳn kan om God.
Want hoewel de mensch in zekeren zin Selbstzweck mag genoemd
worden, inzoover hĳ als redelĳk, zedelĳk wezen nooit tot een
willoos instrument kan of mag worden verlaagd; toch is hĳ van
God ten diepste afhankelĳk en heeft niets dat Hĳ niet heeft
ontvangen. God alleen is Schepper, de mensch is schepsel; en
reeds daarom alleen kan hĳ het doel der schepping niet zĳn.
Wĳl hĳ zĳn oorsprong alleen in God heeft, kan Hĳ ook in Hem
alleen zĳn doel hebben. En eindelĳk is de leer, dat de schepping
haar motief in Gods goedheid en haar einddoel in des menschen
zaligheid heeft, ook met de werkelĳkheid in strĳd. Het heelal
gaat toch waarlĳk in den dienst des menschen niet op en moet
toch nog een ander doel hebben, dan om hem nuttig te zĳn.
Het platte utilisme en de zelfzuchtige teleologie der vorige eeuw
zĳn genoegzaam weerlegd. Het lĳden en de smart, welke over
de menschheid uitgestort wordt, is uit de goedheid Gods alleen
niet te verklaren. En de uitkomst der wereldgeschiedenis, die
niet alleen van de zaligheid der verkorenen maar ook van een
eeuwigen triumf over de goddeloozen spreekt, brengt nog gansch

andere deugden Gods tot openbaring dan zĳne goedheid en
liefde alleen.

10. De Schrift neemt dan ook een ander standpunt in en
geeft een hooger doel aan. Zĳ zegt, dat de gansche natuur eene
openbaring is van Gods deugden en eene verkondigster van zĳn
lof, Ps. 19:1, Rom. 1:19. God schiep den mensch naar zĳn
beeld en tot zĳn eer, Gen. 1:26, Jes. 43:7. Hĳ verheerlĳkt
zich in Farao, Ex. 14:17 en in den blindgeborene, Joh. 9:3.
Hĳ schept den goddelooze tot den dag des kwaads, Spr. 16:4,
Rom. 9:22. Christus is gekomen om Hem te verheerlĳken,
Joh. 17:4. Alle weldaden der genade schenkt Hĳ om zĳns
naams wil, verlossing, vergeving, heiligmaking enz., Ps. 105:8,
78:9, Jes. 43:25, 48:11, 60:21, 61:3, Rom. 9:23, Ef. 1:6 v.
Hĳ geeft zĳn eer aan geen ander, Jes. 42:8. Einddoel is, dat
alle koninkrĳken Hem onderworpen zĳn en alle schepsel zich
voor Hem buige, Dan. 7:27, Jes. 2:3-13, Mal. 1:11, 1 Cor. 15
vs. 24 v. Hier reeds wordt Hem eere gebracht door al zĳn volk,
Ps. 115:1, Mt. 6:13. Eens zal God alleen groot zĳn, Jes. 2
vs. 3-13, en heerlĳkheid ontvangen van al zĳne schepselen,
Op. 4:11, 19:6. Hĳ is de Eerste en de Laatste, de Alpha en
de Omega, Jes. 44:6, 48:12, Op. 1:8, 22:13. Uit en door
en tot Hem zĳn alle dingen, Rom. 11:36. Hierop steunende,
leerde de christelĳke theologie schier eenstemmig, dat de gloria
Dei het einddoel van al Gods werken was. Ofschoon in den
eersten tĳd de goedheid Gods vooral als motief der schepping
wordt genoemd, ontbreekt toch de eere Gods als aller dingen
einddoel niet. Zoo zegt Athenagoras, dat God propter se ipsum
et elucentem in omnibus ipsius operibus bonitatem et sapientiam
adductum fuisse, ut hominem faceret, de resurr. mort. 12. Tertullianus
zegt, dat God heel de wereld schiep in ornamentum
majestatis suae, Apolog. 17. Vooral in de middeleeuwsche theologie
kwam deze gloria Dei meer tot haar recht, bĳ Anselmus,
die de eere Gods tot principe maakt van zĳne leer over menschwording
en voldoening, Cur Deus homo c. 11, maar dan verder
ook bĳ Lombardus, Sent. II dist. 1. Thomas, S. Theol. I qu.
44 art. 4. qu. 66 art. 2. qu. 103 art. 2. S. c. Gent. III 17. 18.
Sent. II dist. 1 qu. 2 art. 2. Bonaventura II dist. 1 p. 2 enz.
En deze zelfde leer vinden we bĳ de latere Roomschen, Scheeben,

Dogm. II 31 f. Simar, Dogm. S. 234 f. Kleutgen, Theol. der
Vorz. I2 640-692. Schwetz, Theol. dogm. I 396 sq. Jansen,
Pract. dogm. II 319 sq.; dan bĳ de Lutherschen, Gerhard, Loci
theol. loc. V c. 5. Quenstedt, Theol. I 418. Hollaz, Examen p.
360 enz.; en eindelĳk en inzonderheid ook bĳ de Gereformeerden,
cf. vooral Edwards, The end in creation, Works II 193-257.
Het onderscheid tusschen hen en de Lutherschen en Roomschen
bestaat niet daarin dat zĳ de eere Gods en deze laatsten
den mensch tot einddoel stellen, maar is hierin gelegen, dat zĳ
deze eere Gods tot principe hebben gemaakt van alle leer en
leven, van dogmatiek en moraal, van huisgezin, maatschappĳ en
staat, van wetenschap en kunst. Nergens is deze gloria Dei zoo
universalistisch toegepast als onder de belĳders der Gereformeerde
religie. Nu is er echter tegen dit einddoel aller schepselen
een dubbel bezwaar ingebracht. Vooreerst, dat God daardoor
zelfzuchtig wordt, zichzelven zoekt en de schepselen, bepaaldelĳk
de menschen, tot middelen verlaagt. Reeds vroeger, blz. 178, is
dit ter sprake gebracht en aangetoond, dat God als de volmaakt
goede in niets dan in zichzelven rusten en met niets minder
dan zichzelven tevreden mag zĳn. Hĳ kan niet anders dan zĳne
eigene eere zoeken. Gelĳk een vader in zĳn gezin en een vorst
in zĳn rĳk de hun als zoodanig toekomende eere eischen en
zoeken moeten, zoo is het ook met den Heere onzen God. Nu kan
de mensch deze hem toekomende eer alleen vragen in den naam
Gods en voor het ambt, door God hem opgedragen; maar God
vraagt en zoekt die eere in zĳn eigen naam en voor zĳn eigen
wezen. Omdat Hĳ is het hoogste en het eenige goed, de volmaaktheid
zelve, daarom is het de hoogste gerechtigheid, dat
Hĳ in alle schepselen zĳn eigen eere zoekt. En zoo weinig heeft
dit zoeken van eigene eere iets met onze zelfzucht gemeen, dat
God veelmeer die eere, waar ze Hem wederrechtelĳk onthouden
wordt, in den weg van recht en gerechtigheid afeischt. Gewillig
of onwillig zal alle schepsel voor Hem de knie eens buigen.
Gehoorzaamheid in liefde of gedwongen onderwerping is de eindbestemming
van alle creatuur. De andere tegenwerping luidt,
dat God dan toch, alzoo zĳne eere zoekende, het schepsel van
noode heeft. De wereld dient tot zĳne verheerlĳking; er ontbreekt
dus iets aan zĳne volmaaktheid en zaligheid; de schepping
voorziet in eene behoefte Gods en draagt bĳ tot zĳne volmaaktheid,

Strauss, Gl. I 633. Deze tegenwerping schĳnt onweerlegbaar;
en toch is er ook bĳ verschillende soorten van menschelĳken
arbeid eene analogie op te merken, die ons het scheppen
Gods verduidelĳken kan. Op lager standpunt arbeidt de mensch,
omdat hĳ moet; behoefte of dwang drĳft hem voort. Maar hoe
edeler de arbeid wordt, hoe minder er voor behoefte of dwang
plaatse is. Een kunstenaar schept zĳn kunstwerk niet uit behoefte
of dwang, maar naar de vrĳe aandrift van zĳn genie. Ik stort
mĳn boezem uit als ’t vinkjen in de abeelen; ik zing en ken
geen ander doel (Bilderdĳk). De vrome dient God niet uit dwang
noch door hoop op loon, maar uit vrĳe liefde. Zoo is er ook in
God een welgevallen, dat beide boven behoefte en dwang, boven
πενια en πλουτος oneindig verheven is, dat in de schepping de
kunstenaarsgedachten Gods belichaamt en daarin verlustiging vindt.
Ja, wat in menschen slechts zwakke analogie is, is bĳ God in
volstrekte oorspronkelĳkheid aanwezig. Het schepsel heeft geene
zelfstandigheid buiten en tegenover God, gelĳk de schepping van
een kunstenaar. God zoekt dus nooit het schepsel, alsof dit Hem
iets geven kan, wat Hĳ mist, of iets ontnemen kan, wat Hĳ
bezit. Hĳ zoekt het schepsel niet, maar door het schepsel heen
zoekt Hĳ zichzelven. Hĳ is en blĳft altĳd zĳn eigen doel, cf.
boven bl. 207. Zĳn willen is altĳd, ook in en door de schepselen
heen, volstrekte zelfgenieting, volkomen zaligheid. Daarom is de
wereld niet voortgekomen uit eene behoefte Gods, uit zĳne
armoede en onzaligheid, want het is Hem in het schepsel niet
om dat schepsel maar om zichzelven te doen. En evenmin is
haar ontstaan aan een onbedwingbaar pleroma in God te danken,
want Hĳ gebruikt alle schepsel tot zĳne eigene verheerlĳking
en maakt het dienstbaar aan de verkondiging zĳner deugden.

12. Hieruit vloeit ook eene geheel bĳzondere wereldbeschouwing
voort. Het woord schepping kan beide beteekenen, de daad
en het product van het scheppen. Naarmate de eerste opgevat
wordt, verandert ook de beschouwing van het tweede. Het pantheisme
tracht de wereld dynamisch, het materialisme mechanisch
te verklaren. Maar beide streven ernaar, om alles af te leiden
uit één allesbeheerschend principe. Daar moge de wereld een
ζωον zĳn, waarvan God de ziel is, hier een mechanisme, dat
door verbinding en scheiding der atomen tot stand komt; in

beide wordt het onbewuste, blinde noodlot ten troon verheven:
beide miskennen den rĳkdom en de verscheidenheid der wereld,
wisschen de grenzen uit tusschen hemel en aarde, stof en geest,
ziel en lichaam, mensch en dier, verstand en wil, eeuwigheid en
tĳd, Schepper en schepsel, het zĳn en het niet-zĳn en lossen
alles op in eene doodsche eenvormigheid; beide loochenen een
doel en kunnen noch eene oorzaak noch eene bestemming aanwĳzen
voor het bestaan der wereld en voor hare geschiedenis.
Gansch anders is echter de beschouwing der Schrift. Hemel en
aarde zĳn van den aanvang af onderscheiden. Alles wordt geschapen
met een eigen aard en rust op eigen door God daarvoor
gestelde ordinantiën. Zon en maan en sterren hebben hun
eigen taak; en plant en dier en mensch hebben een onderscheiden
natuur. Er is de rĳkste verscheidenheid. Maar in die verscheidenheid
is er ook de hoogste eenheid. Voor beide ligt de grond in
God. Hĳ is het, die alle dingen schiep naar zĳne onnaspeurlĳke
wĳsheid, die ze voortdurend onderhoudt in hunne onderscheidene
natuur, die ze leidt en regeert naar de hun ingeschapene krachten
en wetten, en die als het hoogste goed en als aller dingen einddoel
door alle dingen in hunne mate en op hunne wĳze nagestreefd
en begeerd wordt. Hier is eene eenheid, die de verscheidenheid
niet vernietigt maar handhaaft, en eene verscheidenheid,
die aan de eenheid niet te kort doet, maar ze in haar rĳkdom
ontvouwt. Krachtens die eenheid kan de wereld in overdrachtelĳken
zin een organisme heeten, waarin alle leden in verband
staan met elkaar en wederkeerig op elkander inwerken. Hemel
en aarde, mensch en dier, ziel en lichaam, waarheid en leven,
kunst en wetenschap, godsdienst en zedelĳkheid, staat en kerk,
gezin en maatschappĳ enz., ze zĳn wel onderscheiden maar ze
zĳn niet gescheiden. Er bestaan tusschen hen allerlei betrekkingen;
een organische, of indien men wil, een ethische band houdt hen
alle saam. De Schrift spreekt dit duidelĳk uit, als zĳ het heelal
niet alleen samenvat onder den naam van hemel en aarde, maar
ook aanduidt als ‎‏עולם‏‎, d. i. het verborgene, het onzichtbare,
het onoverzienbare, den tĳd in verleden of toekomst, de eeuw,
de eeuwigheid, de wereld, Pred. 1:4, 3:11; en in het N. T.
als κοσμος, Joh. 1:10, τα παντα, 1 Cor. 8:6, 15:25 v.,
κτισις, Mk. 10:16, αἰωνες, Hebr. 1:2, duur, levensduur, Zeitalter,
wereld, cf. seculum a. v. sexus, menschenleeftĳd, wereld, en ons

wereld van waeralti, werolt, mannen- of menschenleeftĳd. De
namen ‎‏עולם‏‎ en αἰωνες gaan uit van de gedachte, dat de wereld
een duur, een leeftĳd heeft, en dat er eene geschiedenis in plaats
heeft, die uitloopt op een bepaald doel. Het grieksche κοσμος
en het latĳnsche mundus stellen echter de schoonheid en harmonie
der wereld op den voorgrond. En de wereld is inderdaad beide.
Gelĳk Paulus de gemeente tegelĳk bĳ een lichaam en een gebouw
vergelĳkt en van een wassenden tempel spreekt, Ef. 2:21 en
Petrus de geloovigen levende steenen noemt, 1 Petr. 2:5; zoo
is de wereld eene geschiedenis en een kunststuk te zamen. Zĳ
is een lichaam, dat wast en een gebouw, dat opgetrokken wordt.
Zĳ spreidt zich uit in de breedte der ruimte en zet zich voort
in de lengte des tĳds. Noch het mechanisch principe van het
materialisme noch het dynamisch principe van het pantheisme
is genoegzaam tot hare verklaring; maar wat waarheid is in
beide wordt in de leer der wereld naar de Schriften erkend.
Zĳ is tegelĳk horizontaal en verticaal te beschouwen; zĳ streeft
van de laagste schepselen af opwaarts, naar boven, het licht en
het leven Gods te gemoet, en zĳ beweegt zich tevens voorwaarts
naar een Godverheerlĳkend einde. Zoo spreidt zĳ Gods deugden
en volmaaktheden ten toon, in beginsel reeds bĳ haar aanvang,
bĳ haar voortgaande ontwikkeling in steeds hoogere mate, en
eens volkomen aan het einde der tĳden. Augustinus is de kerkvader
geweest, die ook deze gedachten het diepst verstaan en
het breedst uitgewerkt heeft. In zĳn werk de civitate Dei levert
hĳ eene christelĳke philosophie der geschiedenis; toont hĳ aan,
hoe de christelĳke wereldbeschouwing in de geschiedenis haar
waarheid en haar bewĳs vindt; schetst hĳ de civitas coelestis
in haar oorsprong en wezen, in hare ontwikkeling en verhouding
tot de civitas terrena, in haar einde en doel, Biegler, Die Civitas
Dei des h. Aug. Paderborn 1894. Maar tegelĳk neemt hĳ daarin
op de beschrĳving van het heelal als eene wonderschoone harmonie.
De wereld is bĳ Augustinus eene eenheid, universum ab unitate
nomen accepit, de Gen. c. Manich. I 21. Doch die eenheid is
geen eenvormigheid maar eindeloos rĳke verscheidenheid, de civ.
XI 10. God n.l. is summum esse, summum verum, summum
bonum, summum pulchrum. En daarom schiep Hĳ vele schepselen,
die in verschillende mate deelhebben aan zĳn zĳn, aan zĳne
waarheid, goedheid en schoonheid. Aliis dedit esse amplius et

aliis minus, atque ita naturas essentiarum gradibus ordinavit,
de civ. XII 2. Met beroep op het woord uit het boek der
Wĳsheid 11:21: παντα μετρω και ἀριθμω και σταθμω διεταξας,
zegt Augustinus, dat alle dingen door modus, species, numerus,
gradus, ordo onderscheiden zĳn. En daardoor brengen zĳ juist
die wereld, die universitas tot stand, waarin God naar zĳn welbehagen
zĳne bona uitdeelt en die alzoo eene openbaring zĳner
deugden is, de div. qu. 83 qu. 41. de ord. I 19. de Gen. ad
litt. I 9 II 13. Conf. XII 9. de civ. XI 33. Want al die verscheidenheid
is alleen aan God, niet aan de verdienste van het
schepsel te danken. Non est ulla natura etiam in extremis infimisque
bestiolis, quam non ille constituit, sine quibus nihil rerum
inveniri vel cogitari potest, de civ. XI 15, cf. Scipio, des Aur.
Aug. Metaphysik, Leipzig 1886 S. 31-80. En deze wereldbeschouwing
is die van heel de christelĳke theologie geweest. De
wereld is één lichaam met vele leden, Athan. c. Ar. II 28. 48.
De eenheid, orde en harmonie in de wereld was bĳ de kerkvaders
een krachtig bewĳs voor het bestaan en de eenheid Gods,
Athan. Or. c. gentes c. 39. God is het middelpunt en alle schepselen
groepeeren in concentrische kringen en in eene hierarchische
orde zich om Hem henen, Pseudodion. de coel. en de eccl. hierarchia.
Thomas vergelĳkt de wereld bĳ een zuiver gestemd snarenspel,
welks harmonieën ons de heerlĳkheid en zaligheid van
het Goddelĳk leven vertolken, S. Th. I qu. 25 art. 6. Hare
deelen inveniuntur ad invicem ordinatae esse quasi partes animalis
in toto, quae sibi invicem deserviunt, Thomas, Sent. II
dist. I qu. I art. 1. Nulla est mundi particula, zegt Calvĳn,
in qua non scintillae saltem aliquae gloriae ejus emicare cernantur,
Inst. I 5, 1. Nihil in toto mundo praestantius, nobilius, pulchrius,
utilius, divinius ista rerum multarum diversitate, distinctione,
ordine, quo una altera nobilior est, et una pendet ab altera, una
subest alteri, una obsequium accipit ab altera. Hinc enim totius
mundi est ornatus, pulchritudo, praestantia; hinc multiplex usus,
utilitas, fructus nobis exoritur. Hinc ipsa Dei bonitas, gloria,
sapientia, potentia clarius elucet, illustratur, Zanchius, Op. III 45.
En bĳ allen is de wereld een theatrum, een speculum lucidissimum
gloriae divinae. Door deze wereldbeschouwing heeft het
Christendom zoowel de natuurverachting als de natuurvergoding
overwonnen. In het Heidendom staat de mensch niet in de rechte

verhouding tot God en daarom ook niet tot de wereld. En evenzoo
wordt in het pantheisme en materialisme de verhouding des menschen
tot de natuur principieel vervalscht. Beurtelings acht hĳ
zich oneindig ver boven de natuur verheven en meent hĳ, dat
ze geen geheimen meer voor hem heeft; en dan weer voelt hĳ
die natuur als eene onbegrepen, duistere, geheimzinnige macht,
wier raadselen hĳ niet oplossen, aan wier macht hĳ zich niet
ontwortelen kan. Intellectualisme en mysticisme wisselen elkander
op; ongeloof maakt voor bĳgeloof plaats; en het materialisme
slaat in occultisme om. Maar de Christen ziet opwaarts en belĳdt
God als den Schepper van hemel en aarde. Hĳ ziet in natuur
en geschiedenis de onnaspeurlĳkheid van Gods wegen en de ondoorzoekelĳkheid
zĳner oordeelen, maar Hĳ wanhoopt niet, want alle
dingen staan onder het bestuur van een almachtig God en een
genadig Vader, en zullen daarom medewerken ten goede dengenen,
die God liefhebben. Hier is er dus plaats voor liefde en bewondering
van de natuur, maar is ook alle vergoding buitengesloten.
Hier wordt de mensch in de rechte verhouding tot de
wereld gesteld, want hĳ is in de rechte verhouding tot God
geplaatst. Daarom is de schepping ook het fundamenteele dogma;
het staat heel de Schrift door op den voorgrond; het is de
grondsteen, waar Oud en Nieuw Verbond op rusten. En deze leer
sluit daarom ten slotte ook eene egoïstische theologie en een
valsch optimisme uit. Zeker, er ligt waarheid in, dat alle dingen
er zĳn om den mensch, of liever om de menschheid, om de
gemeente van Christus, 1 Cor. 3:21-23, Rom. 8:28. Maar
die menschheid vindt haar einddoel met alle schepselen in de
verheerlĳking Gods. Daaraan is alles ondergeschikt. Daartoe
werkt alles, ook de zonde en het lĳden, mee. En met het oog
daarop is de wereld doelmatig ingericht. In de scholastiek werd
ook de vraag behandeld, an Deus possit aliquid facere melius
quam fecit. Abaelard zeide van neen, omdat Gods goedheid altĳd
het beste moest willen en anders zelfzuchtig ware, Introd. ad
theol. III c. 5, en Leibniz redeneerde later geheel in denzelfden
geest. Maar in God is geen onzekerheid, geen keuze te denken.
Hĳ heeft niet uit vele mogelĳke werelden de beste gekozen.
Zĳn wil is eeuwig bepaald. Een schepsel kan op zich zelf altĳd
beter, grooter, schooner gedacht worden dan het werkelĳk is,
omdat een schepsel contingent en voor ontwikkeling en volmaking

vatbaar is. En zelfs is het universum als contingent ook anders
en beter voor ons menschen te denken. Wel zeide Thomas: universum
non potest esse melius propter decentissimum ordinem
his rebus attributum a Deo, in quo bonum universi consistit;
quorum si unum aliquod esset melius, corrumperetur proportio
ordinis, sicut si una chorda plus debito intenderet, corrumperetur
citharae melodia. Maar hĳ voegde er aan toe: Posset tamen
Deus alias res facere vel alias addere istis rebus factis, et esset
aliud universum melius, S. Theol. I qu. 25 art. 6 ad 3, cf.
Lombardus, Sent. I dist. 44. Bonaventura, Sent. I qu. 44 art. 1
qu. 1-3. Hugo Vict. de Sacr. II c. 22. Voetius, Disp. I 553
sq. Mastricht III 6, 11. Heidegger, Corpus Theol. VI 21. De
aard van het schepsel brengt mee, dat het beide in zĳn zĳn
en in zĳn zoo-zĳn niet anders dan als contingent kan gedacht
worden. Maar voor God bestaat deze vraag niet. Deze wereld is
goed, omdat zĳ beantwoordt aan het doel, door Hem bepaald.
Zĳ is noch de beste noch de slechtste, maar zĳ is goed, omdat
God haar alzoo heeft genoemd. Zĳ is goed, omdat zĳ dienstbaar
is, niet aan den individueelen mensch maar aan de openbaring
van Gods deugden. En voor wie ze zoo beschouwt, is zĳ ook
goed, omdat zĳ hem God kennen doet, wien te kennen het eeuwige
leven is. Daarom zeide Lactantius naar waarheid: idcirco mundus
factus est ut nascamur; ideo nascimur ut agnoscamus factorem
mundi ac nostri, Deum; ideo agnoscimus ut colamus; ideo colimus,
ut immortalitatem pro laborum mercede capiamus, quoniam
maximis laboribus cultus Dei constat; ideo praemio immortalitatis
afficimur, ut similes Angelis effecti, summo Patri ac Domino
in perpetuum serviamus et simus aeternum Dei regnum. Haec
summa rerum est; hoc arcanum Dei; hoc mysterium mundi, Inst.
div. VII 6.



§ 30. De geestelĳke wereld.

1. Naar de H. Schrift valt de schepping uiteen in eene geestelĳke
en eene stoffelĳke wereld, in hemel en aarde, τα ἐν τοις
οὐρανοις και τα ἐπι της γης, τα ἀορατα και τα ὁρατα, Col. 1:16.
Het bestaan van zulk eene geestelĳke wereld wordt in alle religies

erkend. Behalve de eigenlĳke goden, zĳn ook allerlei halfgoden
of heroën, daemonen, genii, geesten, zielen enz. voorwerp
van religieuse vereering. Vooral in het Parzisme werd deze leer
der engelen sterk ontwikkeld. Eene gansche schaar van goede
engelen, Jazada is daar verzameld rondom Ahuramazda, den
God des lichts, gelĳk de God der duisternis Ahriman omgeven
is door een aantal booze engelen, Dewa’s. Volgens Kuenen, G.
v. I. II 254 v. en vele anderen hebben de Joden hunne leer
van de engelen vooral aan de Perzen sedert de Babylonische
Ballingschap ontleend. Maar hierin is zeer groote overdrĳving.
Want vooreerst erkent ook Kuenen, dat het geloof aan het
bestaan en de werkzaamheid van hoogere wezens oudisraelietisch
is. Ten andere is er een groot onderscheid tusschen de angelologie
in de kanonische schriften en in het joodsche volksgeloof.
En eindelĳk is er in de wederkeerige verhouding van Judaisme
en Parzisme nog zooveel onzekers, dat James Darmesteter in zĳn
werk over den Zendavesta in 1893 juist omgekeerd de Perzische
engelenleer afleidt uit het Judaisme, cf. Dr. Geesink in de Heraut
830, en tegen Darmesteter, Tiele, Versl. en Meded. v. d. Kon.
Ak. van Wet. Letterk. 1895 bl. 364 v. Het bestaan der engelen
werd echter volgens Hd. 23:8 ontkend door de Sadduceën, die
daarom de engelverschĳningen in den Pentateuch waarschĳnlĳk
hielden voor momentane theophanieën. Josephus laat verschillende
engelverschĳningen onvermeld en tracht sommige natuurlĳk
te verklaren, bv. Ant. VIII 13, 7. Volgens Justinus, Dial. c.
Tr. 128, werden de engelen door sommigen gehouden voor tĳdelĳke
emanaties uit het Goddelĳk wezen, die na volbrenging van
hare taak weder in God terugkeerden. In later tĳd werd het
bestaan der engelen ontkend door de volgelingen van David Joris,
cf. Hoornbeek, Summa Controv. 1653, p. 413, door de Libertĳnen,
cf. Calvĳn, Opera ed. Schippers VIII 383, door Spinoza, Tract.
Theol. pol. II 56 en Hobbes, Leviathan III c. 34, die er eenvoudig
openbaringen en werkingen Gods in zagen. Balthazar Bekker
ging in zĳne Betoverde Werelt II c. 6-15 zoover niet, maar
beperkte toch de werkzaamheid der engelen, hield hen menigmaal
voor menschen en leerde evenals Spinoza, dat Christus en zĳne
apostelen zich in de leer der engelen telkens naar het geloof
hunner tĳdgenooten hadden geschikt. Leibniz, Wolff, Bonnet, Euler
en de supranaturalisten trachtten hun bestaan vooral op zedelĳke

gronden te handhaven; van den mensch af kon er zoomin naar
boven als naar beneden een vacuum formarum in de opklimmende
reeks der schepselen bestaan, Reinhard, Dogm. 184. Bretschneider,
Dogm. I 746 f. Zelfs Kant achtte het bestaan van
andere denkende wezens dan de menschen niet onmogelĳk, Zöckler,
Gesch. der Bez. zw. Theol. u. Naturw. II 69. 249. De achttiende
eeuw wischte het onderscheid tusschen engelen en menschen uit,
gelĳk de negentiende dat tusschen menschen en dieren. Swedenborg
bĳv. had van de engelen zelf vernomen, dat zĳ eigenlĳk
menschen waren; het innerlĳk wezen van den mensch is een
engel en de mensch is bestemd om een engel te worden, Die
wahre christl. Religion, 2e Aufl. Stuttgart 1873 S. 42. 178. In
de nieuwere theologie is er echter van de engelen weinig overgebleven.
Rationalisten als Wegscheider loochenen wel niet het
bestaan der engelen maar ontkennen toch hun verschĳning, Inst.
theol. § 102. Marheineke liet in de tweede uitgave zĳner dogmatiek
de paragraaf over de engelen weg. Strauss meende, dat
de moderne wereldbeschouwing aan de engelen hun woning had
ontnomen; zĳ danken hun ontstaan alleen aan volkssagen, aan
de zucht, om de massa stof in de wereld door wat meer geest
te doen opwegen, Gl. I 671 f. Bĳ Lipsius zĳn zĳ maar bildliche
Veranschaulichung des lebendigen Wirkens der göttlichen
Vorsehung en hooren ze alleen thuis in de religieuse symboliek,
Dogm. § 518 f., cf. Biedermann, Chr. Dogm. II2 510 f. En
ook Schleiermacher achtte wel hun bestaan niet onmogelĳk, maar
oordeelde toch, dat Christus en de apostelen niets positiefs over
hen leerden, wĳl zĳ naar het volk zich hadden geschikt en van
engelen hadden gesproken gelĳk wĳ van feeën en elfen, en dat
zĳ dogmatisch en religieus voor ons geen beteekenis hadden,
Chr. Gl. § 42. 43, cf. Bovon, Dogm. Chrét. Lausanne 1895 I
297. Ook wie hun bestaan nog handhaaft, verandert menigmaal
hun natuur. Schelling hield de goede engelen voor Potenzen,
Möglichkeiten, die vanwege den val niet in werkelĳkheid getreden
waren en nu niets anders zĳn dan de idee of Potenz van een
individu of volk, Werke, II 4 S. 284 f., cf. Martensen, Dogm.
§ 68. 69. Anderen hebben de engelen veranderd in bewoners
der planeten. Reeds vroeg vinden wĳ de meening, dat de planeten
bewoond waren. Ze komt al voor bĳ Xenophanes en sommige
Stoicynen. Nadat de nieuwere astronomie eenig denkbeeld had

gegeven van de ontzaglĳke ruimte van het heelal, vond die gedachte
weer ingang bĳ Cartesius, Wittichius, Allinga, Wilkins,
Harvey, Leibniz, Wolff, Bonnet, Kant, Reinhard, Bretschneider,
Swedenborg e. a., cf. Zöckler, Gesch. der Bez. II 55 f. Lange,
Gesch. des Mater. 431. Büchner, Kraft und Stoff 55. Strauss,
Alte u. neue Gl. 165. C. du Prel, Die Planetenbewohner, Leipzig
1879. C. Flammarion, Les terres du ciel. 7 ed. Paris 1881. Id.,
Zĳn de hemellichamen bewoond? holl. vert. door Dr. H. Blink,
1891. En sommige theologen zĳn er zoo toe gekomen, om bĳ
die bewoners aan engelen te denken, Kurtz, Bibel und Astronomie,
3te Aufl. S. 173 f. 346 f. Keerl, Der Mensch das Ebenbild
Gottes I 278 f. Splittgerber, Tod, Fortleben und Auferstehung
5te Aufl. 1879 S. 150. Lange, Dogm. II 362 f. K. Keerl, Die
Fixsterne und die Engel, Bew. d. Gl. Juni 1896 S. 230 f. enz.
En eindelĳk is tegenover het materialisme eene reactie opgetreden
in het spiritisme, dat niet alleen het bestaan van afgestorven
geesten erkent maar ook eene gemeenschap tusschen hen en de
menschen mogelĳk acht en daarmede ook weer voor het geloof
aan eene geestelĳke wereld bĳ duizenden den weg heeft gebaand.
Bĳzondere litt. over de engelen: Suarez, de angelis, Lugd. 1620.
Jac. Ode, Comment. de angelis, Traj. 1739. Voetius, Disp. V
241-268. Kuyper, Heraut no 858-915. Oswald, Angelologie,
Paderborn 1883.

2. Het bestaan der engelen is wĳsgeerig niet te bewĳzen. De
redeneering van Leibniz, dat er van den mensch af gelĳk naar
beneden zoo ook naar boven allerlei soorten van schepselen moeten
wezen, opdat er geen vacuum formarum en geen saltus naturae
zĳ, is niet aannemelĳk, wĳl zĳ bĳ consequentie het onderscheid
uitwisschen zou tusschen Schepper en schepsel en leiden zou tot
een gnostisch pantheisme. Toch kan de philosophie nog veel
minder eenig argument inbrengen tegen de mogelĳkheid van zulk
een bestaan. Zoolang wĳ toch zelven psychische wezens zĳn en
het zieleleven niet uit stofwisseling kunnen verklaren, maar daarvoor
eene geestelĳke substantie hebben aan te nemen, zoolang is
ook het bestaan van eene geestelĳke wereld met geen enkel argument
der rede of met eenig feit der ervaring in strĳd. Niet
alleen Leibniz en Wolff, maar ook Schleiermacher en Kant
hebben de mogelĳkheid ten volle erkend. De algemeenheid van

het geloof aan zulk eene geestelĳke wereld bewĳst bovendien,
dat er in deze erkentenis iets anders en iets meer dan willekeur
en toeval schuilt. De verklaring van Strauss, dat de
engelenwereld eene compensatie is tegenover de hoeveelheid stof
in de schepping, is geen weerlegging waard. En evenmin heeft
de redeneering van Daub eenige waarde, dat de mensch,
wĳl geplaatst tusschen goed en kwaad in, naar beide kanten
typen schiep en zoo tot de ideeën kwam van engel en duivel,
bĳ Dorner, Chr. Gl. I 536. Het geloof aan eene geestelĳke wereld
is niet philosophisch maar religieus van aard. Het hangt ten
nauwste met openbaring en wonder saam. Religie is niet denkbaar
zonder openbaring, en openbaring kan niet bestaan, zonder
dat er zich boven en achter deze zienlĳke wereld eene geestelĳke
wereld bevindt, welke met deze in gemeenschap staat. In alle
godsdiensten zĳn de engelen geen factoren van het religieus-ethische
leven zelf, maar van de openbaring, waarop dit leven is
gebouwd. Met de religie is het geloof zelf gegeven, dat hare
diepste oorzaken niet liggen binnen den kring der zienlĳke dingen.
Het goede en het kwade, beide in religieusen en ethischen zin,
wortelen in eene andere wereld dan die ons onder de oogen verschĳnt.
Daar geeft het engelengeloof uitdrukking aan. Het maakt
het wezen en het middelpunt der religie niet uit, maar staat er
toch mede in verband. De transcendentie Gods, het geloof aan
openbaring en wonder, het wezen der religie brengt het geloof
aan geestelĳke wezens vanzelve mede. Het Diesseits bevredigt
den mensch niet. Hĳ dorst altĳd weer naar eene andere wereld,
die niet minder rĳk is dan deze. Het materialisme roept door
reactie het spiritualisme op. Maar terwĳl nu in alle godsdiensten
en spiritistische theorieën de leer der engelen vervalscht en verdorven
optreedt, de grenslĳn tusschen God en schepsel uitwischt
en het onderscheid tusschen openbaring en religie miskent, komt
deze leer in de Schrift weer zoo voor, dat ze aan Gods eere niets
ontrooft en de religie in haar zuiverheid onaangetast laat. De
openbaring in de Schrift is voor den Christen de vaste grond
ook voor zĳn geloof aan de engelen. In vroeger tĳd trachtte men
de existentie der goede en vooral ook der kwade engelen historisch
te bewĳzen, uit orakels, verschĳningen, spoken, bezetenen,
Thomas, S. Theol. I qu. 50 art. 1. Zanchius, Op. II 2. Vossius,
de orig. et progr. idololatriae I c. 6. Voetius, Disp. I 985-1017.

V 241 enz. Maar deze bewĳzen waren evenmin overtuigend als
die uit de rede. Daarentegen wordt het bestaan der engelen in
de Schrift zeer duidelĳk geleerd. Wel hebben Spinoza en Schleiermacher
daartegen ingebracht, dat Christus en de apostelen uit
accommodatie aan het volksgeloof over engelen spraken en zelven
niets positiefs over hen leerden. Maar Jezus en de apostelen
spreken zelf onomwonden en herhaaldelĳk hun geloof aan de engelen
uit, b. v. Mt. 11:10, 13:39, 16:27, 18:10, 24:36,
26:53, Luk. 20:36, 1 Cor. 6:3, Hebr. 12:22, 1 Petr. 1:12
enz. Als wĳ van elfen en feeën spreken, weet elk, dat dit in
figuurlĳken zin is bedoeld. Maar in Jezus’ tĳd was het geloof
aan de engelen algemeen; indien zĳ spraken van engelen, moest
ieder denken, dat zĳ er ook zelven aan geloofden. De laatste
grond voor ons geloof aan de engelen ligt daarom ook in de
openbaring. De christelĳke ervaring als zoodanig leert er niets
van. Voorwerp des waren geloofs is de genade Gods in Christus.
Engelen zĳn geen factoren van het religieuse leven, geen voorwerp
van ons vertrouwen, geen object van onze aanbidding. Dat zĳn
ze nergens in de Schrift en mogen ze dus ook niet zĳn voor ons.
In de Protestantsche confessies is er daarom van de engelen zeer
weinig sprake, Ned. Gel. art. 12. Heid. Cat. vr. 112. 117.
Niemeĳer, Coll. Conf. p. 315. 316. 476. De Gereformeerden
inzonderheid zondigden eer in defectu dan in excessu. Bĳ Rome
bekleedt de angelologie veel grooter plaats, maar zĳ vervalscht
daar ook de religie en doet aan Gods eere te kort. Hoezeer de
engelen echter geen factor en object onzer religie zĳn, ze zĳn
toch in de openbaringsgeschiedenis van groote beteekenis en ontleenen
daaraan vooral hunne waarde voor het religieuse leven.

3. De naam engel, waaronder wĳ gewoonlĳk heel de klasse
der hoogere, geestelĳke wezens samenvatten, is in de Schrift geen
nomen naturae maar een nomen officii. Het hebr. ‎‏מלאך‏‎ beteekent
eenvoudig bode, gezant en kan ook aanduiden een mensch, hetzĳ
door menschen, Job 1:14, 1 Sam. 11:3 enz., hetzĳ door God
gezonden, Hagg. 1:13, Mal. 2:7, 3:1; en evenzoo is het gesteld
met ἀγγελος, dat meermalen van menschen gebezigd wordt,
Mt. 11:10, Mk. 1:2, Luk. 7:24, 27, 9:52, Gal. 4:4,
Jak. 2:15; ten onrechte is het dan in onze Statenoverzetting
door engel in plaats van door gezant weergegeven, b. v. Mal. 3:1,

Op. 1:20 enz. Een gemeenschappelĳke, onderscheidende naam
voor alle geestelĳke wezens saam is er in de Schrift niet, al
worden ze ook dikwerf zonen Gods, geesten, heiligen, wachters
genoemd. Er zĳn verschillende soorten en klassen van engelen,
die allen een eigen naam dragen. De wereld der engelen is even
rĳk als de stoffelĳke wereld; evenals in deze allerlei schepselen
zĳn, die samen toch één geheel vormen, zoo is het ook met de
wereld der geesten. Het eerst wordt in de Schrift de klasse der
cherubĳnen genoemd. Ze treden in Gen. 3:24 op als bewakers
van den hof. In tabernakel en tempel worden ze boven de ark
afgebeeld met aangezichten, die naar het verzoendeksel gekeerd
zĳn, en met vleugelen, die het verzoendeksel bedekken, Ex. 25:18v.,
37:8, 1 Chr. 28:18, 2 Chr. 3:14, Hebr. 9:5 en
tusschen welke de Heere woont, Ps. 80:2, 99:1, Jes. 37:16.
Als God nederdaalt naar de aarde, wordt Hĳ voorgesteld als te
varen, te rĳden op de cherubim, 2 Sam. 22:11, Ps. 18:11, cf.
Ps. 104:3, Jes. 66:15, Hebr. 1:7. In Ezechiel 1 en 10 komen
zĳ voor onder den naam van ‎‏חַיּוֹת‏‎, vier in getal, in menschengedaante,
elk met vier vleugelen en met vier aangezichten, nl. van
een mensch, leeuw, stier en arend; terwĳl zĳ eindelĳk in Op. 4:6v.
als de vier ζωα, elk met een aangezicht en ieder met zes vleugelen,
den troon Gods omringen en het driewerf heilig zingen
dag en nacht. De naam ‎‏כְרוּבִים‏‎ wordt verschillend afgeleid, nu
eens van ‎‏כְ‏‎ en ‎‏רֹב‏‎, als velen (Hengstenberg), dan van ‎‏רלוב‏‎ wagen,
of ook van ‎‏כרב‏‎ ar. beangstigen, dus z. v. a. gruwelĳke wezens,
meest echter van een stam, die grĳpen, vasthouden beteekent, cf.
γρυψ, Delitzsch op Gen. 3:24 en Ps. 18:11. Even groot verschil
is er over de natuur der cherubs. Sommigen houden ze voor
mythische wezens, anderen voor symbolische figuren, nog anderen
voor krachten Gods in de schepping, of ook voor oorspronkelĳke
aanduiding van onweerswolken of stormen, Smend, Altt. Rel. 21 f.
Maar in Gen. 3:24, Ezech. 1, Op. 4 worden zĳ toch duidelĳk
als levende en persoonlĳke wezens voorgesteld; zelfs is de menschelĳke
gedaante in hen overwegend, Ezech. 1:5. Wĳl zĳ echter
wezens van buitengewone, menschelĳke kracht en heerlĳkheid zĳn,
roept de Schrift de symbolische voorstelling te hulp, om ons
eenig denkbeeld te geven van hun geestelĳke natuur. Ze worden
geteekend als ζωα, in wie de macht en de sterkte Gods veel
beter tot uitdrukking komt dan in den zwakken mensch. Zĳ

hebben de kracht van een stier, de majesteit van den leeuw, de
snelheid van den arend en daarbĳ de rede van den mensch. Op
diezelfde eigenschappen wĳzen de vleugelen die zĳ dragen, en het
zwaard, waarmede zĳ den hof bewaren. Uit deze voorstelling, die
geen afbeelding maar symbool is, blĳkt, dat zĳ ook onder de
engelen hooggeplaatste wezens zĳn, die meer dan eenige andere
schepselen, de kracht, de majesteit, de heerlĳkheid Gods openbaren
en die daarom ook belast zĳn met de taak, om bĳ den
hof van Eden, in den tabernakel en tempel en ook bĳ Gods nederdaling
ter aarde te waken voor zĳne heiligheid, Dr. Joh. Nikel,
Die Lehre des A. T. über die Cherubim und Seraphim, Breslau
1890. Voorts worden in Jes. 6 de ‎‏שְׂרָפִים‏‎ vermeld, waarschĳnlĳk
van den arab. stam sarufa, nobilis fuit, die daar ook symbolisch
worden voorgesteld in menschelĳke gedaante maar met zes vleugelen,
waarvan twee dienen tot bedekking des aangezichts, twee
tot bedekking der voeten en twee tot het snellĳk uitvoeren van
Gods bevelen. In onderscheiding van de cherubim, staan zĳ als
dienaren rondom den Koning, die zit op zĳn troon, bezingen zĳne
eere en wachten op zĳne bevelen. Serafim zĳn de edelen, cherubim
zĳn de krachtigen onder de engelen. Eindelĳk komen bĳ Daniel
nog twee engelen met eigennamen voor nl. Gabriel, cap. 8:16,
9:21 en Michael c. 10:13, 21, 12:1, die beiden in afwĳking
van vele vroegere en latere uitleggers, zooals de van den Honerts,
Burman, Witsius, Hengstenberg, Zahn e. a., voor geschapen engelen
te houden zĳn en niet met den Zone Gods vereenzelvigd
mogen worden. Ook volgens het N. T. zĳn er verschillende klassen
van engelen. De engel Gabriel treedt op in Luk. 1:19, 26.
Michael komt voor Judas 9, Op. 12:7, 1 Thess. 4:16. En
voorts is er onder de engelen sprake van αρχαι, ἐξουσιαι, Ef. 3:10,
Col. 2:10, κυριοτητας, Ef. 1:21, Col. 1:16, θρονοι, Col. 1:16,
δυναμεις, Ef. 1:21, 1 Petr. 3:22, die alle op een onderscheid
in rang en waardigheid onder de engelen wĳzen, terwĳl eindelĳk
in de Apocalypse van Johannes telkens zeven engelen zeer duidelĳk
op den voorgrond treden, c. 8:2, 6, 15:1 enz. Daarbĳ
komt nog, dat het getal der engelen zeer groot is. De naam
Tzebaoth, cf. boven bl. 111v., Mahanaim, Gen. 32:1, 2, legioenen,
Mt. 26:53 en heirleger, Luk. 2:13, en de getallen van
duizend maal duizenden wĳzen dit aan, Deut. 33:2, Ps. 68:18,
Dan. 7:10, Hebr. 12:12, Judas 14, Op. 5:11, 19:14. Zulk

een groot getal eischt vanzelf reeds onderscheid van orde en rang,
en te meer, omdat de engelen niet als de menschen in familieverhoudingen
tot elkander staan en dus in zoover veel meer aan
elkander gelĳk zĳn. De Schrift leert dan ook duidelĳk, dat er
onder de engelen allerlei onderscheid is, van rang en stand, van
waardigheid en dienst, van ambt en eere, zelfs van klasse en
soort. Deze schoone, rĳke gedachte van verscheidenheid in de
eenheid mag niet prĳs gegeven worden, ook al is ze door de
Joden en door de Roomschen op phantastische wĳze uitgewerkt.
De Joden maakten allerlei onderscheid tusschen de engelen, Weber,
System 161 f. In de christelĳke kerk bleef men eerst bĳ de
gegevens der Schrift staan, Iren. adv. haer. II 54. Orig. de princ.
I 5. Augustinus zeide nog niet te weten, hoe de societas der
engelen geordend was, Enchir. 58. Maar Pseudodionysius gaf in
zĳne geschriften de coelesti en de ecclesiastica hierarchia eene
schematische indeeling. Uitgaande van de gedachte, dat God bĳ
de schepping als het ware uit zĳne eenheid in de veelheid is
uitgetreden, de div. nom. II 11, leert hĳ, dat alle dingen van
God uitgaan in steeds dalende reeks en zoo weder successief tot
Hem terugkeeren. God is het middelpunt, de schepselen scharen
zich peripherisch om Hem heen. Er is eene hierarchie der dingen,
de coel. hier. III 1. Zoodanige hierarchie is er tweeërlei, eene
hemelsche en eene kerkelĳke. De hemelsche wordt gevormd door
drie klassen van engelen. De eerste en hoogste klasse dient uitsluitend
God; zĳ omvat de seraphim, die onophoudelĳk het
Goddelĳke wezen beschouwen; de cherubim, die zĳne raadsbesluiten
bepeinzen; en de tronen, die zĳne gezichten aanbidden.
De tweede klasse dient heel de zichtbare en onzichtbare schepping;
zĳ omvat de heerschappĳen, die ordenen wat naar Gods
wil geschieden moet; de machten, die het beslotene uitvoeren,
en de krachten, die het ten einde brengen. De derde klasse dient
de aarde, de enkele menschen en volken; zĳ omvat de vorsten,
die het algemeene welzĳn der menschen bevorderen, de aartsengelen,
die de bĳzondere volken leiden en de engelen, die voor
de enkele menschen waken, de coel. hier. VI sq. Van die hemelsche
hierarchie is de kerkelĳke een beeld, in haar mysteriën (doop,
eucharistie, ordinatie), organen (bisschop, priester, diaken) en leeken
(catechumenen, christenen, monniken), de eccl. hier. 2 sq. En heel
deze hierarchie heeft haar oorsprong en hoofd in Christus, den

menschgeworden Zoon Gods, de eccl. hier. I 1, en haar doel in
de deificatie, ib. I 3. Deze indeeling van Pseudodionysius, die de
hierarchie in hemel en op aarde doet kennen als de intieme gedachte
van het Roomsche systeem, vond een vruchtbaren bodem.
Damascenus, de fide orthod. II c. 3. Lombardus, Sent. II dist. 9.
Thomas, S. Theol. I qu. 108. Petavius, de angelis tib. II. Oswald,
Angelologie. Paderborn 1883 S. 57 f. enz. Er wordt nu in de
Schrift ook wel duidelĳk een onderscheid en rangorde der engelen
geleerd. Ten onrechte meenen sommigen, dat met de verschillende
namen altĳd dezelfde engelen worden bedoeld, alleen van verschillend
gezichtspunt uit beschouwd, Hofmann, Schriftbeweis I 301. Zelfs
dient erkend, dat deze rangorde in de Protestantsche theologie niet
genoeg tot haar recht is gekomen. Er is rang en orde onder die
duizenden wezens. God is een God van orde in al de gemeenten,
1 Cor. 14:33, 40. De wereld der geesten is niet minder rĳk en
schoon dan de wereld der stoffelĳke wezens. Maar de hierarchie der
Roomsche leer gaat ver boven de openbaring Gods in zĳn woord uit.
Zĳ werd daarom door de Protestanten eenstemmig verworpen, Calv.
op Ef. 1:21. Voetius, Disp. I 882 sq. Rivetus, Op. III 248 sq.
Quenstedt, Theol. I 443. 450. Gerhard, Loc. V cap. 4 Sect. 9.
En evenzoo werden alle berekeningen van het getal der engelen
ĳdel en onvruchtbaar geacht; zoo bv. die van Augustinus, die
het getal der engelen na sommiger val liet aanvullen door de
praedestinati homines, Enchir. 29. de civ. XXII c. 1. Anselmus,
Cur Deus homo I 18; of van Gregorius, die meende dat er
evenveel menschen behouden werden als er engelen staande gebleven
waren, cf. Lombardus, Sent. II 9; of van Willem van
Parĳs, die het getal der engelen oneindig noemde; of van Hilarius
en vele anderen, die op grond van Mt. 18:12 meenden, dat het
getal der menschen tot dat der engelen stond als één tot negen
en negentig, cf. Petavius, de angelis I c. 14; of van G. Schott,
die het getal der engelen stelde op duizend maal duizend millioenen,
bĳ Busken Huet, Het Land van Rembrand II 2, 37. En
evenzoo liet men zich weinig in met de vraag, of de engelen
onderling ook in wezen en soort, essentia en specie, verschilden;
Thomas leerde dit beslist, S. Theol. I qu. 50 art. 4, maar de
kerkvaders zĳn meest van een ander gevoelen, Damasc. de fide
orthod. II 3. Petavius, de angelis I c. 14. Voetius, Disp. V 261.
Hoe velerlei onderscheid er ook onder de engelen moge bestaan,

de Schrift gaat hier niet op in en biedt slechts enkele gegevens.
Ten opzichte van ons treedt veel meer de eenheid dan de verscheidenheid
op den voorgrond; zĳ hebben allen eene geestelĳke
natuur, heeten allen gedienstige geesten, en vinden allen hun
voornaamste werkzaamheid in de verheerlĳking Gods.

4. De eenheid komt allereerst daarin uit, dat zĳ allen geschapene
wezens zĳn. Schelling zegt wel, dat de goede engelen,
als zuivere Potenzen, niet geschapen zĳn, Werke II 4 S. 284.
Maar de schepping der engelen wordt duidelĳk uitgesproken in
Col. 1:16, en ligt opgesloten in de schepping aller dingen,
Gen. 1:1, Ps. 33:6, Joh. 1:3, Rom. 11:36, Ef. 3:9, Hebr.
1:2. Over den tĳd hunner schepping is echter weinig met zekerheid
te zeggen. Vele kerkvaders meenden met beroep op Job 38:7,
dat de engelen vóór alle dingen geschapen waren, Orig. op Gen. 1,
Basilius, Hexaem. hom. 1. Greg. Naz. Orat. 38 en 42. Damascenus,
de fide orthod. II c. 3. Dionysius, de div. nom. c. 5 enz.,
en later oordeelden zoo de Socinianen, Crell, de Deo et attrib. I
c. 18, en de Remonstranten, Episcopius, Inst. Theol. IV 3, 1.
Limborch, II 20, 4, die op deze wĳze het onderscheid tusschen
den Logos en de engelen verzwakten. Maar deze gedachte vindt
in de Schrift geen steun. Aan de schepping van hemel en aarde,
waarvan Gen. 1:1 spreekt, gaat niets vooraf. Job 38:7 leert
wel, dat zĳ bĳ de schepping tegenwoordig waren evenals de
sterren, maar niet dat zĳ vóór den aanvang der schepping reeds
bestonden. Aan de andere zĳde is het zeker, dat de engelen geschapen
zĳn vóór den zevenden dag, toen hemel en aarde en al
hun heir voltooid waren en God rustte van zĳnen arbeid, Gen.
1:31, 2:1, 2. Maar voor het overige verkeeren wĳ in het onzekere.
Alleen mag het waarschĳnlĳk worden geacht, dat, evenals
de aarde in Gen. 1:1 wel reeds als aarde geschapen wordt maar
toch nog toebereid en versierd moet worden, zoo ook de hemel
ook niet in één enkel oogenblik is voltooid. Het woord hemel is
in vers 1 proleptisch. Eerst later in de openbaringsgeschiedenis
blĳkt, wat daarin ligt opgesloten. De Schrift spreekt nu eens van
den hemel als wolkenhemel, Gen. 1:8, 20, 7:11, Mt. 6:26,
dan als sterrenhemel, Deut. 4:19, Ps. 8:4, Mt. 24:29, en
eindelĳk als woning Gods en der engelen, Ps. 115:16, 2:4,
1 Kon. 8:27, 2 Chr. 6:18, Mt. 6:19-21, Hebr. 4:14, 7:26,

8:1, 2, 9:2v. enz. Gelĳk nu de hemel als wolken- en
sterrenhemel eerst in den loop der zes dagen toebereid zĳn, zoo
is het mogelĳk en zelfs waarschĳnlĳk, dat ook de derde hemel
met zĳne bewoners eerst allengs is gevormd. Naarmate die geestelĳke
wereld rĳker en voller wordt gedacht, in verscheidenheid
de stoffelĳke wereld nog verre overtreffend, is het te aannemelĳker
ook voor die toebereiding der hemelen een zeker tĳdsverloop te
stellen, al is het ook dat het scheppingsverhaal hierover ganschelĳk
zwĳgt.

5. Vervolgens blĳkt de eenheid der engelen daaruit, dat zĳ
allen geestelĳke wezens zĳn. Hierover was echter ten allen tĳde
groot verschil van meening. De Joden schreven hun lucht- of
vuuraardige lichamen toe, Weber, System 161 f. En evenzoo
werd geoordeeld door de meeste kerkvaders, zooals Justinus, c.
Tryph. 57. Orig. de princ. I 6. Basilius, de Sp. S. c. 16. Tertull.,
de carne Chr. 6. Augustinus, de trin. II 7 enz. Op de tweede
synode te Nicea 787 werd door den patriarch Tarasius een dialoog
voorgelezen van een zekeren Johannes van Thessalonika, waarin
deze betoogde, dat de engelen fĳne lichamen hadden en daarom
ook afgebeeld mochten worden. Tarasius voegde daaraan toe, dat
zĳ beperkt in ruimte waren en in menschengestalte waren verschenen,
en daarom afbeeldbaar waren. En hiermede betuigde de
synode hare instemming, Schwane, D. G. II2 235. Maar langzamerhand
werd de grens tusschen stof en geest scherper getrokken,
en schreven velen aan de engelen een zuiver geestelĳke
natuur toe, zooals Pseudodion., de coel. hier., Damascenus, de
fide orth. II c. 3. Thomas, S. Theol. I qu. 50 art. 1. qu. 51
art. 1. Het vierde Lateraanconcilie in 1215 noemde de natuur
der engelen spiritualis, Denzinger, Enchir. n. 355 en de meeste
Roomsche en Protestantsche theologen stemden daarmede in.
Desniettemin is eene zekere lichaamlĳkheid der engelen ook later
nog telkens geleerd, door Roomschen als Cajetanus, Eugubinus,
Bannez, door enkele Geref. zooals Zanchius, Op. III col. 69.
Vossius, de idol. I 2, 6, voorts door Episcopius, Inst. Theol. V
c. 2 p. 347, Vorstius, Poiret, Böhme, Leibniz, Wolff, Bonnet,
Reinhard enz., en in den nieuweren tĳd o. a. door Kurtz, Bibel
und Astronomie, 3e Aufl. S. 152. Beck, Lehrwiss. I 176. Lange,
Dogm. II 578. Kahnis, Dogm. I 443 f. Vilmar, Dogm. I 306.

Keerl in Bew. d. Gl. Juni 1896 S. 235-247 enz., cf. Delitzsch,
Bibl. Psych.2 65 f. De voornaamste grond voor deze meening is,
dat het begrip van eene zuiver geestelĳke, lichaamlooze natuur
metaphysisch ondenkbaar is en ook onvereenigbaar met het begrip
creatuur. God is louter Geest, maar Hĳ is ook eenvoudig, alomtegenwoordig,
eeuwig. De engelen echter zĳn beperkt, ook ten
opzichte van tĳd en plaats; indien zĳ zich werkelĳk bewegen van
de eene plaats naar de andere, dan moeten ze op hunne wĳze
lichamelĳk zĳn. En evenzoo zĳn de engelen niet eenvoudig als
God maar uit materia en forma samengesteld, en ook daarom
moet hun eene zekere, wel niet grove, stoffelĳke, maar dan toch
fĳne, aetherische lichamelĳkheid worden toegeschreven. Bĳ deze
overweging kwam nog de exegese, welke bĳ de zonen Gods in
Gen. 6 aan engelen dacht. Deze uitlegging van Philo, Josephus,
de Joden, de LXX, werd door vele kerkvaders overgenomen,
Justinus, Apol. I 1. Irenaeus, adv. haer. IV 16, 2 V 29. 2.
Clemens, Tertull., Lactantius, Cyprianus, Ambrosius enz., vond
ook bĳ Luther ingang en werd in den nieuweren tĳd weer verdedigd
door Ewald, Baumgarten, Hofmann, Kurtz, Delitzsch,
Hengstenberg, Köhler, Kübel e. a. Verder beroept men zich voor
de lichamelĳkheid der engelen ook nog op hunne verschĳningen,
op enkele bĳzondere teksten in de H. Schrift, zooals Ps. 104:4,
Mt. 22:30, Luk. 20:35, 1 Cor. 11:10, en soms ook daarop,
dat ze als bewoners der sterren wel lichamelĳk moeten zĳn.
Tegenover al deze argumenten staat echter de klare uitspraak
der H. Schrift, dat de engelen πνευματα zĳn, Mt. 8:16, 12:45,
Luk. 7:21, 8:2, 11:26, Hd. 19:12, Ef. 6:12, Hebr. 1:4, die
niet huwen, Mt. 22:30, onsterfelĳk, Luk. 20:35, 36, en onzichtbaar
zĳn, Col. 1:16, legio in ééne beperkte ruimte kunnen zĳn,
Luk. 8:30, en als geesten geen vleesch en beenen hebben, Luk.
24:39. Verder is de opvatting van de ‎‏בְנֵי־הָאֱלֹהִים‏‎ in Gen. 6:2
als engelen en niet als menschen onhoudbaar, want al is deze
benaming meermalen voor engelen gebruikelĳk, Job 1:6, 2:1,
38:7, toch kan ze ook zeer goed menschen aanduiden, Deut. 32:5,
Hos. 2:1, Ps. 80:16, 73:15; en is ze in elk geval niet op de
kwade engelen toepasselĳk, die hier toch de zonde moeten bedreven
hebben; voorts is de uitdrukking ‎‏לקח אשה‏‎ in Gen. 6:2
altĳd gebruikelĳk van een wettig huwelĳk en nooit van hoererĳ;
vervolgens wordt de straf over de zonde alleen aan de menschen

voltrokken, want zĳ zĳn de schuldigen en van engelen is geen
sprake, Gen. 6:3, 5-7. Ook de andere Schriftuurplaatsen bewĳzen
de lichamelĳkheid der engelen niet; Ps. 104:4, cf. Hebr.
1:7 zegt alleen, dat God zĳne engelen als dienaren gebruikt,
evenals wind en vuur ook dienen om zĳne bevelen uit te voeren,
maar duidt volstrekt niet aan, dat de engelen in wind of vuur
veranderd worden; Mt. 22:30 houdt in, dat de geloovigen na
de opstanding aan de engelen gelĳk zullen zĳn, daarin dat ze
niet meer huwen, maar bevat niets over de lichamelĳkheid der
engelen; en 1 Cor. 11:10 zegt, dat de vrouwen als teeken van
haar onderworpenheid aan den man ook in de gemeente gedekt
moeten zĳn, om de goede engelen niet te mishagen die in de
gemeente tegenwoordig zĳn; aan booze engelen, die anders door
de vrouwen verleid zouden worden, valt hier in het geheel niet
te denken. Wat voorts de engelenverschĳningen aangaat, is het
wel zeker, dat zĳ altĳd hebben plaats gehad in lichamelĳke,
zichtbare gedaante, evenals ook de symboliek de engelen steeds
in allerlei zichtbare vormen voorstelt. Maar hieruit volgt toch
niets voor hunne lichamelĳkheid. Want immers God is Geest en
wordt toch door Jesaia in cap. 6 aanschouwd als een Koning,
zittende op zĳn troon. Christus is in het vleesch verschenen en
is toch waarachtig God. De engelen treden zoowel in de verschĳning
als in de symboliek telkens in andere gedaanten op;
de voorstelling der cherubs in Gen. 3:24, boven de arke des
verbonds, bĳ Ezechiel en in de Apocalypse wĳkt onderling
zeer sterk af; en de gedaanten, waarin ze verschĳnen, zĳn lang
niet gelĳk, Gen. 18, Richt. 6, 13:6, Dan. 10:11, Mt. 28
vs. 3, Luk. 2:9, Op. 22:8. Hoe deze lichamen te denken zĳn,
is eene andere vraag. Of het wezenlĳke dan wel schĳnlichamen
waren, is niet te zeggen, Damascenus, de fide orthod. II 3.
Thomas, S. Theol. I qu. 51 art. 1-3. Turret., Theol. El. VII
6, 5. enz. Het sterkste bewĳs voor de lichamelĳkheid der engelen
wordt echter, gelĳk boven gezegd is, aan de philosophie ontleend.
Maar daarbĳ is er allerlei misverstand in het spel. Indien lichaamlĳkheid
alleen bedoelt, dat de engelen beperkt zĳn, zoowel in tĳd
als in ruimte, en ook niet eenvoudig zĳn als God, in wien alle
eigenschappen zĳn wezen zelf zĳn, dan zou aan de engelen zeker
lichaamlĳkheid moeten toegeschreven worden. Maar gewoonlĳk
sluit lichaamlĳkheid toch een soort van stoffelĳkheid in, zĳ

het dan ook van fĳneren aard dan bĳ mensch en dier. En in
dezen zin kan en mag bĳ de engelen van geen lichaam sprake
zĳn. Stof en geest sluiten elkander uit, Luk. 24:39. Het is
pantheistische identiteits-philosophie, beide te vermengen en het
onderscheid uit te wisschen. De Schrift echter handhaaft altoos
het onderscheid tusschen hemel en aarde, engelen en menschen,
geestelĳke en stoffelĳke, onzienlĳke en zienlĳke dingen, Col. 1:16.
Indien de engelen daarom als geesten te denken zĳn, staan zĳ
in eene andere, meer vrĳe verhouding tot tĳd en ruimte dan de
menschen. Eenerzĳds zĳn zĳ niet boven alle tĳd en plaats verheven
gelĳk God, want ze zĳn schepselen en dus eindig en beperkt.
Hun komt niet toe een ubi repletivum, alomtegenwoordigheid en
eeuwigheid. Ter andere zĳde hebben ze ook geen ubi circumscriptivum,
zooals onze lichamen, want de engelen zĳn geesten
en hebben dus geen afmetingen van lengte en breedte, en dus
geen extensie, geen diffusie door de ruimte heen. Daarom werd
gewoonlĳk gezegd, dat aan de engelen toekwam een ubi definitivum;
dat is, als eindige en beperkte wezens zĳn zĳ altĳd ergens;
ze kunnen niet op twee plaatsen tegelĳk zĳn; hun tegenwoordigheid
is niet extensief maar punctueel; en zĳ zĳn zoo vrĳ van plaats,
dat zĳ zich met de grootste snelheid bewegen kunnen en door
geen stoffelĳke voorwerpen kunnen tegengehouden worden; hun
plaatsverandering is momentaan. Wel is zulk eene snelheid van
beweging en zulk eene Zeit- und Raumfreiheit, die toch geen Zeit-
und Raumlosigkeit is, voor ons onvoorstelbaar. Maar de Schrift
wĳst haar duidelĳk aan, en in de snelheid van gedachte en verbeelding,
van licht en electriciteit, hebben wĳ een niet te versmaden
analogie, August. de civ. XI 9. Damascenus, de fide
orthod. II 3. Thomas, S. Theol. I qu. 52 en 53. Voetius, Disp.
V 252 sq. Philippi, Kirchl. Gl. II 302. Oswald, Angelologie
S. 23-43.

6. De eenheid der engelen wordt verder daarin openbaar, dat
zĳ allen redelĳke wezens zĳn, begaafd met verstand en wil.
Beide deze vermogens worden herhaaldelĳk in de Schrift aan de
engelen, zoowel kwade als goede, toegeschreven, Job 1:6v.,
Zach. 3:1v., Mt. 24:36, Mt. 8:29, 18:10, 2 Cor. 11:3,
Ef. 6:11 enz., allerlei persoonlĳke eigenschappen en werkzaamheden
komen bĳ hen voor zooals zelfbewustzĳn, Luk. 1:19,

spreken, ib., begeeren, 1 Petr. 1:12, zich verheugen, Luk. 15:10,
bidden, Hebr. 1:6, gelooven, Jak. 2:19, liegen, Joh. 8:44,
zondigen, Joh. 3:8 enz. Daarbĳ wordt hun ook eene groote
macht toegekend; de engelen zĳn geen schuchtere wezens, maar
een leger, eene heirschare van krachtige helden, Ps. 103:20,
Luk. 11:21, Col. 1:16, Ef. 1:21, 3:10, 2 Thess. 1:7, Hd.
5:19, Hebr. 1:14. Op grond hiervan is het onjuist, om met
Schelling en anderen de engelen voor eigenschappen of krachten
te houden. Maar toch blĳve men in de beschrĳving van de persoonlĳkheid
der engelen bĳ den eenvoud der H. Schrift. Augustinus
onderscheidde tweeërlei kennis der engelen; eene, die zĳ
als ’t ware in den morgen der schepping, apriori, door de aanschouwing
Gods verkregen, cognitio matutina, en eene andere,
welke zĳ als ’t ware in den avond der schepping, aposteriori, uit
de schepselen deelachtig werden, de Gen. ad litt. V 18. de civ.
XI 29. De scholastici namen niet alleen deze onderscheiding over,
Thomas, S. Theol. I qu. 54, maar trachtten ook aard en mate
van de kennis der engelen nader te bepalen. Hun kennis is niet,
gelĳk bĳ God, met hun zĳn en wezen identisch. Maar zĳ kennen
niet door zinnelĳke waarneming, het onderscheid tusschen intellectus
possibilis en agens is bĳ hen niet aanwezig; de intellectus
is bĳ hen nooit louter vermogen en nooit in rust, maar altĳd
werkzaam; zĳ kunnen niet zĳn zonder te kennen; zĳ kennen
zichzelven, hun eigen wezen, door zichzelven, volkomen en onveranderlĳk;
zĳ kennen de geschapene dingen niet uit hunne verschĳning
maar door aangeboren ideeën, niet door abstractie en
discursief, maar intuitief en intellectueel; en wel kennen de
engelen met hunne natuurlĳke krachten niet onmiddellĳk maar
per speciem impressam, door en tegelĳk met hun eigen zĳn; doch
in de bovennatuurlĳke orde, waartoe de goede engelen verheven
zĳn, kennen ze God toch door onmiddellĳke aanschouwing, Thomas,
S. Theol. I qu. 54-58. S. c. Gent. II c. 96-101. III c. 49.
Bonaventura, Sent. II dist. 3 art. 4 en dist. 4 art. 3. Petavius,
de angelis I c. 6-9. Kleutgen, Philos. der Vorzeit I2 196 f.
Oswald, Angelologie 43-51. Zelfs werd, om het gebed tot de
engelen en ook tot de heiligen te verdedigen, door sommigen
geleerd, dat zĳ, God ziende die alles ziet, in Hem alles zagen
en dus al onze nooden en behoeften kenden, Gregorius, Moral.
lib. 12 c. 13. Thomas, S. Theol. II 2 qu. 83 art. 4. III qu. 10

art. 2. Bellarminus, de sanct. beat. I c. 26. De Protestanten
waren voorzichtiger, ze maanden tot bescheidenheid. In de wĳze
waarop wĳ tot kennis komen, is zooveel geheimzinnigs; hoe veel
te meer in die der engelen, Zanchius, Op. III 108 sq. Voetius,
Disp. V 267. Gerhard, Loci theol. V c. 4 sect. 5. Dit alleen
kan gezegd worden, dat ze rĳker in kennis zĳn dan wĳ hier op
aarde, Mt. 18:10, 24:36, dat zĳ hun kennis verkrĳgen uit hun
eigen natuur, Joh. 8:44, uit de beschouwing van Gods werken,
Ef. 3:10, 1 Tim. 3:16, 1 Petr. 1:12 en uit openbaringen,
welke God hun meedeelt, Dan. 8, 9, Op. 1:1. Maar zĳ zĳn
toch gebonden aan de objecten, Ef. 3:10, 1 Petr. 1:12. Zĳ
kennen niet onze, noch elkanders verborgen gedachten des harten,
1 Kon. 8:39, Ps. 139:2, 4, Hd. 1:24, zoodat zĳ ook onderling
eene taal van noode hebben, om hunne gedachten mede te deelen
1 Cor. 13:2, en in het algemeen op hunne wĳze en naar den
aard hunner natuur ook sprekende en zingende God verheerlĳken
kunnen, Petavius, de angelis I c. 12. Zĳ kennen de toekomst
niet, noch de futura contingentia, dan alleen per conjecturam,
Jes. 41:22, 23. Zĳ kennen den dag des gerichts niet, Mk. 13:12.
En hun kennis is voor toeneming vatbaar, Ef. 3:10. Daarbĳ
mag zeker ook nog gevoegd, dat de kennis en macht onder de
engelen zeer verschillend is. Ook te dezen opzichte is er verscheidenheid
en orde. Zelfs mag uit de enkele namen, die in de
Schrift voorkomen, worden afgeleid, dat de engelen niet alleen
in klassen maar ook als personen onderscheiden zĳn en dat zĳ
elk dragen eene bĳzondere individualiteit, ook al is de meening
van sommige scholastici te verwerpen, dat elke engel eene bĳzondere
species vormt, Bonaventura, Sent. II dist. 3 art. 2.
Thomas, S. c. Gent. II 52.

7. Eindelĳk zĳn de engelen ook daarin één, dat zĳ allen
zedelĳke wezens zĳn. Dit blĳkt zoowel uit de goede engelen,
die God dienen nacht en dag, als uit de kwade, die in de
waarheid niet zĳn staande gebleven. Over den status originalis
der engelen zegt de Schrift zeer weinig. Alleen getuigt zĳ, dat
God bĳ het einde van het scheppingswerk alle dingen zag en
ziet, zĳ waren zeer goed, Gen. 1:31. Bovendien wordt in Joh.
8:44, Judas 6, 2 Petr. 2:4 een goede toestand aller engelen
ondersteld. En ditzelfde wordt geëischt door het theisme der

Schrift, dat het manicheisme ten eenenmale buitensluit. Juist
echter, wĳl de Schrift zoo weinig openbaart, vond verbeelding
en redeneering hier ruim spel. Augustinus meende, dat de engelen
in het moment zelf van hun schepping gedeeltelĳk gevallen en
gedeeltelĳk waren staande gebleven; aan de laatsten gaf God
dus tegelĳk met hunne natuur de genade der perseverantie, simul
eis et condens naturam et largiens gratiam, de civ. XII 9, cf.
de corr. et gr. c. 11 n. 32. Hierop beriep de scholastiek zich
later voor hare leer van de dona superaddita ook bĳ de engelen.
Volgens Bonaventura, Sent. II dist. 4 art. 1 qu. 2, Halesius,
Lombardus, Scotus e. a. bestonden de engelen eerst een tĳd lang
in puris naturalibus en ontvingen zĳ later het auxilium gratiae
actualis. Thomas echter meende met anderen, dat de onderscheiding
van natuur en genade slechts logisch was te verstaan, en
dat de genade, om staande te kunnen blĳven, aan de verschillende
engelen ook in verschillende mate was geschonken, S. Theol.
I qu. 62 art. 3. en 6. Met die genade toegerust, konden de
engelen de hoogste, onverliesbare zaligheid verdienen, welke bestaat
in de aanschouwing Gods, Petavius, de angelis I 16. Becanus,
Theol. Schol., de ang. c. 2. 3. Theol. Wirceb. 1880 III
466 sq. Pesch, Prael. III 204 sq. Oswald, Angelologie 81 f.
Jansen, Prael. II. 361 sq. In den locus de homine zal de leer
van de dona superaddita onze bĳzondere aandacht vragen. Hier
zĳ er alleen op gewezen, dat zĳ in elk geval bĳ de engelen
niet den minsten grond vindt in de Schrift. De Protest. theologie
verwierp ze dan ook eenparig. Zĳ vergenoegde er zich mede, dat
de engelen, die staande bleven, in het goede waren bevestigd.
En dit hield zĳ met Augustinus en de scholastiek vast tegenover
Origenes, de princ. I 5. 3. 4, en de Remonstranten, die den
wil der goede engelen nog voor veranderlĳk hielden. Inderdaad
worden de goede engelen in de H. Schrift ons ook altĳd voorgesteld
als eene getrouwe schare, die onveranderlĳk den wil des
Heeren doet. Zĳ heeten engelen des Heeren, Ps. 103:20, 104:4,
ἐκλεκτοι, 1 Tim. 5:21, ἁγιοι, Deut. 33:3, Mt. 25:31, engelen
des lichts, Luk. 9:26, Hd. 10:22, 2 Cor. 11:14, Op. 14:10.
Zĳ zien dagelĳks Gods aangezicht, Mt. 18:10, worden ons ten
voorbeeld gesteld, Mt. 6:10; en de geloovigen zullen eenmaal
hun gelĳk worden, Luk. 20:36.


8. In al deze eigenschappen van geschapenheid, geestelĳkheid,
redelĳkheid en zedelĳkheid komen de engelen met de menschen
overeen. Juist omdat in de Schrift de eenheid der engelen op
den voorgrond treedt en hun onderlinge verscheidenheid terugwĳkt,
bestaat er gevaar om het verschil tusschen engel en mensch
over het hoofd te zien. Beider overeenkomst schĳnt het onderscheid
verre te overtreffen. Beiden, mensch en engel zĳn persoonlĳke,
redelĳke, zedelĳke wezens; beiden zĳn oorspronkelĳk
geschapen in kennis, gerechtigheid en heiligheid; beiden kregen
heerschappĳ, onsterfelĳkheid en zaligheid; beiden heeten in de
Schrift zonen Gods, Job 1:6, Luk. 3:38. En toch wordt hun
onderscheid in de Schrift daardoor ten strengste gehandhaafd,
dat wel de mensch maar nooit de engel naar Gods beeld geschapen
heet. In de theologie is dit onderscheid veelszins verwaarloosd.
Volgens Origenes zĳn de engelen en de zielen der
menschen van dezelfde species; de vereeniging der ziel met het
lichaam is eene straf voor de zonde en dus eigenlĳk toevallig.
Origenes kwam hiertoe, omdat hĳ leerde, dat alle ongelĳkheid
uit het schepsel was. God schiep alle dingen in den beginne
gelĳk, dat is, Hĳ schiep alleen redelĳke wezens en die alle gelĳk,
engelen en zielen. Ongelĳkheid kwam onder hen door den vrĳen
wil; sommigen bleven staan en kregen loon, anderen vielen en
kregen straf; de zielen werden bepaald aan lichamen gebonden.
Heel de stoffelĳke wereld en al de verscheidenheid die in haar
aanwezig is, is er dus door de zonde en door de verschillende
mate van zonde; zĳ is er niet, om Gods goedheid te openbaren
maar om de zonde te straffen. Deze leer van Origenes is nu
wel door de kerk verworpen, en de theologie heeft het soortelĳk
verschil van mensch en engel vastgehouden, Thomas, S. Theol.
I qu. 75 art. 7. Maar toch is de gedachte niet geheel overwonnen,
dat de engelen, wĳl alleen geestelĳk, hooger staan dan
de menschen, en daarom nog meer of minstens evenveel recht
hebben op den naam van beelddragers Gods, Damasc., de fide
orth. II 3. Thomas, S. Theol. I qu. 93 art. 3. Commentatores
op Sent. II dist. 16. Oswald, Angelologie 25 enz. In de hierarchie
der schepselen staan de engelen, als zuiver geestelĳke wezens,
het dichtst bĳ God. Tu eras et aliud nihil, unde fecisti coelum
et terram, duo quaedam unum prope te, alterum prope nihil;
unum quo superior tu esses, alterum quo inferius nihil esset,

Aug. Conf. XII 7. Non tantum substantiam a se longinquam,
scil. naturam corpoream, producere debuit (Deus), verum etiam
propinquam et haec est substantia intellectualis et incorporea,
Bonav. Brevil. II 6. Maar ook Lutherschen en Gereformeerden
hebben dit onderscheid van mensch en engel te veel uit het oog
verloren en de engelen beelddragers Gods genoemd, Calvĳn, Inst.
I 15, 3. Polanus, Synt. theol. V c. 10. Synopsis pur. theol.
XII 7. XIII 17. Ex. v. h. Ontw. v. Tol. IX 187. Moor, II 335.
Gerhard, Loc. V c. 4 sect. 5. Delitzsch, Bibl. Psych. 63. Slechts
enkelen zooals Theodoretus, Macarius, Methodius, Tertull. adv.
Marc. II 8 en anderen bestreden dit, Petavius, de sex. dierum
opif. II c. 3 § 4-8. Augustinus zegt uitdrukkelĳk, Deus nulli
alii creaturae dedit quod sit ad imaginem suam nisi homini,
bĳ Thomas, I qu. 93 art. 3, cf. ook Maresius, Syst. Theol. V 37.
Hoeveel overeenkomst er ook zĳ tusschen mensch en engel, er is
niet minder groot verschil. Er zĳn wel allerlei trekken van het beeld
Gods in de engelen, maar de mensch is alleen het beeld Gods.
Dat beeld Gods ligt niet alleen in datgene wat mensch en engel
gemeen hebben, maar evenzeer in datgene wat hen onderscheidt.
De voornaamste punten van verschil zĳn deze: vooreerst is de
engel geest en als geest compleet; de mensch daarentegen is ziel
en lichaam saam; de ziel zonder het lichaam is onvolkomen.
De mensch is dus een redelĳk maar evenzeer een zinnelĳk wezen;
door het lichaam is hĳ aan de aarde gebonden, behoort hĳ bĳ
de aarde en de aarde bĳ hem. En van die aarde is hĳ hoofd
en heer. Nadat de engelen al geschapen waren, zegt God dat hĳ
den mensch wil scheppen en hem heerschappĳ wil geven over de
aarde, Gen. 1:26. Heerschappĳ over de aarde is wezenlĳk eigen
aan den mensch, een stuk van het beeld Gods, en wordt daarom
door Christus ook aan de zĳnen teruggegeven, die Hĳ niet alleen
tot profeten en priesters maar ook tot koningen maakt. De engel
echter, hoe sterk en machtig ook, is dienaar in Gods schepping;
geen heer der aarde, Hebr. 1:14. Ten tweede zĳn de engelen
als zuiver geestelĳke wezens ook onderling niet verbonden door
banden des bloeds. Er is onder hen geen vader en zoon, geen
physische samenhang, geen gemeenschap des bloeds, geen consanguinitas;
zĳ staan, hoe innig ook ethisch verbonden, toch los
naast elkaar, zoodat velen vallen konden en anderen toch staande
blĳven. In den mensch is er daarom eene afschaduwing van het

Goddelĳk wezen, waarin ook personen zĳn, die niet alleen door
wil en genegenheid maar ook door wezen en natuur één zĳn.
Ten derde is er daarom wel eene menschheid, maar in dezen zin
geen "Engelheit". In éénen mensch vielen allen, maar ook in
éénen wordt het menschelĳk geslacht behouden. In de menschheid
is een Adam en daarom ook een Christus mogelĳk. De
engelen zĳn getuigen, de menschen zĳn voorwerpen van Gods
heerlĳkste daden, van de werken zĳner genade. De aarde is het
schouwtooneel van Gods wonderen; hier wordt de strĳd gestreden,
hier de triomf van het Godsrĳk behaald, en de engelen wenden
naar de aarde het oog en begeeren in te zien in de geheimen
des heils, Ef. 3:10, 1 Petr. 1:12. Ten vierde moge de engel
de machtiger geest zĳn, de mensch is toch de rĳkere geest. In
verstand en macht gaat de engel den mensch ver te boven. Maar
door de wonderbaar rĳke relatiën, waarin de mensch tot God,
de wereld en de menschheid staat, is hĳ dieper van ziel en rĳker
van gemoed. De verhoudingen, die het geslachts- en famielieleven,
het leven in gezin, staat en maatschappĳ, het leven voor arbeid,
kunst en wetenschap medebrengt, maken ieder mensch tot eene
wereld in het klein, welke in veelzĳdigheid, in diepte, in rĳkdom
de persoonlĳkheid der engelen verre overtreft. Daarom zĳn ook
de rĳkste en heerlĳkste deugden Gods alleen voor den mensch
kenbaar en genietbaar. Engelen ondervinden zĳne macht, wĳsheid,
goedheid, heiligheid, majesteit; maar de diepten van Gods eeuwige
ontfermingen ontsluiten zich alleen voor den mensch. In den
mensch of beter nog in de menschheid wordt daarom alleen op
creatuurlĳke wĳze het volle beeld Gods ontvouwd. Ten slotte zĳ
hier nog aan toegevoegd, dat de engelen dus ook in eene gansch
andere verhouding tot Christus staan dan de menschen. Dat er
eene relatie bestaat tusschen Christus en de engelen, is ontwĳfelbaar.
Vooreerst leeren toch verschillende Schriftplaatsen, dat
alle dingen, Ps. 33:6, Spr. 8:22v., Joh. 1:3, 1 Cor. 8:6,
Ef. 3:9, Hebr. 1:2 en met name ook de engelen, Col. 1:16
door den Zoon zĳn geschapen, en alzoo is Hĳ de Mediator unionis
van al het geschapene. Maar in de tweede plaats bevatten Ef. 1:10
en Col. 1:19, 20 de diepe gedachte, dat alle dingen ook in
relatie staan tot Christus als Middelaar der verzoening. God heeft
nl. alle dingen door Christus tot zichzelven verzoend en vergadert
ze alle onder Hem als het Hoofd. De relatie bestaat nu wel niet

daarin, gelĳk velen gemeend hebben, dat Christus voor de goede
engelen de gratia en de gloria verworven heeft, cf. Voetius, Disp.
II 262 sq. Gerhard, Loci Theol. XXXI c. 4 § 42 en later bĳ de
leer der voldoening; noch ook, zooals anderen oordeelden, daarin,
dat de engelen membra ecclesiae zouden kunnen heeten, cf. Gerhard,
Loci Theol. XXII c. 6 sect. 9. Maar ze is toch hierin
gelegen, dat alle dingen, die door de zonde verstoord en uiteengeslagen
zĳn, weder in Christus onderling verzoend, in hunne
oorspronkelĳke verhouding hersteld, en onder Hem als het Hoofd
bĳeenvergaderd worden. Christus is alzoo wel Heer en Hoofd,
niet Verzoener en Behouder der engelen. Alle dingen zĳn door
Hem geschapen, en daarom zĳn ze ook tot Hem geschapen, opdat
Hĳ ze verzoend en hersteld wedergeve aan den Vader. Maar
menschen alleen vormen de gemeente van Christus; zĳ alleen is
zĳne bruid, de tempel des H. Geestes, de woning Gods.

9. Met deze natuur der engelen komt hun dienst en werkzaamheid
overeen. Duidelĳk maakt de Schrift daarbĳ onderscheid
tusschen een buitengewonen en een gewonen dienst der engelen.
De buitengewone dienst neemt eerst een aanvang na den val, en
is noodzakelĳk geworden door de zonde. Hĳ is een belangrĳk
element in de bĳzondere openbaring. Wĳ zien de engelen het
eerst optreden tot bewaking van den hof, Gen. 3:24, maar dan
verschĳnen ze en brengen openbaringen over, treden zegenend
of straffend op in de geschiedenis der aartsvaders en der profeten,
en door heel het O. Test. heen. Zĳ verschĳnen aan Abraham,
Gen. 18, Lot, Gen. 19, Jakob, Gen. 28:12, 32:1; zĳ
dienen bĳ de wetgeving, Hebr. 2:2, Gal. 3:19, Hd. 7:53;
zĳ nemen deel in den strĳd van Israel, 2 Kon. 19:35, Dan. 10
vs. 13, 20; zĳ verkondigen Gods raad aan Elia en Eliza, aan
Ezechiel, Daniel en Zacharia. Als om te weerleggen, dat ze geen
overblĳfsels uit het polytheisme zĳn en niet tot een praehistorisch
tĳdperk behooren, neemt hun buitengewone dienst in de dagen
des N. T. nog toe. Zĳ komen voor bĳ de geboorte van Jezus,
Luk. 1:13, 30, 2:10, bĳ zĳne verzoeking, Mt. 4:11, vergezellen
hem gedurende heel zĳn aardsche leven, Joh. 1:52, en
verschĳnen vooral bĳ zĳn lĳden, Luk. 22:43, opstanding, Mt. 28
en hemelvaart, Hd. 1:10. Daarna treden zĳ nog enkele malen
op in de geschiedenis der apostelen, Hd. 5:19, 12:7, 13,

8:26, 27:23, Op. 1:1, om dan den buitengewonen dienst te
staken en eerst weer op te treden bĳ de wederkomst van Christus,
Mt. 16:27, 25:31, Mk. 8:38, Luk. 9:26, 2 Thess. 1:7,
Judas 14, Openb. 5:2 enz., waarbĳ zĳ strĳd voeren tegen Gods
vĳanden, Op. 12:7, 1 Thess. 4:16, Judas 9, de uitverkorenen
verzamelen, Mt. 24:31, en de goddeloozen in het vuur werpen,
Mt. 13:41, 49. De buitengewone dienst der engelen bestaat dus
daarin, dat zĳ de heilsgeschiedenis in haar keerpunten begeleiden.
Zĳ brengen dat heil niet zelven tot stand, maar zĳ nemen toch
deel aan de historie van dat heil. Zĳ brengen openbaringen over,
beschermen Gods volk, bestrĳden zĳne vĳanden, en doen allerlei
dienst in het rĳk Gods. Altĳd zĳn ze daarbĳ werkzaam op het
terrein der gemeente; ook waar ze macht krĳgen over de natuurkrachten,
Op. 14:18, 16:5, of in de lotgevallen der volken
ingrĳpen, geschiedt dit in het belang der gemeente. Daarbĳ verdringen
zĳ nooit de souvereiniteit Gods, noch ook zĳn ze bemiddelaars
der gemeenschap Gods met den mensch. Maar zĳ zĳn
gedienstige geesten in het belang van hen, die de zaligheid beërven
zullen. Zĳ dienen God in het rĳk der genade, niet in dat der
natuur. Deze buitengewone dienst is daarom vanzelf ook opgehouden
met de voltooiing der openbaring. Terwĳl zĳ vroeger
telkens bĳzondere openbaringen hadden over te brengen en tot
de aarde nederdaalden, zĳn ze nu veeleer ons ten voorbeeld en
klimmen wĳ tot hen op. Zoolang de bĳzondere openbaring nog
niet was voltooid, naderde de hemel de aarde en daalde Gods
Zoon tot ons neder. Nu is Christus verschenen, en het woord
Gods is volkomen tot ons gesproken. Zoo zien de engelen dan
naar de aarde heen, om van de gemeente te leeren de veelvuldige
wĳsheid Gods. Wat zouden engelen ons nog geven kunnen, nu
God zelf zĳn eigen Zoon ons schonk?

Maar de Schrift spreekt ook nog van een gewonen dienst der
engelen. Allereerst behoort daartoe dat zĳ God loven dag en
nacht, Job 38:7, Jes. 6, Ps. 103:20, 148:2, Op. 5:11; en
de Schrift geeft den indruk, dat ze dat doen in hoorbare klanken,
al is het ook, dat wĳ van het spreken en zingen der engelen ons
geen voorstelling kunnen maken. Maar tot dien gewonen dienst
behoort ook, dat zĳ zich verheugen over de bekeering van den
zondaar, Luk. 15:10, waken over de geloovigen, Ps. 34:8,
91:11, de kleinen beschermen, Mt. 18:10, in de gemeente

tegenwoordig zĳn, 1 Cor. 11:10, 1 Tim. 5:21, haar volgen op
hare gangen door de geschiedenis, Ef. 3:10, door haar zich laten
onderwĳzen, Ef. 3:10, 1 Petr. 1:12 en de geloovigen dragen
in Abrahams schoot, Luk. 16:22. Zĳ zĳn alzoo werkzaam coram
Deo consistendo, hominibus piis assistendo, atque diabolis et hominibus
malis resistendo, Hollaz, p. 390. De Schrift blĳft doorgaans
bĳ deze algemeene beschrĳving van den gewonen dienst
der engelen staan en daalt niet in bĳzonderheden af. Maar de
theologie heeft zich daarmede niet tevreden gesteld; ze heeft dien
op allerlei wĳze gespecialiseerd. Vooral geschiedde dit in de leer
der beschermengelen. De Grieken en Romeinen hadden iets dergelĳk
in hunne δαιμονες en genii; niet alleen schreef men aan
iederen mensch een goeden en een kwaden genius toe, maar men
had ook geniën van huizen, familiën, genootschappen, steden,
landen, volken, van aarde, zee, wereld enz. De Joden namen
zeventig volken-engelen aan met beroep op Deut. 32:8 en Dan.
10:13, en gaven voorts aan elken Israëliet een engel tot geleide,
Weber, System 161 f. De christelĳke theologie nam dit spoedig
over. De Pastor van Hermas, Mand. VI 2 kent aan iederen
mensch twee engelen toe, εἱς της δικαιοσυνης και εἱς της πονηριας
en stelde voorts ook heel de schepping en den ganschen bouw
der kerk onder de hoede der engelen, Vis. III 4. Met voorliefde
werd deze leer der beschermengelen ontwikkeld door Origenes.
Soms heeft ieder mensch bĳ hem een goeden en een kwaden
engel; soms voegt hĳ er aan toe, dat alleen de goede engelen
van de gedoopte Christenen het aangezicht Gods zien; of ook
zegt hĳ, dat alleen de Christenen en de deugdzamen een beschermengel
hebben, en dat ze al naar gelang van hun verdienste een
lageren of hoogeren engel tot leidsman ontvangen. Maar voorts
neemt hĳ ook bĳzondere engelen aan voor kerken, landen, volken,
voor kunsten en wetenschappen, voor planten en dieren; zoo is
Raphael de engel der genezing, Gabriel van den oorlog, Michael
van het gebed enz., cf. de princ. I 8. III 3. c. Cels. V 29. VIII
31 enz. En zoo leerden zakelĳk alle kerkvaders, al was er verschil
over, of alle menschen dan wel alleen de Christenen een beschermengel
hadden; of ieder mensch alleen een goeden of ook een
kwaden engel had; wanneer de beschermengel aan den mensch
geschonken werd, bĳ de geboorte of bĳ den doop, en wanneer
hĳ van hem genomen werd, bĳ het bereiken der volmaaktheid

of eerst bĳ den dood. Bĳ allen stond ook vast, dat er niet alleen
beschermengelen der menschen zĳn maar ook van landen, volken,
kerken, diocesen, provinciën enz., Schwane, D. G. II2 244. Later
werd deze bescherming der engelen ten deele beperkt en ten deele
nog uitgebreid. Beperkt, in zoover sommigen op het voetspoor
van Pseudodionysius, de coel. hier. c. 13 leerden, dat de drie
hoofdklassen der engelen, cherubim, serafim en tronen, God alleen
dienden in den hemel, Thomas, S. Theol. I qu. 112. Uitgebreid,
inzoover de scholastiek heel de voorzienigheid Gods in natuur en
geschiedenis, inzonderheid in de beweging der sterren, door engelen
bemiddeld dacht, Thomas, S. Theol. I qu. 70 art. 3. qu. 110
art. 1. S. c. Gent. III 78 sq. Bonaventura, Sent. II dist. 14 p.
1 art. 3 qu. 2. Beschermengelen van menschen worden door de
Roomsche theologen algemeen aangenomen en worden ook in den
Catech. Rom. IV c. 9 qu. 4 en 5 erkend. Maar overigens is er
over al de bovengenoemde punten onder hen groot verschil van
gevoelen, cf. Petavius, de ang. II c. 6-8. Becanus, Theol. schol.
tract. III de angelis c. 6. Theol. Wirceb. Paris. 1880 III 480.
C. Pesch, Prael. dogm. III 210. Oswald, Angelologie 120 f. enz.
Dezelfde leer vinden wĳ bĳ Luther, cf. Köstlin, Luthers Theol.
II 345; maar de Luthersche theologen waren meest voorzichtiger,
Gerhard, Loci theol. V cap. 4 sect. 15. Quenstedt, Theol. did.
pol. I 450. Hollaz, Syst. theol. p. 390. Calvĳn verwierp de angeli
tutelares, Inst. I 14, 7. Comm. op Ps. 91, Mt. 18:10 en de
meeste Geref. volgden hem, zie vooral Voetius, Disp. I 897 sq.;
slechts enkelen namen beschermengelen van menschen aan, Zanchius,
Op. III 142 sq. Bucanus, Inst. theol. VI 28. Maccovius,
Loci Comm. p. 394. Rivetus, Alsted, Vossius, ook Hugo Grotius
op Mt. 18:10, cf. Heppe, Dogm. der ev. ref. K. 155. M. Vitringa
II 117. In den nieuweren tĳd heeft de leer der beschermengelen
weer steun gevonden bĳ Hahn, Weiss, Bibl. Theol. des N. T.
594. Ebrard, Dogm. § 239. Vilmar, Dogm. I 310. Martensen,
Dogm. § 69 e. a. Voorts werd de gewone dienst der engelen ook
nog daarin nader bepaald, dat zĳ met hunne voorbede voor de
geloovigen op aarde ten goede werkzaam waren in den hemel.
Ook dit werd reeds door de Joden, en ook door Philo geleerd,
en dan door Origenes, c. Cels VIII 64 en de kerkvaders overgenomen
en in de Roomsche symbolen vastgesteld, Catech. Rom.
III c. 2 qu. 5 n. 2. Ook de Luthersche belĳdenisschriften spreken

nog van deze voorbede, Apol. Conf. art. 21. Art. Smalc. II 2,
en evenzoo de Luth. dogmatici, Philippi, Kirchl. Gl. II 324.
Daarentegen werd ze door de Gereformeerden eenparig verworpen.

Voor dezen specialen dienst van bescherming en voorbede beroept
men zich op enkele plaatsen der Schrift, vooral Deut. 32:8,
Dan. 10:13, 20, Mt. 18:10, Op. 1:20, 2:1 enz., Job 33:23,
Zach. 1:12, Luk. 15:7, Op. 18:3, en vooral ook op Tobias
12:12-15. Op zichzelve is deze leer van de bescherming en
van de voorbede der engelen niet verwerpelĳk. Dat God evenals
in de bĳzondere, zoo ook in de algemeene openbaring zich dikwerf
of zelfs geregeld van engelen bedient, is op zichzelf niet onmogelĳk;
en evenmin is het ongerĳmd, dat de engelen voor de
menschen hunne gebeden opzenden tot God, daar zĳ toch belang
stellen in hun lot en de gangen van het koninkrĳk Gods in de
geschiedenis der menschheid nagaan. Maar, hoe weinig er op
zichzelf tegen in te brengen zĳ, de Schrift neemt in betrekking
tot bescherming en voorbede der engelen eene soberheid in acht,
welke ons ten regel moet zĳn. In Deut. 32:8 lezen we, dat God
bĳ de scheiding der volken reeds gedacht heeft aan zĳn volk
Israel en hunne woning bepaalde ‎‏לְמִסְפַּר בְּנֵי־יִשְׂרָאֵל‏‎, naar het getal
der kinderen Israels, d. i. zoo, dat Israel naar zĳn getal eene
genoegzame erve ontving. De LXX heeft echter deze woorden
vertaald door κατα ἀριθμον ἀγγελων en gaf daardoor aanleiding
tot de leer der volkenengelen. De oorspronkelĳke tekst leert hier
echter niets van en valt dus als bewĳsplaats geheel weg. Iets
anders is het met Daniel 10:13, 20. Daar wordt gezegd, dat
de in vs. 5 aan Daniel verschĳnende gestalte stond tegenover den
vorst van Perzie en, geholpen door Michael, die een der eerste
vorsten vs. 13, de groote vorst voor de kinderen Israels 12:1,
10:21 genoemd wordt, dien vorst van Perzie verdreef en bĳ de
koningen van Perzie zĳne plaats innam. Calvĳn en de Geref.
dachten bĳ dien vorst van Perzie gewoonlĳk aan de Perzische
koningen. Maar het schĳnt, dat onder dien vorst toch iets anders,
nl. de beschermgeest van Perzie moet worden verstaan. Want
vooreerst is er geen twĳfel aan, of Israel heeft zulk een beschermengel
in Michael, die zĳn vorst heet, 10:13, 21, 12:1;
ten tweede worden de koningen van Perzie in 10:13 duidelĳk
van dien vorst onderscheiden; en ten derde eischt de analogie,
dat de geestelĳke macht aan de eene zĳde strĳd voert tegen eene

geestelĳke macht aan den anderen kant. Het boek Daniel geeft
ons dus werkelĳk de voorstelling, dat de strĳd tusschen het rĳk
Gods en de koninkrĳken der wereld niet alleen hier op aarde
maar ook in het rĳk der geesten tusschen de engelen gestreden
wordt. Meer mag en kan er niet uit worden afgeleid. Er ligt
volstrekt niet in, dat elk land en volk zĳn eigen engel heeft.
Maar bĳ den geweldigen kamp, die er tusschen Israel en Perzie,
dat is hier wezenlĳk tusschen ’t rĳk Gods en dat van Satan gestreden
wordt, treden er aan weerszĳde engelen op, die deelnemen
aan den kamp en de volken ondersteunen. Nog veel minder kan
uit Op. 1:20 enz. worden afgeleid, dat iedere gemeente haar
engel heeft, want onder de ἀγγελοι, der zeven gemeenten zĳn niets
anders dan hare leeraren te verstaan; ze worden toch geheel
beschouwd als representanten der gemeenten; het zĳn hunne
werken, die geprezen of gelaakt worden; aan hen worden de
brieven geschreven. Den meesten steun vindt de leer der beschermengelen
in Mt. 18:10, welke tekst ongetwĳfeld inhoudt, dat eene
bepaalde klasse der engelen belast is met de bescherming der
kleinen, maar waar toch in het minst niet staat, dat aan elken
uitverkorene een engel is toegevoegd. Dit wordt alleen gevonden
in het apocriefe boek Tobias. Maar daarmede verraadt deze leer
der beschermengelen ook haren oorsprong. Zĳ is wezenlĳk van
heidensche afkomst. Zĳ leidt bovendien tot allerlei spitsvondige
vragen en ĳdele kwestiën. Zĳ weet niet, of aan iederen mensch
b. v. zelfs nog aan den antichrist, gelĳk Thomas meende, I qu.
113 art. 4, of alleen aan de uitverkorenen een engel wordt toegevoegd,
of alleen een goede of ook een kwade engel allen vergezelt,
wanneer hĳ aan iemand geschonken en van hem genomen
wordt, wat zĳn dienst is enz. Daarom mogen wĳ niet verder
gaan, dan dat aan bepaalde klassen der engelen ook de behartiging
van bepaalde belangen op aarde is opgedragen. En evenzoo is het
met de voorbede der engelen; ze wordt geleerd in Tobias 12:16,
maar komt in de Schrift niet voor. In Job 33:23 is van den
Angelus increatus sprake. Luk. 15:7 leert wel, dat de engelen
zich over de bekeering eens zondaars verheugen en onderstelt dus
ook wel, dat zĳ die wenschen, maar spreekt toch van geen voorbede
in eigenlĳken zin. En in Op. 8:3 ontvangt een engel wel
een wierookvat met reukwerk, om de in zichzelf zondige gebeden
der heiligen liefelĳk en aangenaam te maken voor den Heere;

maar van voorbede wordt ook hier met geen woord melding gemaakt.
De engel is eenvoudig dienaar, hĳ richt het altaar niet
op, hĳ bereidt het reukwerk zelf niet maar ontvangt het, en laat
alleen de gebeden met dat reukwerk opstĳgen tot God. Hĳ verricht
een dergelĳken dienst als de serafim in Jes. 6:6, 7.

10. Deze leer der beschermengelen en van hunne voorbede
heeft eindelĳk ook dit nadeel gehad, dat ze in de practĳk spoedig
tot eene vereering en aanbidding der engelen heeft geleid. Col. 2
vs. 18 leert, dat zulk eene θρησκεια των ἀγγελων reeds in den
apostolischen tĳd voorkwam. Theodoretus merkt in zĳn commentaar
bĳ die plaats op, dat zulk een dienst der engelen in zĳn tĳd
nog in Phrygie bestond en dat de synode te Laodicea de vereering
der engelen verboden had, opdat God niet verlaten werd,
Schwane, D. G. II 245. Vele kerkvaders waarschuwen tegen
vereering en aanbidding der engelen, Iren. adv. haer. II 32. Orig.
c. Cels. V 4, 5. VIII 13. Athanasius, c. Ar. II 23. Augustinus,
de vera relig. 55. Conf. X 42. de civ. VIII 25 enz. De overtuiging
is nog algemeen, dat God alleen aangebeden mag worden,
en dat aan de engelen alleen eene burgerlĳke eer toekomt. Honoramus
eos caritate, non servitute, Aug. de vera relig. 55. Ze
zĳn potius imitandi quam invocandi, de civ. X 26. En nog Gregorius
de Groote zegt in zĳne uitlegging op het Hooglied cap. 8,
dat, sedert Christus op aarde gekomen is, ab ipsis etiam angelis
ecclesia honoratur; onder het O. T. bad Jozua wel den engel aan,
Jos. 5:19, maar in het N. T. wĳst de engel de aanbidding van
Johannes af, Op. 22:9. Maar toch bewĳzen deze waarschuwingen
juist, dat in de practĳk de grenzen tusschen de aanbidding Gods
en den eerbied aan de engelen werden uitgewischt. Duidelĳk wordt
de aanroeping der engelen het eerst uitgesproken door Ambrosius,
de viduis, cap. 9 § 55, waar hĳ o. a. zegt: obsecrandi sunt
angeli, qui nobis ad praesidium dati sunt. Reeds Eusebius maakte
de onderscheiding tusschen het τιμαν, dat tegenover de engelen
ons past, en het σεβειν, dat Gode alleen toekomt, Praep. Ev.
VII 15, en zakelĳk vinden we deze ook al bĳ Orig. c. Cels. VIII
13. 57. Augustinus nam ze over, juist om de godsdienstige vereering
der engelen te voorkomen, de civ. V 15. VII 32. X 1.
Maar weldra werd die onderscheiding gebezigd, om de aanroeping
der engelen te wettigen. Zoo reeds op het concilie van Nicea 787

en dan voorts bĳ de scholastici, Lombardus, Sent. III dist. 9.
Thomas, S. Th. II 2 qu. 103 art. 3. Trente noemde de aanroeping
goed en nuttig, sess. 25; de Catech. Rom. III cap. 2 qu.
4 n. 3 grondde ze daarop, dat de engelen steeds Gods aangezicht
zien en het patrocinium salutis nostrae hebben op zich genomen;
het Breviarium Romanum nam ook gebeden op in festo angelorum
en de Roomsche dogmatici verdedigen haar eenparig, Bellarminus,
de sanct. beatit. I c. 11-20. Petavius, de angelis II c. 9 en 10,
hoewel ze haar gewoonlĳk later bĳ den cultus sanctorum behandelen.
Lutherschen en Gereformeerden en schier alle Protestanten
stonden echter sterk, als ze deze godsdienstige vereering der
engelen, evenals ook die der heiligen verwierpen, Luther, bĳ
Köstlin, L. Theol. II 23 f. Zwingli, Op. I 268 sq. 280 sq. III
135 sq. enz. Calvĳn, Inst. I 14, 10-12, cf. III 20, 20-24.
Gerhard, Loci theol. XXVI § 370-480, over de engelen vooral
§ 427. Quenstedt I 486 sq. Turretinus, Th. El. VII qu. 9. Id.
De necessaria secessione nostra ab ecclesia Romana, Genevae
1692, disp. 2-4 de idololatria Romana p. 33-109. Want
vooreerst is er geen enkel voorbeeld van in de Schrift; wel beroepen
de Roomschen zich op enkele plaatsen des O. Test. zooals
Gen. 18:2, 32:24, 48:16, Ex. 23:20, Num. 22:31, Jos. 5
vs. 14, Richt. 13:17, maar hier is overal niet van een geschapen
engel maar van den Malak Ihvh sprake, en in het N. T. is er
zelfs geen schĳn van eenig bewĳs te vinden. Maar dat niet alleen;
de engelenvereering is niet alleen zonder voorschrift en zonder
voorbeeld in de Schrift, zoodat Rome met eenigen schĳn van
grond zou kunnen beweren, dat de vereering van engelen en
heiligen in de Schrift niet verboden en dus toegelaten is, en
daarom ook feitelĳk haar niet oplegt en gebiedt, maar alleen
veroorlooft en nuttig rekent, Jansen Prael. theol. III 1008; ze
wordt er ook positief in verboden, Deut. 6:13, 10:20, Mt.
4:10, Col. 2:18, 19, Op. 19:10, 22:9. Godsdienstige eer
mag naar de Schrift alleen aan God bewezen worden en komt
aan geen schepsel toe. De Roomschen hebben dit niet geheel
durven ontkennen, maar toch met de onderscheiding van latria
en dulia de vereering der engelen zoeken te rechtvaardigen. Nu
is dit bĳ Rome geen onderscheid tusschen godsdienstige en burgerlĳke
eer, hetgeen te billĳken zou zĳn; neen, de vereering van
engelen en heiligen, draagt bĳ Rome wel terdege een godsdienstig

karakter, zĳ het ook dat deze relatief is. De dulia is een
cultus religiosus. Maar zoo verstaan, wordt ze èn door de Schrift
èn door de practĳk veroordeeld. De Schrift kent geen tweeërlei
godsdienstige vereering, eene lagere en eene hoogere. De Roomschen
geven dan ook toe, dat latria en dulia volstrekt niet in
de Schrift zoo onderscheiden worden als zĳ doen, en dat ze ook
etymologisch daartoe geen grond geven. Het hebr. ‎‏עבד‏‎ is nu eens
door δουλεια, dan door λατρεια vertaald, cf. Deut 6:13 en 1 Sam.
7:3, 1 Sam. 12:20 en Deut. 10:12; aan Israel wordt zoowel
het δουλευειν als het λατρευειν van andere goden verboden,
Ex. 20:5, Jer. 22:9. Evenzoo wordt het hebr. ‎‏שׁרת‏‎ door beide
grieksche woorden overgezet, Ez. 20:32, Jes. 56:6. Meermalen
wordt δουλευειν van God gebruikt, Mt. 6:24, Rom. 7:6, 14:18,
16:18, Gal. 4:9, Ef. 6:7, Col. 3:24, 1 Thess. 1:9 en
λατρευειν wordt ook wel gebezigd van dienst jegens menschen.
Noch etymologisch noch Schriftuurlĳk zĳn de beide woorden
zoo onderscheiden, als Rome dit leert. Heel het onderscheid is
willekeurig. Trouwens, het monotheisme brengt mede, dat er
maar ééne godsdienstige vereering is en kan zĳn; alle vereering
van schepselen is òf alleen burgerlĳk òf ze doet aan het monotheisme
tekort en schrĳft aan schepselen een Goddelĳk karakter
toe. De praktĳk leert dit ook ten duidelĳkste. Al zegt men
telkens, dat engelen en heiligen slechts middelaars zĳn, dat zĳ
niet zelven rechtstreeks maar God in hen wordt aangeroepen,
dat Gods eer door hunne aanroeping niet verminderd maar vermeerderd
wordt; het doet alles feitelĳk niets ter zake, de ervaring
toont maar al te duidelĳk, dat de Roomsche Christen op schepselen
zĳn vertrouwen stelt. Bovendien, al ware de onderscheiding
op zich zelve juist, zĳ zou toch de godsdienstige vereering der
engelen niet kunnen rechtvaardigen. Want indien deze redeneering
ter verdediging genoegzaam ware, zou geen afgoderĳ en geen
beeldendienst meer te veroordeelen zĳn. De Heidenen, dieren en
beelden aanbiddend, wisten zeer goed, dat deze niet de goden
zelven waren, Rom. 1:23. De Joden hielden het gouden kalf
niet voor Jahveh zelf, Ex. 32:4, 1 Kon. 12:28. Satan, Christus
verzoekende, eischte volstrekt niet, dat deze hem voor God zou
houden, Mt. 4:9. En Johannes dacht geenszins, dat de engel,
die hem verscheen, God was, Op. 19:10. En toch antwoordt
Jezus: den Heer uwen God zult gĳ aanbidden en Hem alleen

dienen. Dit alleen is exclusief, evenals de eenige Middelaar
Christus Jezus alle andere engelen of menschen als middelaars
uitsluit. Maar dit is het juist, wat door Rome ontkend wordt.
Evenals Mt. 19:17, 23:8, Joh. 9:5, 1 Tim. 2:5, 6:16 enz.
niet uitsluiten, dat ook menschen goed, meester, licht, middelaar,
onsterfelĳk kunnen heeten, zoo bewĳst ook volgens Rome Mt. 4
vs. 10 niet, dat God alleen mag worden aangebeden. De engelen
en heiligen zĳn n.l. volgens Rome de Goddelĳke natuur zelve
deelachtig; de dona supernaturalia zĳn wel geschonken, afgeleid
maar zĳn van dezelfde natuur als het Goddelĳke wezen zelf.
En daarin ligt bĳ Rome de diepste grond van de aanbidding
der heiligen en engelen. God deelt in de justitia supernaturalis
zichzelf, zĳn eigen wezen aan schepselen mee; en daarom mogen
deze ook op godsdienstige wĳze worden vereerd. En de eigenlĳke
gedachte van Rome is deze: tot esse species adorationis, quot
sunt species excellentiae, Thomas, S. Theol. II 2 qu. 103 art. 3.
Bellarminus, de sanct. beatit. I c. 12. Petavius, de angelis II
c. 10. Jansen, Praet. Theol. III 1017. Möhler Symb. § 52. 53.

Door de verwerping van de godsdienstige vereering der engelen
heeft het Protestantisme erkend, dat de engelen geen onontbeerlĳk
element zĳn in het religieuse leven der Christenen. Zĳ zĳn de
bewerkers niet van ons heil, de grond niet van ons vertrouwen,
het voorwerp niet van onze vereering; niet met hen, maar met
God staan wĳ in gemeenschap; zelfs verschĳnen zĳ ons thans
niet meer en heeft alle bĳzondere openbaring door engelen opgehouden.
De engelen kunnen en mogen in de Prot. kerken en
confessies niet die plaats innemen, welke in de Roomsche hun
is aangewezen. Maar toch is daarmee niet alle beteekenis van
de wereld der engelen voor de religie ontkend. Deze ligt allereerst
daarin, dat God zich bĳ zĳne werken op het terrein der
genade van den dienst van engelen gebruiken wil. De engelen
zĳn van buitengewone beteekenis voor het rĳk Gods en zĳne
geschiedenis; op alle keerpunten ontmoeten wĳ ze; zĳ zĳn bemiddelaars
der opstanding, getuigen van Gods groote daden.
Hun beteekenis is veelmeer van objectieven dan van subjectieven
aard. Van gemeenschap met de wereld der engelen weten we
in onze religieuse ervaring niets af. Noch op ons godsdienstig
noch op ons zedelĳk leven hebben de engelen een invloed, die
onder duidelĳke woorden te brengen is. Hun waarde ligt in de

geschiedenis der openbaring, gelĳk de Schrift ons die kennen
doet. In de tweede plaats kunnen de engelen daarom ook geen
object zĳn van onze eerbiedige hulde, gelĳk wĳ die aan menschen
bewĳzen. Zeer zeker is er eene burgerlĳke eer, welke wĳ hun
te betoonen hebben. Maar deze is toch ook weer anders dan
tegenover menschen, die wĳ persoonlĳk kennen en ontmoeten.
De Roomschen betoogen de vereering der engelen ook vooral
met de redeneering, dat zĳ als gezanten des Allerhoogsten toch
op onze hulde aanspraak hebben, evenals in de ambassadeurs
der vorsten dezen zelven worden geëerd. En dit is ook op zichzelf
volkomen juist. Indien een engel ons verscheen, zou hĳ door
ons met eerbiedige hulde moeten worden begroet. En zoo geschiedde
ook, als engelen in de dagen der openbaring aan menschen
verschenen. Alleen maar, zulke verschĳningen zĳn er niet
meer. Van eene hulde, gelĳk de aartsvaders, profeten, apostelen
die aan de hun verschĳnende engelen toebrachten, kan bĳ ons
geen sprake zĳn. Het is niet mogelĳk, om zulk een eerbied en
hulde aan hen te bewĳzen. In de derde plaats is er daarom
nog wel eene eere, die de engelen van ons ontvangen moeten.
Maar deze eere is in geen enkel opzicht godsdienstig, maar alleen
burgerlĳk van aard, in het wezen der zaak gelĳk aan die, welke
wĳ aan menschen, aan schepselen toekennen. En deze honor
civilis bestaat daarin, dat wĳ met eerbied aan hen denken en
van hen spreken, dat wĳ hen niet in de kleinen verachten, Mt. 18
vs. 10, dat wĳ gedachtig zĳn aan hunne tegenwoordigheid, 1 Cor. 11
vs. 10, dat wĳ hun verkondigen de veelvuldige wĳsheid Gods,
Ef. 3:10, dat wĳ hen doen inzien in de verborgenheden des
heils, 1 Tim. 5:21, dat wĳ door onze bekeering hun vreugde
bereiden, Luk. 15:10, hen navolgen in het betrachten van Gods
wil, Mt. 6:10, dat wĳ één met hen ons gevoelen en leven in
de verwachting van tot hen te gaan, Hebr. 12:22, dat wĳ met
hen en alle schepselen één koor vormen tot grootmaking van den
Naam des Heeren, Ps. 103:20, 21. Hierin bestaat de ware
vereering der engelen. En indien dit goed verstaan wordt, dan
kan eindelĳk in de vierde plaats de leer der engelen ons ook
tot troost en bemoediging zĳn. God heeft ook deze leer ons
geopenbaard, opdat Hĳ ons in onze zwakheid sterken, in onze
moedeloosheid opbeuren zou. Wĳ staan in den geestelĳken strĳd
niet alleen. Wĳ staan in verband met eene gansche wolke van

getuigen rondom ons heen. Er is nog eene andere, betere wereld
dan deze, waar God op volmaakte wĳze wordt gediend. Zĳ is
ons tot voorbeeld, tot prikkel en aansporing, en tevens tot heimwee
en einddoel. Gelĳk de wereld der engelen in de openbaring tot
ons is neergedaald, zoo klimt de gemeente in Christus tot haar
op. Wĳ zullen den engelen gelĳk zĳn en dagelĳks zien het aangezicht
van onzen Vader, die in de hemelen is, Mastricht, Theol.
theor. pr. III 7, 25. Love, Theol. practica p. 205. Philippi,
Kirchl. Gl. II 320 f. Frank, Chr. Wahrh. I 353. v. Oosterzee,
Chr. Dogm. § 57, 10.



§ 31. De stoffelĳke wereld.

1. Naast de geestelĳke bestaat er ook eene stoffelĳke wereld.
Maar terwĳl de engelen in hun bestaan en wezen alleen uit de
openbaring bekend en voor rede en wetenschap verborgen zĳn,
wordt de stoffelĳke wereld door allen aanschouwd en komt ze
zoowel in de philosophie als in de theologie, zoowel in de religie
als in de wetenschap ter sprake. Hier is daarom ieder oogenblik
verschil en botsing mogelĳk. Wel spreken beide, philosophie en
theologie, over de stoffelĳke wereld in verschillenden zin. Gene
vorscht den oorsprong en de natuur van alle dingen na, maar
deze gaat van God uit, en leidt alles tot Hem terug; zĳ heeft
het met de schepselen alleen te doen, inzoover ze werken Gods
zĳn en iets van zĳne deugden openbaren; ook waar ze over de
schepselen handelt, is en blĳft ze dus altĳd theologie, Thomas,
S. c. Gent II c. 2 sq. Polanus, Synt. theol. V c. 7. Maar al is
er zoo een belangrĳk onderscheid, theologie en philosophie handelen
toch over dezelfde wereld. Om botsing tusschen beide te
vermĳden, is wel menigmaal boedelscheiding voorgesteld: de
wetenschap zou de zichtbare dingen onderzoeken en aan religie
en theologie niets overlaten dan de religieus-ethische wereld; of
nog strenger, al het zĳnde zou voor de wetenschap zĳn en alleen
in waardeeringsoordeelen zou de religie mogen spreken. Maar
zulk eene scheiding is beide theoretisch en practisch onmogelĳk.
Gelĳk elk wetenschappelĳk stelsel ten slotte altĳd wortelt in
godsdienstige overtuigingen, zoo is er geen enkele religie, die niet

eene bepaalde beschouwing over het geschapene meebrengt. Alle
godsdiensten hebben hunne kosmogonieën, die niet uit wĳsgeerige
redeneering zĳn ontstaan maar berusten op overlevering. Ook
Genesis 1 is geenszins eene wĳsgeerige wereldbeschouwing, maar
eene traditie, die in veel opzichten met de kosmogonieën der
andere godsdiensten overeenstemt en toch ook op merkwaardige
wĳze daarvan afwĳkt. De overeenkomst bestaat daarin, dat in alle
kosmogonieën de wereldformatie wordt toegeschreven aan God,
dat de eerste toestand een onontwikkelde en chaotische was, dat
de vorming der wereld in eenige tĳdperken verloopt, van lager
tot hooger opklimt en eindigt in den mensch, die Gode verwant
is, cf. boven bl. 386. Maar de punten van verschil zĳn nog veel
grooter. De heidensche kosmogonieën zĳn alle tegelĳk ook theogonieën,
nemen alle eene Urstof aan en leeren een chaos in
eigenlĳken zin. Het verhaal in Genesis daarentegen is streng
monotheistisch, het leert eene schepping uit niets, en kent geen
eigenlĳken chaos. Daarom is het ook ongeloofelĳk, dat de Joden
dit verhaal in de ballingschap van de Babyloniërs zouden hebben
overgenomen. Vooreerst toch was de schepping ook reeds vóór de
ballingschap aan de Israelieten bekend. Vervolgens was dit ook
reeds het geval met de zevendaagsche week, welke op de scheppingsdagen
is gegrond. Dan is het onwaarschĳnlĳk, dat de Joden
een zoo belangrĳk stuk hunner leer van hunne overwinnaars
zouden hebben overgenomen. En eindelĳk, waren de heidensche
kosmogonieën zoo door en door polytheistisch, dat ze het monotheistisch
volk van Israel veeleer moesten afstooten dan aantrekken
en zich ook maar niet zoo in een schoon, monotheistisch verhaal
als Gen. 1 lieten omwerken. Veeleer pleit alles er voor, dat wĳ
in Genesis eene traditie bezitten, die van de oudste tĳden afkomstig
is, bĳ de andere volken allengs is verbasterd, en door
Israel in hare zuiverheid is bewaard, Delitzsch, Neuer Comm. z.
Genesis S. 41. 42.

2. In het verhaal van Gen. 1 dient het eerste vers opgevat
als de beschrĳving van een eigen feit. In vers 2 bestaat de aarde
reeds, zĳ het ook in woesten en ledigen toestand. En vers 1
verhaalt den oorsprong van die aarde; ze werd door God terstond
als aarde geschapen. Nadat in vers 1 maar even de hemel naast
de aarde werd genoemd, gaat vers 2 terstond tot de aarde over,

de kosmogonie wordt geogonie. En die aarde is van het eerste
moment af aarde; geen ὑλη in aristotelischen zin, geene materia
prima, geen chaos ook in den zin der heidensche kosmogonieën.
Ein geschaffenes Chaos ist ein Unding (Dillmann). Wel wordt de
aarde ons nu beschreven als ‎‏תֹהוּ וָבֹהוּ‏‎, als een ‎‏תְהוֹם‏‎, waarover
de duisternis zich uitbreidde. Maar dit drukt iets gansch anders
uit dan wat gewoonlĳk onder chaos wordt verstaan. Het woord
‎‏תֹהוּ‏‎ komt meermalen, vooral bĳ Jesaia, voor en doet overal denken
aan eene ruimte, die ledig is; aan eene plaats, waar geen weg
en alles ongebaand en ongevormd is. Het woord ‎‏בֹהוּ‏‎ wordt nog
gevonden in Jes. 34:10 en Jer. 4:23, beide malen in verbinding
met ‎‏תֹהוּ‏‎, en drukt dezelfde gedachte uit. De toestand der aarde
in Gen. 1:2 is niet die van eene positieve verwoesting maar
van een nog niet gevormd zĳn. Er is geen licht, geen leven, geen
organisch wezen, geen vorm en gestalte der dingen. Nog nader
wordt hĳ daardoor verklaard, dat hĳ een ‎‏תְהוֹם‏‎ was, eene bruisende
watermassa, in duisternis gehuld. De aarde is ἐξ ὑδατος
και δι’ ὑδατος, 2 Petr. 3:5, Ps. 104:5, 6. Deze ongevormde,
onontwikkelde toestand heeft naar de bedoeling van Genesis zeker
eenigen tĳd, hoe kort dan ook, geduurd. Er wordt geen bloot
logische onderstelling in beschreven, maar een feitelĳke toestand.
Alleen rĳst dan de vraag, hoelang deze toestand duurde. Dit nu
hangt weder geheel daarvan af, of de schepping van hemel en
aarde, waarvan Gen. 1:1 spreekt, valt vóór of binnen den eersten
dag. Genesis geeft geen anderen indruk, dan dat de schepping
van hemel en aarde in vers 1 en de ongevormde toestand der
aarde in vers 2 aan den eersten dag vooraf gaat. Immers, in
vers 2 is er nog duisternis en geen licht; de dag nu is niet en
begint niet met duisternis maar met licht; eerst door de schepping
van het licht vers 3 wordt de dag mogelĳk; God noemde
dan ook niet de duisternis maar het licht dag en de duisternis
noemde Hĳ nacht, vers 5; de wisseling van licht en donker, van
dag en nacht kon eerst met de schepping van het licht een
aanvang nemen; eerst nadat het licht was geweest, kon het avond
en daarna weer morgen worden, en met dezen morgen eindigde
de eerste dag, want Gen. 1 rekent den dag van morgen tot
morgen. Het werk van den eersten dag bestond dus niet in de
schepping van hemel en aarde, niet in het laten voortbestaan van
den ongevormden toestand, maar in de schepping van het licht

en de scheiding van licht en duisternis. Tegen deze exegese zou
nu ook volstrekt geen bezwaar bestaan, indien niet elders stond,
dat God hemel en aarde in zes dagen schiep, Ex. 20:11, 31:17.
Dit kan echter niet anders dan van de creatio secunda worden
verstaan. Immers, in deze beide teksten valt er de nadruk niet
op, dat God alles uit niets heeft voortgebracht, maar dat Hĳ
met de vorming van hemel en aarde zes dagen is werkzaam geweest,
en dit wordt ons tot voorbeeld gesteld. Duidelĳk is er een
onderscheid tusschen wat God, Gen. 1:1 "in den beginne", cf.
Joh. 1:1 en wat Hĳ, Gen. 1:3v. sprekende in de zes dagen
doet; de ongevormde toestand van Gen. 1:2 zondert beide van
elkander af. De creatio prima is onmiddellĳk, immediata, zĳ is
een voortbrengen van hemel en aarde uit niets, zĳ onderstelt
volstrekt geen voorhanden stof, zĳ heeft plaats gehad cum tempore.
Maar de creatio secunda, die met vers 3 aanvangt is niet
rechtstreeksch en onmiddellĳk, zĳ onderstelt de in vers 1 geschapen
stof en sluit zich daarbĳ aan, en zĳ geschiedt bepaaldelĳk
in tempore en wel in zes dagen. Vandaar dat deze creatio secunda
reeds in de werken der onderhouding en regeering vooruit grĳpt;
zĳ is al ten deele onderhouding en geen loutere schepping meer.
Trouwens, in hetzelfde moment, als hemel en aarde in vers 1
door God geschapen zĳn, worden zĳ ook door Hem onderhouden.
De creatio gaat terstond en onmiddellĳk in de conservatio en
gubernatio over. Maar toch behoort het werk der zes dagen,
Gen. 1:3v., nog tot de schepping gerekend te worden. Want al
de schepselen, welke in die zes dagen voortgebracht zĳn, licht,
uitspansel, zon, maan, sterren, plant, dier, mensch zĳn volgens
Genesis niet door immanente krachten naar vaststaande wetten
uit de aanwezige stof in den weg der evolutie voortgekomen.
Die stof was onmachtig, om dat alles alleen langs natuurlĳken
weg, door immanente ontwikkeling, voort te brengen. Zĳ had er
in zichzelve de geschiktheid, de potentia niet toe; ze had alleen
eene potentia obedientialis. God bracht uit de Urstof van Gen. 1:1
sprekende, scheppende heel den kosmos voort. Bĳ elke nieuwe
formatie sloot Hĳ zich wel bĳ het reeds bestaande aan, maar
het hoogere is toch niet uit het lagere voortgekomen alleen door
immanente kracht. Er was telkens een scheppend woord van Gods
almacht toe noodig.


3. Het scheppingswerk is door Herder e. a. in twee ternaren
verdeeld, zoo, dat de werken van den tweeden ternaar beantwoorden
aan die van den eersten. Er is inderdaad overeenkomst
tusschen het werk van den eersten en van den vierden dag; maar
de tweede en vĳfde en evenzoo de derde en zesde staan niet in
zoodanig parallelisme. Op den vĳfden dag toch worden niet alleen
de vogelen in het uitspansel, maar ook de visschen en waterdieren
geschapen, wat veelmeer overeenkomt met het werk van den derden
dag. Wel echter is er in de scheppingswerken duidelĳk een voortgang
merkbaar van het lagere tot het hoogere, van de algemeene
onderstellingen voor het organische leven tot dit organische leven
zelf in zĳne verschillende vormen. Beter is daarom de oude verdeeling
van heel het scheppingswerk in drie deelen: creatio
Gen. 1:1, 2, distinctio op de eerste drie dagen, tusschen licht
en duisternis, hemel en aarde, land en zee, en ornatus op den
vierden tot den zesden dag, bevolking van de toebereide aarde
met allerlei levende wezens. Thomas, S. Th. I qu. 74. Toch is
ook deze indeeling niet als strenge scheiding bedoeld, want de
planten, op den derden dag geschapen, strekken ook tot sieraad enz.
De distinctio en ornatus maken aan het tohoe wabohoe der aarde
een einde. De ongevormde en onontwikkelde toestand der aarde,
waarvan vers 2 spreekt, mag echter geen oogenblik als passief
worden gedacht. Hoe lang of kort zĳ ook bestaan hebbe, er lagen
krachten en werkingen in. Immers we lezen, dat Gods Geest
zweefde over de wateren. Het werkwoord ‎‏רחף‏‎ beteekent: met de
vleugels over iets heenzweven, Deut. 32:11, en het gebruik van
dit woord bewĳst, dat bĳ ‎‏רוּחַ אֱלֹהִים‏‎ niet aan den wind maar
bepaaldelĳk aan den Geest Gods gedacht moet worden, aan wien
ook elders het scheppingswerk wordt toegekend, Ps. 33:6, 104
vs. 30. De Geest Gods als het principe van het creatuurlĳke
zĳn en leven, werkt vormend, levenwekkend op de watermassa
der aarde in en komt zoo tegemoet aan het scheppingswoord
Gods, dat op de zes dagen in aansluiting aan het bestaande de
verschillende formatiën der schepselen in het aanzĳn roept. Het
werk van den eersten dag bestaat nu in de schepping van het
licht, in de scheiding van licht en duisternis, in de wisseling
van dag en nacht, dus ook in beweging, verandering, wording.
Licht is nl. naar de thans meest aangenomene hypothese van
Huygens geen substantie, maar eene ontzaglĳk snelle undulatie

of vibratie van de aetheratomen, en dus niets dan beweging. Het
is daarom van de lichtgevers, zon, maan en sterren wel te
onderscheiden en gaat volgens Genesis daaraan vooraf. Licht
is ook de algemeenste onderstelling voor alle leven en ontwikkeling.
Terwĳl de wisseling van dag en nacht alleen nog noodig
is voor dier en mensch, is het licht ook reeds eene behoefte
voor de plantenwereld; het geeft bovendien vorm, gestalte,
kleur aan alle dingen. Op den tweeden dag wordt distinctie
gemaakt tusschen het uitspansel, den lucht- en wolkenhemel, die
naar optischen schĳn dikwerf als een gordĳn, Ps. 104:2, een
sluier, Jes. 40:22, een saffier, Ex. 24:10, Ezech. 1:22, een
spiegel, Job 37:18, een dak en gewelf over de aarde heen,
Gen. 7:11, Deut. 11:17, 28:12, Ps. 78:23 enz. genoemd
wordt, en de aarde met hare wateren, Ps. 24:2, 136:6. Het
werk der scheiding en onderscheiding, op den eersten dag begonnen,
wordt op den tweeden voortgezet; de distinctie van licht
en duisternis, van dag en nacht, wordt nu dienstbaar gemaakt
aan de scheiding van hemel en aarde; van lucht en wolken
boven, van aarde en water beneden. Aan het einde van den
tweeden dag ontbreken de woorden: God zag dat het goed was.
Men heeft daaruit opgemaakt, dat het getal twee een omineus
getal was of ook dat op dien dag de hel was geschapen; maar
de reden is wel deze, dat het werk van den tweeden dag ten
nauwste samenhangt met dat van den derden dag, en eerst in
de scheiding der wateren voltooid wordt; daarna volgt dan ook
de Goddelĳke goedkeuring. Op den derden dag toch wordt de
scheiding voltrokken tusschen aarde en water, land en zee; daarmede
is de aarde geworden tot een kosmos, met werelddeelen
en zeeën, bergen en dalen, landen en stroomen. Zonder twĳfel
hebben al deze formatiën niet plaats gehad dan onder de geweldigste
werkingen van de in de natuur liggende mechanische
en chemische krachten. Deze zĳn door het machtwoord Gods
en door de bezieling des Geestes opgewekt en hebben aan de
aarde hare kosmische gedaante gegeven. Van nu voortaan treden
er ook andere, n.l. organische, krachten op. De aarde is nog
naakt en kaal. Daarom eindigt deze dag niet, voordat ook in
het algemeen het groene is geschapen, dat dan vooral in twee
soorten zich splitst, n.l. in kruiden en boomen, die elk eigen zaad
hebben en alzoo zich voortplanten. Deze plantenwereld kon nu

niet ’t licht, wel de zon ontberen. Maar alzoo is het niet met
de dieren- en menschenwereld; voordat deze worden geschapen,
moeten daarom eerst op den vierden dag zon, maan en sterren
worden bereid. Er ligt hier niet in opgesloten, dat de stofmassa
voor deze planeten toen eerst geschapen werd, maar alleen, dat
al die duizenden planeten nu eerst op dezen dag werden, wat
ze voortaan voor de aarde zouden zĳn; dat ze saam de plaats
van het licht vervullen en voor de aarde zĳn tot teekenen van
wind en weder, van gebeurtenissen en oordeelen; tot regeling
van vaste tĳden voor landbouw, scheepvaart, feesten, het leven
van mensch en dier; en eindelĳk tot berekening van dagen en
maanden en jaren. De vierde dag verhaalt dus de verschĳning
van den sterrenhemel voor de aarde; dag en nacht enz. worden
voortaan door de zon geregeld; de aarde wordt een lid, een
deel van het heelal; zĳ wordt met alle andere planeten in harmonie
gezet. Nu is de aarde als woonplaats van de bezielde,
levende wezens, van dieren en menschen gereed. Op den vĳfden
dag brengen de wateren zelve door het machtwoord Gods alle
waterdieren voort, en de lacht wordt vervuld met allerlei gevogelte.
Van beide soorten van dieren wordt een groote menigte
geschapen, in allerlei soort en getal. En daarop volgt dan op
den zesden dag de schepping van de landdieren, die op Gods
bevel uit de aarde voortkomen, bepaaldelĳk in drie soorten, wild
gedierte, vee en kruipend gedierte; en eindelĳk ook de schepping
van den mensch, die na een bepaalden raad Gods naar zĳn
lichaam uit de aarde gevormd en naar zĳne ziel rechtstreeks
door God geschapen wordt. Zoo werd heel de schepping voltooid.
God zag alwat Hĳ gemaakt had, en ziet het was zeer goed.
Hĳ had een welbehagen in zĳn eigen werk. Daarom rustte Hĳ
op den zevenden dag. Zĳne rust is een gevolg van zĳn bevrediging
en welgevallen in zĳne werken, die nu als werken der
schepping voltooid zĳn, maar is tevens positief een zegenen en
heiligen van den zevenden dag, opdat de schepping, in dien
zevenden dag voortbestaande, door God gezegend met allerlei
krachten, door God geheiligd tot zĳn dienst en eere, nu voortaan
zelve zich ontwikkele onder de voorzienigheid des Heeren en
aan hare bestemming beantwoorde.

4. Dit hexaemeron is door de christelĳke theologie met

bĳzondere voorliefde behandeld. De litteratuur is verbazend rĳk,
maar is schier volledig verwerkt in het belangrĳke boek van
Dr. Zöckler, Geschichte der Beziehungen zwischen Theologie und
Naturwissenschaft mit besondrer Rücksicht auf die Schöpfungsgeschichte,
2 Theile, Gütersloh 1877/79. De oudste christelĳke
uitlegging van het hexaemeron is bewaard in het tweede boek
van Theophilus’ geschrift ad Autolycum c. 9-38. Meer of min
uitvoerig wordt er ook over gehandeld door Tertullianus, adv.
Hermog. c. 19 sq., door Origenes in zĳne homilie over het hexaemeron
als begin van zĳne 17 homiliën van Genesis, dan vooral
door Basilius, in Hexaemeron homiliae IX, Gregorius van Nyssa,
Apolog. in Hexaemeron, Damascenus, de fide orthod. lib. II; in
het Westen vooral door Lactantius, Inst. div. II c. 8-12, Ambrosius,
in Hex. libri VI, Augustinus, vooral de Genesi ad lit.
l. XII, de civ. XI 4 sq. Conf. XI-XIII enz. Deze werken werden
door Isidorus, Beda, Alcuinus e. a. geëxploiteerd en blĳven dan
de grondslag van de behandeling van het hexaemeron in de
scholastiek, Lombardus, Sent. II dist. 12-18, Thomas, S. Theol.
I qu. 44-102, Bonaventura, Sent. II dist. 12-18. Brevil. II
c. 1-5 enz. Ook na de Hervorming blĳft dezelfde wereldbeschouwing
en dezelfde opvatting van het hexaemeron heerschen
beide in de Roomsche en de Protestantsche theologie. Van Roomsche
zĳde zĳn de voornaamste bewerkingen die van Cajetanus,
in zĳn commentaar op Genesis, Eugubinus in zĳn Cosmopoeia
1535, Catharinus in zĳne ophelderingen bĳ de 5 eerste hoofdstukken
van Genesis, Pererius in zĳn vierdeelig werk over het
eerste boek van Mozes, Lapide in zĳn bekenden commentaar,
Molina in zĳn tractaat de opere sex dierum, Suarez in zĳn commentaar
op het eerste deel der Summa, Petavius in zĳn theol.
dogm., tract. de sex primorum mundi dierum opificio, Becanus,
Theol. schol. tr. IV de operibus sex dierum enz. Van de Lutherschen
zĳn de voornaamste: Luthers commentaar op Genesis, Melanchtons
annotaties op Gen. 1-6, Chemniz, Loci Theol. 1610
pag. 109-123, Quenstedt, Theol. did. pol. I 431 sq. Hollaz,
Syst. Theol. p. 361-373. Nog rĳker is de litteratuur bĳ de
Gereformeerden. Niet alleen in commentaren over Genesis, van
Calvĳn, Zwingli, Oecolampadius, Musculus, Martyr, Piscator, de
Dieu, Coccejus enz., wordt deze stof behandeld. En ook niet
alleen in dogmatische werken als van Polanus, Gomarus,

Heidegger, Mastricht, Maresius, Moor enz. komt ze ter sprake; maar
ook vele afzonderlĳke verhandelingen werden eraan gewĳd, zooals
van Capito, Hexaemeron Dei opus explicatum 1539, Danaeus,
Physice christiana, seu christ. de rerum creatarum origine et
usu disputatio 1575, Zanchius, de operibus Dei intra spatium
sex dierum creatis, Op. III 217-480. Voetius, Disp. I 552-881.
V 148-241, Rivetus, Exerc. theol. et schol. in 1 libr. Mosis,
Op. 1651 I p. 1 sq. Hottinger, Κτισις ἑξαημερος, i. e. Historiae
creationis examen theol.-philol. Heid. 1659, cf. verder, Walch,
Bibl. theol. sel. I 242, Mart. Vitringa II 93.

Al deze werken staan op het standpunt der aristotelisch-ptolemeische
wereldbeschouwing. De aarde rust onbewegelĳk in het
middelpunt van het heelal; alle sterren en heel de hemel bewegen
zich om haar. Dat die sterren vrĳ in ’t luchtruim zich bewogen,
kon men zich niet denken; men stelde het zich zoo voor, dat
elke ster bevestigd was in eene sfeer. Men moest dus zooveel
hemelsferen aannemen, als men sterren van ongelĳke beweging
en omlooptĳd waarnam. En nu waren het niet de sterren maar
de sferen, welke zich bewogen en de daarin bevestigde sterren
meevoerden. Het hemelgewelf bestaat dus uit een systeem van
acht of meer concentrische sferen, die zonder ledige tusschenruimten
in elkaar geschoven zĳn; de hoogste, uiterste sfeer is
die van de vaste sterren, de "eerste hemel", gelĳk Aristoteles
haar noemde. De aarde werd gedacht als een kogel of als een
schĳf, door water omgeven. Slechts enkelen namen aan, dat er
antipoden konden bestaan en dat er ook nog land was aan de
andere zĳde van den oceaan; in den regel werd dit beide verworpen.
Deze ptolemeische wereldbeschouwing had nu natuurlĳk
ook invloed op de exegese van het hexaemeron. Er zĳn daarin
duidelĳk twee richtingen te onderscheiden. De eene verwerpt het
tĳdelĳk karakter der zes dagen, schrĳft er hoogstens visionaire
beteekenis aan toe, laat alles ineens en tegelĳk geschapen zĳn,
en komt dikwerf tot allerlei allegorische verklaringen. Ze is
vertegenwoordigd reeds door Philo en later in de christelĳke kerk
door Clemens, Origenes, Athanasius, Augustinus, Erigena, Abaelard,
Cajetanus, Canus, Gonzalez enz., ook door Mozes Maimonides,
More Nebochim II c. 30. De andere richting houdt den letterlĳken
zin van het scheppingsverhaal, bepaaldelĳk ook van de zes
dagen, vast; ze werd gevolgd door Tertullianus, Basilius, Gregorius

Nyss., Ephraem, Damascenus, en kwam daarna in de scholastiek,
in Roomsche en Protest. theologie bĳna tot uitsluitende heerschappĳ,
hoewel de andere exegese van Augustinus steeds met
achting besproken en nooit verketterd werd, Lombardus, Sent. II
dist. 15, 5. Thomas, S. Theol. I qu. 74 art. 2. In weerwil van
dit belangrĳk verschil in de exegese van Gen. 1 was er toch in
de wereldbeschouwing volkomen overeenstemming. Het ptolemeische
stelsel hield nog in den nieuweren tĳd stand, lang nadat
Kopernikus met zĳne verklaring van de beweging der hemellichamen
was opgetreden. Het was volstrekt niet de kerk en de
orthodoxie als zoodanig, welke tegen de nieuwere wereldbeschouwing
zich verzette, gelĳk men zoo gaarne het voorstelt, bĳv.
Draper in zĳne Gesch. van de worsteling tusschen godsd. en wet.
Haarlem 1887. Maar het was het aristotelisme, dat op ieder
terrein, zoowel op dat van wetenschap als van godsdienst, van
kunst als van kerk, tegen den nieuweren tĳd zich zocht te handhaven.
Vandaar, dat christelĳke kerk en theologie, ofschoon ze
thans algemeen de ptolemeische voor de kopernikaansche hypothese
hebben verwisseld, toch tot op den huidigen dag zĳn blĳven bestaan
en tegen het einde dezer eeuw nog geenszins blĳken ten
doode opgeschreven te zĳn. Het is een bewĳs, dat kerk en theologie
aan deze wereldbeschouwingen niet zoo verbonden zĳn, dat
zĳ met deze zouden staan en vallen. Inderdaad is niet in te zien,
waarom de kopernikaansche hypothese, indien ze overigens de
astronomische verschĳnselen genoegzaam verklaart, door de christelĳke
theologie als zoodanig verworpen zou moeten worden.
Want wel spreekt de Schrift altĳd geocentrisch en verhaalt ze
ook den oorsprong der dingen van het standpunt der aarde uit,
maar zĳ bezigt daarin diezelfde taal der dagelĳksche ervaring,
waarin wĳ nog altĳd spreken, ook al hebben wĳ van de beweging
der hemellichamen eene gansch andere voorstelling, dan die algemeen
heerschte in den tĳd, toen de bĳbelboeken geschreven
werden. Zelfs kan zonder aarzeling erkend, dat ook de bĳbelschrĳvers
geen andere wereldbeschouwing hadden, dan die toen
algemeen werd aangenomen; er is immers onderscheid tusschen
auctoritas historiae en auctoritas normae,
cf. deel I 371-373.
Uit deze taal der H. Schrift is te verklaren, dat het wonder, hetwelk
verhaald wordt in Jos. 10:12, 13 en 2 Kon. 20:9, Jes. 38:8,
aangeduid wordt door het stilstaan en terugkeeren der zon.

Daarmede is geenszins uitgemaakt, dat het wonder zelf bestond in een
objectief stilstaan en terugkeeren der zon. Zonder dat het rationalistisch
wordt weggexegetiseerd, kan het en is het ook op velerlei
wĳze verklaard, cf. Dilloo, Das Wunder an den Stufen des Achaz.
Amst. 1885. Ook wĳ zouden thans dezelfde verschĳnselen op
dezelfde wĳze uitdrukken; de Schrift verhaalt het wonder als
feit, zĳ zegt niet, op welke wĳze het tot stand kwam. Maar nog
sterker; ook al is in astronomischen zin de aarde voor ons het
middelpunt niet meer, zĳ is het nog wel ter dege in religieusen
en ethischen zin, en dat blĳft ze voor alle menschen zonder
onderscheid; de wetenschap kan hieraan niets veranderen. De
mensch is in zekeren zin het zwakste van alle schepselen; de
kracht van menig dier, de macht der natuur gaat de zĳne
zeer ver te boven; en toch is hĳ de koning der aarde, de kroon
der schepping; hĳ is zwak als een riet, maar hĳ is een roseau
pensant. En zoo moge de aarde duizenden malen kleiner zĳn dan
vele planeten; zĳ is en blĳft in ethischen zin het middelpunt van
het heelal, zĳ is de eenige planeet, geschikt tot eene woonplaats
voor hoogere wezens; hier is het koninkrĳk Gods gevestigd, hier
wordt de strĳd tusschen licht en duisternis gestreden, hier bereidt
zich God in de gemeente eene eeuwige woning. Wĳ blĳven daarom
van deze aarde opwaarts zien naar boven, vanwaar beide in physischen
en ethischen zin de regen en de zonneschĳn en de wasdom
komen moet, zonder dat wĳ daarmee in astronomischen zin de
plaats van den hemel bepalen of zĳne ligging weten in het heelal.
Dit is echter zeker oppervlakkig gezegd, dat het wetenschappelĳk
onderzoek aan God en de engelen hun woning zou hebben ontnomen.
Want al verstoutte zich Lalande om te zeggen, dat hĳ
het gansche heelal had doorzocht en nergens God had gevonden;
het heelal met zĳne onmetelĳke ruimten is voor onzen beperkten
blik nog één raadsel, en wie God niet vindt in zĳne onmiddellĳke
nabĳheid, in geweten en hart, in woord en gemeente, die zal
Hem ook niet vinden in het heelal, al wapent hĳ zich het oog
ook met den besten telescoop, Ebrard, Het geloof aan de
H. Schrift en de uitkomsten van het onderzoek der natuur,
Vert. door Dr. A. v. d. Linde, Amst. 1862. Paul Wigand, Die
Erde der Mittelpunkt der Welt. Heft 144 van de Zeitfr. des
chr. Volkslebens.


5. De kopernikaansche wereldbeschouwing ontmoet dus bĳ de
Christelĳke theologie geen bezwaar. Gansch anders echter is het
gesteld met de hypothesen, die heden ten dage door de wetenschap
worden aangenomen voor de wording van ons planetenstelsel
en van de aarde. Ten aanzien van het eerste stelden Kant en
Laplace de hypothese op, dat ons planetenstelsel en eigenlĳk zelfs
het gansche heelal oorspronkelĳk één gasvormige chaos was geweest,
van zeer hooge temperatuur en draaiend van het Westen
naar het Oosten om zĳne eigene as. Deze draaiing had tengevolge,
dat er stukken afvlogen, die, wĳl zĳ zich in dezelfde richting
bleven bewegen, allengs den vorm van bollen aannamen, Haeckel,
Natürl. Schöpfungsgesch., 5te Aufl. 1874 S. 285 f. Fr. Pfaff,
Schöpfungsgesch. mit bes. Berücksichtigung des bibl. Schöpfungsberichts,
3te Ausg. 1881 8. 190 f. Büchner, Kraft u. Stoff, 16e
Aufl. 1888 S. 130 f. Nu verdient het allereerst opmerking, dat
deze hypothese, hoe deistisch ook gedacht, door Kant volstrekt
niet werd voorgedragen om God ter zĳde te stellen, maar hĳ
oordeelde, dat deze chaotische toestand aller materiën de eenvoudigste
was, die op het niets volgen kon, en dat die materiën
zelve alle zoo gevormd waren door God als de eerste oorzaak,
dat ze door immanente krachten, naar vaste wetten het tegenwoordige
wereldsysteem konden voortbrengen zonder eenig wonderdadig
ingrĳpen Gods. Deze hypothese is echter verder tot verklaring
van den oorsprong van het heelal, van de beweging, van de
organische wezens ongenoegzaam. In het algemeen dient opgemerkt,
dat hoe primitief en chaotisch die eerste toestand van alle stof
ook gedacht worde en hoevele millioenen van jaren hĳ ook terug
verlegd worde, hĳ toch geen rust voor het denken verschaft. Men
zal dan òf met Kant moeten erkennen, dat deze allereerste toestand
van de creatuur in haar geheel onmiddellĳk van God
afhangt en volgt op het niets, òf men zal in dien chaotischen
toestand niet alleen den aanvang van het tegenwoordige wereldsysteem
moeten zien, maar ook het einde en de verwoesting van
een voorafgegane wereld, en zoo in infinitum, en dus stof en
beweging moeten vereeuwigen, Lange, Gesch. des Mater. II 522.
Strauss, Der alte u. d. neue Glaube 225. Büchner, ib. 133.
Haeckel ib. 288. Maar verder wordt deze hypothese door vele
bezwaren gedrukt en verklaart zĳ de verschĳnselen niet. Alle
behoeven zĳ hier niet besproken te worden, bĳv. niet het feit

dat er ook hemellichamen zĳn, die eene retrograde beweging
hebben en niet van het Westen naar het Oosten, maar van het
Oosten naar het Westen draaien. Ze zĳn echter zoo gewichtig,
dat zĳ ook door Haeckel worden erkend. Alleen zĳ er aan herinnerd,
dat, gegeven de gasvormige nevelmassa en gegeven ook
de mechanische beweging, dit nog geenszins voldoende is, om dit
wereldsysteem te verklaren. Want beweging en stof is niet genoeg.
Er moet ook richting in die beweging zĳn en behalve stof moet
er ook nog iets anders bestaan hebben om de wereld der geestelĳke
verschĳnselen te verklaren. Waarom is uit die nevelmassa
dit wereldsysteem ontstaan, dat overal orde en harmonie verraadt
en dat bĳ de minste afwĳking ineenstorten zou? Hoe kon door
eene onbewuste, doellooze beweging van atomen het heelal tot
stand komen? De kans op zulk een wereldgeheel uit zoodanigen
chaotischen toestand is ten hoogste onwaarschĳnlĳk, en eigenlĳk
geheel onmogelĳk. En daarbĳ komt dan nog, dat deze hypothese,
ook al verklaarde zĳ de verschĳnselen, toch nog eene hypothese
blĳven zou. Want wat besluit is er uit de mogelĳkheid tot de
werkelĳkheid te trekken? A posse ad esse non valet consequentia.
Wat bewĳs kan er worden bĳgebracht, dat het wereldsysteem
nu niet op die wĳze zou kunnen ontstaan zĳn, maar werkelĳk
ontstaan is? Er is groot onderscheid tusschen eene logische onderstelling
en een werkelĳken toestand, die eens zou hebben
bestaan. Als de natuurwetenschap de verschĳnselen onderzoekt,
tracht ze die te herleiden tot hunne eenvoudigste gedaante. Zĳ
neemt daarom ten slotte zeer primitieve en allereenvoudigste gegevens
aan, atomen, aether, chaos enz. Maar dit zĳn logische
onderstellingen, waartoe ze komt. Dat zulke atomen eenmaal puur
als atomen, in een allerprimitiefsten toestand hebben bestaan, in
een toestand die op het niets volgde, dat is daarmede volstrekt
niet bewezen. Even als de oorspronkelĳke elementen der dingen
(atomen, dynamiden, monaden), zĳn ook de primitieve toestanden,
die men aan de wording vooraf laat gaan, niets dan hulpvoorstellingen,
geen realiteit. Het is er mede als met dien godsdienstloozen
toestand, die tegenwoordig bĳ het onderzoek naar den
oorsprong van den godsdienst wordt aangenomen, cf. deel I 208,
of als met den natuurstaat van Rousseau, waaruit door contrat social
de staat is voortgekomen. Misschien kunnen al zulke hypothesen
als hulpvoorstellingen in de gedachte, gelĳk de hulplĳnen in de

mathesis, eenigen dienst doen, maar ze zĳn daarom nog geen
reëele verklaringen, geen feitelĳke principia van het bestaande.
Ten slotte, wat geen wetenschap leeren kan, leert de openbaring,
die daarbĳ bevestigd wordt door de traditie aller volken, nl. dat
het Gode behaagd heeft in de vorming der wereld van het onvolkomene
tot het volkomene, van het eenvoudige tot het saamgestelde,
van het lagere tot het hoogere voort te schrĳden. Er
ligt eene waarheid in de evolutieleer, die ook door de Schrift
wordt erkend. Gen. 1:2 spreekt dat duidelĳk uit. Maar de
toestand der schepping is daar een reëele toestand; geen chaos
in eigenlĳken zin, geen ὑλη in aristotelischen zin, geen prima
materia zonder forma, geen ondenkbare massa van pure atomen,
maar een toestand van vormeloosheid van aarde en hemel, die
een tĳd lang bestond, waarin de Geest Gods zwevende en broedende
werkzaam was. Het gaat daarom niet aan, om met vele
christelĳke apologeten de hypothese van Kant-Laplace zonder
vorm van kritiek over te nemen en dan dankbaar te zĳn, dat
men haar zoo goed in Gen. 1:2 heeft kunnen inlasschen. Veeleer
verhaalt de Schrift ons een reëelen toestand en spreekt de wetenschap
van onderstellingen, die wetenschappelĳk niet houdbaar zĳn,
Pfaff, Schöpfungsgesch. S. 731 f. Ulrici, Gott und die Natur,
2e Aufl. 1866 S. 334-353. Reusch, Bibel u. Natur, 4te Aufl.
1876 S. 179 f. T. Pesch, Die grossen Welträthsel, 2te Aufl.
1892 II 327-352. Braun, Die Kant-Laplace’sche Weltbildungstheorie,
in Neue Kirchl. Zeitschr. III 9tes Heft. Steudel, Christenthum
und Naturwissenschaft, Gütersloh 1895 S. 142 f. Schanz,
Ueber neue Versuche der Apol. Regensburg 1897 S. 211 f.

6. Een zelfde verschil, als bĳ de vorming van ons wereldstelsel,
doet zich voor bĳ de ontwikkelingsgeschiedenis der aarde.
De geologie heeft op grond van de aardlagen en van de daarin
gevonden fossilen van planten, dieren en menschen eene hypothese
gebouwd over de ontwikkelingsperioden der aarde. Daarnaar
is de oudste periode de azoische of die der Urformatie, waarin
vooral de eruptieve steensoorten gevormd zĳn en nog geen spoor
van organisch leven gevonden wordt. Daarop is gevolgd de palaeozoische
periode of die der primaire formatie, waarin behalve
allerlei steensoorten vooral ook de steenkool gevormd wordt en
ook reeds planten van de laagste soort en alle klassen van dieren

behalve vogels en zoogdieren worden aangetroffen. In de derde,
mesozoische periode of die der secundaire formatie valt o. a.
de krĳtformatie en worden allerlei planten en dieren, ook de
eerste eierleggende en zoogdieren, gevonden. De daarop volgende
tertiaire of kainozoische formatie loopt van de krĳtformatie tot
den ĳstĳd toe en doet behalve planten en land- en zoetwaterdieren
vooral ook optreden de roofdieren en vele van de uitgestorven
zoogdieren. Volgens een enkele, b.v. Burmeister, Gesch.
der Schöpfung 7te Aufl. 1872 S. 612 leefde gelĳktĳdig met
deze ook reeds de mensch in de tertiaire periode; maar volgens
de meesten is de mensch eerst opgetreden aan het einde van
dit tĳdperk, na den ĳstĳd, in de quaternaire periode, Pfaff, Schöpfungsgesch.
S. 485 f. Ulrici, Gott u. die Natur S. 353 f. Reusch,
Bibel u Natur 184 f. Zittel, Aus der Urzeit, 2e Aufl. 1875 S.
537. Deze leer van de geologische perioden staat ongetwĳfeld
op veel vasteren bodem dan de hypothese van Kant; zĳ berust
op gegevens, welke het onderzoek der aardlagen aan de hand
doet. Hier draagt de strĳd tusschen openbaring en wetenschap
dan ook een veel ernstiger karakter. Op vele punten is er verschil
en tegenspraak. Ten eerste in den tĳd, en ten tweede in
de orde, waarin de verschillende schepselen zĳn ontstaan. Wat
den tĳd betreft, is het verschil zeer groot. De chronologie der
LXX wĳkt aanmerkelĳk af van die van den hebr. tekst. De
kerkvaders hielden zich dikwerf aan de grieksche vertaling en
berekenden dan den tĳd van de schepping der wereld tot de
inneming van Rome door de Gothen op 5611 jaren, Eusebius,
Augustinus de civ. XII 10. In later tĳd, vooral sedert de Hervorming,
gaf men algemeen aan de chronologie van den hebr.
tekst de voorkeur en berekende dan, dat de schepping der wereld
plaats gehad had in 3950 v. C. (Scaliger), of 3984 (Kepler,
Petavius), 3943 (Bengel), 4004 (Usher); de Joden tellen thans
het jaar 5658, cf. Zöckler, Die Lehre vom Urstand des Menschen
1879 S. 289 f. Schanz, Das Alter des Menschengeschlechts,
Freiburg 1896 S, 1 f. Maar men beproefde nog nauwkeuriger
berekening. Er was ernstige strĳd over, of de schepping plaats
had gehad in de lente of in den herfst; het eerste was het gevoelen
van Cyrillus, Basilius, Beda, Cajetanus, Molina, Lapide,
Luther, Melanchton, Gerhard, Alsted, Polanus, G. J. Vossius enz.;
het tweede werd verdedigd door Petavius, Calvisius, Calov,

Danaeus, Zanchius, Voetius, Maresius, Heidegger, Turretinus e. a.
Soms werd de datum nog nader bepaald, op 25 Maart of op
26 October, Voetius Disp. I 587. Hagenbach, D. G. 630 noot.
Daartegenover plaatsen de geologen en natuurkundigen van dezen
tĳd hunne berekeningen, die gebouwd zĳn op de rotatie der
aarde in verband met hare afplatting aan de polen, de naar de
oppervlakte steeds gestadig afnemende warmte der aarde, de
vorming van de delta’s aan Nĳl en Mississippi, de formatie van
de aardlagen, van de verschillende steensoorten, vooral van de
steenkool enz. Het zĳn fabelachtige getallen, evenals bĳ sommige
heidensche volken, die alzoo voor den ouderdom der aarde worden
aangenomen. Cotta spreekt van eene onbegrensde tĳdruimte, Lyell
van 560 millioen, Klein van 2000 millioen, Helmholtz van 80
millioen, en zelfs Pfaff van minstens 20 millioen jaren, Pfaff,
Schöpf. 640-666, Id. Das Alter der Erde, in de Zeitfr. des
chr. Volkslebens VII. Peschel, Völkerkunde, 5te Aufl. S. 42-52.
Haeckel, Nat. Schöpf. S. 340 f. Maar in de tweede plaats is er
ook zeer groot verschil tusschen het scheppingsverhaal in Genesis
en de meeningen van vele geleerden ten aanzien van de orde,
waarin de geschapene wezens zĳn ontstaan. Om slechts enkele
punten te noemen: volgens de Schrift is wel het licht reeds geschapen
op den eersten dag, maar ons zonnestelsel is eerst gevormd
op den vierden dag, nadat op den tweeden en derden dag
de aarde al toebereid en met een weelderigen plantengroei overdekt
was; volgens de geologen is de orde juist omgekeerd. Volgens
Genesis is op den derden dag wel het plantenrĳk geschapen,
maar dieren worden eerst geschapen op den vĳfden dag; de geologie
echter leert, dat in de primaire of palaeozoische periode
ook reeds dieren van lagere soort en visschen voorkomen. Genesis
verhaalt, dat alle waterdieren en alle vogelen geschapen werden
op den vĳfden, en alle landdieren met den mensch op den zesden
dag, maar volgens de geologie behooren enkele zoogdieren ook
reeds tot de secundaire of mesozoische periode. Zoo blĳkt er dus
op vele gewichtige punten verschil te bestaan.

7. Natuurlĳk zĳn er verschillende pogingen tot verzoening
beproefd. Eerst zĳ de ideale theorie genoemd, zoo geheeten, wĳl
ze alleen aan de idee, niet aan de letter van het scheppingsverhaal
zich houdt. Zĳ ziet in Gen. 1 geen historisch verhaal

maar eene poetische beschrĳving van de scheppende daad Gods.
De zes dagen zĳn geen chronologisch geordende tĳdperken van
langer of korter duur, maar alleen verschillende gezichtspunten,
van waaruit de ééne geschapene wereld telkens beschouwd wordt,
om zoo aan den beperkten blik des menschen een beter overzicht
te geven van het geheel. Aan de palaeontologie blĳft het dus
geheel overgelaten, om den tĳd, de wĳze en de orde van het ontstaan
der verschillende perioden vast te stellen. Men kan zeggen, dat
deze theorie voorbereid is door de allegorische exegese, die van
oude tĳden in de christelĳke kerk ten aanzien van Gen. 1 gebruikelĳk
was. Op voorgang van Philo en met beroep op Sir.
18:1, Deus omnia simul creavit, leerden Origenes, Augustinus
en vele anderen, dat God alle dingen in eens en tegelĳk had
geschapen; de zes dagen zĳn geen werkelĳk op elkaar volgende
tĳdperken maar ze duiden alleen den causalen samenhang, de
logische orde der schepselen aan, en beschrĳven, hoe de engelen
successief van het geheel der schepping kennis hebben gekregen.
En ook bĳ hen, die den letterlĳken zin van het scheppingsverhaal
vasthielden, speelde de allegorie toch telkens nog eene groote rol;
de chaos, het licht, de term één dag in plaats van eerste dag;
het ontbreken der Goddelĳke goedkeuring aan het einde van den
tweeden dag, het paradĳs, de schepping van Eva enz. gaven
aanleiding tot vernuftige vergeestelĳkingen. Dergelĳke allegoriseerende,
mythologiseerende en rationaliseerende verklaringen van
het scheppingsverhaal kwamen vooral in eere na de ontwaking
der natuurwetenschap en werden toegepast door Hobbes, Spinoza,
Beverland, Burnet, Bekker, Tindal, Edelmann, J. L. Schmidt,
Reimarus e. a. Herder, Aelteste Urkunde des Menschengeschlechts,
zag in Gen. 1 een schoon gedicht der oudste menschheid, dat,
van den wordenden dag uitgaande, de zevendaagsche week bezong.
De moderne philosophie en theologie is nog verder voortgeschreden,
heeft met het scheppingsverhaal ook zelfs het scheppingsbegrip
verworpen, en ziet in Gen. 1 eene mythe, die hoogstens nog een
religieusen kern bevat. Christelĳke theologen zĳn zoover niet
gegaan maar zĳn toch dikwerf om religie en wetenschap te verzoenen,
tot de allegorische opvatting van Augustinus teruggekeerd
en geven de letterlĳke en historische opvatting van Genesis I
prĳs. Daartoe behooren zeer veel Roomsche Godgeleerden, Michelis,
Entw. der beiden ersten Kapitel der Genesis 1845 en verschillende

opstellen in zĳn tĳdschrift Natur u. Offenbarung 1855 f.
Reusch, Bibel u. Natur S. 251 f. Schanz, Apol. des Christ. I
293 f. Scheeben, Dogm. II 105 f. H. Lüken, Die Stiftungsurkunde
des Menschengeschl. 1876. Güttler, Naturforschung u.
Bibel 1877. Hummelauer, B. Schäfer e. a. cf. Hettinger, Apol.
III7 S. 206 enz.; maar ook tal van Protestantsche theologen
zooals Zollmann, Bibel u. Natur in der Harmonie ihrer Offenbarungen
1869 S. 52 f. Dillmann, Comm. op Genesis. Riehm,
Christ. und Naturwiss. Leipzig, Hinrich 1896. Steudel, Christ. u.
Naturw. Gütersloh 1895. Vuilleumier, La première page de la
Bible, Revue de théol. et de philos. Juillet 1896 p. 362-377.
Sept. p. 393-418.

Eene tweede poging tot verzoening is de restitutietheorie. Deze
zoekt tusschen openbaring en wetenschap daardoor overeenstemming,
dat zĳ Gen. 1:2 en 3 vaneenscheidt, aan den chaos een
langen duur van bestaan toeschrĳft en daarin al die verschĳnselen
plaatst, welke de geologie aan de hand geeft. Het hexaemeron,
dat met vers 3 begint, verhaalt alleen de herstelling en toebereiding
der aarde voor den mensch. Zulk een vrĳ lange tĳdruimte
tusschen Gen. 1:1 en 2 werd reeds aangenomen door Episcopius,
Instit. theol. IV sect. 3 c. 3, Limborch, Theol. Christ. II c. 19-21
e. a., om alzoo plaats te krĳgen voor den val der engelen. Ze
werd in de vorige eeuw overgenomen door de rationalisten J. G.
Rosenmüller, J. D. Michaelis, Reinhard; vond vooral in deze
eeuw ingang bĳ de theosophen Oetinger, Hahn, St. Martin, Baader,
Schelling, Fr. v. Meyer, Steffens, Schubert, Keerl, die daarin den
val der engelen en de daardoor veroorzaakte verwoesting der
schepping plaatsten; en is dan ook geleerd door Chalmers, kardinaal
Wisemann, Zusammenhang zw. Wiss. u. Offenb., deutsch von
Haneberg, 3te Aufl. 1866 S. 263 f. Vigouroux, het livres saints
III 442. Shedd, Dogm. Theol. I 474 enz.

Eene derde theorie, de concordistische, zoekt harmonie van
Schrift en wetenschap te verkrĳgen, door de scheppingsdagen op
te vatten als tĳdperken van langeren duur. De exegese van de
zes dagen leverde reeds vroeg bezwaar. Zon, maan en sterren
waren eerst geschapen op den vierden dag; de drie daaraan
voorafgaande dagen moesten dus in elk geval van een anderen
aard zĳn dan de laatste drie. Basilius verklaarde het zoo, dat
God de drie eerste dagen bewerkte door eene emissie en contractie

van het op den eersten dag geschapen licht, Strauss, I 621.
Maar deze verklaring bevredigde niet allen, b.v. niet Augustinus,
die soms van zĳne eigene Simultan-theorie afwĳkt, de Gen. ad
lit. I 16. Bovendien was er nog verschil over, of het scheppingswerk
op iederen dag in één moment was voltooid, dan wel eerst
in den loop van iederen dag successief tot stand kwam. Cartesius
had nl. gezegd, dat uit den chaos zonder eenige scheppingsdaad
Gods de res pure naturales zouden hebben kunnen voortkomen.
Het denkbeeld van ontwikkeling was daarmede aan de hand gedaan.
Enkele Cartesiaansche theologen, zooals Wittichius, Allinga,
Braun leerden daarom, dat elk scheppingswerk een dag in beslag
nam, cf. M. Vitringa II 95. Moor II 212. En Whiston zei reeds,
dat de dagen moesten opgevat worden als jaren, en werd daarin
door anderen gevolgd. Maar vader van de concordistische theorie
is de abt Jerusalem geweest. Ze werd overgenomen door natuurkundigen
als de Luc, Cuvier, Hugh Miller, Pfaff enz., door theologen
als Lange, Delitzsch, Rougemont, Godet, Ebrard, Der
Glaube an die H. Schrift und die Ergebnisse der Naturforschung
1861. Luthardt, Apol. Vorträge, 8 Aufl. 1878. Zöckler o. a. in
Herzog2 13, 647, Brandt in Bew. d. Gl. 1867 S. 339 f., Hengstenberg,
cf. Bew. d. Gl. 1867 S. 400 f., ook Roomschen als
Heinrich, Palmieri, Simar, Dogm. 249, Pesch, Prael. III 40 enz.
Dikwerf hebben velen deze theorie met de restitutie-theorie verbonden,
en dan nog met eene overeenstemming in hoofdzaken zich
tevreden gesteld. Hugh Miller b.v. liet de azoische periode samenvallen
met Gen. 1:3, de palaeozoische met Gen. 1:6-13, de
mesozoische met Gen. 1:14-23, de kainozoische met Gen. 1:24,
Zöckler, Gesch. II 544.

De vierde theorie eindelĳk, die wel de antigeologische is genoemd,
houdt de letterlĳke en historische opvatting van Genesis I
vast, en zoekt de resultaten der geologie ten deele te plaatsen in
de zes scheppingsdagen, ten deele ook daarna in den tĳd van
Adam tot Noach, vooral ook in den zondvloed. Reeds van ouds
werd de zondvloed van groote beteekenis geacht. Men redeneerde
over het totale of partieele, dat altĳd in discussie is geweest,
over den bouw van de ark, over de hoogte van den vloed enz.
Zöckler II 122 f. Maar geologische beteekenis kreeg de zondvloed
eerst na Newton; Thomas Burnet gaf in 1682 zĳne Theoria
sacra telluris uit en nam daarin een zeer groot onderscheid aan

tusschen den tĳd vóór en na den zondvloed; deze wordt bĳ hem
de ondergang van eene oude en de geboorte van eene geheel
nieuwe wereld. Het was een geweldige catastrophe, die heel de
aardoppervlakte veranderde, oceanen en bergen het aanzĳn gaf,
aan het zachte lenteklimaat, aan de weelderige vruchtbaarheid,
aan den buitengewonen levensduur der menschen vóór dien tĳd
een einde maakte en vooral bewerkte, dat de aardas, die voorheen
parallel met de as der zon stond, schuin op de aardbaan kwam
te staan. Deze geheel nieuwe theorie werd heftig bestreden, o. a.
door Spanheim en Leydecker, maar werd toch ook verder ontwikkeld
door Whiston, Clüver en vele anderen, Zöckler II 143-192.
Tegen het einde der vorige eeuw werd deze diluvialistische
theorie meer en meer prĳsgegeven, maar ze bleef toch nog in
eere bĳ vele rechtzinnige, beide Roomsche en Protestantsche
theologen, cf. Keil, op Genesis, en voorts anderen bĳ Zöckler,
II 470-482, 788 f. De voorstanders van deze poging tot verzoening
blĳven den zondvloed des bĳbels vereenzelvigen met het
diluvium of den ĳstĳd der geologie en oordeelen in verband
daarmede, dat de vloed universeel was en over de gansche aarde
zich uitstrekte. De meeste geologen en theologen, zooals Sedgwick,
Greenough, Buckland, Hitchcock, Hugh Miller, Barry, Dawson,
Diestel, Dillmann, Pfaff, Kurtz, Michelis, Reusch, Guttler, ook
Kuyper, Heraut 929. 930. 962, zĳn nu in den laatsten tĳd wel
van oordeel, dat de zondvloed des bĳbels een geheel andere is
geweest dan het diluvium der geologie en daarom ook als partieel
moet worden opgevat; universeel kan hĳ slechts heeten, inzoover
heel het menschelĳk geslacht er door omkwam, ofschoon ook dit
laatste door sommigen, zooals Cuvier, nog wordt ontkend. Maar
het debat over dit belangrĳk en moeilĳk vraagstuk is nog lang
niet ten voordeele van deze laatste meening beslist; de jongste
studie over den zondvloed, van Martin Gander, is een krachtig
pleidooi voor de diluvialistische opvatting. Cf. Zöckler, Gesch. der
Bez. II 784-791. Id. in Herzog2 13, 645 f. Diestel, Die Sintflut,
Deutsche Zeit- u. Streitfragen, n. 137. Kosters, De Bĳb. Zontvloedsverhalen
met de Babyl. vergeleken, Theol. Tĳdschr. 1885
bl. 161v. 321v. Reusch, Bibel u. Natur 289 f. Schanz, Apol. I
341 f. Vigouroux, Les livres saints IV 239. Suess, Die Sintfluth,
Leipzig 1883. Jürgens, War die Sintflut eine Erdbebenwelle?
St. aus Maria Laach 1884. Howorth, Das Mammut und die Fluth,

1893. Girard, Etudes de géologie biblique. Le déluge devant la
critique histor. I Freiburg 1893. Schwarz, Sintflut und Völkerwanderungen,
Stuttgart 1894. C. Schmidt, Das Naturereigniss der
Sintfluth, Basel 1895. Zöckler, Neue Jahrb. f. deutsche Theol.
1895, Heft 3 en 4. Martin Gander, Die Sündflut in ihrer Bedeutung
für die Erdgeschichte, Münster 1896.

8. Deze vier pogingen, om Schrift en wetenschap in overeenstemming
te brengen, zĳn niet in elk opzicht aan elkander tegenovergesteld.
Zelfs in de eerstgenoemde ideale theorie ligt nog
eenige waarheid. Door allen toch wordt toegestemd dat de Schrift
niet de taal der wetenschap maar der dagelĳksche ervaring spreekt,
dat zĳ ook bĳ het verhaal der schepping op geo- of anthropocentrisch
standpunt staat, en dat zĳ daarbĳ geen les wil geven
in geologie of eenige andere wetenschap, maar ook bĳ het verhaal
van den oorsprong en de wording aller schepselen het boek der
religie, der openbaring, der kennisse Gods blĳft. Non legitur in
Evangelio dominum dixisse: mitto vobis paracletum qui vos doceat
de cursu solis et lunae; christianos enim facere volebat, non
mathematicos, August. de actis c. Felice Man. I 10. Moses rudi
populo condescendens secutus est, quae sensibiliter apparent, Thomas,
S. Theol. I qu. 70 art. 4. S. Scriptura ex professo non
tractat eas res, quas in philosophia cognoscimus, Alsted, Praecognita
181, cf. Voetius, Disp. V 131. Hettinger, Apol. III 196.
Maar als de Schrift dan toch van haar standpunt uit, juist als
boek der religie, met andere wetenschappen in aanraking komt
en ook daarover haar licht laat schĳnen, dan houdt ze niet eensklaps
op Gods woord te zĳn maar blĳft dat. Ook als ze over
de wording van hemel en aarde spreekt, geeft ze geen sage of
mythe of dichterlĳke phantasie, maar ook dan geeft zĳ naar
hare duidelĳke bedoeling historie, die geloof en vertrouwen verdient.
En daarom hield de christelĳke theologie dan ook, op
slechts enkele uitzonderingen na, aan de letterlĳke, historische
opvatting van het scheppingverhaal vast. Toch is het opmerkelĳk,
dat geene enkele confessie over het hexaemeron iets vaststelde
en dat ook in de theologie allerlei uitleggingen naast elkander
werden geduld. Augustinus vermaande reeds, om op dit terrein
niet te spoedig iets met de Schrift in strĳd te achten, om over
deze moeilĳke onderwerpen niet dan na ernstige studie mede te

spreken en om niet door onkunde zich belachelĳk te maken in
de oogen der ongeloovige wetenschap, de Gen. ad lit. I 18. 19.
20. 21, cf. ook Thomas, S. Th. I qu. 68 art. 1. De waarschuwing
is door de theologen niet altĳd trouw ter harte genomen. En
toch kan de geologie ons uitnemenden dienst bewĳzen bĳ de verklaring
van het scheppingsverhaal. Gelĳk de ptolemeische wereldbeschouwing
de theologie gedrongen heeft tot eene andere en
betere verklaring van den zonnestilstand in Jos. 10; gelĳk Assyriologie
en Egyptologie kostelĳke bĳdragen zĳn voor de uitlegging
der Schrift; gelĳk de historie menigmaal de profetie eerst in
hare ware beteekenis kennen doet; zoo dienen ook de geologische
en palaeontologische onderzoekingen in deze eeuw tot beter verstand
van het scheppingsverhaal. Men bedenke toch wel, dat de
schepping en toebereiding van hemel en aarde een Goddelĳk werk
bĳ uitnemendheid is, een wonder in volstrekten zin, vol verborgenheden
en geheimenissen. En toch wordt in Genesis dit werk
op zoo eenvoudige en sobere wĳze verhaald, dat er haast eene
disharmonie schĳnt te bestaan tusschen het feit zelf en de beschrĳving
ervan. Achter elken trek in het scheppingsverhaal ligt
eene wereld van wonderen en machtsdaden Gods, die door de
geologie in eene onoverzienbare reeks van verschĳnselen voor
onze oogen worden uitgestald. Van de feiten, door geologie en
palaeontologie aan het licht gebracht, heeft de Schrift en de
theologie dan ook niets te vreezen. Ook de wereld is een boek
waarvan alle bladzĳden door Gods almachtige hand zĳn geschreven.
De strĳd ontstaat alleen daardoor, dat zoowel de tekst van
het boek der Schriftuur als van dat der natuur dikwĳls zoo
slecht gelezen en verstaan wordt. De theologen gaan hier niet
vrĳ uit, en hebben dikwerf in naam niet van de Schrift maar
van hun eigen onjuiste opvatting de wetenschap veroordeeld. En
de natuurvorschers hebben telkens de feiten en verschĳnselen,
die zĳ ontdekten, op eene wĳze uitgelegd en in dienst van eene
wereldbeschouwing gesteld, die noch door de Schrift noch door
de wetenschap werd gerechtvaardigd. Voorshands zou het aanbeveling
verdienen, dat de geologie, die betrekkelĳk nog zulk eene
jonge wetenschap is en wel reeds veel onderzocht heeft maar
toch nog zoo eindeloos veel te onderzoeken heeft, zich bepaalde
tot het verzamelen van materiaal en van het bouwen van conclusies
en het opstellen van hypothesen afzag. Zĳ is daartoe nog

volstrekt niet in staat en moet nog langen tĳd geduld oefenen,
eer zĳ daartoe bevoegd en bekwaam is.

9. Wanneer deze voorloopige opmerkingen nu ter harte genomen
worden, dan is het in de eerste plaats waarschĳnlĳk, dat
de schepping van hemel en aarde in Gen. 1:1 korter of langer
tĳd aan het werk der zes dagen in vers 3 v. is voorafgegaan.
De restitutietheorie is zeker aan het dwalen geraakt, als zĳ in
Gen. 1:2 den val der engelen en de verwoesting der aarde
plaatste. Hiervan is toch met geen woord sprake; er staat ook
niet dat de aarde woest en ledig werd, maar dat zĳ dat was
en dat ze zóó werd geschapen; en de woestheid en ledigheid
houdt geenszins in, dat de aarde verwoest was maar dat zĳ,
ofschoon reeds aarde, toch nog ongevormd, zonder gedaante of
gestalte was. Maar overigens is het juist, dat de schepping van
hemel en aarde en de woeste en ledige toestand der aarde niet
geplaatst kunnen worden binnen den eersten dag; deze begon
eerst en kon uit den aard zaak eerst beginnen met het licht.
De eerste dag wordt niet gevormd door de oorspronkelĳke duisternis
en door het daarna geschapene licht, maar hĳ wordt gevormd
door de eerste wisseling van avond en morgen, welke na
de schepping van het licht is ingetreden. De duisternis, waarvan
Gen. 1:2 spreekt, was niet de eerste avond; maar eerst, nadat
het licht was geschapen, werd het avond en daarna morgen. En
met dien morgen was de eerste dag afgeloopen, die met de
schepping van het licht begonnen was; de dag in Genesis begint
en eindigt met den morgen, cf. Keil, Delitzsch e. a. op Genesis.
Ook Augustinus, Conf. XII 8, Lombardus, Sent. II dist. 12, 1. 2,
Thomas, S. Theol. I qu. 74 art. 2, Petavius, de sex dier. opif.
I c. 9 n. 2 e. a. oordeelden daarom terecht, dat de schepping
van hemel en aarde en de woeste toestand der aarde plaats
hadden ante omnem diem. Zoo komt ook alleen tot zĳn recht,
dat de schepping in Gen. 1:1 eenvoudig als een feit wordt
verhaald zonder eenige nadere omschrĳving, maar dat de toebereiding
van de aarde, Gen. 1:3 v. in den breede wordt verhaald.
Gen. 1:1 zegt alleen, dat God de Schepper is van alle
dingen, maar maakt er geen melding van dat God ze schiep
door zĳn Woord en Geest. Natuurlĳk wordt dit niet ontkend;
maar het staat er toch niet; en evenmin staat er, in hoeveel

tĳd en op wat wĳze God hemel en aarde schiep, en hoelang de
ongevormde toestand der aarde duurde. Eerst als het zesdaagsch
werk een aanvang neemt, wordt gezegd, dat ook die ongevormde
aarde in stand gehouden en vruchtbaar gemaakt werd door Gods
Geest, Gen. 1:2, en dat alle dingen op en in die aarde tot stand
gebracht zĳn door het Woord Gods, Gen. 1:3v.; in de distinctio
en ornatus der aarde gedurende de zes dagen komt Gods wĳsheid
uit, Calvĳn op Gen. 1:3. Maar ook al wilde men, met het
oog op Ex. 20:11, 31:17, het verhaalde in Gen. 1:1 en 2 brengen
binnen den eersten dag, dan zou daarmede alleen verkregen
zĳn, dat de eerste dag een gansch ongewone ware geweest. Hĳ
zou dan begonnen zĳn in het moment der schepping, en zou eerst
een tĳd lang duister zĳn geweest, Gen. 1:2. In elk geval doet
deze exegese het ware erkennen, dat er in de boven in de tweede
plaats genoemde, concordistische theorie ligt opgesloten. Volmondig
zĳ toegegeven, dat de opvatting der scheppingsdagen als
tĳdperken naar aanleiding van de geologie is opgekomen. Daarmede
is zĳ echter volstrekt niet geoordeeld; de vraag is alleen,
of de Schrift, zonder dat aan haar zin geweld wordt aangedaan,
deze opvatting toelaat. Vroeger achtte men Jos. 10:12 met de
ptolemeische wereldbeschouwing onvereenigbaar, thans wordt ze
op dien grond door niemand meer verworpen; elk erkent, dat
de woorden der Schrift eene andere opvatting toelaten, dan die
vroeger voor de eenig ware werd gehouden. De profetische verwachtingen
blĳken in de werkelĳkheid over veel langer tĳdsruimten
zich uit te strekken, dan de woorden waarin zĳ gekleed
zĳn, bĳ het eerste lezen doen vermoeden. De dag van Ihvh omvat
een veel langer tĳdperk, dan het woord zelf inhoudt. De apostelen
spraken van een weinig tĳds, het einde, den laatsten tĳd, de
laatste ure enz., en toch zĳn sedert hun woord achttien eeuwen
voorbĳgesneld. Met het oog op dezen geheel eigenaardigen maatstaf,
dien de H. Schrift telkens bĳ tĳdsbepalingen aanlegt, is
het apriori niet onmogelĳk, dat ook de dagen in Gen. 1 als
tĳdperken zĳn op te vatten. Maar er zĳn ook positieve gegevens,
die deze exegese niet noodzakelĳk maar toch mogelĳk maken.
Op de telkens in de Schrift voorkomende uitdrukkingen: in de
dagen van, ten einde van dagen (= na vele jaren), heel den
dag (= altĳd), ten dage dat (= toen) enz., wordt daarbĳ dikwerf
te veel nadruk gelegd; de overdrachtelĳke beteekenis van

het woord dag in Oud en Nieuw Test. b.v. Jes. 2:2, 11, 13:6
enz., Mt. 24:22, Luk. 10:12, Joh. 9:4, Hd. 2:20, 17:31,
Rom. 2:16, 1 Cor. 3:13, 1 Thess. 5:2, 4, heeft evenmin
genoegzame bewĳskracht; en het beroep op Ps. 90:4 en 2 Petr.
3:8 doet ook weinig ter zake. Maar wel is het volgende van
belang. Vooreerst is het, gelĳk boven werd aangetoond, in strĳd
met Gen. 1, om de creatio prima in den ongevormden toestand
der aarde te brengen tot den eersten dag. Indien men dat echter
toch doet, wordt deze eerste dag toch in elk geval een geheel
ongewone, die met de duisternis begint en welks duur niet te
berekenen is. Ten tweede worden de eerste drie dagen van de
creatio secunda ook volgens de bedoeling van Genesis naar een
gansch anderen maatstaf berekend dan de volgende drie. Het
wezen van dag en nacht bestaat niet in een korter of langer
duur maar in de wisseling van licht en duisternis. Deze wisseling
is voor de eerste drie dagen niet door de zon bewerkt, welke
eerst op den vierden dag werd geschapen, maar is op eene andere
wĳze door het in vers 3 geschapen licht tot stand gekomen.
Indien dit echter het geval is, is de lengte van die eerste drie
dagen ook niet te bepalen. Ten derde vloeit daaruit voort, dat
ook de volgende drie dagen op dezelfde wĳze en in overeenstemming
met de eerste drie dagen als tĳdperken kunnen worden
opgevat. Want wel zĳn op den vierden dag zon, maan en sterren
geschapen en is het op zichzelf dus mogelĳk, dat het tweede
drietal dagen door de rotatie der aarde is bepaald. Maar het
scheppingsverhaal zegt wel, dat zon, maan en sterren toen gemaakt
zĳn en hunne bestemming voor de aarde hebben verkregen, maar
het zegt met geen woord, dat die bestemming op dienzelfden dag
terstond ten volle is bereikt. De scheppingsperiode zelve verkeerde
in geheel andere omstandigheden, dan die na afloop van het
scheppingswerk intraden. Eerst toen was alles afgeloopen en bepaald.
Ten vierde is het zeer moeilĳk, om op den zesden dag te
plaatsen alwat Gen. 1 en 2 daarop laten geschieden. Op dien
dag moet dan vallen de schepping der dieren, Gen. 1:24, 25,
de formeering van Adam, Gen. 1:26, 2:7, de planting van den
hof, Gen. 1:8-14, de afkondiging van het proefgebod, Gen. 2:16,
17, de leiding der dieren tot en hunne naamgeving door
Adam, Gen. 2:18-20, de slaap van Adam en de schepping van
Eva, Gen. 2:21-23. Dit moge nu niet onmogelĳk zĳn,

waarschĳnlĳk is het toch niet. Ja, als de Schrift in Gen. 1:26-31
de schepping van Adam en Eva in éénen adem vermeldt en
van alwat het tweede scheppingsverhaal daartusschen voegt, niet
het minste gewag maakt en dan toch dat alles plaatst op den
zesden dag, Gen. 1:31, is daarmede de mogelĳkheid, dat de
dagen tĳdperken zĳn, voldoende bewezen. Ten vĳfde is het de
bedoeling van Genesis niet, om aan te toonen, dat de schepping
aller dingen juist in 6 × 24 uren, geen minuut korter of langer,
heeft plaats gehad. Maar dag duidt in het scheppingsverhaal den
tĳd aan, waarin God scheppende werkzaam was. Met iederen
morgen geeft Hĳ aan een nieuwe wereld het aanzĳn; de avond
treedt in, als Hĳ deze heeft tot stand gebracht. De scheppingsdagen
zĳn werkdagen Gods. Door een zesmaal vernieuwden arbeid
heeft Hĳ de gansche aarde toebereid en den chaos in een kosmos
veranderd. Dit wordt in het sabbatsgebod ons ten voorbeeld gesteld.
Gelĳk voor God, treedt ook voor den mensch na zesdaagschen
arbeid de ruste in. Bĳ Israel was die scheppingstĳd ook
de grondslag voor de indeeling van het kerkelĳk jaar. En voor
heel de wereld blĳft hĳ type van de aeonen dezer bedeeling, die
eens in den wereldsabbat, in de eeuwige ruste eindigt, Hebr. 4.
Ten zesde eindelĳk is er op iederen scheppingsdag veel meer
geschied, dan de sobere woorden van Genesis ons vermoeden doen.
Gelĳk in den dekaloog ééne enkele zonde vele andere onder zich
begrĳpt, zoo wordt ook in het scheppingsverhaal van iederen dag
slechts het voornaamste genoemd, datgene, wat voor den mensch
het bekendste en het belangrĳkste is. De Schrift zelve bewĳst
dat, want het eerste scheppingsverhaal bevat niets van het paradĳs,
de naamgeving der dieren, Adams slaap enz., welke eerst in het
tweede scheppingsverhaal worden vermeld. En voorts leert het
natuuronderzoek ons allerlei schepselen kennen, waaraan de schrĳver
van Genesis geen oogenblik heeft gedacht; allerlei chemische
elementen, vele delfstoffen en planten, en onderscheidene soorten
van dieren, insecten, infusiediertjes, bacteriën, worden in Genesis
niet genoemd. Zĳ moeten echter toch geschapen zĳn, en dus in
het hexaemeron eene plaats vinden. Op iederen dag is het scheppingswerk
zeker veel grooter en rĳker geweest, dan Genesis ons
in zĳn eenvoudig verheven verhaal bericht.

10. Met deze opvatting van het scheppingsverhaal zĳn de

uitkomsten van het geologisch onderzoek zeer wel in overeenstemming
te brengen. Maar men dient dan zeker te weten, welke die uitkomsten
zĳn. Zoodra men daarnaar echter een eenigszins nauwkeurig
onderzoek instelt, stuit men op allerlei bezwaren en wordt
alles te meer onzeker, naarmate men dieper onderzoekt en verder
doordringt. Natuurlĳk heeft niemand en kan niemand eenig bezwaar
hebben tegen de feiten, welke de geologie aan het licht
brengt. Die feiten zĳn evengoed woorden Gods als de inhoud der
H. Schrift, en dus door ieder geloovig te aanvaarden. Maar van
die feiten moet zeer streng de exegese onderscheiden worden,
welke de geologen daarvan voordragen. Iets anders zĳn de verschĳnselen,
welke de aarde vertoont; iets anders de combinaties,
hypothesen, conclusies, welke door de onderzoekers der aarde
daarmede verbonden zĳn. Ongerekend nu de volstrekt niet denkbeeldige
mogelĳkheid, dat ook de waarneming, constateering en
beschrĳving van de geologische feiten en verschĳnselen soms wel
ter dege onder den invloed eener apriorische wereldbeschouwing
staat, leert de geologie tegenwoordig eenparig, dat de aardoppervlakte
uit verschillende lagen is samengesteld, die alle duidelĳk
de kenmerken dragen van in het water bezonken te zĳn; dat
deze aardlagen, waar en inzoover zĳ ergens aanwezig zĳn, altĳd
in eene zekere orde voorkomen, zoodat b.v. eene lagere formatie
nooit tusschen hoogere inligt; en eindelĳk dat deze aardlagen
eene groote massa van fossilen bevatten, die wederom niet bont
dooreen in alle lagen verstrooid zĳn, maar te lager van soort
zĳn naarmate zĳ in lagere sedimenten voorkomen. Dat zĳn de
feiten; en daarop zĳn dan door de geologen al die langdurige
geologische perioden gebouwd, welke vroeger reeds werden opgesomd.
Maar juist tegen deze geologische perioden bestaan zeer
ernstige bezwaren. 1o. Vooreerst verdient het overweging, dat de
geologie nog eene jonge wetenschap is. Zĳ is nog geen honderd
jaren oud. In de eerste helft van haar bestaan was zĳ bĳ mannen
als von Buch, de Saussure enz. volstrekt niet vĳandig aan de
Schrift; eerst toen Lyell e. a. haar in dienst van de evolutieleer
stelden, werd zĳ een wapen ter bestrĳding van het bĳbelsch
scheppingsverhaal. Reeds deze overweging maant tot voorzichtigheid;
als de geologische wetenschap ouder en rĳker wordt, zal
zĳ op dit punt waarschĳnlĳk zichzelve herzien. 2o. De geologie
kan men noemen de archaeologie der aarde. Zĳ leert ons

toestanden kennen, waarin de aarde vroeger verkeerd heeft. Maar
zĳ zegt ons natuurlĳk over de oorzaak, het ontstaan, den duur enz.
van die toestanden zoo goed als niets. Uit de verschĳnselen der
aarde eene geschiedenis der aarde te willen construeeren, lĳkt
apriori een even hachelĳk ondernemen, als om uit de archaeologische
overblĳfselen van een volk zĳne geschiedenis te willen opmaken.
Als hulpmiddel moge de archaeologie zeer nuttig zĳn; zĳ kan
de historie niet vervangen. De geologie biedt belangrĳke gegevens,
maar zĳ kan uitteraard nooit eene Schöpfungsgeschichte leveren.
Wie dat beproeft, moet ieder oogenblik tot gissingen de toevlucht
nemen. Alle geboorte, zeide Schelling, is uit duisternis tot licht.
Alle oorsprongen liggen in het duister. Als men ons niet zegt,
wie onze ouders en voorouders waren, dan weten wĳ het niet.
Indien er geen scheppingsverhaal is, is en blĳft ons de geschiedenis
der aarde onbekend. 3o. De geologie kan dan ook nooit
tot aan het scheppingsverhaal toekomen; zĳ staat vanzelf op den
grondslag van het geschapene en nadert Gen. 1 niet; zĳ kan
constateeren wat zĳ waarneemt, maar de oorsprongen er van niet
anders dan vermoeden. Zeer juist en schoon zegt de geoloog
Ritter von Holger: Wir haben das Unangenehme, dass wir erst
ins Theater gekommen sind, nachdem bereits der Vorhang gefallen
ist. Wir müssen das Schauspiel das gegeben wurde, aus dem
auf der Bühne zurückgebliebenen Dekorationen, Versatzstücken,
Waffen u. s. w. (das sind namentlich die paläontologischen Entdeckungen
oder die Versteinerungen) zu erraten suchen, daher ist
es sehr verzeihlich, wenn wir uns irren, bĳ Trissl, Das bibl.
Sechstagewerk 1894 S. 73. 4o. Ofschoon de aardlagen, waar
en voorzoover zĳ ergens voorkomen, in zekere orde gelegen zĳn,
toch is het evenzeer een feit, dat zĳ nergens alle bĳ elkaar en
compleet voorkomen, maar sommige worden hier, andere elders
gevonden. Wir haben nirgends ein vollständiges Exemplar des
Buches der Erde, sondern verstreut über dieselbe eine grosse
Menge von defecten Exemplaren von dem verschiedensten Formate
und auf sehr verschiedenem Materiale, Pfaff, Schöpf. 5. De reeks
en de orde der aardlagen en dus ook van de daarop gebouwde
geologische perioden wordt daarom niet onmiddellĳk door de
feiten aan de hand gedaan, maar rust op eene combinatie van
feiten, die aan allerlei gissing en dwaling blootstaat. Er behoort
naar de erkentenis der geologen zelven veel geduld en moeite toe,

om de juiste orde der aardlagen vast te stellen, Geikie, Geologie,
deutsch von O. Schmidt, Strassburg 1886 S. 55. Pfaff, Schöpf. 5.
5o. Van de oppervlakte der aarde is nog maar een zeer klein
gedeelte onderzocht, vooral Engeland, Duitschland en Frankrĳk.
Van de andere deelen van Europa is nog weinig, van het grootste
deel van Azië, Afrika, Nieuw-Holland enz. is nog zoo goed als
niets bekend. Zelfs Häckel geeft toe, dat nauwelĳks het duizendste
gedeelte van de aardoppervlakte palaeontologisch is onderzocht,
Nat. Schöpf. 1874 S. 355. En deze berekening is zeker niet te
laag geraamd. Latere onderzoekingen kunnen dus nog allerlei
andere feiten aan het licht brengen. De hypothesen en conclusies
der geologie zĳn dus in elk geval op een onvoldoend getal gegevens
gebouwd. 6o. Het is een feit, hetwelk hoe langer hoe meer
van den kant der geologie erkenning vindt, dat de tĳd van
de formatie der aardlagen volstrekt niet kan bepaald worden
uit den aard en de hoedanigheid dier lagen. Die Beschaffenheit
der Schichten, zegt Pfaff, t. a. p. 5, giebt durchaus keinen Anhaltspunkt
an die Hand, um über die Zeit ihrer Bildung einen
Aufschluss zu erhalten. Onder invloed van het darwinisme, dat
alles verklaren wilde door oneindig kleine veranderingen in oneindig
groote tĳdsruimten, heeft men wel van millioenen van
jaren gesproken. Maar dat zĳn eenvoudig mythologische getallen,
waarvoor alle grond ontbreekt, Schelling, Werke, II 1 S. 229.
De geologen weten nog volstrekt niet, of vroeger dezelfde dan
wel andere omstandigheden hebben geheerscht. En zelfs bĳ gelĳke
omstandigheden groeit alles in de jeugd veel sneller en sterker
dan in latere jaren. Bovendien zĳn al de gronden, waarop de
geologen tot dusver hun getallen bouwden, onhoudbaar gebleken.
De deltavormingen, de heffingen en dalingen van het vasteland,
de steenkoolformaties enz. zĳn alle als grondslag van berekening
weer prĳsgegeven. Bezadigde natuurvorschers spreken tegenwoordig
dan ook geheel anders. Es fehlet uns jeder exacte Massstab zur
Berechnung vorhistorischer Ereignisse, Zittel, Aus der Urzeit,
2e Aufl. 1875 S. 556. 7o. Ook de orde, waarin de aardlagen
voorkomen, kan geen maatstaf ter berekening van den tĳd en
den duur harer formatie zĳn. Natuurlĳk is op eene bepaalde
plaats de onderste laag ouder dan de bovenste, maar alle recht
ontbreekt, om de verschillende aardlagen van verschillende plaatsen
bĳeen te voegen en alzoo eene reeks van formaties en perioden

te vormen. Wie jetzt in unseren Meeren an einer Stelle sich
Kalkniederschläge bilden, während zu derselben Zeit an anderen
Orten sich Lagen von Sand oder Lehm übereinander absetzen,
so haben sich auch in früheren Zeiten an verschiedenen Orten
gleichzeitig verschiedenartige Schichten gebildet, und wieder gleichartige
zu verschiedenen Zeiten, Pfaff, ib. De lagen uit zoogenaamd
verschillende perioden zĳn niet constant verschillend, en degene,
die voor even oud worden gehouden, zĳn niet altĳd qualitatief
gelĳk, Trissl 61. In denzelfden tĳd kunnen in verschillende deelen
der aarde gelĳke formaties hebben plaats gehad, gelĳk dat nog
tegenwoordig menigmaal geschiedt. 8o. De tĳd van de formatie
der aardlagen en de orde van hare ligging wordt dan ook tegenwoordig
bĳna uitsluitend bepaald naar de petrefacten, die erin
aangetroffen worden, cf. art. Geognosie bĳ Brockhaus. De geologie
is afhankelĳk geworden van de palaeontologie, en deze staat
heden ten dage bĳna schier geheel in dienst van de evolutieleer.
Van te voren wordt als bewezen aangenomen, dat de organische
wezens van de lagere tot de hoogere zich hebben ontwikkeld;
en daarop wordt dan de orde en de duur van de sedimentformaties
gebouwd. Omgekeerd gebruikte men dan de orde der
sedimenten weer als een bewĳs voor de evolutietheorie en maakte
zich alzoo aan een circulus vitiosus schuldig. Nu wordt echter
de evolutieleer door de palaeontologie veelmeer weerlegd dan
begunstigd. Want in de verschillende lagen komen verschillende
fossilen van planten en dieren niet voor in eenige weinige exemplaren
en soorten. Maar bĳ iedere laag staat de geologie in eens
en plotseling voor eene onoverzienbaar rĳke wereld van organisch
leven, in soorten onderscheiden en door geen overgangsvormen
aangevuld. Zelfs worden er petrefacten van planten en dieren
aangetroffen, welke sedert uitgestorven zĳn, alle latere formaties
in grootte en sterkte overtreffen en de natuur als het ware doen
kennen in hare eerste scheppende kracht, in hare weelderige
vruchtbaarheid, Pfaff, Schöpf. 667-709. 9o. Nu is het wel waar,
dat de fossilen niet in alle lagen bont dooreen verspreid zĳn,
maar dat in bepaalde lagen ook in den regel bepaalde planten
en dieren voorkomen. Doch ook hieruit is noch voor de evolutieleer
noch voor de geologische perioden iets met zekerheid af te
leiden. Immers, de verschillende soorten van planten en dieren
waren en zĳn overeenkomstig haar aard en levensvoorwaarden

over de oppervlakte der aarde verspreid; ze leefden in verschillende
plaatsen en zonen, en ze moesten dus ook versteenen in
de verschillende sedimenten, die er op verschillende plaatsen
gevormd werden. De petrefacten zĳn daarom geen representanten
van den tĳd van ontstaan der organische wezens, maar van de
hoogere of diepere zonen, in welke zĳ leefden. Onderstel toch,
dat de thans levende planten en dieren over geheel de aarde
heen plotseling in aardlagen begraven werden en versteenden,
dan zou noch uit de onderscheidene soorten van fossilen noch
uit de verschillende lagen, waarin zĳ voorkwamen, eenig besluit
te trekken zĳn ten aanzien van den tĳd van hun ontstaan. En
daarbĳ komen dan nog allerlei andere omstandigheden, die de
indeeling en berekening der geologische perioden schier onmogelĳk
maken, zooals bĳv., dat de onderscheidene soorten van planten
en dieren in den eersten tĳd niet zoo over de gansche aarde
verbreid waren als later; dat van tal van planten en dieren in
de verschillende lagen geen petrefacten zĳn bewaard; dat velerlei
oorzaken sommige planten en dieren kunnen gebracht hebben in
plaatsen en zonen, waarin zĳ van nature niet leefden; dat dezelfde
aardlagen wel doorgaans maar lang niet altĳd dezelfde
soorten van fossilen bevatten, en dat daarom aardlagen, die qualitatief
gelĳk zĳn en eerst in denzelfden tĳd waren geplaatst, later
weer elders werden thuisgebracht, omdat men er nieuwe en andere
petrefacten in vond, enz. 10o. De geologen erkennen zelf menigmaal,
dat de geologische perioden niet streng te scheiden zĳn.
Vooral bĳ de tertiaire en quaternaire periode komt dit uit. Hier
is schier alles onzeker. Onzeker is de grens, de aanvang, het
einde, de duur dier beide tĳdperken. Onzeker is de oorzaak,
de uitgebreidheid, de duur der zoogenaamde ĳsperiode; er is
verschil over, of er één of meer ĳstĳden moeten aangenomen
worden; en zelfs is heel het bestaan van een ĳstĳd nog aan
ernstigen twĳfel onderworpen. Onzeker is de oorzaak, de tĳd en
de wĳze, waarop de groote voorhistorische dieren zĳn omgekomen,
wier fossilen soms nog geheel ongeschonden zĳn bewaard. Onzeker
is het optreden van den mensch, vóór of na den ĳstĳd, in de
tertiaire of quaternaire periode, tegelĳk met of na den mammuth,
mastodon en rhinoceros. Onzeker is de oorzaak van de
diluviale formatiën en van hare uitbreiding over heel de aarde
heen. Onzeker is de oorzaak en de tĳd van de berg- en

gletschervormingen, waarbĳ alleen het feit, dat de verschuivingen
der gletschers uit het Noorden naar het midden van Europa
voor de Scandinavische bergen eene hoogte zouden vereischen
van 44000 meter, een bĳna onoverkomelĳk bezwaar oplevert enz.
11o. Daarbĳ komt nog ten slotte, dat de Schrift en de eenparige
traditie van bĳna alle volken van een ontzaglĳken vloed verhaalt,
die een geweldigen omkeer heeft gebracht in heel den toestand
der aarde. Volgens de Schrift treedt er na den zondvloed een
gansch andere toestand in voor mensch en aarde. De menschheid
vóór den zondvloed onderscheidde zich door groot verstand, krachtigen
ondernemingsgeest, titanischen moed, langen levensduur,
sterke lichamelĳke ontwikkeling, schrikkelĳke goddeloosheid. En
zonder twĳfel was de natuur, het planten- en dierenrĳk, daarmede
in overeenstemming. Maar in den zondvloed komen bĳna
alle menschen om, vele soorten van planten en dieren sterven uit,
de natuur wordt aan banden gelegd, een zachter bedeeling treedt
in, de bedeeling, in welke wĳ leven. Deze getuigenissen der
Schrift worden van allen kant door de geologie bevestigd. De
mensch uit de tertiaire periode is nog niet gevonden, en het
is niet waarschĳnlĳk, dat hĳ ooit gevonden zal worden; de
menschheid was toen vóór den zondvloed waarschĳnlĳk nog niet
over de aarde verspreid; de zondvloed verklaart, dat er van de
menschen vóór dien tĳd geen fossilen over zĳn; de schedels en
beenderen, die van menschen hier en daar gevonden zĳn, waren
allen afkomstig uit den quaternairen tĳd en van de onze niet
verschillend. Voorts leert de geologie duidelĳk, dat de mensch
nog gelĳktĳdig met den mammuth, het hebr. behemoth, Job 40
vs. 10, heeft geleefd en dat de mammuth dus nog thuis hoort
in den historischen tĳd. De algemeenheid der diluviale formaties
bewĳst, dat de zondvloed over heel de aarde zich moet hebben
uitgestrekt. De bergen zĳn voor een groot gedeelte in den historischen
tĳd ontstaan. De oorzaken der ĳsperiode, indien ze al
bestaan heeft, zĳn volkomen onbekend en kunnen dus zeer goed
gelegen hebben in den zondvloed en in de daling der temperatuur,
die daarna allerwege intrad. Eerst door en na het diluvium heeft
de aarde hare tegenwoordige gedaante gekregen. Tegen de vereenzelviging
van diluvium en zondvloed is eigenlĳk maar één
ernstig bezwaar, en dat is de tĳd. De geologie plaatst den ĳstĳd
en het diluvium gewoonlĳk eenige duizenden jaren vóór Christus.

Maar eenerzĳds is daartegen op te merken, dat de chronologie
der Schrift ook nog geenszins vast staat. Men behoeft nog niet
zoo ver te gaan als de Sacy, die zeide: il n’y a pas de chronologie
biblique, om toch Voetius toe te stemmen, als hĳ verklaarde:
ex S. Scriptura exacta supputatio haberi non potest, Disp. V 153.
Het is niet onmogelĳk, dat soms geslachten zĳn overgesprongen
en persoonsnamen als volksnamen zĳn bedoeld. En andererzĳds
zĳn de geologische berekeningen, gelĳk boven gezegd is, veel te
onzeker, dan dat daaraan een bezwaar tegen bovenstaande opvatting
kan worden ontleend. 12o. Wanneer wĳ dit alles saamvatten
en in rekening brengen, dan biedt de Schrift van het
oogenblik der schepping af aan in Gen. 1:1 tot den zondvloed
toe eene meer dan genoegzame tĳdsruimte aan voor de plaatsing
van al die feiten en verschĳnselen, welke de geologie en palaeontologie
in deze eeuw aan het licht hebben gebracht. Het is niet
in te zien, waarom deze alle niet in dien tĳd eene plaats zouden
kunnen vinden. Meer heeft de theologie nu ook niet te doen; zĳ
heeft zich niet in te laten met de oorzaken dier verschĳnselen;
de verklaring der feiten verblĳve aan de geologie! Maar misschien
kan de Schrift daarbĳ toch beteren dienst bewĳzen, dan de
natuurwetenschap gewoonlĳk vermoedt. Immers, zĳ wĳst er ons
op, dat de schepping een Goddelĳk werk bĳ uitnemendheid is.
Er hebben bĳ het ontstaan en de formatie der dingen krachten
gewerkt, er hebben tot den zondvloed toe toestanden bestaan,
en er heeft in dien vloed eene catastrophe plaats gehad, gelĳk
die na dezen tĳd niet meer zĳn voorgekomen. De wording wordt
altĳd door andere wetten beheerscht dan de ontwikkeling. De
wetten van het creatuur zĳn niet de regel der creatie en veel
minder die van den Creator. Voorts houde zich de theologie alleen
aan de onbetwistbare feiten, welke de geologie doet kennen, maar
wachte zich voor de hypothesen en conclusies, die de geologen
daaraan toevoegen. Daarom ziet ze af van elke poging, om de
zoogenaamde geologische perioden met de zes scheppingsdagen te
vereenzelvigen. Immers is het niet anders dan eene onbewĳsbare
meening, dat die perioden successief en in die orde op elkander
gevolgd zĳn. Daarmede wordt niet ontkend, dat b. v. de azoische
formaties reeds van het oogenblik der schepping af begonnen zĳn.
Veeleer wĳst alles er op, dat ze toen onder de werking van
allerlei mechanische en chemische krachten reeds een aanvang

hebben genomen. Maar de geologie weet er niets van, dat ze
niet ook later tegelĳk met de palaeozoische enz. hebben plaats
gehad, en gist beide naar de oorzaken en naar de wĳze van haar
ontstaan. En zoo is het met alle andere perioden. Het is zeer
waarschĳnlĳk, dat het zoogenaamde tertiaire tĳdperk nog tot aan
den zondvloed reikt, en dat diluvium en ĳstĳd met deze catastrophe
samenvallen. Vervolgens wordt door het gelĳktĳdig
voorkomen van plant- en dierfossilen in de zoogenaamde palaeozoische
periode niets voor de orde van hun ontstaan beslist. De
geologie weet toch van het ontstaan van die organische wezens
niets af; zĳ vindt ze maar dringt tot hun oorsprong niet door.
En ook zĳ moet aannemen, dat het plantenrĳk vóór het dierenrĳk
is ontstaan, om de eenvoudige reden, dat de dieren van de planten
leven. Voorzoover de geologie iets over de orde van ontstaan der
dingen zeggen kan, stemt zĳ met de Schrift volkomen overeen.
Eerst de anorganische schepping; dan de organische, beginnende
met het plantenrĳk; daarna het dierenrĳk en ook dit weder in
dezelfde orde, eerst de water-, dan de landdieren, en daaronder
vooral de zoogdieren, Pfaff, Schöpf. 742. Zoo wachten wĳ als
Christenen en als theologen de zekere resultaten der natuurwetenschap
met eenig vertrouwen af. Voor diepgaand en alzĳdig
onderzoek behoeft de theologie niet bevreesd te zĳn. Zĳ wachte
zich slechts, om al te groote waarde te hechten aan een onderzoek,
dat nog geheel nieuw, onnauwkeurig en onvolledig is en
daarom telkens door gissingen en vermoedens wordt aangevuld.
Ze zĳ op hare hoede, om al te voorbarig concessies te doen aan
en overeenstemming te zoeken met zoogenaamde wetenschappelĳke
resultaten, die iederen dag omvergestooten en door dieper onderzoek
in hunne onhoudbaarheid kunnen worden aangetoond. En
zĳ hebbe als wetenschap van de Goddelĳke en eeuwige dingen
geduld, totdat de wetenschap, die haar bestrĳdt, dieper en breeder
hebbe onderzocht en, gelĳk het in de meeste gevallen gaat en
gegaan is, zichzelve corrigeere. Zoo houdt de theologie beter hare
waardigheid en eere op, dan door onophoudelĳk zich te plooien naar de
meeningen van den dag. Cf. Howorth, The mammoth and the flood
1887. Bosizio, Das Hexaemeron und die Geologie, Mainz 1865. Trissl,
Das bibl. Sechstagewerk vom Standp. der kath. Exegese u. v. Standp.
der Naturw. 2e Aufl. Regensburg 1894. Id. Sündfluth oder Gletscher
1894. Hahn, Die Entstehung der Weltkörper, Regensburg 1895.




§ 32. De oorsprong van den Mensch.

1. De schepping loopt uit op den mensch. In hem sluiten
geestelĳke en stoffelĳke wereld zich saam. Volgens het eerste
scheppingsverhaal is de mensch, man en vrouw saam, geschapen
op den zesden dag, Gen. 1:26v., nadat de schepping der landdieren
was voorafgegaan. Ook de Schrift leert daarin eene nauwe
verwantschap van mensch en dier. Beide zĳn op denzelfden dag
geschapen, beide zĳn ook gevormd uit het stof der aarde. Maar
bĳ die verwantschap is er ook een groot onderscheid. De dieren
worden op Gods bevel door de aarde voortgebracht, Gen. 1:24;
de mensch echter wordt geschapen na eene beraadslaging Gods,
naar zĳn beeld, tot een heer over alle dingen. Deze korte aanduidingen
worden in het tweede scheppingsverhaal toegelicht en
uitgebreid. Het eerste scheppingsverhaal geeft eene algemeene
geschiedenis der schepping, welke in den mensch haar doel en
haar einde vindt; het tweede handelt bĳzonder van de schepping
des menschen en van de verhouding, waarin de andere schepselen
tot hem staan. In het eerste bericht is de mensch het einde der
natuur, in het tweede de aanvang der geschiedenis. Het eerste
verhaal toont, hoe alle andere schepselen den mensch voorbereiden;
het tweede leidt de geschiedenis in van de verzoeking en van den
val des menschen en beschrĳft daartoe vooral zĳn oorspronkelĳken
toestand. In het eerste bericht wordt daarom de schepping van
alle andere dingen, van hemel, aarde, uitspansel enz. in den
breede en in geregelde orde verhaald, en de schepping des menschen
niet uitvoerig besproken; het tweede onderstelt de schepping
van hemel en aarde, geeft geen chronologische maar eene
zakelĳke orde, en zegt niet wanneer planten en dieren zĳn geschapen
maar beschrĳft alleen, in welke verhouding zĳ naar hun
wezen tot den mensch staan. Gen. 2:4b-9 houdt niet in, dat
de planten maar alleen, dat de hof in Eden gevormd is na den
mensch; de schepping der planten wordt door den schrĳver
zonder twĳfel tusschen vers 6 en 7 gedacht. Evenzoo wordt in
Gen. 2:18v. de schepping der dieren wel eerst na die van den
mensch gesteld, maar niet om daarmede den objectieven gang der
schepping te beschrĳven, doch alleen om aan te wĳzen, dat de
hulpe voor den man niet onder de dieren maar alleen in een

hem gelĳk wezen te vinden is. De beschrĳving eindelĳk van de
schepping der vrouw is in geen enkel opzicht met die in Gen. 1
in strĳd maar daarvan alleen eene nadere verklaring. Cf. Hengstenberg,
Authentie des Pentateuchs I 306 f. Oehler, Altt. Theol.
§ 18. Köhler, Lehrb. der bibl. Gesch. des A. T. I 24. Baumstark,
Christl. Apologetik II 458 f. H. van Eyck van Heslinga, De
eenheid van het scheppingsverhaal, Leiden, Daamen 1896.

2. Deze Goddelĳke oorsprong van den mensch is in de christelĳke
kerk en theologie nimmer betwĳfeld. Maar buiten de
openbaring zĳn er allerlei gissingen over de herkomst des menschen
gewaagd. Vele sagen der Heidenen schrĳven de schepping
van den mensch nog aan de goden of halfgoden toe, zoo bv. bĳ
Hesiodus, Op. et Dier. Lib. I 23-25. Ovidius, Metam. I 82 sq.
363 sq. En ook de wĳsbegeerte, vooral van Socrates, Plato,
Aristoteles erkende in den uit het stof der aarde gevormden
mensch gewoonlĳk een hooger, redelĳk beginsel, dat van de goden
afkomstig was. Maar meermalen zĳn en in de religie en in de
philosophie toch gansch andere denkbeelden gekoesterd over den
oorsprong des menschen. Nu eens komt de mensch autochthonisch
uit de aarde voort, dan heeft hĳ zich ontwikkeld uit een of ander
dier, of ook wordt hĳ gehouden voor de vrucht van een of anderen
boom enz., cf. Andrew Lang, Onderzoek naar de ontwikkeling van
godsdienst, kultus en mythologie, Uit het Eng. door Dr. L. Knappert
I 1893 bl. 143. 275. Met het materialisme in de vorige
eeuw in Frankrĳk kwam deze beschouwing van den oorsprong des
menschen weer in eere; de mensch werd geheel en al, ook naar
zĳne psychische zĳde, verklaard uit de stof. Sedert dien tĳd won
de idee der evolutie hoe langer hoe meer veld. Linnaeus 1778
en Blumenbach 1840 handhaafden nog het soortelĳk onderscheid
tusschen mensch en dier. Maar Kant hield den overgang des
menschen uit een vroegeren dierlĳken tot een lateren menschelĳken
toestand reeds voor iets, dat vanzelf sprak, Kritik der Urtheilskraft
§ 77-80, Ueber die verschiedenen Racen der Menschen 1775.
Lamarck 1744-1829, Sint-Hilaire 1772-1844, Oken 1779-1851,
von Baer 1836, H. Spencer 1852, Schaaffhausen 1853,
Huxley 1859, Nägeli 1859 waren allen reeds voorstanders van
de dierlĳke afstamming van den mensch. De philosophie leerde
deze reeds lang vóór de natuurwetenschap. En Charles Darwin

1809-1882 was dus lang niet de eerste, die de aan zĳn naam
verbonden leer heeft voorgedragen. Zĳn roem is het alleen geweest,
dat hĳ eene zeer groote menigte van waarnemingen deed, die
betrekking hadden op het leven van mensch en dier en beider
verwantschap in het licht stelden; dat hĳ deze op eigenaardige
wĳze wist te combineeren en in dienst te stellen van de reeds
heerschende hypothese; en dat hĳ een weg aanwees, waarin deze
afstamming des menschen van het dier, naar het scheen, mogelĳk
werd gemaakt, The origin of species by means of natural selection
1859, holl. vert. Het ontstaan der soorten, door Dr. T. C.
Winkler, 2e uitg. 1883. The descent of man 1871, holl. vert.
De afstamming van den mensch en de seksueele teeltkeus, bewerkt
door Dr. H. Hartogh Heys van Zouteveen, 3e dr. 1884. Eene
gansche schaar van geleerden, Lyell, Owen, Lubbock, Tylor,
Hooker, Tyndall, Huxley, Moleschott, Haeckel, Hellwald, Büchner,
Vogt enz. achtte daarmee de vroegere hypothese zoo goed als
bewezen en gaf ze uit voor een onomstootelĳk resultaat der natuurwetenschap.
Onder het darwinisme is nu de leer te verstaan,
dat de soorten, waarin vroeger de organische wezens werden ingedeeld
geen constante eigenschappen dragen maar veranderlĳk
zĳn; dat de hoogere organische wezens uit de lagere zĳn voortgekomen
en met name de mensch zich langzamerhand in den
loop der eeuwen uit een uitgestorven apengeslacht ontwikkeld
heeft; dat het organische op zĳne beurt uit het anorganische is
ontstaan, en dat dus evolutie de weg is, waarin onder de heerschappĳ
van louter mechanische en chemische wetten al het bestaande
tot aanzĳn is gekomen. Dat is de thesis of liever de
hypothese. Deze evolutie tracht Darwin te verklaren en mogelĳk
te maken door de volgende overwegingen: vooreerst leert de
natuur ons allerwege kennen een struggle for life, waaraan elk
wezen deelneemt en waardoor het gedwongen wordt, zich te ontwikkelen
en te volmaken of anders te gronde te gaan; ten tweede
kiest de natuur uit tal van planten, dieren, menschen zulke tot
voortleven en voortteling uit (natural selection), welke het gunstigst
georganiseerd zĳn, en deze natuurlĳke teeltkeus wordt
gesteund door de sexueele teeltkeus, waardoor ieder wĳfje aan
het best georganiseerde mannetje de voorkeur geeft; ten derde
gaan de alzoo, in den weg van struggle en selection verworven,
gunstige eigenschappen van ouders op kinderen of ook op

kleinkinderen (atavisme) over, en volmaken de organismen hoe langer
hoe meer. Natuurlĳk zĳn dit geen bewĳzen, maar alleen onderstellingen
en verklaringen, hoe naar Darwins meening de evolutie
mogelĳk zou zĳn. Bewĳzen voor de hypothese worden eigenlĳk
alleen ontleend aan de verwantschap, die er tusschen de organische
wezens valt op te merken en die ook in physisch en psychisch
opzicht tusschen dier en mensch bestaat; aan de verandering en
overerving van eigenschappen, die we telkens in menschen- en
dierenwereld waarnemen; aan de rudimentaire organen, die den
mensch uit zĳn vroegeren dierlĳken toestand zĳn overgebleven;
aan de embryologie, volgens welke de hoogere organismen als
embrya de ontwikkelingtrappen der lagere doorloopen, Romanes,
De bewĳzen voor de theorie van Darwin, uit het eng. door Spaink,
Amst. 1884.

3. Met hoeveel gezag dit darwinisme nu ook aanstonds is
opgetreden, het heeft toch van den beginne aan ernstige tegenspraak
gevonden, niet alleen bĳ theologen en philosophen, maar
ook bĳ allerlei natuurkundigen, zooals Agassiz, Essay on the
classification 1865, Dawson, Die Natur und die Bibel, aus dem
Engl. Gütersloh 1877, Nägeli, Entstehung u. Begriff der naturhist.
Art, 2e Aufl. 1865. Mech. phys. Theorie der Abstammungslehre
1883. Wigand, Der Darwinismus u. s. w. 3 Bde 1874-77,
en voorts Dana, Flourens, de Beaumont, Jordan, Blanchard,
Quatrefages, Oswald Heer, Oscar Fraas, Ad. Bastian, R. Wagner,
Pfaff, Kölliker enz. Virchow herhaalt schier ieder jaar op de
vergadering van natuurvorschers zĳn protest tegen hen, die het
darwinisme uitgeven voor een dogma. Duboys Reymond sprak van
sieben Welträthsel, die door de natuurwetenschap niet konden
worden opgelost en schreef niet lang vóór zĳn dood, dat wĳ
misschien weer tot het supranaturalisme terug moesten keeren.
De vroeger met spot verworpen levenskracht wordt weer in bescherming
genomen door Gustave Bunge; bĳ Max Verworn,
Wilhelm Ostwald, Ed. Rindfleisch is eene neiging naar het
pantheisme en mysticisme te bespeuren; zelf Haeckel prees het
monisme als eenheid van religie en wetenschap aan. Romanes,
die beslist darwinist was, stierf in 1895 verzoend met het geloof
der Anglikaansche kerk. Er is ongetwĳfeld eene reactie tegen het
materialisme en darwinisme in aantocht. En daarbĳ komt nog de

kritiek, waaraan het darwinisme door theologen en philosophen
onderworpen is. Ook zĳ hebben in deze kwestie recht van spreken
en hebben gewichtige bezwaren ingebracht, cf. Ulrici, Gott u. die
Natur 1866. Gott u. der Mensch I 1874. Zöckler, Gesch. der
Bez. II 579 f. Id. Die Lehre v. Urstand des Menschen 1879 S.
113 f. Hartmann, Wahrheit u. Irrthum im Darw. 1875. Carneri,
Sittlichkeit u. Darw. Wien 1877. Weygoldt, Darw. Relig. Sittl.
Leiden 1878. Hamann, Entwicklungslehre u. Darwinismus, Jena
1892. Dutoit-Haller, Schöpfung u. Entw. nach Bibel u. Naturw.
Basel 1892. Joh. Ranke, Der Mensch, Leipzig 2e Aufl. 1894. Ebrard,
Apol. I 352 f. Steude, Christ. u. Naturwiss. 1895 S. 148 f.
Bettex, Naturstudium u. Christ. 2e Aufl. 1896. Pesch, Die grossen
Welträthsel II 147. 171 f. Reusch, Bibel u. Natur 330 f. Gutberlet,
Der Mensch, sein Ursprung u. seine Entw. Paderborn 1896.
Hettinger, Apol. I 167 f. Kuenen, Theol. Tĳdschr. X 408v.
Lamers, Nieuwe Bĳdr. III 185v. Serrurier, Gids Mei 1895.
Tĳdspiegel April 1896 bl. 455. Wet. Bladen Mei 1896. Salisbury
in zĳne openingsrede van The britisch association of science in
Oxford Aug. 1894 enz.

Met het oog op deze kentering is de theologie dikwerf al te
voorbarig geweest en heeft zich al te haastig geschikt naar de
evolutieleer, b.v. Powell, Evidences of Christianity 1860. Temple,
Christ. en Natuurwetenschap, vert. door Dr. J. W. Gunning, Haarlem
1887. Drummond, De opkomst van den mensch, 1895. Carrière,
De zedel. wereldorde bl. 365v. enz. Er bestaan toch tegen het
darwinisme veel te ernstige en wichtige bezwaren, dan dat het
als wetenschappelĳke verklaring der verschĳnselen aanvaard worden
kan. Vooreerst toch is het geheel onmachtig, om den oorsprong
des levens ook maar eenigszins begrĳpelĳk te maken. Men nam
eerst de toevlucht tot de generatio aequivoca, d. i. tot het ontstaan
van organische wezens door toevallige verbinding van anorganische
stoffen. Toen de onderzoekingen van Pasteur hare onhoudbaarheid
bewezen, greep men de onderstelling aan, dat de protoplasmen
of levenskiemen door meteoorsteenen van andere hemellichamen
op de aarde waren gebracht (Helmholtz, Thomson). Toen ook
deze hypothese niet veel meer dan een inval bleek, werd de leer
verkondigd, dat de cellen en levenskiemen, altĳd naast het anorganische
hadden bestaan en dus evenals stof, kracht, beweging enz.
eeuwig waren. Maar daarmede werd de ongenoegzaamheid der

evolutie-theorie door de voorstanders zelven uitgesproken; wie
stof, beweging, leven eeuwig maakt, lost het raadsel niet op maar
wanhoopt aan de oplossing. In de tweede plaats is het darwinisme
ook niet in staat, de verdere ontwikkeling van de organische
wezens te verklaren. De Schrift erkent eenerzĳds de waarheid,
die er in de evolutie ligt, als zĳ planten en dieren op Gods bevel
uit de aarde laat voortkomen, Gen. 1:11, 20, 24; maar ter
andere zĳde zegt ze, dat de aarde deze organische wezens alleen
kon voortbrengen door een woord van Gods almacht, en dat die
organische wezens van den beginne aan soortelĳk onderscheiden
naast elkaar bestonden; ze hebben allen hun eigen aard, Gen. 1
vs. 11, 21. Daardoor is niet uitgesloten, dat binnen de soorten
allerlei veranderingen kunnen plaats grĳpen, en is evenmin het
recht der wetenschap verkort, om de grenzen der soorten nader
aan te wĳzen. Zelfs is het volstrekt niet noodzakelĳk, om in alle
soorten, welke de botanie en zoölogie thans opnoemt, oorspronkelĳke
scheppingen te zien; het begrip van soort is nog lang niet
scherp en duidelĳk bepaald. Maar het staat evenzeer vast, dat
de wezenlĳke verscheidenheid en ongelĳkheid der schepselen op
Gods scheppende almacht berust. Hĳ is het, die onderscheid maakt
tusschen licht en duisternis, dag en nacht, hemel en aarde, plant
en dier, engel en mensch, Thomas, S. Theol. I qu. 47. En deze
verscheidenheid en ongelĳkheid der schepselen, bepaaldelĳk van
de organische wezens, blĳft in het darwinisme een raadsel. Als
de mensch van het dier ware afgestamd, zou juist het groote
verschil, dat tusschen beide bestaat en in heel het organisme
uitkomt, een onoplosbaar raadsel blĳven. Het is thans wel algemeen
erkend, dat de vele soorten van planten en dieren niet uit
ééne of ook zelfs uit vier of vĳf oorspronkelĳke organismen
afgeleid kunnen worden; die soorten loopen morphologisch en
physiologisch veel te sterk uiteen. De natural en de sexual
selection zĳn ongenoegzaam, om zoodanige soortveranderingen mogelĳk
te maken, en zĳn dan ook door Darwin zelf reeds belangrĳk
beperkt en gewĳzigd. Bovendien, zulke overgangen uit
de eene soort in de andere zĳn nooit noch in ’t verleden noch
in den tegenwoordigen tĳd waargenomen. Dezelfde soorten van
planten en dieren, die wĳ nu kennen, bestonden ook vóór duizenden
jaren en traden in eens in grooten getale op. De overgangsvormen,
welke de thans bestaande soorten nader tot elkaar

zouden brengen, zĳn nergens gevonden. De palaeontologie bewĳst
geen langzaam en rechtlĳnig opklimmen van de organische wezens
uit het lagere tot het hoogere, maar toont, dat allerlei soorten
van den beginne af naast elkander bestonden. Zulke overgangsvormen
zouden echter in grooten getale te vinden moeten zĳn,
omdat de morphologische veranderingen zoo langzaam, eerst in
duizenden van jaren, plaats hadden en telkens van zoo geringe
beteekenis waren. Het laat zich niet denken, dat deze alle toevalligerwĳs
door catastrophen zouden zĳn omgekomen; te minder,
omdat al de lagere organismen tot den huidigen dag toe, in
weerwil van hunne onvolmaaktheid en ongeschiktheid tot den
strĳd om het leven, naast de hoogere zĳn blĳven voortbestaan.
Daarbĳ komt, dat van verschillende zĳden, vooral door Aug.
Weismann, op goede gronden de stelling verdedigd is, dat juist
verworven eigenschappen niet overerven, Koster, Wet. Bladen,
Maart 1897 bl. 321-344. Geheel in tegenspraak met Darwins
theorie zĳn de morphologische eigenschappen het minst en de
physiologische het meest variabel. Indien die morphologische veranderingen
ook zoo langzaam voortgingen en telkens zoo gering
van beteekenis waren, konden zĳ in den struggle for life ook
niets baten; ze waren in den tĳd van overgang eer een gebrek
dan eene volkomenheid. Zoolang het ademen door kieuwen
overging in het ademen door longen, was het eer een beletsel
dan een voordeel in den strĳd om het bestaan. Om al deze
redenen deed de natuurkundige, wiens wetenschap op feiten steunen
moet, beter, in deze van een oordeel zich te onthouden. Het
materialisme en het darwinisme zĳn beide historisch en logisch
geen resultaat der experimenteele wetenschap maar der philosophie.
Trouwens, Darwin zegt zelf, dat vele der beschouwingen, die hĳ
voordroeg, in hooge mate bespiegelend zĳn, Afst. des menschen II
365. Hĳ heeft volgens Haeckel geen nieuwe feiten ontdekt, maar
ze wel op eigenaardige wĳze gecombineerd en geutiliseerd, Nat.
Schöpf. 1874 S. 25. De groote verwantschap van mensch en
dier is altĳd erkend en in het animal rationale uitgedrukt. Maar
daarmede verbond men in vroeger tĳd de monistische philosophie
nog niet, dat eene zuivere potentie, die niets is, zooals
atomen, chaos, cellen enz, toch alles worden kan. Dat is eerst
door het pantheisme, materialisme en darwinisme ontdekt! Ten
derde is bĳ het darwinisme het ontstaan van den mensch een

onoplosbaar probleem. Positieve bewĳzen voor ’s menschen dierlĳke
afstamming zĳn er eigenlĳk niet. De ontogenie van Häckel
kan na de weerlegging van Bischoff en anderen niet meer als
bewĳs gelden. De argumenten, die men ontleende aan allerlei in
holen gevonden menschenbeenderen en menschenschedels, het
laatst in Ned. Indië, cf. Prof. Hubrecht in Gids Juni 1896, zĳn
beurtelings het een na het ander weer prĳsgegeven. Het onderzoek
eenerzĳds van de anthropoide apensoorten en andererzĳds
van allerlei beenderen, schedels, abnormale menschen, mikrocephalen,
dwergen enz., is geëindigd met te constateeren, dat
het onderscheid van dier en mensch wezenlĳk is en altĳd
heeft bestaan, Pfaff, Schöpf. 721. Algemeen is dan ook erkend,
dat geen apensoort, zooals ze thans bestaat of bestaan heeft, de
stam van het menschelĳk geslacht kan zĳn. De sterkste verdedigers
van het darwinisme geven toe, dat er een overgangssoort
moet aangenomen worden, waarvan echter het geringste spoor
tot dusver niet gevonden is. Virchow zeide op de vergadering
van natuurvorschers in 1894: Bis jetzt is noch kein Affe entdeckt
worden, der als der eigentliche Urvater des Menschen betrachtet
werden konnte, auch kein Halbaffe. Diese Frage steht nicht mehr
im Vordergrund der Forschung, bĳ Hettinger, Apol. III 297.
Bovenal echter blĳft het darwinisme in de vierde plaats de
verklaring schuldig van den mensch naar zĳne psychische zĳde.
Darwin begon met de poging, om alle geestelĳke verschĳnselen
bĳ den mensch, bewustzĳn, taal, religie, zedelĳkheid enz. uit
verschĳnselen afteleiden, die bĳ de dieren voorkwamen, Afst. des
menschen, hoofdst. 3 en 4. The expression of emotions in man
and animals 1872, en vele anderen zĳn hem daarin gevolgd.
Maar ook deze pogingen zĳn tot dusver niet geslaagd. Evenals
het wezen van kracht en stof, de oorsprong der beweging, het
ontstaan des levens, de teleologie, behooren ook het bewustzĳn,
de taal, de wilsvrĳheid, de religie, de zedelĳkheid nog tot de
Welträthsel, die op oplossing wachten. De gedachte, die zuiver
geestelĳk is, staat tot de hersenen in eene gansch andere verhouding
dan de gal tot de lever en de urine tot de nieren.
De taal is en blĳft naar het woord van Max Müller de Rubicon
tusschen ons en het dier. De psychologische verklaring van den
godsdienst is onhoudbaar, deel I 208.
En de afleiding van de redelĳkheid uit de sociale instincten laat aan de autoriteit der

zedewet, aan het kategorische van den zedelĳken imperatief, aan
het "Sollen" van het goede, aan geweten, verantwoordelĳkheid,
schuldbewustzĳn, berouw, wroeging, straf geen recht wedervaren.
Ja, ofschoon het darwinisme op zichzelf nog niet met het materialisme
indentisch is, toch beweegt het zich in die lĳn, vindt
het daar zĳn voornaamsten steun, maar bereidt alzoo ook de
verkeering van religie en zedelĳkheid voor en doodt het menschelĳke
in den mensch. Het doet er niets toe, of men al zegt,
dat het beter is, een hoog ontwikkeld dier dan een gevallen
mensch te zĳn; de leer van de dierlĳke afstamming van den
mensch tast in den mensch het beeld Gods aan en verlaagt hem
tot het beeld van orang-oetan en chimpanse. En dat beeld Gods
is op het standpunt der evolutie niet te handhaven. Het dwingt
ons terug te gaan tot de creatie, gelĳk de Schrift ze ons leert.

4. In verband met deze leer over den oorsprong des menschen
komt de evolutie ook met de Schrift in strĳd ten aanzien van
den ouderdom, de eenheid en de oorspronkelĳke woonplaats van
den mensch. Een hooge ouderdom werd aan het menschelĳk geslacht
toegeschreven door vele volken, zooals de Japanneezen, de
Indiërs, de Babyloniërs, de Egyptenaren, de Grieken, de Romeinen,
die van verschillende wereldtĳden en van 10 en 100 duizenden
jaren spraken. De nieuwere anthropologie is meermalen tot deze
fabelachtige getallen teruggekeerd, maar blĳft zich evenmin als
de heidensche mythologie gelĳk; ze varieert tusschen 10 en 250
duizend jaren en meer. Over het bestaan van den mensch in de
tertiaire periode heerscht groot verschil van gevoelen; het wordt
door de meesten, ook door velen, die overigens darwinist zĳn,
ontkend, zooals Virchow, Mor, Wagner, Oskar Schmidt, Häckel,
Zittel e. a. De vraag is daarom ook zoo moeilĳk te beantwoorden,
wĳl de grenzen tusschen tertiaire en quaternaire periode
niet zĳn aan te wĳzen. Maar ook al heeft de mensch in de
tertiaire periode geleefd en al is hĳ een tĳdgenoot van den
mammuth geweest, dan bewĳst dit niet dat de mensch zoo oud
is, maar dat die periode veel jonger is, dan men oorspronkelĳk
heeft gedacht. Veel onzekerder zĳn de berekeningen, welke gebouwd
zĳn op de paalwoningen die men in Zwitserland en elders
vond, op de beenderen en schedels die in holen bĳ Luik, Amiens,
Dusseldorf enz. werden ontdekt, op de deltavormingen van Nĳl

en Mississippi en op de steen-, brons- en ĳzerperiode, die volgens
sommigen elkander chronologisch opvolgden. Al de berekeningen,
hierop gebouwd, zĳn dan ook telkenmale door bezadigde natuuronderzoekers
weersproken en weerlegd, zooals Fraas, Quenstedt,
Pfaff, Dawson, Tylor, Virchow, Schaaffhausen, Kjerulf, zelfs
Hellwald, Culturgesch. I 10. Hier nog meer dan bĳ den ouderdom
der aarde geldt het, dat men wel getallen noemen kan,
maar dat men geen stof heeft voor eene geschiedenis in zoo
langen tĳd. Van veel meer waarde voor de bepaling van den
ouderdom van het menschelĳk geslacht zĳn de chronologische
gegevens, welke door de historie en de monumenten van verschillende
volken worden aan de hand gedaan. De geschiedenis
van Indië en China levert geen vaste basis voor de chronologie
en klimt slechts enkele eeuwen vóór Christus op. Maar met de
geschiedenis van Egypte en Babylonië is het eenigszins anders
gesteld. Hier is ongetwĳfeld eene oude beschaving; ze bestaat
reeds zoover wĳ in de historie terug kunnen gaan. De Schrift
zelve leert dat ook duidelĳk. Maar toch is de chronologie nog
zoo onzeker, dat er niets op te bouwen valt. Dit blĳkt afdoende
daaruit, dat de regeering van den egyptischen koning Menes
volgens Boeckh begint in 5702, volgens Brugsch in 4455, volgens
Lepsius in 3893, volgens Bunsen in 3623, volgens Wilkinson
in 2691 enz.; en dat Bunsen den historischen tĳd voor
Babylon laat beginnen in 3784, v. Gutschmid in 2447, Brandis
in 2458, Oppert in 3540 enz., Hettinger, Apol. III 258 f. Ieder
beoefenaar der oude geschiedenis heeft zĳn eigen chronologie;
het is een labyrinth, waarbĳ de draad ontbreekt; alleen bĳ het
volk van Israel is er in eigenlĳken zin van eene geschiedenis
en van eene tĳdrekening sprake. Fritz Hommel zegt daarom terecht,
dat de chronologie voor de eerste duizend jaren vóór
Christus vrĳ vast staat, soms tot in bĳzonderheden toe; dat in
de tweede duizend jaren vóór Christus slechts enkele vaste punten
schĳnen gegeven te zĳn, en dat in de derde duizend jaren,
d. i. vóór 2000 v. Chr. alles onzeker is, Gesch. des alten Morgenlandes,
Stuttgart 1895 S. 38. Trouwens, het menschelĳk
geslacht kan ook om andere redenen geen vele duizenden jaren
vóór Christus hebben bestaan. De bevolking der aarde zou dan ten
tĳde van Christus veel grooter zĳn geweest en veel meer zĳn
verspreid. En toch duizend jaren v. C. was het grootste deel der

aarde nog onbewoond, Noord-Azië, Midden- en Noord-Europa,
Africa ten Z. van de Sahara, Australië, de Zuidzee-eilanden,
Amerika. Zelfs ten tĳde van Christus was, behalve in Azië, de
menschheid voornamelĳk nog wonende rondom de Middellandsche
zee. Indien de menschheid zoo oud ware, zouden er ook veel
meer ruïnen van steden en overblĳfsels van menschen gevonden
zĳn, die nu slechts schaarsch in getal zĳn en tot een deel der
aarde beperkt. De betrouwbaarste getallen gaan daarom niet
hooger op dan tot vĳf à zeven duizend jaren v. Chr., Pfaff,
Schöpf. 710-728. Gander, Die Sündflut 1896 S. 78-90.
Upham haalt in een artikel over Die Zeitdauer der geolog.
Epochen in het tĳdschrift Gaea XXX 1894 S. 621 f. verschillende
geleerden aan, die den ĳstĳd omstreeks zeven of acht
duizend jaren vóór Christus plaatsen. Indien wĳ daarbĳ bedenken,
dat er ook over de chronologie des bĳbels nog alles behalve
overeenstemming bestaat, dan is er ook bĳ dit punt geen belangrĳk
verschil tusschen Schrift en wetenschap. Maar zelfs indien
naar de gewone berekening de zondvloed plaats had in 2348 v.
Chr., was er tot de roeping van Abraham in 1900 een tĳdperk
van 450 jaren, dat voldoende is om aan Eufraat en Nĳl vrĳ
machtige rĳken te doen opkomen. Noach en zĳne drie zonen
konden, elk huwelĳk gerekend op zes kinderen, in veertien generaties
van 33 jaren, dat is in 462 jaren, meer dan twaalf millioen
afstammelingen hebben. Verg. verder over den ouderdom
van het menschelĳk geslacht: Zöckler, Gesch. der Bez. II 755 f.
Id. Lehre vom Urstand 87 f. Id. Herzog2 9, 583. Vigouroux,
Les livres saints etc. III 452 s. Schanz, Apol. des Christ. I 333
f. Dessailly, L’antiquité de la race humaine d’après les sciences
contemporaines, Paris 1893. P. Schanz, Das Alter des Menschengeschlechts,
Freiburg 1896. Reusch, Bibel u. Natur 518 f. Hettinger,
Apol. der Christ. I7 281-310.

5. De eenheid van het menschelĳk geslacht staat voor de H.
Schrift vast, Gen. 1:26, 6:3, 7:21, 10:32, Mt. 19:4, Hd.
17:26, Rom. 5:12v., 1 Cor. 15:21v. 45v. maar is door de
volken, welke buiten de openbaring leefden, schier nooit erkend.
De Grieken hielden zichzelven voor autochthonen en zagen uit de
hoogte op de barbaren neer. En deze tegenstelling wordt haast
bĳ alle volken gevonden. Zelfs werd in Indie allengs eene scherpe

scheiding tusschen de vier klassen des volks gemaakt, en voor
elk een eigen oorsprong aangenomen. Eerst de Stoa sprak uit,
dat alle menschen één συστημα πολιτικον, één lichaam vormden,
waarvan elk een lid was, en predikte daarom ook algemeene gerechtigheid
en menschenliefde, Zeller, Philos. der Gr. IV 287 f.
Na de renaissance kwam hier en daar het denkbeeld weer op van
een verschillenden oorsprong van het menschelĳk geslacht. Dit
denkbeeld trad nu eens op in den vorm van eigenlĳk polygenisme
bĳ Caesalpinus, bĳ Blount en andere deisten; deels als coadamitisme
d. i. afstamming der verschillende rassen van verschillende
stamvaders, bĳ Paracelsus e. a., deels als praeadamitisme,
d. i. afstamming der wilde en donkerkleurige volken van een stamvader
vóór Adam, terwĳl deze dan alleen de stamvader was van
de Joden of ook van de blanke menschheid, bĳ Zanini en vooral
bĳ Isaac de la Peyrère. Deze laatste gaf in 1655 zonder naam
van schrĳver, drukker of plaats een werkje uit, getiteld: Praeadamitae;
en daarachter een Systema theologiae ex praeadamitarum
hypothesi. Daarin werd beweerd, dat er al lang vóór Adam menschen
hadden bestaan, met beroep op Gen. 4:14, 16, 17, 6:2-4.
Deze menschen stamden af van dat eerste paar, welks schepping
in Gen. 1 wordt bericht. In Gen. 2 echter wordt de schepping
verhaald van Adam en Eva, die de stamvaders waren van de
Joden. Dezen overtraden de wet, die hun in het paradĳs was
gegeven, en vielen in nog grootere zonden dan de volken uit den
eersten mensch afkomstig, want dezen zondigden niet, zooals
Paulus, Rom. 5:12-14 het uitdrukt, in gelĳkheid der zonde
van Adam; zĳ overtraden geen positieve wet; zĳ begingen peccata
naturalia maar geen peccata contra legem. Deze theorie maakte
een tĳd lang grooten opgang en riep van allen kant bestrĳders
op, Spanheim, Op. III 1249 sq. Turret. Theol. El. V qu. 8.
Marck, Historia Paradisi II 2 § 3 sq. Moor, Comm. II 1001-5.
M. Vitringa II 127, cf. Studien en Bĳdragen van de Moll en
Scheffer IV 238 f. Zöckler, Gesch. der Bez. I 545 f. II 768 f.
Urstand 231 f. Maar ze raakte toch spoedig in vergetelheid.
Slechts enkelen, zooals Bayle, Arnold, Swedenborg achtten ze niet
geheel verwerpelĳk. Vooral toen in de vorige eeuw de kennis van
de volken uitgebreid werd en het groote onderscheid in kleur,
haar, gestalte, gewoonte enz. tusschen de volken werd ingezien,
toen kwamen velen weer op het denkbeeld van verschillende

stamvaders, Sullivan 1795, Crüger 1784, Ballenstedt 1818, Stanhope
Smith 1790, Cordonnière 1814, Gobineau 1853-55 e. a. Door
sommigen werd dit dienstbaar gemaakt aan de verdediging der
slavernĳ, zooals door Dobbs in Ierland tegen Wilberforce, door
Morton, Nott, Gliddon, Knox, Agassiz e. a. Een ander soort van
polygenisme werd door Schelling geleerd, Werke, II 1 S. 500-515.
Hĳ nam ook vele rassen van menschen aan vóór Adam,
maar deze hadden zich van een laag, dierlĳk standpunt zoo opgeheven
en ontwikkeld, dat ze eindelĳk hem voortbrachten, in
wien het menschelĳke eerst tot openbaring kwam en die daarom
terecht den naam van de mensch, haadam, dragen kon. En
evenzoo werd een zeker praeadamitisme geleerd door Oken, Carus,
Baumgärtner, Perty, Bunsen, cf. ook Bilderdĳk, Opstellen v. godg.
en zedek. inh. II 75. Strauss, Dogm. I 680 enz. Daarbĳ kwam nu
na 1860 het darwinisme, dat vanwege zĳne leer der variabiliteit
zeer goed monogenistisch kon zĳn maar toch bĳ vele zĳner aanhangers
polygenistisch werd. De ontwikkeling van dier tot mensch
heeft op verschillende tĳden en plaatsen plaats gehad en aan
verschillende rassen het aanzĳn gegeven, Häckel, Schaaffhausen,
Caspari, Vogt, Büchner enz. Op darwinistisch standpunt is echter
de vraag naar den ouderdom van den mensch niet te beantwoorden.
De overgang van dier tot mensch heeft zoo langzaam plaats
gehad, dat er eigenlĳk geen eerste mensch is geweest. Tegenover
dit polygenisme is het monogenisme nog verdedigd door von
Humboldt, Blumenbach, St. Hilaire, v. Baer, v. Meyer, Wagner,
Quatrefages, Darwin, Peschel, Ranke; ook Virchow acht het niet
onmogelĳk, Hettinger, Apol. III 224.

Nu is het bestaan van volken en rassen in de menschheid zeer
zeker een belangrĳk probleem, waarvan de oplossing nog lang niet
is gevonden. Het verschil in kleur, haar, schedel, taal, voorstellingen,
godsdienst, zeden, gewoonten enz. is zoo groot, en de verbreiding
der ééne menschheid over de gansche aarde b.v. naar de
Zuidzee-eilanden, naar Amerika enz. is zoo onbekend, dat de gedachte
aan een verschillenden oorsprong der volken haast niet verwonderen
kan. De Schrift leidt het ontstaan der talen en der volken dan ook
af uit eene daad Gods, waardoor Hĳ ingreep in de ontwikkeling
der menschheid, Gen. 11, cf. Schelling, Werke II 1 S. 94-118.
Lüken, Die Tradit. des Mensch. 278 f. Auberlen, De goddel.
openbaring I. Kaulen, Die Sprachenverwirrung zu Babel, Mainz

1861. Strodl, Die Entstehung der Völker, Schaffh. 1868. Het
ontstaan der volken heeft eene diepe, religieus-ethische beteekenis
en getuigt van geestelĳk verval. Hoe wilder en ruwer de menschheid
wordt, hoe meer de talen, de voorstellingen enz. uiteengaan.
Naarmate men meer afgesloten leeft, neemt het taalverschil toe.
Spraakverwarring is gevolg van verwarring in de gedachten, in
het bewustzĳn, in het leven. En toch is in die gedeeldheid en
scheuring nog de eenheid bewaard. De taalwetenschap heeft verwantschap
en eenheid van oorsprong ontdekt, waar die vroeger
in de verste verte niet werd vermoed. Het bestaan van rassen en
volken is een feit, en toch is de aanwĳzing hunner grenzen zoo
moeilĳk, dat er het grootste verschil over bestaat. Kant nam 4,
Blumenbach 5, Buffon 6, Peschel 7, Agassiz 8, Haeckel 12,
Morton zelfs 22 verschillende rassen aan, Peschel, Völkerkunde,
316 f. Onder alle rassen zĳn er weer overgangen, die met alle
indeeling den spot schĳnen te drĳven. Genesis 10 houdt dan ook
de eenheid der menschheid bĳ alle verscheidenheid vast en Joh.
von Müller zeide niet ten onrechte: von diesem Kapitel muss
alle Historie anfangen. Tegen deze eenheid kan nu het darwinisme
eigenlĳk geen bezwaar inbrengen. Het onderscheid tusschen mensch
en dier is toch altĳd veel grooter dan tusschen de menschen
onderling. Indien de mensch uit een dier zich ontwikkelen kon,
is niet in te zien, waarom de gemeenschappelĳke oorsprong der
menschheid op zichzelve bezwaar ontmoeten zou. Het darwinisme
biedt inderdaad de middelen aan de hand, om allerlei veranderingen
binnen dezelfde soort onder allerlei invloeden van klimaat,
levenswĳze enz. mogelĳk en begrĳpelĳk te maken. In zoover
bewĳst het aan de verdediging der waarheid uitnemenden dienst.
Want, hoe groot het verschil tusschen de rassen ook wezen moge,
de eenheid en de verwantschap van alle menschen treedt bĳ dieper
onderzoek toch daardoor te sterker op den voorgrond. Zĳ komt
daarin uit, dat ouders van de verschillende rassen paren en
vruchtbare kinderen kunnen voortbrengen; dat iedere klasse van
menschen elke zone der aarde bewonen en daar leven kan; dat
volken, die nooit met elkander in aanraking zĳn geweest, toch
verschillende eigenschappen en gebruiken met elkander gemeen
hebben, zooals gebaarden, decimaalstelsel, huidverving, tatoueering,
besnĳdenis, couvade enz.; dat tal van physiologische verschĳnselen
bĳ alle rassen gelĳk zĳn, zooals de opgerichte houding, de

schedelvorm, het gemiddeld gewicht der hersens, getal en lengte
der tanden, de duur der zwangerschap, het gemiddeld aantal
polsslagen, de innerlĳke bouw van het organisme, van hand,
voet enz., de gemiddelde leeftĳd, de temperatuur van het lichaam,
de periodiciteit der katameniën, de vatbaarheid voor ziekten enz.;
en dat zĳ eindelĳk in intellectueel, religieus, moreel, sociaal,
politiek opzicht allerlei dingen gemeen hebben, taal, verstand,
rede, herinnering, kennisse Gods, geweten, zondebewustzĳn, berouw,
offers, vasten, gebed, tradities over eene gouden eeuw, over den
zondvloed enz. De eenheid van het menschelĳk geslacht, door de
Schrift geleerd, wordt door dit alles ten sterkste bevestigd. Zĳ
is ten slotte geen onverschillige zaak, gelĳk soms is beweerd.
Zĳ is integendeel van het hoogste belang; zĳ is de onderstelling
van religie en moraal. De solidariteit van het menschelĳk geslacht,
de erfzonde, de verzoening in Christus, de universaliteit
van het rĳk Gods, de katholiciteit der kerk, de naastenliefde,
zĳn daarop gebouwd. Verg. Zöckler, Die einheitl. Abstammung
des Menschengeschlechts, Jahrb. f. d. Theol. 1863 S. 51-90,
Id. Gesch. der Bez. II 768 f. Id. Lehre vom Urstand 231 f.
Rauch, Die Einheit des Menschengeschlechts, Augsburg 1873.
Th. Waitz, Ueber die Einheit des Menschengeschlechts und den
Naturzustand des Menschen, Leipzig 1859. H. Ulrici, Gott und
der Mensch, I 2 S. 146 f. Lotze, Mikrokosmos II3 S. 101 f.
Peschel, Völkerkunde S. 14 f. Reusch, Bibel und Natur S. 459 f.
Schanz, Apol. des Christ I 318-333. Vigouroux, Les livres
saints IV 1-120. Delitzsch, Neuer Comm. zu Genesis S. 199.
Hettinger, Apol. des Christ. I7 S. 223-280.

6. Eindelĳk is er ook verschil over de oorspronkelĳke woonplaats,
van den mensch. Genesis verhaalt, dat God, nadat Hĳ
Adam geschapen had, een hof plantte in Eden. Eden, ‎‏עֵדֶן‏‎, vreugde,
vreugde-land, is dus niet hetzelfde als het paradĳs maar is een
landstreek, waarin de hof of tuin, ‎‏גַן‏‎, LXX παραδεισος, volgens
Spiegel van het zendsche pairidaêze = omtuining, geplant werd.
Dit paradĳs heet dan verder hof van Eden, Gen. 2:15, 3:23,
hof Gods, Ez. 31:8, 9, hof van Iahveh, Jes. 51:3, en wordt
soms met Eden vereenzelvigd, Jes. 51:3, Ezech. 28:13, 31:9.
Verder plantte God dien hof in Eden ‎‏מִקֶּדֶם‏‎, van het oosten af,
oostwaarts, tegen het oosten, nl. van het standpunt des schrĳvers

uit. Van de landstreek Eden ging een stroom uit om den hof te
bewateren; en van daar, d. i. van dien hof uit, bĳ zĳn uitstroomen
uit den hof verdeelde hĳ zich in vier hoofden of takken, die de
namen van Pison, Gihon, Hiddekel en Phrath dragen. De beide
laatste rivieren zĳn de Tiger en de Eufraat; maar over de beide
eerste is er altĳd verschil geweest. De kerkvaders dachten even
als Josephus bĳ den Pison gewoonlĳk aan den Ganges en bĳ den
Gihon aan den Nĳl. Maar een nauwkeurig onderzoek naar de
ligging van het paradĳs werd door hen niet ingesteld. Het aardsche
paradĳs vloeide voor hen dikwerf met het hemelsche saam en
werd dan allegorisch verklaard. Augustinus, de Gen. ad litt. VIII,
1 zegt, dat er drie gevoelens waren over het paradĳs. Sommigen
vatten het op als een aardsch, anderen als een hemelsch paradĳs
en nog anderen vereenigen beide meeningen. Wie het hielden voor
een aardsch paradĳs, dachten dan, dat het zeer hoog gelegen was
geweest tusschen hemel en aarde in, dat het zelfs reikte tot aan
de maan, of dat heel de aarde eens het paradĳs was geweest,
of dat het gelegen had aan gene zĳde van den oceaan. Volgens
sommigen was het paradĳs na den val geheel en al verwoest,
vooral door den zondvloed; volgens anderen bestond het nog maar,
was het door bergen en zeeën ontoegankelĳk geworden; en nog
anderen meenden, dat het opgenomen was in den hemel. De
eerste, die de ligging van het paradĳs geographisch trachtte aan
te wĳzen, was Augustinus Steuchus uit Gubbio, vandaar Eugubinus,
† 1550. In zĳn in 1535 te Lyon verschenen werk Kosmopoiia
ontwikkelde hĳ de zoogenaamde Pasitigrishypothese, volgens welke
de vier rivieren de mondingen zĳn van één grooten stroom, den
vereenigden Tiger-Eufraat, en het paradĳs dus gelegen had in
de nabĳheid der tegenwoordige stad Korna. Deze hypothese vond
veel bĳval bĳ Roomschen als Pererius, Jansen, Lapide, Petavius,
Mersenna, bĳ Gereformeerden als Calvĳn op Gen. 2:10, Marck,
Histor. Paradisi 1705 lib. I, bĳ Lutherschen e. a. en werd gewĳzigd
overgenomen door Pressel, art. Paradies in Herzog1. Omstreeks
het midden der 17e eeuw kwam daarnaast de zoogenaamde Armeniehypothese,
die reeds door Rupert van Deutz, Pellicanus, Fournier
voorbereid was en dan vooral door Reland, Hoogl. te Utrecht
† 1706 ontwikkeld werd. Deze houdt Pison voor den Phasis, Gihon
voor den Araxes, Havila voor Colchis, Cusch voor het land der
Κοσσαιοι tusschen Medië en Susiana, en zocht dus het paradĳs

veel noordelĳker, nl. hoog in Armenie, ongeveer tusschen Erzerum
en Tiflis. Ze maakte nog meer opgang dan de Pasitigris-hypothese
en werd in den tegenwoordigen tĳd nog verdedigd door von
Raumer, Kurtz, Baumgarten, Keil, Lange, Delitzsch, Rougemont
enz. Daarentegen zocht Friedrich Delitzsch in zĳn werk:
Wo lag das Paradies, Leipzig 1881 de ligging van het paradĳs
weer zuidelĳker, n.l. in het landschap bĳ Babylon, dat om
zĳne schoonheid door de Babyloniërs en Assyriërs "tuin van
den God Dunias" werd genoemd; de stroom uit Eden was
dus de Eufraat in zĳn bovenloop, Pison en Gihon waren twee
kanaalrivieren. Anderen echter zĳn veel verder gegaan en zien
in het paradĳsverhaal eene sage, die allengs van het oosten
naar het westen is gewandeld en waarin Pison en Gihon oorspronkelĳk
den Indus en den Oxus aanduiden, J. D. Michaelis,
Knobel, Bunsen, Ewald enz. Anderen zien er een mythe in,
waarin Havila het goudland der sage voorstelt en de Gihon de
Ganges of de Nĳl is, Paulus, Eichhorn, Gesenius, Tuch, Bertheau,
Schrader e. a. De meeste anthropologen en linguisten rekenen in
het geheel niet meer met Gen. 2 en noemen gansch andere landen
als oorspronkelĳke woonplaats van den mensch. Maar ze zĳn
ver van eenstemmig en hebben ongeveer aan alle landen deze
eer toegekend. Romanes, Klaproth, de Gobineau, George Browne
noemden Amerika, Spiller dacht aan Groenland, omdat de poolstreken
na de afkoeling der aarde het eerst bewoonbaar waren,
Wagner hield Europa voor het land, waar de aap het eerst tot
mensch zich ontwikkeld had. Unger noemde bepaald Stiermarken,
L. Geiger Duitschland, Cuno en Spiegel Zuid-rusland, Poesche
de streek tusschen Dniepr en Njemen, Benfey en Whitney Midden-europa,
Warren de Noordpool. Anderen als Darwin, Huxley,
Peschel e. a. gaven de voorkeur aan Afrika, omdat daar in
gorilla en chimpanse de naaste verwanten van den mensch werden
aangetroffen. En Link, Häckel, Hellwald, Schmidt vonden een
zeker land Lemuria uit, waar de apen het eerst menschen werden
en dat gelegen had tusschen Afrika en Australië maar toevallig
aan het einde der tertiaire periode in de diepte der zee
was verdwenen. Velen nemen daarbĳ ook niet slechts ééne oorspronkelĳke
woonplaats van den mensch aan, maar zĳn van
meening dat de evolutie van dier tot mensch in verschillende
deelen der aarde heeft plaats gehad, en vereenigen alzoo het

darwinisme met het polygenisme; zoo bĳv. Häckel, Vogt, Schaaffhausen,
Caspari, Fr. Müller enz. Reeds dit groote verschil tusschen
de anthropologen toont, dat de wetenschap tot dusver hier niets
met eenige zekerheid vaststellen kan. Zĳ verliest zich in gissingen
maar weet aangaande oorsprong en woonplaats van den eersten
mensch niets. Er is dan ook geen enkel feit, dat ons dwingt de
bepaling der H. Schrift aangaande Eden prĳs te geven. Veeleer
leveren ethnologie, linguistiek, historie en natuurwetenschap ons
gegevens, die Azië als de oorspronkelĳke woonplaats van den
mensch waarschĳnlĳk maken. Noch Afrika, noch Europa, noch
Amerika en nog veel minder een land als Lemuria kan daarop
zooveel aanspraak maken als Azië. Hier vinden we de oudste
volken, de oudste beschaving, de oudste talen; heel de oude
geschiedenis wĳst ons naar dit werelddeel heen. Van uit dit deel
der aarde is Europa en Afrika, Australië en ook Amerika bevolkt.
Wel doen zich hier vele vragen voor, waarop nog geen
antwoord te geven is. En vooral is het onzeker, hoe en wanneer
Amerika bevolkt is geworden, Zöckler, Gesch. der Bez. I 542 f.
Peschel, Völkerkunde 402 f. Vigouroux, Les livres saints IV
98 s. Dr. E. Schmidt, Die aeltesten Spuren des Menschen in
N. Amerika, No 38 en 39 van de Deutsche Zeit- und Streitfragen,
Wetenschappelĳke Bladen 1895. Maar deze bezwaren werpen
geenszins de leer der Schrift omver, dat Azië de bakermat der
menschheid is. Over de ligging van het paradĳs en van Eden
moge verschil van gevoelen bestaan, zoodat het beurtelings in
het midden, oosten, zuiden van Azië is geplaatst; zelfs moge de
geographie niet meer kunnen worden vastgesteld; Schrift en
wetenschap getuigen beide, dat in Azië de oorspronkelĳke woonplaats
van den mensch is te zoeken, Peschel, Völkerkunde S.
35-41. Zöckler, Gesch. der Bez. passim, vooral I 128 f. 170
f. 395 f. 654 f. II 779 f. Id. Lehre vom Urstand 216 f. Herzog
art. Paradies van Pressel, Herzog2 art. Eden van Rütschi. Reusch,
Bibel und Natur, 498 f. Zöckler, Bibl. u. Kirchenhist. Studien,
München 1893 V 1-38. Delitzsch, Neuer Comm. zu Genesis
S. 81 f.




§ 33. Het wezen van den mensch.

1. Het wezen van den mensch ligt daarin, dat hĳ Gods beeld
is. De gansche wereld is eene openbaring Gods, een spiegel van
zĳne deugden en volmaaktheden; elk schepsel is op zĳne wĳze
en in zĳne mate belichaming van eene Goddelĳke gedachte. Maar
onder alle schepselen is alleen de mensch beeld Gods, de hoogste
en rĳkste openbaring Gods en tegelĳk daardoor het hoofd en de
kroon der gansche schepping, imago Dei en compendium naturae,
μικροθεος en μικροκοσμος te zamen. Zelfs Heidenen hebben deze
waarheid erkend en den mensch Gods beeld genoemd. Pythagoras
bĳ Cicero, de senect. c. 21. Plato, de Leg. IV 713 C. de Rep.
III 415 A. X 517. Ovidius, Met. I. Cicero, de Leg. I 8. Seneca,
de cons. ad Helv. 6 en anderen spreken het klaar en duidelĳk
uit, dat de mensch of althans zĳne ziel naar Gods beeld geschapen
is, dat hĳ Gode verwant en zĳn geslacht is, cf. Pfanner,
Syst. theol. gent. 1679 p. 189 sq. En dat niet alleen, maar
schier alle volken hebben tradities van een gouden tĳdvak, een
aurea aetas. Bĳ Chineezen, Indiërs, Eraniërs, Egyptenaren, Babyloniërs,
Grieken, Romeinen enz. treft men verhalen aan van een
vroegeren tĳd, waarin de mensch in onschuld en zaligheid leefde
en in gemeenschap stond met de goden. Ze werden door de
dichters bezongen, Hesiodus, Op. et dies 109 sq. Ovidius, Met.
I 89 sq. Verg. Georg. I 125 sq. Aen. VIII 315 sq. en door de
wĳsgeeren in hun waarheid erkend, Plato, Pol. 272 A. cf. J. G.
Friderici, diss. de aurea aetate quam poetae finxerunt, Lips.
1736. Lüken, Traditionen des Menschengeschl. 1869. Zöckler,
Lehre v. Urstand des Menschen 1879 S. 84 f. Oswald, Relig.
Urgesch. der Menschheit 1887 S. 37 f. E. L. Fischer, Heidenthum
und Offenbarung, Mainz 1878. Zöckler, Bibl. u. Kirchenhist.
Studien, 1893 V 1 f. Toch stelt de H. Schrift deze leer van
’s menschen Ebenbildlichkeit met God eerst in het ware, volle
licht. Het eerste scheppingsverhaal bericht, dat God na opzettelĳke
beraadslaging den mensch schiep ‎‏בְּצַלְמֵנוּ כִּדְמוּתֵנוּ‏‎, κατ’
εἰκονα ἡμετεραν και καθ’ ὁμοιωσιν, ad imaginem et similitudinem
nostram, Gen. 1:26, 27. Voorts wordt Gen. 5:1 en 9:6 nog
herhaald, dat God den mensch schiep ‎‏בְּהֵמוֹת אֱלֹהִים‏‎, en ‎‏בְּצֶלֶם אֱלֹהִים‏‎;
Psalm 8 bezingt den mensch als heer van het geschapene,

en Pred. 7:29 herinnert, dat God den mensch ‎‏יָשָׁר‏‎ heeft gemaakt.
Overigens spreekt het O. Test. weinig van den status
integritatis; Israel was meer dan eenig ander volk een volk der
hope; zĳn oog was niet naar het verleden maar naar de toekomst
gericht. Zelfs het N. Test. spreekt betrekkelĳk zelden over het
beeld Gods, waarnaar de mensch oorspronkelĳk geschapen werd.
Rechtstreeks vinden we daarvan alleen melding in 1 Cor. 11:7,
waar de man εἰκων και δοξα θεου heet, en Jak 3:9, waar van
de menschen gezegd wordt, dat ze καθ’ ὁμοιωσιν θεου γεγονοτας;
terwĳl Lukas 3:38 Adam den zoon van God noemt en Paulus
met een heidensch dichter zegt: του γαρ και γενος ἐσμεν, Hd.
17:28. Zĳdelings echter is ook Ef. 4:24 en Col. 3:10 hier
van groote beteekenis; er is daar sprake van den καινος of νεος
ἀνθρωπος, dien de geloovigen moeten aandoen; en van dezen
heet het, dat hĳ in overeenstemming met God, κατα θεον, geschapen
werd, κτισθεντα, in gerechtigheid en heiligheid der
waarheid, en tot kennis vernieuwd wordt κατ’ εἰκονα του κτισαντος
αὐτον. Er ligt hier in 1o dat de nieuwe mensch, dien de geloovigen
aandoen, door God geschapen werd; 2o dat deze nieuwe
mensch in overeenstemming met God en naar zĳn beeld is gemaakt,
en 3o dat die overeenstemming bepaaldelĳk uitkomt in
de gerechtigheid en heiligheid als vrucht der gekende waarheid.
Dit slaat echter in zooverre op de oorspronkelĳke schepping
terug, als de woorden, waarvan Paulus zich bedient, duidelĳk
daaraan zĳn ontleend; als de tweede schepping naar heel de
leer der Schrift, geen creatio ex nihilo is maar eene vernieuwing
van wat bestond; en als het ἀνακαινουσθαι van den
geloovige deze schepping duidelĳk als eene hernieuwing beschrĳft.
Aan Ef. 4:24 en Col. 3:10 ligt daarom de gedachte
ten grondslag, dat de mensch oorspronkelĳk naar Gods beeld
werd geschapen en nu in de herschepping daarnaar vernieuwd
wordt. Maar de Schrift verhaalt niet alleen het feit van de
schepping des menschen naar Gods beeld, zĳ verklaart er ons
ook de beteekenis van. De beide woorden ‎‏צלם‏‎ en ‎‏דמות‏‎, εἰκων
en ὁμοιωσις, zĳn zeker niet identisch, maar een wezenlĳk,
zakelĳk onderscheid is er toch niet tusschen aan te wĳzen. Zĳ
worden promiscue gebruikt en wisselen zonder bepaalde reden
met elkander af. In Gen. 1:26, cf. 5:3 staan ze beide; in
Gen. 1:27 en 9:6, cf. Col. 3:10 staat alleen beeld; in Gen.

5:1, Jak. 3:9 alleen gelĳkenis. Het onderscheid, dat er tusschen
beide bestaat, komt hierop neer: ‎‏צלם‏‎ beteekent beeld, zoowel
Urbild als Abbild, ‎‏דמות‏‎ beteekent gelĳkheid, zoowel Vorbild als
Nachbild. Der Begriff von ‎‏צלם‏‎ ist starrer, der von ‎‏דמות‏‎ flüsziger
und so zu sagen geistiger; in jenem übewiegt die Vorstellung
des Urbilds, in diesem die Vorstellung des Ideals, Delitzsch, op
Gen. 1:26. De gelĳkenis is eene nadere bepaling, eene versterking
en aanvulling van het beeld. Gelĳkenis is op zichzelf zwakker
en ruimer dan beeld; een dier heeft wel eenige trekken van
gelĳkheid en overeenkomst met, maar is toch geen beeld van
den mensch. Beeld drukt uit, dat God archetype en de mensch
ectype is; gelĳkenis voegt er aan toe, dat dat beeld in allen deele
met het origineel overeenkomt, Augustinus, quaest. 83 qu. 74.
Thomas, S. Theol. I. qu. 93 art. 9. Gerhard, Loci theol. VIII
§ 18. Polanus, Synt. Theol. V 10 enz. Even weinig als tusschen
deze beide begrippen, is er een wezenlĳk onderscheid tusschen
de praeposities ‎‏ב‏‎ en ‎‏כ‏‎, die hierbĳ gebruikt worden. Ook deze
wisselen met elkaar af; in Gen. 5:1 staat ‎‏ב‏‎ bĳ ‎‏דְמוּת‏‎, in vers
3 evenzoo en tevens ‎‏כ‏‎ bĳ ‎‏צֶלֶם‏‎; in het N. T. staat κατα bĳ εἰκων,
Col. 3:10, maar ook bĳ ὁμοιωσις, Jak. 3:9. Er kan hier dus
niets op gebouwd worden; alleen laat zich met Delitzsch zeggen:
bei ‎‏ב‏‎ denkt man sich die Urform gleichsam als Gussform, bei
‎‏כ‏‎ als vorgehaltenes Muster. Er bestaat daarom geen grond, om
met Böhl, Dogm. 154 f. uit die praepositie ‎‏ב‏‎ af te leiden, dat
het beeld Gods een sfeer en element is, waarin de mensch geschapen
werd, cf. daartegen Kuyper, De Vleeschwording des
Woords, 1887 bl. VIII v. Daubanton, Theol. Stud. 1887 bl.
429-444. Behalve deze woorden, biedt de Schrift voor den
inhoud van het beeld Gods de volgende gegevens. Vooreerst is
het duidelĳk, dat de woorden beeld en gelĳkenis niet iets uitdrukken
in God maar in den mensch, niet aanduiden de imago
increata maar de imago creata. De bedoeling is niet, dat de
mensch geschapen is naar iets in God, dat den naam van beeld
en gelĳkenis draagt, zoodat b.v. daarmede de Zoon zou zĳn aangeduid;
maar de mensch is zoo naar God geschapen, dat hĳ zĳn
beeld en gelĳkenis is. Vervolgens wordt deze schepping naar
Gods beeld in geen enkel opzicht beperkt, noch naar de zĳde
der archetype noch naar die der ectype. Er wordt niet gezegd, dat
de mensch alleen naar enkele deugden of ook naar één persoon

in het Goddelĳk wezen is geschapen, noch ook, dat de mensch
slechts voor een deel, naar de ziel of naar het verstand of naar
de heiligheid alleen, Gods beeld en gelĳkenis draagt. Veeleer is
de gansche mensch beeld der gansche Godheid. Ten derde wordt
de beteekenis van het beeld Gods ons nader verklaard door den
Zoon, die in geheel eenigen zin λογος, υἱος, εἰκων, χαρακτηρ του
θεου heet, Joh. 1:1, 14, 2 Cor. 4:4, Col. 1:15, Hebr. 1:3,
en wien wĳ weder gelĳk moeten worden, Rom. 1:29, 1 Cor.
15:49, Phil. 3:21, Ef. 4:23 v., 1 Joh. 3:2. De zoon draagt
nu al deze namen, omdat Hĳ God uit God en licht uit licht
is, hetzelfde wezen en dezelfde deugden met den Vader deelachtig.
Hĳ heet alzoo niet van wege een deel of stuk van zĳn wezen,
maar omdat Hĳ absoluut met den Vader overeenkomt. Dit nu
geldt op zĳne beurt ook van den mensch. Gelĳk de Zoon, zoo
is de mensch als zoodanig, geheel en al, beeld Gods. Hĳ draagt
maar niet, hĳ is het beeld Gods. Echter natuurlĳk met dit
verschil, dat wat de Zoon in absoluten zin is, de mensch is in
relatieven zin. Gene is de eeuwige, eeniggeboren Zoon; deze is
de geschapen zoon Gods. Gene is het beeld Gods binnen, deze
buiten het Goddelĳk wezen. Gene is het beeld Gods op Goddelĳke,
deze op creatuurlĳke wĳze. Maar zoo is de mensch dan
ook in zĳne mate beeld en gelĳkenis Gods. Eindelĳk ten vierde
wordt hier en daar ook aangewezen, waarin dat beeld zich openbaart
en naar buiten treedt. Nergens wordt de volle inhoud van
dat beeld Gods ontvouwd. Maar Gen. 1:26 wĳst duidelĳk aan,
dat dat beeld Gods uitkomt in zĳne heerschappĳ over al het
geschapene, cf. Ps. 8, 1 Cor. 11:7. De schildering van den
paradĳstoestand in Gen. 1 en 2 toont, dat dat beeld Gods ook
de overeenstemming met den wil Gods insluit, cf. Pred. 7:29.
En de herschepping naar het beeld van God of Christus wordt
voornamelĳk gesteld in het aandoen van den nieuwen mensch,
die o. a. bestaat in gerechtigheid en heiligheid der waarheid.

2. Over den inhoud van het beeld Gods heerschte in de christelĳke
kerk aanvankelĳk allerlei verschil van gevoelen. Het werd
nu eens gesteld in ’s menschen lichaam, dan in zĳne redelĳke
natuur, of in zĳne wilsvrĳheid, dan weer in zĳne heerschappĳ
of ook in andere zedelĳke deugden zooals liefde, gerechtigheid enz.,
cf. plaatsen bĳ Suicerus s. v. εἰκων. Petavius, de sex dier. opif.

II c. 2. Münscher-v. Coelln I 339 f. Hagenbach § 56. Maar
langzamerhand komen toch twee opvattingen duidelĳk naast en
tegenover elkander te staan, die beide zich beroepen op de onderscheiding
van ‎‏צלם‏‎ en ‎‏דמות‏‎. Sommigen nl. zooals Clemens Alex.,
Strom. II c. 22. Origenes, de princ. III 6 e. a. merkten op, dat
Gen. 1:26 wel zegt, dat God den mensch wil scheppen naar zĳn
beeld en gelĳkenis, maar dat Hĳ hem volgens vers 27 feitelĳk
alleen schept naar zĳn beeld, d. i. met eene redelĳke natuur,
opdat de mensch nu de gelĳkenis met God zelf in den weg der
gehoorzaamheid verwerven en aan het einde als loon uit Gods
hand ontvangen zou. Anderen daarentegen waren van oordeel, dat
de mensch met het beeld, d. i. de redelĳke natuur, ook terstond
de gelĳkenis als gave ontving, en dat hĳ, deze door de zonde
verloren hebbende, ze door Christus herkrĳgt, Irenaeus, adv. haer.
V 16, 2. Athan. c. Ar. II 59 c. Gent. 2. de incarn. 3. De eerste
opvatting, die men de naturalistische zou kunnen noemen, vond
steun in de leer der wilsvrĳheid, waardoor men de heiligheid zich
niet denken kon als eene terstond aan den mensch geschonkene
gave Gods, maar slechts als een door den mensch zelf in den
weg van zedelĳke inspanning te verwerven goed, Harnack II 134 f.
Velen leerden dan ook, dat de eerste mensch geschapen was in
een toestand, niet van positieve heiligheid maar van kinderlĳke
onschuld, Tertull., de an. 38. Theoph., ad Autol. II 24. 27.
Iren. adv. haer. IV 38. Op zulke uitspraken beriep zich later
Pelagius, als hĳ het wezen en den oorspronkelĳken toestand des
menschen stelde in zedelĳke indifferentie, in niets dan formeele
kiesvrĳheid. Het beeld Gods bestaat alleen in de door God geschonken
naturalis possibilitas perfectionis, welke onverliesbaar
is en daarom nu nog het deel is van ieder mensch. God schenkt
het posse, maar onzer is het velle, August. de gratia Christi I
3 sq. Later vond deze opvatting ingang bĳ de Socinianen, die
het beeld Gods alleen gelegen achtten in de heerschappĳ, Fock,
Der Socin. 484; bĳ de Wederdoopers, die zeiden, dat de eerste
mensch als eindig, aardsch schepsel nog niet beeld Gods was
maar het door wedergeboorte eerst worden kon, Menno Simons,
Werken 125. 126. 180, cf. Erbkam, Gesch. der prot. Sekten 461.
Cloppenburg, Op. II 144 sq.; bĳ de Remonstranten, Conf. V 5.
Apol. conf. ib. Episcopius, Inst. theol. IV 3, 7. Limborch, Theol.
Chr. II 24, 5; bĳ de Rationalisten en Supranaturalisten,

Wegscheider, Inst. theol. § 99. Bretschneider, Dogm. § 115. 116.
Reinhard, Dogm. § 70; en bĳ vele nieuwere theologen, Dorner,
Gl. I 515. Lange, Dogm. II 298 f. Müller, Sünde II 457 f.
Beck, Lehrw. I 186 f. Chr. Gl. II 328 f. Martensen, Dogm. 139.
Kahnis, Dogm. I 432. Zöckler, Lehre v. Urstand des Menschen
1879 S. 40 f. 333. Grétillat, Theol. syst. III 464 S. Hofstede
de Groot, Gron. Godg. 89v. Doedes, Leer der Zaligheid § 24.
Ned. Geloofsbel. 145. Heid. Catech. 69 enz., die allen den status
integritatis laten bestaan in een toestand van kinderlĳke onschuld.
Gewoonlĳk houden al deze theologen nog wel vast aan de historische
waarheid van zulk een oorspronkelĳken toestand. Maar
zakelĳk komen zĳ in de opvatting van het beeld Gods bĳ den
eersten mensch geheel overeen met hen, die, de idee losmakende
van het feit, de werkelĳkheid van den status integritatis loochenen
en het beeld Gods alleen stellen in de vrĳe persoonlĳkheid, in
de redelĳke of zedelĳke natuur, in den religieus-ethischen aanleg,
in de bestemming des menschen tot gemeenschap met God, Kant,
Relig. ed. Rosenkranz 27 f. Fichte, Die Bestimmung des Menschen
1800. Hegel, Werke XI 183 f. Schleiermacher, Gl. § 59-61.
Strauss, Gl. II 72. Biedermann, Dogm. II 562 f. Lipsius,
Dogm. § 420. 440. Ritschl, Rechtf. u. Vers. III3 314. Nitzsch,
Ev. Dogm. 306 f. Bovon, Dogm. Chrét. I 132. 139. Scholten,
L. H. K. I 304v. II 67v. Ongemerkt leidt deze opvatting dan
heen tot de leer der evolutie, volgens welke het wezen des menschen
gelegen is niet in wat hĳ was of is maar in hetgeen hĳ
in eindelooze ontwikkeling door eigen krachtsinspanning worden
kan. Het paradĳs ligt niet achter maar vóór ons. Een ontwikkelde
aap verdient de voorkeur boven een gevallen mensch. Oorspronkelĳk
het beeld dragend van orang-oetan en chimpanse, hief de
mensch allengs uit een toestand van ruwe brutaliteit tot dien
van edele humaniteit zich op, cf. litt. deel I 236.

3. Het behoeft geen betoog, dat de H. Schrift tegen deze
leer der evolutie lĳnrecht overstaat. De christelĳke kerken hebben
dan ook de naturalistische, pelagiaansche opvatting van het
beeld Gods en van ’s menschen oorspronkelĳken toestand bĳna
eenparig verworpen. Behalve de vroeger reeds weerlegde argumenten
voor de darwinistische hypothese, zĳn er ook eigenlĳk
geen rechtstreeksche, historische bewĳzen voor den dierlĳken

toestand des menschen, gelĳk de evolutie zich dien denkt. De
beenderen en schedels van menschen, die gevonden zĳn, zĳn bĳ
nader onderzoek alle gebleken van wezens afkomstig te zĳn, in
aard volkomen aan ons gelĳk. Zoover wĳ in de historie terug
kunnen gaan, ontdekken wĳ een toestand van vrĳ hooge beschaving,
in China, Indië, Babylonië, Egypte; en elk bewĳs ontbreekt,
dat de volken aldaar uit een dierlĳken toestand zich hebben
ontwikkeld. Het beroep op de zoogenaamde natuurvolken, die
overigens ook niet van alle beschaving zĳn ontbloot, is van geen
kracht. Want het is onbewĳsbaar, dat zĳ dichter dan de cultuurvolken
bĳ den oorspronkelĳken toestand des menschen staan.
Veeleer is er grond om te gelooven, dat zĳ, van de menschheid
afgezonderd, allengs vervallen zĳn tot een staat van barbaarschheid.
Geen dier volken toch heeft zich alleen door eigen middelen uit
dien toestand kunnen opheffen. Zĳ dragen allen het karakter van
gedegenereerden, die, evenals takken, afgescheurd van den boom,
zonder nieuwe levenskracht van buiten, wegsterven en verdwĳnen,
Waitz, Ueber die Einheit des Menschengeschlechts und den
Naturzustand des Menschen 1859 S. 334 f. Peschel, Völkerkunde,
5te Aufl. 135 f. Zöckler, Gesch. der Bez. II 744 f. Vigouroux,
Les livres saints IV 171 s. De vraag naar den primitieven toestand
des menschen is dan ook eigenlĳk geen historische maar
eene wĳsgeerige vraag; die toestand gaat immers aan alle historische
getuigenissen vooraf. Het antwoord, dat men op die vraag
geeft, wordt bepaald door de gedachte, die men zich vormt van
den mensch. Hoe meer dit wezen nu wordt ingedacht, des te
meer wordt het onmogelĳk, om de geschiedenis des menschen
met een dierlĳken, barbaarschen toestand te laten beginnen.
Leven, bewustzĳn, taal, godsdienst, zede enz. zĳn niet uit evolutie
te verklaren, maar onderstellen een eigen oorsprong, eene schepping
uit niets. Zelfs in de theologie der modernen komt dit nog uit.
Wel ontkennen zĳ de schepping naar Gods beeld en den status
integritatis; maar als het op het kritiekste aankomt, duikt
eensklaps het denkbeeld van schepping weer op. Het bewustzĳn
is iets specifiek menschelĳks; of althans de godsdienst heeft een
eigen, oorspronkelĳke principe in den mensch; of, indien ook
hier de evolutie wordt aanvaard, dan houdt men toch bĳ het
ethische halt en handhaaft daarvan de zelfstandigheid; het zedelĳk
leven of de zedelĳke aanleg is sui generis en sui originis,

Hoekstra, Wĳsg. Godsd. I 1v. 14. 213v. enz. Maar deze positie
tusschen creatie en evolutie in is een onhoudbaar standpunt.
Het is telkens door allerlei pelagiaansche richtingen in de christelĳke
kerk ingenomen, omdat men zoowel in de schepping
als in de evolutie bezwaar had en dus naar eene bemiddeling
zocht. De eerste mensch was geen dier, maar ook geen volmaakt,
heilig mensch; hĳ was een onschuldig kind. Hĳ was noch positief
goed noch positief boos, maar hĳ stond tusschen beide in,
was zedelĳk indifferent, kon het eene en het andere doen. Actu
was hĳ niets, potentieel was hĳ alles, vroom en goddeloos, heilig
en onheilig, goed en kwaad. De aanleg, het posse, is door schepping
ontstaan, maar alwat nu op dien potentieelen grondslag
wordt opgetrokken, is ’s menschen eigen wil en werk. Nu ligt
er in deze voorstelling, gelĳk wĳ in de volgende paragraaf zien
zullen, wel iets waars, inzoover de eerste mensch nog niet het
hoogste had en dus inderdaad zich te ontwikkelen had. Maar
hiervan afgedacht, is zĳ toch om vele redenen geheel onaannemelĳk.
Vooreerst leert de Schrift duidelĳk, dat de mensch,
zoowel psychisch als physisch, volwassen is geschapen, in virili
aetate, August. de Gen. ad lit. VI c. 13, 14. Lombardus, Sent.
II dist. 17. Het verhaal in Genesis over de eerste menschen is
zeer eenvoudig, maar de toestand dier eerste menschen is niet
die van eenvoudige, onnoozele kinderen maar van volwassen,
welbewuste en vrĳhandelende wezens. De schepping naar het
beeld Gods, Gen. 1:27, Pred. 7:29, Ef. 4:24, Col. 3:10, de
zegen der vermenigvuldiging, Gen. 1:28, de Goddelĳke goedkeuring,
Gen. 1:31, het proefgebod, Gen. 2:17, de naamgeving
der dieren, Gen. 2:19, de uitspraak over Eva, Gen. 2:23, 24,
de wĳze der verzoeking, Gen. 3:1v., en de houding van Adam
en Eva na den val, Gen. 3:7 v. bewĳzen te over, dat de eerste
menschen niet indifferent maar positief goed zĳn geschapen. Het
eenige tegenbewĳs zou daaraan ontleend kunnen worden, dat bĳ
de eerste menschen de schaamte ontbrak. En die is dan ook
altĳd door de tegenpartĳ als een zeer krachtig argument te berde
gebracht. Dit kan echter daarom niet gelden, wĳl het geslachtsleven
vóór den val zeer goed aan den eersten mensch bekend
was, Gen. 1:27, 28, 2:23, 24, en de schaamte niet uit de
ontwaking van het sexueele leven, maar bepaaldelĳk uit den
val wordt afgeleid. Ten tweede lĳdt deze voorstelling aan

halfslachtigheid en maakt ze het probleem, dat hier voorligt, nog
ingewikkelder. Halfslachtig is ze, inzoover ze eenerzĳds de evolutie
en toch, op een bepaald punt aangekomen, weer de creatie huldigt.
Ze wil van geen schepping van actus weten, maar neemt
toch schepping van potentiae aan. Ze spreekt van Fähigkeit ohne
Fertigkeit; en acht de schepping van een kind, beide in physischen
en in psychischen zin, eenvoudiger en redelĳker dan van
een volwassene. Dit is nu op zich zelf reeds ongerĳmd, want
wie de potentiae door schepping laat ontstaan en niet door evolutie,
kan tegen de leer van de justitia originalis en den status integritatis
principieel geen bezwaar meer hebben. Maar het maakt
de zaak ook nog moeilĳker te denken bovendien. Eene potentie
ontwikkelt zich niet uit zichzelf zonder meer tot actualiteit. Max
Müller zeide terecht: wenn wir es versuchen wollten, uns den
ersten Menschen als Kind geschaffen und allmählich seine physischen
und geistigen Kräfte entfaltend zu denken, so könnten
wir nicht begreifen, wie er nur einen Tag ohne übernatürliche
Hülfe zu leben vermochte, Vorles. über die Wiss. der Sprache
I3 Leipzig 1875 S. 410. In denzelfden geest liet Schelling zich
uit: Ich halte den Zustand der Cultur durchaus für den ersten des
Menschengeschlechts u. s. w., Werke I 5 S. 286 f. 6 S. 57 f. II
1 S. 238 f. En ook J. G. Fichte zeide: Es drängt sich die
Frage auf, wenn es nothwendig sein sollte, einen Ursprung des
ganzen Menschengeschlechts anzunehmen, wer erzog denn das
erste Menschenpaar? Erzogen mussten sie werden—ein Mensch
konnte sie nicht erziehen. Also ist es nothwendig, dass sie ein
anderes vernünftiges Wesen erzogen, das kein Mensch war, es
versteht sich bestimmt nur so weit, bis sie sich selbst untereinander
erziehen konnten. Ein Geist nahm sich ihrer an, ganz
so wie es eine alte ehrwürdige Urkunde vorstellt, welche
überhaupt die tiefsinnigste, erhabenste Weisheit enthällt und
Resultate aufstellt, zu denen alle Philosophie am Ende doch wieder
zurück kommen muss, Grundlage des Naturrechts 1796.
Om één wonder te ontgaan, moeten vele wonderen worden aangenomen.
Ten derde ligt aan deze voorstelling de dwaling ten
grondslag, dat er geen aangeboren heiligheid bestaanbaar is.
Heiligheid, zoo zegt men, is altĳd vrucht van strĳd en inspanning.
Indien Adam positief heilig werd geschapen, was hĳ noodwendig
goed en ging zĳne vrĳheid te loor, b.v. Rothe, Theol. Ethik

§ 480 f. Zoo komt men er toe, om een toestand te fingeeren
tusschen goed en kwaad, heilig en onheilig in, een indifferenten
staat, die aan het zedelĳke in bonam of malam partem voorafgaat,
en waaruit de mensch zich dan door vrĳe wilsbeslissing in de
eene of de andere richting ontwikkelen moet. De mensch wordt
dan van allen intellectueelen en ethischen inhoud beroofd, en het
beeld Gods wordt gesteld in de pure, naakte, bloot formeele
persoonlĳkheid, Nitzsch, Syst. der chr. Lehre S. 211. Müller,
Chr. Lehre v. d. Sünde I 154 f. 493 f. Kahnis, Dogm. I 432.
Thomasius, Dogm. I 110 f. Beck, Glaub. II 333. Doedes, Leer
der Zaligheid bl. 55v. Zulk een begrip van persoonlĳkheid is
echter eene loutere abstractie, waaraan in de werkelĳkheid niets
beantwoordt. Er is geen mensch denkbaar zonder bepaalde qualiteiten
van verstand en wil. Eene volkomene indifferentie van den
wil, zonder karakter, zonder neiging ter eene of ter andere zĳde,
is eenvoudig eene onmogelĳkheid. Gelĳk in de natuur alleen een
goede boom goede vruchten kan dragen, zoo gaat ook in het
ethische leven de goede natuur aan de goede werken vooraf.
Operari sequitur esse. De Schrift leert dan ook, dat de heiligheid
beide in schepping en herschepping eene gave Gods is. Wie haar
heeft, kan haar verder ontplooien in woord en daad; maar wie
ze mist, kan ze zich nimmer verwerven. En eindelĳk doet deze
voorstelling te kort aan de gerechtigheid Gods, die zĳn schepsel
heeft laten verzocht worden boven vermogen; aan den ernst der
verzoeking, die dan eene listige bedriegerĳ wordt; aan het karakter
van den val, die ophoudt eene ontzettende schuld te zĳn en verandert
in een niet toerekenbaar ongeluk en bĳna niet af te wenden
lot. Zĳ wischt de grenzen uit, die er bestaan tusschen den status
integritatis en den status corruptionis en laat den mensch het beeld
Gods, dat in iets zuiver formeels bestaat, ook na den val ongestoord
behouden. Zĳ denkt de verhouding tusschen het formeele
(de persoonlĳkheid, de wilsvrĳheid) en het materieele (het religieuse
en ethische leven) even los en dualistisch, als Rome deze
voorstelt tusschen pura naturalia en donum superadditum, alleen
met dit verschil, dat de heiligheid bĳ Rome eene vrucht der
gratia is en bĳ Pelagius en de zĳnen een product der willekeur.

4. Naast en tegenover deze naturalistische opvatting van het
beeld Gods kwam eene andere voorstelling te staan, die wĳ de

supranaturalistische kunnen noemen, boven bl. 512. Zĳ kwam
niet voort uit de onderscheiding tusschen ‎‏צלם‏‎ en ‎‏דמות‏‎, al is
deze er later ook mede in verband gebracht. Zĳ is ook niet gebouwd
op de uitlegging van Gen. 1 en 2, want velen erkennen,
dat ze daar niet of althans niet letterlĳk voorkomt. Maar zĳ is
afgeleid uit de in de christelĳke kerk allengs opgekomen idee
van den status gloriae, waartoe de geloovigen door Christus en
zĳn Geest worden verheven, Joh. 1:12, Rom. 8:14-17,
1 Cor. 2:7v., Ef. 1:15v., 2 Petr. 1:2v., 1 Joh. 3:1, 2 enz.
cf. Scheeben, Dogm. II 272-281. Langzamerhand werd deze
status gloriae onder neoplatonischen invloed opgevat als een toestand,
die den staat der natuur niet alleen in ethischen maar
ook in physischen zin ver te boven ging. Sedert de vierde eeuw
trad in de christologische twisten deze gedachte zoozeer op den
voorgrond, dat de Godheid des Zoons en des Geestes vooral
daarmede werd betoogd, dat zĳ voor de menschen de auteurs
van hunne vergoddelĳking waren. Het wezen van den status
gloriae komt steeds meer te liggen in de visio Dei per essentiam,
in de deiformitas, deificatio, in de niet slechts moreele maar
physica participatio divinae naturae, in de Verschmelzung mit
Gott, cf. boven 152v. En bĳ deze leer van den status gloriae
kwam nu nog die van de verdienstelĳkheid der goede werken.
De gratia infusa, die in den doop geschonken werd, was beslist
noodig maar stelde den mensch ook in staat, om zulke goede
werken te doen, welke ex condigno de eeuwige zaligheid, de visio
Dei per essentiam, verdienen konden. Uit deze twee gedachten,
de mystische opvatting van ’s menschen eindbestemming en de
verdienstelĳkheid der goede werken, is de Roomsche leer geboren
van het donum superadditum. Alexander Halesius was de eerste,
die ze in eene bepaalde formule bracht. De hemelsche zaligheid
en de aanschouwing Gods, die des menschen eindbestemming is
en dit ook voor Adam was, kan ex condigno niet verdiend worden
dan door zulke goede werken, welke met die eindbestemming in
overeenstemming zĳn, d. i. evenals deze een bovennatuurlĳk karakter
dragen en dus uit een bovennatuurlĳk beginsel, de gratia
infusa, voortvloeien. De justitia, welke Adam nu vanzelf als
mensch, als aardsch wezen, door de schepping bezat, was uit den
aard der zaak daartoe niet voldoende. En zoo moest dus ook
aan Adam, om zĳne eindbestemming te bereiken, eene

bovennatuurlĳke genade worden geschonken, nl. de gratia gratum faciens,
het beeld Gods. Haec autem sublimatio creaturae rationalis est
supranaturale complementum; et ideo nec consecratio nec adoptio
nec assumptio hujusmodi fit per aliquam proprietatem naturae
sed per donum superadditum naturae, consecrans naturam, ut sit
templum, assimilans Deo, ut sit filius sive filia, confoederans Deo
sive uniens per conformitatem voluntatis, ut sit sponsa; hoc
autem fit a Deo mediante gratia gratum faciente, Halesius, S.
Theol. II qu. 91 membr. 1 art. 3. Deze leer vond algemeen
ingang bĳ de scholastici, Thomas, S. Th. I qu. 95. Bonaventura,
Brevil. II c. 11. 12. V c. 1, en de comm. van Thomas, Bonav.
Duns Scotus op Sent. II dist. 29; werd opgenomen in den
Catechismus Romanus, I 2 qu. 18, 3, later tegen de Hervormers,
Bajus, Jansenius, Quesnel verdedigd en gehandhaafd,
Bellarminus, de gratia primi hominis, Denzinger, Enchir. n. 881
sq., en vormt een van de belangrĳkste en kenmerkendste loci in
de Roomsche theologie, cf. b.v. Becanus, Theol. Schol. I tract. 5.
Casini, Controv. de statu purae naturae, afgedrukt als appendix
ad librum II de opif. sex dierum van Petavius, Theol. dogm.
ed. 1868 IV p. 587-653. Theol. Wirceb. VII p. 145 sq. Perrone,
Prael. theol. III 166-182. Kleutgen, Theol. II2 6-151.
507-615. Scheeben, Dogm. II 239-514. Id. Natur u. Gnade
1861. Schäzler, Natur u. Gnade. Oswald, Relig. Urgesch. der
Menschheit 1887 S. 1-61. Simar, Dogm.3 S. 326 f. C. Pesch,
Prael. III 76-111. Möhler, Symb. § 1 enz. Ofschoon er echter
in de hoofdzaak overeenstemming is, is er op ondergeschikte
punten toch allerlei verschil. Sommigen, zooals Halesius, S. Theol.
II qu. 96 m. 1. Bonaventura, Sent. II dist. 29 art. 2 qu. 2.
Albertus Magnus, Duns Scotus, Biel e. a. beweerden, dat de
bovennatuurlĳke gave der gratia gratum faciens onderscheiden
was van de justitia originalis, welke de mensch terstond door de
schepping van nature bezat, en ook temporeel later dan deze was
geschonken. Volgens hen werd de mensch eerst geschapen met
de justitia originalis; door deze werd hĳ in staat gesteld, om
de gratia gratum faciens ex congruo te verdienen; en als hĳ deze
ontvangen had, kon hĳ daardoor de hemelsche zaligheid ex condigno
verwerven. Maar Thomas had daartegen bezwaar, omdat
de gratia gratum faciens dan ook op verdiensten rustte, als eene
persoonlĳke gave aan Adam niet door hem voor al zĳne

nakomelingen had kunnen verloren of verworven worden en dan ook
niet in den doop aan kleine kinderen zonder verdienste kon geschonken
worden; daarom leerde Thomas, dat Adam in het
moment der schepping tegelĳk met de justitia originalis ook de
gratia ontvangen had, S. Theol. I qu. 100 art. 1. Sent. II dist.
20 qu. 2 art. 3. dist. 29 qu. 1 art. 1. Trente vermeed in dit
geschilpunt tusschen Franciscanen en Dominikanen de beslissing
en sprak alleen uit, dat Adam de justitia en sanctitas, in qua
constitutus fuerat, verloren had, sess. V 1. Ofschoon de latere
theologen meest Thomas volgden en de justitia originalis feitelĳk
en temporeel lieten samenvallen met de gratia gratum faciens;
ideëel en logisch bleef toch de opvatting dezelfde. De Roomsche
theologie heeft tweeërlei conceptie van den mensch: de mensch
in puris naturalibus, zonder de bovennatuurlĳke genade, is wel
zondeloos, maar heeft slechts eene natuurlĳke religie en deugd,
en heeft zĳne bestemming op aarde; de mensch, begiftigd met
het donum superadditum van ’t beeld Gods, heeft eene bovennatuurlĳke
religie en deugd en heeft zĳne bestemming in den
hemel. Maar met deze tweeërlei idee van den mensch was men
er nog niet. Zoodra men toch indacht, wat tot de eene en wat
tot de andere idee van den mensch behoorde, raakte men met
verschillende gaven, aan den eersten mensch geschonken, in verlegenheid.
De immortalitas en de impassibilitas konden niet in
strikten zin natuurlĳk heeten, want ze waren geen eigenschappen
van Adams aardsche lichaam als zoodanig en konden verloren
gaan. Ter andere zĳde konden zĳ ook geen gevolg zĳn van de
gratia gratum faciens, want dan zou de mensch in puris naturalibus,
zonder het donum superadditum, vatbaar voor dood
en lĳden zĳn geweest, en de dood ware dan geen straf voor
de zonde. Evenzoo is het met de concupiscentia gesteld. De
strĳd tusschen vleesch en geest is volgens Rome natuurlĳk;
de onderwerping van het vleesch aan den geest is dus iets bovennatuurlĳks,
niet met de schepping vanzelve reeds gegeven;
maar ze kan toch ook niet eerst aan de gratia gratum faciens
te danken zĳn, want dan ware een zondeloos mensch zonder
donum superadditum niet mogelĳk. Daarom moest tusschen
de twee ideeën, welke Rome zich vormt van den mensch, nog
eene derde worden ingeschoven. En zoo is er dus volgens Rome
een mensch denkbaar en mogelĳk met dona naturalia,

praeternaturalia en supernaturalia. Er is eene drieërlei gerechtigheid,
eene justitia naturalis, praeternaturalis en supernaturalis. Geen
wonder dat sommigen, zooals Berti, Norisius e. a. zulk een
mensch, die alleen begiftigd was met dona naturalia en praeternaturalia,
zich niet denken konden; naar Gods potentia absoluta
ware zulk een mensch wel mogelĳk, maar naar zĳne potentia
ordinata niet; de visio beatifica is feitelĳk den mensch van nature
eigen, saltem quoad inclinationem et appetitum, Perrone, III
167. Oswald, Relig. Urgesch. 52 f. Pesch, Prael. III 109. Maar
ook als de denkbaarheid en mogelĳkheid van een mensch in
puris naturalibus gehandhaafd wordt, is er nog allerlei verschil
in de leer van het beeld Gods. Sommigen onderscheiden beeld en
gelĳkenis zoo, dat het eerste de dona naturalia, de tweede de
supernaturalia omvat; anderen zooals de Catech. Rom. laten beide
op de dona supernaturalia slaan. Halesius, Bonaventura, Thomas
enz. dachten bĳ de justitia originalis aan de justitia naturalis
en duidden de justitia supernaturalis aan als gratia gratum faciens;
doch de Catech. Rom. en de meeste latere theologen spreken
juist van de dona superaddita als justitia originalis. De immortalitas,
impassibilitas, het liberum arbitrium, de temperatio
concupiscentiae worden nu eens uit een divinum beneficium afgeleid,
dan weer uit de imago of uit de similitudo, en ook wel
tot de justitia originalis gerekend, Thomas, S. Th. I qu. 95 art.
1. Sent. II dist. 19 qu. 1 art. 4. Pesch, Prael. III 89 sq. De
Catech. Rom. stelt alles naast elkaar en brengt het tot geen
eenheid: Adam was voor geen dood en lĳden vatbaar divino
beneficio; zĳne ziel werd geschapen naar Gods beeld en gelĳkenis;
bovendien werd de begeerlĳkheid beteugeld en aan de
rede onderworpen; en eindelĳk voegde God daaraan nog toe de
justitia originalis en de heerschappĳ, I 2 qu. 18, 3. En bĳ dat
alles komt dan nog het verschil over de natuur der gratia gratum
faciens, over hare verhouding tot den Geest Gods, tot de ziel
en hare vermogens, tot de theologische deugden, tot de goede
werken enz., cf. later den locus de gratia. Genoeg, om te doen
zien, dat de Roomsche leer over het beeld Gods ook in zich
zelve nog niet afgewerkt is en mede daarom het theologisch
denken niet bevredigen kan.

5. Vooreerst toch is deze leer gebouwd op eene onjuiste

opvatting van ’s menschen eindbestemming. De status gratiae en
gloriae, waarin de gemeente van Christus hier en hiernamaals
deelt, wordt in de H. Schrift op de schoonste wĳze beschreven,
als een kindschap Gods, als gemeenschap aan de Goddelĳke
natuur, als aanschouwing Gods, als eeuwig leven, als hemelsche
zaligheid enz. Hierover is tusschen Rome en ons geen verschil;
geen oog heeft het gezien, geen oor heeft het gehoord, het is in het
hart des menschen niet opgeklommen, hetgeen God in de N. Test.
bedeeling van het verbond der genade bereid heeft dien, die Hem
liefhebben, 1 Cor. 2:9. Maar Rome vat deze eindbestemming
van den mensch, welke door Christus gerealiseerd is, op als
eene neoplatonische aanschouwing van en eene mystische versmelting
der ziel met God, cf. boven 152v. en 518. En dit is
niet de leer der H. Schrift. Al die weldaden toch, welke Christus
voor de zĳnen verworven heeft, worden hun niet eerst geschonken
in den staat der heerlĳkheid maar zĳn in beginsel hun
deel reeds hier op aarde, 1 Cor. 2:9 en sluiten toch ook, volgens
Rome, de aanschouwing Gods per essentiam niet in. Het kindschap
Gods is eene vrucht des geloofs, Joh. 1:12, Rom. 8:14v.
Gal. 4:6, 1 Joh. 3:1, 2. Het eeuwig leven wordt hier reeds
genoten en bestaat in een kennen van God in het aangezicht van
Christus, Joh. 3:16, 36, 17:3. Christus is en blĳft de weg
tot den Vader, tot de kennis en de aanschouwing Gods, Mt.
11:27, Joh. 1:18, 14:6, 1 Joh. 3:2b. De visio Dei is alleen
te verkrĳgen in ethischen zin, Mt. 5:8, 1 Joh. 3:6. Zelfs het
deelgenootschap aan de θεια φυσις is niet iets toekomstigs alleen,
maar is een doel, dat de schenking van Gods beloften reeds hier
op aarde beoogt, 2 Petr. 1:4, en wederom ethisch vermittelt,
Hebr. 12:10. Ten tweede wordt nergens in de H. Schrift geleerd,
dat deze status gloriae, die in den status gratiae op aarde
reeds zĳn aanvang neemt, supranaturalis en superadditus is in
Roomschen zin. Zeker gaat deze staat van genade en heerlĳkheid
alle gedachte en verbeelding des menschen zeer verre te boven,
1 Cor. 2:9, 13:12, 1 Joh. 3:2. Maar men bedenke, dat het
volgens 1 Cor. 2 de wĳsheid der wereld, de geest der wereld,
de psychische mensch is, vs. 6, 8, 12, 14, voor welke deze
weldaden Gods eene verborgenheid zĳn; en deze psychische
mensch is de mensch, die alleen door het animale leven zich
laat leiden, van het πνευμα ἐκ θεου verstoken, en daarom in

zĳn verstand verduisterd is. Daarbĳ komt, dat hetgeen God aan
de geloovigen schenkt en schenken zal, ook voor hen zelven eene
onverdiende gave der genade blĳft, die hen altĳd weer tot bewondering
en aanbidding stemt. En dan mag ook niet vergeten,
dat Christus niet alleen verwierf wat Adam verloor maar ook
wat Adam in den weg der gehoorzaamheid verworven zou hebben.
Daarom gaat het heilsgoed van het verbond der genade al
onze gedachten zeer verre te boven; maar er is met geen woord
sprake van, dat het een superadditum zou zĳn, dat oorspronkelĳk
bĳ onze menschelĳke natuur niet hoorde. Ten derde is de
conclusie onjuist, welke Rome uit deze weldaden der genade in
Christus afleidt voor den staat van Adam vóór den val. Rome
redeneert aldus: indien de status gloriae voor den herstelden
mensch bestaat in gelĳkvormigheid aan God, dan moet hĳ daarin
ook bestaan hebben bĳ den eersten mensch. En indien die status
gloriae thans door de geloovigen niet bereikt wordt dan door
den status gratiae heen, dan geldt dit ook van Adam vóór den val.
Het verband tusschen den status gratiae en gloriae bestaat volgens
Rome hierin, dat de mensch in de rechtvaardigmaking de gratia
infusa ontvangt en uit kracht daarvan goede werken doet, die het
eeuwige leven verdienen ex condigno. Dit alles brengt Rome over
op den eersten mensch. Ook hĳ had tot eindbestemming den status
gloriae; dezen kon hĳ niet bereiken dan door den status gratiae
heen; aan Adam werd alzoo eene gratia geschonken, waardoor hĳ
ex condigno het eeuwig leven verdienen kon. Evenals die status
gloriae is ook die gratia krachtens haar natuur supernatureel,
boven den psychischen mensch verheven, en dus een donum superadditum.
Deze redeneering van Rome is juist, in zoover ze uit
het beeld Gods bĳ den herstelden mensch besluit tot dat bĳ den
eersten mensch. Er is inderdaad niet meer dan één beeld Gods.
Ze is ook juist, inzoover ze aanneemt, dat de eindbestemming
voor Adam geen ander was dan de geloovige nu door Christus
ontvangt, n.l. het eeuwige leven. Er is werkelĳk maar één ideaal
voor den mensch. Maar zĳ is onjuist, doordat zĳ tusschen gratia
en gloria een verband van verdienstelĳkheid legt en dit verder
ook op Adam toepast. De meritorische waarde der bona opera
kan eerst later in behandeling komen. Hier zĳ er alleen op
gewezen, dat ook al ware de Roomsche opvatting van ’s menschen
eindbestemming juist, zĳ toch nog geen recht geeft om de

gratia optevatten in adaequaten, supernatureelen zin. Er is immers
ook zulk een verband mogelĳk, dat God aan bepaalde werken
bepaalde beloften en gaven verbindt, zonder dat deze daarom
in strikten zin, ex condigno, er door verdiend zĳn. Van zoodanigen
aard was de belofte des eeuwigen levens aan Adam in
geval van gehoorzaamheid, gelĳk de Gereformeerden in hun leer
over het foedus operum leerden, cf. § 32. Er was een verdienste
ex pacto, niet ex condigno. De goede werken des menschen zĳn
nooit de hemelsche heerlĳkheid waard, ze wegen daartegen nimmer
op. Rome voert echter de verdienstelĳkheid der goede werken,
beide bĳ den geloovige en bĳ Adam in, en doet daarom aan de
genade te kort. De genade verandert bĳ Rome geheel van karakter.
Zĳ staat niet in ethische maar in physische tegenstelling met de
natuur. Zĳ onderstelt niet de zonde en schuld, maar alleen eene
lagere natuur. Zĳ maakt eenerzĳds alles tot genade en maakt
daardoor juist, dat er heel geen genade meer is. Immers, de
gratia is bĳ Adam en bĳ den geloovige wel genade, maar in
geen anderen zin, dan waarin ook leven, verstand, wĳsheid,
kracht enz. genade zĳn. Er is geen reden, om alleen het donum
superadditum genade te noemen; dat Adam geschapen werd en
verstand en wil ontving was dan evenzeer genade, al is er ook
quantitatief verschil in de gaven der genade. En zoo wordt eigenlĳk
alles genade, wat in het eerste oogenblik door God aan den
mensch in schepping of herschepping geschonken wordt. Maar
ook alleen in dat eerste oogenblik. Want zoodra hĳ die eerste
gaven ontvangen heeft, gaat de mensch zelf volgens Rome door
die gratia aan den arbeid; en alles wat hĳ nu verder ontvangt,
ontvangt hĳ als loon voor zĳne verdiensten. Zelfs het eeuwige
leven is geen genadegift Gods meer maar een waardig, passend,
adaequaat loon voor het werk van den mensch. Alleen kan het
nog genadegift heeten, omdat de kracht, die den mensch tot verdienen
in staat stelde, genade was. Juist zooals oudtĳds de
Pelagianen zeiden: het posse is van God, het velle is van den
mensch. Ten vierde is boven 520-521 aangewezen, dat de
Roomsche leer van het donum superadditum geleid heeft en
leiden moet tot drieërlei conceptie van den mensch. Voor Rome
is er niet ééne idee en ééne zedewet en ééne bestemming voor
den mensch; maar gelĳk in de andere schepselen, zoo gaat ook
in de menschenwereld de hierarchie en de rangordening door. Er

is in het afgetrokkene een homo met justitia naturalis, een andere
met justitia praeternaturalis, een derde met justitia supernaturalis
denkbaar. De eerste dezer drie menschen is eigenlĳk nog weinig
boven het dier verheven; hĳ is onderworpen aan de concupiscentia,
aan de natuurlĳke tegenstelling tusschen vleesch en geest, aan
de vatbaarheid voor lichamelĳk lĳden en tĳdelĳken dood. Maar
hĳ heeft in zĳn wil toch nog de kracht om het goede te doen,
om de concupiscentia niet in zondige daden te laten overgaan,
en om alzoo een wel natuurlĳk maar toch zondeloos leven te
leiden. Aan dit beeld is de mensch na den val vrĳ wel gelĳk.
Hoewel de erfzonde nog dikwerf niet alleen negatief maar ook
positief wordt opgevat, is ze toch hoe langer hoe meer verzwakt,
naarmate de physische tegenstelling van natuur en genade de
ethische antithese van zonde en genade verving. Ze bestaat volgens
velen alleen negatief in een verlies van dat donum superadditum,
dat aan den eersten mensch door het goedvinden Gods
geschonken werd, bv. Oswald, Relig. Urgesch. 59, 137 f. De
mensch zonder dat donum superadditum blĳft dus een in zĳn
soort compleet, volmaakt, en hoe moeilĳk het valle, vooral op
den duur, toch indien hĳ wil zelfs zondeloos mensch. En vandaar
bĳ Rome het zachte oordeel over de ongedoopt stervende kinderen
en over de Heidenen, die van het licht en de kracht der
natuur een goed gebruik hebben gemaakt. Zĳ hebben geen
schuld en dus geen straf, ontvangen eene poena damni, geen
poena sensus. Als zulk een homo naturalis heeft God echter
den eersten mensch niet geschapen. Hĳ gaf hem er terstond
eene justitia praeternaturalis bĳ, en daarom was Adam ook afgedacht
van het eigenlĳk donum superadditum d. i. de gratia
gratum faciens, boven de concupiscentia, het lĳden en den dood,
ook wat het lichaam betreft, verheven. Dit is eene tweede idee
van den mensch, die mogelĳk en bestaanbaar is; zulk een mensch
had dan Gods geboden kunnen onderhouden zonder strĳd van
den kant des vleesches (donum integritatis), maar zĳne gerechtigheid
ware toch nog natuurlĳk gebleven en hadde niet de
visio Dei per essentiam verdiend. Deze tweede conceptie van den
mensch wordt nu nog eenmaal een trap hooger opgevoerd door
de toevoeging van het donum superadditum, waardoor een mensch
ontstaat met justitia supernaturalis. Gelĳk door heel het Roomsche
systeem heen, zoo treffen we ook hier bĳ de leer van het beeld

Gods de tegenstelling aan tusschen het natuurlĳke en het bovennatuurlĳke,
tusschen het menschelĳke en het goddelĳke, tusschen
het aardsche en het hemelsche en binnen beide terreinen dan
weer allerlei gradatiën. Er is allerlei rang en klasse en stand in
het ethische en religieuse. Niet allen staan en verheffen zich
even hoog. Als God het centrum is, groepeeren zich de schepselen
in steeds wĳder kringen om Hem heen. Het verst is de homo
naturalis van Hem verwĳderd, dan de homo praeternaturalis,
daarna de homo supernaturalis. En in de laatste klasse is er
weer allerlei onderscheid en graad. Er zĳn clerici en leeken,
monniken en gewone menschen, praecepta en consilia, lagere en
hoogere moraal. Het hoogst staat de mysticus, die het hier op
aarde reeds door meditatie en askese en oratie tot contemplatie
brengt. En boven de menschen staan weer de engelen, in allerlei
rangordeningen geschaard. Het stĳgt alles naar boven, naar God
heen; het nadert Hem steeds meer. De versmelting der ziel met
God is de hoogste zaligheid. Daarom is er in Rome voor allen
eene plaats; het rekent met ieders vatbaarheid en geschiktheid;
het heeft een verschillend ideaal voor de onderscheidene menschen;
het stelt niet aan iedereen dezelfde zedelĳke en godsdienstige
eischen. Hierop heeft Pierson terecht nadruk gelegd; alleen zag
hĳ voor beginsel en wezen aan, wat slechts gevolg en verschĳnsel
was, Gesch. van het R. Kath. I 24v. Tegen deze in den grond
neoplatonische, areopagietische philosophie is het, dat de Hervorming
steunende op de Schrift is opgetreden. De Schrift kent zulk
eene physische tegenstelling van het natuurlĳke en het bovennatuurlĳke
niet. Zĳ kent maar ééne idee van den mensch, ééne
zedewet, ééne eindbestemming, ééne priesterschap, welke het deel
van alle geloovigen is. Ten vĳfde blĳkt hieruit duidelĳk, dat de
reden, waarom Rome de justitia praeter- en supernaturalis leert,
niet hierin gelegen is, dat anders de verliesbaarheid der justitia
originalis niet te verklaren is. Wel brengen Roomsche theologen
steeds deze bedenking tegen de leer der Reformatie in; de justitia
originalis behoort tot het wezen van den mensch of niet; indien
het eerste, dan is ze onverliesbaar of, indien ze toch te loor gaat,
dan verliest, de mensch daarin een deel van zĳn wezen en houdt
hĳ op een volkomen mensch te zĳn. Maar hoezeer deze bedenking
telkens wordt herhaald; niet om haar te ontgaan, is Rome tot
de leer van het donum superadditum gekomen. Rome behoudt

geheel dezelfde moeilĳkheid. Want Adam had ook eene justitia
naturalis. En deze justitia naturalis is wel natuurlĳk, voortvloeiend
uit de principia en krachten van den natuurlĳken mensch, zonder
bovennatuurlĳke hulp (zĳ het ook niet, zonder de algemeene hulp
der onderhouding Gods), en ze is toch verliesbaar en wordt door
menigeen feitelĳk verloren. En desniettemin blĳft ook de diepstgezonken
zondaar, van alle justitia naturalis beroofd, toch nog
mensch. De verliesbaarheid en het feitelĳk verlies van de justitia
originalis kan dus volstrekt geen dienst doen als argument tegen
haar natuurlĳk karakter. Ware dat het geval, dan zou ook de
justitia naturalis, welke Rome leert, den naam van supernaturalis
moeten dragen. De kwestie tusschen Rome en ons is eene gansch
andere. Verliesbaar is de justitia originalis, wĳl ze is een accidens,
geen substantie. Maar onder de accidentia, die alle als zoodanig
verliesbaar zĳn, maakt Rome nog weer onderscheid tusschen hetgeen
naturaliter accidens en hetgeen supernaturaliter accidens is,
b.v. Benschop in De Katholiek CX bl. 56. Volgens ons is heel
de justitia originalis een accidens naturale; volgens Rome is de
gratia gratum faciens een accidens supernaturale. Waarom? Niet,
om de verliesbaarheid mogelĳk en duidelĳk te maken. Maar
omdat de mensch zonder haar een gebrekkig schepsel bleef. Rome
leert uitdrukkelĳk dat het Gode, gegeven eenmaal dat Hĳ een
wezen wilde scheppen bestaande uit ziel en lichaam, uit geest en
stof, onmogelĳk was, om deze beide, ziel en lichaam, zonder
bovennatuurlĳke hulp in volkomen harmonie te scheppen, evenmin
als Hĳ een vierkanten cirkel kan maken. Vleesch en geest
strĳden per se met elkander, en God kan strĳd tusschen die
twee elementen niet voorkomen zonder bovennatuurlĳke genade.
Bellarminus zegt het duidelĳk, dat de mensch bestaat uit vleesch
en geest, en dus deels propensio heeft ad bonum corporale, deels
ad bonum spirituale, en dat ex his diversis vel contrariis propensionibus
existere in uno eodemque homine pugnam quandam.
Voorts leert hĳ nu, divinam providentiam initio creationis ut
remedium adhiberet huic morbo seu languori naturae humanae,
qui ex conditione materiae oriebatur, addidisse homini quoddam
donum insigne, justitiam videlicet originalem, qua veluti aureo
quodam freno pars inferior superiori et pars superior Deo facile
subjecta contineretur, de gr. pr. hom. c. 5, cf. c. 7. Hier is
duidelĳk uitgesproken, dat het vleesch uit zĳn aard tegen den

geest overstaat. De stof is eene macht tegenover God, die wel niet
per se zondig is zooals in het manicheisme, maar toch van zeer lage
orde is, in een geheel eigene richting zich beweegt en den mensch
vanzelf tot strĳd en tot zonde verlokt. Zelfs is die macht zoo groot,
dat de ratio alleen de motus animi niet of althans niet dan met groote
moeite beheerschen kan. Er is daartoe eene bĳzondere, bovennatuurlĳke
genade van noode. Evenals in de wĳsbegeerte van Plotinus
is de materie een schepsel, dat zeer ver van God afstaat, van nature
aan al het geestelĳke vĳandig is en daarom krachtdadig beteugeld
moet worden. Ten zesde eindelĳk, Rome’s leer van het donum
superadditum brengt eene eigenaardige opvatting van het Christendom
mede. De christelĳke religie dient bĳ Rome ook wel,
om van de zonde te verlossen; maar in de eerste en voornaamste
plaats strekt zĳ toch, om den mensch die gratia terugteschenken,
welke aan Adam als een donum superadditum geschonken maar
door hem verloren werd. Deze gratia was den mensch vóór den
val evenzeer noodig als thans aan ons, en was toen evengoed
bovennatuurlĳk als nu na den val. Volgens Rome is de genade dus
een donum supernaturale per se en niet per accidens, niet alleen
om der zonde wil, Bellarm. de gr. pr. hom. c. 5. De zonde heeft
in de natuur der gratia geen verandering gebracht. Misschien is
zĳ door de zonde vermeerderd. Maar ze was vóór en na den val
volkomen dezelfde, nl. eene elevatio supra naturam. Dat is haar
karakter en wezen. Het Christendom moge dus ook nog Erlösungsreligion
wezen; in de allereerste plaats is het geen reparatio
maar elevatio naturae; het dient, om de natuur op te voeren
boven zichzelve uit, om den mensch te vergoddelĳken. Daartoe
diende bĳ Adam de gratia gratum faciens, daartoe dient thans
het Christendom. Deze genade is dus toen en nu dezelfde; d. i.
het eigenlĳke, het wezenlĳke in het Christendom is volstrekt niet
door den val noodzakelĳk geworden; het was reeds noodzakelĳk
vóór den val. Het Christendom als elevatio naturae was ook reeds
bĳ Adam voor den val. De ontvangst der gratia infusa is thans
gebonden behalve aan praeparationes, bepaaldelĳk ook aan het
geloof aan twee dogmata, de triniteit en de incarnatie, cf.
deel I 518v.
Welnu, zoo was het ook bĳ Adam. Deze kende vóór den
val reeds beide, Becanus, Theol. schol. I tr. 5 c. 2 qu. 2. Simar,
Dogm. 332. Pesch, Prael. dogm. II 89 enz. Thomas, S. Theol.
II 2 qu. 2 art. 7, qu. 5 art. 1. De vleeschwording is daarom

ook per consequentiam vóór den val en zonder de zonde noodzakelĳk
geweest. M. a. w. opdat de mensch Gode gelĳk worde,
moet God mensch worden. Deze wet gold zoowel vóór als na
den val. Nu brengt de menschwording alleen als iets ondergeschikts
de verzoening mede. Maar het zwaartepunt ligt bĳ Rome
niet in de voldoening en vergeving der schuld, maar in de menschwording
Gods en in de vergoddelĳking des menschen, cf. deel I 220v. 276v.

6. Door de Hervormers werd deze leer eenparig verworpen,
maar voornamelĳk hierom, wĳl ze leidde tot verzwakking der
erfzonde. De oppositie richtte zich vooral tegen de stelling der
scholastiek: supernaturalia amissa, naturalia adhuc esse integra.
En daaruit besloot men terug tot het beeld Gods. Indien de
mensch door de zonde, door verlies van het beeld Gods, geheel
en al bedorven was, dan moest het ook behoord hebben tot zĳne
natuur. En zoo zei Luther, justitiam non esse quoddam donum,
quod ab extra accederet, separatumque a natura hominis sed fuisse
vere naturalem, ut naturae Adae esset diligere Deum, credere
Deo etc., in Genes. III. Maar ook de Hervormers moesten onderscheid
blĳven maken tusschen wat van het beeld Gods overgebleven
en hetgeen ervan verloren was. Daarvoor gebruikten zĳ
de namen van substantia, essentia en dotes, dona, zelfs supernaturalia
dona. De Apol. Conf. noemt de kennis, de vreeze Gods
in Adam dona, en de Form. Conc. spreekt van dotes in paradiso
naturae concreatae, Müller, Die symb. Bücher der ev. luth. K5
S. 80. 81. 580. De Luthersche dogmatici noemden het beeld Gods
wel natuurlĳk, inzoover de menschelĳke natuur zonder dat beeld
niet zuiver kon zĳn en er terstond mede geschapen werd. Maar
zĳ ontkenden, dat het beeld Gods in dien zin natuurlĳk was,
dat het uit de menschelĳke natuur vanzelf als zoodanig voortvloeide
en dus een onverliesbaar, essentieel bestanddeel van haar
zou uitmaken; en sommigen, zooals Gerhard, Quenstedt e. a.
noemden ook bepaald de supernaturalis Dei favor, de gratiosa s.
trinitatis inhabitatio en de daaruit vloeiende suavitas et delectatio
bepaald met den naam van dona supernaturalia, Gerhard, Loci
theol. VIII c. 1-3. Quenstedt, Theol. did. polem. II 1-48.
Hollaz, Ex. theol. 461-488. Evenzoo onderscheidt Calvĳn tusschen
de substantia animae en hare dotes, Inst. I 15, 2 en zegt met

Augustinus, naturalia dona fuisse corrupta in homine per peccatum,
supernaturalibus autem exinanitum fuisse; zelfs noemt hĳ deze
laatste adventitia, praeter naturam, II 2, 12. En vele Geref.
theologen maken in denzelfden zin onderscheid tusschen qualitates
naturales en dona supernaturalia, Maccovius, Loci Comm. 405 sq.;
de immortalitas wordt door velen niet uit Adams natuur maar
uit de gratia Dei afgeleid, Zanchius, Op. III 497. Polanus V 29.
Junius, Op. I 211. Bucanus, Theol. XI 12. Maccovius p. 409.
Zelfs werd de oude onderscheiding van beeld en gelĳkenis door
velen overgenomen en ook in dezen zin toegepast, Zanchius, Op.
III 486. Martyr op Gen. 1:26. Alsted, Theol. schol. 281. Toch
werd het spoedig duidelĳk, dat de Protestanten, ook waar zĳ de
uitdrukking dona supernaturalia nog behielden, deze toch in een
anderen zin opvatten dan de Roomschen. Bĳ deze laatsten is de
bedoeling deze, dat er zeer goed een mensch denkbaar en mogelĳk
is zonder deze dona supernaturalia; wel heeft die mensch dan als
redelĳk zedelĳk wezen ook eenige kennis van God, van de zedewet,
van de gerechtigheid. Maar er is een essentieel onderscheid tusschen
de kennis, de liefde, de gerechtigheid in natuurlĳken en in
bovennatuurlĳken zin, tusschen den homo naturalis en supernaturalis,
tusschen den mensch en den Christen, tusschen de wereld
en de kerk, tusschen de natuur en de genade. De genade is
niet bloot eene herstelling maar eene verheffing, aanvulling van
de natuur, eene elevatio, sublimatio naturae. Dit nu werd door
de Hervorming principieel bestreden. En daarom moest zĳ komen
en kwam zĳ ook metterdaad tot de leer, dat het beeld Gods
den mensch van nature eigen was en dat hĳ, zonder dat beeld,
niet anders dan in natura impura, als zondaar, kon bestaan.
Maar nu was er onder de Hervormers ook nog verschil in de
opvatting van het beeld Gods. In den eersten tĳd stelden enkele
Lutherschen het beeld Gods ook nog wel in het wezen van den
mensch en in de substantie van de ziel, Luther bĳ Köstlin, I 121,
Melanchton, Hemming, Selnecker bĳ Heppe, Dogm. d. d. Prot. I
338 f. Maar de Luthersche theologie ging toch van eene andere
gedachte uit. Haar subjectief, soteriologisch karakter moest er
toe leiden, om het beeld Gods alleen te zoeken in de zedelĳke
qualiteiten, die de eerste mensch ontving en welker verlies den
mensch tot een stok en een blok in godsdienstig en zedelĳk opzicht
maakte. Luther legde menigmaal al den nadruk op de

gaven en liet daarin het beeld Gods opgaan, Köstlin II 358 f.
Heppe I 345. De belĳdenisschriften spreken in denzelfden geest,
Müller S. 80. 576, en evenzoo de theologen, Heerbrand, Hunnius,
Gerhard VIII c. 1. Quenstedt II 3-10, 17-23. Hollaz, p.
464 sq. enz. Wel ontkennen de Lutherschen niet, dat ook het
wezen des menschen quaedam θεια sive divina uitdrukt; maar het
eigenlĳke beeld Gods is alleen gelegen in de justitia originalis met
de daaraan verbonden immortalitas, impassibilitas, dominium en
conditio felicissima. Immers alleen de Zoon is essentieel en substantieel
het beeld Gods, Hebr. 1:3; in den mensch is het eene
perfectio accidentalis, verliesbaar en verloren, Rom. 3:23, en
alleen in den geloovige vernieuwd en hersteld, Rom. 8:29, 2
Cor. 3:18, 5:17, Ef. 4:24, Col. 3:10. De Gereformeerden
echter namen van den beginne af aan ook het wezen van den
mensch in het beeld Gods op. Heppe, Dogm. 169. 170 beweert
ten onrechte, dat Calvĳn en Zanchius alzoo niet hebben geleerd.
Calvĳn maakt wel onderscheid tusschen de substantia animae en
hare dotes, maar zegt uitdrukkelĳk, dat het beeld Gods bestond
in die tota praestantia, qua eminet hominis natura inter omnes
animantium species, en dat het verder, proinde, ook bestaat in
de integritas, Inst. I 15, 2. II 12, 6, cf. in Gen. 1:26, 9:6,
Jak. 3:9. En hiermede stemmen alle Gereformeerden overeen,
Zanchius, Op. III 486. 677 sq. Ursinus, Catech. qu. 7. Martyr,
Loci C. 46 sq. Polanus, Synt. Theol. V 34. Synopsis XIII 36.
Leydecker, Fax Verit. p. 395 enz. Eerst Coccejus, S. Theol.
XVII § 12-24 droeg weer eene andere meening voor en leerde
dat de ziel en hare eigenschappen wel onderstelling, maar niet
inhoud van het beeld Gods waren; zĳ waren het doek als het
ware, waarop het beeld door God geschilderd was, maar dit
bestond zelf alleen in de gaven blĳkens 2 Cor. 3:18, Ef. 4:24,
Col. 3:10, cf. ook Heidegger, Corp. Theol. VI 119. Braun,
Doctr. foed. I 2, 15, 5 v. Anderen drukten het zoo uit, dat
het beeld Gods antecedenter in natura spirituali, formaliter in
sanctitate, consequenter in dominio bestond, Turretinus, Theol.
El. V qu. 10 § 6. Ryssenius, Theol. 178. Witsius, Oec. foed.
I 2, 11. Brakel, Red. Godsd. X 25. Meest echter bleef men
spreken van het beeld Gods in ruimer en in enger zin. Daarmede
bleef in de Geref. theologie de band vastgehouden tusschen de
physische en de ethische natuur des menschen, en alzoo verder

tusschen natuur en genade. Daarbĳ kwam nu in de Geref. theologie
al spoedig nog eene andere onderscheiding, die vooral in
de leer van het foedus operum werd uitgewerkt. Deze gaf antwoord
op de vraag, niet wat Adam was, maar wat Adam worden
moest. Eerst in deze drie punten, het beeld Gods in ruimer zin,
het beeld Gods in enger zin, en de ontplooiing of bestemming
van het beeld Gods, d. i. in de leer van het werkverbond, is de
locus de imagine Dei volledig te behandelen.

7. Tusschen Rome’s leer en die van de Reformatie over het
beeld Gods is er een diep verschil, dat over de gansche theologie
zich uitbreidt. Dit verschil ligt niet in de uitdrukking justitia
originalis. Want hoewel deze term door de Roomsche theologen
in verschillenden zin wordt gebezigd, toch duiden lateren daarmede
ook wel de justitia supernaturalis aan, boven blz. 519. Originalis
kan de justitia bĳ den eersten mensch heeten, wĳl zĳne positieve
overeenstemming met de wet Gods hem van zĳn oorsprong af aan
eigen is, wĳl ze als zoodanig te onderscheiden is van de justitia
habitualis en actualis, en wĳl zĳ bĳ Adam het beginsel en de
wortel was van zĳne dadelĳke gerechtigheid. Zelfs was sedert
Thomas ook hierover geen verschil, dat de justitia originalis ook
voor heel de menschheid, indien Adam ware staande gebleven,
de bron van hare dadelĳke gerechtigheid zou geweest zĳn, want
Adam ontving haar niet als persona privata maar als persona
publica. Al het geschil liep hierover of die justitia originalis nu
naturalis of, althans ten deele, supernaturalis was. De Hervormers
beweerden het eerste. Daarmede wilden zĳ niet zeggen, dat die
oorspronkelĳke gerechtigheid vanzelf uit de menschelĳke natuur,
genomen in den zin van verbinding van geest en stof, voortvloeide
noch ook, dat zĳ niet eene gave, zelfs van Gods genade
in ruimen zin, mocht heeten; maar alleen hielden zĳ met die uitdrukking
staande, dat het beeld Gods, de oorspronkelĳke gerechtigheid,
van de idee van den mensch onafscheidelĳk was; dat ze de
normale staat, de harmonie, de gezondheid van den mensch was;
dat zonder haar de mensch geen waar, volkomen, normaal mensch
kan zĳn. Indien de mensch dat beeld Gods verliest, dan verliest
hĳ geen substantie en blĳft hĳ wel mensch, maar hĳ wordt een
abnormaal, krank, geestelĳk dood mensch, een zondaar; dan ontbreekt
hem iets wat tot zĳn aard en natuur behoorde, gelĳk

den blinde het gezicht, den doove het gehoor, den kranke de
gezondheid. Bĳ Rome kan de mensch de justitia supernaturalis
missen en toch een goed, waar, volkomen zondeloos mensch zĳn,
met eene justitia naturalis, die in haar soort zonder eenig gebrek
is. Maar volgens de Protestanten kan dat niet. Er is geen status
medius tusschen den mensch als beeld Gods en den mensch als
zondaar. Hĳ is zoon Gods, zĳn geslacht, zĳn beeld, of hĳ is
kind des toorns, dood in zonden en misdaden. Als de mensch dat
beeld Gods, deze volmaakte gerechtigheid door het geloof in
Christus weder ontvangt, dan is dat wel een donum supernaturale
maar supernaturale per accidens; hĳ ontvangt terug, wat
tot zĳn wezen behoort, gelĳk de blinde die weder ziende wordt.
Deze leer nu is gegrond op de H. Schrift, die nergens bĳ de
schepping van den mensch van dona supernaturalia spreekt; Rome
beroept zich dan ook niet op Gen. 1:26, 31, Pred. 7:29 enz.,
maar op de voorstelling des N. T. van den status gratiae en
gloriae, die echter geenszins als bewĳs dienen kan. De Schrift
gaat er allerwege van uit, dat de mensch Gode verwant en zĳn
geslacht is; de dienst van, de liefde tot, de gemeenschap met
God is geen donum superadditum maar den mensch oorspronkelĳk,
van nature eigen. God eischt den mensch geheel, met verstand,
hart, ziel, lichaam en alle krachten voor zĳn dienst en
voor zĳn liefde op. De zedewet is ééne voor alle menschen, in
alle tĳden en houdt het zedelĳk ideaal voor allen even hoog.
Er is geen lagere en hoogere gerechtigheid, geen tweeërlei moraal,
geen dubbel soort van plichten. De oorspronkelĳke gerechtigheid
is zoo natuurlĳk, dat ze ook volgens de meeste Roomsche Godgeleerden
overgeërfd zou zĳn op Adams nakomelingen ingeval
van zĳne gehoorzaamheid en dat de Heidenen nu nog van nature
de dingen doen, die der wet zĳn, Rom. 2:15. Als dan ook tegen
deze reformatorische leer wordt ingebracht, dat zĳ in eene antinomie
verkeert, wĳl zĳ de justitia originalis eenerzĳds naturalis
en toch andererzĳds amissibilis en accidentalis noemt, Benschop
in de Katholiek CX blz. 43, ook Strauss, Glaub. I 708. Lipsius,
Dogm. § 434, dan vloeit deze bedenking alleen uit misverstand
voort, Philippi, Kirchl. Gl. III 408. Natuurlĳk heet de oorspronkelĳke
gerechtigheid, niet omdat zĳ in zekere substantie of
essentie bestaat, maar wĳl zĳ eene natuurlĳke eigenschap of
hoedanigheid is. Evenals de gezondheid tot de natuur van den

mensch behoort maar daarom wel verliesbaar is, zoo is het ook
met het beeld Gods. Beide, Rome en de Reformatie, komen hierin
overeen, dat de oorspronkelĳke gerechtigheid geen stof, geen geestelĳke
substantie is, gelĳk de Manicheën leeren, maar een accidens,
eene qualitas. En het verschil is alleen, of zĳ natuurlĳk accidenteel
dan wel, althans voor een deel, bovennatuurlĳk accidenteel is, de
Katholiek, ib. bl. 56-60. Rome leert alleen van de justitia naturalis,
dat zĳ natuurlĳk accidenteel is; de Reformatie leert het
van de gansche justitia originalis. Maar daarom vervalt ook, gelĳk
boven reeds werd gezegd, geheel Rome’s bezwaar tegen de leer,
dat het beeld Gods natuurlĳk is; want zĳ zelve erkent, dat de
justitia naturalis natuurlĳk en toch verliesbaar is en kan deze
bedenking dus niet meer inbrengen tegen de leer der Protestanten.
Rome’s leer is dan ook niet voortgekomen uit het bezwaar, dat
de natuurlĳkheid van de oorspronkelĳke gerechtigheid niet met
hare verliesbaarheid te rĳmen is, maar zĳ dankt haar ontstaan
aan eene gansch andere reeks van gedachten, nl. aan de neoplatonische
opvatting van het christelĳk levensideaal. Het is dat
neoplatonisme, dat door de Reformatie op grond der Schrift verworpen
is. En daarbĳ heeft zĳ voor alle manicheisme zich gewacht.
Door de zonde heeft de mensch geen substantie verloren.
In dezen zin is de mensch nog mensch ook na den val. Maar
door het verlies van de oorspronkelĳke gerechtigheid heeft hĳ de
harmonie, de gezondheid van zĳne natuur verloren, is hĳ geheel
en al een zondaar geworden; zĳne natuur in den zin van substantie,
essentie is gebleven, maar de hem van nature eigen
zedelĳke qualiteiten zĳn verloren gegaan, cf. Scholten, L. H. K.
I 309v. Deze schoone opvatting van het beeld Gods en van de
oorspronkelĳke gerechtigheid is nu in de Gereformeerde kerk en
theologie nog beter tot haar recht gekomen dan in de Luthersche.
Hier wordt het beeld Gods tot de oorspronkelĳke gerechtigheid
beperkt, en is dus met deze geheel te loor gegaan. De scheiding
tusschen het geestelĳke en het wereldlĳke, tusschen het hemelsche
en het aardsche wordt hier zoo scherp doorgetrokken en in twee
hemisphaeria ingedeeld, dat het verband van natuur en genade,
van schepping en herschepping geheel wordt miskend, cf. deel I 222v.
De supranaturalistische voorstelling van het beeld Gods is hier
nog niet geheel overwonnen; het staat los naast en boven de
natuur, en het verlies ervan heeft wel tengevolge, dat de mensch

in geestelĳke dingen geheel doof en blind is, maar in aardsche
dingen is hĳ nog tot veel goeds in staat en tot op zekere hoogte
van de genade Gods in Christus onafhankelĳk. De Gereformeerden
echter hebben door hunne onderscheiding van het beeld Gods in
ruimer en enger zin het verband van substantie en qualiteit, van
natuur en genade, van schepping en herschepping het zuiverst
gehandhaafd. Wel is ook deze onderscheiding dikwerf nog al te
mechanisch opgevat, en behoort zĳ organisch verder ontwikkeld
te worden. Maar hier is toch het duidelĳkst uitgesproken, dat
het beeld Gods in enger zin met dat in ruimer zin ten nauwste
samenhing; dat beide bestanddeelen het volle beeld Gods uitmaakten;
dat niet iets in den mensch maar de mensch zelf, de
gansche mensch, beeld Gods was; dat de zonde, die het beeld
Gods in enger zin verliezen deed en dat in ruimer zin bedierf
en verwoestte, den ganschen mensch heeft aangetast, en dat dienvolgens
ook de genade in Christus den ganschen mensch herstelt
en voor zĳn gansche leven en arbeid, ook in gezin, maatschappĳ,
staat, kunst, wetenschap enz. van de grootste beteekenis is.

8. Bĳ de behandeling van de leer van het beeld Gods dient
daarom in overeenstemming met de Schrift en de Geref. belĳdenis
deze gedachte op den voorgrond te staan, dat de mensch niet het
beeld Gods draagt of heeft, maar dat hĳ het beeld Gods is;
als mensch is hĳ zoon, gelĳkenis, geslacht Gods, Gen. 1:26,
9:6, Luk. 3:38, Hd. 17:28, 1 Cor. 11:7, Jak. 3:9. Er ligt
hier tweeërlei in opgesloten; vooreerst, dat niet iets in God, eene
of andere deugd en volmaaktheid met uitsluiting van andere,
dat ook niet één persoon, b.v. de Zoon met uitsluiting van Vader
en Geest, maar dat God zelf, dat de gansche Godheid de archetype
des menschen is. Wel is menigmaal geleerd, dat de mensch bepaald
naar den Zoon of naar den Christus incarnandus is gemaakt, Clemens
Alex. Strom. V 14. Tertull. de resurr. carnis c. 6. Osiander,
bĳ Calvĳn, Inst. I 15, 2. II 12, 6. Hofmann, Schriftbew. I 290.
Thomasius, Christi Person u. Werk I3 126. Beck, Gl. II 329.
Schoeberlein in Herzog2 4, 7. Martensen, Dogm. § 72. Delitzsch,
Bibl. Psych. 70 enz. Maar de Schrift zegt dat nergens. Zĳ
spreekt het telkens uit, dat de mensch naar Gods beeld is gemaakt,
dat wĳ niet naar Christus zĳn geschapen maar dat Hĳ
ons gelĳk is geworden, Rom. 8:3, Phil. 2:7, 8, Hebr. 2:14,

en dat wĳ nu, naar het beeld van Christus herschapen, wederom
Gode gelĳk worden, Rom. 8:29, 1 Cor. 15:49, 2 Cor. 3:18,
Phil. 3:21, Ef. 4:24, Col. 3:10, 1 Joh. 3:2, cf. boven 511.
Veel beter is het daarom, om te zeggen, dat het drievuldig wezen
Gods de archetype is van den mensch, August. de trin. XII 6.
Lombardus, Sent. II dist. 16. Thomas, S. Theol. I qu. 13 art. 5,
cf. boven blz. 311, al is bĳ de psychologische opsporing van de
trinitarische momenten in het menschelĳk wezen ook alle behoedzaamheid
in acht te nemen, Calvĳn, Inst. I 15, 4. Comm. in
Gen. 1:26. Synopsis pur. theol. XIII 7. Quenstedt, Theol. did.
pol. II 4. Hollaz, Ex. theol. 466. Aan de andere zĳde vloeit uit
de leer, dat de mensch naar Gods beeld geschapen is, voort, dat
dat beeld over den ganschen mensch zich uitbreidt. Er is in den
mensch niets van het beeld Gods uitgesloten. Alle schepselen
vertoonen vestigia Dei, de mensch is imago Dei. En hĳ is dat
geheel en al, in ziel en lichaam, in alle vermogens en krachten,
in alle toestanden en verhoudingen. De mensch is beeld Gods,
omdat hĳ en in zoover hĳ waarachtig mensch is, en hĳ is mensch,
waarachtig, wezenlĳk mensch, omdat en in diezelfde mate als
hĳ beeld Gods is. Maar natuurlĳk, gelĳk de kosmos een organisme
is en dus in sommige schepselen meer en in andere minder
duidelĳk Gods deugden openbaart, zoo komt ook in den mensch
als organisme het beeld Gods hier duidelĳker uit dan elders, in
de ziel meer dan in het lichaam, in de ethische deugden meer
dan in de physische krachten. Doch dit doet niets te kort aan
de waarheid, dat de gansche mensch Gods beeld is. De Schrift
zou niet op menschelĳke wĳze van God kunnen en mogen spreken
en alle menschelĳke eigenschappen op God mogen overdragen,
cf. boven bl. 66, indien God niet eerst den mensch geheel en
al naar zĳn beeld had gemaakt. En het is de taak der christelĳke
theologie, om dit beeld Gods aan te wĳzen in heel het wezen
van den mensch. Vergelĳk hierbĳ mĳne Beginselen der Psychologie,
1897, die sommige onderwerpen uit de leer van den mensch
breeder behandelen, dan de ruimte hier gedoogt.

Allereerst is het beeld Gods aanwĳsbaar in de ziel van den
mensch. Volgens Gen. 2:7 werd de mensch geformeerd uit het
stof der aarde door inblazing van den ‎‏נִשְׁמַת חַיִּים‏‎, en alzoo werd
hĳ tot een ‎‏נֶפֶשׁ חַיָּה‏‎, ψυχη ζωσα. De adem des levens is het
levensbeginsel, de levende ziel is het wezen van den mensch.

Door beide geeft de Schrift aan den mensch eene eigene, zelfstandige
plaats en vermĳdt zoowel het pantheisme als het materialisme.
De namen ‎‏רוּחַ‏‎ en ‎‏נֶפֶשׁ‏‎, πνευμα en ψυχη, die in de
Schrift het onzienlĳk bestanddeel van den mensch aanduiden,
stellen dit helder in het licht. Het trichotomisme, dat principieel
wortelt in het dualisme van Plato en in de christelĳke kerk
telkens bĳ gnostische en theosophische richtingen ingang vond,
ziet daarin twee bĳzondere substantiën. Maar ten onrechte. Hebr. 4
vs. 12 en 1 Thess. 5:23 geven evenmin eene opsomming van
de wezenlĳk verschillende bestanddeelen van den mensch als
b.v. Luk. 10:27 en bewĳzen dus niets. Ziel en geest staan in
de Schrift telkens in parallelisme en wisselen met elkander af.
Nu eens maken lichaam en ziel, dan lichaam en geest het wezen
van den mensch uit, Mt. 10:28, 1 Cor. 7:34, Jak. 2:26. De
psychische werkzaamheden worden beurtelings aan den geest en
aan de ziel toegeschreven, Ps. 139:14, Spr. 19:2 en Spr. 17
vs. 27, Ps. 77:7, 1 Cor. 2:11, Num. 21:4 en Job. 21:4,
1 Sam. 1:10 en Jes. 54:6, Luk. 1:46 en 47 enz. Sterven
heet zoowel overgave van de ziel, Gen. 35:18, 1 Kon. 17:21,
Mt. 20:28, Hd. 15:26, 20:10 als van den geest, Ps. 31:6,
Mt. 27:50, Luk. 8:55, 23:46, Hd. 7:59. Soms is de geest
en soms de ziel onsterfelĳk, Pred. 12:7, Mt. 10:28; en de
gestorvenen heeten zielen, Op. 6:9, 20:4 en geesten, Hebr. 12
vs. 13, 1 Petr. 3:19. Maar ofschoon niet essentieel onderscheiden,
ze zĳn toch geenszins identisch. Geest is de mensch, omdat
hĳ niet als de dieren uit de aarde is voortgekomen, maar de
adem des levens hem werd ingeblazen door God, Gen. 2:7; omdat
hĳ zĳn levensbeginsel van boven, uit God heeft, Pred. 12:7;
omdat hĳ een eigen geest heeft, onderscheiden van den Geest
Gods, Gen. 41:8, 45:27, Ex. 35:21, Deut. 2:30, Richt. 15
vs. 19, Ezech. 3:14, Zach. 12:1, Mt. 26:41, Mk. 2:8, Luk. 1
vs. 47, 23:46, Joh. 11:33, Hd. 7:59, 17:16, Rom. 8:16,
1 Cor. 2:11, 5:3-5, 1 Thess. 5:23, Hebr. 4:12, 12:23
enz.; omdat hĳ als zoodanig den engelen verwant is, ook geestelĳke,
hemelsche dingen bedenken kan, en desnoods ook zonder
een lichaam kan bestaan. Maar ziel is de mensch, omdat het
geestelĳke bestanddeel bĳ hem van het eerste oogenblik af, in
onderscheiding van de engelen, op een lichaam is aangelegd, voor
een lichaam is georganiseerd; omdat hĳ door dat lichaam aan

de aarde en ook voor zĳn hooger leven aan het zinnelĳke en
uitwendige gebonden is; omdat hĳ tot het hoogere eerst van uit
het lagere opklimmen kan; omdat hĳ dus een zinnelĳk, stoffelĳk
wezen is en als zoodanig aan de dieren verwant. De mensch is
een animal rationale, un roseau pensant; tusschen engelen en
dieren instaande, aan beide verwant en van beide onderscheiden,
in zich hemel en aarde, de onzienlĳke en de zienlĳke dingen
met elkander verbindende en verzoenende. En juist als zoodanig
is hĳ beeld en gelĳkenis Gods. God is zeer zeker geest, en in
zoover zĳn ook de engelen Hem verwant. Maar soms is er ook
van zĳne ziele sprake, en door heel de Schrift heen worden aan
God ook al die eigenaardig psychische aandoeningen en werkzaamheden
toegeschreven, welke wezenlĳk eigen zĳn aan den
mensch. In Christus nam God niet de natuur der engelen maar
die der menschen aan. En daarom is juist de mensch, in onderscheiding
van de engelen, beeld, zoon, geslacht Gods. De spiritualitas,
invisibilitas, unitas, simplicitas, immortalitas van de
menschelĳke ziel zĳn trekken van het beeld Gods. Dit beeld
zelf komt daarin uit, dat hĳ een πνευμα heeft, hetwelk van
stonde aan tot ψυχη is georganiseerd.

Ten tweede behooren tot het beeld Gods de vermogens van
den mensch. Terwĳl de geest het beginsel en de ziel het subject
des levens in den mensch is, is naar de H. Schrift het hart het
orgaan voor zĳn leven. Het is eerst centrum van het lichamelĳk
leven, maar dan voorts in overdrachtelĳken zin grondslag en bron
van alle psychische leven, van aandoeningen en hartstochten, van
begeerte en wil, zelfs van denken en kennen. Uit het hart zĳn
alle ‎‏תּוֹצְאוֹת חַיִּים‏‎, Spr. 4:23. Dit leven, dat in het hart zĳn oorsprong
heeft, splitst zich dan in twee stroomen. Eenerzĳds is dat
leven te onderscheiden, dat alle indrukken, beseffen, gewaarwordingen,
waarnemingen, overleggingen, gedachten, kennis, wĳsheid
omvat, bepaaldelĳk in zĳn hoogeren vorm den νους tot orgaan
heeft en in het woord, de taal zich belichaamt. En andererzĳds
nemen uit het hart al de aandoeningen, tochten, driften, neigingen,
genegenheden, begeerten, en wilsbeslissingen hun oorsprong, die
door den νους moeten geleid worden en zich uiten in de daad.
Ook in al deze psychische vermogens en werkzaamheden van den
mensch zĳn er trekken te zien van het beeld Gods. Reeds de
verscheidenheid en rĳkdom dier krachten wĳst op God terug.

Naarmate een schepsel lager staat, is het ook minder rĳk georganiseerd
en dus ook minder verwant aan en vatbaar voor het
hoogste goed, hetwelk God is. Zelfs de engel staat in dit opzicht
beneden den mensch. Juist wĳl de mensch zoo wonderbaar rĳk
is georganiseerd, kan hĳ God als het hoogste goed, op de rĳkste
wĳze, als het ware van alle zĳden, in al zĳne deugden en volmaaktheden,
gelĳkvormig worden en genieten. Zelfs zag Augustinus
in hart, verstand en wil (memoria, intellectus, voluntas) een
analogie van het trinitarisch wezen Gods. Gelĳk de Vader aan
den Zoon en den Geest het leven geeft en de Geest van den
Vader uitgaat door den Zoon, zoo is het ook in den mensch het
hart, de memoria, het diepe, verborgene zieleleven, dat aan intellectus
en voluntas het aanzĳn schenkt en bepaaldelĳk ook den
wil in orde doet volgen op het verstand. Rationalisme en pelagianisme
maken verstand en wil van het hart los, en zoeken in
beide saam het gansche, volle wezen van den mensch; het mysticisme,
het bewuste, willende leven verachtend, trekt zich in de
diepte van het gemoed terug; de Grieksche kerk en theologie
stelt beide, hoofd en hart, unvermittelt naast elkaar; maar de
theologie van het Westen heeft onder de leiding van Augustinus
al deze dwalingen vermeden; zĳ heeft ingezien, dat de leer van
God en van den mensch in het nauwste verband stond; in de
triniteit hield ze daarom de wezenseenheid, de onderscheidenheid
der drie personen, het filioque vast, en dienovereenkomstig leerde
zĳ ook in de psychologie, dat het diepe, verborgen zieleleven
alleen door het ken- en het begeervermogen tot openbaring kwam
en dat onder deze beide het laatste door het eerste werd geleid
en bestuurd.

9. Ten derde openbaart zich het beeld Gods in de deugden
van kennis, gerechtigheid en heiligheid, waarmede de mensch
terstond geschapen werd. Voor eene geregelde behandeling moest
boven eerst afzonderlĳk over de natuur en de vermogens der ziel
worden gesproken, maar dit is niet anders dan als eene logische
onderscheiding bedoeld. De mensch is niet als een neutraal wezen
met louter indifferente potentiae geschapen, maar hĳ is terstond
physisch en ethisch volwassen geschapen, met kennis in het verstand,
gerechtigheid in den wil, heiligheid in het hart. Voor den
mensch bestaat de goedheid in zedelĳke volmaaktheid, in volkomen

overeenstemming met de wet Gods, in een heilig en volmaakt
zĳn als God zelf, Lev. 19:2, Deut. 6:5, Mt. 5:48, 22:37,
Ef. 5:1, 1 Petr. 1:15, 16. Die wet is ééne en dezelfde voor
alle menschen; de Schrift kent geen tweeërlei menschen, geen
tweeërlei zedewet, geen tweeërlei zedelĳke volmaaktheid en bestemming.
Indien de mensch goed geschapen is, dan moet hĳ
geschapen zĳn met de justitia originalis. Deze is eenerzĳds niet
op te vatten als kinderlĳke onnoozelheid, maar zĳ mag ook niet
overdreven worden, alsof de status integritatis reeds gelĳk ware
aan den status gloriae. De kennis van Adam was eene zuivere
maar toch eene beperkte en voor toeneming vatbaar; hĳ wandelde
niet in aanschouwen maar in geloof; hĳ kende niet alleen intuitief
maar ook discursief; hĳ wist de toekomst niet dan door
bĳzondere openbaring, Thomas, S. Th. I qu. 94 art. 1-3. En
evenzoo was het met zĳne gerechtigheid en heiligheid; ze waren
van den beginne aan zĳn eigendom, want anders had hĳ nooit
eenig goed werk kunnen doen. Goede vruchten onderstellen een
goeden boom; operari sequitur esse. Maar die ingeschapen gerechtigheid
en heiligheid moest toch door den mensch bewaard,
ontplooid en in daden worden omgezet. Niet alsof Adam, met de
noodige gaven toegerust, nu zelf in eigen kracht, zonder en buiten
God, aan den arbeid moest gaan. De justitia originalis was eene
vrĳe gave Gods en ze werd van oogenblik tot oogenblik ook in
hem onderhouden door de voorzienigheid Gods. Ze is geen oogenblik
denkbaar zonder de gemeenschap met God. Gelĳk de Zoon
ook reeds vóór den val was Mediator unionis, zoo was ook de
H. Geest toen reeds de werkmeester van alle kennis, gerechtigheid
en heiligheid in den mensch. Sommige kerkvaders betoogden
dit met Gen. 2:7 en zeiden dan, dat de mensch eerst door den
Logos gevormd was en dat hem daarna de adem des levens,
d. i. de H. Geest was ingeblazen, cf. Kleutgen, Theol. II 541 f.
Thomasius, Christi Person und Werk I3 155. Deze exegese was
onjuist, maar het is volkomen waar, dat ook de mensch in statu
integritatis de deugden der kennis en gerechtigheid niet bezat
dan door en in den H. Geest. Wel is er tusschen de inwoning
des H. Geestes in den mensch vóór de zonde en in den toestand
der zonde een groot verschil. Nu is die inwoning immers supra
naturam, omdat de H. Geest als het ware van buiten tot den
mensch komen moet en tegen heel zĳn zondige natuur lĳnrecht

overstaat. Bĳ Adam echter bestond heel die tegenstelling niet;
zĳne natuur was heilig en behoefde dus niet, gelĳk bĳ de geloovigen,
heilig gemaakt te worden; zĳ was van stonde aan geschikt
voor de inwoning des H. Geestes. Daarom was deze bĳ Adam
dan ook natuurlĳk. Er is geen waarachtig goed, volmaakt mensch
denkbaar zonder de gemeenschap des H. Geestes. Er staat geen
homo naturalis in Roomschen zin, tusschen den gevallen, zondigen
mensch en den volmaakten, naar Gods beeld geschapen mensch
in. Wie mensch is, mensch in vollen, waren zin, die is en moet
zĳn beeld Gods, zoon Gods, geslacht Gods, met Hem in gemeenschap
levende door den H. Geest. En zoo was de mensch ook
vóór den val totius sacrosanctae trinitatis domicilium, pulcherrimum
Spiritus Sancti templum.

Ten vierde behoort ook het lichaam des menschen tot het
beeld Gods. De philosophie, die de openbaring niet kent of verwerpt,
vervalt altĳd weer tot empirisme of rationalisme, tot
materialisme of spiritualisme. Maar de Schrift verzoent beide.
De mensch heeft een πνευμα, maar dat πνευμα is psychisch
georganiseerd, en moet krachtens zĳne natuur wonen in een lichaam.
Het is des menschen wezen, om lichamelĳk, zinnelĳk te zĳn.
Daarom wordt, zoo niet temporeel dan toch logisch, eerst zĳn
lichaam uit het stof der aarde gevormd en daarna hem ingeblazen
de adem des levens. Hĳ wordt Adam genoemd naar de aarde,
uit welke hĳ gevormd is. Hĳ is en heet stof, Gen. 2:7, Ps.
103:14, Job 10:9, 33:6, Jes. 2:22, 29:16, 45:9, 64:8,
ἐκ γης χοικος, 1 Cor. 15:47. Het lichaam is geen kerker, maar
een wonderbaar kunststuk van God almachtig en even goed als
de ziel het wezen des menschen uitmakende, Job 10:8-12,
Ps. 8, 139:13-17, Pred. 12:2-7, Jes. 64:8; het is onze
ἐπιγειος οἰκια, 2 Cor. 5:1, ons σκευος, d. i. ons dienend orgaan,
ons gereedschap, 1 Cor. 12:18-26, 2 Cor. 4:7, 1 Thess.
4:4, en de leden des lichaams zĳn de ὁπλα waarmede wĳ strĳden
in den dienst der gerechtigheid of der ongerechtigheid, Rom.
6:13; het behoort zoo wezenlĳk tot den mensch, dat het, ofschoon
door de zonde gewelddadig van de ziel losgescheurd, toch
in de opstanding weer met haar vereenigd wordt. De aard der
vereeniging van ziel en lichaam is onbegrĳpelĳk, maar zĳ is veel
nauwer, dan het occasionalisme of de harmonia praestabilita of
het systema influxus zich die denkt; zĳ is niet ethisch maar

physisch; zĳ is zoo innig, dat ééne natuur, één persoon, één ik
het subject van beide en van al hunne werkzaamheden is. Het
is altĳd dezelfde ziel, die ziet door het oog, denkt door de hersenen,
grĳpt met de hand, wandelt met den voet. Ofschoon niet
in ieder deel des lichaams aanwezig secundum totalitatem virtutis,
is zĳ toch in alle leden aanwezig secundum totalitatem essentiae.
Het is één en hetzelfde leven, dat door heel het lichaam stroomt,
maar in ieder lid op eene eigene dienovereenkomstige wĳze werkt
en zich openbaart. Ook dit lichaam nu, dat zoo innig met de
ziel is verbonden, behoort tot het beeld Gods. Wel is dit niet
zoo te denken, dat God zelf een stoffelĳk lichaam heeft, gelĳk
de Audianen meenden; noch ook, dat God, den mensch scheppende,
een lichaam had aangenomen, zooals Eugubinus leerde;
noch ook, dat God den mensch geschapen had naar den Christus
incarnandus, gelĳk Osiander oordeelde. God immers is πνευμα,
Joh. 4:24 en heeft geen lichaam. Het menschelĳk lichaam
maakt niet in zĳne stoffelĳke substantie, als σαρξ, maar wel in
zĳne organisatie tot werktuig der ziel, in zĳne perfectio formalis,
deel uit van het beeld Gods, Augustinus, de Gen. ad litt. VI 12.
Greg. Nyss., de hom. opif. c. 8. Thomas, S. Th. I qu 93 art.
6. S. c. Gent IV 26. Petavius, de sex dier. opif. II 4, 7 sq.
Gerhard, Loci VIII 3. Calvĳn, Inst. I 15, 3. Polanus, Synt.
Theol. p. 328. Zanchius, Op. III 677 sq. Bucanus, Inst. theol.
VIII 13. Synopsis pur. theol. XIII 13. Mastricht, III 9, 30.
Gelĳk God, ofschoon πνευμα zĳnde, toch Schepper is van eene
stoffelĳke wereld, die zĳne openbaring en verschĳning heeten mag,
en deze openbaring haar hoogtepunt erlangt in de menschwording,
zoo is ook de geest des menschen als ziel op het lichaam als
zĳne verschĳning aangelegd. De menschwording Gods is het
bewĳs, dat niet de engel maar de mensch naar Gods beeld is
geschapen en dat zĳn lichaam daarvan een wezenlĳk bestanddeel
vormt. De schepping is van den beginne aan zoo ingericht
en de menschelĳke natuur is aanstonds zoo geschapen, dat zĳ
vatbaar en geschikt was voor de hoogste gelĳkvormigheid aan
en voor de innigste inwoning van God. God zou geen mensch
hebben kunnen worden, indien Hĳ niet eerst den mensch naar
zĳn beeld had gemaakt. En juist, omdat het lichaam als orgaan
der ziel ook behoort tot het wezen van den mensch en tot het
beeld Gods, daarom deelde het oorspronkelĳk ook in de onsterfelĳkheid.

God is niet een God der dooden maar der levenden,
Mt. 22:32. De dood is een gevolg der zonde, Gen. 2:7, 3:19,
Rom. 5:12, 6:23. Deze onsterfelĳkheid bestond echter bĳ Adam
nog niet in het non posse mori, in het eeuwige, onverderfelĳke
leven, maar slechts in het posse non mori, in het niet zullen
sterven in geval van gehoorzaamheid. Ze was niet absoluut maar
conditioneel, ze hing van eene ethische voorwaarde af. Het is
daarom niet juist, om met de Pelagianen, Socinianen, Remonstranten
enz. te zeggen, dat de mensch sterfelĳk is geschapen
en de dood met het stoffelĳk organisme vanzelf gegeven en dus
de normale, natuurlĳke toestand is. Maar toch is er andererzĳds
een wezenlĳk verschil tusschen het niet zullen sterven van Adam,
zoolang hĳ gehoorzaam bleef, en het niet kunnen sterven, dat
hĳ als loon op zĳne gehoorzaamheid ontvangen zou hebben. Evenals
de kennis, gerechtigheid en heiligheid bĳ Adam nog verstoken
was van het donum perseverantiae, zoo was de onsterfelĳkheid nog
niet met het eeuwige, onverliesbare leven één. De menschelĳke
natuur van Adam was zoo geschapen, dat zĳ, ingeval van overtreding
van Gods gebod, sterven kon en sterven moest. Adam was
nog aardsch uit de aarde, eerst Christus is de Heer uit den hemel;
het natuurlĳke is eerst, daarna het geestelĳke. Door dit lichaam
was nu de mensch aan de aarde gebonden maar kon hĳ ook over
de aarde zĳne heerschappĳ uitoefenen. De heerschappĳ over de
aarde is evenals de onsterfelĳkheid een stuk van het beeld Gods.
Wel gingen de Socinianen veel te ver, als zĳ in de heerschappĳ
heel het wezen van den mensch en den ganschen inhoud van het
beeld Gods stelden; maar toch leert Gen. 1:26 duidelĳk, dat
die heerschappĳ met de schepping naar Gods beeld ten nauwste
samenhangt en rechtstreeks gegeven is. Zĳ is geen uitwendig
toevoegsel, zĳ berust niet op eene daarbĳkomende, bĳzondere
beschikking; maar de mensch, die beeld Gods is, is daardoor tegelĳk
boven alle andere schepselen verheven en tot heer en koning
over hen alle aangesteld. En eindelĳk behoort tot het beeld Gods
ook de woning in het paradĳs, Gen. 2:8-15. Heiligheid en
zaligheid behooren bĳeen; ons aller geweten getuigt, dat er
tusschen deugd en geluk verband behoort te bestaan; het ethische
en het physische, de zedelĳke en de natuurlĳke orde in de wereld,
wezen en verschĳning, geest en stof mogen geen tegenstelling
vormen. Bĳ den gevallen mensch past daarom eene aarde,

die ligt onder den vloek; den goddelooze wacht hiernamaals eene
plaats der duisternis, de rechtvaardige zal eens wandelen in het
licht van Gods aanschĳn; de nog niet gevallen en toch nog
aardsche mensch woont in een paradĳs.

10. Alzoo is de gansche mensch beeld en gelĳkenis Gods.
Hĳ is het naar ziel en lichaam, naar alle vermogens, krachten
en gaven. Niets is in den mensch van het beeld Gods uitgesloten;
het strekt zich even ver als het menschelĳke uit; het
is het menschelĳke in den mensch. Het menschelĳke is niet het
Goddelĳke zelf, maar het is daarvan toch de eindige, creatuurlĳke
afdruk. Alwat in God is, zĳn geestelĳk wezen, zĳne deugden
en volmaaktheden, zĳne immanente zelfonderscheidingen, zĳne
mededeeling en openbaring in de schepping; het vindt alles zĳne,
zĳ het dan ook eindige en beperkte, analogie en gelĳkenis in den
mensch. Er ligt eene diepe waarheid in de voorstelling van de
kabbala, dat God, die de Oneindige is in zichzelven, zich in de
tien sefiroth of eigenschappen openbaart en dat deze saam den
Adam Kadmon uitmaken, Franck, La Kabbale 1843 p. 179;
de menschelĳke natuur is onder de schepselen de hoogste en volkomenste
openbaring Gods. En dat is ze volstrekt niet naar hare
pneumatische zĳde alleen, maar evenzeer naar hare somatische
zĳde; zĳ is het juist als menschelĳke, d. i. als psychische natuur.
God en wereld, geest en stof zĳn naar de leer der Schrift geen
tegenstellingen. Er is in de stof niets verachtelĳks en niets zondigs.
De zichtbare wereld is even goed eene schoone, rĳke openbaring
Gods als de geestelĳke. In de eerste spreidt Hĳ evengoed
zĳne deugden ten toon als in de laatste. Alle schepselen zĳn
belichaming zĳner Goddelĳke gedachten en alle vertoonen zĳ
vestigia Dei. Maar al deze vestigia, in de geestelĳke en in de
stoffelĳke wereld naast elkander verspreid, worden saamgevat in
den mensch en zoo onderling verbonden en hooger opgevoerd, dat
zĳ duidelĳk vormen het beeld en de gelĳkenis Gods. De gansche
wereld verheft zich opwaarts, sluit zich af, voltooit zich, ontvangt
haar eenheid, haar doel, haar kroon in den mensch. Om beeld
Gods te zĳn, moest de mensch daarom wezen eene samenvatting
der gansche natuur. De Joden zeiden, dat de stof voor het menschelĳk
lichaam door God uit de verschillende landen der aarde
bĳeenverzameld was, Weber, System 202 f., cf. eene Friesche

mythe bĳ Dr. J. te Winkel, Gesch. der Ned. Lett. I 28. In
dezen vreemden vorm werd eene ware, schoone gedachte uitgedrukt.
De mensch is als geest aan de engelen verwant en klimt
tot de onzienlĳke dingen op; maar hĳ is ook burger der
zienlĳke wereld en aan alle lichamelĳke schepselen verbonden.
Er is in het menschelĳk lichaam geen enkele stof, welke niet
in de natuur rondom hem heen voorkomt. Zoo is de mensch
de eenheid van de stoffelĳke en de geestelĳke wereld, de
spiegel van het universum, vinculum, compendium, epitome
totius naturae, μικροκοσμος, en juist daardoor ook beeld en gelĳkenis
Gods, zĳn zoon en erfgenaam, μικροθεος. Hĳ is de
profeet, die God verklaart en zĳne deugden verkondigt; hĳ is de
priester, die met al het geschapene zichzelven als eene heilige
offerande Gode wĳdt; hĳ is de koning, die in gerechtigheid alle
dingen leidt en regeert. En in dit alles wĳst hĳ heen naar Een,
die in nog hooger en rĳker zin de openbaring en het beeld Gods
is, naar Hem, die de eengeborene is van den Vader en de eerstgeborene
aller creaturen. Adam, de zoon van God, was een type
van Christus.



§ 34. De Bestemming van den Mensch.

1. Ofschoon Adam naar Gods beeld geschapen was, hĳ was
het toch niet aanstonds in den volsten zin en hĳ was het ook
niet alleen op zichzelf. Eerst dan staat het beeld Gods in zĳn
ganschen rĳkdom voor ons, als wĳ daarin ook opnemen de bestemming
van den mensch, zoowel voor dit als voor het toekomende
leven. In 1 Cor. 15:45-49 stelt Paulus de beide verbondshoofden,
Adam en Christus, tegenover elkander en vergelĳkt
hen, niet zoozeer, gelĳk in Rom. 5:12-21 en 1 Cor. 15:22,
ten opzichte van wat zĳ teweegbrachten, als wel met betrekking
tot hun natuur en persoon. De vergelĳking daalt hier het diepste
af en dringt tot den wortel van beider onderscheid door. De
gansche Adam, zoo vóór als na den val, wordt tegengesteld aan
den ganschen Christus, zoo na als vóór de opstanding. De eerste
mensch is krachtens de schepping ψυχη ζωσα, ψυχικος, ἐκ γης
χοικος; maar de tweede mensch is door zĳne opstanding πνευμα

ζωοποιουν, πνευματικος, ἐξ οὐρανου, cf. W. Lütgert, Der Mensch
aus dem Himmel, Greifswalder Studien, H. Cremer zum 25 j.
Prof. dargebracht u. s. w. Gütersloh 1895 S. 207-228. Ofschoon
Adam naar Gods beeld werd geschapen, hĳ was, wĳl aardsch uit.
de aarde, van de aarde afhankelĳk; hĳ had immers behoefte aan
spĳs en drank, licht en lucht, dag en nacht, en had dus nog geen
pneumatisch, verheerlĳkt, boven al die behoeften verheven lichaam;
zĳn psychisch lichaam was nog niet ten volle geworden orgaan
van den geest. Als zoodanig staat Adam beneden Christus: Adam
is de eerste, Christus is de tweede en laatste, die Adam onderstelt
en op Adam volgt; Adam is de mindere en lagere, Christus
is de meerdere en hoogere; Adam wees dus naar Christus henen,
hĳ was ook vóór den val reeds type van Christus; bĳ de schepping
van Adam werd reeds op Christus gerekend; de gansche
schepping, ook die van den mensch, was infralapsarisch; het natuurlĳke
is eerst, daarna het geestelĳke. Wat Paulus hier breed
en diep uiteenzet, is in Gen. 1-2 zelf gegrond. De mensch,
schoon πνευμα en een adem des levens in zich dragende, werd,
evenals de dieren, eene levende ziel. Hĳ kreeg vrucht van kruid
en boom tot spĳze, Gen. 1:29, een paradĳs tot woonplaats,
Gen. 2:8v., eene vrouw tot hulpe, Gen. 2:18v., een gebod tot
richtsnoer, Gen. 2:16, 17, eene bedreiging van straf in geval
van overtreding, Gen. 2:17. Uit alles blĳkt, dat de eerste mensch,
hoe hoog ook geplaatst, het hoogste nog niet had. Er is een zeer
groot verschil tusschen het psychische en het pneumatische, tusschen
den status integritatis en den status gloriae. Na de opstanding
zullen buik en spĳze teniet gedaan worden, 1 Cor. 6:13,
maar bĳ Adam waren beide aanwezig; in den hemel zullen de
kinderen Gods niet meer huwen maar den engelen gelĳk zĳn,
Mt. 22:30, doch Adam had de hulpe eener vrouw van noode.
Adam stond dus niet aan het einde maar aan het begin van den
weg; zĳn toestand was een voorloopige en tĳdelĳke, die zoo niet
blĳven kon, en overgaan moest of tot hooger heerlĳkheid of tot
een val in zonde en dood. Op de overtreding toch van het gebod
stond de dood, maar dus stond ook bĳ tegenstelling op de onderhouding
daarvan het leven, en wel het eeuwige leven. Want niet
alleen getuigt ons aller conscientie, dat in het houden van Gods
geboden groote loon is en de overtreding ervan straf medebrengt,
maar de H. Schrift spreekt dit ook telkens uit; zĳ vat alle

zaligheid, aan het doen van Gods geboden verbonden, onder den
naam van leven, van eeuwig leven, samen, en kent beide in werk-
en in genadeverbond maar één hoogste ideaal voor den mensch,
en dat is het eeuwige leven, Lev. 18:5, Ezech. 20:11, Ps. 19
vs. 12, Mt. 19:17, Luk. 10:28, Gal. 3:12. Zoo stond Adam
dus nog aan den ingang; hĳ had dit loon, het eeuwige leven,
nog niet, maar moest het verwerven, hĳ kon nog dwalen, zondigen,
vallen, sterven. Zĳne verhouding tot God was zóó, dat hĳ in zĳne
gemeenschap hoe langer hoe meer toenemen, maar ook daaruit
nog vervallen kon. Deze eigenaardige verhouding wordt in de
Schrift misschien op ééne plaats met een verbond vergeleken. In
Hos. 6:7 zegt de Heere van Israel en Juda, dat zĳ, in weerwil
van al den arbeid aan hen ten koste gelegd ‎‏כְּאָדָם עָבְרוּ בְרִית‏‎,
LXX ὡς ἀνθρωπος, Vulg., sicut Adam. De vertaling: als een
mensch, wordt gedrukt door het bezwaar, dat juist van menschen
in het algemeen gezegd wordt, dat zĳ het verbond overtraden;
en de overzetting: als eens menschen (verbond), zou in elk geval
vereischen, dat het woord ‎‏כאדם‏‎ niet achter het subject ‎‏הֵמָּה‏‎,
maar achter het te bepalen woord ‎‏בְרִית‏‎ was geplaatst. En zoo
blĳft alleen de vertaling: als Adam, over. Er ligt dan in opgesloten,
dat het gebod, aan Adam gegeven, in het wezen der zaak
een verbond was, omdat het evenals dat van God met Israel,
bedoelde, om Adam in den weg van gehoorzaamheid het eeuwige
leven te schenken. Dit wordt nu nog versterkt, door den parallel,
dien Paulus in Rom. 5:12-21 tusschen Adam en Christus trekt.
Gelĳk de gehoorzaamheid van één mensch, nl. Christus en de in
Hem geschonken genade voor de menschheid vrĳspraak, gerechtigheid
en leven bracht, zoo is ook de ééne overtreding en misdaad
van den éénen mensch voor de menschheid oorzaak van
veroordeeling, zonde en dood. Het is met Adam als met Christus.
Wĳ staan feitelĳk tot hem in dezelfde verhouding. Hĳ is een
type van Christus, ons hoofd, uit wien om zĳne overtreding de
schuld en de dood ons toekomt. Hĳ is de oorzaak van ons aller
dood; wĳ sterven allen in Adam, 1 Cor. 15:22. Ook hier is de
verhouding van Adam tot God eene verbondsrelatie, maar nu
niet zoozeer beschreven naar de zĳde van God, als wel naar de
zĳde van hen, die onder Adam als hoofd in dat verbond zĳn
begrepen.


2. In de christelĳke theologie is deze rĳke gedachte der
Schrift niet altĳd genoeg tot haar recht gekomen. De naturalistische
opvatting stelde het beeld Gods alleen in den aanleg,
de nuda potentia, de wilsvrĳheid, de formeele persoonlĳkheid en
achtte den dood zelfs natuurlĳk. Het beeld Gods of althans de
gelĳkenis bestond veel meer in datgene, wat de mensch door
eigen krachtsinspanning verwerven moest, dan in hetgeen hem bĳ
de schepping terstond werd geschonken. Daartegenover sloeg de
supranaturalistische opvatting tot een ander uiterste over en schreef
aan den status integritatis een geheel bovennatuurlĳk karakter
toe. Niet alleen werd de justitia originalis voor een donum supernaturale
gehouden, de onsterfelĳkheid als een bĳzonder beneficium
conditoris beschouwd en alle vatbaarheid voor lĳden en
smart aan Adam ontzegd, Aug. de civ. XIV 26. Thomas, S. Th.
I qu. 97 art. 2; maar sommigen, zooals Greg. Nyss., Joh. Damasc.,
Böhme e. a. oordeelden, dat de mensch vóór den val, wĳl onsterfelĳk,
geen spĳze noodig had, Petavius, de sex dier. opif. c. 7;
de excretie zou in elk geval zonder eenige indecentia hebben
plaats gehad, Thomas, S. Th. I qu. 97 art. 3; de spĳze des
menschen zou volgens de meeste kerkvaders, scholastici, Roomsche,
Luthersche, Remonstrantsche en ook volgens sommige Geref.
theologen zooals Zwingli, Musculus, Martyr, Zanchius, Junius,
Piscator enz. alleen in planten en niet in vleesch hebben bestaan;
de generatie zou zonder eenigen zinnelĳken lust zĳn geschied,
en de kinderen zouden niet sprakeloos en hulpbehoevend geboren
en zeer spoedig opgegroeid zĳn, Aug. de pecc. mer. et rem. I
37. 38. Lombardus, Sent. II dist. 20. Thomas, S. Th. I qu. 98
art. 1; velen gingen nog verder en meenden, dat de voortplanting
in het geheel niet per coitum zou geschied zĳn, Aug. Retract.
I 10. Greg. Nyss. de hom. opif. 16. 17. Damasc, de fide orthod.
II 30; de mensch werd eerst androgyn geschapen, de schepping
der vrouw is reeds een bewĳs van den val, de Joden bĳ Weber,
Syst. 202 f. Erigena, de div. nat. II 6. 10. 23. IV 12. Böhme,
Oetinger, Baader, Schelling, Lange, Dogm. II 324 f. Delitzsch,
Bibl. Psych. 102 f. Hofmann, Weiss. u. Erf. I 65 f. Schriftbew.
I2 403 f. enz.; de vrouw was dus eigenlĳk niet het beeld Gods
en de menschelĳke natuur deelachtig, cf. bĳ Aug. de trin. XII 7.
Thomas, S. Th. I qu. 93 art. 4. qu. 99 art. 2. Bonav. Sent.
II dist. 16 art. 2 qu. 2. dist. 20 art. 1 qu. 6. Gerhard, VIII

c. 6. Quenstedt, II p. 15. Jansen, Gesch. des deutschen Volkes
VI 1888 S. 395-397. Zelfs werd door Origenes, c. Cels. I 32.
33. de princ. II 9 de lichaamlĳkheid en alle ongelĳkheid onder
de menschen uit een val der praeexistente zielen afgeleid, of
ook werd aan den mensch vóór den val een gansch ander lichaam
dan het onze toegeschreven, cf. de Ophieten bĳ Hagenbach, D. G.
§ 62, Böhme, Ant. Bourignon, Baader enz. En in verband met
dit alles werd het paradĳs dikwerf zeer idealistisch of zelfs
allegorisch opgevat; de dieren zouden niet gestorven zĳn, wild
en onrein gedierte zou er niet geweest zĳn, de roos hadde gebloeid
zonder doornen, de lucht was veel reiner, het water veel
zachter, het licht veel helderder, b.v. Luther op Gen. 3, cf.
Strauss, gl. I 700 f.

Toch werd door allen erkend, dat Adam het hoogste nog
niet bezat. In het proefgebod, de kiesvrĳheid, de mogelĳkheid
van zonde en dood lag dit vanzelf opgesloten. Vooral Augustinus
maakte duidelĳk onderscheid tusschen het posse non peccare en
posse non mori, dat Adam bezat, en het non posse peccare en
het non posse mori, dat met de verheerlĳking aan den eersten
mensch in geval van gehoorzaamheid geschonken zou zĳn en nu
uit genade aan de uitverkorenen wordt verleend, de civ. XXII
30. de corr. et grat. 11. Enchir. 104-107. de Gen. ad litt.
III 2. VI 25. Op. imp. c. Jul. V 58. VI 5 enz. Zelfs werd
door Augustinus van die verhouding, waarin Adam oorspronkelĳk
stond, als van een verbond, testamentum, pactum gesproken, de
civ. XVI 27; en de vertaling van de woorden ‎‏כאדם‏‎ door: als
Adam, leidde velen tot eene gelĳke opvatting, Marck, Histor.
Parad. II 6, 7. Zakelĳk komt de leer van het later zoo genoemde
werkverbond dus ook reeds bĳ de kerkvaders voor. In den toestand
van Adam, gelĳk die door de scholastiek, de Roomsche,
de Luthersche theologen werd opgevat, liggen al de elementen
opgesloten, die later bepaaldelĳk door de Gereformeerden in de
leer over het foedus operum zĳn samengevat, cf. Lombardus,
Sent. II dist. 19. 20. Van de relatie, waarin de geloovigen door
Christus tot God komen te staan, is menigmaal in de Schrift
de naam verbond gebruikelĳk. Reeds Zwingli en Bullinger grepen
deze gedachten der Schrift aan, om de eenheid van Oud en Nieuw
Testament tegen de Anabaptisten te verdedigen, cf. later bĳ de
leer van het foedus gratiae. Toen nu naar het voorbeeld der

Schrift de christelĳke religie als een verbond werd voorgesteld,
gaf Paulus met zĳn parallel tusschen Adam en Christus er aanleiding
toe, om ook den status integritatis als een verbond te
denken. In onderscheiding van het foedus gratiae heette dit dan
het foedus naturae of operum. Verbond der natuur werd het
genoemd, niet als zou het uit de natuur Gods of die des menschen
vanzelf en natuurlĳkerwĳs voortvloeien. Maar het heette
zoo, omdat de grondslag, waarop het verbond rustte, d. i. de
zedewet, den mensch van nature bekend was, en wĳl het opgericht
werd met den mensch in zĳn oorspronkelĳken staat en door
den mensch met de hem in de schepping geschonken krachten,
zonder bovennatuurlĳke genade, gehouden kon worden. Toen later
de naam tot misverstand aanleiding gaf, werd hĳ liefst door
dien van foedus operum, verbond der werken, vervangen; en dezen
naam droeg het, wĳl het eeuwige leven in dit verbond alleen te
verkrĳgen was in den weg der werken, d. i. van de onderhouding
van Gods geboden. Dit verbond werd nu, als parallel van het
foedus gratiae, door de Gereformeerden met bĳzondere voorliefde
geleerd en ontwikkeld. Het komt reeds voor bĳ Ursinus, Catech.
major qu. 9. Olevianus, de subst. foed. grat. 1585 I § 8. 9. II
§ 5. Polanus, Synt. Theol. VI 33. Junius, Theses theol. c. 25.
Wollebius, Theol. Christ. I c. 8, enz., hier te lande het eerst
bĳ Trelcatius, Loci Comm. 1587 p. 276. Gomarus, Oratio de
foedere Dei 1594. Trelcatius Jr. Instit. Theol. 1604 p. 131.
Cloppenburg, Disp. de foedere Dei 1643. Coccejus, Summa doctr.
de foedere 1648 en voorts bĳ alle theologen, b.v. Mastricht,
Theol. III c. 12. Marck, Historia Parad. 1705 II c. 6 sq. Moor,
III 52-108, M. Vitringa, c. 8. Comrie, Verhandeling over het
verbond der werken vóór zĳne uitgave van Boston, Beschouwing
van het verbond der genade 1741. Brahe, Aanm. over de Walch.
artikelen, 1758 bl. 123v. Examen van het Ontw. v. Toler. 10e
Sam. J. van den Honert, Voorrede voor Ursinus’ Schatboek bl.
112-144 enz. De belĳdenisschriften maken er niet met zooveel
woorden melding van; maar zakelĳk is het toch reeds vervat in
art. 14 en 15 der Ned. Gel., waar geleerd wordt, dat door Adams
overtreding van het gebod des levens de geheele menschelĳke
natuur is bedorven, in Zondag 3 en 4 van den Heid. Cat., waar
de mensch naar Gods beeld geschapen heet, opdat hĳ met God
in de eeuwige zaligheid leven zou, maar ook door Adams val

geheel bedorven wordt genoemd, en in cap. 3, 2 van de Canones
Dordr., waar het heet, dat de bedorvenheid van Adam op ons
overgaat "naar Gods rechtvaardig oordeel"; formeel werd het
werkverbond opgenomen in de Iersche artikelen, in de Westm.
Confessie en in de Walchersche artikelen 1693. Voorts vond de
leer van het foedus operum later ook bĳ sommige Roomschen,
Scheeben II 500. Pesch, Prael. III 136 en Lutherschen ingang,
zooals Pufendorf, Jaeger, Buddeus, Instit p. 527 e. a., cf. Vitringa
II 242; daarentegen werd het bestreden door Episcopius, Instit.
theol. II c. 2. Limborch, Theol. Christ. III c. 2. J. Alting op
Hebr. 8:6 en Op. V 392. Venema, Korte verdediging van zĳn
eer en leer 1735. N. Schiere, Doctrina test. et foed. div. omnium
1718 p. 491 sq. en anderen. Het rationalisme wilde er niets van
weten, en zelfs van Oosterzee, Chr. Dogm. § 75 zag er slechts
een juridisch kunststuk in. Desniettemin werd het weder opgenomen
door Dr. Kuyper, Heraut 161 v. Hodge, Syst. Theol. II
117-122. Dr. Vos, De Verbondsleer inde Geref. Theologie 1891.

3. Er is tegen de verbondsleer, gelĳk zĳ in de Geref. theologie
is ontwikkeld, zeker in te brengen, dat zĳ al te veel in
details is afgedaald, en al te schoolsch behandeld is. De latere
theologen verdedigden het leerstuk nog wel, maar zĳ gevoelden
er de beteekenis en het theologisch en religieus belang niet meer
van; de ziel was er uit, en de bestrĳding was daarom gemakkelĳk.
Maar de leer van het werkverbond rust op Schriftuurlĳken grondslag
en is van uitnemende waarde. Alle hooger leven onder redelĳke
en zedelĳke schepselen draagt den vorm van een verbond. Verbond
is in het algemeen eene overeenkomst van personen, waarbĳ zĳ
zich vrĳwillig, ter wering van eenig kwaad of ter verkrĳging
van eenig goed, tegenover elkander op bepaalde voorwaarden
verplichten en verbinden. Zulk eene overeenkomst, hetzĳ stilzwĳgend
aangegaan of bepaald gestipuleerd, is de gewone vorm
voor het samenleven en samenwerken der menschen onderling.
Liefde, vriendschap, huwelĳk, en alle sociale cooperatie in handel,
nĳverheid, wetenschap, kunst enz. berust ten slotte op den grondslag
van een verbond, d. i. op wederkeerige trouw en allerlei
zedelĳke, algemeen erkende, verplichtingen. Het kan daarom niet
verwonderen, dat ook het hoogste, rĳkste leven van den mensch,
d. i. de religie, dit karakter draagt. In de Schrift is het verbond

de vaste vorm, waarin de verhouding van God tot zĳn volk
voorgesteld wordt. En ook waar de naam niet voorkomt, zien
wĳ beiden toch altĳd als het ware in samenspraak met elkander,
met elkaar onderhandelend, God den mensch noodigend tot bekeering,
herinnerend aan zĳne verplichtingen en zichzelf verbindend
tot het schenken van alle goeds. Later bĳ de leer van het
verbond der genade, zal het bĳbelsch begrip van ‎‏בְרִית‏‎ in het
licht worden gesteld. Hier zĳ het genoeg, aan deze algemeene
notie te herinneren. Ook al zou de naam verbond voor de religieuse
verhouding van Adam tot God in de Schrift nooit voorkomen,
ook niet in Hos. 6:7; toch draagt het religieuse leven
van den mensch vóór den val het karakter van een verbond.
De Gereformeerden waren nooit zoo eng van te staan op den
naam, indien de zaak maar vaststond; de vocabulo dubitetur,
re salva. Maar achter de bestrĳding van den naam was meestal
die van de zaak verborgen. En deze kan noch mag prĳsgegeven,
wĳl verbond het wezen der ware religie is. Immers, vooreerst is
God Schepper, de mensch schepsel; en daarmede is er tusschen
beiden een oneindige afstand geponeerd; er schĳnt tusschen beide
geen gemeenschap, geen religie mogelĳk te wezen; er is alleen
onderscheid, afstand, verwĳdering eindeloos. Indien God in zĳne
souvereine hoogheid en majesteit boven den mensch blĳft staan,
dan is er geen godsdienst mogelĳk, althans geen godsdienst als
gemeenschap met God; dan is de verhouding tusschen beiden
volkomen weergegeven in de namen heer en knecht; dan is het
beeld van den pottebakker en het leem nog veel te zwak om
die verhouding aan te duiden, want het leem heeft nog een zĳn
en dus rechten onafhankelĳk van en tegenover den pottebakker,
maar de mensch heeft niets, dat hĳ is of heeft buiten en tegenover
God. Als er dus waarlĳk religie zal zĳn, als er gemeenschap
zal wezen tusschen God en mensch, als de verhouding van
beiden, ook wel maar toch niet alleen zal wezen die van een
heer tot zĳn knecht, van een pottebakker tot zĳn leem, doch
ook die van een koning tot zĳn volk, van een vader tot zĳn
zoon, van een moeder tot haar kind, van een adelaar tot zĳn
jongen, van eene hen tot hare kiekens enz.; d. i. indien niet ééne
enkele relatie, maar alle en allerlei relatiën van afhankelĳkheid,
onderwerping, gehoorzaamheid, vriendschap, liefde enz. onder
menschen in de religie haar voorbeeld hebben en hare vervulling

erlangen, dan moet religie het karakter dragen van verbond.
Want dan moet God neerdalen van zĳne hoogheid, zich neerbuigen
tot zĳn schepsel, zich aan den mensch mededeelen, openbaren,
wegschenken; dan moet Hĳ, die in het hooge en verhevene
en eeuwige woont, ook wonen bĳ dien, die van een nederigen
geest is, Jes. 57:15. Dit nu is niets anders dan een verbond.
Als de religie een verbond wordt genoemd, dan is ze daarmede
aangeduid als de ware, echte religie. Dat heeft geen enkele godsdienst
ooit verstaan; alle volken trekken God pantheistisch neer
in het creatuurlĳke of verheffen Hem deistisch eindeloos er boven;
in geen van beide gevallen komt het tot ware gemeenschap, tot
verbond, tot echte religie. Maar de Schrift handhaaft beide;
God is eindeloos groot en nederbuigend goed; Hĳ is Souverein
maar ook Vader; Hĳ is Schepper maar ook archetype; Hĳ is
in één woord de God des verbonds. In de tweede plaats is het
duidelĳk, dat een schepsel tegenover God geen enkel recht medebrengen
en bezitten kan. Dat is uit den aard der zaak onmogelĳk.
Een schepsel heeft als zoodanig alles, was het is en wat het
heeft, aan zĳn Schepper te danken; het heeft tegenover God op
niets aanspraak; het kan zich op niets laten voorstaan; het heeft
hoegenaamd geen rechten of eischen; er is van verdienste bĳ
het schepsel tegenover God nooit sprake en er kan geen sprake
van zĳn; de verhouding van Creator en creatura snĳdt alle verdienste
der laatste principieel en ten eenenmale af. Dit geldt
niet alleen na maar evengoed vóór den val. Ook toen was de
mensch schepsel, zonder aanspraak, zonder rechten, zonder verdienste.
Als wĳ gedaan hebben, al hetgeen ons bevolen is, dan
zĳn wĳ nog δουλοι ἀχρειοι, Luk. 17:10. Nu is echter de religie
der H. Schrift van dien aard, dat de mensch daarin als het
ware toch rechten tegenover God kan laten gelden. Hĳ heeft
immers vrĳheid, om met gebed en dankzegging tot Hem te komen,
om Hem aan te spreken als zĳn Vader, om in allen nood en
dood op Hem te vertrouwen, om alle goeds van Hem te begeeren,
om zelfs de zaligheid en het eeuwige leven van Hem te verwachten.
Dit is nu enkel en alleen daardoor mogelĳk, dat God
in nederbuigende goedheid aan zĳn schepsel rechten geeft. Alle
recht van schepselen is een geschonken goed, een gave der genade,
onverdiend en onverplicht; alle loon is van Gods zĳde uit genade;
er is geen meritum de condigno noch ook de congruo mogelĳk.

De ware religie kan daarom niets anders zĳn dan een verbond,
ze heeft haar oorsprong in de nederbuigende goedheid, in de
genade Gods. Dat karakter draagt de religie zoowel vóór als na
den val. De religie is één evenals de zedewet en de bestemming
van den mensch. Werk- en genadeverbond verschillen niet in het
einddoel maar alleen in den weg, die tot dat einddoel leidt. In
beide is één Middelaar, toen van vereeniging, nu van verzoening;
in beide is één geloof, toen in God nu in God door Christus;
in beide is ééne hope, ééne liefde enz. De religie is altĳd wezenlĳk
dezelfde, zĳ verschilt alleen in forma. In de derde plaats:
de mensch is een redelĳk en zedelĳk wezen. Zoo heeft God hem
geschapen, en zoo behandelt Hĳ hem dus ook; Hĳ onderhoudt
wat Hĳ schiep. God dwingt den mensch daarom niet, want dwang
is met den aard van een redelĳk schepsel in strĳd. Hĳ behandelt
hem niet als een redeloos creatuur, als een plant of een dier,
als een stok en een blok, maar Hĳ gaat met hem te werk als
met een redelĳk, zedelĳk, zichzelf bepalend wezen. Hĳ wil,
dat de mensch vrĳ zĳ en in vrĳheid, gewillig, in liefde Hem
diene, Ps. 110:3. Religie is vrĳheid, is liefde, die zich niet
dwingen laat. En daarom moet ze van huis uit ook den vorm
dragen van een verbond, waarin God niet dwingend maar radend,
vermanend, waarschuwend, noodigend, biddend optreedt, en waarin
de mensch God dient niet door dwang of geweld, maar gewillig,
met eigen, vrĳe toestemming, door liefde tot wederliefde
bewogen. Godsdienst is in den grond der zaak geen plicht maar
een voorrecht. Het is geen werk, waarmede wĳ Gode voordeelig
zĳn en Hem iets toebrengen, en aanspraak hebben op loon.
Maar het is genade, Hem te mogen dienen. God is nooit gehouden
in ons, wĳ zĳn altĳd gehouden in Hem voor de goede werken,
die wĳ doen, art. 24 Ned. Gel. Van zĳne zĳde altĳd de gave,
van onzen kant altoos en alleen de dank. En daarom is religie
niet anders denkbaar dan in den vorm van een verbond; daarin
komt zĳ eerst tot hare volle verwezenlĳking. Zoodanig verbond
heeft God dan ook met den eersten mensch gesloten. De splinterige
uitwerking van dit leerstuk zĳ geheel ter zĳde gesteld. Maar
de zaak zelve staat vast; nadat de mensch naar Gods beeld was
geschapen, heeft God hem zĳne bestemming aangewezen en den
weg, waarin hĳ deze alleen bereiken kon. Immers, de zedewet
kon de mensch kennen zonder buitengewone openbaring, zĳ was

geschreven in zĳn hart. Maar het proefgebod is positief, het is
niet met de natuur des menschen zelve gegeven, het kon hem
alleen bekend worden doordat God het hem mededeelde. Evenmin
sprak het vanzelf, dat de onderhouding van dat gebod het eeuwige
leven schonk. In dien zin is het foedus operum geen foedus naturae.
Eerst werd dit nog niet zoo helder ingezien, cf. Gomarus, de
foedere. Maar allengs werd het duidelĳk geleerd, dat God in
geen enkel opzicht verplicht was, om aan den mensch, die zĳne
wet onderhield en daarmede niets anders deed dan wat hĳ schuldig
was te doen, de hemelsche zaligheid en het eeuwige leven te
schenken; er is hier geen natuurlĳk verband tusschen werk en
loon, Coccejus, de foedere II 23 sq. Burman, Synops. Theol. II
8, 2, 4. Marck, Hist. Parad. p. 479. Cloppenburg, Exerc. theol.
VI disp. 5. de foed. I 8 sq. Witsius, Oec. foed. I 4 § 10-23.
Leydecker, Fax Verit. p. 399 sq. Ex. v. h. Ontw. v. Tol. IX
227 v. 261 v. X 288 v. 318 v. Brahe, Aanm. over de vĳf
Walch. art. bl. 125 v. En dat is de waarheid, die ligt in Rome’s
leer van het donum superadditum. Het eeuwige leven is en
blĳft eene onverdiende gave van Gods genade. Maar omdat
Rome de leer van het werkverbond niet kent, leidt het uit deze
genadegifte van het eeuwige leven af, dat ook het beeld Gods in
den mensch bovennatuurlĳk moet zĳn en laat nu door die in het
beeld Gods geschonken, bovennatuurlĳke kracht het eeuwige leven
toch weer ex condigno verdienen. Onder den schĳn van de genade
te eeren, voert het dus weer de verdienstelĳkheid der goede werken
in. De Gereformeerden echter handhaafden eenerzĳds, dat het
beeld Gods in den mensch natuurlĳk was, en dat de mensch, die
beeld Gods was, de zedewet zonder bovennatuurlĳke openbaring
kennen, en haar zonder bovennatuurlĳke kracht onderhouden kon.
En andererzĳds hielden zĳ staande, dat een hooger staat van
zaligheid, dan die in het paradĳs op aarde, uit den aard der zaak
nooit verdiend maar alleen door Gods vrĳe beschikking geschonken
kon worden. En deze beide gedachten vereenigden zĳ in het foedus
operum. Dit berust op eene vrĳe, bĳzondere, genadige beschikking
Gods; het gaat van Hem uit; Hĳ stelt alle deelen daarvan vast,
voorwaarde en vervulling, onderhouding en loon, overtreding en
straf; het is monopleurisch in oorsprong; het wordt aan de
schepping naar Gods beeld toegevoegd. De mensch zĳnerzĳds,
wĳl naar Gods beeld geschapen, rust daarin en ziet in dit

verbond een weg tot hooger zaligheid zich ontsloten. Het foedus
operum doet dus beide tot zĳn recht komen: de souvereiniteit
Gods, welke de afhankelĳkheid van het schepsel, de onverdienstelĳkheid
van al zĳne werken insluit, en de genade en goedertierenheid
Gods, welke desniettemin aan het schepsel eene hoogere
zaligheid dan de aardsche wil schenken. Gelĳk het proefgebod
staat tot de zedewet, zoo verhoudt zich het werkverbond tot de
schepping naar Gods beeld. Met het proefgebod staat of valt de
gansche zedewet; met het verbond der werken staat of valt heel
het beeld Gods in den mensch. Het werkverbond is de weg voor
den naar Gods beeld geschapen en nog niet gevallen mensch tot
de hemelsche zaligheid.

4. Het werkverbond sluit daarom nog eene andere, schoone
gedachte in. Het realiseert niet alleen de ware, volle idee der
religie; het drukt ook uit, dat de mensch vóór den val, schoon
naar Gods beeld geschapen, het hoogste nog niet bezat. Hierover
is voornamelĳk verschil met de Lutherschen. Bĳ dezen is de
schepping naar het beeld Gods de verwezenlĳking van de hoogste
idee des menschen; het ideaal is in Adam ten volle bereikt; een
hooger toestand is niet mogelĳk. Adam had niets te worden, maar
alleen te blĳven wat hĳ was; hĳ was de volle gratiosa inhabitatio
S. Trinitatis deelachtig. Hĳ stond daarom ook niet onder eene
wet, die hem iets positiefs te doen beval; de wet, die voor hem
gold, had alleen een negatieven inhoud; eerst de zonde heeft
hem onder de heerschappĳ der wet gebracht. Vandaar dat bĳ
de Lutheranen de oorspronkelĳke toestand evenals bĳ de kerkvaders
dikwĳls zeer overdreven geschilderd wordt; en dat de
staat, waartoe de geloovigen in Christus worden verheven, in
het wezen der zaak gelĳk wordt gedacht aan dien van Adam vóór
den val. Bĳ den geloovige concentreert zich voor den Lutheraan
alles om de rechtvaardigmaking; indien iemand deze deelachtig
is, dan heeft hĳ genoeg, is hĳ volkomen bevredigd en zalig. De
zaligheid valt geheel met de vergeving saam; er is geen behoefte
om deze achterwaarts met de eeuwige verkiezing en voorwaarts
met heel het christelĳk leven, de goede werken, en het eeuwige
leven in verband te brengen; noch praedestinatie noch perseverantie
zĳn hier noodig; de Luthersche geloovige geniet in het heden en
heeft daaraan genoeg, Luther bĳ Köstlin, Luthers Theol. II 361.

Schneckenburger, Vergl. Darst. des luth. u. ref. Lehrbegriffs, I
90 f. 120 f. II 185 f. Vilmar, Dogm. I 340, Frank. Syst. d. chr.
Wahrh. I 375. Anders echter de Gereformeerden, die wandelden
in het voetspoor van Augustinus. Volgens hen had Adam het
hoogste niet. Het hoogste is nl. de materieele vrĳheid, en bestaat
in het niet meer kunnen dwalen, zondigen, sterven; in het volstrekt
boven alle vreeze en angst, boven alle mogelĳkheid van val verheven
zĳn. Dit hoogste krĳgen de geloovigen terstond uit genade
door Christus. Zĳ kunnen niet meer zondigen, 1 Joh. 3:9, zĳ
kunnen niet meer sterven, Joh. 3:16; zĳ hebben terstond door
het geloof het eeuwige, onverliesbare leven; hunner is de perseverantia
sanctorum, zĳ kunnen niet meer verloren gaan. Christus
brengt daarom de zĳnen niet in den staat van Adam vóór den
val terug; Hĳ verwierf en schenkt veel meer, nl. ook datgene,
wat Adam zou ontvangen hebben indien hĳ ware staande gebleven.
Hĳ plaatst ons niet aan het begin maar aan het einde van den
weg, welken Adam had af te loopen; Hĳ volbracht niet alleen
de passieve, maar ook de actieve gehoorzaamheid, bevrĳdt niet
slechts van schuld en straf maar schenkt ook aanstonds uit genade
het recht op het eeuwige leven. Adam echter had dit
hoogste nog niet; hĳ had nog niet het eeuwige leven; hĳ ontving
wel het posse stare, maar niet het velle stare; wel het posse si
vellet maar niet het velle, quod posset; hĳ had het posse non
errare, peccare, mori, maar nog niet het non posse errare, peccare,
mori. Hĳ verkeerde nog in de mogelĳkheid van zonde en dood,
en dus ook nog in eenige vreeze en angst; zĳner was nog niet
de volmaakte, onveranderlĳke liefde, die alle vreeze buitensluit.
En terecht zeiden daarom de Gereformeerden, dat deze mogelĳkheid,
dit veranderlĳk goed zĳn, dit nog kunnen zondigen en
sterven geen deel, geen stuk, geen inhoud van het beeld Gods,
maar de grens, de beperking, de omtrek ervan was, Heppe, Dogm.
der ev. ref. K. 181. Shedd, Dogm. Theol. II 104. 150. Daarom
was het noodig, dat het beeld Gods ontplooid werd, deze mogelĳkheid
van zonde en dood volkomen overwon en te niet deed,
en schitterde in onvergankelĳke glorie. Tengevolge van deze opvatting
van den status integritatis, hebben de Gereformeerden in
onderscheiding van anderen bĳ de beschrĳving van den paradĳstoestand
eene prĳzenswaardige soberheid in acht genomen. Adam
was Christus niet, het natuurlĳke was niet het geestelĳke, het

paradĳs was niet de hemel. Hoezeer dan ook het naturalisme
zĳ te weerstaan, dat de macht der zonde miskent en den dood
natuurlĳk acht; aan de andere zĳde is niet minder het supranaturalisme
te mĳden, dat het beeld Gods bestaan laat in een
bovennatuurlĳk toevoegsel aan de natuur. De zonde heeft volgens
de Gereformeerden alles bedorven en verwoest, maar, omdat zĳ
geen substantie is, heeft zĳ niet het wezen, de substantie der
schepping kunnen veranderen. De mensch is als zondaar nog
mensch gebleven; en zoo ook zĳn alle andere schepselen, aarde,
hemel, natuur, plant, dier, in weerwil van den vloek der zonde
en de heerschappĳ der verderfenis essentieel en substantieel dezelfde
gebleven. Gelĳk wĳ boven bĳ de religie zagen, zoo is het
ook bĳ al het andere: de zonde heeft geen substantie ontnomen,
de genade schenkt geen substantie terug. De materia aller dingen
is en blĳft dezelfde, maar de forma, in de schepping geschonken,
werd door de zonde gedeformeerd, om in de genade weer geheel
en al te worden gereformeerd, Voetius, Disp. I 776. Deze ernstige
en toch zoo gezonde opvatting van den paradĳstoestand door de
Gereformeerden komt op tal van punten uit. Tegen de Lutheranen
en Remonstranten verdedigden zĳ, dat Adam, behalve aan het
proefgebod, wel ter dege ook aan de zedewet gebonden was. Hĳ
was niet exlex, al volbracht hĳ ze ook zonder eenigen dwang,
gewillig en uit liefde. Die zedewet was Adam van nature bekend
en behoefde dus niet gelĳk het proefgebod op bĳzondere wĳze
geopenbaard te worden. Zĳ is in wezen aan de tien geboden gelĳk,
maar droeg toch een anderen vorm, want de wet op Sinai gegeven,
onderstelt de zonden en spreekt daarom bĳna altĳd negatief: gĳ
zult niet, en de zedewet vóór den val was veel meer positief.
Maar juist omdat de zedewet bĳ Adam uit den aard der zaak
geheel positief was, maakte zĳ de mogelĳkheid der zonde voor
Adams bewustzĳn niet duidelĳk. Bĳ de geboden moest er dus
een verbod komen, bĳ de zedelĳke wetten eene stellige wet; bĳ
de geboden, wier natuurlĳkheid en redelĳkheid Adam inzag, een
gebod, dat in zekeren zin willekeurig en toevallig was. In het
proefgebod werd heel de zedewet voor Adam op één worp gezet;
het belichaamde voor hem het dilemma: God of de mensch, zĳn
gezag of eigen inzicht, onvoorwaardelĳke gehoorzaamheid of zelfstandig
onderzoek, geloof of twĳfel. Het was eene ontzettende
proef, die den weg opende tot eene eeuwige zaligheid of tot een

eeuwig verderf. Tegen de Coccejanen hielden de Gereformeerden
staande, dat tot die zedewet ook het sabbatsgebod behoorde; de
mensch vóór den val genoot den eeuwigen, hemelschen sabbat
nog niet; evenals aan de wisseling van dag en nacht, was hĳ ook
onderworpen aan die van zesdaagschen arbeid en ruste op den
zevenden dag; rustdag en werkdagen waren dus ook vóór den val
onderscheiden, het religieuse leven eischte ook toen een eigen
vorm en dienst en dag naast het leven der cultuur. De magische,
theosophische meening, dat de beide boomen in den hof de kracht
om te dooden of levend te maken in zichzelve bezaten, hetzĳ dan
van nature, Thomas, Suarez, Pererius, Reinhard, Dogm. 279. 289,
hetzĳ op bovennatuurlĳke wĳze, Augustinus, Bonaventura; hetzĳ
reeds bĳ het eenmalig, Bellarminus, de gr. pr. hom. c. 14 of bĳ
het herhaald gebruik, Thomas, S. Th. I qu. 97 art. 4, cf. ook
Heraut 941; werd door de Gereformeerden, ook al namen sommigen
zooals Pareus, Rivetus, Zanchius, Op. III 501 eerst nog eene
werking van het eten der vrucht ook op het lichamelĳk leven
aan, met steeds grooter eenparigheid en beslistheid verworpen,
Calvĳn, op Gen. 2:9, 3:22. Inst. IV 14, 12. 18. Marck,
Hist. Parad. I c. 17. Litt. bĳ M. Vitringa II 220 sq. Deze opvatting
toch is wel in overeenstemming met de Roomsche leer
der sacramenten maar heeft daarom ook voor de Gereformeerden
groot bezwaar; zĳ maakt het leven en den dood onafhankelĳk
van de ethische voorwaarde, d. i. van het al of niet gehoorzamen
aan Gods gebod; zĳ onderstelt, dat de mensch na den val toch
zou zĳn blĳven leven, indien hĳ maar ex opere operato had gegeten
van den levensboom; zĳ houdt in, dat het eeuwige leven,
in eens of langzamerhand bĳ den mensch bewerkt kon worden
door het eten van eene physische vrucht, en miskent dus het
onderscheid tusschen het natuurlĳke en het geestelĳke. Daarom
zagen de Gereformeerden in den levensboom liever een teeken
en zegel van het verbond der werken, dat op sacramenteele wĳze
het leven schonk. Evenzoo werden door de Gereformeerden alle
theosophische bespiegelingen over eene mannelĳke jonkvrouw,
over de afwezigheid van den geslachtslust, over eene magische
generatie als met de Schrift in strĳd eenparig verworpen, Marck,
Hist. Parad. p. 279 sq. En evenmin als de schepping der vrouw
reeds een zekeren val van Adam onderstelt, is er na het intreden
der zonde eene nova species in planten- of dierenrĳk bĳgekomen;

wilde en kruipende dieren zĳn volgens Voetius niet eerst na den
val maar reeds op den zesden dag geschapen, Disp. V 191. En
eindelĳk oordeelden Calvĳn, op Gen. 1:29, 9:3 en de meeste
Gereformeerden, cf. Heidegger, de libertate christianorum a re
cibaria 1662. Voetius, Disp. IV 387. V 194. Coccejus, S. Theol.
XX 17. Marck, Hist. Parad. p. 341. Moor, III 35-38 enz., dat
het vleescheten aan den mensch ook vóór den zondvloed en vóór
den val geoorloofd was geweest. Dat Gen. 1:29 daarvan niet
opzettelĳk spreekt, kan als argumentum e silentio geen dienst
doen; in Gen. 1:30 wordt alleen de plantenwereld tusschen
mensch en dier verdeeld; maar van ’s menschen heerschappĳ en
recht over de dierenwereld is daar geen sprake; deze zĳn al in
Gen. 1:28 aan den mensch geschonken en sluiten zeker, vooral
ook met het oog op de visschen, wel het recht om dieren te
dooden en te gebruiken in. Terstond na den val maakt God zelf
dierenvellen en brengt Abel eene offerande, die zeker ook met
een offermaaltĳd gepaard ging. De kreophagie is bovendien zeker
vóór den zondvloed in gebruik geweest, en zou, indien God eerst
in Gen. 9:3 daartoe het recht had gegeven, vóór dien tĳd ongeoorloofd
en zondig zĳn geweest. Gen. 9:1-5 geeft geen nieuw
gebod maar hernieuwt den zegen der schepping; het nieuwe is
alleen het verbod, om het vleesch met zĳne ziele, d. i. met zĳn
bloed te eten. De grond voor het verbod, Gen. 9:5-7, om een
mensch te dooden, is bĳ de dieren niet aanwezig; zĳ zĳn immers
niet naar Gods beeld gemaakt. En ten slotte is niet in te zien,
waarom juist na den val en na den zondvloed het vleeschgebruik
door God aan den mensch zou zĳn toegestaan; omgekeerd zou
men verwachten, dat het recht en de heerschappĳ des menschen
na den val beperkt zou zĳn; dat het vleeschgebruik, om verwildering
tegen te gaan, zou zĳn afgeschaft; dat het vegetarianisme
veel meer in overeenstemming zou geacht zĳn met den na val en
zondvloed intredenden toestand des menschen dan de kreophagie, cf.
Zöckler, Lehre vom Urstand 273 f. Köhler, Bibl. Gesch. I 33 f.
De Gereformeerde theologie kon in al deze vraagstukken zoo
gezond oordeelen, omdat zĳ diep doordrongen was van de gedachte,
dat Adam het hoogste nog niet had. De zonde heeft zonder
twĳfel eene kosmische beteekenis; zĳ werkt blĳkens den dood
ook in het physische in, en heeft de gansche aarde gebracht onder
den vloek. Zonder haar zou de ontwikkeling der menschheid en

de geschiedenis der aarde eene gansch andere zĳn geweest, al is
het ook, dat wĳ ons daarvan geen voorstelling kunnen maken.
Maar toch is andererzĳds de status integritatis niet te vereenzelvigen
met den status gloriae; uit dezen mag niet tot genen
worden besloten; Jes. 11:6, 65:25 zĳn evenmin op den toestand
vóór den val toepasselĳk als Mk. 12:25, Luk. 20:36,
1 Cor. 6:13 enz. De forma is veranderd, maar de materia van
mensch, plant, dier, natuur, aarde is vóór en na den val gelĳk.
Alle essentiëele bestanddeelen, die er nu zĳn, bestonden ook vóór
den val. Het onderscheid en de ongelĳkheid van man en vrouw,
van ouders en kinderen, van broeders en zusters, van verwanten
en vrienden; de menigvuldige instellingen en verhoudingen in
het maatschappelĳk leven zooals huwelĳk, huisgezin, opvoeding
enz.; de wisseling van dag en nacht, werkdagen en rustdag,
arbeid en ontspanning, maanden en jaren; de heerschappĳ des
menschen over de aarde door wetenschap en kunst enz.; zĳ zĳn
ongetwĳfeld door de zonde gewĳzigd en van gedaante veranderd,
maar zĳ hebben desniettemin niet in de zonde maar in de schepping,
in de ordinantiën Gods hun beginsel en grondslag. Het
socialisme en communisme, ook van vele christelĳke secten,
strĳdt terecht tegen de schrikkelĳke gevolgen der zonde, vooral
ook op maatschappelĳk gebied; maar het blĳft daarbĳ niet staan,
het komt ook met de natuur der dingen, met de scheppingsordinantiën
in conflict, en draagt daardoor steeds niet een reformatorisch
maar een revolutionair karakter.

5. Er ligt ten slotte in de leer van het foedus operum nog
eene derde gedachte opgesloten, die van de rĳkste religieuse en
ethische beteekenis is. Adam werd niet alleen geschapen; als man
was hĳ op zichzelf incompleet; hem ontbrak iets, dat geen lager
schepsel hem vergoeden kon, Gen. 2:20. Als man alleen was
hĳ dus ook nog niet het ten volle ontplooide beeld Gods. De
schepping des menschen naar Gods beeld is op den zesden dag
dan eerst voltooid, als God beide, man en vrouw, in vereeniging
met elkaar, cf. ‎‏אותם‏‎ Gen. 1:27, schept naar zĳn beeld. Toch
is ook deze schepping van man en vrouw te zamen naar Gods
beeld niet het einde maar het begin van Gods weg met den
mensch. Het is niet goed, dat de man; het is ook niet goed,
dat man en vrouw alleen zĳn. Over hen beiden spreekt God

terstond den zegen der vermenigvuldiging uit, Gen. 1:28. Niet de
enkele mensch, en niet man en vrouw saam, maar de gansche
menschheid is eerst het ten volle ontplooide beeld Gods, zĳn
zoon, zĳn geslacht. Het beeld Gods is veel te rĳk, dan dat het
in één enkel menschenkind, hoe rĳk begaafd ook, geheel kan
worden verwezenlĳkt. Eerst in eene menschheid met millioenen
leden kan het eenigermate in zĳn diepte en rĳkdom worden ontvouwd.
Gelĳk de vestigia Dei verspreid zĳn over vele, vele werken,
beide in ruimte en tĳd; zoo is de imago Dei alleen ten voeten
uit te teekenen in eene menschheid, wier leden beide na en naast
elkaar bestaan. Maar gelĳk de kosmos eene eenheid is en in den
mensch zĳn hoofd en heer ontvangt; gelĳk de door heel de
wereld heen verstrooide vestigia Dei saamgevat worden in en
opgevoerd worden tot de imago Dei van den mensch; zoo is ook
die menschheid op haar beurt als een organisme te denken, dat
juist als zoodanig eerst het ten volle ontplooide beeld Gods is.
Niet als een hoop zielen op een stuk grond, niet als onsamenhangend
aggregaat van individuen, maar als uit éénen bloede geschapen,
als één huisgezin, als ééne familie is de menschheid
het beeld en gelĳkenis Gods. Tot die menschheid behoort ook
hare ontwikkeling, hare geschiedenis, haar zich steeds uitbreidende
heerschappĳ over de aarde, hare vooruitgang in kennis en kunst,
haar onderwerping van alle schepselen. Ook dit alles is ontvouwing
van het beeld en de gelĳkenis Gods, waarnaar de mensch
werd geschapen. Gelĳk God niet eenmaal bĳ de schepping zich
geopenbaard heeft maar die openbaring voortzet en vermeerdert
van dag tot dag en van eeuw tot eeuw; zoo is ook het beeld
Gods geen onveranderlĳke grootheid, maar het legt zich uit en
ontplooit zich in de vormen van ruimte en tĳd. Het is eene
Gabe en Aufgabe tegelĳk; het is een onverdiend genadegeschenk,
dat reeds terstond in de schepping aan den eersten
mensch werd verleend, maar het is tevens beginsel en kiem van
eene gansch rĳke, heerlĳke ontwikkeling. Eerst de menschheid
in haar geheel, als één volkomen organisme, saamgevat onder
één hoofd, verbreid over de gansche aarde, als profetesse de
waarheid Gods verkondigend, als priesteresse zich Gode wĳdende,
als koninginne de aarde en heel de schepping beheerschende,
eerst zĳ is het ten volle afgewerkte beeld, de sprekendste en
treffendste gelĳkenis Gods. De Schrift leert dit alles duidelĳk,

als zĳ zegt, dat de gemeente de bruid is van Christus, de tempel
des H. Geestes, de woning Gods, het nieuwe Jeruzalem, waar
alle heerlĳkheid der volken wordt samengebracht. Want wel
wordt daarmee de status gloriae geteekend, die nu door de zonde
heen bereikt worden zal; maar religie, zedewet, eindbestemming
is in werk- en genadeverbond wezenlĳk gelĳk. In beide is het
om een rĳk Gods, om eene heilige menschheid te doen, waarin
God kan zĳn alles in allen. Slechts één punt in deze voorstelling
eischt nog eenige nadere bespreking. De menschheid is niet als
een volkomen organisme te denken, tenzĳ zĳ verbonden en saamgevat
zĳ in een hoofd. In het foedus gratiae bekleedt Christus
dien rang, Hĳ is het hoofd der gemeente; in het foedus operum
werd die plaats ingenomen door Adam. Reeds Eva werd daarom
uit Adam geschapen, opdat deze principium totius speciei zou
zĳn en de eenheid van het menschelĳk geslacht wortelen zou in
de eenheid van haar oorsprong. De vrouw is dus zeer zeker wel
de menschelĳke natuur en het beeld Gods deelachtig en zĳ vertegenwoordigt
beide op eene eigene wĳze en naar haar eigen
aard; maar zĳ is beide deelachtig niet tegenover maar naast
anderen en in verbinding met den man; zĳ is ἐκ ἀνδρος, δια τον
ἀνδρα, δοξα ἀνδρος, zĳ is niet zonder den man; en ook de man,
schoon hoofd der vrouw en εἰκων και δοξα θεου omdat hĳ in
de eerste plaats drager der heerschappĳ is, is toch ook zonder
de vrouw niet compleet, ook hĳ is niet zonder de vrouw, want
deze is de moeder aller levenden, 1 Cor. 11:7-12, Ef. 5:22 v.
Bovenal echter wĳst Paulus ons deze eenheid der menschheid
aan, als hĳ Adam stelt tegenover Christus, Rom. 5:12-21,
1 Cor. 15:22, 45-49. De menschheid is niet alleen physisch
uit éénen bloede, Hd. 17:26; dat ware voor de menschheid niet
genoeg, het geldt immers ook van al die diersoorten, welke in
den beginne werden geschapen. Bovendien, Christus, de antitype
van Adam, is niet onze stamvader; wĳ zĳn niet physisch uit
Hem voortgekomen, maar Hĳzelf is uit Adam, zooveel het vleesch
aangaat. In dit opzicht zĳn Adam en Christus niet gelĳk. Maar
de overeenkomst ligt daarin, dat de menschheid in ethischen zin
tot Adam in dezelfde verhouding staat als tot Christus. Op
dezelfde wĳze als Christus oorzaak is van onze gerechtigheid en
ons leven, is Adam het van onze zonde en onzen dood. God
rekent en oordeelt in één mensch het gansche menschelĳk

geslacht. Dit nu hebben de Gereformeerden in hun leer van het
foedus operum uitgedrukt. Daarin komt eerst, niet maar de physische,
doch de ethische eenheid der menschheid tot haar recht.
En deze is voor de menschheid als organisme noodzakelĳk. In
het algemeen eischt de architectonische wet overal het monarchale
systeem. Een kunstwerk moet beheerscht worden door ééne
gedachte; eene leerrede moet één thema hebben; eene kerk wordt
voltooid in den toren; de man is het hoofd des gezins; in een
rĳk is de koning drager van het gezag; het menschelĳk geslacht
als één organisch geheel, als eene ethische Gemeinschaft, is niet
denkbaar zonder een hoofd. In het foedus operum bekleedde
Adam die plaats. Het proefgebod bewĳst, dat hĳ eene geheel
exceptioneele positie innam; hĳ was stamvader niet alleen, maar
ook hoofd, vertegenwoordiger van heel het menschelĳk geslacht;
zĳne daad was beslissend voor allen. Gelĳk het lot van heel het
lichaam rust bĳ het hoofd, dat voor alle leden denkt en oordeelt
en beslist; gelĳk het welzĳn van een gezin afhangt van den man
en vader; gelĳk een vorst ten zegen of ten vloek kan zĳn voor
duizenden en millioenen onderdanen; zoo is het lot der menschheid
in de handen van Adam gelegd. Zĳne overtreding is de val geworden
van heel zĳn geslacht; maar zĳne gehoorzaamheid ware
ook het leven voor al zĳne nakomelingen geweest, gelĳk de antitype
Christus bewĳst. Indien wĳ niet zonder ons weten in Adam der
verdoemenis konden onderworpen worden, zouden we ook niet
buiten ons toedoen in Christus tot genade kunnen worden aangenomen.
Werk- en genadeverbond staan en vallen met elkaar.
Eénzelfde wet geldt voor beide. Op de basis der physische afstamming
is eene ethische eenheid gebouwd, welke de menschheid
overeenkomstig haar aard als één organisme optreden doet en
hare leden niet alleen door banden des bloeds maar ook door
gemeenschap aan zegen en vloek, aan zonde en gerechtigheid,
aan dood en leven ten nauwste met elkander verbindt.

6. Van hieruit valt er een nieuw licht op het vraagstuk van
de voortplanting van het menschelĳk geslacht. Ten allen tĳde
waren daarover de gevoelens verdeeld. Het praeexistentianisme
van Pythagoras, Plato, Plotinus, Philo en de latere Joden vond
onder de Christenen slechts bĳ weinigen ingang, Orig., de princ.
I 6, 2. 8, 3. II 9, 2. c. Cels. I 32. 33. Henry More, Mysterium

pietatis 1660. Kant, Relig. ed. Rosenkranz 44 f. Schelling,
Werke I 7 S. 385 f. Müller, Sünde II5 99 f. 504 f. De Schrift
bood er ook niet den minsten grond voor; onze ziel is van zulk
een voorbestaan zich volstrekt niet bewust en ziet in het lichaam
zoo weinig een kerker en strafplaats, dat ze huivert voor den
dood; het wortelt bovendien in een heidensch dualisme van geest
en stof, vernietigt de eenheid van het menschelĳk geslacht en
wischt het onderscheid tusschen mensch en engel uit. Daarentegen
bleef tusschen traducianisme en creatianisme in de christelĳke
theologie het pleit onbeslist. Het eerste had in den ouden tĳd
vele voorstanders, zooals Tertullianus, de an. 19. 27, Rufinus,
Makarius, Eunomius, Apollinaris, Gregorius Nyss., en volgens
Hieronymus zelfs maxima pars occidentalium, maar later werd
het op enkele uitzonderingen na alleen omhelsd door de Lutherschen,
door Luther zelf, die echter eerst creatianist was, Köstlin,
Luthers Theol. II 365, en dan door Melanchton, Gerhard, Loc.
VIII c. 8. Quenstedt, I 519. Hollaz, Ex. 414. Philippi, K. Gl.
III 103. Vilmar, Dogm. I 348. Frank, Chr. Wahrh. I 400.
Delitzsch, Bibl. Psych. 106 f. Cremer in Herzog2 14, 27 enz.
Het creatianisme werd oudtĳds verdedigd door Clemens Alex.,
Strom. IV 26. Lactantius, Inst. III 18. Hilarius, Pelagius, Cassianus,
Gennadius, Theodoretus, Athanasius, Gregorius Naz.,
Cyrillus Alex., Ambrosius enz. Hieronymus sprak er reeds van
als kerkelĳke leer. Grieksche, scholastieke en Roomsche theologen
zĳn dan ook allen creatianist, Lombardus, Sent. II 17. 18. Thomas,
S. Th. I qu. 90 en 118. c. Gent. II 86-89. Bellarminus, de
amiss. gr. et statu pecc. IV 2. Scheeben, Dogm. II 172 f.
Kleutgen, Philos. II 583 f.; en slechts enkelen, zooals b. v.
Klee, Dogm. II2 313 f. toonen sympathie voor het traducianisme.
Ook de Gereformeerden kozen op weinigen na, zooals Sohnius,
Op. II 563. Martyr, Loci p. 81 en in den nieuwen tĳd vooral
Shedd, Dogm. Th. II 22. 75. III 250, voor het creatianisme
partĳ, Calvĳn op Hebr. 12:9. Zanchius, Op. III 609. Polanus
V 31. Voetius, Disp. I 798. Moor II 1064 III 289. Marck,
Hist. Parad. II 4 § 7-9 enz. Sommigen laten de kwestie liefst
onbeslist, Aug. de anima et ejus orig. de Gen. ad litt. X. Epist.
166 ad Hieron. Retract. II 45. 46, Gregorius Magnus, Leo
Magnus, Isidorus, Chemniz, Buddeus, Musculus, Piscator, Maresius,
of zoeken eene bemiddeling, Leibniz, Theod. I 91. Rothe,

Ethik § 136. Ebrard, Dogm. I 327 f. Inderdaad wegen traducianisme
en creatianisme in kracht van argumenten vrĳ wel tegen
elkaar op. Het traducianisme beroept zich op de schepping van
Eva, van wier ziel niet afzonderlĳk sprake is en die daarom heet
ἐξ ἀνδρος, Gen. 2:21, 1 Cor. 11:8; op de spreekwĳze der
H. Schrift, dat de nakomelingen in de lendenen der vaders begrepen
en uit hunne heup zĳn voortgekomen, Gen. 46:26, Hebr.
7:9, 10; op het woord ‎‏ידע‏‎, bekennen, dat tegelĳk eene geestelĳke
handeling zou aanduiden; op de voltooiing der schepping
op den zevenden dag, Gen. 2:2; op het feit, dat ook de dieren
huns gelĳken kunnen voortbrengen, Gen. 1:28, 5:3, 9:4, Joh.
3:6, en vooral ook op de overerving der zonde en van allerlei
psychische eigenschappen. Het creatianisme daarentegen vindt
steun in de schepping van Adams ziel, Gen. 2:7; in vele teksten
als Pred. 12:7, Zach. 12:1, vooral Hebr. 12:9, cf. Num.
16:22, 17:16, waarvan zelfs Delitzsch, Bibl. Psych. 114 zegt:
eine klassischere Beweisstelle für den Creatianismus kann es
kaum geben; en dan bovenal op de geestelĳke, eenvoudige, ondeelbare,
onsterfelĳke natuur van de ziel. En gelĳk traducianisme
en creatianisme in argumenten vrĳ wel gelĳk staan, zoo zĳn ze
beide ook even onbekwaam tot oplossing der moeilĳkheden. Het
traducianisme verklaart noch den oorsprong der ziel noch de
overerving de zonde. Wat het eerste aangaat, moet het òf komen
tot de leer, dat de ziel van het kind reeds te voren in de ouders
en voorouders bestond, dus tot eene soort van praeexistentianisme;
òf dat de ziel potentieel in het zaad van man of vrouw of van
beide begrepen is, d. i. tot materialisme; òf dat ze door de
ouders op eene of andere wĳze voortgebracht wordt, d. i. tot
creatie, nu niet door God maar door den mensch. En wat het
tweede aangaat, kan het traducianisme hier niets ter verklaring
bĳdragen, omdat de zonde niet stoffelĳk en geen substantie is
maar eene zedelĳke qualiteit, zedelĳke schuld en zedelĳke verdorvenheid.
Even machteloos staat het creatianisme tegenover
deze problemen. Ook al vat het de schepping der ziel zoo organisch
mogelĳk op, en al zegt het met Lombardus, Sent. II
dist. 17: creando infundit eas Deus et infundendo creat; toch
staat het verlegen bĳ de vraag, wanneer de ziel in het embryo
wordt geschapen, cf. b.v. Polanus V 31. Bucanus VIII 26, en
hoe de anima rationalis de dan toch vroeger reeds het embryo

bezielende anima vegetativa en anima sensitiva vervangt, cf.
Thomas, S. Th. I qu. 118 art. 2. c. Gent. II 59. 68. En de
erfzonde kan door het creatianisme alleen zoo verklaard worden,
dat de ziel, eerst rein door God geschapen, door het lichaam
besmet wordt, wat echter de zonde stoffelĳk maakt, Lombardus,
Sent. II dist. 31; of dat God, op hetzelfde oogenblik dat Hĳ
ze schept, haar ook schuldig stelt en onrein maakt, Voetius,
Disp. I 1097. Turretinus, Th. El. IX 12. Moor III 289. Geen
wonder, dat daarom vele Pelagianen en Roomschen juist op grond
van het creatianisme de erfzonde in positieven zin ontkenden.
Gangauf, Met. Psych. des h. August. 259. Oswald, Relig. Urgesch.
155 f. 163 f. 189 f. Argumenten en bezwaren geven
daarom den doorslag niet bĳ de keuze tusschen traducianisme en
creatianisme; zĳ zouden veeleer nopen, om met een non liquet te
eindigen.

7. Des te opmerkelĳker is het, dat Grieksche, Roomsche en
Gereformeerde theologen schier eenstemmig voor het creatianisme
zich verklaarden, terwĳl het traducianisme alleen bĳ de Lutherschen
ingang vond. Dit kan geen toeval wezen; er moet daarvoor
eene reden zĳn. En die reden ligt in de verschillende opvatting
van het wezen en de bestemming van den mensch. Vooreerst
toch stelt de Luthersche theologie het beeld Gods alleen in
eenige zedelĳke eigenschappen, in de justitia originalis. Gelĳk
altĳd, zoo beperkt zĳ ook hier haar blik tot het ethisch-religieuse
en voelt geen behoefte, om dit in verband te brengen met heel
het kosmische zĳn en op te vatten als een schakel in den ganschen
raad Gods. Daardoor komt nu het wezen des menschen
noch tegenover de engelen noch tegenover de dieren tot zĳn recht.
Want als de mensch dit beeld Gods bezit, dan is hĳ vrĳ wel
aan de engelen gelĳk; het verschil is in vergelĳking met wat ze
gemeen hebben van geen beteekenis; ook de engelen dragen het
beeld Gods. En als de mensch dit beeld Gods mist, dan zinkt
hĳ tot de dieren af, wordt een stok en een blok; wat hem dan
nog van de dieren onderscheidt heeft theologisch en religieus zoo
weinig waarde, dat het haast niet meer in aanmerking komt; het
groote onderscheid lag toch in het beeld Gods en dat heeft hĳ
totaal verloren. De grenzen tusschen mensch en engel en tusschen
mensch en dier worden hier dus niet scherp getrokken; de justitia

originalis is het één en al, al het andere in den mensch is ondergeschikt
en theologisch haast van geen waarde. Maar daarom is het
nu voor de Luthersche theologie ook onverschillig, hoe de mensch
ontstaat; of liever, hetgeen de mensch met den engel gemeen
heeft, nl. het beeld Gods, de justitia originalis, dat moet en dat
kan alleen door schepping ontstaan, dat is in volstrekten zin eene
gave; maar alwat de mensch overigens bezit, wordt op dezelfde
wĳze als bĳ de dieren overgeplant. Maar Roomsche en Gereformeerde
theologen zochten, ook al noemden zĳ de engelen soms nog
beeld Gods, van den aanvang af het beeld Gods in het gansche, en
geheel eigenaardige wezen des menschen. Het bestond zeer zeker
ook in de deugden van kennis, gerechtigheid en heiligheid, maar
deze droegen dan zelfs bĳ de menschen nog weer een ander karakter
dan bĳ de engelen; en het bestond in die deugden niet alleen maar
voorts in al wat menschelĳks is in den mensch. Het bestond dus
ook daarin, dat het πνευμα bĳ den mensch van stonde aan georganiseerd
was voor de verbinding met een σωμα, en dat zĳn σωμα
van huis uit aangelegd was op het πνευμα. Vóór en na den
val, in den status integritatis en corruptionis, in den status gratiae
en gloriae, altĳd is en blĳft de mensch wezenlĳk onderscheiden
van engel en dier. Als hĳ het beeld Gods heeft, wordt hĳ geen
engel; als hĳ het verliest, wordt hĳ geen dier; hĳ blĳft altĳd
en eeuwig mensch en in zoover ook altĳd en eeuwig Gods beeld.
En dit nu wordt alleen in het creatianisme voldoende gehandhaafd.
Omdat de mensch als een gansch eigensoortig wezen bestaat,
daarom ontstaat hĳ ook op geheel bĳzondere wĳze. Hĳ is aan
engel en dier verwant en toch van beide wezenlĳk onderscheiden;
in zĳn sterven verschilt hĳ van beide en daarom ook in zĳn
oorsprong; Adams schepping is anders dan die der dieren en ook
anders dan die der engelen. Het creatianisme handhaaft alleen
voldoende de specifieke eigenaardigheid van den mensch; het weert
beide pantheisme en materialisme af en eerbiedigt de grenzen
tusschen mensch en dier.

In de tweede plaats volgt uit de Luthersche opvatting van het
beeld Gods, dat de moreele eenheid van het menschelĳk geslacht
terugtreden moet achter de physische afstamming. Door den val
hebben de menschen in en met het gansche beeld Gods ook alle
geestelĳke en zedelĳke eenheid verloren. De natuurlĳke religie,
moraal enz. is van schier geen beteekenis. Alleen de physische

afstamming houdt hen saam, en deze is tevens de oorzaak van
hunne zedelĳke verdorvenheid. De zonde, die den mensch van alle
religie en zedelĳkheid en het gansche beeld Gods heeft beroofd,
kan daarom ook niet op ethische wĳze maar alleen door physische
afstamming aller deel worden. Zĳ is wel geen substantie,
ofschoon Luther e. a., vooral Flacius, tot zeer sterke uitdrukkingen
kwamen, maar zĳ is toch in de eerste plaats eene smet, een
bederf, dat heel den mensch heeft aangetast en juist al het religieuse
en ethische in hem doodt. Maar Roomsche en Gereformeerde
theologie zeiden daartegenover, schoon ieder op hare
wĳze, dat de eenheid der menschheid niet alleen was van physischen
maar ook van ethischen aard. Physische afstamming toch
is niet genoeg; dan zouden ook de diersoorten reeds eene eenheid
vormen. Overeenkomst in zedelĳke deugden zonder meer is ook
ongenoegzaam, want dan vormden ook de engelen onderling en
dezen met de menschen eene eenheid. Diersoorten zĳn wel
physisch uit éénen bloede, maar zĳ zĳn geen corpus morale;
en engelen zĳn wel een eenheid maar niet in den bloede verwant.
De eigensoortigheid van den mensch eischt dus, dat de
eenheid der menschheid beide physisch en ethisch zĳ. En omdat
de erfzonde niet physisch is maar alleen ethisch, daarom kan zĳ
ook alleen op de ethische, foederale eenheid der menschheid gebouwd
zĳn. Physische afstamming is tot hare verklaring niet
voldoende en loopt gevaar, om ze te materialiseeren. Het zoogenaamde
realisme b.v. van Shedd bevredigt niet, noch ter verklaring
der zonde uit Adam, noch ter verklaring van de gerechtigheid
uit Christus. Er is nog eene andere eenheid onder de
menschen van noode, om ze saam te doen optreden als een corpus
morale, organisch verbonden en met elkander ook in ethisch
opgericht solidair. En dat is de foederale eenheid. Op de basis
van de physische moet eene ethische eenheid worden opgetrokken.
Adam als stamvader is niet genoeg, hĳ moet ook wezen verbondshoofd
van het menschelĳk geslacht, gelĳk ook Christus,
schoon in physischen zin onze stamvader niet, toch juist als
Verbondshoofd aan zĳne gemeente de gerechtigheid en zaligheid
schenken kan. En deze moreele eenheid van het menschelĳk
geslacht is nu alleen bĳ het creatianisme te handhaven. Zĳ draagt
immers een eigen karakter, is zoowel van die onder dieren als
van die der engelen onderscheiden, en komt dus ook op eene

eigene wĳze, door physische afstamming en door eene scheppende
daad Gods, beide in verbinding met elkander, tot stand.

In de derde plaats eindelĳk bekommert zich de Luthersche
theologie krachtens hare opvatting van het beeld Gods weinig
om de bestemming van den mensch. Adam had alles wat hĳ
behoefde; hĳ moest slechts blĳven wat hĳ was; het onderscheid
tusschen het posse non en non posse peccare is van weinig gewicht;
de perseverantia is geen hooger goed, in Christus aan
de zĳnen geschonken. En zoo had Adam voor zĳne nakomelingen
niets hoogers te verwerven; hĳ had alleen over te leveren wat
hĳ had; traducianisme is daartoe voldoende; voor werkverbond
en creatianisme is er geen plaats. Maar wederom gingen de Roomsche
en Gereformeerde theologie van eene andere gedachte uit. De
bestemming des menschen ligt in de hemelsche zaligheid, het
eeuwige leven, de aanschouwing Gods. Maar deze kan hĳ alleen
bereiken in den weg der gehoorzaamheid. Er is geen verhouding
tusschen deze gehoorzaamheid en dat leven. Hoe kan dan toch
aan den mensch die hemelsche zaligheid als een loon op zĳne
werken worden geschonken? Rome zegt: doordat hem in het beeld
Gods eene bovennatuurlĳke genade wordt verleend, die hem het
eeuwige leven ex condigno kan doen verdienen. De Gereformeerde
zegt: doordat God met den mensch een verbond opricht en
hem het eeuwige leven schenken wil, niet naar de waardigheid
zĳner werken maar naar zĳne eigene genadige beschikking. Beiden
echter stemmen daarin overeen, dat de bestemming des menschen
ligt in het eeuwige leven, dat deze alleen te bereiken is in
den weg der zedelĳke gehoorzaamheid, en dat God de beslissing
in deze zaak voor het menschelĳk geslacht in de handen van
Adam heeft gelegd. En daarom kwamen beiden ook tot het creatianisme.
Daartoe was immers noodig, èn dat alle menschen in het
verbondshoofd Adam begrepen waren èn dat zĳ tegelĳk zelf personen,
individuen, menschen bleven met zelfstandigheid en verantwoordelĳkheid.
Physische afstamming alleen zou gemaakt
hebben, dat de zonde, die wĳ uit Adam kregen, een lot ware,
een natuurproces, eene krankheid, die buiten onzen wil en dus
buiten onze schuld omgaat. Dat is echter de zonde niet. En ook
de gerechtigheid, die Christus, de laatste Adam, ons schenkt,
draagt dat karakter niet. Beide onderstellen eene foederale verhouding
der menschheid tot hare hoofden. En zoo handhaaft nu

het creatianisme, dat ieder mensch een organisch lid is van het
groot geheel, en tegelĳk, dat hĳ in dat groot geheel eene eigene,
zelfstandige plaats inneemt. Het houdt vast de eenheid van heel
het menschelĳk geslacht en tegelĳk de zelfstandige beteekenis
van ieder individu. Menschen zĳn geen exemplaren, geen nummers
van een soort, ze zĳn ook geen los naast elkaar staande individuen
gelĳk de engelen. Ze zĳn beide te zamen, deelen van het geheel
en individuen, levende steenen van het Godsgebouw. Het creatianisme
bewaart de organische, beide physische en moreele, eenheid
der menschheid en tegelĳk eerbiedigt het het mysterie der
persoonlĳkheid. Ieder mensch een lid van het lichaam der menschheid
en tevens toch eene eigen gedachte Gods, met een eeuwige
beteekenis en eene eeuwige bestemming! Elk mensch zelf een
beeld Gods en toch dat beeld eerst ten volle in de gansche
menschheid ontplooid! Krachtens deze eenheid viel nu wel heel
de menschheid in Adam, haar stamvader en hoofd; maar deze
val is toch geen lot, geen natuurproces, hĳ berust integendeel
op eene vrĳmachtige beschikking Gods. En deze beschikking, hoe
vrĳmachtig ook, is toch zoo weinig willekeurig, dat zĳ veeleer
den physischen samenhang der menschheid onderstelt, hare ethische
eenheid tot stand brengt en handhaaft en niet alleen de gestrengheid
Gods maar ook den rĳkdom zĳner genade op het luisterrĳkst
openbaren en in het licht stellen kan. Want als Adam valt, staat
Christus gereed, om zĳne plaats in te nemen. Het genadeverbond
kan het werkverbond vervangen, omdat beide rusten op dezelfde
ordinantiën. Indien wĳ niet konden veroordeeld worden in Adam,
wĳ zouden niet kunnen vrĳgesproken worden in Christus. Hoe
dus de eerste mensch ook kieze, de schepping zal hare bestemming
niet missen. De kosmogonie gaat in Genesis terstond in
geogonie en deze in anthropogonie over. Wereld, aarde, menschheid
zĳn één organisch geheel. Ze staan, ze vallen, ze worden
opgericht met elkaar. De vestigia Dei in de schepping en de
imago Dei in den mensch mogen verwoest en verminkt worden
door de zonde van den eersten Adam; ze komen door den laatsten
Adam en door zĳne herscheppende genade tot des te luisterrĳker
openbaring. De status integritatis bereidt door den val heen
of buiten den val om den status gloriae voor, waarin God zĳne
heerlĳkheid op zĳne schepselen leggen en in allen alles wezen zal.




Opmerkingen van de bewerker.

Alle moeite is gedaan om in dit bestand een getrouwe
afbeelding te geven van de originele versie. In het origineel
wordt æ als ae weergegeven, œ als oe; deze schrĳfwĳze is
hier gehandhaafd.

Hier en daar zĳn spatiëring of punctuatie stilzwĳgend
gecorrigeerd. Ook zĳn de nummers van paragrafen 27-33
hersteld zoals aangegeven in voetnoot [*]. In hoofdstuk V,
§ 29 (De Schepping) ontbreekt in het origineel een
paragraaf 11. De nummering is hier onveranderd weergegeven.

Eventuele zetfouten in het Grieks zĳn onveranderd
weergegeven. Duidelĳke zetfouten in het Hebreeuws zĳn
gecorrigeerd, en waar nodig zĳn de diakritische tekens
stilzwĳgend verbeterd of aangevuld.

Overduidelĳke druk- en spelfouten in het origineel zĳn
als volgt gecorrigeerd.

Correcties.


	Pag. 33: „mesnchen” vervangen door „menschen” (Alle menschen roepen
in weerwil van).

	Pag. 44:: „Au” vervangen door „An” (John Caird, An introduction to
the philos. of religion).

	Pag. 67: „schepter” vervangen door „scepter” (zĳn zetel, troon,
voetbank, roede, scepter, wapens).

	Pag. 71: „accomodeeren” vervangen door „accommodeeren” (dan moet Hĳ
tot ons neerdalen, zich accommodeeren).

	Pag. 71: „anthopomorphismen” vervangen door „anthropomorphismen”
(Wie daarom het recht der anthropomorphismen bestrĳdt).

	Pag. 82: „sum” vervangen door „zum” (Anweisung zum seligen Leben
oder Religionslehre).

	Pag. 85: „menseh” vervangen door „mensch” (De verhouding van God en
mensch vindt haar beeld).

	Pag. 93: „qnas” vervangen door „quas” (quia haec animarum sunt,
quas illa lux perfundit).

	Pag. 95: „heiligbeid” vervangen door „heiligheid” (In God moge naar
het wezen heiligheid en barmhartigheid hetzelfde zĳn).

	Pag. 105: „‎‏חאדון‏‎” vervangen door „‎‏האדון‏‎” (afwisselend met ‎‏האדון‏‎,
dat weer versterkt wordt).

	Pag. 107: „‎‏לְעַלֵּם‏‎” vervangen door „‎‏לְעֹלָם‏‎” (waar men ‎‏לְעֹלָם‏‎, om
te verbergen, las).

	Pag. 107: „ΙΙΙΙΙΙ” vervangen door „ΠΙΠΙ” (de vier letters
geschreven als ΠΙΠΙ, of ook volgens Diodorus Siculus).

	Pag. 110: „oorsponkelĳk” vervangen door „oorspronkelĳk” (de naam
Ihvh oorspronkelĳk, naar zĳne afleiding).

	Pag. 110: „onstond” vervangen door „ontstond” (Door verkorting
ontstond de vorm).

	Pag. 116: „Dent.” vervangen door „Deut.” (Ex. 23:17, Deut. 10:17,
Jos. 3:13).

	Pag. 141: „359” vervangen door „369” (Hoornbeek, Socin. conf. I p.
368-369).

	Pag. 160: „quotve” vervangen door „quot ue” (quot nascantur
culices, quot ue moriantur).

	Pag. 163: „condionata” vervangen door „conditionata” (De kennis der
futura conditionata gaat dus vooraf).

	Pag. 169: „Cristus” vervangen door „Christus” (de dwaasheid des
kruises, 1 Cor. 1:18, in Christus).

	Pag. 177: „goed” vervangen door „goede” (een goede vriend enz.).

	Pag. 181: „‎‏אֹרֶך אַפַּיַם‏‎” vervangen door „‎‏אֹרֶך אַפַּיִם‏‎” (lankmoedigheid,
‎‏רוּחַ‏‎ of ‎‏אֹרֶך אַפַּיִם‏‎, μακροθυμια, ἀνοχη, χρηστοτης).

	Pag. 183: „‎‏אָהֲבָה‏‎” vervangen door „‎‏אַהֲבָה‏‎” (Het Hebr. ‎‏אַהֲבָה‏‎ wordt niet weergegeven
door ἐρως).

	Pag. 185: „Relionsgesch.” vervangen door „Religionsgesch.” (Smend,
Altt. Religionsgesch. 333 f.).

	Pag. 187: „aldaar” vervangen door „altaar” (den tabernakel en het
altaar door zalving).

	Pag. 204: „zich selbt” vervangen door „sich selbst” (die das ewige
Eine empfindet, sich selbst zu gebären).

	Pag. 218: „condionata” vervangen door „conditionata” (en die in
voluntas absoluta en conditionata).

	Pag. 222: „‎‏חַגָּדוּל‏‎” vervangen door „‎‏הַגָּדוּל‏‎” (Jes.
1:24, ‎‏הָאֵל הַגָּדוּל הַגִּבּוֹר‏‎, wiens naam is Ihvh Zebaoth).

	Pag. 222: „‎‏סֹחַ‏‎” vervangen door „‎‏כֹּחַ‏‎” (wiens naam is Ihvh
Zebaoth, Jer. 32:18, ‎‏אַמִּיץ כֹּחַ‏‎ Job 9:4).

	Pag. 235: „waar-waardoor” vervangen door „waardoor” (het gesproken
woord, waardoor Hĳ alle dingen schept).

	Pag. 250: „schepter” vervangen door „scepter” (afschĳnsel van Gods
majesteit, scepter zĳner majesteit).

	Pag. 261: „voooreerst” vervangen door „vooreerst” (Zĳ beriepen zich
vooreerst op eene reeks).

	Pag. 262: „doordoor” vervangen door „daardoor” (Hĳ daardoor van God
als den ongeborene).

	Pag. 268: „ook ook” vervangen door „ook” (om de waarheid
eenigermate, zĳ het ook gebrekkig, weer te geven).

	Pag. 271: „alleng” vervangen door „allengs” (Maar allengs werd
οὐσια in een anderen zin).

	Pag. 271: „Aristoleles” vervangen door „Aristoteles” (wat
Aristoteles genoemd had).

	Pag. 275: „ontplooing” vervangen door „ontplooiing” (in de
menschheid tot haar volle ontplooiing).

	Pag. 282: „vruchbaar” vervangen door „vruchtbaar” (gedachte, dat
God vruchtbaar is).

	Pag. 283: „de” vervangen door „des” (En daarom is Hĳ niet
voortgebracht door den wil des Vaders).

	Pag. 307: „de” vervangen door „der” (voor de leer der drieëenheid).

	Pag. 322: „nitgegeven” vervangen door „uitgegeven” (en door den
Jesuit Sirmond in 1643 werd uitgegeven).

	Pag. 326: „praedestinatia” vervangen door „praedestinatio” (dat de
geheele praedestinatio genade is).

	Pag. 341: „Salmur” vervangen door „Saumur” (Synt. thesium in acad.
Saumur).

	Pag. 362: „iufralapsarische” vervangen door „infralapsarische”
(toch weer tot de infralapsarische orde voortschrĳden).

	Pag. 376: „natnur” vervangen door „natuur” (Ze strĳden met zĳn
natuur).

	Pag. 383: „menigmanl” vervangen door „menigmaal” (de Schrift
spreekt toch menigmaal ook).

	Pag. 383: „Christns” vervangen door „Christus” (gaat de verkiezing
van Christus logisch aan de onze).

	Pag. 384: „Ezeeh” vervangen door „Ezech” (Jer. 29:14, 51:45, Ezech.
11:17, Hos. 11:1).

	Pag. 388: „materalistisch” vervangen door „materialistisch” (zoekt
òf materialistisch den oorsprong der dingen).

	Pag. 413: „volumtate” vervangen door „voluntate” (sempiterna et
immutabili voluntate res quas condidit).

	Pag. 415: „antonoom” vervangen door „autonoom” (maakte den mensch
autonoom en onafhankelĳk van God).

	Pag. 418: „creatunr” vervangen door „creatuur” (de eindbestemming
van alle creatuur).

	Pag. 423: „natunr” vervangen door „natuur” (voor liefde en
bewondering van de natuur).

	Pag. 429: „‎‏מלאן‏‎” vervangen door „‎‏מלאך‏‎” (Het hebr. ‎‏מלאך‏‎ beteekent
eenvoudig bode, gezant)

	Pag. 443: „bleeds” vervangen door „bloeds” (geen gemeenschap des
bloeds).

	Pag. 450: „spitsvoudige” vervangen door „spitsvondige” (tot
allerlei spitsvondige vragen).

	Pag. 453: „‎‏שּׁרת‏‎” vervangen door „‎‏שׁרת‏‎” (Evenzoo wordt het
hebr. ‎‏שׁרת‏‎ door beide grieksche woorden).

	Pag. 458: „‎‏תֹהרּ וָבֹהוּ‏‎” vervangen door ‎‏תֹהוּ וָבֹהוּ‏‎ (Wel
wordt de aarde ons nu beschreven als ‎‏תֹהוּ וָבֹהוּ‏‎).

	Pag. 458: „‎‏תְהֹ‏ום‏‎” vervangen door „‎‏תְהוֹם‏‎” (daardoor
verklaard, dat hĳ een ‎‏תְהוֹם‏‎ was).

	Pag. 460: „‎‏הִלֹחִים‏‎” vervangen door „‎‏אֱלֹהִים‏‎” (dit woord
bewĳst, dat bĳ רוּחַ אֱלֹהִים niet aan den wind).

	Pag. 479: „toegeven” vervangen door „toegegeven” (Volmondig zĳ
toegegeven, dat de opvatting).

	Pag. 488: „persoonsmannen” vervangen door „persoonsnamen” (en
persoonsnamen als volksnamen zĳn bedoeld).

	Pag. 488: „zie” vervangen door „ziet” (Daarom ziet ze af van elke
poging).

	Pag. 491: „Peutateuchs” vervangen door „Pentateuchs” (Authentie des
Pentateuchs I 306).

	Pag. 494: „1S60” vervangen door „1860” (Powell, Evidences of
Christianity 1860).

	Pag. 495: „phvsiologisch” vervangen door „physiologisch” (loopen
morphologisch en physiologisch veel te sterk uiteen).

	Pag. 496: „onhouden” vervangen door „onthouden” (van een oordeel
zich te onthouden).

	Pag. 504: „‎‏גֵן‏‎” vervangen door „‎‏גַן‏‎” (waarin de hof of tuin, ‎‏גַן‏‎,
LXX παραδεισος, volgens Spiegel).

	Pag. 506: „Armonie” vervangen door „Armenie” (veel noordelĳker,
nl. hoog in Armenie).

	Pag. 508: „‎‏בִדִמוּת‏‎” vervangen door „‎‏בְּהֵמוֹת‏‎” (dat God den mensch
schiep ‎‏בְּהֵמוֹת אֱלֹהִים‏‎, en ‎‏בְּצֶלֶם אֱלֹהִים‏‎).

	Pag. 516: „ze” vervangen door „zu” (ohne übernatürliche Hülfe zu
leben vermochte).

	Pag. 520: „natu-turalibus” vervangen door „naturalibus” (de mensch
in puris naturalibus).

	Pag. 522: „verkĳgen” vervangen door „verkrĳgen” (alleen te
verkrĳgen in ethischen zin).

	Pag. 562: „ge-geschapen” vervangen door „geschapen” (uit éénen
bloede geschapen).

	Pag. 570: „creatisme” vervangen door „creatianisme” (voor
werkverbond en creatianisme is er geen plaats).

	Uitdrukkingen als „afteleiden”, „toetelichten” enz. zĳn stilzwĳgend
gewĳzigd in „af te leiden”, „toe te lichten” enz.










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GEREFORMEERDE DOGMATIEK. TWEEDE DEEL. ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1283607513020429790_cover.jpg
GEREFORMEERDE
DOGMATIEK
Dr H. Bavinck
TWEEDE DEEL

Kampen 1897





