
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of De l'Allemagne; t. 2

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: De l'Allemagne; t. 2


Author: Madame de Staël



Release date: April 26, 2022 [eBook #67933]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: French


Original publication: France: Ernest Flammarion, 1908


Credits: Laurent Vogel and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive/Canadian Libraries)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE L'ALLEMAGNE; T. 2 ***




Mme de STAËL

DE

L’Allemagne

TOME SECOND

PARIS

ERNEST FLAMMARION, ÉDITEUR

26, RUE RACINE, 26

Tous droits réservés



7006-11-11. PARIS. — IMP. HEMMERLÉ ET Cie.



DE L’ALLEMAGNE

SUITE DE LA SECONDE PARTIE

CHAPITRE XXIV

Luther, Attila, les Fils de la Vallée, la Croix sur la Baltique,
le Vingt-quatre Février, par Werner.

Depuis que Schiller est mort, et que Gœthe ne compose
plus pour le théâtre, le premier des écrivains dramatiques
de l’Allemagne, c’est Werner : personne n’a su mieux que
lui répandre sur les tragédies le charme et la dignité de la
poésie lyrique, néanmoins ce qui le rend si admirable
comme poète nuit à ses succès sur la scène. Ses pièces,
d’une rare beauté, si l’on y cherche seulement des chants,
des odes, des pensées religieuses et philosophiques, sont
extrêmement attaquables quand on les juge comme des
drames qui peuvent être représentés. Ce n’est pas que Werner
n’ait du talent pour le théâtre, et qu’il n’en connaisse
même les effets beaucoup mieux que la plupart des écrivains
allemands ; mais on dirait qu’il veut propager un système
mystique de religion et d’amour, à l’aide de l’art dramatique,
et que ses tragédies sont le moyen dont il se sert,
plutôt que le but qu’il se propose.

Luther, quoique composé toujours avec cette intention
secrète, a eu le plus grand succès sur le théâtre de Berlin.
La réformation est un événement d’une haute importance
pour le monde, et particulièrement pour l’Allemagne, qui
en a été le berceau. L’audace et l’héroïsme réfléchi du caractère
de Luther font une vive impression, surtout dans le
pays où la pensée remplit à elle seule toute l’existence :
nul sujet ne pouvait donc exciter davantage l’attention des
Allemands.

Tout ce qui concerne l’effet des nouvelles opinions sur les
esprits est extrêmement bien peint dans la pièce de Werner.
La scène s’ouvre dans les mines de Saxe, non loin de Wittemberg,
où demeurait Luther : le chant des mineurs captive
l’imagination ; le refrain de ces chants est toujours un
appel à la terre extérieure, à l’air libre, au soleil. Ces hommes
vulgaires, déjà saisis par la doctrine de Luther, s’entretiennent
de lui et de la réformation ; et, dans leurs souterrains
obscurs, ils s’occupent de la liberté de conscience,
de l’examen de la vérité, enfin, de cet autre jour, de
cette autre lumière qui doit pénétrer dans les ténèbres de
l’ignorance.

Dans le second acte, les agents de l’électeur de Saxe viennent
ouvrir la porte des couvents aux religieuses. Cette
scène, qui pouvait être comique, est traitée avec une solennité
touchante. Werner comprend avec son âme tous les
cultes chrétiens ; et s’il conçoit bien la noble simplicité du
protestantisme, il sait aussi ce que les vœux au pied de la
croix ont de sévère et de sacré. L’abbesse du couvent, en
déposant le voile qui a couvert ses cheveux noirs dans sa
jeunesse, et qui cache maintenant ses cheveux blanchis,
éprouve un sentiment d’effroi, touchant et naturel ; et des
vers harmonieux et purs comme la solitude religieuse
expriment son attendrissement. Parmi ces religieuses, il y
a la femme qui doit s’unir à Luther, et c’est dans ce moment
la plus opposée de toutes à son influence.

Au nombre des beautés de cet acte, il faut compter le
portrait de Charles-Quint, de ce souverain dont l’âme s’est
lassée de l’Empire du monde. Un gentilhomme saxon attaché
à son service s’exprime ainsi sur lui : « Cet homme
gigantesque, dit-il, ne recèle point de cœur dans sa terrible
poitrine. La foudre de la toute-puissance est dans sa main ;
mais il ne sait point y joindre l’apothéose de l’amour. Il ressemble
au jeune aigle qui tient le globe entier dans l’une de
ses griffes, et doit le dévorer pour sa nourriture ». Ce peu de
mots annonce dignement Charles-Quint ; mais il est plus facile
de peindre un tel homme que de le faire parler lui-même.

Luther se fie à la parole de Charles-Quint, quoique, cent
ans auparavant, au Concile de Constance, Jean Hus et
Jérôme de Prague aient été brûlés vifs, malgré le sauf-conduit
de l’empereur Sigismond. A la veille de se rendre à
Worms, où se tient la diète de l’Empire, le courage de
Luther faiblit pendant quelques instants ; il se sent saisi
par la terreur et le découragement. Son jeune disciple lui
apporte la flûte dont il avait coutume de jouer pour ranimer
ses esprits abattus ; il la prend, et des accords harmonieux
font rentrer dans son cœur toute cette confiance en
Dieu, qui est la merveille de l’existence spirituelle. On dit
que ce moment produisit beaucoup d’effet sur le théâtre de
Berlin, et cela est facile à concevoir. Les paroles, quelque
belles qu’elles soient, ne peuvent changer notre disposition
intérieure aussi rapidement que la musique ; Luther la considérait
comme un art qui appartenait à la théologie, et
servait puissamment à développer les sentiments religieux
dans le cœur de l’homme.

Le rôle de Charles-Quint, dans la diète de Worms, n’est
pas exempt d’affectation, et par conséquent il manque de
grandeur. L’auteur a voulu mettre en opposition l’orgueil
espagnol et la simplicité rude des Allemands ; mais, outre
que Charles-Quint avait trop de génie pour être exclusivement
de tel ou tel pays, il me semble que Werner aurait dû
se garder de présenter un homme d’une volonté forte, proclamant
ouvertement et surtout inutilement cette volonté.
Elle se dissipe, pour ainsi dire, en l’exprimant ; et les souverains
despotiques ont toujours fait plus de peur par ce
qu’ils cachaient que par ce qu’ils laissaient voir.

Werner, à travers le vague de son imagination, a l’esprit
très fin et très observateur ; mais il semble que, dans le rôle
de Charles-Quint, il a pris des couleurs qui ne sont pas
nuancées comme la nature.

Un des beaux moments de la pièce de Luther, c’est lorsqu’on
voit marcher à la diète, d’une part, les évêques, les
cardinaux, toute la pompe enfin de la religion catholique ;
et de l’autre, Luther, Mélanchton, et quelques-uns des
réformés leurs disciples, vêtus de noir, et chantant dans la
langue nationale le cantique qui commence par ces mots :
Notre Dieu est notre forteresse. La magnificence extérieure a
été vantée souvent comme un moyen d’agir sur l’imagination ;
mais quand le christianisme se montre dans sa simplicité
pure et vraie, la poésie du fond de l’âme l’emporte
sur toutes les autres.

L’acte dans lequel se passe le plaidoyer de Luther, en
présence de Charles-Quint, des princes de l’Empire et de la
diète de Worms, commence par le discours de Luther ; mais
l’on n’entend que sa péroraison, parce qu’il est censé avoir
déjà dit tout ce qui concerne sa doctrine. Après qu’il a parlé,
l’on recueille les avis des princes et des députés sur son
procès. Les divers intérêts qui meuvent les hommes, la
peur, le fanatisme, l’ambition, sont parfaitement caractérisés
dans ces avis. Un des votants, entre autres, dit beaucoup
de bien de Luther et de sa doctrine ; mais il ajoute en même
temps « que puisque tout le monde affirme que cela met du
trouble dans l’Empire, il opine, bien qu’à regret, pour
que Luther soit brûlé ». On ne peut s’empêcher d’admirer
dans les ouvrages de Werner la connaissance parfaite qu’il
a des hommes, et l’on voudrait que, sortant de ses rêveries,
il mît plus souvent pied à terre, pour développer dans ses
écrits dramatiques son esprit observateur.

Luther est renvoyé par Charles-Quint, et renfermé pendant
quelque temps dans la forteresse de Wartbourg, parce
que ses amis, à la tête desquels était l’électeur de Saxe, l’y
croyaient plus en sûreté. Il reparaît enfin dans Wittemberg,
où il a établi sa doctrine, ainsi que dans tout le nord de
l’Allemagne.

Vers la fin du cinquième acte, Luther, au milieu de la nuit,
prêche dans l’église contre les anciennes erreurs. Il annonce
qu’elles disparaîtront bientôt, et que le nouveau jour de la
raison va se lever. Dans ce moment, on vit, sur le théâtre
de Berlin, les cierges s’éteindre par degrés, et l’aurore du
jour percer à travers les vitraux de la cathédrale gothique.

La pièce de Luther est si animée, si variée, qu’il est aisé
de concevoir comment elle a ravi tous les spectateurs ; néanmoins
on est souvent distrait de l’idée principale par des
singularités et des allégories qui ne conviennent ni à un
sujet tiré de l’histoire, ni surtout au théâtre.

Catherine, en apercevant Luther, qu’elle détestait,
s’écrie : — Voilà mon idéal ! — et le plus violent amour
s’empare d’elle à cet instant. Werner croit qu’il y a de la
prédestination dans l’amour, et que les êtres créés l’un pour
l’autre doivent se reconnaître à la première vue. C’est une
très agréable doctrine, en fait de métaphysique et de madrigal,
mais qui ne saurait guère être comprise sur la
scène ; d’ailleurs, il n’y a rien de plus étrange que cette
exclamation sur l’idéal, adressée à Martin Luther ; car on
se le représente comme un gros moine savant et scolastique,
à qui ne convient guère l’expression la plus romanesque
qu’on puisse emprunter à la théorie moderne des beaux-arts.

Deux anges, sous la forme d’un jeune homme disciple de
Luther, et d’une jeune fille amie de Catherine, semblent
traverser la pièce avec des hyacinthes et des palmes, comme
des symboles de la pureté et de la foi. Ces deux anges disparaissent
à la fin, et l’imagination les suit dans les airs ;
mais le pathétique est moins pressant, quand on se sert de
tableaux fantastiques pour embellir la situation ; c’est un
autre genre de plaisir, ce n’est plus celui qui naît des émotions
de l’âme ; car l’attendrissement ne peut exister sans
la sympathie. L’on veut juger, sur la scène, les personnages
comme des êtres existants ; blâmer, approuver leurs
actions, les deviner, les comprendre, et se transporter à
leur place, pour éprouver tout l’intérêt de la vie réelle, sans
en redouter les dangers.

Les opinions de Werner, sous le rapport de l’amour et de
la religion, ne doivent pas être légèrement examinées. Ce
qu’il sent est sûrement vrai pour lui ; mais comme, dans ce
genre surtout, la manière de voir et les impressions de chaque
individu sont différentes, il ne faut pas qu’un auteur
fasse servir à propager ses opinions personnelles un art essentiellement
universel et populaire.

Une autre production de Werner, bien belle et bien originale,
c’est Attila. L’auteur prend l’histoire de ce fléau de
Dieu au moment de son arrivée devant Rome. Le premier
acte commence par les gémissements des femmes et des enfants
qui s’échappent d’Aquilée en cendres ; et cette exposition
en mouvement, non seulement excite l’intérêt dès les
premiers vers de la pièce, mais donne une idée terrible de
la puissance d’Attila. C’est un art nécessaire au théâtre, que
de faire juger les principaux personnages, plutôt par l’effet
qu’ils produisent sur les autres, que par un portrait, quelque
frappant qu’il puisse être. Un seul homme, multiplié par
ceux qui lui obéissent, remplit d’épouvante l’Asie et l’Europe.
Quelle image gigantesque de la volonté absolue ce
spectacle n’offre-t-il pas !

A côté d’Attila est une princesse de Bourgogne, Hildegonde,
qui doit l’épouser, et dont il se croit aimé. Cette
princesse nourrit un profond sentiment de vengeance contre
lui, parce qu’il a tué son père et son amant. Elle ne veut
s’unir à lui que pour l’assassiner ; et, par un raffinement
singulier de haine, elle l’a soigné lorsqu’il était blessé, de
peur qu’il ne mourût de l’honorable mort des guerriers.
Cette femme est peinte comme la déesse de la guerre ; ses
cheveux blonds et sa tunique écarlate semblent réunir en
elle l’image de la faiblesse et de la fureur. C’est un caractère
mystérieux, qui a d’abord un grand empire sur l’imagination ;
mais quand ce mystère va toujours croissant,
quand le poète laisse supposer qu’une puissance infernale
s’est emparée d’elle, et que non seulement, à la fin de la
pièce, elle immole Attila pendant la nuit de ses noces, mais
poignarde à côté de lui son fils âgé de quatorze ans, il n’y a
plus de trait de femme dans cette créature, et l’aversion qu’elle
inspire l’emporte sur l’effroi qu’elle peut causer. Néanmoins,
tout ce rôle d’Hildegonde est une invention originale ; et, dans
un poème épique, où l’on admettrait les personnages allégoriques,
cette furie, sous des traits doux, attachée au pas d’un
tyran, comme la flatterie perfide, produirait sans doute un
grand effet.

Enfin il paraît, ce terrible Attila, au milieu des flammes
qui ont consumé la ville d’Aquilée ; il s’assied sur les ruines
des palais qu’il vient de renverser, et semble à lui seul
chargé d’accomplir en un jour l’œuvre des siècles. Il a
comme une sorte de superstition envers lui-même, il est
l’objet de son culte, il croit en lui, il se regarde comme l’instrument
des décrets du ciel, et cette conviction mêle un certain
système d’équité à ses crimes. Il reproche à ses ennemis
leurs fautes, comme s’il n’en avait pas commis plus
qu’eux tous ; il est féroce, et néanmoins c’est un barbare
généreux ; il est despote, et se montre pourtant fidèle à sa
promesse ; enfin, au milieu des richesses du monde, il vit
comme un soldat, et ne demande à la terre que la jouissance
de la conquérir.

Attila remplit les fonctions de juge dans la place publique,
et là il prononce sur les délits portés devant son tribunal
d’après un instinct naturel, qui va plus au fond des actions
que les lois abstraites dont les décisions sont les mêmes
pour tous les cas. Il condamne son ami, coupable de parjure,
l’embrasse en pleurant, mais ordonne qu’à l’instant il
soit déchiré par des chevaux : l’idée d’une nécessité inflexible
le dirige ; et sa propre volonté lui paraît à lui-même cette
nécessité. Les mouvements de son âme ont une sorte de rapidité
et de décision qui exclut toute nuance ; il semble que
cette âme se porte, comme une force physique, irrésistiblement
et tout entière dans la direction qu’elle suit. Enfin
on amène devant son tribunal un fratricide ; et comme il a
tué son frère, il se trouble, et refuse de juger le criminel.
Attila, malgré tous ses forfaits, se croyait chargé d’accomplir
la justice divine sur la terre, et, près de condamner un
homme pour un attentat pareil à celui dont sa propre vie a
été souillée, quelque chose qui tient du remords le saisit au
fond de l’âme.

Le second acte est une peinture vraiment admirable de la
cour de Valentinien à Rome. L’auteur met en scène, avec
autant de sagacité que de justesse, la frivolité du jeune empereur
Valentinien, que le danger de son empire ne détourne
pas de ses amusements accoutumés ; l’insolence de l’impératrice-mère,
qui ne sait pas dompter la moindre de ses
haines, quand il s’agit du bonheur de l’empire, et qui se
prête à toutes les bassesses, dès qu’un danger personnel la
menace. Les courtisans, infatigables dans leurs intrigues,
cherchent encore à se nuire les uns aux autres, à la veille
de la ruine de tous : et la vieille Rome est punie par un barbare,
de s’être montrée elle-même si tyrannique envers le
monde : ce tableau est d’un poète historien comme Tacite.

Au milieu de ces caractères si vrais, apparaît le pape Léon,
personnage sublime donné par l’histoire, et la princesse Honoria,
dont Attila réclame l’héritage, afin de le lui rendre.
Honoria éprouve en secret un amour passionné pour le fier
conquérant qu’elle n’a jamais vu, mais dont la gloire l’enflamme.
On voit que l’intention de l’auteur a été de faire
d’Honoria et d’Hildegonde le bon et le mauvais génie d’Attila ;
et déjà l’allégorie qu’on croit entrevoir dans ces personnages
refroidit l’intérêt dramatique qu’ils pourraient inspirer. Cet
intérêt néanmoins se relève admirablement dans plusieurs
scènes de la pièce, mais surtout lorsque Attila, après avoir
défait les troupes de l’empereur Valentinien, marche à
Rome, et rencontre sur sa route le pape Léon, porté sur un
brancard, et précédé de la pompe sacerdotale.

Léon le somme, au nom de Dieu, de ne pas entrer dans
la ville éternelle. Attila ressent tout à coup une terreur religieuse
jusqu’alors étrangère à son âme. Il croit voir dans le
ciel saint Pierre qui, l’épée nue, lui défend d’avancer. Cette
scène est le sujet d’un admirable tableau de Raphaël. D’un
côté, le plus grand calme règne sur la figure du vieillard
sans défense, entouré par d’autres vieillards qui se confient,
comme lui, à la protection de Dieu ; et de l’autre, l’effroi se
peint sur la redoutable figure du roi des Huns ; son cheval
même se cabre à l’éclat de la lumière céleste, et les guerriers
de l’invincible baissent les yeux devant les cheveux
blancs du saint homme, qui passe sans crainte au milieu
d’eux.

Les paroles du poète expriment très bien la sublime intention
du peintre, le discours de Léon est une hymne inspirée ;
et la manière dont la conversion du guerrier du Nord est indiquée
me semble aussi vraiment belle. Attila, les yeux
tournés vers le ciel, et contemplant l’apparition qu’il croit
voir, appelle Édécon, l’un des chefs de son armée, et lui dit :


« Édécon, n’aperçois-tu pas là-haut un géant terrible ? ne
l’aperçois-tu pas là, au-dessus de la place même où le vieillard
s’est fait voir à la clarté du soleil » ?

Édécon.

« Je ne vois que des corbeaux qui se précipitent en troupe
sur les morts qui vont leur servir de pâture.

Attila.

« Non, c’est un fantôme ; c’est peut-être l’image de celui
qui peut seul absoudre ou condamner. Le vieillard ne l’a-t-il
pas prédit ? Voilà ce géant dont la tête est dans le ciel et
dont les pieds touchent la terre ; il menace de ses flammes
la place où nous sommes ; il est là devant nous, immobile ;
il dirige contre moi, comme un juge, son épée flamboyante.

Édécon.

« Ces flammes, ce sont les feux du ciel qui dorent dans ce
moment les coupoles des temples de Rome.

Attila.

« Oui, c’est un temple d’or, orné de perles, qu’il porte
sur sa tête blanchie ; d’une main il tient l’épée flamboyante,
et de l’autre deux clefs d’airain, entourées de fleurs et de
rayons ; deux clefs que le géant a reçues sans doute des
mains de Wodan, pour ouvrir ou fermer les portes de
Walhalla[1] ».




[1] Walhalla est le paradis des Scandinaves.



Dès cet instant, la religion chrétienne agit sur l’âme d’Attila,
malgré les croyances de ses ancêtres, et il ordonne à son
armée de s’éloigner de Rome.

On voudrait que la tragédie finît là, et il y aurait déjà bien
assez de beautés pour plusieurs pièces bien ordonnées ; mais
il arrive un cinquième acte, pendant lequel Léon, qui est un
pape beaucoup trop initié dans la théorie mystique de
l’amour, conduit la princesse Honoria dans le camp d’Attila,
la nuit même où Hildegonde l’épouse et l’assassine. Le
pape, qui sait d’avance cet événement, le prédit sans l’empêcher,
parce qu’il faut que le sort d’Attila s’accomplisse.
Honoria et le pape Léon prient pour Attila sur le théâtre.
La pièce finit par un alleluia, et, s’élevant vers le ciel
comme un encens de poésie, elle s’évapore au lieu de se terminer.

La versification de Werner est pleine des admirables secrets
de l’harmonie, et l’on ne saurait donner en français
l’idée de son talent à cet égard. Je me souviens, entre autres,
dans une de ses tragédies tirées de l’histoire de Pologne,
de l’effet merveilleux d’un chœur de jeunes ombres qui
apparaissent dans les airs : le poète sait changer l’allemand
en une langue molle et douce, que ces ombres fatiguées et
désintéressées articulent avec des sons à demi formés ; tous
les mots qu’elles prononcent, toutes les rimes des vers sont,
pour ainsi dire, vaporeuses. Le sens aussi des paroles est
admirablement adapté à la situation ; elles peignent si bien
un froid repos, un terne regard ! on y entend le retentissement
lointain de la vie ; et le pâle reflet des impressions effacées
jette sur toute la nature comme un voile de nuages.

S’il y a dans les pièces de Werner des ombres qui ont
vécu, on y trouve aussi quelquefois des personnages fantastiques
qui semblent n’avoir pas encore reçu l’existence terrestre.
Dans le prologue de Tarare de Beaumarchais, un génie
demande à ces êtres imaginaires s’ils veulent naître ; et l’un
d’entre eux répond : — Je ne m’y sens aucun empressement. — Cette
spirituelle réponse pourrait s’appliquer à la plupart
de ces figures allégoriques qu’on voudrait introduire sur le
théâtre allemand.

Werner a composé sur les Templiers une pièce en deux
volumes, les Fils de la Vallée, d’un grand intérêt pour ceux
qui sont initiés dans la doctrine des ordres secrets ; car c’est
plutôt l’esprit de ces ordres que la couleur historique qui s’y
fait remarquer. Le poète cherche à rattacher les Francs-Maçons
aux Templiers, et s’applique à faire voir que les mêmes traditions
et le même esprit se sont toujours conservés parmi
eux. L’imagination de Werner se plaît singulièrement à ces
associations, qui ont l’air de quelque chose de surnaturel,
parce qu’elles multiplient d’une façon extraordinaire la force
de chacun, en donnant à tous une tendance semblable.
Cette pièce, ou ce poème des Fils de la Vallée, a produit une
grande sensation en Allemagne ; je doute qu’il obtînt autant
de succès parmi nous.

Une autre composition de Werner, très digne de remarque,
c’est celle qui a pour sujet l’introduction du christianisme
en Prusse et en Livonie. Ce roman dramatique est intitulé,
la Croix sur la Baltique. Il y règne un sentiment très vif
de ce qui caractérise le Nord : la pêche de l’ambre, les montagnes
hérissées de glace, l’âpreté du climat, l’action rapide
de la belle saison, l’hostilité de la nature, la rudesse que
cette lutte doit inspirer à l’homme ; l’on reconnaît dans ces
tableaux un poète qui a puisé dans ses propres sensations
ce qu’il exprime et ce qu’il décrit.

J’ai vu jouer, sur un théâtre de société, une pièce de la
composition de Werner, intitulée le Vingt-quatre février,
pièce sur laquelle les opinions doivent être très partagées.
L’auteur suppose que, dans les solitudes de la Suisse, il y
avait une famille de paysans qui s’était rendue coupable des
plus grands crimes, et que la malédiction paternelle poursuivait
de père en fils. La troisième génération maudite
présente le spectacle d’un homme qui a été la cause de la
mort de son père en l’outrageant ; le fils de ce malheureux
a, dans son enfance, tué sa propre sœur par un jeu cruel,
mais sans savoir ce qu’il faisait. Après cet affreux événement,
il a disparu. Les travaux du père parricide ont toujours
été frappés de malheur depuis ce temps ; ses champs
sont devenus stériles, ses bestiaux ont péri, la pauvreté la
plus horrible l’accable ; ses créanciers le menacent de s’emparer
de sa cabane, et de le jeter dans une prison ; sa
femme va se trouver seule, errante au milieu des neiges des
Alpes. Tout à coup arrive le fils, absent depuis vingt années.
Des sentiments doux et religieux l’animent ; il est
plein de repentir, quoique son intention n’ait pas été coupable.
Il revient chez son père ; et, ne pouvant en être reconnu,
il veut d’abord lui cacher son nom, pour gagner son
affection avant de se dire son fils ; mais le père devient
avide et jaloux, dans sa misère, de l’argent que porte avec
lui cet hôte, qui lui paraît un étranger vagabond et suspect ;
et, quand l’heure de minuit sonne, le vingt-quatre février,
anniversaire de la malédiction paternelle dont la famille
entière est frappée, il plonge un couteau dans le sein de
son fils. Celui-ci révèle, en expirant, son secret à l’homme
doublement coupable, assassin de son père et de son enfant,
et le misérable va se livrer au tribunal qui doit le condamner.

Ces situations sont terribles ; elles produisent, on ne saurait
le nier, un grand effet ; cependant on admire bien plus
la couleur poétique de cette pièce, et la gradation des motifs
tirés des passions, que le sujet sur lequel elle est fondée.

Transporter la destinée funeste de la famille des Atrides
chez les hommes du peuple, c’est trop rapprocher des spectateurs
le tableau des crimes. L’éclat du rang et la distance
des siècles donnent à la scélératesse elle-même un genre de
grandeur qui s’accorde mieux avec l’idéal des arts, mais
quand vous voyez le couteau au lieu du poignard ; quand le
site, les mœurs, les personnages, peuvent se rencontrer
sous vos yeux, vous avez peur comme dans une chambre
noire ; mais ce n’est pas là le noble effroi qu’une tragédie
doit causer.

Cependant, cette puissance de la malédiction paternelle
qui semble représenter la Providence sur la terre, remue
l’âme fortement. La fatalité des anciens est un caprice du
destin ; mais la fatalité, dans le christianisme, est une vérité
morale sous une forme effrayante. Quand l’homme ne cède
pas au remords, l’agitation même que ce remords lui fait
éprouver le précipite dans de nouveaux crimes ; la conscience
repoussée se change en un fantôme qui trouble la
raison.

La femme du paysan criminel est poursuivie par le souvenir
d’une romance qui raconte un parricide ; et seule,
pendant son sommeil, elle ne peut s’empêcher de la répéter
à demi-voix, comme ces pensées confuses et involontaires
dont le retour funeste semble un présage intime du sort.

La description des Alpes et de leur solitude est de la plus
grande beauté ; la demeure du coupable, la chaumière où se
passe la scène, est loin de toute habitation ; la cloche d’aucune
église ne s’y fait entendre, et l’heure n’y est annoncée
que par la pendule rustique, dernier meuble dont la pauvreté
n’a pu se résoudre à se séparer : le son monotone de
cette pendule, dans le fond de ces montagnes où le bruit de
la vie n’arrive plus, produit un frémissement singulier. On
se demande pourquoi du temps dans ce lieu ; pourquoi la
division des heures, quand nul intérêt ne les varie : et
quand celle du crime se fait entendre, on se rappelle cette
belle idée d’un missionnaire qui supposait que, dans l’enfer,
les damnés demandaient sans cesse : — Quelle heure est-il ?
et qu’on leur répondait : — L’éternité.

On a reproché à Werner de mettre dans ses tragédies des
situations qui prêtent aux beautés lyriques plutôt qu’au
développement des passions théâtrales. On peut l’accuser
d’un défaut contraire dans la pièce du Vingt-quatre février.
Le sujet de cette pièce, et les mœurs qu’elle représente,
sont trop rapprochés de la vérité, et d’une vérité atroce, qui
ne devrait point entrer dans le cercle des beaux-arts. Ils
sont placés entre le ciel et la terre ; et le beau talent de
Werner quelquefois s’élève au-dessus, quelquefois descend
au-dessous de la région dans laquelle les fictions doivent
rester.



CHAPITRE XXV

Diverses pièces du théâtre allemand et danois.

Les ouvrages dramatiques de Kotzebue sont traduits dans
plusieurs langues. Il serait donc superflu de s’occuper à les
faire connaître. Je dirai seulement qu’aucun juge impartial
ne peut lui refuser une intelligence parfaite des effets du
théâtre. Les Deux Frères, Misanthropie et Repentir, les Hussites,
les Croisés, Hugo Grotius, Jeanne de Montfaucon, la
Mort de Rolla, etc., excitent l’intérêt le plus vif partout où
ces pièces sont jouées. Toutefois, il faut avouer que Kotzebue
ne sait donner à ses personnages ni la couleur des
siècles dans lesquels ils ont vécu, ni les traits nationaux, ni
le caractère que l’histoire leur assigne. Ces personnages, à
quelque pays, à quelque siècle qu’ils appartiennent, se
montrent toujours contemporains et compatriotes ; ils ont
les mêmes opinions philosophiques, les mêmes mœurs modernes,
et, soit qu’il s’agisse d’un homme de nos jours ou
de la fille du Soleil, l’on ne voit jamais dans ces pièces qu’un
tableau naturel et pathétique du temps présent. Si le talent
théâtral de Kotzebue, unique en Allemagne, pouvait être
réuni avec le don de peindre les caractères tels que l’histoire
nous les transmet, et si son style poétique s’élevait à la
hauteur des situations dont il est l’ingénieux inventeur, le
succès de ses pièces serait aussi durable qu’il est brillant.

Au reste, rien n’est si rare que de trouver dans le même
homme les deux facultés qui constituent un grand auteur
dramatique : l’habileté dans son métier, si l’on peut s’exprimer
ainsi, et le génie dont le point de vue est universel : ce
problème est la difficulté de la nature humaine tout entière ;
et l’on peut toujours remarquer quels sont, parmi les hommes,
ceux en qui le talent de la conception ou celui de
l’exécution domine ; ceux qui sont en relation avec tous les
temps, ou particulièrement propres au leur ; cependant,
c’est dans la réunion des qualités opposées que consistent
les phénomènes en tout genre.

La plupart des pièces de Kotzebue renferment quelques
situations d’une grande beauté. Dans les Hussites, lorsque
Procope, successeur de Ziska, met le siège devant Naumbourg,
les magistrats prennent la résolution d’envoyer tous
les enfants de la ville au camp ennemi, pour demander la
grâce des habitants. Ces pauvres enfants doivent aller seuls
implorer les fanatiques soldats, qui n’épargnaient ni le sexe
ni l’âge. Le bourgmestre offre le premier ses quatre fils,
dont le plus âgé a douze ans, pour cette expédition périlleuse.
La mère demande qu’au moins il y en ait un qui reste
auprès d’elle ; le père a l’air d’y consentir, et il se met à
rappeler successivement les défauts de chacun de ses enfants,
afin que la mère déclare quels sont ceux qui lui inspirent le
moins d’intérêt ; mais chaque fois qu’il commence à en blâmer
un, la mère assure que c’est celui de tous qu’elle préfère,
et l’infortunée est enfin obligée de convenir que le
cruel choix est impossible, et qu’il vaut mieux que tous partagent
le même sort.

Au second acte, on voit le camp des Hussites : tous ces
soldats, dont la figure est si menaçante, reposent sous leurs
tentes. Un léger bruit excite leur attention ; ils aperçoivent
dans la plaine une foule d’enfants qui marchent en troupe,
une branche de chêne à la main ; ils ne peuvent concevoir
ce que cela signifie ; et, prenant leurs lances, ils se placent
à l’entrée du camp pour en défendre l’approche. Les enfants
avancent sans crainte au-devant des lances, et les Hussites
reculent toujours involontairement, irrités d’être attendris,
et ne comprenant pas eux-mêmes ce qu’ils éprouvent. Procope
sort de sa tente ; il se fait amener le bourgmestre, qui avait
suivi de loin les enfants, et lui ordonne de désigner ses fils. Le
bourgmestre s’y refuse ; les soldats de Procope le saisissent,
et, dans cet instant, les quatre enfants sortent de la foule
et se précipitent dans les bras de leur père. — Tu les connais
tous à présent, dit le bourgmestre à Procope : ils se
sont nommés eux-mêmes. — La pièce finit heureusement ;
et le troisième acte se passe tout en félicitations : mais le
second acte est du plus grand intérêt théâtral.

Des scènes de roman font tout le mérite de la pièce des
Croisés. Une jeune fille, croyant que son amant a péri dans
les guerres, s’est faite religieuse à Jérusalem, dans un ordre
consacré à servir les malades. On amène dans son couvent
un chevalier dangereusement blessé ; elle vient couverte de
son voile, et, ne levant pas les yeux sur lui, elle se met à
genoux pour le panser. Le chevalier, dans ce moment de
douleur, prononce le nom de sa maîtresse ; l’infortunée
reconnaît ainsi son amant. Il veut l’enlever ; l’abbesse du
couvent découvre son dessein et le consentement que la
religieuse y a donné. Elle la condamne, dans sa fureur, à
être ensevelie vivante ; et le malheureux chevalier, errant
vainement autour de l’église, entend l’orgue et les voix souterraines
qui célèbrent le service des morts pour celle qui
vit encore et qui l’aime. Cette situation est déchirante ; mais
tout finit de même heureusement. Les Turcs, conduits par
le jeune chevalier, viennent délivrer la religieuse. Un couvent
d’Asie, dans le treizième siècle, est traité comme les
Victimes cloîtrées, pendant la révolution de France ; et des
maximes douces, mais un peu faciles, terminent la pièce à la
satisfaction de tout le monde.

Kotzebue a fait un drame de l’anecdote de Grotius mis en
prison par le prince d’Orange, et délivré par ses amis, qui
trouvent le moyen de l’emporter de sa forteresse, caché
dans une caisse de livres. Il y a des situations très remarquables
dans cette pièce : un jeune officier, amoureux de la
fille de Grotius, apprend d’elle qu’elle cherche à faire évader
son père, et lui promet de la seconder dans ce projet ; mais
le commandant, son ami, obligé de s’éloigner pour vingt-quatre
heures, lui confie les clefs de la citadelle. Il y a peine
de mort contre le commandant lui-même, si le prisonnier
s’échappe en son absence. Le jeune lieutenant, responsable
de la vie de son ami, empêche le père de sa maîtresse de
se sauver, en le forçant à rentrer dans sa prison, au moment
où il était prêt à monter dans la barque préparée pour le
délivrer. Le sacrifice que fait ce jeune lieutenant, en s’exposant
ainsi à l’indignation de sa maîtresse, est vraiment
héroïque ; lorsque le commandant revient, et que l’officier
n’occupe plus la place de son ami, il trouve le moyen d’attirer
sur lui, par un noble mensonge, la peine capitale portée
contre ceux qui ont tenté une seconde fois de faire sauver
Grotius, et qui y ont enfin réussi. La joie du jeune
homme, lorsque son arrêt de mort lui garantit le retour de
l’estime de sa maîtresse, est de la plus touchante beauté ;
mais, à la fin, il y a tant de magnanimité dans Grotius, qui
revient se constituer prisonnier pour sauver le jeune
homme, dans le prince d’Orange, dans la fille, dans l’auteur
même, qu’on n’a plus qu’à dire amen à tout. On a pris les
situations de cette pièce dans un drame français ; mais elles
sont attribuées à des personnages inconnus, et Grotius ni le
prince d’Orange n’y sont nommés. C’est très sagement fait ;
car il n’y a rien dans l’allemand qui convienne spécialement
au caractère de ces deux hommes, tels que l’histoire
nous les représente.

Jeanne de Montfaucon étant une aventure de chevalerie,
de l’invention de Kotzebue, il a été plus libre que dans
toute autre pièce, de traiter le sujet à sa manière. Une
actrice charmante, madame Unzelmann, jouait le principal
rôle ; et la manière dont elle défendait son cœur et son
château contre un chevalier discourtois, faisait au théâtre
une impression très agréable. Tour à tour guerrière et désespérée,
son casque ou ses cheveux épars servaient à l’embellir ;
mais les situations de ce genre prêtent bien plus à
la pantomime qu’à la parole, et les mots ne sont là que
pour achever les gestes.

La Mort de Rolla est d’un mérite supérieur à tout ce que
je viens de citer ; le célèbre Shéridan en a fait une pièce
intitulée Pizarre, qui a eu le plus grand succès en Angleterre ;
un mot à la fin de la pièce est d’un effet admirable.
Rolla, chef des Péruviens, a longtemps combattu contre les
Espagnols ; il aimait Cora, la fille du Soleil, et néanmoins il
a généreusement travaillé à vaincre les obstacles qui la
séparaient d’Alonso. Un an après leur hymen, les Espagnols
enlèvent le fils de Cora qui venait de naître ; Rolla s’expose
à tous les périls pour le retrouver ; il le rapporte enfin couvert
de sang dans son berceau ; Rolla voit la terreur de la
mère à cet aspect. « Rassure-toi, lui dit-il ; ce sang-là, c’est
le mien » ! et il expire.

Quelques écrivains allemands n’ont pas été justes, ce
me semble, envers le talent dramatique de Kotzebue ;
mais il faut reconnaître les motifs estimables de cette
prévention ; Kotzebue n’a pas toujours respecté dans ses
pièces la vertu sévère et la religion positive ; il s’est permis
un tel tort, non par système, ce me semble, mais pour
produire, selon l’occasion, plus d’effet au théâtre ; il n’en
est pas moins vrai que des critiques austères ont dû l’en
blâmer. Il paraît lui-même, depuis quelques années, se conformer
à des principes plus réguliers ; et, loin que son
talent y perde, il y a beaucoup gagné. La hauteur et la fermeté
de la pensée tiennent toujours par des liens secrets à
la pureté de la morale.

Kotzebue, et la plupart des auteurs allemands, avaient
emprunté de Lessing l’opinion qu’il fallait écrire en prose
pour le théâtre, et rapprocher toujours le plus possible la
tragédie du drame ; Gœthe et Schiller, par leurs derniers
ouvrages, et les écrivains de la nouvelle école, ont renversé
ce système : l’on pourrait plutôt reprocher à ces écrivains
l’excès contraire, c’est-à-dire, une poésie trop exaltée, et
qui détourne l’imagination de l’effet théâtral. Dans les auteurs
dramatiques qui, comme Kotzebue, ont adopté les
principes de Lessing, on trouve presque toujours de la simplicité
et de l’intérêt ; Agnès de Bernau, Jules de Tarente,
don Diégo et Léonore, ont été représentés avec beaucoup de
succès, et un succès mérité ; comme ces pièces sont traduites
dans le recueil de Friedel, il est inutile d’en rien citer. Il me
semble que don Diégo et Léonore surtout, pourraient, avec
quelques changements, réussir sur le théâtre français. Il faudrait
y conserver la touchante peinture de cet amour profond
et mélancolique, qui pressent le malheur avant même qu’aucun
revers l’annonce : les Écossais appellent ces pressentiments
du cœur la seconde vue de l’homme ; ils ont tort de l’appeler
la seconde ; c’est la première, et peut-être la seule vraie.

Parmi les tragédies en prose qui s’élèvent au-dessus du
genre du drame, il faut compter quelques essais de Gerstenberg.
Il a imaginé de choisir la mort d’Ugolin pour sujet
d’une tragédie ; l’unité de lieu y est forcée, puisque la pièce
commence et finit dans la tour où périt Ugolin avec ses
trois fils ; quant à l’unité de temps, il faut plus de vingt-quatre
heures pour mourir de faim ; mais, du reste, l’événement
est toujours le même, et seulement l’horreur croissante
en marque le progrès. Il n’y a rien de plus sublime
dans le Dante que la peinture du malheureux père, qui a
vu périr ses trois enfants à côté de lui, et s’acharne dans
les enfers sur le crâne du farouche ennemi dont il fut la
victime ; mais cet épisode ne saurait être le sujet d’un
drame. Il ne suffit pas d’une catastrophe pour faire une tragédie ;
la pièce de Gerstenberg contient des beautés énergiques ;
et le moment où l’on entend murer la prison cause
la plus terrible impression que l’âme puisse éprouver ;
c’est la mort vivante ; mais le désespoir ne peut se soutenir
pendant cinq actes ; le spectateur doit en mourir ou se consoler ;
et l’on pourrait appliquer à cette tragédie ce qu’un
spirituel Américain, M. G. Morris, disait des Français en
1790 : Ils ont traversé la liberté. Traverser le pathétique,
c’est-à-dire, aller au delà de l’émotion que les forces de
l’âme sont capables de supporter, c’est en manquer l’effet.

Klinger, connu par d’autres écrits pleins de profondeur
et de sagacité, a composé une tragédie d’un grand intérêt,
intitulée les Jumeaux. La rage qu’éprouve celui des deux
frères qui passe pour le cadet, sa révolte contre un droit
d’aînesse, l’effet d’un instant, est admirablement peinte
dans cette pièce : quelques écrivains ont prétendu que c’est
à ce genre de jalousie qu’il faut attribuer le destin du masque
de fer : quoi qu’il en soit, on comprend très bien comment
la haine que le droit d’aînesse peut exciter doit être
plus vive entre des jumeaux. Les deux frères sortent tous
les deux à cheval : on attend leur retour ; le jour se passe
sans qu’ils reparaissent ; mais le soir on aperçoit de loin le
cheval de l’aîné qui revient seul dans la maison du père :
une circonstance aussi simple ne pourrait guère se raconter
dans nos tragédies, et cependant elle glace le sang dans les
veines : le frère a tué le frère ; et le père, indigné, venge la
mort d’un fils sur le dernier qui lui reste. Cette tragédie,
pleine de chaleur et d’éloquence, ferait, ce me semble, un
effet prodigieux, s’il s’agissait de personnages célèbres ;
mais on a de la peine à concevoir des passions si violentes
pour l’héritage d’un château sur le bord du Tibre. On ne
saurait trop le répéter, il faut, pour la tragédie, des sujets
historiques ou des traditions religieuses qui réveillent de
grands souvenirs dans l’âme des spectateurs ; car, dans les
fictions, comme dans la vie, l’imagination réclame le passé,
quelque avide qu’elle soit de l’avenir.

Les écrivains de la nouvelle école littéraire en Allemagne
ont plus que tous les autres du grandiose dans la manière
de concevoir les beaux-arts ; et toutes leurs productions, soit
qu’elles réussissent ou non sur la scène, sont combinées
d’après des réflexions et des pensées dont l’analyse intéresse ;
mais on n’analyse pas au théâtre, et l’on a beau démontrer
que telle pièce devrait réussir, si le spectateur
reste froid, la bataille dramatique est perdue ; le succès, à
quelques exceptions près, est dans les arts la preuve du talent ;
le public est presque toujours un juge de beaucoup
d’esprit, quand des circonstances passagères n’altèrent pas
son opinion.

La plupart de ces tragédies allemandes, que leurs auteurs
mêmes ne destinent point à la représentation, sont néanmoins
de très beaux poèmes. L’un des plus remarquables
c’est Geneviève de Brabant, dont Tieck est l’auteur : l’ancienne
légende qui fait vivre cette sainte dix ans dans
un désert, avec des herbes et des fruits, n’ayant pour
son enfant d’autre secours que le lait d’une biche fidèle,
est admirablement bien traitée dans ce roman dialogué. La
pieuse résignation de Geneviève est peinte avec les couleurs
de la poésie sacrée ; et le caractère de l’homme qui
l’accuse, après avoir voulu vainement la séduire, est tracé
de main de maître ; ce coupable conserve au milieu de ses
crimes une sorte d’imagination poétique qui donne à ses
actions, comme à ses remords, une originalité sombre.
L’exposition de cette pièce se fait par saint Boniface, qui
raconte ce dont il s’agit, et débute en ces termes : « Je suis
saint Boniface, qui viens ici pour vous dire, etc. ». Ce n’est
point par hasard que cette forme a été choisie par l’auteur ;
il montre trop de profondeur et de finesse dans ses autres
écrits, et en particulier dans l’ouvrage même qui commence
ainsi, pour qu’on ne voie pas clairement qu’il a voulu se
faire naïf comme un contemporain de Geneviève ; mais, à
force de prétendre ressusciter l’ancien temps, on arrive à
un certain charlatanisme de simplicité qui fait rire, quelque
grave raison qu’on ait d’ailleurs pour être touché. Sans
doute il faut savoir se transporter dans le siècle que
l’on veut peindre ; mais il ne faut pas non plus entièrement
oublier le sien. La perspective des tableaux, quel que soit
l’objet qu’ils représentent, doit toujours être prise d’après
le point de vue des spectateurs.

Parmi les auteurs qui sont restés fidèles à l’imitation des
anciens, il faut placer Collin au premier rang. Vienne s’honore
de ce poète, l’un des plus estimés en Allemagne, et
peut-être depuis longtemps l’unique en Autriche. Sa tragédie
de Régulus réussirait en France, si elle y était connue.
Il y a, dans la manière d’écrire de Collin, un mélange d’élévation
et de sensibilité, de sévérité romaine et de douceur
religieuse, fait pour concilier le goût des anciens et celui des
modernes. La scène de sa tragédie de Polyxène, où Calchas
commande à Néoptolème d’immoler la fille de Priam sur le
tombeau d’Achille, est une des plus belles choses qu’on
puisse entendre. L’appel des divinités infernales, réclamant
une victime pour apaiser les morts, est exprimé avec une
force ténébreuse, une terreur souterraine qui semble nous
révéler des abîmes sous nos pas. Sans doute on est sans
cesse ramené à l’admiration des sujets antiques, et jusqu’à
présent tous les efforts des modernes, pour tirer de leur propre
fonds de quoi égaler les Grecs, n’ont point encore
réussi ; cependant il faut atteindre à cette noble gloire ; car
non seulement l’imitation s’épuise, mais l’esprit de notre
temps se fait toujours sentir dans la manière dont nous traitons
les fables ou les faits de l’antiquité. Collin lui-même,
par exemple, quoiqu’il ait conduit sa pièce de Polyxène avec
une grande simplicité dans les premiers actes, la complique
vers la fin par une multitude d’incidents. Les Français ont
mêlé la galanterie du siècle de Louis XIV aux sujets antiques ;
les Italiens les traitent souvent avec une affectation ampoulée ;
les Anglais, naturels en tout, n’ont imité, sur leur
théâtre, que les Romains, parce qu’ils se sentaient des
rapports avec eux. Les Allemands font entrer la philosophie
métaphysique, ou la variété des événements romanesques,
dans leurs tragédies tirées des sujets grecs. Jamais un
écrivain de nos jours ne pourra parvenir à composer de la
poésie antique. Il vaudrait donc mieux que notre religion et
nos mœurs nous créassent une poésie moderne, belle aussi
par sa propre nature, comme celle des anciens.

Un Danois, Œhlenschlæger, a traduit lui-même ses pièces
en allemand. L’analogie des deux langues permet d’écrire
également bien dans toutes les deux, et déjà Baggesen, aussi
Danois, avait donné l’exemple d’un grand talent de versification
dans un idiome étranger. On trouve dans les tragédies
d’Œhlenschlæger une belle imagination dramatique. On
dit qu’elles ont eu beaucoup de succès sur le théâtre de
Copenhague : à la lecture, elles excitent l’intérêt sous deux
rapports principaux ; d’abord, parce que l’auteur a su quelquefois
réunir la régularité française à la diversité des
situations qui plaît aux Allemands, et secondement, parce
qu’il a représenté d’une manière à la fois poétique et vraie
l’histoire et les fables des pays habités jadis par les
Scandinaves.

Nous connaissons à peine le Nord, qui touche aux confins
de la terre vivante ; les longues nuits des contrées septentrionales,
pendant lesquelles le reflet de la neige sert
seul de lumière à la terre ; ces ténèbres qui bordent l’horizon
dans le lointain, lors même que la voûte des cieux est
éclairée par les étoiles, tout semble donner l’idée d’un espace
inconnu, d’un univers nocturne dont notre monde est
environné. Cet air si froid qu’il congèle le souffle de la respiration,
fait rentrer la chaleur dans l’âme ; et la nature,
dans ces climats, ne paraît faite que pour repousser l’homme
en lui-même.

Les héros, dans les fictions de la poésie du Nord, ont
quelque chose de gigantesque. La superstition est réunie,
dans leur caractère, à la force, tandis que partout ailleurs,
elle semble le partage de la faiblesse. Des images tirées
de la rigueur du climat caractérisent la poésie des Scandinaves :
ils appellent les vautours les loups de l’air ; les lacs
bouillants formés par les volcans conservent pendant l’hiver
les oiseaux qui se retirent dans l’atmosphère dont ces
lacs sont environnés : tout porte, dans ces contrées nébuleuses,
un caractère de grandeur et de tristesse.

Les nations scandinaves avaient une sorte d’énergie physique
qui semblait exclure la délibération, et faisait mouvoir
la volonté comme un rocher qui se précipite en bas de la
montagne. Ce n’est pas assez des hommes de fer de l’Allemagne,
pour se faire l’idée de ces habitants de l’extrémité
du monde ; ils réunissent l’irritabilité de la colère à la froideur
persévérante de la résolution, et la nature elle-même
n’a pas dédaigné de les peindre en poète, lorsqu’elle a placé
dans l’Islande le volcan qui vomit des torrents de feu du
sein d’une neige éternelle.

Œhlenschlæger s’est créé une carrière toute nouvelle, en
prenant pour sujet de ses pièces les traditions héroïques de
sa patrie ; et, si l’on suit cet exemple, la littérature du
Nord pourra devenir un jour aussi célèbre que celle de
l’Allemagne.

C’est ici que je termine l’aperçu que j’ai voulu donner des
pièces du théâtre allemand, qui tenaient de quelque manière
à la tragédie. Je ne ferai point le résumé des défauts
et des qualités que ce tableau peut présenter. Il y a tant de
diversité dans les talents et dans les systèmes des poètes
dramatiques allemands, que le même jugement ne saurait
être applicable à tous. Au reste, le plus grand éloge qu’on
puisse leur donner, c’est cette diversité même ; car, dans
l’empire de la littérature, comme dans beaucoup d’autres,
l’unanimité est presque toujours un signe de servitude.



CHAPITRE XXVI

De la Comédie.

L’idéal du caractère tragique consiste, dit W. Schlegel,
dans le triomphe que la volonté remporte sur le destin, ou sur
nos passions ; le comique exprime au contraire l’empire de
l’instinct physique sur l’existence morale : de là vient que
partout la gourmandise et la poltronnerie sont un sujet inépuisable
de plaisanteries. Aimer la vie paraît à l’homme ce
qu’il y a de plus ridicule et de plus vulgaire, et c’est un
noble attribut de l’âme que ce rire qui saisit les créatures
mortelles, quand on leur offre le spectacle d’une d’entre
elles pusillanime devant la mort.

Mais quand on sort du cercle un peu commun de ces
plaisanteries universelles, lorsqu’on arrive aux ridicules de
l’amour-propre, ils se varient à l’infini, selon les habitudes
et les goûts de chaque nation. La gaîté peut tenir aux inspirations
de la nature ou aux rapports de la société ; dans
le premier cas, elle convient aux hommes de tous les pays ;
dans le second, elle diffère selon les temps, les lieux et les
mœurs ; car les efforts de la vanité ayant toujours pour objet
de faire impression sur les autres, il faut savoir ce qui vaut
le plus de succès dans telle époque et dans tel lieu, pour
connaître vers quel but les prétentions se dirigent : il y a
même des pays où c’est la mode qui rend ridicule, elle qui
semble avoir pour but de mettre chacun à l’abri de la moquerie,
en donnant à tous une manière d’être semblable.

Dans les comédies allemandes, la peinture du grand
monde est, en général, assez médiocre ; il y a peu de bons
modèles qu’on puisse suivre à cet égard : la société n’attire
point les hommes distingués, et son plus grand charme,
l’art agréable de se plaisanter mutuellement, ne réussirait
point parmi eux ; on froisserait bien vite quelque amour-propre
accoutumé à vivre en paix, et l’on pourrait facilement
aussi flétrir quelque vertu, qui s’effaroucherait même
d’une innocente ironie.

Les Allemands mettent très rarement en scène dans leurs
comédies des ridicules tirés de leur propre pays ; ils n’observent
pas les autres, encore moins sont-ils capables de
s’examiner eux-mêmes sous les rapports extérieurs ; ils
croiraient presque manquer ainsi à la loyauté qu’ils se doivent.
D’ailleurs la susceptibilité, qui est un des traits distinctifs
de leur nature, rend très difficile de manier avec
légèreté la plaisanterie ; souvent ils ne l’entendent pas, et
quand ils l’entendent, ils s’en fâchent, et n’osent pas s’en
servir à leur tour : elle est pour eux une arme à feu qu’ils
craignent de voir éclater dans leurs propres mains.

On n’a donc pas beaucoup d’exemples en Allemagne de
comédies dont les ridicules que la société développe soient
l’objet. L’originalité naturelle y serait mieux sentie, car chacun
vit à sa manière, dans un pays où le despotisme de
l’usage ne tient pas ses assises dans une grande capitale ;
mais quoique l’on soit plus libre sous le rapport de l’opinion
en Allemagne qu’en Angleterre même, l’originalité anglaise
a des couleurs plus vives, parce que le mouvement qui existe
dans l’état politique en Angleterre donne plus d’occasions
à chaque homme de se montrer ce qu’il est.

Dans le midi de l’Allemagne, à Vienne surtout, on trouve
assez de verve de gaîté dans les farces. Le bouffon tyrolien
Casperle a un caractère qui lui est propre ; et dans toutes ces
pièces, dont le comique est un peu vulgaire, les auteurs et les
acteurs prennent leur parti de ne prétendre en aucune
manière à l’élégance, et s’établissent dans le naturel avec
une énergie et un aplomb qui déjoue très bien les grâces
recherchées. Les Allemands préfèrent dans la gaîté ce qui
est fort à ce qui est nuancé ; ils cherchent la vérité dans les
tragédies, et les caricatures dans les comédies. Toutes les
délicatesses du cœur leur sont connues ; mais la finesse de
l’esprit social n’excite point en eux la gaîté ; la peine qu’il leur
faut pour la saisir leur en ôte la jouissance.

J’aurai l’occasion de parler ailleurs d’Iffland, le premier
des acteurs de l’Allemagne, et l’un de ses écrivains les plus
spirituels ; il a composé plusieurs pièces qui excellent par la
peinture des caractères ; les mœurs domestiques y sont très
bien représentées, et toujours des personnages d’un vrai
comique rendent ces tableaux de famille plus piquants :
néanmoins l’on pourrait faire quelquefois à ces comédies
le reproche d’être trop raisonnables ; elles remplissent trop
bien le but de toutes les épigraphes des salles de spectacle :
Corriger les mœurs en riant. Il y a trop souvent des jeunes
gens endettés, des pères de famille qui se dérangent. Les
leçons de morale ne sont pas du ressort de la comédie, et il
y a même de l’inconvénient à les y faire entrer ; car lorsqu’elles
y ennuient, on peut prendre l’habitude de transporter
dans la vie réelle cette impression causée par les beaux-arts.

Kotzebue a emprunté d’un poète danois, Holberg, une comédie
qui a eu beaucoup de succès en Allemagne : elle est
intitulée Don Ranudo Colibrados ; c’est un gentilhomme
ruiné qui tâche de se faire passer pour riche, et consacre à
des choses d’apparat le peu d’argent qui suffirait à peine
pour nourrir sa famille et lui. Le sujet de cette pièce sert de
pendant et de contraste au Bourgeois de Molière, qui veut
se faire passer pour gentilhomme : il y a des scènes très spirituelles
dans le Noble pauvre, et même très comiques, mais
d’un comique barbare. Le ridicule saisi par Molière n’est
que gai ; mais au fond de celui que le poète danois représente,
il y a un malheur réel : sans doute il faut presque
toujours une grande intrépidité d’esprit pour prendre la vie
humaine en plaisanterie, et la force comique suppose un
caractère au moins insouciant ; mais on aurait tort de pousser
cette force jusqu’à braver la pitié ; l’art même en souffrirait,
sans parler de la délicatesse ; car la plus légère impression
d’amertume suffit pour ternir ce qu’il y a de poétique
dans l’abandon de la gaîté.

Dans les comédies dont Kotzebue est l’inventeur, il porte
en général le même talent que dans ses drames, la connaissance
du théâtre et l’imagination qui fait trouver des situations
frappantes. Depuis quelque temps on a prétendu que
pleurer ou rire ne prouve rien en faveur d’une tragédie ou
d’une comédie ; je suis loin d’être de cet avis : le besoin des
émotions vives est la source des plus grands plaisirs causés
par les beaux-arts ; il ne faut pas en conclure qu’on doive
changer les tragédies en mélodrames, ni les comédies en
farces des boulevards ; mais le véritable talent consiste à
composer de manière qu’il y ait dans le même ouvrage,
dans la même scène, ce qui fait pleurer ou rire même le
peuple, et ce qui fournit aux penseurs un sujet inépuisable
de réflexion.

La parodie, proprement dite, ne peut guère avoir lieu sur
le théâtre des Allemands ; leurs tragédies, offrant presque
toujours le mélange des personnages héroïques et des personnages
subalternes, prêtent beaucoup moins à ce genre.
La majesté pompeuse du théâtre français peut seule rendre
piquant le contraste des parodies. On remarque dans Shakespeare,
et quelquefois aussi dans les écrivains allemands,
une façon hardie et singulière de montrer dans la tragédie
même le côté ridicule de la vie humaine ; et lorsqu’on sait
opposer à cette impression la puissance du pathétique, l’effet
total de la pièce en devient plus grand. La scène française
est la seule où les limites des deux genres, du comique et
du tragique, soient fortement prononcées ; partout ailleurs
le talent, comme le sort, se sert de la gaîté pour acérer la
douleur.

J’ai vu à Weimar des pièces de Térence exactement traduites
en allemand, et jouées avec des masques à peu près
semblables à ceux des anciens ; ces masques ne couvrent pas
le visage entier, mais seulement substituent un trait plus
comique ou plus régulier aux véritables traits de l’acteur,
et donnent à sa figure une expression analogue à celle du
personnage qu’il doit représenter. La physionomie d’un
grand acteur vaut mieux que tout cela, mais les acteurs médiocres
y gagnent. Les Allemands cherchent à s’approprier
les inventions anciennes et modernes de chaque pays ; néanmoins
il n’y a de vraiment national chez eux, en fait de
comédie, que la bouffonnerie populaire, et les pièces où le
merveilleux fournit à la plaisanterie.

On peut citer à cette occasion un opéra que l’on donne
sur tous les théâtres, d’un bout de l’Allemagne à l’autre, et
qu’on appelle la Nymphe du Danube, ou la Nymphe de la
Sprée, selon que la pièce se joue à Vienne ou à Berlin. Un
chevalier s’est fait aimer d’une fée, et les circonstances l’ont
séparé d’elle : il se marie longtemps après, et choisit pour
femme une excellente personne, mais qui n’a rien de séduisant
ni dans l’imagination ni dans l’esprit : le chevalier
s’accommode assez bien de cette situation, et elle lui paraît
d’autant plus naturelle qu’elle est commune ; car peu de
gens savent que c’est la supériorité de l’âme et de l’esprit qui
rapproche le plus intimement de la nature. La fée ne peut
oublier le chevalier, et le poursuit par les merveilles de son
art ; chaque fois qu’il commence à s’établir dans son ménage,
elle attire son attention par des prodiges, et réveille
ainsi le souvenir de leur affection passée.

Si le chevalier s’approche d’une rivière, il entend les flots
murmurer les romances que la fée lui chantait ; s’il invite
des convives à sa table, des génies ailés viennent s’y placer,
et font singulièrement peur à la prosaïque société de sa
femme. Partout des fleurs, des danses et des concerts viennent
troubler comme des fantômes la vie de l’infidèle amant ;
et d’autre part, les esprits malins s’amusent à tourmenter
son valet qui, dans son genre aussi, voudrait bien ne plus entendre
parler de poésie : enfin, la fée se réconcilie avec le chevalier,
à condition qu’il passera tous les ans trois jours
avec elle, et sa femme consent volontiers à ce que son époux
aille puiser dans l’entretien de la fée l’enthousiasme qui sert
si bien à mieux aimer ce qu’on aime. Le sujet de cette pièce
semble plus ingénieux que populaire ; mais les scènes merveilleuses
y sont mêlées et variées avec tant d’art, qu’elle
amuse également toutes les classes de spectateurs.

La nouvelle école littéraire, en Allemagne, a un système
sur la comédie comme sur tout le reste ; la peinture des
mœurs ne suffit pas pour l’intéresser, elle veut de l’imagination
dans la conception des pièces et dans l’invention des
personnages ; le merveilleux, l’allégorie, l’histoire, rien ne
lui paraît de trop pour diversifier les situations comiques.
Les écrivains de cette école ont donné le nom de comique
arbitraire à ce libre essor de toutes les pensées, sans frein et
sans but déterminé. Ils s’appuient à cet égard de l’exemple
d’Aristophane, non assurément qu’ils approuvent la licence
de ses pièces, mais ils sont frappés de la verve de gaîté
qui s’y fait sentir, et ils voudraient introduire chez les
modernes cette comédie audacieuse qui se joue de l’univers,
au lieu de s’en tenir au ridicule de telle ou telle classe de la
société. Les efforts de la nouvelle école tendent, en général, à
donner plus de force et d’indépendance à l’esprit dans tous les
genres, et les succès qu’ils obtiendraient à cet égard seraient
une conquête, et pour la littérature, et plus encore pour
l’énergie même du caractère allemand ; mais il est toujours
difficile d’influer par des idées générales sur les productions
spontanées de l’imagination ; et de plus, une comédie démagogique
comme celle des Grecs ne pourrait pas convenir à
l’état actuel de la société européenne.

Aristophane vivait sous un gouvernement tellement républicain,
que l’on y communiquait tout au peuple, et que les
affaires d’État passaient facilement de la place publique au
théâtre. Il vivait dans un pays où les spéculations philosophiques
étaient presque aussi familières à tous les hommes
que les chefs-d’œuvre de l’art, parce que les écoles se tenaient
en plein air, et que les idées les plus abstraites
étaient revêtues des couleurs brillantes que leur prêtaient
la nature et le ciel ; mais comment recréer toute cette sève
de vie, sous nos frimas et dans nos maisons ? La civilisation
moderne a multiplié les observations sur le cœur humain :
l’homme connaît mieux l’homme, et l’âme, pour ainsi dire
disséminée, offre à l’écrivain mille nuances nouvelles. La
comédie saisit ces nuances, et quand elle peut les faire ressortir
par des situations dramatiques, le spectateur est ravi
de retrouver au théâtre des caractères tels qu’il en peut rencontrer
dans le monde ; mais l’introduction du peuple dans
la comédie, des chœurs dans la tragédie, des personnages
allégoriques, des sectes philosophiques, enfin de tout ce qui
présente les hommes en masse, et d’une manière abstraite,
ne saurait plaire aux spectateurs de nos jours. Il leur faut
des noms et des individus ; ils cherchent l’intérêt romanesque,
même dans la comédie, et la société sur la scène.

Parmi les écrivains de la nouvelle école, Tieck est celui
qui a le plus le sentiment de la plaisanterie ; ce n’est pas
qu’il ait fait aucune comédie qui puisse se jouer, et que
celles qu’il a écrites soient bien ordonnées, mais on y voit des
traces brillantes d’une gaîté très originale. D’abord il saisit
d’une façon qui rappelle La Fontaine les plaisanteries auxquelles
les animaux peuvent donner lieu. Il a fait une comédie
intitulée le Chat botté, qui est admirable en ce genre.
Je ne sais quel effet produiraient sur la scène des animaux
parlants ; peut-être est-il plus amusant de se les figurer que
de les voir : mais toutefois ces animaux personnifiés, et
agissant à la manière des hommes, semblent la vraie comédie
donnée par la nature. Tous les rôles comiques, c’est-à-dire,
égoïstes et sensuels, tiennent toujours en quelque
chose de l’animal. Peu importe donc si dans la comédie
c’est l’animal qui imite l’homme, ou l’homme qui imite
l’animal.

Tieck intéresse aussi par la direction qu’il sait donner à
son talent de moquerie : il le tourne tout entier contre l’esprit
calculateur et prosaïque ; et comme la plupart des plaisanteries
de société ont pour but de jeter du ridicule sur
l’enthousiasme, on aime l’auteur qui ose prendre corps à
corps la prudence, l’égoïsme, toutes ces choses prétendues
raisonnables, derrière lesquelles les gens médiocres se
croient en sûreté, pour lancer des traits contre les caractères
ou les talents supérieurs. Ils s’appuient sur ce qu’ils appellent
une juste mesure, pour blâmer tout ce qui se distingue ;
et tandis que l’élégance consiste dans l’abondance superflue
des objets de luxe extérieur, on dirait que cette même
élégance interdit le luxe dans l’esprit, l’exaltation dans les
sentiments, enfin tout ce qui ne sert pas immédiatement à
faire prospérer les affaires de ce monde. L’égoïsme moderne
a l’art de louer toujours dans chaque chose la réserve et la
modération, afin de se masquer en sagesse, et ce n’est qu’à
la longue qu’on s’est aperçu que de telles opinions pourraient
bien anéantir le génie des beaux-arts, la générosité,
l’amour et la religion : que resterait-il après, qui valût la
peine de vivre ?

Deux comédies de Tieck, Octavien et le Prince Zerbin,
sont l’une et l’autre ingénieusement combinées. Un fils de
l’empereur Octavien (personnage imaginaire, qu’un conte
de fées place sous le règne du roi Dagobert) est égaré, encore
au berceau, dans une forêt. Un bourgeois de Paris le
trouve, l’élève avec son propre fils, et se fait passer pour
son père. A vingt ans, les inclinations héroïques du jeune
prince le trahissent dans chaque circonstance, et rien n’est
plus piquant que le contraste de son caractère et de celui
de son prétendu frère, dont le sang ne contredit point l’éducation
qu’il a reçue. Les efforts du sage bourgeois, pour
mettre dans la tête de son fils adoptif quelques leçons d’économie
domestique, sont tout à fait inutiles : il l’envoie au
marché, pour acheter des bœufs dont il a besoin ; le jeune
homme, en revenant, voit, dans la main d’un chasseur, un
faucon ; et, ravi de sa beauté, il donne les bœufs pour le
faucon, et revient tout fier d’avoir acquis, à ce prix, un tel
oiseau. Une autre fois, il rencontre un cheval dont l’air
martial le transporte : il veut savoir ce qu’il coûte, on le lui
dit ; et, s’indignant de ce qu’on demande si peu de chose
pour un si bel animal, il en paie deux fois la valeur.

Le prétendu père résiste longtemps aux dispositions naturelles
du jeune homme, qui s’élance avec ardeur vers le
danger et la gloire ; mais lorsque enfin on ne peut plus
l’empêcher de prendre les armes contre les Sarrasins qui
assiègent Paris, et que de toutes parts on vante ses exploits,
le vieux bourgeois, à son tour, est saisi par une sorte de
contagion poétique ; et rien n’est plus plaisant que le bizarre
mélange de ce qu’il était et de ce qu’il veut être, de son
langage vulgaire et des images gigantesques dont il remplit
ses discours. A la fin, le jeune homme est reconnu pour le
fils de l’empereur, et chacun reprend le rang qui convient à
son caractère. Ce sujet fournit une foule de scènes pleines
d’esprit et de vrai comique ; et l’opposition entre la vie commune
et les sentiments chevaleresques ne saurait être mieux
représentée.

Le prince Zerbin est une peinture très spirituelle de
l’étonnement de toute une cour, quand elle voit dans son
souverain du penchant à l’enthousiasme, au dévouement, à
toutes les nobles imprudences d’un caractère généreux.
Tous les vieux courtisans soupçonnent leur prince de folie,
et lui conseillent de voyager, pour qu’il apprenne comment
les choses vont partout ailleurs. On donne à ce prince un
gouverneur très raisonnable, qui doit le ramener au positif
de la vie. Il se promène avec son élève dans une belle forêt,
un jour d’été, lorsque les oiseaux se font entendre, que le
vent agite les feuilles, et que la nature animée semble
adresser de toutes parts à l’homme un langage prophétique.
Le gouverneur ne trouve dans ces sensations vagues
et multipliées que de la confusion et du bruit ; et lorsqu’il
revient dans le palais, il se réjouit de voir les arbres transformés
en meubles, toutes les productions de la nature
asservies à l’utilité, à la régularité factice mise à la place
du mouvement tumultueux de l’existence. Les courtisans
se rassurent toutefois, quand, au retour de ses voyages, le
prince Zerbin, éclairé par l’expérience, promet de ne plus
s’occuper des beaux-arts, de la poésie, des sentiments exaltés,
de rien enfin qui ne tende à faire triompher l’égoïsme
sur l’enthousiasme.

Ce que les hommes craignent le plus, pour la plupart,
c’est de passer pour dupes, et il leur paraît beaucoup moins
ridicule de se montrer occupés d’eux-mêmes dans toutes les
circonstances, qu’attrapés dans une seule. Il y a donc de
l’esprit, et un bel emploi de l’esprit, à tourner sans cesse
en plaisanterie tout ce qui est calcul personnel, car il en
restera toujours bien assez pour faire aller le monde, tandis
que jusqu’au souvenir même d’une nature vraiment élevée,
pourrait bien, un de ces jours, disparaître tout à fait.

On trouve dans les comédies de Tieck une gaîté qui naît
des caractères, et ne consiste point en épigrammes spirituelles ;
une gaîté dans laquelle l’imagination est inséparable
de la plaisanterie ; mais quelquefois aussi cette imagination
même fait disparaître le comique, et ramène la
poésie lyrique dans les scènes où l’on ne voudrait trouver
que des ridicules mis en action. Rien n’est si difficile aux
Allemands que de ne pas se livrer dans tous leurs ouvrages
au vague de la rêverie, et cependant la comédie et le théâtre
en général n’y sont guère propres ; car de toutes les impressions,
la plus solitaire, c’est précisément la rêverie ; à peine
peut-on communiquer ce qu’elle inspire à l’ami le plus intime :
comment serait-il donc possible d’y associer la multitude
rassemblée ?

Parmi ces pièces allégoriques, il faut compter le Triomphe
de la Sentimentalité, petite comédie de Gœthe, dans laquelle
il a saisi très ingénieusement le double ridicule de l’enthousiasme
affecté et de la nullité réelle. Le principal personnage
de cette pièce paraît engoué de toutes les idées qui
supposent une imagination forte et une âme profonde, et
cependant il n’est dans le vrai qu’un prince très bien élevé,
très poli, et très soumis aux convenances ; il s’est avisé de
vouloir mêler à tout cela une sensibilité de commande, dont
l’affectation se trahit sans cesse. Il croit aimer les sombres
forêts, le clair de lune, les nuits étoilées ; mais comme il
craint le froid et la fatigue, il a fait faire des décorations
qui représentent ces divers objets, et ne voyage jamais que
suivi d’un grand chariot qui transporte en poste derrière lui
les beautés de la nature.

Ce prince sentimental se croit aussi amoureux d’une
femme dont on lui a vanté l’esprit et les talents. Cette
femme, pour l’éprouver, met à sa place un mannequin voilé
qui, comme on le pense bien, ne dit jamais rien d’inconvenable,
et dont le silence passe tout à la fois pour la réserve
du bon goût et la rêverie mélancolique d’une âme tendre.

Le prince, enchanté de cette compagne selon ses désirs,
demande le mannequin en mariage, et ne découvre qu’à la
fin qu’il est assez malheureux pour avoir choisi une véritable
poupée pour épouse, tandis que sa cour lui offrait un
si grand nombre de femmes qui en auraient réuni les principaux
avantages.

L’on ne saurait le nier cependant, ces idées ingénieuses
ne suffisent pas pour faire une bonne comédie, et les Français
ont, comme auteurs comiques, l’avantage sur toutes les
autres nations. La connaissance des hommes et l’art d’user
de cette connaissance leur assurent, à cet égard, le premier
rang ; mais peut-être pourrait-on souhaiter quelquefois,
même dans les meilleures pièces de Molière, que la satire
raisonnée tînt moins de place, et que l’imagination y eût plus
de part. Le Festin de Pierre est, parmi ses comédies, celle
qui se rapproche le plus du système allemand ; un prodige
qui fait frissonner sert de mobile aux situations les plus
comiques, et les plus grands effets de l’imagination se
mêlent aux nuances les plus piquantes de la plaisanterie.
Ce sujet, aussi spirituel que poétique, est pris des Espagnols.
Les conceptions hardies sont très rares en France ;
l’on y aime, en littérature, à travailler en sûreté ; mais,
quand des circonstances heureuses ont encouragé à se
risquer, le goût y conduit l’audace avec une adresse merveilleuse,
et ce sera presque toujours un chef-d’œuvre
qu’une invention étrangère arrangée par un Français.



CHAPITRE XXVII

De la Déclamation.

L’art de la déclamation ne laissant après lui que des
souvenirs, et ne pouvant élever aucun monument durable,
il en est résulté que l’on n’a pas beaucoup réfléchi sur tout
ce qui le compose. Rien n’est si facile que d’exercer cet art
médiocrement, mais ce n’est pas à tort que dans sa perfection
il excite tant d’enthousiasme ; et, loin de déprécier
cette impression comme un mouvement passager, je crois
qu’on peut lui assigner de justes causes. Rarement on
parvient, dans la vie, à pénétrer les sentiments secrets des
hommes : l’affectation et la fausseté, la froideur et la
modestie, exagèrent, altèrent, contiennent ou voilent ce qui
se passe au fond du cœur. Un grand acteur met en évidence
les symptômes de la vérité dans les sentiments et dans les
caractères, et nous montre les signes certains des penchants
et des émotions vraies. Tant d’individus traversent l’existence
sans se douter des passions et de leur force, que
souvent le théâtre révèle l’homme à l’homme, et lui inspire
une sainte terreur des orages de l’âme. En effet, quelles
paroles pourraient les peindre comme un accent, un geste,
un regard ! les paroles en disent moins que l’accent, l’accent
moins que la physionomie, et l’inexprimable est précisément
ce qu’un sublime acteur nous fait connaître.

Les mêmes différences qui existent entre le système
tragique des Allemands et celui des Français se retrouvent
aussi dans leur manière de déclamer ; les Allemands imitent
le plus qu’ils peuvent la nature, ils n’ont d’affectation que
celle de la simplicité ; mais c’en est bien quelquefois une
aussi dans les beaux-arts. Tantôt les acteurs allemands
touchent profondément le cœur, et tantôt ils laissent le
spectateur tout à fait froid ; ils se confient alors à sa patience,
et sont sûrs de ne pas se tromper. Les Anglais ont plus de
majesté que les Allemands dans leur manière de réciter les
vers ; mais ils n’ont pas pourtant cette pompe habituelle que
les Français, et surtout les tragédies françaises, exigent des
acteurs ; notre genre ne supporte pas la médiocrité, car on
n’y revient au naturel que par la beauté même de l’art. Les
acteurs du second ordre, en Allemagne, sont froids et
calmes ; ils manquent souvent l’effet tragique, mais ils ne
sont presque jamais ridicules : cela se passe sur le théâtre
allemand comme dans la société ; il y a là des gens qui
quelquefois vous ennuient, et voilà tout ; tandis que sur la
scène française, on est impatienté quand on n’est pas ému :
les sons ampoulés et faux dégoûtent tellement alors de la
tragédie, qu’il n’y a pas de parodie, si vulgaire qu’elle soit,
qu’on ne préfère à la fade impression du maniéré.

Les accessoires de l’art, les machines et les décorations,
doivent être plus soignées en Allemagne qu’en France,
puisque, dans les tragédies, on y a plus souvent recours à
ces moyens. Iffland a su réunir à Berlin tout ce que l’on
peut désirer à cet égard ; mais à Vienne, on néglige même
les moyens nécessaires pour représenter matériellement
bien une tragédie. La mémoire est infiniment plus cultivée
par les acteurs français que par les acteurs allemands. Le
souffleur, à Vienne, disait d’avance à la plupart des acteurs
chaque mot de leur rôle ; et je l’ai vu suivant de coulisse en
coulisse Othello, pour lui suggérer les vers qu’il devait
prononcer au fond du théâtre en poignardant Desdemona.

Le spectacle de Weimar est infiniment mieux ordonné
sous tous les rapports. Le prince, homme d’esprit, et
l’homme de génie connaisseur des arts, qui y président, ont
su réunir le goût et l’élégance à la hardiesse qui permet de
nouveaux essais.

Sur ce théâtre, comme sur tous les autres en Allemagne,
les mêmes acteurs jouent les rôles comiques et tragiques.
On dit que cette diversité s’oppose à ce qu’ils soient
supérieurs dans aucun. Cependant, les premiers génies du
théâtre, Garrick et Talma, ont réuni les deux genres. La
flexibilité d’organes, qui transmet également bien des
impressions différentes, me semble le cachet du talent
naturel, et dans la fiction comme dans le vrai, c’est peut-être
à la même source que l’on puise la mélancolie et la
gaîté. D’ailleurs, en Allemagne, le pathétique et la plaisanterie
se succèdent et se mêlent si souvent ensemble dans
les tragédies, qu’il faut bien que les acteurs possèdent le
talent d’exprimer l’un et l’autre ; et le meilleur acteur allemand,
Iffland, en donne l’exemple avec un succès mérité.
Je n’ai pas vu en Allemagne de bons acteurs du haut comique,
des marquis, des fats, etc. Ce qui fait la grâce de ce
genre de rôle, c’est ce que les Italiens appellent la disinvoltura,
et ce qui se traduirait en français par l’air dégagé.
L’habitude qu’ont les Allemands de mettre à tout de l’importance
est précisément ce qui s’oppose le plus à cette
facile légèreté. Mais il est impossible de porter plus loin
l’originalité, la verve comique et l’art de peindre les caractères,
que ne le fait Iffland dans ses rôles. Je ne crois pas
que nous ayons jamais vu au Théâtre-Français un talent plus
varié ni plus inattendu que le sien, ni un acteur qui se
risque à rendre les défauts et les ridicules naturels avec une
expression aussi frappante. Il y a dans la comédie des modèles
donnés, les pères avares, les fils libertins, les valets
fripons, les tuteurs dupés ; mais les rôles d’Iffland, tels
qu’il les conçoit, ne peuvent entrer dans aucun de ces
moules : il faut les nommer tous par leur nom ; car ce sont
des individus qui diffèrent singulièrement l’un de l’autre,
et dans lesquels Iffland paraît vivre comme chez lui.

Sa manière de jouer la tragédie est aussi, selon moi, d’un
grand effet. Le calme et la simplicité de sa déclamation,
dans le beau rôle de Walstein, ne peuvent s’effacer du souvenir.
L’impression qu’il produit est graduelle : on croit
d’abord que son apparente froideur ne pourra jamais
remuer l’âme ; mais en avançant, l’émotion s’accroît avec
une progression toujours plus rapide, et le moindre mot
exerce un grand pouvoir, quand il règne dans le ton
général une noble tranquillité, qui fait ressortir chaque
nuance, et conserve toujours la couleur du caractère au
milieu des passions.

Iffland, qui est aussi supérieur dans la théorie que dans
la pratique de son art, a publié plusieurs écrits extrêmement
spirituels sur la déclamation ; il donne d’abord une
esquisse des différentes époques de l’histoire du théâtre
allemand : l’imitation raide et empesée de la scène française ;
la sensibilité larmoyante des drames, dont le naturel prosaïque
avait fait oublier jusqu’au talent de dire des vers ;
enfin le retour à la poésie et à l’imagination, qui constitue
maintenant le goût universel en Allemagne. Il n’y a pas un
accent, pas un geste dont Iffland ne sache trouver la cause,
en philosophe et en artiste.

Un personnage de ses pièces lui fournit les observations
les plus fines sur le jeu comique ; c’est un homme âgé, qui
tout à coup abandonne ses anciens sentiments et ses constantes
habitudes, pour revêtir le costume et les opinions de
la génération nouvelle. Le caractère de cet homme n’a rien
de méchant, et cependant la vanité l’égare autant que s’il
était vraiment pervers. Il a laissé faire à sa fille un mariage
raisonnable, mais obscur, et tout à coup il lui conseille de
divorcer. Une badine à la main, souriant gracieusement, se
balançant sur un pied et sur l’autre, il propose à son enfant
de briser les liens les plus sacrés ; mais ce qu’on aperçoit
de vieillesse à travers une élégance forcée, ce qu’il y a
d’embarrassé dans son apparente insouciance, est saisi par
Iffland avec une admirable sagacité.

A propos de Franz Moor, frère du chef des brigands de
Schiller, Iffland examine de quelle manière les rôles de
scélérat doivent être joués : « Il faut, dit-il, que l’acteur
s’attache à faire sentir par quels motifs le personnage est
devenu ce qu’il est, quelles circonstances ont dépravé son
âme ; enfin, l’acteur doit être comme le défenseur officieux
du caractère qu’il représente ». En effet, il ne peut y avoir
de vérité, même dans la scélératesse, que par les nuances
qui font sentir que l’homme ne devient jamais méchant
que par degrés.

Iffland rappelle aussi la sensation prodigieuse que produisait,
dans la pièce d’Émilia Galotti, Eckhoff, ancien acteur
allemand très célèbre. Lorsque Odoard apprend par la
maîtresse du prince que l’honneur de sa fille est menacé,
il veut taire à cette femme, qu’il n’estime pas, l’indignation
et la douleur qu’elle excite dans son âme, et ses mains, à
son insu, arrachaient les plumes qu’il portait à son chapeau,
avec un mouvement convulsif dont l’effet était terrible.
Les acteurs qui succédèrent à Eckhoff avaient soin d’arracher
comme lui les plumes du chapeau : mais elles tombaient
à terre sans que personne y fît attention ; car une
émotion véritable ne donnait pas aux moindres actions cette
vérité sublime qui ébranle l’âme des spectateurs.

La théorie d’Iffland sur les gestes est très ingénieuse. Il se
moque de ces bras en moulin à vent qui ne peuvent servir qu’à
déclamer des sentences de morale, et croit que d’ordinaire
les gestes en petit nombre, et rapprochés du corps, indiquent
mieux les impressions vraies ; mais, dans ce genre
comme dans beaucoup d’autres, il y a deux parties très distinctes
dans le talent, celle qui tient à l’enthousiasme poétique,
et celle qui naît de l’esprit observateur ; selon la
nature des pièces ou des rôles, l’une ou l’autre doit dominer.
Les gestes que la grâce et le sentiment du beau inspirent
ne sont pas ceux qui caractérisent tel ou tel personnage.
La poésie exprime la perfection en général, plutôt
qu’une manière d’être ou de sentir particulière. L’art de
l’acteur tragique consiste donc à présenter dans ses attitudes
l’image de la beauté poétique, sans négliger cependant
ce qui distingue les différents caractères : c’est toujours
dans l’union de l’idéal avec la nature que consiste tout
le domaine des arts.

Lorsque je vis la pièce du Vingt-quatre février jouée par
deux poètes célèbres, A. W. Schlegel et Werner, je fus singulièrement
frappée de leur genre de déclamation. Ils préparaient
les effets longtemps d’avance, et l’on voyait qu’ils
auraient été fâchés d’être applaudis dès les premiers vers.
Toujours l’ensemble était présent à leur pensée, et le succès
de détail, qui aurait pu y nuire, ne leur eût paru qu’une
faute. Schlegel me fit découvrir, par sa manière de jouer
dans la pièce de Werner, tout l’intérêt d’un rôle que j’avais
à peine remarqué à la lecture. C’était l’innocence d’un
homme coupable, le malheur d’un honnête homme qui a
commis un crime à l’âge de sept ans, lorsqu’il ne savait
pas encore ce que c’était que le crime, et qui, bien qu’il
soit en paix avec sa conscience, n’a pu dissiper le trouble de
son imagination. Je jugeai l’homme qui était représenté
devant moi, comme on pénètre un caractère dans la vie,
d’après des mouvements, des regards, des accents qui le
trahissent à son insu. En France, la plupart de nos acteurs
n’ont jamais l’air d’ignorer ce qu’ils font ; au contraire, il y
a quelque chose d’étudié dans tous les moyens qu’ils
emploient, et l’on en prévoit d’avance l’effet.

Schrœder, dont tous les Allemands parlent comme d’un
acteur admirable, ne pouvait supporter qu’on dît qu’il avait
bien joué tel ou tel moment ou bien déclamé tel ou tel vers.

— Ai-je bien joué le rôle ? demandait-il ; ai-je été le personnage ?
Et en effet son talent semblait changer de nature
chaque fois qu’il changeait de rôle. L’on n’oserait pas en
France réciter, comme il le faisait souvent, la tragédie du
ton habituel de la conversation. Il y a une couleur générale,
un accent convenu qui est de rigueur dans les vers alexandrins,
et les mouvements les plus passionnés reposent sur
ce piédestal, qui est comme la donnée nécessaire de l’art.
Les acteurs français d’ordinaire visent à l’applaudissement,
et le méritent presque pour chaque vers ; les acteurs allemands
y prétendent à la fin de la pièce et ne l’obtiennent
guère qu’alors.

La diversité des scènes et des situations qui se trouvent
dans les pièces allemandes donne lieu nécessairement à
beaucoup plus de variété dans le talent des acteurs. Le jeu
muet compte pour davantage, et la patience des spectateurs
permet une foule de détails qui rendent le pathétique plus
naturel. L’art d’un acteur, en France, consiste presque en
entier dans la déclamation ; en Allemagne, il y a beaucoup
plus d’accessoires à cet art principal, et souvent la parole
est à peine nécessaire pour attendrir.

Lorsque Schrœder, jouant le roi Lear, traduit en allemand,
était apporté endormi sur la scène, on dit que ce
sommeil du malheur et de la vieillesse arrachait des larmes
avant qu’il se fût réveillé, avant même que ses plaintes
eussent appris ses douleurs ; et quand il portait dans ses
bras le corps de sa jeune fille Cordélie, tuée parce qu’elle
n’a pas voulu l’abandonner, rien n’était beau comme la
force que lui donnait le désespoir. Un dernier doute le soutenait ;
il essayait si Cordélie respirait encore : lui, si vieux,
ne pouvait se persuader qu’un être si jeune avait pu mourir.
Une douleur passionnée dans un vieillard à demi détruit,
produisait l’émotion la plus déchirante.

Ce qu’on peut reprocher avec raison aux acteurs allemands
en général, c’est de mettre rarement en pratique la
connaissance des arts du dessin, si généralement répandue
dans leur pays : leurs attitudes ne sont pas belles ;
l’excès de leur simplicité dégénère souvent en gaucherie, et
presque jamais ils n’égalent les acteurs français dans la
noblesse et l’élégance de la démarche et des mouvements.
Néanmoins, depuis quelque temps les actrices allemandes
ont étudié l’art des attitudes, et se perfectionnent dans cette
sorte de grâce si nécessaire au théâtre.

On n’applaudit au spectacle, en Allemagne, qu’à la fin des
actes, et très rarement on interrompt l’acteur pour lui
témoigner l’admiration qu’il inspire. Les Allemands regardent
comme une espèce de barbarie de troubler, par des
signes tumultueux d’approbation, l’attendrissement dont ils
aiment à se pénétrer en silence. Mais c’est une difficulté de
plus pour leurs acteurs ; car il faut une terrible force de
talent pour se passer, en déclamant, de l’encouragement
donné par le public. Dans un art tout d’émotion, les hommes
rassemblés font éprouver une électricité toute-puissante, à
laquelle rien ne peut suppléer.

Une grande habitude de la pratique de l’art peut faire
qu’un bon acteur, en répétant une pièce, repasse par les
mêmes traces et se serve des mêmes moyens, sans que les
spectateurs l’animent de nouveau ; mais l’inspiration première
est presque toujours venue d’eux. Un contraste singulier
mérite d’être remarqué. Dans les beaux-arts, dont la
création est solitaire et réfléchie, on perd tout naturel lorsqu’on
pense au public, et l’amour-propre seul y fait songer.
Dans les beaux-arts improvisés, dans la déclamation surtout,
le bruit des applaudissements agit sur l’âme comme le son
de la musique militaire. Ce bruit enivrant fait couler le
sang plus vite, ce n’est pas la froide vanité qu’il satisfait.

Quand il paraît un homme de génie en France, dans quelque
carrière que ce soit, il atteint presque toujours à un
degré de perfection sans exemple ; car il réunit l’audace qui
fait sortir de la route commune au tact du bon goût qu’il
importe tant de conserver, lorsque l’originalité du talent
n’en souffre pas. Il me semble donc que Talma peut être cité
comme un modèle de hardiesse et de mesure, de naturel et
de dignité. Il possède tous les secrets des arts divers ; ses
attitudes rappellent les belles statues de l’antiquité ; son
vêtement, sans qu’il y pense, est drapé dans tous ses mouvements,
comme s’il avait eu le temps de l’arranger dans le
plus parfait repos. L’expression de son visage, celle de son
regard, doivent être l’étude de tous les peintres. Quelquefois
il arrive les yeux à demi ouverts, et tout à coup le sentiment
en fait jaillir des rayons de lumière qui semblent éclairer
toute la scène.

Le son de sa voix ébranle dès qu’il parle, avant que le
sens même des paroles qu’il prononce ait excité l’émotion.
Lorsque dans les tragédies il s’est trouvé par hasard quelques
vers descriptifs, il a fait sentir les beautés de ce genre
de poésie, comme si Pindare avait récité lui-même ses
chants. D’autres ont besoin de temps pour émouvoir, et font
bien d’en prendre ; mais il y a dans la voix de cet homme
je ne sais quelle magie qui, dès les premiers accents,
réveille toute la sympathie du cœur. Le charme de la
musique, de la peinture, de la sculpture, de la poésie, et
par-dessus tout du langage de l’âme, voilà ses moyens pour
développer dans celui qui l’écoute toute la puissance des
passions généreuses et terribles.

Quelle connaissance du cœur humain il montre dans sa
manière de concevoir ses rôles ! Il en est le second auteur
par ses accents et par sa physionomie. Lorsqu’Œdipe
raconte à Jocaste comment il a tué Laïus, sans le connaître,
son récit commence ainsi : J’étais jeune et superbe ; la plupart
des acteurs, avant lui, croyaient devoir jouer le mot
superbe, et relevaient la tête pour le signaler : Talma, qui
sent que tous les souvenirs de l’orgueilleux Œdipe commencent
à devenir pour lui des remords, prononce d’une
voix timide ces mots faits pour rappeler une confiance qu’il
n’a déjà plus. Phorbas arrive de Corinthe, au moment où
Œdipe vient de concevoir des craintes sur sa naissance : il
lui demande un entretien secret. Les autres acteurs, avant
Talma, se hâtaient de se retourner vers leur suite, et de
l’éloigner avec un geste majestueux : Talma reste les yeux
fixés sur Phorbas ; il ne peut le perdre de vue, et sa main
agitée fait un signe pour écarter ce qui l’entoure. Il n’a rien
dit encore, mais ses mouvements égarés trahissent le
trouble de son âme ; et quand, au dernier acte, il s’écrie en
quittant Jocaste :


Oui, Laïus est mon père, et je suis votre fils,



on croit voir s’entr’ouvrir le séjour du Ténare, où le destin
perfide entraîne les mortels.

Dans Andromaque, quand Hermione insensée accuse
Oreste d’avoir assassiné Pyrrhus sans son aveu, Oreste répond :


Et ne m’avez-vous pas

Vous-même, ici, tantôt, ordonné son trépas ?



on dit que Le Kain, quand il récitait ces vers, appuyait sur
chaque mot, comme pour rappeler à Hermione toutes les
circonstances de l’ordre qu’il avait reçu d’elle. Ce serait bien
vis-à-vis d’un juge ; mais quand il s’agit de la femme qu’on
aime, le désespoir de la trouver injuste et cruelle est l’unique
sentiment qui remplisse l’âme. C’est ainsi que Talma
conçoit la situation : un cri s’échappe du cœur d’Oreste ; il
dit les premiers mots avec force, et ceux qui suivent avec
un abattement toujours croissant : ses bras tombent, son visage
devient en un instant pâle comme la mort, et l’émotion
des spectateurs s’augmente, à mesure qu’il semble perdre la
force de s’exprimer.

La manière dont Talma récite le monologue suivant est
sublime. L’espèce d’innocence qui rentre dans l’âme d’Oreste
pour la déchirer, lorsqu’il dit ce vers :


J’assassine à regret un roi que je révère,



inspire une pitié que le génie même de Racine n’a pu prévoir
même tout entière. Les grands acteurs se sont presque
tous essayés dans les fureurs d’Oreste ; mais c’est là surtout
que la noblesse des gestes et des traits ajoute singulièrement
à l’effet du désespoir. La puissance de la douleur est d’autant
plus terrible, qu’elle se montre à travers le calme même
et la dignité d’une belle nature.

Dans les pièces tirées de l’histoire romaine, Talma développe
un talent d’un tout autre genre, mais non moins remarquable.
On comprend mieux Tacite, après l’avoir vu
jouer le rôle de Néron ; il y manifeste un esprit d’une
grande sagacité ; car c’est toujours avec de l’esprit qu’une
âme honnête saisit les symptômes du crime ; néanmoins il
produit encore plus d’effet, ce me semble, dans les rôles où
l’on aime à s’abandonner, en l’écoutant, aux sentiments
qu’il exprime. Il a rendu à Bayard, dans la pièce de Du Belloy,
le service de lui ôter ces airs de fanfaron que les autres
acteurs croyaient devoir lui donner : ce héros gascon est redevenu,
grâce à Talma, aussi simple dans la tragédie que
dans l’histoire. Son costume dans ce rôle, ses gestes simples
et rapprochés, rappellent les statues des chevaliers qu’on
voit dans les anciennes églises, et l’on s’étonne qu’un homme
qui a si bien le sentiment de l’art antique, sache aussi se
transporter dans le caractère du moyen âge.

Talma joue quelquefois le rôle de Pharan dans une tragédie
de Ducis sur un sujet arabe, Abufar. Une foule de vers
ravissants répandent sur cette tragédie beaucoup de charme ;
les couleurs de l’Orient, la mélancolie rêveuse du midi asiatique,
la mélancolie des contrées où la chaleur consume la
nature, au lieu de l’embellir, se font admirablement sentir
dans cet ouvrage. Le même Talma, Grec, Romain et chevalier,
est un Arabe du désert, plein d’énergie et d’amour ; ses
regards sont voilés comme pour éviter l’ardeur des rayons
du soleil ; il y a dans ses gestes une alternative admirable
d’indolence et d’impétuosité ; tantôt le sort l’accable,
tantôt il paraît plus puissant encore que la nature, et
semble triompher d’elle : la passion qui le dévore, et dont
une femme qu’il croit sa sœur est l’objet, est renfermée
dans son sein ; on dirait, à sa marche incertaine, que
c’est lui-même qu’il veut fuir ; ses yeux se détournent de ce
qu’il aime, ses mains repoussent une image qu’il croit toujours
voir à ses côtés ; et quand enfin il presse Saléma sur
son cœur, en lui disant ce simple mot « J’ai froid », il sait
exprimer tout à la fois le frisson de l’âme et la dévorante
ardeur qu’il veut cacher.

On peut trouver beaucoup de défauts dans les pièces de
Shakespeare adaptées par Ducis à notre théâtre ; mais il serait
bien injuste de n’y pas reconnaître des beautés du premier
ordre ; Ducis a son génie dans son cœur, et c’est là
qu’il est bien. Talma joue ses pièces en ami du beau talent
de ce noble vieillard. La scène des sorcières, dans Macbeth,
est mise en récit dans la pièce française. Il faut voir Talma
s’essayer à rendre quelque chose de vulgaire et de bizarre
dans l’accent des sorcières, et conserver cependant dans
cette imitation toute la dignité que notre théâtre exige.


Par des mots inconnus, ces êtres monstrueux

S’appelaient tour à tour, s’applaudissaient entre eux,

S’approchaient, me montraient avec un ris farouche :

Leur doigt mystérieux se posait sur leur bouche.

Je leur parle, et dans l’ombre ils s’échappent soudain,

L’un avec un poignard, l’autre un sceptre à la main,

L’autre d’un long serpent serrait son corps livide :

Tous trois vers ce palais ont pris un vol rapide,

Et tous trois dans les airs, en fuyant loin de moi,

M’ont laissé pour adieu ces mots : Tu seras roi.



La voix basse et mystérieuse de l’acteur, en prononçant
ces vers, la manière dont il plaçait son doigt sur sa bouche,
comme la statue du silence, son regard qui s’altérait pour
exprimer un souvenir horrible et repoussant ; tout était
combiné pour peindre un merveilleux nouveau sur notre
théâtre, et dont aucune tradition antérieure ne pouvait donner
l’idée.

Othello n’a pas réussi dernièrement sur la scène française ;
il semble qu’Orosmane empêche qu’on ne comprenne bien
Othello ; mais quand c’est Talma qui joue cette pièce, le cinquième
acte émeut comme si l’assassinat se passait sous nos
yeux ; j’ai vu Talma déclamer dans la chambre la dernière
scène avec sa femme, dont la voix et la figure conviennent
si bien à Desdemona ; il lui suffisait de passer sa main sur
ses cheveux et de froncer le sourcil pour être le Maure de
Venise, et la terreur saisissait à deux pas de lui, comme si
toutes les illusions du théâtre l’avaient environné.

Hamlet est son triomphe parmi les tragédies du genre
étranger. Les spectateurs ne voient pas l’ombre du père
d’Hamlet sur la scène française, l’apparition se passe en entier
dans la physionomie de Talma, et certes elle n’en est
pas ainsi moins effrayante. Quand, au milieu d’un entretien
calme et mélancolique, tout à coup il aperçoit le spectre, on
suit tous ses mouvements dans les yeux qui le contemplent,
et l’on ne peut douter de la présence du fantôme, quand un
tel regard l’atteste.

Lorsque, au troisième acte, Hamlet arrive seul sur la scène,
et qu’il dit en beaux vers français le fameux monologue : To
be or not to be.


La mort, c’est le sommeil, c’est un réveil peut-être.

Peut-être ! — Ah ! c’est le mot qui glace, épouvanté,

L’homme, au bord du cercueil, par le doute arrêté ;

Devant ce vaste abîme, il se jette en arrière,

Ressaisit l’existence, et s’attache à la terre.



Talma ne faisait pas un geste, quelquefois seulement il
remuait la tête, pour questionner la terre et le ciel sur ce
que c’est que la mort. Immobile, la dignité de la méditation
absorbait tout son être. L’on voyait un homme, au milieu de
deux mille hommes en silence, interroger la pensée sur le
sort des mortels ! dans peu d’années tout ce qui était là
n’existera plus, mais d’autres hommes assisteront à leur
tour aux mêmes incertitudes, et se plongeront de même
dans l’abîme, sans en connaître la profondeur.

Lorsque Hamlet veut faire jurer à sa mère, sur l’urne qui
renferme les cendres de son époux, qu’elle n’a point eu de
part au crime qui l’a fait périr, elle hésite, se trouble, et
finit par avouer le forfait dont elle est coupable. Alors Hamlet
tire le poignard que son père lui commande d’enfoncer
dans le sein maternel ; mais au moment de frapper, la tendresse
et la pitié l’emportent, et, se retournant vers l’ombre
de son père, il s’écrie : grâce, grâce, mon père ! avec un accent
où toutes les émotions de la nature semblent à la fois
s’échapper du cœur, et, se jetant aux pieds de sa mère évanouie,
il lui dit ces deux vers qui renferment une inépuisable
pitié :


Votre crime est horrible, exécrable, odieux ;

Mais il n’est pas plus grand que la bonté des cieux.



Enfin, on ne peut penser à Talma sans se rappeler Manlius.
Cette pièce faisait peu d’effet au théâtre : c’est le sujet
de la Venise sauvée, d’Otway, transporté dans un événement
de l’histoire romaine. Manlius conspire contre le sénat de
Rome, il confie son secret à Servilius, qu’il aime depuis
quinze ans : il le lui confie malgré les soupçons de ses autres
amis, qui se défient de la faiblesse de Servilius et de
son amour pour sa femme, fille du consul. Ce que les conjurés
ont craint arrive. Servilius ne peut cacher à sa femme
le danger de la vie de son père ; elle court aussitôt le lui
révéler. Manlius est arrêté, ses projets sont découverts, et le
sénat le condamne à être précipité du haut de la roche Tarpéïenne.

Avant Talma, l’on n’avait guère aperçu dans cette pièce
faiblement écrite, la passion d’amitié que Manlius ressent
pour Servilius. Quand un billet du conjuré Rutile apprend
que le secret est trahi, et l’est par Servilius, Manlius arrive,
ce billet à la main ; il s’approche de son coupable ami que
déjà le repentir dévore, et, lui montrant les lignes qui l’accusent,
il prononce ces mots : Qu’en dis-tu ? Je le demande
à tous ceux qui les ont entendus, la physionomie et le son
de la voix peuvent-ils jamais exprimer à la fois plus d’impressions
différentes ; cette fureur qu’amollit un sentiment
intérieur de pitié, cette indignation que l’amitié rend tour à
tour plus vive et plus faible, comment les faire comprendre,
si ce n’est par cet accent qui va de l’âme à l’âme, sans l’intermédiaire
même des paroles ? Manlius tire son poignard
pour en frapper Servilius, sa main cherche son cœur et
tremble de le trouver : le souvenir de tant d’années pendant
lesquelles Servilius lui fut cher, élève comme un nuage de
pleurs entre sa vengeance et son ami.

On a moins parlé du cinquième acte, et peut-être Talma
y est-il plus admirable encore que dans le quatrième. Servilius
a tout bravé pour expier sa faute et sauver Manlius ;
dans le fond de son cœur il a résolu, si son ami périt, de
partager son sort. La douleur de Manlius est adoucie par les
regrets de Servilius ; néanmoins il n’ose lui dire qu’il lui
pardonne sa trahison effroyable ; mais il prend à la dérobée
la main de Servilius, et l’approche de son cœur ; ses mouvements
involontaires cherchent l’ami coupable qu’il veut
embrasser encore, avant de le quitter pour jamais. Rien, ou
presque rien dans la pièce, n’indiquait cette admirable
beauté de l’âme sensible, respectant une longue affection,
malgré la trahison qui l’a brisée. Les rôles de Pierre et de
Jaffier, dans la pièce anglaise, indiquent cette situation avec
une grande force. Talma sait donner à la tragédie de Manlius
l’énergie qui lui manque, et rien n’honore plus son talent
que la vérité avec laquelle il exprime ce qu’il y a d’invincible
dans l’amitié. La passion peut haïr l’objet de son amour ;
mais quand le lien s’est formé par les rapports sacrés de
l’âme, il semble que le crime même ne saurait l’anéantir, et
qu’on attend le remords comme après une longue absence
on attendrait le retour.

En parlant avec quelque détail de Talma, je ne crois
point m’être arrêtée sur un sujet étranger à mon ouvrage.
Cet artiste donne autant qu’il est possible à la tragédie
française, ce qu’à tort ou à raison les Allemands lui reprochent
de n’avoir pas : l’originalité et le naturel. Il sait
caractériser les mœurs étrangères dans les différents personnages
qu’il représente, et nul acteur ne hasarde davantage
de grands effets par des moyens simples. Il y a, dans
sa manière de déclamer, Shakespeare et Racine artistement
combinés. Pourquoi les écrivains dramatiques n’essaieraient-ils
pas aussi de réunir dans leurs compositions ce que l’acteur
a su si bien amalgamer par son jeu ?



CHAPITRE XXVIII

Des Romans.

De toutes les fictions les romans étant la plus facile, il
n’est point de carrière dans laquelle les écrivains des nations
modernes se soient plus essayés. Le roman fait, pour ainsi
dire, la transition entre la vie réelle et la vie imaginaire.
L’histoire de chacun est, à quelques modifications près, un
roman assez semblable à ceux qu’on imprime, et les souvenirs
personnels tiennent souvent à cet égard lieu d’invention.
On a voulu donner plus d’importance à ce genre en y mêlant
la poésie, l’histoire et la philosophie ; il me semble que
c’est le dénaturer. Les réflexions morales et l’éloquence
passionnée peuvent trouver place dans les romans ; mais
l’intérêt des situations doit être toujours le premier mobile
de cette sorte d’écrits, et jamais rien ne peut en tenir lieu.
Si l’effet théâtral est la condition indispensable de toute
pièce représentée, il est également vrai qu’un roman ne
serait ni un bon ouvrage, ni une fiction heureuse, s’ils n’inspiraient
pas une curiosité vive ; c’est en vain que l’on voudrait
y suppléer par des digressions spirituelles, l’attente de
l’amusement trompée causerait une fatigue insurmontable.

La foule des romans d’amour publiés en Allemagne a fait
tourner un peu en plaisanterie les clairs de lune, les harpes
qui retentissent le soir dans la vallée, enfin tous les moyens
connus de bercer doucement l’âme ; néanmoins il y a en
nous une disposition naturelle qui se plaît à ces faciles lectures ;
c’est au génie à s’emparer de cette disposition qu’on
voudrait encore combattre. Il est si beau d’aimer et d’être
aimé, que cet hymne de la vie peut se moduler à l’infini,
sans que le cœur en éprouve de lassitude ; ainsi l’on revient
avec joie au motif d’un chant embelli par des notes brillantes.
Je ne dissimulerai pas cependant que les romans, même les
plus purs, font du mal ; ils nous ont trop appris ce qu’il y a
de plus secret dans les sentiments. On ne peut plus rien
éprouver sans se souvenir presque de l’avoir lu, et tous les
voiles du cœur ont été déchirés. Les anciens n’auraient jamais
fait ainsi de leur âme un sujet de fiction ; il leur restait
un sanctuaire où même leur propre regard aurait craint
de pénétrer ; mais enfin, le genre des romans admis, il y
faut de l’intérêt, et c’est, comme le disait Cicéron de l’action
dans l’orateur, la condition trois fois nécessaire.

Les Allemands, comme les Anglais, sont très féconds en
romans qui peignent la vie domestique. La peinture des
mœurs est plus élégante dans les romans anglais ; elle a
plus de diversité dans les romans allemands. Il y a en Angleterre,
malgré l’indépendance des caractères, une manière
d’être générale donnée par la bonne compagnie ; en Allemagne
rien à cet égard n’est convenu. Plusieurs de ces romans
fondés sur nos sentiments et nos mœurs, et qui tiennent
parmi les livres le rang des drames au théâtre, méritent d’être
cités ; mais ce qui est sans égal et sans pareil, c’est Werther :
on voit là tout ce que le génie de Gœthe pouvait produire
quand il était passionné. L’on dit qu’il attache maintenant
peu de prix à cet ouvrage de sa jeunesse ; l’effervescence
d’imagination qui lui inspira presque de l’enthousiasme pour
le suicide doit lui paraître maintenant blâmable. Quand on
est très jeune, la dégradation de l’être n’ayant en rien commencé,
le tombeau ne semble qu’une image poétique,
qu’un sommeil environné de figures à genoux qui nous
pleurent ; il n’en est plus ainsi même dès le milieu de la
vie, et l’on apprend alors pourquoi la religion, cette science
de l’âme, a mêlé l’horreur du meurtre à l’attentat contre soi-même.

Gœthe néanmoins aurait grand tort de dédaigner l’admirable
talent qui se manifeste dans Werther ; ce ne sont pas
seulement les souffrances de l’amour, mais les maladies de
l’imagination dans notre siècle, dont il a su faire le tableau ;
ces pensées qui se pressent dans l’esprit sans qu’on puisse
les changer en acte de la volonté ; le contraste singulier
d’une vie beaucoup plus monotone que celle des anciens,
et d’une existence intérieure beaucoup plus agitée, causent
une sorte d’étourdissement semblable à celui qu’on prend
sur le bord de l’abîme, et la fatigue même qu’on éprouve,
après l’avoir longtemps contemplé, peut entraîner à s’y précipiter.
Gœthe a su joindre à cette peinture des inquiétudes
de l’âme, si philosophique dans ses résultats, une fiction
simple, mais d’un intérêt prodigieux. Si l’on a cru nécessaire,
dans toutes les sciences, de frapper les yeux par les
signes extérieurs, n’est-il pas naturel d’intéresser le cœur
pour y graver de grandes pensées ?

Les romans par lettres supposent toujours plus de sentiments
que de faits ; jamais les anciens n’auraient imaginé
de donner cette forme à leurs fictions ; et ce n’est même que
depuis deux siècles que la philosophie s’est assez introduite
en nous-mêmes pour que l’analyse de ce qu’on éprouve
tienne une si grande place dans les livres. Cette manière
de concevoir les romans n’est pas aussi poétique, sans
doute, que celle qui consiste tout entière dans des récits ;
mais l’esprit humain est maintenant bien moins avide des
événements même les mieux combinés, que des observations
sur ce qui se passe dans le cœur. Cette disposition tient
aux grands changements intellectuels qui ont eu lieu dans
l’homme ; il tend toujours plus en général à se replier sur
lui-même, et cherche la religion, l’amour et la pensée dans
le plus intime de son être.

Plusieurs écrivains allemands ont composé des contes de
revenants et de sorcières, et pensent qu’il y a plus de talent
dans ces inventions que dans un roman fondé sur une circonstance
de la vie commune : tout est bien si l’on y est
porté par des dispositions naturelles ; mais en général il
faut des vers pour les choses merveilleuses, la prose n’y
suffit pas. Quand les fictions représentent des siècles et des
pays très différents de ceux où nous vivons, il faut que le
charme de la poésie supplée au désir que la ressemblance
avec nous-mêmes nous ferait goûter. La poésie est le médiateur
ailé qui transporte les temps passés et les nations
étrangères dans une région sublime où l’admiration tient
lieu de sympathie.

Les romans de chevalerie abondent en Allemagne ; mais
on aurait dû les rattacher plus scrupuleusement aux traditions
anciennes : à présent on recherche ces sources précieuses ;
et, dans un livre appelé le Livre des Héros, on a
trouvé une foule d’aventures racontées avec force et naïveté ;
il importe de conserver la couleur de ce style et de
ces mœurs anciennes, et de ne pas prolonger, par l’analyse
des sentiments, les récits de ce temps où l’honneur et
l’amour agissaient sur le cœur de l’homme, comme la fatalité
chez les anciens, sans qu’on réfléchît aux motifs des
actions, ni que l’incertitude y fût admise.

Les romans philosophiques ont pris depuis quelque temps,
en Allemagne, le pas sur tous les autres ; ils ne ressemblent
point à ceux des Français : ce n’est pas, comme dans Voltaire,
une idée générale qu’on exprime par un fait en
forme d’apologue, mais c’est un tableau de la vie humaine
tout à fait impartial, un tableau dans lequel aucun intérêt
passionné ne domine ; des situations diverses se succèdent
dans tous les rangs, dans tous les états, dans toutes les circonstances,
et l’écrivain est là pour les raconter ; c’est ainsi
que Gœthe a conçu Wilhelm Meister, ouvrage très admiré
en Allemagne, mais ailleurs peu connu.

Wilhelm Meister est plein de discussions ingénieuses et
spirituelles ; on en ferait un ouvrage philosophique du premier
ordre, s’il ne s’y mêlait pas une intrigue de roman,
dont l’intérêt ne vaut pas ce qu’elle fait perdre ; on y trouve
des peintures très fines et très détaillées d’une certaine
classe de la société, plus nombreuse en Allemagne que dans
les autres pays ; classe dans laquelle les artistes, les comédiens
et les aventuriers se mêlent avec les bourgeois qui
aiment la vie indépendante, et avec les grands seigneurs
qui croient protéger les arts : chacun de ces tableaux pris à
part est charmant ; mais il n’y a d’autre intérêt dans l’ensemble
de l’ouvrage que celui qu’on doit mettre à savoir
l’opinion de Gœthe sur chaque sujet : le héros de son roman
est un tiers importun qu’il a mis, on ne sait pourquoi,
entre son lecteur et lui.

Au milieu de ces personnages de Wilhelm Meister, plus
spirituels que signifiants, et de ces situations plus naturelles
que saillantes, un épisode charmant se retrouve dans
plusieurs endroits de l’ouvrage, et réunit tout ce que la
chaleur et l’originalité du talent de Gœthe peuvent faire
éprouver de plus animé. Une jeune fille italienne est l’enfant
de l’amour, et d’un amour criminel et terrible, qui a
entraîné un homme consacré par serment au culte de la
divinité ; les deux époux déjà si coupables, découvrent
après leur hymen qu’ils étaient frère et sœur, et que l’inceste
est pour eux la punition du parjure. La mère perd la
raison, et le père parcourt le monde comme un malheureux
errant qui ne veut d’asile nulle part. Le fruit infortuné
de cet amour si funeste, sans appui dès sa naissance, est
enlevé par des danseurs de corde ; ils l’exercent jusqu’à
l’âge de dix ans dans les misérables jeux dont ils tirent leur
subsistance : les cruels traitements qu’on lui fait éprouver
intéressent Wilhelm, et il prend à son service cette jeune
fille, sous l’habit de garçon, qu’elle a porté depuis qu’elle
est au monde.

Alors se développe dans cette créature extraordinaire un
mélange singulier d’enfance et de profondeur, de sérieux et
d’imagination ; ardente comme les Italiennes, silencieuse et
persévérante comme une personne réfléchie, la parole ne
semble pas son langage. Le peu de mots qu’elle dit cependant
est solennel, et répond à des sentiments bien plus
forts que son âge, et dont elle-même n’a pas le secret. Elle
s’attache à Wilhelm avec amour et respect ; elle le sert
comme un domestique fidèle, elle l’aime comme une femme
passionnée : sa vie ayant toujours été malheureuse, on
dirait qu’elle n’a point connu l’enfance, et que, souffrant
dans l’âge auquel la nature n’a destiné que des jouissances,
elle n’existe que pour une seule affection, avec
laquelle les battements de son cœur commencent et
finissent.

Le personnage de Mignon (c’est le nom de la jeune fille)
est mystérieux comme un rêve ; elle exprime ses regrets
pour l’Italie dans des vers ravissants, que tout le monde sait
par cœur en Allemagne : « Connais-tu cette terre où les
citronniers fleurissent, etc. ». Enfin la jalousie, cette impression
trop forte pour de si jeunes organes, brise la pauvre
enfant, qui sentit la douleur avant que l’âge lui donnât la
force de lutter contre elle. Il faudrait, pour comprendre tout
l’effet de cet admirable tableau, en rapporter chaque détail.
On ne peut se représenter sans émotion les moindres mouvements
de cette jeune fille ; il y a je ne sais quelle simplicité
magique en elle, qui suppose des abîmes de pensées et
de sentiments ; l’on croit entendre gronder l’orage au fond
de son âme, lors même que l’on ne saurait citer ni une
parole ni une circonstance qui motive l’inquiétude inexprimable
qu’elle fait éprouver.

Malgré ce bel épisode, on aperçoit dans Wilhelm Meister
le système singulier qui s’est développé depuis quelque
temps dans la nouvelle école allemande. Les récits des anciens,
et même leurs poèmes, quelque animés qu’ils soient
dans le fond, sont calmes par la forme ; et l’on s’est persuadé
que les modernes feraient bien d’imiter la tranquillité
des écrivains antiques : mais en fait d’imagination, ce
qui n’est commandé que par la théorie ne réussit guère
dans la pratique. S’il s’agit d’événements tels que ceux de
l’Iliade, ils intéressent d’eux-mêmes, et moins le sentiment
personnel de l’auteur s’aperçoit, plus le tableau fait impression ;
mais si l’on se met à peindre les situations romanesques
avec le calme impartial d’Homère, le résultat n’en
saurait être très attachant.

Gœthe vient de faire paraître un roman intitulé les Affinités
de choix, qu’on peut accuser surtout, ce me semble, du
défaut que je viens d’indiquer. Un ménage heureux s’est
retiré à la campagne ; les deux époux invitent, l’un son ami,
l’autre sa nièce, à partager leur solitude ; l’ami devient
amoureux de la femme, et l’époux de la jeune fille, nièce de
sa femme. Il se livre à l’idée de recourir au divorce pour
s’unir à ce qu’il aime ; la jeune fille est prête à y consentir :
des événements malheureux la ramènent au sentiment du
devoir ; mais quand elle reconnaît la nécessité de sacrifier
son amour, elle en meurt de douleur, et celui qu’elle aime
ne tarde pas à la suivre.

La traduction des Affinités de choix n’a point eu de succès
en France, parce que l’ensemble de cette fiction n’a rien de
caractérisé, et qu’on ne sait pas dans quel but elle a été
conçue ; ce n’est point un tort en Allemagne que cette incertitude :
comme les événements de ce monde ne présentent
souvent que des résultats indécis, l’on consent à trouver
dans les romans qui les peignent les mêmes contradictions
et les mêmes doutes. Il y a, dans l’ouvrage de Gœthe, une
foule de pensées et d’observations fines ; mais il est vrai que
l’intérêt y languit souvent, et qu’on trouve presque autant
de lacunes dans ce roman que dans la vie humaine telle
qu’elle se passe ordinairement. Un roman cependant ne doit
pas ressembler à des mémoires particuliers ; car tout intéresse
dans ce qui a existé réellement, tandis qu’une fiction
ne peut égaler l’effet de la vérité qu’en la surpassant, c’est-à-dire,
en ayant plus de force, plus d’ensemble et plus
d’action qu’elle.

La description du jardin du baron et des embellissements
qu’y fait la baronne, absorbe plus du tiers du roman ; et l’on
a peine à partir de là pour être ému par une catastrophe
tragique : la mort du héros et de l’héroïne ne semble
plus qu’un accident fortuit, parce que le cœur n’est pas
préparé longtemps d’avance à sentir et à partager la peine
qu’ils éprouvent. Cet écrit offre un singulier mélange de
l’existence commode et des sentiments orageux ; une imagination
pleine de grâce et de force s’approche des plus
grands effets pour les délaisser tout à coup, comme s’il ne
valait pas la peine de les produire ; et l’on dirait que l’émotion
fait du mal à l’écrivain de ce roman, et que, par paresse
de cœur, il met de côté la moitié de son talent, de peur de
se faire souffrir lui-même en attendrissant les autres.

Une question plus importante, c’est de savoir si un tel
ouvrage est moral, c’est-à-dire, si l’impression qu’on en
reçoit est favorable au perfectionnement de l’âme ; les événements
ne sont de rien à cet égard dans une fiction ; on
sait si bien qu’ils dépendent de la volonté de l’auteur, qu’ils
ne peuvent réveiller la conscience de personne : la moralité
d’un roman consiste donc dans les sentiments qu’il inspire.
On ne saurait nier qu’il n’y ait dans le livre de Gœthe une
profonde connaissance du cœur humain, mais une connaissance
décourageante ; la vie y est représentée comme une
chose assez indifférente, de quelque manière qu’on la passe ;
triste quand on l’approfondit, assez agréable quand on
l’esquive, susceptible de maladies morales qu’il faut guérir
si l’on peut, et dont il faut mourir si l’on n’en peut guérir. — Les
passions existent, les vertus existent ; il y a des gens
qui assurent qu’il faut combattre les unes par les autres ; il
y en a d’autres qui prétendent que cela ne se peut pas ;
voyez et jugez, semble dire l’écrivain qui raconte, avec impartialité,
les arguments que le sort peut donner pour et
contre chaque manière de voir.

On aurait tort cependant de se figurer que ce scepticisme
soit inspiré par la tendance matérialiste du dix-huitième
siècle ; les opinions de Gœthe ont bien plus de profondeur,
mais elles ne donnent pas plus de consolations à l’âme. On
aperçoit dans ses écrits une philosophie dédaigneuse, qui
dit au bien comme au mal : Cela doit être, puisque cela est ;
un esprit prodigieux, qui domine toutes les autres facultés,
et se lasse du talent même, comme ayant quelque chose de
trop involontaire et de trop partial ; enfin, ce qui manque
surtout à ce roman, c’est un sentiment religieux ferme et
positif : les principaux personnages sont plus accessibles à
la superstition qu’à la croyance ; et l’on sent que dans leur
cœur, la religion, comme l’amour, n’est que l’effet des circonstances
et pourrait varier avec elles.

Dans la marche de cet ouvrage, l’auteur se montre trop
incertain ; les figures qu’il dessine et les opinions qu’il indique,
ne laissent que des souvenirs vacillants ; il faut en convenir,
beaucoup penser conduit quelquefois à tout ébranler
dans le fond de soi-même ; mais un homme de génie tel
que Gœthe doit servir de guide à ses admirateurs dans une
route assurée. Il n’est plus temps de douter, il n’est plus
temps de mettre, à propos de toutes choses, des idées ingénieuses
dans les deux côtés de la balance ; il faut se livrer à
la confiance, à l’enthousiasme, à l’admiration que la jeunesse
immortelle de l’âme peut toujours entretenir en nous-mêmes ;
cette jeunesse renaît des cendres mêmes des passions :
c’est le rameau d’or qui ne peut se flétrir, et qui
donne à la Sibylle l’entrée dans les champs élysiens.

Tieck mérite d’être cité dans plusieurs genres ; il est l’auteur
d’un roman, Sternbald, dont la lecture est délicieuse ;
les événements y sont en petit nombre, et ce qu’il y en a
n’est pas même conduit jusqu’au dénouement ; mais on ne
trouve nulle part, je crois, une si agréable peinture de la
vie d’un artiste. L’auteur place son héros dans le beau
siècle des arts, et le suppose écolier d’Albert Dürer, contemporain
de Raphaël ; il le fait voyager dans diverses contrées
de l’Europe, et peint avec un charme tout nouveau le
plaisir que doivent causer les objets extérieurs, quand on
n’appartient exclusivement à aucun pays, ni à aucune situation,
et qu’on se promène librement à travers la nature
pour y chercher des inspirations et des modèles. Cette existence
voyageuse et rêveuse tout à la fois n’est bien sentie
qu’en Allemagne. Dans les romans français nous décrivons
toujours les mœurs et les relations sociales ; mais il y a un
grand secret de bonheur dans cette imagination qui plane
sur la terre en la parcourant, et ne se mêle point aux intérêts
actifs de ce monde.

Ce que le sort refuse presque toujours aux pauvres mortels,
c’est une destinée heureuse dont les circonstances se
succèdent et s’enchaînent selon nos souhaits ; mais les impressions
isolées sont pour la plupart assez douces, et
le présent, quand on peut le considérer à part des
souvenirs et des craintes, est encore le meilleur moment de
l’homme. Il y a donc une philosophie poétique très sage
dans ces jouissances instantanées dont l’existence d’un artiste
se compose ; les sites nouveaux, les accidents de lumière
qui les embellissent sont pour lui des événements qui commencent
et finissent le même jour, et n’ont rien à faire avec
le passé ni avec l’avenir ; les affections du cœur dérobent
l’aspect de la nature, et l’on s’étonne, en lisant le roman de
Tieck, de toutes les merveilles qui nous environnent à notre
insu.

L’auteur a mêlé à cet ouvrage des poésies détachées, dont
quelques-unes sont des chefs-d’œuvre. Lorsqu’on met des
vers dans un roman français, presque toujours ils interrompent
l’intérêt, et détruisent l’harmonie de l’ensemble. Il n’en
est pas ainsi dans Sternbald ; le roman est si poétique en
lui-même, que la prose y paraît comme un récitatif qui
succède au chant, ou le prépare. On y trouve entre autres
quelques stances sur le retour du printemps, qui sont
enivrantes comme la nature à cette époque. L’enfance y est
présentée sous mille formes différentes ; l’homme, les plantes,
la terre, le ciel, tout y est si jeune, tout y est si riche d’espérance,
qu’on dirait que le poète célèbre les premiers
beaux jours et les premières fleurs qui parèrent le monde.

Nous avons en français plusieurs romans comiques ; et
l’un des plus remarquables, c’est Gil Blas. Je ne crois pas
qu’on puisse citer chez les Allemands un ouvrage où l’on se
joue si spirituellement des choses de la vie. Ils ont à peine
un monde réel, comment pourraient-ils déjà s’en moquer ?
La gaîté sérieuse qui ne tourne rien en plaisanterie, mais
amuse sans le vouloir, et fait rire sans avoir ri ; cette gaîté
que les Anglais appellent humour, se trouve aussi dans
plusieurs écrits allemands ; mais il est presque impossible
de les traduire. Quand la plaisanterie consiste dans une
pensée philosophique heureusement exprimée, comme le
Gulliver de Swift, le changement de langue n’y fait rien,
mais Tristram Shandy de Sterne perd en français presque
toute sa grâce. Les plaisanteries qui consistent dans les formes
du langage en disent peut-être à l’esprit mille fois plus
que les idées, et cependant on ne peut transmettre aux
étrangers ces impressions si vives, excitées par des nuances
si fines.

Claudius est un des auteurs allemands qui ont le plus de
cette gaîté nationale, partage exclusif de chaque littérature
étrangère. Il a publié un recueil composé de plusieurs
pièces détachées sur différents sujets ; il en est quelques-unes
de mauvais goût, quelques autres de peu d’importance ;
mais il y règne une originalité et une vérité qui rendent les
moindres choses piquantes. Cet écrivain, dont le style est
revêtu d’une apparence simple, et quelquefois même vulgaire,
pénètre jusqu’au fond du cœur, par la sincérité de
ses sentiments. Il vous fait pleurer comme il vous fait rire,
parce qu’il excite en vous la sympathie, et que vous reconnaissez
un semblable et un ami dans tout ce qu’il éprouve.
On ne peut rien extraire des écrits de Claudius, son talent
agit comme une sensation ; il faut l’avoir éprouvée pour en
parler. Il ressemble à ces peintres flamands qui s’élèvent
quelquefois à représenter ce qu’il y a de plus noble dans la
nature, ou à l’Espagnol Murillo qui peint des pauvres et des
mendiants avec une vérité parfaite, mais qui leur donne
souvent, même à son insu, quelques traits d’une expression
noble et profonde. Il faut, pour mêler avec succès le comique
et le pathétique, être éminemment naturel dans l’un
et dans l’autre ; dès que le factice s’aperçoit, tout contraste
fait disparate ; mais un grand talent plein de bonhomie peut
réunir avec succès ce qui n’a du charme que sur le visage de
l’enfance, le sourire au milieu des pleurs.

Un autre écrivain, plus moderne et plus célèbre que Claudius,
s’est acquis une grande réputation en Allemagne par
des ouvrages qu’on appellerait des romans, si une dénomination
connue pouvait convenir à des productions si extraordinaires.
J. Paul Richter a sûrement plus d’esprit qu’il
n’en faut pour composer un ouvrage qui intéresserait les
étrangers autant que les Allemands, et néanmoins rien de
ce qu’il a publié ne peut sortir de l’Allemagne. Ses admirateurs
diront que cela tient à l’originalité même de son génie ;
il me semble que ses défauts en sont autant la cause
que ses qualités. Il faut, dans nos temps modernes, avoir
l’esprit européen ; les Allemands encouragent trop dans
leurs auteurs cette hardiesse vagabonde qui, toute audacieuse
qu’elle paraît, n’est pas toujours dénuée d’affectation.
Madame de Lambert disait à son fils : — Mon ami, ne
vous permettez que les sottises qui vous feront un grand
plaisir. — On pourrait prier J. Paul de n’être bizarre que
malgré lui : tout ce qu’on dit involontairement répond toujours
à la nature de quelqu’un ; mais quand l’originalité
naturelle est gâtée par la prétention à l’originalité, le lecteur
ne jouit pas complètement même de ce qui est vrai,
par le souvenir et la crainte de ce qui ne l’est pas.

On trouve cependant des beautés admirables dans les
ouvrages de J. Paul ; mais l’ordonnance et le cadre de ses
tableaux sont si défectueux, que les traits de génie les plus
lumineux se perdent dans la confusion de l’ensemble. Les
écrits de J. Paul doivent être considérés sous deux points de
vue, la plaisanterie et le sérieux ; car il mêle constamment
l’une à l’autre. Sa manière d’observer le cœur humain est
pleine de finesse et de gaîté, mais il ne connaît guère que
le cœur humain tel qu’on peut le juger d’après les petites
villes d’Allemagne, et il y a souvent dans la peinture de ces
mœurs quelque chose de trop innocent pour notre siècle. Des
observations si délicates et presque si minutieuses sur les
affections morales rappellent un peu ce personnage des
contes de fées surnommé Fine-Oreille, parce qu’il entendait
les plantes pousser. Sterne a bien, à cet égard, quelque
analogie avec J. Paul ; mais si J. Paul lui est très supérieur
dans la partie sérieuse et poétique de ses ouvrages, Sterne
a plus de goût et d’élégance dans la plaisanterie, et l’on
voit qu’il a vécu dans une société dont les rapports étaient
plus étendus et plus brillants.

Ce serait un ouvrage bien remarquable néanmoins que
des pensées extraites des ouvrages de J. Paul ; mais on
s’aperçoit, en le lisant, de l’habitude singulière qu’il a de
recueillir partout, dans de vieux livres inconnus, dans des
ouvrages de sciences, etc., des métaphores et des allusions.
Les rapprochements qu’il en tire sont presque toujours très
ingénieux : mais quand il faut de l’étude et de l’attention
pour saisir une plaisanterie, il n’y a guère que les Allemands
qui consentent à rire à la longue, et se donnent autant
de peine pour comprendre ce qui les amuse que ce qui
les instruit.

Au fond de tout cela l’on trouve une foule d’idées nouvelles,
et si l’on y parvient, l’on s’y enrichit beaucoup ; mais
l’auteur a négligé l’empreinte qu’il fallait donner à ces trésors.
La gaîté des Français vient de l’esprit de société ; celle
des Italiens, de l’imagination ; celle des Anglais, de l’originalité
du caractère ; la gaîté des Allemands est philosophique.
Ils plaisantent avec les choses et avec les livres plutôt
qu’avec leurs semblables. Il y a dans leur tête un chaos
de connaissances qu’une imagination indépendante et fantasque
combine de mille manières, tantôt originales tantôt
confuses ; mais où la vigueur de l’esprit et de l’âme se fait
toujours sentir.

L’esprit de J. Paul ressemble souvent à celui de Montaigne.
Les auteurs français de l’ancien temps ont en général
plus de rapport avec les Allemands que les écrivains du
siècle de Louis XIV ; car c’est depuis ce temps-là que la
littérature française a pris une direction classique.

J. Paul Richter est souvent sublime dans la partie sérieuse
de ses ouvrages, mais la mélancolie continuelle de
son langage ébranle quelquefois jusqu’à la fatigue. Lorsque
l’imagination nous balance trop longtemps dans le vague, à
la fin les couleurs se confondent à nos regards, les contours
s’effacent, et il ne reste de ce qu’on a lu qu’un retentissement,
au lieu d’un souvenir. La sensibilité de J. Paul
touche l’âme, mais ne la fortifie pas assez. La poésie de son
style ressemble aux sons de l’harmonica, qui ravissent
d’abord et font mal au bout de quelques instants, parce que
l’exaltation qu’ils excitent n’a pas d’objet déterminé. L’on
donne trop d’avantage aux caractères arides et froids, quand
on leur présente la sensibilité comme une maladie, tandis
que c’est de toutes les facultés morales la plus énergique,
puisqu’elle donne le désir et la puissance de se dévouer aux
autres.

Parmi les épisodes touchants qui abondent dans les romans
de Jean Paul, dont le fond n’est presque jamais qu’un
assez faible prétexte pour les épisodes, j’en vais citer trois,
pris au hasard, pour donner l’idée du reste. Un seigneur anglais
devient aveugle par une double cataracte ; il se fait faire
l’opération sur un de ses yeux ; on la manque, et cet œil est
perdu sans ressource. Son fils, sans le lui dire, étudie chez
un oculiste, et, au bout d’une année, il est jugé capable
d’opérer l’œil que l’on peut encore sauver à son père. Le
père, ignorant l’intention de son fils, croit se remettre entre
les mains d’un étranger, et se prépare, avec fermeté, au
moment qui va décider si le reste de sa vie se passera dans
les ténèbres ; il recommande même qu’on éloigne son fils
de sa chambre, afin qu’il ne soit pas trop ému en assistant à
cette redoutable décision. Le fils s’approche en silence de
son père ; sa main ne tremble pas ; car la circonstance est
trop forte pour les signes ordinaires de l’attendrissement.
Toute l’âme se concentre dans une seule pensée, et l’excès
même de la tendresse donne cette présence d’esprit surnaturelle,
à laquelle succéderait l’égarement, si l’espoir était
perdu. Enfin l’opération réussit, et le père, en recouvrant la
lumière, aperçoit le fer bienfaisant dans la main de son
propre fils !

Un autre roman du même auteur présente aussi une situation
très touchante. Un jeune aveugle demande qu’on
lui décrive le coucher du soleil, dont il sent les rayons doux
et purs dans l’atmosphère, comme l’adieu d’un ami. Celui
qu’il interroge lui raconte la nature dans toute sa beauté ;
mais il mêle à cette peinture une impression de mélancolie
qui doit consoler l’infortuné privé de la lumière. Sans cesse
il en appelle à la divinité, comme à la source vive des
merveilles du monde ; et, ramenant tout à cette vue intellectuelle,
dont l’aveugle jouit peut-être plus intimement
encore que nous, il lui fait sentir dans l’âme ce que ses yeux
ne peuvent plus voir.

Enfin, je risquerai la traduction d’un morceau très
bizarre, mais qui sert à faire connaître le génie de Jean Paul.

Bayle a dit quelque part que l’athéisme ne devrait pas mettre
à l’abri de la crainte des souffrances éternelles : c’est une
grande pensée, et sur laquelle on peut réfléchir longtemps.
Le songe de Jean Paul, que je vais citer, peut être considéré
comme cette pensée mise en action.

La vision dont il s’agit ressemble un peu au délire de la
fièvre, et doit être jugée comme telle. Sous tout autre rapport
que celui de l’imagination, elle serait singulièrement
attaquable.

« Le but de cette fiction, dit Jean Paul, en excusera la
hardiesse. Si mon cœur était jamais assez malheureux, assez
desséché pour que tous les sentiments qui affirment
l’existence d’un Dieu y fussent anéantis, je relirais ces pages ;
j’en serais ébranlé profondément, et j’y retrouverais mon
salut et ma foi. Quelques hommes nient l’existence de
Dieu avec autant d’indifférence que d’autres l’admettent ; et
tel y a cru pendant vingt années, qui n’a rencontré que
dans la vingt-et-unième, la minute solennelle où il a découvert
avec ravissement le riche apanage de cette croyance, la
chaleur vivifiante de cette fontaine de naphte.

Un Songe.

« Lorsque, dans l’enfance, on nous raconte que vers minuit,
à l’heure où le sommeil atteint notre âme de si près,
les songes deviennent plus sinistres, les morts se relèvent,
et, dans les églises solitaires, contrefont les pieuses pratiques
des vivants, la mort nous effraie à cause des morts.
Quand l’obscurité s’approche, nous détournons nos regards
de l’église et de ses noirs vitraux ; les terreurs de l’enfance,
plus encore que ses plaisirs, reprennent les ailes pour voltiger
autour de nous, pendant la nuit légère de l’âme assoupie.
Ah ! n’éteignez pas ces étincelles ; laissez-nous nos
songes, même les plus sombres. Ils sont encore plus doux
que notre existence actuelle ; ils nous ramènent à cet âge
où le fleuve de la vie réfléchit encore le ciel.

« Un soir d’été, j’étais couché sur le sommet d’une colline ;
je m’y endormis, et je rêvai que je me réveillais au
milieu de la nuit dans un cimetière. L’horloge sonnait onze
heures. Toutes les tombes étaient entr’ouvertes, et les
portes de fer de l’église, agitées par une main invisible,
s’ouvraient et se refermaient à grand bruit. Je voyais sur les
murs s’enfuir des ombres, qui n’y étaient projetées par
aucun corps : d’autres ombres livides s’élevaient dans les
airs, et les enfants seuls reposaient encore dans les cercueils.
Il y avait dans le ciel comme un nuage grisâtre,
lourd, étouffant, qu’un fantôme gigantesque serrait et pressait
à longs plis. Au-dessus de moi, j’entendais la chute lointaine
des avalanches, et sous mes pas la première commotion
d’un vaste tremblement de terre. Toute l’église vacillait,
et l’air était ébranlé par des sons déchirants qui cherchaient
vainement à s’accorder. Quelques pâles éclairs jetaient une
lueur sombre. Je me sentis poussé par la terreur même à
chercher un abri dans le temple : deux basilics étincelants
étaient placés devant ses portes redoutables.

« J’avançai parmi la foule des ombres inconnues, sur qui
le sceau des vieux siècles était imprimé ; toutes ces ombres se
pressaient autour de l’hôtel dépouillé, et leur poitrine seule
respirait et s’agitait avec violence ; un mort seulement, qui
depuis peu était enterré dans l’église, reposait sur son linceul ;
il n’y avait point encore de battement dans son sein,
et un songe heureux faisait sourire son visage ; mais à
l’approche d’un vivant il s’éveilla, cessa de sourire, ouvrit
avec un pénible effort ses paupières engourdies ; la place de
l’œil était vide, et à celle du cœur il n’y avait qu’une profonde
blessure ; il souleva ses mains, les joignit pour prier ;
mais ses bras s’allongèrent, se détachèrent du corps, et les
mains jointes tombèrent à terre.

« Au haut de la voûte de l’église était le cadran de l’éternité ;
on n’y voyait ni chiffres ni aiguilles, mais une main
noire en faisait le tour avec lenteur, et les morts s’efforçaient
d’y lire le temps.

« Alors descendit des hauts lieux sur l’autel une figure
rayonnante, noble, élevée, et qui portait l’empreinte d’une
impérissable douleur ; les morts s’écrièrent : — O Christ !
n’est-il point de Dieu ? — Il répondit : — Il n’en est point. — Toutes
les ombres se prirent à trembler avec violence, et
le Christ continua ainsi : — J’ai parcouru les mondes, je me
suis élevé au-dessus des soleils, et là aussi il n’est point de
Dieu ; je suis descendu jusqu’aux dernières limites de l’univers,
j’ai regardé dans l’abîme et je me suis écrié : — Père,
où es-tu ? — Mais je n’ai entendu que la pluie qui tombait
goutte à goutte dans l’abîme, et l’éternelle tempête, que
nul ordre ne régit, m’a seule répondu. Relevant ensuite mes
regards vers la voûte des cieux, je n’y ai trouvé qu’un orbite
vide, noir et sans fond. L’éternité reposait sur le chaos et le
rongeait, et se dévorait lentement elle-même : redoublez vos
plaintes amères et déchirantes ; que des cris aigus dispersent
les ombres, car c’en est fait.

« Les ombres désolées s’évanouirent comme la vapeur
blanchâtre que le froid a condensée ; l’église fut bientôt
déserte ; mais tout à coup, spectacle affreux ! les enfants
morts, qui s’étaient réveillés à leur tour dans le cimetière,
accoururent et se prosternèrent devant la figure majestueuse
qui était sur l’autel, et dirent : — Jésus, n’avons-nous pas
de père ? — Et il répondit avec un torrent de larmes : — Nous
sommes tous orphelins ; moi et vous, nous n’avons
point de père. — A ces mots, le temple et les enfants s’abîmèrent,
et tout l’édifice du monde s’écroula devant moi dans
son immensité ».

Je n’ajouterai point de réflexions à ce morceau, dont l’effet
dépend absolument du genre d’imagination des lecteurs. Le
sombre talent qui s’y manifeste m’a frappée, et il me paraît
beau de transporter ainsi au delà de la tombe l’horrible
effroi que doit éprouver la créature privée de Dieu.

On n’en finirait point si l’on voulait analyser la foule de
romans spirituels et touchants que l’Allemagne possède.
Ceux de La Fontaine en particulier, que tout le monde lit
au moins une fois avec tant de plaisir, sont en général plus
intéressants par les détails que par la conception même du
sujet. Inventer devient tous les jours plus rare, et d’ailleurs
il est très difficile que les romans qui peignent les mœurs
puissent plaire d’un pays à l’autre. Le grand avantage donc
qu’on peut retirer de l’étude de la littérature allemande,
c’est le mouvement d’émulation qu’elle donne ; il faut y
chercher des forces pour composer soi-même, plutôt que
des ouvrages tout faits qu’on puisse transporter ailleurs.



CHAPITRE XXIX

Des Historiens allemands, et de J. de Müller en particulier.

L’histoire est dans la littérature ce qui touche de plus près
à la connaissance des affaires publiques : c’est presque un
homme d’État qu’un grand historien ; car il est difficile de
bien juger les événements politiques sans être, jusqu’à un
certain point, capable de les diriger soi-même ; aussi voit-on
que la plupart des historiens sont à la hauteur du gouvernement
de leur pays, et n’écrivent guère que comme ils
pourraient agir. Les historiens de l’antiquité sont les premiers
de tous, parce qu’il n’est point d’époque où les hommes
supérieurs aient exercé plus d’ascendant sur leur patrie.
Les historiens anglais occupent le second rang ; c’est la nation
en Angleterre, plus encore que tel ou tel homme, qui a
de la grandeur ; aussi les historiens y sont-ils moins dramatiques,
mais plus philosophes que les anciens. Les idées
générales ont, chez les Anglais, plus d’importance que les
individus. En Italie, le seul Machiavel, parmi les historiens,
a considéré les événements de son pays d’une manière universelle,
mais terrible ; tous les autres ont vu le monde dans
leur ville : ce patriotisme, quelque resserré qu’il soit, donne
encore de l’intérêt et du mouvement aux écrits des Italiens[2].
On a remarqué de tout temps que les mémoires valaient
beaucoup mieux en France que les histoires ; les intrigues
de cour disposaient jadis du sort du royaume, il était donc
naturel que dans un tel pays les anecdotes particulières
renfermassent le secret de l’histoire.

[2] M. de Sismondi a su faire revivre ces intérêts partiels des républiques
italiennes, en les rattachant aux grandes questions qui intéressent
l’humanité tout entière.



C’est sous le point de vue littéraire qu’il faut considérer
les historiens allemands ; l’existence politique du pays n’a
point eu jusqu’à présent assez de force pour donner en ce
genre un caractère national aux écrivains. Le talent particulier
à chaque homme et les principes généraux de l’art
d’écrire l’histoire ont seuls influé sur les productions de
l’esprit humain dans cette carrière. On peut diviser, ce me
semble, en trois classes principales les différents écrits historiques
publiés en Allemagne : l’histoire savante, l’histoire
philosophique et l’histoire classique, en tant que l’acception
de ce mot est bornée à l’art de raconter, tel que les anciens
l’ont conçu.

L’Allemagne abonde en historiens savants, tels que Mascou,
Schœpflin, Schlœzer, Gatterer, Schmidt, etc. Ils ont fait
des recherches immenses, et nous ont donné des ouvrages
où tout se trouve pour qui sait les étudier ; mais de tels
écrivains ne sont bons qu’à consulter, et leurs travaux seraient
les plus estimables et les plus généreux de tous, s’ils
avaient eu seulement pour but d’épargner de la peine aux
hommes de génie qui veulent écrire l’histoire.

Schiller est à la tête des historiens philosophiques, c’est-à-dire
de ceux qui considèrent les faits comme des raisonnements
à l’appui de leurs opinions. La révolution des
Pays-Bas se lit comme un plaidoyer plein d’intérêt et de
chaleur. La guerre de trente ans est l’une des époques dans
laquelle la nation allemande a montré le plus d’énergie.
Schiller en a fait l’histoire avec un sentiment de patriotisme
et d’amour pour les lumières et pour la liberté, qui honore
tout à la fois son âme et son génie ; les traits avec lesquels
il caractérise les principaux personnages sont d’une étonnante
supériorité, et toutes ces réflexions naissent du recueillement
d’une âme élevée ; mais les Allemands reprochent à
Schiller de n’avoir pas assez étudié les faits dans leurs
sources ; il ne pouvait suffire à toutes les carrières auxquelles
ses rares talents l’appelaient, et son histoire n’est
pas fondée sur une érudition assez étendue. Ce sont les Allemands,
j’ai souvent eu occasion de le dire, qui ont senti les
premiers tout le parti que l’imagination pouvait tirer de
l’érudition ; les circonstances de détail donnent seules de la
couleur et de la vie à l’histoire ; on ne trouve guère à la superficie
des connaissances qu’un prétexte pour le raisonnement
et l’esprit.

L’histoire de Schiller a été écrite dans cette époque du
dix-huitième siècle où l’on faisait de tout des armes, et son
style se sent un peu du genre polémique qui régnait alors
dans la plupart des écrits. Mais quand le but qu’on se propose
est la tolérance et la liberté, et que l’on y tend par des
moyens et des sentiments aussi nobles que ceux de Schiller,
on compose toujours un bel ouvrage, quand même on pourrait
désirer, dans la part accordée aux faits et aux réflexions,
quelque chose de plus ou de moins étendu[3].

[3] On ne peut oublier, parmi les historiens philosophiques,
M. Heeren, qui vient de publier des Considérations sur les Croisades,
dans lesquelles une parfaite impartialité est le résultat des
connaissances les plus rares et de la force de la raison.



Par un contraste singulier, c’est Schiller, le grand auteur
dramatique, qui a mis peut-être trop de philosophie, et
par conséquent trop d’idées générales dans ses récits, et
c’est Müller, le plus savant des historiens, qui a été vraiment
poète dans sa manière de peindre les événements et les
hommes. Il faut distinguer dans l’Histoire de la Suisse,
l’érudit et l’écrivain d’un grand talent : ce n’est qu’ainsi, ce
me semble, qu’on peut parvenir à rendre justice à Müller.
C’était un homme d’un savoir inouï, et ses facultés en ce
genre faisaient vraiment peur. On ne conçoit pas comment
la tête d’un homme a pu contenir ainsi un monde de faits et
de dates. Les six mille ans à nous connus étaient parfaitement
rangés dans sa mémoire, et ses études avaient été si
profondes qu’elles étaient vives comme des souvenirs. Il n’y
a pas un village de Suisse, pas une famille noble dont il ne
sût l’histoire. Un jour, en conséquence d’un pari, on lui
demanda la suite des comtes souverains du Bugey ; il les dit
à l’instant même, seulement il ne se rappelait pas bien si
l’un de ceux qu’il nommait avait été régent ou régnant en
titre, et il se faisait sérieusement des reproches d’un tel
manque de mémoire. Les hommes de génie, parmi les
anciens, n’étaient point asservis à cet immense travail
d’érudition qui s’augmente avec les siècles, et leur imagination
n’était point fatiguée par l’étude. Il en coûte plus
pour se distinguer de nos jours, et l’on doit du respect au
labeur immense qu’il faut pour se mettre en possession du
sujet que l’on veut traiter.

La mort de ce Müller, dont la vie peut être diversement
jugée, est une perte irréparable, et l’on croit voir périr plus
qu’un homme quand de telles facultés s’éteignent[4].

[4] Parmi les disciples de Müller, le baron de Hormayr, qui a écrit
le Plutarque autrichien, doit être considéré comme l’un des premiers ;
on sent que son histoire est composée, non d’après des livres,
mais sur les manuscrits originaux. Le docteur Decarro, un savant
Genevois établi à Vienne, et dont l’activité bienfaisante a porté la
découverte de la vaccine jusqu’en Asie, va faire paraître une traduction
de ces Vies des Grands Hommes d’Autriche, qui doit exciter le
plus grand intérêt.



Müller, qu’on peut considérer comme le véritable historien
classique d’Allemagne, lisait habituellement les auteurs
grecs et latins dans leur langue originale ; il cultivait la littérature
et les arts pour les faire servir à l’histoire. Son
érudition sans bornes, loin de nuire à sa vivacité naturelle,
était comme la base d’où son imagination prenait l’essor, et
la vérité vivante de ses tableaux tenait à leur fidélité scrupuleuse ;
mais s’il savait admirablement se servir de l’érudition,
il ignorait l’art de s’en dégager quand il le fallait.
Son histoire est beaucoup trop longue, il n’en a pas assez
resserré l’ensemble. Les détails sont nécessaires pour donner
de l’intérêt au récit des événements ; mais on doit choisir
parmi les événements ceux qui méritent d’être racontés.

L’ouvrage de Müller est une chronique éloquente ; si
pourtant toutes les histoires étaient ainsi conçues, la vie
de l’homme se consumerait tout entière à lire la vie des
hommes. Il serait donc à souhaiter que Müller ne se fût
pas laissé séduire par l’étendue même de ses connaissances.
Néanmoins les lecteurs, qui ont d’autant plus de temps à
donner qu’ils l’emploient mieux, se pénétreront toujours
avec un plaisir nouveau de ces illustres annales de la Suisse.
Les discours préliminaires sont des chefs-d’œuvre d’éloquence.
Nul n’a su mieux que Müller montrer dans ses
écrits le patriotisme le plus énergique ; et maintenant qu’il
n’est plus, c’est par ses écrits seuls qu’il faut l’apprécier.

Il décrit en peintre la contrée où se sont passés les principaux
événements de la confédération helvétique. On aurait
tort de se faire l’historien d’un pays qu’on n’aurait pas vu
soi-même. Les sites, les lieux, la nature, sont comme le
fond du tableau ; et les faits, quelque bien racontés qu’ils
puissent être, n’ont pas tous les caractères de la vérité,
quand on ne vous fait pas voir les objets extérieurs dont les
hommes étaient environnés.

L’érudition qui a induit Müller à mettre trop d’importance
à chaque fait, lui est bien utile, quand il s’agit d’un
événement vraiment digne d’être animé par l’imagination.
Il le raconte alors comme s’il s’était passé la veille, et sait
lui donner l’intérêt qu’une circonstance encore présente
ferait éprouver. Il faut, autant qu’on le peut, dans l’histoire
comme dans les fictions, laisser au lecteur le plaisir et
l’occasion de pressentir lui-même les caractères et la marche
des événements. Il se lasse facilement de ce qu’on lui dit,
mais il est ravi de ce qu’il découvre ; et l’on assimile la
littérature aux intérêts de la vie, quand on sait exciter par
le récit l’anxiété de l’attente ; le jugement du lecteur
s’exerce sur un mot, sur une action qui fait tout à coup
comprendre un homme, et souvent l’esprit même d’une
nation et d’un siècle.

La conjuration du Rütli, telle qu’elle est racontée dans
l’histoire de Müller, inspire un intérêt prodigieux. Cette
vallée paisible où des hommes, paisibles aussi comme elle,
se déterminèrent aux plus périlleuses actions que la conscience
puisse commander ; le calme dans la délibération, la
solennité du serment, l’ardeur dans l’exécution ; l’irrévocable
qui se fonde sur la volonté de l’homme, tandis qu’au
dehors tout peut changer, quel tableau ! Les images seules
y font naître les pensées : les héros de cet événement,
comme l’auteur qui le rapporte, sont absorbés par la grandeur
même de l’objet. Aucune idée générale ne se présente
à leur esprit, aucune réflexion n’altère la fermeté de l’action
ni la beauté du récit.

A la bataille de Granson, dans laquelle le duc de Bourgogne
attaqua la faible armée des Cantons suisses, un trait
simple donne la plus touchante idée de ces temps et de ces
mœurs. Charles occupait déjà les hauteurs, et se croyait
maître de l’armée qu’il voyait de loin dans la plaine ; tout
à coup, au lever du soleil, il aperçut les Suisses qui, suivant
la coutume de leurs pères, se mettaient tous à genoux,
pour invoquer avant le combat la protection du Seigneur
des seigneurs ; les Bourguignons crurent qu’ils se mettaient
à genoux ainsi pour rendre les armes, et poussèrent des
cris de triomphe ; mais tout à coup ces chrétiens, fortifiés
par la prière, se relèvent, se précipitent sur leurs adversaires,
et remportent à la fin la victoire dont leur pieuse
ardeur les avait rendus dignes. Des circonstances de ce
genre se retrouvent souvent dans l’histoire de Müller, et son
langage ébranle l’âme, lors même que ce qu’il dit n’est
point pathétique : il y a quelque chose de grave, de noble
et de sévère dans son style, qui réveille puissamment le
souvenir des vieux siècles.

C’était cependant un homme mobile avant tout, que
Müller ; mais le talent prend toutes les formes, sans avoir
pour cela un moment d’hypocrisie. Il est ce qu’il paraît,
seulement il ne peut se maintenir toujours dans la même
disposition, et les circonstances extérieures le modifient.
C’est surtout à la couleur de son style que Müller doit sa
puissance sur l’imagination ; les mots anciens dont il se sert
si à propos ont un air de loyauté germanique qui inspire
de la confiance. Néanmoins il a tort de vouloir quelquefois
mêler la concision de Tacite à la naïveté du moyen âge ; ces
deux imitations se contredisent. Il n’y a même que Müller
à qui les tournures du vieux allemand réussissent quelquefois ;
pour tout autre ce serait de l’affectation. Salluste seul,
parmi les écrivains de l’antiquité, a imaginé d’employer les
formes et les termes d’un temps antérieur au sien ; en
général le naturel s’oppose à cette sorte d’imitation ; cependant
les chroniques du moyen âge étaient si familières à
Müller, que c’est spontanément qu’il écrit souvent du même
style. Il faut bien que ses expressions soient vraies, puisqu’elles
inspirent ce qu’il veut faire éprouver.

On est bien aise de croire, en lisant Müller, que parmi
toutes les vertus qu’il a si bien senties, il en est qu’il a possédées.
Son testament, qu’on vient de publier, est au moins
une preuve de son désintéressement. Il ne laisse point de
fortune, et il demande que l’on vende ses manuscrits pour
payer ses dettes. Il ajoute que si cela suffit pour les acquitter,
il se permet de disposer de sa montre en faveur de son
domestique. « Ce n’est pas sans attendrissement, dit-il,
qu’il recevra la montre qu’il a montée pendant vingt années ».
La pauvreté d’un homme d’un si grand talent est
toujours une honorable circonstance de sa vie ; la millième
partie de l’esprit qui rend illustre suffirait assurément pour
faire réussir tous les calculs de l’avidité. Il est beau d’avoir
consacré ses facultés au culte de la gloire, et l’on ressent
toujours de l’estime pour ceux dont le but le plus cher est
au delà du tombeau.



CHAPITRE XXX

Herder.

Les hommes de lettres, en Allemagne, sont à beaucoup
d’égards la réunion la plus respectable que le monde éclairé
puisse offrir, et parmi ces hommes, Herder mérite encore
une place à part : son âme, son génie et sa moralité tout
ensemble, ont illustré sa vie. Ses écrits peuvent être considérés
sous trois rapports différents, l’histoire, la littérature
et la théologie. Il s’était fort occupé de l’antiquité en général,
et des langues orientales en particulier. Son livre intitulé
la Philosophie de l’Histoire est peut-être le livre allemand
écrit avec le plus de charme. On n’y trouve pas la
même profondeur d’observations politiques que dans l’ouvrage
de Montesquieu, sur les Causes de la grandeur et de la
décadence des Romains ; mais comme Herder s’attachait à
pénétrer le génie des temps les plus reculés, peut-être que
la qualité qu’il possédait au suprême degré, l’imagination,
servait mieux que toute autre à les faire connaître. Il faut
ce flambeau pour marcher dans les ténèbres : c’est une lecture
délicieuse que les divers chapitres de Herder sur Persépolis
et Babylone, sur les Hébreux et sur les Égyptiens ;
il semble qu’on se promène au milieu de l’ancien monde
avec un poète historien, qui touche les ruines de sa baguette,
et reconstruit à nos yeux les édifices abattus.

On exige en Allemagne, même des hommes du plus grand
talent, une instruction si étendue, que des critiques ont accusé
Herder de n’avoir pas une érudition assez approfondie.
Mais ce qui nous frapperait, au contraire, c’est la variété de
ses connaissances ; toutes les langues lui étaient connues, et
celui de tous ses ouvrages où l’on reconnaît le plus jusqu’à
quel point il portait le tact des nations étrangères, c’est son
Essai sur la poésie hébraïque. Jamais on n’a mieux exprimé
le génie d’un peuple prophète, pour qui l’inspiration poétique
était un rapport intime avec la Divinité. La vie errante
de ce peuple, ses mœurs, les pensées dont il était capable,
les images qui lui étaient habituelles, sont indiquées par
Herder avec une étonnante sagacité. A l’aide des rapprochements
les plus ingénieux, il cherche à donner l’idée de la
symétrie du verset des Hébreux, de ce retour du même sentiment
ou de la même image en des termes différents, dont
chaque stance offre l’exemple. Quelquefois il compare cette
brillante régularité à deux rangs de perles qui entourent la
chevelure d’une belle femme. « L’art et la nature, dit-il,
conservent toujours une imposante uniformité à travers
leur abondance ». A moins de lire les psaumes des Hébreux
dans l’original, il est impossible de mieux pressentir leur
charme que par ce qu’en dit Herder. Son imagination était
à l’étroit dans les contrées de l’Occident ; il se plaisait à respirer
les parfums de l’Asie, et transmettait dans ses ouvrages
le pur encens que son âme y avait recueilli.

C’est lui qui le premier a fait connaître en Allemagne les
poésies espagnoles et portugaises ; les traductions de W.
Schlegel les y ont depuis naturalisées. Herder a publié un
recueil intitulé Chansons populaires ; ce recueil contient les
romances et les poésies détachées où sont empreints le caractère
national et l’imagination des peuples. On y peut étudier
la poésie naturelle, celle qui précède les lumières. La
littérature cultivée devient si promptement factice, qu’il est
bon de retourner quelquefois à l’origine de toute poésie,
c’est-à-dire à l’impression de la nature sur l’homme, avant
qu’il eût analysé l’univers et lui-même. La flexibilité de
l’allemand permet seule peut-être de traduire ces naïvetés
du langage de chaque pays, sans lesquelles on ne reçoit aucune
impression des poésies populaires ; les mots, dans ces
poésies, ont par eux-mêmes une certaine grâce qui nous
émeut comme une fleur que nous avons vue, comme un air
que nous avons entendu dans notre enfance : ces impressions
singulières contiennent non seulement les secrets de
l’art, mais ceux de l’âme où l’art les a puisés. Les Allemands,
en littérature, analysent jusqu’à l’extrémité des sensations,
jusqu’à ces nuances délicates qui se refusent à
la parole, et l’on pourrait leur reprocher de s’attacher
trop en tout genre à faire comprendre l’inexprimable.

Je parlerai dans la quatrième partie de cet ouvrage des
écrits de Herder sur la théologie ; l’histoire et la littérature
s’y trouvent aussi souvent réunies. Un homme d’un génie
aussi sincère que Herder devait mêler la religion à toutes
ses pensées, et toutes ses pensées à la religion. On a dit que
ses écrits ressemblaient à une conversation animée : il est
vrai qu’il n’a pas dans ses ouvrages la forme méthodique
qu’on est convenu de donner aux livres. C’est sous les portiques
et dans les jardins de l’Académie, que Platon expliquait
à ses disciples le système du monde intellectuel. On
retrouve dans Herder cette noble négligence du talent, toujours
impatient de marcher à des idées nouvelles. C’est une
invention moderne, que ce qu’on appelle un livre bien fait.
La découverte de l’imprimerie a rendu nécessaires les divisions,
les résumés, tout l’appareil enfin de la logique. La
plupart des ouvrages philosophiques des anciens sont des
traités ou des dialogues, qu’on se représente comme des
entretiens écrits. Montaigne aussi s’abandonnait de même
au cours naturel de ses pensées. Il faut, il est vrai, pour un
tel laisser-aller, la supériorité la plus décidée : l’ordre supplée
à la richesse, et si la médiocrité marchait au hasard,
elle ne ferait d’ordinaire que nous ramener au même point,
avec la fatigue de plus ; mais un homme de génie intéresse
davantage, quand il se montre tel qu’il est, et que ses livres
semblent plutôt improvisés que composés.

Herder avait, dit-on, une conversation admirable, et l’on
sent dans ses écrits que cela devait être ainsi. L’on y sent
bien aussi ce que tous ses amis attestent, c’est qu’il n’était
point d’homme meilleur. Quand le talent littéraire peut inspirer
à ceux qui ne nous connaissent point encore, du penchant
à nous aimer, c’est le présent du ciel dont on recueille
les plus doux fruits sur la terre.



CHAPITRE XXXI

Des Richesses littéraires de l’Allemagne,
et de ses critiques les plus renommés, Auguste Wilhelm
et Frédéric Schlegel.

Dans le tableau que je viens de présenter de la littérature
allemande, j’ai tâché de désigner les ouvrages principaux ;
mais il m’a fallu renoncer même à nommer un grand
nombre d’hommes, dont les écrits moins connus servent
plus efficacement à l’instruction de ceux qui les lisent qu’à
la gloire de leurs auteurs.

Les traités sur les beaux-arts, les ouvrages d’érudition et
de philosophie, quoiqu’ils n’appartiennent pas immédiatement
à la littérature, doivent pourtant être comptés parmi
ses richesses. Il y a dans cette Allemagne des trésors d’idées
et de connaissances que le reste des nations de l’Europe
n’épuisera pas de longtemps.

Le génie poétique, si le ciel nous le rend, pourrait aussi
recevoir une impulsion heureuse de l’amour pour la nature,
les arts et la philosophie, qui fermente dans les contrées
germaniques ; mais au moins j’ose affirmer que tout homme
qui voudra se vouer maintenant à quelque travail sérieux
que ce soit, sur l’histoire, la philosophie ou l’antiquité, ne
saurait se passer de connaître les écrivains allemands qui
s’en sont occupés.

La France peut s’honorer d’un grand nombre d’érudits de
la première force, mais rarement les connaissances et la
sagacité philosophiques y ont été réunies, tandis qu’en Allemagne
elles sont maintenant presque inséparables. Ceux qui
plaident en faveur de l’ignorance, comme d’un garant de la
grâce, citent un grand nombre d’hommes de beaucoup d’esprit
qui n’avaient aucune instruction ; mais ils oublient que
ces hommes ont profondément étudié le cœur humain tel
qu’il se montre dans le monde, et que c’était sur ce sujet
qu’ils avaient des idées. Mais si ces savants, en fait de société,
voulaient juger la littérature sans la connaître, ils seraient
ennuyeux comme les bourgeois quand ils parlent de
la cour.

Lorsque j’ai commencé l’étude de l’allemand, il m’a semblé
que j’entrais dans une sphère nouvelle, où se manifestaient
les lumières les plus frappantes sur tout ce que je
sentais auparavant d’une manière confuse. Depuis quelque
temps on ne lit guère en France que des mémoires ou des
romans, et ce n’est pas tout à fait par frivolité qu’on est devenu
moins capable de lectures plus sérieuses, c’est parce
que les événements de la révolution ont accoutumé à ne
mettre de prix qu’à la connaissance des faits et des hommes :
on trouve dans les livres allemands, sur les sujets les
plus abstraits, le genre d’intérêt qui fait rechercher les bons
romans, c’est-à-dire ce qu’ils nous apprennent sur notre
propre cœur. Le caractère distinctif de la littérature allemande
est de rapporter tout à l’existence intérieure ; et
comme c’est là le mystère des mystères, une curiosité sans
bornes s’y attache.

Avant de passer à la philosophie, qui fait toujours partie
des lettres, dans les pays où la littérature est libre et puissante,
je dirai quelques mots de ce qu’on peut considérer
comme la législation de cet empire, la critique. Il n’est point
de branche de la littérature allemande qui ait été portée
plus loin, et comme dans de certaines villes l’on trouve plus
de médecins que de malades, il y a quelquefois en Allemagne
encore plus de critiques que d’auteurs ; mais les analyses
de Lessing, le créateur du style, dans la prose allemande,
sont telles qu’on peut les considérer comme des ouvrages.

Kant, Gœthe, J. de Müller, les plus grands écrivains de
l’Allemagne en tout genre, ont inséré dans les journaux ce
qu’ils appellent les recensions des divers écrits qui ont paru,
et ces recensions renferment la théorie philosophique et les
connaissances positives les plus approfondies. Parmi les
écrivains plus jeunes, Schiller et les deux Schlegel se sont
montrés de beaucoup supérieurs à tous les autres critiques.
Schiller est le premier, parmi les disciples de Kant, qui ait
appliqué sa philosophie à la littérature ; et en effet, partir de
l’âme pour juger les objets extérieurs, ou des objets extérieurs
pour savoir ce qui se passe dans l’âme, c’est une
marche si différente que tout doit s’en ressentir. Schiller a
écrit deux traités sur le naïf et le sentimental, dans lesquels le
talent qui s’ignore et le talent qui s’observe lui-même sont
analysés avec une sagacité prodigieuse ; mais dans son essai
sur la Grâce et la Dignité, et dans ses lettres sur l’Esthétique,
c’est-à-dire la théorie du beau, il y a trop de métaphysique.
Lorsqu’on veut parler des jouissances des arts, dont tous les
hommes sont susceptibles, il faut s’appuyer toujours sur les
impressions qu’ils ont reçues, et ne pas se permettre les
formes abstraites qui font perdre la trace de ces impressions.
Schiller tenait à la littérature par son talent, et à la
philosophie par son penchant pour la réflexion ; ses écrits
en prose sont aux confins des deux régions ; mais il empiète
trop souvent sur la plus haute ; et, revenant sans cesse à ce
qu’il y a de plus abstrait dans la théorie, il dédaigne l’application
comme une conséquence inutile des principes qu’il
a posés.

La description animée des chefs-d’œuvre donne bien plus
d’intérêt à la critique que les idées générales qui planent
sur tous les sujets, sans en caractériser aucun. La métaphysique
est, pour ainsi dire, la science de l’immuable ;
mais tout ce qui est soumis à la succession du temps ne
s’explique que par le mélange des faits et des réflexions :
les Allemands voudraient arriver sur tous les sujets à des
théories complètes, et toujours indépendantes des circonstances ;
mais comme cela est impossible, il ne faut pas
renoncer aux faits, dans la crainte qu’ils ne circonscrivent les
idées ; et les exemples seuls, dans la théorie comme dans
la pratique, gravent les préceptes dans le souvenir.

La quintessence de pensées que présentent certains ouvrages
allemands ne concentre pas, comme celle des fleurs,
les parfums les plus odoriférants ; on dirait au contraire
qu’elle n’est qu’un reste froid d’émotions pleines de vie. On
pourrait extraire cependant de ces ouvrages une foule
d’observations d’un grand intérêt ; mais elles se confondent
les unes dans les autres. L’auteur, à force de pousser son
esprit en avant, conduit ses lecteurs à ce point où les idées
sont trop fines pour qu’on doive essayer de les transmettre.

Les écrits de A. W. Schlegel sont moins abstraits que
ceux de Schiller ; comme il possède en littérature des
connaissances rares, même dans sa patrie, il est ramené
sans cesse à l’application, par le plaisir qu’il trouve
à comparer les diverses langues et les différentes poésies
entre elles ; un point de vue si universel devrait presque être
considéré comme infaillible, si la partialité ne l’altérait pas
quelquefois ; mais cette partialité n’est point arbitraire, et
j’en indiquerai la marche et le but ; cependant, comme il y
a des sujets dans lesquels elle ne se fait point sentir, c’est
d’abord de ceux-là que je parlerai.

W. Schlegel a donné à Vienne un cours de littérature
dramatique[5] qui embrasse ce qui a été composé de plus
remarquable pour le théâtre, depuis les Grecs jusqu’à nos
jours ; ce n’est point une nomenclature stérile des travaux
des divers auteurs ; l’esprit de chaque littérature y est saisi
avec l’imagination d’un poète ; l’on sent que, pour donner
de tels résultats, il faut des études extraordinaires ; mais
l’érudition ne s’aperçoit dans cet ouvrage que par la
connaissance parfaite des chefs-d’œuvre. On jouit en peu de
pages du travail de toute une vie ; chaque jugement porté
par l’auteur, chaque épithète donnée aux écrivains dont il
parle, est belle et juste, précise et animée. W. Schlegel a
trouvé l’art de traiter les chefs-d’œuvre de la poésie comme
des merveilles de la nature, et de les peindre avec des
couleurs vives qui ne nuisent point à la fidélité du dessin ;
car, on ne saurait trop le répéter, l’imagination, loin d’être
ennemie de la vérité, la fait ressortir mieux qu’aucune autre
faculté de l’esprit, et tous ceux qui s’appuient d’elle pour
excuser des expressions exagérées ou des termes vagues,
sont au moins aussi dépourvus de poésie que de raison.

[5] Cet ouvrage est traduit en français. L’auteur anonyme de la
traduction (madame Necker de Saussure) y a joint une préface
pleine de pensées neuves et ingénieuses.



L’analyse des principes sur lesquels se fondent la tragédie
et la comédie, est traitée dans le cours de W. Schlegel avec
une grande profondeur philosophique ; ce genre de mérite
se retrouve souvent parmi les écrivains allemands ; mais
Schlegel n’a point d’égal dans l’art d’inspirer de l’enthousiasme
pour les grands génies qu’il admire ; il se montre en
général partisan d’un goût simple et quelquefois même d’un
goût rude ; mais il fait exception à cette façon de voir en
faveur des peuples du Midi. Leurs jeux de mots et leurs
concetti ne sont point l’objet de sa censure ; il déteste le
maniéré qui naît de l’esprit de société, mais celui qui vient
du luxe de l’imagination lui plaît en poésie, comme la profusion
des couleurs et des parfums dans la nature. Schlegel,
après s’être acquis une grande réputation par sa traduction
de Shakespeare, a pris pour Calderon un amour aussi vif,
mais d’un genre très différent de celui que Shakespeare peut
inspirer ; car autant l’auteur anglais est profond et sombre
dans la connaissance du cœur humain, autant le poète
espagnol s’abandonne avec douceur et charme à la beauté
de la vie, à la sincérité de la foi, à tout l’éclat des vertus que
colore le soleil de l’âme.

J’étais à Vienne quand W. Schlegel y donna son cours
public. Je n’attendais que de l’esprit et de l’instruction dans
des leçons qui avaient l’enseignement pour but ; je fus
confondue d’entendre un critique éloquent comme un orateur ;
et qui, loin de s’acharner aux défauts, éternel aliment
de la médiocrité jalouse, cherchait seulement à faire revivre
le génie créateur.

La littérature espagnole est peu connue, c’est elle qui fut
l’objet d’un des plus beaux morceaux prononcés dans la
séance à laquelle j’assistai. W. Schlegel nous peignit cette
nation chevaleresque dont les poètes étaient guerriers, et les
guerriers poètes. Il cita ce comte Ercilla, « qui composa
sous une tente son poème de l’Araucana, tantôt sur les
plages de l’Océan, tantôt au pied des Cordillières, pendant
qu’il faisait la guerre aux sauvages révoltés. Garcilasse, un
des descendants des Incas, écrivait des poésies d’amour sur
les ruines de Carthage, et périt à l’assaut de Tunis. Cervantes
fut grièvement blessé à la bataille de Lépante ; Lope
de Vega échappa comme par miracle à la défaite de la flotte
invincible ; et Calderon servit en intrépide soldat dans les
guerres de Flandre et d’Italie.

« La religion et la guerre se mêlèrent chez les Espagnols
plus que dans toute autre nation ; ce sont eux qui, par des
combats continuels, repoussèrent les Maures de leur sein,
et l’on pouvait les considérer comme l’avant-garde de la
chrétienté européenne ; ils conquirent leurs églises sur les
Arabes ; un acte de leur culte était un trophée pour leurs
armes, et leur foi triomphante, quelquefois portée jusqu’au
fanatisme, s’alliait avec le sentiment de l’honneur et donnait
à leur caractère une imposante dignité. Cette gravité
mêlée d’imagination, cette gaîté même qui ne fait rien
perdre au sérieux de toutes les affections profondes, se
montrent dans la littérature espagnole, toute composée de
fictions et de poésies, dont la religion, l’amour et les exploits
guerriers sont l’objet. On dirait que dans ces temps où
le Nouveau Monde fut découvert, les trésors d’un autre
hémisphère servaient aux richesses de l’imagination aussi
bien qu’à celles de l’État, et que dans l’empire de la poésie,
comme dans celui de Charles-Quint, le soleil ne cessait
jamais d’éclairer l’horizon ».

Les auditeurs de W. Schlegel furent vivement émus par ce
tableau, et la langue allemande, dont il se servait avec
élégance, entourait de pensées profondes et d’expressions
sensibles les noms retentissants de l’espagnol, ces noms
qui ne peuvent être prononcés sans que déjà l’imagination
croie voir les orangers du royaume de Grenade et les palais
des rois maures[6].

[6] Wilhelm Schlegel, que je cite ici comme le premier critique
littéraire de l’Allemagne, est l’auteur d’une brochure française nouvellement
publiée, sous le titre de Réflexions sur le Système continental. — Ce
même W. Schlegel a fait aussi imprimer à Paris, il y
a quelques années, une comparaison de la Phèdre d’Euripide et de
celle de Racine : elle excita une grande rumeur parmi les littérateurs
parisiens ; mais personne ne put nier que W. Schlegel, quoique Allemand,
n’écrivît assez bien le français pour qu’il lui fût permis de
parler de Racine.



On peut comparer la manière de W. Schlegel, en parlant
de poésie, à celle de Winckelmann, en décrivant les statues ;
et c’est ainsi seulement qu’il est honorable d’être un critique ;
tous les hommes du métier suffisent pour enseigner les
fautes ou les négligences qu’on doit éviter : mais après le
génie, ce qu’il y a de plus semblable à lui, c’est la puissance
de le connaître et de l’admirer.

Frédéric Schlegel, s’étant occupé de philosophie, s’est
voué moins exclusivement que son frère à la littérature ;
cependant le morceau qu’il a écrit sur la culture intellectuelle
des Grecs et des Romains, rassemble en un court
espace des aperçus et des résultats du premier ordre.
Frédéric Schlegel est l’un des hommes célèbres de l’Allemagne
dont l’esprit a le plus d’originalité ; et loin de se fier
à cette originalité qui lui promettait tant de succès, il a voulu
l’appuyer sur des études immenses : c’est une grande preuve
de respect pour l’espèce humaine, que de ne jamais lui
parler d’après soi seul, et sans s’être informé consciencieusement
de tout ce que nos prédécesseurs nous ont laissé pour
héritage. Les Allemands, dans les richesses de l’esprit humain,
sont de véritables propriétaires : ceux qui s’en tiennent
à leurs lumières naturelles, ne sont que des prolétaires
en comparaison d’eux.

Après avoir rendu justice aux rares talents des deux
Schlegel, il faut examiner pourtant en quoi consiste la partialité
qu’on leur reproche, et dont il est vrai que plusieurs
de leurs écrits ne sont pas exempts : ils penchent visiblement
pour le moyen âge, et pour les opinions de cette
époque ; la chevalerie sans taches, la foi sans bornes, et la
poésie sans réflexions leur paraissent inséparables, et ils
s’appliquent à tout ce qui pourrait diriger dans ce sens les
esprits et les âmes. W. Schlegel exprime son admiration
pour le moyen âge dans plusieurs de ses écrits, et particulièrement
dans deux stances dont voici la traduction :

« L’Europe était une dans ces grands siècles, et le sol de
cette patrie universelle était fécond en généreuses pensées,
qui peuvent servir de guide dans la vie et dans la mort.
Une même chevalerie changeait les combattants en frères
d’armes : c’était pour défendre une même foi qu’ils s’armaient ;
un même amour inspirait tous les cœurs, et la
poésie qui chantait cette alliance exprimait le même sentiment
dans les langages divers.

« Ah ! la noble énergie des âges anciens est perdue :
notre siècle est l’inventeur d’une étroite sagesse, et ce que
les hommes faibles ne sauraient concevoir n’est à leurs
yeux qu’une chimère ; toutefois rien de divin ne peut réussir,
entrepris avec un cœur profane. Hélas ! nos temps ne
connaissent plus ni la foi, ni l’amour ; comment pourrait-il
leur rester l’espérance ! »

Des opinions dont la tendance est si marquée doivent
nécessairement altérer l’impartialité des jugements sur les
ouvrages de l’art : sans doute, et je n’ai cessé de le répéter
dans le cours de cet écrit, il est à désirer que la littérature
moderne soit fondée sur notre histoire et sur notre
croyance ; néanmoins il ne s’ensuit pas que les productions
littéraires du moyen âge puissent être considérées comme
vraiment bonnes. Leur énergique simplicité, le caractère pur
et loyal qui s’y manifeste, excitent un vif intérêt ; mais la
connaissance de l’antique et le progrès de la civilisation
nous ont valu des avantages qu’on ne doit pas dédaigner.
Il ne s’agit pas de faire reculer l’art, mais de réunir autant
qu’on le peut les qualités diverses développées dans l’esprit
humain à différentes époques.

On a fort accusé les deux Schlegel de ne pas rendre justice
à la littérature française ; il n’est point d’écrivains cependant
qui aient parlé avec plus d’enthousiasme du génie
de nos troubadours, et de cette chevalerie française, sans
pareille en Europe, lorsqu’elle réunissait au plus haut point
l’esprit et la loyauté, la grâce et la franchise, le courage et
la gaîté, la simplicité la plus touchante et la naïveté la plus
ingénieuse ; mais les critiques allemands ont prétendu que
les traits distinctifs du caractère français s’étaient effacés
pendant le cours du règne de Louis XIV : la littérature,
disent-ils, dans les siècles appelés classiques, perd en originalité
ce qu’elle gagne en correction ; ils ont attaqué nos
poètes en particulier, avec une grande force d’arguments
et de moyens. L’esprit général de ces critiques est le même
que celui de Rousseau, dans sa lettre contre la musique
française. Ils croient trouver dans plusieurs de nos tragédies
l’espèce d’affectation pompeuse que Rousseau reproche
à Lulli et à Rameau, et ils prétendent que le même goût
qui faisait préférer Coypel et Boucher dans la peinture, et
le chevalier Bernin dans la sculpture, interdit à la poésie
l’élan qui seul en fait une jouissance divine ; enfin ils
seraient tentés d’appliquer à notre manière de concevoir et
d’aimer les beaux-arts ces vers tant cités de Corneille :


Othon à la princesse a fait un compliment,

Plus en homme d’esprit qu’en véritable amant.



W. Schlegel rend hommage cependant à la plupart de
nos grands auteurs ; mais ce qu’il s’attache à prouver seulement,
c’est que depuis le milieu du dix-septième siècle le
genre maniéré a dominé dans toute l’Europe ; et que cette
tendance a fait perdre la verve audacieuse qui animait les
écrivains et les artistes, à la renaissance des lettres. Dans les
tableaux et les bas-reliefs où Louis XIV est peint, tantôt en
Jupiter, tantôt en Hercule, il est représenté nu, ou revêtu
seulement d’une peau de lion, mais avec sa grande perruque
sur la tête. Les écrivains de la nouvelle école prétendent
que l’on pourrait appliquer cette grande perruque
à la physionomie des beaux-arts, dans le dix-septième
siècle : il s’y mêlait toujours une politesse affectée, dont une
grandeur factice était la cause.

Il est intéressant d’examiner cette manière de voir, malgré
les objections sans nombre qu’on peut y opposer ; ce
qui est certain au moins, c’est que les aristarques allemands
sont parvenus à leur but, puisqu’ils sont de tous les écrivains,
depuis Lessing, ceux qui ont le plus efficacement
contribué à rendre l’imitation de la littérature française
tout à fait hors de mode en Allemagne ; mais de peur du
goût français, ils n’ont pas assez perfectionné le goût allemand,
et souvent ils ont rejeté des observations pleines
de justesse, seulement parce que nos écrivains les avaient
faites.

On ne sait pas faire un livre en Allemagne ; rarement on
y met l’ordre et la méthode qui classent les idées dans la
tête du lecteur ; et ce n’est point parce que les Français
sont impatients, mais parce qu’ils ont l’esprit juste, qu’ils
se fatiguent de ce défaut ; les fictions ne sont pas dessinées,
dans les poésies allemandes, avec ces contours fermes et
précis qui en assurent l’effet, et le vague de l’imagination
correspond à l’obscurité de la pensée. Enfin, si les plaisanteries
bizarres et vulgaires de quelques ouvrages prétendus
comiques manquent de goût, ce n’est pas à force de
naturel, c’est parce que l’affectation de l’énergie est au
moins aussi ridicule que celle de la grâce. Je me fais vif,
disait un Allemand en sautant par la fenêtre : quand on se
fait, on n’est rien : il faut recourir au bon goût français,
contre la vigoureuse exagération de quelques Allemands,
comme à la profondeur des Allemands, contre la frivolité
dogmatique de quelques Français.

Les nations doivent se servir de guide les unes aux autres,
et toutes auraient tort de se priver des lumières qu’elles
peuvent mutuellement se prêter. Il y a quelque chose de
très singulier dans la différence d’un peuple à un autre : le
climat, l’aspect de la nature, la langue, le gouvernement,
enfin surtout les événements de l’histoire, puissance plus
extraordinaire encore que toutes les autres, contribuent à
ces diversités, et nul homme, quelque supérieur qu’il soit,
ne peut deviner ce qui se développe naturellement dans
l’esprit de celui qui vit sur un autre sol, et respire un autre
air : on se trouvera donc bien en tout pays d’accueillir les
pensées étrangères ; car, dans ce genre, l’hospitalité fait la
fortune de celui qui reçoit.



CHAPITRE XXXII

Des Beaux-Arts en Allemagne.

Les Allemands en général conçoivent mieux l’art qu’ils ne
le mettent en pratique : à peine ont-ils une impression,
qu’ils en tirent une foule d’idées. Ils vantent beaucoup le
mystère, mais c’est pour le révéler, et l’on ne peut montrer
aucun genre d’originalité en Allemagne, sans que chacun
vous explique comment cette originalité vous est venue ;
c’est un grand inconvénient, surtout pour les arts, où tout
est sensation ; ils sont analysés avant d’être sentis, et l’on
a beau dire après qu’il faut renoncer à l’analyse, l’on a
goûté du fruit de l’arbre de la science, et l’innocence du
talent est perdue.

Ce n’est pas assurément que je conseille, relativement
aux arts, l’ignorance que je n’ai cessé de blâmer en littérature ;
mais il faut distinguer les études relatives à la pratique
de l’art, de celles qui ont uniquement pour objet la
théorie du talent ; celles-ci, poussées trop loin, étouffent l’invention ;
l’on est troublé par le souvenir de tout ce qui a
été dit sur chaque chef-d’œuvre ; on croit sentir entre soi et
l’objet que l’on veut peindre une foule de traités sur la
peinture et la sculpture, l’idéal et le réel, et l’artiste n’est
plus seul avec la nature. Sans doute l’esprit de ces divers
traités est toujours l’encouragement ; mais à force d’encouragement
on lasse le génie, comme à force de gêne on
l’éteint ; et dans tout ce qui tient à l’imagination, il faut
une si heureuse combinaison d’obstacles et de facilité, que
des siècles peuvent s’écouler sans que l’on arrive à ce point
juste qui fait éclore l’esprit humain dans toute sa force.

Avant l’époque de la réformation, les Allemands avaient
une école de peinture que ne dédaignait pas l’école italienne.
Albert Dürer, Lucas Cranach, Holbein, ont, dans
leur manière de peindre, des rapports avec les prédécesseurs
de Raphaël, Perugin, André Mantegne, etc. Holbein
se rapproche davantage de Léonard de Vinci ; en général
cependant, il y a plus de dureté dans l’école allemande que
dans celle des Italiens, mais non moins d’expression et
de recueillement dans les physionomies. Les peintres du
quinzième siècle avaient peu de connaissance des moyens
de l’art ; mais une bonne foi et une modestie touchante se
faisaient remarquer dans leurs ouvrages ; on n’y voit pas de
prétentions à d’ambitieux effets, et l’on n’y sent que cette
émotion intime pour laquelle tous les hommes de talent
cherchent un langage, afin de ne pas mourir sans avoir fait
part de leur âme à leurs contemporains.

Dans ces tableaux du quatorzième et du quinzième siècle,
les plis des vêtements sont tout droits, les coiffures un peu
raides, les attitudes très simples ; mais il y a quelque chose
dans l’expression des figures qu’on ne se lasse point de considérer.
Les tableaux inspirés par la religion chrétienne
produisent une impression semblable à celle de ces psaumes
qui mêlent avec tant de charme la poésie à la piété.

La seconde et la plus belle époque de la peinture fut celle
où les peintres conservèrent la vérité du moyen âge, en y
joignant toute la splendeur de l’art : rien ne correspond
chez les Allemands au siècle de Léon X. Vers la fin du dix-septième
siècle et jusqu’au milieu du dix-huitième, les
beaux-arts tombèrent presque partout dans une singulière
décadence ; le goût était dégénéré en affectation ; Winckelmann
alors exerça la plus grande influence, non seulement
sur son pays, mais sur le reste de l’Europe, et ce furent
ses écrits qui tournèrent toutes les imaginations artistes
vers l’étude et l’admiration des monuments antiques : il
s’entendait bien mieux en sculpture qu’en peinture ; aussi
porta-t-il les peintres à mettre dans leurs tableaux des
statues coloriées, plutôt que de faire sentir en tout la nature
vivante. Cependant la peinture perd la plus grande partie
de son charme en se rapprochant de la sculpture ; l’illusion
nécessaire à l’une est directement contraire aux formes
immuables et prononcées de l’autre. Quand les peintres
prennent exclusivement la beauté antique pour modèle,
comme ils ne la connaissent que par des statues, il leur
arrive ce qu’on reproche à la littérature classique des modernes,
ce n’est point dans leur propre inspiration qu’ils
puisent les effets de l’art.

Mengs, peintre allemand, s’est montré un penseur philosophe
dans ses écrits sur son art : ami de Winckelmann,
il partagea son admiration pour l’antique ; mais néanmoins
il a souvent évité les défauts qu’on peut reprocher aux
peintres formés par les écrits de Winckelmann, et qui se
bornent pour la plupart à copier les chefs-d’œuvre anciens.
Mengs s’était aussi proposé pour modèle le Corrège, celui
de tous les peintres qui s’éloigne le plus dans ses tableaux
du genre de la sculpture, et dont le clair-obscur rappelle les
vagues et délicieuses impressions de la mélodie.

Les artistes allemands avaient presque tous adopté les
opinions de Winckelmann, jusqu’au moment où la nouvelle
école littéraire a étendu son influence aussi sur les beaux-arts.
Gœthe, dont nous retrouvons partout l’esprit universel,
a montré dans ses ouvrages qu’il comprenait le vrai génie
de la peinture bien mieux que Winckelmann ; toutefois, convaincu
comme lui que les sujets du christianisme ne sont
pas favorables à l’art, il cherche à faire revivre l’enthousiasme
pour la mythologie, et c’est une tentative dont le
succès est impossible ; peut-être ne sommes-nous capables,
en fait de beaux-arts, ni d’être chrétiens ni d’être païens ;
mais si dans un temps quelconque l’imagination créatrice
renaît chez les hommes, ce ne sera sûrement pas en imitant
les anciens qu’elle se fera sentir.

La nouvelle école soutient dans les beaux-arts le même
système qu’en littérature, et proclame hautement le christianisme
comme la source du génie des modernes ; les écrivains
de cette école caractérisent aussi d’une façon toute
nouvelle ce qui dans l’architecture gothique s’accorde avec
les sentiments religieux des chrétiens. Il ne s’ensuit pas que
les modernes puissent et doivent construire des églises gothiques ;
ni l’art ni la nature ne se répètent : ce qui importe
seulement, dans le silence actuel du talent, c’est de détruire
le mépris qu’on a voulu jeter sur toutes les conceptions du
moyen âge ; sans doute, il ne nous convient pas de les adopter,
mais rien ne nuit plus au développement du génie
que de considérer comme barbare quoi que ce soit d’original.

J’ai déjà dit, en parlant de l’Allemagne, qu’il y avait peu
d’édifices modernes remarquables ; on ne voit guère dans le
Nord, en général, que des monuments gothiques, et la
nature et la poésie secondent les dispositions de l’âme que
ces monuments font naître. Un écrivain allemand, Gœrres,
a donné une description intéressante d’une ancienne église :
« On voit, dit-il, des figures de chevaliers à genoux sur un
tombeau, les mains jointes ; au-dessus sont placées quelques
raretés merveilleuses de l’Asie, qui semblent là pour
attester, comme des témoins muets, les voyages du mort
dans la Terre sainte. Les arcades obscures de l’église couvrent
de leur ombre ceux qui reposent : on se croirait au
milieu d’une forêt dont la mort a pétrifié les branches et
les feuilles, de manière qu’elles ne peuvent plus ni se
balancer ni s’agiter, quand les siècles, comme le vent des
nuits, s’engouffrent sous leurs voûtes prolongées. L’orgue
fait entendre ses sons majestueux dans l’église ; des inscriptions
en lettres de bronze, à demi détruites par l’humide
vapeur du temps, indiquent confusément les grandes actions
qui redeviennent de la fable, après avoir été si longtemps
d’une éclatante vérité ».

En s’occupant des arts, en Allemagne, on est conduit à
parler plutôt des écrivains que des artistes. Sous tous les
rapports, les Allemands sont plus forts dans la théorie que
dans la pratique, et le Nord est si peu favorable aux arts
qui frappent les yeux, qu’on dirait que l’esprit de réflexion
lui a été donné seulement pour qu’il servît de spectateur au
Midi.

On trouve en Allemagne un grand nombre de galeries de
tableaux et de collections de dessins, qui supposent l’amour
des arts dans toutes les classes. Il y a, chez les grands seigneurs
et les hommes de lettres du premier rang, de très
belles copies des chefs-d’œuvre de l’antiquité ; la maison de
Gœthe est à cet égard fort remarquable ; il ne recherche pas
seulement le plaisir que peut causer la vue des statues et des
tableaux des grands maîtres, il croit que le génie et l’âme
s’en ressentent. — J’en deviendrais meilleur, disait-il, si
j’avais sous les yeux la tête de Jupiter Olympien, que les
anciens ont tant admirée. — Plusieurs peintres distingués
sont établis à Dresde ; les chefs-d’œuvre de la galerie y
excitent le talent et l’émulation. Cette Vierge de Raphaël,
que deux enfants contemplent, est à elle seule un trésor
pour les arts : il y a dans cette figure une élévation et une
pureté qui sont l’idéal de la religion et de la force intérieure
de l’âme. La perfection des traits n’est dans ce
tableau qu’un symbole ; les longs vêtements, expression de
la pudeur, reportent tout l’intérêt sur le visage, et la physionomie,
plus admirable encore que les traits, est comme
la beauté suprême qui se manifeste à travers la beauté terrestre.
Le Christ, que sa mère tient dans ses bras, est tout
au plus âgé de deux ans ; mais le peintre a su merveilleusement
exprimer la force puissante de l’être divin dans un
visage à peine formé. Le regard des anges enfants qui sont
placés au bas du tableau est délicieux ; il n’y a que l’innocence
de cet âge qui ait encore du charme à côté de la
céleste candeur ; leur étonnement, à l’aspect de la vierge
rayonnante, ne ressemble point à la surprise que les hommes
pourraient éprouver ; ils ont l’air de l’adorer avec confiance,
parce qu’ils reconnaissent en elle une habitante de
ce ciel que naguère ils ont quitté.

La nuit du Corrège est, après la Vierge de Raphaël, le plus
beau chef-d’œuvre de la galerie de Dresde. On a représenté
bien souvent l’adoration des bergers ; mais comme la nouveauté
du sujet n’est presque de rien dans le plaisir que
cause la peinture, il suffit de la manière dont le tableau du
Corrège est conçu pour l’admirer : c’est au milieu de la nuit
que l’enfant sur les genoux de sa mère reçoit les hommages
des pâtres étonnés. La lumière qui part de la sainte auréole
dont sa tête est entourée a quelque chose de sublime ; les
personnages placés dans le fond du tableau, et loin de
l’enfant divin, sont encore dans les ténèbres, et l’on dirait
que cette obscurité est l’emblème de la vie humaine, avant
que la révélation l’eût éclairée.

Parmi les divers tableaux des peintres modernes à Dresde,
je me rappelle une tête du Dante qui avait un peu le caractère
de la figure d’Ossian, dans le beau tableau de Gérard.
Cette analogie est heureuse : le Dante et le fils de Fingal
peuvent se donner la main à travers les siècles et les
nuages.

Un tableau de Hartmann représente la visite de Magdeleine
et de deux femmes nommées Marie au tombeau de
Jésus-Christ ; l’ange leur apparaît pour leur annoncer qu’il
est ressuscité ; ce cercueil ouvert qui ne renferme plus de
restes mortels, ces femmes d’une admirable beauté levant
les yeux vers le ciel, pour y apercevoir celui qu’elles venaient
chercher dans les ombres du sépulcre, forment un tableau
pittoresque et dramatique tout à la fois.

Schick, autre artiste allemand, maintenant établi à Rome,
y a composé un tableau qui représente le premier sacrifice
de Noé, après le déluge ; la nature, rajeunie par les eaux,
semble avoir acquis une fraîcheur nouvelle ; les animaux
ont l’air d’être familiarisés avec le patriarche et ses enfants,
comme ayant échappé ensemble au déluge universel. La
verdure, les fleurs et le ciel sont peints avec des couleurs
vives et naturelles, qui retracent la sensation causée par les
paysages de l’Orient. Plusieurs autres artistes s’essaient, de
même que Schick, à suivre en peinture le nouveau système
introduit, ou plutôt renouvelé dans la poétique littéraire ;
mais les arts ont besoin de richesses, et les grandes fortunes
sont dispersées dans les différentes villes de l’Allemagne.
D’ailleurs, jusqu’à présent, le véritable progrès qu’on a fait
en Allemagne, c’est de sentir et de copier les anciens
maîtres selon leur esprit : le génie original ne s’y est pas
encore fortement prononcé.

La sculpture n’a pas été cultivée avec un grand succès chez
les Allemands, d’abord parce qu’il leur manque le marbre,
qui rend les chefs-d’œuvre immortels, et parce qu’ils n’ont
guère le tact ni la grâce des attitudes et des gestes, que
la gymnastique ou la danse peuvent seules rendre faciles ;
néanmoins un Danois, Thorwaldsen, élevé en Allemagne,
rivalise maintenant à Rome avec Canova, et son Jason
ressemble à celui que décrit Pindare, comme le plus beau
des hommes ; une toison est sur son bras gauche ; il tient
une lance à la main, et le repos de la force caractérise le
héros.

J’ai déjà dit que la sculpture en général perdait à ce que
la danse fût entièrement négligée ; le seul phénomène qu’il
y ait dans cet art en Allemagne, c’est Ida Brunn, jeune fille
que son existence sociale exclut de la vie d’artiste ; elle a
reçu de la nature et de sa mère un talent inconcevable pour
représenter par de simples attitudes les tableaux les plus
touchants, ou les plus belles statues ; sa danse n’est qu’une
suite de chefs-d’œuvre passagers, dont on voudrait fixer
chacun pour toujours : il est vrai que la mère d’Ida a conçu,
dans son imagination, tout ce que sa fille sait peindre aux
regards. Les poésies de madame Brunn font découvrir dans
l’art et la nature mille richesses nouvelles, que les regards
distraits n’avaient point aperçues. J’ai vu la jeune Ida,
encore enfant, représenter Althée prête à brûler le tison
auquel est attachée la vie de son fils Méléagre ; elle exprimait,
sans paroles, la douleur, les combats et la terrible
résolution d’une mère ; ses regards animés servaient sans
doute à faire comprendre ce qui se passait dans son cœur ;
mais l’art de varier ses gestes, et de draper en artiste le
manteau de pourpre dont elle était revêtue, produisait au
moins autant d’effet que sa physionomie même ; souvent
elle s’arrêtait longtemps dans la même attitude, et chaque
fois un peintre n’aurait pu rien inventer de mieux que le
tableau qu’elle improvisait ; un tel talent est unique. Cependant
je crois qu’on réussirait plutôt en Allemagne à la danse
pantomime qu’à celle qui consiste uniquement, comme en
France, dans la grâce et dans l’agilité du corps.

Les Allemands excellent dans la musique instrumentale ;
les connaissances qu’elle exige, et la patience qu’il faut pour
la bien exécuter, leur sont tout à fait naturelles ; ils ont aussi
des compositeurs d’une imagination très variée et très féconde ;
je ne ferai qu’une objection à leur génie comme
musiciens ; ils mettent trop d’esprit dans leurs ouvrages, ils
réfléchissent trop à ce qu’ils font. Il faut dans les beaux-arts
plus d’instinct que de pensées ; les compositeurs allemands
suivent trop exactement le sens des paroles ; c’est un
grand mérite, il est vrai, pour ceux qui aiment plus les paroles
que la musique, et d’ailleurs l’on ne saurait nier que
le désaccord entre le sens des unes et l’expression de l’autre
ne fût désagréable : mais les Italiens, qui sont les vrais
musiciens de la nature, ne conforment les airs aux paroles
que d’une manière générale. Dans les romances, dans les
vaudevilles, comme il n’y a pas beaucoup de musique, on
peut soumettre aux paroles le peu qu’il y en a ; mais dans
les grands effets de la mélodie, il faut aller droit à l’âme
par une sensation immédiate.

Ceux qui n’aiment pas beaucoup la peinture en elle-même
attachent une grande importance au sujet des tableaux ;
ils voudraient y retrouver les impressions que produisent
les scènes dramatiques : il en est de même en
musique ; quand on la sent faiblement, on exige qu’elle se
conforme avec fidélité aux moindres nuances des paroles ;
mais quand elle émeut jusqu’au fond de l’âme, toute attention
donnée à ce qui n’est pas elle ne serait qu’une distraction
importune ; et, pourvu qu’il n’y ait pas d’opposition
entre le poème et la musique, on s’abandonne à l’art qui
doit toujours l’emporter sur tous les autres. Car la rêverie
délicieuse dans laquelle il nous plonge anéantit les pensées
que les mots peuvent exprimer, et, la musique réveillant en
nous le sentiment de l’infini, tout ce qui tend à particulariser
l’objet de la mélodie doit en diminuer l’effet.

Gluck, que les Allemands comptent avec raison parmi
leurs hommes de génie, a su merveilleusement adapter le
chant aux paroles, et dans plusieurs de ses opéras, il a rivalisé
avec le poète par l’expression de sa musique. Lorsque
Alceste a résolu de mourir pour Admète, et que ce sacrifice,
secrètement offert aux dieux, a rendu son époux à
la vie, le contraste des airs joyeux qui célèbrent la convalescence
du roi, et des gémissements étouffés de la reine condamnée
à le quitter, est d’un grand effet tragique. Oreste,
dans Iphigénie en Tauride, dit : Le calme rentre dans mon
âme, — et l’air qu’il chante exprime ce sentiment ; mais
l’accompagnement de cet air est sombre et agité. Les musiciens,
étonnés de ce contraste, voulaient adoucir l’accompagnement
en l’exécutant ; Gluck s’en irritait, et leur criait :
« N’écoutez pas Oreste : il dit qu’il est calme ; il ment ». Le
Poussin, en peignant les danses des bergères, place dans le
paysage le tombeau d’une jeune fille sur lequel est écrit : Et
moi aussi, je vécus en Arcadie. Il y a de la pensée dans cette
manière de concevoir les arts, comme dans les combinaisons
ingénieuses de Gluck ; mais les arts sont au-dessus de
la pensée : leur langage, ce sont les couleurs, ou les formes,
ou les sons. Si l’on pouvait se figurer les impressions dont
notre âme serait susceptible, avant qu’elle connût la parole,
on concevrait mieux l’effet de la peinture et de la
musique.

De tous les musiciens, peut-être, celui qui a montré le
plus d’esprit dans le talent de marier la musique avec les
paroles, c’est Mozart. Il fait sentir dans ses opéras, et surtout
dans le Festin de Pierre, toutes les gradations des
scènes dramatiques ; le chant est plein de gaîté, tandis que
l’accompagnement bizarre et fort semble indiquer le sujet
fantasque et sombre de la pièce. Cette spirituelle alliance du
musicien avec le poète donne aussi un genre de plaisir,
mais un plaisir qui naît de la réflexion, et celui-là n’appartient
pas à la sphère merveilleuse des arts.

J’ai entendu à Vienne la Création de Haydn, quatre cents
musiciens l’exécutaient à la fois, c’était une digne fête en
l’honneur de l’œuvre qu’elle célébrait ; mais Haydn aussi
nuisait quelquefois à son talent par son esprit même ; à ces
paroles du texte : Dieu dit que la lumière soit, et la lumière
fut, les instruments jouaient d’abord très doucement, et se
faisaient à peine entendre, puis tout à coup ils partaient
tous avec un bruit terrible, qui devait signaler l’éclat du
jour. Aussi un homme d’esprit disait-il qu’à l’apparition de
la lumière il fallait se boucher les oreilles.

Dans plusieurs autres morceaux de la Création, la
même recherche d’esprit peut être souvent blâmée ; la musique
se traîne quand les serpents sont créés ; elle redevient
brillante avec le chant des oiseaux, et dans les Saisons aussi
de Haydn, ces allusions se multiplient plus encore. Ce sont
des concetti en musique que des effets ainsi préparés ; sans
doute de certaines combinaisons de l’harmonie peuvent rappeler
des merveilles de la nature, mais ces analogies ne tiennent
en rien à l’imitation, qui n’est jamais qu’un jeu factice.
Les ressemblances réelles des beaux-arts entre eux et des
beaux-arts avec la nature, dépendent des sentiments du
même genre qu’ils excitent dans notre âme par des moyens
divers.

L’imitation et l’expression diffèrent extrêmement dans les
beaux-arts : l’on est assez généralement d’accord, je crois,
pour exclure la musique imitative ; mais il reste toujours
deux manières de voir sur la musique expressive ; les uns
veulent trouver en elle la traduction des paroles, les autres,
et ce sont les Italiens, se contentent d’un rapport général
entre les situations de la pièce et l’intention des airs, et
cherchent les plaisirs de l’art uniquement en lui-même. La
musique des Allemands est plus variée que celle des Italiens,
et c’est en cela peut-être qu’elle est moins bonne ;
l’esprit est condamné à la variété, c’est sa misère qui en est
la cause ; mais les arts, comme le sentiment, ont une admirable
monotonie, celle dont on voudrait faire un moment
éternel.

La musique d’église est moins belle en Allemagne qu’en
Italie, parce que les instruments y dominent toujours.
Quand on a entendu à Rome le Miserere chanté par des voix
seulement, toute musique instrumentale, même celle de la
chapelle de Dresde, paraît terrestre. Les violons et les trompettes
font partie de l’orchestre de Dresde, pendant le service
divin, et la musique y est plus guerrière que religieuse ;
le contraste des impressions vives qu’elle fait éprouver avec
le recueillement d’une église n’est pas agréable ; il ne faut
pas animer la vie auprès des tombeaux ; la musique militaire
porte à sacrifier l’existence, mais non à s’en détacher.

La musique de la chapelle de Vienne mérite aussi d’être
vantée ; celui de tous les arts que les Viennois apprécient le
plus, c’est la musique ; cela fait espérer qu’un jour ils deviendront
poètes, car, malgré leurs goûts un peu prosaïques,
quiconque aime la musique est enthousiaste, sans le savoir,
de tout ce qu’elle rappelle. J’ai entendu à Vienne le Requiem
que Mozart a composé quelques jours avant de mourir, et
qui fut chanté dans l’église, le jour de ses obsèques ; il n’est
pas assez solennel pour la situation, et l’on y retrouve encore
de l’ingénieux, comme dans tout ce qu’a fait Mozart ;
néanmoins, qu’y a-t-il de plus touchant qu’un homme d’un
talent supérieur, célébrant ainsi ses propres funérailles,
inspiré tout à la fois par les sentiments de sa mort et de son
immortalité ! Les souvenirs de la vie doivent décorer les
tombeaux ; les armes d’un guerrier y sont suspendues, et
les chefs-d’œuvre de l’art causent une impression solennelle
dans le temple où reposent les restes de l’artiste.



TROISIÈME PARTIE

LA PHILOSOPHIE ET LA MORALE.

CHAPITRE PREMIER

De la Philosophie.

On a voulu jeter, depuis quelque temps, une grande défaveur
sur le mot de philosophie. Il en est ainsi de tous
ceux dont l’acception est très étendue ; ils sont l’objet des
bénédictions ou des malédictions de l’espèce humaine, suivant
qu’on les emploie à des époques heureuses ou malheureuses ;
mais, malgré les injures et les louanges accidentelles
des individus et des nations, la philosophie, la liberté,
la religion ne changent jamais de valeur. L’homme a
maudit le soleil, l’amour et la vie ; il a souffert, il s’est senti
consumé par ces flambeaux de la nature ; mais voudrait-il
pour cela les éteindre ?

Tout ce qui tend à comprimer nos facultés est toujours
une doctrine avilissante, il faut les diriger vers le but sublime
de l’existence, le perfectionnement moral ; mais ce
n’est point par le suicide partiel de telle ou telle puissance
de notre être que nous nous rendrons capables de nous
élever vers ce but ; nous n’avons pas trop de tous nos moyens
pour nous en rapprocher ; et si le ciel avait accordé à
l’homme plus de génie, il en aurait d’autant plus de vertu.

Parmi les différentes branches de la philosophie, celle
qui a particulièrement occupé les Allemands, c’est la métaphysique.
Les objets qu’elle embrasse peuvent être divisés
en trois classes. La première se rapporte au mystère de la
création, c’est-à-dire à l’infini en toutes choses, la seconde à
la formation des idées dans l’esprit humain, et la troisième
à l’exercice de nos facultés, sans remonter à leur source.

La première de ces études, celle qui s’attache à connaître
le secret de l’univers, a été cultivée chez les Grecs comme
elle l’est maintenant chez les Allemands. On ne peut nier
qu’une telle recherche, quelque sublime qu’elle soit dans
son principe, ne nous fasse sentir à chaque pas notre impuissance,
et le découragement suit les efforts qui ne peuvent
atteindre à un résultat. L’utilité de la troisième classe des
observations métaphysiques, celle qui se renferme dans la
connaissance des actes de notre entendement, ne saurait
être contestée ; mais cette utilité se borne aux cercles des
expériences journalières. Les méditations philosophiques
de la seconde classe, celles qui se dirigent sur la nature de
notre âme et sur l’origine de nos idées, me paraissent de
toutes les plus intéressantes. Il n’est pas probable que nous
puissions jamais connaître les vérités éternelles qui expliquent
l’existence de ce monde : le désir que nous en éprouvons
est au nombre des nobles pensées qui nous attirent
vers une autre vie ; mais ce n’est pas pour rien que la
faculté de nous examiner nous-mêmes nous a été
donnée. Sans doute, c’est déjà se servir de cette faculté
que d’observer la marche de notre esprit, tel qu’il est ;
toutefois en s’élevant plus haut, en cherchant à savoir si cet
esprit agit spontanément, ou s’il ne peut penser que provoqué
par les objets extérieurs, nous aurons des lumières
de plus sur le libre arbitre de l’homme, et par conséquent
sur le vice et la vertu.

Une foule de questions morales et religieuses dépendent
de la manière dont on considère l’origine de la formation
de nos idées. C’est surtout la diversité des systèmes à cet
égard qui sépare les philosophes allemands des philosophes
français. Il est aisé de concevoir que si la différence est à la
source, elle doit se manifester dans tout ce qui en dérive ;
il est donc impossible de faire connaître l’Allemagne, sans
indiquer la marche de la philosophie, qui depuis Leibnitz
jusqu’à nos jours n’a cessé d’exercer un si grand empire sur
la république des lettres.

Il y a deux manières d’envisager la métaphysique de
l’entendement humain, ou dans sa théorie, ou dans ses
résultats. L’examen de la théorie exige une capacité qui m’est
étrangère ; mais il est facile d’observer l’influence qu’exerce
telle ou telle opinion métaphysique sur le développement
de l’esprit et de l’âme. L’Évangile nous dit qu’il faut juger
les prophètes par leurs œuvres : cette maxime peut aussi nous
guider entre les différentes philosophies ; car tout ce qui
tend à l’immortalité n’est jamais qu’un sophisme. Cette vie
n’a quelque prix que si elle sert à l’éducation religieuse de
notre cœur, que si elle nous prépare à une destinée plus
haute, par le choix libre de la vertu sur la terre. La métaphysique,
les institutions sociales, les arts, les sciences, tout
doit être apprécié d’après le perfectionnement moral de
l’homme ; c’est la pierre de touche qui est donnée à l’ignorant
comme au savant. Car, si la connaissance des moyens
n’appartient qu’aux initiés, les résultats sont à la portée de
tout le monde.

Il faut avoir l’habitude de la méthode de raisonnement
dont on se sert en géométrie, pour bien comprendre la
métaphysique. Dans cette science, comme dans celle du
calcul, le moindre chaînon sauté détruit toute la liaison qui
conduit à l’évidence. Les raisonnements métaphysiques sont
plus abstraits et non moins précis que ceux des mathématiques,
et cependant leur objet est vague. L’on a besoin de
réunir en métaphysique les deux facultés les plus opposées,
l’imagination et le calcul : c’est un nuage qu’il faut mesurer
avec la même exactitude qu’un terrain, et nulle étude
n’exige une aussi grande intensité d’intention ; néanmoins
dans les questions les plus hautes il y a toujours un point
de vue à la portée de tout le monde, et c’est celui-là que je
me propose de saisir et de présenter.

Je demandais un jour à Fichte, l’une des plus fortes têtes
pensantes de l’Allemagne, s’il ne pouvait pas me dire sa
morale, plutôt que sa métaphysique ? — L’une dépend de
l’autre, me répondit-il. — Et ce mot était plein de profondeur :
il renferme tous les motifs de l’intérêt qu’on peut
prendre à la philosophie.

On s’est accoutumé à la considérer comme destructive de
toutes les croyances du cœur ; elle serait alors la véritable
ennemie de l’homme ; mais il n’en est point ainsi de la
doctrine de Platon, ni de celle des Allemands ; ils regardent
le sentiment comme un fait, comme le fait primitif de
l’âme, et la raison philosophique comme destinée seulement
à rechercher la signification de ce fait.

L’énigme de l’univers a été l’objet des méditations perdues
d’un grand nombre d’hommes, dignes aussi d’admiration,
puisqu’ils se sentaient appelés à quelque chose de
mieux que ce monde. Les esprits d’une haute lignée errent
sans cesse autour de l’abîme des pensées sans fin ; mais
néanmoins il faut s’en détourner, car l’esprit se fatigue en
vain dans ces efforts pour escalader le ciel.

L’origine de la pensée a occupé tous les véritables philosophes.
Y a-t-il deux natures dans l’homme ? S’il n’y en a
qu’une, est-ce l’âme ou la matière ? S’il y en a deux, les idées
viennent-elles par les sens, ou naissent-elles dans notre âme,
ou bien sont-elles un mélange de l’action des objets extérieurs
sur nous et des facultés intérieures que nous possédons ?

A ces trois questions, qui ont divisé de tout temps le
monde philosophique, est attaché l’examen qui touche le
plus immédiatement à la vertu : savoir si la fatalité ou le
libre arbitre décide des résolutions des hommes.

Chez les anciens, la fatalité venait de la volonté des dieux ;
chez les modernes, on l’attribue au cours des choses. La
fatalité, chez les anciens, faisait ressortir le libre arbitre,
car la volonté de l’homme luttait contre l’événement, et la
résistance morale était invincible ; le fatalisme des modernes,
au contraire, détruit nécessairement la croyance au libre
arbitre ; si les circonstances nous créent ce que nous sommes,
nous ne pouvons pas nous opposer à leur ascendant ; si les
objets extérieurs sont la cause de tout ce qui se passe dans
notre âme, quelle pensée indépendante nous affranchirait
de leur influence ? La fatalité qui descendait du ciel remplissait
l’âme d’une sainte terreur, tandis que celle qui nous lie
à la terre ne fait que nous dégrader. A quoi bon toutes ces
questions, dira-t-on ? A quoi bon ce qui n’est pas cela ?
pourrait-on répondre. Car qu’y a-t-il de plus important
pour l’homme, que de savoir s’il a vraiment la responsabilité
de ses actions, et dans quel rapport est la puissance de la
volonté avec l’empire des circonstances sur elle ? Que serait
la conscience, si nos habitudes seules l’avaient fait naître,
si elle n’était rien que le produit des couleurs, des sons,
des parfums, enfin des circonstances de tout genre dont
nous aurions été environnés pendant notre enfance ?

La métaphysique, qui s’applique à découvrir quelle est la
source de nos idées, influe puissamment par ses conséquences
sur la nature et la force de notre volonté ; cette
métaphysique est à la fois la plus haute et la plus nécessaire
de nos connaissances, et les partisans de l’utilité
suprême, de l’utilité morale, ne peuvent la dédaigner.



CHAPITRE II

De la Philosophie anglaise.

Tout semble attester en nous-mêmes l’existence d’une
double nature ; l’influence des sens et celle de l’âme se partagent
notre être ; et, selon que la philosophie penche vers
l’une ou l’autre, les opinions et les sentiments sont à tous
égards diamétralement opposés. On peut aussi désigner
l’empire des sens et celui de la pensée par d’autres termes :
il y a dans l’homme ce qui périt avec l’existence terrestre
et ce qui peut lui survivre, ce que l’expérience fait acquérir
et ce que l’instinct moral nous inspire, le fini et l’infini ;
mais de quelque manière qu’on s’exprime, il faut toujours
convenir qu’il y a deux principes de vie différents, dans la
créature sujette à la mort et destinée à l’immortalité.

La tendance vers le spiritualisme a toujours été très manifeste
chez les peuples du Nord, et même avant l’introduction
du christianisme, ce penchant s’est fait voir à travers
la violence des passions guerrières. Les Grecs avaient foi
aux merveilles extérieures ; les nations germaniques croient
aux miracles de l’âme. Toutes leurs poésies sont remplies
de pressentiments, de présages, de prophéties du cœur ; et
tandis que les Grecs s’unissaient à la nature par les plaisirs,
les habitants du nord s’élevaient jusqu’au Créateur par les
sentiments religieux. Dans le Midi, le paganisme divinisait
les phénomènes physiques ; dans le Nord, on était enclin
à croire à la magie, parce qu’elle attribue à l’esprit de
l’homme une puissance sans bornes sur le monde matériel.
L’âme et la nature, la volonté et la nécessité se partagent
le domaine de l’existence, et, selon que nous plaçons la
force en nous-mêmes ou au dehors de nous, nous sommes
les fils du ciel ou les esclaves de la terre.

A la renaissance des lettres, les uns s’occupaient des subtilités
de l’école en métaphysique, et les autres croyaient
aux superstitions de la magie dans les sciences : l’art d’observer
ne régnait pas plus dans l’empire des sens que l’enthousiasme
dans l’empire de l’âme : à peu d’exceptions
près, il n’y avait parmi les philosophes ni expérience ni
inspiration. Un géant parut, c’était Bacon : jamais les merveilles
de la nature, ni les découvertes de la pensée, n’ont
été si bien conçues par la même intelligence. Il n’y a pas
une phrase de ses écrits qui ne suppose des années de
réflexion et d’étude ; il anime la métaphysique par la connaissance
du cœur humain, il sait généraliser les faits par
la philosophie ; dans les sciences physiques il a créé l’art
de l’expérience, mais il ne s’ensuit pas du tout, comme on
voudrait le faire croire, qu’il ait été partisan exclusif du
système qui fonde toutes les idées sur les sensations. Il
admet l’inspiration dans tout ce qui tient à l’âme, et il la
croit même nécessaire pour interpréter les phénomènes
physiques d’après les principes généraux. Mais de son temps
il y avait encore des alchimistes, des devins et des sorciers ;
on méconnaissait assez la religion dans la plus grande partie
de l’Europe, pour croire qu’elle interdisait une vérité quelconque,
elle qui conduit à toutes. Bacon fut frappé de ces
erreurs ; son siècle penchait vers la superstition comme le
nôtre vers l’incrédulité ; à l’époque où vivait Bacon, il devait
chercher à mettre en honneur la philosophie expérimentale ;
à celle où nous sommes, il sentirait le besoin de ranimer la
source intérieure du beau moral, et de rappeler sans cesse
à l’homme qu’il existe en lui-même, dans son sentiment et
dans sa volonté. Quand le siècle est superstitieux, le génie
de l’observation est timide, le monde physique est mal
connu ; quand le siècle est incrédule, l’enthousiasme n’existe
plus, et l’on ne sait plus rien de l’âme ni du ciel.

Dans un temps où la marche de l’esprit humain n’avait
rien d’assuré dans aucun genre, Bacon rassembla toutes ses
forces pour tracer la route que doit suivre la philosophie
expérimentale, et ses écrits servent encore maintenant de
guide à ceux qui veulent étudier la nature. Ministre d’État,
il s’était longtemps occupé de l’administration et de la politique.
Les plus fortes têtes sont celles qui réunissent le goût
et l’habitude de la méditation à la pratique des affaires :
Bacon était sous ce double rapport un esprit prodigieux ;
mais il a manqué à sa philosophie ce qui manquait à son
caractère, il n’était pas assez vertueux pour sentir en entier
ce que c’est que la liberté morale de l’homme : cependant
on ne peut le comparer aux matérialistes du dernier siècle ;
et ses successeurs ont poussé la théorie de l’expérience bien
au delà de son intention. Il est loin, je le répète, d’attribuer
toutes nos idées à nos sensations, et de considérer l’analyse
comme le seul instrument des découvertes. Il suit souvent
une marche plus hardie, et s’il s’en tient à la logique
expérimentale pour écarter tous les préjugés qui encombrent
sa route, c’est à l’élan seul du génie qu’il se fie pour
marcher en avant.

« L’esprit humain, dit Luther, est comme un paysan ivre
à cheval, quand on le relève d’un côté il retombe de l’autre ».
Ainsi l’homme a flotté sans cesse entre ses deux
natures ; tantôt ses pensées le dégageaient de ses sensations,
tantôt ses sensations absorbaient ses pensées, et successivement
il voulait tout rapporter aux unes ou aux autres ; il
me semble néanmoins que le moment d’une doctrine stable
est arrivé : la métaphysique doit subir une révolution semblable
à celle qu’a faite Copernic dans le système du monde ;
elle doit replacer notre âme au centre, et la rendre en tout
semblable au soleil, autour duquel les objets extérieurs
tracent leur cercle, et dont ils empruntent la lumière.

L’arbre généalogique des connaissances humaines, dans
lequel chaque science se rapporte à telle faculté, est sans
doute l’un des titres de Bacon à l’admiration de la postérité ;
mais ce qui fait sa gloire, c’est qu’il a eu soin de proclamer
qu’il fallait bien se garder de séparer d’une manière
absolue les sciences l’une de l’autre, et que toutes se réunissaient
dans la philosophie générale. Il n’est point l’auteur
de cette méthode anatomique qui considère les forces
intellectuelles chacune à part, et semble méconnaître
l’admirable unité de l’être moral. La sensibilité, l’imagination,
la raison, servent l’une à l’autre. Chacune de ces
facultés ne serait qu’une maladie, qu’une faiblesse au lieu
d’une force, si elle n’était pas modifiée ou complétée par la
totalité de notre être. Les sciences de calcul, à une certaine
hauteur, ont besoin d’imagination. L’imagination à son tour
doit s’appuyer sur la connaissance exacte de la nature. La
raison semble de toutes les facultés celle qui se passerait le
plus facilement du secours des autres, et cependant si l’on
était entièrement dépourvu d’imagination et de sensibilité,
l’on pourrait à force de sécheresse devenir, pour ainsi dire,
fou de raison, et, ne voyant plus dans la vie que des calculs
et des intérêts matériels, se tromper autant sur les caractères
et les affections des hommes, qu’un être enthousiaste
qui se figurerait partout le désintéressement et l’amour.

On suit un faux système d’éducation, lorsqu’on veut
développer exclusivement telle ou telle qualité de l’esprit ;
car se vouer à une seule faculté, c’est prendre un métier
intellectuel. Milton dit avec raison qu’une éducation n’est
bonne que quand elle rend propre à tous les emplois de la
guerre et de la paix ; tout ce qui fait de l’homme un homme
est le véritable objet de l’enseignement.

Ne savoir d’une science que ce qui lui est particulier,
c’est appliquer aux études libérales la division du travail de
Smith, qui ne convient qu’aux arts mécaniques. Quand on
arrive à cette hauteur où chaque science touche par quelques
points à toutes les autres, c’est alors qu’on approche
de la région des idées universelles ; et l’air qui vient de là
vivifie toutes les pensées.

L’âme est un foyer qui rayonne dans tous les sens ; c’est
dans ce foyer que consiste l’existence ; toutes les observations
et tous les efforts des philosophes doivent se tourner
vers ce moi, centre et mobile de nos sentiments et de nos
idées. Sans doute l’incomplet du langage nous oblige à
nous servir d’expressions erronées ; il faut répéter suivant
l’usage, tel individu a de la raison, ou de l’imagination, ou
de la sensibilité, etc. ; mais si l’on voulait s’entendre par un
mot, on devrait dire seulement[7] : il a de l’âme, il a beaucoup
d’âme. C’est ce souffle divin qui fait tout l’homme.

[7] M. Ancillon, dont j’aurai l’occasion de parler dans la suite de
cet ouvrage, s’est servi de cette expression dans un livre qu’on ne
saurait se lasser de méditer.



Aimer en apprend plus sur ce qui tient aux mystères de
l’âme que la métaphysique la plus subtile. On ne s’attache
jamais à telle ou telle qualité de la personne qu’on préfère,
et tous les madrigaux disent un grand mot philosophique,
en répétant que c’est pour je ne sais quoi qu’on aime, car
ce je ne sais quoi, c’est l’ensemble et l’harmonie que nous
reconnaissons par l’amour, par l’admiration, par tous les
sentiments qui nous révèlent ce qu’il y a de plus profond et
de plus intime dans le cœur d’un autre.

L’analyse, ne pouvant examiner qu’en divisant, s’applique,
comme le scalpel, à la nature morte ; mais c’est un
mauvais instrument pour apprendre à connaître ce qui est
vivant ; et si l’on a de la peine à définir par des paroles la
conception animée qui nous représente les objets tout
entiers, c’est précisément parce que cette conception tient
de plus près à l’essence des choses. Diviser pour comprendre
est en philosophie un signe de faiblesse, comme en
politique diviser pour régner.

Bacon tenait encore beaucoup plus qu’on ne croit à cette
philosophie idéaliste qui, depuis Platon jusqu’à nos jours, a
constamment reparu sous diverses formes ; néanmoins le
succès de sa méthode analytique dans les sciences exactes
a nécessairement influé sur son système en métaphysique :
l’on a compris d’une manière beaucoup plus absolue qu’il
ne l’avait présentée lui-même, sa doctrine sur les sensations
considérées comme l’origine des idées. Nous pouvons
voir clairement l’influence de cette doctrine par les deux
écoles qu’elle a produites, celle de Hobbes et celle de
Locke. Certainement l’une et l’autre diffèrent beaucoup dans
le but ; mais leurs principes sont semblables à plusieurs
égards.

Hobbes prit à la lettre la philosophie qui fait dériver toutes
nos idées des impressions des sens ; il n’en craignit
point les conséquences, et il a dit hardiment que l’âme était
soumise à la nécessité, comme la société au despotisme ; il
admet le fatalisme des sensations pour la pensée, et celui
de la force pour les actions. Il anéantit la liberté morale
comme la liberté civile, pensant avec raison qu’elles dépendent
l’une de l’autre. Il fut athée et esclave, et rien n’est
plus conséquent ; car, s’il n’y a dans l’homme que l’empreinte
des impressions du dehors, la puissance terrestre
est tout, et l’âme en dépend autant que la destinée.

Le culte de tous les sentiments élevés et purs est tellement
consolidé en Angleterre par les institutions politiques
et religieuses, que les spéculations de l’esprit tournent
autour de ces imposantes colonnes sans jamais les ébranler.
Hobbes eut donc peu de partisans dans son pays ; mais
l’influence de Locke fut plus universelle. Comme son caractère
était moral et religieux, il ne se permit aucun des raisonnements
corrupteurs qui dérivaient nécessairement de
sa métaphysique ; et la plupart de ses compatriotes, en
l’adoptant, ont eu comme lui la noble inconséquence de
séparer les résultats des principes, tandis que Hume et les
philosophes français, après avoir admis le système, l’ont
appliqué d’une manière beaucoup plus logique.

La métaphysique de Locke n’a eu d’autre effet sur les
esprits en Angleterre, que de ternir un peu leur originalité
naturelle ; quand même elle dessécherait la source des
grandes pensées philosophiques, elle ne saurait détruire le
sentiment religieux, qui sait si bien y suppléer ; mais cette
métaphysique reçue dans le reste de l’Europe, l’Allemagne
exceptée, a été l’une des principales causes de l’immoralité
dont on s’est fait une théorie, pour en mieux assurer la
pratique.

Locke s’est particulièrement attaché à prouver qu’il n’y
avait rien d’inné dans l’âme : il avait raison, puisqu’il mêlait
toujours au sens du mot idée un développement acquis par
l’expérience ; les idées ainsi conçues sont le résultat des
objets qui les excitent, des comparaisons qui les rassemblent,
et du langage qui en facilite la combinaison. Mais il
n’en est pas de même des sentiments, ni des dispositions,
ni des facultés qui constituent les lois de l’entendement
humain, comme l’attraction et l’impulsion constituent celle
de la nature physique.

Une chose vraiment digne de remarque, ce sont les arguments
dont Locke a été obligé de se servir pour prouver que
tout ce qui était dans l’âme nous venait par les sensations.
Si ces arguments conduisaient à la vérité, sans doute, il faudrait
surmonter la répugnance morale qu’ils inspirent ;
mais on peut croire en général à cette répugnance, comme
à un signe infaillible de ce que l’on doit éviter. Locke voulait
démontrer que la conscience du bien et du mal n’était
pas innée dans l’homme, et qu’il ne connaissait le juste et
l’injuste, comme le rouge et le bleu, que par l’expérience ;
il a recherché avec soin, pour parvenir à ce but, tous les
pays où les coutumes et les lois mettaient des crimes en
honneur ; ceux où l’on se faisait un devoir de tuer son
ennemi, de mépriser le mariage, de faire mourir son père
quand il était vieux. Il recueille attentivement tout ce que
les voyageurs ont raconté des cruautés passées en usage.
Qu’est-ce donc qu’un système qui inspire à un homme
aussi vertueux que Locke de l’avidité pour de tels faits ?

Que ces faits soient tristes ou non, pourra-t-on dire,
l’important est de savoir s’ils sont vrais. — Ils peuvent être
vrais, mais que signifient-ils ? Ne savons-nous pas, d’après
notre propre expérience, que les circonstances, c’est-à-dire
les objets extérieurs, influent sur notre manière d’interpréter
nos devoirs ? Agrandissez ces circonstances, et vous y
trouverez la cause des erreurs des peuples ; mais y a-t-il des
peuples ou des hommes qui nient qu’il y ait des devoirs ?
A-t-on jamais prétendu qu’aucune signification n’était attachée
à l’idée du juste et de l’injuste ? L’explication qu’on en
donne peut être diverse, mais la conviction du principe est
partout la même ; et c’est dans cette conviction que consiste
l’empreinte primitive qu’on retrouve dans tous les humains.

Quand le sauvage tue son père, lorsqu’il est vieux, il croit
lui rendre un service ; il ne le fait pas pour son propre intérêt,
mais pour celui de son père : l’action qu’il commet
est horrible, et cependant il n’est pas pour cela dépourvu de
conscience ; et de ce qu’il manque de lumières, il ne s’ensuit
pas qu’il manque de vertus. Les sensations, c’est-à-dire les
objets extérieurs dont il est environné l’aveuglent ; le sentiment
intime qui constitue la haine du vice et le respect
pour la vertu n’existent pas moins en lui, quoique l’expérience
l’ait trompé sur la manière dont ce sentiment doit se
manifester dans la vie. Préférer les autres à soi quand la
vertu le commande, c’est précisément ce qui fait l’essence
du beau moral, et cet admirable instinct de l’âme, adversaire
de l’instinct physique, est inhérent à notre nature ;
s’il pouvait être acquis, il pourrait aussi se perdre ; mais il
est immuable, parce qu’il est inné. Il est possible de faire le
mal en croyant faire le bien, il est possible de se rendre
coupable en le sachant et le voulant ; mais il ne l’est pas
d’admettre comme vérité une chose contradictoire, la justice
de l’injustice.

L’indifférence au bien et au mal est le résultat ordinaire
d’une civilisation, pour ainsi dire, pétrifiée, et cette indifférence
est un beaucoup plus grand argument contre la conscience
innée que les grossières erreurs des sauvages ; mais
les hommes les plus sceptiques, s’ils sont opprimés sous
quelques rapports, en appellent à la justice, comme s’ils y
avaient cru toute leur vie ; et lorsqu’ils sont saisis par une
affection vive et qu’on la tyrannise, ils invoquent le sentiment
de l’équité avec autant de force que les moralistes les
plus austères. Dès qu’une flamme quelconque, celle de
l’indignation ou celle de l’amour, s’empare de notre âme,
elle fait reparaître en nous les caractères sacrés des lois
éternelles.

Si le hasard de la naissance et de l’éducation décidait de
la moralité d’un homme, comment pourrait-on l’accuser de
ses actions ? Si tout ce qui compose notre volonté nous vient
des objets extérieurs, chacun peut en appeler à des relations
particulières pour motiver toute sa conduite ; et souvent
ces relations diffèrent autant entre les habitants d’un
même pays qu’entre un Asiatique et un Européen. Si donc
la circonstance devait être la divinité des mortels, il serait
simple que chaque homme eût une morale qui lui fût propre,
ou plutôt une absence de morale à son usage ; et pour
interdire le mal que les sensations pourraient conseiller, il
n’y aurait de bonne raison à opposer que la force publique
qui le punirait ; or, si la force publique commandait l’injustice,
la question se trouverait résolue : toutes les sensations
feraient naître toutes les idées, qui conduiraient à la plus
complète dépravation.

Les preuves de la spiritualité de l’âme ne peuvent se
trouver dans l’empire des sens, le monde visible est abandonné
à cet empire ; mais le monde invisible ne saurait y
être soumis ; et si l’on n’admet pas des idées spontanées, si
la pensée et le sentiment dépendent en entier des sensations,
comment l’âme, dans une telle servitude, serait-elle
immatérielle ? Et si, comme personne ne le nie, la plupart
des faits transmis par les sens sont sujets à l’erreur, qu’est-ce
qu’un être moral qui n’agit que lorsqu’il est excité par
des objets extérieurs, et par des objets même dont les apparences
sont souvent fausses ?

Un philosophe français a dit, en se servant de l’expression
la plus rebutante, que la pensée n’était autre chose qu’un
produit matériel du cerveau. Cette déplorable définition est
le résultat le plus naturel de la métaphysique qui attribue à
nos sensations l’origine de toutes nos idées. On a raison, si
c’est ainsi, de se moquer de ce qui est intellectuel, et de
trouver incompréhensible tout ce qui n’est pas palpable. Si
notre âme n’est qu’une matière subtile mise en mouvement
par d’autres éléments plus ou moins grossiers, auprès desquels
même elle a le désavantage d’être passive : si nos
impressions et nos souvenirs ne sont que les vibrations prolongées
d’un instrument dont le hasard a joué, il n’y a que
des fibres dans notre cerveau, que des forces physiques
dans le monde, et tout peut s’expliquer d’après les lois qui
les régissent. Il reste bien encore quelques petites difficultés
sur l’origine des choses et le but de notre existence, mais
on a bien simplifié la question, et la raison conseille de
supprimer en nous-mêmes tous les désirs et toutes les espérances
que le génie, l’amour et la religion font concevoir ;
car l’homme ne serait alors qu’une mécanique de plus,
dans le grand mécanisme de l’univers : ses facultés ne seraient
que des rouages, sa morale un calcul, et son culte le
succès.

Locke, croyant du fond de son âme à l’existence de Dieu,
établit sa conviction, sans s’en apercevoir, sur des raisonnements
qui sortent tous de la sphère de l’expérience : il
affirme qu’il y a un principe éternel, une cause primitive
de toutes les autres causes ; il entre ainsi dans la sphère de
l’infini, et l’infini est par delà toute expérience : mais Locke
avait en même temps une telle peur que l’idée de Dieu ne
pût passer pour innée dans l’homme ; il lui paraissait si
absurde que le Créateur eût daigné, comme un grand peintre,
graver son nom sur le tableau de notre âme, qu’il s’est
attaché à découvrir dans tous les récits des voyageurs quelques
peuples qui n’eussent aucune croyance religieuse. On
peut, je crois, l’affirmer hardiment, ces peuples n’existent
pas. Le mouvement qui nous élève jusqu’à l’intelligence
suprême se retrouve dans le génie de Newton comme dans
l’âme du pauvre sauvage dévot envers la pierre sur laquelle
il s’est reposé. Nul homme ne s’en est tenu au monde extérieur,
tel qu’il est, et tous se sont senti au fond du cœur,
dans une époque quelconque de leur vie, un indéfinissable
attrait pour quelque chose de surnaturel ; mais comment se
peut-il qu’un être aussi religieux que Locke, s’attache à
changer les caractères primitifs de la foi en une connaissance
accidentelle que le sort peut nous ravir ou nous accorder ?
Je le répète, la tendance d’une doctrine quelconque
doit toujours être comptée pour beaucoup dans le jugement
que nous portons sur la vérité de cette doctrine ; car, en
théorie, le bon et le vrai sont inséparables.

Tout ce qui est invisible parle à l’homme de commencement
et de fin, de décadence et de destruction. Une étincelle
divine est seule en nous l’indice de l’immortalité. De quelle
sensation vient-elle ? Toutes les sensations la combattent, et
cependant elle triomphe de toutes. Quoi ! dira-t-on, les
causes finales, les merveilles de l’univers, la splendeur des
cieux qui frappent nos regards, ne nous attestent-elles pas
la magnificence et la bonté du Créateur ? Le livre de la nature
est contradictoire, l’on y voit les emblèmes du bien et
du mal presque en égale proportion ; et il en est ainsi pour
que l’homme puisse exercer sa liberté entre des probabilités
opposées, entre des craintes et des espérances à peu
près de même force. Le ciel étoilé nous apparaît comme les
parvis de la Divinité ; mais tous les maux et tous les vices
des hommes obscurcissent ces feux célestes. Une seule voix
sans parole, mais non pas sans harmonie, sans force, mais
irrésistible, proclame un Dieu au fond de notre cœur : tout
ce qui est vraiment beau dans l’homme naît de ce qu’il
éprouve intérieurement et spontanément : toute action
héroïque est inspirée par la liberté morale ; l’acte de se
dévouer à la volonté divine, cet acte que toutes les sensations
combattent et que l’enthousiasme seul inspire, est si
noble et si pur, que les anges eux-mêmes, vertueux par nature
et sans obstacle, pourraient l’envier à l’homme.

La métaphysique qui déplace le centre de la vie, en supposant
que son impulsion vient du dehors, dépouille
l’homme de sa liberté, et se détruit elle-même ; car il n’y a
plus de nature spirituelle, dès qu’on l’unit tellement à la
nature physique, que ce n’est plus que par respect humain
qu’on les distingue encore : cette métaphysique n’est conséquente
que lorsqu’on en fait dériver, comme en France, le
matérialisme fondé sur les sensations, et la morale fondée
sur l’intérêt. La théorie abstraite de ce système est née
en Angleterre ; mais aucune de ses conséquences n’y a été
admise. En France, on n’a pas eu l’honneur de la découverte,
mais bien celui de l’application. En Allemagne,
depuis Leibnitz, on a combattu le système et les conséquences :
et certes il est digne des hommes éclairés et
religieux de tous les pays, d’examiner si des principes
dont les résultats sont si funestes doivent être considérés
comme des vérités incontestables.

Shaftsbury, Hutcheson, Smith, Reid, Dugald Stuart, etc.,
ont étudié les opérations de notre entendement avec une
rare sagacité ; les ouvrages de Dugald Stuart en particulier
contiennent une théorie si parfaite des facultés intellectuelles,
qu’on peut la considérer, pour ainsi dire, comme
l’histoire naturelle de l’être moral. Chaque individu doit y
reconnaître une portion quelconque de lui-même. Quelque
opinion qu’on ait adoptée sur l’origine des idées, l’on ne
saurait nier l’utilité d’un travail qui a pour but d’examiner
leur marche et leur direction ; mais ce n’est point assez
d’observer le développement de nos facultés, il faut remonter
à leur source, afin de se rendre compte de la nature et
de l’indépendance de la volonté dans l’homme.

On ne saurait considérer comme une question oiseuse
celle qui s’attache à connaître si l’âme a la faculté de sentir
et de penser par elle-même. C’est la question d’Hamlet,
être ou n’être pas.



CHAPITRE III

De la Philosophie française.

Descartes a été pendant longtemps le chef de la philosophie
française ; et si sa physique n’avait pas été reconnue pour
mauvaise, peut-être sa métaphysique aurait-elle conservé
un ascendant plus durable. Bossuet, Fénelon, Pascal, tous
les grands hommes du siècle de Louis XIV, avaient adopté
l’idéalisme de Descartes : et ce système s’accordait beaucoup
mieux avec le catholicisme que la philosophie purement
expérimentale ; car il paraît singulièrement difficile de
réunir la foi aux dogmes les plus mystiques avec l’empire
souverain des sensations sur l’âme.

Parmi les métaphysiciens français qui ont professé la
doctrine de Locke, il faut compter au premier rang Condillac,
que son état de prêtre obligeait à des ménagements
envers la religion, et Bonnet qui, naturellement religieux,
vivait à Genève, dans un pays où les lumières et la piété
sont inséparables. Ces deux philosophes, Bonnet surtout,
ont établi des exceptions en faveur de la révélation ; mais il
me semble qu’une des causes de l’affaiblissement du respect
pour la religion, c’est de l’avoir mise à part de toutes les
sciences, comme si la philosophie, le raisonnement, enfin
tout ce qui est estimé dans les affaires terrestres, ne pouvait
s’appliquer à la religion : une vénération dérisoire
l’écarte de tous les intérêts de la vie ; c’est pour ainsi dire
la reconduire hors du cercle de l’esprit humain à force de
révérences. Dans tous les pays où règne une croyance religieuse,
elle est le centre des idées, et la philosophie consiste
à trouver l’interprétation raisonnée des vérités divines.

Lorsque Descartes écrivit, la philosophie de Bacon
n’avait pas encore pénétré en France, et l’on était encore au
même point d’ignorance et de superstition scolastique qu’à
l’époque où le grand penseur de l’Angleterre publia ses
ouvrages. Il y a deux manières de redresser les préjugés
des hommes ; le recours à l’expérience, et l’appel à la
réflexion. Bacon prit le premier moyen, Descartes le second ;
l’un rendit d’immenses services aux sciences ; l’autre à la
pensée, qui est la source de toutes les sciences.

Bacon était un homme d’un beaucoup plus grand génie et
d’une instruction plus vaste encore que Descartes ; il a su
fonder sa philosophie dans le monde matériel ; celle de
Descartes fut décréditée par les savants, qui attaquèrent avec
succès ses opinions sur le système du monde ; il pouvait
raisonner juste dans l’examen de l’âme, et se tromper par
rapport aux lois physiques de l’univers ; mais les jugements
des hommes étant presque tous fondés sur une aveugle et
rapide confiance dans les analogies, l’on a cru que celui qui
observait si mal au dehors ne s’entendait pas mieux à ce
qui se passe en dedans de nous-mêmes. Descartes a, dans
sa manière d’écrire, une simplicité pleine de bonhomie qui
inspire de la confiance, et la force de son génie ne saurait
être contestée. Néanmoins, quand on le compare soit aux
philosophes allemands, soit à Platon, on ne peut trouver
dans ses ouvrages ni la théorie de l’idéalisme dans toute
son abstraction, ni l’imagination poétique qui en fait la
beauté. Un rayon lumineux cependant avait traversé l’esprit
de Descartes, et c’est à lui qu’appartient la gloire d’avoir
dirigé la philosophie moderne de son temps vers le développement
intérieur de l’âme. Il produisit une grande sensation
en appelant toutes les vérités reçues à l’examen de
la réflexion ; on admira ces axiomes : Je pense, donc j’existe,
donc j’ai un Créateur, source parfaite de mes incomplètes
facultés ; tout peut se révoquer en doute au dehors de nous, le
vrai n’est que dans notre âme, et c’est elle qui en est le juge
suprême.

Le doute universel est l’a b c de la philosophie ; chaque
homme recommence à raisonner avec ses propres lumières,
quand il veut remonter aux principes des choses ; mais
l’autorité d’Aristote avait tellement introduit les formes
dogmatiques en Europe, qu’on fut étonné de la hardiesse de
Descartes, qui soumettait toutes les opinions au jugement
naturel.

Les écrivains de Port-Royal furent formés à son école ;
aussi les Français ont-ils eu, dans le dix-septième siècle,
des penseurs plus sévères que dans le dix-huitième. A côté
de la grâce et du charme de l’esprit, une certaine gravité
dans le caractère annonçait l’influence que devait exercer
une philosophie qui attribuait toutes nos idées à la puissance
de la réflexion.

Malebranche, le premier disciple de Descartes, est un
homme doué du génie de l’âme à un éminent degré : l’on
s’est plu à le considérer, dans le dix-huitième siècle, comme
un rêveur, et l’on est perdu en France quand on a la réputation
de rêveur ; car elle emporte avec elle l’idée qu’on
n’est utile à rien, ce qui déplaît singulièrement à tout ce
qu’on appelle les gens raisonnables ; mais ce mot d’utilité
est-il assez noble pour s’appliquer aux besoins de l’âme ?

Les écrivains français du dix-huitième siècle s’entendaient
mieux à la liberté politique ; ceux du dix-septième à la
liberté morale. Les philosophes du dix-huitième étaient des
combattants ; ceux du dix-septième des solitaires. Sous un
gouvernement absolu, tel que celui de Louis XIV, l’indépendance
ne trouve d’asile que dans la méditation ; sous les
règnes anarchiques du dernier siècle, les hommes de lettres
étaient animés par le désir de conquérir le gouvernement de
leur pays aux principes et aux idées libérales dont l’Angleterre
donnait un si bel exemple. Les écrivains qui n’ont pas
dépassé ce but sont très dignes de l’estime de leurs concitoyens ;
mais il n’en est pas moins vrai que les ouvrages
composés dans le dix-septième siècle sont plus philosophiques,
à beaucoup d’égards, que ceux qui ont été publiés
depuis ; car la philosophie consiste surtout dans l’étude et la
connaissance de notre être intellectuel.

Les philosophes du dix-huitième siècle se sont plus occupés
de la politique sociale que de la nature primitive de
l’homme ; les philosophes du dix-septième, par cela seul
qu’ils étaient religieux, en savaient plus sur le fond du
cœur. Les philosophes, pendant le déclin de la monarchie
française, ont excité la pensée au dehors, accoutumés qu’ils
étaient à s’en servir comme d’une arme ; les philosophes,
sous l’empire de Louis XIV, se sont attachés davantage à la
métaphysique idéaliste, parce que le recueillement leur était
plus habituel et plus nécessaire. Il faudrait, pour que le
génie français atteignît au plus haut degré de perfection,
apprendre des écrivains du dix-huitième siècle à tirer parti
de ses facultés, et des écrivains du dix-septième à en
connaître la source.

Descartes, Pascal et Malebranche ont beaucoup plus de
rapport avec les philosophes allemands que les écrivains du
dix-huitième siècle ; mais Malebranche et les Allemands
diffèrent en ceci, que l’un donne comme article de foi ce que
les autres réduisent en théorie scientifique ; l’un cherche à
revêtir de formes dogmatiques ce que l’imagination lui
inspire, parce qu’il a peur d’être accusé d’exaltation ; tandis
que les autres, écrivant à la fin d’un siècle où l’on a tout
analysé, se savent enthousiastes, et s’attachent seulement à
prouver que l’enthousiasme est d’accord avec la raison.

Si les Français avaient suivi la direction métaphysique de
leurs grands hommes du dix-septième siècle, ils auraient
aujourd’hui les mêmes opinions que les Allemands ; car
Leibnitz est, dans la route philosophique, le successeur naturel
de Descartes et de Malebranche, et Kant le successeur
naturel de Leibnitz.

L’Angleterre influa beaucoup sur les écrivains du dix-huitième
siècle : l’admiration qu’ils ressentaient pour ce
pays leur inspira le désir d’introduire en France sa philosophie
et sa liberté. La philosophie des Anglais n’était sans
danger qu’avec leurs sentiments religieux, et leur liberté,
qu’avec leur obéissance aux lois. Au sein d’une nation où
Newton et Clarke ne prononçaient jamais le nom de Dieu
sans s’incliner, les systèmes métaphysiques, fussent-ils
erronés, ne pouvaient être funestes. Ce qui manque en
France, en tout genre, c’est le sentiment et l’habitude du
respect, et l’on y passe bien vite de l’examen qui peut
éclairer à l’ironie qui réduit tout en poussière.

Il me semble qu’on pourrait marquer dans le dix-huitième
siècle, en France, deux époques parfaitement distinctes,
celle dans laquelle l’influence de l’Angleterre s’est fait sentir,
et celle où les esprits se sont précipités dans la destruction :
alors les lumières se sont changées en incendie, et la
philosophie, magicienne irritée, a consumé le palais où elle
avait étalé ses prodiges.

En politique, Montesquieu appartient à la première époque,
Raynal à la seconde ; en religion, les écrits de Voltaire,
qui avaient la tolérance pour but, sont inspirés par l’esprit
de la première moitié du siècle ; mais sa misérable et
vaniteuse irréligion a flétri la seconde. Enfin, en métaphysique,
Condillac et Helvétius, quoiqu’ils fussent contemporains,
portent aussi l’un et l’autre l’empreinte de ces deux époques
si différentes ; car, bien que le système entier de la philosophie
des sensations soit mauvais dans son principe, cependant
les conséquences qu’Helvétius en a tirées ne doivent
pas être imputées à Condillac ; il était bien loin d’y donner
son assentiment.

Condillac a rendu la métaphysique expérimentale plus
claire et plus frappante qu’elle ne l’est dans Locke ; il l’a
mise véritablement à la portée de tout le monde ; il dit avec
Locke que l’âme ne peut avoir aucune idée qui ne lui
vienne par les sensations ; il attribue à nos besoins l’origine
des connaissances et du langage ; aux mots, celle de la
réflexion ; et, nous faisant ainsi recevoir le développement
entier de notre être moral par les objets extérieurs, il explique
la nature humaine, comme une science positive, d’une
manière nette, rapide, et, sous quelques rapports, incontestable ;
car, si l’on ne sentait en soi ni des croyances natives
du cœur, ni une conscience indépendante de l’expérience,
ni un esprit créateur, dans toute la force de ce terme, on
pourrait assez se contenter de cette définition mécanique de
l’âme humaine. Il est naturel d’être séduit par la solution
facile du plus grand des problèmes ; mais cette apparente
simplicité n’existe que dans la méthode ; l’objet auquel on
prétend l’appliquer n’en reste pas moins d’une immensité
inconnue, et l’énigme de nous-mêmes dévore, comme le
sphinx, les milliers de systèmes qui prétendent à la gloire
d’en avoir deviné le mot.

L’ouvrage de Condillac ne devrait être considéré que
comme un livre de plus sur un sujet inépuisable, si l’influence
de ce livre n’avait pas été funeste. Helvétius, qui tire
de la philosophie des sensations toutes les conséquences directes
qu’elle peut permettre, affirme que si l’homme avait
les mains faites comme le pied d’un cheval, il n’aurait que
l’intelligence d’un cheval. Certes, s’il en était ainsi, il serait
bien injuste de nous attribuer le tort ou le mérite de nos actions ;
car la différence qui peut exister entre les diverses
organisations des individus, autoriserait et motiverait bien
celle qui se trouve entre leurs caractères.

Aux opinions d’Helvétius succédèrent celles du Système de
la Nature, qui tendaient à l’anéantissement de la Divinité
dans l’univers, et du libre arbitre dans l’homme. Locke,
Condillac, Helvétius, et le malheureux auteur du Système de
la Nature, ont marché progressivement dans la même route ;
les premiers pas étaient innocents : ni Locke, ni Condillac
n’ont connu les dangers des principes de leur philosophie ;
mais bientôt ce grain noir, qui se remarquait à peine sur
l’horizon intellectuel, s’est étendu jusqu’au point de replonger
l’univers et l’homme dans les ténèbres.

Les objets extérieurs étaient, disait-on, le mobile de toutes
nos impressions ; rien ne semblait donc plus doux que de
se livrer au monde physique, et de s’inviter comme convive
à la fête de la nature ; mais par degrés la source intérieure
s’est tarie, et jusqu’à l’imagination qu’il faut pour le luxe
et pour les plaisirs, va se flétrissant à tel point, qu’on n’aura
bientôt plus même assez d’âme pour goûter un bonheur
quelconque, si matériel qu’il soit.

L’immortalité de l’âme et le sentiment du devoir sont des
suppositions tout à fait gratuites, dans le système qui fonde
toutes nos idées sur nos sensations : car nulle sensation ne
nous révèle l’immortalité dans la mort. Si les objets extérieurs
ont seuls formé notre conscience, depuis la nourrice
qui nous reçoit dans ses bras jusqu’au dernier acte d’une
vieillesse avancée, toutes les impressions s’enchaînent tellement
l’une à l’autre, qu’on ne peut en accuser avec équité
la prétendue volonté, qui n’est qu’une fatalité de plus.

Je tâcherai de montrer, dans la seconde partie de cette
section, que la morale fondée sur l’intérêt, si fortement prêchée
par les écrivains français du dernier siècle, est dans une
connexion intime avec la métaphysique qui attribue toutes
nos idées à nos sensations, et que les conséquences de l’une
sont aussi mauvaises dans la pratique que celles de l’autre
dans la théorie. Ceux qui ont pu lire les ouvrages licencieux
qui ont été publiés en France vers la fin du dix-huitième
siècle, attesteront que quand les auteurs de ces coupables
écrits veulent s’appuyer d’une espèce de raisonnement, ils
en appellent tous à l’influence du physique sur le moral ; ils
rapportent aux sensations toutes les opinions les plus condamnables ;
ils développent enfin, sous toutes les formes, la
doctrine qui détruit le libre arbitre et la conscience.

On ne saurait nier, dira-t-on peut-être, que cette doctrine
ne soit avilissante ; mais néanmoins, si elle est vraie, faut-il
la repousser et s’aveugler à dessein ? Certes, ils auraient fait
une déplorable découverte, ceux qui auraient détrôné notre
âme, condamné l’esprit à s’immoler lui-même, en employant
ses facultés à démontrer que les lois communes à tout ce
qui est physique lui conviennent ; mais, grâce à Dieu, et
cette expression est ici bien placée, grâce à Dieu, dis-je, ce
système est tout à fait faux dans son principe, et le parti
qu’en ont tiré ceux qui soutenaient la cause de l’immoralité,
est une preuve de plus des erreurs qu’il renferme.

Si la plupart des hommes corrompus se sont appuyés sur
la philosophie matérialiste, lorsqu’ils ont voulu s’avilir méthodiquement
et mettre leurs actions en théorie, c’est qu’ils
croyaient, en soumettant l’âme aux sensations, se délivrer
ainsi de la responsabilité de leur conduite. Un être vertueux,
convaincu de ce système, en serait profondément affligé, car
il craindrait sans cesse que l’influence toute-puissante des
objets extérieurs n’altérât la pureté de son âme et la force
de ses résolutions. Mais quand on voit des hommes se réjouir,
en proclamant qu’ils sont en tout l’œuvre des circonstances,
et que ces circonstances sont combinées par le hasard,
on frémit au fond du cœur de leur satisfaction perverse.

Lorsque les sauvages mettent le feu à des cabanes, l’on
dit qu’ils se chauffent avec plaisir à l’incendie qu’ils ont allumé ;
ils exercent alors du moins une sorte de supériorité
sur le désordre dont ils sont coupables ; ils font servir la
destruction à leur usage : mais quand l’homme se plaît à
dégrader la nature humaine, qui donc en profitera ?



CHAPITRE IV

Du persiflage introduit par un certain genre de
Philosophie.

Le système philosophique adopté dans un pays exerce
une grande influence sur la tendance des esprits ; c’est le
moule universel dans lequel se jettent toutes les pensées ;
ceux même qui n’ont point étudié ce système se conforment
sans le savoir à la disposition générale qu’il inspire. On a
vu naître et s’accroître depuis près de cent ans, en Europe,
une sorte de scepticisme moqueur, dont la base est la philosophie
qui attribue toutes nos idées à nos sensations. Le
premier principe de cette philosophie est de ne croire que
ce qui peut être prouvé comme un fait ou comme un calcul ;
à ce principe se joignent le dédain pour les sentiments
qu’on appelle exaltés, et l’attachement aux jouissances
matérielles. Ces trois points de la doctrine renferment tous
les genres d’ironie dont la religion, la sensibilité et la morale
peuvent être l’objet.

Bayle, dont le savant dictionnaire n’est guère lu par les
gens du monde, est pourtant l’arsenal où l’on a puisé toutes
les plaisanteries du scepticisme ; Voltaire les a rendues piquantes
par son esprit et par sa grâce ; mais le fond de tout
cela est toujours qu’on doit mettre au nombre des rêveries
tout ce qui n’est pas aussi évident qu’une expérience physique.
Il est adroit de faire passer l’incapacité d’attention
pour une raison suprême qui repousse tout ce qui est obscur
et douteux ; en conséquence on tourne en ridicule les plus
grandes pensées, s’il faut réfléchir pour les comprendre, ou
s’interroger au fond du cœur pour les sentir. On parle encore
avec respect de Pascal, de Bossuet, de J.-J. Rousseau, etc.,
parce que l’autorité les a consacrés, et que l’autorité en tout
genre est une chose très claire. Mais un grand nombre de
lecteurs étant convaincus que l’ignorance et la paresse sont
les attributs d’un gentilhomme, en fait d’esprit, croient au-dessous
d’eux de se donner de la peine, et veulent lire,
comme un article de gazette, les écrits qui ont pour objet
l’homme et la nature.

Enfin, si par hasard de tels écrits étaient composés par
un Allemand dont le nom ne fût pas français, et qu’on eût
autant de peine à prononcer ce nom que celui du baron,
dans Candide, quelle foule de plaisanteries n’en tirerait-on
pas ? et ces plaisanteries veulent toutes dire : — « J’ai de
la grâce et de la légèreté, tandis que vous, qui avez le malheur
de penser à quelque chose, et de tenir à quelques sentiments,
vous ne vous jouez pas de tout avec la même élégance
et la même facilité ».

La philosophie des sensations est une des principales
causes de cette frivolité. Depuis qu’on a considéré l’âme
comme passive, un grand nombre de travaux philosophiques
ont été dédaignés. Le jour où l’on a dit qu’il n’existait
pas de mystères dans ce monde, ou du moins qu’il ne
fallait pas s’en occuper, que toutes les idées venaient par
les yeux et par les oreilles, et qu’il n’y avait de vrai que le
palpable, les individus qui jouissent en parfaite santé de
tous leurs sens se sont crus les véritables philosophes. On
entend sans cesse dire à ceux qui ont assez d’idées pour gagner
de l’argent quand ils sont pauvres, et pour le dépenser
quand ils sont riches, qu’ils ont la seule philosophie raisonnable,
et qu’il n’y a que des rêveurs qui puissent songer à
autre chose. En effet, les sensations n’apprennent guère
que cette philosophie, et si l’on ne peut rien savoir que par
elles, il faut appeler du nom de folie tout ce qui n’est pas
soumis à l’évidence matérielle.

Si l’on admettait au contraire que l’âme agit par elle-même,
qu’il faut puiser en soi pour y trouver la vérité, et
que cette vérité ne peut être saisie qu’à l’aide d’une méditation
profonde, puisqu’elle n’est pas dans le cercle des
expériences terrestres, la direction entière des esprits serait
changée ; on ne rejetterait pas avec dédain les plus hautes
pensées, parce qu’elles exigent une attention réfléchie ;
mais ce qu’on trouverait insupportable, c’est le superficiel
et le commun, car le vide est à la longue singulièrement
lourd.

Voltaire sentait si bien l’influence que les systèmes métaphysiques
exercent sur la tendance générale des esprits,
que c’est pour combattre Leibnitz qu’il a composé Candide.
Il prit une humeur singulière contre les causes finales,
l’optimisme, le libre arbitre, enfin contre toutes les opinions
philosophiques qui relèvent la dignité de l’homme, et
il fit Candide, cet ouvrage d’une gaîté infernale ; car il semble
écrit par un être d’une autre nature que nous, indifférent à
notre sort, content de nos souffrances, et riant comme un
démon, ou comme un singe, des misères de cette espèce
humaine avec laquelle il n’a rien de commun. Le plus
grand poète du siècle, l’auteur d’Alzire, de Tancrède, de
Mérope, de Zaïre et de Brutus, méconnut dans cet écrit
toutes les grandeurs morales qu’il avait si dignement célébrées.

Quand Voltaire, comme auteur tragique, sentait et pensait
dans le rôle d’un autre, il était admirable ; mais quand
il reste dans le sien propre, il est persifleur et cynique. La
même mobilité qui lui faisait prendre le caractère des personnages
qu’il voulait peindre, ne lui a que trop bien inspiré
le langage qui, dans de certains moments, convenait à
celui de Voltaire.

Candide met en action cette philosophie moqueuse si
indulgente en apparence, si féroce en réalité ; il présente la
nature humaine sous le plus déplorable aspect, et nous
offre pour toute consolation le rire sardonique qui nous
affranchit de la pitié envers les autres, en nous y faisant
renoncer pour nous-mêmes.

C’est en conséquence de ce système, que Voltaire a pour
but, dans son histoire universelle, d’attribuer les actions
vertueuses, comme les grands crimes, à des événements
fortuits qui ôtent aux unes tout leur mérite et tout leur
tort aux autres. En effet, s’il n’y a rien dans l’âme que ce
que les sensations y ont mis, l’on ne doit plus reconnaître
que deux choses réelles et durables sur la terre, la force et
le bien-être, la tactique et la gastronomie ; mais si l’on fait
grâce encore à l’esprit, tel que la philosophie moderne l’a
formé, il sera bientôt réduit à désirer qu’un peu de nature
exaltée reparaisse, pour avoir au moins contre quoi s’exercer.

Les stoïciens ont souvent répété qu’il fallait braver tous
les coups du sort, et ne s’occuper que de ce qui dépend de
notre âme, nos sentiments et nos pensées. La philosophie des
sensations aurait un résultat tout à fait inverse ; ce sont
nos sentiments et nos pensées dont elle nous débarrasserait,
pour tourner tous nos efforts vers le bien-être matériel ;
elle nous dirait : « Attachez-vous au moment présent,
considérez comme des chimères tout ce qui sort du
cercle des plaisirs ou des affaires de ce monde, et passez
cette courte vie le mieux que vous pourrez, en soignant
votre santé, qui est la base du bonheur ». On a connu de
tout temps ces maximes ; mais on les croyait réservées aux
valets dans les comédies, et de nos jours on a fait la doctrine
de la raison, fondée sur la nécessité, doctrine bien
différente de la résignation religieuse, car l’une est aussi
vulgaire que l’autre est noble et relevée.

Ce qui est singulier, c’est d’avoir su tirer d’une philosophie
aussi commune la théorie de l’élégance ; notre pauvre
nature est souvent égoïste et vulgaire, il faut s’en affliger ;
mais c’est s’en vanter qui est nouveau. L’indifférence et le
dédain pour les choses exaltées sont devenues le type de la
grâce, et les plaisanteries ont été dirigées contre l’intérêt
vif qu’on peut mettre à tout ce qui n’a pas dans ce monde
un résultat positif.

Le principe raisonné de la frivolité du cœur et de l’esprit,
c’est la métaphysique qui rapporte toutes nos idées à nos
sensations ; car il ne nous vient rien que de superficiel
par le dehors, et la vie sérieuse est au fond de
l’âme. Si la fatalité matérialiste, admise comme théorie de
l’esprit humain, conduisait au dégoût de tout ce qui est
extérieur, comme à l’incrédulité sur tout ce qui est intime,
il y aurait encore dans ces systèmes une certaine noblesse
inactive, une indolence orientale qui pourrait avoir quelque
grandeur ; et des philosophes grecs ont trouvé le moyen de
mettre presque de la dignité dans l’apathie ; mais l’empire
des sensations, en affaiblissant par degrés le sentiment, a
laissé subsister l’activité de l’intérêt personnel, et ce ressort
des actions a été d’autant plus puissant, qu’on avait brisé
tous les autres.

A l’incrédulité de l’esprit, à l’égoïsme du cœur, il faut
encore ajouter la doctrine sur la conscience qu’Helvétius a
développée, lorsqu’il a dit que les actions vertueuses en
elles-mêmes avaient pour but d’obtenir les jouissances physiques
qu’on peut goûter ici-bas ; il en est résulté qu’on a
considéré comme une espèce de duperie les sacrifices qu’on
pourrait faire au culte idéal de quelque opinion ou de
quelque sentiment que ce soit ; et comme rien ne paraît
plus redoutable aux hommes que de passer pour dupes, ils
se sont hâtés de jeter du ridicule sur tous les enthousiasmes
qui tournaient mal ; car ceux qui étaient récompensés par
les succès échappaient à la moquerie : le bonheur a toujours
raison auprès des matérialistes.

L’incrédulité dogmatique, c’est-à-dire celle qui révoque
en doute tout ce qui n’est pas prouvé par les sensations, est
la source de la grande ironie de l’homme envers lui-même :
toute la dégradation morale vient de là. Cette philosophie
doit sans doute être considérée autant comme l’effet que
comme la cause de la disposition actuelle des esprits ; néanmoins,
il est un mal dont elle est le premier auteur, elle a
donné à l’insouciance de la légèreté l’apparence d’un raisonnement
réfléchi ; elle fournit des arguments spécieux à
l’égoïsme, et fait considérer les sentiments les plus nobles
comme une maladie accidentelle dont les circonstances
extérieures seules sont la cause.

Il importe donc d’examiner si la nation qui s’est constamment
défendue de la métaphysique dont on a tiré de
telles conséquences, n’avait pas raison en principe, et plus
encore dans l’application qu’elle a faite de ce principe au
développement des facultés et à la conduite morale de
l’homme.



CHAPITRE V

Observations générales sur la Philosophie allemande.

La philosophie spéculative a toujours trouvé beaucoup de
partisans parmi les nations germaniques, et la philosophie
expérimentale parmi les nations latines. Les Romains, très
habiles dans les affaires de la vie, n’étaient point métaphysiciens ;
ils n’ont rien su à cet égard que par leurs rapports
avec la Grèce, et les nations civilisées par eux ont hérité,
pour la plupart, de leurs connaissances dans la politique, et
de leur indifférence pour les études qui ne pouvaient s’appliquer
aux affaires de ce monde. Cette disposition se montre
en France dans sa plus grande force ; les Italiens et les
Espagnols y ont aussi participé : mais l’imagination du
Midi a quelquefois dévié de la raison pratique, pour s’occuper
des théories purement abstraites.

La grandeur d’âme des Romains donnait à leur patriotisme
et à leur morale un caractère sublime ; mais c’est aux
institutions républicaines qu’il faut l’attribuer. Quand la
liberté n’a plus existé à Rome, on y a vu régner presque
sans partage un luxe égoïste et sensuel, une politique
adroite qui devait porter tous les esprits vers l’observation
et l’expérience. Les Romains ne gardèrent de l’étude qu’ils
avaient faite de la littérature et de la philosophie des Grecs
que le goût des arts, et ce goût même dégénéra bientôt en
jouissances grossières.

L’influence de Rome ne s’exerça pas sur les peuples septentrionaux.
Ils ont été civilisés presque en entier par le
christianisme, et leur antique religion, qui contenait en elle
les principes de la chevalerie, ne ressemblait en rien au
paganisme du Midi. Il y avait un esprit de dévouement
héroïque et généreux, un enthousiasme pour les femmes
qui faisait de l’amour un noble culte ; enfin la rigueur du
climat empêchant l’homme de se plonger dans les délices
de la nature, il en goûtait d’autant mieux les plaisirs de
l’âme.

On pourrait m’objecter que les Grecs avaient la même
religion et le même climat que les Romains, et qu’ils se
sont pourtant livrés plus qu’aucun autre peuple à la philosophie
spéculative ; mais ne peut-on pas attribuer aux Indiens
quelques-uns des systèmes intellectuels développés
chez les Grecs ? La philosophie idéaliste de Pythagore et de
Platon ne s’accorde guère avec le paganisme tel que nous
le connaissons ; aussi les traditions historiques portent-elles
à croire que c’est à travers l’Égypte que les peuples du
midi de l’Europe ont reçu l’influence de l’Orient. La
philosophie d’Épicure est la seule vraiment originaire de la
Grèce.

Quoi qu’il en soit de ces conjectures, il est certain que la
spiritualité de l’âme et toutes les pensées qui en dérivent
ont été facilement naturalisées chez les nations du Nord, et
que parmi ces nations les Allemands se sont toujours montrés
plus enclins qu’aucun autre peuple à la philosophie
contemplative. Leur Bacon et leur Descartes, c’est Leibnitz.
On trouve dans ce beau génie toutes les qualités dont les
philosophes allemands en général se font gloire d’approcher :
érudition immense, bonne foi parfaite, enthousiasme
caché sous des formes sévères. Il avait profondément étudié
la théologie, la jurisprudence, l’histoire, les langues, les
mathématiques, la physique, la chimie ; car il était convaincu
que l’universalité des connaissances est nécessaire
pour être supérieur dans une partie quelconque : enfin
tout manifestait en lui ces vertus qui tiennent à la hauteur
de la pensée, et qui méritent à la fois l’admiration et
le respect.

Ses ouvrages peuvent être divisés en trois branches, les
sciences exactes, la philosophie théologique, et la philosophie
de l’âme. Tout le monde sait que Leibnitz était le rival
de Newton dans la théorie du calcul. La connaissance des
mathématiques sert beaucoup aux études métaphysiques ;
le raisonnement abstrait n’existe dans sa perfection que
dans l’algèbre et la géométrie : nous chercherons à démontrer
ailleurs les inconvénients de ce raisonnement, quand
on veut y soumettre ce qui tient d’une manière quelconque
à la sensibilité ; mais il donne à l’esprit humain une force
d’attention qui le rend beaucoup plus capable de s’analyser
lui-même : il faut aussi connaître les lois et les forces de
l’univers, pour étudier l’homme sous tous les rapports. Il y
a une telle analogie et une telle différence entre le monde
physique et le monde moral, les ressemblances et les diversités
se prêtent de telles lumières, qu’il est impossible d’être
un savant du premier ordre sans le secours de la philosophie
spéculative, ni un philosophe spéculatif sans avoir étudié
les sciences positives.

Locke et Condillac ne s’étaient pas assez occupés de ces
sciences ; mais Leibnitz avait à cet égard une supériorité
incontestable. Descartes était aussi un très grand mathématicien,
et il est à remarquer que la plupart des philosophes
partisans de l’idéalisme ont tous fait un immense usage de
leurs facultés intellectuelles. L’exercice de l’esprit, comme
celui du cœur, donne un sentiment de l’activité interne,
dont tous les êtres qui s’abandonnent aux impressions qui
viennent du dehors sont rarement capables.

La première classe des écrits de Leibnitz contient ceux
qu’on pourrait appeler théologiques, parce qu’ils portent
sur des vérités qui sont du ressort de la religion, et la
théorie de l’esprit humain est renfermée dans la seconde.
Dans la première classe, il s’agit de l’origine du bien et du
mal, de la prescience divine, enfin de ces questions primitives
qui dépassent l’intelligence humaine. Je ne prétends
point blâmer, en m’exprimant ainsi, les grands hommes
qui, depuis Pythagore et Platon jusqu’à nous, ont été attirés
vers ces hautes spéculations philosophiques. Le génie ne
s’impose de bornes à lui-même qu’après avoir lutté longtemps
contre cette dure nécessité. Qui peut avoir la faculté
de penser, et ne pas essayer à connaître l’origine et le but
des choses de ce monde ?

Tout ce qui a vie sur la terre, excepté l’homme, semble
s’ignorer soi-même. Lui seul sait qu’il mourra, et cette terrible
vérité réveille son intérêt pour toutes les grandes pensées
qui s’y rattachent. Dès qu’on est capable de réflexion,
on résoud, ou plutôt on croit résoudre à sa manière les
questions philosophiques qui peuvent expliquer la destinée
humaine ; mais il n’a été accordé à personne de la comprendre
dans son ensemble. Chacun en saisit un côté différent,
chaque homme a sa philosophie, comme sa poétique,
comme son amour. Cette philosophie est d’accord avec la
tendance particulière de son caractère et de son esprit.
Quand on s’élève jusqu’à l’infini, mille explications peuvent
être également vraies, quoique diverses, parce que des
questions sans bornes ont des milliers de faces, dont une
seule peut occuper la durée entière de l’existence.

Si le mystère de l’univers est au-dessus de la portée de
l’homme, néanmoins l’étude de ce mystère donne plus
d’étendue à l’esprit ; il en est de la métaphysique comme de
l’alchimie : en cherchant la pierre philosophale, en s’attachant
à découvrir l’impossible, on rencontre sur la route
des vérités qui nous seraient restées inconnues : d’ailleurs on
ne peut empêcher un être méditatif de s’occuper au moins
quelque temps de la philosophie transcendante ; cet élan de
la nature spirituelle ne saurait être combattu qu’en la dégradant.

On a réfuté avec succès l’harmonie préétablie de Leibnitz,
qu’il croyait une grande découverte : il se flattait d’expliquer
les rapports de l’âme et de la matière, en les considérant
l’une et l’autre comme des instruments accordés
d’avance qui se répètent, se répondent et s’imitent mutuellement.
Ses monades, dont il fait les éléments simples de
l’univers, ne sont qu’une hypothèse aussi gratuite que
toutes celles dont on s’est servi pour expliquer l’origine des
choses ; néanmoins dans quelle perplexité singulière l’esprit
humain n’est-il pas ? Sans cesse attiré vers le secret de son
être, il lui est également impossible, et de le découvrir, et
de n’y pas songer toujours.

Les Persans disent que Zoroastre interrogea la Divinité,
et lui demanda comment le monde avait commencé, quand
il devait finir, quelle était l’origine du bien et du mal ? La
Divinité répondit à toutes ces questions, fais le bien et gagne
l’immortalité. Ce qui rend surtout cette réponse admirable,
c’est qu’elle ne décourage point l’homme des méditations
les plus sublimes ; elle lui enseigne seulement que c’est par
la conscience et le sentiment qu’il peut s’élever aux plus
profondes conceptions de la philosophie.

Leibnitz était un idéaliste qui ne fondait son système que
sur le raisonnement ; et de là vient qu’il a poussé trop loin
les abstractions, et qu’il n’a point assez appuyé sa théorie
sur la persuasion intime, seule véritable base de ce qui est
supérieur à l’entendement ; en effet, raisonnez sur la liberté
de l’homme, et vous n’y croirez pas ; mettez la main sur
votre conscience, et vous n’en pourrez douter. La conséquence
et la contradiction, dans le sens que nous attachons
à l’une et à l’autre, n’existent pas dans la sphère des
grandes questions sur la liberté de l’homme, sur l’origine
du bien et du mal, sur la prescience divine, etc. Dans ces
questions, le sentiment est presque toujours en opposition
avec le raisonnement, afin que l’homme apprenne que ce
qu’il appelle l’incroyable dans l’ordre des choses terrestres,
est peut-être la vérité suprême sous des rapports universels.

Le Dante a exprimé une grande pensée philosophique par
ce vers :


A guisa del ver primo che l’uom crede[8].



[8] C’est ainsi que l’homme croit à la vérité primitive.



Il faut croire à de certaines vérités comme à l’existence ;
c’est l’âme qui nous les révèle, et les raisonnements de tout
genre ne sont jamais que de faibles dérivés de cette source.

La Théodicée de Leibnitz traite de la prescience divine
et de la cause du bien et du mal, c’est un des ouvrages
les plus profonds et les mieux raisonnés sur la théorie de
l’infini ; toutefois, l’auteur applique trop souvent à ce qui
est sans bornes une logique dont les objets circonscrits
sont seuls susceptibles. Leibnitz était un homme très religieux,
mais par cela même il se croyait obligé de fonder
les vérités de la foi sur des raisonnements mathématiques,
afin de les appuyer sur les bases qui sont admises dans
l’empire de l’expérience : cette erreur tient à un respect
qu’on ne s’avoue pas pour les esprits froids et arides ; on
veut les convaincre à leur manière ; on croit que des arguments
dans la forme logique ont plus de certitude qu’une
preuve de sentiment, et il n’en est rien.

Dans la région des vérités intellectuelles et religieuses que
Leibnitz a traitées, il faut se servir de notre conscience
intime comme d’une démonstration. Leibnitz, en voulant
s’en tenir aux raisonnements abstraits, exige des esprits
une sorte de tension dont la plupart sont incapables ; des
ouvrages métaphysiques qui ne sont fondés ni sur l’expérience,
ni sur le sentiment, fatiguent singulièrement la pensée,
et l’on peut en éprouver un malaise physique et moral
tel, qu’en s’obstinant à le vaincre on briserait dans sa tête
les organes de la raison. Un poète, Baggesen, fait du Vertige
une divinité ; il faut se recommander à elle, quand on veut
étudier ces ouvrages qui nous placent tellement au sommet
des idées, que nous n’avons plus d’échelons pour redescendre
à la vie.

Les écrivains métaphysiques et religieux, éloquents et
sensibles tout à la fois, tels qu’il en existe quelques-uns,
conviennent bien mieux à notre nature. Loin d’exiger de
nous que nos facultés sensibles se taisent, afin que notre
faculté d’abstraction soit plus nette, ils nous demandent de
penser, de sentir, de vouloir, pour que toute la force de
l’âme nous aide à pénétrer dans les profondeurs des cieux ;
mais s’en tenir à l’abstraction est un effort tel, qu’il est
assez simple que la plupart des hommes y aient renoncé, et
qu’il leur ait paru plus facile de ne rien admettre au delà
de ce qui est visible.

La philosophie expérimentale est complète en elle-même :
c’est un tout assez vulgaire, mais compact, borné, conséquent ;
et quand on s’en tient au raisonnement, tel qu’il est
reçu dans les affaires de ce monde, on doit s’en contenter ;
l’immortel et l’infini ne nous sont sensibles que par l’âme ;
elle seule peut répandre de l’intérêt sur la haute métaphysique.
On se persuade bien à tort que plus une théorie est
abstraite, plus elle doit préserver de toute illusion, car c’est
précisément ainsi qu’elle peut induire en erreur. On prend
l’enchaînement des idées pour leur preuve, on aligne avec
exactitude des chimères, et l’on se figure que c’est une
armée. Il n’y a que le génie du sentiment qui soit au-dessus
de la philosophie expérimentale, comme de la philosophie
spéculative ; il n’y a que lui qui puisse porter la conviction
au delà des limites de la raison humaine.

Il me semble donc que, tout en admirant la force de tête
et la profondeur du génie de Leibnitz, on désirerait, dans
ses écrits sur les questions de théologie métaphysique, plus
d’imagination et de sensibilité, afin de reposer de la pensée
par l’émotion. Leibnitz se faisait presque scrupule d’y
recourir, craignant d’avoir ainsi l’air de séduire en faveur
de la vérité ; il avait tort, car le sentiment est la vérité elle-même,
dans des sujets de cette nature.

Les objections que je me suis permises sur les ouvrages
de Leibnitz qui ont pour objet des questions insolubles par
le raisonnement, ne s’appliquent point à ses écrits sur la
formation des idées dans l’esprit humain ; ceux-là sont d’une
clarté lumineuse, ils portent sur un mystère que l’homme
peut, jusqu’à un certain point, pénétrer, car il en sait plus
sur lui-même que sur l’univers. Les opinions de Leibnitz à
cet égard tendent surtout au perfectionnement moral, s’il
est vrai, comme les philosophes allemands ont tâché de le
prouver, que le libre arbitre repose sur la doctrine qui
affranchit l’âme des objets extérieurs, et que la vertu ne
puisse exister sans la parfaite indépendance du vouloir.

Leibnitz a combattu avec une force dialectique admirable
le système de Locke, qui attribue toutes nos idées à nos
sensations. On avait mis en avant cet axiome si connu, qu’il
n’y avait rien dans l’intelligence qui n’eût été d’abord dans
les sensations, et Leibnitz y ajouta cette sublime restriction,
si ce n’est l’intelligence elle-même[9]. De ce principe dérive
toute la philosophie nouvelle qui exerce tant d’influence sur
les esprits en Allemagne. Cette philosophie est aussi expérimentale,
car elle s’attache à connaître ce qui se passe en
nous. Elle ne fait que mettre l’observation du sentiment
intime à la place de celle des sensations extérieures.

[9] Nihil est in intellectu, quod non fuerit in sensu, nisi intellectus
ipse.



La doctrine de Locke eut pour partisans en Allemagne
des hommes qui cherchèrent, comme Bonnet à Genève, et
plusieurs autres philosophes en Angleterre, à concilier cette
doctrine avec les sentiments religieux que Locke lui-même
a toujours professés. Le génie de Leibnitz prévit toutes les
conséquences de cette métaphysique ; et ce qui fonde à
jamais sa gloire, c’est d’avoir su maintenir en Allemagne la
philosophie de la liberté morale contre celle de la fatalité
sensuelle. Tandis que le reste de l’Europe adoptait les principes
qui font considérer l’âme comme passive, Leibnitz fut
avec constance le défenseur éclairé de la philosophie idéaliste,
telle que son génie la concevait. Elle n’avait aucun
rapport ni avec le système de Berkeley, ni avec les rêveries
des sceptiques grecs sur la non-existence de la matière,
mais elle maintenait l’être moral dans son indépendance et
dans ses droits.



CHAPITRE VI

Kant.

Kant a vécu jusque dans un âge très avancé, et jamais il
n’est sorti de Kœnigsberg ; c’est là qu’au milieu des glaces
du Nord, il a passé sa vie entière à méditer sur les lois de l’intelligence
humaine. Une ardeur infatigable pour l’étude lui
a fait acquérir des connaissances sans nombre. Les sciences,
les langues, la littérature, tout lui était familier ; et sans
rechercher la gloire, dont il n’a joui que très tard, n’entendant
que dans sa vieillesse le bruit de sa renommée, il s’est
contenté du plaisir silencieux de la réflexion. Solitaire, il
contemplait son âme avec recueillement ; l’examen de la
pensée lui prêtait de nouvelles forces à l’appui de la vertu,
et quoiqu’il ne se mêlât jamais avec les passions ardentes
des hommes, il a su forger des armes pour ceux qui seraient
appelés à les combattre.

On n’a guère d’exemple que chez les Grecs d’une vie aussi
rigoureusement philosophique, et déjà cette vie répond de
la bonne foi de l’écrivain. A cette bonne foi la plus pure,
il faut encore ajouter un esprit fin et juste, qui servait de
censeur au génie, quand il se laissait emporter trop loin.
C’en est assez, ce me semble, pour qu’on doive juger au
moins impartialement les travaux persévérants d’un tel
homme.

Kant publia d’abord divers écrits sur les sciences physiques,
et il montra dans ce genre d’études une telle sagacité que
c’est lui qui prévit le premier l’existence de la planète Uranus.
Herschel lui-même, après l’avoir découverte, a reconnu
que c’était Kant qui l’avait annoncée. Son traité sur la
nature de l’entendement humain, intitulé Critique de la
Raison pure, parut il y a près de trente ans, et cet ouvrage
fut quelque temps inconnu ; mais lorsque enfin on découvrit
les trésors d’idées qu’il renferme, il produisit une telle sensation
en Allemagne, que presque tout ce qui s’est fait
depuis, en littérature comme en philosophie, vient de l’impulsion
donnée par cet ouvrage.

A ce traité sur l’entendement humain succéda la Critique
de la Raison pratique, qui portait sur la morale, et la Critique
du Jugement, qui avait la nature du beau pour objet ;
la même théorie sert de base à ces trois traités, qui embrassent
les lois de l’intelligence, les principes de la vertu et la
contemplation des beautés de la nature et des arts.

Je vais tâcher de donner un aperçu des idées principales
que renferme cette doctrine ; quelque soin que je prenne
pour l’exposer avec clarté, je ne me dissimule point qu’il
faudra toujours de l’attention pour la comprendre. Un prince
qui apprenait les mathématiques s’impatientait du travail
qu’exigeait cette étude. — Il faut nécessairement, lui dit
celui qui les enseignait, que votre altesse se donne la peine
d’étudier pour savoir ; car il n’y a point de route royale en
mathématiques. — Le public français, qui a tant de raisons
de se croire un prince, permettra bien qu’on lui dise qu’il
n’y a point de route royale en métaphysique, et que, pour
arriver à la conception d’une théorie quelconque, il faut
passer par les intermédiaires qui ont conduit l’auteur lui-même
aux résultats qu’il présente.

La philosophie matérialiste livrait l’entendement humain
à l’empire des objets extérieurs, la morale à l’intérêt personnel,
et réduisait le beau à n’être que l’agréable. Kant
voulut rétablir les vérités primitives et l’activité spontanée
dans l’âme, la conscience dans la morale, et l’idéal dans les
arts. Examinons maintenant de quelle manière il a atteint
ces différents buts.

A l’époque où parut la Critique de la Raison pure, il
n’existait que deux systèmes sur l’entendement humain
parmi les penseurs : l’un, celui de Locke, attribuait toutes
nos idées à nos sensations ; l’autre, celui de Descartes et de
Leibnitz, s’attachait à démontrer la spiritualité et l’activité
de l’âme, le libre arbitre, enfin toute la doctrine idéaliste ;
mais ces deux philosophes appuyaient leur doctrine sur des
preuves purement spéculatives. J’ai exposé, dans le chapitre
précédent, les inconvénients qui résultent de ces efforts
d’abstraction, qui arrêtent, pour ainsi dire, notre sang dans
nos veines, afin que les facultés intellectuelles règnent
seules en nous. La méthode algébrique appliquée à des
objets qu’on ne peut saisir par le raisonnement seul, ne
laisse aucune trace durable dans l’esprit. Pendant qu’on lit
ces écrits sur les hautes conceptions philosophiques, on
croit les comprendre, on croit les croire ; mais les arguments
qui ont paru les plus convaincants échappent bientôt au
souvenir.

L’homme, lassé de ces efforts, se borne-t-il à ne rien connaître
que par les sens : tout sera douleur pour son âme.
Aura-t-il l’idée de l’immortalité, quand les avant-coureurs
de la destruction sont si profondément gravés sur le visage
des mortels, et que la nature vivante tombe sans cesse en
poussière ? Lorsque tous les sens parlent de mourir, quel
faible espoir nous entretiendrait de renaître ? Si l’on ne consultait
que les sensations, quelle idée se ferait-on de la bonté
suprême ? Tant de douleurs se disputent notre vie, tant
d’objets hideux déshonorent la nature, que la créature infortunée
maudit cent fois l’existence, avant qu’une dernière
convulsion la lui ravisse. L’homme, au contraire, rejette-t-il
le témoignage des sens : comment se guidera-t-il sur cette
terre ? et s’il n’en croyait qu’eux cependant, quel enthousiasme,
quelle morale, quelle religion résisteraient aux
assauts réitérés que leur livreraient tour à tour la douleur
et le plaisir ?

La réflexion errait dans cette incertitude immense, lorsque
Kant essaya de tracer les limites des deux empires, des
sens et de l’âme, de la nature extérieure et de la nature
intellectuelle. La puissance de méditation et la sagesse avec
laquelle il marqua ces limites, n’avaient peut-être point eu
d’exemple avant lui ; il ne s’égara point dans de nouveaux
systèmes sur la création de l’univers ; il reconnut les bornes
que les mystères éternels imposent à l’esprit humain ; et ce
qui sera nouveau peut-être pour ceux qui n’ont fait qu’entendre
parler de Kant, c’est qu’il n’y a point eu de philosophe
plus opposé, sous plusieurs rapports, à la métaphysique ;
il ne s’est rendu si profond dans cette science que
pour employer les moyens mêmes qu’elle donne à démontrer
son insuffisance. On dirait que, nouveau Curtius,
il s’est jeté dans le gouffre de l’abstraction pour le combler.

Locke avait combattu victorieusement la doctrine des
idées innées dans l’homme, parce qu’il a toujours représenté
les idées comme faisant partie des connaissances
expérimentales. L’examen de la raison pure, c’est-à-dire
des facultés primitives dont l’intelligence se compose, ne
fixa pas son attention. Leibnitz, comme nous l’avons dit
plus haut, prononça cet axiome sublime : « Il n’y a rien
dans l’intelligence qui ne vienne par les sens, si ce n’est
l’intelligence elle-même ». Kant a reconnu, de même que
Locke, qu’il n’y a point d’idées innées, mais il s’est proposé
de pénétrer dans le sens de l’axiome de Leibnitz, en examinant
quelles sont les lois et les sentiments qui constituent
l’essence de l’âme humaine, indépendamment de toute
expérience. La Critique de la Raison pure s’attache à montrer
en quoi consistent ces lois, et quels sont les objets sur
lesquels elles peuvent s’exercer.

Le scepticisme, auquel le matérialisme conduit presque
toujours, était porté si loin, que Hume avait fini par ébranler
la base du raisonnement même, en cherchant des arguments
contre l’axiome « qu’il n’y a point d’effet sans cause ».
Et telle est l’instabilité de la nature humaine, quand on ne
place pas au centre de l’âme le principe de toute conviction,
que l’incrédulité, qui commence par attaquer l’existence du
monde moral, arrive à défaire aussi le monde matériel,
dont elle s’était d’abord servie pour renverser l’autre.

Kant voulait savoir si la certitude absolue était possible à
l’esprit humain, et il ne la trouva que dans les notions
nécessaires, c’est-à-dire, dans toutes les lois de notre entendement,
dont la nature est telle que nous ne puissions
rien concevoir autrement que ces lois ne nous le représentent.

Au premier rang des formes impératives de notre esprit
sont l’espace et le temps. Kant démontre que toutes nos perceptions
sont soumises à ces deux formes ; il en conclut qu’elles
sont en nous et non pas dans les objets, et qu’à cet égard
c’est notre entendement qui donne des lois à la nature extérieure,
au lieu d’en recevoir d’elle. La géométrie, qui
mesure l’espace, et l’arithmétique, qui divise le temps, sont
des sciences d’une évidence complète, parce qu’elles reposent
sur les notions nécessaires de notre esprit.

Les vérités acquises par l’expérience n’emportent jamais
avec elles cette certitude absolue ; quand on dit : le soleil se
lève chaque jour, tous les hommes sont mortels, etc., l’imagination
pourrait se figurer une exception à ces vérités, que
l’expérience seule fait considérer comme indubitables ; mais
l’imagination elle-même ne saurait rien supposer hors de
l’espace et du temps ; et l’on ne peut considérer comme un
résultat de l’habitude, c’est-à-dire de la répétition constante
des mêmes phénomènes, ces formes de notre pensée que
nous imposons aux choses ; les sensations peuvent être douteuses,
mais le prisme à travers lequel nous les recevons est
immuable.

A cette intuition primitive de l’espace et du temps, il faut
ajouter ou plutôt donner pour base les principes du raisonnement,
sans lesquels nous ne pouvons rien comprendre, et
qui sont les lois de notre intelligence ; la liaison des causes
et des effets, l’unité, la pluralité, la totalité, la possibilité,
la réalité, la nécessité, etc.[10] Kant les considère également
comme des notions nécessaires, et il n’élève au rang des
sciences que celles qui sont fondées immédiatement sur ces
notions, parce que c’est dans celles-là seulement que la certitude
peut exister. Les formes du raisonnement n’ont de
résultat que quand on les applique au jugement des objets
extérieurs ; et, dans cette application, elles sont sujettes à
erreur : mais elles n’en sont pas moins nécessaires en elles-mêmes ;
c’est-à-dire que nous ne pouvons nous en départir
dans aucune de nos pensées ; il nous est impossible de nous
rien figurer hors des relations de causes et d’effets, de possibilité,
de quantité, etc. ; et ces notions sont aussi inhérentes
à notre conception que l’espace et le temps. Nous
n’apercevons rien qu’à travers les lois immuables de notre
manière de raisonner ; donc ces lois aussi sont en nous-mêmes,
et non au dehors de nous.

[10] Kant donne le nom de catégorie aux diverses notions nécessaires
de l’entendement dont il présente le tableau.



On appelle, dans la philosophie allemande, idées subjectives
celles qui naissent de la nature de notre intelligence
et de ses facultés, et idées objectives toutes celles qui sont
excitées par les sensations. Quelle que soit la dénomination
qu’on adopte à cet égard, il me semble que l’examen de
notre esprit s’accorde avec la pensée dominante de Kant,
c’est-à-dire la distinction qu’il établit entre les formes de
notre entendement et les objets que nous connaissons
d’après ces formes ; et, soit qu’il s’en tienne aux conceptions
abstraites, soit qu’il en appelle, dans la religion et dans la
morale, aux sentiments qu’il considère aussi comme indépendants
de l’expérience, rien n’est plus lumineux que la
ligne de démarcation qu’il trace entre ce qui nous vient par
les sensations, et ce qui tient à l’action spontanée de notre
âme.

Quelques mots de la doctrine de Kant ayant été mal interprétés,
on a prétendu qu’il croyait aux connaissances à
priori, c’est-à-dire à celles qui seraient gravées dans notre
esprit avant que nous les eussions apprises. D’autres philosophes
allemands, plus rapprochés du système de Platon,
ont en effet pensé que le type du monde était dans l’esprit
humain, et que l’homme ne pourrait concevoir l’univers s’il
n’en avait pas l’image innée en lui-même ; mais il n’est pas
question de cette doctrine dans Kant : il réduit les sciences
intellectuelles à trois, la logique, la métaphysique et les
mathématiques. La logique n’enseigne rien par elle-même ;
mais comme elle repose sur les lois de notre entendement,
elle est incontestable dans ses principes, abstraitement
considérés ; cette science ne peut conduire à la vérité que
dans son application aux idées et aux choses ; ses principes
sont innés, son application est expérimentale. Quant à la
métaphysique, Kant nie son existence, puisqu’il prétend
que le raisonnement ne peut avoir lieu que dans la sphère
de l’expérience. Les mathématiques seules lui paraissent
dépendre immédiatement de la notion de l’espace et du
temps, c’est-à-dire, des lois de notre entendement, antérieures
à l’expérience. Il cherche à prouver que les mathématiques
ne sont point une simple analyse, mais une science
synthétique, positive, créatrice et certaine par elle-même,
sans qu’on ait besoin de recourir à l’expérience pour s’assurer
de la vérité. On peut étudier dans le livre de Kant les
arguments sur lesquels il appuie cette manière de voir ;
mais au moins est-il vrai qu’il n’y a point d’homme plus
opposé à ce que l’on appelle la philosophie des rêveurs, et
qu’il aurait plutôt du penchant pour une façon de penser
sèche et didactique, quoique sa doctrine ait pour objet de
relever l’espèce humaine, dégradée par la philosophie matérialiste.

Loin de rejeter l’expérience, Kant considère l’œuvre de la
vie comme n’étant autre chose que l’action de nos facultés
innées sur les connaissances qui nous viennent du dehors.
Il croit que l’expérience ne serait qu’un chaos sans les lois
de l’entendement, mais que les lois de l’entendement n’ont
pour objet que les éléments donnés par l’expérience. Il
s’ensuit qu’au delà de ses limites la métaphysique elle-même
ne peut rien nous apprendre, et que c’est au sentiment
que l’on doit attribuer la prescience et la conviction de
tout ce qui sort du monde visible.

Lorsqu’on veut se servir du raisonnement seul pour établir
les vérités religieuses, c’est un instrument pliable en tous
sens, qui peut également les défendre et les attaquer, parce
qu’on ne saurait, à cet égard, trouver aucun point d’appui
dans l’expérience. Kant place sur deux lignes parallèles les
arguments pour et contre la liberté de l’homme, l’immortalité
de l’âme, la durée passagère ou éternelle du monde ; et
c’est au sentiment qu’il en appelle pour faire pencher la
balance, car les preuves métaphysiques lui paraissent en
égale force de part et d’autre[11]. Peut-être a-t-il eu tort de
pousser jusque-là le scepticisme du raisonnement ; mais
c’est pour anéantir plus sûrement ce scepticisme, en écartant
de certaines questions les discussions abstraites qui
l’ont fait naître.

[11] Ces arguments opposés sur les grandes questions métaphysiques
sont appelés antinomies dans le livre de Kant.



Il serait injuste de soupçonner la piété sincère de Kant,
parce qu’il a soutenu qu’il y avait parité entre les raisonnements
pour et contre, dans les grandes questions de la
métaphysique transcendante. Il me semble, au contraire,
qu’il y a de la candeur dans cet aveu. Un si petit nombre
d’esprits sont en état de comprendre de tels raisonnements,
et ceux qui en sont capables ont une telle tendance à se
combattre les uns les autres, que c’est rendre un grand service
à la foi religieuse, que de bannir la métaphysique de
toutes les questions qui tiennent à l’existence de Dieu, au
libre arbitre, à l’origine du bien et du mal.

Quelques personnes respectables ont dit qu’il ne faut négliger
aucune arme, et que les arguments métaphysiques
aussi doivent être employés pour persuader ceux sur qui ils
ont de l’empire ; mais ces arguments conduisent à la discussion,
et la discussion au doute, sur quelque sujet que ce
soit.

Les belles époques de l’espèce humaine, dans tous les
temps, ont été celles où des vérités d’un certain ordre
n’étaient jamais contestées, ni par des écrits, ni par des
discours. Les passions pouvaient entraîner à des actes
coupables, mais nul ne révoquait en doute la religion même
à laquelle il n’obéissait pas. Les sophismes de tout genre,
abus d’une certaine philosophie, ont détruit dans divers
pays et dans différents siècles, cette noble fermeté de
croyance, source du dévouement héroïque. N’est-ce donc
pas une belle idée à un philosophe, que d’interdire à la
science même qu’il professe l’entrée du sanctuaire, et d’employer
toute la force de l’abstraction à prouver qu’il y a
des régions dont elle doit être bannie ?

Des despotes et des fanatiques ont essayé de défendre à
la raison humaine l’examen de certains sujets, et toujours
la raison s’est affranchie de ces injustes entraves. Mais les
bornes qu’elle s’impose à elle-même, loin de l’asservir, lui
donnent une nouvelle force, celle qui résulte toujours de
l’autorité des lois librement consenties par ceux qui s’y
soumettent.

Un sourd-muet, avant d’avoir été élevé par l’abbé Sicard,
pourrait avoir une certitude intime de l’existence de la Divinité.
Beaucoup d’hommes sont aussi loin des penseurs-profonds
que les sourd-muets le sont des autres hommes, et
cependant ils n’en sont pas moins susceptibles d’éprouver,
pour ainsi dire, en eux-mêmes, les vérités primitives, parce
que ces vérités sont du ressort du sentiment.

Les médecins, dans l’étude physique de l’homme, reconnaissent
le principe qui l’anime, et cependant nul ne sait ce
que c’est que la vie ; et, si l’on se mettait à raisonner, on
pourrait très bien, comme l’ont fait quelques philosophes
grecs, prouver aux hommes qu’ils ne vivent pas. Il en est
de même de Dieu, de la conscience, du libre arbitre. Il faut
y croire, parce qu’on les sent ; tout argument sera toujours
d’un ordre inférieur à ce fait.

L’anatomie ne peut s’exercer sur un corps vivant sans le
détruire ; l’analyse, en s’essayant sur des vérités indivisibles,
les dénature, par cela même qu’elle porte atteinte à leur
unité. Il faut partager notre âme en deux, pour qu’une
moitié de nous-mêmes observe l’autre. De quelque manière
que ce partage ait lieu, il ôte de notre être l’identité sublime
sans laquelle nous n’avons pas la force nécessaire pour
croire ce que la conscience seule peut affirmer.

Réunissez un grand nombre d’hommes au théâtre ou dans
la place publique, et dites-leur quelque vérité de raisonnement,
quelque idée générale que ce puisse être ; à l’instant
vous verrez se manifester presque autant d’opinions
diverses qu’il y aura d’individus rassemblés. Mais, si quelques
traits de grandeur d’âme sont racontés, si quelques
accents de générosité se font entendre, aussitôt des transports
unanimes vous apprendront que vous avez touché à
cet instinct de l’âme, aussi vif, aussi puissant de notre être,
que l’instinct conservateur de l’existence.

En rapportant au sentiment, qui n’admet point le doute,
la connaissance des vérités transcendantes, en cherchant à
prouver que le raisonnement n’est valable que dans la
sphère des sensations, Kant est bien loin de considérer
cette puissance du sentiment comme une illusion ; il lui
assigne, au contraire, le premier rang dans la nature
humaine ; il fait de la conscience le principe inné de notre
existence morale, et le sentiment du juste et de l’injuste
est, selon lui, la loi primitive du cœur, comme l’espace et
le temps celle de l’intelligence.

L’homme, à l’aide du raisonnement, n’a-t-il pas nié le
libre arbitre ? Et cependant il en est si convaincu, qu’il se
surprend à éprouver de l’estime ou du mépris pour les animaux
eux-mêmes, tant il croit au choix spontané du bien
et du mal dans tous les êtres !

C’est le sentiment qui nous donne la certitude de notre
liberté, et cette liberté est le fondement de la doctrine du
devoir ; car, si l’homme est libre, il doit se créer à lui-même
des motifs tout-puissants qui combattent l’action des
objets extérieurs, et dégagent la volonté de l’égoïsme. Le
devoir est la preuve et la garantie de l’indépendance métaphysique
de l’homme.

Nous examinerons dans les chapitres suivants les arguments
de Kant contre la morale fondée sur l’intérêt personnel,
et la sublime théorie qu’il met à la place de ce sophisme
hypocrite, ou de cette doctrine perverse. Il peut exister
deux manières de voir sur le premier ouvrage de Kant, la
Critique de la Raison pure ; précisément parce qu’il a reconnu
lui-même le raisonnement pour insuffisant et pour
contradictoire, il devait s’attendre à ce qu’on s’en servît
contre lui ; mais il me semble impossible de ne pas lire
avec respect sa Critique de la Raison pratique, et les différents
écrits qu’il a composés sur la morale.

Non seulement les principes de la morale de Kant sont
austères et purs, comme on devait les attendre de l’inflexibilité
philosophique ; mais il rallie constamment l’évidence
du cœur à celle de l’entendement, et se complaît singulièrement
à faire servir sa théorie abstraite sur la nature de
l’intelligence, à l’appui des sentiments les plus simples et
les plus forts.

Une conscience acquise par les sensations pourrait être
étouffée par elles, et l’on dégrade la dignité du devoir en
le faisant dépendre des objets extérieurs. Kant revient donc
sans cesse à montrer que le sentiment profond de cette
dignité est la condition nécessaire de notre être moral, la
loi par laquelle il existe. L’empire des sensations et les
mauvaises actions qu’elles font commettre, ne peuvent pas
plus détruire en nous la notion du bien ou du mal, que celle
de l’espace et du temps n’est altérée par les erreurs d’application
que nous en pouvons faire. Il y a toujours, dans
quelque situation qu’on soit, une force de réaction contre
les circonstances, qui naît du fond de l’âme ; et l’on sent
bien que ni les lois de l’entendement, ni la liberté morale,
ni la conscience, ne viennent en nous de l’expérience.

Dans son traité sur le sublime et le beau, intitulé : Critique
du Jugement, Kant applique aux plaisirs de l’imagination
le même système dont il a tiré des développements si
féconds, dans la sphère de l’intelligence et du sentiment,
ou plutôt c’est la même âme qu’il examine, et qui se manifeste
dans les sciences, la morale et les beaux-arts. Kant
soutient qu’il y a dans la poésie, et dans les arts dignes
comme elle de peindre les sentiments par des images, deux
genres de beauté, l’un qui peut se rapporter au temps et à
cette vie, l’autre à l’éternel et à l’infini.

Et qu’on ne dise pas que l’infini et l’éternel sont inintelligibles,
c’est le fini et le passager qu’on serait souvent tenté
de prendre pour un rêve ; car la pensée ne peut voir de
terme à rien, et l’être ne saurait concevoir le néant. On ne
peut approfondir les sciences exactes elles-mêmes sans y
rencontrer l’infini et l’éternel ; et les choses les plus positives
appartiennent autant, sous de certains rapports, à cet infini
et à cet éternel, que le sentiment et l’imagination.

De cette application du sentiment de l’infini aux beaux-arts
doit naître l’idéal, c’est-à-dire le beau, considéré non
pas comme la réunion et l’imitation de ce qu’il y a de
mieux dans la nature, mais comme l’image réalisée de ce
que notre âme se représente. Les philosophes matérialistes
jugent le beau sous le rapport de l’impression agréable qu’il
cause, et le placent ainsi dans l’empire des sensations ; les
philosophes spiritualistes, qui rapportent tout à la raison,
voient dans le beau le parfait, et lui trouvent quelque analogie
avec l’utile et le bon, qui sont les premiers degrés du
parfait. Kant a rejeté l’une et l’autre explication.

Le beau, considéré seulement comme l’agréable, serait
renfermé dans la sphère des sensations, et soumis par conséquent
à la différence des goûts ; il ne pourrait mériter cet
assentiment universel qui est le véritable caractère de la
beauté. Le beau, défini comme la perfection, exigerait une
sorte de jugement pareil à celui qui fonde l’estime : l’enthousiasme
que le beau doit inspirer ne tient ni aux sensations,
ni au jugement ; c’est une disposition innée, comme
le sentiment du devoir et les notions nécessaires de l’entendement,
et nous reconnaissons la beauté quand nous la
voyons, parce qu’elle est l’image extérieure de l’idéal, dont
le type est dans notre intelligence. La diversité des goûts
peut s’appliquer à ce qui est agréable, car les sensations
sont la source de ce genre de plaisir ; mais tous les hommes
doivent admirer ce qui est beau, soit dans les arts, soit dans
la nature, parce qu’ils ont dans leur âme des sentiments
d’origine céleste que la beauté réveille, et dont elle les fait
jouir.

Kant passe de la théorie du beau à celle du sublime, et
cette seconde partie de sa Critique du Jugement est plus remarquable
encore que la première : il fait consister le sublime
dans la liberté morale, aux prises avec le destin ou
avec la nature. La puissance sans bornes nous épouvante,
la grandeur nous accable, toutefois nous échappons par la
vigueur de la volonté au sentiment de notre faiblesse physique.
Le pouvoir du destin et l’immensité de la nature
sont dans une opposition infinie avec la misérable dépendance
de la créature sur la terre ; mais une étincelle du feu
sacré dans notre sein triomphe de l’univers, puisqu’il suffit
de cette étincelle pour résister à ce que toutes les forces du
monde pourraient exiger de nous.

Le premier effet du sublime est d’accabler l’homme ; et le
second, de le relever. Quand nous contemplons l’orage qui
soulève les flots de la mer, et semble menacer et la terre et
le ciel, l’effroi s’empare d’abord de nous à cet aspect, bien
qu’aucun danger personnel ne puisse alors nous atteindre ;
mais quand les nuages s’amoncellent, quand toute la fureur
de la nature se manifeste, l’homme se sent une énergie
intérieure qui peut l’affranchir de toutes les craintes, par
la volonté ou par la résignation, par l’exercice ou par l’abdication
de sa liberté morale ; et cette conscience de lui-même
le ranime et l’encourage.

Quand on nous raconte une action généreuse, quand on
nous apprend que des hommes ont supporté des douleurs
inouïes, pour rester fidèles à leur opinion, jusque dans ses
moindres nuances, d’abord l’image des supplices qu’ils ont
soufferts confond notre pensée ; mais, par degrés, nous reprenons
des forces, et la sympathie que nous nous sentons
avec la grandeur d’âme nous fait espérer que nous aussi nous
saurions triompher des misérables sensations de cette vie,
pour rester vrais, nobles et fiers, jusqu’à notre dernier jour.

Au reste, personne ne saurait définir ce qui est, pour
ainsi dire, au sommet de notre existence ; nous sommes trop
élevés à l’égard de nous-mêmes, pour nous comprendre, dit
saint Augustin. Il serait bien pauvre en imagination, celui
qui croirait épuiser la contemplation de la plus simple
fleur ; comment donc parviendrait-on à connaître tout ce
que renferme l’idée du sublime ?

Je ne me flatte assurément pas d’avoir pu rendre compte,
en quelques pages, d’un système qui occupe, depuis vingt
ans, toutes les têtes pensantes de l’Allemagne ; mais j’espère
en avoir dit assez pour indiquer l’esprit général de la philosophie
de Kant, et pour pouvoir expliquer dans les chapitres
suivants l’influence qu’elle a exercée sur la littérature,
les sciences et la morale.

Pour bien concilier la philosophie expérimentale avec la
philosophie idéaliste, Kant n’a point soumis l’une à l’autre,
mais il a su donner à chacune des deux séparément un
nouveau degré de force. L’Allemagne était menacée de cette
doctrine aride, qui considérait tout enthousiasme comme
une erreur, et rangeait au nombre des préjugés les sentiments
consolateurs de l’existence. Ce fut une satisfaction
vive pour des hommes à la foi si philosophes et si poètes,
si capables d’étude et d’exaltation, de voir toutes les belles
affections de l’âme défendues avec la rigueur des raisonnements
les plus abstraits. La force de l’esprit ne peut jamais
être longtemps négative, c’est-à-dire, consister principalement
dans ce qu’on ne croit pas, dans ce qu’on ne comprend
pas, dans ce qu’on dédaigne. Il faut une philosophie
de croyance, d’enthousiasme ; une philosophie qui confirme
par la raison ce que le sentiment nous révèle.

Les adversaires de Kant l’ont accusé de n’avoir fait
que répéter les arguments des anciens idéalistes ; ils ont
prétendu que la doctrine du philosophe allemand n’était
qu’un ancien système dans un langage nouveau. Ce reproche
n’est pas fondé. Il y a non seulement des idées nouvelles,
mais un caractère particulier dans la doctrine de
Kant.

Elle se ressent de la philosophie du dix-huitième siècle,
quoiqu’elle soit destinée à la réfuter, parce qu’il est dans la
nature de l’homme d’entrer toujours en composition avec
l’esprit de son temps, lors même qu’il veut le combattre.
La philosophie de Platon est plus poétique que celle de
Kant, la philosophie de Malebranche plus religieuse ; mais
le grand mérite du philosophe allemand a été de relever la
dignité morale, en donnant pour base à tout ce qu’il y a de
beau dans le cœur une théorie fortement raisonnée. L’opposition
qu’on a voulu mettre entre la raison et le sentiment,
conduit nécessairement la raison à l’égoïsme et le
sentiment à la folie ; mais Kant, qui semblait appelé à conclure
toutes les grandes alliances intellectuelles, a fait de
l’âme un seul foyer où toutes les facultés sont d’accord entre
elles.

La partie polémique des ouvrages de Kant, celle dans laquelle
il attaque la philosophie matérialiste, serait à elle
seule un chef-d’œuvre. Cette philosophie a jeté dans les esprits
de si profondes racines, il en est résulté tant d’irréligion
et d’égoïsme, qu’on devrait encore regarder comme les
bienfaiteurs de leur pays ceux qui n’auraient fait que combattre
ce système, et raviver les pensées de Platon, de Descartes
et de Leibnitz : mais la philosophie de la nouvelle
école allemande contient une foule d’idées qui lui sont propres ;
elle est fondée sur d’immenses connaissances scientifiques,
qui se sont accrues chaque jour, et sur une méthode
de raisonnement singulièrement abstraite et logique ; car,
bien que Kant blâme l’emploi de ces raisonnements dans
l’examen des vérités hors du cercle de l’expérience, il montre
dans ses écrits une force de tête en métaphysique, qui le
place sous ce rapport au premier rang des penseurs.

On ne saurait nier que le style de Kant, dans sa Critique
de la Raison pure, ne mérite presque tous les reproches que
ses adversaires lui ont faits. Il s’est servi d’une terminologie
très difficile à comprendre, et du néologisme le plus fatigant.
Il vivait seul avec ses pensées, et se persuadait qu’il
fallait des mots nouveaux pour des idées nouvelles, et cependant
il y a des paroles pour tout.

Dans les objets les plus clairs par eux-mêmes, Kant prend
souvent pour guide une métaphysique fort obscure, et ce
n’est que dans les ténèbres de la pensée qu’il porte un flambeau
lumineux : il rappelle les Israélites, qui avaient pour
guide une colonne de feu pendant la nuit, et une colonne
nébuleuse pendant le jour.

Personne en France ne se serait donné la peine d’étudier
des ouvrages aussi hérissés de difficultés que ceux de Kant,
mais il avait affaire à des lecteurs patients et persévérants.
Ce n’était pas sans doute une raison pour en abuser ; peut-être
toutefois n’aurait-il pas creusé si profondément dans la
science de l’entendement humain, s’il avait mis plus d’importance
aux expressions dont il se servait pour l’expliquer.
Les philosophes anciens ont toujours divisé leur doctrine
en deux parties distinctes, celle qu’ils réservaient pour les
initiés, et celle qu’ils professaient en public. La manière
d’écrire de Kant est tout à fait différente, lorsqu’il s’agit de
sa théorie, ou de l’application de cette théorie.

Dans ses traités de métaphysique, il prend les mots
comme des chiffres, et leur donne la valeur qu’il veut, sans
s’embarrasser de celle qu’ils tiennent de l’usage. C’est, ce
me semble, une grande erreur ; car l’attention du lecteur
s’épuise à comprendre le langage avant d’arriver aux idées,
et le connu ne sert jamais d’échelon pour parvenir à l’inconnu.

Il faut néanmoins rendre à Kant la justice qu’il mérite
même comme écrivain, quand il renonce à son langage
scientifique. En parlant des arts, et surtout de la morale,
son style est presque toujours parfaitement clair, énergique
et simple. Combien sa doctrine paraît alors admirable !
comme il exprime le sentiment du beau et l’amour du devoir !
avec quelle force il les sépare tous les deux de tout
calcul d’intérêt ou d’utilité ! comme il ennoblit les actions
par leur source, et non par leur succès ! enfin, quelle grandeur
morale ne sait-il pas donner à l’homme, soit qu’il
l’examine en lui-même, soit qu’il le considère dans ses
rapports extérieurs ; l’homme, cet exilé du ciel, ce prisonnier
de la terre, si grand comme exilé, si misérable comme
captif !

On pourrait extraire des écrits de Kant une foule d’idées
brillantes sur tous les sujets, et peut-être même est-ce de
cette doctrine seule qu’il est possible de tirer maintenant
des aperçus ingénieux et nouveaux ; car le point de vue matérialiste
en toutes choses n’offre plus rien d’intéressant ni
d’original. Le piquant des plaisanteries contre ce qui est sérieux,
noble et divin, est usé, et l’on ne rendra désormais
quelque jeunesse à la race humaine qu’en retournant à la
religion par la philosophie, et au sentiment par la raison.



CHAPITRE VII

Des Philosophes les plus célèbres de l’Allemagne,
avant et après Kant.

L’esprit philosophique, par sa nature, ne saurait être
généralement répandu dans aucun pays. Cependant il y a
en Allemagne une telle tendance vers la réflexion, que la
nation allemande peut être considérée comme la nation
métaphysique par excellence. Elle renferme tant d’hommes
en état de comprendre les questions les plus abstraites, que
le public même y prend intérêt aux arguments employés
dans ce genre de discussions.

Chaque homme d’esprit a sa manière de voir à lui, sur
les questions philosophiques. Les écrivains du second et du
troisième ordre en Allemagne, ont encore des connaissances
assez approfondies pour être chefs ailleurs. Les rivaux se
haïssent dans ce pays comme dans tout autre, mais aucun
n’oserait se présenter au combat, sans avoir prouvé, par
des études solides, l’amour sincère de la science dont il
s’occupe. Il ne suffit pas d’aimer le succès, il faut le mériter
pour être admis seulement à concourir. Les Allemands, si
indulgents quand il s’agit de ce qui peut manquer à la forme
d’un ouvrage, sont impitoyables sur sa valeur réelle, et
quand ils aperçoivent quelque chose de superficiel dans
l’esprit, dans l’âme, ou dans le savoir d’un écrivain, ils
tâchent d’emprunter la plaisanterie française elle-même,
pour tourner en ridicule ce qui est frivole.

Je me suis proposé de donner dans ce chapitre un aperçu
rapide des principales opinions des philosophes célèbres
avant et après Kant ; on ne pourrait pas bien juger la
marche qu’ont suivie ses successeurs, si l’on ne retournait
pas en arrière, pour se représenter l’état des esprits au
moment où la doctrine Kantienne se répandit en Allemagne :
elle combattait à la fois le système de Locke, comme tendant
au matérialisme, et l’école de Leibnitz, comme ayant
tout réduit à l’abstraction.

Les pensées de Leibnitz étaient hautes, mais ses disciples,
Wolf à leur tête, les commentèrent avec des formes logiques
et métaphysiques. Leibnitz avait dit que les notions qui
nous viennent par les sens sont confuses, et que celles qui
appartiennent aux perceptions immédiates de l’âme sont les
seules claires : sans doute il voulait indiquer par là que les
vérités invisibles sont plus certaines et plus en harmonie
avec notre être moral, que tout ce que nous apprenons par
le témoignage des sens. Wolf et ses disciples en tirèrent
pour conséquence qu’il fallait réduire en idées abstraites
tout ce qui peut occuper notre esprit. Kant reporta l’intérêt
et la chaleur dans cet idéalisme sans vie ; il fit à l’expérience
une juste part, comme aux facultés innées, et l’art
avec lequel il appliqua sa théorie à tout ce qui intéresse les
hommes, à la morale, à la poésie et aux beaux-arts, en
étendit l’influence.

Trois hommes principaux, Lessing, Hemsterhuis et Jacobi,
précédèrent Kant dans la carrière philosophique. Ils n’avaient
point une école, puisqu’ils ne fondaient pas un système ;
mais ils commencèrent l’attaque contre la doctrine des
matérialistes. Lessing est celui des trois dont les opinions à
cet égard étaient les moins décidées ; toutefois il avait trop
d’étendue dans l’esprit pour se renfermer dans le cercle
borné qu’on peut se tracer si facilement, en renonçant aux
vérités les plus hautes. La toute-puissance polémique de
Lessing réveillait le doute sur les questions les plus importantes,
et portait à faire de nouvelles recherches en tout
genre. Lessing lui-même ne peut être considéré ni comme
matérialiste, ni comme idéaliste ; mais le besoin d’examiner
et d’étudier pour connaître était le mobile de son existence.
« Si le Tout-Puissant, disait-il, tenait dans une main la vérité,
et dans l’autre la recherche de la vérité, c’est la recherche
que je lui demanderais par préférence ».

Lessing n’était point orthodoxe en religion. Le christianisme
ne lui était point nécessaire comme sentiment, et
toutefois il savait l’admirer philosophiquement. Il comprenait
ses rapports avec le cœur humain, et c’est toujours d’un
point de vue universel qu’il considère toutes les opinions.
Rien d’intolérant, rien d’exclusif ne se trouve dans ses écrits.
Quand on se place au centre des idées, on a toujours de la
bonne foi, de la profondeur et de l’étendue. Ce qui est
injuste, vaniteux et borné, vient du besoin de tout rapporter
à quelques aperçus partiels qu’on s’est appropriés, et
dont on se fait un objet d’amour-propre.

Lessing exprime avec un style tranchant et positif des
opinions pleines de chaleur. Hemsterhuis, philosophe hollandais,
fut le premier qui, au milieu du dix-huitième siècle,
indiqua dans ses écrits la plupart des idées généreuses sur
lesquelles la nouvelle école allemande est fondée. Ses
ouvrages sont aussi très remarquables par le contraste qui
existe entre le caractère de son style et les pensées qu’il
énonce. Lessing est enthousiaste avec des formes ironiques,
Hemsterhuis avec un langage mathématicien. On ne trouve
guère que parmi les nations germaniques le phénomène de
ces écrivains qui consacrent la métaphysique la plus abstraite
à la défense des systèmes les plus exaltés, et qui
cachent une imagination vive sous une logique austère.

Les hommes qui se mettent toujours en garde contre
l’imagination qu’ils n’ont pas, se confient plus volontiers
aux écrivains qui bannissent des discussions philosophiques
le talent et la sensibilité, comme s’il n’était pas au moins
aussi facile de déraisonner sur de tels sujets avec des syllogismes
qu’avec de l’éloquence. Car le syllogisme, posant
toujours pour base qu’une chose est ou n’est pas, réduit
dans chaque circonstance à une simple alternative la
foule immense de nos impressions, tandis que l’éloquence
en embrasse l’ensemble. Néanmoins, quoique Hemsterhuis
ait trop souvent exprimé les vérités philosophiques avec des
formes algébriques, un sentiment moral, un pur amour du
beau se fait admirer dans ses écrits ; il a senti, l’un des
premiers, l’union qui existe entre l’idéalisme, ou, pour
mieux dire, le libre arbitre de l’homme et la morale stoïque,
et c’est sous ce rapport surtout que la nouvelle doctrine des
Allemands acquiert une grande importance.

Avant même que les écrits de Kant eussent paru, Jacobi
avait déjà combattu la philosophie des sensations, et plus
victorieusement encore la morale fondée sur l’intérêt. Il ne
s’était point astreint exclusivement, dans sa philosophie, aux
formes abstraites du raisonnement. Son analyse de l’âme
humaine est pleine d’éloquence et de charme. Dans les chapitres
suivants j’examinerai la plus belle partie de ses
ouvrages, celle qui tient à la morale ; mais il mérite, comme
philosophe, une gloire à part. Plus instruit que personne
dans l’histoire de la philosophie ancienne et moderne, il a
consacré ses études à l’appui des vérités les plus simples.
Le premier, parmi les philosophes de son temps, il a fondé
notre nature intellectuelle tout entière sur le sentiment
religieux, et l’on dirait qu’il n’a si bien appris la langue des
métaphysiciens et des savants, que pour rendre hommage
aussi dans cette langue à la vertu et à la Divinité.

Jacobi s’est montré l’adversaire de la philosophie de Kant ;
mais il ne l’attaque point en partisan de la philosophie des
sensations[12]. Au contraire, ce qu’il lui reproche, c’est de ne
pas s’appuyer assez sur la religion, considérée comme la
seule philosophie possible dans les vérités au delà de
l’expérience.

[12] Cette philosophie a reçu généralement, en Allemagne, le nom de
philosophie empirique.



La doctrine de Kant a rencontré beaucoup d’autres adversaires
en Allemagne, mais on ne l’a point attaquée sans la
connaître, ou en lui opposant pour toute réponse les opinions
de Locke et de Condillac. Leibnitz conservait encore
trop d’ascendant sur les esprits de ses compatriotes pour
qu’ils ne montrassent pas du respect pour toute opinion
analogue à la sienne. Une foule d’écrivains, pendant dix ans,
n’ont cessé de commenter les ouvrages de Kant. Mais aujourd’hui
les philosophes allemands, d’accord avec Kant sur
l’activité spontanée de la pensée, ont adopté néanmoins
chacun un système particulier à cet égard. En effet, qui n’a
pas essayé de se comprendre soi-même selon ses forces ?
Mais parce que l’homme a donné une innombrable diversité
d’explications de son être, s’ensuit-il que cet examen philosophique
soit inutile ? Non, sans doute. Cette diversité même
est la preuve de l’intérêt qu’un tel examen doit inspirer.

On dirait de nos jours qu’on voudrait en finir avec la
nature morale, et lui solder son compte en une fois, pour
n’en plus entendre parler. Les uns déclarent que la langue
a été fixée tel jour de tel mois, et que depuis ce moment
l’introduction d’un mot nouveau serait une barbarie. D’autres
affirment que les règles dramatiques ont été définitivement
arrêtées dans telle année, et que le génie qui voudrait maintenant
y changer quelque chose, a tort de n’être pas né
avant cette année sans appel, où l’on a terminé toutes les
discussions littéraires passées, présentes et futures. Enfin,
dans la métaphysique surtout, l’on a décidé que depuis
Condillac on ne peut faire un pas de plus sans s’égarer. Les
progrès sont encore permis aux sciences physiques, parce
qu’on ne peut les leur nier ; mais dans la carrière philosophique
et littéraire, on voudrait obliger l’esprit humain
à courir sans cesse la bague de la vanité autour du même
cercle.

Ce n’est point simplifier le système de l’univers que de s’en
tenir à cette philosophie expérimentale, qui présente un genre
d’évidence faux dans le principe, quoique spécieux dans la
forme. En considérant comme non existant tout ce qui dépasse
les lumières des sensations, on peut mettre aisément beaucoup
de clarté dans un système dont on trace soi-même les limites ;
c’est un travail qui dépend de celui qui le fait. Mais tout ce
qui est au delà de ces limites en existe-il moins, parce qu’on
le compte pour rien ? L’incomplète vérité de la philosophie
spéculative approche bien plus de l’essence même des
choses, que cette lucidité apparente qui tient à l’art d’écarter
les difficultés d’un certain ordre. Quand on lit dans les ouvrages
philosophiques du dernier siècle ces phrases si souvent
répétées : Il n’y a que cela de vrai, tout le reste est chimère,
on se rappelle cette histoire connue d’un acteur français
qui, devant se battre avec un homme beaucoup plus
gros que lui, proposa de tirer sur le corps de son adversaire
une ligne au delà de laquelle les coups ne compteraient
plus. Au delà de cette ligne cependant, comme en deçà, il y
avait le même être qui pouvait recevoir des coups mortels.
De même ceux qui placent au terme de leur horizon les colonnes
d’Hercule ne sauraient empêcher qu’il n’y ait une
nature par delà la leur, où l’existence est plus vive encore
que dans la sphère matérielle à laquelle on veut nous borner.

Les deux philosophes les plus célèbres qui aient succédé à
Kant, sont Fichte et Schelling : ils prétendirent aussi simplifier
son système ; mais c’était en mettant à sa place une
philosophie plus transcendante encore que la sienne, qu’ils
se flattèrent d’y parvenir.

Kant avait séparé d’une main ferme l’empire de l’âme et
celui des sensations ; ce dualisme philosophique était fatigant
pour les esprits qui aiment à se reposer dans les idées absolues.
Depuis les Grecs jusqu’à nos jours, on a souvent répété
cet axiome, que Tout est un, et les efforts des philosophes
ont toujours tendu à trouver dans un seul principe,
dans l’âme ou dans la nature, l’explication du monde. J’oserai
le dire cependant, il me semble qu’un des titres de la
philosophie de Kant à la confiance des hommes éclairés,
c’est d’avoir affirmé, comme nous le sentons, qu’il existe une
âme et une nature extérieure, et qu’elles agissent mutuellement
l’une sur l’autre par telles ou telles lois. Je ne sais
pourquoi l’on trouve plus de hauteur philosophique dans
l’idée d’un seul principe, soit matériel, soit intellectuel ; un
ou deux ne rend pas l’univers plus facile à comprendre, et
notre sentiment s’accorde mieux avec les systèmes qui reconnaissent
comme distincts le physique et le moral.

Fichte et Schelling se sont partagé l’empire que Kant
avait reconnu divisé, et chacun a voulu que sa moitié fût le
tout. L’un et l’autre sont sortis de la sphère de nous-mêmes,
et ont voulu s’élever jusqu’à connaître le système de l’univers.
Bien différents en cela de Kant, qui a mis autant de
force d’esprit à montrer ce que l’esprit humain ne parviendra
jamais à comprendre, qu’à développer ce qu’il peut
savoir.

Cependant nul philosophe, avant Fichte, n’avait poussé le
système de l’idéalisme à une rigueur aussi scientifique ; il
fait de l’activité de l’âme l’univers entier. Tout ce qui peut
être conçu, tout ce qui peut être imaginé vient d’elle ; c’est
d’après ce système qu’il a été soupçonné d’incrédulité. On
lui entendait dire que, dans la leçon suivante, il allait créer
Dieu, et l’on était, avec raison, scandalisé de cette expression.
Ce qu’elle signifiait, c’est qu’il allait montrer comment
l’idée de la Divinité naissait et se développait dans l’âme de
l’homme. Le mérite principal de là philosophie de Fichte,
c’est la force incroyable d’attention qu’elle suppose. Car il
ne se contente pas de tout rapporter à l’existence intérieure
de l’homme, au MOI qui sert de base à tout ; mais il distingue
encore dans ce MOI celui qui est passager, et celui qui
est durable. En effet, quand on réfléchit sur les opérations
de l’entendement, on croit assister soi-même à sa pensée,
on croit la voir passer comme l’onde, tandis que la portion
de soi qui la contemple est immuable. Il arrive souvent à
ceux qui réunissent un caractère passionné à un esprit
observateur, de se regarder souffrir, et de sentir en eux-mêmes
un être supérieur à sa propre peine, qui la voit, et
tour à tour la blâme ou la plaint.

Il s’opère des changements continuels en nous, par les
circonstances extérieures de notre vie, et néanmoins nous
avons toujours le sentiment de notre identité. Qu’est-ce
donc qui atteste cette identité, si ce n’est le MOI toujours le
même, qui voit passer devant son tribunal le MOI modifié
par les impressions extérieures ?

C’est à cette âme inébranlable, témoin de l’âme mobile,
que Fichte attribue le don de l’immortalité et la puissance
de créer, ou pour traduire plus exactement, de rayonner
en elle-même l’image de l’univers. Ce système, qui fait
tout reposer sur le sommet de notre existence, et place
la pyramide sur la pointe, est singulièrement difficile à
suivre. Il dépouille les idées des couleurs qui servent si
bien à les faire comprendre ; et les beaux-arts, la poésie,
la contemplation de la nature, disparaissent dans ces
abstractions, sans mélange d’imagination ni de sensibilité.

Fichte ne considère le monde extérieur que comme une
borne de notre existence, sur laquelle la pensée travaille.
Dans son système, cette borne est créée par l’âme elle-même,
dont l’activité constante s’exerce sur le tissu qu’elle
a formé. Ce que Fichte a écrit sur le MOI métaphysique ressemble
un peu au réveil de la statue de Pygmalion, qui,
touchant alternativement elle-même et la pierre sur laquelle
elle était placée, dit tour à tour : — C’est moi, et ce n’est
pas moi. — Mais quand, en prenant la main de Pygmalion,
elle s’écrie : — C’est encore moi ! — Il s’agit déjà d’un sentiment
qui dépasse de beaucoup la sphère des idées abstraites.
L’idéalisme dépouillé du sentiment a néanmoins
l’avantage d’exciter au plus haut degré l’activité de l’esprit ;
mais la nature et l’amour perdent tout leur charme par ce
système ; car si les objets que nous voyons et les êtres que
nous aimons ne sont rien que l’œuvre de nos idées, c’est
l’homme lui-même qu’on peut considérer alors comme le
grand célibataire des mondes.

Il faut reconnaître cependant deux grands avantages de la
doctrine de Fichte : l’un, sa morale stoïque, qui n’admet aucune
excuse ; car tout venant du MOI, c’est à ce
MOI seul à répondre
de l’usage qu’il fait de sa volonté : l’autre, un exercice
de la pensée tellement fort et subtil en même temps, que
celui qui a bien compris ce système, dût-il ne pas l’adopter,
aurait acquis une puissance d’attention et une sagacité d’analyse
qu’il pourrait ensuite appliquer en se jouant à tout
autre genre d’étude.

De quelque manière qu’on juge l’utilité de la métaphysique,
on ne peut nier qu’elle ne soit la gymnastique de
l’esprit. On impose aux enfants divers genres de luttes dans
leurs premières années, quoi qu’ils ne soient point appelés
à se battre un jour de cette manière. On peut dire avec vérité
que l’étude de la métaphysique idéaliste est presque un
moyen sûr de développer les facultés morales de ceux qui
s’y livrent. La pensée réside, comme tout ce qui est précieux,
au fond de nous-mêmes ; car à la superficie, il n’y a rien
que de la sottise ou de l’insipidité. Mais quand on oblige de
bonne heure les hommes à creuser dans leur réflexion, à
tout voir dans leur âme, ils y puisent une force et une sincérité
de jugement qui ne se perdent jamais.

Fichte est dans les idées abstraites une tête mathématique
comme Euler ou La Grange. Il méprise singulièrement
toutes les expressions un peu substantielles : l’existence est
déjà un mot trop prononcé pour lui. L’être, le principe,
l’essence, sont à peine des paroles assez éthérées pour indiquer
les subtiles nuances de ses opinions. On dirait qu’il
craint le contact des choses réelles, et qu’il tend toujours à
y échapper. A force de le lire ou de s’entretenir avec lui,
l’on perd la conscience de ce monde, et l’on a besoin,
comme les ombres que nous peint Homère, de rappeler en
soi les souvenirs de la vie.

Le matérialisme absorbe l’âme en la dégradant ; l’idéalisme
de Fichte, à force de l’exalter, la sépare de la
nature. Dans l’un et l’autre extrême, le sentiment, qui est
la véritable beauté de l’existence, n’a point le rang qu’il
mérite.

Schelling a bien plus de connaissance de la nature et des
beaux-arts que Fichte ; et son imagination pleine de vie ne
saurait se contenter des idées abstraites ; mais, de même
que Fichte, il a pour but de réduire l’existence à un seul
principe. Il traite avec un profond dédain tous les philosophes
qui en admettent deux ; et il ne veut accorder le
nom de philosophie qu’au système dans lequel tout s’enchaîne,
et qui explique tout. Certainement il a raison d’affirmer
que celui-là serait le meilleur, mais où est-il ? Schelling
prétend que rien n’est plus absurde que cette expression
communément reçue : la philosophie de Platon, la philosophie
d’Aristote. Dirait-on la géométrie d’Euler, la géométrie
de La Grange ? Il n’y a qu’une philosophie, selon l’opinion
de Schelling, ou il n’y en a point. Certes, si l’on
n’entendait par philosophie que le mot de l’énigme de
l’univers, on pourrait dire avec vérité qu’il n’y a point de
philosophie.

Le système de Kant parut insuffisant à Schelling comme
à Fichte, parce qu’il reconnaît deux natures, deux sources
de nos idées, les objets extérieurs et les facultés de
l’âme. Mais pour arriver à cette unité tant désirée, pour
se débarrasser de cette double vie physique et morale
qui déplaît tant aux partisans des idées absolues, Schelling
rapporte tout à la nature, tandis que Fichte fait
tout ressortir de l’âme. Fichte ne voit dans la nature que
l’opposé de l’âme : elle n’est à ses yeux qu’une limite ou
qu’une chaîne, dont il faut travailler sans cesse à se dégager.
Le système de Schelling repose et charme davantage
l’imagination, néanmoins il rentre nécessairement dans
celui de Spinoza ; mais, au lieu de faire descendre l’âme
jusqu’à la matière, comme cela s’est pratiqué de nos jours,
Schelling tâche d’élever la matière jusqu’à l’âme ; et quoique
sa théorie dépende en entier de la nature physique, elle est
cependant très idéaliste dans le fond, et plus encore dans
la forme.

L’idéal et le réel tiennent, dans son langage, la place de
l’intelligence et de la matière, de l’imagination et de l’expérience ;
et c’est dans la réunion de ces deux puissances en
une harmonie complète que consiste, selon lui, le principe
unique et absolu de l’univers organisé. Cette harmonie, dont
les deux pôles et le centre sont l’image, et qui est renfermée
dans le nombre trois, de tout temps si mystérieux, fournit
à Schelling les applications les plus ingénieuses. Il croit la
retrouver dans les beaux-arts comme dans la nature, et ses
ouvrages sur les sciences physiques sont estimés même des
savants, qui ne considèrent que les faits et les résultats.
Enfin, dans l’examen de l’âme, il cherche à démontrer comment
les sensations et les conceptions intellectuelles se
confondent dans le sentiment qui réunit ce qu’il y a d’involontaire
et de réfléchi dans les unes et dans les autres, et
contient ainsi tout le mystère de la vie.

Ce qui intéresse surtout dans ces systèmes, ce sont leurs
développements. La base première de la prétendue explication
du monde est également vraie comme également fausse
dans la plupart des théories ; car toutes sont comprises dans
l’immense pensée qu’elles veulent embrasser : mais dans
l’application aux choses de ce monde, ces théories sont très
spirituelles, et répandent souvent de grandes lumières sur
plusieurs objets en particulier.

Schelling s’approche beaucoup, on ne saurait le nier, des
philosophes appelés panthéistes, c’est-à-dire de ceux qui
accordent à la nature les attributs de la Divinité. Mais ce
qui le distingue, c’est l’étonnante sagacité avec laquelle il a
su rallier à sa doctrine les sciences et les arts ; il instruit,
il donne à penser dans chacune de ses observations, et la
profondeur de son esprit étonne, surtout quand il ne prétend
pas l’appliquer au secret de l’univers ; car aucun
homme ne peut atteindre à un genre de supériorité qui ne
saurait exister entre les êtres de la même espèce, à quelque
distance qu’ils soient l’un de l’autre.

Pour conserver des idées religieuses au milieu de l’apothéose
de la nature, l’école de Schelling suppose que l’individu
périt en nous, mais que les qualités intimes que nous
possédons rentrent dans le grand tout de la création éternelle.
Cette immortalité-là ressemble terriblement à la mort ;
car la mort physique elle-même n’est autre chose que la
nature universelle qui se ressaisit des dons qu’elle avait faits
à l’individu.

Schelling tire de son système des conclusions très nobles
sur la nécessité de cultiver dans notre âme les qualités
immortelles, celles qui sont en relation avec l’univers, et de
mépriser en nous-mêmes tout ce qui ne tient qu’à nos circonstances.
Mais les affections du cœur et la conscience
elle-même ne sont-elles pas attachées aux rapports de cette
vie. Nous éprouvons dans la plupart des situations deux
mouvements tout à fait distincts, celui qui nous unit à
l’ordre général, et celui qui nous ramène à nos intérêts
particuliers ; le sentiment du devoir, et la personnalité. Le
plus noble de ces deux mouvements, c’est l’universel. Mais
c’est précisément parce que nous avons un instinct conservateur
de l’existence, qu’il est beau de la sacrifier ; c’est
parce que nous sommes des êtres concentrés en nous-mêmes
que notre attraction vers l’ensemble est généreuse ;
enfin, c’est parce que nous subsistons individuellement et
séparément que nous pouvons nous choisir et nous aimer
les uns les autres : que serait donc cette immortalité abstraite
qui nous dépouillerait de nos souvenirs les plus chers
comme de modifications accidentelles ?

Voulez-vous, disent-ils en Allemagne, ressusciter avec toutes
vos circonstances actuelles, renaître baron ou marquis ? — Non
sans doute, mais qui ne voudrait pas renaître fille et
mère, et comment serait-on soi si l’on ne ressentait plus les
mêmes amitiés ! Les vagues idées de réunion avec la nature
détruisent à la longue l’empire de la religion sur les âmes,
car la religion s’adresse à chacun de nous en particulier.
La Providence nous protège dans tous les détails de notre
sort. Le christianisme se proportionne à tous les esprits, et
répond comme un confident aux besoins individuels de
notre cœur. Le panthéisme au contraire, c’est-à-dire la
nature divinisée, à force d’inspirer de la religion pour tout,
la disperse sur l’univers et ne la concentre point en nous-mêmes.

Ce système a eu dans tous les temps beaucoup de partisans
parmi les philosophes. La pensée tend toujours à se
généraliser de plus en plus, et l’on prend quelquefois pour
une idée nouvelle ce travail de l’esprit qui s’en va toujours
ôtant ses bornes. On croit parvenir à comprendre l’univers
comme l’espace, en renversant toujours les barrières, en
reculant les difficultés sans les résoudre, et l’on n’approche
pas davantage ainsi de l’infini. Le sentiment seul nous le
révèle sans nous l’expliquer.

Ce qui est vraiment admirable dans la philosophie
allemande, c’est l’examen qu’elle nous fait faire de nous-mêmes ;
elle remonte jusqu’à l’origine de la volonté, jusqu’à
cette source inconnue du fleuve de notre vie ; et c’est là que,
pénétrant dans les secrets les plus intimes de la douleur et
de la foi, elle nous éclaire et nous affermit. Mais tous les
systèmes qui aspirent à l’explication de l’univers ne peuvent
guère être analysés clairement par aucune parole : les mots
ne sont pas propres à ce genre d’idées, et il en résulte que,
pour les y faire servir, on répand sur toutes choses l’obscurité
qui précéda la création, mais non la lumière qui l’a
suivie. Les expressions scientifiques prodiguées sur un sujet
auquel tout le monde croit avoir des droits révoltent l’amour-propre.
Ces écrits si difficiles à comprendre prêtent, quelque
sérieux qu’on soit, à la plaisanterie, car il y a toujours
des méprises dans les ténèbres. L’on se plaît à réduire à
quelques assertions principales et faciles à combattre, cette
foule de nuances de restrictions qui paraissent toutes sacrées
à l’auteur, mais que bientôt les profanes oublient ou confondent.

Les Orientaux ont été de tout temps idéalistes, et l’Asie ne
ressemble en rien au midi de l’Europe. L’excès de la chaleur
porte dans l’Orient à la contemplation, comme l’excès
du froid dans le Nord. Les systèmes religieux de l’Inde sont
très mélancoliques et très spiritualistes, tandis que les peuples
du midi de l’Europe ont toujours eu du penchant pour
un paganisme assez matériel. Les savants Anglais qui ont
voyagé dans l’Inde ont fait de profondes recherches sur
l’Asie ; et des Allemands, qui n’avaient pas, comme les princes
de la mer, les occasions de s’instruire par leurs propres
yeux, sont arrivés, avec l’unique secours de l’étude, à des
découvertes très intéressantes sur la religion, la littérature et
les langues des nations asiatiques ; ils sont portés à croire,
d’après plusieurs indices, que des lumières surnaturelles ont
éclairé jadis les peuples de ces contrées, et qu’il en est resté
des traces ineffaçables. La philosophie des Indiens ne peut
être bien comprise que par les idéalistes allemands : les rapports
d’opinion les aident à la concevoir.

Frédéric Schlegel, non content de savoir presque toutes
les langues de l’Europe, a consacré des travaux inouïs à la
connaissance de ce pays, berceau du monde. L’ouvrage
qu’il vient de publier sur la langue et la philosophie des
Indiens, contient des vues profondes et des connaissances
positives qui doivent fixer l’attention des hommes éclairés
de l’Europe. Il croit, et plusieurs philosophes, au nombre
desquels il faut compter Bailly, ont soutenu la même opinion,
qu’un peuple primitif a occupé quelques parties de la
terre, et particulièrement l’Asie, dans une époque antérieure
à tous les documents de l’histoire. Frédéric Schlegel trouve
des traces de ce peuple dans la culture intellectuelle des
nations et dans la formation des langues. Il remarque une
ressemblance extraordinaire entre les idées principales, et
même les mots qui les expriment chez plusieurs peuples du
monde, alors même que, d’après ce que nous connaissons
de l’histoire, ils n’ont jamais eu de rapport entre eux. Frédéric
Schlegel n’admet point dans ses écrits la supposition
assez généralement reçue, que les hommes ont commencé
par l’état sauvage, et que les besoins mutuels ont
formé les langues par degrés. C’est donner une origine bien
grossière au développement de l’esprit et de l’âme, que de
l’attribuer ainsi à notre nature animale, et la raison combat
cette hypothèse que l’imagination repousse.

On ne conçoit point par quelle gradation il serait possible
d’arriver du cri sauvage à la perfection de la langue grecque ;
l’on dirait que dans les progrès nécessaires pour parcourir
cette distance infinie, il faudrait que chaque pas
franchît un abîme ; nous voyons de nos jours que les sauvages
ne se civilisent jamais d’eux-mêmes, et que ce sont
les nations voisines qui leur enseignent avec grande peine ce
qu’ils ignorent. On est donc bien tenté de croire que le peuple
primitif a été l’instituteur du genre humain ; et ce peuple,
qui l’a formé, si ce n’est une révélation ? Toutes les
nations ont exprimé de tout temps des regrets sur la perte
d’un état heureux qui précédait l’époque où elles se trouvaient :
d’où vient cette idée si généralement répandue ?
dira-t-on que c’est une erreur ? Les erreurs universelles
sont toujours fondées sur quelques vérités altérées, défigurées
peut-être, mais qui avaient pour base des faits cachés
dans la nuit des temps, ou quelques forces mystérieuses
de la nature.

Ceux qui attribuent la civilisation du genre humain aux
besoins physiques qui ont réuni les hommes entre eux, expliqueront
difficilement comment il arrive que la culture
morale des peuples les plus anciens est plus poétique,
plus favorable aux beaux-arts, plus noblement inutile enfin,
sous les rapports matériels, que ne le sont les raffinements
de la civilisation moderne. La philosophie des Indiens est
idéaliste, et leur religion mystique : ce n’est certes pas le
besoin de maintenir l’ordre dans la société qui a donné
naissance à cette philosophie ni à cette religion.

La poésie presque partout a précédé la prose, et l’introduction
des mètres, du rythme, de l’harmonie, est antérieure
à la précision rigoureuse, et par conséquent à l’utile
emploi des langues. L’astronomie n’a pas été étudiée seulement
pour servir à l’agriculture ; mais les Chaldéens,
les Égyptiens, etc., ont poussé leurs recherches fort au
delà des avantages pratiques qu’on pouvait en retirer, et
l’on croit voir l’amour du ciel et le culte du temps dans
ces observations si profondes et si exactes sur les divisions
de l’année, le cours des astres et les périodes de leur
jonction.

Les rois, chez les Chinois, étaient les premiers astronomes
de leur pays ; ils passaient les nuits à contempler la marche
des étoiles, et leur dignité royale consistait dans ces belles
connaissances et dans ces occupations désintéressées qui
les élevaient au-dessus du vulgaire. Le magnifique système
qui donne à la civilisation pour origine une révélation religieuse,
est appuyé par une érudition dont les partisans des
opinions matérialistes sont rarement capables ; c’est être
déjà presque idéaliste que de se vouer entièrement à
l’étude.

Les Allemands, accoutumés à réfléchir profondément et
solitairement, pénètrent si avant dans la vérité, qu’il faut
être, ce me semble, un ignorant ou un fat, pour dédaigner
aucun de leurs écrits avant de s’en être longtemps occupé.
Il y avait autrefois beaucoup d’erreurs et de superstitions
qui tenaient au manque de connaissances ; mais quand,
avec les lumières de notre temps et d’immenses travaux
individuels, on énonce des opinions hors du cercle des
expériences communes, il faut s’en réjouir pour l’espèce
humaine, car son trésor actuel est assez pauvre, du moins
si l’on en juge par l’usage qu’elle en fait.

En lisant le compte que je viens de rendre des idées principales
de quelques philosophes allemands, leurs partisans
d’une part, trouveront avec raison que j’ai indiqué bien
superficiellement des recherches très importantes, et de
l’autre, les gens du monde se demanderont à quoi sert
tout cela ? Mais à quoi servent l’Apollon du Belvédère, les
tableaux de Raphaël, les tragédies de Racine ? à quoi sert
tout ce qui est beau, si ce n’est à l’âme ? Il en est de même
de la philosophie, elle est la beauté de la pensée, elle atteste
la dignité de l’homme, qui peut s’occuper de l’Éternel
et de l’invisible, quoique tout ce qu’il y a de grossier dans
sa nature l’en éloigne.

Je pourrais encore citer beaucoup d’autres noms justement
honorés dans la carrière de la philosophie ; mais il
me semble que cette esquisse, quelque imparfaite qu’elle
soit, suffit pour servir d’introduction à l’examen de l’influence
que la philosophie transcendante des Allemands a exercée
sur le développement de l’esprit, et sur le caractère et la
moralité de la nation où règne cette philosophie ; et c’est là
surtout le but que je me suis proposé.



CHAPITRE VIII

Influence de la nouvelle Philosophie allemande
sur le développement de l’esprit.

L’attention est peut-être de toutes les facultés de l’esprit
humain celle qui a le plus de pouvoir, et l’on ne saurait
nier que la métaphysique idéaliste ne la fortifie d’une manière
étonnante. M. de Buffon prétendait que le génie pouvait
s’acquérir par la patience, c’était trop dire ; mais cet
hommage rendu à l’attention, sous le nom de la patience,
honore beaucoup un homme d’une imagination aussi brillante.
Les idées abstraites exigent déjà un grand effort de
méditation ; mais quand on y joint l’observation la plus
exacte et la plus persévérante des actes intérieurs de la
volonté, toute la force de l’intelligence y est employée. La
subtilité de l’esprit est un grand défaut dans les affaires
de ce monde ; mais certes les Allemands n’en sont pas soupçonnés.
La subtilité philosophique qui nous fait démêler
les moindres fils de nos pensées, est précisément ce qui
doit porter le plus loin le génie, car une réflexion dont il
résulterait peut-être les plus sublimes inventions, les plus
étonnantes découvertes, passe en nous-mêmes inaperçue, si
nous n’avons pas pris l’habitude d’examiner avec sagacité
les conséquences et les liaisons des idées les plus éloignées
en apparence.

En Allemagne, un homme supérieur se borne rarement à
une seule carrière. Gœthe fait des découvertes dans les
sciences, Schelling est un excellent littérateur, Frédéric
Schlegel un poète plein d’originalité. On ne saurait peut-être
réunir un grand nombre de talents divers, mais la vue de
l’entendement doit tout embrasser.

La nouvelle philosophie allemande est nécessairement
plus favorable qu’aucune autre à l’étendue de l’esprit ; car
rapportant tout au foyer de l’âme, et considérant le monde
lui-même comme régi par des lois dont le type est en nous,
elle ne saurait admettre le préjugé qui destine chaque
homme d’une manière exclusive à telle ou telle branche
d’études. Les philosophes idéalistes croient qu’un art, qu’une
science, qu’une partie quelconque ne saurait être comprise
sans des connaissances universelles, et que, depuis le moindre
phénomène jusqu’au plus grand, rien ne peut être
savamment examiné, ou poétiquement dépeint, sans cette
hauteur d’esprit qui fait voir l’ensemble en décrivant les
détails.

Montesquieu dit que l’esprit consiste à connaître la ressemblance
des choses diverses et la différence des choses semblables.
S’il pouvait exister une théorie qui apprît à devenir un
homme d’esprit, ce serait celle de l’entendement telle que les
Allemands la conçoivent ; il n’en est pas de plus favorable
aux rapprochements ingénieux entre les objets extérieurs et
les facultés de l’esprit ; ce sont les divers rayons d’un même
centre. La plupart des axiomes physiques correspondent à
des vérités morales, et la philosophie universelle présente
de mille manières la nature toujours une et toujours variée,
qui se réfléchit tout entière dans chacun de ses ouvrages,
et fait porter au brin d’herbe, comme au cèdre, l’empreinte
de l’univers.

Cette philosophie donne un attrait singulier pour tous les
genres d’étude. Les découvertes qu’on fait en soi-même
sont toujours intéressantes ; mais, s’il est vrai qu’elles doivent
nous éclairer sur les mystères mêmes du monde créé
à notre image, quelle curiosité n’inspirent-elles pas ! L’entretien
d’un philosophe allemand, tel que ceux que j’ai
nommés, rappelle les dialogues de Platon, et quand vous
interrogez un de ces hommes sur un sujet quelconque, il y
répand tant de lumières qu’en l’écoutant vous croyez penser
pour la première fois, si penser est, comme le dit Spinoza,
s’identifier avec la nature par l’intelligence, et devenir
un avec elle.

Il circule en Allemagne, depuis quelques années, une telle
quantité d’idées neuves sur les sujets littéraires et philosophiques,
qu’un étranger pourrait très bien prendre pour un
génie supérieur celui qui ne ferait que répéter ces idées. Il
m’est quelquefois arrivé de croire un esprit prodigieux à des
hommes d’ailleurs assez communs, seulement parce qu’ils
s’étaient familiarisés avec les systèmes idéalistes, aurore
d’une vie nouvelle.

Les défauts qu’on reproche d’ordinaire aux Allemands dans
la conversation, la lenteur et la pédanterie, se remarquent
infiniment moins dans les disciples de l’école moderne ; les
personnes du premier rang, en Allemagne, se sont formées
pour la plupart d’après les bonnes manières françaises ;
mais il s’établit maintenant parmi les philosophes hommes
de lettres une éducation qui est aussi de bon goût, quoique
dans un tout autre genre. On y considère la véritable élégance
comme inséparable de l’imagination poétique et de
l’attrait pour les beaux-arts, et la politesse comme fondée
sur la connaissance et l’appréciation des talents et du
mérite.

On ne saurait nier cependant que les nouveaux systèmes
philosophiques et littéraires n’aient inspiré à leurs partisans
un grand mépris pour ceux qui ne les comprennent pas. La
plaisanterie française veut toujours humilier par le ridicule ;
sa tactique est d’éviter l’idée pour attaquer la personne, et
le fond pour se moquer de la forme. Les Allemands de la
nouvelle école considèrent l’ignorance et la frivolité comme
les maladies d’une enfance prolongée ; ils ne s’en sont pas
tenus à combattre les étrangers, ils s’attaquent aussi eux-mêmes
les uns les autres avec amertume, et l’on dirait, à
les entendre, qu’un degré de plus en fait d’abstraction ou
de profondeur, donne le droit de traiter en esprit vulgaire et
borné quiconque ne voudrait pas ou ne pourrait pas y atteindre.

Quand les obstacles ont irrité les esprits, l’exagération
s’est mêlée à cette révolution philosophique, d’ailleurs si
salutaire. Les Allemands de la nouvelle école pénètrent
avec le flambeau du génie dans l’intérieur de l’âme. Mais
quand il s’agit de faire entrer leurs idées dans la tête des
autres, ils en connaissent mal les moyens ; ils se mettent à
dédaigner, parce qu’ils ignorent, non la vérité, mais la manière
de la dire. Le dédain, excepté pour le vice, indique
presque toujours une borne dans l’esprit ; car, avec plus
d’esprit encore, on se serait fait comprendre même des esprits
vulgaires, ou du moins on l’aurait essayé de bonne foi.

Le talent de s’exprimer avec méthode et clarté est assez
rare en Allemagne : les études spéculatives ne le donnent
pas. Il faut se placer, pour ainsi dire, en dehors de ses propres
pensées, pour juger de la forme qu’on doit leur donner.
La philosophie fait connaître l’homme plutôt que les
hommes. C’est l’habitude de la société qui seule nous
apprend quels sont les rapports de notre esprit avec celui
des autres. La candeur d’abord, et l’orgueil ensuite, portent
les philosophes sincères et sérieux à s’indigner contre ceux
qui ne pensent pas ou ne sentent pas comme eux. Les Allemands
recherchent le vrai consciencieusement ; mais ils
ont un esprit de secte très ardent en faveur de la doctrine
qu’ils adoptent ; car tout se change en passion dans le cœur
de l’homme.

Cependant, malgré les diversités d’opinions qui forment
en Allemagne différentes écoles opposées l’une à l’autre,
elles tendent également, pour la plupart, à développer
l’activité de l’âme : aussi n’est-il point de pays où chaque
homme tire plus de parti de lui-même, au moins sous le
rapport des travaux intellectuels.



CHAPITRE IX

Influence de la nouvelle Philosophie allemande
sur la Littérature et les Arts.

Ce que je viens de dire sur le développement de l’esprit
s’applique aussi à la littérature ; cependant il est peut-être
intéressant d’ajouter quelques observations particulières à
ces réflexions générales.

Dans les pays où l’on croit que toutes les idées nous
viennent par les objets extérieurs, il est naturel d’attacher
un plus grand prix aux convenances, dont l’empire est au
dehors ; mais lorsqu’au contraire on est convaincu des lois
immuables de l’existence morale, la société a moins de
pouvoir sur chaque homme : l’on traite de tout avec soi-même ;
et l’essentiel, dans les productions de la pensée
comme dans les actions de la vie, c’est de s’assurer qu’elles
partent de notre conviction intime et de nos émotions spontanées.

Il y a dans le style des qualités qui tiennent à la vérité
même du sentiment, il y en a qui dépendent de la correction
grammaticale. On aurait de la peine à faire comprendre
à des Allemands que la première chose à examiner dans
un ouvrage, c’est la manière dont il est écrit, et que l’exécution
doit l’emporter sur la conception. La philosophie
expérimentale estime un ouvrage surtout par la forme ingénieuse
et lucide sous laquelle il est présenté ; la philosophie
idéaliste, au contraire, toujours attirée vers le foyer de
l’âme, n’admire que les écrivains qui s’en rapprochent.

Il faut l’avouer aussi, l’habitude de creuser dans les mystères
les plus cachés de notre être donne du penchant pour
ce qu’il y a de plus profond et quelquefois de plus obscur
dans la pensée. Aussi les Allemands mêlent-ils trop souvent
la métaphysique à la poésie.

La nouvelle philosophie inspire le besoin de s’élever jusqu’aux
pensées et aux sentiments sans bornes. Cette impulsion
peut être favorable au génie, mais elle ne l’est qu’à
lui, et souvent elle donne à ceux qui n’en ont pas des prétentions
assez ridicules. En France, la médiocrité trouve
tout trop fort et trop exalté ; en Allemagne, rien ne lui paraît
à la hauteur de la nouvelle doctrine. En France, la
médiocrité se moque de l’enthousiasme, en Allemagne, elle
dédaigne un certain genre de raison. Un écrivain n’en saurait
jamais faire assez pour convaincre les lecteurs allemands
qu’il n’est pas superficiel, qu’il s’occupe en toutes choses de
l’immortel et de l’infini. Mais comme les facultés de l’esprit ne
répondent pas toujours à de si vastes désirs, il arrive souvent
que des efforts gigantesques ne conduisent qu’à des
résultats communs. Néanmoins cette disposition générale
seconde l’essor de la pensée ; et il est plus facile, en littérature,
de poser des limites que de donner de l’émulation.

Le goût que les Allemands manifestent pour le genre
naïf, et dont j’ai déjà eu l’occasion de parler, semble en
contradiction avec leur penchant pour la métaphysique, penchant
qui naît du besoin de se connaître et de s’analyser
soi-même ; cependant c’est aussi à l’influence d’un système
qu’il faut rapporter ce goût pour le naïf ; car il y a de la
philosophie dans tout en Allemagne, même dans l’imagination.
L’un des premiers caractères du naïf, c’est d’exprimer
ce qu’on sent ou ce qu’on pense, sans réfléchir à aucun
résultat ni tendre vers aucun but ; et c’est en cela qu’il s’accorde
avec la théorie des Allemands sur la littérature.

Kant, en séparant le beau de l’utile, prouve clairement
qu’il n’est point du tout dans la nature des beaux-arts de
donner des leçons. Sans doute tout ce qui est beau doit
faire naître des sentiments généreux, et ces sentiments excitent
à la vertu ; mais dès qu’on a pour objet de mettre en
évidence un précepte de morale, la libre impression que
produisent les chefs-d’œuvre de l’art est nécessairement détruite ;
car le but, quel qu’il soit, quand il est connu, borne
et gêne l’imagination. On prétend que Louis XIV disait à
un prédicateur qui avait dirigé son sermon contre lui : « Je
veux bien me faire ma part ; mais je ne veux pas qu’on me
la fasse ». L’on pourrait appliquer ces paroles aux beaux-arts
en général : ils doivent élever l’âme, et non pas l’endoctriner.

La nature déploie ses magnificences souvent sans but,
souvent avec un luxe que les partisans de l’utilité appelleraient
prodigue. Elle semble se plaire à donner plus d’éclat
aux fleurs, aux arbres des forêts, qu’aux végétaux qui servent
d’aliment à l’homme. Si l’utile avait le premier rang
dans la nature, ne revêtirait-elle pas de plus de charmes les
plantes nutritives que les roses, qui ne sont que belles ? Et
d’où vient cependant que, pour parer l’autel de la Divinité,
l’on chercherait plutôt les inutiles fleurs que les productions
nécessaires ? D’où vient que ce qui sert au maintien de notre
vie a moins de dignité que les beautés sans but ? C’est que
le beau nous rappelle une existence immortelle et divine,
dont le souvenir et le regret vivent à la fois dans notre
cœur.

Ce n’est certainement pas pour méconnaître la valeur
morale de ce qui est utile que Kant en a séparé le beau ;
c’est pour fonder l’admiration en tout genre sur un désintéressement
absolu ; c’est pour donner aux sentiments qui
rendent le vice impossible la préférence sur les leçons qui
servent à le corriger.

Rarement les fables mythologiques des anciens ont été
dirigées dans le sens des exhortations de morale ou des
exemples édifiants, et ce n’est pas du tout parce que les
modernes valent mieux qu’eux qu’ils cherchent souvent à
donner à leurs fictions un résultat utile ; c’est plutôt parce
qu’ils ont moins d’imagination, et qu’ils transportent dans
la littérature l’habitude que donnent les affaires, de toujours
tendre vers un but. Les événements, tels qu’ils existent dans
la réalité, ne sont point calculés comme une fiction dont le
dénouement est moral. La vie elle-même est conçue d’une
manière tout à fait poétique : car ce n’est point d’ordinaire
parce que le coupable est puni, et l’homme vertueux récompensé,
qu’elle produit sur nous une impression morale,
c’est parce qu’elle développe dans notre âme l’indignation
contre le coupable, et l’enthousiasme pour l’homme
vertueux.

Les Allemands ne considèrent point, ainsi qu’on le fait
d’ordinaire, l’imitation de la nature comme le principal
objet de l’art ; c’est la beauté idéale qui leur paraît le principe
de tous les chefs-d’œuvre, et leur théorie poétique est,
à cet égard, tout à fait d’accord avec leur philosophie.
L’impression qu’on reçoit par les beaux-arts n’a pas le
moindre rapport avec le plaisir que fait éprouver une imitation
quelconque ; l’homme a dans son âme des sentiments
innés que les objets réels ne satisferont jamais, et c’est à
ces sentiments que l’imagination des peintres et des poètes
sait donner une forme et une vie. Le premier des arts, la
musique, qu’imite-t-il ? de tous les dons de la Divinité
cependant, c’est le plus magnifique, car il semble, pour
ainsi dire, superflu. Le soleil nous éclaire, nous respirons
l’air d’un ciel serein, toutes les beautés de la nature servent
en quelque façon à l’homme ; la musique seule est d’une noble
inutilité, et c’est pour cela qu’elle nous émeut si profondément ;
plus elle est loin de tout but, plus elle se rapproche
de cette source intime de nos pensées que l’application à un
objet quelconque resserre dans son cours.

La théorie littéraire des Allemands diffère de toutes les
autres, en ce qu’elle n’assujettit point les écrivains à des
usages ni à des restrictions tyranniques. C’est une théorie
toute créatrice, c’est une philosophie des beaux-arts qui,
loin de les contraindre, cherche, comme Prométhée, à dérober
le feu du ciel pour en faire don aux poètes. Homère,
le Dante, Shakespeare, me dira-t-on, savaient-ils rien de
tout cela ? ont-ils eu besoin de cette métaphysique pour
être de grands écrivains ? Sans doute la nature n’a point
attendu la philosophie, ce qui se réduit à dire que le fait a
précédé l’observation du fait ; mais, puisque nous sommes
arrivés à l’époque des théories, ne faut-il pas au moins se
garder de celles qui peuvent étouffer le talent ?

Il faut avouer cependant qu’il résulte assez souvent quelques
inconvénients essentiels de ces systèmes de philosophie
appliqués à la littérature : les lecteurs allemands, accoutumés
à lire Kant, Fichte, etc., considèrent un moindre degré
d’obscurité comme la clarté même, et les écrivains ne donnent
pas toujours aux ouvrages de l’art cette lucidité frappante
qui leur est si nécessaire. On peut, on doit même
exiger une attention soutenue, quand il s’agit d’idées abstraites ;
mais les émotions sont involontaires. Il ne peut être
question dans les jouissances des arts, ni de complaisance,
ni d’effort, ni de réflexion ; il s’agit là de plaisir et non de
raisonnement ; l’esprit philosophique peut réclamer l’examen,
mais le talent poétique doit commander l’entraînement.

Les idées ingénieuses qui dérivent des théories font illusion
sur la véritable nature du talent. On prouve spirituellement
que telle ou telle pièce n’a pas dû plaire, et cependant
elle plaît, et l’on se met alors à mépriser ceux qui l’aiment.
On prouve aussi que telle pièce, composée d’après tels principes,
doit intéresser, et cependant quand on veut qu’elle
soit jouée, quand on lui dit lève-toi et marche, la pièce ne
va pas, et il faut donc encore mépriser ceux qui ne s’amusent
point d’un ouvrage composé selon les lois de l’idéal et du
réel. On a tort presque toujours quand on blâme le jugement
du public dans les arts, car l’impression populaire est
plus philosophique encore que la philosophie même, et
quand les combinaisons de l’homme instruit ne s’accordent
pas avec cette impression, ce n’est point parce que ces combinaisons
sont trop profondes, mais plutôt parce qu’elles ne
le sont pas assez.

Néanmoins il vaut infiniment mieux, ce me semble, pour
la littérature d’un pays, que sa poétique soit fondée sur des
idées philosophiques, même un peu abstraites, que sur de
simples règles extérieures ; car ces règles ne sont que des
barrières pour empêcher les enfants de tomber.

L’imitation des anciens a pris chez les Allemands une direction
tout autre que dans le reste de l’Europe. Le caractère
consciencieux dont ils ne se départent jamais les a conduits
à ne point mêler ensemble le génie moderne avec le
génie antique ; ils traitent à quelques égards les fictions
comme de la vérité, car ils trouvent le moyen d’y porter du
scrupule ; ils appliquent aussi cette même disposition à la
connaissance exacte et profonde des monuments qui nous
restent des temps passés. En Allemagne, l’étude de l’antiquité,
comme celle des sciences et de la philosophie, réunit
les branches divisées de l’esprit humain.

Heyne embrasse tout ce qui se rapporte à la littérature, à
l’histoire et aux beaux-arts avec une étonnante perspicacité.
Wolf tire des observations les plus fines, les inductions les
plus hardies, et, ne se soumettant en rien à l’autorité, il
juge par lui-même l’authenticité des écrits des Grecs et
leur valeur. On peut voir dans un dernier écrit de M. Ch. de
Villers, que j’ai déjà nommé avec la haute estime qu’il
mérite, quels travaux immenses l’on publie chaque année,
en Allemagne, sur les auteurs classiques. Les Allemands se
croient appelés en toutes choses au rôle de contemplateurs,
et l’on dirait qu’ils ne sont pas de leur siècle, tant leurs
réflexions et leur intérêt se tournent vers une autre époque
du monde.

Il se peut que le meilleur temps pour la poésie ait été
celui de l’ignorance, et que la jeunesse du genre humain
soit passée pour toujours ; cependant on croit sentir dans
les écrits des Allemands une jeunesse nouvelle, celle qui
naît du noble choix qu’on peut faire après avoir tout
connu. L’âge des lumières a son innocence aussi bien que
l’âge d’or ; et si dans l’enfance du genre humain on n’en
croit que son âme, lorsqu’on a tout appris, on revient à ne
plus se confier qu’en elle.



CHAPITRE X

Influence de la nouvelle Philosophie sur les sciences.

Il n’est pas douteux que la philosophie idéaliste ne porte
au recueillement, et que, disposant l’esprit à se replier sur
lui-même, elle n’augmente sa pénétration et sa persistance
dans les travaux intellectuels. Mais cette philosophie est-elle
également favorable aux sciences, qui consistent dans
l’observation de la nature ? C’est à l’examen de cette question
que les réflexions suivantes sont destinées.

On a généralement attribué les progrès des sciences, dans
le dernier siècle, à la philosophie expérimentale ; et,
comme l’observation sert en effet beaucoup dans cette carrière,
on s’est cru d’autant plus certain d’atteindre aux
vérités scientifiques, qu’on accordait plus d’importance aux
objets extérieurs ; cependant la patrie de Kepler et de
Leibnitz n’est pas à dédaigner pour la science. Les principales
découvertes modernes, la poudre, l’imprimerie, ont
été faites par les Allemands, et néanmoins la tendance des
esprits, en Allemagne, a toujours été vers l’idéalisme.

Bacon a comparé la philosophie spéculative à l’alouette
qui s’élève jusqu’aux cieux, et redescend sans rien rapporter
de sa course, et la philosophie expérimentale, au faucon
qui s’élève aussi haut, mais revient avec sa proie.

Peut-être que, de nos jours, Bacon eût senti les inconvénients
de la philosophie purement expérimentale ; elle a
travesti la pensée en sensation, la morale en intérêt personnel,
et la nature en mécanisme, car elle tendait à rabaisser
toutes choses. Les Allemands ont combattu son influence
dans les sciences physiques, comme dans un ordre plus
relevé, et, tout en soumettant la nature à l’observation, ils
considèrent ses phénomènes en général d’une manière vaste
et animée ; c’est toujours une présomption en faveur d’une
opinion que son empire sur l’imagination, car tout annonce
que le beau est aussi le vrai dans la sublime conception de
l’univers.

La philosophie nouvelle a déjà exercé sous plusieurs rapports
son influence sur les sciences physiques en Allemagne ;
d’abord, le même esprit d’universalité que j’ai remarqué
dans les littérateurs et les philosophes, se retrouve
aussi dans les savants. Humboldt raconte en observateur
exact les voyages dont il a bravé les dangers en chevalier
valeureux, et ses écrits intéressent également les physiciens
et les poètes. Schelling, Bader, Schubert, etc., ont publié
des ouvrages dans lesquels les sciences sont présentées
sous un point de vue qui captive la réflexion et l’imagination :
et longtemps avant que les métaphysiciens modernes
eussent existé, Kepler et Haller avaient su tout à la
fois observer et deviner la nature.

L’attrait de la société est si grand en France, qu’elle ne
permet à personne de donner beaucoup de temps au travail.
Il est donc naturel qu’on n’ait point de confiance dans ceux
qui veulent réunir plusieurs genres d’études. Mais dans un
pays où la vie entière d’un homme peut être livrée à la
méditation, on a raison d’encourager la multiplicité des
connaissances ; on se donne ensuite exclusivement à celle
de toutes que l’on préfère ; mais il est peut-être impossible
de comprendre à fond une science sans s’être occupé de
toutes. Sir Humphry Davy, maintenant le premier chimiste
de l’Angleterre, cultive les lettres avec autant de goût que de
succès. La littérature répand des lumières sur les sciences,
comme les sciences sur la littérature ; et la connexion
qui existe entre tous les objets de la nature doit avoir lieu
de même dans les idées de l’homme.

L’universalité des connaissances conduit nécessairement
au désir de trouver les lois générales de l’ordre physique.
Les Allemands descendent de la théorie à l’expérience, tandis
que les Français remontent de l’expérience à la théorie.
Les Français, en littérature, reprochent aux Allemands de
n’avoir que des beautés de détail, et de ne pas s’entendre à
la composition d’un ouvrage. Les Allemands reprochent
aux Français de ne considérer que les faits particuliers dans
les sciences, et de ne pas les rallier à un système ; c’est en
cela principalement que consiste la différence entre les
savants allemands et les savants français.

En effet, s’il était possible de découvrir les principes qui
régissent cet univers, il vaudrait certainement mieux partir
de cette source pour étudier tout ce qui en dérive ; mais on
ne sait guère rien de l’ensemble en toutes choses qu’à l’aide
des détails, et la nature n’est pour l’homme que les feuilles
éparses de la Sibylle, dont nul, jusqu’à ce jour, n’a pu faire
un livre. Néanmoins les savants allemands, qui sont en
même temps philosophes, répandent un intérêt prodigieux
sur la contemplation des phénomènes de ce monde : ils
n’interrogent point la nature au hasard, d’après le cours
accidentel des expériences ; mais ils prédisent par la pensée
ce que l’observation doit confirmer.

Deux grandes vues générales leur servent de guide dans
l’étude des sciences : l’une, que l’univers est fait sur le
modèle de l’âme humaine ; et l’autre, que l’analogie de
chaque partie de l’univers avec l’ensemble est telle que la
même idée se réfléchit constamment du tout dans chaque
partie, et de chaque partie dans le tout.

C’est une belle conception que celle qui tend à trouver la
ressemblance des lois de l’entendement humain avec celles
de la nature, et considère le monde physique comme le
relief du monde moral. Si le même génie était capable de
composer l’Iliade et de sculpter comme Phidias, le Jupiter
du sculpteur ressemblerait au Jupiter du poète ; pourquoi
donc l’intelligence suprême, qui a formé la nature et l’âme,
n’aurait-elle pas fait de l’une l’emblème de l’autre ? Ce n’est
point un vain jeu de l’imagination, que ces métaphores
continuelles qui servent à comparer nos sentiments avec les
phénomènes extérieurs ; la tristesse, avec le ciel couvert de
nuages ; le calme, avec les rayons argentés de la lune ; la
colère, avec les flots agités par les vents : c’est la même
pensée du créateur qui se traduit dans deux langages différents,
et l’un peut servir d’interprète à l’autre. Presque tous
les axiomes de physique correspondent à des maximes de
morale. Cette espèce de marche parallèle qu’on aperçoit
entre le monde et l’intelligence est l’indice d’un grand mystère,
et tous les esprits en seraient frappés, si l’on parvenait
à en tirer des découvertes positives ; mais toutefois
cette lueur encore incertaine porte bien loin les regards.

Les analogies des divers éléments de la nature physique
entre eux servent à constater la suprême loi de la création,
la variété dans l’unité, et l’unité dans la variété. Qu’y a-t-il
de plus étonnant, par exemple, que le rapport des sons et
des formes, des sons et des couleurs ? Un Allemand, Chladni,
a fait nouvellement l’expérience que les vibrations des sons
mettent en mouvement des grains de sable réunis sur un
plateau de verre, de telle manière que quand les sons sont
purs, les grains de sable se réunissent en formes régulières,
et quand les tons sont discordants, les grains de sable tracent
sur le verre des figures sans aucune symétrie. L’aveugle-né
Saunderson disait qu’il se représentait la couleur
écarlate comme le son de la trompette, et un savant a voulu
faire un clavecin pour les yeux, qui pût imiter par l’harmonie
des couleurs le plaisir que cause la musique. Sans cesse
nous comparons la peinture à la musique, et la musique à
la peinture, parce que les émotions que nous éprouvons
nous révèlent des analogies où l’observation froide ne verrait
que des différences. Chaque plante, chaque fleur contient
le système entier de l’univers ; un instant de vie recèle
en son sein l’éternité, le plus faible atome est un monde, et
le monde peut-être n’est qu’un atome. Chaque portion de
l’univers semble un miroir où la création tout entière est
représentée, et l’on ne sait ce qui inspire le plus d’admiration,
ou de la pensée, toujours la même, ou de la forme,
toujours diverse.

On peut diviser les savants de l’Allemagne en deux classes,
ceux qui se vouent tout entiers à l’observation, et ceux
qui prétendent à l’honneur de pressentir les secrets de la
nature. Parmi les premiers, on doit citer d’abord Werner,
qui a puisé dans la minéralogie la connaissance de la formation
du globe et des époques de son histoire ; Herschel
et Schrœter, qui font sans cesse des découvertes nouvelles
dans le pays des cieux ; des astronomes calculateurs tels
que Zach et Bode ; de grands chimistes tels que Klaproth et
Buchholz ; dans la classe des physiciens philosophes, il faut
compter Schelling, Ritter, Bader, Steffens, etc. Les esprits
les plus distingués de ces deux classes se rapprochent et
s’entendent, car les physiciens philosophes ne sauraient
dédaigner l’expérience, et les observateurs profonds ne se
refusent point aux résultats possibles des hautes contemplations.

Déjà l’attraction et l’impulsion ont été l’objet d’un examen
nouveau, et l’on en a fait une application heureuse
aux affinités chimiques. La lumière considérée comme un
intermédiaire entre la matière et l’esprit, a donné lieu à
plusieurs aperçus très philosophiques. L’on parle avec estime
d’un travail de Gœthe sur les couleurs. Enfin, de toutes
parts en Allemagne, l’émulation est excitée par le désir et
l’espoir de réunir la philosophie expérimentale et la philosophie
spéculative, et d’agrandir ainsi la science de l’homme
et celle de la nature.

L’idéalisme intellectuel fait de la volonté, qui est l’âme,
le centre de tout : le principe de l’idéalisme physique, c’est
la vie. L’homme parvient par la chimie, comme par le raisonnement,
au plus haut degré de l’analyse ; mais la vie lui
échappe par la chimie, comme le sentiment par le raisonnement.
Un écrivain français avait prétendu que la pensée
n’était autre chose qu’un produit matériel du cerveau. Un
autre savant a dit que lorsqu’on serait plus avancé dans la
chimie, on parviendrait à savoir comment on fait de la vie ;
l’un outrageait la nature, comme l’autre outrageait l’âme.

Il faut, disait Fichte, comprendre ce qui est incompréhensible
comme tel. Cette expression singulière renferme un sens
profond : il faut sentir et reconnaître ce qui doit rester inaccessible
à l’analyse, et dont l’essor de la pensée peut seul
approcher.

On a cru trouver dans la nature trois modes d’existence
distincts : la végétation, l’irritabilité et la sensibilité. Les
plantes, les animaux et les hommes se trouvent renfermés
dans ces trois manières de vivre, et si l’on veut appliquer
aux individus mêmes de notre espèce cette division ingénieuse,
on verra que, parmi les différents caractères, on
peut également la retrouver. Les uns végètent comme des
plantes, les autres jouissent ou s’irritent à la manière des animaux,
et les plus nobles enfin possèdent et développent en eux
les qualités qui distinguent la nature humaine. Quoi qu’il en
soit, la volonté qui est la vie, la vie qui est aussi la volonté,
renferment tout le secret de l’univers et de nous-mêmes, et
ce secret-là, comme on ne peut ni le nier, ni l’expliquer, il
faut y arriver nécessairement par une espèce de divination.

Quel emploi de force ne faudrait-il pas pour ébranler avec
un levier fait sur le modèle du bras les poids que le bras
soulève ! Ne voyons-nous pas tous les jours la colère, ou
quelque autre affection de l’âme, augmenter comme par
miracle la puissance du corps humain ? Quelle est donc cette
puissance mystérieuse de la nature qui se manifeste par la
volonté de l’homme ? et comment, sans étudier sa cause et
ses effets, pourrait-on faire aucune découverte importante
dans la théorie des puissances physiques ?

La doctrine de l’Écossais Brown, analysée plus profondément
en Allemagne que partout ailleurs, est fondée sur ce
même système d’action et d’unité centrales, qui est si fécond
dans ses conséquences. Brown a cru que l’état de souffrance
ou l’état de santé ne tenait point à des maux partiels, mais
à l’intensité du principe vital, qui s’affaiblissait ou s’exaltait
selon les différentes vicissitudes de l’existence.

Parmi les savants anglais, il n’y a guère que Hartley et
son disciple Priestley, qui aient pris la métaphysique comme
la physique sous un point de vue tout à fait matérialiste.
On dira que la physique ne peut être que matérialiste ;
j’ose ne pas être de cet avis. Ceux qui font de l’âme même
un être passif, bannissent à plus forte raison des sciences
positives l’inexplicable ascendant de la volonté de l’homme ;
et cependant il est plusieurs circonstances dans lesquelles
cette volonté agit sur l’intensité de la vie, et la vie sur la
matière. Le principe de l’existence est comme un intermédiaire
entre le corps et l’âme, dont la puissance ne saurait
être calculée, mais ne peut être niée sans méconnaître ce
qui constitue la nature animée, et sans réduire ses lois purement
au mécanisme.

Le docteur Gall, de quelque manière que son système
soit jugé, est respecté de tous les savants pour les études et
les découvertes qu’il a faites dans la science de l’anatomie ;
et si l’on considère les organes de la pensée comme différents
d’elle-même, c’est-à-dire, comme les moyens qu’elle emploie,
on peut, ce me semble, admettre que la mémoire et
le calcul, l’aptitude à telle ou telle science, le talent pour tel
ou tel art, enfin tout ce qui sert d’instrument à l’intelligence,
dépend en quelque sorte de la structure du cerveau. S’il
existe une échelle graduée depuis la pierre jusqu’à la vie
humaine, il doit y avoir de certaines facultés en nous qui
tiennent de l’âme et du corps tout à la fois ; et de ce nombre
sont la mémoire et le calcul, les plus physiques de nos facultés
intellectuelles, et les plus intellectuelles de nos facultés
physiques. Mais l’erreur commencerait au moment où l’on
voudrait attribuer à la structure du cerveau une influence
sur les qualités morales, car la volonté est tout à fait indépendante
des facultés physiques : c’est dans l’action purement
intellectuelle de cette volonté que consiste la conscience,
et la conscience est et doit être affranchie de
l’organisation corporelle. Tout ce qui tendrait à nous ôter la
responsabilité de nos actions serait faux et mauvais.

Un jeune médecin d’un grand talent, Koreff, attire déjà
l’attention de ceux qui l’ont entendu, par des considérations
toutes nouvelles sur le principe de la vie, sur l’action de la
mort, sur les causes de la folie ; tout ce mouvement dans
les esprits annonce une révolution quelconque, même
dans la manière de considérer les sciences. Il est impossible
d’en prévoir encore les résultats ; mais ce qu’on peut
affirmer avec vérité, c’est que si les Allemands se laissent
guider par l’imagination, ils ne s’épargnent aucun travail,
aucune recherche, aucune étude, et réunissent au plus
haut degré deux qualités qui semblent s’exclure, la patience
et l’enthousiasme.

Quelques savants allemands, poussant encore plus loin
l’idéalisme physique, combattent l’axiome qu’il n’y a pas
d’action à distance, et veulent, au contraire, rétablir partout
le mouvement spontané dans la nature. Ils rejettent l’hypothèse
des fluides, dont les effets tiendraient à quelques
égards des forces mécaniques, qui se pressent et se refoulent,
sans qu’aucune organisation indépendante les dirige.

Ceux qui considèrent la nature comme une intelligence
ne donnent pas à ce mot le même sens qu’on a coutume d’y
attacher ; car la pensée de l’homme consiste dans la faculté
de se replier sur soi-même, et l’intelligence de la nature
marche en avant, comme l’instinct des animaux. La pensée
se possède elle-même, puisqu’elle se juge ; l’intelligence
sans réflexion est une puissance toujours attirée au dehors.
Quand la nature cristallise selon les formes les plus régulières,
il ne s’ensuit pas qu’elle sache les mathématiques, ou
du moins elle ne sait pas qu’elle les sait, et la conscience
d’elle-même lui manque. Les savants allemands attribuent
aux forces physiques une certaine originalité individuelle,
et, d’autre part, ils paraissent admettre, dans leur manière
de présenter quelques phénomènes du magnétisme animal,
que la volonté de l’homme, sans acte extérieur, exerce
une très grande influence sur la matière, et spécialement
sur les métaux.

Pascal dit que les astrologues et les alchimistes ont quelques
principes, mais qu’ils en abusent. Il y a eu peut-être dans l’antiquité
des rapports plus intimes entre l’homme et la nature
qu’il n’en existe de nos jours. Les mystères d’Éleusis, le
culte des Égyptiens, le système des émanations, chez les
Indiens, l’adoration des éléments et du soleil, chez les Persans,
l’harmonie des nombres, qui fonda la doctrine de
Pythagore, sont des traces d’un attrait singulier qui réunissait
l’homme avec l’univers.

Le spiritualisme, en fortifiant la puissance de la réflexion,
a séparé davantage l’homme des influences physiques, et la
réformation, en portant plus loin encore le penchant vers
l’analyse, a mis la raison en garde contre les impressions
primitives de l’imagination : les Allemands tendent vers le
véritable perfectionnement de l’esprit humain, lorsqu’ils
cherchent à réveiller les inspirations de la nature par les
lumières de la pensée.

L’expérience conduit chaque jour les savants à reconnaître
des phénomènes auxquels on ne croyait plus, parce
qu’ils étaient mélangés avec des superstitions, et que l’on
en faisait jadis des présages. Les anciens ont raconté que
des pierres tombaient du ciel, et de nos jours on a constaté
l’exactitude de ce fait dont on avait nié l’existence. Les
anciens ont parlé de pluie rouge comme du sang et des foudres
de la terre ; on s’est assuré nouvellement de la vérité
de leurs assertions à cet égard.

L’astronomie et la musique sont la science et l’art que les
hommes ont connus de toute antiquité : pourquoi les sons
et les astres ne seraient-ils pas réunis par des rapports que
les anciens auraient sentis, et que nous pourrions retrouver ?
Pythagore avait soutenu que les planètes étaient entre
elles à la même distance que les sept cordes de la lyre, et
l’on affirme qu’il a pressenti les nouvelles planètes qui ont
été découvertes entre Mars et Jupiter[13]. Il paraît qu’il n’ignorait
pas le vrai système des cieux, l’immobilité du soleil,
puisque Copernic s’appuie à cet égard de son opinion, citée
par Cicéron. D’où venaient donc ces étonnantes découvertes,
sans le secours des expériences et des machines nouvelles
dont les modernes sont en possession ? C’est que les anciens
marchaient hardiment, éclairés par le génie. Ils se servaient
de la raison sur laquelle repose l’intelligence humaine ;
mais ils consultaient aussi l’imagination, qui est la prêtresse
de la nature.

[13] M. Prevost, professeur de philosophie à Genève, a publié sur ce
sujet une brochure d’un très grand intérêt. Cet écrivain philosophe
est aussi connu en Europe qu’estimé dans sa patrie.



Ce que nous appelons des erreurs et des superstitions tenait
peut-être à des lois de l’univers qui nous sont encore
inconnues. Les rapports des planètes avec les métaux, l’influence
de ces rapports, les oracles même, et les présages,
ne pourraient-ils pas avoir pour cause des puissances occultes
dont nous n’avons plus aucune idée ? et qui sait s’il
n’y a pas un germe de vérité caché dans tous les apologues,
dans toutes les croyances, qu’on a flétris du nom de folie ?
Il ne s’ensuit pas assurément qu’il faille renoncer à la méthode
expérimentale, si nécessaire dans les sciences. Mais
pourquoi ne donnerait-on pas pour guide suprême à cette
méthode une philosophie plus étendue, qui embrasserait
l’univers dans son ensemble, et ne mépriserait pas le côté
nocturne de la nature, en attendant qu’on puisse y répandre
de la clarté ?

C’est de la poésie, répondra-t-on, que toute cette manière
de considérer le monde physique ; mais on ne parvient à le
connaître d’une manière certaine que par l’expérience, et
tout ce qui n’est pas susceptible de preuves peut être un
amusement de l’esprit, mais ne conduit jamais à des progrès
solides. — Sans doute les Français ont raison de
recommander aux Allemands le respect pour l’expérience ;
mais ils ont tort de tourner en ridicule les pressentiments
de la réflexion, qui seront peut-être un jour confirmés par
la connaissance des faits. La plupart des grandes découvertes
ont commencé par paraître absurdes, et l’homme de
génie ne fera jamais rien s’il a peur des plaisanteries ; elles
sont sans force quand on les dédaigne, et prennent toujours
plus d’ascendant quand on les redoute. On voit dans les
contes de fées des fantômes qui s’opposent aux entreprises
des chevaliers, et les tourmentent jusqu’à ce que ces chevaliers
aient passé outre. Alors tous les sortilèges s’évanouissent,
et la campagne féconde s’offre à leurs regards. L’envie
et la médiocrité ont bien aussi leurs sortilèges : mais il faut
marcher vers la vérité, sans s’inquiéter des obstacles apparents
qui se présentent.

Lorsque Kepler eut découvert les lois harmoniques du
mouvement des corps célestes, c’est ainsi qu’il exprima sa
joie : « Enfin, après dix-huit mois, une première lueur m’a
éclairé, et, dans ce jour remarquable, j’ai senti les purs
rayons des vérités sublimes. Rien à présent ne me retient :
j’ose me livrer à ma sainte ardeur, j’ose insulter aux mortels,
en leur avouant que je me suis servi de la science
mondaine, que j’ai dérobé les vases d’Égypte, pour en
construire un temple à mon Dieu. Si l’on me pardonne, je
m’en réjouirai ; si l’on me blâme, je le supporterai. Le sort
en est jeté, j’écris ce livre : qu’il soit lu par mes contemporains
ou par la postérité, n’importe ; il peut bien attendre un
lecteur pendant un siècle, puisque Dieu lui-même a manqué,
durant six mille années, d’un contemplateur tel que moi ».
Cette expression hardie d’un orgueilleux enthousiasme,
prouve la force intérieure du génie.

Gœthe a dit sur la perfectibilité de l’esprit humain un mot
plein de sagacité : Il avance toujours, mais en ligne spirale.
Cette comparaison est d’autant plus juste, qu’à beaucoup
d’époques il semble reculer, et revient ensuite sur ses pas,
en ayant gagné quelques degrés de plus. Il y a des moments
où le scepticisme est nécessaire au progrès des sciences ; il
en est d’autres où, selon Hemsterhuis, l’esprit merveilleux
doit l’emporter sur l’esprit géométrique. Quand l’homme est
dévoré, ou plutôt réduit en poussière par l’incrédulité, cet
esprit merveilleux est le seul qui rende à l’âme une puissance
d’admiration sans laquelle on ne peut comprendre la
nature.

La théorie des sciences, en Allemagne, a donné aux esprits
un élan semblable à celui que la métaphysique avait
imprimé dans l’étude de l’âme. La vie tient dans les phénomènes
physiques le même rang que la volonté dans l’ordre
moral. Si les rapports de ces deux systèmes les font bannir
tous deux par de certaines gens, il y en a qui verraient dans
ces rapports la double garantie de la même vérité. Ce qui
est certain au moins, c’est que l’intérêt des sciences est singulièrement
augmenté par cette manière de les rattacher
toutes à quelques idées principales. Les poètes pourraient
trouver dans les sciences une foule de pensées à leur usage,
si elles communiquaient entre elles par la philosophie de
l’univers, et si cette philosophie de l’univers, au lieu d’être
abstraite, était animée par l’inépuisable source du sentiment.
L’univers ressemble plus à un poème qu’à une machine ; et
s’il fallait choisir, pour le concevoir, de l’imagination ou de
l’esprit mathématique, l’imagination approcherait davantage
de la vérité. Mais encore une fois, il ne faut pas choisir, puisque
c’est la totalité de notre être moral qui doit être employée
dans une si importante méditation.

Le nouveau système de physique générale, qui sert de
guide en Allemagne à la physique expérimentale, ne peut
être jugé que par ses résultats. Il faut voir s’il conduira l’esprit
humain à des découvertes nouvelles et constatées. Mais
ce qu’on ne peut nier, ce sont les rapports qu’il établit entre
les différentes branches d’étude. On se fuit les uns les autres
d’ordinaire, quand on a des occupations différentes,
parce qu’on s’ennuie réciproquement. L’érudit n’a rien à dire
au poète, le poète au physicien ; et même, entre les savants,
ceux qui s’occupent de sciences diverses ne s’intéressent
guère à leurs travaux mutuels : cela ne peut être ainsi, depuis
que la philosophie centrale établit une relation d’une
nature sublime entre toutes les pensées. Les savants pénètrent
la nature à l’aide de l’imagination. Les poètes trouvent
dans les sciences les véritables beautés de l’univers.
Les érudits enrichissent les poètes par les souvenirs, et les
savants par les analogies.

Les sciences présentées isolément, et comme un domaine
étranger à l’âme, n’attirent pas les esprits exaltés. La plupart
des hommes qui s’y sont voués, à quelques honorables
exceptions près, ont donné à notre siècle cette tendance
vers le calcul qui sert si bien à connaître dans tous les cas
quel est le plus fort. La philosophie allemande fait entrer les
sciences physiques dans cette sphère universelle des idées,
où les moindres observations, comme les plus grands résultats,
tiennent à l’intérêt de l’ensemble.



CHAPITRE XI

De l’influence de la nouvelle Philosophie sur le caractère
des Allemands.

Il semblerait qu’un système de philosophie qui attribue à
ce qui dépend de nous, à notre volonté, une action toute-puissante,
devrait fortifier le caractère, et le rendre indépendant
des circonstances extérieures ; mais il y a lieu de croire
que les institutions politiques et religieuses peuvent seules
former l’esprit public, et que nulle théorie abstraite n’est
assez efficace pour donner à une nation de l’énergie : car il
faut l’avouer, les Allemands de nos jours n’ont pas ce qu’on
peut appeler du caractère. Ils sont vertueux, intègres,
comme hommes privés, comme pères de famille, comme administrateurs ;
mais leur empressement gracieux et complaisant
pour le pouvoir fait de la peine, surtout quand on
les aime, et qu’on les croit les défenseurs spéculatifs les plus
éclairés de la dignité humaine.

La sagacité de l’esprit philosophique leur a seulement
appris à connaître en toutes circonstances la cause et les
conséquences de ce qui arrive, et il leur semble que, dès
qu’ils ont trouvé une théorie pour un fait, il est justifié.
L’esprit militaire et l’amour de la patrie ont porté diverses
nations au plus haut degré possible d’énergie ; maintenant,
ces deux sources de dévouement existent à peine chez les
Allemands pris en masse. Ils ne comprennent guère de
l’esprit militaire qu’une tactique pédantesque, qui les autorise
à être battus selon les règles, et de la liberté que cette
subdivision en petits pays qui, accoutumant les citoyens à
se sentir faibles comme nation, les conduit bientôt à se
montrer faibles aussi comme individus[14]. Le respect pour les
formes est très favorable au maintien des lois ; mais ce respect,
tel qu’il existe en Allemagne, donne l’habitude d’une
marche si ponctuelle et si précise, qu’on ne sait pas, même
quand le but est devant soi, s’ouvrir une route nouvelle pour
y arriver.

[14] Je prie d’observer que ce chapitre, comme tout le reste de l’ouvrage,
a été écrit à l’époque de l’asservissement complet de l’Allemagne. — Depuis,
les nations germaniques, réveillées par l’oppression,
ont prêté à leurs gouvernements la force qui leur manquait
pour résister à la puissance des armées françaises, et l’on a vu, par
la conduite héroïque des souverains et des peuples, ce que peut l’opinion
sur le sort du monde.



Les spéculations philosophiques ne conviennent qu’à un
petit nombre de penseurs, et, loin qu’elles servent à lier
ensemble une nation, elles mettent trop de distance entre
les ignorants et les hommes éclairés. Il y a en Allemagne
trop d’idées neuves, et pas assez d’idées communes en circulation,
pour connaître les hommes et les choses. Les
idées communes sont nécessaires à la conduite de la vie ;
les affaires exigent l’esprit d’exécution plutôt que celui d’invention :
ce qu’il y a de bizarre dans les différentes manières
de voir des Allemands tend à les isoler les uns des autres,
car les pensées et les intérêts qui réunissent les hommes
entre eux, doivent être d’une nature simple et d’une vérité
frappante.

Le mépris du danger, de la souffrance et de la mort, n’est
pas assez universel dans toutes les classes de la nation allemande.
Sans doute la vie a plus de prix pour des hommes
capables de sentiments et d’idées, que pour ceux qui ne
laissent après eux ni traces ni souvenirs ; mais de même que
l’enthousiasme poétique peut se renouveler par le plus haut
degré des lumières, la fermeté raisonnée devrait remplacer
l’instinct de l’ignorance. C’est à la philosophie fondée sur la
religion qu’il appartiendrait d’inspirer dans toutes les occasions
un courage inaltérable.

Si toutefois la philosophie ne s’est pas montrée toute-puissante
à cet égard, en Allemagne, il ne faut pas pour
cela la dédaigner ; elle soutient, elle éclaire chaque homme
en particulier ; mais le gouvernement seul peut exciter cette
électricité morale qui fait éprouver le même sentiment à
tous. On est plus irrité contre les Allemands, quand on les
voit manquer d’énergie, que contre les Italiens, dont la
situation politique a depuis plusieurs siècles affaibli le
caractère. Les Italiens conservent toute leur vie, par leur
grâce et leur imagination, des droits prolongés à l’enfance ;
mais les physionomies et les manières rudes des Germains
semblent annoncer une âme ferme, et l’on est désagréablement
surpris quand on ne la trouve pas. Enfin, la faiblesse
du caractère se pardonne quand elle est avouée, et, dans
ce genre, les Italiens ont une franchise singulière qui
inspire une sorte d’intérêt, tandis que les Allemands,
n’osant confesser cette faiblesse qui leur va si mal, sont flatteurs
avec énergie et vigoureusement soumis. Ils accentuent
durement les paroles, pour cacher la souplesse des sentiments,
et se servent de raisonnements philosophiques pour
expliquer ce qu’il y a de moins philosophique au monde :
le respect pour la force, et l’attendrissement de la peur, qui
change ce respect en admiration.

C’est à de tels contrastes qu’il faut attribuer la disgrâce
allemande, que l’on se plaît à contrefaire dans les comédies
de tous les pays. Il est permis d’être lourd et raide, lorsqu’on
reste sévère et ferme ; mais si l’on revêt cette raideur
naturelle du faux sourire de la servilité, c’est alors que l’on
s’expose au ridicule mérité, le seul qui reste. Enfin, il y a
une certaine maladresse dans le caractère des Allemands,
nuisible à ceux même qui auraient la meilleure envie de
tout sacrifier à leur intérêt, et l’on s’impatiente d’autant
plus contre eux, qu’ils perdent les honneurs de la vertu
sans arriver aux profits de l’habileté.

Tout en reconnaissant que la philosophie allemande est
insuffisante pour former une nation, il faut convenir que
les disciples de la nouvelle école sont beaucoup plus près
que tous les autres d’avoir la force dans le caractère ; ils
la rêvent, ils la désirent, ils la conçoivent ; mais elle leur
manque souvent. Il y a très peu d’hommes en Allemagne
qui sachent seulement écrire sur la politique. La plupart de
ceux qui s’en mêlent sont systématiques, et très souvent
inintelligibles. Quand il s’agit de la métaphysique transcendante,
quand on s’essaie à se plonger dans les ténèbres de
la nature, aucun aperçu, quelque vague qu’il soit, n’est à
dédaigner, tous les pressentiments peuvent guider, tous les
à peu près sont encore beaucoup. Il n’en est pas ainsi des
affaires de ce monde : il est possible de les savoir, il faut
donc les présenter avec clarté. L’obscurité dans le style,
lorsqu’on traite des pensées sans bornes, est quelquefois
l’indice de l’étendue même de l’esprit ; mais l’obscurité dans
l’analyse des choses de la vie prouve seulement qu’on ne
les comprend pas.

Lorsqu’on fait intervenir la métaphysique dans les affaires,
elle sert à tout confondre pour tout excuser, et l’on prépare
ainsi des brouillards pour asile à sa conscience. L’emploi
de cette métaphysique serait de l’adresse, si, de nos jours,
tout n’était pas réduit à deux idées très simples et très
claires, l’intérêt ou le devoir. Les hommes énergiques,
quelle que soit celle de ces deux directions qu’ils suivent,
vont tout droit au but sans s’embarrasser des théories,
qui ne trompent ni ne persuadent plus personne.

Vous en voilà donc revenue, dira-t-on, à vanter comme
nous, l’expérience et l’observation. — Je n’ai jamais nié
qu’il ne fallût l’une et l’autre pour se mêler des intérêts de
ce monde ; mais c’est dans la conscience de l’homme que
doit être le principe idéal d’une conduite extérieurement
dirigée par de sages calculs. Les sentiments divins sont
ici-bas en proie aux choses terrestres, c’est la condition
de l’existence. Le beau est dans notre âme, et la lutte au
dehors. Il faut combattre pour la cause de l’éternité, mais
avec les armes du temps ; nul individu n’arrive, ni par la
philosophie spéculative, ni par la connaissance des affaires
seulement, à toute la dignité du caractère de l’homme ; et
les institutions libres ont seules l’avantage de fonder dans
les nations une morale publique, qui donne aux sentiments
exaltés l’occasion de se développer dans la pratique de la
vie.



CHAPITRE XII

De la morale fondée sur l’intérêt personnel.

Les écrivains français ont eu tout à fait raison de considérer
la morale fondée sur l’intérêt comme une conséquence
de la métaphysique qui attribuait toutes les idées aux sensations.
S’il n’y a rien dans l’âme que ce que les sensations
y ont mis, l’agréable ou le désagréable doit être l’unique
mobile de notre volonté. Helvétius, Diderot, Saint-Lambert,
n’ont pas dévié de cette ligne, et ils ont expliqué toutes les
actions, y compris le dévouement des martyrs, par l’amour
de soi-même. Les Anglais, qui, pour la plupart, professent
en métaphysique la philosophie expérimentale, n’ont jamais
pu supporter cependant la morale fondée sur l’intérêt.
Shaftsbury, Hutcheson, Smith, etc., ont proclamé le sens
moral et la sympathie, comme la source de toutes les vertus.
Hume lui-même, le plus sceptique des philosophes anglais,
n’a pu lire sans dégoût cette théorie de l’amour de
soi, qui flétrit la beauté de l’âme. Rien n’est plus opposé
que ce système à l’ensemble des opinions des Allemands :
aussi les écrivains philosophiques et moralistes, à la tête
desquels il faut placer Kant, Fichte et Jacobi, l’ont-ils combattu
victorieusement.

Comme la tendance des hommes vers le bonheur est la
plus universelle et la plus active de toutes, on a cru fonder
la moralité de la manière la plus solide, en disant qu’elle
consistait dans l’intérêt personnel bien entendu. Cette idée
a séduit des hommes de bonne foi, et d’autres se sont proposé
d’en abuser, et n’y ont que trop bien réussi. Sans
doute, les lois générales de la nature et de la société mettent
en harmonie le bonheur et la vertu ; mais ces lois sont sujettes
à des exceptions très nombreuses, et paraissent en
avoir encore plus qu’elles n’en ont.

L’on échappe aux arguments tirés de la prospérité du
vice et des revers de la vertu, en faisant consister le bonheur
dans la satisfaction de la conscience ; mais cette satisfaction,
d’un ordre tout à fait religieux, n’a point de rapport
avec ce qu’on désigne ici-bas par le mot de bonheur. Appeler
le dévouement ou l’égoïsme, le crime ou la vertu, un
intérêt personnel bien ou mal entendu, c’est vouloir combler
l’abîme qui sépare l’homme coupable de l’homme honnête,
c’est détruire le respect, c’est affaiblir l’indignation ;
car si la morale n’est qu’un bon calcul, celui qui peut y
manquer ne doit être accusé que d’avoir l’esprit faux. L’on
ne saurait éprouver le noble sentiment de l’estime pour
quelqu’un, parce qu’il calcule bien, ni la vigueur du mépris
contre un autre, parce qu’il calcule mal. On est donc parvenu
par ce système au but principal de tous les hommes
corrompus, qui veulent mettre de niveau le juste avec l’injuste,
ou du moins considérer l’un et l’autre comme une
partie bien ou mal jouée : aussi, les philosophes de cette
école se servent-ils plus souvent du mot de faute que de celui
de crime ; car, d’après leur manière de voir, il n’y a dans
la conduite de la vie que des combinaisons habiles ou maladroites.

On ne concevrait pas non plus comment le remords pourrait
entrer dans un pareil système ; le criminel, lorsqu’il est
puni, doit éprouver le genre de regret que cause une spéculation
manquée ; car si notre propre bonheur est notre
principal objet, si nous sommes l’unique but de nous-mêmes,
la paix doit être bientôt rétablie entre ces deux proches
alliés, celui qui a eu tort et celui qui en souffre. C’est
presque un proverbe généralement admis, que, dans ce qui
ne concerne que soi, chacun est libre ; or, puisque dans la
morale fondée sur l’intérêt, il ne s’agit jamais que de soi, je
ne sais pas ce qu’on aurait à répondre à celui qui dirait :
« Vous me donnez pour mobile de mes actions mon propre
avantage ; bien obligé : mais la manière de concevoir cet
avantage dépend nécessairement du caractère de chacun.
J’ai du courage, ainsi je puis braver mieux qu’un autre les
périls attachés à la désobéissance aux lois reçues ; j’ai de
l’esprit, ainsi je me crois plus de moyens pour éviter d’être
puni ; enfin, si cela me tourne mal, j’ai assez de fermeté pour
prendre mon parti de m’être trompé ; et j’aime mieux les
plaisirs et les hasards d’un gros jeu que la monotonie d’une
existence régulière ».

Combien d’ouvrages français, dans le dernier siècle,
n’ont-ils pas commenté ces arguments, qu’on ne saurait réfuter
complètement ; car, en fait de chances, une sur mille
peut suffire pour exciter l’imagination à tout faire pour
l’obtenir ; et, certes, il y a plus d’un contre mille à parier
en faveur des succès du vice. — Mais, diront beaucoup
d’honnêtes partisans de la morale fondée sur l’intérêt, cette
morale n’exclut pas l’influence de la religion sur les âmes.
Quelle faible et triste part lui laisse-t-on ! Lorsque tous les
systèmes admis en philosophie comme en morale sont contraires
à la religion, que la métaphysique anéantit la
croyance à l’invisible, et la morale le sacrifice de soi, la religion
reste dans les idées, comme le roi restait dans la constitution
que l’assemblée constituante avait décrétée. C’était
une république, plus un roi ; je dis de même que tous ces
systèmes de métaphysique matérialiste et de moralité égoïste
sont de l’athéisme, plus un Dieu. Il est donc aisé de prévoir
ce qui sera sacrifié dans l’édifice des pensées, quand l’on
n’y donne qu’une place superflue à l’idée centrale du monde
et de nous-mêmes.

La conduite d’un homme n’est vraiment morale que quand
il ne compte jamais pour rien les suites heureuses ou malheureuses
de ses actions, lorsque ces actions sont dictées
par le devoir. Il faut avoir toujours présent à l’esprit, dans la
direction des affaires de ce monde, l’enchaînement des causes
et des effets, des moyens et du but ; mais cette prudence
est à la vertu comme le bon sens au génie : tout ce qui est
vraiment beau est inspiré, tout ce qui est désintéressé est
religieux. Le calcul est l’ouvrier du génie, le serviteur de
l’âme ; mais, s’il devient le maître, il n’y a plus rien de grand
ni de noble dans l’homme. Le calcul, dans la conduite de la
vie, doit être toujours admis comme guide, mais jamais
comme motif de nos actions. C’est un bon moyen d’exécution,
mais il faut que la source de la volonté soit d’une nature
plus élevée, et qu’on ait en soi-même un sentiment
qui nous force aux sacrifices de nos intérêts personnels.

Lorsqu’on voulait empêcher saint Vincent de Paul de
s’exposer aux plus grands périls pour secourir les malheureux,
il répondait : « Me croyez-vous assez lâche pour préférer
ma vie à moi ? » Si les partisans de la morale fondée sur
l’intérêt veulent retrancher de cet intérêt tout ce qui concerne
l’existence terrestre, alors ils seront d’accord avec les
hommes les plus religieux ; mais encore pourra-t-on leur
reprocher les mauvaises expressions dont ils se servent.

En effet, dira-t-on, il ne s’agit que d’une dispute de mots ;
nous appelons utile ce que vous appelez vertueux, mais nous
plaçons de même l’intérêt bien entendu des hommes dans le
sacrifice de leurs passions à leurs devoirs. Les disputes de
mots sont toujours des disputes de choses ; car tous les gens
de bonne foi conviendront qu’ils ne tiennent à tel ou tel
mot que par préférence pour telle ou telle idée ; comment
les expressions habituellement employées dans les rapports
les plus vulgaires pourraient-elles inspirer des sentiments
généreux ? En prononçant les mots d’intérêt et d’utilité,
réveillera-t-on les mêmes pensées dans notre cœur,
qu’en nous adjurant au nom du dévouement et de la
vertu ?

Lorsque Thomas Morus aima mieux périr sur l’échafaud
que de remonter au faîte des grandeurs, en faisant le sacrifice
d’un scrupule de conscience ; lorsque, après une année
de prison, affaibli par la souffrance, il refusa d’aller retrouver
sa femme et ses enfants qu’il chérissait, et de se livrer
de nouveau à ses occupations de l’esprit qui donnent tout à
la fois tant de calme et d’activité à l’existence ; lorsque
l’honneur seul, cette religion mondaine, fit retourner dans
les prisons d’Angleterre un vieux roi de France, parce que
son fils n’avait pas tenu les promesses au nom desquelles il
avait obtenu sa liberté ; lorsque les chrétiens vivaient dans
les catacombes, qu’ils renonçaient à la lumière du jour, et
ne sentaient le ciel que dans leur âme, si quelqu’un avait
dit qu’ils entendaient bien leur intérêt, quel froid glacé se
serait répandu dans les veines en l’écoutant, et combien un
regard attendri nous eût mieux révélé tout ce qu’il y a de
sublime dans de tels hommes !

Non certes, la vie n’est pas si aride que l’égoïsme nous l’a
faite ; tout n’y est pas prudence, tout n’y est pas calcul ; et,
quand une action sublime ébranle toutes les puissances de
notre être, nous ne pensons pas que l’homme généreux qui
se sacrifie a bien connu, bien combiné son intérêt personnel :
nous pensons qu’il immole tous les plaisirs, tous les
avantages de ce monde, mais qu’un rayon divin descend dans
son cœur, pour lui causer un genre de félicité qui ne ressemble
pas plus à tout ce que nous revêtons de ce nom, que
l’immortalité à la vie.

Ce n’est pas sans motif cependant qu’on met tant d’importance
à fonder la morale sur l’intérêt personnel : on a l’air
de ne soutenir qu’une théorie, et c’est en résultat une combinaison
très ingénieuse, pour établir le joug de tous les
genres d’autorité. Nul homme, quelque dépravé qu’il soit,
ne dira qu’il ne faut pas de morale ; car celui même qui
serait le plus décidé à en manquer, voudrait encore avoir
affaire à des dupes qui la conservassent. Mais quelle adresse,
d’avoir donné pour base à la morale la prudence ! quel
accès ouvert à l’ascendant du pouvoir, aux transactions de
la conscience, à tous les mobiles conseils des événements !

Si le calcul doit présider à tout, les actions des hommes
seront jugées d’après le succès ; l’homme dont les bons sentiments
ont causé le malheur sera justement blâmé ; l’homme
pervers, mais habile, sera justement applaudi. Enfin, les
individus ne se considérant entre eux que comme des obstacles
ou des instruments, ils se haïront comme obstacles,
et ne s’estimeront plus que comme moyens. Le crime même
a plus de grandeur quand il tient au désordre des passions
enflammées, que lorsqu’il a pour objet l’intérêt personnel ;
comment donc pourrait-on donner pour principe à la vertu
ce qui déshonorerait même le crime[15] !

[15] Dans l’ouvrage de Bentham sur la Législation, publié, ou plutôt
illustré par M. Dumont, il y a divers raisonnements sur le principe
de l’utilité, d’accord, à plusieurs égards, avec le système qui fonde
la morale sur l’intérêt personnel. L’anecdote connue d’Aristide, qui
fit rejeter un projet de Thémistocle, en disant seulement aux Athéniens
que ce projet était avantageux, mais injuste, est citée par
M. Dumont ; mais il rapporte les conséquences qu’on peut tirer de
ce trait, ainsi que de plusieurs autres, à l’utilité générale admise
par Bentham, comme la base de tous les devoirs. L’utilité de chacun,
dit-il, doit être sacrifiée à l’utilité de tous, et celle du moment présent
à l’avenir ; en faisant un pas de plus, on pourrait convenir que
la vertu consiste dans le sacrifice du temps à l’éternité, et ce genre
de calcul ne serait sûrement pas blâmé par les partisans de l’enthousiasme,
mais, quelque effort que puisse tenter un homme aussi
supérieur que M. Dumont, pour étendre le sens de l’utilité, il ne
pourra jamais faire que ce mot soit synonyme de celui de dévouement.
Il dit que le premier mobile des actions des hommes, c’est le
plaisir et la douleur, et il suppose alors que le plaisir des âmes nobles
consiste à s’exposer volontiers aux souffrances matérielles, pour
acquérir des satisfactions d’un ordre plus relevé. Sans doute, il est
aisé de faire de chaque parole un miroir qui réfléchisse toutes les
idées ; mais, si l’on veut s’en tenir à la signification naturelle de
chaque terme, on verra que l’homme à qui l’on dit que son propre
bonheur doit être le but de toutes ses actions, ne peut être détourné
de faire le mal qui lui convient que par la crainte ou le danger
d’être puni, crainte que la passion fait braver, danger auquel un
esprit habile peut se flatter d’échapper. — Sur quoi fondez-vous
l’idée du juste ou de l’injuste, dira-t-on, si ce n’est sur ce qui est
utile ou nuisible au plus grand nombre ? La justice, pour les individus,
consiste dans le sacrifice d’eux-mêmes à leur famille ; pour la
famille, dans le sacrifice d’elle-même à l’État ; et pour l’État, dans le
respect de certains principes inaltérables qui font le bonheur et le
salut de l’espèce humaine. Sans doute la majorité des générations,
dans la durée des siècles, se trouvera bien d’avoir suivi la route de
la justice ; mais pour être vraiment et religieusement honnête, il
faut avoir toujours en vue le culte du beau moral, indépendamment
de toutes les circonstances qui peuvent en résulter. L’utilité est
nécessairement modifiée par les circonstances ; la vertu ne doit
jamais l’être.





CHAPITRE XIII

De la morale fondée sur l’intérêt national.

Non seulement la morale fondée sur l’intérêt personnel
met dans les rapports des individus entre eux des calculs
de prudence et d’égoïsme qui en bannissent la sympathie,
la confiance et la générosité ; mais la morale des hommes
publics, de ceux qui traitent au nom des nations, doit être
nécessairement pervertie par ce système. S’il est vrai que la
morale des individus puisse être fondée sur leur intérêt,
c’est parce que la société tout entière tend à l’ordre, et punit
celui qui veut s’en écarter ; mais une nation, et surtout un
État puissant, est comme un être isolé que les lois de la réciprocité
n’atteignent pas. On peut dire avec vérité, qu’au
bout d’un certain nombre d’années les nations injustes succombent
à la haine qu’inspirent leurs injustices ; mais plusieurs
générations peuvent s’écouler avant que de si vastes
fautes soient punies, et je ne sais comment on pourrait
prouver à un homme d’État, dans toutes les circonstances,
que telle résolution, condamnable en elle-même, n’est pas
utile, et que la morale et la politique sont toujours d’accord ;
aussi ne le prouve-t-on pas, et c’est presque un axiome
reçu, qu’on ne peut les réunir.

Cependant, que deviendrait le genre humain, si la morale
n’était plus qu’un conte de vieille femme fait pour consoler
les faibles, en attendant qu’ils soient les plus forts ? Comment
pourrait-elle rester en honneur dans les relations privées,
s’il était convenu que l’objet des regards de tous, que
le gouvernement peut s’en passer ? et comment cela ne serait-il
pas convenu, si l’intérêt est la base de la morale ? Il y
a, nul ne peut le nier, des circonstances où ces grandes
masses qu’on appelle des empires, ces grandes masses en
état de nature l’une envers l’autre, trouvent un avantage
momentané à commettre une injustice ; mais la génération
qui suit en a presque toujours souffert.

Kant, dans ses écrits sur la morale politique, montre avec
la plus grande force, que nulle exception ne peut être admise
dans le code du devoir. En effet, quand on s’appuie
des circonstances pour justifier une action immorale, sur
quel principe pourrait-on se fonder pour s’arrêter à telle ou
telle borne ? les passions naturelles les plus impétueuses ne
seraient-elles pas encore plus aisément justifiées par les
calculs de la raison, si l’on admettait l’intérêt public ou particulier
comme une excuse de l’injustice ?

Quand, à l’époque la plus sanglante de la révolution, on a
voulu autoriser tous les crimes, on a nommé le gouvernement
comité de salut public ; c’était mettre en lumière cette
maxime reçue : Que le salut du peuple est la suprême loi.
La suprême loi, c’est la justice. Quand il serait prouvé qu’on
servirait les intérêts terrestres d’un peuple par une bassesse
ou par une injustice, on serait également vil ou criminel en
la commettant ; car l’intégrité des principes de la morale importe
plus que les intérêts des peuples. L’individu et la
société sont responsables, avant tout, de l’héritage céleste qui
doit être transmis aux générations successives de la race
humaine. Il faut que la fierté, la générosité, l’équité,
tous les sentiments magnanimes enfin, soient sauvés, à nos
dépens d’abord, et même aux dépens des autres, puisque
les autres doivent, comme nous, s’immoler à ces sentiments.

L’injustice sacrifie toujours une portion quelconque de la
société à l’autre. Jusqu’à quel calcul arithmétique ce sacrifice
est-il commandé ? La majorité peut-elle disposer de la
minorité, si l’une l’emporte à peine de quelques voix sur
l’autre ? Les membres d’une même famille, une compagnie
de négociants, les nobles, les ecclésiastiques, quelque nombreux
qu’ils soient, n’ont pas le droit de dire que tout doit
céder à leur intérêt ; mais quand une réunion quelconque,
fût-elle aussi peu considérable que celle des Romains dans
leur origine ; quand cette réunion, dis-je, s’appelle une nation,
tout lui serait permis pour se faire du bien ! Le mot de
nation serait alors synonyme de celui de légion, que s’attribue
le démon dans l’Évangile ; néanmoins, il n’y a pas plus
de motif pour sacrifier le devoir à une nation qu’à toute
autre collection d’hommes.

Ce n’est pas le nombre des individus qui constitue leur
importance en morale. Lorsqu’un innocent meurt sur
l’échafaud, des générations entières s’occupent de son malheur,
tandis que des milliers d’hommes périssent dans une
bataille sans qu’on s’informe de leur sort. D’où vient cette
prodigieuse différence que mettent tous les hommes entre
l’injustice commise envers un seul et la mort de plusieurs ?
c’est à cause de l’importance que tous attachent à la loi
morale ; elle est mille fois plus que la vie physique dans
l’univers, et dans l’âme de chacun de nous, qui est aussi
un univers.

Si l’on ne fait de la morale qu’un calcul de prudence et
de sagesse, une économie de ménage, il y a presque de
l’énergie à n’en pas vouloir. Une sorte de ridicule s’attache
aux hommes d’État qui conservent encore ce qu’on appelle
des maximes romanesques, la fidélité dans les engagements,
le respect pour les droits individuels, etc. On pardonne ces
scrupules aux particuliers, qui sont bien les maîtres d’être
dupes à leurs propres dépens ; mais quand il s’agit de ceux
qui disposent du destin des peuples, il y aurait des circonstances
où l’on pourrait les blâmer d’être justes, et leur faire
un tort de la loyauté ; car si la morale privée est fondée
sur l’intérêt personnel, à plus forte raison la morale publique
doit-elle l’être sur l’intérêt national, et cette morale,
suivant l’occasion, pourrait faire un devoir des plus grands
forfaits, tant il est facile de conduire à l’absurde celui qui
s’écarte des simples bases de la vérité. Rousseau a dit qu’il
n’était pas permis à une nation d’acheter la révolution la plus
désirable par le sang d’un innocent ; ces simples paroles
renferment ce qu’il y a de vrai, de sacré, de divin dans la
destinée de l’homme.

Ce n’est sûrement pas pour les avantages de cette vie,
pour assurer quelques jouissances de plus à quelques jours
d’existence, et retarder un peu la mort de quelques mourants,
que la conscience et la religion nous ont été données.
C’est pour que des créatures en possession du libre arbitre
choisissent ce qui est juste, en sacrifiant ce qui est profitable,
préfèrent l’avenir au présent, l’invisible au visible, et
la dignité de l’espèce humaine à la conservation même des
individus.

Les individus sont vertueux quand ils sacrifient leur intérêt
particulier à l’intérêt général ; mais les gouvernements
sont à leur tour des individus qui doivent immoler leurs
avantages personnels à la loi du devoir ; si la morale des
hommes d’État n’était fondée que sur le bien public, elle
pourrait les conduire au crime, si ce n’est toujours, au
moins quelquefois, et c’est assez d’une seule exception justifiée
pour qu’il n’y ait plus de morale dans le monde ; car
tous les principes vrais sont absolus : si deux et deux ne
font pas quatre, les plus profonds calculs de l’algèbre sont
absurdes ; s’il y a dans la théorie un seul cas où l’homme
doive manquer à son devoir, toutes les maximes philosophiques
et religieuses sont renversées, et ce qui reste n’est
plus que de la prudence ou de l’hypocrisie.

Qu’il me soit permis de citer l’exemple de mon père,
puisqu’il s’applique directement à la question dont il s’agit.
On a beaucoup répété que M. Necker ne connaissait pas les
hommes parce qu’il s’était refusé dans plusieurs circonstances
aux moyens de corruption ou de violence dont on
croyait les avantages certains. J’ose dire que personne ne
peut lire les ouvrages de M. Necker, l’Histoire de la Révolution
de France, le Pouvoir exécutif dans les grands États,
etc., sans y trouver des vues lumineuses sur le cœur
humain ; et je ne serai démentie par aucun de ceux qui ont
vécu dans l’intimité de M. Necker, quand je dirai qu’il avait
à se défendre, malgré son admirable bonté, d’un penchant
assez vif pour la moquerie, et d’une façon un peu sévère de
juger la médiocrité de l’esprit ou de l’âme : ce qu’il a écrit
sur le Bonheur des Sots suffit, ce me semble, pour le prouver.
Enfin, comme il joignait à toutes ses autres qualités
celle d’être éminemment un homme d’esprit, personne ne
le surpassait dans la connaissance fine et profonde de
ceux avec lesquels il avait quelque relation ; mais il s’était
décidé par un acte de sa conscience à ne jamais reculer
devant les conséquences, quelles qu’elles fussent, d’une résolution
commandée par le devoir. On peut juger diversement
les événements de la révolution française ; mais je crois
impossible à un observateur impartial de nier qu’un tel
principe généralement adopté n’eût sauvé la France des
maux dont elle a gémi, et, ce qui est pis encore, de l’exemple
qu’elle a donné.

Pendant les époques les plus funestes de la terreur, beaucoup
d’honnêtes gens ont accepté des emplois dans l’administration
et même dans les tribunaux criminels, soit pour
y faire du bien, soit pour diminuer le mal qui s’y commettait ;
et tous s’appuyaient sur un raisonnement assez généralement
reçu, c’est qu’ils empêchaient un scélérat d’occuper
la place qu’ils remplissaient, et rendaient ainsi service
aux opprimés. Se permettre de mauvais moyens pour un
but que l’on croit bon, c’est une maxime de conduite singulièrement
vicieuse dans son principe. Les hommes ne savent
rien de l’avenir, rien d’eux-mêmes pour demain ; dans
chaque circonstance et dans tous les instants le devoir est
impératif, les combinaisons de l’esprit sur les suites qu’on
peut prévoir n’y doivent entrer pour rien.

De quel droit des hommes qui étaient les instruments
d’une autorité factieuse conservaient-ils le titre d’honnêtes
gens, parce qu’ils faisaient avec douceur une chose injuste ?
Il eût bien mieux valu qu’elle fût faite rudement, car il
eût été plus difficile de la supporter ; et de tous les assemblages
le plus corrupteur, c’est celui d’un décret sanguinaire
et d’un exécuteur bénin.

La bienfaisance que l’on peut exercer en détail, ne compense
pas le mal dont on est l’auteur en prêtant l’appui de
son nom au parti que l’on sert. Il faut professer le culte de la
vertu sur la terre, afin que non seulement les hommes de
notre temps, mais ceux des siècles futurs, en ressentent
l’influence. L’ascendant d’un courageux exemple subsiste
encore mille ans après que les objets d’une charité passagère
n’existent plus. La leçon qu’il importe le plus de donner
aux hommes dans ce monde, et surtout dans la carrière
publique, c’est de ne transiger avec aucune considération
quand il s’agit du devoir.

« [16]Dès qu’on se met à négocier avec les circonstances,
tout est perdu, car il n’est personne qui n’ait des circonstances.
Les uns ont une femme, des enfants, ou des neveux,
pour lesquels il faut de la fortune ; d’autres un besoin d’activité,
d’occupation ; que sais-je, une quantité de vertus, qui
toutes conduisent à la nécessité d’avoir une place, à laquelle
soient attachés de l’argent et du pouvoir. N’est-on pas las
de ces subterfuges, dont la révolution n’a cessé d’offrir
l’exemple ? L’on ne rencontrait que des gens qui se plaignaient
d’avoir été forcés de quitter le repos qu’ils préféraient
à tout, la vie domestique, dans laquelle ils étaient
impatients de rentrer, et l’on apprenait que ces gens-là
avaient employé les jours et les nuits à supplier qu’on les
contraignît de se dévouer à la chose publique, qui se passait
parfaitement d’eux. »

[16] Ce passage excita la plus grande rumeur à la censure. On eût
dit que ces observations pouvaient empêcher d’obtenir, et surtout
de demander des places.



Les législateurs anciens faisaient un devoir aux citoyens
de se mêler des intérêts politiques. La religion chrétienne
doit inspirer une disposition d’une tout autre nature, celle
d’obéir à l’autorité, mais de se tenir éloigné des affaires de
l’État quand elles peuvent compromettre la conscience. La
différence qui existe entre les gouvernements anciens et
les gouvernements modernes explique cette opposition dans
la manière de considérer les relations des hommes envers
leur patrie.

La science politique des anciens était intimement unie
avec la religion et la morale, l’état social était un corps
plein de vie. Chaque individu se considérait comme l’un de
ses membres. La petitesse des États, le nombre des esclaves
qui resserrait encore de beaucoup celui des citoyens, tout
faisait un devoir d’agir pour une patrie qui avait besoin de
chacun de ses fils. Les magistrats, les guerriers, les artistes,
les philosophes, et presque les dieux, se mêlaient sur la
place publique, et les mêmes hommes tour à tour gagnaient
une bataille, exposaient un chef-d’œuvre, donnaient des
lois à leur pays, ou cherchaient à découvrir celles de
l’univers.

Si l’on en excepte le très petit nombre de gouvernements
libres, la grandeur des États chez les modernes, et la concentration
du pouvoir des monarques, ont rendu, pour ainsi
dire, la politique toute négative. Il s’agit de ne pas se nuire
les uns aux autres, et le gouvernement est chargé de cette
haute police, qui doit permettre à chacun de jouir des avantages
de la paix et de l’ordre social, en achetant cette sécurité
par de justes sacrifices. Le divin législateur des hommes
commandait donc la morale la plus adaptée à la situation
du monde sous l’empire romain, quand il faisait une loi du
payement des tributs et de la soumission au gouvernement,
dans tout ce que le devoir ne défend pas ; mais il conseillait
aussi avec la plus grande force la vie privée.

Les hommes qui veulent toujours mettre en théorie leurs
penchants individuels confondent habilement la morale antique
et la morale chrétienne ; — il faut, disent-ils comme
les anciens, servir sa patrie, n’être pas un citoyen inutile
dans l’État ; — il faut, disent-ils comme les chrétiens, se
soumettre au pouvoir établi par la volonté de Dieu. — C’est
ainsi que le mélange du système de l’inertie et de celui de
l’action produit une double immoralité, tandis que pris séparément,
l’un et l’autre avaient droit au respect. L’activité
des citoyens grecs et romains, telle qu’elle pouvait s’exercer
dans une république, était une noble vertu. La force d’inertie
chrétienne est aussi une vertu, et d’une grande force ;
car le christianisme qu’on accuse de faiblesse est invincible
selon son esprit, c’est-à-dire dans l’énergie du refus. Mais
l’égoïsme patelin des hommes ambitieux leur enseigne l’art
de combiner les raisonnements opposés, afin de se mêler
de tout comme un païen et de se soumettre à tout comme
un chrétien.


L’univers, mon ami, ne pense point à toi,



est ce qu’on peut dire maintenant à tout l’univers, les phénomènes
exceptés. Ce serait une vanité bien ridicule que de
motiver dans tous les cas l’activité politique par le prétexte
de l’utilité dont on peut être à son pays. Cette utilité n’est
presque jamais qu’un nom pompeux dont on revêt son intérêt
personnel.

L’art des sophistes a toujours été d’opposer les devoirs les
uns aux autres. L’on ne cesse d’imaginer les circonstances
dans lesquelles cette affreuse perplexité pourrait exister.
La plupart des fictions dramatiques sont fondées là-dessus.
Toutefois la vie réelle est plus simple, l’on y voit souvent les
vertus en combat avec les intérêts ; mais peut-être est-il
vrai que jamais l’honnête homme, dans aucune occasion,
n’a pu douter de ce que le devoir lui commandait. La voix
de la conscience est si délicate qu’il est facile de l’étouffer ;
mais elle est si pure, qu’il est impossible de la méconnaître.

Une devise connue contient, sous une forme simple, toute
la théorie de la morale : Fais ce que dois, advienne que
pourra. Quand on établit, au contraire, que la probité d’un
homme public consiste à tout sacrifier aux avantages temporels
de sa nation, alors il peut se trouver beaucoup d’occasions
où par moralité on serait immoral. Ce sophisme est
aussi contradictoire dans le fond que dans la forme : ce serait
traiter la vertu comme une science conjecturale et tout à
fait soumise aux circonstances dans son application. Que
Dieu garde le cœur humain d’une telle responsabilité ! Les
lumières de notre esprit sont trop incertaines pour que nous
soyons en état de juger du moment où les éternelles lois
du devoir pourraient êtres suspendues ; ou plutôt ce moment
n’existe pas.

S’il était une fois généralement reconnu que l’intérêt
national lui-même doit être subordonné aux pensées plus
hautes dont la vertu se compose, combien l’homme consciencieux
serait à l’aise ! comme tout lui paraîtrait clair en
politique, tandis qu’auparavant une hésitation continuelle le
faisait trembler à chaque pas ! C’est cette hésitation même
qui a fait regarder les honnêtes gens comme incapables des
affaires d’État ; on les accusait de pusillanimité, de timidité,
de crainte, et l’on appelait ceux qui sacrifiaient légèrement
le faible au puissant, et leurs scrupules à leurs intérêts,
des hommes d’une nature énergique. C’est pourtant une
énergie facile que celle qui tend à notre propre avantage, ou
même à celui d’une faction dominante : car tout ce qui se
fait dans le sens de la multitude est toujours de la faiblesse,
quelque violent que cela paraisse.

L’espèce humaine demande à grands cris qu’on sacrifie
tout à son intérêt, et finit par compromettre cet intérêt, à
force de vouloir y tout immoler ; mais il serait temps de lui
dire que son bonheur même, dont on s’est tant servi
comme prétexte, n’est sacré que dans ses rapports avec la
morale ; car sans elle qu’importeraient tous à chacun ?
Quand une fois l’on s’est dit qu’il faut sacrifier la morale à
l’intérêt national, on est bien près de resserrer de jour en
jour le sens du mot nation, et d’en faire d’abord ses partisans,
puis ses amis, puis sa famille, qui n’est qu’un terme
décent pour se désigner soi-même.



CHAPITRE XIV

Du principe de la morale, dans la nouvelle philosophie
allemande.

La philosophie idéaliste tend par sa nature à réfuter la
morale fondée sur l’intérêt particulier ou national ; elle
n’admet point que le bonheur temporel soit le but de notre
existence, et, ramenant tout à la vie de l’âme, c’est à l’exercice
de la volonté et de la vertu qu’elle rapporte nos actions
et nos pensées. Les ouvrages que Kant a écrits sur la morale
ont une réputation au moins égale à ceux qu’il a composés
sur la métaphysique.

Deux penchants distincts, dit-il, se manifestent dans
l’homme : l’intérêt personnel, qui lui vient de l’attrait
des sensations, et la justice universelle, qui tient à ses
rapports avec le genre humain et la Divinité ; entre ces
deux mouvements la conscience décide ; elle est comme Minerve,
qui faisait pencher la balance lorsque les voix étaient
partagées dans l’aréopage. Les opinions les plus opposées
n’ont-elles pas des faits pour appui ? Le pour et le contre ne
seraient-ils pas également vrais, si la conscience ne portait
pas en elle la suprême certitude ?

L’homme placé entre des arguments visibles et presque
égaux, que lui adressent en faveur du bien et du mal les
circonstances de la vie, l’homme a reçu du ciel, pour se décider,
le sentiment du devoir. Kant cherche à démontrer
que ce sentiment est la condition nécessaire de notre être
moral, la vérité qui a précédé toutes celles dont on acquiert
la connaissance par la vie. Peut-on nier que la conscience
n’ait bien plus de dignité quand on la croit une puissance
innée, que quand on voit en elle une faculté acquise,
comme toutes les autres, par l’expérience et l’habitude ? et
c’est en cela surtout que la métaphysique idéaliste exerce
une grande influence sur la conduite morale de l’homme :
elle attribue la même force primitive à la notion du devoir
qu’à celle de l’espace et du temps, et les considérant toutes
deux comme inhérentes à notre nature, elle n’admet pas
plus de doute sur l’une que sur l’autre.

Toute estime pour soi-même et pour les autres doit être
fondée sur les rapports qui existent entre les actions et la
loi du devoir ; cette loi ne tient en rien au besoin du bonheur ;
au contraire, elle est souvent appelée à le combattre.
Kant va plus loin encore ; il affirme que le premier effet du
pouvoir de la vertu est de causer une noble peine par les
sacrifices qu’elle exige.

La destination de l’homme sur cette terre n’est pas le bonheur,
mais le perfectionnement. C’est en vain que, par un jeu
puéril, on dirait que le perfectionnement est le bonheur ;
nous sentons clairement la différence qui existe entre les
jouissances et les sacrifices ; et si le langage voulait adopter
les mêmes termes pour des idées si peu semblables, le jugement
naturel ne s’y laisserait pas tromper.

On a beaucoup dit que la nature humaine tendait au
bonheur : c’est là son instinct involontaire ; mais son instinct
réfléchi, c’est la vertu. En donnant à l’homme très peu
d’influence sur son propre bonheur, et des moyens sans
nombre de se perfectionner, l’intention du Créateur n’a pas
été sans doute que l’objet de notre vie fût un but presque
impossible. — Consacrez toutes vos forces à vous rendre
heureux, modérez votre caractère, si vous le pouvez, de manière
que vous n’éprouviez pas ces vagues désirs auxquels
rien ne peut suffire ; et, malgré toute cette sage combinaison
de l’égoïsme, vous serez malade, vous serez ruiné, vous serez
emprisonné, et tout l’édifice de vos soins pour vous-même
sera renversé.

L’on répond à cela : — Je serai si circonspect que je n’aurai
point d’ennemis. — Soit, vous n’aurez point à vous
reprocher de généreuses imprudences ; mais on a vu
quelquefois les moins courageux persécutés. — Je ménagerai
si bien ma fortune, que je la conserverai. — Je le
crois ; mais il y a des désastres universels, qui n’épargnent
pas même ceux qui ont eu pour principe de ne jamais s’exposer
pour les autres, et la maladie et les accidents de
toute espèce disposent de notre sort malgré nous. Comment
donc le but de notre liberté morale serait-il le bonheur de
cette courte vie, que le hasard, la souffrance, la vieillesse et
la mort mettent hors de notre puissance ? Il n’en est pas de
même du perfectionnement ; chaque jour, chaque heure, chaque
minute peut y contribuer ; tous les événements heureux
et malheureux y servent également, et cette œuvre dépend en
entier de nous, quelle que soit notre situation sur la terre.

La morale de Kant et de Fichte est très analogue à celle
des stoïciens ; cependant, les stoïciens accordaient davantage
à l’empire des qualités naturelles ; l’orgueil romain se retrouve
dans leur manière de juger l’homme. Les Kantiens
croient à l’action nécessaire et continuelle de la volonté
contre les mauvais penchants. Ils ne tolèrent point les
exceptions dans l’obéissance au devoir, et rejettent toutes
les excuses qui pourraient les motiver.

L’opinion de Kant sur la véracité en est un exemple ; il la
considère avec raison comme la base de toute morale.
Quand le fils de Dieu s’est appelé le Verbe, ou la Parole,
peut-être voulait-il honorer ainsi dans le langage l’admirable
faculté de révéler ce qu’on pense. Kant a porté le respect
pour la vérité jusqu’au point de ne pas permettre qu’on la
trahît, lors même qu’un scélérat viendrait vous demander
si votre ami qu’il poursuit est caché dans votre maison. Il
prétend qu’il ne faut jamais se permettre dans aucune
circonstance particulière ce qui ne saurait être admis
comme loi générale ; mais, dans cette occasion, il oublie
qu’on pourrait faire une loi générale de ne sacrifier la
vérité qu’à une autre vertu ; car, dès que l’intérêt personnel
est écarté d’une question, les sophismes ne sont plus à
craindre, et la conscience prononce sur toutes choses avec
équité.

La théorie de Kant, en morale, est sévère et quelquefois
sèche, parce qu’elle exclut la sensibilité. Il la regarde
comme un reflet des sensations, et comme devant conduire
aux passions, dans lesquelles il entre toujours de l’égoïsme ;
c’est à cause de cela qu’il n’admet pas cette sensibilité pour
guide, et qu’il place la morale sous la sauvegarde de principes
immuables. Il n’est rien de plus sévère que cette doctrine ;
mais il y a une sévérité qui attendrit, alors même
que les mouvements du cœur lui sont suspects, et qu’elle
essaie de les bannir tous : quelque vigoureux que soit un
moraliste, quand c’est à la conscience qu’il s’adresse, il est
sûr de nous émouvoir. Celui qui dit à l’homme : — Trouvez
tout en vous-même, — fait toujours naître dans l’âme
quelque chose de grand qui tient encore à la sensibilité même
dont il exige le sacrifice. Il faut distinguer, en étudiant la
philosophie de Kant, le sentiment de la sensibilité ; il admet
l’un comme juge des vérités philosophiques ; il considère
l’autre comme devant être soumise à la conscience. Le sentiment
et la conscience sont employés dans ses écrits comme
des termes presque synonymes ; mais la sensibilité se rapproche
davantage de la sphère des émotions, et par conséquent
des passions qu’elles font naître.

On ne saurait se lasser d’admirer les écrits de Kant, dans
lesquels la suprême loi du devoir est consacrée ; quelle chaleur
vraie, quelle éloquence animée, dans un sujet où d’ordinaire
il ne s’agit que de réprimer ! On se sent pénétré
d’un profond respect pour l’austérité d’un vieillard philosophe,
constamment soumis à cet invincible pouvoir de la
vertu, sans autre empire que la conscience, sans autres
armes que les remords, sans autres trésors à distribuer que
les jouissances intérieures de l’âme ; jouissances dont on
ne peut même donner l’espoir pour motif, puisqu’on ne les
comprend qu’après les avoir éprouvées.

Parmi les philosophes allemands, des hommes non moins
vertueux que Kant, et qui se rapprochent davantage de la
religion par leurs penchants, ont attribué au sentiment religieux
l’origine de la loi morale. Ce sentiment ne saurait être
de la nature de ceux qui peuvent devenir une passion. Sénèque
en a dépeint le calme et la profondeur, quand il a dit :
Dans le sein de l’homme vertueux, je ne sais quel dieu, mais
il habite un dieu.

Kant a prétendu que c’était altérer la pureté désintéressée
de la morale, que de donner pour but à nos actions la
perspective d’une vie future ; plusieurs écrivains allemands
l’ont parfaitement réfuté à cet égard ; en effet, l’immortalité
céleste n’a nul rapport avec les peines et les récompenses
que l’on conçoit sur cette terre ; le sentiment qui nous fait
aspirer à l’immortalité est aussi désintéressé que celui qui
nous ferait trouver notre bonheur dans le dévouement à
celui des autres ; car les prémices de la félicité religieuse,
c’est le sacrifice de nous-mêmes ; ainsi donc elle écarte nécessairement
toute espèce d’égoïsme.

Quelque effort qu’on fasse, il faut en revenir à reconnaître
que la religion est le véritable fondement de la morale ; c’est
l’objet sensible et réel au dedans de nous, qui peut seul détourner
nos regards des objets extérieurs. Si la piété ne
causait pas des émotions sublimes, qui sacrifierait même des
plaisirs, quelque vulgaires qu’ils fussent, à la froide dignité
de la raison ? Il faut commencer l’histoire intime de l’homme
par la religion ou par la sensation, car il n’y a de vivant que
l’une ou l’autre. La morale fondée sur l’intérêt personnel
serait aussi évidente qu’une vérité mathématique, qu’elle
n’en exercerait pas plus d’empire sur les passions, qui foulent
aux pieds tous les calculs ; il n’y a qu’un sentiment qui
puisse triompher d’un sentiment, la nature violente ne saurait
être dominée que par la nature exaltée. Le raisonnement,
dans de pareils cas, ressemble au maître d’école de
La Fontaine ; personne ne l’écoute, et tout le monde crie au
secours.

Jacobi, comme je le montrerai dans l’analyse de ses ouvrages,
a combattu les arguments dont Kant se sert pour ne
pas admettre le sentiment religieux comme base de la
morale. Il croit, au contraire, que la Divinité se révèle à
chaque homme en particulier, comme elle s’est révélée au
genre humain, lorsque les prières et les œuvres ont préparé
le cœur à la comprendre. Un autre philosophe affirme que
l’immortalité commence déjà sur cette terre, pour celui qui
désire et qui sent en lui-même le goût des choses éternelles ;
un autre, que la nature fait entendre la volonté de Dieu
à l’homme, et qu’il y a dans l’univers une voix gémissante
et captive, qui l’invite à délivrer le monde et lui-même, en
combattant le principe du mal sous toutes ses apparences
funestes. Ces divers systèmes tiennent à l’imagination de
chaque écrivain, et sont adoptés par ceux qui sympathisent
avec lui ; mais la direction générale de ces opinions est toujours
la même : affranchir l’âme de l’influence des objets
extérieurs, placer l’empire de nous en nous-mêmes, et donner
à cet empire le devoir pour loi, et pour espérance une
autre vie.

Sans doute, les vrais chrétiens ont enseigné de tout temps
la même doctrine : mais ce qui distingue la nouvelle école
allemande, c’est de réunir à tous ces sentiments dont on
voulait faire le partage des simples et des ignorants, la plus
haute philosophie et les connaissances les plus positives.
Le siècle orgueilleux était venu nous dire que le raisonnement
et les sciences détruisaient toutes les perspectives de
l’imagination, toutes les terreurs de la conscience, toutes
les croyances du cœur, et l’on rougissait de la moitié de son
être déclarée faible et presque insensée ; mais ils sont arrivés
ces hommes qui, à force de penser, ont trouvé la théorie
de toutes les impressions naturelles ; et, loin de vouloir les
étouffer, ils nous ont fait découvrir la noble source dont
elles sortent. Les moralistes allemands ont relevé le sentiment
et l’enthousiasme des dédains d’une raison tyrannique
qui comptait comme richesse tout ce qu’elle avait anéanti,
et mettait sur le lit de Procruste l’homme et la nature, afin
d’en retrancher ce que la philosophie matérialiste ne pouvait
comprendre !



CHAPITRE XV

De la morale scientifique.

On a voulu tout démontrer, depuis que le goût des sciences
exactes s’est emparé des esprits ; et le calcul des probabilités
permettant de soumettre l’incertain même à des règles,
l’on s’est flatté de résoudre mathématiquement toutes les
difficultés que présentaient les questions les plus délicates,
et de faire ainsi régner l’algèbre sur l’univers. Des philosophes,
en Allemagne, ont aussi prétendu donner à la
morale les avantages d’une science rigoureusement prouvée
dans ses principes comme dans ses conséquences, et qui
n’admet ni objection ni exception, dès qu’on en adopte la
première base. Kant et Fichte ont essayé ce travail métaphysique,
et Schleiermacher, le traducteur de Platon,
et l’auteur de plusieurs discours sur la religion, dont nous
parlerons dans la section suivante, a publié un livre très
profond sur l’examen des diverses morales, considérées
comme science. Il voudrait en trouver une dont tous les
raisonnements fussent parfaitement enchaînés, dont le
principe contînt toutes les conséquences, et dont chaque
conséquence fît reparaître le principe ; mais, jusqu’à présent,
il ne semble pas que ce but puisse être atteint.

Les anciens ont aussi voulu faire une science de la morale,
mais ils comprenaient dans cette science les lois et le gouvernement ;
en effet, il est impossible de fixer d’avance tous
les devoirs de la vie, quand on ignore ce que la législation
et les mœurs du pays où l’on est peuvent exiger ; c’est
d’après ce point de vue que Platon a imaginé sa république.
L’homme entier y est considéré sous le rapport de la religion,
de la politique et de la morale ; mais, comme cette
république ne saurait exister, on ne peut concevoir comment,
au milieu des abus de la société humaine, un code de
morale, quel qu’il fût, pourrait se passer de l’interprétation
habituelle de la conscience. Les philosophes recherchent la
forme scientifique en toutes choses ; on dirait qu’ils se flattent
d’enchaîner ainsi l’avenir, et de se soustraire entièrement
au joug des circonstances ; mais ce qui nous en affranchit,
c’est notre âme, c’est la sincérité de notre amour intime
pour la vertu. La science de la morale n’enseigne pas plus
à être un honnête homme, dans toute la magnificence de
ce mot, que la géométrie à dessiner, ni la poétique à trouver
des fictions heureuses.

Kant, qui avait reconnu la nécessité du sentiment dans
les vérités métaphysiques, a voulu s’en passer dans la
morale, et il n’a jamais pu établir, d’une manière incontestable,
qu’un grand fait du cœur humain, c’est que la
morale a le devoir et non l’intérêt pour base ; mais, pour
connaître le devoir, il faut en appeler à sa conscience et à
la religion. Kant, en écartant la religion des motifs de la
morale, ne pouvait voir dans la conscience qu’un juge, et
non une voix divine ; aussi n’a-t-il cessé de présenter à ce
juge des questions épineuses ; les solutions qu’il en a données,
et qu’il croyait évidentes, n’en ont pas moins été
attaquées de mille manières ; car ce n’est jamais que par le
sentiment qu’on arrive à l’unanimité d’opinion parmi les
hommes.

Quelques philosophes allemands ayant reconnu l’impossibilité
de rédiger en lois toutes les affections qui composent
notre être, et de faire une science, pour ainsi dire, de tous
les mouvements du cœur, se sont contentés d’affirmer que
la morale consistait dans l’harmonie avec soi-même. Sans
doute, quand on n’a pas de remords, il est probable qu’on
n’est pas criminel, et, quand même on commettrait des
fautes d’après l’opinion des autres, si d’après la sienne on a
fait son devoir, on n’est pas coupable ; mais il ne faut pas
se fier cependant à ce contentement de soi-même, qui
semble devoir être la meilleure preuve de la vertu. Il y a
des hommes qui sont parvenus à prendre leur orgueil pour
de la conscience ; le fanatisme est, pour d’autres, un mobile
désintéressé qui justifie tout à leurs propres yeux : enfin
l’habitude du crime donne à de certains caractères un genre
de force qui les affranchit du repentir, au moins tant qu’ils
ne sont pas atteints par l’infortune.

Il ne s’ensuit pas de cette impossibilité de trouver une
science de la morale, ou des signes universels auxquels on
puisse reconnaître si ses prétextes sont observés, qu’il n’y
ait pas des devoirs positifs qui doivent nous servir de
guides ; mais comme il y a dans la destinée de l’homme
nécessité et liberté, il faut que dans sa conduite il y ait aussi
l’inspiration et la règle ; rien de ce qui tient à la vertu ne
peut être ni tout à fait arbitraire, ni tout à fait fixé : aussi,
l’une des merveilles de la religion est-elle de réunir au
même degré l’élan de l’amour et la soumission à la loi ;
le cœur de l’homme est ainsi tout à la fois satisfait et
dirigé.

Je ne rendrai point compte ici de tous les systèmes de
morale scientifique qui ont été publiés en Allemagne ; il en
est de tellement subtils, que, bien qu’ils traitent de notre
propre nature, on ne sait sur quoi s’appuyer pour les concevoir.
Les philosophes français ont rendu la morale singulièrement
aride, en rapportant tout à l’intérêt personnel.
Quelques métaphysiciens allemands sont arrivés au même
résultat, en fondant néanmoins toute leur doctrine sur les
sacrifices. Ni les systèmes matérialistes, ni les systèmes
abstraits ne peuvent donner une idée complète de la vertu.



CHAPITRE XVI

Jacobi.

Il est difficile de rencontrer, dans aucun pays, un homme
de lettres d’une nature plus distinguée que celle de Jacobi ;
avec tous les avantages de la figure et de la fortune, il s’est
voué depuis sa jeunesse, depuis quarante années, à la méditation.
La philosophie est d’ordinaire une consolation ou un
asile ; mais celui qui la choisit, quand toutes les circonstances
lui promettent de grands succès dans le monde, n’en
est que plus digne de respect. Entraîné par son caractère à
reconnaître la puissance du sentiment, Jacobi s’est occupé
des idées abstraites, surtout pour montrer leur insuffisance.
Ses écrits sur la métaphysique sont très estimés en Allemagne ;
cependant c’est surtout comme grand moraliste
que sa réputation est universelle.

Il a combattu le premier la morale fondée sur l’intérêt,
et, donnant pour principe à la sienne le sentiment religieux,
considéré philosophiquement, il s’est fait une doctrine distincte
de celle de Kant, qui rapporte tout à l’inflexible loi
du devoir, et de celle des nouveaux métaphysiciens qui
cherchent, comme je viens de le dire, le moyen d’appliquer
la rigueur scientifique à la théorie de la vertu.

Schiller, dans une épigramme contre le système de Kant
en morale, dit : « Je trouve du plaisir à servir mes amis ; il
m’est agréable d’accomplir mes devoirs : cela m’inquiète,
car alors je ne suis pas vertueux ». Cette plaisanterie porte
avec elle un sens profond ; car, quoique le bonheur ne doive
jamais être le but de l’accomplissement du devoir, néanmoins
la satisfaction intérieure qu’il nous cause est précisément
ce qu’on peut appeler la béatitude de la vertu : ce mot
de béatitude a perdu quelque chose de sa dignité ; mais il
faut pourtant revenir à s’en servir, car on a besoin d’exprimer
le genre d’impressions qui fait sacrifier le bonheur, ou
du moins le plaisir, à un état de l’âme plus doux et plus
pur.

En effet, si le sentiment ne seconde pas la morale, comment
se ferait-elle obéir ? comment unir ensemble, si ce n’est par le
sentiment, la raison et la volonté, lorsque cette volonté doit
faire plier nos passions ? Un penseur allemand a dit qu’il n’y
avait d’autre philosophie que la religion chrétienne, et ce n’est
certainement pas pour exclure la philosophie qu’il s’est
exprimé ainsi, c’est parce qu’il était convaincu que les
idées les plus hautes et les plus profondes conduisaient à
découvrir l’accord singulier de cette religion avec la nature
de l’homme. Entre ces deux classes de moralistes, celle qui,
comme Kant et d’autres plus abstraits encore, veut rapporter
toutes les actions de la morale à des préceptes immuables,
et celle qui, comme Jacobi, proclame qu’il faut tout abandonner
à la décision du sentiment, le christianisme semble
indiquer le point merveilleux où la loi positive n’exclut pas
l’inspiration du cœur, ni cette inspiration la loi positive.

Jacobi, qui a tant de raisons de se confier dans la pureté
de sa conscience, a eu tort de poser en principe qu’on doit
s’en remettre entièrement à ce que le mouvement de l’âme
peut nous conseiller ; la sécheresse de quelques écrivains
intolérants, qui n’admettent ni modification ni indulgence
dans l’application de quelques préceptes, a jeté Jacobi dans
l’excès contraire.

Quand les moralistes français sont sévères, ils le sont à un
degré qui tue le caractère individuel dans l’homme ; il est
dans l’esprit de la nation d’aimer en tout l’autorité. Les philosophes
allemands, et Jacobi principalement, respectent ce
qui constitue l’existence particulière de chaque être, et jugent
les actions à leur source, c’est-à-dire d’après l’impulsion
bonne ou mauvaise qui les a causées. Il y a mille
moyens d’être un très mauvais homme, sans blesser aucune
loi reçue, comme on peut faire une détestable tragédie, en
observant toutes les règles et toutes les convenances théâtrales.
Quand l’âme n’a pas l’élan naturel, elle voudrait savoir
ce qu’on doit dire et ce qu’on doit faire dans chaque
circonstance, afin d’être quitte envers elle-même et envers
les autres, en se soumettant à ce qui est ordonné. La loi,
cependant, ne peut apprendre en morale, comme en poésie,
que ce qu’il ne faut pas faire ; mais en toutes choses, ce
qui est bon et sublime ne nous est révélé que par la divinité
de notre cœur.

L’utilité publique, telle que je l’ai développée dans les
chapitres précédents, pourrait conduire à être immoral par
moralité. Dans les rapports privés, au contraire, il peut
arriver quelquefois qu’une conduite parfaite selon le monde
vienne d’un mauvais principe, c’est-à-dire qu’elle tienne à
quelque chose d’aride, de haineux et d’impitoyable. Les
passions naturelles et les talents supérieurs déplaisent à ces
personnes qu’on honore trop facilement du nom de sévères :
elles se saisissent de leur moralité, qu’elles disent venir de
Dieu, comme un ennemi prendrait l’épée du père pour en
frapper les enfants.

Cependant, l’aversion de Jacobi contre l’inflexible rigueur
de la loi le fait aller trop loin pour s’en affranchir. « Oui,
dit-il, je mentirais comme Desdemona mourante[17] ; je
tromperais comme Oreste, quand il voulait mourir à la
place de Pylade, j’assassinerais comme Timoléon ; je serais
parjure comme Épaminondas et comme Jean de Witt ;
je me déterminerais au suicide comme Caton ; je serais sacrilège
comme David ; car j’ai la certitude en moi-même qu’en
pardonnant à ces fautes selon la lettre l’homme exerce le
droit souverain que la majesté de son être lui confère ; il
appose le sceau de sa dignité, le sceau de sa divine nature,
sur la grâce qu’il accorde.

[17] Desdemona, afin de sauver à son époux la honte et le danger
du forfait qu’il vient de commettre, déclare, en mourant, que c’est
elle qui s’est tuée.



« Si vous voulez établir un système universel et rigoureusement
scientifique, il faut que vous soumettiez la conscience
à ce système qui a pétrifié la vie : cette conscience
doit devenir sourde, muette et insensible ; il faut arracher
jusqu’aux moindres restes de sa racine, c’est-à-dire du cœur
de l’homme. Oui, aussi vrai que vos formules métaphysiques
vous tiennent lieu d’Apollon et des Muses, ce n’est
qu’en faisant taire votre cœur que vous pourrez vous conformer
implicitement aux lois sans exception, et que vous
adopterez l’obéissance raide et servile qu’elles demandent :
alors la conscience ne servira qu’à vous enseigner, comme
un professeur dans la chaire, ce qui est vrai au dehors de
vous ; et ce fanal intérieur ne sera bientôt plus qu’une main
de bois qui, sur les grands chemins, indique la route aux
voyageurs ».

Jacobi est si bien guidé par ses propres sentiments, qu’il
n’a peut-être pas assez réfléchi aux conséquences de cette
morale pour le commun des hommes. Car, que répondre à
ceux qui prétendraient, en s’écartant du devoir, qu’ils
obéissent aux mouvements de leur conscience ? Sans doute
on pourra découvrir qu’ils sont hypocrites en parlant ainsi ;
mais on leur a fourni l’argument qui peut servir à les
justifier, quoi qu’ils fassent ; et c’est beaucoup pour les
hommes d’avoir des phrases à dire en faveur de leur conduite :
ils s’en servent d’abord pour tromper les autres, et
finissent par se tromper eux-mêmes.

Dira-t-on que cette doctrine indépendante ne peut convenir
qu’aux caractères vraiment vertueux ? Il ne doit point
y avoir de privilèges même pour la vertu ; car du moment
qu’elle en désire, il est probable qu’elle n’en mérite plus.
Une égalité sublime règne dans l’empire du devoir, et il
se passe quelque chose au fond du cœur humain, qui donne
à chaque homme, quand il le veut sincèrement, le moyen
d’accomplir tout ce que l’enthousiasme inspire, sans sortir
des bornes de la loi chrétienne, qui est aussi l’œuvre d’un
saint enthousiasme.

La doctrine de Kant peut être, en effet, considérée comme
trop sèche, parce qu’il n’y donne pas assez d’influence à la
religion ; mais il ne faut pas s’étonner qu’il ait été porté à
ne pas faire du sentiment la base de sa morale, dans un temps
où il s’était répandu, en Allemagne surtout, une affectation
de sensibilité qui affaiblissait nécessairement le ressort des
esprits et des caractères. Un génie tel que celui de Kant devait
avoir pour but de retremper les âmes.

Les moralistes allemands de la nouvelle école, si purs
dans leurs sentiments, à quelques systèmes abstraits qu’ils
s’abandonnent, peuvent être divisés en trois classes : ceux
qui, comme Kant et Fichte, ont voulu donner à la loi du
devoir une théorie scientifique et une application inflexible ;
ceux, à la tête desquels Jacobi doit être placé, qui prennent
le sentiment religieux et la conscience naturelle pour
guides, et ceux qui, faisant de la révélation la base de leur
croyance, veulent réunir le sentiment et le devoir, et cherchent
à les lier ensemble par une interprétation philosophique.
Ces trois classes de moralistes attaquent tous également
la morale fondée sur l’intérêt personnel. Elle n’a
presque plus de partisans en Allemagne ; on peut y faire
le mal, mais du moins on y laisse intacte la théorie du
bien.



CHAPITRE XVII

De Woldemar.

Le roman de Woldemar est l’ouvrage du même philosophe
Jacobi dont j’ai parlé dans le chapitre précédent. Cet
ouvrage renferme des discussions philosophiques, dans lesquelles
les systèmes de morale que professaient les écrivains
français sont vivement attaqués, et la doctrine de
Jacobi y est développée avec une admirable éloquence. Sous
ce rapport, Woldemar est un très beau livre ; mais, comme
roman, je n’en aime ni la marche ni le but.

L’auteur qui, comme philosophe, rapporte toute la destinée
humaine au sentiment, peint, ce me semble, dans son
ouvrage, la sensibilité autrement qu’elle n’est en effet. Une
délicatesse exagérée, ou plutôt une façon bizarre de concevoir
le cœur humain, peut intéresser en théorie, mais non
quand on la met en action, et qu’on en veut faire ainsi
quelque chose de réel.

Woldemar ressent une amitié vive pour une personne qui
ne veut pas l’épouser, quoiqu’elle partage son sentiment. Il
se marie avec une femme qu’il n’aime pas, parce qu’il croit
trouver en elle un caractère soumis et doux, qui convient
au mariage. A peine l’a-t-il épousée, qu’il est au moment
de se livrer à l’amour qu’il éprouve pour l’autre. Celle qui
n’a pas voulu s’unir à lui l’aime toujours, mais elle est
révoltée de l’idée qu’il puisse avoir de l’amour pour elle ; et
cependant elle veut vivre auprès de lui, soigner ses enfants,
traiter sa femme en sœur, et ne connaître les affections de
la nature que par la sympathie de l’amitié. C’est ainsi
qu’une pièce de Gœthe, assez vantée, Stella, finit par la
résolution que prennent deux femmes qui ont des liens
sacrés avec le même homme, de vivre chez lui toutes deux
en bonne intelligence. De telles inventions ne réussissent
en Allemagne que parce qu’il y a souvent dans ce pays plus
d’imagination que de sensibilité. Les âmes du Midi n’entendraient
rien à cet héroïsme de sentiment : la passion est
dévouée, mais jalouse ; et la prétendue délicatesse qui
sacrifie l’amour à l’amitié, sans que le devoir le commande,
n’est que de la froideur maniérée.

C’est un système tout factice que ces générosités aux dépens
de l’amour. Il ne faut admettre ni tolérance, ni partage,
dans un sentiment qui n’est sublime que parce qu’il
est, comme la maternité, comme la tendresse filiale, exclusif
et tout-puissant. On ne doit pas se mettre par son choix
dans une situation où la morale et la sensibilité ne sont pas
d’accord ; car ce qui est involontaire est si beau, qu’il est
affreux d’être condamné à se commander toutes ses actions,
et à vivre avec soi-même comme avec sa victime.

Ce n’est assurément ni par hypocrisie, ni par sécheresse
d’âme, qu’un génie bon et vrai a imaginé, dans le roman
de Woldemar, des situations où chaque personnage immole
le sentiment par le sentiment, et cherche avec soin une
raison de ne pas aimer ce qu’il aime. Mais Jacobi, ayant
éprouvé dès sa jeunesse un vif penchant pour tous les
genres d’enthousiasme, a cherché dans les liens du cœur
une mysticité romanesque très ingénieusement exprimée,
mais peu naturelle.

Il me semble que Jacobi entend moins bien l’amour que
la religion, parce qu’il veut trop les confondre ; il n’est pas
vrai que l’amour puisse, comme la religion, trouver tout son
bonheur dans l’abnégation du bonheur même. L’on altère
l’idée qu’on doit avoir de la vertu, quand on la fait consister
dans une exaltation sans but, et dans des sacrifices sans
nécessité. Tous les personnages du roman de Jacobi luttent
sans cesse de générosité aux dépens de l’amour ; non seulement
cela n’arrive guère dans la vie, mais cela n’est pas
même beau, quand la vertu ne l’exige pas ; car les sentiments
forts et passionnés honorent la nature humaine, et la
religion n’est si imposante que parce qu’elle peut triompher
de tels sentiments. Aurait-il fallu que Dieu même daignât
parler à notre cœur, s’il n’y avait trouvé que des affections
débonnaires auxquelles il fût si facile de renoncer ?



CHAPITRE XVIII

De la disposition romanesque dans les affections du cœur.

Les philosophes anglais ont fondé, comme nous l’avons
dit, la vertu sur le sentiment, ou plutôt sur le sens moral ;
mais ce système n’a nul rapport avec la moralité sentimentale
dont il est ici question ; cette moralité, dont le nom et
l’idée n’existent guère qu’en Allemagne, n’a rien de philosophique ;
elle fait seulement un devoir de la sensibilité, et
porte à mésestimer ceux qui n’en ont pas.

Sans doute la puissance d’aimer tient de très près à la
morale et à la religion ; il se peut donc que notre répugnance
pour les âmes froides et dures soit un instinct sublime,
un instinct qui nous avertit que de tels êtres, alors
même que leur conduite est estimable, agissent mécaniquement
ou par calcul, mais sans qu’il puisse jamais exister
entre eux et nous aucune sympathie. En Allemagne, où
l’on veut réduire en préceptes toutes les impressions, on a
considéré comme immoral ce qui n’était pas sensible et
même romanesque. Werther avait tellement mis en vogue
les sentiments exaltés, que presque personne n’eût osé se
montrer sec et froid, quand même on aurait eu ce caractère
naturellement. De là cet enthousiasme obligé pour la
lune, les forêts, la campagne et la solitude ; de là ces maux
de nerfs, ces sons de voix maniérés, ces regards qui veulent
être vus, tout cet appareil enfin de la sensibilité, que
dédaignent les âmes fortes et sincères.

L’auteur de Werther s’est moqué le premier de ces affectations ;
néanmoins, comme il faut qu’il y ait en tout pays
des ridicules, peut-être vaut-il mieux qu’ils consistent dans
l’exagération un peu niaise de ce qui est bon, que dans
l’élégante prétention à ce qui est mal. Le désir du succès
étant invincible dans les hommes, et encore plus dans les
femmes, les prétentions de la médiocrité sont un signe certain
du goût dominant à telle époque et dans telle société ;
les mêmes personnes qui se faisaient sentimentales en
Allemagne, se seraient montrées ailleurs légères et dédaigneuses.

L’extrême susceptibilité du caractère des Allemands est
une des grandes causes de l’importance qu’ils attachent
aux moindres nuances du sentiment, et cette susceptibilité
tient souvent à la vérité des affections. Il est aisé d’être
ferme quand on n’est pas sensible : la seule qualité nécessaire
alors, c’est le courage ; car il faut que la sévérité bien
ordonnée commence par soi-même ; mais quand les preuves
d’intérêt que les autres nous refusent ou nous donnent influent
puissamment sur le bonheur, il est impossible que
l’on n’ait pas mille fois plus d’irritabilité dans le cœur que
ceux qui exploitent leurs amis comme un domaine, en
cherchant seulement à les rendre profitables.

Toutefois il faut se garder de ces codes de sentiments, si
subtils et si nuancés, que beaucoup d’écrivains allemands
ont multipliés de tant de manières, et dont leurs romans
sont remplis. Les Allemands, il faut en convenir, ne sont
pas toujours parfaitement naturels. Certains de leur loyauté,
de leur sincérité dans tous les rapports réels de la vie, ils
sont tentés de regarder l’affectation du beau comme un culte
envers le bon, et de se permettre quelquefois en ce genre
des exagérations qui gâtent tout.

Cette émulation de sensibilité entre quelques femmes et
quelques écrivains d’Allemagne, serait, dans le fond, assez
innocente, si le ridicule qu’on donne à l’affectation ne jetait
pas toujours une sorte de défaveur sur la sincérité même.
Les hommes froids et égoïstes trouvent un plaisir particulier
à se moquer des attachements passionnés, et voudraient
faire passer pour factice tout ce qu’ils n’éprouvent pas. Il y
a même des personnes vraiment sensibles que l’exagération
doucereuse affadit sur leurs propres impressions, et qu’on
blase sur le sentiment, comme on pourrait les blaser sur la
religion par les sermons ennuyeux et les pratiques superstitieuses.

On a tort d’appliquer les idées positives que nous avons
sur le bien et le mal aux délicatesses de la sensibilité. Accuser
tel ou tel caractère de ce qui lui manque à cet égard,
c’est comme faire un crime de n’être pas poète. La susceptibilité
naturelle à ceux qui pensent plus qu’ils n’agissent,
peut les rendre injustes envers les personnes d’une autre
nature. Il faut de l’imagination pour deviner tout ce que le
cœur peut faire souffrir, et les meilleures gens du monde
sont souvent lourds et stupides à cet égard : ils vont à travers
les sentiments, comme s’ils marchaient sur des fleurs,
en s’étonnant de les flétrir. N’y a-t-il pas des hommes qui
n’admirent pas Raphaël, qui entendent la musique sans
émotion, à qui l’Océan et les cieux ne paraissent que monotones ?
Comment donc comprendraient-ils les orages de
l’âme ?

Les caractères même les plus sensibles ne sont-ils pas
quelquefois découragés dans leurs espérances ? ne peuvent-ils
pas être saisis par une sorte de sécheresse intérieure,
comme si la Divinité se retirait d’eux ? Ils n’en restent pas
moins fidèles à leurs affections ; mais il n’y a plus de parfums
dans le temple, plus de musique dans le sanctuaire,
plus d’émotion dans le cœur. Souvent aussi le malheur
commande de faire taire en soi-même cette voix du sentiment,
harmonieuse ou déchirante, selon qu’elle s’accorde
ou non avec la destinée. Il est donc impossible de faire un devoir
de la sensibilité, car ceux qui l’éprouvent en souffrent
assez pour avoir souvent le droit et le désir de la réprimer.

Les nations ardentes ne parlent de la sensibilité qu’avec
terreur ; les nations paisibles et rêveuses croient pouvoir
l’encourager sans crainte. Au reste, l’on n’a peut-être jamais
écrit sur ce sujet avec une vérité parfaite, car chacun veut
se faire honneur de ce qu’il éprouve ou de ce qu’il inspire.
Les femmes cherchent à s’arranger comme un roman, et
les hommes comme une histoire ; mais le cœur humain est
encore bien loin d’être pénétré dans ses relations les plus
intimes. Une fois peut-être quelqu’un dira sincèrement tout
ce qu’il a senti, et l’on sera tout étonné d’apprendre que la
plupart des maximes et des observations sont erronées, et
qu’il y a une âme inconnue dans le fond de celle qu’on raconte.



CHAPITRE XIX

De l’amour dans le mariage.

C’est dans le mariage que la sensibilité est un devoir :
dans toute autre relation, la vertu peut suffire ; mais dans
celle où les destinées sont entrelacées, où la même impulsion
sert, pour ainsi dire, aux battements de deux cœurs, il
semble qu’une affection profonde est presque un lien nécessaire.
La légèreté des mœurs a introduit tant de chagrins
entre les époux, que les moralistes du dernier siècle s’étaient
accoutumés à rapporter toutes les jouissances du cœur à
l’amour paternel et maternel, et finissaient presque par ne
considérer le mariage que comme la condition requise pour
jouir du bonheur d’avoir des enfants. Cela est faux en morale,
et plus faux encore en bonheur.

Il est si aisé d’être bon pour ses enfants, qu’on ne doit
pas en faire un grand mérite. Dans leurs premières années,
ils ne peuvent avoir de volonté que celle de leurs parents ;
et dès qu’ils arrivent à la jeunesse, ils existent par eux-mêmes.
Justice et bonté composent les principaux devoirs
d’une relation que la nature rend si facile. Il n’en est point
ainsi des rapports avec cette moitié de nous, qui peut trouver
du bonheur ou du malheur dans les moindres de nos
actions, de nos regards et de nos pensées. C’est là seulement
que la moralité peut s’exercer tout entière : c’est aussi là
qu’est la véritable source de la félicité.

Un ami du même âge, auprès duquel vous devez vivre et
mourir ; un ami dont tous les intérêts sont les vôtres, dont
toutes les perspectives sont en commun avec vous, y compris
celle de la tombe : voilà le sentiment qui contient tout
le sort. Quelquefois, il est vrai, vos enfants, et plus souvent
encore vos parents, deviennent vos compagnons dans la
vie ; mais cette rare et sublime jouissance est combattue par
les lois de la nature, tandis que l’association du mariage est
d’accord avec toute l’existence humaine.

D’où vient donc que cette association si sainte est si souvent
profanée ? J’oserai le dire, c’est à l’inégalité singulière
que l’opinion de la société met entre les devoirs des deux
époux qu’il faut s’en prendre. Le christianisme a tiré les
femmes d’un état qui ressemblait à l’esclavage. L’égalité
devant Dieu étant la base de cette admirable religion, elle
tend à maintenir l’égalité des droits sur la terre ; la justice
divine, la seule parfaite, n’admet aucun genre de privilèges,
et celui de la force moins qu’aucun autre. Cependant, il est
resté de l’esclavage des femmes des préjugés qui, se combinant
avec la grande liberté que la société leur laisse, ont
amené beaucoup de maux.

On a raison d’exclure les femmes des affaires politiques
et civiles ; rien n’est plus opposé à leur vocation naturelle
que tout ce qui leur donnerait des rapports de rivalité avec
les hommes, et la gloire elle-même ne saurait être pour
une femme qu’un deuil éclatant du bonheur. Mais si la destinée
des femmes doit consister dans un acte continuel de
dévouement à l’amour conjugal, la récompense de ce dévouement,
c’est la scrupuleuse fidélité de celui qui en est
l’objet.

La religion ne fait aucune différence entre les devoirs des
deux époux, mais le monde en établit une grande ; et de
cette différence naît la ruse dans les femmes, et le ressentiment
dans les hommes. Quel est le cœur qui peut se donner
tout entier, sans vouloir un autre cœur aussi tout entier ?
Qui donc accepte de bonne foi l’amitié pour prix de l’amour ?
qui promet sincèrement la constance à qui ne veut pas être
fidèle ? Sans doute la religion peut l’exiger, car elle seule a
le secret de cette contrée mystérieuse où les sacrifices sont
des jouissances ; mais qu’il est injuste, l’échange que
l’homme se propose de faire subir à sa compagne !

« Je vous aimerai, dit-il, avec passion deux ou trois ans,
et puis, au bout de ce temps, je vous parlerai raison ». Et
ce qu’ils appellent raison, c’est le désenchantement de la
vie. « Je montrerai dans ma maison de la froideur et de
l’ennui ; je tâcherai de plaire ailleurs : mais vous qui avez
d’ordinaire plus d’imagination et de sensibilité que moi,
vous qui n’avez ni carrière ni distraction, tandis que le
monde m’en offre de toute espèce ; vous qui n’existez que
pour moi, tandis que j’ai mille autres pensées, vous serez
satisfaite de l’affection subordonnée, glacée, partagée, qu’il
me convient de vous accorder, et vous dédaignerez tous les
hommages qui exprimeraient des sentiments plus exaltés et
plus tendres ».

Quel injuste traité ! tous les sentiments humains s’y refusent.
Il existe un contraste singulier entre les formes de
respect envers les femmes, que l’esprit chevaleresque a
introduites en Europe, et la tyrannique liberté que les hommes
se sont adjugée. Ce contraste produit tous les malheurs
du sentiment, les attachements illégitimes, la perfidie,
l’abandon et le désespoir. Les nations germaniques ont été
moins atteintes que les autres par ces funestes effets ; mais
elles doivent craindre à cet égard l’influence qu’exerce à la
longue la civilisation moderne. Il vaut mieux renfermer les
femmes comme des esclaves, ne point exciter leur esprit ni
leur imagination, que de les lancer au milieu du monde, et
de développer toutes leurs facultés, pour leur refuser ensuite
le bonheur que ces facultés leur rendent nécessaire.

Il y a dans un mariage malheureux une force de douleur
qui dépasse toutes les autres peines de ce monde. L’âme
entière d’une femme repose sur l’attachement conjugal :
lutter seul contre le sort, s’avancer vers le cercueil sans
qu’un ami vous soutienne, sans qu’un ami vous regrette,
c’est un isolement dont les déserts de l’Arabie ne donnent
qu’une faible idée ; et quand tout le trésor de vos jeunes
années a été donné en vain, quand vous n’espérez plus
pour la fin de la vie le reflet de ces premiers rayons, quand
le crépuscule n’a plus rien qui rappelle l’aurore, et qu’il est
pâle et décoloré comme un spectre livide, avant-coureur de
la nuit, votre cœur se révolte, il vous semble qu’on vous a
privée des dons de Dieu sur la terre ; et si vous aimez encore
celui qui vous traite en esclave, puisqu’il ne vous appartient
pas et qu’il dispose de vous, le désespoir s’empare de toutes
les facultés, et la conscience elle-même se trouble à force
de malheur.

Les femmes pourraient adresser à l’époux qui traite légèrement
leur destinée, ces deux vers d’une fable :


Oui, c’est un jeu pour vous,

Mais c’est la mort pour nous.



Et tant qu’il ne se fera pas dans les idées une révolution
quelconque, qui change l’opinion des hommes sur la constance
que leur impose le lien du mariage, il y aura toujours
guerre entre les deux sexes, guerre secrète, éternelle,
rusée, perfide, et dont la moralité de tous les deux souffrira.

En Allemagne, il n’y a guère dans le mariage d’inégalité
entre les deux sexes ; mais c’est parce que les femmes brisent
aussi souvent que les hommes les nœuds les plus saints.
La facilité du divorce introduit dans les rapports de famille
une sorte d’anarchie qui ne laisse rien subsister dans sa
vérité ni dans sa force. Il vaut encore mieux, pour maintenir
quelque chose de sacré sur la terre, qu’il y ait dans le
mariage une esclave que deux esprits forts.

La pureté de l’âme et de la conduite est la première
gloire d’une femme. Quel être dégradé ne serait-elle pas
sans l’une et sans l’autre ! Mais le bonheur général et la
dignité de l’espèce humaine ne gagneraient pas moins peut-être
à la fidélité de l’homme dans le mariage. En effet, qu’y
a-t-il de plus beau dans l’ordre moral qu’un jeune homme
qui respecte cet auguste lien ? L’opinion ne l’exige pas de
lui, la société le laisse libre ; une sorte de plaisanterie barbare
s’attacherait à flétrir jusqu’aux plaintes du cœur qu’il
aurait brisé, car le blâme se tourne facilement contre les
victimes. Il est donc le maître, mais il s’impose des devoirs ;
nul inconvénient ne peut résulter pour lui de ses fautes ;
mais il craint le mal qu’il peut faire à celle qui s’est confiée
à son cœur, et la générosité l’enchaîne d’autant plus que la
société le dégage.

La fidélité est commandée aux femmes par mille considérations
diverses ; elles peuvent redouter les périls et les
humiliations, suites inévitables d’une erreur ; la voix de la
conscience est la seule qui se fasse entendre à l’homme ; il
sait qu’il fait souffrir, il sait qu’il flétrit par l’inconstance un
sentiment qui doit se prolonger jusqu’à la mort et se renouveler
dans le ciel : seul avec lui-même, seul au milieu des
séductions de tous les genres, il reste pur comme un ange ;
car, si les anges n’ont pas été représentés sous des traits de
femme, c’est parce que l’union de la force avec la pureté est
plus belle et plus céleste encore que la modestie même la
plus parfaite dans un être faible.

L’imagination, quand elle n’a pas le souvenir pour frein,
détache de ce qu’on possède, embellit ce qu’on craint de ne
pas obtenir, et fait du sentiment une difficulté vaincue :
mais, de même que dans les arts, les difficultés vaincues
n’exigent point de vrai génie. Dans le sentiment, il faut de
la sécurité pour éprouver ces affections, gage de l’éternité,
puisqu’elles nous donnent seules l’idée de ce qui ne saurait
finir.

Le jeune homme fidèle semble chaque jour préférer de
nouveau celle qu’il aime ; la nature lui a donné une indépendance
sans bornes, et de longtemps du moins il ne saurait
prévoir les jours mauvais de la vie : son cheval peut le
porter au bout du monde ; la guerre, dont il est épris,
l’affranchit au moins momentanément des relations domestiques,
et semble réduire tout l’intérêt de l’existence à la
victoire ou à la mort. La terre lui appartient, tous les plaisirs
lui sont offerts, nulle fatigue ne l’effraie, nulle association
intime ne lui est nécessaire ; il serre la main d’un compagnon
d’armes, et le lien qu’il lui faut est formé. Un temps
viendra sans doute où la destinée lui révélera ses terribles
secrets ; mais il ne peut encore s’en douter. Chaque fois
qu’une nouvelle génération entre en possession de son
domaine, ne croit-elle pas que tous les malheurs de ses
devanciers sont venus de leur faiblesse ? ne se persuade-t-elle
pas qu’ils sont nés tremblants et débiles, comme on les
voit maintenant ? Eh bien ! du sein même de tant d’illusions,
qu’il est vertueux et sensible, celui qui veut se vouer au
long amour, lien de cette vie avec l’autre ! Ah ! qu’un regard
fier et mâle est beau, lorsqu’en même temps il est modeste
et pur ! On y voit passer un rayon de cette pudeur, qui peut
se détacher de la couronne des vierges saintes, pour parer
même un front guerrier.

Si le jeune homme veut partager avec un seul objet les
jours brillants de sa jeunesse, il trouvera sans doute parmi
ses contemporains des railleurs qui prononceront sur lui
ce grand mot de duperie, la terreur des enfants du siècle.
Mais est-il dupe, le seul qui sera vraiment aimé ? car les
angoisses ou les jouissances de l’amour-propre forment tout
le tissu des affections frivoles et mensongères. Est-il dupe,
celui qui ne s’amuse pas à tromper pour être à son tour
plus trompé, plus déchiré peut-être que sa victime ? est-il
dupe, enfin, celui qui n’a pas cherché le bonheur dans les
misérables combinaisons de la vanité, mais dans les éternelles
beautés de la nature, qui parlent toutes de constance,
de durée et de profondeur ?

Non, Dieu a créé l’homme le premier, comme la plus
noble des créatures, et la plus noble est celle qui a le plus
de devoirs. C’est un abus singulier de la prérogative d’une
supériorité naturelle, que de la faire servir à s’affranchir des
liens les plus sacrés, tandis que la vraie supériorité
consiste dans la force de l’âme ; et la force de l’âme, c’est
la vertu.



CHAPITRE XX

Des écrivains moralistes de l’ancienne école, en Allemagne.

Avant que l’école nouvelle eût fait naître, en Allemagne,
deux penchants qui semblent s’exclure, la métaphysique et
la poésie, la méthode scientifique et l’enthousiasme, il y
avait des écrivains qui méritaient une place honorable à
côté des moralistes anglais. Mendelssohn, Garve, Sulzer,
Engel, etc., ont écrit sur les sentiments et les devoirs avec
sensibilité, religion et candeur. On ne trouve point dans
leurs ouvrages cette ingénieuse connaissance du monde qui
caractérise les auteurs français, La Rochefoucauld, La
Bruyère, etc. Les moralistes allemands peignent la société
avec une certaine ignorance, intéressante d’abord, mais à la
fin monotone.

Garve est celui de tous qui a mis le plus d’importance à
bien parler de la bonne compagnie, de la mode, de la politesse,
etc. Il y a dans toute sa manière de s’exprimer à cet
égard, une très grande envie de se montrer un homme du
monde, de savoir la raison de tout, d’être avisé comme un
Français, et de juger avec bienveillance la cour et la ville ;
mais les idées communes qu’il proclame dans ses écrits sur
ces divers sujets, attestent qu’il n’en sait rien que par
ouï-dire, et n’a jamais observé tout ce que les rapports de
la société peuvent offrir d’aperçus fins et délicats.

Lorsque Garve parle de la vertu, il montre des lumières
pures et un esprit serein : il est surtout attachant et original
dans son traité de la Patience. Accablé par une maladie
cruelle, il sut la supporter avec un admirable courage ; et
tout ce qu’on a senti soi-même inspire des pensées neuves.

Mendelssohn, juif de naissance, s’était voué, du sein du
commerce, à l’étude des belles-lettres et de la philosophie,
sans renoncer en rien à la croyance ni aux rites de sa religion ;
admirateur sincère du Phédon, dont il fut le traducteur,
il en était resté aux idées et aux sentiments précurseurs
de Jésus-Christ ; nourri des Psaumes et de la Bible,
ses écrits conservent le caractère de la simplicité hébraïque.
Il se plaisait à rendre la morale sensible par des apologues,
à la manière orientale, et cette forme est sûrement celle
qui plaît davantage, en éloignant des préceptes le ton de la
réprimande.

Parmi ces apologues, j’en vais traduire un qui me paraît
remarquable. « Sous le gouvernement tyrannique des
Grecs, il fut une fois défendu aux Israélites, sous peine de
mort, de lire entre eux les lois divines. Rabbi Akiba, malgré
cette défense, tenait des assemblées où il faisait lecture
de cette loi. Pappus le sut et lui dit : Akiba, ne crains-tu
pas les menaces de ces cruels ? — Je veux te raconter une
fable, répondit le Rabbi. — Un renard se promenait sur le
bord d’un fleuve, et vit les poissons qui se rassemblaient
avec effroi dans le fond de la rivière. — D’où vient la terreur
qui vous agite ? dit le renard. — Les enfants des hommes,
répondirent les poissons, jettent leurs filets dans les
flots, afin de nous prendre, et nous tâchons de leur échapper. — Savez-vous
ce qu’il faut faire ? dit le renard ; venez
là, sur le rocher, où les hommes ne sauraient vous atteindre. — Se
peut-il, s’écrièrent les poissons, que tu sois le
renard, estimé le plus prudent entre les animaux ? tu serais
le plus ignorant de tous, si tu nous donnais sérieusement
un tel conseil. L’onde est pour nous l’élément de la vie ; et
nous est-il possible d’y renoncer, parce que des dangers
nous menacent ! — Pappus, l’application de cette fable est
facile : la doctrine religieuse est pour nous la source de tout
bien ; c’est par elle, c’est pour elle seule que nous existons ;
dût-on nous poursuivre dans son sein, nous ne voulons point
nous soustraire au péril en nous réfugiant dans la mort ».

La plupart des gens du monde ne conseillent pas mieux
que le renard : quand ils voient les âmes sensibles agitées
par les peines du cœur, ils leur proposent toujours de sortir
de l’air, où est l’orage, pour entrer dans le vide qui tue.

Engel, comme Mendelssohn, enseigne la morale d’une
manière dramatique. Ses fictions sont peu de chose ; mais
leur rapport avec l’âme est intime. Dans l’une, il peint un
vieillard devenu fou par l’ingratitude de son fils, et le sourire
du vieillard, pendant qu’on raconte son malheur, est
décrit avec une vérité déchirante. L’homme qui n’a plus la
conscience de lui-même fait peur, comme un corps qui
marcherait sans vie. « C’est un arbre, dit Engel, dont les
branches sont desséchées ; ses racines tiennent encore à la
terre, mais déjà son sommet est atteint par la mort ». Un
jeune homme, à l’aspect de ce malheureux, demande à son
père s’il est ici-bas une plus affreuse destinée que celle de
ce pauvre fou ? Toutes les souffrances qui tuent, toutes
celles dont notre propre raison est le témoin, ne lui semblent
rien à côté de cette déplorable ignorance de soi-même.
Le père laisse son fils développer tout ce que cette situation
a d’horrible ; puis, tout à coup il lui demande si celle du
criminel qui l’a causée n’est pas encore mille fois plus
redoutable ? La gradation des pensées est très bien soutenue
dans ce récit, et le tableau des angoisses de l’âme est assez
éloquemment représenté pour redoubler l’effroi que doit
causer la plus terrible de toutes, le remords.

J’ai cité ailleurs le passage de la Messiade où le poète
suppose que dans une planète éloignée, dont les habitants
étaient immortels, un ange venait apporter la nouvelle
qu’il existait une terre où les créatures humaines étaient sujettes
à la mort. Klopstock fait une peinture admirable de
l’étonnement de ces êtres, qui ignoraient la douleur de perdre
les objets de leur amour : Engel développe avec talent
une idée non moins frappante.

Un homme a vu périr ce qu’il avait de plus cher, sa
femme et sa fille. Un sentiment d’amertume et de révolte
contre la Providence s’est emparé de lui : un vieux ami
cherche à rouvrir son cœur à cette douleur profonde, mais
résignée, qui s’épanche dans le sein de Dieu ; il veut lui
montrer que la mort est la source de toutes les jouissances
morales de l’homme.

Y aurait-il des affections de père et de fils, si l’existence
des hommes n’était pas tout à la fois durable et passagère,
fixée par le sentiment, entraînée par le temps ? S’il n’y avait
plus de décadence dans le monde, il n’y aurait pas de progrès :
comment donc éprouverait-on la crainte et l’espérance ?
Enfin, dans chaque action, dans chaque sentiment, dans
chaque pensée, il y a la part de la mort. Et non seulement
dans le fait, mais aussi dans l’imagination même, les jouissances
et les chagrins qui tiennent à l’instabilité de la vie
sont inséparables. L’existence consiste tout entière dans
ces sentiments de confiance et d’anxiété, qui remplissent
l’âme errante entre le ciel et la terre, et le vivre n’a d’autre
mobile que le mourir.

Une femme effrayée par les orages du Midi, souhaitait
d’aller dans la zone glacée, où l’on n’entend jamais la foudre,
où l’on ne voit jamais les éclairs : — Nos plaintes sur
le sort sont un peu du même genre, dit Engel. — En effet,
il faut désenchanter la nature, pour en écarter les périls. Le
charme du monde semble tenir autant à la douleur qu’au
plaisir, à l’effroi qu’à l’espérance ; et l’on dirait que la destinée
humaine est ordonnée comme un drame, où la terreur
et la pitié sont nécessaires.

Ce n’est point, sans doute, assez de ces pensées pour cicatriser
les blessures du cœur ; tout ce qu’il éprouve lui
semble un renversement de la nature, et nul n’a souffert
sans croire qu’un grand désordre existait dans l’univers.
Mais quand un long espace de temps a permis de réfléchir,
on trouve quelque repos dans les considérations générales,
et l’on s’unit aux lois de l’univers, en se détachant de soi-même.

Les moralistes allemands de l’ancienne école sont, pour la
plupart, religieux et sensibles ; leur théorie de la vertu est
désintéressée ; ils n’admettent point cette doctrine de l’utilité,
qui conduirait, comme en Chine, à jeter les enfants dans
le fleuve, si la population devenait trop nombreuse. Leurs
ouvrages sont remplis d’idées philosophiques et d’affections
mélancoliques et tendres ; mais ce n’était point assez pour
lutter contre la morale égoïste, armée de l’ironie dédaigneuse.
Ce n’était point assez pour réfuter les sophismes
dont on s’était servi contre les principes les plus
vrais et les meilleurs. La sensibilité douce, et quelquefois
même timide, des anciens moralistes allemands, ne suffisait
pas pour combattre avec succès la dialectique habile et le
persiflage élégant qui, comme tous les mauvais sentiments,
ne respectent que la force. Des armes plus acérées sont nécessaires
pour combattre celles que le vice a forgées : c’est
donc avec raison que les philosophes de la nouvelle école
ont pensé qu’il fallait une doctrine plus sévère, plus énergique,
plus serrée dans ses arguments, pour triompher de
la dépravation du siècle.

Certainement tout ce qui est simple suffit à tout ce qui
est bon ; mais quand on vit dans un temps où l’on a tâché
de mettre l’esprit du côté de l’immoralité, il faut tâcher
d’avoir le génie pour défenseur de la vertu. Sans doute, il est
très indifférent d’être accusé de niaiserie quand on exprime
ce qu’on éprouve ; mais ce mot de niaiserie fait tant
de peur aux gens médiocres, qu’on doit, s’il est possible, les
préserver de son atteinte.

Les Allemands, craignant qu’on ne tourne leur loyauté en
ridicule, veulent quelquefois, quoique bien à contre-cœur,
s’essayer à l’immoralité, pour se donner un air brillant et
dégagé. Les nouveaux philosophes, en élevant leur style et
leurs conceptions à une grande hauteur, ont habilement
flatté l’amour-propre de leurs adeptes, et l’on doit les louer
de cet art innocent ; car les Allemands ont besoin de dédaigner
pour devenir les plus forts. Il y a trop de bonhomie
dans leur caractère, comme dans leur esprit ; ce sont les
seuls hommes, peut-être, auxquels on pût conseiller l’orgueil
comme un moyen de devenir meilleurs. On ne saurait
nier que les disciples de la nouvelle école n’aient un peu
trop suivi ce conseil ; mais ils n’en sont pas moins, à quelques
exceptions près, les écrivains les plus éclairés et les
plus courageux de leur pays.

— Quelle découverte ont-ils faite ? dira-t-on. — Nul doute
que ce qui était vrai en morale, il y a deux mille ans, ne
le soit encore ; mais, depuis deux mille ans, les raisonnements
de la bassesse et de la corruption se sont tellement
multipliés, que le philosophe homme de bien doit proportionner
ses efforts à cette progression funeste. Les idées
communes ne sauraient lutter contre l’immoralité systématique ;
il faut creuser plus avant, quand les veines extérieures
des métaux précieux sont épuisées. On a si souvent
vu, de nos jours, la faiblesse unie à beaucoup de vertu,
qu’on s’est accoutumé à croire qu’il y avait de l’énergie
dans l’immoralité. Les philosophes allemands, et gloire leur
en soit rendue, ont été les premiers, dans le dix-huitième
siècle, qui aient mis l’esprit fort du côté de la foi, le génie
du côté de la morale, et le caractère du côté du devoir.



CHAPITRE XXI

De l’ignorance et de la frivolité d’esprit, dans leurs rapports
avec la morale.

L’ignorance, telle qu’elle existait il y a quelques siècles,
respectait les lumières et désirait d’en acquérir ; l’ignorance
de notre temps est dédaigneuse, et cherche à tourner en
ridicule les travaux et les méditations des hommes éclairés.
L’esprit philosophique a répandu dans presque toutes les
classes une certaine facilité de raisonnement, qui sert à
décrier tout ce qu’il y a de grand et de sérieux dans la
nature humaine, et nous en sommes à cette époque de la
civilisation où toutes les belles choses de l’âme tombent en
poussière.

Quand les barbares du Nord s’emparèrent des plus fertiles
contrées de l’Europe, ils y apportèrent des vertus farouches
et mâles ; et, cherchant à se perfectionner eux-mêmes, ils
demandaient au Midi le soleil, les arts et les sciences. Mais
les barbares policés n’estiment que l’habileté dans les
affaires de ce monde, et ne s’instruisent que juste ce qu’il
faut pour se jouer par quelques phrases du recueillement de
toute une vie.

Ceux qui nient la perfectibilité de l’esprit humain prétendent
qu’en toutes choses les progrès et la décadence se
suivent tour à tour, et que la roue de la pensée tourne
comme celle de la fortune. Quel triste spectacle que ces
générations s’occupant sur la terre, comme Sisyphe dans
les enfers, à des travaux constamment inutiles ! et que serait
donc la destinée de la race humaine, si elle ressemblait
au supplice le plus cruel que l’imagination des poètes ait
conçu ? Mais il n’en est pas ainsi, et l’on peut apercevoir
un dessein toujours le même, toujours suivi, toujours progressif,
dans l’histoire de l’homme.

La lutte entre les intérêts de ce monde et les sentiments
élevés a existé de tout temps, dans les nations comme dans
les individus. La superstition met quelquefois les hommes
éclairés du parti de l’incrédulité, et quelquefois, au contraire,
ce sont les lumières mêmes qui éveillent toutes les
croyances du cœur. Maintenant, les philosophes se réfugient
dans la religion, pour troubler en elle la source des
conceptions hautes et des sentiments désintéressés ; à cette
époque, préparée par les siècles, l’alliance de la philosophie
et de la religion peut être intime et sincère. Les ignorants
ne sont plus, comme jadis, des hommes ennemis du doute,
et décidés à repousser toutes les fausses lueurs qui troubleraient
leurs espérances religieuses et leur dévouement
chevaleresque ; les ignorants de nos jours sont incrédules,
légers, superficiels ; ils savent tout ce que l’égoïsme a besoin
de savoir, et leur ignorance ne porte que sur ces études
sublimes qui font naître dans l’âme un sentiment d’admiration
pour la nature et pour la Divinité.

Les occupations guerrières remplissaient jadis la vie des
nobles, et formaient leur esprit par l’action ; mais lorsque,
de nos jours, les hommes de la première classe n’ont aucune
fonction dans l’État, et n’étudient profondément aucune
science, toute l’activité de leur esprit, qui devrait être employée
dans le cercle des affaires ou des travaux intellectuels,
se dirige sur l’observation des manières et la connaissance
des anecdotes.

Les jeunes gens, à peine sortis de l’école, se hâtent de
prendre possession de l’oisiveté comme de la robe virile ; les
hommes et les femmes s’épient les uns les autres dans les
moindres détails ; non pas précisément par méchanceté,
mais pour avoir quelque chose à dire quand ils n’ont rien à
penser. Ce genre de causticité journalière détruit la bienveillance
et la loyauté. On n’est pas content de soi-même quand
on abuse de l’hospitalité donnée ou reçue pour critiquer
ceux avec qui l’on passe sa vie, et l’on empêche ainsi toute
affection profonde de naître ou de subsister ; car en écoutant
des moqueries sur ceux qui nous sont chers, on flétrit
ce que l’affection a de pur et d’exalté : les sentiments dans
lesquels on n’est pas d’une vérité parfaite, font plus de mal
que l’indifférence.

Chacun a en soi un côté ridicule ; il n’y a que de loin
qu’un caractère semble complet ; mais ce qui fait l’existence
individuelle étant toujours une singularité quelconque, cette
singularité prête à la plaisanterie : aussi l’homme qui la
craint avant tout cherche-t-il, autant qu’il est possible, à
faire disparaître en lui ce qui pourrait le signaler de quelque
manière, soit en bien, soit en mal. Cette nature effacée,
de quelque bon goût qu’elle paraisse, a bien aussi ses ridicules ;
mais peu de gens ont l’esprit assez fin pour les
saisir.

La moquerie a cela de particulier, qu’elle nuit essentiellement
à ce qui est bon, mais point à ce qui est fort. La
puissance a quelque chose d’âpre et de triomphant qui tue
le ridicule ; d’ailleurs, les esprits frivoles respectent la prudence
de la chair, selon l’expression d’un moraliste du seizième
siècle ; et l’on est étonné de trouver toute la profondeur
de l’intérêt personnel dans ces hommes qui semblaient
incapables de suivre une idée ou un sentiment, quand il
n’en pouvait rien résulter d’avantageux pour leurs calculs
de fortune ou de vanité.

La frivolité d’esprit ne porte point à négliger les affaires
de ce monde. On trouve, au contraire, une bien plus noble
insouciance à cet égard dans les caractères sérieux que dans
les hommes d’une nature légère ; car la légèreté de ceux-ci
ne consiste le plus souvent qu’à dédaigner les idées générales,
pour mieux s’occuper de ce qui ne concerne qu’eux-mêmes.

Il y a quelquefois de la méchanceté dans les gens d’esprit ;
mais le génie est presque toujours plein de bonté. La méchanceté
vient, non pas de ce qu’on a trop d’esprit, mais de
ce qu’on n’en a pas assez. Si l’on pouvait parler sur les
idées, on laisserait en paix les personnes ; si l’on se croyait
assuré de l’emporter sur les autres par ses talents naturels,
on ne chercherait pas à niveler le parterre sur lequel on
veut dominer. Il y a des médiocrités d’âme déguisées en
esprit piquant et malicieux ; mais la vraie supériorité est
rayonnante de bons sentiments comme de hautes pensées.

L’habitude des occupations intellectuelles inspire une
bienveillance éclairée pour les hommes et pour les choses ;
on ne tient plus à soi comme à un être privilégié : quand
on en sait beaucoup sur la destinée humaine, on ne s’irrite
plus de chaque circonstance comme d’une chose sans exemple ;
et la justice n’étant que l’habitude de considérer les
rapports des êtres entre eux sous un point de vue général,
l’étendue de l’esprit sert à nous détacher des calculs personnels.
On a plané sur sa propre existence comme sur
celle des autres, quand on s’est livré à la contemplation de
l’univers.

Un des grands inconvénients aussi de l’ignorance, dans
les temps actuels, c’est qu’elle rend tout à fait incapable
d’avoir une opinion à soi sur la plupart des objets qui exigent
de la réflexion ; en conséquence, lorsque telle ou telle
manière de voir est mise en honneur par l’ascendant des
circonstances, la plupart des hommes croient que ces mots :
tout le monde pense ou fait ainsi, doivent tenir à chacun lieu
de raison et de conscience.

Dans la classe oisive de la société, il est presque impossible
d’avoir de l’âme sans que l’esprit soit cultivé. Jadis il
suffisait de la nature pour instruire l’homme, et développer
son imagination ; mais depuis que la pensée, cette ombre
effacée du sentiment, a changé tout en abstractions, il faut
beaucoup savoir pour bien sentir. Ce n’est plus entre les
élans de l’âme livrée à elle-même, ou les études philosophiques,
qu’il faut choisir ; mais c’est entre le murmure importun
d’une société commune ou frivole, et le langage que
les beaux génies ont tenu de siècle en siècle jusqu’à nos jours.

Comment pourrait-on, sans la connaissance des langues,
sans l’habitude de la lecture, communiquer avec ces hommes
qui ne sont plus, et que nous sentons si bien nos amis,
nos concitoyens, nos alliés ? Il faut être médiocre de cœur
pour se refuser à de si nobles plaisirs. Ceux-là seulement
qui remplissent leur vie de bonnes œuvres, peuvent se passer
de toute étude : l’ignorance, dans les hommes oisifs, prouve
autant la sécheresse de l’âme que la légèreté de l’esprit.

Enfin, il reste encore une chose vraiment belle et morale,
dont l’ignorance et la frivolité ne peuvent jouir, c’est l’association
de tous les hommes qui pensent, d’un bout de l’Europe
à l’autre. Souvent ils n’ont entre eux aucune relation ;
ils sont dispersés souvent à de grandes distances l’un de
l’autre ; mais quand ils se rencontrent, un mot suffit pour
qu’ils se reconnaissent. Ce n’est pas telle religion, telle opinion,
tel genre d’étude, c’est le culte de la vérité qui les
réunit. Tantôt, comme les mineurs, ils creusent jusqu’au
fond de la terre, pour pénétrer, au sein de l’éternelle nuit,
les mystères du monde ténébreux ; tantôt ils s’élèvent au
sommet du Chimboraço, pour découvrir au point le plus
élevé du globe quelques phénomènes inconnus ; tantôt ils
étudient les langues de l’Orient, pour y chercher l’histoire
primitive de l’homme ; tantôt ils vont à Jérusalem pour faire
sortir des ruines saintes une étincelle qui ranime la religion
et la poésie ; enfin, ils sont vraiment le peuple de Dieu, ces
hommes qui ne désespèrent pas encore de la race humaine,
et veulent lui conserver l’empire de la pensée.

Les Allemands méritent à cet égard une reconnaissance
particulière ; c’est une honte parmi eux que l’ignorance et
l’insouciance sur tout ce qui tient à la littérature et aux
beaux-arts, et leur exemple prouve que, de nos jours, la
culture de l’esprit conserve dans les classes indépendantes
des sentiments et des principes.

La direction de la littérature et de la philosophie n’a pas
été bonne en France, dans la dernière partie du dix-huitième
siècle ; mais, si l’on peut s’exprimer ainsi, la direction de
l’ignorance est encore plus redoutable ; car aucun livre ne
fait du mal à celui qui les lit tous. Si les oisifs du monde,
au contraire, s’occupent quelques instants, l’ouvrage qu’ils
rencontrent fait événement dans leur tête, comme l’arrivée
d’un étranger dans un désert ; et, lorsque cet ouvrage contient
des sophismes dangereux, ils n’ont point d’arguments
à y opposer. La découverte de l’imprimerie est vraiment
funeste pour ceux qui ne lisent qu’à demi, ou par hasard ;
car le savoir, comme la lance de Télèphe, doit guérir les
blessures qu’il a faites.

L’ignorance, au milieu des raffinements de la société, est
le plus odieux de tous les mélanges : elle rend, à quelques
égards, semblable aux gens du peuple, qui n’estiment que
l’adresse et la ruse ; elle porte à ne chercher que le bien-être
et les jouissances physiques, à se servir d’un peu d’esprit
pour tuer beaucoup d’âme ; à s’applaudir de ce qu’on ne
sait pas, à se vanter de ce qu’on n’éprouve pas ; enfin, à
combiner les bornes de l’intelligence avec la dureté du
cœur, de façon qu’il n’y ait plus rien à faire de ce regard
tourné vers le ciel, qu’Ovide a célébré comme le plus noble
attribut de la nature humaine :


Os homini sublime dedit ; cœlumque tueri

Jussit, et erectos ad sidera tollere vultus.





QUATRIÈME PARTIE

LA RELIGION ET L’ENTHOUSIASME.

CHAPITRE PREMIER

Considérations générales sur la religion en Allemagne.

Les nations de race germanique sont toutes naturellement
religieuses ; et le zèle de ce sentiment a fait naître
plusieurs guerres dans leur sein. Cependant, en Allemagne
surtout, l’on est plus porté à l’enthousiasme qu’au fanatisme.
L’esprit de secte doit se manifester sous diverses
formes, dans un pays où l’activité de la pensée est la première
de toutes ; mais d’ordinaire l’on n’y mêle pas les discussions
théologiques aux passions humaines ; et les diverses
opinions, en fait de religion, ne sortent pas de ce monde
idéal où règne une paix sublime.

Pendant longtemps on s’est occupé, comme je le montrerai
dans le chapitre suivant, de l’examen des dogmes du
christianisme ; mais depuis vingt ans, depuis que les écrits
de Kant ont fortement influé sur les esprits, il s’est établi
dans la manière de concevoir la religion une liberté et une
grandeur qui n’exigent ni ne rejettent aucune forme de
culte en particulier, mais qui font des choses célestes le
principe dominant de l’existence.

Plusieurs personnes trouvent que la religion des Allemands
est trop vague, et qu’il vaut mieux se rallier sous
l’étendard d’un culte plus positif et plus sévère. Lessing dit,
dans son Essai sur l’éducation du genre humain, que les
révélations religieuses ont toujours été proportionnées aux
lumières qui existaient à l’époque où ces révélations ont
paru. L’ancien Testament, l’Évangile, et, sous plusieurs rapports,
la réformation, étaient, selon leur temps, parfaitement
en harmonie avec les progrès des esprits ; et peut-être
sommes-nous à la veille d’un développement du christianisme,
qui rassemblera dans un même foyer tous les
rayons épars, et qui nous fera trouver dans la religion plus
que la morale, plus que le bonheur, plus que la philosophie,
plus que le sentiment même, puisque chacun de ces biens
sera multiplié par sa réunion avec les autres.

Quoi qu’il en soit, il est peut-être intéressant de connaître
sous quel point de vue la religion est considérée en
Allemagne, et comment on a trouvé le moyen d’y rattacher
tout le système littéraire et philosophique dont j’ai tracé
l’esquisse. C’est une chose imposante que cet ensemble de
pensées qui développe à nos yeux l’ordre moral tout entier
et donne à cet édifice sublime le dévouement pour base, et
la Divinité pour faîte.

C’est au sentiment de l’infini que la plupart des écrivains
allemands rapportent toutes les idées religieuses. L’on
demande s’il est possible de concevoir l’infini ; cependant,
ne le conçoit-on pas, au moins d’une manière négative,
lorsque, dans les mathématiques, on ne peut supposer
aucun terme à la durée ni à l’étendue ? Cet infini consiste
dans l’absence des bornes ; mais le sentiment de l’infini, tel
que l’imagination et le cœur l’éprouvent, est positif et créateur.

L’enthousiasme que le beau idéal nous fait éprouver,
cette émotion pleine de trouble et de pureté tout ensemble,
c’est le sentiment de l’infini qui l’excite. Nous nous
sentons comme dégagés, par l’admiration, des entraves de
la destinée humaine, et il nous semble qu’on nous révèle
des secrets merveilleux, pour affranchir l’âme à jamais de
la langueur et du déclin. Quand nous contemplons le ciel
étoilé, où des étincelles de lumière sont des univers comme
le nôtre, où la poussière brillante de la voie lactée trace
avec des mondes une route dans le firmament, notre pensée
se perd dans l’infini, notre cœur bat pour l’inconnu, pour
l’immense, et nous sentons que ce n’est qu’au delà des
expériences terrestres que notre véritable vie doit commencer.
Enfin, les émotions religieuses, plus que toutes les
autres encore, réveillent en nous le sentiment de l’infini ;
mais, en le réveillant, elles le satisfont ; et c’est pour cela
sans doute qu’un homme d’un grand esprit disait : « Que la
créature pensante n’était heureuse que quand l’idée de
l’infini était devenue pour elle une jouissance, au lieu d’être
un poids ».

En effet, quand nous nous livrons en entier aux réflexions,
aux images, aux désirs qui dépassent les limites de l’expérience,
c’est alors seulement que nous respirons. Quand on
veut s’en tenir aux intérêts, aux convenances, aux lois de
ce monde, le génie, la sensibilité, l’enthousiasme, agitent
péniblement notre âme ; mais ils l’inondent de délices quand
on les consacre à ce souvenir, à cette attente de l’infini qui
se présente, dans la métaphysique, sous la forme des dispositions
innées ; dans la vertu, sous celle du dévouement ;
dans les arts, sous celle de l’idéal, et dans la religion elle-même,
sous celle de l’amour divin.

Le sentiment de l’infini est le véritable attribut de l’âme :
tout ce qui est beau dans tous les genres excite en nous
l’espoir et le désir d’un avenir éternel et d’une existence sublime ;
on ne peut entendre ni le vent dans la forêt, ni les
accords délicieux des voix humaines ; on ne peut éprouver
l’enchantement de l’éloquence ou de la poésie ; enfin, surtout,
enfin on ne peut aimer avec innocence, avec profondeur,
sans être pénétré de religion et d’immortalité.

Tous les sacrifices de l’intérêt personnel viennent du besoin
de se mettre en harmonie avec ce sentiment de l’infini
dont on éprouve tout le charme, quoiqu’on ne puisse l’exprimer.
Si la puissance du devoir était renfermée dans le court
espace de cette vie, comment donc aurait-elle plus d’empire
que les passions sur notre âme ? qui sacrifierait des bornes à
des bornes ? Tout ce qui finit est si court ! dit Saint Augustin ;
les instants de jouissance que peuvent valoir les penchants
terrestres, et les jours de paix qu’assure une conduite
morale, différeraient de bien peu, si des émotions sans
limite et sans terme ne s’élevaient pas au fond du cœur de
l’homme qui se dévoue à la vertu.

Beaucoup de gens nieront ce sentiment de l’infini ; et,
certes, ils sont sur un excellent terrain pour le nier, car il
est impossible de le leur expliquer ; ce n’est pas quelques
mots de plus qui réussiront à leur faire comprendre ce que
l’univers ne leur a pas dit. La nature a revêtu l’infini des
divers symboles qui peuvent le faire arriver jusqu’à nous :
la lumière et les ténèbres, l’orage et le silence, le plaisir et
la douleur, tout inspire à l’homme cette religion universelle
dont son cœur est le sanctuaire.

Un homme dont j’ai déjà eu l’occasion de parler, M. Ancillon,
vient de faire paraître un ouvrage sur la nouvelle
philosophie de l’Allemagne, qui réunit la lucidité de l’esprit
français à la profondeur du génie allemand. M. Ancillon
s’est déjà acquis un nom célèbre comme historien ; il est
incontestablement ce qu’on a coutume d’appeler en France
une bonne tête ; son esprit même est positif et méthodique,
et c’est par son âme qu’il a saisi tout ce que la pensée de
l’infini peut présenter de plus vaste et de plus élevé. Ce
qu’il a écrit sur ce sujet porte un caractère tout à fait original ;
c’est, pour ainsi dire, le sublime mis à la portée de
la logique : il trace avec précision la ligne où les connaissances
expérimentales s’arrêtent, soit dans les arts, soit
dans la philosophie, soit dans la religion ; il montre que le
sentiment va beaucoup plus loin que les connaissances, et
que, par delà les preuves démonstratives, il y a l’évidence
naturelle ; par delà l’analyse, l’inspiration ; par delà les
mots, les idées ; par delà les idées, les émotions, et que le
sentiment de l’infini est un fait de l’âme, un fait primitif,
sans lequel il n’y aurait rien dans l’homme que de l’instinct
physique et du calcul.

Il est difficile d’être religieux à la manière introduite par
les esprits secs, ou par les hommes de bonne volonté qui
voudraient faire arriver la religion aux honneurs de la démonstration
scientifique. Ce qui touche si intimement au
mystère de l’existence ne peut être exprimé par les formes
régulières de la parole. Le raisonnement dans de tels sujets
sert à montrer où finit le raisonnement, et là où il finit
commence la véritable certitude ; car les vérités de sentiment
ont une force d’intensité qui appelle tout notre être à
leur appui. L’infini agit sur l’âme pour l’élever et la dégager
du temps. L’œuvre de la vie, c’est de sacrifier les intérêts
de notre existence passagère à cette immortalité qui commence
pour nous dès à présent, si nous en sommes déjà
dignes ; et non seulement la plupart des religions ont ce
même but, mais les beaux-arts, la poésie, la gloire et
l’amour, sont des religions dans lesquelles il entre plus ou
moins d’alliage.

Cette expression : c’est divin, qui est passée en usage
pour vanter les beautés de la nature et de l’art, cette expression
est une croyance parmi les Allemands ; ce n’est point
par indifférence qu’ils sont tolérants, c’est parce qu’ils ont
de l’universalité dans leur manière de sentir et de concevoir
la religion. En effet, chaque homme peut trouver dans une
des merveilles de l’univers celle qui parle plus puissamment
à son âme : l’un admire la Divinité dans les traits d’un
père ; l’autre, dans l’innocence d’un enfant ; l’autre, dans le
céleste regard des vierges de Raphaël, dans la musique,
dans la poésie, dans la nature, n’importe : car tous s’entendent,
si tous sont animés par le principe religieux, génie du
monde et de chaque homme.

Des esprits supérieurs ont élevé des doutes sur tel ou tel
dogme ; et c’était un grand malheur que la subtilité de la
dialectique ou les prétentions de l’amour-propre pussent
troubler et refroidir le sentiment de la foi. Souvent aussi la
réflexion se trouvait à l’étroit dans ces religions intolérantes
dont on avait fait, pour ainsi dire, un code pénal, et qui
donnaient à la théologie toutes les formes d’un gouvernement
despotique. Mais qu’il est sublime, ce culte qui nous
fait ressentir une jouissance céleste dans l’inspiration du
génie, comme dans la vertu la plus obscure ; dans les affections
les plus tendres, comme dans les peines les plus amères ;
dans la tempête, comme dans les beaux jours ; dans la
fleur, comme dans le chêne ; dans tout, hors le calcul, hors
le froid mortel de l’égoïsme, qui nous sépare de la nature
bienfaisante, et nous donne la vanité seule pour mobile, la
vanité dont la racine est toujours venimeuse ! qu’elle est
belle, la religion qui consacre le monde entier à son auteur,
et se sert de toutes nos facultés pour célébrer les rites saints
du merveilleux univers !

Loin qu’une telle croyance interdise les lettres ni les
sciences, la théorie de toutes les idées et le secret de tous
les talents lui appartiennent ; il faudrait que la nature et
la Divinité fussent en contradiction, si la piété sincère
défendait aux hommes de se servir de leurs facultés, et de
goûter les plaisirs qu’elles donnent. Il y a de la religion
dans toutes les œuvres du génie ; il y a du génie dans toutes
les pensées religieuses. L’esprit est d’une moins illustre origine,
il sert à contester ; mais le génie est créateur. La
source inépuisable des talents et des vertus, c’est le sentiment
de l’infini, qui a sa part dans toutes les actions généreuses
et dans toutes les conceptions profondes.

La religion n’est rien si elle n’est pas tout, si l’existence
n’en est pas remplie, si l’on n’entretient pas sans cesse dans
l’âme cette foi à l’invisible, ce dévouement, cette élévation
de désirs, qui doivent triompher des penchants vulgaires
auxquels notre nature nous expose.

Néanmoins, comment la religion pourrait-elle nous être
sans cesse présente, si nous ne la rattachions pas à tout ce qui
doit occuper une belle vie, les affections dévouées, les méditations
philosophiques et les plaisirs de l’imagination ?
Un grand nombre de pratiques sont recommandées aux
fidèles, afin qu’à tous les moments du jour la religion leur
soit rappelée par les obligations qu’elle impose ; mais si la
vie entière pouvait être naturellement et sans effort un culte
de tous les instants, ne serait-ce pas mieux encore ? puisque
l’admiration pour le beau se rapporte toujours à la Divinité,
et que l’élan même des pensées fortes nous fait
remonter vers notre origine, pourquoi donc la puissance
d’aimer, la poésie, la philosophie, ne seraient-elles pas les
colonnes du temple de la foi ?



CHAPITRE II

Du Protestantisme.

C’était chez les Allemands qu’une révolution opérée par
les idées devait avoir lieu ; car le trait saillant de cette nation
méditative est l’énergie de la conviction intérieure. Quand
une fois une opinion s’est emparée des têtes allemandes,
leur patience et leur persévérance à la soutenir font singulièrement
honneur à la force de la volonté dans l’homme.

En lisant les détails de la mort de Jean Hus et de Jérôme
de Prague, les précurseurs de la réformation, on voit un
exemple frappant de ce qui caractérise les chefs du protestantisme
en Allemagne, la réunion d’une foi vive avec l’esprit
d’examen. Leur raison n’a point fait tort à leur croyance,
ni leur croyance à leur raison ; et leurs facultés morales ont
agi toujours ensemble.

Partout, en Allemagne, on trouve des traces des diverses
luttes religieuses qui, pendant plusieurs siècles, ont occupé
la nation entière. On montre encore dans la cathédrale de
Prague des bas-reliefs où les dévastations commises par les
hussites sont représentées ; et la partie de l’église que les
Suédois ont incendiée dans la guerre de trente ans n’est
point rebâtie. Non loin de là, sur le pont, est placée la
statue de saint Jean Népomucène, qui aima mieux périr
dans les flots que de révéler les faiblesses qu’une reine
infortunée lui avait confessées. Les monuments, et même
les ruines qui attestent l’influence de la religion sur les
hommes, intéressent vivement notre âme ; car les guerres
d’opinion, quelque cruelles qu’elles soient, font plus d’honneur
aux nations que les guerres d’intérêt.

Luther est, de tous les grands hommes que l’Allemagne a
produits, celui dont le caractère était le plus allemand : sa
fermeté avait quelque chose de rude ; sa conviction allait
jusqu’à l’entêtement ; le courage de l’esprit était en lui le
principe du courage de l’action : ce qu’il avait de passionné
dans l’âme ne le détournait point des études abstraites ; et
quoi qu’il attaquât de certains abus et de certains dogmes
comme des préjugés, ce n’était point l’incrédulité philosophique,
mais un fanatisme à lui qui l’inspirait.

Néanmoins la réformation a introduit dans le monde l’examen
en fait de religion. Il en est résulté pour les uns le
scepticisme, mais pour les autres une conviction plus ferme
des vérités religieuses : l’esprit humain était arrivé à une
époque où il devait nécessairement examiner pour croire.
La découverte de l’imprimerie, la multiplicité des connaissances
et l’investigation philosophique de la vérité, ne permettaient
plus cette foi aveugle dont on s’était jadis si bien
trouvé. L’enthousiasme religieux ne pouvait renaître que
par l’examen et la méditation. C’est Luther qui a mis la
Bible et l’Évangile entre les mains de tout le monde ; c’est
lui qui a donné l’impulsion à l’étude de l’antiquité ; car en
apprenant l’hébreu pour lire la Bible, et le grec pour lire
le Nouveau Testament, on a cultivé les langues anciennes,
et les esprits se sont tournés vers les recherches historiques.

L’examen peut affaiblir cette foi d’habitude que les
hommes font bien de conserver tant qu’ils le peuvent ; mais
quand l’homme sort de l’examen plus religieux qu’il n’y
était entré, c’est alors que la religion est invariablement
fondée ; c’est alors qu’il y a paix entre elle et les lumières,
et qu’elles se servent mutuellement.

Quelques écrivains ont beaucoup déclamé contre le système
de la perfectibilité, et l’on aurait dit, à les entendre,
que c’était une véritable atrocité de croire notre espèce
perfectible. Il suffit, en France, qu’un homme de tel parti ait
soutenu telle opinion, pour qu’il ne soit plus du bon goût
de l’adopter ; et tous les moutons du même troupeau viennent
donner, les uns après les autres, leurs coups de tête
aux idées, qui n’en restent pas moins ce qu’elles sont.

Il est très probable que le genre humain est susceptible
d’éducation, aussi bien que chaque homme, et qu’il y a des
époques marquées pour les progrès de la pensée dans la
route éternelle du temps. La réformation fut l’ère de l’examen,
et de la conviction éclairée qui lui succède. Le christianisme
a d’abord été fondé, puis altéré, puis examiné,
puis compris, et ces diverses périodes étaient nécessaires à
son développement ; elles ont duré quelquefois cent ans,
quelquefois mille ans. L’Être suprême, qui puise dans l’éternité,
n’est pas économe du temps à notre manière.

Quand Luther a paru, la religion n’était plus qu’une puissance
politique, attaquée ou défendue comme un intérêt de
ce monde. Luther l’a rappelée sur le terrain de la pensée.
La marche historique de l’esprit humain à cet égard, en
Allemagne, est digne de remarque. Lorsque les guerres causées
par la réformation furent apaisées, et que les réfugiés
protestants se furent naturalisés dans les divers États du
nord de l’empire germanique, les études philosophiques,
qui avaient toujours pour objet l’intérieur de l’âme, se dirigèrent
naturellement vers la religion ; et il n’existe pas,
dans le dix-huitième siècle, de littérature où l’on trouve
sur ce sujet une aussi grande quantité de livres que dans la
littérature allemande.

Lessing, l’un des esprits les plus vigoureux de l’Allemagne,
n’a cessé d’attaquer, avec toute la force de sa logique,
cette maxime si communément répétée, qu’il y a des vérités
dangereuses. En effet, c’est une singulière présomption,
dans quelques individus, de se croire le droit de cacher la
vérité à leurs semblables, et de s’attribuer la prérogative
de se placer, comme Alexandre devant Diogène, pour nous
dérober les rayons de ce soleil qui appartient à tous également ;
cette prudence prétendue n’est que la théorie du
charlatanisme ; on veut escamoter les idées, pour mieux
asservir les hommes. La vérité est l’œuvre de Dieu, les mensonges
sont l’œuvre de l’homme. Si l’on étudie les époques
de l’histoire où l’on a craint la vérité, l’on verra toujours
que c’est quand l’intérêt particulier luttait de quelque
manière contre la tendance universelle.

La recherche de la vérité est la plus noble des occupations,
et sa publication un devoir. Il n’y a rien à craindre
pour la religion ni pour la société dans cette recherche, si
elle est sincère ; et si elle ne l’est pas, ce n’est plus alors la
vérité, c’est le mensonge qui fait du mal. Il n’y a pas un
sentiment dans l’homme dont on ne puisse trouver la raison
philosophique : pas une opinion, pas même un préjugé
généralement répandu, qui n’ait sa racine dans la nature.
Il faut donc examiner, non dans le but de détruire, mais
pour fonder la croyance sur la conviction intime, et non sur
la conviction dérobée.

On voit des erreurs durer longtemps ; mais elles causent
toujours une inquiétude pénible. En contemplant la tour de
Pise, qui penche sur sa base, on se figure qu’elle va tomber,
quoiqu’elle ait subsisté pendant des siècles, et l’imagination
n’est en repos qu’en présence des édifices fermes et
réguliers. Il en est de même de la croyance à certains principes ;
ce qui est fondé sur les préjugés inquiète, et l’on
aime à voir la raison appuyer de tout son pouvoir les conceptions
élevées de l’âme.

L’intelligence contient en elle-même le principe de tout
ce qu’elle acquiert par l’expérience ; Fontenelle disait avec
justesse, qu’on croyait reconnaître une vérité, la première
fois qu’elle nous était annoncée. Comment donc pourrait-on
imaginer que tôt ou tard les idées justes et la persuasion
intime qu’elles font naître, ne se rencontreront pas ? Il y a
une harmonie préétablie entre la vérité et la raison
humaine, qui finit toujours par les rapprocher l’une de
l’autre.

Proposer aux hommes de ne pas se dire mutuellement ce
qu’ils pensent, c’est ce qu’on appelle vulgairement garder
le secret de la comédie. On ne continue d’ignorer que parce
qu’on ne sait pas qu’on ignore ; mais du moment qu’on a
commandé de se taire, c’est que quelqu’un a parlé ; et, pour
étouffer les pensées que ces paroles ont excitées, il faut
dégrader la raison. Il y a des hommes pleins d’énergie et
de bonne foi, qui n’ont jamais soupçonné telles ou telles
vérités philosophiques ; mais ceux qui les savent et les dissimulent
sont des hypocrites, ou tout au moins des êtres
bien arrogants et bien irréligieux. — Bien arrogants ; car de
quel droit s’imaginent-ils qu’ils sont de la classe des initiés,
et que le reste du monde n’en est pas ? — Bien irréligieux ;
car s’il y avait une vérité philosophique ou naturelle,
une vérité enfin qui combattît la religion, cette religion ne
serait pas ce qu’elle est, la lumière des lumières.

Il faut bien mal connaître le christianisme, c’est-à-dire,
la révélation des lois morales de l’homme et de l’univers,
pour recommander à ceux qui veulent y croire l’ignorance,
le secret et les ténèbres. Ouvrez les portes du temple ;
appelez à votre secours le génie, les beaux-arts, les sciences,
la philosophie ; rassemblez-les dans un même foyer, pour
honorer et comprendre l’Auteur de la création, et si l’amour
a dit que le nom de ce qu’on aime semble gravé sur les
feuilles de chaque fleur, comment l’empreinte de Dieu ne
serait-elle pas dans toutes les idées qui se rallient à la chaîne
éternelle !

Le droit d’examiner ce qu’on doit croire est le fondement
du protestantisme. Les premiers réformateurs ne l’entendaient
pas ainsi : ils croyaient pouvoir placer les colonnes
d’Hercule de l’esprit humain au terme de leurs propres
lumières ; mais ils avaient tort d’espérer qu’on se soumettrait
à leurs décisions comme infaillibles, eux qui rejetaient
toute autorité de ce genre dans la religion catholique. Le
protestantisme devait donc suivre le développement et les
progrès des lumières, tandis que le catholicisme se vantait
d’être immuable au milieu des vagues du temps.

Parmi les écrivains allemands de la religion protestante, il a
existé diverses manières de voir, qui successivement ont
occupé l’attention. Plusieurs savants ont fait des recherches
inouïes sur l’Ancien et le Nouveau Testament. Michaelis a
étudié les langues, les antiquités et l’histoire naturelle de
l’Asie, pour interpréter la Bible : et tandis qu’en France
l’esprit philosophique plaisantait sur le christianisme, on
en faisait en Allemagne un objet d’érudition. Bien que ce
genre de travail pût, à quelques égards, blesser les âmes
religieuses, quel respect ne suppose-t-il pas pour le livre,
objet d’un examen aussi sérieux ! Ces savants n’attaquèrent
ni le dogme, ni les prophéties, ni les miracles ; mais il en
vint après eux un grand nombre qui voulurent donner une
explication toute naturelle à la Bible et au Nouveau Testament,
et qui, considérant l’une et l’autre, simplement
comme de bons écrits d’une lecture instructive, ne voyaient
dans les mystères que des métaphores orientales.

Ces théologiens s’appelaient raisonnables, parce qu’ils
croyaient dissiper tous les genres d’obscurité ; mais c’était
mal diriger l’esprit d’examen que de vouloir l’appliquer aux
vérités qu’on ne peut pressentir que par l’élévation et le recueillement
de l’âme. L’esprit d’examen doit servir à reconnaître
ce qui est supérieur à la raison, comme un astronome
marque les hauteurs auxquelles la vue de l’homme
n’atteint pas : ainsi donc, signaler les régions incompréhensibles,
sans prétendre ni les nier, ni les soumettre au langage,
c’est se servir de l’esprit d’examen selon sa mesure et
selon son but.

L’interprétation savante ne satisfait pas plus que l’autorité
dogmatique. L’imagination et la sensibilité des Allemands
ne pouvaient se contenter de cette sorte de religion
prosaïque, qui accordait un respect de raison au christianisme.
Herder, le premier, fit renaître la foi par la poésie :
profondément instruit dans les langues orientales, il avait
pour la Bible un genre d’admiration semblable à celui qu’un
Homère sanctifié pourrait inspirer. La tendance naturelle
des esprits, en Allemagne, est de considérer la poésie comme
une sorte de don prophétique, précurseur des dons divins ;
ainsi ce n’était point une profanation de réunir à la croyance
religieuse l’enthousiasme qu’elle inspire.

Herder n’était pas scrupuleusement orthodoxe ; cependant
il rejetait, ainsi que ses partisans, les commentaires érudits
qui avaient pour but de simplifier la Bible, et qui l’anéantissaient
en la simplifiant. Une sorte de théologie poétique,
vague, mais animée, libre, mais sensible, tint la place de
cette école pédantesque, qui croyait marcher vers la raison
en retranchant quelques miracles de cet univers, et cependant
le merveilleux est à quelques égards peut-être plus
facile encore à concevoir que ce qu’on est convenu d’appeler
le naturel.

Schleiermacher, le traducteur de Platon, a écrit sur la
religion des discours d’une rare éloquence ; il combat l’indifférence
qu’on appelait tolérance, et le travail destructeur
qu’on faisait passer pour un examen impartial. Schleiermacher
n’est pas non plus un théologien orthodoxe ; mais il
montre, dans les dogmes religieux qu’il adopte, de la force
de croyance, et une grande vigueur de conception métaphysique.
Il a développé avec beaucoup de chaleur et de clarté
le sentiment de l’infini, dont j’ai parlé dans le chapitre précédent.
On peut appeler les opinions religieuses de Schleiermacher
et de ses disciples une théologie philosophique.

Enfin Lavater et plusieurs hommes de talent se sont ralliés
aux opinions mystiques, telles que Fénelon en France,
et divers écrivains de tous les pays les ont conçues.

Lavater a précédé quelques-uns des hommes que j’ai
cités ; néanmoins c’est depuis un petit nombre d’années surtout,
que la doctrine dont il peut être considéré comme un
des principaux chefs, a pris une grande faveur en Allemagne.
L’ouvrage de Lavater sur la physionomie est plus
célèbre que ses écrits religieux ; mais ce qui le rendait surtout
remarquable, c’était son caractère personnel ; il y avait
en lui un rare mélange de pénétration et d’enthousiasme ;
il observait les hommes avec une finesse d’esprit singulière,
et s’abandonnait avec une confiance absolue à des idées
qu’on pourrait nommer superstitieuses ; il avait de l’amour-propre,
et peut-être cet amour-propre a-t-il été la cause de
ses opinions bizarres sur lui-même et sur sa vocation miraculeuse :
cependant rien n’égalait la simplicité religieuse et
la candeur de son âme ; on ne pouvait voir sans étonnement,
dans un salon de nos jours, un ministre du saint
Évangile inspiré comme les apôtres, et spirituel comme un
homme du monde. Le garant de la sincérité de Lavater,
c’étaient ses bonnes actions et son beau regard, qui portait
l’empreinte d’une inimitable vérité.

Les écrivains religieux de l’Allemagne actuelle sont divisés
en deux classes très distinctes, les défenseurs de la réformation
et les partisans du catholicisme. J’examinerai à part les
écrivains de ces diverses opinions ; mais ce qu’il importe
d’affirmer avant tout, c’est que si le nord de l’Allemagne est
le pays où les questions théologiques ont été le plus agitées,
c’est en même temps celui où les sentiments religieux sont
le plus universels ; le caractère national en est empreint ; et
le génie des arts et de la littérature y puise toute son inspiration.
Enfin, parmi les gens du peuple, la religion a, dans
le nord de l’Allemagne, un caractère idéal et doux qui surprend
singulièrement, dans un pays dont on est accoutumé
à croire les mœurs très rudes.

Une fois, en voyageant de Dresde à Leipzig, je m’arrêtai
le soir à Meissen, petite ville placée sur une hauteur, au-dessus
de la rivière, et dont l’église renferme des tombeaux consacrés
à d’illustres souvenirs. Je me promenais sur l’esplanade,
et je me laissais aller à cette rêverie que le coucher
du soleil, l’aspect lointain du paysage, et le bruit de l’onde
qui coule au fond de la vallée, excitent si facilement dans
notre âme ; j’entendis alors les voix de quelques hommes
du peuple, et je craignais d’écouter des paroles vulgaires,
telles qu’on en chante ailleurs dans les rues. Quel fut mon
étonnement, lorsque je compris le refrain de leur chanson :
Ils se sont aimés, et ils sont morts avec l’espoir de se retrouver
un jour ! Heureux pays, que celui où de tels sentiments
sont populaires, et répandent jusque dans l’air qu’on respire
je ne sais quelle fraternité religieuse, dont l’amour
pour le ciel et la pitié pour l’homme sont le touchant lien !



CHAPITRE III

Du culte des Frères Moraves.

Il y a peut-être trop de liberté dans le protestantisme,
pour contenter une certaine austérité religieuse, qui peut
s’emparer de l’homme accablé par de grands malheurs ;
quelquefois même, dans le cours habituel de la vie, la réalité
de ce monde disparaît tout à coup, et l’on se sent, au
milieu de ses intérêts, comme dans un bal dont on n’entendrait
pas la musique ; le mouvement qu’on y verrait paraîtrait
insensé. Une espèce d’apathie rêveuse s’empare également
du bramin et du sauvage, quand l’un, à force de penser,
et l’autre, à force d’ignorer, passent des heures entières
dans la contemplation muette de la destinée. La seule activité
dont on soit susceptible alors est celle qui a le culte
divin pour objet. On aime à faire à chaque instant quelque
chose pour le ciel ; et c’est cette disposition qui inspire de
l’attrait pour les couvents, quoiqu’ils aient d’ailleurs des
inconvénients très graves.

Les établissements moraves sont les couvents des protestants,
et c’est l’enthousiasme religieux du nord de l’Allemagne
qui leur a donné naissance, il y a cent années. Mais
quoique cette association soit aussi sévère qu’un couvent
catholique, elle est plus libérale dans les principes ; on n’y
fait point de vœu, tout y est volontaire ; les hommes et les
femmes ne sont pas séparés, et le mariage n’y est point
interdit. Néanmoins la société entière est ecclésiastique,
c’est-à-dire que tout s’y fait par la religion et pour elle ;
c’est l’autorité de l’église qui régit cette communauté de
fidèles ; mais cette église est sans prêtres, et le sacerdoce y
est exercé tour à tour par les personnes les plus religieuses
et les plus vénérables.

Les hommes et les femmes, avant d’être mariés, vivent
séparément les uns des autres dans des réunions où règne
l’égalité la plus parfaite. La journée entière est remplie par
des travaux, les mêmes pour tous les rangs ; l’idée de la
Providence, constamment présente, dirige toutes les actions
de la vie des Moraves.

Quand un jeune homme veut prendre une compagne, il
s’adresse à la doyenne des filles ou des veuves, et lui
demande celle qu’il voudrait épouser. L’on tire au sort à
l’église, pour savoir s’il doit ou non s’unir à la femme qu’il
préfère ; et si le sort est contre lui, il renonce à sa demande.
Les Moraves ont tellement l’habitude de se résigner, qu’ils
ne résistent point à cette décision ; et comme ils ne voient
les femmes qu’à l’église, il leur en coûte moins pour renoncer
à leur choix. Cette manière de prononcer sur le mariage
et sur beaucoup d’autres circonstances de la vie indique
l’esprit général du culte des Moraves. Au lieu de s’en tenir
à la soumission à la volonté du ciel, ils se figurent qu’ils
peuvent la connaître ou par des inspirations, ou, ce qui est
plus étrange encore, en interrogeant le hasard. Le devoir
et les événements manifestent à l’homme les voies de Dieu
sur la terre ; comment peut-il se flatter de les pénétrer par
d’autres moyens ?

L’on observe d’ailleurs en général, chez les Moraves, les
mœurs évangéliques telles qu’elles devaient exister du temps
des apôtres, dans les communautés chrétiennes. Ni les
dogmes extraordinaires, ni les pratiques scrupuleuses ne
font le lien de cette association : l’Évangile y est interprété
de la manière la plus naturelle et la plus claire ; mais on y
est fidèle aux conséquences de cette doctrine, et l’on met,
sous tous les rapports, sa conduite en harmonie avec les
principes religieux. Les communautés moraves servent surtout
à prouver que le protestantisme, dans sa simplicité,
peut mener au genre de vie le plus austère, et à la religion
la plus enthousiaste ; la mort et l’immortalité bien comprises
suffisent pour occuper et diriger toute l’existence.

J’ai été, il y a quelque temps, à Dintendorf, petit village
près d’Erfurt, où une communauté de Moraves s’est établie.
Ce village est à trois lieues de toute grande route, il est placé
entre deux montagnes, sur le bord d’un ruisseau ; des saules
et des peupliers élevés l’entourent ; il y a dans l’aspect de
la contrée quelque chose de calme et de doux, qui prépare
l’âme à sortir des agitations de la vie. Les maisons et les
rues sont d’une propreté parfaite ; les femmes, toutes habillées
de même, cachent leurs cheveux et ceignent leur tête
avec un ruban dont les couleurs indiquent si elles sont mariées,
filles ou veuves ; les hommes sont vêtus de brun, à peu
près comme les quakers. Une industrie mercantile les
occupe presque tous ; mais on n’entend pas le moindre bruit
dans le village. Chacun travaille avec régularité et tranquillité ;
et l’action intérieure des sentiments religieux apaise
tout autre mouvement.

Les filles et les veuves habitent ensemble dans un grand
dortoir, et, pendant la nuit, une d’elles veille tour à tour
pour prier, ou pour soigner celles qui pourraient devenir
malades. Les hommes non mariés vivent de la même manière.
Ainsi, il existe une grande famille pour celui qui n’a
pas la sienne, et le nom de frère et de sœur est commun à
tous les chrétiens.

A la place de cloches, des instruments à vent d’une très
belle harmonie invitent au service divin. En marchant pour
aller à l’église, au son de cette musique imposante, on se
sentait enlevé à la terre ; on croyait entendre les trompettes
du jugement dernier, non telles que le remords nous les
fait craindre, mais telles qu’une pieuse confiance nous les
fait espérer ; il semblait que la miséricorde divine se manifestât
dans cet appel, et prononçât d’avance un pardon régénérateur.

L’église était décorée de roses blanches et de fleurs d’aubépine ;
les tableaux n’étaient point bannis du temple, et la
musique y était cultivée, comme faisant partie du culte ; on
n’y chantait que des psaumes ; il n’y avait ni sermon, ni
messe, ni raisonnement, ni discussion théologique ; c’était
le culte de Dieu, en esprit et en vérité. Les femmes, toutes
en blanc, étaient rangées les unes à côté des autres, sans
aucune distinction quelconque ; elles semblaient des ombres
innocentes, qui venaient comparaître devant le tribunal de
la Divinité.

Le cimetière des Moraves est un jardin dont les allées
sont marquées par des pierres funéraires, à côté desquelles
on a planté un arbuste à fleurs. Toutes ces pierres sont
égales ; aucun de ces arbustes ne s’élève au-dessus de l’autre,
et la même épitaphe sert pour tous les morts : Il est né
tel jour, et tel autre il est retourné dans sa patrie. Admirable
expression pour désigner le terme de notre vie ! Les anciens
disaient : Il a vécu, et jetaient ainsi un voile sur la tombe,
pour en dérober l’idée. Les chrétiens placent au-dessus
d’elle l’étoile de l’espérance.

Le jour de Pâques, le service divin se célèbre dans le cimetière
qui est placé à côté de l’église, et la résurrection est
annoncée au milieu des tombeaux. Tous ceux qui sont présents
à cet acte du culte savent quelle est la pierre qu’on
doit placer sur leur cercueil, et respirent déjà le parfum
du jeune arbre dont les feuilles et les fleurs se pencheront
sur leurs tombes. C’est ainsi qu’on a vu, dans les temps
modernes, une armée toute entière, assistant à ses propres
funérailles, dire pour elle-même le service des morts, décidée
qu’elle était à conquérir l’immortalité[18].

[18] C’est à Saragosse qu’a eu lieu l’admirable scène à laquelle je faisais
allusion, sans oser la désigner plus clairement. Un aide de camp
du général français vint proposer à la garnison de la ville de se rendre,
et le chef des troupes espagnoles le conduisit sur la place publique ;
il vit sur cette place et dans l’église tendue de noir, les soldats
et les officiers à genoux, entendant le service des morts. En effet,
bien peu de ces guerriers vivent encore, et les habitants de la ville ont
aussi partagé le sort de leurs défenseurs.



La communion des Moraves ne peut point s’adapter à
l’état social, tel que les circonstances nous le commandent ;
mais comme on a beaucoup dit depuis quelque temps que le
catholicisme seul parlait à l’imagination, il importe d’observer
que ce qui remue vraiment l’âme, dans la religion, est
commun à toutes les églises chrétiennes. Un sépulcre et
une prière épuisent toute la puissance de l’attendrissement ;
et plus la croyance est simple, plus le culte cause d’émotion.



CHAPITRE IV

Du Catholicisme.

La religion catholique est plus tolérante en Allemagne
que dans tout autre pays. La paix de Westphalie ayant fixé
les droits des différentes religions, elles ne craignent plus
leurs envahissements mutuels ; et d’ailleurs le mélange des
cultes, dans un grand nombre de villes, a nécessairement
amené l’occasion de se voir et de se juger. Dans les opinions
religieuses, comme dans les opinions politiques, on se fait
de ses adversaires un fantôme qui se dissipe presque toujours
par leur présence ; la sympathie nous montre un semblable
dans celui qu’on croyait son ennemi.

Le protestantisme étant beaucoup plus favorable aux
lumières que le catholicisme, les catholiques, en Allemagne,
se sont mis sur une espèce de défensive qui nuit beaucoup
au progrès des idées. Dans les pays où la religion catholique
régnait seule, tels que la France et l’Italie, on a su la
réunir à la littérature et aux beaux-arts ; mais en Allemagne,
où les protestants se sont emparés, par les universités et
par leur tendance naturelle, de tout ce qui tient aux études
littéraires et philosophiques, les catholiques se sont crus
obligés de leur opposer un certain genre de réserve qui
éteint presque tout moyen de se distinguer dans la carrière
de l’imagination et de la pensée. La musique est le seul des
beaux-arts porté, dans le midi de l’Allemagne, à un plus
haut degré de perfection que dans le nord, à moins que l’on
ne compte comme l’un des beaux-arts un certain genre de
vie commode, dont les jouissances s’accordent assez bien
avec le repos de l’esprit.

Il y a parmi les catholiques, en Allemagne, une piété sincère,
tranquille et charitable, mais il n’y a point de prédicateurs
célèbres, ni d’écrivains religieux à citer ; rien n’y
excite le mouvement de l’âme ; l’on y prend la religion
comme une chose de fait, où l’enthousiasme n’a point de
part, et l’on dirait que, dans un culte si bien consolidé,
l’autre vie elle-même devient une vérité positive sur laquelle
on n’exerce plus la pensée.

La révolution qui s’est faite dans les esprits philosophiques
en Allemagne, depuis trente ans, les a presque tous ramenés
aux sentiments religieux. Ils s’en étaient un peu écartés,
lorsque l’impulsion nécessaire pour propager la tolérance
avait dépassé son but ; mais, en rappelant l’idéalisme dans
la métaphysique, l’inspiration dans la poésie, la contemplation
dans les sciences, on a renouvelé l’empire de la religion,
et la réforme de la réformation, ou plutôt la direction
philosophique de la liberté qu’elle a donnée, a banni pour
jamais, du moins en théorie, le matérialisme et toutes ses
applications funestes. Au milieu de cette révolution intellectuelle,
si féconde en nobles résultats, quelques hommes
ont été trop loin, comme il arrive toujours dans les oscillations
de la pensée.

On dirait que l’esprit humain se précipite toujours d’un
extrême à l’autre, comme si les opinions qu’il vient de
quitter se changeaient en remords pour le poursuivre. La
réformation, disent quelques écrivains de la nouvelle école,
a été la cause de plusieurs guerres de religion ; elle a séparé
le nord du midi de l’Allemagne ; elle a donné aux Allemands
la funeste habitude de se combattre les uns les autres, et
ces divisions leur ont ôté le droit de s’appeler une nation.
Enfin, la réformation, en introduisant l’esprit d’examen, a
rendu l’imagination aride, et mis le doute à la place de la
foi ; il faut donc, répètent ces mêmes hommes, revenir à
l’unité de l’Église en retournant au catholicisme.

D’abord, si Charles-Quint avait adopté le luthéranisme,
il y aurait eu de même unité dans l’Allemagne, et le pays
entier serait, comme la partie du Nord, l’asile des sciences
et des lettres. Peut-être que cet accord aurait donné naissance
à des institutions libres, combinées avec une force
réelle ; et peut-être aurait-on évité cette triste séparation
du caractère et des lumières, qui a livré le Nord à la rêverie,
et maintenu le Midi dans son ignorance. Mais, sans se
perdre en conjectures sur ce qui serait arrivé, calcul toujours
très incertain, on ne peut nier que l’époque de la
réformation ne soit celle où les lettres et la philosophie se
sont introduites en Allemagne. Ce pays ne peut être mis au
premier rang, ni pour la guerre, ni pour les arts, ni pour la
liberté politique : ce sont les lumières dont l’Allemagne a
droit de s’enorgueillir, et son influence sur l’Europe pensante
date du protestantisme. De telles révolutions ne
s’opèrent ni ne se détruisent par des raisonnements, elles
appartiennent à la marche historique de l’esprit humain ; et
les hommes qui paraissent en être les auteurs, n’en sont
jamais que les conséquences.

Le catholicisme, aujourd’hui désarmé, a la majesté d’un
vieux lion qui jadis faisait trembler l’univers ; mais, quand
les abus de son pouvoir amenèrent la réformation, il mettait
des entraves à l’esprit humain ; et, loin que ce fût par
sécheresse de cœur qu’on s’opposait alors à son ascendant,
c’était pour faire usage de toutes les facultés de l’esprit et
de l’imagination qu’on réclamait avec force la liberté de
penser. Si des circonstances toutes divines, et où la main
des hommes ne se fît sentir en rien, amenaient un jour un
rapprochement entre les deux Églises, on prierait Dieu, ce
me semble, avec une émotion nouvelle, à côté des prêtres
vénérables qui, dans les dernières années du siècle passé,
ont tant souffert pour leur conscience. Mais ce n’est sûrement
pas le changement de religion de quelques hommes,
ni surtout l’injuste défaveur que leurs écrits tendent à jeter
sur la religion réformée, qui pourraient conduire à l’unité
des opinions religieuses.

Il y a dans l’esprit humain deux forces très distinctes,
l’une inspire le besoin de croire, l’autre celui d’examiner.
L’une de ces facultés ne doit pas être satisfaite aux dépens
de l’autre : le protestantisme et le catholicisme ne viennent
point de ce qu’il y a eu des papes et un Luther ; c’est une
pauvre manière de considérer l’histoire, que de l’attribuer
à des hasards. Le protestantisme et le catholicisme existent
dans le cœur humain ; ce sont des puissances morales qui
se développent dans les nations, parce qu’elles existent dans
chaque homme. Si dans la religion, comme dans les autres
affections humaines, on peut réunir ce que l’imagination et
la raison souhaitent, il y a paix dans l’homme ; mais en lui,
comme dans l’univers, la puissance de créer et celle de détruire,
la foi et l’examen se succèdent et se combattent.

On a voulu, pour réunir ces deux penchants, creuser
plus avant dans l’âme ; et de là sont venues les opinions
mystiques, dont nous parlerons dans le chapitre suivant ;
mais le petit nombre de personnes qui ont abjuré le protestantisme
n’ont fait que renouveler des haines. Les anciennes
dénominations raniment les anciennes querelles ; la magie
se sert de certaines paroles pour évoquer les fantômes ; on
dirait que sur tous les sujets il y a des mots qui exercent ce
pouvoir : ce sont ceux qui ont servi de ralliement à l’esprit
de parti, on ne peut les prononcer sans agiter de nouveau
les flambeaux de la discorde. Les catholiques allemands se
sont montrés jusqu’à présent très étrangers à ce qui se
passait à cet égard dans le Nord. Les opinions littéraires
semblent la cause du petit nombre de changements de religion
qui ont eu lieu, et l’ancienne et vieille Église ne s’en
est guère occupée.

Le comte Frédéric Stolberg, homme très respectable par son
caractère et par ses talents, célèbre, dès sa jeunesse, comme
poète, comme admirateur passionné de l’antiquité, et comme
traducteur d’Homère, a donné le premier, en Allemagne, le
signal de ces conversions nouvelles, qui ont eu depuis des
imitateurs. Les plus illustres amis du comte Stolberg, Klopstock,
Voss et Jacobi, se sont éloignés de lui pour cette abjuration,
qui semble désavouer les malheurs et les combats
que les réformés ont soutenus pendant trois siècles ; cependant
M. de Stolberg vient de publier une histoire de la religion
de Jésus-Christ, faite pour mériter l’approbation de
toutes les communions chrétiennes. C’est la première fois
qu’on a vu les opinions catholiques défendues de cette
manière ; et si le comte de Stolberg n’avait pas été élevé
dans le protestantisme, peut-être n’aurait-il pas eu l’indépendance
d’esprit qui lui sert à faire impression sur les
hommes éclairés.

On trouve dans ce livre une connaissance parfaite des
Saintes Écritures, et des recherches très intéressantes sur
les différentes religions de l’Asie, en rapport avec le christianisme.
Les Allemands du Nord, lors même qu’ils se soumettent
aux dogmes les plus positifs, savent toujours leur
donner l’empreinte de leur philosophie.

Le comte de Stolberg attribue à l’ancien Testament, dans
son ouvrage, une beaucoup plus grande part que les écrivains
protestants ne lui en accordent d’ordinaire. Il considère le
sacrifice comme la base de toute religion, et la mort d’Abel
comme le premier type de ce sacrifice, qui fonde le christianisme.
De quelque manière qu’on juge cette opinion, elle
donne beaucoup à penser. La plupart des religions anciennes
ont institué des sacrifices humains ; mais dans cette barbarie
il y avait quelque chose de remarquable : c’est le
besoin d’une expiation solennelle. Rien ne peut effacer de
l’âme, en effet, la conviction qu’il y a quelque chose de
très mystérieux dans le sang de l’innocent, et que la terre
et le ciel s’en émeuvent. Les hommes ont toujours cru que
des justes pouvaient obtenir, dans cette vie ou dans l’autre,
le pardon des criminels. Il y a dans le genre humain des
idées primitives qui paraissent plus ou moins défigurées
dans tous les temps et chez tous les peuples. Ce sont ces
idées sur lesquelles on ne saurait se lasser de méditer ; car
elles renferment sûrement quelques traces des titres perdus
de la race humaine.

La persuasion que les prières et le dévouement du juste
peuvent sauver les coupables, est sans doute tirée des sentiments
que nous éprouvons dans les rapports de la vie ;
mais rien n’oblige, en fait de croyance religieuse, à rejeter
ces inductions : que savons-nous de plus que nos sentiments,
et pourquoi prétendrait-on qu’ils ne doivent point
s’appliquer aux vérités de la foi ? Que peut-il y avoir dans
l’homme que lui-même, et pourquoi, sous prétexte d’anthropomorphisme,
l’empêcher de former, d’après son âme, une
image de la Divinité ? Nul autre messager ne saurait, je
pense, lui en donner des nouvelles.

Le comte de Stolberg s’attache à démontrer que la tradition
de la chute de l’homme a existé chez tous les peuples
de la terre, et particulièrement en Orient, et que tous les
hommes ont eu dans le cœur le souvenir d’un bonheur dont
ils avaient été privés. En effet, il y a dans l’esprit humain
deux tendances aussi distinctes que la gravitation et l’impulsion
dans le monde physique ; c’est l’idée d’une décadence
et celle d’un perfectionnement. On dirait que nous
éprouvons tout à la fois le regret de quelques beaux dons
qui nous étaient accordés gratuitement, et l’espérance de
quelques biens que nous pouvons acquérir par nos efforts ;
de manière que la doctrine de la perfectibilité et celle de
l’âge d’or, réunies et confondues, excitent tout à la fois dans
l’homme le chagrin d’avoir perdu et l’émulation de recouvrer.
Le sentiment est mélancolique, et l’esprit audacieux :
l’un regarde en arrière, l’autre en avant ; de cette rêverie et
de cet élan naît la véritable supériorité de l’homme, le
mélange de contemplation et d’activité, de résignation et
de volonté, qui lui permet de rattacher au ciel sa vie dans
ce monde.

Stolberg n’appelle chrétiens que ceux qui reçoivent, avec
la simplicité des enfants, les paroles de l’Écriture sainte ;
mais il porte dans l’interprétation de ces paroles un esprit
de philosophie qui ôte aux opinions catholiques ce qu’elles
ont de dogmatique et d’intolérant. En quoi diffèrent-ils donc
entre eux, ces hommes religieux dont l’Allemagne s’honore ;
et pourquoi les noms de catholique ou de protestant
les sépareraient-ils ? Pourquoi seraient-ils infidèles aux
tombeaux de leurs aïeux, pour quitter ces noms ou pour
les reprendre ? Klopstock n’a-t-il pas consacré sa vie entière
à faire d’un beau poème le temple de l’Évangile ? Herder
n’est-il pas, comme Stolberg, adorateur de la Bible ? ne
pénètre-t-il pas dans toutes les beautés de la langue primitive,
et des sentiments d’origine céleste qu’elle exprime ?
Jacobi ne reconnaît-il pas la Divinité dans toutes les grandes
pensées de l’homme ? Aucun de ces hommes recommanderait-il
la religion uniquement comme un frein pour le
peuple, comme un moyen de sûreté publique, comme un
garant de plus dans les contrats de ce monde ? Ne savent-ils
pas tous que les esprits supérieurs ont encore plus
besoin de piété que les hommes du peuple ? car le travail
maintenu par l’autorité sociale peut occuper et guider la
classe laborieuse dans tous les instants de sa vie, tandis que
les hommes oisifs sont sans cesse en proie aux passions et
aux sophismes qui agitent l’existence, et remettent tout en
question.

On a prétendu que c’était une sorte de frivolité, dans les
écrivains allemands, de présenter comme l’un des mérites
de la religion chrétienne l’influence favorable qu’elle exerce
sur les arts, l’imagination et la poésie ; et le même reproche
a été fait à cet égard au bel ouvrage de M. de Chateaubriand,
sur le Génie du Christianisme. Les esprits vraiment frivoles,
ce sont ceux qui prennent des vues courtes pour des vues
profondes, et se persuadent qu’on peut procéder avec la
nature humaine par voie d’exclusion, et supprimer la
plupart des désirs et des besoins de l’âme. C’est une des
grandes preuves de la divinité de la religion chrétienne, que
son analogie parfaite avec toutes nos facultés morales ; seulement
il ne me paraît pas qu’on puisse considérer la poésie
du christianisme sous le même aspect que la poésie du paganisme.

Comme tout était extérieur dans le culte païen, la pompe
des images y est prodiguée ; le sanctuaire du christianisme
étant au fond du cœur, la poésie qu’il inspire doit toujours
naître de l’attendrissement. Ce n’est pas la splendeur du ciel
chrétien qu’on peut opposer à l’Olympe, mais la douleur et
l’innocence, la vieillesse et la mort, qui prennent un
caractère d’élévation et de repos, à l’abri de ces espérances
religieuses dont les ailes s’étendent sur les misères de la
vie. Il n’est donc pas vrai, ce me semble, que la religion
protestante soit dépourvue de poésie, parce que les pratiques
du culte y ont moins d’éclat que dans la religion catholique.
Des cérémonies plus ou moins bien exécutées, selon la
richesse des villes et la magnificence des édifices, ne sauraient
être la cause principale de l’impression que produit
le service divin ; ce sont ses rapports avec nos sentiments
intérieurs qui nous émeuvent, rapports qui peuvent exister
dans la simplicité comme dans la pompe.

J’étais, il y a quelque temps, dans une église de campagne
dépouillée de tout ornement ; aucun tableau n’en décorait
les blanches murailles, elle était nouvellement bâtie, et nul
souvenir d’un long passé ne la rendait vénérable : la musique
même, que les saints les plus austères ont placée dans le
ciel comme la jouissance des bienheureux, se faisait à peine
entendre, et les psaumes étaient chantés par des voix sans
harmonie, que les travaux de la terre et le poids des années
rendaient rauques et confuses ; mais au milieu de cette
réunion rustique, où manquaient toutes les splendeurs
humaines, on voyait un homme pieux dont le cœur était
profondément ému par la mission qu’il remplissait[19]. Ses
regards, sa physionomie, pouvaient servir de modèle à
quelques-uns des tableaux dont les autres temples sont
parés ; ses accents répondaient au concert des anges. Il y
avait là devant nous une créature mortelle, convaincue de
notre immortalité, de celle de nos amis que nous avons perdus,
de celle de nos enfants, qui nous survivront de si peu
dans la carrière du temps ! et la persuasion intime d’une
âme pure semblait une révélation nouvelle.

[19] M. Célérier, pasteur de Satigny, près de Genève.



Il descendit de sa chaire pour donner la communion aux
fidèles qui vivent à l’abri de son exemple. Son fils était
comme lui, ministre de l’église, et sous des traits plus
jeunes, il avait, ainsi que son père, une expression pieuse
et recueillie. Alors, selon l’usage, le père et le fils se donnèrent
mutuellement le pain et la coupe, qui servent chez
les protestants de commémoration au plus touchant des
mystères ; le fils ne voyait dans son père qu’un pasteur plus
avancé que lui dans l’état religieux qu’il voulait suivre ; le
père respectait dans son fils la sainte vocation qu’il avait
embrassée. Tous deux s’adressèrent, en communiant ensemble,
les passages de l’Évangile faits pour resserrer d’un
même lien les étrangers comme les amis ; et, renfermant
dans leur cœur tous les deux leurs sentiments les plus
intimes, ils semblaient oublier leurs relations personnelles
en présence de la Divinité, pour qui les pères et les fils sont
tous également des serviteurs du tombeau et des enfants de
l’espérance.

Quelle poésie, quelle émotion, source de toute poésie,
pouvait manquer au service divin dans un tel moment !

Les hommes dont les affections sont désintéressées, et les
pensées religieuses ; les hommes qui vivent dans le sanctuaire
de leur conscience, et savent y concentrer, comme
dans un miroir ardent, tous les rayons de l’univers ; ces
hommes, dis-je, sont les prêtres du culte de l’âme, et rien
ne doit jamais les désunir. Un abîme sépare ceux qui se
conduisent par le calcul, et ceux qui sont guidés par le sentiment ;
toutes les autres différences d’opinion ne sont rien,
celle-là seule est radicale. Il se peut qu’un jour un cri
d’union s’élève, et que l’universalité des chrétiens aspire à
professer la même religion théologique, politique et morale ;
mais avant que ce miracle soit accompli, tous les hommes
qui ont un cœur et qui lui obéissent doivent se respecter
mutuellement.



CHAPITRE V

De la disposition religieuse appelée mysticité.

La disposition religieuse appelée mysticité n’est qu’une
manière plus intime de sentir et de concevoir le christianisme.
Comme dans le mot de mysticité est renfermé celui
de mystère, on a cru que les mystiques professaient des
dogmes extraordinaires, et faisaient une secte à part. Il n’y
a de mystères chez eux que ceux du sentiment appliqués à
la religion, et le sentiment est à la fois ce qu’il y a de plus
clair, de plus simple et de plus inexplicable : il faut distinguer
cependant les théosophes, c’est-à-dire ceux qui s’occupent
de la théologie philosophique, tels que Jacob Bœhme,
Saint-Martin, etc., des simples mystiques ; les premiers veulent
pénétrer le secret de la création, les seconds s’en tiennent
à leur propre cœur. Plusieurs pères de l’église, Thomas
A-Kempis, Fénelon, Saint François de Sales, etc. ; et,
chez les protestants, un grand nombre d’écrivains anglais et
allemands ont été des mystiques, c’est-à-dire des hommes
qui faisaient de la religion un amour, et la mêlaient à toutes
leurs pensées comme à toutes leurs actions.

Le sentiment religieux qui est la base de toute la doctrine
des mystiques, consiste dans une paix intérieure pleine
de vie. Les agitations des passions ne laissent point de
calme : la tranquillité de la sécheresse et de la médiocrité
d’esprit tue la vie de l’âme ; ce n’est que dans le sentiment
religieux qu’on trouve une réunion parfaite du mouvement
et du repos. Cette disposition n’est continuelle, je crois, dans
aucun homme, quelque pieux qu’il puisse être ; mais le souvenir
et l’espérance de ces saintes émotions décident de la
conduite de ceux qui les ont éprouvées.

Si l’on considère les peines et les plaisirs de la vie comme
l’effet du hasard ou du bien joué, alors le désespoir et la joie
doivent être, pour ainsi dire, des mouvements convulsifs.
Car quel hasard que celui qui dispose de notre existence !
quel orgueil ou quel regret ne doit-on pas éprouver, quand
il s’agit d’une démarche qui a pu influer sur tout notre
sort ? A quels tourments d’incertitude ne devrait-on pas être
livré, si notre raison disposait seule de notre destinée dans
ce monde ? Mais si l’on croit, au contraire, qu’il n’y a que
deux choses importantes pour le bonheur, la pureté de l’intention,
et la résignation à l’événement, quel qu’il soit,
lorsqu’il ne dépend plus de nous, sans doute beaucoup de
circonstances nous feront encore cruellement souffrir, mais
aucune ne rompra nos liens avec le ciel. Lutter contre l’impossible
est ce qui engendre en nous les sentiments les plus
amers ; et la colère de Satan n’est autre chose que la liberté
aux prises avec la nécessité, et ne pouvant ni la dompter, ni
s’y soumettre.

L’opinion dominante parmi les chrétiens mystiques, c’est
que le seul hommage qui puisse plaire à Dieu, c’est celui
de la volonté, dont il a fait don à l’homme ; quelle offrande
plus désintéressée pouvons-nous, en effet, présenter à la
Divinité ? Le culte, l’encens, les hymnes ont presque toujours
pour but d’obtenir les prospérités de la terre, et c’est
ainsi que la flatterie de ce monde entoure les monarques ;
mais se résigner à la volonté de Dieu, ne vouloir rien que
ce qu’il veut, c’est l’acte religieux le plus pur dont l’âme
humaine soit capable. Trois sommations sont faites à l’homme
pour obtenir de lui cette résignation, la jeunesse, l’âge mûr,
et la vieillesse : heureux ceux qui se soumettent à la première !

C’est l’orgueil, en toutes choses, qui met le venin dans la
blessure : l’âme révoltée accuse le ciel, l’homme religieux
laisse la douleur agir sur lui selon l’intention de celui qui
l’envoie ; il se sert de tous les moyens qui sont en sa puissance
pour l’éviter ou pour la soulager : mais quand l’événement
est irrévocable, les caractères sacrés de la volonté
suprême y sont empreints.

Quel malheur accidentel peut être comparé à la vieillesse et à
la mort ? Et cependant presque tous les hommes s’y résignent,
parce qu’il n’y a point d’armes contre elles : d’où vient donc
que chacun se révolte contre les malheurs particuliers, tandis
que tous se plient sous le malheur universel ? C’est qu’on
traite le sort comme un gouvernement, à qui l’on permet
de faire souffrir tout le monde, pourvu qu’il n’accorde de
privilèges à personne. Les malheurs que nous avons en
commun avec nos semblables, sont aussi durs, et nous
causent autant de souffrance que nos malheurs particuliers ;
et cependant ils n’excitent presque jamais en nous la même
rébellion. Pourquoi les hommes ne se disent-ils pas qu’il faut
supporter ce qui les concerne personnellement, comme ils
supportent la condition de l’humanité en général ? C’est
qu’on croit trouver de l’injustice dans son partage individuel.
Singulier orgueil de l’homme, de vouloir juger la
Divinité avec l’instrument qu’il a reçu d’elle ! Que sait-il de
ce qu’éprouve un autre ? que sait-il de lui-même ? que sait-il
de rien, excepté de son sentiment intérieur ? Et ce sentiment,
plus il est intime, plus il contient le secret de notre
félicité ; car n’est-ce pas dans le fond de nous-mêmes que
nous sentons le bonheur ou le malheur ? L’amour religieux
ou l’amour-propre pénètrent seuls jusqu’à la source de nos
pensées les plus cachées. Sous le nom d’amour religieux
sont renfermées toutes les affections désintéressées, et sous
celui d’amour-propre tous les penchants égoïstes : de
quelque manière que le sort nous seconde ou nous contrarie,
c’est toujours de l’ascendant de l’un de ces amours sur
l’autre que dépend la jouissance calme ou le malaise inquiet.

C’est manquer, ce me semble, tout à fait de respect à la
Providence, que de nous supposer en proie à ces fantômes
qu’on appelle les événements : leur réalité consiste dans ce
qu’ils produisent sur l’âme, et il y a une égalité parfaite
entre toutes les situations et toutes les destinées, non pas
vues extérieurement, mais jugées d’après leur influence sur
le perfectionnement religieux. Si chacun de nous veut examiner
attentivement la trame de sa propre vie, il y verra
deux tissus parfaitement distincts, l’un qui semble en entier
soumis aux causes et aux effets naturels, l’autre dont la
tendance tout à fait mystérieuse ne se comprend qu’avec le
temps. C’est comme les tapisseries de haute-lice, dont on
travaille les peintures à l’envers, jusqu’à ce que, mises en
place, on en puisse juger l’effet. On finit par apercevoir,
même dans cette vie, pourquoi l’on a souffert, pourquoi l’on
n’a pas obtenu ce qu’on désirait. L’amélioration de notre
propre cœur nous révèle l’intention bienfaisante qui nous
a soumis à la peine ; car les prospérités de la terre auraient
même quelque chose de redoutable, si elles tombaient
sur nous après que nous nous serions rendus coupables de
grandes fautes : on se croirait alors abandonné par la main
de celui qui nous livrerait au bonheur ici-bas, comme à
notre seul avenir.

Ou tout est hasard, ou il n’y en a pas un seul dans ce
monde, et s’il n’y en a pas, le sentiment religieux consiste
à se mettre en harmonie avec l’ordre universel, malgré
l’esprit de rébellion ou d’envahissement que l’égoïsme inspire
à chacun de nous en particulier. Tous les dogmes et
tous les cultes sont les formes diverses que ce sentiment
religieux a revêtues, selon les temps et selon les pays ; il
peut se dépraver par la terreur, quoiqu’il soit fondé sur la
confiance ; mais il consiste toujours dans la conviction qu’il
n’y a rien d’accidentel dans les événements, et que notre
seule manière d’influer sur le sort, c’est en agissant sur
nous-mêmes. La raison n’en règne pas moins dans tout ce
qui tient à la conduite de la vie ; mais quand cette ménagère
de l’existence l’a arrangée le mieux qu’elle a pu, le
fond de notre cœur appartient toujours à l’amour, et ce
qu’on appelle la mysticité, c’est cet amour dans sa pureté
la plus parfaite.

L’élévation de l’âme vers son Créateur est le culte suprême
des chrétiens mystiques ; mais ils ne s’adressent point à
Dieu pour demander telle ou telle prospérité de cette vie.
Un écrivain français qui a des lueurs sublimes, M. de Saint-Martin,
a dit que la prière était la respiration de l’âme. Les
mystiques sont, pour la plupart, convaincus qu’il y a
réponse à cette prière, et que la grande révélation du christianisme
peut se renouveler en quelque sorte dans l’âme,
chaque fois qu’elle s’élève avec ardeur vers le ciel. Quand
on croit qu’il n’existe plus de communication immédiate
entre l’Être suprême et l’homme, la prière n’est, pour ainsi
dire, qu’un monologue ; mais elle devient un acte bien plus
secourable, lorsqu’on est persuadé que la Divinité se fait
sentir au fond de notre cœur. En effet, on ne saurait
nier, ce me semble, qu’il ne se passe en nous des mouvements
qui ne nous viennent en rien du dehors, et qui
nous calment ou nous soutiennent, sans qu’on puisse les
attribuer à la liaison ordinaire des événements de la vie.

Des hommes qui ont mis de l’amour-propre dans une
doctrine entièrement fondée sur l’abnégation de l’amour-propre,
ont tiré parti de ces secours inattendus pour se
faire des illusions de tout genre : ils se sont crus des élus
ou des prophètes ; ils se sont imaginés qu’ils avaient des
visions ; enfin ils sont entrés en superstition vis-à-vis d’eux-mêmes.
Que ne peut l’orgueil humain, puisqu’il s’insinue
dans le cœur sous la forme même de l’humilité ! Mais il
n’en est pas moins vrai que rien n’est plus simple et plus
pur que les rapports de l’âme avec Dieu, tels qu’ils sont
conçus par ce qu’on a coutume d’appeler les mystiques,
c’est-à-dire les chrétiens qui mettent l’amour dans la
religion.

En lisant les œuvres spirituelles de Fénelon, qui pourrait
n’être pas attendri ! Où trouver tant de lumières, tant
de consolations, tant d’indulgence ? Il n’y a là ni fanatisme,
ni austérités autres que celles de la vertu, ni intolérance, ni
exclusion. Les diversités des communions chrétiennes ne
peuvent être senties à cette hauteur, qui est au-dessus de
toutes les formes accidentelles que le temps crée et détruit.

Il serait bien téméraire, assurément, celui qui se hasarderait
à prévoir ce qui tient à de si grandes choses : néanmoins
j’oserai dire que tout tend à faire triompher les sentiments
religieux dans les âmes. Le calcul a pris un tel
empire sur les affaires de ce monde, que les caractères qui
ne s’y prêtent pas sont naturellement rejetés dans l’extrême
opposé. C’est pourquoi tous les penseurs solitaires, d’un
bout du monde à l’autre, cherchent à rassembler dans un
même foyer les rayons épars de la littérature, de la philosophie
et de la religion.

On craint en général que la doctrine de la résignation
religieuse, appelée dans le siècle dernier le quiétisme, ne
dégoûte de l’activité nécessaire dans cette vie. Mais la nature
se charge assez de soulever en nous les passions individuelles,
pour qu’on n’ait pas beaucoup à craindre d’un sentiment
qui les calme.

Nous ne disposons ni de notre naissance, ni de notre
mort, et plus des trois quarts de notre destinée sont décidés
par ces deux événements. Nul ne peut changer les
données primitives de sa naissance, de son pays, de son
siècle, etc. Nul ne peut acquérir la figure ou le génie qu’il
n’a pas reçu de la nature ; et de combien d’autres circonstances
impérieuses encore la vie n’est-elle pas composée ?
Si notre sort consiste en cent lots divers, il y en a quatre-vingt-dix-neuf
qui ne dépendent pas de nous ; et toute la
fureur de notre volonté se porte sur la faible portion qui
semble encore en notre puissance. Or l’action de la volonté
même sur cette faible portion est singulièrement incomplète.
Le seul acte de la liberté de l’homme qui atteigne
toujours son but, c’est l’accomplissement du devoir : l’issue
de toutes les autres résolutions dépend en entier des accidents
auxquels la prudence même ne peut rien. La plupart
des hommes n’obtiennent pas ce qu’ils veulent fortement :
et la prospérité même, lorsqu’ils en ont, leur vient souvent
par une voie inattendue.

La doctrine de la mysticité passe pour sévère, parce
qu’elle commande le détachement de soi, et que cela
semble, avec raison, fort difficile : mais elle est dans le fait
la plus douce de toutes ; elle consiste dans ce proverbe,
faire de nécessité vertu : faire de nécessité vertu, dans le sens
religieux, c’est attribuer à la Providence le gouvernement
de ce monde, et trouver dans cette pensée une consolation
intime. Les écrivains mystiques n’exigent rien au delà de
la ligne du devoir, telle que tous les hommes honnêtes l’ont
tracée ; ils ne commandent point de se faire des peines à
soi-même ; ils pensent que l’homme ne doit, ni appeler
sur lui la souffrance, ni s’irriter contre elle, quand elle arrive.

Quel mal pourrait-il donc résulter de cette croyance, qui
réunit le calme du stoïcisme avec la sensibilité des chrétiens ! — Elle
empêche d’aimer, dira-t-on. — Ah ! ce n’est
pas l’exaltation religieuse qui refroidit l’âme : un seul
intérêt de vanité a plus anéanti d’affections qu’aucun genre
d’opinions austères : les déserts même de la Thébaïde n’affaiblissent
pas la puissance du sentiment, et rien n’empêche
d’aimer, que la misère du cœur.

L’on attribue faussement un inconvénient très grave à la
mysticité. Malgré la sévérité de ses principes, on prétend
qu’elle rend trop indulgent sur les œuvres, à force de
ramener la religion aux impressions intérieures de l’âme,
et qu’elle porte les hommes à se résigner à leurs propres
défauts, comme aux événements inévitables. Rien ne serait
assurément plus contraire à l’esprit de l’Évangile que cette
manière d’interpréter la soumission à la volonté de Dieu.
Si l’on admettait que le sentiment religieux dispense en
rien des actions, il en résulterait non seulement une foule
d’hypocrites, qui prétendraient qu’il ne faut pas les juger
par ces vulgaires preuves de religion qu’on appelle les
œuvres, et que leurs communications secrètes avec la Divinité
sont d’un ordre bien supérieur à l’accomplissement des
devoirs ; mais il y aurait aussi des hypocrites avec eux-mêmes,
et l’on tuerait de cette manière la puissance des
remords. En effet, qui n’a pas, avec un peu d’imagination,
des moments d’attendrissement religieux ? Qui n’a pas
quelquefois prié avec ardeur ? Et si cela suffisait pour être
dispensé de la stricte observance des devoirs, la plupart des
poètes pourraient se croire plus religieux que saint Vincent
de Paul.

Mais c’est à tort que les mystiques ont été accusés de cette
manière de voir ; leurs ouvrages et leur vie attestent qu’ils
sont aussi réguliers dans leur conduite morale que les
hommes soumis aux pratiques du culte le plus sévère : ce
qu’on appelle de l’indulgence en eux, c’est la pénétration qui
fait analyser la nature de l’homme, au lieu de s’en tenir à
lui commander l’obéissance. Les mystiques, s’occupant toujours
du fond du cœur, ont l’air de pardonner ses égarements,
parce qu’ils en étudient les causes.

On a souvent accusé les mystiques, et même presque tous
les chrétiens, d’être portés à l’obéissance passive envers
l’autorité, quelle qu’elle soit, et l’on a prétendu que la soumission
à la volonté de Dieu, mal comprise, conduisait un
peu trop souvent à la soumission aux volontés des hommes.
Rien ne ressemble moins toutefois à la condescendance pour
le pouvoir que la résignation religieuse. Sans doute elle peut
consoler dans l’esclavage, mais c’est parce qu’elle donne alors
à l’âme toutes les vertus de l’indépendance. Être indifférent
par religion à la liberté ou à l’oppression du genre humain,
ce serait prendre la faiblesse de caractère pour l’humilité
chrétienne, et rien n’en diffère davantage. L’humilité chrétienne
se prosterne devant les pauvres et les malheureux, et
la faiblesse de caractère ménage toujours le crime, parce
qu’il est fort dans ce monde.

Dans les temps de la chevalerie, lorsque le christianisme
avait le plus d’ascendant, il n’a jamais demandé le sacrifice
de l’honneur : or, pour les citoyens, la justice et la
liberté sont aussi l’honneur. Dieu confond l’orgueil humain,
mais non la dignité de l’espèce humaine, car cet orgueil
consiste dans l’opinion qu’on a de soi, et cette dignité dans
le respect pour les droits des autres. Les hommes religieux
ont du penchant à ne point se mêler des choses de ce monde
sans y être appelés par un devoir manifeste, et il faut convenir
que tant de passions sont agitées par les intérêts politiques,
qu’il est rare de s’en être mêlé sans avoir des reproches
à se faire : mais quand le courage de la conscience est évoqué,
il n’en est point qui puisse rivaliser avec celui-là.

De toutes les nations, celle qui a le plus de penchant au
mysticisme, c’est la nation allemande. Avant Luther, plusieurs
auteurs, parmi lesquels on doit citer Tauler, avaient
écrit sur la religion dans ce sens. Depuis Luther, les Moraves
ont manifesté cette disposition plus qu’aucune autre secte.
Vers la fin du dix-huitième siècle, Lavater a combattu avec
une grande force le christianisme raisonné, que les théologiens
berlinois avaient soutenu, et sa manière de sentir la
religion est à beaucoup d’égards semblable à celle de Fénelon.
Plusieurs poètes lyriques, depuis Klopstock jusqu’à nos jours,
ont dans leurs écrits une teinte de mysticisme. La religion
protestante, qui règne dans le Nord, ne suffit pas à l’imagination
des Allemands, et le catholicisme étant opposé, par
sa nature, aux recherches philosophiques, les Allemands
religieux et penseurs doivent nécessairement se tourner
vers une manière de sentir la religion qui puisse s’appliquer
à tous les cultes. D’ailleurs, l’idéalisme en philosophie
a beaucoup d’analogie avec le mysticisme en religion ;
l’un place toute la réalité des choses de ce monde dans la
pensée, et l’autre toute la réalité des choses du ciel dans le
sentiment.

Les mystiques pénètrent avec une sagacité inconcevable
dans tout ce qui fait naître en nous la crainte ou l’espoir, la
souffrance ou le bonheur ; et nul ne remonte comme eux à
l’origine des mouvements de l’âme. Il y a tant d’intérêt à
cet examen, que des hommes même assez médiocres, d’ailleurs,
lorsqu’ils ont dans le cœur la moindre disposition
mystique, intéressent et captivent par leur entretien,
comme s’ils étaient doués d’un génie transcendant. Ce qui
rend la société si sujette à l’ennui, c’est que la plupart
de ceux avec qui l’on vit ne parlent que des objets extérieurs ;
et dans ce genre le besoin de l’esprit de conversation
se fait beaucoup sentir. Mais la mysticité religieuse
porte avec elle une lumière si étendue, qu’elle donne une
supériorité morale très décidée à ceux mêmes qui ne
l’avaient pas reçue de la nature : ils s’appliquent à l’étude
du cœur humain, qui est la première des sciences, et se
donnent autant de peine pour connaître les passions, afin
de les apaiser, que les hommes du monde pour s’en servir.

Sans doute il peut se rencontrer encore de grands défauts
dans le caractère de ceux dont la doctrine est la plus pure :
mais est-ce à leur doctrine qu’il faut s’en prendre ? On rend
à la religion un singulier hommage, par l’exigence qu’on
manifeste envers tous les hommes religieux, du moment
qu’on les sait tels. On les trouve inconséquents, s’ils ont
des torts et des faiblesses ; et cependant rien ne peut changer
en entier la condition humaine : si la religion donnait
toujours la perfection morale, et si la vertu conduisait toujours
au bonheur, le choix de la volonté ne serait plus libre,
car les motifs qui agiraient sur elle seraient trop puissants.

La religion dogmatique est un commandement ; la religion
mystique se fonde sur l’expérience intime de notre cœur ; la
prédication doit nécessairement se ressentir de la direction
que suivent à cet égard les ministres de l’Évangile, et peut-être
serait-il à désirer qu’on aperçût davantage dans leur
manière de prêcher l’influence des sentiments qui commencent
à pénétrer tous les cœurs. En Allemagne, où chaque
genre est abondant, Zollikofer, Jérusalem et plusieurs autres
se sont acquis une juste réputation par l’éloquence de la
chaire, et l’on peut lire sur tous les sujets une foule de sermons
qui renferment d’excellentes choses ; néanmoins,
quoiqu’il soit très sage d’enseigner la morale, il importe
encore plus de donner les moyens de la suivre, et ces
moyens consistent, avant tout, dans l’émotion religieuse.
Presque tous les hommes en savent à peu près autant les
uns que les autres sur les inconvénients et les avantages du
vice et de la vertu ; mais ce dont tout le monde a besoin,
c’est ce qui fortifie la disposition intérieure avec laquelle on
peut lutter contre les penchants orageux de notre nature.

S’il n’était question que de bien raisonner avec les hommes,
pourquoi les parties du culte qui ne sont que des
chants et des cérémonies porteraient-elles autant et plus
que les sermons au recueillement de la piété ? La plupart
des prédicateurs s’en tiennent à déclamer contre les mauvais
penchants, au lieu de montrer comment on y succombe
et comment on y résiste ; la plupart des prédicateurs sont
des juges qui instruisent le procès de l’homme : mais les
prêtres de Dieu doivent nous dire ce qu’ils souffrent et ce
qu’ils espèrent, comment ils ont modifié leur caractère par
de certaines pensées : enfin nous attendons d’eux les mémoires
secrets de l’âme, dans ses relations avec la Divinité.

Les lois prohibitives ne suffisent pas plus dans le gouvernement
de chaque individu que dans celui des États.
L’art social a besoin de mettre en mouvement des intérêts
animés, pour alimenter la vie humaine ; il en est de même
des instituteurs religieux de l’homme ; ils ne peuvent le préserver
des passions qu’en excitant dans son cœur une extase
vive et pure : les passions valent encore mieux, sous beaucoup
de rapports, qu’une apathie servile, et rien ne peut
les dompter qu’un sentiment profond, dont on doit peindre,
si on le peut, les jouissances, avec autant de force et de
vérité qu’on en a mis à décrire le charme des affections
terrestres.

Quoi que des gens d’esprit en aient dit, il existe une
alliance naturelle entre la religion et le génie. Les mystiques
ont presque tous de l’attrait pour la poésie et pour
les beaux-arts ; leurs idées sont en accord avec la vraie
supériorité dans tous les genres, tandis que l’incrédule
médiocrité mondaine en est l’ennemie ; elle ne peut souffrir
ceux qui veulent pénétrer dans l’âme ; comme elle a mis ce
qu’elle avait de mieux au dehors, loucher au fond, c’est
découvrir sa misère.

La philosophie idéaliste, le christianisme mystique et la
vraie poésie ont, à beaucoup d’égards, le même but et la
même source ; ces philosophes, ces chrétiens et ces poètes,
se réunissent tous dans un commun désir. Ils voudraient
substituer au factice de la société, non l’ignorance des
temps barbares, mais une culture intellectuelle qui ramenât
à la simplicité par la perfection même des lumières ; ils
voudraient enfin faire des hommes énergiques et réfléchis,
sincères et généreux, de tous ces caractères sans élévation,
de tous ces esprits sans idées, de tous ces moqueurs sans
gaîté, de tous ces épicuriens sans imagination, qu’on
appelle l’espèce humaine, faute de mieux.



CHAPITRE VI

De la douleur.

On a beaucoup blâmé cet axiome des mystiques que la
douleur est un bien ; quelques philosophes de l’antiquité ont
affirmé qu’elle n’était pas un mal ; il est pourtant bien plus
difficile de la considérer avec indifférence qu’avec espoir[20].
En effet, si l’on n’était pas persuadé que le malheur est un
moyen de perfectionnement, à quel excès d’irritation ne
nous porterait-il pas ? Pourquoi donc nous appeler à la vie
pour nous faire dévorer par elle ? pourquoi concentrer tous
les tourments et toutes les merveilles de l’univers dans un
faible cœur qui redoute et qui désire ? pourquoi nous donner
la puissance d’aimer, et nous arracher ensuite tout ce
que nous avons chéri ? enfin, pourquoi la mort, la terrible
mort ? lorsque l’illusion de la terre nous la fait oublier,
comme elle se rappelle à nous ! C’est au milieu de toutes
les splendeurs de ce monde qu’elle déploie son drapeau
funeste.

[20] Le chancelier Bacon dit que les prospérités sont les bénédictions
de l’Ancien Testament, et les adversités celles du Nouveau.




Così trapassa al trapassar d’un giorno

Della vita mortal il fiore e’l verde ;

Ne perchè faccia indietro April ritorno,

Si rinfiora ella mai ne si rinverde[21].



[21] Ainsi passe en un jour la verdure et la fleur de la vie mortelle ;
c’est en vain que le mois du printemps revient à son tour, elle ne
reprend jamais ni sa verdure ni ses fleurs. (Vers du Tasse, chantés
dans les jardins d’Armide).



On a vu dans une fête cette princesse[22] qui, mère de huit
enfants, réunissait encore le charme d’une beauté parfaite
à toute la dignité des vertus maternelles. Elle ouvrit le bal,
et les sons mélodieux de la musique signalèrent ces moments
consacrés à la joie. Des fleurs ornaient sa tête charmante,
et la parure et la danse devaient lui rappeler les
premiers jours de sa jeunesse ; cependant, elle semblait
déjà craindre les plaisirs mêmes auxquels tant de succès
auraient pu l’attacher. Hélas ! de quelle manière ce vague
pressentiment s’est réalisé ! Tout à coup les flambeaux sans
nombre qui remplaçaient l’éclat du jour vont devenir des
flammes dévorantes, et les plus affreuses souffrances prendront
la place du luxe éclatant d’une fête. Quel contraste !
et qui pourrait se lasser d’y réfléchir ? Non, jamais les grandeurs
et les misères humaines n’ont été rapprochées de si
près ; et notre mobile pensée, si facilement distraite des
sombres menaces de l’avenir, a été frappée dans la même
heure par toutes les images brillantes et terribles que la
destinée sème d’ordinaire à distance sur la route du
temps.

[22] La princesse Pauline de Schwartzenberg.



Aucun accident néanmoins n’avait atteint celle qui ne
devait mourir que de son choix : elle était en sûreté, elle
pouvait renouer le fil de la vie si vertueuse qu’elle menait
depuis quinze années ; mais une de ses filles était encore
en danger, et l’être le plus délicat et le plus timide se précipite
au milieu de flammes qui feraient reculer les guerriers.
Toutes les mères auraient éprouvé ce qu’elle a dû
sentir ! Mais qui pourrait se croire assez de force pour l’imiter ?
Qui pourrait compter assez sur son âme, pour ne pas
craindre les frissonnements que la nature fait naître à
l’aspect d’une mort atroce ? Une femme les a bravés ; et
bien qu’alors un coup funeste l’ait frappée, son dernier acte
fut maternel ; c’est dans cet instant sublime qu’elle a paru
devant Dieu, et l’on n’a pu reconnaître ce qui restait d’elle
sur la terre qu’au chiffre de ses enfants, qui marquait
encore la place où cet ange avait péri. Ah ! tout ce qu’il y a
d’horrible dans ce tableau est adouci par les rayons de la
gloire céleste. Cette généreuse Pauline sera désormais la
sainte des mères ; et si leurs regards n’osaient encore s’élever
jusqu’au ciel, elles les reposeront sur sa douce figure,
et lui demanderont d’implorer la bénédiction de Dieu pour
leurs enfants.

Si l’on était parvenu à tarir la source de la religion sur la
terre, que dirait-on à ceux qui voient tomber la plus pure
des victimes ? que dirait-on à ceux qui l’ont aimée ? et de
quel désespoir, de quel effroi du sort et de ses perfides
secrets l’âme ne serait-elle pas remplie !

Non seulement ce qu’on voit, mais ce qu’on se figure
foudroierait la pensée, s’il n’y avait rien en nous qui nous
affranchît du hasard. N’a-t-on pas vécu dans un cachot
obscur, où chaque minute était une douleur, où l’on n’avait
d’air que ce qu’il en fallait pour recommencer à souffrir ?
La mort, selon les incrédules, doit délivrer de tout ; mais
savent-ils ce qu’elle est ? savent-ils si cette mort est le
néant ? et dans quel labyrinthe de terreurs la réflexion sans
guide ne peut-elle pas nous entraîner !

Si un homme honnête (et les circonstances d’une vie
passionnée peuvent amener ce malheur), si un homme honnête,
dis-je, avait fait un mal irréparable à un être innocent,
comment, sans le secours de l’expiation religieuse,
s’en consolerait-il jamais ? Quand la victime est là, dans le
cercueil, à qui s’adresser s’il n’y a pas de communication
avec elle, si Dieu lui-même ne fait pas entendre aux morts
les pleurs des vivants, si le souverain médiateur des hommes
ne dit pas à la douleur : — C’en est assez ; — au repentir : — Vous
êtes pardonné ? — On croit que le principal avantage
de la religion est de réveiller les remords ; mais c’est
aussi bien souvent à les apaiser qu’elle sert. Il est des âmes
dans lesquelles règne le passé ; il en est que les regrets déchirent
comme une active mort, et sur lesquelles le souvenir
s’acharne comme un vautour ; c’est pour elles que la religion
est un soulagement du remords.

Une idée toujours la même, et revêtant cependant mille
formes diverses, fatigue tout à la fois par son agitation et
par sa monotonie. Les beaux-arts, qui redoublent la puissance
de l’imagination, accroissent avec elle la vivacité de
la douleur. La nature elle-même importune, quand l’âme
n’est plus en harmonie avec elle ; son calme, qu’on trouvait
doux, irrite comme l’indifférence ; les merveilles de l’univers
s’obscurcissent à nos regards ; tout semble apparition,
même au milieu de l’éclat du jour. La nuit inquiète, comme
si l’obscurité recelait quelque secret de nos maux, et le
soleil resplendissant semble insulter au deuil du cœur. Où
fuir tant de souffrances ? Est-ce dans la mort ? Mais l’anxiété
du malheur fait douter que le repos soit dans la tombe, et
le désespoir est pour les athées même comme une révélation
ténébreuse de l’éternité des peines. Que ferions-nous
alors, que ferions-nous, ô mon Dieu ! si nous ne pouvions
nous jeter dans votre sein paternel ? Celui qui, le premier,
appela Dieu notre père, en savait plus sur le cœur humain
que les plus profonds penseurs du siècle.

Il n’est pas vrai que la religion rétrécisse l’esprit ; il l’est
encore moins que la sévérité des principes religieux soit à
craindre. Je ne connais qu’une sévérité redoutable pour les
âmes sensibles, c’est celle des gens du monde ; ce sont eux
qui ne conçoivent rien, qui n’excusent rien de ce qui est involontaire ;
ils se sont fait un cœur humain à leur gré, pour
le juger à leur aise. On pourrait leur adresser ce qu’on
disait à messieurs de Port-Royal, qui, d’ailleurs, méritaient
beaucoup d’admiration : « Il vous est facile de comprendre
l’homme que vous avez créé ; mais celui qui est, vous ne le
connaissez pas ».

La plupart des gens du monde sont accoutumés à faire
de certains dilemmes sur toutes les situations malheureuses
de la vie, afin de se débarrasser le plus tôt qu’il est possible
de la pitié qu’elles exigent d’eux. Il n’y a que deux partis à
prendre, disent-ils, il faut qu’on soit tout un ou tout autre ;
il faut supporter ce qu’on ne peut empêcher ; il faut se consoler
de ce qui est irrévocable. Ou bien, qui veut le but, veut
les moyens ; il faut tout faire pour conserver ce dont on ne
peut se passer, etc., etc., et mille autres axiomes de ce genre
qui ont tous la forme de proverbes, et qui sont en effet le
code de la sagesse vulgaire. Mais quel rapport y a-t-il entre
ces axiomes et les angoisses du cœur ? Tout cela sert très
bien dans les affaires communes de la vie ; mais comment
appliquer de tels conseils aux peines morales ? Elles varient
toutes selon les individus, et se composent de mille circonstances
diverses, inconnues à tout autre qu’à notre ami le
plus intime, s’il en est un qui sache s’identifier avec
nous. Chaque caractère est presque un monde nouveau
pour qui sait observer avec finesse, et je ne connais
dans la science du cœur humain aucune idée générale
qui s’applique complètement aux exemples particuliers.

Le langage de la religion peut seul convenir à toutes les
situations et à toutes les manières de sentir ! En lisant les
rêveries de J.-J. Rousseau, cet éloquent tableau d’un être
en proie à une imagination plus forte que lui, je me suis
demandé comment un homme d’esprit formé par le monde,
et un solitaire religieux auraient essayé de consoler Rousseau ?
Il se serait plaint d’être haï et persécuté, il se serait
dit l’objet de l’envie universelle, et la victime d’une conjuration
qui s’étendait depuis le peuple jusqu’aux rois ; il
aurait prétendu que tous ses amis l’avaient trahi, et que les
services mêmes qu’on lui rendait étaient des pièges : qu’aurait
alors répondu à toutes ces plaintes l’homme d’esprit
formé par la société ?

« Vous vous exagérez singulièrement, aurait-il dit, l’effet
que vous croyez produire ; vous êtes sans doute un homme
fort distingué, mais comme chacun de nous a pourtant des
affaires et même des idées à soi, un livre ne remplit pas
toutes les têtes, l’événement de la guerre ou de la paix, et
même de moindres intérêts, mais qui nous concernent personnellement,
nous occupent beaucoup plus qu’un écrivain,
quelque célèbre qu’il puisse être. On vous a exilé, il est
vrai, mais tous les pays doivent être égaux à un philosophe
comme vous ; et à quoi serviraient donc la morale et la religion
que vous développez si bien dans vos écrits, si vous ne
saviez pas supporter les revers qui vous ont atteint ? Sans
doute quelques personnes vous envient, parmi vos confrères
les hommes de lettres ; mais cela ne peut s’étendre aux
classes de la société qui s’embarrassent fort peu de la littérature ;
d’ailleurs, si la célébrité vous importune réellement,
rien de si facile que d’y échapper. N’écrivez plus ; au bout
de peu d’années, on vous oubliera, et vous serez aussi tranquille
que si vous n’aviez jamais rien publié. Vous dites que
vos amis vous tendent des pièges, en faisant semblant de
vous rendre service. D’abord n’est-il pas possible qu’il y ait
une légère nuance d’exaltation romanesque dans votre
manière de juger vos relations personnelles ? Il faut votre
belle imagination pour composer la Nouvelle Héloïse ; mais
un peu de raison est nécessaire dans les affaires d’ici-bas,
et, quand on le veut bien, on voit les choses telles qu’elles
sont. Si pourtant vos amis vous trompent, il faut rompre
avec eux ; mais vous seriez bien insensé de vous en affliger ;
car, de deux choses l’une, ou ils sont dignes de votre estime,
et dans ce cas vous auriez tort de les soupçonner ; ou si vos
soupçons sont bien fondés, vous ne devez pas alors regretter
de tels amis ».

Après avoir écouté ce dilemme, J.-J. Rousseau aurait bien
pu prendre un troisième parti, celui de se jeter dans la
rivière. Mais que lui aurait dit le solitaire religieux ?

« Mon fils, je ne connais pas le monde, et j’ignore s’il est
vrai qu’on vous y veuille du mal ; mais s’il en était ainsi,
vous auriez cela de commun avec tous les bons qui cependant
ont pardonné à leurs ennemis, car Jésus-Christ et
Socrate, le Dieu et l’homme en ont donné l’exemple. Il faut
que les passions haineuses existent ici-bas pour que l’épreuve
des justes soit accomplie. Sainte Thérèse a dit des méchants : — Les
malheureux ! ils n’aiment pas ; et cependant
les méchants vivent aussi, pour qu’ils aient le temps de se
repentir.

« Vous avez reçu du ciel des dons admirables ; s’ils vous
ont servi à faire aimer ce qui est bon, n’avez-vous pas déjà
joui d’avoir été un soldat de la vérité sur la terre ? Si vous
avez attendri les cœurs par une éloquence entraînante, vous
obtiendrez pour vous quelques-unes des larmes que vous
avez fait couler. Vous avez des ennemis près de vous, mais
des amis au loin, parmi les solitaires qui vous lisent, et vous
avez consolé des infortunés mieux que nous ne pouvons
vous consoler vous-même. Que n’ai-je votre talent, pour me
faire entendre de vous ! C’est une belle chose que le talent,
mon fils ; les hommes cherchent souvent à le dénigrer ; ils
vous disent à tort que nous le condamnons au nom de Dieu ;
cela n’est pas vrai. C’est une émotion divine que celle qui
inspire l’éloquence, et si vous n’en avez point abusé, sachez
supporter l’envie, car une telle supériorité vaut bien les
peines qu’elle peut faire éprouver.

« Néanmoins, mon fils, je le crains, l’orgueil se mêle à
vos peines, et voilà ce qui leur donne de l’amertume ; car
toutes les douleurs qui sont restées humbles font couler
doucement nos pleurs ; mais il y a du poison dans l’orgueil,
et l’homme devient insensé quand il s’y livre : c’est un
ennemi qui se fait son chevalier, pour mieux le perdre.

« Le génie ne doit servir qu’à manifester la bonté suprême
de l’âme. Il y a beaucoup de gens qui ont cette bonté sans le
talent de l’exprimer ; remerciez Dieu de qui vous tenez le
charme de ces paroles faites pour enchanter l’imagination
des hommes. Mais ne soyez fier que du sentiment qui vous
les dicte. Tout s’apaisera pour vous dans la vie, si vous
restez toujours religieusement bon ; les méchants mêmes se
lassent de faire du mal, leur propre venin les épuise ; et
puis Dieu n’est-il pas là pour avoir soin du passereau qui
tombe, et du cœur de l’homme qui souffre ?

« Vous dites que vos amis veulent vous trahir ; prenez
garde de les accuser injustement : malheur à celui qui
aurait repoussé une affection véritable, car ce sont les anges
du ciel qui nous l’envoient ; ils se sont réservé cette part
dans le destin de l’homme ! Ne permettez pas à votre imagination
de vous égarer ; il faut la laisser planer dans les
régions des nuages, mais il n’y a que le cœur pour juger un
autre cœur ; et vous seriez bien coupable si vous méconnaissiez
une amitié sincère : car la beauté de l’âme consiste
dans sa généreuse confiance, et la prudence humaine est
figurée par un serpent.

« Il se peut toutefois qu’en expiation de quelques égarements
dont vos grandes facultés ont été la cause, vous
soyez condamné sur cette terre à boire la coupe empoisonnée
de la trahison d’un ami. S’il en est ainsi, je vous
plains, la Divinité même vous a plaint en vous punissant :
mais ne vous révoltez pas contre ses coups ; aimez encore,
bien qu’aimer ait déchiré votre cœur. Dans la solitude la plus
profonde, dans l’isolement le plus cruel, il ne faut pas
laisser tarir en soi la source des affections dévouées. Pendant
longtemps on ne croit pas que Dieu puisse être aimé
comme on aime ses semblables. Une voix qui nous répond,
des regards qui se confondent avec les nôtres, paraissent
pleins de vie, tandis que le ciel immense se tait : mais par
degrés l’âme s’élève jusqu’à sentir son Dieu près d’elle
comme un ami.

« Mon fils, il faut prier comme on aime, en mêlant la prière
à toutes nos pensées : il faut prier, car alors on n’est plus
seul ; et quand la résignation descendra doucement en vous,
tournez vos regards vers la nature : on dirait que chacun y
retrouve le passé de sa vie, quand il n’en existe plus de
traces parmi les hommes. Rêvez à vos chagrins comme à vos
plaisirs, en contemplant ces nuages tantôt sombres et tantôt
brillants que le vent fait disparaître ; et soit que la mort
vous ait ravi vos amis, soit que la vie, plus cruelle encore,
ait déchiré vos liens avec eux, vous apercevrez dans les
étoiles leur image divinisée ; ils vous apparaîtront tels que
vous les reverrez un jour ».



CHAPITRE VII

Des Philosophes religieux appelés Théosophes.

Lorsque j’ai rendu compte de la philosophie moderne des
Allemands, j’ai essayé de tracer une ligne de démarcation
entre celle qui s’attache à pénétrer les secrets de l’univers,
et celle qui se borne à l’examen de la nature de notre âme.
La même distinction se fait remarquer parmi les écrivains
religieux : les uns, dont j’ai déjà parlé dans les chapitres
précédents, s’en sont tenus à l’influence de la religion sur
notre cœur : les autres, tels que Jacob Bœhme, en Allemagne,
Saint-Martin, en France, et bien d’autres encore,
ont cru trouver dans la révélation du christianisme, des
paroles mystérieuses qui pouvaient servir à dévoiler les lois
de la création. Il faut en convenir, quand on commence à
penser, il est difficile de s’arrêter ; et soit que la réflexion
conduise au scepticisme, soit qu’elle mène à la foi la plus
universelle, on est souvent tenté de passer des heures
entières, comme les faquirs, à se demander ce que c’est que
la vie. Loin de dédaigner ceux qui sont ainsi dévorés par la
contemplation, on ne peut s’empêcher de les considérer
comme les véritables seigneurs de l’espèce humaine, auprès
desquels ceux qui existent sans réfléchir ne sont que des
serfs attachés à la glèbe. Mais comment peut-on se flatter
de donner quelque consistance à ces pensées, qui, semblables
aux éclairs, replongent dans les ténèbres, après
avoir un moment jeté sur les objets d’incertaines lueurs.

Il peut être intéressant, toutefois, d’indiquer la direction
principale des systèmes des théosophes, c’est-à-dire des
philosophes religieux, qui n’ont cessé d’exister en Allemagne
depuis l’établissement du christianisme, et surtout
depuis la renaissance des lettres. La plupart des philosophes
grecs ont fondé le système du monde sur l’action des éléments ;
et si l’on en excepte Pythagore et Platon, qui tenaient
de l’Orient leur tendance à l’idéalisme, les penseurs de l’antiquité
expliquent tous l’organisation de l’univers par des
lois physiques. Le christianisme, en allumant la vie intérieure
dans le sein de l’homme, devait exciter les esprits à
s’exagérer le pouvoir de l’âme sur le corps ; les abus auxquels
les doctrines les plus pures sont sujettes ont amené les visions,
la magie blanche (c’est-à-dire celle qui attribue à la
volonté de l’homme, sans l’intervention des esprits infernaux,
la possibilité d’agir sur les éléments), toutes les rêveries
bizarres enfin qui naissent de la conviction que l’âme
est plus forte que la nature. Les secrets d’alchimistes, de
magnétiseurs et d’illuminés, s’appuient presque tous sur cet
ascendant de la volonté qu’ils portent beaucoup trop loin,
mais qui tient de quelque manière néanmoins à la grandeur
morale de l’homme.

Non seulement le christianisme, en affirmant la spiritualité
de l’âme, a porté les esprits à croire à la puissance
illimitée de la foi religieuse ou philosophique, mais la révélation
a paru à quelques hommes un miracle continuel qui
pouvait se renouveler pour chacun d’eux, et quelques-uns
ont cru sincèrement qu’une divination surnaturelle leur
était accordée, et qu’il se manifestait en eux des vérités dont
ils étaient plutôt les témoins que les inventeurs. Le plus
fameux de ces philosophes religieux, c’est Jacob Bœhme, un
cordonnier allemand, qui vivait au commencement du
dix-septième siècle ; il a fait tant de bruit dans son temps,
que Charles Ier envoya un homme exprès à Görlitz, lieu de
sa demeure, pour étudier son livre et le rapporter en
Angleterre. Quelques-uns de ses écrits ont été traduits en
français par M. de Saint-Martin : ils sont très difficiles à comprendre ;
cependant l’on ne peut s’empêcher de s’étonner
qu’un homme sans culture d’esprit ait été si loin dans la
contemplation de la nature. Il la considère en général
comme un emblème des principaux dogmes du christianisme ;
partout il croit voir dans les phénomènes du monde
les traces de la chute de l’homme et de sa régénération, les
effets du principe de la colère et de celui de la miséricorde ;
et tandis que les philosophes grecs tâchaient d’expliquer le
monde par le mélange des éléments de l’air, de l’eau et du
feu, Jacob Bœhme n’admet que la combinaison des forces
morales, et s’appuie sur des passages de l’Évangile pour
interpréter l’univers.

De quelque manière que l’on considère ces singuliers
écrits qui, depuis deux cents ans, ont toujours trouvé des
lecteurs, ou plutôt des adeptes, on ne peut s’empêcher de
remarquer les deux routes opposées que suivent, pour arriver
à la vérité, les philosophes spiritualistes, et les philosophes
matérialistes. Les uns croient que c’est en se dérobant à
toutes les impressions du dehors, et en se plongeant dans
l’extase de la pensée, qu’on peut deviner la nature : les
autres prétendent qu’on ne saurait trop se garder de
l’enthousiasme et de l’imagination, dans l’examen des phénomènes
de l’univers ; l’on dirait que l’esprit humain a besoin
de s’affranchir du corps ou de l’âme, pour comprendre la
nature, tandis que c’est dans la mystérieuse réunion des
deux que consiste le secret de l’existence.

Quelques savants, en Allemagne, affirment qu’on trouve,
dans les ouvrages de Jacob Bœhme, des vues très profondes
sur le monde physique ; l’on peut dire au moins qu’il y a
autant d’originalité dans les hypothèses des philosophes
religieux sur la création, que dans celles de Thalès, de Xénophane,
d’Aristote, de Descartes et de Leibnitz. Les théosophes
déclarent que ce qu’ils pensent leur a été révélé,
tandis que les philosophes en général se croient uniquement
conduits par leur propre raison ; mais puisque les uns et
les autres aspirent à connaître le mystère des mystères, que
signifient à cette hauteur les mots de raison et de folie ? et
pourquoi flétrir de la dénomination d’insensés ceux qui
croient trouver dans l’exaltation de grandes lumières ? C’est
un mouvement de l’âme d’une nature très remarquable, et
qui ne lui a sûrement pas été donné seulement pour le
combattre.



CHAPITRE VIII

De l’esprit de secte en Allemagne.

L’habitude de la méditation porte à des rêveries de tout
genre sur la destinée humaine. La vie active peut seule détourner
notre intérêt de la source des choses ; mais tout ce
qu’il y a de grand ou d’absurde en fait d’idées est le résultat
du mouvement intérieur qu’on ne peut dissiper au
dehors. Beaucoup de gens sont très irrités contre les sectes
religieuses ou philosophiques, et leur donnent le nom de
folies, et de folies dangereuses. Il me semble que les égarements
même de la pensée sont bien moins à craindre pour
le repos et la moralité des hommes, que l’absence de la
pensée. Quand on n’a pas en soi cette puissance de réflexion
qui supplée à l’activité matérielle, on a besoin d’agir sans
cesse, et souvent au hasard.

Le fanatisme des idées a quelquefois conduit, il est vrai,
à des actions violentes, mais c’est presque toujours parce
qu’on a recherché les avantages de ce monde à l’aide des
opinions abstraites. Les systèmes métaphysiques sont peu
redoutables en eux-mêmes, ils ne le deviennent que quand
ils sont réunis à des intérêts d’ambition, et c’est alors de
ces intérêts dont il faut s’occuper, si l’on veut modifier les
systèmes ; mais les hommes capables de s’attacher vivement
à une opinion, indépendamment des résultats qu’elle peut
avoir, sont toujours d’une noble nature.

Les sectes philosophiques et religieuses qui, sous divers
noms, ont existé en Allemagne, n’ont presque point eu de
rapport avec les affaires politiques, et le genre de talent
nécessaire pour entraîner les hommes à des résolutions
vigoureuses s’est rarement manifesté dans ce pays. On peut
disputer sur la philosophie de Kant, sur les questions théologiques,
sur l’idéalisme ou l’empirisme, sans qu’il en résulte
jamais rien que des livres.

L’esprit de secte et l’esprit de parti diffèrent à beaucoup
d’égards ; l’esprit de parti présente les opinions par ce
qu’elles ont de saillant, pour les faire comprendre au vulgaire ;
et l’esprit de secte, surtout en Allemagne, tend toujours
vers ce qu’il a de plus abstrait : il faut, dans l’esprit de
parti, saisir le point de vue de la multitude pour s’y placer ;
les Allemands ne pensent qu’à la théorie, et dût-elle se
perdre dans les nuages, ils l’y suivront. L’esprit de parti
excite dans les hommes de certaines passions communes qui
les réunissent en masse. Les Allemands subdivisent tout, à
force d’expliquer, de distinguer et de commenter. Ils ont
une sincérité philosophique singulièrement propre à la
recherche de la vérité, mais point du tout à l’art de la
mettre en œuvre. L’esprit de secte n’aspire qu’à convaincre ;
l’esprit de parti veut rallier. L’esprit de secte dispute sur
les idées ; l’esprit de parti veut du pouvoir sur les hommes.
Il y a de la discipline dans l’esprit de parti, et de l’anarchie
dans l’esprit de secte. L’autorité, quelle qu’elle soit, n’a
presque rien à craindre de l’esprit de secte ; on le satisfait en
laissant une grande latitude à la pensée : mais l’esprit de parti
n’est pas si facile à contenter, et ne se borne point à ces
conquêtes intellectuelles dans lesquelles chaque individu
peut se créer un empire, sans destituer un possesseur.

On est, en France, beaucoup plus susceptible de l’esprit
de parti que de l’esprit de secte : on s’y entend trop bien au
réel de la vie, pour ne pas transformer en action ce qu’on
désire, et en pratique ce qu’on pense ; mais peut-être y
est-on trop étranger à l’esprit de secte : on n’y tient pas
assez aux idées abstraites, pour mettre de la chaleur à les
défendre ; d’ailleurs, l’on ne veut être lié par aucun genre
d’opinions, afin de s’avancer plus libre au-devant de toutes
les circonstances. Il y a plus de bonne foi dans l’esprit de
secte que dans l’esprit de parti, ainsi les Allemands doivent
être bien plus propres à l’un qu’à l’autre.

Il faut distinguer trois espèces de sectes religieuses et
philosophiques en Allemagne : premièrement, les différentes
communions chrétiennes qui ont existé, surtout à l’époque
de la réformation, lorsque tous les esprits se sont tournés
vers les questions théologiques ; secondement, les associations
secrètes, et enfin, les adeptes de quelques systèmes
particuliers, dont un homme est le chef. Il faut ranger dans
la première classe les anabaptistes et les moraves ; dans la
seconde, la plus ancienne des associations secrètes, les francs-maçons,
et dans la troisième, les différents genres d’illuminés.

Les anabaptistes étaient plutôt une secte révolutionnaire
que religieuse ; et, comme ils durent leur existence à des
passions politiques et non à des opinions, ils passèrent avec
les circonstances. Les moraves, tout à fait étrangers aux
intérêts de ce monde, sont, comme je l’ai dit, une communion
chrétienne de la plus grande pureté. Les quakers
portent au milieu de la société les principes des moraves :
ceux-ci se retirent du monde pour être plus sûrs de rester
fidèles à ces principes.

La franc-maçonnerie est une institution beaucoup plus
sérieuse en Écosse et en Allemagne qu’en France. Elle a existé
dans tous les pays ; mais il paraît cependant que c’est de l’Allemagne
surtout qu’est venue cette association, transportée
ensuite en Angleterre par les Anglo-Saxons, et renouvelée
à la mort de Charles Ier, par les partisans de la restauration,
qui se rassemblèrent près de l’église de Saint-Paul,
pour rappeler Charles II sur le trône. On croit aussi que les
francs-maçons, surtout en Écosse, se rattachent de quelque
manière à l’ordre des Templiers. Lessing a écrit sur la
franc-maçonnerie un dialogue où son génie lumineux se
fait éminemment remarquer. Il affirme que cette association
a pour but de réunir les hommes, malgré les barrières
établies par la société ; car si, sous quelques rapports, l’état
social forme un lien entre les hommes, en les soumettant à
l’empire des lois, il les sépare par les différences de rang
et de gouvernement : cette fraternité, véritable image de l’âge
d’or, a été mêlée dans la franc-maçonnerie à beaucoup
d’autres idées qui sont aussi bonnes et morales. On ne saurait
se dissimuler cependant, qu’il est dans la nature des
associations secrètes de porter les esprits vers l’indépendance ;
mais ces associations sont très favorables au développement
des lumières ; car tout ce que les hommes font
par eux-mêmes et spontanément donne à leur jugement
plus de force et d’étendue.

Il se peut aussi que les principes de l’égalité démocratique
se propagent par ce genre d’institutions, qui met les
hommes en évidence d’après leur valeur réelle, et non
d’après leur rang dans le monde. Les associations secrètes
apprennent quelle est la puissance du nombre et de la réunion,
tandis que les citoyens isolés sont, pour ainsi dire,
des êtres abstraits les uns pour les autres. Sous ce rapport,
ces associations pourraient avoir une grande influence dans
l’État ; mais il est juste cependant de reconnaître que la
franc-maçonnerie ne s’occupe en général que des intérêts
religieux et philosophiques.

Ses membres se divisent entre eux en deux classes ; la
franc-maçonnerie philosophique, et la franc-maçonnerie
hermétique ou égyptienne. La première a pour objet l’église
intérieure, ou le développement de la spiritualité de l’âme ;
la seconde se rapporte aux sciences, à celles qui s’occupent
des secrets de la nature. Les frères rose-croix, entre autres,
sont un des grades de la franc-maçonnerie, et les frères
rose-croix, dans l’origine, étaient alchimistes.

De tout temps, et dans tous les pays, il a existé des associations
secrètes, dont les membres avaient pour but de se
fortifier mutuellement dans la croyance à la spiritualité de
l’âme ; les mystères d’Éleusis, chez les païens, la secte des
Esséniens, chez les Hébreux, étaient fondés sur cette doctrine,
qu’on ne voulait pas profaner en la livrant aux plaisanteries
du vulgaire. Il y a près de trente ans qu’à Wilhelms-Bad
il y eut une assemblée de francs-maçons présidée par le
duc de Brunswick ; cette assemblée avait pour objet la
réforme des francs-maçons d’Allemagne, et il paraît que les
opinions mystiques en général, et celles de Saint-Martin en
particulier, influèrent beaucoup sur cette réunion. Les institutions
politiques, les relations sociales, et souvent même
celles de famille, ne prennent que l’extérieur de la vie : il
est donc naturel que de tout temps on ait cherché quelque
manière intime de se reconnaître et de s’entendre ; et tous
ceux dont le caractère a quelque profondeur se croient des
adeptes et cherchent à se distinguer par quelques signes
du reste des hommes. Les associations secrètes dégénèrent
avec le temps ; mais leur principe est presque toujours un
sentiment d’enthousiasme comprimé par la société.

Il y a trois classes d’illuminés : les illuminés mystiques,
les illuminés visionnaires, et les illuminés politiques. La
première, celle dont Jacob Bœhme, et dans le dernier siècle,
Pasqualis et Saint-Martin peuvent être considérés comme
les chefs, tient par divers liens à cette Église intérieure,
sanctuaire de ralliement pour tous les philosophes religieux ;
ces illuminés s’occupent uniquement de la religion, et de la
nature interprétée par les dogmes de la religion.

Les illuminés visionnaires, à la tête desquels on doit placer
le Suédois Swedenborg, croient que par la puissance de
la volonté ils peuvent faire apparaître des morts et opérer
des miracles. Le feu roi de Prusse, Frédéric-Guillaume, a
été induit en erreur par la crédulité de ces hommes, ou par
leurs ruses, qui avaient l’apparence de la crédulité. Les illuminés
idéalistes dédaignent ces illuminés visionnaires
comme des empiriques ; ils méprisent leurs prétendus prodiges,
et pensent que la merveille des sentiments de l’âme
doit l’emporter à elle seule sur toutes les autres.

Enfin, des hommes qui n’avaient pour but que de s’emparer
de l’autorité dans tous les États, et de se faire donner
des places, ont pris le nom d’illuminés ; leur chef était un
Bavarois, Weishaupt, homme d’un esprit supérieur, et qui
avait très bien senti la puissance qu’on pouvait acquérir en
réunissant les forces éparses des individus, et en les dirigeant
toutes vers un même but. Un secret, quel qu’il soit,
flatte l’amour-propre des hommes ; et quand on leur dit
qu’ils sont de quelque chose dont leurs pareils ne sont pas,
on acquiert toujours de l’empire sur eux. L’amour-propre se
blesse de ressembler à la multitude ; et dès qu’on veut donner
des marques de distinction, connues ou cachées, on
est sûr de mettre en mouvement l’imagination de la vanité,
la plus active de toutes.

Les illuminés politiques n’avaient pris des autres illuminés
que quelques signes pour se reconnaître ; mais les intérêts,
et non les opinions, leur servaient de point de ralliement.
Ils avaient pour but, il est vrai, de réformer l’ordre
social sur de nouveaux principes ; toutefois, en attendant
l’accomplissement de ce grand œuvre, ce qu’ils voulaient
d’abord, c’était de s’emparer des emplois publics. Une telle
secte a, par tout pays, bien des adeptes qui s’initient
d’eux-mêmes à ses secrets : en Allemagne cependant, cette
secte est la seule peut-être qui ait été fondée sur une combinaison
politique ; toutes les autres sont nées d’un enthousiasme
quelconque, et n’ont eu que la recherche de la vérité
pour but.

Parmi les hommes qui s’efforcent de pénétrer les secrets
de la nature, il faut compter les alchimistes, les magnétiseurs,
etc. Il est probable qu’il y a beaucoup de folie dans
ces prétendues découvertes ; mais qu’y peut-on trouver
d’effrayant ? Si l’on arrivait à reconnaître dans les phénomènes
physiques ce qu’on appelle du merveilleux, on en
aurait avec raison de la joie. Il y a des moments où la nature
paraît une machine qui se meut constamment par les
mêmes ressorts, et c’est alors que son inflexible régularité
fait peur ; mais quand on croit entrevoir en elle quelque
chose de spontané comme la pensée, un espoir confus s’empare
de l’âme, et nous dérobe au regard fixe de la nécessité.

Au fond de tous ces essais et de tous ces systèmes scientifiques
et philosophiques, il y a toujours une tendance très
marquée vers la spiritualité de l’âme. Ceux qui veulent
deviner les secrets de la nature sont très opposés aux matérialistes ;
car c’est toujours dans la pensée qu’ils cherchent
la solution de l’énigme du monde physique. Sans doute un
tel mouvement dans les esprits pourrait conduire à de
grandes erreurs ; mais il en est ainsi de tout ce qui est
animé ; dès qu’il y a vie, il y a danger.

Les efforts individuels finiraient par être interdits, si l’on
s’asservissait à la méthode qui régulariserait les mouvements
de l’esprit, comme la discipline commande à ceux
du corps. Le problème consiste donc à guider les facultés
sans les comprimer ; et l’on voudrait qu’il fût possible
adapter à l’imagination des hommes l’art encore inconnu
de s’élever avec des ailes, et de diriger le vol dans les airs.



CHAPITRE IX

De la contemplation de la nature.

En parlant de l’influence de la nouvelle philosophie sur
les sciences, j’ai déjà fait mention de quelques-uns des
nouveaux principes adoptés en Allemagne, relativement à
l’étude de la nature ; mais comme la religion et l’enthousiasme
ont une grande part dans la contemplation de l’univers,
j’indiquerai d’une manière générale les vues politiques
et religieuses qu’on peut recueillir à cet égard dans les
ouvrages allemands.

Plusieurs physiciens, guidés par un sentiment de piété,
ont cru devoir s’en tenir à l’examen des causes finales ; ils
ont essayé de prouver que tout le monde tend au maintien
et au bien-être physique des individus et des espèces. On
peut faire, ce me semble, des objections très fortes contre
ce système. Sans doute, il est aisé de voir que dans l’ordre
des choses les moyens répondent admirablement à leurs
fins ; mais dans cet enchaînement universel, où s’arrêtent
ces causes qui sont effets, et ces effets qui sont causes ?
Veut-on rapporter tout à la conservation de l’homme : on
aura de la peine à concevoir ce qu’elle a de commun avec
la plupart des êtres. D’ailleurs c’est attacher trop de prix à
l’existence matérielle que de la donner pour dernier but à
la création.

Ceux qui, malgré la foule immense des malheurs particuliers,
attribuent un certain genre de bonté à la nature, la
considèrent comme un spéculateur en grand qui se retire
sur le nombre. Ce système ne convient pas même à un gouvernement,
et des écrivains scrupuleux en économie politique
l’ont combattu. Que serait-ce donc, lorsqu’il s’agit des
intentions de la Divinité ? Un homme, religieusement considéré,
est autant que la race humaine entière ; et dès qu’on
a conçu l’idée d’une âme immortelle, il ne doit pas être
possible d’admettre le plus ou le moins d’importance d’un
individu relativement à tous. Chaque être intelligent est
d’une valeur infinie, puisqu’il doit durer toujours. C’est donc
d’après un point de vue plus élevé que les philosophes allemands
ont considéré l’univers.

Il en est qui croient voir en tout deux principes, celui du
bien et celui du mal, se combattant sans cesse ; et soit
qu’on attribue ce combat à une puissance infernale, soit,
ce qui est plus simple à penser, que le monde physique
puisse être l’image des bons et des mauvais penchants de
l’homme, toujours est-il vrai que ce monde offre à l’observation
deux faces absolument contraires.

Il y a, l’on ne saurait le nier, un côté terrible dans la
nature, comme dans le cœur humain, et l’on y sent une
redoutable puissance de colère. Quelle que soit la bonne
intention des partisans de l’optimisme, plus de profondeur
se fait remarquer, ce me semble, dans ceux qui ne nient
pas le mal, mais qui comprennent la connexion de ce mal
avec la liberté de l’homme, avec l’immortalité qu’elle peut
lui mériter.

Les écrivains mystiques, dont j’ai parlé dans les chapitres
précédents, voient dans l’homme l’abrégé du monde, et
dans le monde l’emblème des dogmes du christianisme. La
nature leur paraît l’image corporelle de la Divinité, et ils se
plongent toujours plus avant dans la signification profonde
des choses et des êtres.

Parmi les écrivains allemands qui se sont occupés de la
contemplation de la nature sous des rapports religieux, deux
méritent une attention particulière : Novalis comme poète,
et Schubert comme physicien. Novalis, homme d’une naissance
illustre, était initié dès sa jeunesse dans les études de
tout genre que la nouvelle école a développées en Allemagne ;
mais son âme pieuse a donné un grand caractère
de simplicité à ses poésies. Il est mort à vingt-six ans ; et
c’est lorsqu’il n’était déjà plus que les chants religieux qu’ils
a composés ont acquis en Allemagne une célébrité touchante.
Le père de ce jeune homme est morave ; et, quelque
temps après la mort de son fils, il alla visiter une communauté
de ses frères en religion, et dans leur église il entendit
chanter les poésies de son fils, que les moraves avaient
choisies pour s’édifier, sans en connaître l’auteur.

Parmi les œuvres de Novalis, on distingue des hymnes à
la nuit, qui peignent avec une grande force le recueillement
qu’elle fait naître dans l’âme. L’éclat du jour peut convenir
à la joyeuse doctrine du paganisme ; mais le ciel étoilé
paraît le véritable temple du culte le plus pur. C’est dans
l’obscurité des nuits, dit un poète allemand, que l’immortalité
s’est révélée à l’homme ; la lumière du soleil éblouit les
yeux qui croient voir. Des stances de Novalis sur la vie des
mineurs renferment une poésie animée, d’un très grand
effet ; il interroge la terre qu’on rencontre dans les profondeurs,
parce qu’elle fut le témoin des diverses révolutions
que la nature a subies ; et il exprime un désir énergique
de pénétrer toujours plus avant vers le centre du
globe. Le contraste de cette immense curiosité avec la vie si
fragile qu’il faut exposer pour la satisfaire, cause une
émotion sublime. L’homme est placé sur la terre entre
l’infini des cieux et l’infini des abîmes ; et sa vie, dans le
temps, est aussi de même entre deux éternités. De toutes
parts entouré par des idées et des objets sans bornes, des
pensées innombrables lui apparaissent, comme des milliers
de lumières qui se confondent et l’éblouissent.

Novalis a beaucoup écrit sur la nature en général, il se
nomme lui-même, avec raison, le disciple de Saïs, parce
que c’est dans cette ville qu’était fondé le temple d’Isis, et
que les traditions qui nous restent des mystères des
Égyptiens portent à croire que leurs prêtres avaient une
connaissance approfondie des lois de l’univers.

« L’homme est avec la nature, dit Novalis, dans des
relations presque aussi variées, presque aussi inconcevables
que celles qu’il entretient avec ses semblables, et comme
elle se met à la portée des enfants, et se complaît avec leurs
simples cœurs, de même elle se montre sublime aux esprits
élevés, et divine aux êtres divins. L’amour de la nature
prend diverses formes, et tandis qu’elle n’excite dans les
uns que la joie et la volupté, elle inspire aux autres la
religion la plus pieuse, celle qui donne à toute la vie une
direction et un appui. Déjà chez les peuples anciens, il y
avait des âmes sérieuses pour qui l’univers était l’image de
la Divinité, et d’autres qui se croyaient seulement invitées
au festin qu’elle donne : l’air n’était, pour ces convives de
l’existence, qu’une boisson rafraîchissante ; les étoiles, que
des flambeaux qui présidaient aux danses pendant la nuit ;
et les plantes et les animaux, que les magnifiques apprêts
d’un splendide repas ; la nature ne s’offrait pas à leurs yeux
comme un temple majestueux et tranquille, mais comme le
théâtre brillant de fêtes toujours nouvelles.

« Dans ce même temps néanmoins, des esprits plus profonds
s’occupaient sans relâche à reconstruire le monde
idéal, dont les traces avaient déjà disparu ; ils se partageaient
en frères les travaux les plus sacrés ; les uns cherchaient à
reproduire, par la musique, les voix de la forêt et de l’air ;
les autres imprimaient l’image et le pressentiment d’une
race plus noble sur la pierre et sur l’airain, changeaient les
rochers en édifices, et mettaient au jour les trésors cachés
dans la terre. La nature, civilisée par l’homme, sembla
répondre à ses souhaits : l’imagination de l’artiste osa
l’interroger, et l’âge d’or parut renaître à l’aide de la
pensée.

« Il faut, pour connaître la nature, devenir un avec elle.
Une vie poétique et recueillie, une âme sainte et religieuse,
toute la force et toute la fleur de l’existence humaine, sont
nécessaires pour la comprendre, et le véritable observateur
est celui qui sait découvrir l’analogie de cette nature avec
l’homme, et celle de l’homme avec le ciel ».

Schubert a composé sur la nature un livre qu’on ne saurait
se lasser de lire, tant il est rempli d’idées qui excitent
à la méditation ; il présente le tableau des effets nouveaux,
dont l’enchaînement est conçu sous de nouveaux rapports.
Deux idées principales restent de son ouvrage ; les Indiens
croient à la métempsycose descendante, c’est-à-dire à celle
qui condamne l’âme de l’homme à passer dans les animaux
et dans les plantes, pour le punir d’avoir mal usé de la vie.
L’on peut difficilement se figurer un système d’une plus
profonde tristesse, et les ouvrages des Indiens en portent la
douloureuse empreinte. On croit voir partout, dans les animaux
et les plantes, la pensée captive et le sentiment renfermé,
s’efforcer en vain de se dégager des formes grossières
et muettes qui les enchaînent. Le système de Schubert est
plus consolant ; il se représente la nature comme une métempsycose
ascendante, dans laquelle, depuis la pierre
jusqu’à l’existence humaine, il y a une promotion continuelle
qui fait avancer le principe vital de degrés en degrés,
jusqu’au perfectionnement le plus complet.

Schubert croit aussi qu’il a existé des époques où l’homme
avait un sentiment si vif et si délicat des phénomènes existants,
qu’il devinait, par ses propres impressions, les secrets
les plus cachés de la nature. Ces facultés primitives se sont
émoussées, et c’est souvent l’irritabilité maladive des nerfs
qui, en affaiblissant la puissance du raisonnement, rend à
l’homme l’instinct qu’il devait jadis à la plénitude même de
ses forces. Les travaux des philosophes, des savants et des
poètes, en Allemagne, ont pour but de diminuer l’aride
puissance du raisonnement, sans obscurcir en rien les
lumières. C’est ainsi que l’imagination du monde ancien
peut renaître, comme le phénix, des cendres de toutes les
erreurs.

La plupart des physiciens ont voulu expliquer, ainsi que
je l’ai déjà dit, la nature comme un bon gouvernement,
dans lequel tout est conduit d’après de sages principes
administratifs ; mais c’est en vain qu’on veut transporter ce
système prosaïque dans la création. Le terrible ni même le
beau ne sauraient être expliqués par cette théorie circonscrite,
et la nature est tour à tour trop cruelle et trop magnifique
pour qu’on puisse la soumettre au genre de calcul
admis dans le jugement des choses de ce monde.

Il y a des objets hideux en eux-mêmes, dont l’impression
sur nous est inexplicable ; de certaines figures d’animaux,
de certaines formes de plantes, de certaines combinaisons
de couleurs, révoltent nos sens, bien que nous ne puissions
nous rendre compte des causes de cette répugnance ; on
dirait que ces contours disgracieux, que ces images rebutantes
rappellent la bassesse et la perfidie, quoique rien
dans les analogies du raisonnement ne puisse expliquer une
telle association d’idées. La physionomie de l’homme ne
tient point uniquement, comme l’ont prétendu quelques
écrivains, au dessin plus ou moins prononcé des traits ; il
passe dans le regard et dans les mouvements du visage, je
ne sais quelle expression de l’âme impossible à méconnaître,
et c’est surtout dans la figure humaine qu’on apprend
ce qu’il y a d’extraordinaire et d’inconnu dans les harmonies
de l’esprit et du corps.

Les accidents et les malheurs, dans l’ordre physique, ont
quelque chose de si rapide, de si impitoyable, de si inattendu,
qu’ils paraissent tenir du prodige ; la maladie et ses
fureurs sont comme une vie méchante qui s’empare tout à
coup de la vie paisible. Les affections du cœur nous font
sentir la barbarie de cette nature qu’on veut nous représenter
comme si douce. Que de dangers menacent une tête
chérie ! Sous combien de métamorphoses la mort ne se
déguise-t-elle pas autour de nous ? il n’y a pas un beau jour
qui ne puisse recéler la foudre ; pas une fleur dont les sucs
ne puissent être empoisonnés, pas un souffle de l’air qui ne
puisse apporter avec lui une contagion funeste, et la nature
semble une amante jalouse prête à percer le sein de
l’homme, au moment même où il s’enivre de ses dons.

Comment comprendre le but de tous ces phénomènes, si
l’on s’en tient à l’enchaînement ordinaire de nos manières
de juger ? Comment peut-on considérer les animaux, sans
se plonger dans l’étonnement que fait naître leur mystérieuse
existence ? Un poète les a nommés les rêves de la
nature dont l’homme est le réveil. Dans quel but ont-ils été
créés ? Que signifient ces regards qui semblent couverts d’un
nuage obscur, derrière lequel une idée voudrait se faire
jour ? Quels rapports ont-ils avec nous ? Qu’est-ce que la
part de vie dont ils jouissent ? Un oiseau survit à l’homme
de génie, et je ne sais quel bizarre désespoir saisit le cœur,
quand on a perdu ce qu’on aime, et qu’on voit le souffle de
l’existence animer encore un insecte, qui se meut sur la
terre, d’où le plus noble objet a disparu.

La contemplation de la nature accable la pensée ; on se
sent avec elle des rapports qui ne tiennent ni au bien ni au
mal qu’elle peut nous faire ; mais son âme visible vient
chercher la nôtre dans notre sein, et s’entretient avec nous.
Quand les ténèbres nous épouvantent, ce ne sont pas toujours
les périls auxquels ils nous exposent que nous redoutons,
mais c’est la sympathie de la nuit avec tous les genres
de privations et de douleurs dont nous sommes pénétrés. Le
soleil, au contraire, est comme une émanation de la Divinité,
comme le messager éclatant d’une prière exaucée ; ses
rayons descendent sur la terre, non seulement pour guider
les travaux de l’homme, mais pour exprimer de l’amour à
la nature.

Les fleurs se tournent vers la lumière, afin de l’accueillir ;
elles se referment pendant la nuit, et le matin et le soir
elles semblent exhaler en parfums leurs hymnes de louanges.
Quand on élève ces fleurs dans l’obscurité, pâles, elles ne
revêtent plus leurs couleurs accoutumées ; mais quand on
les rend au jour, le soleil réfléchit en elles ses rayons variés
comme dans l’arc-en-ciel, et l’on dirait qu’il se mire avec
orgueil dans la beauté dont il les a parées. Le sommeil des
végétaux, pendant de certaines heures et de certaines saisons
de l’année, est d’accord avec le mouvement de la terre ;
elle entraîne dans les régions qu’elle parcourt la moitié des
plantes, des animaux et des hommes endormis. Les passagers
de ce grand vaisseau qu’on appelle le monde se
laissent bercer dans le cercle que décrit leur voyageuse
demeure.

La paix et la discorde, l’harmonie et la dissonance qu’un
lien secret réunit, sont les premières lois de la nature ; et,
soit qu’elle se montre redoutable ou charmante, l’unité sublime
qui la caractérise se fait toujours reconnaître. La
flamme se précipite en vagues comme les torrents ; les
nuages qui parcourent les airs prennent quelquefois la forme
des montagnes et des vallées, et semblent imiter en se
jouant l’image de la terre. Il est dit dans la Genèse, « que le
Tout-Puissant sépara les eaux de la terre des eaux du ciel,
et les suspendit dans les airs ». Le ciel est en effet un noble
allié de l’Océan ; l’azur du firmament se fait voir dans les
ondes, et les vagues se peignent dans les nues. Quelquefois,
quand l’orage se prépare dans l’atmosphère, la mer frémit
au loin, et l’on dirait qu’elle répond, par le trouble de ses
flots, au mystérieux signal qu’elle a reçu de la tempête.

M. de Humboldt dit, dans ses Vues scientifiques et poétiques
sur l’Amérique méridionale, qu’il a été témoin d’un phénomène
observé dans l’Égypte, et qu’on appelle mirage. Tout
à coup, dans les déserts les plus arides, la réverbération de
l’air prend l’apparence des lacs ou de la mer, et les animaux
eux-mêmes, haletant de soif, s’élancent vers ces
images trompeuses, espérant s’y désaltérer. Les diverses
figures que la gelée trace sur le verre offrent encore un
nouvel exemple de ces analogies merveilleuses ; les vapeurs
condensées par le froid dessinent des paysages semblables
à ceux qui se font remarquer dans les contrées septentrionales :
des forêts de pins, des montagnes hérissées reparaissent
sous ces blanches couleurs, et la nature glacée se
plaît à contrefaire ce que la nature animée a produit.

Non seulement la nature se répète elle-même, mais elle
semble vouloir imiter les ouvrages des hommes, et leur donner
ainsi un témoignage singulier de sa correspondance
avec eux. On raconte que, dans les îles voisines du Japon,
les nuages présentent aux regards l’aspect de bâtiments réguliers.
Les beaux-arts ont aussi leur type dans la nature,
et ce luxe de l’existence est plus soigné par elle encore que
l’existence même : la symétrie des formes, dans le règne végétal
et minéral, a servi de modèle aux architectes, et le
reflet des objets et des couleurs dans l’onde donne l’idée des
illusions de la peinture ; le vent, dont le murmure se prolonge
sous les feuilles tremblantes, nous révèle la musique ;
et l’on dit même que sur les côtes de l’Asie où l’atmosphère
est plus pure, on entend quelquefois le soir une harmonie
plaintive et douce, que la nature semble adresser à l’homme,
afin de lui apprendre qu’elle respire, qu’elle aime et qu’elle
souffre.

Souvent, à l’aspect d’une belle contrée, on est tenté de
croire qu’elle a pour unique but d’exciter en nous des sentiments
élevés et nobles. Je ne sais quel rapport existe entre
les cieux et la fierté du cœur, entre les rayons de la lune qui
reposent sur la montagne et le calme de la conscience, mais
ces objets nous parlent un beau langage, et l’on peut s’abandonner
au tressaillement qu’ils causent ; l’âme s’en trouvera
bien. Quand, le soir, à l’extrémité du paysage, le ciel semble
toucher de si près à la terre, l’imagination se figure, par delà
l’horizon, un asile de l’espérance, une patrie de l’amour, et
la nature semble répéter silencieusement que l’homme est
immortel.

La succession continuelle de mort et de naissance, dont le
monde physique est le théâtre, produirait l’impression la
plus douloureuse, si l’on ne croyait pas y voir la trace de
la résurrection de toutes choses ; et c’est le véritable point
de vue religieux de la contemplation de la nature, que cette
manière de la considérer. On finirait par mourir de pitié, si
l’on se bornait en tout à la terrible idée de l’irréparable :
aucun animal ne périt sans qu’on puisse le regretter, aucun
arbre ne tombe sans que l’idée qu’on ne le reverra plus
dans sa beauté n’excite en nous une réflexion douloureuse.
Enfin les objets inanimés eux-mêmes font mal, quand leur
décadence oblige à s’en séparer : la maison, les meubles qui
ont servi à ceux que nous avons aimés, nous intéressent, et
ces objets mêmes excitent en nous quelquefois une sorte de
sympathie indépendante des souvenirs qu’ils retracent ; on
regrette la forme qu’on leur a connue, comme si cette forme
en faisait des êtres qui nous ont vu vivre, et qui devaient
nous voir mourir. Si le temps n’avait pas pour antidote
l’éternité, on s’attacherait à chaque moment pour le retenir,
à chaque son pour le fixer, à chaque regard pour en prolonger
l’éclat, et les jouissances n’existeraient que l’instant
qu’il nous faut pour sentir qu’elles passent, et pour arroser de
larmes leurs traces, que l’abîme des jours doit aussi dévorer.

Une réflexion nouvelle m’a frappée, dans les écrits qui
m’ont été communiqués par un homme dont l’imagination
est pensive et profonde ; il compare ensemble les
ruines de la nature, celles de l’art et celles de l’humanité.
« Les premières, dit-il, sont philosophiques, les secondes
poétiques, et les dernières mystérieuses ». Une chose bien
digne de remarque, en effet, c’est l’action si différente des
années sur la nature, sur les ouvrages du génie et sur les
créatures vivantes. Le temps n’outrage que l’homme : quand
les rochers s’écroulent, quand les montagnes s’abîment
dans les vallées, la terre change seulement de face ; un
aspect nouveau excite dans notre esprit de nouvelles pensées,
et la force vivifiante subit une métamorphose, mais
non un dépérissement ; les ruines des beaux-arts parlent à
l’imagination, elle reconstruit ce que le temps a fait disparaître,
et jamais peut-être un chef-d’œuvre dans tout son
éclat n’a pu donner l’idée de la grandeur autant que les
ruines mêmes de ce chef-d’œuvre. On se représente les
monuments à demi détruits, revêtus de toutes les beautés
qu’on suppose toujours à ce qu’on regrette : mais qu’il est
loin d’en être ainsi des ravages de la vieillesse !

A peine peut-on croire que la jeunesse embellissait ce
visage, dont la mort a déjà pris possession : quelques physionomies
échappent par la splendeur de l’âme à la dégradation ;
mais la figure humaine, dans sa décadence, prend
souvent une expression vulgaire, qui permet à peine la
pitié. Les animaux perdent avec les années, il est vrai, leur
force et leur agilité ; mais l’incarnat de la vie ne se change
point pour eux en livides couleurs, et leurs yeux éteints ne
ressemblent pas à des lampes funéraires, qui jettent de
pâles clartés sur un visage flétri.

Lors même qu’à la fleur de l’âge la vie se retire du sein
de l’homme, ni l’admiration que font naître les bouleversements
de la nature, ni l’intérêt qu’excitent les débris des
monuments, ne peuvent s’attacher au corps inanimé de la
plus belle des créatures. L’amour qui chérissait cette figure
enchanteresse, l’amour ne peut en supporter les restes, et
rien de l’homme ne demeure après lui sur la terre, qui ne
fasse frémir, même ses amis.

Ah ! quel enseignement, que les horreurs de la destruction
acharnée ainsi sur la race humaine ! n’est-ce pas pour annoncer
à l’homme que sa vie est ailleurs ? La nature l’humilierait-elle
à ce point, si la Divinité ne voulait pas le
relever ?

Les vraies causes finales de la nature, ce sont ses rapports
avec notre âme et avec notre sort immortel ; les objets
physiques eux-mêmes ont une destination qui ne se borne
point à la courte existence de l’homme ici-bas ; ils sont là
pour concourir au développement de nos pensées, à l’œuvre
de notre vie morale. Les phénomènes de la nature ne doivent
pas être compris seulement d’après les lois de la
matière, quelque bien combinées qu’elles soient ; ils ont
un sens philosophique et un but religieux, dont la contemplation
la plus attentive ne pourra jamais connaître
toute l’étendue.



CHAPITRE X

De l’enthousiasme.

Beaucoup de gens sont prévenus contre l’enthousiasme ;
ils le confondent avec le fanatisme, et c’est une grande
erreur. Le fanatisme est une passion exclusive, dont
une opinion est l’objet ; l’enthousiasme se rallie à l’harmonie
universelle : c’est l’amour du beau, l’élévation de
l’âme, la jouissance du dévouement, réunis dans un même
sentiment, qui a de la grandeur et du calme. Le sens de ce
mot, chez les Grecs, en est la plus noble définition : l’enthousiasme
signifie Dieu en nous. En effet, quand l’existence
de l’homme est expansive, elle a quelque chose de
divin.

Tout ce qui nous porte à sacrifier notre propre bien-être,
ou notre propre vie, est presque toujours de l’enthousiasme ;
car le droit chemin de la raison égoïste doit être de se
prendre soi-même pour but de tous ses efforts, et de
n’estimer dans ce monde que la santé, l’argent et le pouvoir.
Sans doute la conscience suffit pour conduire le caractère
le plus froid dans la route de la vertu ; mais l’enthousiasme
est à la conscience ce que l’honneur est au devoir :
il y a en nous un superflu d’âme qu’il est doux de consacrer
à ce qui est beau, quand ce qui est bien est accompli. Le
génie et l’imagination ont aussi besoin qu’on soigne un peu
leur bonheur dans ce monde ; et la loi du devoir, quelque
sublime qu’elle soit, ne suffit pas pour faire goûter toutes les
merveilles du cœur et de la pensée.

On ne saurait le nier, les intérêts de la personnalité pressent
l’homme de toutes parts ; il y a même dans ce qui est
vulgaire une certaine jouissance dont beaucoup de gens
sont très susceptibles, et l’on retrouve souvent les traces de
penchants ignobles sous l’apparence des manières les plus
distinguées. Les talents supérieurs ne garantissent pas toujours
de cette nature dégradée, qui dispose sourdement de
l’existence des hommes, et leur fait placer leur bonheur
plus bas qu’eux-mêmes. L’enthousiasme seul peut contrebalancer
la tendance à l’égoïsme, et c’est à ce signe divin
qu’il faut reconnaître les créatures immortelles. Lorsque
vous parlez à quelqu’un sur des sujets dignes d’un saint
respect, vous apercevez d’abord s’il éprouve un noble frémissement,
si son cœur bat pour des sentiments élevés, s’il a
fait alliance avec l’autre vie, ou bien s’il n’a qu’un peu d’esprit
qui lui sert à diriger le mécanisme de l’existence. Et qu’est-ce
donc que l’être humain, quand on ne voit en lui qu’une
prudence dont son propre avantage est l’objet ? L’instinct
des animaux vaut mieux, car il est quelquefois généreux et
fier ; mais ce calcul, qui semble l’attribut de la raison, finit
par rendre incapable de la première des vertus, le dévouement.

Parmi ceux qui s’essaient à tourner les sentiments exaltés
en ridicule, plusieurs en sont pourtant susceptibles à leur
insu. La guerre, fût-elle entreprise par des vues personnelles,
donne toujours quelques-unes des jouissances de l’enthousiasme ;
l’enivrement d’un jour de bataille, le plaisir
singulier de s’exposer à la mort, quand toute notre nature
nous commande d’aimer la vie, c’est encore à l’enthousiasme
qu’il faut l’attribuer. La musique militaire, le hennissement
des chevaux, l’explosion de la poudre, cette foule de soldats
revêtus des mêmes couleurs, émus par le même désir, se
rangeant autour des mêmes bannières, font éprouver une
émotion qui triomphe de l’instinct conservateur de l’existence ;
et cette jouissance est si forte, que ni les fatigues, ni
les souffrances, ni les périls, ne peuvent en déprendre les
âmes. Quiconque a vécu de cette vie n’aime qu’elle. Le but
atteint ne satisfait jamais ; c’est l’action de se risquer qui
est nécessaire, c’est elle qui fait passer l’enthousiasme dans
le sang ; et, quoiqu’il soit plus pur au fond de l’âme, il est
encore d’une noble nature, lors même qu’il a pu devenir
une impulsion presque physique.

On accuse souvent l’enthousiasme sincère de ce qui ne
peut être reproché qu’à l’enthousiasme affecté ; plus un sentiment
est beau, plus la fausse imitation de ce sentiment
est odieuse. Usurper l’admiration des hommes, est ce qu’il
y a de plus coupable, car on tarit en eux la source des bons
mouvements en les faisant rougir de les avoir éprouvés.
D’ailleurs rien n’est plus pénible que les sons faux qui semblent
sortir du sanctuaire même de l’âme ; la vanité peut
s’emparer de tout ce qui est extérieur, il n’en résultera d’autre
mal que de la prétention et de la disgrâce ; mais quand elle
se met à contrefaire les sentiments les plus intimes, il
semble qu’elle viole le dernier asile où l’on espérait lui
échapper. Il est facile cependant de reconnaître la sincérité
de l’enthousiasme ; c’est une mélodie si pure, que le moindre
désaccord en détruit tout le charme ; un mot, un accent,
un regard expriment l’émotion concentrée qui répond à
toute une vie. Les personnes qu’on appelle sévères dans le
monde ont très souvent en elles quelque chose d’exalté. La
force qui soumet les autres peut n’être qu’un froid calcul ;
la force qui triomphe de soi-même est toujours inspirée par
un sentiment généreux.

Loin qu’on puisse redouter les excès de l’enthousiasme, il
porte peut-être en général à la tendance contemplative, qui
nuit à la puissance d’agir : les Allemands en sont une
preuve ; aucune nation n’est plus capable de sentir et de
penser ; mais quand le moment de prendre un parti est
arrivé, l’étendue même des conceptions nuit à la décision
du caractère. Le caractère et l’enthousiasme diffèrent à
beaucoup d’égards ; il faut choisir son but par l’enthousiasme ;
mais l’on doit y marcher par le caractère : la pensée
n’est rien sans l’enthousiasme, ni l’action sans le caractère ;
l’enthousiasme est tout pour les nations littéraires ; le
caractère est tout pour les nations agissantes : les nations
libres ont besoin de l’un et de l’autre.

L’égoïsme se plaît à parler sans cesse des dangers de
l’enthousiasme ; c’est une véritable dérision que cette prétendue
crainte ; si les habiles de ce monde voulaient être
sincères, ils diraient que rien ne leur convient mieux que
d’avoir affaire à ces personnes pour qui tant de moyens
sont impossibles, et qui peuvent si facilement renoncer à
ce qui occupe la plupart des hommes.

Cette disposition de l’âme a de la force, malgré sa douceur,
et celui qui la ressent sait y puiser une noble constance.
Les orages des passions s’apaisent, les plaisirs de
l’amour-propre se flétrissent, l’enthousiasme seul est inaltérable ;
l’âme elle-même s’affaisserait dans l’existence
physique, si quelque chose de fier et d’animé ne l’arrachait
pas au vulgaire ascendant de l’égoïsme : cette dignité morale,
à laquelle rien ne saurait porter atteinte, est ce qu’il y a de
plus admirable dans le don de l’existence : c’est pour elle
que dans les peines les plus amères il est encore beau
d’avoir vécu, comme il serait beau de mourir.

Examinons maintenant l’influence de l’enthousiasme sur
les lumières et sur le bonheur. Ces dernières réflexions termineront
le cours des pensées auxquelles les différents
sujets que j’avais à parcourir m’ont conduite.



CHAPITRE XI

De l’influence de l’enthousiasme sur les lumières.

Ce chapitre est, à quelques égards, le résumé de tout
mon ouvrage ; car l’enthousiasme étant la qualité vraiment
distinctive de la nation allemande, on peut juger
de l’influence qu’il exerce sur les lumières, d’après les
progrès de l’esprit humain en Allemagne. L’enthousiasme
prête de la vie à ce qui est invisible, et de l’intérêt à ce qui
n’a point d’action immédiate sur notre bien-être dans ce
monde ; il n’y a donc point de sentiment plus propre à la
recherche des vérités abstraites ; aussi sont-elles cultivées
en Allemagne avec une ardeur et une loyauté remarquables.

Les philosophes que l’enthousiasme inspire sont peut-être
ceux qui ont le plus d’exactitude et de patience dans
leurs travaux ; ce sont en même temps ceux qui songent le
moins à briller ; ils aiment la science pour elle-même, et
ne se comptent pour rien, dès qu’il s’agit de l’objet de leur
culte : la nature physique suit sa marche invariable à travers
la destruction des individus ; la pensée de l’homme
prend un caractère sublime, quand il parvient à se considérer
lui-même d’un point de vue universel ; il sert alors en
silence aux triomphes de la vérité, et la vérité est, comme
la nature, une force qui n’agit que par un développement
progressif et régulier.

On peut dire avec quelque raison que l’enthousiasme
porte à l’esprit de système ; quand on tient beaucoup à ses
idées, on voudrait y tout rattacher ; mais en général il est
plus aisé de traiter avec les opinions sincères qu’avec les
opinions adoptées par vanité. Si dans les rapports avec les
hommes on n’avait affaire qu’à ce qu’ils pensent réellement,
on pourrait facilement s’entendre ; c’est ce qu’ils font semblant
de penser qui amène la discorde.

On a souvent accusé l’enthousiasme d’induire en erreur,
mais peut-être un intérêt superficiel trompe-t-il bien davantage ;
car pour pénétrer l’essence des choses, il faut une
impulsion qui nous excite à nous en occuper avec ardeur.
En considérant d’ailleurs la destinée humaine en général,
je crois qu’on peut affirmer que nous ne rencontrerons
jamais le vrai que par l’élévation de l’âme ; tout ce qui tend
à nous rabaisser est mensonge, et c’est, quoi qu’on en dise,
du côté des sentiments vulgaires qu’est l’erreur.

L’enthousiasme, je le répète, ne ressemble en rien au
fanatisme, et ne peut égarer comme lui. L’enthousiasme
est tolérant, non par indifférence, mais parce qu’il nous fait
sentir l’intérêt et la beauté de toutes choses. La raison ne
donne point de bonheur à la place de ce qu’elle ôte ; l’enthousiasme
trouve dans la rêverie du cœur et dans l’étendue
de la pensée ce que le fanatisme et la passion renferment
dans une seule idée ou dans un seul objet. Ce sentiment
est, par son universalité même, très favorable à la pensée
et à l’imagination.

La société développe l’esprit, mais c’est la contemplation
seule qui forme le génie. L’amour-propre est le mobile des
pays où la société domine, et l’amour-propre conduit nécessairement
à la moquerie qui détruit tout enthousiasme.

Il est assez amusant, on ne saurait le nier, d’apercevoir
le ridicule, et de le peindre avec grâce et gaîté ; peut-être
vaudrait-il mieux se refuser à ce plaisir, mais ce n’est pourtant
pas là le genre de moquerie dont les suites sont le plus
à craindre ; celle qui s’attache aux idées et aux sentiments
est la plus funeste de toutes, car elle s’insinue dans la
source des affections fortes et dévouées. L’homme a un
grand empire sur l’homme, et, de tous les maux qu’il peut
faire à son semblable, le plus grand peut-être est de placer
le fantôme du ridicule entre les mouvements généreux et
les actions qu’ils peuvent inspirer.

L’amour, le génie, le talent, la douleur même, toutes ces
choses saintes sont exposées à l’ironie, et l’on ne saurait calculer
jusqu’à quel point l’empire de cette ironie peut
s’étendre. Il y a quelque chose de piquant dans la méchanceté :
il y a quelque chose de faible dans la bonté. L’admiration
pour les grandes choses peut être déconcertée par la
plaisanterie ; et celui qui ne met d’importance à rien a l’air
d’être au-dessus de tout : si donc l’enthousiasme ne défend
pas notre cœur et notre esprit, ils se laissent prendre de
toutes parts par ce dénigrement du beau qui réunit l’insolence
à la gaîté.

L’esprit social est fait de manière que souvent on se commande
de rire, et que plus souvent encore on est honteux de
pleurer ; d’où cela vient-il ? De ce que l’amour-propre se
croit plus en sûreté dans la plaisanterie que dans l’émotion.
Il faut bien compter sur son esprit pour oser être sérieux
contre une moquerie ; il faut beaucoup de force pour laisser
voir des sentiments qui peuvent être tournés en ridicule.
Fontenelle disait : J’ai quatre-vingts ans, je suis Français, et
je n’ai pas donné dans toute ma vie le plus petit ridicule à la
plus petite vertu. Ce mot supposait une profonde connaissance
de la société. Fontenelle n’était pas un homme sensible,
mais il avait beaucoup d’esprit, et toutes les fois
qu’on est doué d’une supériorité quelconque, on sent le besoin
du sérieux dans la nature humaine. Il n’y a que les gens
médiocres qui voudraient que le fond de tout fût du sable,
afin que nul homme ne laissât sur la terre une trace plus
durable que la leur.

Les Allemands n’ont point à lutter chez eux contre les ennemis
de l’enthousiasme, et c’est un grand obstacle de
moins pour les hommes distingués. L’esprit s’aiguise dans
le combat ; mais le talent a besoin de confiance. Il faut croire
à l’admiration, à la gloire, à l’immortalité, pour éprouver
l’inspiration du génie ; et ce qui fait la différence des siècles
entre eux, ce n’est pas la nature, toujours prodigue des
mêmes dons, mais l’opinion dominante à l’époque où l’on
vit : si la tendance de cette opinion est vers l’enthousiasme,
il s’élève de toutes parts de grands hommes ; si l’on proclame
le découragement comme ailleurs on exciterait à de nobles
efforts, il ne reste plus rien en littérature que des juges du
temps passé.

Les événements terribles dont nous avons été les témoins
ont blasé les âmes, et tout ce qui tient à la pensée paraît
terne à côté de la toute-puissance de l’action. La diversité
des circonstances a porté les esprits à soutenir tous les côtés
des mêmes questions ; il en est résulté qu’on ne croit plus
aux idées, ou qu’on les considère tout au plus comme des
moyens. La conviction semble n’être pas de notre temps, et
quand un homme dit qu’il est de telle opinion, on prend cela
pour une manière délicate d’indiquer qu’il a tel intérêt.

Les hommes les plus honnêtes se font alors un système
qui change en dignité leur paresse : ils disent
qu’on ne peut rien à rien, ils répètent avec l’ermite
de Prague, dans Shakespeare, que ce qui est, est, et que
les théories n’ont point d’influence sur le monde. Ces
hommes finissent par rendre vrai ce qu’ils disent ; car avec
une telle manière de penser on ne saurait agir sur les autres ;
et si l’esprit consistait à voir seulement le pour et le contre
de tout, il ferait tourner les objets autour de nous de telle
manière qu’on ne pourrait jamais marcher d’un pas ferme
sur un terrain si chancelant.

L’on voit aussi des jeunes gens, ambitieux de paraître détrompés
de tout enthousiasme, affecter un mépris réfléchi
pour les sentiments exaltés ; ils croient montrer ainsi une
force de raison précoce ; mais c’est une décadence prématurée
dont ils se vantent. Ils sont, pour le talent, comme ce
vieillard qui demandait si l’on avait encore de l’amour. L’esprit
dépourvu d’imagination prendrait volontiers en dédain
même la nature, si elle n’était pas plus forte que lui.

On fait beaucoup de mal, sans doute, à ceux qu’animent
encore de nobles désirs, en leur opposant sans cesse tous
les arguments qui devraient troubler l’espoir le plus confiant ;
néanmoins la bonne foi ne peut se lasser, car ce
n’est pas ce que les choses paraissent, mais ce qu’elles sont
qui l’occupe. De quelque atmosphère qu’on soit environné,
jamais une parole sincère n’a été complètement perdue ;
s’il n’y a qu’un jour pour le succès, il y a des siècles pour
le bien que la vérité peut faire.

Les habitants du Mexique portent chacun, en passant sur
le grand chemin, une petite pierre à la grande pyramide
qu’ils élèvent au milieu de leur contrée. Nul ne lui donnera
son nom : mais tous auront contribué à ce monument qui
doit survivre à tous.



CHAPITRE XII

Influence de l’enthousiasme sur le bonheur.

Il est temps de parler de bonheur ! J’ai écarté ce mot avec
un soin extrême, parce que depuis près d’un siècle surtout
on l’a placé dans des plaisirs si grossiers, dans une vie si
égoïste, dans des calculs si rétrécis, que l’image même en
est profanée. Mais on peut le dire cependant avec confiance,
l’enthousiasme est de tous les sentiments celui qui donne le
plus de bonheur, le seul qui en donne véritablement, le seul
qui sache nous faire supporter la destinée humaine, dans
toutes les situations où le sort peut nous placer.

C’est en vain qu’on veut se réduire aux jouissances matérielles,
l’âme revient de toutes parts ; l’orgueil, l’ambition,
l’amour-propre, tout cela, c’est encore de l’âme, quoiqu’un
souffle empoisonné s’y mêle. Quelle misérable existence cependant,
que celle de tant d’hommes en ruse avec eux-mêmes
presque autant qu’avec les autres, et repoussant les mouvements
généreux qui renaissent dans leur cœur, comme une
maladie de l’imagination que le grand air doit dissiper !
Quelle pauvre existence aussi, que celle de beaucoup
d’hommes qui se contentent de ne pas faire du mal, et
traitent de folie la source d’où dérivent les belles actions et
les grandes pensées ! Ils se renferment par vanité dans une
médiocrité tenace, qu’ils auraient pu rendre accessible aux
lumières du dehors ; ils se condamnent à cette monotonie
d’idées, à cette froideur de sentiment qui laisse passer les
jours sans en tirer ni fruits, ni progrès, ni souvenirs ; et si
le temps ne sillonnait pas leurs traits, quelles traces auraient-ils
gardées de son passage ? s’il ne fallait pas vieillir
et mourir, quelle réflexion sérieuse entrerait jamais dans
leur tête ?

Quelques raisonneurs prétendent que l’enthousiasme dégoûte
de la vie commune, et que, ne pouvant pas toujours
rester dans cette disposition, il vaut mieux ne l’éprouver jamais :
et pourquoi donc ont-ils accepté d’être jeunes, de
vivre même, puisque cela ne devait pas toujours durer ?
Pourquoi donc ont-ils aimé, si tant est que cela leur soit jamais
arrivé, puisque la mort pouvait les séparer des objets
de leur affection ? Quelle triste économie que celle de l’âme !
elle nous a été donnée pour être développée, perfectionnée,
prodiguée même dans un noble but.

Plus on engourdit la vie, plus on se rapproche de l’existence
matérielle, et plus l’on diminue, dira-t-on, la puissance
de souffrir. Cet argument séduit un grand nombre
d’hommes ; il consiste à tâcher d’exister le moins possible.
Cependant, il y a toujours dans la dégradation une douleur
dont on ne se rend pas compte, et qui poursuit sans cesse
en secret : l’ennui, la honte et la fatigue qu’elle cause sont
revêtues des formes de l’impertinence et du dédain par la
vanité ; mais il est bien rare qu’on s’établisse en paix dans
cette façon d’être sèche et bornée, qui laisse sans ressource
en soi-même, quand les prospérités extérieures nous délaissent.
L’homme a la conscience du beau comme celle du
bon, et la privation de l’un lui fait sentir le vide, ainsi que
la déviation de l’autre, le remords.

On accuse l’enthousiasme d’être passager ; l’existence
serait trop heureuse si l’on pouvait retenir des émotions
belles ; mais c’est parce qu’elles se dissipent aisément qu’il
faut s’occuper de les conserver. La poésie et les beaux-arts
servent à développer dans l’homme ce bonheur d’illustre
origine qui relève les cœurs abattus, et met à la place de
l’inquiète satiété de la vie le sentiment habituel de l’harmonie
divine dont nous et la nature faisons partie. Il n’est
aucun devoir, aucun plaisir, aucun sentiment qui n’emprunte
de l’enthousiasme je ne sais quel prestige, d’accord
avec le pur charme de la vérité.

Les hommes marchent tous au secours de leur pays,
quand les circonstances l’exigent ; mais s’ils sont inspirés
par l’enthousiasme de leur patrie, de quel beau mouvement
ne se sentent-ils pas saisis ! Le sol qui les a vus naître,
la terre de leurs aïeux, la mer qui baigne les rochers[23],
de longs souvenirs, une longue espérance, tout se soulève
autour d’eux comme un appel au combat ; chaque battement
de leur cœur est une pensée d’amour et de fierté.
Dieu l’a donnée, cette patrie, aux hommes qui peuvent la
défendre, aux femmes qui, pour elle, consentent aux dangers
de leurs frères, de leurs époux et de leur fils. A l’approche
des périls qui la menacent, une fièvre sans frisson,
comme sans délire, hâte le cours du sang dans les veines ;
chaque effort dans une telle lutte vient du recueillement
intérieur le plus profond. L’on n’aperçoit d’abord sur le
visage de ces généreux citoyens que du calme ; il y a trop
de dignité dans leurs émotions pour qu’ils s’y livrent au
dehors ; mais que le signal se fasse entendre, que la bannière
nationale flotte dans les airs, et vous verrez des
regards jadis si doux, si prêts à le redevenir à l’aspect du
malheur, tout à coup animés par une volonté sainte et terrible !
Ni les blessures, ni le sang même, ne feront plus
frémir ; ce n’est plus de la douleur, ce n’est plus de la
mort, c’est une offrande au Dieu des armées ; nul regret,
nulle incertitude, ne se mêlent alors aux résolutions les
plus désespérées ; et quand le cœur est entier dans ce qu’il
veut, l’on jouit admirablement de l’existence. Dès que
l’homme se divise au dedans de lui-même, il ne sent plus
la vie que comme un mal ; et si, de tous les sentiments,
l’enthousiasme est celui qui rend le plus heureux, c’est qu’il
réunit plus qu’aucun autre toutes les forces de l’âme dans
le même foyer.

[23] Il est aisé d’apercevoir que je tâchais, par cette phrase et par
celles qui suivent, de désigner l’Angleterre ; en effet, je n’aurais pu
parler de la guerre avec enthousiasme, sans me la représenter
comme celle d’une nation libre combattant pour son indépendance.



Les travaux de l’esprit ne semblent à beaucoup d’écrivains
qu’une occupation presque mécanique, et qui remplit
leur vie comme toute autre profession pourrait le faire ;
c’est encore quelque chose de préférer celle-là ; mais de
tels hommes ont-ils l’idée du sublime bonheur de la pensée,
quand l’enthousiasme l’anime ? Savent-ils de quel espoir
l’on se sent pénétré, quand on croit manifester par le don
de l’éloquence une vérité profonde, une vérité qui forme un
généreux lien entre nous et toutes les âmes en sympathie
avec la nôtre ?

Les écrivains sans enthousiasme ne connaissent, de la
carrière littéraire, que les critiques, les rivalités, les jalousies,
tout ce qui doit menacer la tranquillité, quand on se
mêle aux passions des hommes ; ces attaques et ces injustices
font quelquefois du mal ; mais la vraie, l’intime jouissance
du talent peut-elle en être altérée ? Quand un livre
paraît, que de moments heureux n’a-t-il pas déjà valu à
celui qui l’écrivit selon son cœur, et comme un acte de son
culte ! Que de larmes pleines de douceur n’a-t-il pas répandues
dans sa solitude sur les merveilles de la vie, l’amour,
la gloire, la religion ? enfin, dans ses rêveries, n’a-t-il pas
joui de l’air comme l’oiseau ; des ondes comme un chasseur
altéré ; des fleurs comme un amant qui croit respirer encore
les parfums dont sa maîtresse est environnée ? Dans le
monde, on se sent oppressé par ses facultés, et l’on souffre
souvent d’être seul de sa nature, au milieu de tant d’êtres
qui vivent à si peu de frais ; mais le talent créateur suffit,
pour quelques instants du moins, à tous nos vœux : il a ses
richesses et ses couronnes, il offre à nos regards les
images lumineuses et pures d’un monde idéal, et son pouvoir
s’étend quelquefois jusqu’à nous faire entendre dans
notre cœur la voix d’un objet chéri.

Croient-ils connaître la terre, croient-ils avoir voyagé,
ceux qui ne sont pas doués d’une imagination enthousiaste ?
Leur cœur bat-il pour l’écho des montagnes ? l’air du Midi
les a-t-il enivrés de sa suave langueur ? comprennent-ils la
diversité des pays, l’accent et le caractère des idiomes
étrangers ? les chants populaires et les danses nationales
leur découvrent-ils les mœurs et le génie d’une contrée ?
suffit-il d’une seule sensation pour réveiller en eux une foule
de souvenirs ?

La nature peut-elle être sentie par des hommes sans enthousiasme ?
ont-ils pu lui parler de leurs froids intérêts,
de leurs misérables désirs ? Que répondraient la mer et les
étoiles aux vanités étroites de chaque homme pour chaque
jour ? Mais si notre âme est émue, si elle cherche un Dieu
dans l’univers, si même elle veut encore de la gloire et de
l’amour, il y a des nuages qui lui parlent, des torrents qui
se laissent interroger, et le vent dans la bruyère semble daigner
nous dire quelque chose de ce qu’on aime.

Les hommes sans enthousiasme croient goûter des jouissances
par les arts ; ils aiment l’élégance du luxe, ils veulent
se connaître en musique et en peinture, afin d’en parler
avec grâce, avec goût, et même avec ce ton de supériorité
qui convient à l’homme du monde, lorsqu’il s’agit de l’imagination
ou de la nature ; mais tous ces arides plaisirs, que
sont-ils à côté du véritable enthousiasme ? En contemplant
le regard de la Niobé, de cette douleur calme et terrible qui
semble accuser les dieux d’avoir été jaloux du bonheur d’une
mère, quel mouvement s’élève dans notre sein ! Quelle consolation
l’aspect de la beauté ne fait-il pas éprouver ? car la
beauté est aussi de l’âme, et l’admiration qu’elle inspire est
noble et pure. Ne faut-il pas, pour admirer l’Apollon, sentir
en soi-même un genre de fierté qui foule aux pieds tous les
serpents de la terre ? Ne faut-il pas être chrétien, pour
pénétrer la physionomie des vierges de Raphaël et du saint
Jérôme du Dominiquin ? pour retrouver la même expression
dans la grâce enchanteresse et dans le visage abattu, dans
la jeunesse éclatante et dans les traits défigurés ? la même
expression qui part de l’âme et traverse, comme un rayon
céleste, l’aurore de la vie, ou les ténèbres de l’âge avancé ?

Y a-t-il de la musique pour ceux qui ne sont pas capables
d’enthousiasme ? Une certaine habitude leur rend les sons
harmonieux nécessaires, ils en jouissent comme de la saveur
des fruits, du prestige des couleurs ; mais leur être entier a-t-il
retenti comme une lyre, quand, au milieu de la nuit, le
silence a tout à coup été troublé par des chants, ou par ces
instruments qui ressemblent à la voix humaine ? Ont-ils
alors senti le mystère de l’existence, dans cet attendrissement
qui réunit nos deux natures, et confond dans une
même jouissance les sensations et l’âme ? Les palpitations
de leur cœur ont-elles suivi le rythme de la musique ? Une
émotion pleine de charmes leur a-t-elle appris ces pleurs
qui n’ont rien de personnel, ces pleurs qui ne demandent
point de pitié, mais qui nous délivrent d’une souffrance inquiète,
excitée par le besoin d’admirer et d’aimer ?

Le goût des spectacles est universel, car la plupart des
hommes ont plus d’imagination qu’ils ne croient, et ce
qu’ils considèrent comme l’attrait du plaisir, comme une
sorte de faiblesse qui tient encore à l’enfance, est souvent ce
qu’ils ont de meilleur en eux : ils sont, en présence des fictions,
vrais, naturels, émus, tandis que, dans le monde, la
dissimulation, le calcul et la vanité disposent de leurs
paroles, de leurs sentiments et de leurs actions. Mais pensent-ils
avoir senti tout ce qu’inspire une tragédie vraiment
belle, ces hommes pour qui la peinture des affections les
plus profondes n’est qu’une distraction amusante ? se doutent-ils
du trouble délicieux que font éprouver les passions
épurées par la poésie ? Ah ! combien les fictions nous donnent
de plaisirs ! Elles nous intéressent sans faire naître en
nous ni remords ni crainte, et la sensibilité qu’elles développent
n’a pas cette âpreté douloureuse dont les affections
véritables ne sont presque jamais exemptes.

Quelle magie le langage de l’amour n’emprunte-t-il pas de
la poésie et des beaux-arts ! qu’il est beau d’aimer par le
cœur et par la pensée ! de varier ainsi de mille manières un
sentiment qu’un seul mot peut exprimer, mais pour lequel
toutes les paroles du monde ne sont encore que misère ! de
se pénétrer des chefs-d’œuvre de l’imagination, qui relèvent
tous de l’amour, et de trouver, dans les merveilles de la
nature et du génie, quelques expressions de plus pour révéler
son propre cœur !

Qu’ont-ils éprouvé, ceux qui n’ont point admiré la femme
qu’ils aimaient, ceux en qui le sentiment n’est point un
hymne du cœur, et pour qui la grâce et la beauté ne sont
pas l’image céleste des affections les plus touchantes ?
Qu’a-t-elle senti celle qui n’a point vu dans l’objet de son
choix un protecteur sublime, un guide fort et doux, dont le
regard commande et supplie, et qui reçoit à genoux le droit
de disposer de notre sort ? Quelles délices inexprimables les
pensées sérieuses ne mêlent-elles pas aux impressions les
plus vives ! La tendresse de cet ami, dépositaire de notre
bonheur, doit nous bénir aux portes du tombeau, comme
dans les beaux jours de la jeunesse ; et tout ce qu’il y a de
solennel dans l’existence se change en émotions délicieuses,
quand l’amour est chargé, comme chez les anciens, d’allumer
et d’éteindre le flambeau de la vie.

Si l’enthousiasme enivre l’âme de bonheur, par un
prestige singulier il soutient encore dans l’infortune ; il laisse
après lui je ne sais quelle trace lumineuse et profonde, qui
ne permet pas même à l’absence de nous effacer du cœur
de nos amis. Il nous sert aussi d’asile à nous-mêmes contre
les peines les plus amères, et c’est le seul sentiment qui
puisse calmer sans refroidir.

Les affections les plus simples, celles que tous les cœurs
se croient capables de sentir, l’amour maternel, l’amour
filial, peut-on se flatter de les avoir connues dans leur
plénitude, quand on n’y a pas mêlé d’enthousiasme ?
Comment aimer son fils sans se flatter qu’il sera noble et
fier, sans souhaiter pour lui la gloire qui multiplierait sa
vie, qui nous ferait entendre de toutes parts le nom que
notre cœur répète ? pourquoi ne jouirait-on pas avec
transport des talents de son fils, du charme de sa fille ?
Quelle singulière ingratitude envers la Divinité, que l’indifférence
pour ses dons ! ne sont-ils pas célestes, puisqu’ils
rendent plus facile de plaire à ce qu’on aime ?

Si quelque malheur cependant ravissait de tels avantages
à notre enfant, le même sentiment prendrait alors une
autre forme : il exalterait en nous la pitié, la sympathie, le
bonheur d’être nécessaire. Dans toutes les circonstances,
l’enthousiasme anime ou console ; et lors même que le coup
le plus cruel nous atteint, quand nous perdons celui qui
nous a donné la vie, celui que nous aimions comme un ange
tutélaire, et qui nous inspirait à la fois un respect sans
crainte et une confiance sans bornes, l’enthousiasme vient
encore à notre secours ; il rassemble dans notre sein
quelques étincelles de l’âme qui s’est envolée vers les cieux ;
nous vivons en sa présence, et nous nous promettons de
transmettre un jour l’histoire de sa vie. Jamais, nous le
croyons, jamais sa main paternelle ne nous abandonnera
tout à fait dans ce monde, et son image attendrie se penchera
vers nous pour nous soutenir avant de nous rappeler.

Enfin, quand elle arrive, la grande lutte, quand il faut à
son tour se présenter au combat de la mort, sans doute,
l’affaiblissement de nos facultés, la perte de nos espérances,
cette vie si forte qui s’obscurcit, cette foule de
sentiments et d’idées qui habitaient dans notre sein, et que
les ténèbres de la tombe enveloppent, ces intérêts, ces
affections, cette existence qui se change en fantôme avant
de s’évanouir, tout cela fait mal, et l’homme vulgaire paraît,
quand il expire, avoir moins à mourir ! Dieu soit béni
cependant pour le secours qu’il nous prépare encore dans
cet instant ; nos paroles seront incertaines, nos yeux ne
verront plus la lumière, nos réflexions, qui s’enchaînaient
avec clarté, ne feront plus qu’errer isolées sur de confuses
traces ; mais l’enthousiasme ne nous abandonnera pas, ses
ailes brillantes planeront sur notre lit funèbre, il soulèvera
les voiles de la mort, il nous rappellera ces moments où,
pleins d’énergie, nous avions senti que notre cœur était
impérissable, et nos derniers soupirs seront peut-être
comme une noble pensée qui remonte vers le ciel.

« [24]O France ! terre de gloire et d’amour ! si l’enthousiasme
un jour s’éteignait sur votre sol, si le calcul disposait
de tout, et que le raisonnement seul inspirât même le
mépris des périls, à quoi vous serviraient votre beau ciel,
vos esprits si brillants, votre nature si féconde ? Une intelligence
active, une impétuosité savante vous rendraient les
maîtres du monde ; mais vous n’y laisseriez que la trace des
torrents de sable, terribles comme les flots, arides comme le
désert ! »

[24] Cette dernière phrase est celle qui a excité le plus d’indignation
à la police contre mon livre ; il me semble cependant qu’elle n’aurait
pu déplaire aux Français.



FIN DE L’ALLEMAGNE.



TABLE DES MATIÈRES

DU TOME SECOND


	SUITE DE LA SECONDE PARTIE DE L’ALLEMAGNE


	Chapitre XXIV. Luther, Attila, Les Fils de la Vallée, La
Croix sur la Baltique, le Vingt-quatre Février, par Werner
	1


	Chap. XXV. Diverses pièces du théâtre allemand et danois
	15


	Chap. XXVI. De la comédie
	26


	Chap. XXVII. De la déclamation
	38


	Chap. XXVIII. Des romans
	53


	Chap. XXIX. Des historiens allemands, et de J. de Müller en
particulier
	72


	Chap. XXX. Herder
	79


	Chap. XXXI. Des richesses littéraires de l’Allemagne, et de
ses critiques les plus renommés, Auguste Wilhelm et
Frédéric Schlegel
	83


	Chap. XXXII. Des beaux-arts en Allemagne
	94


	TROISIÈME PARTIE


	La philosophie et la morale :

	Chapitre Ier. De la philosophie
	107


	Chap. II. De la philosophie anglaise
	112


	Chap. III. De la philosophie française
	124


	Chap. IV. Du persiflage introduit par un certain genre de
philosophie
	132


	Chap. V. Observations générales sur la philosophie allemande
	138


	Chap. VI. Kant
	146


	Chap. VII. Des philosophes les plus célèbres de l’Allemagne,
avant et après Kant
	164


	Chap. VIII. Influence de la nouvelle philosophie allemande
sur le développement de l’esprit
	181


	Chap. IX. Influence de la nouvelle philosophie allemande
sur la littérature et les arts
	185


	Chap. X. Influence de la nouvelle philosophie sur les sciences
	192


	Chap. XI. De l’influence de la nouvelle philosophie sur le
caractère des Allemands
	205


	Chap. XII. De la morale fondée sur l’intérêt personnel
	209


	Chap. XIII. De la morale fondée sur l’intérêt national
	216


	Chap. XIV. Du principe de la morale, dans la nouvelle philosophie
allemande
	225


	Chap. XV. De la morale scientifique
	232


	Chap. XVI. Jacobi
	235


	Chap. XVII. De Woldemar
	240


	Chap. XVIII. De la disposition romanesque dans les affections
du cœur
	242


	Chap. XIX. De l’amour dans le mariage
	245


	Chap. XX. Des écrivains moralistes de l’ancienne école, en
Allemagne
	252


	Chap. XXI. De l’ignorance et de la frivolité d’esprit, dans
leurs rapports avec la morale
	258


	QUATRIÈME PARTIE


	La religion et l’enthousiasme :

	Chapitre Ier. Considérations générales sur la religion en
Allemagne
	265


	Chap. II. Du protestantisme
	271


	Chap. III. Du culte des frères Moraves
	280


	Chap. IV. Du catholicisme
	284


	Chap. V. De la disposition religieuse appelée mysticité
	294


	Chap. VI. De la douleur
	306


	Chap. VII. Des philosophes religieux appelés théosophes
	314


	Chap. VIII. De l’esprit de secte en Allemagne
	318


	Chap. IX. De la contemplation de la nature
	325


	Chap. X. De l’enthousiasme
	336


	Chap. XI. De l’influence de l’enthousiasme sur les lumières
	340


	Chap. XII. Influence de l’enthousiasme sur le bonheur
	345




7006-11-11 — Paris. — Imp. Hemmerlé et Cie.




*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE L'ALLEMAGNE; T. 2 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/53383872835460584_cover.jpg
M™= pg STAEL

DE

L’Allemagne

TOME SECOND

PARIS

ERNEST FLAMMARION, EDITEUR
26, RUE RACINE, 26

Tous Droils réservés






