
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Frammenti letterari e filosofici

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Frammenti letterari e filosofici


Author: da Vinci Leonardo


Compiler: Edmondo Solmi



Release date: April 26, 2022 [eBook #67931]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Italian


Original publication: Italy: G. Barbera, 1908


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was produced from images made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK FRAMMENTI LETTERARI E FILOSOFICI ***






FRAMMENTI

LETTERARI E FILOSOFICI








LEONARDO DA VINCI







LEONARDO DA VINCI.



FRAMMENTI

LETTERARI E FILOSOFICI



TRASCELTI

DAL

Dr. EDMONDO SOLMI.



FAVOLE — ALLEGORIE

PENSIERI — PAESI — FIGURE — PROFEZIE

FACEZIE.



FIRENZE,

G. BARBÈRA, EDITORE.

—

1908.






FIRENZE, 549-1907-8. — Tipografia Barbèra
Alfani e Venturi proprietari.



Proprietà letteraria.







INDICE










PREFAZIONE.

I.





O Lionardo, perchè tanto penate?

 Codice Atlantico, f. 71 r.







La biografia di Leonardo, nelle sue
linee essenziali, è la storia del nascere,
dell’accrescere, dell’ingigantirsi e dell’espandersi
di un amore intellettuale
verso la natura, intento a riprodurne le
forme e a conoscerne le leggi. Questo
amore, nato in un’umile casa di Anchiano
poco dopo il 1452, si allarga con un progressivo
svolgersi ad abbracciare la natura
nell’infinità dello spazio, del tempo
e delle forme.







Il primo ricordo, che il Vinci ci serba
nei manoscritti, tra i frammenti che risguardano
la sua fanciullezza, sembra quasi
una profezia: Nella prima ricordazione
della mia infanzia, scrive egli rievocando
una giovanile visione, e’ mi parea che, essendo
io in culla, che un nibbio venisse a
me, e mi aprisse la bocca colla sua coda, e
molte volte mi percotesse con tal coda dentro
alle labbra. (C. A., 161 r.) Una tradizione
ellenica narra, che le api annunziarono
al mondo in Demostene il più dolce
e squisito oratore politico; il nibbio non
sembra qui preannunziare il più alto e
limpido descrittore della natura? Leonardo
stesso è compreso da questo superstizioso
dubbio: la vita sua deve essere
l’adempimento dell’arduo compito di palesare
agli uomini i segreti naturali. Egli
segna, accanto alle linee precedenti, questa
espressione rivelatrice: par che sia
mio destino.



All’aprirsi della sua vita d’artista,
attorno al 1472, lo studio del Vinci è di
risuscitare nella propria fantasia la figura

delle cose esterne, «andare co’ la imaginativa
ripetendo li lineamenti superfiziali
delle forme» (Ash. I, 26 r.); e, come
la sua mente, il piccolo libro di note, che
porta sempre seco, è pieno di profili di
visi soavi e mostruosi, di disegni d’animali
e di piante, di roccie e di monti.
(C. A., 27 r.) Questo studio, da prima subordinato
alla pratica, si cambia a poco
a poco in un desiderio, indipendente da
ogni applicazione concreta, di comprendere
il meccanismo dei fenomeni naturali,
nei suoi processi e nelle sue leggi: l’arte
della pittura diventa «una sottile invenzione,
la quale con filosofica e sottile speculazione
considera tutte le qualità delle
forme» (Ash. I, 20 r.); e il piccolo libro
di note, che porta sempre seco, si riempie
di considerazioni e di principî prospettici
e anatomici, zoologici e botanici,
meccanici e idraulici. (R., § 4.)



Penetrare colla mente nell’ignoto, indagare
la natura nelle sue fibre più riposte
diventa la passione dominante in
Leonardo: «E tirato dalla mia bramosa

voglia, vago di vedere la gran commistione
delle varie e strane forme fatte
dalla artifiziosa natura, raggiratomi alquanto
infra gli ombrosi scogli, pervenni
all’entrata d’una gran caverna; dinanzi
alla quale — restando alquanto stupefatto
e ignorante di tal cosa — piegato le mie
rene in arco, e ferma la stanca mano sopra
il ginocchio, colla destra mi feci tenebra
alle abbassate e chiuse ciglia. E
spesso piegandomi in qua e in là per vedere
dentro vi discernessi alcuna cosa,
questo vietatomi per la grande oscurità,
che là entro era, e stato alquanto, subito
si destarono in me due cose: paura e desiderio;
paura per la minacciosa oscura
spelonca, desiderio per vedere se là entro
fusse alcuna miracolosa cosa.» (R., § 1339.)
La natura è il grande mistero che Leonardo
cerca d’investigare.



Ma quanto la sua mente penetra più
nella conoscenza delle cose, tanto la coscienza
superstiziosa e il pregiudizio dei
suoi tempi si sollevano contro di lui. Da
prima sono i timidi amici di Dio, che lo

rimproverano di trascurare le pratiche
esterne e la preghiera, per l’amore entusiastico
della natura. «Ma tacciano tali
riprensori, risponde Leonardo, chè questo
è il modo di conoscere l’Operatore di tante
mirabili cose, e questo è ’l vero modo
d’amare un tanto inventore.» (Lu., § 77.)
Poscia sono i suoi amici medesimi, che
rimpiangono quella lenta e progressiva diserzione
dall’arte, che portava inesorabilmente
Leonardo a smarrirsi nel laberinto
senza fine della scienza. Il Verini
lo celebrava allora massimo tra i migliori;



et forsan superat Leonardus Vincius omnes.





Ma subito aggiungeva:



tollere de tabula dextra sed nescit;





e cercava la causa di questa lentezza nella
sua incontentabilità:



                          et instar

Protogenis multis unam perficit annis.[1]





«Hebbe bellissime invenzioni, dirà poi
l’Anonimo, ma non colorì molte cose, perchè

si dice mai a sè medesimo avere satisfatto.[2]»
E il Vasari, come un’eco di
questi primi contrasti, ripeterà l’accusa e
la tramanderà ai posteri — giustificandola,
come il Verini e l’Anonimo, con il concetto
di un’eccessiva incontentabilità di
Leonardo.[3]



Intanto il cartone di Adamo ed Eva
nel paradiso terrestre, la Testa della Medusa,
l’Adorazione de’ Magi rimangono imperfetti
«come quasi intervenne in tutte
le cose sue.»



Nel 1482 il Vinci abbandona Firenze.
Il concorso aperto dal duca di Milano per
una statua equestre a Francesco Sforza
non era stato che la causa occasionale di
questa partenza, frutto in realtà della
propria miseria e del disgusto suscitato
negli altri per lavori assunti e non condotti
a termine.[4] Il calore col quale il

Vinci palesò un’idea grandiosa; il buon
nome che godeva già in Lombardia per
qualche sua opera, forse non ignota; l’essere
scolaro del Verrocchio, che la statua
al Colleoni rendeva allora famoso, lo fecero
prescegliere in questa fortunata occasione
ad altri artisti. Si presentò dunque
in Milano; donò al duca una bellissima
lira in forma di teschio di cavallo, forse
anche a nome di Lorenzo de’ Medici; e
scrisse quella lettera famosa, nella quale,
manifestando le proprie molteplici attitudini
pratiche, veniva già, in modo celato, a
rivelare i grandiosi progressi teorici della
sua mente.[5]



Ma anche in Milano la sua vita è una
lenta ribellione ai suoi tempi. Da prima
egli dipinge con attività, compone e scompone
modelli per la statua equestre, fabbrica
disegni di cupole per il duomo, si dà
alla costruzione di edifizî pubblici e privati,
immagina strumenti guerreschi e opere
idrauliche: ma inesorabilmente il suo intelletto

lo porta alla investigazione scientifica.
Per un lento progresso Leonardo
dal Cenacolo è ricondotto a quel Trattato
di luce ed ombra, a cui aveva già dedicato
le prime cure in Firenze; dal Monumento
allo Sforza al Trattato sulla anatomia del
cavallo e sui metodi della fusione in bronzo;
dalle varie opere di architettura militare
e civile al Trattato sui pesi e sui moti e
a quello di Idraulica.[6] L’aneddoto stesso,
narrato dal Vasari a proposito del Cenacolo,
è un’eco dei contrasti che suscitava
in questo tempo il suo modo di vivere essenzialmente
speculativo. Prima del 1499
nel Vinci è ormai scomparso il pratico;
egli deposita il pennello nelle mani dei
suoi discepoli; abbandonando la cerchia
degli artisti, si pone nel bel mezzo degli
scienziati milanesi, ormai spinto da un solo
scopo: risolvere gli infiniti problemi che
la natura gli presentava incessantemente.
«La natura è piena di infinite ragioni,
che non furono mai in esperienza.» (I, 18 r.)







Il secolo XV era ostile a questo passaggio:
spinto dalla sete di un rinnovamento
domandava non di pensare, ma di
fare. Leonardo era invece nato per il travaglio
del pensiero. La poesia, la pittura
la scultura, l’architettura, la musica, le
invenzioni della stampa, della polvere e di
strumenti meccanici, le scoperte geografiche,
nel loro più meraviglioso fiore, era
ciò che il Rinascimento vedeva e ammirava:
la legge astratta non veniva apprezzata
nel suo giusto valore, quasi non
si intendeva la sua ragionevolezza. Leonardo
invece passa, per un prepotente bisogno,
dal concreto all’astratto, dalla pratica
alla teorica, dall’arte alla scienza,
portando a sviluppo quella stessa tendenza
degli spiriti che, nata intorno a lui, doveva
pienamente manifestarsi solo due
secoli dopo.



Nel 1500 il carattere della vita del
Vinci è ben definito: l’idea dominante è
svolgere e condurre a compimento le sue
ricerche naturali; il proposito fermo è fare
al secolo le minori concessioni possibili.

Nel 1502 ingegnere militare di Cesare Borgia,
sente che le angustie della pratica gli
tolgono le larghe visioni della teoria: si ritrae
allora in Firenze. Nel 1501 aveva
avuto sollecitazioni da Isabella d’Este, per
mezzo del generale dei carmelitani Pietro
da Nuvolaria «perchè facesse uno quadretto
de la Madonna devoto e dolce,
come è il suo naturale.» Il Vinci aveva
promesso caldamente, e poi, smarrito nelle
indagini scientifiche, non ne aveva fatto
nulla. «Per quanto me occorre, aveva risposto
il frate alla gentile marchesana di
Mantova, la vita di Leonardo è varia et
indeterminata forte, sì che pare vivere a
giornata. Ha facto solo dopoi che è ad
Firencie uno schizo d’uno cartone, (dove)
finge uno Christo bambino de età circa
uno anno. Altro non ha facto se non che
dui suoi garzoni fano ritracti, et lui alle
volte in alcuno mette mano. Dà opra
forte alla geometria, impacientissimo
al pennello.» Ora il 13 maggio 1504,
dopo una vana attesa, Isabella ritorna
alla carica domandandogli per lettera

«uno Christo giovinetto, di età di anni
circa duodici, che seria di quella età che
l’havea quando disputò nel tempio; et
facto cum quella dolcezza et suavità de
aiere, che havete per arte peculiare in
excellentia.» Il 27 maggio, quattordici
giorni dopo, un incaricato, Angelo del
Tovaglia, le risponde: «Lui troppo me
ha promesso di farlo ad certe hore
et tempi, che li sopravanzeranno ad una
opera tolta a fare qui da questa Signoria.
Io non mancherò di solicitare et
esso Leonardo et etiam lo Perugino de
quella altra; l’uno et l’altro mi promette
bene, et pare habbino desiderio grande
di servire la S. V. Tamen me dubito forte
non habbino a fare insieme ad gara de
tarditate: non so chi in questo supererà
l’altro: tengho per certo Leonardo
habbi a essere vincitore.» Pietro Perugino
adempiva sollecitamente al suo
impegno; Leonardo intraprendeva allora
il dipinto della Battaglia d’Anghiari,
spinto dal bisogno e dalle preghiere dei
Fiorentini.







Nel 1506 Alessandro Amadori, zio del
Vinci, prende a cuore il desiderio della
marchesa d’Este, e si fa promettere dal
nipote il compimento di un quadretto
soave e dolce: «Et lui al tutto me ha
promesso comincerà in breve l’opera per
satisfare al desiderio di V. S., alla cui
gratia assai si raccomanda.» Isabella risponde
poche righe sfiduciate; poi tacque
per sempre. Passò il tempo, e Leonardo
nulla fece, dimentico della promessa e del
pennello. Quasi a compenso delle durezze
del Vinci, il suo discepolo Salai, in questi
giorni appunto, mostrava «gran desiderio
di fare qualche cosa galante per la Marchesa.»
La sua profferta non fu accettata.[7]



Intanto la Battaglia di Anghiari, cominciata
a disegnare con ogni cura e entusiasmo,
fu abbandonata alle prime mosse,
allo stesso modo del cartone d’Adamo ed
Eva, della Testa della Medusa, dell’Adorazione
dei Magi, «come quasi intervenne
in tutte le cose sue.»







Quale era la causa di questa insofferenza
al dipingere? come mai Leonardo
non soddisfece alle istanze di una gentile
principessa, nè a quelle universali della
sua città natale? Poche date risponderanno
luminosamente. Al 1504 risale il
Codice sul volo degli uccelli (V. U., 5 r.);
al 1505 l’opera matematica intorno alle
sezioni sferiche. (R., § 1374.) Le ricerche
di prospettiva, iniziate già prima del 1482;
quelle di anatomia, condotte sistematicamente
fino dal 1489; quelle di meccanica,
che lo tenevano intento prima del 1497,
sono continuate in Firenze dopo il 1500,
insieme agli studi sulla canalizzazione dell’Arno,
che diedero germe e vita ai moderni
principî dell’idraulica e della dinamica
terrestre. Il 22 maggio 1508, come
a coronamento di un lungo periodo di indefessa
attività scientifica, spunta nella
mente di Leonardo l’idea di un provvisorio
generale riordinamento delle sue
note manoscritte: «E questo fia un raccolto
sanza ordine, scrive egli iniziando
il Codice del Museo Britannico, tratto di

molte carte, le quali io ho qui copiate,
sperando poi metterle per ordine alli lochi
loro, secondo le materie di che esse tratteranno.»
(R., 4.)



Questa insofferenza all’arte produttrice,
cominciata appena che alla pratica
empirica della pittura si sovrappose il
concetto che per creare bisogna conoscere
le forme e le leggi dei fenomeni; divenuta
nefasta in Firenze dopo il 1472; dimenticata
per un momento in Milano dopo
il 1482; riaffermatasi con maggiore violenza
dopo il 1494; divenuta un bisogno
all’aprirsi del nuovo secolo XVI; continuata
in mezzo a contrasti ormai più deboli
fino alla morte, sembrò un delitto ai
contemporanei. Essi non conoscevano altra
forma d’attività che quella pratica e
artistica: la scienza s’era rifugiata nei
chiostri, e si chiamava teologia; s’era
smarrita nei penetrali della cabala, e si
chiamava magia.



Leonardo da Vinci era trascinato dai
tempi all’arte, e il suo genio lo portava
alla scienza; era spinto dai tempi alla

costruzione meccanica, e il suo genio lo
portava alla costruzione matematica. Tutto
ciò che egli ha compiuto in pittura e in
architettura, per quanto grandioso, fu
una concessione fatta al suo tempo, ma
una violenza fatta al suo carattere.



Egli si avvia col Perugino e col Credi,
col Bramante e col Sangallo sul fecondo
cammino della pratica, e solitario si smarrisce
nella scienza; le necessità della vita
e l’indole del tempo lo inducono a riafferrare
per un istante l’arte, ma l’intimo
della sua mente lo trascina di nuovo alla
investigazione teorica e astratta; la storia
della sua vita è il ripetersi di questa
perpetua vicenda, che infrange e rovina
l’opera e la potenza sua: non è la serena
vita della tradizione, ma il naufragio di
tutto un essere, che anela a ciò che il suo
secolo gli vieta, che vuole ciò che il suo
secolo gli toglie.



Veduto sotto questo aspetto Leonardo
da Vinci compare nella sua luce storica:
il carattere «vario et indeterminato forte»
della sua esistenza si comprende nelle sue

intime ragioni; l’incompiutezza della sua
opera artistica è rivelata nelle sue vere
cause e cessa d’esser l’opera del capriccio
individuale; l’ignoranza dei contemporanei
in riguardo al Vinci scienziato
è giustificata nel suo carattere.



Il giudizio del secolo XVI e dei successivi
cade necessariamente.



«Condusse a termine pochissime opere,
aveva detto Sabba da Castiglione, spinto
da naturale leggerezza e volubilità di talento;»
perchè «quando doveva attendere
alla pittura, nella quale senza dubbio
un nuovo Apelle riuscito sarebbe, tutto
si diede alla Geometria, alla Architettura
e Notomia.[8]» E il Vasari, raccogliendo poi
dalle bocche dei pittori del tempo suo il
fallace giudizio, aveva scritto: «Egli si
mise a imparare molte cose, e cominciate
poi l’abbandonava.[9]»



Noi dobbiamo capovolgere questo giudizio
dei contemporanei. Essi misurarono
l’intero Leonardo dalle sue manifestazioni

pratiche, e lo definirono vario, instabile,
mutabile; noi, contemplando la sua vasta
teoria, alla quale dedicò le forze di tutta
la vita, dobbiamo definirlo intento ad un
solo proposito e fermo di fronte ad ogni
contrasto. Dagli anni primi della giovinezza
fino alla morte egli infatti drizzò
le sue forze ad un unico intento: la conoscenza
delle leggi dei fenomeni, la descrizione
delle forme naturali.



Quando Michelangelo rimprovera a Leonardo
con un pungente motto, sedendogli
accanto sulla pancaccia di Geri degli Spini,[10]
le opere lasciate a mezzo; egli, come tutti
i suoi contemporanei, non considera che
l’opera esterna, visibile, non l’interno,
grandioso lavoro affidato ai manoscritti,
che doveva naufragare per quattro secoli
per approdare nel nostro. Quando il Vasari
dice che il Vinci molto più operò con
le parole che co’ fatti; egli non sa che la
scienza è altrettanto importante dell’arte,
e che il viso pieno di dolcezza e di soavità

della Gioconda non è un’opera meno potente
della scoperta di quelle leggi prospettiche
e ottiche, che ci servono a vederlo.
Quando Leonardo, «a molti cittadini
ingegnosi, che allora governavano
Firenze,» mostrava voler alzare il battistero
di San Giovanni o rizzare il corso
dell’Arno, «con sì forti ragioni lo persuadeva,
che pareva possibile, quantunque
ciascuno, poi che e’ si era partito,
conoscesse per sè medesimo l’impossibilità
di cotanta impresa.[11]» Ma quale mai
di questi «ingegnosi cittadini», condannando
il proposito pratico, si sarà
fatto a domandare al Vinci quali fossero
i principî meccanici o idraulici che lo
inducevano a ritenerlo fattibile? S’egli
non ha sollevato il San Giovanni, nè incanalato
l’Arno, questo non monta: la
sua opera vera sta nel Trattato del moto
locale e delle percussioni e pesi e delle forze
tutte, dove precorre, e in qualche punto
avanza, i Dialoghi delle nuove scienze del

Galilei; in quello Del moto e misura delle
acque, dove è contenuto il meglio che poi
diedero il Castelli e il Guglielmini. Aristotile
Fioravanti, qualche tempo prima
di Leonardo, sollevava una torre in Bologna,
e la trasportava da un luogo ad
un altro;[12] Luca Fancelli, poco tempo prima
di Leonardo, dava i disegni per la canalizzazione
dell’Arno, onde bonificare la
pianura d’Empoli e i dintorni;[13] ma nè
l’uno nè l’altro precorrono il Vinci nella
teoria, nella quale egli resta gigante e
insuperato nel tempo suo e per un secolo
ancora.



Noi dobbiamo giudicare Leonardo non
dalla frammentarietà della sua pratica,
ma dalla pienezza della sua teorica. La
Battaglia di Anghiari non doveva essere altro,
se non l’applicazione di quei principî,
che Leonardo aveva meditati e svolti nel
Trattato della pittura; allo stesso modo che
la macchina per volare, la quale, dall’alto

di Monte Ceceri presso Fiesole, nella Primavera
del 1505, doveva librarsi su Firenze,
non sarebbe stata se non un’effettuazione
materiale e caduca delle grandiose
leggi scoperte sulla elasticità dell’aria,
sulla struttura e sulle funzioni dei volatili.
L’opera teorica fu compiuta, l’applicazione
pratica rimase imperfetta; ma lo
scopo della vita del Vinci furono le leggi
prospettiche e antropologiche, le leggi
meccaniche e matematiche, fondandosi
sulle quali egli e i secoli venturi avrebbero
colti i frutti più maturi dell’arte e
della scienza.



Vi è una espressione del Vasari che
ci rivela la falsità del giudizio comune
diffuso su Leonardo: «Ancora che il Vinci
molto più operasse con le parole che co’ fatti,
per tante parti sue sì divine, il nome e la
fama sua non si spegneranno giammai.[14]»
No, rispondiamo noi, è appunto perchè egli
ha operato più con le parole che co’ fatti,
che il nome e la fama sua non si spegneranno

giammai. I soldati guasconi
hanno distrutto con l’archibugio il modello
della statua a Francesco Sforza; il
tempo col suo incessante trasformare ha
scolorito il Cenacolo; la critica artistica
annienta con l’acuto sguardo l’opera pittorica
del Vinci. Ciò che non l’archibugio
dei soldati guasconi, nè il tempo, nè la
critica artistica potranno distruggere, è la
gigantesca costruzione della natura, che
sorta nella mente di Leonardo sugli albori
della vita moderna, si compì in lui
con quelle medesime forme, con le quali
doveva poi organizzarsi nei secoli che precedono
il nostro e nel nostro medesimo.



Nel 1513, quando Leonardo va a Roma
con Giuliano de’ Medici, «che attendeva
molto a cose filosofiche e massimamente all’Alchimia,[15]»
l’artista era pressochè morto,
e lo scienziato giganteggiava nella piena
coscienza del proprio valore. Prima di
agire bisogna conoscere e pensare. La fecondità
della teoria è fondata sulla condizione

che la legge abbia a proprio fondamento
il senso e l’esperienza, e a propria
espressione la matematica. Tutto ciò che
eccede il senso e l’esperienza, tutto ciò che
non si può dimostrare «per nessuno esemplo
naturale,» siede nel regno della fantasia,
e fluttua nel sogno. I problemi sulla
essenza delle cose, sul fine, sulla natura
dell’anima e di Dio, restano quindi nel
campo delle infeconde discussioni.[16]



Questo momento dovette essere solenne
nella vita del Vinci; infermo per
la intensità del travaglio, la gran somma
dei suoi manoscritti, messa insieme con
un lavoro costante di ogni giorno, dovette
apparirgli l’opera più alta e solenne
della sua vita. Una nota del Codice
Atlantico ce lo mostra in Belvedere nello
studio fattogli dal Magnifico, assorto in notturne
esercitazioni di matematica. Un’altra
nota ce lo presenta a Monte Mario
tutto intento a ricercarvi i segni di un passato
antichissimo, quando il mare copriva

ancora il terreno, sul quale poi doveva sorgere
Roma. La fossa di Castel Sant’Angelo
gli dà campo ad alcune osservazioni
di acustica. I giardini del Vaticano gli
offrono materia d’investigazioni zoologiche
e botaniche, di esperimenti sul volo degli
uccelli. L’Ospedale di Roma apre i suoi
battenti a Leonardo, onde le note anatomiche
dei manoscritti diventino più
piene e numerose.



La passione per lo studio, il fare misterioso
di Leonardo, che gli avevano già
attirato in Firenze il rimprovero di qualche
timorato di Dio, ora, verso il chiudersi
della sua vita, destano nella società
romana, assorta negli splendori del rinascimento
pagano, un certo terrore misto
a sospetto. Un Giovanni Tedesco, geloso
delle simpatie che Giuliano de’ Medici
prodigava al Vinci, trova terreno favorevole
a seminare la maldicenza, tantochè
uno screzio personale finisce in una vera
e propria persecuzione allo scienziato. Un
giorno, recandosi all’Ospedale per continuarvi
quelle ricerche, che sembravano

profanazione alle menti ancora avvolte
nelle nebbie medievali, Leonardo trovò il
divieto formale d’entrarvi, per ordine superiore.



Fu un momento straordinariamente
triste, e il malanimo si diffuse e divenne
più cupo: «Quest’altro, dice Leonardo in
uno di quei frammenti pieni di sconforto
che risalgono a questo tempo, m’ha impedito
la Notomia, col Papa biasimandola
e così all’Ospedale.» (C. A., 179 r.) In un’altra
lettera, che sembra quasi un’autodifesa,
egli contrappone ai sospetti contro
la sua persona, la propria vita tutta intenta
alla conoscenza del vero.(R., § 1358.)
Giuliano de’ Medici lo liberò dal peggio;
ma quando il 9 di gennaio 1515 questi
partì verso la Savoia, tratto da amore di
donna, Leonardo si affrettò ad abbandonare
Roma, dove il suo spirito nuovo trovava
qualche contrasto.[17] Tale è il motivo
della partenza del Vinci da Roma,

svisato da tutti i biografi: il Vasari lo
cerca nel prossimo arrivo di Michelangelo;[18]
l’Anonimo in un disaccordo con
Leone X per una pittura.[19]



Con la tristezza nell’animo Leonardo,
poco tempo dopo, nel 1516, abbandonava
l’Italia. Ad Amboise nel castello di Cloux,
colpito ben presto da paralisi nella mano
destra, egli rivolge la lucida mente alla
canalizzazione della Francia e alla costruzione
di un castello per Francesco I. Il
cardinale d’Aragona, come racconta il
giornale di Antonio de Beatis, recatosi
nel 1517 a visitare il Vinci, lo trovò,
inabile del tutto alla pittura, in mezzo
alle sue note anatomiche, prospettiche,
idrauliche, ancora sconosciute al mondo:
«Infinità di volumi et tutti in lingua
vulgare, quali se vengono in luce saranno
profiqui et molto delectevoli.»[20] Uno sconforto

profondo offusca l’anima di Leonardo
in questi ultimi giorni; la vita sua era
stata l’affannosa ricerca delle leggi naturali,
ma il contrasto col tempo ne aveva
infranta la fibra, e condannata l’opera a
rimanere incompiuta. Circondato dai suoi
discepoli e da uomini di chiesa, il Vinci
cerca di rinnovare nel proprio animo la
fede ingenua della sua fanciullezza, ma la
morte lo coglie il 2 maggio 1519.



La prima cura del suo testamento era
stata quella di lasciare a messer Francesco
Melzi, gentiluomo di Milano, «per
remuneratione de’ servitii, ad epso grati,
a lui facti per il passato, tutti et ciaschaduno
li libri, che il dicto testatore ha de
presente.» (R., § 1566.)


II.


Lodovico il Moro, tutto intento a innalzare
la Corte milanese all’altezza delle
altre Corti italiane, si compiaceva di circondarsi
di artisti e di uomini di scienza,
onde adornare la propria persona dello

splendore delle arti e degli studi. Leonardo
non fu solo un pittore, uno scultore,
un architetto, un musico, nella società
milanese del secolo XV, ma fu uno
squisito parlatore. Un «Prospectivo Melanese
dipinctore», nelle sue Antiquarie
prospetiche Romane, assomiglia Leonardo
nel parlare all’antico Catone;[21] il Giovio lo
celebra come il più squisito dicitore del
tempo;[22] l’Anonimo afferma che «fu nel
parlare eloquentissimo;[23]» e il Vasari
raccogliendo la tradizione giunta fino a
lui dice, nella prima edizione delle sue
Vite: «Con ragioni naturali faceva tacere
i dotti;» e nella seconda: «Ed era
in quell’ingegno infuso tanta grazia da
Dio ed una demostrazione sì terribile, accordata
con l’intelletto e memoria che
lo serviva; e col disegno delle mani sapeva
sì bene esprimere il suo concetto,

che con i ragionamenti vinceva, e con le
ragioni confondeva ogni gagliardo ingegno.» — «Era
tanto piacevole nella conversazione,
che tirava a sè gli animi delle
genti.» — «Con lo splendore dell’aria sua,
chè bellissimo era, rasserenava ogni animo
mesto, e con le parole volgeva al sì e al no
ogni indurata intenzione.[24]»



Di questa potenza di ragionamento
ci resta anche diretto ricordo nell’opere
dei contemporanei. Matteo Bandello ci riferisce
che — quando il cardinale Gurcense
il Vecchio, scendendo una mattina d’estate
ad ammirare il Cenacolo, ancora incompiuto,
in Santa Maria delle Grazie, ebbe
ad esprimere il suo stupore per le onoranze,
che Lodovico il Moro prodigava agli
artisti — il Vinci gli rispose con elevate
parole. Poi, partito il cardinale, rivolto
ai suoi discepoli e ai gentiluomini, che lo
circondavano, «narrò una bella historietta»
di Lippo Lippi fra i Turchi, per
mostrare come in tutti i tempi siano

stati apprezzati gli artisti. Il racconto dell’aneddoto
che il Bandello raccolse dalle
labbra stesse dell’artista fiorentino, conserva
in sè un po’ della freschezza primitiva
e della potenza immaginosa propria
di Leonardo.[25]



Quando il Vasari vuol cercare la causa
del favore, che il Vinci godette alla corte
dello Sforza, la trova nella sua arte di parlatore:
«Sentendo il Duca i ragionamenti
tanto mirabili di Leonardo, talmente s’innamorò
delle sue virtù, che era cosa incredibile.[26]»
Il memorabile passo dei Manoscritti,
che insegna il modo di entrare
nelle grazie altrui con l’accorto discorrere,
mostra che il puerile racconto ha nel suo
fondo qualche cosa di vero. (G, 49 r.) Che
che ne sia, è certo che quella parte dei
codici leonardiani che conserva qualche
sentenza arguta e gentile, che le novelle

e le allegorie, le profezie e le facezie,
prima di assumere quella veste mirabilmente
letteraria, con la quale ci sono conservate,
dilettarono le conversazioni piene
di cortesia della Corte milanese del secolo
XV.



Leonardo fu elegante parlatore perchè
sul labbro suo suonava il dolce idioma
toscano, lo fu anche per la natura dell’anima
sua delicata e ingenua, piena a
volte di vivacità, di vaghezza, di grazia.



Il Vinci parlatore si rispecchia nel
Vinci scrittore, con l’aggiunta di quella
potente riflessione, che, penetrando nel
cuore dell’uomo e nei segreti della natura
esterna, coglieva le più profonde
ragioni del buono, del vero e del bello.
L’idea che Leonardo sia uno scrittore trasandato,
nella spontaneità e rudezza del
suo discorso, deve oggimai cadere.



Lo scopo supremo di Leonardo è la
massima chiarezza nella massima concisione;
quel modo di scrivere ridondante
e numeroso, primo nemico della purezza
del pensiero, nato con le novelle boccaccesche,

e perpetuato nella prosa accademica
fino ai nostri giorni, sembra sia
stato a lui sconosciuto. Una grande semplicità
di mezzi, con la maggiore intensità
di espressione, non è soltanto la legge
della pittura e della scoltura del Vinci,
ma è anche quella delle sue dimostrazioni
scientifiche, delle sue descrizioni e
narrazioni. I manoscritti sono pieni di
cancellature, ed ogni cancellatura deterge
una lieve oscurità, che vela l’apprendimento
del concetto: la lingua, atteggiata
nello stile, è il terso vetro al di là del
quale si distende limpido il pensiero. La
definizione della Prospettiva è ripetuta da
Leonardo più di dieci volte con un incessante
mutar di spoglie, onde rivestirla
della forma più evidente e più semplice
(A, f. 3 r. 10 v.); una lettera a Giuliano
de’ Medici è scritta e riscritta con continui
pentimenti, perchè il pensiero si
adegui alla sua forma con la maggiore
identità di segno e di significato. (C. A.,
278 r.) Allo stesso modo che il Vinci cercava
nelle figure esterne della natura la

più mirabile figura, onde esprimere in un
quadro la propria eccelsa immagine, così
nel dolce idioma toscano, che possedeva
tutto nella sua varietà e nella sua vivezza,
rintracciava le parole adatte all’alto senso,
che il suo spirito, interprete della natura,
gli suggeriva. Leonardo da Vinci è
anche un artista del linguaggio: l’opera
sua letteraria paragonata alla prosa ridondante
degli oziosi imitatori dell’antico,
fa lo stesso effetto di un raggio di sole
sulla campagna oppressa da un oscuro
nembo, raggio preannunziatore di un novello
risveglio della vita.



La chiarezza si ottiene solo con la
precisione dei termini, come la concisione
non è possibile se non con la precisione
del pensiero. La precisione del linguaggio
è ricercata da Leonardo in una serie di
studi che i manoscritti ci conservano;
la precisione del pensiero è un effetto
della sua stessa natura, nemica dell’indeterminato.



Nel Codice Trivulziano vi sono lunghe
enumerazioni di parole talora raggruppate

secondo l’affinità del loro senso, talora
accompagnate da una breve definizione.
Questo catalogo di vocaboli, che ha suggerite
le più strane ipotesi agli studiosi
del Vinci, fino a quella di ritenerlo pedagogo
del giovinetto principe Massimiliano,
non è che lo sforzo del fondatore della
prosa scientifica italiana di precisare
l’esatta significazione dei termini. Leonardo
aveva compreso che la scienza, a
differenza della poesia, esigeva d’essere
poggiata sull’uso costante e ben definito
delle parole. Gli studî grammaticali e linguistici,
iniziati per il latino nel manoscritto
H, continuati per il volgare nel
Codice Trivulziano, tolgono di mezzo quella
leggenda che solo all’ingenua spontaneità
della propria lingua nativa, e non alla
riflessione, affidasse Leonardo l’espressione
del proprio pensiero. Quando nel Codice
Atlantico si trova questa nota, «Donato,»
noi dobbiamo pensare al Donatus, De octo
partibus orationis latine et italice, Venezia,
1499 (C. A., 207 r.); quando troviamo
la frase «Retorica nova,» siamo portati

al Laurentius Guilelmus de Saona, Rethorica
Nova, Sant’Albano, 1480 (C. A.,
207 v.); allo stesso modo che «Nonio
Marcello, Festo Pompeo, Terenzio Varrone,»
ci suggeriscono la raccolta Nonij
Marcelli, De proprietate sermonum; Festi
Pompeij, De verborum significatione;
M. T. Varronis, De lingua latina, Milano,
1500. (R., § 1470). Nel manoscritto F è
ricordato finalmente un «Vocabulista volgare
e latino,» cioè, senza dubbio, il Vocabulista
ecclesiastico latino e vulgare utile et
necessario a molti, di fra Gio. Bernardo,
Milano, 1489. (F, cop. r.)



I codici vinciani per la varietà e l’altezza
del loro contenuto, per esser vergati
al rovescio dell’uso comune, lasciati come
dono prezioso a Francesco Melzi, dispersi
da prima nell’Italia, poi nell’Europa intera,
furono e sono ancora, per una gran
parte, sconosciuti. La inesatta trascrizione
che un pittore milanese presentava al Vasari,
poco dopo il 1550, della parte di
questi codici, che riguarda strettamente
la pittura, rimasta sepolta nella Vaticana,

e diffusa in modo tronco dall’intransigenza
religiosa, è tutt’altro che adatta a
dare un’adeguata idea di Leonardo da
Vinci come scrittore.[27] Il Trattato del moto
e misura dell’acque, che riproduce, con
poca fedeltà, una parte dei frammenti di
Leonardo riguardanti l’idraulica, è scarsamente
diffuso, e per il carattere severamente
scientifico dell’opera, quasi impossibile
a divulgarsi. La raccolta del
Richter, nitida nella forma, ma confusa e
inesatta nel contenuto; le pubblicazioni
integrali, compiute dal Ravaisson, dal Beltrami,
dal Piumati, con successo e perfezione
crescenti, sono pressochè inaccessibili
alla maggioranza dei lettori.[28] Leonardo
da Vinci è ancora sconosciuto ai
più come scrittore, e sembrava ormai
giunto il momento perchè una modesta
raccolta di frammenti ne divulgasse in
qualche modo la conoscenza.



Difficoltà molteplici si opponevano al

compimento di un simile lavoro. La inesatta
trascrizione dei manoscritti esigeva
un confronto continuo con la riproduzione
eliotipica dei codici o con gli originali medesimi.
L’assenza della naturale divisione
delle parole e di ogni segno ortografico
rendeva necessaria una faticosa interpretazione
preliminare.



Non minori difficoltà presentava la
scelta: il proposito d’eliminare ogni frammento
di indole schiettamente scientifica,
per lasciar solo il posto alle espressioni
di idee larghe e facilmente intelligibili,
imponeva un continuo discernimento.



Nel disordine originario dei manoscritti,
che rende necessario alla mente
del lettore il passaggio alle idee più disparate,
era poi impossibile trovare un
filo conduttore, che desse una norma per
l’ordinamento della scelta. Fu quindi necessario
indagare nel contenuto stesso
dei singoli frammenti il criterio dell’ordine,
in modo che ogni concetto si legasse
all’altro con una specie di progressione
logica, onde ne derivasse un senso

compiuto. Questo sopratutto per le parti
che riguardano i pensieri di Leonardo sulla
Conoscenza, sulla Natura, sulla Morale e
sull’Arte.



Le opere schiettamente letterarie, raccolte
dalla loro originaria dispersione, già
per il loro carattere stesso distinguibili
in alcuni gruppi ben determinati, furono
da me ordinate secondo quello che presumibilmente
sarebbe stato il concetto
del Vinci. Le Favole di Leonardo, preparate
dalla secolare elaborazione del Medio
Evo, allargano la loro scena dal mondo
animale a quello vegetale e inorganico.
Le Allegorie, che nel loro complesso formano
un vero e proprio Bestiario, sebbene
per la maggior parte non originali, conservano
le traccie di un’elaborazione nuova e
degna di essere apprezzata. Le Descrizioni
e i Ritratti, dove si manifesta lo scopo letterario
combinato a quello pittorico; le Profezie
e le Facezie, dove si palesa lo spirito
arguto di un ricercatore combinato con
quello di un uomo di mondo, compiono il
ciclo delle opere schiettamente artistiche.







Un’ardua questione doveva essere trattata
collateralmente allo svolgersi della
raccolta dei frammenti, ed è quella della
loro originalità. Le Note, che seguono
passo per passo la scelta, e sono da ritrovarsi
alla fine del volume, indicano la
fonte alla quale ha attinto Leonardo questo
o quello dei suoi frammenti; ma la
questione più generale della originalità
della sua opera in ogni sua parte è trattata
da me in una monografia Intorno alle
fonti dell’opera letteraria e scientifica di
Leonardo da Vinci, che verrà quanto prima
pubblicata.



Debbo avvertire da ultimo, che le noticine
a piè di pagina non hanno altro
scopo, che di facilitare al lettore l’intelligenza
del testo leonardiano, e di togliere
quei dubbî, che potessero offuscare il senso
delle espressioni.



I richiami alle opere, che hanno servito
di base a questa raccolta, sono stati
fatti per ogni frammento nei Sommarii e
Riferimenti, con opportune sigle.







TAVOLA DELLE SIGLE.




A. — Les manuscrits de Léonard de Vinci.-Le manuscrit
A de la Bibliothèque de l’Institut (ed.
Ravaisson. I). Parigi, 1880.



Ash. I. — Les manuscrits de Léonard de Vinci.-Les
manuscrits H de la Bibliothèque de l’Institut;
2038 (Ash. I) et 2037 (Ash. II) de la Bibliothèque
Nationale (ed. Ravaisson. VI). Parigi,
1891.



Ash. II. — Idem; ibi.



Ash. III. — Trattato di architettura civile e militare,
con note di Leonardo da Vinci. — Biblioteca
Laurenziana. Codici Ashburnham, n. 361 (inedito).



B. — Les manuscrits de Léonard de Vinci. Les
manuscrits B et D de la Bibliothèque de l’Institut
(ed. Ravaisson. II). Parigi, 1883.



C. — Les manuscrits de Léonard de Vinci. — Les
manuscrits C, E et K de la Bibliothèque de
l’Institut (ed. Ravaisson. III). Parigi, 1888.



C. A. — Il Codice Atlantico di Leonardo da Vinci
nella Biblioteca Ambrosiana di Milano. Roma-Milano,
1891-1899 (in corso di stampa).



D. — Si veda B.



E. — Si veda C.







F. — Les manuscrits de Léonard de Vinci. — Les
manuscrits F et I de la Bibliothèque de l’Institut
(ed. Ravaisson. IV). Parigi, 1893.



G. — Les manuscrits de Léonard de Vinci. — Les
manuscrits G, L et M de la Bibliothèque de
l’Institut (ed. Ravaisson. V). Parigi, 1890.



H. — Si veda Ash. I.



I. — Si veda F.



L. — Si veda G.



Lu. — Leonardo da Vinci. Das Buch vom Malerei
herausgegeben v. II. Ludwig. Berlino, 1882, 3 vol.



M. — Si veda G.



R. — The literary works of Leonardo da Vinci,
compiled and edited from the original manuscripts
by J. P. Richter. Londra, 1883, 2 vol.



T. — Il codice di Leonardo da Vinci nella Biblioteca
del principe Trivulzio (ed. L. Beltrami).
Milano, 1892.



T. M. A. — Del moto e misura dell’acqua di Leonardo
da Vinci. Bologna, 1828.



V. U. — Leonardo da Vinci. Il codice del volo degli
uccelli ed altre materie (ed. Sabachnikoff e Piumati). Parigi,
1893.



W. An. A. — I manoscritti di Leonardo da Vinci
della reale Biblioteca di Windsor. — Dell’Anatomia,
fogli A (ed. Sabachnikoff e Piumati). Parigi,
1898.



Del Ludwig e del Richter sono citati i paragrafi;
per gli altri il recto o il verso dei fogli.







LE FAVOLE.








I. — L’IRREQUIETEZZA.




Il torrente portò tanto di terra e pietre
nel suo letto, che fu costretto a mutar sito.


II. — LA CARTA E L’INCHIOSTRO.


Vedendosi la carta tutta macchiata dalla
oscura negrezza dell’inchiostro, di quello si
duole; il quale mostra a essa, che per le
parole, che sono sopra lei composte, essere
cagione della conservazione di quella.


III. — L’ACQUA.


Trovandosi l’acqua nel superbo mare,
suo elemento, le venne voglia di montare
sopra l’aria, e, confortata dal foco elemento,
elevatasi in sottile vapore, quasi parea della
sottigliezza dell’aria. Montata in alto, giunse
infra l’aria più sottile e fredda, dove fu abbandonata

dal foco; e i piccoli granicoli,
sendo restretti, già s’uniscono e fannosi pesanti,
ove, cadendo, la superbia si converte
in fuga. E cade dal cielo; onde poi fu bevuta
dalla secca terra, dove, lungo tempo
incarcerata, fece penitenza del suo peccato.


IV. — LA FIAMMA E LA CANDELA.


Le fiamme, già uno mese durato nella
fornace de’ bicchieri, e veduto a sè avvicinarsi
una candela, ’n un bello e lustrante
candeliere, con gran desiderio si forzavano
accostarsi a quella. Infra le quali una, lasciato
il suo naturale corso, e tiratasi d’entro [da entro]
a uno vòto stizzo, dove si pasceva, e
uscita da l’opposito fori d’una piccola fessura,
alla candela, che vicina l’era, si gittò,
e con somma golosità e ingordigia quella
divorando, quasi al fine condusse; e volendo
riparare al prolungamento della sua vita,
indarno tentò tornare alla fornace, donde
partita s’era, perchè fu costretta morire e
mancare, insieme colla candela; onde al
fine, con pianti e pentimenti, in fastidioso
fumo si convertì, lasciando tutte le sorelle
in isplendevole e lunga vita e bellezza.






V. — QUELLI CHE S’UMILIANO,
SONO ESALTATI.


Trovandosi alquanta poca neve appiccata
alla sommità d’un sasso, il quale era
collocato sopra la strema altezza d’una altissima
montagna, e raccolto in sè l’imaginazione,
cominciò con quella a considerare,
e in fra sè dire:



— Or non son io da essere giudicata altera
e superba, avere me, picciola dramma
di neve, posto in sì alto loco, e sopportare
che tanta quantità di neve, quanto di qui
per me essere veduta po’, stia più bassa di
me? Certo la mia poca quantità non merta
quest’altezza, chè bene posso, per testimonianza
della mia piccola figura, conoscere
quello che ’l sole fece ieri alle mie compagne,
le quali in poche ore dal sole furono
disfatte; e questo intervenne per essersi
poste più alto, che a loro non si richiedea.
Io voglio fuggire l’ira del sole, e abbassarmi,
e trovare loco conveniente alla mia
parva quantità. — E gittatasi in basso, e
cominciata a discendere, rotando dall’alte
spiagge su per l’altra neve, quanto più
cercò loco basso, più crebbe sua quantità,
in modo che, terminato il suo corso, sopra

uno colle si trovò di non quasi minor grandezza,
che ’l colle che essa sostenea; e fu
l’ultima che in quella state dal sole disfatta
fusse. Detta per quelli, che s’aumiliano son
esaltati.


VI. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


La palla della neve, quanto più rotolando
discese dalle montagne della neve, tanto
più multiplicò la sua magnitudine.


VII. — LA PIETRA.


Una pietra, novamente per l’acqua scoperta,
di bella grandezza, si stava sopra un
certo loco rilevato, dove terminava un dilettevole
boschetto, sopra una sassosa strada,
in compagnia d’erbe, di vari fiori di diversi
colori ornati; e vedea la gran somma
delle pietre, che, nella a sè sottoposta strada,
collocate erano. Le venne desiderio di
là giù lasciarsi cadere, dicendo con seco:



— Che fo io qui con queste erbe? io voglio
con queste mie sorelle in compagnia
abitare. — E, giù lasciatasi cadere, infra le
desiderate compagne finì suo volubile corso.
E stata alquanto, cominciò a essere dalle rote
de’ carri, dai piè de’ ferrati cavalli e de’ viandanti
a essere in continuo travaglio; chi

la volta, quale la pestava, alcuna volta si
levava alcuno pezzo, quando stava coperta
da fango o sterco di qualche animale, e invano
riguardava il loco donde partita s’era,
in nel loco della soletaria e tranquilla paco.
Così accade a quelli, che dalla vita soletaria
contemplativa vogliono venir abitare nella
città, infra i popoli pieni d’infiniti mali.


VIII. — IL RASOIO.


Uscendo un giorno il rasoio di quel manico,
col quale si fa guaina a sè medesimo,
e postosi al sole, vide il sole specchiarsi
nel suo corpo; della qual cosa prese somma
gloria, e rivolto col pensiero indirieto,
cominciò con seco medesimo a dire:



— Or tornerò io più a quella bottega,
della quale novamente uscito sono? certo
no; non piaccia alli Dei, che sì splendida
bellezza caggia in tanta viltà d’animo! Che
pazzia sarebbe quella, la qual mi conducesse
a radere le insaponate barbe de rustici
villani e fare meccaniche operazioni!
È questo corpo da simili esercizi? Certo no.
Io mi voglio nascondere in qualche occulto
loco, e lì con tranquillo riposo passare mia
vita. — E così, nascosto per alquanti mesi,
un giorno ritornato all’aria, e uscito fori

della sua guaina, vide sè essere fatto a similitudine
d’una rugginente sega, e la sua
superficie non rispecchiare più lo splendente
sole. Con vano pentimento indarno pianse
lo irreparabile danno, con seco dicendo: — Oh!
quanto meglio era esercitare col barbiere
il mio perduto taglio di tanta sottilità!
Dov’è la lustrante superficie? certo
la fastidiosa e brutta ruggine l’ha consumata! — Questo
medesimo accade nelli ingegni,
che in scambio dello esercizio si danno
all’ozio; i quali, a similitudine del sopradetto
rasoio, perdono la tagliente sua sottilità,
e la ruggine dell’ignoranza guasta la
sua forma.


IX. — IL GIGLIO.


Il giglio si pose sopra la ripa di Tesino [Ticino],
e la corrente tirò la ripa insieme col giglio.


X. — IL NOCE.


Il noce, mostrando sopra una strada ai
viandanti la ricchezza de’ sua frutti, ogni
omo lo lapidava.






XI. — IL FICO.


Il fico stando sanza frutti, nessuno lo
riguardava; volendo, col fare essi frutti,
essere laudato da li omini, fu da quelli piegato
e rotto.


XII. — LA PIANTA E IL PALO.


La pianta si dole del palo secco e vecchio,
che se l’era posto a lato, e de’ pali
secchi che la circondano: l’un lo mantiene
diritto, l’altro lo guarda dalla triste compagnia.


XIII. — IL CEDRO E LE ALTRE PIANTE.


Il cedro, insuperbito della sua bellezza,
dubita delle piante, che li son d’intorno, e
fattolesi torre dinanzi, il vento poi, non essendo
interrotto, lo gittò per terra diradicato.


XIV. — LA VITALBA.


La vitalba, non istando contenta nella
sua siepe, cominciò a passare co’ sua rami
la comune strada, e appiccarsi all’opposita
siepe; onde da’ viandanti poi fu rotta.






XV. — LA CATTIVA COMPAGNIA
TRASCINA I BUONI NELLA PROPRIA ROVINA.


La vite, invecchiata sopra l’albero vecchio,
cade insieme colla ruina d’esso albero;
e fu, per la trista compagnia, a mancare
insieme con quella.


XVI. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


Il salice, che, per li sua lunghi germinamenti,
vol crescere da superare ciascuna altra
pianta, per avere fatto compagnia colla
vite, che ogni anno si pota, fu ancora lui
sempre storpiato.


XVII. — IL CEDRO.


Avendo il cedro desiderio di fare uno
bello e grande frutto in nella sommità di
se, lo mise a seguizione [compimento] con tutte le forze
del suo omore; il quale frutto cresciuto, fu
cagione di fare declinare la elevata e diritta
cima.


XVIII. — IL PERSICO.


Il persico, avendo invidia alla gran quantità
de’ frutti visti fare al noce suo vicino,

diliberato fare il simile, si caricò de’ sua in
modo tale, che ’l peso di detti frutti lo tirò
diradicato e rotto alla piana terra.


XIX. — L’OLMO E IL FICO.


Stando il fico vicino all’olmo, e riguardando
i sua rami essere sanza frutti, e avere
ardimento di tenere il sole a’ sua acerbi
fichi, con rampogne gli disse: — O olmo, non
hai tu vergogna a starmi dinanzi? Ma aspetta
che i mia figlioli sieno in matura età, e
vedrai dove ti troverai. — I quali figlioli poi
maturati, capitandovi una squadra di soldati,
fu da quelli, per torre i sua fichi, tutto
lacerato e diramato e rotto. Il quale, stando
poi così storpiato delle sue membra, l’olmo
lo dimandò dicendo: — O fico, quanto era il
meglio a stare sanza figlioli, che per quelli
venire in sì miserabile stato! —


XX. — LE PIANTE E IL PERO.


Vedendo il lauro e mirto tagliare il pero,
con alta voce gridarono: — O pero! ove vai
tu? ov’è la superbia, che avevi, quando
avevi i tua maturi frutti? Ora non ci farai
tu ombra colle tue folte chiome! — Allora
il pero rispose: — Io ne vo coll’agricola,
che mi taglia, e mi porterà alla bottega

d’ottimo scultore, il quale mi farà con su’
arte pigliare la forma di Giove Iddio, e sarò
dedicato nel tempio, e dagli omini adorato
invece di Giove; e tu ti metti in punto a
rimanere ispesso storpiata e pelata de’ tua
rami, i quali mi fieno da li omini, per onorarmi,
posti d’intorno.


XXI. — LA RETE.


La rete, che soleva pigliare li pesci, fu
presa e portata via dal furor de’ pesci.


XXII. — NASCE ROVINA DAL SEGUIRE
IL FALSO SPLENDORE.


Non si contentando il vano e vagabondo
parpaglione di potere comodamente volare
per l’aria, vinto dalla dilettevole fiamma
della candela, diliberò volare in quella, e ’l
suo giocondo movimento, fu cagione di subita
tristizia. Imperocchè ’n detto lume si
consumarono le sottili ali, e ’l parpaglione
misero, caduto tutto bruciato a’ piè del candeliere,
dopo molto pianto e pentimento,
si rasciugò le lagrime dai bagnati occhi, e
levato il viso in alto, disse: — O falsa luce!
quanti, come me, debbi tu avere ne’ passati
tempi miserabilmente ingannati! Oh! s’i

pure volevo vedere la luce, non dovev’io
conoscere il sole dal falso lume dello sporco
sevo? —


XXIII. — IL CASTAGNO E IL FICO.


Vedendo il castagno l’omo sopra il fico,
il quale piegava in verso sè i sua rami, e
di quelli ispiccava i maturi frutti — i quali
metteva nell’aperta bocca disfacendoli e disertandoli [dilacerandoli]
coi duri denti — crollando i lunghi
rami, e con tumultuevole mormorio
disse: — O fico! Quanto se’ tu men di me
obbligato alla natura! Vedi, come in me ordinò
serrati i mia dolci figlioli, prima vestiti
di sottile camicia, sopra la quale è posta la
dura e foderata pelle; e, non contentandosi
di tanto beneficarmi, ch’ell’ha fatto loro la
forte abitazione, e sopra quella fondò acute
e folte spine, a ciò che le mani dell’omo
non mi possino nuocere? — Allora il fico
cominciò insieme co’ sua figlioli a ridere, e,
ferme le risa, disse: — Conosci, l’omo essere
di tale ingegno, che lui ti sappi colle
pertiche e pietre e sterpi, trarti infra i tua
rami, farti povero de’ tua frutti, e quelli caduti,
pesti co’ piedi e co’ sassi, in modo che’

frutti tua escino, stracciati e storpiati, fora
dell’armata casa; e io sono con diligenza
tocco dalle mani, e non, come te, da bastoni
e da sassi. —


XXIV. — IL ROVISTICO E IL MERLO.


Il rovistrice [rovistico: pianta, ligustrum vulgare], sendo stimolato nelli sua
sottili rami, ripieni di novelli frutti, dai
pungenti artigli e becco delle importune
merle, si doleva con pietoso rammarico inverso
essa merla, pregando quella, che, poichè
lei li toglieva i sua diletti frutti, il meno
non lo privassi de le foglie, le quali lo difendevano
dai cocenti raggi del sole, e che coll’acute
unghie non iscorticasse e disvestisse
della sua tenera pelle. A la quale la merla,
con villane rampogne, rispose: — Oh! taci
salvatico sterpo! Non sai, che la natura
t’ha fatti produrre questi frutti per mio
notrimento? Non vedi, che so’ al mondo per
servirmi di tale cibo? Non sai, villano, che
tu sarai, nella prossima invernata notrimento
e cibo del foco? — Le quali parole
ascoltate dall’albero pazientemente, non
sanza lacrime, infra poco tempo, — il merlo

preso dalla ragna [rete] e còlti de’ rami per fare
gabbia, per incarcerare esso merlo, — toccò,
infra l’altri rami, al sottile rovistrice a fare
le vimini de la gabbia; le quali vedendo
essere causa della persa libertà del merlo,
rallegratosi, mosse tali parole: — O merlo!,
i’ son qui non ancora consumato, come dicevi,
dal foco; prima vederò te prigione,
che tu me bruciato! —


XXV. — LA NOCE E IL CAMPANILE.


Trovandosi la noce essere dalla cornacchia
portata sopra un alto campanile, e per
una fessura, dove cadde, fu liberata dal mortale
suo becco; pregò esso muro, per quella
grazia, che Dio li aveva dato dell’essere
tanto eminente e magno e ricco di sì belle
campane e di tanto onorevole suono, che la
dovessi soccorrere; perchè, poichè la non
era potuta cadere sotto i verdi rami del suo
vecchio padre, e essere nella grassa terra
ricoperta delle sue cadenti foglie, che non
la volessi lui abbandonare: imperò ch’ella
trovandosi nel fiero becco della fiera cornacchia,
ch’ella si votò, che, scampando da
essa, voleva finire la vita sua ’n un picciolo

buco. — Alle quali parole, il muro, mosso a
compassione, fu costretto ricettarla nel loco,
ov’era caduta. E in fra poco tempo, la
noce cominciò aprirsi, e mettere le radici
infra le fessure delle pietre, e quelle allargare,
e gittare i rami fori della sua caverna;
e quegli, in breve, levati sopra lo edifizio,
e ingrossate le ritorte radici, cominciò
aprire i muri, e cacciare le antiche pietre
de’ loro vecchi lochi. Allora il muro tardi e
indarno pianse la cagione del suo danno, e,
in brieve aperto, rovinò gran parte delle
sue membra.


XXVI. — IL SALICE E LA ZUCCA.


Il misero salice, trovandosi non potere
fruire il piacere di vedere i sua sottili rami
fare over condurre alla desiderata grandezza,
e drizzarsi al cielo, per cagione della
vite e di qualunque pianta li era vicina,
sempre egli era storpiato e diramato e guasto;
e raccolti in sè tutti li spiriti, e con
quelli apre e spalanca le porte alla imaginazione;
e stando in continua cogitazione,
e ricercando con quella l’universo delle
piante, con quale di quelle esso collegare
si potessi, che non avessi bisogno dell’aiuto
de’ sua legami; e stando alquanto in questa

notritiva imaginazione, con subito assalimento
li corse nel pensiero la zucca; e crollato
tutti i rami per grande allegrezza, parendoli
avere trovato compagnia al suo
disiato proposito — imperò che quella è più
atta a legare altri, che essere legata. — E
fatta tal diliberazione, rizzò i sua rami inverso
il cielo, attendea aspettare qualche
amichevole uccello, che li fusse a tal disiderio
mezzano. In fra’ quali, veduta a sè
vicina la gazza, disse inver di quella: — O
gentile uccello, io ti priego, per quello
soccorso, che a questi giorni, da mattina,
ne’ mia rami trovasti, quando l’affamato falcone,
crudele e rapace, te voleva divorare;
e per quelli riposi, che sopra me ispesso
hai usati, quando l’ali tue a te riposo chiedeano;
e per quelli piaceri, che, infra detti
mia rami, scherzando colle tue compagne
ne’ tua amori, già hai usato: io ti priego,
che tu truovi la zucca e impetri da quella
alquante delle sue semenze, e di’ a quelle
che, nate ch’elle fieno, ch’io le tratterò non
altrementi, che se del mio corpo generate
l’avessi; e similmente usa tutte quelle parole,
che di simile intenzione persuasive
sieno, benchè a te, maestra de’ linguaggi, insegnare
non bisogna. E se questo farai, io

sono contenta di ricevere il tuo nido sopra
il nascimento de’ mia rami, insieme colla tua
famiglia, sanza pagamento d’alcun fitto. — Allora
la gazza, fatti e fermi alquanti capitoli [patti]
di novo col salice, e massime che
biscie o faine sopra sè mai non accettassi;
alzata la coda e bassato la testa, e gittatasi
dal ramo, rendè il suo peso all’ali. E
quelle battendo sopra la fuggitiva aria, ora
qua, ora in là curiosamente col timon della
coda dirizzandosi, pervenne a una zucca, e
con bel saluto, e alquante bone parole, impetrò
le dimandate semenze. E condottele
al salice, fu con lieta cera ricevuta; e raspato
alquanto co’ piè il terreno vicino al
salice, col becco, in cerchio a esso, essi
grani piantò. Li quali, in brieve tempo, crescendo,
cominciò, collo accrescimento e aprimento
de’ sua rami, a occupare tutti i rami
del salice, e colle sue gran foglie a torle la
bellezza del sole e del cielo. E, non bastando
tanto male — seguendo [venute in seguito, nate e cresciute] le zucche — cominciò,
per disconcio peso, a tirare le cime
de’ teneri rami inver la terra, con istrane
torture e disagio di quelli. Allora scotendosi
e indarno crollandosi, per fare da sè

esse zucche cadere, e indarno vaneggiando
alquanti giorni in simile inganno, perchè la
bona e forte collegazione [l’avviticchiarsi degli steli della zucca al salice] tal pensieri negava,
vedendo passare il vento, a quello
raccomandandosi, e quello soffiò forte. Allora
s’aperse il vecchio e vòto gambo del
salice in due parti, insino alle sue radici, e,
caduto in due parti, indarno pianse sè medesimo,
e conobbe, che era nato per non
aver mai bene.


XXVII. — L’AQUILA.


Volendo l’aquila schernire il gufo, rimase
coll’ali impaniate, e fu dall’omo presa
e morta.


XXVIII. — IL RAGNO.


Il ragno, volendo pigliare la mosca con
sue false reti, fu sopra quelle dal calabrone
crudelmente morto.


XXIX. — IL GRANCHIO.


Il granchio, stando sotto il sasso per pigliar
i pesci, che sotto a quello entravano, venne la
piena con rovinoso precipitamento di sassi,
e, col loro rotolare, si fracellò tal granchio






XXX. — L’ASINO E IL GHIACCIO.


Addormentatosi l’asino sopra il diaccio
d’un profondo lago, il suo calore dissolvè
esso diaccio, e l’asino sott’acqua, a mal suo
danno, si destò, e subito annegò.


XXXI. — LA FORMICA E IL CHICCO DI GRANO.


La formica, trovato un grano di miglio,
il grano, sentendosi preso da quella, gridò: — Se
mi fai tanto piacere di lasciarmi fruire
il mio desiderio del nascere, io ti renderò
cento me medesimi. — E così fu fatto.


XXXII. — L’OSTRICA, IL RATTO E LA GATTA.


Sendo l’ostrica, insieme colli altri pesci
in casa del pescatore scaricata vicino al
mare, pregò il ratto, che al mare la conduca;
e ’l ratto, fatto disegno di mangiarla, la
fa aprire; e mordendola, questa li serra
la testa e sì lo ferma: viene la gatta e
l’uccide.


XXXIII. — IL FALCONE E L’ANITRA.


Il falcone, non potendo sopportare con
pazienzia il nascondere che fa l’anitra, fuggendosele
dinanzi e entrando sotto acqua:
volle, come quella, sott’acqua seguitare, e,

bagnatosi le ponne, rimase in essa acqua:
o l’anitra levatasi in aria, schernía il falcone,
che annegava.


XXXIV. — L’OSTRICA E IL GRANCHIO.[29]


Ostrica. Questa, quando la luna è piena,
s’apre tutta, e, quando il granchio la vede,
dentro le getta qualche sasso o festuca: e
questa non si può risserrare, ond’è cibo
d’esso granchio. Così fa chi apre la bocca
a dire il suo segreto, che si fa preda dello
indiscreto auditore.


XXXV. — I TORDI E LA CIVETTA.


I tordi si rallegrarono forte, vedendo che
l’omo prese la civetta e le tolse la libertà,
quella legando con forti legami ai sua piedi.
La qual civetta fu poi, mediante il vischio,
causa non di far perdere la libertà ai tordi,
ma la loro propria vita.



Detta per quelle terre, che si rallegran
di vedere perdere la libertà ai loro maggiori,
mediante i quali poi perdano il soccorso
e rimangono legati in potenza del
loro nemico, lasciando la libertà e spesse
volte la vita.






XXXVI. — LA SCIMMIA E L’UCCELLETTO.


Trovando la scimmia uno nido di piccioli
uccelli, tutta allegra appressatasi a quelli,
i quali essendo già da volare, ne potè solo
pigliare il minore. Essendo piena d’allegrezza,
con esso in mano se n’andò al suo
ricetto; e, cominciato a considerare questo
uccelletto, lo cominciò a baciare; e, per lo
isviscerato amore, tanto lo baciò e rivolse
o strinse, ch’ella gli tolse la vita. È detta
per quelli, che, per non gastigare i figlioli,
capitano male.


XXXVII. — IL CANE E LA PULCE.


Dormendo il cane sopra la pelle d’un
castrone, una delle sue pulci, sentendo l’odore
della unta lana, giudicò quello dovessi
essere loco di miglior vita e più sicura
da’ denti e unghia del cane, che pascersi del
cane; e sanza altri pensieri, abbandonò il
cane. E, entrata infra la folta lana, cominciò
con somma fatica a volere trapassare
alle radici de’ peli: la quale impresa, dopo
molto sudore, trovò esser vana, perchè tali
peli erano tanto spessi, che quasi si toccavano,
e non v’era spazio, dove la pulce potesse
saggiare tal pelle. Onde, dopo lungo

travaglio e fatica, cominciò a volere ritornare
al suo cane; il quale essendo già partito,
fu costretta, dopo lungo pentimento,
amari pianti, a morirsi di fame.


XXXVIII. — IL TOPO, LA DONNOLA
E IL GATTO.


Stando il topo assediato in una piccola
sua abitazione dalla donnola, la quale con
continua vigilanzia attendea alla sua disfazione [distruzione, morte],
e, per uno piccolo spiraculo, riguardava
il suo gran periculo. — Infrattanto
venne la gatta, e subito prese essa donnola,
e immediate l’ebbe divorata. Allora il ratto,
fatto sagrificio a Giove d’alquante sue nocciole,
ringraziò sommamente la sua deità;
e uscito fori della sua buca a possedere la
già persa libertà, de la quale subito, insieme
colla vita, fu, dalle feroci unghia e denti
della gatta, privato.


XXXIX. — IL RAGNO E IL GRAPPOLO D’UVA.


Il ragno, stando infra l’uve, pigliava le
mosche, che in su tali uve si pascevano:
venne la vendemmia e fu pestato, il ragno
insieme coll’uve.






XL. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


Trovato il ragno uno grappolo d’uva, il
quale per la sua dolcezza era molto visitato
da ape e diverse qualità di mosche, li parve
avere trovato loco molto comodo al suo
inganno. E calatosi giù per lo suo sottile
filo, e entrato nella nova abitazione, lì ogni
giorno, facendosi alli spiraculi fatti dalli
intervalli de’ grani dell’uva, assaltava, come
ladrone, i miseri animali, che da lui non
si guardavano. E passati alquanti giorni, il
vendemmiatore, còlta essa uva e messa con
l’altre, insieme con quelle fu pigiato. E così
l’uva fu laccio e inganno dello ingannatore
ragno, come delle ingannate mosche.


XLI. — TRACCIA.


Favola della lingua morsa dai denti.


XLII. — IL VILLANO E LA VITE.


Vedendo il villano la utilità, che resultava
dalla vite, le dette molti sostentaculi
da sostenerla in alto; e, preso il frutto, levò
le pertiche, e quella lasciò cadere, facendo
foco de’ sua sostentaculi.






XLIII. — LEGGENDA DEL VINO
E DI MAOMETTO.[30]


Trovandosi il vino, il divino licore dell’uva,
in una aurea e ricca tazza, sopra la
tavola di Maumetto, e montato in gloria di
tanto onore, subito fu assaltato da una contraria
cogitazione, dicendo a sè medesimo: — Che
fo io? di che mi rallegro io? Non
m’avvedo essere vicino alla mia morte e
lasciare l’aurea abitazione della tazza, e entrare
nelle brutte e fetide caverne del corpo
umano, e lì trasmutarmi di odorifero e suave
licore in brutta e trista orina? E non bastando
tanto male, ch’io ancora debba sì
lungamente giacere ne’ brutti ricettacoli
coll’altra fetida e corrotta materia uscita
dalle umane interiora? — Gridò inverso il
cielo, chiedendo vendetta di tanto danno, e
che si ponesse ormai fine a tanto dispregio;
che, poichè quello paese producea le più
belle e migliori uve di tutto l’altro mondo,
che il meno elle non fussino in vino
condotte. Allora Giove fece che il vino beuto
da Maumetto elevò l’anima sua inverso il
celebro [cerebro, cervello], che lo fece matto, e partorì tanti

errori, che, tornato in sè, fece legge che
nessuno asiatico besse vino. E fu lasciato
poi libere le viti co’ sua frutti.




(in margine)



Già il vino, entrato nello stomaco, comincia
a bollire e sgonfiare; già l’anima di
quello comincia abbandonare il corpo; già si
volta inverso il cielo, trova il celebro, cagione
della divisione dal suo corpo; già lo comincia
a contaminare e farlo furiare a modo
di matto; già fa irriparabili errori, ammazzando
i sua amici.




XLIV. — TRACCIA.


Il vino, consumato da esso ubriaco, esso
vino col bevitore si vendica.


XLV. — LE FIAMME E LA CALDAIA.
(Frammento.)


Un poco di foco, che, in un piccolo carbone,
in fra la tiepida cenere rimaso era,
del poco omore, che in esso restava, carestiosamente
e poveramente sè medesimo
notría. Quando, la ministra della cucina, per
usare con quello l’ordinario suo cibario offizio,
quivi apparve, e, poste le legne nel
focolare — e, col solfanello già resuscitato
d’esso, già quasi per morto, una piccola

fiammella e, infra le ordinate legne quella
appresa e, posta di sopra la caldaia — sanz’altro
sospetto, di lì sicuramente si parte.



Allora, rallegratosi il foco delle sopra sè
poste secche legne, comincia a elevarsi:
cacciando l’aria delli intervalli d’esse legne,
in fra quelli con ischerzevole e giocoso
transito, sè stesso tesseva.



Cominciato a spirare fori dell’intervalli
delle legne, di quelli a sè stesso dilettevoli
finestre fatto avea; e, cacciate fori di rilucenti
e rutilanti fiammelle, subito discaccia
le oscure tenebre della serrata cucina; e
con gaudio, le fiamme già cresciute, scherzavano
coll’aria d’esse circundatrice e con
dolce mormorio cantando, creava soave sonito....



Rallegrandosi il foco delle secche legne,
che nel focolare trovato avea, e in quelle appresosi,
con quelle comincia a scherzare tessendole
in sue piccole fiammelle, e ora qua
ora là, per li intervalli, che in fra le legne
si trova, traeva.



E, scorrendo in fra quelle con festevole,
giocoso transito, cominciò a spirare, e fra
li intervalli delle superiori legne apparía,
facendo di quelli a sè dilettevoli finestre
ora qua, ora là.







Vedutosi già fortemente essere sopra
delle legne cresciuto e fatto assai grande,
cominciò a levare il mansueto e tranquillo
animo in gonfiata e insopportabile superbia,
facendo quasi a sè credere tirare tutto
il superiore elemento [l’elemento del foco] sopra le poche legne.



E cominciato a sbuffare, e, empiendo di
scoppi e di scintillanti sfavillamenti tutto
il circostante focolare, già le fiamme, fatte
grosse, unitamente si drizzavano inverso
l’aria.... quando le fiamme più altere, percosser
nel fondo della superiore caldara.


XLVI. — LO SPECCHIO E LA REGINA.
(Frammento.)


Lo specchio si gloria forte tenendo dentro
a sè specchiata la regina, e partita
quella lo specchio rimase in le....







LE ALLEGORIE.








I. — AMORE DI VIRTÙ.[31]




Calendrino [La calandra] è uno uccello, il quale si dice,
che essendo esso portato dinanzi a uno infermo,
che se ’l detto infermo deve morire,
questo uccello li volta lato, sta per lo contrario
e mai lo riguarda; e, se esso infermo
deve iscampare, questo uccello mai l’abbandona
di vista, anzi è causa di levarli ogni
malattia.



Similmente, l’amore di virtù non guarda
mai cosa vile, nè trista, anzi dimora sempre
in cose oneste e virtuose, e ripatria sempre
in cor gentile, a similitudine degli uccelli
nelle verdi selve sopra i fioriti rami; esso
dimostra più esso amore nelle avversità che
nelle prosperità, facendo come lume, che più
risplende, dove trova più tenebroso sito.






II. — INVIDIA.[32]


Del nibbio si legge che, quando esso vede
i suoi figlioli nel nido esser di troppa grassezza,
che egli gli becca loro le coste, e tiengli
sanza mangiare.


III. — ALLEGREZZA.[33]


L’allegrezza è appropriata al gallo, che
d’ogni piccola cosa si rallegra, e canta, con
vari e scherzanti movimenti.


IV. — TRISTEZZA.[34]


La tristezza s’assomiglia al corvo, il quale,
quando vede i sua nati figlioli essere bianchi,
per lo grande dolore si parte, con tristo
rammarichío gli abbandona, e non gli pasce,
insino che non gli vede alquante poche
penne nere.


V. — PACE.[35]


Del castoro si legge che, quando è perseguitato,
conoscendo essere per la virtù
de’ sua medicinali testiculi, esso, non potendo
più fuggire, si ferma, e, per avere
pace coi cacciatori, coi sua taglienti denti
si spicca i testiculi, e li lascia a’ sua nimici.






VI. — IRA.[36]


Dell’orso si dice che, quando va alle case
delle ave [api, come al n. XVI] per tôrre loro il mele, esse ave
lo cominciano a pungere, onde lui lascia il
mele e corre alla vendetta; e, volendosi con
tutte quelle che lo mordano vendicare, con
nessuna si vendica, in modo che la sua vita
si converte in rabbia, e gittatosi in terra,
con le mani e co’ piedi innaspando, indarno
da quelle si difende.


VII. — MISERICORDIA OVER GRATITUDINE.[37]


La virtù della gratitudine si dice essere più
nelli uccelli detti upica [úpupa], i quali, conoscendo
il benefizio della ricevuta vita e nutrimento
dal padre e dalla lor madre, quando li vedano
vecchi, fanno loro uno nido, e li covano, e li
nutriscano, e cavan loro col becco le vecchie
e triste penne, e con certe erbe li rendano
la vista, in modo che ritornano in prospertà.


VIII. — AVARIZIA.[38]


Il rospo si pasce di terra, e sempre sta
macro, perchè non si sazia: tanto è ’l timore,
che essa terra non li manchi.






IX. — INGRATITUDINE.[39]


I colombi sono assomigliati alla ingratitudine;
imperocchè, quando sono in età che
non abbino più bisogno d’essere cibati, cominciano
a combattere col padre, e non finisce
essa pugna, infino a tanto che caccia il
padre, e tolli la mogliera [e gli toglie la moglie], facendosela sua.


X. — CRUDELTÀ.[40]


Il basalisco [basilisco] è di tanta crudeltà che, quando
con la sua venenosa vista non po’ occidere
li animali, si volta all’erbe e le piante,
e, fermato in quelle la sua vista, le fa seccare.


XI. — LIBERALITÀ.[41]


Dell’aquila si dice che non ha mai sì
gran fame, che non lasci parte della sua
preda a quelli uccelli, che le son dintorno;
i quali, non potendosi per sè pascere, è necessario
che sieno corteggiatori d’essa aquila,
perchè in tal modo si cibano.


XII. — CORREZIONE.[42]


Quando il lupo va assentito [va cautamente] a qualche
stallo di bestiame, e che, per caso, esso ponga

il piede in fallo, in modo facci strepito, egli
si morde il piè, por correggere tale errore.


XIII. — LUSINGHE OVER SOIE [adulazioni].[43]


La serena sì dolcemente canta, che addormenta
i marinari, e essa monta sopra i
navili, e occide li addormentati marinari.


XIV. — PRUDENZA.[44]


La formica, per naturale consiglio, provvede
la state per lo verno, uccidendo le raccolte
semenza, perchè non rinascino; e di
quelle al tempo si pascono.


XV. — PAZZIA.[45]


Il bo’ [bove, toro] salvatico, avendo in odio il colore
rosso, i cacciatori vestan di rosso il pedal
d’una pianta, e esso bo’ corre a quella, e con
gran furia v’inchioda le corna, onde i cacciatori
l’occidano.


XVI. — GIUSTIZIA.[46]


E’ si può assimigliare la virtù de la justizia
allo re delle ave; il quale ordina e dispone
ogni cosa con ragione: imperocchè alcune ave
sono ordinate andare per fiori, altre ordinate

a lavorare, altre a combattere colle vespe, altre
a levare le sporcizie, altre a compagnare
e corteggiare lo re; e, quando è vecchio e sanza
ali, esse lo portano, e, se ivi una manca di
suo offizio, sanza alcuna remissione è punita,


XVII. — VERITÀ.[47]


Benchè le pernici rubino l’ova l’una all’altra,
non di meno i figlioli, nati d’esse ova,
sempre ritornano alla lor vera madre.


XVIII. — FEDELTÀ OVER LIALTÀ.[48]


Le gru son tanto fedeli e leali al loro re,
che la notte, quando lui dorme, alcune vanno
dintorno al prato per guardare da lunga,
altre ne stanno da presso; e tengano uno
sasso ciascuna in piè, acciò che, se ’l sonno
le vincessi, essa pietra cadrebbe, e farebbe
tal romore, che si ridesterebbono; e altre
vi sono, che ’nsieme intorno al re dormano,
e ciò fanno, ogni notte scambiandosi, a ciò
che ’l loro re non venga ’mancare.


XIX. — FALSITÀ.[49]


La volpe, quando vede alcuna torma di
gazze o taccole [specie di cornacchia] o simili uccelli, subito si

gitta in terra in modo, con la bocca aperta,
che par morta, e essi uccelli le voglian beccare
la lingua, e essa gli piglia la testa.


XX. — BUGIA.[50]


La talpa ha li occhi molto piccioli, e sempre
sta sotto terra, e tanto vive, quanto essa
sta occulta, e, come viene alla luce, subito
more, perchè si fa nota così la bugía.


XXI. — TIMORE OVER VILTÀ.[51]


La lepre sempre teme, e le foglie, che
caggiano dalle piante per autunno, sempre
la tengano in timore e, ’l più delle volte,
in fuga.


XXII. — MAGNANIMITÀ.[52]


Il falcone non preda mai, se non l’uccelli
grossi, e prima si lascierebbe morire, che si
cibassi de’ piccioli, e che mangiasse carne
fetida.


XXIII. — VANAGLORIA.[53]


In questo vizio, si legge del pagone esserli
più che altro animale sottoposto, perchè
sempre contempla in nella bellezza della
sua coda, quella allargando in forma di rota,
e col suo grido trae a sè la vista de’ circustanti

animali. E questo è l’ultimo vizio, che
si possa vincere.


XXIV. — CONSTANZA.[54]


Alla constanza s’assimiglia la fenice; la
quale, intendendo per natura la sua rennovazione,
è costante a sostener le cocenti fiamme,
le quali la consumano, e poi di novo rinasce.


XXV. — INCONSTANZA.[55]


Il rondone si mette per la inconstanza;
il quale sempre sta in moto, per non sopportare
alcuno minimo disagio.


XXVI. — TEMPERANZA.[56]


Il cammello è il più lussurioso animale che
sia, e andrebbe mille miglia dirieto a una cammella,
e, se usassi continuo con la madre o sorelle,
mai le tocca, tanto si sa ben temperare.


XXVII. — INTEMPERANZA.[57]


L’alicorno overo unicorno, per la sua intemperanza
a non sapersi vincere, per lo diletto
che ha delle donzelle, dimentica la sua
ferocità e salvatichezza; ponendo da canto
ogni sospetto va alla sedente donzella, e se
le addormenta in grembo; e i cacciatori in
tal modo lo pigliano.






XXVIII. — UMILTÀ.[58]


Dell’umiltà si vede somma sperienza nello
agnello; il quale si sottomette a ogni animale,
e, quando per cibo son dati alli ’ncarcerati
leoni, a quelli si sottomettono, come
alla propria madre, in modo che, spesse volte,
s’è visto i leoni non li volere occidere.


XXIX. — SUPERBIA.[59]


Il falcone, per la sua alterigia e superbia,
vole signoreggiare e sopraffare tutti li altri
uccelli, che son di rapina, e sen’ desidera
essere solo; e spesse volte s’è veduto il falcone
assaltare l’aquila, regina delli uccelli.


XXX. — ASTINENZA.[60]


Il salvatico asino, quando va alla fonte
per bere e truova l’acqua intorbidata, non
arà mai sì gran sete, che non s’astenga di
bere, e aspetti ch’essa acqua si rischiari.


XXXI. — GOLA.[61]


Il voltore [l’avoltoio] è tanto sottoposto alla gola,
che andrebbe mille miglia per mangiare d’una
carogna; e per questo seguita (li eserciti).






XXXII. — CASTITÀ.[62]


La tortora non fa mai fallo al suo compagno,
e, se l’uno more, l’altro osserva perpetua
castità, e non si posa mai su ramo
verde, e non bee mai acqua chiara.


XXXIII. — LUSSURIA.[63]


Il palpistrello [pipistrello, come al n. LXIII], per la sua isfrenata lussuria,
non osserva alcuno universale modo [regolare modo, costante]
di lussuria, anzi maschio con maschio, femmina
con femmina, sì come a caso si trovano,
insieme usano il lor coito.


XXXIV. — MODERANZA.[64]


L’ermellino, per la sua moderanza, non
mangia se non una sola volta il dì, e prima
si lascia pigliare a’ cacciatori che voler fuggire
nella infangata tana — per non maculare
la sua gentilezza.


XXXV. — AQUILA.[65]


L’aquila, quando è vecchia, vola tanto in
alto che abbrucia le sue penne, e natura consente
che si rinnovi in gioventù, cadendo
nella poca acqua. E, se i sua nati non po’ [possono]

sostener la vista del sole, non li pasce. Nessuno
uccel, che non vole morire, non s’accosti
al suo nido! Gli animali che forte la
temano! Ma essa a lor non noce [Sott.: senza che sia provocata]: sempre
lascia rimanente della sua preda.


XXXVI. — LUMERPA [uccello favoloso]. FAMA.[66]


Questa nasce nell’Asia Maggiore, e splende
sì forte che toglie le sue ombre, e morendo
non perde esso lume, e mai li cade più le
penne, e la penna, che si spicca, più non luce.


XXXVII. — PELLICANO.[67]


Questo porta grande amore a’ sua nati, e,
trovando quelli nel nido morti dal serpente,
si punge a riscontro al core, e, col suo piovente
sangue bagnandoli, li torna in vita.


XXXVIII. — SALAMANDRA.[68]


La salamandra nel foco raffina la sua scorza.
Per la virtù [detto per la virtù, simbolo della virtù]: questa non ha membra
passive [non patisce, non soffre], e non si prende la cura d’altro
cibo che di foco, e spesso in quello rinnova
la sua scorza.






XXXIX. — CAMALEON [camaleonte]. [69]


Questo vive d’aria, e in quella s’assubietta
tutti li uccelli; e, per istare più salvo,
vola sopra le nube, e trova aria tanto
sottile, che non po’ sostenere uccello, che lo
seguiti.



A questa altezza non va se non a chi
da’ cieli è dato, cioè dove vola il camaleone.


XL. — ALEPO PESCE.[70]


Alepo non vive fori dell’acqua.


XLI. — STRUZZO.[71]


Questo converte il ferro in suo nutrimento;
cova l’ova colla vista. Per l’arme [detto per l’armi, simbolo delle armi],
nutrimento de’ capitani.


XLII. — CIGNO.[72]


Cigno è candido, sanza alcuna macchia
e dolcemente canta nel morire; il qual canto
termina la vita.


XLIII. — CICOGNA.[73]


Questa, bevendo la salsa acqua, caccia da
sè il male; se truova la compagna in fallo,

l’abbandona, e, quando è vecchia, i sua figlioli
la covano e pascano, in fin che more.


XLIV. — CICALA.[74]


Questa col suo canto fa tacere il cucco [cuculo];
more nell’olio e rinasce nell’aceto; canta
per li ardenti caldi.


XLV. — BASALISCO.[75]


Crudeltà. Questo è fuggito da tutti i serpenti,
la donnola, per lo mezzo della ruta,
combatte con esso, e sì l’uccide.


XLVI. — L’ASPIDO, STA PER LA VIRTÙ.


Questo porta ne’ denti la subita morte, e,
per non sentire l’incanti, colla coda si stóppa
li orecchi.


XLVII. — DRAGO.[76]


Questo lega le gambe al liofante, e quel
li cade adosso, e l’uno e l’altro more. E, morendo,
fa sua vendetta.


XLVIII. — VIPERA.[77]


Quest’ha nel suo [ha di proprio, di particolare], ch’apre bocca, e nel fine
strigne’ denti, e ammazza il marito; poi i

figlioli, in corpo cresciuti, straccian il ventre,
e occidano la madre.


XLIX. — SCORPIONE.[78]


La sciliva sputa a digiuno sopra dello
scorpione, l’occide; a similitudine dell’astinenza
della gola, che tolle via e occide le
malattie, che da essa gola dipendano, e apre
la strada alle virtù.


L. — COCODRILLO, IPOCRESIA.[79]


Questo animale piglia l’omo, e subito l’uccide.
Poi che l’ha morto, con lamentevole voce
e molte lacrime, lo piange, e, finito il lamento,
crudelmente lo divora. Così fa l’ipocrito, che,
per ogni più lieve cosa, s’empie il viso di lagrime,
mostrando un cor di tigre, e rallegrasi
in cor dell’altrui male, con pietoso volto.


LI. — BOTTA [rospo].[80]


La botta fugge la luce del sole, e, se pure
per forza è tenuta, sgonfia tanto che s’asconde
la testa in basso, e privasi d’essi razzi. Così
fa chi è nimico della chiara e lucente virtù,
che non po’, se non con insgonfiato animo,
forzatamente starle davanti.






LII. — BRUCO, DELLA VIRTÙ IN GENERALE.[81]


Il bruco [Sott.: simboleggia la virtù], che, mediante l’esercitato studio
di tessere con mirabile artifizio e sottile
lavoro intorno a sè la nova abitazione, esce
poi fori di quella colle dipinte e belle ali,
con quelle lanciandosi in verso il cielo.


LIII. — RAGNO.[82]


Il ragno partorisce fori di sè l’artificiosa
e maestrevole tela, la quale gli rende, per
benefizio, la presa preda.


LIV. — LEONE.[83]


Questo animale col suo tonante grido desta
i sua figlioli, dopo il terzo giorno nati,
aprendo a quelli tutti l’indormentati sensi:
e tutte le fiere, che nella selva sono, fuggano.



Puossi assimigliare a’ figlioli della virtù,
che, mediante il grido delle laude, si svegliano,
e crescano li studi onorevoli, che sempre
più gl’innalzan, e tutti i tristi a esso grido
fuggano, cessandosi [allontanandosi] dai virtuosi.



Ancora, il leone copre le sue pedate, perchè
non s’intenda il suo viaggio per i nimici.
Questo sta bene ai capitani a celare

i segreti del suo animo, acciò che’ nimici non
cognoscano i sua tratti [le sue astuzie; i suoi disegni].


LV. — TARANTA [tarantola].[84]


Il morso della taranta mantiene l’omo
nel suo proponimento, cioè in quello che
pensava, quando fu morso.


LVI. — DUCO O CIVETTA.[85]


Queste castigano i loro schermidori, privandoli
di vita, che così ha ordinato natura,
perchè si cibino.


LVII. — LEOFANTE.[86]


Il grande elefante ha, per natura, quel
che raro negli omini si truova, cioè probità,
prudenza, equità e osservanza in religione.
Imperocchè, quando la luna si rinnova, questi
vanno ai fiumi e, quivi purgandosi, solennemente
si lavano, e così, salutato il pianeta,
si ritornano alle selve. E, quando sono ammalati,
stando supini, gittano l’erbe verso
il cielo, quasi come se sacrificare volessino.



Sotterra li denti, quando per vecchiezza
gli caggiano; de’ sua denti, l’uno adopra a
cavare le radici per cibarsi, all’altro conserva

la punta per combattere. Quando sono
superati da’ cacciatori e che la stanchezza
gli vince, percotesi li denti l’elefante e,
quelli trattosi, con essi si ricomprano.



Sono clementi e conoscano i pericoli: e,
se esso trova l’omo solo e smarrito, piacevolmente
lo rimette sulla perduta strada;
se truova le pedate dell’omo, prima che veda
l’omo, esso teme tradimento, onde si ferma
e soffia, mostrandola all’altri elefanti, e fanno
schiera, e vanno assentitamente [cautamente].



Questi vanno sempre a schiere, e ’l più
vecchio va innanzi, e ’l secondo d’età resta
l’ultimo, e così chiudono la schiera. Temano
vergogna: non usano il loro coito, se non
di notte di nascosto, e non tornano, dopo il
coito, alli armenti, se prima non si lavano
nel fiume; non combattono ma’ femmine, come
gli altri animali. È di tanto clemente, che
mal volentieri, per natura, non noce ai men
possenti di sè, e, scontrandosi nella mandria
e greggi delle pecore, colla sua mano le pone
da parte per non le pestare co’ piedi, nè mai
noce, se non sono provocati. Quando son caduti
nella fossa, gli altri con rami, terra e
sassi riempiano la fossa, in modo alzano il

fondo, ch’esso facilmente riman libero. Temano
forte lo stridere de’ porci, e fuggan
indirieto, e non fa manco danno poi co’ piedi
a’ sua che a’ nimici. Dilettansi de’ fiumi, e
sempre vanno vagabondi intorno a quegli,
e per lo gran peso non possan notare; divorano
le pietre, i tronchi degli alberi son loro
gratissimo cibo, hanno in odio i ratti; le
mosche si dilettano del suo odore e, posandosele
adosso, quello arrappa [Qui: aggrinza, increspa] la pelle e, fra
le pieghe strette, l’uccide.



Quando passano i fiumi, mandano i figlioli
diverso il calar dell’acqua, e, stando loro inverso
l’erta, rompono l’unito corso dell’acqua,
a ciò che ’l corso non li menasse via.



Il drago se li getta sotto il corpo, colla
coda l’annoda le gambe, e coll’ali e colle
branche li cigne le coste, e co’ denti lo scanna,
e ’l liofante li cade adosso, e il drago
schioppa e così, colla sua morte, del nemico
si vendica.


LVIII. — IL DRAGONE.[87]


Questi s’accompagnan insieme, e si tessano
a uso di ratiti [Plinio: cratium modo, a uso di graticci], e, colla testa levata,
passano i paduli, e notano, dove trovan migliore

pastura, e, se così non si unissin, annegherebbono.
Così fa unione.


LIX. — SERPENTE.[88]


Il serpente, grandissimo animale, quando
vede alcuno uccello per l’aria, tira a sè sì
forte il fiato, che si tira gli uccelli in bocca.
Marco Regulo, consulo dello esercito romano,
fu col suo esercito da un simile animale assalito
e quasi rotto. Il quale animale, essendo
morto per una macchina murale, fu misurato
125 piedi, cioè 64 braccia e ½: avanzava
colla testa tutte le piante d’una selva.


LX. — BOA.[89]


Questa è gran biscia, la quale con sè medesima
s’aggrappa alle gambe della vacca,
in modo non si mova, poi la tetta, in modo
che quasi la dissecca. Di questa spezie, a
tempo di Claudio imperadore, sul monte Vaticano
ne fu morta una, che aveva un putto
intero in corpo, il quale avea tranghiottito.


LXI. — MACLI [Plinio: sorta di gran cervo (cervus alces)] PEL SONNO È GIUNTA.[90]


Questa bestia nasce in Iscandinavia isola,
ha forma di gran cavallo, se non che la gran

lunghezza dello collo e delli orecchi lo variano;
pasce l’erba allo ’ndirieto, perchè
ha sì lungo il labbro di sopra che, pascendo
innanzi, coprirebbe l’erba. Ha le gambe d’un
pezzo, per questo, quando vol dormire, s’appoggia
a uno albero, e i cacciatori, intendendo
il loco usato a dormire, segan quasi
tutta la pianta, e, quando questo poi vi s’appoggia
nel dormire, per lo sonno cade; i cacciatori
così lo pigliano, e ogni altro modo
di pigliarlo è vano, perchè è d’incredibile
velocità nel correre.


LXII. — BONASO [bisonte] NOCE COLLA FUGA.[91]


Questo nasce in Peonia, ha còllo con crini
simile al cavallo, in tutte l’altre parte è simile
al toro, salvo che le sue corna sono in
modo piegate indentro che non po’ cozzare,
e per questo non ha altro scampo che la
fuga, nella quale gitta sterco per ispazio di
400 braccia del suo corso — il quale, dove
tocca, abbrucia come foco.


LXIII. — PALPISTRELLO.[92]


Questo dov’è più luce, più si fa orbo, e,
come più guarda il sole, più s’accieca. Pel
vizio, che non po’ stare dov’è la virtù.






LXIV. — PERNICE.[93]


Questa si trasmuta di femmina in maschio,
e dimentica il primo sesso, e fura [ruba, rapisce] per
invidia l’ova all’altre, ma i nati seguitano
la vera madre.


LXV. — RONDINE.[94]


Questa co’ la celidonia [Sorta di pietra favolosa, che si dice trovarsi
in ventre alle rondini; come al n. LXXXVII] ’lumina i sua ciechi
nati.


LXVI. — ERMELLINO.[95]


Moderanza raffrena tutti i vizi. L’ermellino
prima vol morire che ’mbrattarsi.


LXVII. — LEONI, PARDI, PANTERE, TIGRI.


Queste tengano l’unghie nella guaina, e
mai le sfoderano, se non è adosso alla preda
o nemico.


LXVIII. — LEONESSA.[96]


Quando la leonessa difende i figlioli dalle
man de’ cacciatori, per non si spaventare
dalli spiedi, abbassa li occhi a terra, a ciò
che là, per sua fuga, i figli non sieno prigioni.






LXIX. — LEONE.[97]


Questo sì terribile animale niente teme
più che lo strepito delle vòte carrette e simile
il canto de’ galli; teme assai nel vederli
e con pauroso aspetto riguarda la sua cresta — e
forte invilisce quando ha coperto il
volto.


LXX. — PANTERE IN AFRICA.[98]


Questa ha forma di leonessa, ma è più
alta di gambe e più sottile e lunga e tutta
bianca e punteggiata di macchie nere, a modo
di rosette; di questa si dilectano tutti li animali
di vedere, e sempre le starebbon dintorno
se non fussi la terribilità del suo viso:
onde essa, questo conoscendo, asconde il viso,
e li animali circustanti s’assicurano e fannosi
vicini per meglio potere fruire [godere] tanta
bellezza, onde questa subito piglia il più
vicino e subito lo divora.


LXXI. — CAMMELLI.[99]


Quegli Battriani hanno due gobbi, gli
Arabi uno; sono veloci in battaglia e utilissimi
a portare le some. Questo animale

ha regola e misura osservantissima, perchè
non si move, se ha più carico che l’usato, e, se
fa più viaggio, fa il simile, subito si ferma,
onde lì bisogna a’ mercatanti alloggiare.


LXXII. — TIGRE.[100]


Questa nasce in Ircania, la quale è simile
alquanto alla pantera per le diverse macchie
della sua pelle, ed è animale di spaventevole
velocità. Il cacciatore, quando truova
i sua figli, li rapisce, subito ponendo specchi
nel loco donde li leva, e subito, sopra veloce
cavallo, si fugge. La pantera, tornando, trova
li specchi fermi in terra, ne’ quali, vedendo
sè, li pare vedere li sua figlioli, e, raspando
colle zampe, scopre lo ’nganno, onde, mediante
l’odore de’ figli, seguita il cacciatore,
e quando esso cacciatore vede la tigre, lascia
uno de’ figlioli, e questa lo piglia e portalo
al nido, e subito rigiugne sul cacciatore, e
fa ’l simile insino a tanto ch’esso monta in
barca.


LXXIII. — CATOPLEAS [Plinio: catoblepas, sorta di serpente].[101]


Questa nasce in Etiopia, vicino al fonto
Nigricapo, è animale non troppo grande e

pigro in tutte le membra, e ha ’l capo di tanta
grandezza che malagevolmente lo porta, in
modo che sempre sta chinato inverso la terra,
altremente sarebbe di somma peste alli
omini, perchè qualunque è veduto da’ sua
occhi subito more.


LXXIV. — BASILISCO.[102]


Questo nasce nella provincia Arenaica,
e non è maggiore che 12 dita, e ha in capo
una macchia bianca a similitudine di diadema;
col fischio caccia ogni serpente, a similitudine
di serpe, ma non si move con torture,
anzi ma ritto dal mezzo innanzi. Dicesi
che uno di questi, essendo morto con un aste
da uno che era a cavallo, che ’l suo veneno
discorrendo su per l’aste, non che l’omo,
ma il cavallo morì. Guasta le biade, e, non
solamente quelle che tocca, ma quelle dove
soffia; secca l’erbe, spezza i sassi.


LXXV. — DONNOLA OVER BELLOLA.[103]


Questa, trovando la tana del basilisco,
coll’odore della sua sparsa orina, l’occide:
l’odore della quale orina ancora, spesse volte,
essa donnola occide.






LXXVI. — CERASTE [Plinio: Altra sorta di serpente].[104]


Queste hanno quattro piccioli corni mobili,
onde, quando si vogliano cibare, nascondano
sotto le foglie tutta la persona, salvo
esse cornicina; le quali movendo, pare agli
uccelli quelli essere piccioli vermini, che
scherzino, onde subito si calano per beccarli,
e questa subito s’avviluppa loro in cerchio,
e sì li divora.


LXXVII. — AMFESIBENE.[105]


Questa ha due teste, l’una nel suo loco,
l’altra nella coda, come se non bastassi, che
da un solo loco gittassi il veneno.


LXXVIII. — IACULO [Plinio: serpe velenoso].[106]


Questa sta sopra le piante, e si lancia come
dardo, e passa attraverso le fiere, e l’uccide.


LXXIX. — ASPIDO.[107]


Il morso di questo animale non ha rimedio,
se non di subito tagliare le parti
morse. Questo sì pestifero animale ha tale
affezione nella sua compagna, che sempre
vanno accompagnati; che, se per disgrazia

l’uno di loro è morto, l’altro, con incredibile
velocità, seguita l’ucciditore; ed è tanto attento
e sollecito alla vendetta, che vince
ogni difficultà, passando ogni esercito. Solo
il suo nemico cerca offendere, e passa ogni
spazio, e non si può schifarlo, se non col passare
l’acque o con velocissima fuga. Ha li
occhi in dentro e grandi orecchi, e più lo
move l’audito che ’l vedere.


LXXX. — ICNEUMONE [Volg.: topo di Faraone].[108]


Questo animale è mortale nemico all’aspido
nasce in Egitto, e, quando vede presso
al suo sito alcuno aspido, subito corre alla
litta [Minutissima arena, che si suol trovare vicino
a’ fiumi o torrenti; come al n. LXXXIII] over fango del Nilo, e con quello tutto
s’infanga, e poi, risecco dal sole, di novo di
fango s’imbratta, e, così seccando l’un dopo
l’altro, si fa tre o quattro veste, a similitudine
di corazza; e di poi assalta l’aspido,
e ben contrasta con quello, in modo che, tolto
il tempo, se li caccia in gola e l’ammazza.


LXXXI. — COCODRILLO.[109]


Questo nasce nel Nilo, ha quattro piedi,
nuoce in terra e in acqua, nè altro terrestre

animale ai truova sanza lingua, che questo,
e solo morde movendo la mascella di sopra;
cresce insino in 40 piedi, è unghiato, armato
d corame, atto a ogni colpo, e ’l dì sta in
terra, e la notte in acqua. Questo, cibato di
pesci, s’addormenta sulla riva del Nilo colla
bocca aperta, e l’uccello detto trochilo [troglodites o reatino], piccolissimo
uccello, subito li corre alla bocca e,
saltatoli fra i denti, dentro e fora li va beccando
il rimaso cibo, e, così stuzzicandolo
con dilettevole voluttà, lo ’nvita aprire tutta
la bocca, e così s’addormenta. Questo veduto
dal eumone [icneumone, vedi n. LXXX], subito si li lancia in bocca e,
foratoli lo stomaco e le budella, finalmente
l’uccide.


LXXXII. — DELFINO.[110]


La natura ha dato tal cognizione alli animali
che, oltre al conoscere la loro comodità,
e’ conoscono la incomodità del nimico, onde
intende il delfino quanto vaglia il taglio dello
sue pinne, posteli sulla schiena, e quanto sia
tenera la pancia dei cocodrillo, onde nel lor
combattere si li caccia sotto, e tagliali la
pancia, e così l’uccide.







Il cocodrillo è terribile a chi fugge, e vilissimo
a chi lo caccia.


LXXXIII. — HIPPOTAMO [ippopotamo].[111]


Questo, quando si sente aggravatola cercando
le spine o, dove sia, i rimanenti de’ tagliati
canneti, e lì tanto frega una vena, che
la taglia e, cavato il sangue che li abbisogna,
colla litta s’infanga e risalda la piaga. Ha
forma quasi come cavallo, l’unghia fessa,
coda torta e denti di cinghiale, còllo con
crini, la pelle non si po’ passare se non si
bagna, pascesi di biade; ne’ campi entravi
allo ’ndirieto, acciò che pare ne sia uscito.


LXXXIV. — IBIS.[112]


Questo ha similitudine colla cicogna, e,
quando si sente ammalato, empie il gozzo
d’acqua, e col becco si fa un cristero [clistere].


LXXXV. — CERVI.[113]


Questo, quando si sente morso dal ragno
detto falange, mangia de’ granchi, e si libera
di tal veneno.






LXXXVI. — LUSERTE [lucertola].[114]


Questa, quando combatte colle serpe,
mangia la cicerbita [Linneo: sonchus oleraceus (pianta)], e son libere.


LXXXVII. — RONDINE.[115]


Questa rende il vedere alli inorbiti figlioli
col sugo della celidonia.


LXXXVIII. — BELLOLA.[116]


Questa, quando caccia ai ratti, mangia
prima della ruta.


LXXXIX. — CINGHIALE.[117]


Questo medica i sua mali mangiando della
edera.


XC. — SERPE.[118]


Questa, quando si vol rennovare, gitta il
vecchio scoglio [scoglia, la pelle che gitta ogni anno la serpe], comenciandosi dalla testa;
mutasi ’n un dì e una nocte.


XCI. — PANTERA.[119]


Questa, poi che le sono uscite le ’nteriora,
ancora combatte coi cani e cacciatori.






XCII. — CAMALEONE.[120]


Questo piglia sempre il colore della cosa,
dove si posa, onde, insieme colle frondi dove
si posano, spesso dalli elefanti son divorati.


XCIII. — CORBO [corvo].[121]


Questo, quando ha ucciso il camaleone,
si purga coll’alloro.


XCIV. — MAGNANIMITÀ.


Il falcone non piglia se non uccelli grossi,
e prima more che mangiare carne di non
bono odore.


XCV. — GRU.


Le gru, acciò che ’l loro re non perisca per
cattiva guardia, la notte li stanno dintorno
con pietre in piè.



Amor, timor e reverenza: questo scrivi
in tre sassi di gru.


XCVI. — CARDELLINO.


Il calderugio [cardellino] dà il tortomalio [titimalo, titimaglio, pianta del genere euforbia] a’ figlioli
ingabbiati. — Prima morte che perdere libertà!






XCVII. — DELL’ANTIVEDERE.


Il gallo non canta, se prima tre volte
non batte l’ali; il papagallo, nel mutarsi
pe’ rami, non mette i piè, dove non ha prima
messo il becco.


XCVIII. — PER BEN FARE.


Per il ramo della noce, — che solo è percosso
e battuto, quand’e’ ha condotto a perfezione
li sua frutti, — si dinota quelli, che,
mediante il fine delle loro famose opere, son
percossi dalla invidia per diversi modi.


XCIX. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


Per lo spino, insiditoli [innestatogli] sopra boni frutti,
significa quello, che per se non era disposto
a virtù, ma mediante l’aiuto del precettore
dà di sè utilissime virtù.


C. — DEL LINO.


Il lino è dedicato a morte e corruzione
de’ mortali: a morte pe’ lacciuoli delli uccelli,
animali e pesci; a corruzione per le
tele line dove s’involgano i morti, che si
sotterrano, i quali si corrompono in tali tele.

E ancora esso lino non si spicca dal suo festuco,
se esso non comincia a macerarsi o
corrompersi, e questo è quello col quale si
deve incoronare e ornare li uffizî funerali.


CI. — FRAMMENTO.


Per il pannolino, che si tien colla mano
nel corso dell’acqua corrente, nella quale
acqua il panno lascia tutte le sue brutture,
significa questo ec.







I PENSIERI.








PENSIERI SULLA SCIENZA.

I. — LA TEORIA E LA PRATICA.




Bisognati descrivere la teorica e poi la
pratica.


II. — DELL’ERROR DI QUELLI, CHE USANO
LA PRATICA SANZA SCIENZA.


Quelli, che s’innamoran di pratica sanza
scienza, son come ’l nocchiere, ch’entra in
navilio sanza timone o bussola, che mai ha
certezza dove si vada.



Sempre la pratica dev’esser edificata sopra
la bona teorica; della quale la Prospettiva
è guida e porta, e, sanza questa, nulla
si fa bene ne’ casi di pittura.


III. — PARAGONE DEL PRATICO.


Il pittore, che ritrae per pratica e giudizio
d’occhio, sanza ragione, è come lo specchio,

che in sè imita tutte le a sè contrapposte
cose, sanza cognizione d’esse.


IV. — PRECEDENZA DELLA TEORICA
ALLA PRATICA.


La scienza è il capitano, e la pratica sono
i soldati.


V. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


Studia prima la scienza, e poi seguita la
pratica, nata da essa scienza.


VI. — CONSIGLIO AL PITTORE.


E tu, pittore, che desideri la grandissima
pratica, hai da intendere, che, se tu non la
fai sopra bon fondamento delle cose naturali,
tu farai opere assai con poco onore e
men guadagno; e se la farai buona, l’opere
tue saranno molte e bone, con grand’onor
tuo e molta utilità.


VII. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


Dice qui l’avversario, che non vuole tanta
scienza, che gli basta la pratica del ritrarre
le cose naturali. Al quale si risponde, che
di nessuna cosa è, che più c’inganni, che
fidarsi del nostro giudicio, sanz’altra ragione,
come prova sempre la sperienza, nemica

degli Alchimisti, Negromanti e altri
semplici ingegni.


VIII. — SUL FATTO ANATOMICO
DELLO SVILUPPO GRANDE DEL CRANIO
NEL FANCIULLO.


La natura ci compone prima la grandezza
della casa dello intelletto [il cranio, la testa], che quella delli
spiriti vitali [il petto].


IX. — DIVERSITÀ DELLA TEORICA
DALLA PRATICA.


Dove la scienza de’ pesi è ingannata dalla
pratica.



La scienza de’ pesi è ingannata dalla sua
pratica, e, in molte parte, essa [Sott.: pratica] non s’accorda
con essa scienza, nè è possibile accordarla;
e questo nasce dalli poli delle bilancie,
mediante li quali di tali pesi si fa scienza,
li quali poli, appresso li antichi filosofi, furo
li poli posti di natura di linia matematica,
e in alcun loco in punti matematici, li quali
punti e linie sono incorporei: e la pratica
li pone corporei, perchè così comanda necessità,
volendo sostenere il peso d’esse bilancie,

insieme colli pesi [Sott.: che] sopra di lor si
giudicano.



Ho trovato essi antichi essersi ingannati
in esso giudizio de’ pesi, e questo inganno
è nato perchè in gran parte della loro scienza
hanno usati poli corporei, e in gran parte
poli matematici, cioè mentali, overo incorporei.[122]


X. — STERILITÀ DELLE SCIENZE
SENZA APPLICAZIONE PRATICA.


Tutte le scienze, che finiscono in parole,
hanno sì presto morte, come vita, eccetto
la sua parte manuale, cioè lo scrivere, ch’è
parte meccanica.


XI. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


Fuggi quello studio, del quale la resultante
opera muore insieme coll’operante
d’essa.


XII. — RICORDI DI LEONARDO.


Quando tu metti insieme la Scienza de’ moti
dell’acqua, ricordati di mettere, di sotto a
ciascuna proposizione, li sua giovamenti, a
ciò che tale scienza non sia inutile.






XIII. — LA DISTRIBUZIONE
DEI SUOI TRATTATI.


Da profondare un canale: fa questo nel
libro De’ giovamenti, e, nel provarli, allega
le proposizioni provate; e questo è il vero
ordine, perchè, se tu volessi mostrare il
giovamento a ogni proposizione, ti bisognerebbe
ancora fare novi strumenti per
provar tale utilità, e così confonderesti l’ordine
de’ quaranta libri, e così l’ordine delle
figurazioni; cioè avresti a mischiare pratica
con teorica, che sarebbe cosa confusa e interrotta.


XIV. — VALORE INTRINSECO DEL SAPERE.


L’acquisto di qualunque cognizione è
sempre utile allo intelletto, perchè potrà
scacciare da sè le cose inutili, e riservare
le buone. Perchè nessuna cosa si può amare
nè odiare, se prima non si ha cognizion di
quella.


XV. — NATURALE ISTINTO DELL’UOMO
AL SAPERE.


Naturalmente li omini boni desiderano
sapere.






XVI. — PIACERE, CHE NASCE
DALLA CONTEMPLAZIONE DELLA NATURA.


Alli ambiziosi, che non si contentano del
benefizio della vita, nè della bellezza del
mondo, è dato per penitenza che lor medesimi
strazino essa vita, e che non posseggano
la utilità e bellezza del mondo.


XVII. — LEONARDO CONTRO GLI SPREZZATOSI
DELLE SUE OPERE.[123]


So che molti diranno questa essere opra
inutile, e questi fieno quelli, de’ quali Deometro [Demetrio]
disse, non faceva conto più del vento,
il quale nella lor bocca causava le parole,
che del vento, ch’usciva dalla parte di sotto;
uomini quali hanno solamente desiderio di
corporal ricchezze, diletto, e interamente
privati di quello della sapienza, cibo e veramente
sicura ricchezza dell’anima: perchè
quant’è più degna l’anima che ’l corpo, tanto
più degne fien le ricchezze dell’anima, che
del corpo.



E spesso, quando vedo alcun di questi
pigliare essa opera in mano, dubito non sì,

come la scimmia, se ’l mettino al naso, e che
mi domandi s’è cosa mangiativa.


XVIII. — CONTRO GLI SPREZZATORI
DELLA SCIENZA.


Demetrio solea dire, non essere differenza
dalle parole e voce dell’imperiti ignoranti,
che sia da soni o strepiti causati dal ventre,
ripieno di superfluo vento. E questo non
sanza ragion dicea, imperocchè lui non reputava
esser differenza da qual parte costoro
mandassino fuora la voce, o da la parte inferiore
o da la bocca, che l’una e l’altra eran
di pari valimento e sustanzia.


XIX. — RIFLESSIONE SULLA STRUTTURA
DEL CORPO UMANO.


Non mi pare, che li omini grossi e di
tristi costumi e di poco discorso meritino
sì bello strumento, nè tanta varietà di macchinamenti,
quanto li omini speculativi e di
gran discorsi, ma solo un sacco dove si riceva
il cibo e donde esso esca; che, invero,
altro che un transito di cibo non son da essere
giudicati, perchè niente mi pare che essi
partecipino di spece umana, altro che la voce
e la figura; e tutto il resto è assai manco
che bestia.






XX. — CONTRO GLI UOMINI,
CHE MIRANO SOLO ALLA VITA MATERIALE.


Ecci alcuni, che non altramenti che transito
di cibo e aumentatori di sterco e riempitori
di destri [latrine] chiamarsi debbono; perchè
per loro non altro nel mondo, o pure alcuna
virtù in opera si mette, perchè di loro altro
che pieni destri non resta.


XXI. — I DUE CAMPI DELLA CONOSCENZA.


La cognizion del tempo preterito e del
sito della terra è ornamento e cibo delle
menti umane.


XXII. — IL SUPREMO BENE È IL SAPERE.[124]


Cornelio Celso: «Il sommo bene è la sapienza,
il sommo male è ’l dolore del corpo:
imperò che, essendo noi composti di due cose,
cioè d’anima e di corpo, delle quali la prima
è migliore, la peggiore è il corpo. La sapienza
è della miglior parte, il sommo male
è della peggior parte e pessima. Ottima cosa
è nell’animo la sapienza, così è pessima cosa
nel corpo il dolore. Adunque, sì come il sommo
male è ’l corporal doloro, così la sapienza

è dell’anima il sommo bene, cioè dell’uom
saggio, e niuna altra cosa è da a questa comparare.»


XXIII. — VALORE DEL SAPERE NELLA VITA.


Acquista cosa nella tua gioventù, che ristori
il danno della tua vecchiezza. E se tu
intendi la vecchiezza aver per suo cibo la sapienza,
adoprati in tal modo in gioventù, che
a tal vecchiezza non manchi il nutrimento.


XXIV. — GLORIFICAZIONE DELLA SCIENZA.


.... Manca la fama del ricco ’nsieme co’ la
sua vita, resta la fama del tesoro e non del
tesaurizzante: e molto maggior gloria è
quella della virtù de’ mortali, che quella
delli loro tesori.



Quanti imperatori e quanti principi sono
passati, che non ne resta alcuna memoria!
e solo cercarono li stati e ricchezze, per lassare
fama di loro.



Quanti furon quelli, che vissono in povertà
di denari, per arricchire di virtù! e
tanto è più riuscito tal desiderio al virtuoso,
ch’al ricco, quanto la virtù eccede la ricchezza.



Non vedi tu, ch’il tesoro per sè non lauda
il suo cumulatore, dopo la sua vita, come fa

la scienza? la quale sempre è testimonia e
tromba del suo creatore, perchè ella è figliola
di chi la genera, e non figliastra, come la
pecunia.


XXV. — COME PER TUTTI ’VIAGGI
SI PO’ IMPARARE.


Questa benigna natura ne provvede in
modo, che per tutto il mondo tu trovi dove
imitare.


XXVI. — L’INERZIA GUASTA LA SOTTILITÀ
DELL’INGEGNO.


Siccome il ferro s’arrugginisce sanza esercizio,
e l’acqua si putrefà, e nel freddo s’agghiaccia;
così l’ingegno, sanza esercizio, si
guasta.


XXVII. — LO STUDIO SENZA VOGLIA
NON DÀ ALCUN FRUTTO.


Siccome mangiare sanza voglia si converte
in fastidioso notrimento, così lo studio
sanza desiderio guasta la memoria, col non
ritenere cosa, ch’ella pigli.


XXVIII. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


Siccome il mangiare sanza voglia fia dannoso
alla salute, così lo studio sanza desiderio

guasta la memoria, e non ritien cosa,
ch’ella pigli.


XXLX. — PER GIUDICARE L’OPERA PROPRIA
BISOGNA RIGUARDARLA DOPO LUNGO INTERVALLO.


Sì come il corpo, con gran tardità fatta
nella lunghezza del suo moto contrario, torna
con più via, dà poi maggior colpo, — e quello,
che è di continui e brievi moti, son di piccola
valetudine; così lo studio su una medesima
materia, fatto con lunghi intervalli
di tempo, il giudizio s’è fatto più perfetto,
e meglio giudica il suo errore. E ’l simile
fa l’occhio del pittore col discostarsi dalla
sua pittura.


XXX. — ANTIQUITAS SÆCULI IUVENTUS
MUNDI.


La verità sola fu figliola del tempo.


XXXI. — GLORIFICAZIONE DELLA VERITÀ.


Ed è di tanto vilipendio la bugia, che
s’ella dicessi ben gran cose di Dio, ella to’ [toglie] di
grazia a sua deità; ed è di tanta eccellenza

la verità, che s’ella laudassi cose minime,
elle si fanno nobili.



Sanza dubbio, tal proporzione è dalla verità
alla bugia, qual’è da la luce alle tenebre;
ed è essa verità in sè di tanta eccellenzia,
che ancora ch’ella s’astenda sopra
umili e basse materie, sanza comparazione
ell’eccede le incertezze e bugie estese sopra
li magni e altissimi discorsi; perchè la mente
nostra, ancora ch’ell’abbia la bugia pe ’l
quinto elemento, non resta però che la verità
delle cose non sia di sommo notrimento
delli intelletti fini, ma non de’ vagabondi
ingegni. Ma tu che vivi di sogni, ti piace
più le ragion sofistiche e barerie de’ palari [frodi de’ giocatori di palla, sotterfugi]
nelle cose grandi e incerte, che delle certe
naturali e non di tanta altura!


XXXII. — CONSEGUENZA DELLE OPPOSIZIONI
ALLA VERITÀ.


L’impedimenti della verità si convertono
in penitenza.


XXXIII. — DEFINIZIONE DELLA SCIENZA.


Scienza è detto quel discorso mentale,
il quale ha origine da’ suoi ultimi principii,

(oltre) de’ quali in natura null’altra cosa si
può trovare, che sia parte d’essa scienza:
come nella quantità continua, cioè la scienza
di Geometria, la quale, cominciando dalla
superfizie de’ corpi, si trova avere origine
nella linea, termine di essa superfizie; e
in questo non restiamo soddisfatti, perchè
noi conosciamo la linea aver termine nel
punto, e il punto esser quello, del quale
null’altra cosa può essere minore.



Dunque il punto è il primo principio di
Geometria, e niuna altra cosa può essere nè
in natura, nè in mente umana, che possa
dar principio al punto. Perchè se tu dirai,
nel contatto fatto sopra una superfizie da
un’ultima acuità della punta de lo stile,
quello essere creazione del punto; questo
non è vero, ma diremo, questo tale contatto
essere una superfizie, che circonda il suo
mezzo, e in esso mezzo è la residenza del
punto. E tal punto non è della muteria di
essa superfizie, nè lui, nè tutti li punti dell’universo, [Sott.: che]
sono in potenza, ancorchè sieno
uniti — dato che si potessero unire — comporrebbono
parte alcuna d’una superfizie. E
dato, che tu ti immaginassi, un tutto essere

composto da mille punti, qui dividendo alcuna
parte da essa quantità de’ mille, si può
dire molto bene, che tal parte sia equale al
suo tutto; e questo si prova col zero, ovver
nulla, cioè la decima figura de la Aritmetica,
per la quale si figura un 0 per esso nullo,
il quale, posto dopo la unità, il farà dire dieci,
e, se porrai due dopo tale unità, dira’ cento,
e così infinitamente crescerà sempre dieci
volte il numero, dove esso s’aggiunga; e lui
in sè non vale altro, che nulla, e tutti li
nulli dell’universo sono eguali a un sol nulla,
in quanto alla loro sustanzia e valetudine.


XXXIV. — VALORE DELLE REGOLE
DATE DA LEONARDO AL PITTORE.


Queste regole sono da usare solamente
per ripruova delle figure: imperocchè ogni
omo, nella prima composizione, fa qualche
errore, e chi non li conosce non li racconcia;
onde tu, per conoscere li errori, riproverai
l’opera tua, e, dove trovi detti errori,
racconciali, e tieni a mente di mai più ricaderci.
Ma, se tu volessi adoperare le regole
nel comporre, non verresti mai a capo, e faresti
confusione nelle tue opere.



Queste regole fanno, che tu possiedi uno
libero e bono giudizio; imperochè ’l bono

giudizio nasce dal bene intendere, e il bene
intendere diriva da ragione tratta da bone
regole, e le bone regole sono figliole della
bona sperienza, comune madre di tutte le
scienze e arti.



Onde, avendo tu bene a monte i precetti
delle mie regole, potrai, solamente col racconcio
giudizio, giudicare e conoscere ogni
sproporzionata opera, così in prospettiva,
come in figure o altre cose.


XXXV. — LEGGE, CHE GOVERNA LO SVOLGIMENTO
STORICO DELLA PITTURA E DELLE
SCIENZE.


Come la pittura va d’età in età declinando
e perdendosi, quando i pittori non
hanno per autore, che la fatta pittura.



Il pittore avrà la sua pittura di poca eccellenza,
se quello piglia per autore l’altrui
pitture, ma s’egli imparerà dalle cose naturali,
farà bono frutto: come vedemo in
ne’ pittori dopo i Romani, i quali sempre
imitarono l’uno dall’altro, e di età in età
sempre mandaro detta arte in declinazione.
Dopo questi venne Giotti, fiorentino, il quale,
nato in monti soletari, abitati solo da capre
e simil bestie, questo, sendo volto dalla natura
a simile arte, cominciò a disegnare su

per li sassi li atti delle capre, de le quali
lui era guardatore; e così cominciò a fare
tutti li animali, che nel paese trovava: in
tal modo, che questo, dopo molto studio,
avanzò non che i maestri della sua età, ma
tutti quelli di molti secoli passati. Dopo questo
l’arte ricade, perchè tutti imitavano le
fatte pitture, e così di secolo in secolo andò
declinando, insino a tanto che Tomaso fiorentino,
scognominato Masaccio, mostrò con
opra perfetta, come quegli, che pigliavano
per autore altro che la natura, maestra
de’ maestri, s’affaticavano invano.



Così voglio dire di queste cose matematiche,
che quegli, che solamente studiano li
autori e non l’opre di natura, son per arte
nipoti, non figlioli d’essa natura, maestra
de’ boni autori. — Odi somma stoltizia di
quelli, i quali biasimano coloro che ’mparano
da la natura, lasciando stare li autori,
discepoli d’essa natura!


XXXVI. — CONTRO IL PRINCIPIO DI AUTORITÀ
NELLA SCIENZA.


Molti mi crederanno ragionevolmente potere
riprendere, allegando le mie prove esser
contro all’autorità d’alquanti omini di gran
reverenza, presso de’ loro inesperti judizî:

non considerando le mie cose essere nate
sotto la semplice e mera sperienza, la quale
è maestra vera.


XXXVII. — IL SEGUACE DELLA NATURA E IL
SEGUACE DELLA AUTORITÀ DEGLI SCRITTORI.


Se bene, come loro, non sapessi allegaro
gli autori, molto maggiore e più degna cosa
a legger è, allegando la sperienza, maestra
ai loro maestri. Costoro vanno sgonfiati e
pomposi, vestiti e ornati, non delle loro, ma
delle altrui fatiche, e le mie a me medesimo
non concedono; e se me inventore disprezzeranno,
quanto maggiormente loro, non inventori,
ma trombetti e recitatori delle altrui
opere, potranno essere biasimati.


XXXVIII. — SUPERIORITÀ DEGLI SCOPRITORI
DEL VERO SUI COMMENTATORI DELLE OPERE
ALTRUI.


È da essere giudicati, e non altrimenti
stimati li omini inventori e ’nterpreti tra la
natura e gli uomini, a comparazione de’ recitatori
e trombetti delle altrui opere, quant’è
dall’obbietto fori dello specchio alla similitudine
d’esso obbietto apparente nello
specchio, che l’uno per sè è qualche cosa,

e l’altro è niente. Gente poco obbligate alla
natura, perchè sono sol d’accidental [della parte caduca dell’uomo, la figura esteriore] vestiti,
e sanza il quale potrei accompagnarli in fra
li armenti delle bestie!


XXXIX. — CONTRO GLI UMANISTI.


So bene che per non essere io letterato,
che alcuno prosuntuoso gli parrà ragionevolmente
potermi biasimare, coll’allegare
io essere omo sanza lettere. Gente stolta!
Non sanno questi tali ch’io potrei, sì come
Mario rispose contro a’ patrizi romani, io sì
rispondere, dicendo: — quelli che dall’altrui
fatiche sè medesimi fanno ornati, le mie a
me medesimo non vogliano concedere?



Diranno, che per non avere io lettere,
non potere ben dire quello, di che voglio
trattare. Or non sanno questi che le mie
cose son più da esser tratte dalla sperienzia,
che d’altrui parole, la quale fu maestra
di chi ben scrisse, e così per maestra
la piglio, e quella in tutti i casi allegherò.


XL. — REVERENZA DI LEONARDO
PER GLI ANTICHI INVENTORI.


De’ cinque corpi regolari.[125] Contro alcuni
commentatori, che biasimano li antichi inventori,

donde nasceron le grammatiche e
le scienze, e fansi cavalieri contro alli morti
inventori, e, perchè essi non han trovato
da farsi inventori, per la pigrizia e comodità
de’ libri, attendono al continuo, con
falsi argumenti, a riprendere li lor maestri.


XLI. — VALORE DELLA AUTORITÀ.


Chi disputa allegando l’autorità, non adopra
lo ’ngegno, ma più tosto la memoria.


XLII. — SPONTANEITÀ
DELLA CREAZIONE ARTISTICA E SCIENTIFICA.


Le buone lettere so’ nate da un bono naturale;
e perchè si de’ più laudare la cagion
che l’effetto, più lauderai un bon naturale
sanza lettere, che un bon litterato sanza
naturale.


XLIII. — STUDIO DELL’ANTICHITÀ.


L’imitazione delle cose antiche è più laudabile,
che le moderne.


XLIV. — NECESSITÀ DELLA ESPERIENZA
E DELLA MATEMATICA NELLE SCIENZE.


Nessuna umana investigazione si po’ dimandare
vera scienza, s’essa non passa per
le matematiche dimostrazioni.







E se tu dirai, che le scienze, che principiano
e finiscono nella mente abbino verità,
questo non si concede, ma si nega, per
molte ragioni, e prima, che in tali discorsi
mentali non accade esperienza, sanza la
quale nulla dà di sè certezza.


XLV. — LA ESPERIENZA.


La sapienza è figliola della sperienza.


XLVI. — LA SPERIENZA NON FALLA, MA SOL
FALLANO I NOSTRI GIUDIZI, PROMETTENDOSI
DI LEI COSE, CHE NON SONO IN SUA
POTESTÀ.


A torto si lamentan li omini della isperienza,
la quale, con somme rampogne, quella
accusano esser fallace. Ma lascino stare essa
esperienza, e voltate tale lamentazione contro
alla vostra ignoranza, la quale vi fa
transcorrere, co’ vostri vani e instolti desiderî,
a impromettervi di quella cose, che
non sono in sua potenza, dicendo quella
esser fallace. A torto si lamentano li omini
della innocente esperienza, quella spesso
accusando di fallacie e di bugiarde dimostrazioni.






XLVII. — NECESSITÀ DELLA SUCCESSIONE
DELL’EFFETTO ALLA CAUSA.


La sperienza non falla mai, ma sol fallano
i vostri giudizi, promettendosi di quella
effetto tale, che ne’ nostri esperimenti causati
non sono. Perchè, dato un principio, è
necessario che ciò, che seguita di quello, è
vera conseguenza di tal principio, se già non
fussi impedito; e se pur séguita alcuno impedimento,
l’effetto, che doveva seguire del
predetto principio, partecipa tanto più o
meno del detto impedimento, quanto esso
impedimento è più o meno potente del già
detto principio.


XLVIII. — LA CERTEZZA
DELLE MATEMATICHE.


Chi biasima la somma certezza della matematica
si pasce di confusione, e mai porrà
silenzio alle contraddizioni delle sofistiche
scienze, colle quali s’impara uno eterno
gridore.


XLIX. — GENERALE APPLICABILITÀ
DELLA MATEMATICA.


La proporzione non solamente nelli numeri
e misure fia ritrovata, ma etiam nelli

suoni, pesi, tempi e siti, e ’n qualunque potenza
si sia.


L. — DELLE SCIENZE.


Nessuna certezza è dove non si può applicare
una delle scienze matematiche, over
che non sono unite con esse matematiche.


LI. — LEONARDO AL LETTORE.


Non mi legga chi non è matematico, nelli
mia principî.


LII. — DELLA MECCANICA.


La Meccanica è il paradiso delle scienze
matematiche, perchè con quella si viene al
frutto matematico.


LIII. — LA MECCANICA E LA ESPERIENZA.


A ciascuno strumento si richiede esser
fatto colla sperienza.


LIV. — ACCORDO FRA L’ESPERIENZA
E LA RAGIONE.


La sperienza, interprete in fra l’artifiziosa
natura e la umana spezie, ne ’nsegna, ciò che
essa natura in fra mortali adopra, da necessità
constretta, non altrimenti oprar si possa,
che la ragione, suo timone, oprare le ’nsegni.






LV. — LA DEDUZIONE.


Non è da biasimare lo mostrare, in fra
l’ordine del processo della scienza, alcuna
regola generale, nata dall’antidetta conclusione.


LVI. — BISOGNA PASSARE DAL NOTO
ALL’IGNOTO.


Per dare vera scienza del moto delli uccelli
in fra l’aria, è necessario dare prima
la scienza de’ venti, la qual proverem mediante
li moti dell’acqua in sè medesima,
e questa tale scienza sensibile farà di sè
scala per venire alla cognizione de’ volatili
in fra l’aria e ’l vento.


LVII. — LA LEGGE DI NATURA
DOMINA I FATTI.


Nessuno effetto è in natura sanza ragione;
intendi la ragione, e non ti bisogna
sperienza.


LVIII. — L’ESPERIENZA
È IL FONDAMENTO DELLA SCIENZA.


Ricordati, quando commenti l’acque,
d’allegar prima la sperienza e poi la ragione.






LIX. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


Io ti ricordo, che tu facci le tue proposizioni,
e che tu alleghi le soprascritte cose per
esempli e non per proposizioni, chè sarebbe
troppo semplice; e dirai così: sperienza.


LX. — DALLA INVESTIGAZIONE DEGLI EFFETTI
SI SCOPRONO LE CAUSE.


Ma prima farò alcuna esperienza avanti,
ch’io più oltre proceda, perchè mia intenzione
è allegare prima l’esperienza, e poi
colla ragione dimostrare, perchè tale esperienza
è costretta in tal modo ad operare.



E questa è la vera regola, come li speculatori
delli effetti naturali hanno a procedere,
e ancora che la natura cominci dalla
ragione e termini nella sperienza, a noi bisogna
seguitare in contrario, cioè cominciando — come
di sopra dissi — dalla sperienza,
e con quella investigare la ragione.


LXI. — BISOGNA RIPETERE LE ESPERIENZE
E VARIARE LE CIRCOSTANZE.


Innanzi di fare di questo caso una regola
generale, sperimentalo due o tre volte,
guardando se le sperienze producono gli
stessi effetti.






LXII. — ESEMPIO
DELLA PRECEDENTE REGOLA.


Se molti corpi, d’egual peso e figura, saranno
l’un dopo l’altro, con egual tempo, lasciati
cadere, li eccessi de’ loro intervalli saranno
infra loro eguali.[126]



La sperienza della predetta conclusione
di moto si debbe fare in questa forma, cioè:
tolgansi due ballotte d’egual peso e figura,
e si faccino lasciare cadere di grande altezza
in modo che, nel lor principio di moto,
si tocchino l’una l’altra, e lo sperimentatore
stia a terra a vedere se ’l loro cadere
l’ha ancora mantenute in contatto o no. E
questa esperienza si faccia più volte, acciò
che qualche accidente non impedissi o falsassi
tale prova, che la sperienza fussi falsa,
e ch’ella ingannassi o no il suo speculatore.


LXIII. — BISOGNA LIMITARE LA RAGIONE ALLA
ESPERIENZA, NON ESTENDERE LA RAGIONE
AL DI LÀ DELLA ESPERIENZA.


Quanto più si diminuisce il mobile, il suo
motore lo caccia più, proporzionevolmente secondo
la sua diminuzione in infinito, sempre
acquistando velocità di moto.[127]



E’ seguiterebbe che un atomo sarebbe

quasi veloce come la immaginazione o l’occhio,
che subito discorre alla altezza delle
stelle, per conseguente il suo viaggio sarebbe
infinito, perchè la cosa, che infinitamente
si può diminuire, infinitamente si farebbe
veloce, e infinito cammin si moverebbe
(perchè ogni quantità continua è divisibile in
infinito). La qual opinione è dannata dalla
ragione e per conseguente dalla sperienza.



Sicchè voi, speculatori, non vi fidate delli
autori, che hanno sol co’ l’immaginazione
voluto farsi interpreti fra la natura e l’omo,
ma sol di quelli, che non coi cenni della natura,
ma co’ gli effetti delle sue esperienze
hanno esercitati i loro ingegni. E riconoscere
come l’esperienze ingannano chi non
conosce loro natura; perchè quelle, che
spesse volte paiono una medesima, spesse
volte son di grande varietà, come qui si
dimostra.


LXIV. — A COLORO CHE AFFERMANO L’ACQUA
TROVARSI ALLA SOMMITÀ DEI MONTI, PERCHÈ
IL MARE È PIÙ ALTO, CHE LA TERRA.


Se l’acqua, che surge per l’alte cime
de’ monti, viene dal mare, del quale il suo
peso la sospignie, per essere più alto d’essi
monti; perchè ha così licenza tal particula

d’acqua a levarsi in tanta altezza, e penetrare
la terra con tanta difficultà e tempo;
e non è stato conceduto al resto dell’elemento
dell’acqua fare il simile, il quale confina
coll’aria, la qual non è per resisterli,
che ’l tutto non si elevassi alla medesima
altezza della predetta parte? E tu che tale
invenzione trovasti ritorna a riimparare naturale,
che tu mancherai di tali simili opinioni,
del quale tu ha’ fatto grande ammunizione [raccolta, somma]
insieme col capitale del frutto, che
tu possiedi.[128]


LXV. — LA PROSPETTIVA E LA MATEMATICA.[129]


Intra li studî delle naturali cause e ragioni,
la luce diletta più i contemplanti; intra
le cose grandi delle matematiche, la certezza
della dimostrazione innalza più preclaramente
l’ingegno dell’investiganti.



La Prospettiva adunque è da essere preposta
a tutte le trattazioni e discipline umane,
nel campo della quale la linia radiosa è complicata
dai modi delle dimostrazioni, nella
quale si truova la gloria non tanto della Matematica,
quanto della Fisica, ornata co’ fiori
dell’una e dell’altra.







Le sentenze delle quali, distese con gran
circuizione [analiticamente], io le ristrignierò in conclusiva
brevità, intessendo, secondo il modo della
materia, naturali e matematiche dimostrazioni,
alcuna volta concludendo gli effetti
per le cagioni e alcuna volta le cagioni per
li effetti; aggiugnendo ancora alle mie conclusioni
alcuna, che non sono in quelle, non
di meno di quelle si traggono, come si degnerà
il Signore, luce di ogni cosa, illustrare
me per trattare della luce.


LXVI. — LA COGNIZIONE HA ORIGINE
DAL SENSO.


Ogni nostra cognizione principia da’ sentimenti.


LXVII. — CONSEGUENZA
DEL PREDETTO PRINCIPIO.


Come il senso serve all’anima e non
l’anima al senso; e, dove manca il senso offiziale
dell’anima, all’anima manca in questa
vita la totalità dell’uffizio d’esso senso,
come appare nel muto e nell’orbo nato.






LXVIII. — LA TESTIMONIANZA DEL SENSO
È IL CRITERIO DEL VERO.


E se tu dirai, che ’l vedere impedisce la
fissa e sottile cogitazione mentale, co’ la
quale si penetra nelle divine scienze, e tale
impedimento condusse un filosofo a privarsi
del vedere; a questo rispondo, che tal occhio,
come signore de’ sensi, fa suo debito
a dare impedimento alli confusi e bugiardi,
non scienze, ma discorsi, per li quali sempre,
con gran gridare e menare le mani, si
disputa; e il medesimo dovrebbe faro l’audito,
il quale ne rimane più offeso, perchè egli
vorrebbe accordo, del quale tutti i sensi s’intricano [s’incaricano, s’imbarazzano].
E se tal filosofo si trasse gli occhi
per levare l’impedimento alli suoi discorsi,
or pensa, che tal atto fu compagno del cervello
e de’ discorsi, perchè ’l tutto fu pazzia.
Or non potea egli serrarsi gli occhi, quando
esso entrava in tale frenesia, e tanto tenerli
serrati, che tal furore si consumasse? Ma
pazzo fu l’omo, e pazzo il discorso, e stoltissimo
il trarsi gli occhi!






LXIX. — LE VERE SCIENZE SONO QUELLE CHE
SI FONDANO SULLA TESTIMONIANZA DEI
SENSI.


Dicono quella cognizione esser meccanica,
la quale è partorita dall’esperienza, e quella
esser scientifica, che nasce e finisce nella
mente, e quella esser semimeccanica, che nasce
dalla scienza e finisce nella operazione
manuale.



Ma a me pare che quelle scienze sieno
vane e piene di errori, le quali non sono
nate dall’esperienza, madre di ogni certezza,
e che non terminano in nota esperienza, cioè
che la loro origine o mezzo o fine non passa
per nessuno de’ cinque sensi.



E se noi dubitiamo di ciascuna cosa, che
passa per li sensi, quanto maggiormente
dobbiamo noi dubitare delle cose ribelli a
essi sensi, come dell’essenza di Dio e dell’anima
e simili, per le quali sempre si disputa
e contende? E veramente accade, che
sempre, dove manca la ragione, supplisce
le grida, la qual cosa non accade nelle cose
certe. Per questo diremo, che dove si grida
non è vera scienza, perchè la verità ha un
sol termine, il quale, essendo pubblicato, il
litigio resta in eterno distrutto, e s’esso litigio

risurge, è bugiarda e confusa scienza
e non certezza rinata.



Ma le vere scienze son quelle, che la sperienza
ha fatto penetrare per li sensi e posto
silenzio alla lingua de’ litiganti, e che
non pasce di sogno li suoi investigatori, ma
sempre sopra li primi veri e noti principî
procede successivamente e con vere seguenze
insino al fine; come si dinota nelle
prime matematiche, cioè numero e misura,
dette Aritmetica e Geometria, che trattano
con somma verità della quantità discontinua
e continua.



Qui non si arguirà, che due tre facciano
più o men che sei, nè che un triangolo abbia
li suoi angoli minori di due angoli retti,
ma con eterno silenzio resta distrutta ogni
arguizione, e con pace sono finite dalli loro
devoti, il che far non possono le bugiarde
scienze mentali.



E se tu dirai tali scienze vere e note essere
di spezie di meccaniche, imperocchè
non si possono finire se non manualmente,
io dirò il medesimo di tutte le arti, che passano
per le mani degli scultori, le quali sono
di spezie di disegno, membro della pittura; e
l’Astrologia e le altre passano per le manuali
operazioni, ma prima sono mentali, com’è

la Pittura, la quale è prima nella mente del
suo speculatore, e non può pervenire alla
sua perfezione sanza la manuale operazione.



Della qual Pittura, li sua scientifici e veri
principî prima ponendo, che cosa è corpo ombroso,
e che cosa è ombra primitiva e ombra
derivativa, e che cosa è lume: cioè tenebre,
luce, colore, corpo, figura, sito, remozione,
propinquità, moto e quiete, le quali solo colla
mente si comprendono sanza opere manuali.
E questa fia la Scienza della Pittura, che resta
nella mente de’ suoi contemplanti, della
quale nasce poi l’operazione, assai più degna
della predetta contemplazione o scienza.


LXX. — INGANNO DELLA MENTE
ABBANDONATA A SÈ STESSA.


Nissuna cosa è, che più c’inganni, che ’l
nostro judizio.


LXXI. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


Il massimo inganno delli omini è nelle
loro opinioni.


LXXII. — CONTRO LA METAFISICA.


Fuggi i precetti di quelli speculatori, che
le loro ragioni non son confermate dalla
isperienza.






LXXIII. — SUPERIORITÀ DEGLI ANIMALI
SULL’UOMO.


L’uomo ha grande discorso, del quale la
più parte è vano e falso; li animali l’hanno
piccolo, ma è utile e vero; e meglio è la piccola
certezza, che la gran bugia.


LXXIV. — DAL DIZIONARIO DI LEONARDO.


Sillogismo: parlar dubbioso. Sofismo: parlare
confuso, il falso per lo vero. Teorica:
scienza sanza pratica.


LXXV. — SUPERIORITÀ DELLA SCIENZA
DELLA PITTURA SULLA FILOSOFIA.


La Pittura s’estende nelle superfizie, colori
e figure di qualunque cosa creata dalla
natura, e la Filosofia penetra dentro alli medesimi
corpi, considerando in quelli le lor
proprie virtù, ma non rimane satisfatta con
quella verità, che fa il pittore, che abbraccia
in sè la prima verità di tali corpi, perchè
l’occhio meno s’inganna.


LXXVI. — NON SI CONOSCE L’ESSENZA
DELLE COSE, MA I LORO EFFETTI.


Che cosa sia elemento. Nè la diffinizione
di nessuna quiddità delli elementi non è in

podestà dell’omo, ma gran parte de’ loro
effetti son noti.[130]


LXXVII. — COME LA MASSA DELL’ACQUA,
CHE CIRCONDA LA TERRA, HA FORMA SFERICA.


Questa è difficile risposta; ma per questo
non resterei di dirne il mio parere. L’acqua,
vestita dell’aria, naturalmente desidera
stare unita nella sua spera, perchè in tal
sito essa si priva di gravità. La qual gravità
è dupla, cioè che ’l suo tutto ha gravità
attesa al centro delli elementi, la seconda
gravità attende al centro d’essa spericità
d’acqua; il che se così non fussi, essa farebbe
di sè solamente una mezza spera, la
qual è quella che sta dal centro in su.[131]
Ma di questo non veggo nello umano ingegno
modo di darne scienza, ch’a dire, come
si dice della calamita che tira il ferro, cioè,
che tal virtù è occulta proprietà, delle quali
n’è infinite in natura.


LXXVIII. — LA DIVISIBILITÀ ALL’INFINITO
È UN’ASTRAZIONE MENTALE.


Ciò ch’è divisibile in atto è ancora divisibile
in potenzia, ma non tutte le quantità,
che son divisibili in potenzia fieno divisibili
in atto.






LXXIX. — L’INFINITO NON SI PUÒ
ABBRACCIARE COLLA RAGIONE.


Qual’è quella cosa, che non si dà e s’ella
si dessi non sarebbe? Egli è lo infinito, il
quale, se si potesse dare, sarebbe limitato e
finito, perchè ciò, che si po’ dare ha termine
colla cosa, che la circuisce ne’ sua stremi, e
ciò che non si po’ dare è quella cosa, che
non ha termini.


LXXX. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


De anima. Il moto della terra contro alla
terra, ricalcando quella, poco si move la
parte percossa.



L’acqua percossa dall’acqua fa circuli
dintorno al loco percosso;



Per lunga distanza la voce in fra l’aria;



Più lunga in fra ’l foco;



Più la mente in fra l’universo, ma perchè
l’è finita non s’astende in fra lo ’nfinito.


LXXXI. — LA FINALITÀ DELLE COSE
TRASCENDE LA MENTE UMANA.


O speculatore delle cose, non ti laudare
di conoscere le cose, che ordinariamente,
per sè medesima la natura, per sua ordini,
naturalmente conduce; ma rallegrati di conoscere

il fine di quelle cose, che son disegnate
dalla mente tua!


LXXXII. — GLI ANTICHI SI SONO PROPOSTI
DEI PROBLEMI INSOLUBILI.


Or guarda, o lettore, quello che noi potremo
credere ai nostri antichi, i quali hanno
voluto definire che cosa sia anima e vita,
cose improvabili, quando quelle, che con
isperienzia ognora si possono chiaramente
conoscere e provare, sono per tanti secoli
ignorate e falsamente credute! L’occhio, che
così chiaramente fa sperienzia del suo offizio,
è insino ai mia tempi, per infiniti autori,
stato difinito in un modo; trovo per isperienzia
essere ’n un altro.


LXXXIII. — LIMITI ALLA DEFINIZIONE
DELL’ANIMA.


Ancora che lo ingegno umano faccia invenzioni
varie, rispondendo con vari strumenti
a un medesimo fine, mai esso troverà invenzione
più bella, nè più facile, nè più breve
della natura, perchè nelle sue invenzioni
nulla manca e nulla è superfluo; e non va con
contrappesi, quando essa fa le membra atte
al moto nelli corpi delli animali, ma vi mette
dentro l’anima d’esso corpo componitore.







Questo discorso non va qui, ma si richiede
nella composizion delli corpi animati. E il
resto della definizione dell’anima lascio nelle
menti de’ frati, padri de’ popoli, li quali per
inspirazione sanno tutti li segreti.



Lascio star le lettere incoronate [i libri ecclesiastici e i dogmi], perchè
son somma verità.


LXXXIV. — CONTRO GLI INGEGNI
IMPAZIENTI.[132]


Gli abbreviatori delle opere fanno ingiuria
alla cognizione e allo amore, conciò sia
che l’amore di qualunque cosa è figliolo
d’essa cognizione.



L’amore è tanto più fervente, quanto la
cognizione è più certa, la qual certezza nasce
dalla cognizione integrale di tutte quelle
parti, le quali, essendo insieme unite, compongono
il tutto di quelle cose, che debbono
essere amate.



Che vale a quel che per abbreviare le
parti di quelle cose, che lui fa professione
di darne integral notizia, che lui lascia indietro
la maggior parte delle cose, di che
il tutto è composto?



Gli è vero che la impazienza, madre della

stoltizia, è quella che lauda la brevità, come
se questi tali non avessino tanto di vita, che
li servisse a potere avere una intera notizia
d’un sol particolare, come è un corpo umano!
e poi vogliono abbracciare la mente di Dio,
nella quale s’include l’universo, caratando [pesandola a carati]
e minuzzando quella in infinite parti, come
l’avessino a notomizzare.



O stoltizia umana! non t’avvedi tu che
tu sei stato con teco tutta la tua età, e non
hai ancora notizia di quella cosa, che tu più
possiedi, cioè della tua pazzia? e vuoi poi,
colla moltitudine dei sofistichi, ingannare
te e altri, sprezzando le matematiche scienze,
nelle qual si contiene la verità, notizia delle
cose che in lor si contengono; e vuoi poi
scorrere ne’ miracoli e scrivere ch’hai notizia
di quelle cose, di che la mente umana non
è capace, e non si possono dimostrare per
nessuno esemplo naturale; e ti pare avere
fatto miraculi, quando tu hai guastato una
opera d’alcuno ingegno speculativo; e non
t’avvedi, che tu cadi nel medesimo errore
che fa quello, che denuda la pianta dell’ornamento
de’ sua rami, pieni di fronde, miste
con li odoriferi fiori e frutti.







Come fece Giustino, abbreviatore delle
Storie scritto da Trogo Pompeo, — il quale
scrisse ornatamente tutti li eccellenti fatti
delli sua antichi, li quali eran pieni di mirabilissimi
ornamenti; — e’ compose una cosa
ignuda, ma sol degna d’ingegni impazienti,
li quali pare lor perder tanto di tempo, quanto
quello è, che è adoperato utilmente, cioè nelli
studi delle opere di natura e delle cose umane.



Ma stieno questi tali in compagnia delle
bestie; nelli lor cortigiani, sieno cani e altri
animali pien di rapina e accompagnansi con
loro correndo sempre dietro! e seguitino
l’innocenti animali, che, con la fame, alli
tempi delle gran nevi, ti vengono alle case,
dimandandoti limosina, come a lor tutore!


LXXXV. — DELLA VITA DEL PITTORE
NEL SUO STUDIO.


Acciò che la prosperità del corpo non
guasti quella dello ingegno, il pittore overo
disegnatore debbe essere solitario, e massime
quando è intento alle ispeculazioni e
considerazioni, che, continuamente apparendo
dinanzi agli occhi, dànno materia alla
memoria, d’esser bene riservate.



E se tu sarai solo tu sarai tutto tuo, e se
sarai accompagnato da un solo compagno

sarai mezzo tuo, e tanto meno, quanto sarà
maggiore la indescrizione della tua pratica;
e se sarai con più caderai in più simile inconveniente.
E se tu volessi dire: — io farò
a mio modo, io mi tirerò in parte, per potere
meglio speculare le forme delle cose naturali —;
dico questo potersi mal fare, perchè
non potresti fare, ch’assa’ [assai] spesso non prestassi
orecchi alle loro ciancie, e, non si potendo
servire a due signori, tu faresti male
l’uffizio della compagnia e peggio l’effetto
della speculazione dell’arte; e se tu dirai: — io
mi tirerò tanto in parte, che le loro parole
non perveniranno e non mi daranno impaccio —;
io in questa parte ti dico, che tu
sarai tenuto matto; ma vedi che, così facendo,
tu saresti pur solo?


LXXXVI. — CONSIGLI AL PITTORE.


Lo ingegno del pittore vol essere a similitudine
dello specchio, il quale sempre si
trasmuta nel colore di quella cosa, che ha
per obbietto, e di tante similitudini s’empie
quante sono le cose, che li sono contrapposte.



Adunque conoscendo tu, pittore, non poter

essere bono se non se’ universale maestro
di contraffare, colla tua arte, tutte le
qualità delle forme, che produce la natura,
le quali non saprai fare se non le vedi, e
ritenerle nella mente; onde, andando tu per
campagne, fa che ’l tuo giudizio si volti a
varî obbietti, e di mano in mano riguardare
or questa cosa ora quell’altra, facendo un
fascio di varie cose elette e scelte in fra le
men bone.



E non fare come alcun pittore; i quali,
stanchi con la lor fantasia, dismettono l’opera
e fanno esercizio coll’andare a solazzo, riserbandosi
una stanchezza nella mente, la
quale non che vegghino o ponghin mente
varie cose, ma spesse volte, scontrando li
amici o parenti, essendo da quelli salutati,
non che li vedino o sentino, non altrementi
sono conosciuti, come s’elli scontrassino altrettant’aria.


LXXXVII. — ALTRO CONSIGLIO.


Il pittore deve essere solitario e considerare
ciò ch’esso vede, e parlare con seco,
eleggendo le parti più eccellenti delle spezie
di qualunque cosa lui vede, facendo a
similitudine dello specchio, il quale si trasmuta
in tanti colori, quanti sono quelli

delle cose, che se li pongono dinanzi. E facendo
così, lui parrà essere seconda Natura.


LXXXVIII. — CONSIGLIO.


La mente del pittore si deve al continuo
trasmutare in tanti discorsi, quante sono le
figure delli obbietti notabili, che dinanzi gli
appariscano; e a quelle fermar il passo, e notarli,
e fare sopra esse regole, considerando
il loco e le circostanze, e lumi e ombre.


LXXXIX. — VITA DEL PITTORE FILOSOFO
NE’ PAESI.


Al pittore è necessario la matematica
appartenente a essa pittura e la privazione
de’ compagni, che son alieni dalli loro studî,
e cervello mutabile secondo la varietà delli
obbietti, che dinanzi se li oppongono, e remoto
da altre cure.



E s’è nella contemplazione e definizione
d’un caso, come accade quando l’obbietto
muove il senso, allora di tali casi si deve
giudicare quale è di più faticosa definizione,
e quello seguitare insino alla sua ultima
chiarezza, e poi seguitare la definizione dell’altro.



E sopra tutto essere di mente eguale a
la superfizie dello specchio, la quale si trasmuta

in tanti varî colori, quanti sono li
colori delli sua obbietti; e le sue compagnìe
abbino similitudine con lui in tali studî, e,
non le trovando, usi con sè medesimo nelle
sue contemplazioni, che infine non troverà
più utile compagnia.


XC. — NECESSITÀ DELLA ANALISI.


Noi conosciamo chiaramente, che la vista
è delle veloci operazioni che sia, e in un
punto vede infinite forme, nientedimeno non
comprende se non è una cosa per volta. Poniamo
caso: tu, lettore, guarderai in una occhiata
tutta questa carta scritta, e subito
giudicherai, questa essere piena di varie lettere,
ma non cognoscerai in questo tempo,
che lettere sieno, nè che voglian dire; onde
ti bisogna fare a parola a parola, verso per
verso, a voler avere notizia d’esse lettere;
ancora, se vorrai montare a l’altezza d’un
edifizio ti converrà salire a grado a grado,
altrementi fia impossibile pervenire alla sua
altezza.



E così dico a te, il quale la Natura volge
a quest’arte, se vogli avere vera notizia
delle forme delle cose, comincierai alle particule
di quelle, e non andare alla seconda,

se prima non hai bene nella memoria e nella
pratica la prima; e se altro farai, getterai
via il tempo e veramente allungherai assai
lo studio. E ricordoti ch’impari primo la diligenza,
che la prestezza.


XCI. — CARATTERE DELLE OPERE
DI LEONARDO.


Cominciato in Firenze in casa Piero di
Braccio Martelli[133] addì 22 di marzo 1508; e
questo fia un raccolto sanza ordine, tratto
di molte carte, le quali io ho qui copiato,
sperando poi metterle per ordine alli lochi
loro, secondo le materie di che esse tratteranno;
e credo che, avanti ch’io sia al fine
di questo, io ci avrò a riplicare una medesima
cosa più volte; sì che, lettore, non mi
biasimare, perchè le cose son molte e la
memoria non le può riservare e dire: — questa
non voglio scrivere, perchè dinanzi la
scrissi —; e se io non volessi cadere in tale
errore, sarebbe necessario che, per ogni caso
ch’io volessi copiare, sicchè per non replicarlo,
io avessi sempre a rileggere tutto il
passato, e massime stando co’ lunghi intervalli
di tempo allo scrivere da una volta
all’altra.






XCII. — SUO DESIDERIO INSAZIABILE
DI CONOSCERE.


Non fa sì gran mugghio il tempestoso
mare, quando il settentrionale aquilone lo
ripercote, colle schiumose onde, fra Scilla e
Cariddi; nè Stromboli o Mongibello, quando
le sulfuree fiamme, per forza rompendo e
aprende il gran monte, fulminano per l’aria
pietre, terra, insieme coll’uscita e vomitata
fiamma; nè quando le infocate caverne di
Mongibello, rivomitando il male tenuto elemento [il foco],
spigniendolo alla sua regione, con
furia cacciano innanzi qualunque ostacolo
s’interpone alla sua impetuosa furia.... E tirato
dalla mia bramosa voglia, vago di vedere
la gran commistione delle varie e strane
forme fatte dalla artifiziosa natura, raggiratomi
alquanto in fra gli ombrosi scogli,
pervenni all’entrata d’una gran caverna,
dinanzi alla quale, — restando alquanto stupefatto
e ignorante di tal cosa, — piegato
le mie rene in arco, e ferma la stanca mano
sopra il ginocchio, colla destra mi feci tenebra
alle abbassate e chiuse ciglia. E spesso

piegandomi in qua e in là per vedere dentro
vi discernessi alcuna cosa, questo vietatomi
per la grande oscurità, che là entro era, — e
stato alquanto, — subito si destarono
in me due cose: paura e desiderio; paura
per la minacciosa oscura spelonca, desiderio
per vedere se là entro fussi alcuna miracolosa
cosa.







PENSIERI SULLA NATURA.

I. — PROEMIO.




Vedendo io non potere pigliare materia
di grande utilità o diletto, perchè li omini,
innanti a me nati, hanno preso per loro tutti
l’utili e necessari temi, farò come colui, il
quale, per povertà, giugne l’ultimo alla fiera,
e, non potendo d’altro fornirsi, piglia
tutte cose già da altri viste, e non accettate,
ma rifiutate per la loro poca valetudine [valore, pregio].



Io questa disprezzata e rifiutata mercanzia,
rimanente de’ molti compratori, metterò
sopra la mia debole soma, e con quella,
non per le grosse città, ma povere ville andrò
distribuendo, e pigliando tal premio,
qual merita la cosa da me data.






II. — NATURA E SCIENZA.


La natura è piena d’infinite ragioni, che
non furono mai in isperienza.


III. — LEGGI NECESSARIE
DOMINANO I FATTI DELLA NATURA.


La necessità è maestra e tutrice della
natura.



La necessità è tema e inventrice della
natura, è freno e regola eterna.


IV. — LA RISPONDENZA DEGLI EFFETTI ALLA
POTENZA DELLA LORO CAGIONE È NECESSARIA.[134]


Ogni corpo sperico di densa e resistente
superfice, mosso da pari potenza, farà tanto
movimento con sua balzi, causati da duro e
solido smalto, [dal percuotere su un piano liscio e sodo] quanto a gettarlo libero per
l’aria.



O mirabile giustizia di te, Primo motore,
tu non hai voluto mancare a nessuna potenza
l’ordine e qualità de’ sua necessari
effetti! Conciò sia che una potenza deve
cacciare 100 braccia una cosa vinta da lei,
e quella nel suo obbedire trova intoppo:

hai ordinato, che la potenza del colpo ricausi
novo movimento, il quale, per diversi
balzi, recuperi la intera somma del suo debito
viaggio. E se tu misurerai la via fatta
da detti balzi, tu troverai essere di tale
lunghezza, qual sarebbe a trarre, con la medesima
forza, una simil cosa libera per l’aria.


V. — LE LEGGI DELLA NATURA
SONO IMPRESCINDIBILI.


Natura non rompe sua legge.


VI. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


La natura è costretta dalla ragione della
sua legge, che in lei infusamente vive.


VII. — L’EFFETTO SUCCEDE ALLA CAUSA
NECESSARIAMENTE.


Quando alcuna cosa, cagione dell’altra,
induce per suo movimento alcuno effetto,
e’ bisogna che ’l movimento dell’effetto séguiti
il movimento della cagione.


VIII. — IL MIRACOLO STA NELLA RISPONDENZA
DELL’EFFETTO ALLA SUA CAUSA.[135]
(Studiando la natura dell’occhio.)


Qui le figure, qui li colori, qui tutte le
spezie delle parti dell’universo son ridotte

in un punto, e quel punto è di tanta maraviglia!



O mirabile e stupenda necessità, tu costringi,
colla tua legge, tutti li effetti, per
brevissima via, a partecipare delle lor cause!



Questi sono li miracoli!



Scrivi nella tua Notomia, come, in tanto
minimo spazio, l’immagine [visiva, che si forma nell’occhio] possa rinascere
e ricomporsi nella sua dilatazione.


IX. — OGNI COSA OBBEDISCE ALLA PROPRIA
LEGGE.


Esempio della saetta fra’ nuvoli. — O potente
e già animato strumento dell’artifiziosa
natura, a te non valendo le tue gran
forze, ti conviene abbandonare la tranquilla
vita, e obbedire alla legge, che Iddio e ’l
Tempo diede alla genitrice natura!



Oh! quante volte furono vedute le impaurite
schiere de’ delfini e de’ gran tonni fuggire
dall’empia tua furia; e tu, che, col veloce
tremor dell’ali e colla forcelluta coda,
fulminando, generavi nel mare subita tempesta,
con gran busse [urti] e sommersione di
navili, con grande ondamento, empiendo gli
scoperti liti degli impauriti e sbigottiti pesci!






X. — PASSIVITÀ E ATTIVITÀ.


Molte volte una medesima cosa è tirata
da due violenze: necessità e potenza. L’acqua
piove, e la terra l’assorbisce per necessità
d’omore; il sole la svelle [fa evaporare] non per
necessità, ma per potenza.


XI. — PROVVIDENZA DELLA NATURA
NELLA CONFORMAZIONE DEL CORPO UMANO.


Perche l’occhio è finestra dell’anima,
ella è sempre con timore di perderlo, in
modo tale ch’essendoli mossa una cosa dinanzi,
che dia subito spavento all’omo,
quello colle mani non soccorre il core, fonte
della vita, nè ’l capo, ricettaculo del signore
de’ sensi, nè audito, nè odorato o gusto, anzi
subito lo spaventato senso: non bastando
chiudere li occhi con sua coperchi [le palpebre] serrati
con somma forza, che subito lo rivolge in
contraria parte; non sicurando ancora, vi
pone la mano, e l’altra distende, facendo
antiguardia contro al sospetto suo.



Ancora, la natura ha ordinato, che l’occhio
de l’omo per sè medesimo col coperchio
(si chiuda), acciò che, non sendo da

esso dormiente guardato, d’alcuna cosa non
sia offeso.


XII. — PROVVIDENZIALITÀ
DELLA DILATAZIONE E RESTRINGIMENTO
DELLA PUPILLA.


La pupilla dell’occhio si muta in tante
varie grandezze, quante son le varietà delle
chiarezze e oscurità delli obbietti, che dinanzi
se le rappresentano.



In questo caso la natura ha riparato alla
virtù visiva, quando ella è offesa dalla superchia
luce, di ristrignere la pupilla dell’occhio,
e, quando è offesa dalle diverse
oscurità, d’allargare essa luce, a similitudine
della bocca della borsa. E fa qui la natura,
come quel che ha troppo lume alla
sua abitazione, che serra una mezza finestra,
e più o men, secondo la necessità; e
quando viene la notte, esso apre tutta essa
finestra, per vedere meglio dentro a detta
abitazione. E usa qui la natura una continua
equazione, col continuo temperare e
ragguagliare, col crescere la pupilla e diminuirla,
a proporzione delle predette oscurità
o chiarezze, che dinanzi al continuo se
le rappresentano.






XIII. — CONTRO COLORO CHE SI ARROGANO
DI CORREGGERE LA NATURA.


L’atto del tagliare la narice ai cavalli è
cosa meritevole di riso. E questi stolti osservan
questa usanza, quasi come se credessino
la natura avere mancato ne’ necessarie
cose, per le quali li omini abbiano a
essere sua correttori. Ell’ha fatti i due busi
del naso, i quali, ciascuno per sè, è per la
metà della larghezza della canna de’ polmoni,
donde esala l’anelito, e, quando essi
busi non fussino, la bocca sarebbe abbastanza
a esso abbondevole anelito. E se tu
mi dicessi: — perchè ha fatto questa natura
le narici alli animali, se l’alitare per la
bocca è soffiziente? — io ti risponderei, che
le narici sono fatte per essere usate, quando
la bocca è in esercizio di masticare il suo cibo.


XIV. — SUL FENOMENO
DELLA SPINTA DELLE RADICI.


L’albero in qualche parte scorticato, la
natura, che a esso provvede, vòlta a essa
iscorticazione molto maggior somma di notritivo
omore la linfa, che in alcuno altro loco; in

modo che, per lo primo detto mancamento,
li cresce molto più grossa la scorza, che in
alcun altro loco. Ed è tanto movente [impetuoso nel muoversi] ess’omore,
che, giunto al soccorso loco, si
leva parte in alto, a uso di balzo di palla,
con diversi pullulamenti, o ver germugliamenti [gorgoglio],
non altrementi ch’una bollente
acqua.


XV. — SULLA STRUTTURA DELLE ALI.


Li timoni, creati nelli omeri [formati dall’omero dell’ala] che han
l’ali delli uccelli, son trovati dalla ingegnosa
natura per un comodo piegamento del retto
impeto, che spesso accade nel furioso volare
delli uccelli; perchè trovò esser molto
più comodo, nel retto furore, a piegare una
minima parte dell’ala, che il loro tutto.


XVI. — SULLA DISPOSIZIONE DELLE FOGLIE
NELLE PIANTE.


Ha messo la natura la foglia degli ultimi
rami di molte piante, che sempre la
sesta foglia è sopra la prima, e così segue
successivamente, se la regola non è impedita.







E questo ha fatto per due utilità d’esse
piante: la prima è perchè nascendo il ramo
e ’l frutto nell’anno seguente dalla gemella
dell’occhio [gemma o gemmula vegetale], ch’è sopra in contatto dell’appiccatura
della foglia; l’acqua, che bagna
tal ramo, possa discendere a nutrire tal gemella,
col fermarsi la goccia nella concavità
del nascimento di essa foglia.



Ed il secondo giovamento è, che nascendo
tali rami, l’anno seguente, l’uno non cuopre
l’altro, perchè nascono vòlti a cinque
aspetti, li cinque rami.


XVII. — LEGGE UNIVERSALE DELLE COSE.


Naturalmente ogni cosa desidera mantenersi
in suo essere.


XVIII. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


Universalmente tutte le cose desiderano
mantenersi in sua natura, onde il corso de
l’acqua, che si move, cerca mantenere il suo
corso, secondo la potenza della sua cagione,
e, se trova contrastante opposizione, finisce
la lunghezza del cominciato corso per movimento
circulare e retorto.






XIX. — LE COSE FUORI DEL LORO STATO
NATURALE TENDONO A RITORNARVI.


Tutti li elementi, fori del loro naturale
sito, desiderano a esso sito ritornare, e massime
foco, acqua e terra.


XX. — LEGGE DEL MINIMO SFORZO.


Ogni peso desidera cadere al centro per
la via più breve.


XXI. — OGNI PARTE DESIDERA ESSERE
NEL SUO TUTTO.


Ogni parte ha inclinazion di ricongiugnersi
al suo tutto, per fuggire dalla sua
imperfezione: l’anima desidera stare col suo
corpo, perchè, sanza li strumenti organici
di tal corpo, nulla può oprare, nè sentire.


XXII. — SUGGETTO COLLA FORMA.


Muovesi l’amato per la cos’amata, come
il senso colla sensibile, e con seco s’unisce,
e fassi una cosa medesima.



L’opera è la prima cosa che nasce dall’unione.
Se la cosa amata è vile, l’amante
si fa vile. Quando la cosa unita è conveniente
al suo unitore, lì séguita dilettazione
e piacere e saddisfazione.







Quando l’amante è giunto all’amato, lì si
riposa; quando il peso è posato, lì si riposa.



La cosa conosciuta col nostro intelletto....


XXIII. — LEGGE DEL MINIMO SFORZO.


Ogni azione naturale è fatta per la via
brevissima.


XXIV. — LA STESSA.


Ogni azione naturale è fatta da essa natura,
nel più breve modo e tempo che sia
possibile.


XXV. — ANCORA LA STESSA.


Nessuna azion naturale si può abbreviare.



Ogni azion naturale è generata dalla natura
nel più brieve modo, che trovar si possa.


XXVI. — LA NATURA È VARIABILE
IN INFINITO.


Ed è tanto dilettevole natura e copiosa
nel variare, che infra li alberi della medesima
natura non si troverebbe una pianta,
ch’appresso somigliassi all’altra, e non che
le piante, ma li rami o foglie, o frutti di
quelle, non si troverà uno, che precisamente
somigli a un altro.






XXVII. — CONTRO GLI ALCHIMISTI.


I bugiardi interpreti di natura affermano
lo argento vivo essere comune semenza a
tutti i metalli, non si ricordando che la natura
varia le semenze, secondo la diversità
delle cose, che essa vuole produrre al mondo.


XXVIII. — ANCORA SULLA VARIETÀ
DELLA NATURA.


Se la natura avesse ferma [fatta, fissata] una sola regola
nella qualità delle membra, tutti i visi
delli omini sarebbono somiglianti in tal modo,
che l’uno dall’altro non si potrebbe conoscere;
ma ell’ha ’n tal modo variato i
cinque membri del volto, che, ben ch’ell’abbi
fatto regola quasi universale alla loro grandezza,
lei non l’ha osservata nella qualità,
in modo tale che l’un dall’altro chiaramente
conoscere si può.


XXIX. — PRECETTO AL PITTORE.


Dico: le misure universali si debbono
osservare nelle lunghezze delle figure, e non
nelle grossezze, perchè delle laudabili e maravigliose
cose, ch’appariscono nelle opere

della natura, è che nissuna opera, in qualunque
spezie per sè, l’un particulare con
precisione si somiglia l’un a l’altro: adunque,
tu, imitatore di tal natura, guarda e
attendi alla varietà de’ lineamenti.


XXX. — PRECETTO.


Sommo difetto è ne’ maestri, li quali
usano replicare li medesimi moti nelle medesime
storie [nel medesimo insieme di figure, episodio], vicini l’uno all’altro, e similmente
le bellezze de’ visi essere sempre
una medesima; le quali in natura mai si
trova essere replicate, in modo che, se tutte
le bellezze d’eguale eccellenza ritornassin
vive, esse sarebbon maggior numero di
popolo, che quello, ch’al nostro secolo si
trova; e, siccome in esso secolo nessuno
precisamente si somiglia, il medesimo interverrebbe
nelle dette bellezze.


XXXI. — VI È UNA OMOGENEITÀ
DI STRUTTURA NEGLI ESSERI ANIMATI.


Facile cosa è, a chi sa l’omo, farsi poi
universale; imperocchè tutti li animali terrestri
han similitudine di membra, cioè muscoli
e ossa, e nulla si variano, se non in

lunghezza o in grossezza, come sarà dimostro
nella Notomia; ecci poi li animali d’acqua,
che son di molte varietà, de li quali
non persuaderò il pictore che vi faccia regola,
perchè son quasi d’infinite varietà, e
così li animali insetti.


XXXII. — CONCETTO DELL’ENERGIA.


Impeto è impressione di moto trasmutato
dal motore nel mobile.



Ogni impressione attende alla permanenza
over desidera permanenza.



Che ogni impressione desidera permanenza
provasi nella impressione fatta dal
sole nell’occhio d’esso risguardatore, e nella
impression del sôno, fatto dal martello di
tal campana percussore.



Ogni impressione desidera permanenza,
come ci mostra il simulacro del moto [l’impeto] impresso
nel mobile.


XXXIII. — LEGGE UNIVERSALE.


Ogni azione bisogna che s’eserciti per
moto.


XXXIV. — LA STESSA.


Il moto è causa d’ogni vita.






XXXV. — DEFINIZIONE DELLA FORZA.


Che cosa è la forza?



Forza dico essere una virtù spirituale,
una potenza invisibile, la quale, per accidentale
esterna violenza, è causata dal moto
e collocata e infusa ne’ corpi, i quali sono
dal loro naturale uso [la quiete] ritratti, dando a quelli
vita attiva di maravigliosa potenza.


XXXVI. — LA STESSA.


Che cosa è forza?



Forza dico essere una potenza spirituale,
incorporea, invisibile, la quale, con breve
vita, si causa nei corpi, che per un’accidentale
violenza si trovano fuori del loro
essere e riposo naturale.


XXXVII. — LA MATERIA È INERTE.


Nessuna cosa insensata [materiale, senza vita e senza sensitività] per sè si move,
ma il suo moto è fatto da altri.


XXXVIII. — LEGGE DELLA TRASMISSIONE
DEL MOTO E DELLA SUA EQUIVALENZA.


L’impeto è una virtù creata dal moto e
trasmutata dal motore al suo mobile, il

quale mobile ha tanto di moto, quanto l’impeto
ha di vita.


XXXIX. — PRINCIPIO D’INERZIA.


Ogni moto naturale e continuo desidera
conservare suo corso per la linia del suo
principio, cioè, in qualunque loco esso si
varia, domando [chiamo, denomino] principio.


XL. — ORIGINE DELLA FORZA.


La forza da carestia o dovizia [cioè: disequilibrio di potenze] è generata,
questa è figliola del moto materiale e
nepote del moto spirituale, e madre e origine
del peso. E esso peso è finito nell’elemento
dell’acqua e terra, e essa forza è infinita,
perchè con essa infiniti mondi si
moverebbero, se strumenti far si potessero,
dove essa forza generare si potesse.



La forza col moto materiale e ’l peso
colla percussione son le quattro accidentali
potenze, colle quali tutte l’opere de’ mortali
hanno loro essere e lor morte.



La forza dal moto spirituale ha origine,
il quale moto, scorrendo per le membra degli
animali sensibili, ingrossa i muscoli di
quelli, onde, ingrossati, essi muscoli si vengono

a raccortare o trarsi dirieto i nervi [nervi = tendini],
che con essi son congiunti; e di qui si causa
la forza per le membra umane.



La qualità e quantità delle forze d’uno
uomo potrà partorire altra forza, la quale
sarà proporzionevolmente tanto maggiore,
quanto essa sarà di più lungo moto l’una
che l’altra.


XLI. — ASPETTI VARÎ DELLA FORZA.


La gravità, la forza, e ’l moto accidentale,
insieme colla percussione, son le quattro
accidentali potenze colle quali tutte
l’evidenti opere de’ mortali hanno loro essere
e loro morte.


XLII. — ANCORA DEL PRINCIPIO D’INERZIA.


Ogni moto attende al suo mantenimento,
overo: ogni corpo mosso sempre si move,
in mentre che la impressione de la potenzia
del suo motore in lui si riserva.


XLIII. — ANCORA.


Ciascun con violenza mantiene suo essere. — E
se possibile fussi dare un diametro
d’aria a questa spera della terra, a similitudine

d’un pozzo, che dall’una all’altra
superfizie si mostrassi, e per esso pozzo si
lasciassi cadere un corpo grave; ancora che
esso corpo si volessi al centro fermare, l’impeto
sarebbe quello, che per molti anni
glielo vieterebbe.


XLIV. — SULLA PITAGORICA ARMONIA
DELLE SFERE CELESTI.[136]


Della confregazione de’ cieli, s’ella fa sôno
o no.



Ogni sôno si causa dall’aria ripercossa
in corpo denso e, s’ella sarà fatta da due
corpi gravi infra loro, ell’è mediante l’aria,
che li circonda, e questa tal confregazione
consuma li corpi confregati: adunque seguiterebbe,
che li cieli, nella lor confregazione,
per non avere aria infra loro, non generassino
sôno. E se tale confregazione pure
avesse verità, essi, in tanti seculi che tali
cieli son rivoltati, si sarebbon consumati da
tanta immensa velocità fatta in ogni giornata;
e se pur facessin sôno esso non si
può spandere, perchè il sôno della percussione
fatta sotto l’acqua poco si sente, e
meno o niente si sentirebbe ne’ corpi densi;
ancora: ne’ corpi politi la lor confregazione
fa non sôno, il che similmente accadrebbe

non farsi sôno nel contatto over
confregazione de’ cieli; e, se tali cieli non
sono politi nel contatto delle lor confregazioni,
sèguita essere globulosi e ruvidi,
adunque il lor contatto non è continuo, essendo
così e’ si genera il vacuo; il quale è
concluso non darsi in natura.



Adunque è concluso che confregazione
avrebbe consumati li termini di ciascun cielo,
e tanto quanto più esso è più veloce in
mezzo che inverso i poli, più si consumerebbe
in mezzo che da’ poli; e poi più non
si confregherebbe, e ’l sono cesserebbe e i
ballerini si fermerebbono, salvo se i cieli l’un
girassi a oriente e l’altro a settentrione.


XLV. — SULLA LEGGE DI GRAVITÀ.


La terra è grave nella sua spera, ma
tanto più, quanto essa sarà in elemento più
lieve.



Il foco è lieve nella sua spera, ma tanto
più, quanto esso sarà in elemento più grave.



Nessuno elemento semplice ha gravità
o levità nella sua propria spera.


XLVI. — LA STESSA.


Il moto fatto da’ corpi gravi verso il comun
centro, non è per desiderio che esso

corpo abbia in sè di trovare tal centro, nè
non è per attrazione, ch’esso centro faccia,
come calamita, del tirare a sè tal peso.


XLVII. — LA STESSA.


— Il peso perchè non resta nel suo sito?



— Non resta perchè non ha resistenza.



— E donde si moverà?



— Moverassi inverso il centro.



— E perchè non per altre linee?



— Perchè il peso, che non ha resistenzia,
discenderà in basso per la via più breve,
e ’l più basso sito è il centro del mondo.



— E perchè lo sa così tal peso trovarlo
con tanta brevità?



— Perchè non va — come insensibile [come cosa, che non ha vita, nè moto proprio] — prima
vagando per diverse linee.


XLVIII. — LAUDE DEL SOLE.


Se guarderai le stelle, sanza razzi [senza quelle false irradiazioni, che provengon dall’occhio] (come
si fa a vederle per un piccolo foro fatto
colla strema punta da la sottile agucchia,
e quel posto quasi a toccare l’occhio), tu
vedrai esse stelle essere tanto minime, che
nulla cosa pare essere minore: e veramente

la lunga distanza dà loro ragionevole diminuzione,
ancora che molte vi sono, che son
moltissime volte maggiori che la stella, ciò
è la terra coll’acqua.



Ora pensa quel che parrebbe essa nostra
stella in tanta distanza, e considera poi
quante stelle si metterebbe e per longitudine
e latitudine infra esse stelle, le quali
sono seminate per esso spazio tenebroso.



Mai non posso fare ch’io non biasimi
molti di quelli antichi, li quali dissono, che
il sole non avea altra grandezza che quella,
che mostra; fra’ quali fu Epicuro, e credo
che cavasse tale ragione da un lume posto
in questa nostra aria, equidistante al centro:
chi lo vede, no ’l vede mai diminuito
di grandezza in nessuna distanza.


XLIX. — SEGUE LA LAUDE.


E le ragioni della sua grandezza e virtù
le riservo nel quarto libro. Ma ben mi meraviglio,
che Socrate biasimassi questo tal
corpo, e che dicessi quello essere a similitudine
di pietra infocata; e certo chi lo punì
di tal errore poco peccò.



Ma io vorrei avere vocaboli, che mi
servissino a biasimare quelli, che voglion
laudare più lo adorare gli omini, che tal

sole, non vedendo nell’universo corpo di
maggiore magnitudine e virtù di quello.
E ’l suo lume allumina tutti li corpi celesti,
che per l’universo si compartono. Tutte
l’anime discendan da lui, perchè il caldo,
ch’è nelli animali vivi, vien dall’anime, e
nessuno altro caldo, nè lume è nell’universo,
come mostrerò nel quarto libro. — E
certo costoro, che han voluto adorare li
omini per Iddii come Giove, Saturno, Marte
e simili han fatto grandissimo errore, vedendo,
che, ancora che l’omo fossi grande
quanto il nostro mondo, che parrebbe simile
a una minima stella, la qual pare un punto
nell’universo; e ancora vedendo essi omini
mortali e putridi e corruttibili nelle loro
sepolture.



La Spera e Marullo laudan con molti altri
esso sole.[137]


L. — SEGUE.


Forse Epicuro vide le ombre delle colonne
ripercosse nelli antiposti muri essere
eguali al diametro della colonna, donde si
partìa tale ombra; essendo adunque il concorso
dell’ombre parallelo dal suo nascimento
al suo fine, li parve da giudicare che
il sole ancora lui fosse fronte di tal parallelo,

e per conseguenza non essere più grosso
il tal colonna, e non s’avvide che tal diminuzione
d’ombra era insensibile per la
lunga distanza del sole.



Se ’l sole fussi minore della terra le stelle
di gran parte del nostro emisperio sarebbon
sanza lume. (Contro a Epicuro, che dice:
tanto è grande il sole quanto e’ pare.)


LI. — SEGUE.


Dice Epicuro il sole essere tanto quanto
esso si dimostra: adunque e’ pare essere un
piè, e così l’abbiamo a tenere. Seguirebbe
che la luna, quand’ella fa oscurare il sole,
il sole non l’avanzerebbe di grandezza come
e’ fa; onde, sendo la luna minor del
sole, essa luna sarebbe men d’un piede, e
per conseguenza, quando il nostro mondo
fa oscurare la luna, sarebbe minore d’un
dito del piede; con ciò sia, se ’l sole è un
piede e la nostra terra fa ombra piramidale
inverso la luna, egli è necessario che sia
maggiore il luminoso causa della piramide
ombrosa, che l’opaco causa d’essa piramide.


LII. — SEGUE.


Misura quanti soli si metterebbe nel
corso suo di ventiquattro ore!... E qui si

potrà vedere, se Epicuro disse, che ’l sole
era tanto grande quanto esso parea, che, — parendo
il diametro del sole una misura
pedale, e che esso sole entrassi mille volte
nel suo corso di ventiquattro ore, — egli
avrebbe corso mille piedi, cioè cinquecento
braccia, che è un sesto di miglio.



Ora è che ’l corso del sole, infra dì e
notte, sarebbe camminato la sesta parte
d’un miglio, e questa venerabile lumaca del
sole avrebbe camminato venticinque braccia
per ora!


LIII. — DELLA PROVA CHE ’L SOLE È CALDO
PER NATURA E NON PER VIRTÙ.


Del sole. Dicano che ’l sole non è caldo,
perchè non è di colore di foco, ma è molto più
bianco e più chiaro. E a questi si po’ rispondere,
che, quando il bronzo liquefatto è
più caldo, elli e più simile al color del sole,
e, quand’è men caldo, ha più color di foco.


LIV. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


Provasi il sole, in sua natura, essere
caldo — e non freddo, come già s’è detto. —



Lo specchio concavo, essendo freddo, nel
ricevere li razzi del foco, li rifrette più caldi,
che esso foco.







La palla di vetro, piena d’acqua fredda,
manda fori di sè li razzi, presi dal foco, ancora
più caldi d’esso foco.



Di queste due dette esperienze sèguita,
che tal calore delli razzi, avuti dello specchio
o della palla d’acqua fredda, sien caldi
per virtù, e non perchè tale specchio o palla
sia calda; e ’l simile in questo caso accade
del sole passato per essi corpi, che scalda
per virtù. E per questo hanno concluso il
solo non esser caldo. — Il che per le medesime
allegate isperienze si prova esso
sole essere caldissimo, per la sperienza detta
dello specchio e palla, che, essendo freddi,
pigliando i razzi della caldezza del foco, li
rendan razzi caldi, perchè la prima causa
è calda: e il simile accade del sole, che essendo
lui caldo, passando per tali specchi
freddi, refrette gran calore.



Non lo splendore del sole scalda, ma il
suo natural calore.


LV. — PROPAGAZIONE DEI RAGGI
NELLO SPAZIO.


Passano li razzi solari per la fredda regione
dell’aria e non mutan natura, passan
per vetri pieni d’acqua fredda e non mancano
di lor natura, e, per qualunque loco

transparente essi passassino, è come s’elli
penetrassino altrettanta aria.


LVI. — SE LE STELLE HAN LUME DAL SOLE
O DA SÈ.


Dicano [Sott.: gli scrittori, gli autori] di avere il lume da sè, allegando,
che se Venere e Mercurio non n’avessi
il lume da sè, quando esso s’interpone infra
l’occhio nostro e ’l sole, esse oscurerebbon
tanto d’esso sole, quanto esse ne
coprano all’occhio nostro. — E quest’è falso,
perch’è provato come l’ombroso, posto
nel luminoso, è cinto e coperto tutto da’
razzi laterali del rimanente di tal luminoso
e così resta invisibile. Come si dimostra,
quando il sole è veduto per la ramificazione
delle piante sanza foglie in lunga distanzia,
essi rami non occupano parte alcuna d’esso
sole alli occhi nostri.



Il simile accade a’ predetti pianeti, li
quali, ancora che da sè e’ sieno sanza luce,
eglino non occupano, com’è detto, parte alcuna
del sole all’occhio nostro.



Seconda pruova. Dicano le stelle nella
notte parere lucidissime quanto più ci son
superiori; e che s’elle non avessin lume da

sè che l’ombra, che fa la terra, che s’interpone
infra loro e ’l sole, le verrebbe a scurare,
non vedendo esse, nè sendo vedute dal
corpo solare. — Ma questi non n’han considerato,
che l’ombra piramidale della luna
non n’aggiugne [raggiunge, arriva] infra troppe stelle, quello
ch’ell’aggiugne, la piramide è tanto diminuita
che poco occupa del corpo della stella,
e ’l rimanente è alluminato dal sole.


LVII. — LA TERRA È UNA STELLA.


Tu nel tuo discorso hai a concludere la
terra essere una stella quasi simile alla luna,
e così proverai la nobiltà del nostro
mondo!



E così farai un discorso delle grandezze
di molte stelle, secondo li autori.


LVIII. — ESSA RISPLENDE NELL’UNIVERSO.


Come la terra è una stella. La terra mediante
la spera dell’acqua, che in gran
parte la veste, — la qual piglia il simulacro
del sole e risplende all’universo, sì come
fan tutte l’altre stelle, — si dimostra ancora
lei essere stella.






LIX. — ORDINE DEL PROVARE LA TERRA
ESSERE UNA STELLA.


In prima diffinisci l’occhio.



Poi mostra come il battere [il tremolio della luce, del fulgore escitizio
delle stelle] d’alcuna
stella viene dall’occhio; e perchè il batter
d’esser stelle è più nell’una, che nell’altra;
e come li razzi delle stelle nascan dall’occhio.
E di’ che, se ’l battere delle stelle
fussi, come pare, nelle stelle, che tal battimento
mostra d’essere di tanta dilatazione,
quant’è il corpo di tale stella; essendo
adunque maggior della terra, che tal moto
fatto in istante sare’ trovo veloce a raddoppiare
la grandezza di tale stella; di poi
prova come la superfizie dell’aria, ne’ confini
del foco, e la superfizie del foco, nel suo
termine, è quella, nella qual penetrando, li
razzi solari portan tal similitudine di corpi
celesti grandi nel lor levare e porre [tramontare], e piccole
essendo essi nel mezzo del cielo.


LX. — LA TERRA SEMBRA STELLA AI LONTANI.


Il libro mio s’astende a mostrare come
l’Ocean, colli altri mari, fa, mediante il

sole, splendere il nostro mondo a modo di
luna, e a’ più remoti pare stella; e quest’è
provo.


LXI. — LA TERRA NON È CENTRO
DELL’UNIVERSO.


Come la terra non è nel mezzo del cerchio
del sole, nè nel mezzo del mondo, ma
è ben nel mezzo de’ sua elementi, compagni
e uniti con lei; e chi stesse nella luna, quand’ella
insieme col sole è sotto a noi, questa
nostra terra, coll’elemento dell’acqua,
parrebbe e farebbe offizio, tal qual fa la luna
a noi.


LXII. — COME IN UN’ETÀ LONTANA LA TERRA
AVEVA UN PIÙ VIVO SPLENDORE.


Come la terra, facendo offizio di luna, ha
perduto assai del lume antico nel nostro
emisperio pel calare delle acque, com’è
provato in libro quarto: De mundo e acque.


LXIII. — QUESTIONI SULLA NATURA
DELLA LUNA.


1. Nessun lievissimo è opaco.



2. Nessun più lieve sta sotto al men lieve.



3. Se la luna ha sito in mezzo ai sua elementi
o no.







E s’ella non ha sito particulare, come
la terra, nelli sua elementi, perchè non cade
al centro de’ nostri elementi?



E se la luna non è in mezzo alli sua elementi,
e non discende, adunque ella è più
lieve che altro elemento.



E se la luna è più lieve che altro elemento,
perchè è solida e non traspare?


LXIV. — SULLA GRAVITÀ DELLA LUNA.


Nessun denso è più lieve che l’aria.



Avendo noi provato come la parte della
luna, che risplende è acqua, che specchia il
corpo del sole, la quale ci riflette lo splendore
da lui ricevuto, e come, se tale acqua
fusse sanza onde, ch’ella picciola si dimostrerebbe,
ma di splendore quasi simile al
sole; al presente bisogna provare, se essa
luna è corpo grave o lieve; imperocchè se
fusse grave, confessando che dalla terra in
su in ogni grado d’altezza s’acquista gradi
di levità, — conciò sia che l’acqua è più
lieve che la terra; e l’aria che l’acqua, e ’l
foco che l’aria e così seguitando successivamente, — e’
parrebbe che, se la luna avesse
densità, com’ella ha, ch’ella avesse gravità
e, avendo gravità, che lo spazio, ove essa si
trova, non la potesse sostenere, e per conseguenza

avesse a discendere inverso il centro
dell’universo e congiugnersi colla terra,
e se non lei almanco le sue acque avessino
a cadere, e spogliarla di sè, e cadere inverso
il centro, e lasciar di sè la luna spogliata
e sanza lustro; onde, non seguitando quel
che di lei la ragione ci promette, egli è manifesto
segno, che tal luna è vestita de’ sua
elementi, cioè acqua, aria e foco, e così in
sè per sè si sostenga in quello spazio, come
fa la nostra terra coi sua elementi in quest’altro
spazio, e che tale offizio facciano le
cose gravi ne’ sua elementi, qual fanno l’altre
cose gravi nelli elementi nostri.


LXV. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


La luna densa e grave come sta, la
luna?


LXVI. — I MONDI GRAVITANO IN SENO
AI PROPRI ELEMENTI.


Il rossume ovver tuorlo dell’ovo sta in
mezzo al suo albume sanza discendere d’alcuna
parte, ed è più lieve o più grave o
eguale d’esso albume; e, s’egli è più lieve,
egli dovrebbe sorgere sopra tutto l’albume
e fermarsi in contatto della scorza d’esso
uovo e, s’elli è più grave dovrebbe discender,

e, s’elli è eguale, così potrebbe stare nell’un
delli stremi come in mezzo o di sotto.


LXVII. — IL CALORE COME PRINCIPIO
DELLA VITA.


Il caldo è cagione del movimento dell’umido,
e ’l freddo lo ferma, come si vede la
region fredda, che ferma i nuvoli nell’aria.



Dov’è vita è calore; dov’è calore vitale
è movimento d’omore.


LXVIII. — LA TERRA È UN GRANDE
VIVENTE.


Nessuna cosa nasce in loco, dove non sia
vita sensitiva, vegetativa o razionale: nascono
le penne sopra li uccelli, e si mutano
ogni anno; nascono li peli sopra li animali
e ogni anno si mutano, salvo alcuna parte,
come li peli delle barbe de’ lioni e gatti e
simili; nascono l’erbe sopra li prati e le
foglie sopra li alberi, e ogni anno in gran
parte si rinnovano; adunque potremo dire,
la terra avere anima vegetativa, e che la
sua carne sia la terra, li sua ossi sieno li
ordini delle collegazioni [aggregazioni] de’ sassi, di che si
compongono le montagne, il suo tenerume

sono li tufi, il suo sangue sono le vene delle
acque, il lago del sangue, che sta dintorno
al core, è il mare oceano, il suo alitare e ’l
crescere e discrescere del sangue per li polsi,
e così nella terra è il flusso e riflusso
del mare, e ’l caldo dell’anima del mondo
è il fuoco, ch’è infuso per la terra, e la residenza
dell’anima vegetativa sono li fochi,
che per diversi lochi della terra spirano in
bagni e in miniere di solfi e in vulcani, a
Mon Gibello di Sicilia e altri lochi assai.


LXIX. — PARAGONE DELL’UOMO
E DEL MONDO.
COMINCIAMENTO DEL TRATTATO DE L’ACQUA.


L’omo è detto da li antiqui mondo minore,
e certo la dizione d’esso nome è bene
collocata imperò che, sì come l’omo è composto
di terra, acqua, aria e foco, questo
corpo della terra è il simigliante. Se l’omo
ha in sè ossa, sostenitori e armadura della
carne, il mondo ha i sassi sostenitori della
terra; se l’omo ha in sè il lago del sangue,
dove cresce e discresce il polmone, nello
alitare, il corpo della terra ha il suo oceano
mare, il quale, ancora lui, cresce e discresce
ogni sei ore per lo alitare del mondo; se
dal detto lago di sangue dirivan vene, che

si vanno ramificando per lo corpo umano,
similmente il mare oceano empie il corpo
de la terra d’infinite vene d’acqua. Manca
al corpo della terra i nervi, i quali non vi
sono, perchè i nervi sono fatti al proposito
del movimento, e, il mondo sondo di perpetua
stabilità, non v’accade movimento, e,
non v’accadendo movimento, i nervi non
vi sono necessari. Ma in tutte l’altre cose
sono molto simili.


LXX. — L’ACQUA.


Il corpo della terra, a similitudine dei
corpi delli animali, è tessuto di ramificazione
di vene, le quali son tutte insieme
congiunte, e son costituite a nutrimento e
vivificazione d’essa terra e de’ sua creati.


LXXI. — L’ACQUA È IL SANGUE E LA LINEA
DEL MONDO.


L’acqua, che surge ne’ monti è il sangue,
che tien viva essa montagna, o, forata
in essa o per traverso essa vena, la natura,
aiutatrice de’ sua vivi, sendo abbondante nell’aumento
di volere riparare il mancamento
del versato umore, quivi con curioso [sollecito] soccorso

abbonda; a similitudine del loco percosso
nell’omo, e’ si vede, per lo soccorso
fatto, multiplicare il sangue sotto alla pelle,
in modo di sgonfiamento, per sopperire al
loco infecto [contuso, per la percussione]; similmente la vite, sendo tagliata
nell’alta stremità, manda la natura
dall’infime radice all’altezza somma del loco
tagliato il suo umore, e quello, essendo versato,
essa non l’abbandona di vitale umore,
insino al fine della sua vita.


LXXII. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


L’acqua è proprio quella, che per vitale
umore di questa arida terra è dedicata: e
quella causa, che la move per le sue ramificate
vene, contro al natural corso delle cose
gravi, è proprio quella, che move li umori
in tutte le spezie de’ corpi animali.


LXXIII. — L’ACQUA SUI MONTI.


L’acqua, vitale omore della terrestre macchina,
mediante il suo natural calore si move.


LXXIV. — TRASFORMAZIONI DOVUTE
ALL’ACQUA.


L’acqua è ’l vetturale della natura.






LXXV. — DELLA VIBRAZION DELLA TERRA.


Li corsi subterranei delle acque, sì come
quelli, che son fatti in fra l’aria e la terra,
son quelli, che al continuo consumano e profondano
li letti delli lor corsi.



La terra, levata dalli fiumi, si scarica
nelle ultime parti delli lor corsi, ovvero la
terra, levata da li alti corsi de’ fiumi, si scarica
nell’ultime bassezze delli lor moti.



Dove l’acque dolci pullulano, nella superfice
del mare, è manifesto prodigio della
creazione d’una isola, la qual si scoprirà
tanto più tardi o più presto, quanto la quantità
dell’acqua, che surge, sarà di minore o
maggior quantità.



E questa tale isola si genera dalla quantità
della terra o consumazion de’ sassi, che
fa il corso sotterraneo dell’acqua per li lochi,
dond’ella discorre.


LXXVI. — VASTE TRASFORMAZIONI
NEL PASSATO E NELL’AVVENIRE.


Come le rive del mare al continuo acquistano
terreno inverso il mezzo del mare.



Come li scogli o promontori de’ mari al
continuo ruinano, e si consumano.



Come i mediterranei scopriranno i lor

fondi all’aria, e sol riserberanno il canale
al maggior fiume, che dentro vi metta, il
quale correrà all’Oceano, e ivi verserà le
sue acque, insieme con quelle di tutti i fiumi,
che con esso s’accompagnano.


LXXVII. — L’ACQUA NEI FIUMI.


In fra le potenti cagioni de’ terrestri
danni a me pare, che i fiumi, colle ruinose
innondazioni, tengano il principato; e non
è il foco, come alcuni han voluto, imperocchè
il foco termina sua voragine, dove manca il
nutrimento; il movimento dell’acqua, ch’è
mantenuto dalle inclinate valli, ancora lui
termina e more insieme coll’ultima bassezza
della valle; ma il foco è causato dal nutrimento
e ’l moto dell’acqua dalla bassezza.
Il nutrimento del foco è disunito, e disunito
e separato fia il danno, e il foco more, dove
manca il nutrimento. La declinazione delle
valli è unita, e unito fia il danno, col ruinoso
corso del fiume, finchè, in compagnia delle
sue valli, finirà nel mare, universale bassezza
e unico riposo delle peregrinanti acque dei
fiumi.



Ma con quale lingua o con quale vocaboli
potrò io esprimere e dire le nefande
ruine, li incredibili dirupamenti, le inesorabili

rapacità, fatte da’ diluvî de’ superbi
fiumi? Come potrò io dire? — Certo io non
mi sento bastevole a tanta dimostrazione;
ma pure con quell’aiuto, che mi dà la sperienza,
m’ingegnerò riferire il modo del
dannificare, contro ai quali diripanti fiumi
non vale alcuno umano riparo.


LXXVIII. — SU UNA CONCHIGLIA FOSSILE.


O tempo, veloce predatore delle create
cose, quanti re, quanti popoli hai tu disfatti,
e quante mutazioni di stati e varî casi sono
seguìti, dopochè la maravigliosa forma di
questo pesce qui morì per le cavernose o
ritorte interiora [Sott.: del monte] .... Ora, disfatto dal tempo,
paziente giaci in questo chiuso loco; colle
spolpate e ignude ossa hai fatto armadura
e sostegno al soprapposto monte!


LXXIX. — BASTA UN PICCOLO SEGNO
PER RICOSTRUIRE L’INTERO PASSATO.


Perchè molto son più antiche le cose che
le lettere, non è maraviglia se alli nostri
giorni non apparisce scrittura delli predetti
mari essere occupatori di tanti paesi; e se
pure alcuna scrittura apparìa le guerre, l’incendi,
li diluvi dell’acque, le mutazioni delle

lingue e delle leggi hanno consumato ogni
antichità: ma a noi bastano le testimonianze
delle cose nate nelle acque salse, ritrovarsi
nelli alti monti, lontani dalli mari d’allora.


LXXX. — DEL DILUVIO E DE’ NICCHI [le conchiglie fossili]
MARINI.[138]


Se tu dirai che li nicchi, che per li confini
d’Italia lontano dalli mari, in tanta altezza
si veggono alli nostri tempi, siano
stati per causa del Diluvio, che lì li lasciò;
io ti rispondo che, credendo tu che tal Diluvio
superasse il più alto monte 7 cubiti, — come
scrisse chi li misurò, — tali nicchi,
che sempre stanno vicini ai liti del mare,
e’ dovriano restare sopra tali montagne, e non
sì poco sopra le radici de’ monti, per tutto
a una medesima altezza, a suoli a suoli [a strati, a strati].



E se tu dirai, che, essendo tali nicchi
vaghi di stare vicini alli liti marini, e che,
crescendo in tanta altezza, che li nicchi si
partirono da esso lor primo sito, e seguitarono
l’accrescimento delle acque insino alla
lor somma altezza; qui si risponde che, sendo
il nicchio animale di non più veloce moto che
si sia la lumaca, fori dell’acqua, — e qualche

cosa più tarda, perchè non nuota, anzi si fa un
solco ove s’appoggia, — camminerà il dì
dalle 3 alle 4 braccia. Adunque questo, con
tale moto, non sarà camminato dal mare
Adriano insino in Monferrato di Lombardia,
chè v’è 250 miglia di distanza in 40 giorni — come
disse chi tenne conto d’esso tempo.



E se tu dici che l’onde ve li portarono,
essi per la lor grossezza, non si reggono, se
non sopra il suo fondo; e se questo non mi
concedi, confessami almeno ch’elli aveano
a rimanere nelle cime de’ più alti monti e
ne’ laghi, che infra li monti si serrano: come
lago di Lario o di Como e ’l Maggiore e di
Fiesole e di Perugia e simili.



E se tu dirai che li nicchi son portati
dall’onde, essendo voti e morti, io dico che,
dove andavano li morti, poco si rimovevano
da’ vivi, e in queste montagne sono trovati
tutti i vivi, che si cognoscono, che sono
colli gusci appaiati, e sono in un filo dove
non è nessun de’ morti, e poco più alto è
trovato, dove eran gettati dall’onde tutti li
morti colle loro scorze separate, appresso a
dove li fiumi cascavano in mare in gran
profondità. E se li nicchi fussero stati portati
dal torbido Diluvio, essi si sarebbero misti
separatamente l’un dall’altro, infra ’l fango

e non con ordinati gradi a suoli, come alli
nostri tempi si vede.


LXXXI. — DI QUELLI CHE DICONO, CHE I NICCHI
SONO PER MOLTO SPAZIO E NATI REMOTI
DALLI MARI, PER LA NATURA DEL
SITO E DE’ CIELI, CHE DISPONE E INFLUISCE
TAL LOCO A SIMILE CREAZIONE D’ANIMALI.


A costor si risponderà che s’è tale influenza [influsso degli astri, atto a crear animali fossili]
d’animali, non potrebbero accadere
in una sola linea se non animali di medesima
sorte e età, e non il vecchio col giovane,
e non alcun col coperchio e l’altro
essere sanza sua copritura, e non l’uno esser
rotto e l’altro intero, e non l’uno ripieno
di rena marina, e rottame minuto e
grosso d’altri nicchi dentro alli nicchi interi,
che lì son rimasti aperti, e non le bocche
de’ granchi sanza il rimanente del suo
tutto, e non li nicchi d’altre specie appiccati
con loro in forma d’animale, che sopra
di quelli si movesse, perchè ancora resta
il vestigio del suo andamento sopra la
scorza, che lui già, a uso di tarlo, sopra il
legname andò consumando; non si troverebbero
infra loro ossa e denti di pesce, li

quali alcuni dimandano saette e altri lingue
di serpenti, e non si troverebbero tanti
membri di diversi animali insieme uniti, se
lì da’ liti marini gittati non fussino.



E ’l diluvio lì non li avrebbe portati, perchè
le cose gravi più dell’acqua, non stanno
a galla sopra l’acqua, e le cose predette
non sarìano in tanta altezza, se già a nuoto
ivi sopra dell’acque portate non furono, la
qual cosa è impossibile per la lor gravezza.



Dove le vallate non ricevono le acque
salse del mare, quivi i nicchi mai non si
vedono, come manifesto si vede nella gran
valle d’Arno di sopra alla Gonfolina, sasso
per antico unito con Monte Albano in forma
d’altissimo argine, il quale tenea ringorgato
tal fiume in modo che, prima che versasse
nel mare, il quale era dopo ai piedi
di tal sasso, componea due grandi laghi,
de’ quali il primo è, dove oggi si vede fiorire
la città di Fiorenze insieme con Prato
e Pistoia, e Monte Albano seguiva il resto
dell’argine insin dove oggi è posto Serravalle.
Dal Val d’Arno di sopra insino
Arezzo si creava un secondo lago, il quale
nell’antidetto lago versava le sue acque,
chiuso circa dove oggi si vede Girone, e
occupava tutta la detta valle di sopra per

ispazio di quaranta miglia di lunghezza.
Questa valle riceve sopra il suo fondo tutta
la terra portata dall’acqua da quella intorbidata,
la quale ancora si vede a’ piedi di
Prato Magno restare altissima, dove li fiumi
non l’hanno consumata, e infra essa terra
si vedono le profonde segature de’ fiumi, che
quivi son passati, li quali discendono dal
gran monte di Prato Magno, nelle quali segature
non si vede vestigio alcuno di nicchi
o di terra marina. Questo lago si congiugnea
col lago di Perugia.



Gran somma di nicchi si vede, dove li
fiumi versano in mare, benchè in tali siti
l’acque non sono tanto salse per la mistion
dell’acque dolci, che con quelle s’uniscono.
E ’l segno di ciò si vede dove per antico
li Monti Appennini versavano li lor fiumi
nel mare Adriano, li quali in gran parte
mostrano infra li monti gran somma di nicchi,
insieme coll’azzurrigno terreno di mare,
e tutti li sassi, che di tal loco si cavano,
son pieni di nicchi.



Il medesimo si conosce avere fatto Arno,
quando cadea dal sasso della Gonfolina nel
mare, che dopo quella non troppo basso si
trovava, perchè a quelli tempi superava
l’altezza di San Miniato al Tedesco, perchè

nelle somme altezze di quello si vedono le
ripe piene di nicchi e ostriche dentro alle
sue mura; non si distesero li nicchi inverso
Val di Nievole, perchè l’acque dolci d’Arno
in là non si astendeano.



Come li nicchi non si partirono dal mare
per Diluvio, perchè l’acque, che diverso la
terra venivano, ancora che essi tirassino il
mare inverso la terra, esse eran quelle, che
percuoteano il suo fondo, perchè l’acqua,
che viene di verso la terra, ha più corso
che quella del mare, e per conseguenza è
più potente, entra sotto l’altra acqua del
mare, e rimove il fondo, e accompagna con
seco tutte le cose mobili, che in quella trova,
come son i predetti nicchi e altre simili
cose, e quanto l’acqua, che vien di
terra, è più torbida che quella del mare,
tanto più si fa potente e grave che quella.



Adunque io non ci vedo modo di tirare
i predetti nicchi tanto infra terra, se quivi
nati non fussino!



Se tu mi dicessi il fiume Era [Loira], che passa
per la Francia, nell’accrescimento del mare [nel flusso o alta marea],
si copre più di ottanta miglia di paese,
perchè è loco di gran pianura, e ’l mare

s’alza circa braccia venti, e nicchi si vengono
a trovare in tal pianura, discosta dal
mare esse ottanta miglia; qui si risponde
che ’l flusso e riflusso ne’ nostri mediterranei
mari non fanno tanta varietà, perchè
in Genovese non varia nulla, a Venezia poco,
in Africa poco, e dove poco varia poco
occupa di paese.


LXXXII. — CONFUTAZIONE CH’È CONTRO COLORO,
CHE DICONO I NICCHI ESSER PORTATI
PER MOLTE GIORNATE DISTANTI DALLI
MARI PER CAUSA DEL DILUVIO, TANT’ALTO
CHE SUPERASSE TALE ALTEZZA.


Dico, che il Diluvio non potè portare le
cose nate dal mare alli monti, se già il mare
gonfiando non creasse innondazione insino
alli lochi sopradetti, la qual gonfiazione accadere
non può, perchè si darebbe vacuo.



E se tu dicessi: — l’aria quivi riempirebbe; — noi
abbiamo concluso il grave non si
sostenere sopra il lieve, onde per necessità
si conclude, esso diluvio essere causato dall’acque
piovane; e, se così è, tutte esse acque
corrono al mare, e non corre il mare alle
montagne; e se elle corrono al mare esse
spingono li nicchi dal lito del mare, e non
li tirano a sè.







E se tu dicessi: — poichè ’l mare alzò per
l’acque piovane, portò essi nicchi a tale altezza; — già
abbiamo detto, che le cose più
gravi dell’acqua non notan sopra di lei, ma
stanno ne’ fondi, dalli quali non si rimovono,
se non per causa di percussion d’onda.



E se tu dirai, che l’onde le portassino
in tali lochi alti, noi abbiamo provato, che
l’onde nella gran profondità tornano in contrario,
nel fondo, al moto di sopra, la qual
cosa si manifesta per lo intorbidare del
mare dal terreno tolto vicino alli liti.



Muovesi la cosa più lieve che l’acqua
insieme colla sua onda, ed è lasciata nel più
alto sito della riva dalla più alta onda. Muovesi
la cosa più grave che l’acqua sospinta
dalla sua onda nella superfizie ed al fondo
suo. E per queste due conclusioni, che ai lochi
sua saran provati a pieno, noi concludiamo,
che l’onda superfiziale non può portare
nicchi, per essere più grevi che l’acqua.



Quando il diluvio avesse avuto a portare
li nicchi trecento e quattrocento miglia
distanti dalli mari, esso li avrebbe portati
misti con diverse nature, insieme ammontati:
e noi vediamo in tal distanza
l’ostriche tutte insieme e le conchiglie, e
li pesci calamai, e tutti li altri nicchi, che

stanno insieme a congregazione, essere trovati
tutti insieme morti; e li nicchi solitari
trovarsi distanti l’uno dall’altro, come nei
liti marittimi tutto il giorno vediamo!



E se noi troviamo l’ostriche insieme apparentate
grandissime, infra le quali assai
vedi quelle, che hanno ancora il coperchio
congiunto, a significare che qui furono lasciate
dal mare che ancor viveano, quando
fu tagliato lo stretto di Gibilterra.



Vedesi in nelle montagne di Parma e
Piacenza le moltitudini di nicchi e coralli
intarlati, ancora appiccati alli sassi, dei
quali, quand’io facevo il gran cavallo di
Milano [la statua equestre a Francesco Sforza], me ne fu portato un gran sacco
nella mia fabbrica da certi villani, che in
tal loco furon trovati, fra li quali ve n’era
assai delli conservati nella prima bontà....



Trovansi sotto terra e sotto li profondi
cavamenti de’ lastroni [le profonde cave di macigno], li legnami delle
travi lavorati, fatti già neri, li quali furon
trovati a mio tempo in quel di Castel Fiorentino,
e questi, in tal loco profondo, v’erano
prima che la litta [fango di fiume], gittata dall’Arno nel
mare, che quivi copriva, fusse abbandonata

in tant’altezza, e che le pianure del Casentino
fussin tanto abbassate dal terren, che
hanno al continuo di lì sgomberato.



E se tu dicessi tali nicchi essere creati
e creano a continuo in simili lochi per la
natura del sito e de’ cicli, che quivi influisce;
questa tale opinione non sta in cervelli
di troppo discorso, perchè quivi s’enumeran
li anni del loro accrescimento sulla loro
scorza, e se ne vedono piccoli e grandi, i
quali sanza cibo non crescerebbero, e non
si cibarebbero sanza moto, e quivi movere
non si poteano.


LXXXIII. — I FOSSILI RISPECCHIANO NEL
PASSATO UNA VITA ANALOGA A QUELLA
DEL PRESENTE.


Come nelle falde, infra l’una e l’altra,
si trovano ancora li andamenti delli lombrichi,
che camminavano infra esse, quando
non erano ancora asciutte.



Come tutti li fanghi marini ritengono
ancora de’ nicchi, ed è petrificato il nicchio
insieme col fango.



Della stoltizia e semplicità di quelli, che
vogliono che tali animali fussino, alli lochi
distanti dai mari, portati dal Diluvio.



Come altra setta d’ignoranti affermano

la natura o i cieli averli in tali lochi creati
per influssi celesti, come in quelli non si
trovassino l’ossa de’ pesci cresciuti con lunghezza
di tempo, come nelle scorze de’ nicchi
e lumache non si potesse annumerare
li anni o i mesi della lor vita, come [allo stesso modo che] nelle
corna de’ buoi e de’ castroni, e nella ramificazione
delle piante, che non furono mai
tagliate in alcuna parte!



E avendo con tali segni dimostrato la
lunghezza della lor vita essere manifesta,
ecco bisogna confessare, che tali animali
non vivino sanza moto, per cercare il loro
cibo, e in loro non si vede strumenti da penetrare
la terra e ’l sasso, ove si trovano
rinchiusi.



Ma in che modo si potrebbe trovare in
una gran lumaca i rottami e parte di molt’altre
sorte di nicchi di varia natura, se
ad essa, sopra de’ liti marini già morta, non
li fussino state gettate dalle onde del mare,
come dell’altre cose lievi, che esso getta
a terra?



Perchè si trova tanti rottami e nicchi
interi fra falda e falda di pietra, se già
quella sopra del lido non fusse stata ricoperta

da una terra rigettata dal mare, la
qual poi si venne petrificando?



E se ’l diluvio predetto li avesse in tali
siti dal mare portato, tu troveresti essi nicchi
in sul termine d’una sola falda e non
al termine di molte.



Devonsi poi annumerare le annate delli
anni, che ’l mare multiplicava le falde dell’arena
e fango, portatoli da’ fiumi vicini, e
ch’elli scaricava in sui liti sua; e se tu volessi
dire, che più diluvi fussino stati a produrre
tali falde e nicchi infra loro, e’ bisognerebbe,
che ancora tu affermassi ogni anno
essere un tal diluvio accaduto.



E se tu vuoi dire, che tale diluvio fu
quello, che portò tali nicchi fuor de’ mari
centinaia di miglia, questo non può accadere,
essendo stato esso diluvio per causa
di pioggie: — perchè naturalmente le pioggie
spingono i fiumi, insieme colle cose da
loro portate, inverso il mare, e non tirano
inverso de’ monti, le cose morte, da’ liti marittimi.



E se tu dicessi che ’l diluvio poi s’alzò
colle sue acque sopra de’ monti, il moto del
mare fu sì tardo, col cammino suo contro
al corso de’ fiumi, che non avrebbe sopra di
sè tenute a noto le cose più gravi di lui, e,

se pur l’avesse sostenute, esso nel calare
l’avrebbe lasciate in diversi lochi seminate.



Ma come accomoderemo noi li coralli, li
quali inverso Monteferrato in Lombardia
essersi tutto dì trovati intarlati [corrosi dal tempo e dalle varie vicende], appiccati
alli scogli, scoperti dalla corrente de’ fiumi?



E li detti scogli sono tutti coperti di parentadi
e famiglie d’ostriche, le quali noi
sappiamo che non si movono, ma stan sempre
appiccate coll’un de’ gusci al sasso, e l’altro
aprono per cibarsi d’animaluzzi, che notan
per l’acque, li quali, credendo trovar bona
pastura, diventano cibo del predetto nicchio.



Non si trova l’arena mista coll’aliga
marina [l’alga marina] essersi petrificata, poichè l’aliga,
che la tramezzava, venne meno. E di questa
scopre tutto il giorno il Po nelle mine
delle sue ripe.


LXXXIV. — DE’ NICCHI NE’ MONTI.


E se tu vorrai dire li nicchi esser prodotti
dalla natura in essi monti mediante
le costellazioni, per qual via mostrerai tal
costellazione fare li nicchi di varie grandezze
e di diverse età e di varie spezie ’n
un medesimo sito?







E come mi mostrerai la ghiara congelata
a gradi [stratificata e cementata in roccie] in diverse altezze delli monti, perchè
quivi è di diverse ragioni, ghiare portate
di diversi paesi dal corso de’ fiumi in tal
sito; e la ghiara non è altro che pezzi di
pietra, che han persi li angoli per la lunga
rivoluzione e le diverse percussioni e cadute,
ch’ell’ha avuto mediante li corsi delle acque,
che in tal loco le condusse?



Come proverai il grandissimo numero di
varie spezie di foglie congelate [fossilizzate e improntate] nelli alti
sassi di tal monte, e l’aliga, erba di mare,
stante a diacere mista con nicchi e rena? E
così vedrai ogni cosa petrificata insieme
con granchi marini, rotti in pezzi, separati
e tramezzati da essi nicchi.


LXXXV. — SULLA STRATIFICAZIONE
GEOLOGICA E CONTRO IL DILUVIO.


Per le due linee de’ nicchi bisogna dire che
la terra per sdegno s’attuffasse sotto il mare
a fare il primo suolo, poi il Diluvio fece il
secondo!



LXXXVI. — DUBITAZIONE.



Movesi qui un dubbio, e questo è se ’l
diluvio venuto al tempo di Noè fu universale

o no, e qui parrà di no per le ragioni,
che si assegneranno. Noi nella Bibbia abbiam
che il predetto diluvio fu composto
di 40 dì e 40 nocte di continua e universa
pioggia, e che tal pioggia alzò di sei gomiti
sopra al più alto monte dell’universo; e se
così fu, che la pioggia fussi universale, ella
vestì di sè la nostra terra di figura sperica,
e la superfizie sperica ha ogni sua parte
egualmente distante al centro della sua spera;
onde la spera dell’acqua trovandosi nel
modo della detta condizione, elli è impossivile
che l’acqua sopra di lei si mova, perche
l’acqua in sè non si move, s’ella non
discende; adunque l’acqua di tanto diluvio
come si partì, se qui è provato non aver
moto? E s’ella si partì, come si mosse, se
ella non andava allo in su? E qui mancano
le ragioni naturali, onde bisogna per soccorso
di tal dubitazione, chiamare il miracolo
per aiuto, o dire che tale acqua fu vaporata
dal calor del sole.



LXXXVII. — QUALE SARÀ IL TERMINE
DELLA VITA NEL MONDO.[139]



Riman lo elemento dell’acqua rinchiuso
infra li cresciuti argini de’ fiumi, e si vede
il mare infra la cresciuta terra; e la circundatrice

aria, avendo a fasciare e circonscrivere
la mollificata macchina della terra [il corpo sferico della Terra, rammollito per le assorbite acque],
la sua grossezza, che stava fra l’acqua e
lo elemento del foco, rimarrà molto ristretta
e privata della bisognosa acqua. I
fiumi rimarranno senza le loro acque, la
fertile terra non manderà più leggere fronde,
non fieno più i campi adornati dalle
ricascanti piante; tutti li animali non trovando
da pascere le fresche erbe, morranno;
e mancherà il cibo ai rapaci lioni e lupi e
altri animali, che vivono di ratto; e agli
omini, dopo molti ripari, converrà abbandonare
la loro vita, e mancherà la generazione
umana.



A questo modo la fertile e fruttuosa
terra, abbandonata, rimarrà arida e sterile;
e, pel rinchiuso omore dell’acqua (rinchiusa
nel suo ventre) e per la vivace natura, osserverà
alquanto dello suo accrescimento [continuerà a produrre vita e forme],
tanto che, passata la fredda e sottile aria,
sia costretta a terminare collo elemento del
foco: allora la sua superfice rimarrà in
riarsa cenere, e questo fia il termine della
terrestre natura.






LXXXVIII. — LA TERRA
IMMERSA NELL’ACQUA
PER LA LENTA CONSUMAZIONE DE’ MONTI.


Perpetui son li bassi lochi del fondo del
mare, e il contrario son le cime de’ monti,
sèguita che la terra si farà sperica e tutta
coperta dall’acque, e sarà inabitabile.


LXXXIX. — LE LEGGI MECCANICHE DOMINANO
I FENOMENI INORGANICI E ORGANICI.


La scienza strumentale, over macchinale,
è nobilissima e sopra tutte l’altre utilissima,
conciò sia che mediante quella tutti
li corpi animati, che hanno moto fanno tutte
loro operazioni; i quali moti nascono dal
centro della lor gravità, che è posto in
mezzo a parti di pesi diseguali, e ha questo
carestia e dovizia di muscoli [disequilibrio di forza nervosa] ed etiam
lieva e contra lieva.


XC. — POSSIBILITÀ CHE HA L’UOMO D’IMITARE
STRUMENTALMENTE L’UCCELLO VOLANTE.


L’uccello è strumento oprante per legge
matematica, il quale strumento è in potestà

dell’omo poterlo fare con tutti li sua
moti, ma non con tanta potenza; ma solo
s’astende nella potenza del bilicarsi. Adunque
direm che tale strumento, composto per
l’omo, non li manca se non l’anima dello
uccello, la quale anima bisogna, che sia contraffatta
dall’anima dell’omo.



L’anima alle membra delli uccelli, sanza
dubbio, obbidirà meglio a’ bisogni di quelle,
che a quelle non farebbe l’anima dell’omo,
da esse separato, e massimamente ne’ moti
di quasi insensibili bilicazioni; ma poi che
alle molte sensibili varietà di moti noi vediamo
l’uccello provvedere, noi possiamo, per
tale esperienza, giudicare, che le forte sensibili
potranno essere note alla cognizione
dell’omo, e che esso largamente potrà provvedere
alla ruina di quello strumento, del
quale lui s’è fatto anima e guida.


XCI. — RICORDO, CHE RITORNA ALL’ANIMA
DEL VINCI MENTRE SCRIVE SUL VOLO DEL
NIBBIO.


Questo scriver sì distintamente del nibbio
par che sia mio destino, perchè ne la
prima ricordazione della mia infanzia e’ mi
parea che, essendo io in culla, che un nibbio
venissi a me, e mi aprissi la bocca colla

sua coda, e molte volte mi percotessi con
tal coda dentro alle labbra.


XCII. — PERCHÈ LI PICCOLI UCCELLI NON VOLANO
IN GRANDE ALTEZZA, NÈ LI GRANDI
UCCELLI SI DILETTANO VOLARE IN BASSO.


Nasce per causa che li piccoli uccelli,
essendo sanza piume, non reggano alla immensa
freddezza della grande altura dell’aria,
nella quale [Sott.: vivono] li avvoltoi e le aquile e
altri grossi uccelli, ben piumosi e vestiti di
molti gradi di penne.



Ancora li uccelli piccoli, con deboli e
scempie [sottili] ali, si sostengano in questa aria
bassa, che è grossa, e non si sosterrebbono
nell’aria sottile, che poco resista.


XCIII. — FACCIAMO NOSTRA VITA
COLL’ALTRUI MORTE.


In nella cosa morta riman vita dissensata,
la quale, ricongiunta alli stomachi dei
vivi, ripiglia vita sensitiva e ’ntellettiva.


XCIV. — COME IL CORPO DELL’ANIMALE
AL CONTINUO MORE E RINASCE.


Il corpo di qualunque cosa, la qual si
nutrica, al continuo more e al continuo rinasce,

perchè entrare non po’ nutrimento,
se non in quelli lochi, dove il passato nutrimento
è spirato; e s’elli è spirato, elli
più non ha vita; e se tu non li rendi nutrimento
eguale al nutrimento partito, allora
la vita manca di sua valetudine; e se tu li
levi esso nutrimento, la vita in tutto resta
distrutta. Ma se tu ne rendi tanto quanto
se ne distrugge alla giornata, allora tanto
rinasce di vita, quanto se ne consuma, a similitudine
del lume della candela col nutrimento
datoli dall’omore d’essa candela: il
quale lume ancora lui al continuo con velocissimo
soccorso restaura di sotto, quanto
di sopra se ne consuma morendo; e di splendida
luce si converte, morendo, in tenebroso
fumo, la qual morte è continua, siccome
è continuo esso fumo, e la continuità
di tal fumo è eguale al continuato nutrimento;
e in istante tutto il lume è morto
e tutto rigenerato, insieme col moto del
nutrimento suo.


XCV. — CIRCOLAZIONE DELLA MATERIA.


L’omo e li animali sono proprio transito
e condotto di cibo, sepoltura di animali,
albergo de’ morti, guaina di corruzione, facendo
a sè vita dell’altrui morte.






XCVI. — SULLO STESSO SOGGETTO.


Guarda il lume e considera la sua bellezza.
Batti l’occhio e riguardalo: ciò che
di lui tu redi, prima non era e, ciò che di
lui era, più non è.



Chi è quel che lo rifa, se ’l fattore al continuo
muore?


XCVII. — ANCORA SULLO STESSO SOGGETTO.[140]


Anassagora. Ogni cosa vien da ogni cosa,
ed ogni cosa si fa ogni cosa, e ogni cosa
torna in ogni cosa, perchè ciò ch’è nelli
elementi è fatto da essi elementi.


XCVIII. — SULLA ESISTENZA DELLA MORTE
E DEL DOLORE NEL MONDO.


La natura pare qui in molti o di molti
animali stata più presto crudele matrigna
che madre, o d’alcuni non matrigna, ma
pietosa madre.


XCIX. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


Perchè la natura non ordinò, che l’uno
animale non vivesse della morte dell’altro?



La natura, essendo vaga e pigliando piacere
del creare e fare continue vite e forme,
perchè conosce, che sono accrescimento

della sua terrestre materia, è volonterosa
e più presta nel suo creare, che ’l tempo col
consumare, e però ha ordinato, che molti
animali siano cibo l’uno dell’altro: e, non
soddisfacendo questo a simile desiderio,
spesso manda fuora certi avvelenati e pestilenti
vapori, sopra le gran moltiplicazioni
e congregazioni d’animali e massime sopra
gli omini, che fanno grande accrescimento,
perchè altri animali non si cibano di loro;
e tolte via le cagioni mancheranno li effetti.



Adunque, questa terra cerca di mancare
di sua vita, desiderando la continua moltiplicazione.



Per la tua assegnata e demonstrata ragione
spesso li effetti somigliano le loro
cagioni: gli animali sono esemplo della vita
mondiale.


C. — DESIDERIO DI DISFARSI NELLE COSE
E NEGLI ESSERI.


Or vedi, la speranza e ’l desiderio del
ripatriarsi e ritornare nel primo caso [nello stato primitivo, anteriore alla nascita], fa a
similitudine della farfalla al lume, e l’uomo,
che con continui desideri sempre con
festa aspetta la nuova primavera e sempre

la nuova state, sempre e nuovi mesi e nuovi
anni, parendogli che le desiderate cose, venendo,
sieno troppo tarde, e’ non s’avvede,
che desidera la sua disfazione!...



Ma questo desiderio è la quintessenza,
spirito degli elementi, che, trovandosi rinchiusa
per l’anima dello umano corpo, desidera
sempre ritornare al suo mandatario.
E vo’ che sappi, che questo medesimo desiderio
è quella quintessenza, compagnia della
natura, e l’uomo è modello dello mondo.



E questo uomo ha una somma pazzia che
sempre stenta per non stentare, e la vita
a lui fugge sotto speranza di godere i beni
con somma fatica acquistati.


CI. — COME I SENSI SONO OFFIZIALI
DELL’ANIMA.


L’anima pare risiedere nella parte judiziale [parte judiziale = intelletto (qui e altrove)];
e la parte judiziale pare essere nel
loco, dove concorrono tutti i sensi, il quale
è detto senso comune [senso comune = cervello], e non è tutta per
tutto il corpo, come molti hanno creduto;
anzi tutta in nella parte, imperocchè, se ella
fusse tutta per tutto e tutta in ogni parte,
non era necessario li strumenti de’ sensi

fare in fra loro uno medesimo concorso a
uno solo loco, anzi bastava che l’occhio
operasse l’uffizio del sentimento sulla sua
superfizie e non mandare, per la via delli
nervi ottici, la similitudine delle cose vedute
al senso, chè l’anima, alla sopra detta
ragione, le poteva comprendere in essa superfizie
dell’occhio. E similmente al senso
dell’udito bastava solamente la voce risonasse
nelle concave porosità dell’osso petroso,
che sta dentro all’orecchio, e non fare
da esso osso al senso comune altro transito,
dove essa s’abbocca, e abbia a discorrere
al comune giudizio.



Il senso dell’odorato ancora lui si vede
essere dalla necessità costretto a concorrere
a detto judizio; il tatto passa per le corde
forate [corde = nervi], ed è portato a esso senso, le quali
corde si vanno spargendo, con infinita ramificazione,
in nella pelle, che circonda le
corporee membra e visceri.



Le corde perforate portano il comandamento
e sentimento delli membri offiziali [membri offiziali = muscoli],
le quali corde e nervi, infra i muscoli e le
coste, comandano a quelli il movimento;
quelli ubbidiscono e tale obbedienza si mette

in atto collo sgonfiare, imperocchè ’l sgonfiare
raccorta le loro lunghezze e tirasi dirieto
i nervi [nervi = tendini], i quali si tessono per le particule
de’ membri, essendo infusi nelli stremi
de’ diti, portano al senso la cagione del
loro contatto.



I nervi coi loro muscoli servono alle
corde, come i soldati a’ condottieri, e le corde
servono al senso comune come i condottieri
al capitano; adunque la giuntura delli
ossi obbedisce al nervo, e ’l nervo al muscolo
e ’l muscolo alla corda e la corda al
senso comune, e ’l senso comune è sedia
dell’anima, e la memoria è sua munizione
e la imprensiva è sua referendaria.


CII. — MECCANISMO DELLA SENSAZIONE.


Il senso comune è quello, che giudica le
cose a lui date da li altri sensi.



Il senso comune è mosso mediante le
cose a lui date da li cinque sensi.



E essi sensi si movono mediante li obbietti,
e questi obbietti, mandando le lor
similitudini a’ cinque sensi, da quelli son
transferiti alla imprensiva [imprensiva = sensitività e percezione] e da quella al
comune senso; e lì, sendo judicate, sono

mandate alla memoria, nella quale sono,
mediante la loro potenza, più o meno riservate.



I cinque sensi sono questi: vedere, udire,
toccare, gustare, odorare.



Li antichi speculatori hanno concluso,
che quella parte del giudizio, che è data
all’omo, sia causata da uno strumento, al
quale riferiscano li altri cinque, mediante
la imprensiva, e a detto strumento hanno
posto nome senso comune, e dicano questo
senso essere situato in mezzo il capo. E
questo nome di senso comune dicano, solamente,
perchè è comune judice de li altri
cinque sensi, cioè vedere, udire, toccare, gustare
e odorare. Il senso comune si move
mediante la imprensiva, ch’è posta in mezzo
in fra lui e i sensi. La imprensiva si muove
mediante la similitudine delle cose a lei
date da li strumenti superfiziali, cioè i sensi,
i quali sono posti in mezzo, infra le cose
esteriori e la imprensiva, e similmente i
sensi si movano mediante li obbietti. La similitudine
delle circustanti cose mandano,
le loro similitudine a’ sensi, e’ sensi le trasferiscono
alla imprensiva, la imprensiva la
manda al senso comune, e da quello sono
stabilite nella memoria, e lì sono più o meno

ritenute, secondo la importanza o potenza
della cosa data.



Quello senso è più veloce nel suo offizio,
il quale è più vicino alla imprensiva; il qual
è l’occhio, superiore e principe de li altri,
del quale solo tratteremo, e li altri lascieremo,
per non ci allungare dalla nostra materia.


CIII. — SUI MOVIMENTI AUTOMATICI.


La natura ha ordinati nell’omo i muscoli
uffiziali, tiratori de’ nervi, i quali possino
movere le membra, secondo la volontà e desiderio
del comun senso, a similitudine delli
uffiziali stribuiti da uno signore per varie
province e città, i quali in essi lochi rappresentano
e obbediscano alla volontà d’esso
signore. E quello ufiziale, che più in un solo
caso abbi obbedito alle concessione fattoli
di bocca dal suo signore, farà poi per sè,
nel medesimo caso, cosa, che non si partirà
dalla volontà d’esso signore.



Così si vede spesse volte fare alle dita,
che imparando, con somma obbedienza, la
cosa sopra uno strumento, le quali li sieno
comandate dal giudizio, dopo esso imparare,
le sonerà sanza ch’esso giudizio v’attenda.



I muscoli, che movano le gambe, non fanno
ancora l’offizio loro, sanza che l’omo lo sappi?






CIV. — COME I NERVI OPERANO QUALCHE VOLTA
PER LORO, SANZA COMANDAMENTO DELLI
ALTRI OFFIZIALI DELL’ANIMA.


Questo chiaramente apparisce, imperocchè
tu vedrai movere ai paralitici e a’ freddolosi
e assiderati le loro tremanti membra,
come testa e mani, sanza licenza dell’anima,
la quale anima, con tutte sue forze, non
potrà vietare a essi membri che non tremino.
Questo medesimo accade nel malcaduco
e ne’ membra tagliati, come code di
lucierte.


CV. — COME L’UOMO TENDE A RIPRODURRE
SÈ STESSO NELLE PROPRIE OPERE.


Sommo difetto è de’ pittori replicare li
medesimi moti, i medesimi volti e maniere
di panni in una medesima istoria, e fare la
maggiore parte de’ volti, che somigliano al
loro maestro. La qual cosa m’ha molte volte
dato ammirazione, perchè n’ho conosciuto
alcuno, che in tutte le sue figure parea
avervisi ritratto al naturale. E in quelle si
vede li atti e li modi del loro fattore.



E, s’egli è pronto nel parlare e ne’ modi,
le sue figure sono il simile in prontitudine,
e, se ’l maestro è divoto, il simile paiano le

figure con lor colli torti, e, se ’l maestro è
dappoco, le sue figure paiono la pigrizia ritratta
al naturale, e, se ’l maestro è sproporzionato,
le figure sue son simili, e, s’egli
è pazzo, nelle sue istorie si dimostra largamente,
le quali sono nemiche di conclusione
e non stanno attente alla loro operazione,
anzi chi guarda in qua e chi in là, come
se sognassino; e così segue ciascun accidente
in pittura il proprio accidente del
pittore.



E avendo io più volte considerato la
causa di tal difetto, mi pare, che sia da giudicare,
che quella anima, che regge e governa
ciascun corpo, si è quella che fa il
nostro giudizio innanzi sia il proprio giudizio
nostro. Adunque ella ha condotto tutta
la figura dell’omo, com’ella ha giudicato
quello stare bene, o col naso lungo o corto
o camuso, e così li ha fermo la sua altezza
e figura, ed è di tanta potenza questo tal
giudizio ch’egli move le braccia al pittore,
e fagli replicare se medesimo, parendo a
essa anima, che quello sia il vero modo di
figurare l’omo, e, chi non fa come lui, faccia
errore. E, s’ella trova alcuno, che simigli
al suo corpo, ch’ell’ha composto, ella
l’ama o s’innamora di quello, e per questo

molti s’innamorano e toglian moglie,
che simiglia a lui, e spesso li figlioli, che
nascano di tali, simigliano ai loro genitori.


CVI. — UN ISTINTO NATURALE DELL’UOMO LO
GUIDA A CERCARE SÈ STESSO NELLE COSE
E NEGLI ESSERI.


Deve il pittore fare la sua figura sopra
la regola d’un corpo naturale, il quale comunemente
sia di proporzione laudabile;
oltre di questo far misurare sè medesimo e
vedere, in che parte la sua persona varia
assai o poco da quella antidetta laudabile,
e, fatta questa notizia, deve riparare con
tutto il suo studio, di non incorrere ne’ medesimi
mancamenti, nelle figure da lui operate,
che nella persona sua si trova.



E sappi, che con questo vizio ti bisogna
sommamente pugnare, conciò sia ch’egli è
mancamento, ch’è nato insieme col giudizio:
perchè l’anima maestra del tuo corpo
è quella, ch’è il tuo proprio giudizio, e volentieri
si diletta nelle opere simili a quella,
ch’ella operò nel comporre del suo corpo.
E di qui nasce, che non è si brutta figura
di femmina, che non trovi qualche amante — se
già non fussi mostruosa.







Sì che ricordati intendere i mancamenti,
che sono nella tua persona, e da quelli ti
guarda nelle figure, che da te si compongono.


CVII. — CONSIGLIO AL PITTORE.


Quel pittore, che arà goffe mani, le farà
simili nelle sua opere, e quel medesimo
li ’nterverrà in qualunque membro, se ’l
lungo studio non glielo vieta. Adunque tu,
pittore, guarda bene quella parte, che hai
più brutta nella tua persona, e ’n quella col
tuo studio fa bono riparo, imperò che, se
sarai bestiale, le tue figure saranno il simile
e sanza ingegnio, e similmente ogni
parte di bono e di tristo, che hai in te, si
dimostrerà in parte nelle tue figure.


CVIII. — SUGLI STESSI SOGGETTI.


Questo accade, chè il giudicio nostro è
quello, che move la mano alla creazione
de’ lineamenti d’esse figure, per diversi
aspetti, insino a tanto ch’esso si satisfaccia;
e perchè esso giudicio è una delle potenze
dell’anima nostra, con quella essa compose
la forma del corpo, dov’essa abita,
secondo il suo volere. Onde avendo co’ le
inani a rifare un corpo umano volontieri
rifà quel corpo, di ch’essa fu prima inventrice,

e di qui nasce che, chi s’innamora, volentieri
s’innamorano di cose a loro simiglianti.


CIX. — SULLA NATURA DEI SENSI.


Quattro sono le potenze: memoria e intelletto,
lascibili e concupiscibili [senso e desiderio].



Le due prime son ragionevoli e l’altre
sensuali.



De’ cinque sensi: vedere, udire, odorato
sono di poca proibizione, tatto e gusto no.



L’odorato mena con seco il gusto nel
cane e altri golosi animali.


CX. — PROBLEMA DEI SOGNI.


Perchè vede più certa la cosa l’occhio
ne’ sogni, che colla imaginazione stando
desto?


CXI. — GIUDIZI INCONSCIENTI.


La pupilla dell’occhio, stante all’aria, in
ogni grado di moti fatti dal sole, muta gradi
di magnitudine [si dilata o si restringe].



E, in ogni grado di magnitudine, una medesima
cosa veduta si dimostrerà di diverse

grandezze, benchè spesse volte il paragone
delle cose circostanti non lascino discernere
tale mutazione d’una sola cosa, che si
risguardi.


CXII. — INGANNO DEI SENSI.


L’occhio, nelle debite distanze e debiti
mezzi, meno s’inganna nel suo uffizio, che
nissun altro senso, perchè (non) vede se non
per linee rette, che compongono la piramide [formata dal raggi luminosi],
che si fa base dell’obbietto, e la conduce
a esso occhio, come intendo provare.



Ma l’orecchio forte s’inganna nelli siti
e distanze delli suoi obbietti, perchè non
vengono le spezie [le onde sonore] a lui per rette linee, come
quelle dell’occhio, ma per linee tortuose
e riflesse, e molte sono le volte che le remote
paiano più vicine, che le propinque,
mediante li transiti di tali spezie; benchè
la voce di eco sol per linee rette si riferisce
a esso senso.



L’odorato meno si certifica del sito, donde
si causa un’odore; ma il gusto e il
tatto, che toccano l’obbietto, han sola notizia
di esso tatto.






CXIII. — SUL TEMPO.


Benchè il tempo sia annumerato in fra
le continue quantità, esso, per essere invisibile
e sanza corpo, non cade integralmente
sotto la geometrica potenza, la quale
lo divide per figure e corpi d’infinita varietà,
come continuo nelle cose visibili e
corporee far si vede; ma sol co’ sua primi
principî si conviene, cioè col punto e colla
linia: il punto nel tempo è da essere equiparato
al suo istante, e la linea, ha similitudine
colla lunghezza d’una quantità d’un
tempo, e, siccome i punti son principio o
fine della predetta linea, così li instanti son
termine e principio di qualunque dato spazio
di tempo, e se la linea è divisibile in
infinito, lo spazio d’un tempo di tal divisione
non è alieno, e se le parti divise della
linea sono proporzionabili infra sè, ancora
le parti del tempo saranno proporzionabili
infra loro.


CXIV. — SUL CONCETTO DEL TEMPO.


Scrivi la qualità del tempo separata dalla
geometrica.






CXV. — SUL CONCETTO DEL NULLA.


Il minore punto naturale è maggiore di
tutti i punti matematici, e questo si pruova
perchè il punto naturale è quantità continua,
e ogni continuo è divisibile in infinito,
e il punto matematico è indivisibile, perchè
non è quantità.



Ogni quantità continua intellettualmente
è divisibile in infinito.



Infra le grandezze delle cose, che sono
infra noi, l’essere del Nulla tiene il principato,
e ’l suo offizio s’estende infra le cose,
che non hanno l’essere, e la sua essenza
risiede appresso del tempo, infra ’l preterito
e ’l futuro — e nulla possiede del presente.



Questo Nulla ha la sua parte eguale al
tutto e ’l tutto alla parte e ’l divisibile allo
indivisibile, e tal somma produce nella sua
partizione come nella multiplicazione e nel
suo sommare quanto nel sottrarre, come si
dimostra appresso delli aritmetici dello suo
decimo carattere, che rappresenta esso Nulla [lo zero].
E la podestà sua non si estende infra le
cose di natura.







[Quello che è detto Niente si ritrova solo
nel tempo e nelle parole: nel tempo si trova
infra ’l preterito e ’l futuro, e nulla ritiene
del presente, e così, infra le parole, delle
cose che si dicono, che non sono o che sono
impossibili.]



Appresso del tempo il Nulla risiede infra
’l preterito e ’l futuro, e niente possiede
del presente, e apresso di natura e’ s’accompagna
infra le cose impossibili. Onde
per quel ch’è detto e’ non ha l’essere, imperò
che, dove fusse il nulla, sarebbe dato
il vacuo.







PENSIERI SULLA MORALE.

I. — GLI STUDI DI LEONARDO.




Io scopro alli omini l’origine della prima
o forse seconda cagione del loro essere.


II. — PROEMIO DELLA SUA ANATOMIA.


E tu, che dici esser meglio il vedere fare
l’anatomia, che vedere tali disegni, diresti
bene, se fusse possibile vedere tutte queste
cose, che in tali disegni si dimostrano, in
una sola figura; nella quale, con tutto il tuo
ingegno, non vedrai e non avrai la notizia,
se non d’alquante poche vene; delle quali
io, per averne vera e piena notizia, ho disfatti
più di dieci corpi umani, distruggendo
ogni altri membri, consumando con
minutissime particule tutta la carne, che
d’intorno a esse vene si trovava, sanza
insanguinarle, se non d’insensibile insanguinamento

delle vene capillari. E un sol
corpo non bastava a tanto tempo, che bisognava
procedere di mano in mano in tanti
corpi, che si finisca la intera cognizione;
la qual replicai due volte per vedere le
differenze.



E se tu avrai l’amore a tal cosa, tu sarai
forse impedito dallo stomaco; e se questo
non ti impedisce, tu sarai forse impedito
dalla paura coll’abitare nelli tempi notturni
in compagnia di tali morti squadrati e scorticati,
e spaventevoli a vederli; e se questo
non t’impedisce, forse ti mancherà il disegno
bono, il quale s’appartiene a tal figurazione.



E se tu avrai il disegno, e’ non sarà accompagnato
dalla prospettiva; e se sarà accompagnato,
e’ ti mancherà l’ordine delle
dimostrazion geometriche e l’ordine delle
calculazion delle forze e valimento de’ muscoli;
e forse ti mancherà la pazienza, chè
tu non sarai diligente.



Delle quali, se in me tutte queste cose
sono stato o no, i centoventi libri da me
composti ne daran sentenza del sì o del
no, nelli quali non sono stato impedito nè
d’avarizia o negligenza, ma sol dal tempo.
Vale.






III. — PASSAGGIO DALLA ANATOMIA
ALL’ETICA.


Adunque qui, con 12 figure intere, ti sarà
mostro la Cosmografia del minor mondo la struttura dell’uomo col
medesimo ordine, che innanzi a me fu fatto
da Tolomeo nella sua Cosmografia. E così
dividerò poi quello in membra, come lui divise
il tutto in provincie; e poi dirò l’uffizio
delle parti per ciascun verso, mettendoti
dinanzi alli occhi la notizia di tutta la figura
e valitudine dell’omo, in quanto a moto locale,
mediante lo sue parti.



E così piacesse al Nostro Autore, che io
potessi dimostrare la natura delli omini e
loro costumi, nel modo che io descrivo la
sua figura.


IV. — CONSEGUENZE ETICHE CHE DISCENDONO
DAGLI STUDI ANATOMICI.


E tu, o omo, che consideri in questa mia
fatica l’opere mirabili della natura, se giudicherai
essere cosa nefanda il distruggerla,
or pensa essere cosa nefandissima il tôrre
la vita all’omo; del quale, se questa sua
composizione ti pare di maraviglioso artifizio,

pensa questa essere nulla rispetto all’anima,
che in tale architettura abita, e
veramente, quale essa si sia, ella è cosa divina:
sicchè lasciala abitare nella sua opera
a suo beneplacito, o non volere che la tua
ira o malignità distrugga una tanta vita,
chè veramente, chi non la stima, non la
merita.



Poichè così mal volentieri si parte dal
corpo, e ben credo, che ’l suo pianto e dolore
non sia sanza cagione.


V. — IL METODO SPERIMENTALE
E SUE CONSEGUENZE SULL’AGIRE UMANO.


Queste regole son cagione di farti conoscere
il vero dal falso, la qual cosa fa che
li omini si promettano le cose possibili e
con più moderanza, e che tu non ti veli
d’ignoranza, che farebbe, che, non avendo
effetto, tu t’abbi con disperazione a darti
malinconia.


VI. — LIMITI IMPOSTI DA LEONARDO
ALLA SCIENZA.


Come molti stiano con istrumento alquanto
sotto l’acqua; come e perchè io non
scrivo il mio modo di star sotto l’acqua,
quanto io posso star sanza mangiare; e questo

non pubblico o divolgo per le male nature
delli omini, li quali userebbono li assassinamenti
ne’ fondi de’ mari, col rompere
i navili in fondo, e sommergerli, insieme
colli omini, che vi son dentro, e benchè io
insegni delli altri, quelli non son di pericolo,
perchè di sopra all’acqua apparisce la
bocca della canna, onde alitano, posta sopra
otri o sughero.


VII. — CONTRO LA NECROMANZIA.


Delli discorsi umani stoltissimo è da essere
riputato quello, il qual s’astende alla
credulità della Negromanzia, sorella della
Alchimia, partoritrice delle cose semplici e
naturali; ma è tanto più degna di riprensione
che l’Alchimia, quanto ella non partorisce
alcuna cosa se non simile a sè, cioè
bugia.



Il che non interviene nella Alchimia, la
quale è ministratrice de’ semplici prodotti
della natura; il quale uffizio fatto esser non
può da essa natura, perchè in lei non sono
strumenti organici, colli quali essa possa
operare quel che adopera l’uomo mediante le
mani, che in tale uffizio ha fatti i vetri ecc.



Ma essa Negromanzia, stendardo e vero
bandiera volante mossa dal vento, è guidatrice

della stolta moltitudine, la quale al
continuo testimonia, collo abbaiamento, l’infiniti
effetti di tale arte; e vanno empiuti i
libri, affermando che l’incanti e spiriti adoperino,
e sanza lingua parlino, e sanza strumenti
organici, sanza i quali parlar non si
può, parlino, e portino gravissimi pesi, faccino
tempestare e piovere, e che li omini
si convertino in gatti, lupi e altre bestie,
benchè in bestia prima entran quelli, che tal
cosa affermano.



E certo se tale Negromanzia fusse in essere,
come dalli bassi ingegni è creduto,
nessuna cosa è sopra la terra, che al danno
e servizio dell’omo fusse di tanta valetudine:
perchè, se fusse vero che in tale arte
si avesse potenza di far turbare la tranquilla
serenità dell’aria, convertendo quella
in notturno aspetto, e far le corruscazioni
o venti, con spaventevoli toni e folgori scorrenti
infra le tenebre, e con impetuosi venti
ruinare li alti edifizi, e diradicare le selve,
e con quelle percuotere li eserciti, e quelli
rompendo e atterrando, e oltr’a questo le
dannose tempeste privando li cultori del
premio delle lor fatiche: — o qual modo di
guerra può essere, che con tanto danno
possa offendere il suo nemico di aver podestà

di privarlo delle sue raccolte? qual
battaglia marittima può essere, che si assomigli
a quella di colui, che comanda alli
venti, e fa le fortune rovinose e sommergitrici
di qualunque armata? Certo quel che
comanda a tali impetuose potenze sarà signore
delli popoli, e nessuno umano ingegno
potrà resistere alle sue dannose forze.
Li occulti tesori e gemme riposti nel corpo
della terra fieno a costui tutti manifesti.
Questo si farà portare per l’aria dall’oriente
all’occidente e per tutti li oppositi aspetti
dell’universo....



Ma perchè mi voglio più oltre estendere?
qual è quella cosa, che per tale artifizio far
non si possa? — quasi nessuna, eccetto il levarsi
la morte. — E s’ell’è vera, perchè non
è restata infra li omini, che tanto la desiderano,
non avendo riguardo a nessuna
deità?



E so che infiniti ce n’è, che, per soddisfare
a un suo appetito, ruinerebbero Iddio
con tutto l’universo.



E, s’ella non è rimasta infra li omini, essendo
a lui tanto necessaria, essa non fu
mai, nè mai è per dovere essere: per la deffinizion
dello spirito, il quale è invisibile in
corpo; e dentro alli elementi non sono cose

incorporee, perchè dove non è corpo è vacuo,
e ’l vacuo non si dà dentro alli elementi,
perchè subito sarebbe dall’elemento
riempiuto.


VIII. — DELLI SPIRITI.


Abbiamo insin qui dirieto a questa faccia
detto, come la diffinizion dello spirito è: — una
potenza congiunta al corpo, perchè per
sè medesimo reggere non si può, nè pigliare
alcuna sorte di moto locale. — E se tu dirai
che per sè si regga; questo essere non può,
dentro alli elementi, perchè, se lo spirito è
quantità incorporea, questa tal quantità è
detta vacuo, e il vacuo non si dà in natura,
e, dato che si desse, sùbito sarebbe riempiuto
dalla ruina di quell’elemento, nel qual
il vacuo si generasse.



Adunque, per la deffinizione del peso, che
dice: — la gravità è una potenza accidentale,
creata d’alcuno elemento tirato o sospinto
nell’altro; — sèguita, che nessuno elemento
non pesando nel medesimo elemento, e’ pesa
nell’elemento superiore, ch’è più lieve di
lui, come si vede: la parte dell’acqua non
ha gravità o levità più che l’altra acqua,
ma se tu la tirerai nell’aria, allora ella
acquisterà gravezza, la qual gravezza per

sè sostener non si può; onde li è necessario
la ruina, e così cade infra l’acqua in
quel loco, ch’è vacuo d’essa acqua. Tale accaderebbe
nello spirito, stando infra li elementi,
che al continuo genererebbe vacuo
in quel tale elemento, dove lui si trovasse,
per la qual cosa li sarebbe necessario la
continua fuga inverso il celo, insinchè uscito
fusse di tali elementi.


IX. — SE LO SPIRITO TIENE CORPO
INFRA LI ELEMENTI.


Abbiam provato, come lo spirito non può
per sè stare infra li elementi, sanza corpo,
nè per sè si può movere, per moto volontario,
se non è allo in su. Ma al presente
diremo, come, pigliando corpo d’aria tale
spirito, è necessario che s’infonda infra essa
aria, perchè s’elli stesse unito, e’ sarebbe
separato, e caderebbe alla generazion del
vacuo, come di sopra è detto. Adunque è
necessario che, a volere restare infra l’aria,
che esso s’infonda in una quantità d’aria,
e, se si mista [si mescola, si unisce] coll’aria, elli seguita due inconvenienti,
cioè, che elli levifica [rende leggera] quella
quantità dell’aria, dove esso si mista, per

la qual cosa l’aria levificata per sè vola in
alto, e non resta infra l’aria più grossa di
lei; e oltre a questo tal virtù spirituale
sparsa si disunisce, e altera sua natura,
per la qual cosa esso manca della prima
virtù.



Aggiugnesi un terzo inconveniente, e
questo è, che tal corpo d’aria, preso dallo
spirito, è sottoposto alla penetrazion dei
venti, li quali al continuo disuniscono e
stracciano le parti unite dell’aria, quelle
rivolgendo e raggirando infra l’altra aria.
Adunque lo spirito in tale aria infuso, sarebbe
smembrato, o vero sbranato e rotto,
insieme collo sbranamento dell’aria, nella
qual s’infuse.


X. — SE LO SPIRITO, AVENDO PRESO CORPO
D’ARIA, SI PUÒ PER SÈ MUOVERE O NO.


Impossibile è che lo spirito, infuso a una
quantità d’aria, possa movere essa aria; e
questo si manifesta per la passata, dove dice: — lo
spirito levifica quella quantità dell’aria,
nella quale esso s’infonde. — Adunque
tale aria si leverà in alto sopra l’altra aria,
e sarà moto fatto dell’aria per la sua levità
e non per moto volontario dello spirito
e, se tale aria si scontra nel vento, per

la 3ª di questo, essa aria sarà mossa dal
vento e non dallo spirito, in lei infuso.


XI. — SE LO SPIRITO PUÒ PARLARE O NO.


Volendo mostrare, se lo spirito può parlare
o no, è necessario in prima definire che
cosa è voce, e come si genera: e diremo in
questo modo: — la voce è movimento d’aria
confricata in corpo denso o ’l corpo denso
confricato nell’aria (che è il medesimo), la
qual confricazione di denso con raro condensa
il raro, e fassi resistenza; e ancora il
veloce raro nel tardo raro si condensano l’uno
e l’altro ne’ contatti, e fanno suono e grandissimo
strepito. — È il suono, overo mormorio,
fatto dal raro che si muove nel raro,
con mediocre movimento, come la gran
fiamma, generatrice di suoni infra l’aria; è
il grandissimo strepito fatto di raro con
raro, quando il veloce raro penetra in mobile
raro, come la fiamma del foco uscita
dalla bombarda e percossa infra l’aria, e
ancora la fiamma uscita dal nuvolo, (che)
percuote l’aria nella generazion delle saette.



Adunque diremo, che lo spirito non possa
generar voce sanza movimento d’aria, e aria
in lui non è, nè la può cacciare da sè, se
egli non l’ha; e se vol movere quella, nella

quale lui è infuso, egli è necessario che lo
spirito moltiplichi, e moltiplicar non può, se
lui non ha quantità, per la 4ª che dice: — nessuno
raro si move, se non ha loco stabile,
donde lui pigli movimento, e massimamente
avendosi a movere lo elemento nello elemento,
il quale non si move da sè, se non
per vaporazione [effusione] uniforme al centro della
cosa vaporata, come accade nella spugna
ristretta nella mano, che sta sotto l’acqua,
dalla qual l’acqua fugge, per qualunque
verso, con egual movimento per le fessure
interposte infra le dita della man, che dentro
a sè la strignie. —



Se lo spirito ha voce articulata, e se lo
spirito può essere audito.



E che cosa è audire e vedere: l’onda
della voce va per l’aria, come le spezie delli
obbietti vanno all’occhio.


XII. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


O matematici fate lume a tale errore!



Lo spirito non ha voce, perchè dov’è
voce è corpo, e dove è corpo è occupazion
di loco, il quale impedisco all’occhio il vedere

delle cose poste dopo tale loco: adunque
tal corpo empie di sè tutta la circostante
aria, cioè con le sua spezie [colle sue immagini].


XIII. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


Non po’ essere voce, dove non è movimento
o percussione d’aria, non po’ essere
percussione d’essa aria, dove non è strumento,
non po’ essere strumento incorporeo.
Essendo così, uno spirito non po’ avere nè
voce, nè forma, nè forza, e, se piglierà corpo,
non potrà penetrare, nè entrare, dove li usci
sono serrati. E se alcuno dicessi: — per aria
congregata e ristretta insieme lo spirito piglia
i corpi di varie forme, e per quello strumento
parla e move con forza; — a questa
parte dico, che, dove non è nervi e ossa, non
po’ essere forza operata, in nessuno movimento,
fatto da gl’imaginati spiriti.


XIV. — STUDI SULLA FISONOMIA.


Della fallace Fisonomia e Chiromanzia
non mi astenderò, perchè in loro non è verità,
e questo si manifesta, perchè tali chimere
non hanno fondamenti scientifici.



Ver è che li segni de’ volti mostrano in

parte la natura degli uomini, li lor vizi e
complessioni [temperamenti], ma nel volto:



a) Li segni, che separano le guance
da’ labbri della bocca, e le nari del naso, e
casse degli occhi, sono evidenti, se sono uomini
allegri e spesso ridenti; e quelli, che
poco li segnano, sono uomini operatori della
cogitazione.



b) E quelli, ch’hanno le parti del viso
di gran rilievo e profondità, sono uomini
bestiali e iracondi, con poca ragione.



c) E quelli, ch’hanno le linee interposte
infra le ciglia forte evidenti, sono iracondi.



d) E quelli, che hanno le linee trasversali
della fronte forte lineate, sono uomini
copiosi di lamentazioni occulte o palesi. — E
così si po’ dire di molte parti. —



Ma della mano? Tu troverai grandissimi
eserciti essere morti ’n una medesima ora
di coltello, che nessun segno della mano è
simile l’uno all’altro; e così in un naufragio.


XV. — CONTRO I RICERCATORI
DEL MOTO PERPETUO.


L’acqua, che pel fiume si move, o ell’è
chiamata, o ell’è cacciata, o ella si move da

sè; s’ella è chiamata, o vo’ dire addimandata,
quale è esso addimandatore? s’ella è
cacciata, chi è quel che la caccia? s’ella si
move da sè, ella mostra d’avere discorso: il
che nelli corpi di continua mutazione di
forma è impossibile avere discorso, perchè
in tali corpi non è giudizio [coscienza].


XVI. — SEGUE.


L’acqua da sè non ha fermezza, e da sè
non si move, s’ella non discende.



L’acqua per sè non si ferma, s’ella non
è contenuta.


XVII. — SUL MEDESIMO SOGGETTO.


O speculatori dello continuo moto quanti
vani disegni, in simile cerca, avete creato!
accompagnatevi colli cercatori dell’oro.


XVIII. — AVVERTIMENTO.


Non si debbe desiderare lo impossibile.


XIX. — CONTRO LE SCIENZE OCCULTE.


Voglio far miracoli! Abbi men che li altri
omini più quieti: e quelli, che vogliono

arricchirsi in un dì, vivon del lungo tempo
in gran povertà, come interviene e interverrà
in eterno alli alchimisti, cercatori di
creare oro e argento, e all’ingegnieri, che
vogliono che l’acqua morta dia vita motiva
a sè medesima con continuo moto, e al
sommo stolto negromante e incantatore.


XX. — CONTRO I MEDICI.


Omini son eletti per medici di malattie
da loro non conosciute.


XXI. — ANCORA.


Ogni omo desidera far capitale per dare
a’ medici, destruttori di vite.



Adunque devono esser ricchi.


XXII. — ANCORA.


E ingegnati di conservare la sanità, la
qual cosa tanto più ti riuscirà, quanto più
da’ fisici [medici] ti guarderai, perchè le sue composizioni
son di specie d’Alchimia, della quale
non è men numero di libri, ch’esista di Medicina.






XXIII. — FUNZIONE DEL DOLORE
NELLA VITA ANIMALE.


La natura ha posto, nel moto dell’omo,
tutte quelle parti dinanzi, le quali percotendo,
l’orno abbia a sentire doglia; e questo
si sente ne’ fusi delle gambe e nella
fronte e naso: ed è fatto a conservazione
dell’omo, inperó che, se tale dolore non fussi
preparato in essi membri, certo le molte
percussioni, in tali membra ricevute, sarebbero
causa della lor destruzione.


XXIV. — PERCHÈ LE PIANTE NON HANNO
IL DOLORE.


Se la natura ha ordinato la doglia, nell’anime
vegetative col moto [gli animali], per conservazione
delli strumenti, i quali pel moto si
potrebbono diminuire e guastare; l’anime
vegetative sanza moto [le piante] non hanno a percotere
ne’ contra sè posti obietti, onde la doglia
non è necessaria nelle piante, onde
rompendole non sentono dolore, come quelle
delli animali.






XXV. — FUNZIONE DELLE PASSIONI
A CONSERVAZION DELLA VITA.


Lussuria è causa della generazione.



Gola è mantenimento della vita.



Paura over timore è prolungamento di
vita.



Dolore è salvamento dello strumento.


XXVI. — ANIMOSITÀ E PAURA.


Sì come l’animosità è pericolo di vita,
così la paura è sicurtà di quella.


XXVII. — IL CORPO È SPECCHIO
DELL’ANIMA.


Chi vole vedere come l’anima abita nel
suo corpo, guardi come esso corpo usa la
sua cotidiana abitazione; cioè, se quella è
sanza ordine e confusa, disordinato e confuso
fia il corpo tenuto dalla su’ anima.


XXVIII. — INDIPENDENZA DELL’ANIMA
DALLA MATERIA CORPOREA.


L’anima mai si può corrompere nella
corruzione del corpo, ma fa a similitudine
del vento, ch’è causa del sono dell’organo,
che, guastandosi una canna, non resultava
per quella del vôto buono effetto.






XXIX. — LA MEMORIA.


Ogni danno lascia dispiacere nella ricordazione,
salvo che ’l sommo danno, cioè la
morte, che uccide essa ricordazione insieme
colla vita.


XXX. — LO SPIRITO È DOMINATORE.


Il corpo nostro è sottoposto al cielo, e lo
cielo è sottoposto allo spirito.


XXXI. — RAGIONE E SENSO.


I sensi sono terrestri, e la ragione sta
fuori di quelli, quando contempla.


XXXII. — SENTIMENTO E MARTIRIO.


Dov’è più sentimento, lì è più, ne’ martiri,
gran martire.


XXXIII. — LA VIRTÙ È IL VERO BENE
DELL’UOMO.


Non si dimanda ricchezza quella che si
può perdere, la virtù è vero nostro bene, ed
è vero premio del suo possessore: lei non
si può perdere, lei non ci abbandona, se
prima la vita non ci lascia; le robe e le
esterne dovizie sempre le tieni con timore,

e ispesso lasciano con iscorno e sbeffato il
loro possessore, perdendo la possessione.


XXXIV. — LA BREVITÀ DEL TEMPO
È UNA ILLUSIONE DELLA MENTE.


A torto si lamentan li omini della fuga
del tempo, incolpando quello di troppa velocità,
non s’accorgendo quello esser di bastevole
transito; ma bona memoria, di che
la natura ci ha dotati, ci fa che ogni cosa
lungamente passata ci pare esser presente.


XXXV. — ILLUSIONI DELLA MENTE
E DEL SENSO.


Il giudizio nostro non giudica le cose,
fatte in varie distanzie di tempo, nelle debite
e proprie lor distanzie, perchè molte
cose passate di molti anni parranno propinque
e vicine al presente, e molte cose
vicine parranno antiche, insieme coll’antichità
della nostra gioventù; e così fa l’occhio
infra le cose distanti, che, per essere
alluminate dal sole, paiano vicine all’occhio,
e molte cose vicine paiano distanti.


XXXVI. — IDEANDO UN OROLOGIO A PIOMBO.


Non ci manca modi, nè vie di compartire
e misurare questi nostri miseri giorni,

i quali ci debba ancor piacere di non ispenderli
e trapassargli indarno e sanza alcuna
loda, e sanza lasciare di sè alcuna memoria
nelle menti de’ mortali. Acciò che questo
nostro misero corso non trapassi indarno.


XXXVII. — LA VITA VIRTUOSA.


L’età, che vola, discorre [scorre] nascostamente,
e inganna altrui; e niuna cosa è più veloce
che gli anni, e chi semina virtù fama raccoglie.


XXXVIII. — EPIGRAMMA.


O dormiente, che cosa è sonno? Il sonno
ha similitudine colla morte; o perchè non
fai adunque tale opra, che, dopo la morte,
tu abbi similitudine di perfetto vivo, che, vivendo,
farti, col sonno, simile ai tristi morti?


XXXIX. — L’ATTIMO È FUGGEVOLE.


L’acqua, che tocchi de’ fiumi, è l’ultima
di quella che andò e la prima di quella che
viene: così il tempo presente.


XL. — NOBILTÀ DEL LAVORO.


La vita bene spesa lunga è.






XLI. — LA VITA LABORIOSA.


Sì come una giornata bene spesa dà
lieto dormire, così una vita bene usata dà
lieto morire.


XLII. — IL TEMPO DISTRUGGITORE.


O tempo, consumatore delle cose, e o
invidiosa antichità, tu distruggi tutte le
cose! e consumate tutte le cose dai duri
denti della vecchiezza, a poco a poco, con
lenta morte! Elena, quando si specchiava,
vedendo le vizze grinze del suo viso, fatte
per la vecchiezza, piagne e pensa seco, perchè
fu rapita due volte.



O tempo consumatore delle cose, e o invidiosa
antichità, per la quale tutte le (cose)
sono consumate!


XLIII. — DI QUELLI CHE BIASIMANO CHI DISEGNA
ALLE FESTE E CHI ’NVESTIGA L’OPERE
DI DIO.


Sono infra ’l numero delli stolti una certa
setta detti ipocriti, ch’al continuo studiano
d’ingannare sè e altri, ma più altri, che sè:
ma invero ingannano più loro stessi, che gli
altri. E questi son quelli, che riprendono li
pittori, li quali studiano li giorni delle feste,

nelle cose appartenenti alla vera cognizione
di tutte le figure, ch’hanno le opere
di Natura, e, con sollecitudine, s’ingegnano
d’acquistare la cognizione di quelle, quanto
a loro sia possibile.



Ma tacciano tali reprensori, chè questo è ’l
modo di conoscere l’Operatore di tante mirabili
cose, e quest’è ’l modo d’amare un tanto
Inventore! Che ’nvero il grande amore nasce
dalla gran cognizione della cosa, che si ama:
e se tu non la conoscerai, poco o nulla la
potrai amare; e se tu l’ami per il bene, che
t’aspetti da lei, e non per la somma sua virtù,
tu fai come ’l cane, che mena la coda, e
fa festa, alzandosi verso colui, che li po’ dare
un osso. Ma se conoscesse la virtù di tale
omo, l’amarebbe assai più — se tal virtù
fussi al suo proposito.


XLIV. — PREGHIERA.


Io t’ubbidisco, Signore, prima per l’amore,
che ragionevolmente portare ti debbo,
secondariamente, chè tu sai abbreviare o
prolungare la vita alli omini.


XLV. — ORAZIONE.


Tu, o Iddio, ci vendi tutti li beni per
prezzo di fatica.






XLVI. — CONTRO I CATTIVI RELIGIOSI.


E molti fecen bottega, ingannando la
stolta moltitudine, e, se nessun si scoprìa
conoscitore de’ loro inganni, essi gli puniano.


XLVII. — ANCORA.


Farisei frati santi vol dire.


XLVIII. — TUTTO È STATO DETTO.[141]


Nulla può essere scritto per nuovo ricercare.


XLIX. — COMPARAZIONE DELLA PAZIENZA.


La pazienza fa contra alle ingiurie non
altrimenti che si faccino i panni contra del
freddo; imperò che, se ti multiplicherai di
panni secondo la multiplicazione del freddo,
esso freddo nocere non ti potrà; similmente
alle grandi ingiurie cresci la pazienza,
esse ingiurie offendere non ti potranno
la tua mente.


L. — CONSIGLI AL PARLATORE.


Sempre le parole, che non soddisfano
all’orecchio dello auditore, li danno tedio
over rincrescimento: e ’l segno di ciò vedrai,
spesse volte tali auditori essere copiosi

di sbadigli. Adunque tu, che parli dinanzi
a omini, di chi tu cerchi benivolenza,
quando tu vedi tali prodigi di rincrescimento,
abbrevia il tuo parlare o tu muta
ragionamento; e se altramente farai, allora,
in loco della desiderata grazia, tu acquisterai
odio e inimicizia.



E se vuoi vedere di quel che un si diletta,
sanza udirlo parlare, parla a lui mutando
diversi ragionamenti, e quel dove tu
lo vedi stare intento, sanza sbadigliamenti
o storcimenti di ciglia o altre varie azioni,
sta certo che quella cosa, di che si parla, è
quella, di che lui si diletta.


LI. — CONSIGLIO, MISERIA E GIUDIZIO.


Ecci una cosa, che, quanto più se n’ha
bisogno, più si rifiuta; e questo è il consiglio,
mal volontieri ascoltato, da chi ha
più bisogno, cioè dagl’ignoranti.



Ecci una cosa, che, quanto più n’hai
paura e più la fuggi, più te l’avvicini; e
questo è la miseria, che quanto più la fuggi,
più ti farai misero e sanza riposo.



Quando l’opera sia pari col giudizio,
quello è tristo segno, in quel giudizio; e
quando l’opera supera il giudizio, questo è
pessimo, com’accade a chi si maraviglia

d’avere sì ben operato; e quando il giudizio
supera l’opera, questo è perfetto segno;
e se gli è giovane, in tal disposizione, sanza
dubbio questo fia eccellente operatore, ma
fia componitore di poche opere. Ma fieno di
qualità, che fermeranno gli uomini con
admirazione, a contemplar le sue perfezioni.


LII. — SENTENZE, PROVERBI E SIMBOLI.


Nessuna cosa è da temere più che la
sozza fama.



Questa sozza fama è nata da’ vizi.



Comparazione. Un vaso rotto crudo, rotto,
si può riformare, ma il cotto no.



Il vôto nasce, quando la speranza more.



Non è sempre bono quel ch’è bello.... E
in questo errore sono i belli parlatori, sanza
alcuna sentenza.



Chi vuole essere ricco in un dì, è impiccato
in un anno.



La memoria de’ beni fatti, appresso l’ingratitudine,
è fragile.



Reprendi l’amico in segreto, e laudalo
in palese.







Chi teme i pericoli, non perisce per
quegli.



Tale è ’l mal, che non mi noce, quale è ’l
ben, che non mi giova.



Chi altri offende, sé non sicura.



Non essere bugiardo del preterito.



La stoltizia è scudo della menzogna, come
la improntitudine della povertà.



Dov’è libertà, non è regola.



Ecci una cosa quanto più so n’ha di bisogno
manco si stima, è il consiglio.



Mal fai se laudi e peggio se riprendi la
cosa, quando ben tu non la intendi.



Ti ghiacciano le parole in bocca, e faresti
gelatina in Mongibello.



Le minaccie solo sono arme dello imminacciato.



Dimanda consiglio a chi ben si corregge.



Giustizia vol potenza, intelligenza e volontà,
e si assomiglia al re delle ave.







Chi non punisce il male, comanda che si
facci.



Chi piglia la biscia per la coda, quella
poi lo morde.



Chi cava la fossa, quella gli ruina addosso.



Chi non raffrena la voluttà, con le bestie
s’accompagni.



Non si po’ avere maggior nè minore signoria,
che quella di sè medesimo.



Chi poco pensa, molto erra.



Più facilmente si contesta al principio,
che al fine.



Nessuno consiglio è più leale, che quello
che si dà dalle navi, che sono in pericolo.



Aspetti danno quel, che si regge per giovane
in consiglio.



Tu cresci in reputazione, come il pane in
mano a’ putti.



Non po’ essere bellezza e utilità? come
appare nelle fortezze e nelli omini.



Chi non teme, spesso è pien di danni
spesso si pente.







Se tu avessi il corpo secondo la virtù,
tu non caperesti [non saresti contenuto, non vivresti] in questo mondo.



Dov’entra la ventura, la ’nvidia vi pone
lo assedio, e la combatte; e dond’ella si
parte, vi lascia il dolore e pentimento.



Le bellezze con le bruttezze paiono più
potenti l’una per l’altra.



Raro cade chi ben cammina.



Oh miseria umana, di quante cose per
danari ti fai servo!



Sommo danno è, quando l’opinione avanza
l’opera.



Tanto è a dire ben d’un tristo, quanto
a dire male d’un bono.



La verità fa qui, che la bugia affligga le
lingue bugiarde.



Chi non stima la vita, non la merita.



Cosa bella mortal passa e non dura.



Fatica fugge, colla fama in braccio, quasi
occultata.



L’oro in verghe, s’affinisce nel foco.







Spola: tanto mi moverò che la tela fia
finita.



Ogni torto si dirizza.



Di lieve cosa nasciesi gran ruina.



Al cimento si conosce il fine oro.



Tal fia il getto, qual fia la stampa.



Chi scalza il muro, quello gli cade addosso.



Chi taglia la pianta, quella si vendica colla
sua ruina.



L’edera è di lunga vita.



Al traditore la morte è vita, perchè, se
usa gli altri, non gli è creduto.



Quando fortuna viene, prendil’a man salva,
dinanzi dico, perchè dirieto è calva.



Constanzia: non chi comincia, ma quel
che persevera.



Impedimento non mi piega.



Ogni impedimento è distrutto dal rigore.



Non si volta chi a stella è fisso.


LIII. — LA VERITÀ.


Il foco distrugge la bugia, cioè il sofistico,
e rendo la verità, scacciando le tenebre.







Il foco è da essere messo per consumatore
d’ogni sofistico e scopritore e dimostratore
di verità, perchè lui è luce, scacciatore
delle tenebre, occultatrici d’ogni essenzia.



Il foco distrugge ogni sofistico, cioè lo inganno,
e sol mantiene la verità, cioè l’oro.



La verità al fine non si cela: non val
simulazione.



Simulazione è frustrata, avanti a tanto
giudice.



La bugìa mette maschera.



Nulla occulta sotto il sole.



Il foco è messo per la verità, perchè
distrugge ogni sofistico e bugìa, e la maschera
per la falsità e bugìa, occultatrici
del vero.


LIV. — IL BEN FARE.


Prima privato di moto che stanco di giovare,
mancherà prima il moto che ’l giovamento.



Prima morte che stanchezza. Non mi sazio
di servire. Non mi stanco nel giovare.



Tutte le opere non son per istancarmi.



È motto da carnovale. Sine lassitudine.



Mani, nelle quali fioccan ducati e pietre
preziose, queste mai si stancano di servire,
ma tal servizio è sol per sua utilità e non è

al nostro proposito. Natura così mi dispone,
naturalmente.


LV. — LA INGRATITUDINE.


Sia fatto in mano alla ingratitudine.



Il legno notrica il foco che lo consuma.



Quando apparisce il sole che scaccia le
tenebre in comune, tu spegni il lume, che
te le scacciava in particolare, a tua necessità
e commodità.


LVI. — LA INVIDIA.


La ’nvidia offende colla fitta infamia cioè
col detrarre, la qual cosa spaventa la virtù.



Questa Invidia si figura colle fiche verso
il cielo, perchè, se potesse, userebbe le sue
forze contro a Dio. Fassi colla maschera in
volto di bella dimostrazione. Fassi ch’ella
è ferita nella vista da palma e olivo, fassi
ferito l’orecchio di lauro e mirto, a significare
che vittoria e verità l’offendono. Fassile
uscire molte folgori a significare il suo
mal dire. Fassi magra e secca, perchè è sempre
in continuo struggimento, fassile il core
roso da un serpente enfiante. Fassile un turcasso,
e le freccie lingue, perchè spesso con
quella offende. Fassile una pelle di liopardo,
perchè quello per invidia ammazza

il leone, con inganno. Fassile un vaso in
mano pien di fiori, e sia quello pien di
scorpioni e rospi e altri veneni. Fassile
cavalcare la Morte, perchè la Invidia, non
morendo, mai languisce: a signoreggiare;
fassile la briglia carica di diverse armi,
perchè tutti strumenti della morte.



Subito che nasce la virtù quella partorisce
contra sè la Invidia, e prima fia il
corpo sanza l’ombra, che la virtù sanza la
Invidia.


LVII. — LA FAMA.


La Fama sola si leva al cielo, perchè le
cose virtudiose sono amiche a Dio; la Infamia
sotto sopra figurare si debbe, perchè
tutte sue operazioni son contrarie a Dio, e
inverso l’inferi si dirizzano.



Alla Fama si de’ dipignere tutta la persona
piena di lingue, in iscambio di penne,
e ’n forma d’uccello.


LVIII. — PIACERE E DOLORE.


Questo si è il Piacere insieme col Dispiacere
e figuransi binati [nati sul medesimo tronco], perchè mai l’uno
è spiccato dall’altro; fannosi colle schiene

voltate, perchè son contrarî l’uno all’altro;
fannosi fondati sopra un medesimo corpo,
perchè hanno un medesimo fondamento: imperocchè
il fondamento del Piacere si è la
fatica col Dispiacere, il fondamento del Dispiacere
si sono i varî e lascivi piaceri. E
però qui si figura colla canna nella man
destra, ch’è vana e sanza forza, e le punture
fatte con quella son venenose. Mettonsi
(le canne) in Toscana al sostegno
de’ letti, a significare che quivi si fanno i
vani sogni, e quivi si consuma gran parte
della vita, quivi si gitta di molto utile tempo,
cioè quel della mattina, chè la mente è sobria
e riposata, e così il corpo atto a ripigliare
nove fatiche; ancora lì si pigliano
molti vani piaceri e colla mente, imaginando
cose impossibili a sè, e col corpo, pigliando
que’ piaceri, che spesso son cagione di mancamento
di vita; sicchè per questo si tiene
la canna per tali fondamenti.


LIX. — INFERIORITÀ FISIOLOGICA
DELL’UOMO.


Ho trovato nella composizione del corpo
umano, che, come in tutte le composizioni
delli animali, esso è di più ottusi e grossi
sentimenti: così è composto di strumento

manco ingegnoso e di lochi manco capaci a
ricevere la virtù de’ sensi.



Ho veduto nella spezie leonina il senso
dell’odorato avere parte della sustanzia del
celabro, e discendere le narici, capace riccettaculo
contro al senso dello odorato, il
quale entra infra gran numero di saccoli
cartilaginosi, con assai vie, contro all’avvenimento
del predetto celabro. Li occhi della
spezie leonina hanno gran parte della lor
testa per lor riccettacolo, e li nervi ottici
immediate congiugnersi col celabro; il che
alli omini si vede in contrario, perchè le
casse delli occhi sono una piccola parte del
capo, e li nervi ottici sono sottili e lunghi
e deboli, e, per debole operazione, si vede
poco il dì e peggio la notte, e li predetti
animali vedono (più) in nella notte che ’l
giorno; e ’l segno se ne vede, perchè predano
di notte e dormono il giorno, come
fanno ancora li uccelli notturni.


LX. — SUA INFERIORITÀ ETICA.[142]


Come tu hai descritto il Re delli animali — ma
io meglio direi dicendo Re delle
bestie, essendo tu la maggiore, — perchè non
li hai uccisi, acciò che possino poi darti li
lor figlioli in benefizio della tua gola, colla

quale tu hai tentato farti sepoltura di tutti
li animali?



E più oltre direi se ’l dire il vero mi
fusse integramente lecito. Ma non usciamo
delle cose umane, dicendo una somma scellerataggine,
la qual non accade nelli animali
terrestri: imperocchè in quelli non si
trovano animali, che mangino della loro
specie, se non per mancamento di celabro [di cervello, di senno],
(in poche infra loro e de’ madri, come infra
li omini, benchè non sieno in tanto numero),
e questo non accade se non nelli animali
rapaci, come nella spezie leonina, e
pardi, pantere, cervieri, gatti e simili, li
quali alcuna volta si mangiano i figlioli....



Ma tu, oltre alli figlioli, ti mangi il padre,
madre, fratello e amici e non ti basta
questi, che tu vai a caccia per le altrui isole,
pigliando li altri omini e questi, mezzo nudi
li testiculi, fai ingrassare e te li cacci giù
per la gola. Or non produce la natura tanti
semplici [vegetali], che tu ti possa saziare? e, se
non ti contenti de’ semplici, non puoi tu
con le mistion di quelli fare infiniti composti,
come scrisse il Platina e li altri autori
di gola?






LXI. — CLASSIFICAZIONE DI LEONARDO.


UOMO — la descrizione dell’omo, nella
qual si contengono quelli, che son quasi di
simile spezie, come babbuino, scimmia e simili,
che son molti.


LXII. — L’UOMO COME ANIMALE.


Dello andare dell’omo. L’andare dell’omo
è sempre a uso dell’universale andare delli
animali di quattro piedi, imperocchè siccome
essi movono i loro piedi in croce a uso
del trotto del cavallo, così l’omo in croce
si move le sue quattro membra, cioè se caccia
innanzi il piè destro, per camminare, egli
caccia innanzi con quello il braccio sinistro,
e sempre così sèguita.


LXIII. — DAGLI ANIMALI ALL’UOMO
VI È UN LENTO TRAPASSO.


Fa uno particulare trattato nella descrizione
de’ movimenti delli animali di quattro
piedi, infra li quali è l’omo, che ancora lui
nella infanzia va con quattro piedi.


LXIV. — L’EVOLUZIONE DELLA MODA.


Alli miei giorni mi ricordo aver visto,
nella mia puerizia, li omini e piccoli e grandi

avere tutti li stremi de’ vestimenti frappati
in tutte le parti sì da capo, come da piè e
da lato; e ancora parve tanto bella invenzione,
a quell’età, che frappavano ancora le
dette frappe, e portavano li cappucci in simile
modo e le scarpe e le creste frappate,
che uscivano dalle principali cuciture delli
vestimenti, di varî colori.



Di poi vidi le scarpe, berrette, scarselle,
armi, — che si portano per offendere, — i
collari de’ vestimenti, li stremi de’ giubboni
da piedi, le code de’ vestimenti, e in effetto
infino alle bocche, di chi volean parer belli,
erano appuntate di lunghe e acute punte.



Nell’altra età cominciorno a crescere le
maniche e eran talmente grandi, che ciascuna
per se era maggiore della veste; poi
cominciorno a alzare li vestimenti intorno
al collo tanto, ch’alla fine copersono tutto
il capo; poi cominciorno a spogliarlo in modo,
che i panni non potevano essere sostenuti
dalle spalle, perchè non vi si posavan
sopra.



Poi cominciorno a slungare sì li vestimenti,
che al continuo gli uomini avevano
le braccia cariche di panni, per non li pestare
co’ piedi; poi vennero in tanta stremità,
che vestivano solamente fino a’ fianchi

e alle gomita, e erano sì stretti, che da
quelli pativano gran supplicio e molti ne
crepavano di sotto; e li piedi sì stretti, che
le dita d’essi si soprapponevano l’uno all’altro,
e caricavansi di calli.


LXV. — UN DISCEPOLO DI LEONARDO:
GIACOMO.[143]


A dì 23 d’aprile 1490 cominciai questo
libro, e ricominciai il cavallo.



Jacomo venne a stare con meco il dì
della Maddalena nel 1490, d’età d’anni 10.



	ladro,

	bugiardo,

	ostinato,

	ghiotto.




Il secondo dì li feci tagliare
due camice, uno paro di calze e
un giubbone, e, quando mi posi i
dinari a lato per pagare dette
cose, lui mi rubò detti dinari della scarsella,
e mai fu possibile farlielo confessare, ben
ch’io n’avessi vera certezza. — Lire 4.



Il dì seguente andai a cena con Jacomo
Andrea, e detto Jacomo cenò per due e fece
male per quattro, imperocchè ruppe tre ampolle,
versò il vino e, dopo questo, venne a
cena dove me.



Item, a dì 7 di settembre rubò uno graffio
di valuta di 12 soldi a Marco, che stava
co’ meco, il quale era d’argento, e tolseglielo
dal suo studiolo e, poi che detto Marco n’ebbi

assai cerco, lo trovò nascosto in nella cassa
di detto Jacomo — Lire 1 s. di L. [soldi di Lira] 2.



Item, a dì 26 di gennaro seguente, essendo
io in casa di Messer Galeazzo da Sanseverino
a ’rdinare la festa della sua giostra,
e spogliandosi certi staffieri, per provarsi
alcune veste d’omini salvatichi [rustici, del contado], ch’a detta
festa accadeano, Jacomo s’accostò alla scarsella
d’uno di loro, la qual era in sul letto
con altri panni, e tolse quelli dinari, che dentro
vi trovò. — Lire 2 s. di L. 4.



Item, essendomi da maestro Agostino da
Pavia, donato in detta casa una pelle turchesca
da fare uno paro di stivaletti, esso
Jacomo, infra uno mese, me la rubò e vendella
a un acconciatore di scarpe per 20 soldi
de’ qua’ dinari, secondo che lui propio mi
confessò, ne comprò anici, confetti. Lire 2.



Item, ancora a dì 2 d’aprile, lasciando
Gian Antonio uno graffio d’argento sopra
uno suo disegno, esso Jacomo glielo rubò,
il quale era di valuta di soldi 24. Lire 1 s.
di L. 4.



Il primo anno un mantello: Lire 2; camice
6: Lire 4; 3 giubboni: Lire 6; 4 para di
calze: Lire 7 s. di L. 8; vestito foderato:

L. 5; 24 para di scarpe: L. 6 s. d. L. 5; una
berretta L. 1; in cinti, stringhe.... L. 1.


LXVI. — LEONARDO
ANALIZZATORE DELL’UOMO.


Tutti i mali, che sono e che furono, essendo
messi in opera da costui, non saddisfarebbono
al desiderio del suo iniquo animo.
I’ non potrei, con lunghezza di tempo, descrivervi
la natura di costui.


LXVII. — FRAMMENTO DI LETTERA
A GIULIANO DE’ MEDICI.[144]


Tanto mi son rallegrato, Illustrissimo
mio Signore, del desiderato acquisto di vostra
sanità, che quasi il male mio da me
s’è fuggito. Ma assai mi rincresce il non
avere io potuto satisfare alli desidèri di Vostra
Eccellenza, mediante la malignità di
cotesto ingannatore tedesco; per il quale
non ho lasciato indirieto cosa alcuna, colla
quale io abbia creduto fargli piacere. E secondariamente
invitarlo ad abitare e vivere
con meco, per la qual cosa io vedrei al continuo
l’opera, che lui facesse e con facilità
ricorreggerei li errori, e oltre di questo imparerebbe
la lingua italiana, mediante la
quale lui con facilità potrebbe parlare sanza

interprete; e li sua dinari li furon sempre
dati innanzi al tempo. Di poi, la richiesta
di costui fu di avere li modelli finiti di legname,
com’ellino aveano a essere di ferro,
e’ quali volea portare nel suo paese. La qual
cosa io li negai dicendoli, ch’io li darei in
disegno la larghezza, lunghezza e grossezza
e figura di ciò, ch’elli avesse a fare; e così
restammo mal volontieri.



La seconda cosa fu, che si fece un’altra
bottega, e morse e strumenti, dove dormiva
e quivi lavorava per altri; dipoi andava a
desinare co’ Svizzeri della guardia, dove sta
gente sfaccendata, della qual cosa lui tutti
li vinceva. E ’l più delle volte se n’andavano
due o tre di loro, colli scoppietti, ammazzavano
uccelli per le anticaglie, e questo
durava insino a sera.



E, se io mandavo Lorenzo a sollecitarli
lavoro, lui si crucciava e diceva, che non
volea tanti maestri sopra capo, e che il lavorar
suo era per la guardaroba di Vostra
Eccellenza. E passò due mesi, e così seguitava,
e indi trovando Gian Niccolò della
guardaroba, domandailo se ’l Tedesco avea
finito l’opere del Magnifico, e lui mi disse
non esser vero, ma che solamente li avea
dato a nettar dua scoppietti. Di poi, facendolo

io sollecitare, lui lasciò la bottega, e
perdè assai tempo nel fare un’altra morsa
e lime e altri strumenti a vite, e quivi lavorava
mulinelli da torcere seta, li quali
nascondeva, quando un de’ mia v’entrava,
e con mille bestemmie e rimbrotti: in modo
che nessun de’ mia voleva più entrare.



Al fine ho trovato, come questo maestro
Giovanni delli Specchi è quello, che ha fatto
il tutto per due cagioni: e la prima, perchè
lui ha avuto a dire, che la venuta mia qui
li ha tolto la conversazione di Vostra Signoria....
L’altra è che la stanza di quest’omini....
disse convenirsi a lui per lavorare
li specchi, e di questo n’ha fatto dimostrazione,
chè, oltre al farmi costui nimico,
li ha fatto vendere ogni suo e lasciare a
lui la sua bottega, nella quale lavora con
molti lavoranti assai specchi per mandare
alle fiere.


LXVIII. — I MISERI STUDIOSI CON CHE SPERANZA
E’ POSSONO ASPETTARE PREMIO DI
LOR VIRTÙ?


E in questo caso io so, che io ne acquisterò
non pochi nemici, conciò sia che nessun
crederà, ch’io possa dire di lui; perchè
pochi son quelli a chi i sua vizi dispiacciano,

anzi solamente a quegli uomini li
dispiacciono, che son di natura contrarî a
tali vizi; e molti odiano li padri, e guastan
le amicizie de’ reprensori de’ sua vizi, e non
vogliono esempli contrari a essi, nè nessuno
uman consiglio.



E, se alcuno se ne trova virtuoso e bono,
non lo scacciate da voi, fategli onore, acciò
che non abbia a fuggirsi da voi e ridursi
nelli eremi o spelonche o altri lochi
soletari, per fuggirsi dalle vostre insidie; e,
se alcun di questi tali si trova, fateli onore,
perchè questi sono li vostri Iddii terrestri,
questi meritan da voi le statue e li simulacri....



Ma ben vi ricordo, che li lor simulacri
non sien da voi mangiati, come ancora in
alcuna regione dell’India[145], chè quando li simulacri
operano alcuno miraculo, secondo
loro, li sacerdoti li tagliano in pezzi (essendo
di legno) e ne danno a tutti quelli
del paese — non sanza premio. — E ciascun
raspa sottilmente la sua parte, e mette sopra
la prima vivanda che mangiano, e così
tengono per fede aversi mangiato il suo
Santo, e credono che lui li guardi poi da
tutti li pericoli.



Che ti pare omo qui della tua specie?

sei tu così savio come tu ti tieni? son queste
cose da esser fatte da omini?


LXIX. — DIALOGO FRA IL CERVELLO
E LO SPIRITO, CHE IN ESSO ABITAVA.


Il quale spirito ritrova il cerebro, donde
partito s’era; con alta voce, con tali parole
mosse:



— O felice, o avventurato spirito, donde
partisti! io ho questo uomo, a male mio
grado, ben conosciuto. Questo è riccetto di
villania, questo è proprio ammunizione [cumulo, somma] di
somma ingratitudine, in compagnia di tutti
i vizi.



Ma che vo io con parole indarno affaticandomi?
La somma de’ peccati solo in lui
trovati sono. E, se alcuno infra loro si trova,
che alcuna bontà possegga, non altrimenti,
come che me, dalli altri uomini trattati
sono; e in effetto io ho questa conclusione,
ch’è male s’elli sono nimici, e peggio
s’elli son amici.


LXX. — FRAMMENTO DI LETTERA.


Io ho uno, che, per aversi di me promesso
cose assai men che debite, essendo

rimasto ingannato del suo prosuntuoso desiderio,
ha tentato di tormi tutti li amici;
e perchè li ha trovati savi e non leggeri
al suo volere, mi ha minacciato, che trovate
le annunziazioni [accuse], che mi torrà i benefattori;
onde io ho di questo informato Vostra
Signoria, acciò che, volendo questi seminare
li usati scandali, non trovi terreno atto
a seminare i pensieri e li atti della sua
mala natura. — Che, tentando lui fare di
Vostra Signoria strumento della sua iniqua
e malvagia natura, rimanga ingannato di
suo desiderio.







PENSIERI SULL’ARTE.

DIFESA DELLA PITTURA
CONTRO LE ARTI LIBERALI.

I. — PROEMIO.




Con debita lamentazione si dole la Pittura
per essere lei scacciata dal numero delle arti
liberali, conciossiachè essa sia vera figliola
della natura e operata da più degno senso [l’occhio].



Ond’è a torto, o scrittori, l’avete lasciata
fuori del numero di dette arti liberali, conciossiachè
questa, non che alle opere di natura,
ma ad infinite attende, che la natura
mai le creò.


II. — PERCHÈ LA PITTURA NON È CONNUMERATA
NELLE SCIENZE?


Perchè gli scrittori non hanno avuto notizia
della scienza della Pittura, non hanno

possuto descriverne i gradi e parti di quella,
e lei medesima non si dimostra col suo
fine [l’opera artistica] nelle parole, essa è restata, mediante
l’ignoranza, indietro alle predette scienze
non mancando per questo di sua divinità.



E veramente non sanza cagione non l’hanno
nobilitata, perchè per sè medesima si
nobilita, sanza l’aiuto delle altrui lingue,
non altrementi che si facciano l’eccellenti
opere di natura. E se i pittori non hanno
di lei descritto e ridottala in scienza, non
è colpa della Pittura, e ella non è per questo
meno nobile, poscia che pochi pittori
fanno professione di lettere, perchè la lor
vita non basta a intendere quella.



Per questo, avremo noi a dire, che le virtù
dell’erbe, pietre, piante non sieno in essere,
perchè li omini non le abbiano conosciute? — Certo
no; ma diremo esse erbe restarsi
in sè nobili, sanza lo aiuto delle lingue
o lettere umane.


III. — LA PITTURA È SCIENZA UNIVERSALE.


Quella scienza è più utile, della quale il
suo frutto è più comunicabile [universalmente inteso], e così, per contrario,
è meno utile ch’è meno comunicabile.







La Pittura ha il suo fine comunicabile
a tutte le generazioni dell’universo, perchè
il suo fine è subbietto della virtù visiva, e
non passa per l’orecchio al senso comune,
col medesimo modo che vi passa per il
vedere.



Dunque questa non ha bisogno d’interpreti
di diverse lingue, come hanno le lettere,
e sùbito ha saddisfatto all’umana spezie,
non altrementi che si facciano le cose
prodotte dalla natura. E non che alla spezie
umana, ma agli altri animali: come si è
manifestato in una pittura, imitata da uno
padre di famiglia, alla quale facean carezze
li piccioli figliuoli, che ancora erano nelle
fasce, e similmente il cane e gatta della
medesima casa, ch’era cosa meravigliosa a
considerare tale spettacolo.


IV. — LA PITTURA NON SI PUÒ DIVULGARE.


Le scienze, che sono imitabili, sono in tal
modo, che con quelle il discepolo si fa
eguale all’autore, e similmente fa il suo
frutto. Queste sono utili allo imitatore, ma
non sono di tanta eccellenza, quanto sono
quelle, che non si possono lasciare per eredità,
come l’altre sustanze.



Infra le quali la Pittura è la prima. Questa

non s’insegna a chi natura no ’l concede,
come fan le Matematiche, delle quali
tanto ne piglia il discepolo, quanto il maestro
gli ne legge; questa non si copia, come
si fa le lettere, che tanto vale la copia,
quanto l’origine; questa non s’impronta,
come si fa la Scultura, della quale tal è
l’impressa, qual è l’origine, in quanto alla
virtù dell’opera; questa non fa infiniti figliuoli,
come fa li libri stampati. Questa
sola si resta nobile, questa sola onora il
suo autore, o resta preziosa ed unica, e non
partorisce mai figlioli eguali a sè. E tal singolarità
la fa più eccellente che quelle, che
per tutto sono pubblicate.



Or non vediamo noi li grandissimi re dell’Oriente
andare velati e coperti, credendo
diminuire la fama loro col pubblicare e divulgare
le loro presenze? or non si vede le
pitture, rappresentatrici delle divine Deità,
esser al continuo tenute coperte con copriture
di grandissimi prezzi? e quando si scoprano,
prima si fa grandi solennità ecclesiastiche
di varî canti con diversi suoni; e,
nello scoprire, la gran moltitudine de’ popoli,
che quivi concorrono, immediate si
gettano a terra, quelle adorando e pregando,
per cui tale pittura è figurata, dell’acquisto

della perduta sanità e della eterna salute,
non altrementi, che se tale Idea fusse
lì presente in vita?



Questo non accade in nessun’altra scienza
od altra umana opera. E se tu dirai, questa
non esser virtù del pittore, ma propria
virtù della cosa imitata; si risponderà, che
in questo caso la mente de li omini po’ saddisfare,
standosi nel letto, e non andare ne’
lochi faticosi e pericolosi, ne’ pellegrinaggi,
come al continuo far si vede.



Ma, se pure tal pellegrinaggi al continuo
sono in essere, chi li move, sanza necessità?
Certo tu confesserai essere tale simulacro,
il quale far non po’ tutte le scritture,
che figurar potessino in effigie ed in virtù
tal Idea. Dunque pare, ch’essa Idea ami
tal pittura, ed ami chi l’ama e riverisce,
e si diletti d’essere adorata più in quella,
che in altra figura di lei imitata, e per quella
faccia grazia e doni di salute, — secondo il
credere di quelli, che in tal loco concorrono.


V. — COME LA PITTURA AVANZA TUTTE L’OPERE
UMANE PER SOTTILE SPECULAZIONE APPARTENENTE
A QUELLA.


L’occhio, che si dice finestra dell’anima,
è la principale via, donde il comune senso

può più copiosamente e magnificamente considerare
le infinite opere di natura; e l’orecchio
è il secondo, il quale si fa nobile per le
cose racconte, le quali ha veduto l’occhio.



Se voi, storiografi o poeti o altri matematici,
non avessi coll’occhio viste le cose,
male le potreste riferire per le scritture;
e se tu, poeta, figurerai una storia colla pittura
della penna, e ’l pittore col pennello
la farà di più facile saddisfazione, e men tediosa
a essere compresa. Se tu dimanderai
la pittura muta poesia, ancora il pittore potrà
dire del poeta orba pittura. Or guarda: — quale
è più dannoso morso [danno] o cieco o muto? — Se
’l poeta è libero, come ’l pittore, nelle invenzioni,
le sue finzioni non sono di tanta
saddisfazione a li omini, quanto le pitture,
perchè, se la Poesia s’astende con le parole
a figurare forme, atti e siti, il pittore si
move, colle proprie similitudine de le forme,
a contraffare esse forme. Or guarda: — qual’è
più propinquo all’omo, ’l nome d’omo o
la similitudine [la figura] d’esso omo? — Il nome dell’omo
si varia in varî paesi, e la forma non
è mutata se non da morte.



Se voi dicessi: — la Poesia è più eterna —;

per questo io dirò essere più eterne
l’opere d’un calderaio, che il tempo più le
conserva che le vostre o nostre opere, nientedimeno
è di poca fantasia, e la Pittura si
po’, dipignendo sopra rame con colori di vetro,
fare molto più eterna.



Noi per arte possiamo essore detti nipoti
a Dio. Se la Poesia s’astende in filosofia morale
e questa in filosofia naturale; se quella
descrive l’operazione della mente, che considera,
questa colla mente opera ne’ movimenti;
se quella spaventa i popoli con le infernali
finzioni, questa colle medesime cose
in atto fa il simile. Pongasi il poeta a figurare
una bellezza, una fierezza, una cosa
nefanda e brutta, una mostruosa, col pittore;
faccia a suo modo, come vuole, tramutazione
di forme, che il pittore non saddisfassi
più [in modo da superare il pittore]. Non s’è egli viste pitture avere
tanta conformità colla cosa vera, ch’ell’ha
ingannato omini e animali?


VI. — LA PITTURA CREA LA REALTÀ.


Tal proporzione è dall’immaginazione a
l’effetto, qual’è dall’ombra al corpo ombroso,
e la medesima proporzione è dalla

Poesia alla Pittura. Perchè la Poesia pon le
sue cose nell’imaginazione di lettere, e la
Pittura le dà realmente fori dell’occhio, dal
quale occhio riceve le similitudini non altrementi,
che s’elle fussino naturali; e la
Poesia le dà sanza essa similitudine, e non
passano all’imprensiva per la via della virtù
visiva, come la Pittura.


VII. — RAPPRESENTAZIONE E DESCRIZIONE.


La Pittura rappresenta al senso, con più
verità e certezza, le opere di natura, che
non fanno le parole o le lettere, ma le lettere
rappresentano con più verità le parole,
che non fa la Pittura. Ma diremo essere più
mirabile quella scienza, che rappresenta
l’opere di natura, che quella, che rappresenta
l’opere dell’operature, cioè l’opere degli
uomini, che sono le parole, com’è la Poesia
o simili, che passano per la umana lingua.


VIII. — ECCELLENZA DELL’OCCHIO.


L’occhio, dal quale la bellezza dell’universo
è specchiata dalli contemplanti, è di
tanta eccellenza, che chi consente alla sua
perdita, si priva della rappresentazione di
tutte l’opere della natura, per la veduta
delle quali l’anima sta contenta nelle umane

carceri [il corpo], mediante gli occhi, per li quali essa
anima si rappresenta tutte le varie cose di
natura; ma chi li perde, lascia essa anima
in una oscura prigione, dove si perde ogni
speranza di riveder il sole, luce di tutt’il
mondo. E quanti son quelli, a chi le tenebre
notturne sono in somm’odio, ma ancora
ch’elle sieno di breve vita! Oh! che farebbono
questi, quando tali tenebre fussino
compagne della vita loro?



Certo, non è nissuno, che non volesse
più tosto perdere l’audito o l’odorato, che
l’occhio, la perdita del quale audire consente
la perdita di tutte le scienze, ch’hanno termine
nelle parole; e sol fa questo per non
perdere la bellezza del mondo, la quale consiste
nella superfizie de’ corpi, sì accidentali [prodotti dall’arte]
come naturali, li quali si riflettono
nell’occhio umano.


IX. — IL PITTORE VA DIRETTAMENTE
ALLA NATURA.


La Pittura serve a più degno senso, che
la Poesia, e fa con più verità le figure delle
opere di natura, che il poeta; e sono molto
più degne l’opere di natura che le parole,

che sono l’opere dell’omo, perchè tal proporzione
è dalle opere de li uomini a quello
della natura, qual è quella, ch’è da l’omo
a Dio. Adunque è più degna cosa l’imitar
le cose di natura, che sono le vere similitudini
in fatto, che con parole imitare li
fatti e parole de li omini.



E se tu, poeta, vuoi descrivere l’opere
di natura co’ la tua semplice professione,
fingendo diversi siti e forme di varie cose,
tu sei superato dal pittore con infinita proporzione
di potenza; ma se vuoi vestirti
de l’altrui scienze, separate da essa poesia,
elle non sono tue, come Astrologia, Rettorica,
Teologia, Filosofia, Geometria, Aritmetica
e simili. Tu non sei allora più poeta,
tu ti trasmuti, e non sei più quello, di che
qui si parla. Or non vedi tu, che se tu vuoi
andare alla natura, che tu vi vai con mezzi
di scienze, fatte d’altrui sopra li effetti di
natura? E il pittore per sè, sanza aiuto di
scienziali [di cose pertinenti alle varie scienze] o d’altrui mezzi, va immediate
all’imitazione d’esse opere di natura.



Con questa si muovono li amanti verso
li simulacri della cosa amata, a parlare coll’imitate
pitture; con questa si muovono

popoli, con infervorati voti, a ricercare li simulacri
delli Iddii, e non a vedere le opere
de’ poeti, che con parole figurino li medesimi
Iddii; con questa si ingannano li animali.
Già vid’io una pittura, che ingannava
il cane, mediante la similitudine del suo padrone,
alla quale esso cane faceva grandissima
festa; e similmente ho visto i cani
baiare e voler mordere i cani dipinti; e una
scimmia fare infinite pazzie contro ad un’altra
scimmia dipinta; ho veduto le rondini
volare e posarsi sopra li ferri dipinti, che
sportano fuori delle finestre de li edifizi.


X. — POTENZA ESPRESSIVA DELLA PITTURA.


Non vede l’imaginazione cotal eccellenza,
qual vede l’occhio, perchè l’occhio riceve
le spezie overo similitudini delli obbietti,
e dàlli alla imprensiva, e da essa
imprensiva al senso comune, e lì è giudicata.
Ma la imaginazione non esce fuori
da esso senso comune, se non in quanto
essa va alla memoria, e lì si ferma e muore,
se la cosa imaginata, non è di molta
eccellenza. E in questo caso si ritrova la
Poesia nella mente overo imaginativa del
poeta, il quale finge le medesime cose del
pittore, per le quali finzioni egli vuole equipararsi

a esso pittore, ma invero ei n’è
molto rimoto, come di sopra è dimostrato.
Adunque in tal caso di finzione, diremo con
verità esser tal proporzione dalla scienza
della Pittura alla Poesia, qual è dal corpo
alla sua ombra derivativa, e ancora maggior
proporzione, conciossiachè l’ombra di
tal corpo almeno entra per l’occhio al senso
comune, ma la imaginazione di tal corpo
non entra in esso senso, ma lì nasce, nell’occhio
tenebroso [il cervello o senso comune]. Oh! che differenza è a
imaginare tal luce nell’occhio tenebroso,
al vederla in atto fuori delle tenebre!



Se tu, poeta, figurerai la sanguinosa battaglia,
mista con la oscura e tenebrosa aria,
mediante il fumo delle spaventevoli e mortali
macchine, mista con la spessa polvere,
intorbidatrice de l’aria, e la paurosa fuga
de li miseri spaventati dalla orribile morte;
in questo caso il pittore ti supera, perchè
la tua penna fia consumata, innanzi che tu
descriva appieno quel, che immediate il
pittore ti rappresenta co’ la sua scienza. E
la tua lingua sarà impedita dalla sete e il
corpo dal sonno e fame, prima che tu con
parole dimostri quello, che in un istante il

pittore ti dimostra. Nella qual pittura non
manca altro, che l’anima delle cose finte,
e in ciascun corpo è l’integrità di quella
parte, che per un sol aspetto può dimostrarsi,
il che lunga e tediosissima cosa sarebbe
alla poesia a ridire tutti li movimenti
de li operatori di tal guerra, e le parti
delle membra e lor ornamenti, delle quali
cose la pittura finita, con gran brevità e
verità, ti pone innanzi; e a questa tal dimostrazione
non manca, se non il romore delle
macchine, e le grida de li spaventanti vincitori,
e le grida e pianti de li spaventati,
le quali cose ancora il poeta non può rappresentare
al senso dell’audito. Diremo adunque
la Poesia essere scienza, che sommamente
opera nelli orbi, e la Pittura fare il
medesimo nelli sordi. Essa tanto resta più
degna che la Poesia, quanto ella serve a miglior
senso.



Solo il vero uffizio del poeta è fingere
parole di gente, che insieme parlino, e
sol queste rappresenta al senso dell’audito
tanto come naturali, perchè in sè sono
naturali create dall’umana voce, e, in tutte
l’altre consequenzie, è superato dal pittore.
Ma molto più sanza comparazione son le
varietà, in che s’astende la Pittura, che

quelle, in che s’astendono le parole, perchè
infinite cose farà il pittore, che le parole
non le potrà nominare, per non aver
vocaboli appropriati a quelle. Or non vedi
tu, che, se ’l pittore vol fingere animali o
diavoli nell’inferno, con quanta abbondanzia
d’invenzione egli trascorre?



E già intervenne a me fare una pittura,
che rappresentava una cosa divina, la quale
comperata dall’amante di quella, volle levarne
la rappresentazione di tal deità, per
poterla baciare sanza sospetto. Ma infine la
coscienza vinse li sospiri e la libidine, e fu
forza, ch’ei se la levasse di casa. Or va tu,
poeta, descrivi una bellezza sanza rappresentazioni
di cosa viva, e desta li uomini
con quella a tali desiderî! Se tu dirai: — io
ti descriverò l’inferno o ’l paradiso, e altre
delizie o spaventi —; il pittore ti supera, perchè
ti metterà innanzi cose, che, tacendo,
diranno tali delizie, o ti spaventeranno, e ti
movono l’animo a fuggire. Move più presto
li sensi la pittura, che la poesia. E se
tu dirai, che con le parole tu leverai un popolo
in pianto o in riso; io ti dirò, che non
sei tu che muove, egli è l’oratore, e è ’l
riso. Uno pittore fece una pittura, che, chi
la vedeva, sùbito sbadigliava, e tanto replicava

tale accidente, quanto si teneva l’occhi
alla pittura, la quale ancora lei era
finta a sbadigliare.



Altri hanno dipinto atti libidinosi e
tanto lussuriosi, ch’hanno incitati li risguardatori
di quella alla medesima festa, il che
non farà la Poesia. E se tu scriverai la figura
d’alcuni Dei, non sarà tale scrittura
nella medesima venerazione che la Idea dipinta,
perchè a tale pittura sarà fatto di
continuo voti e diverse orazioni, e a quella
concorreranno varie generazioni di diverse
provincie e per li mari orientali. E da tali
si dimanderà soccorso a tal pittura e non
alla scrittura.



Qual è colui, che non voglia prima perdere
l’audito, l’odorato e ’l tatto, che ’l vedere?
Perchè, chi perde il vedere, è com’uno,
ch’è cacciato dal mondo, perchè egli più
no ’l vede, nè nessuna cosa. E questa vita
è sorella della morte.


XI. — IMPORTANZA DELL’OCCHIO
NELLA VITA ANIMALE.


Maggior danno ricevono li animali per
la perdita del vedere, che dell’audire, per
più cagioni; e prima, che mediante il vedere
il cibo è ritrovato, donde si debbe

nutrire, il quale è necessario a tutti gli animali;
e ’l secondo, che per il vedere si comprende
il bello delle cose create, massime
delle cose, ch’inducono all’amore, nel quale
il cieco nato non può pigliare per lo audito,
perchè mai non ebbe notizia, che cosa fusse
bellezza d’alcuna cosa. Restagli l’audito, per
il quale solo intende le voci e parlare umano,
nel quale è i nomi di tutte le cose, a
chi è dato il suo nome. Sanza la saputa
d’essi nomi ben si può vivere lieto, come si
vede nelli sordi nati, cioè li muti, che mediante
il disegno, il quale è più de’ muti,
si dilettano.


XII. — LA PITTURA È UNA POESIA MUTA.


Qual poeta con parole ti metterà innanzi,
o amante, la vera effigie della tua
idea con tanta verità, qual farà il pittore?
Qual fia quello, che ti dimostrerà siti de’
fiumi, boschi, valli e campagne, dove si rappresenti
li tuoi passati piaceri, con più verità
del pittore?



E se tu dici: — la Pittura è una Poesia
muta per sè, se non v’è chi dica o parli
per lei, quello ch’ella rappresenta —; or non
vedi tu, che ’l tuo libro si trova in peggior
grado? Perchè ancora ch’egli abbia un uomo,

che parli per lui, non si vede niente
della cosa, di che si parla, come si vederà
di quello, che parla per le pitture; le quali
pitture, se saranno ben proporzionati li atti
co’ li loro accidenti mentali, saranno intese,
come se parlassino.


XIII. — SEGUE DELLA PITTURA E POESIA.


La Pittura è una Poesia, che si vede e
non si sente, e la Poesia è una Pittura, che
si sente e non si vede. Adunque queste due
Poesie, o vuoi dire due Pitture, hanno scambiati
li sensi, per li quali esse dovrebbono
penetrare all’intelletto. Perchè, se l’una e
l’altra è Pittura, de’ passare al senso comune
per il senso più nobile, cioè l’occhio;
e se l’una e l’altra è Poesia, esse hanno
a passare per il senso meno nobile, cioè
l’audito.



Adunque daremo la Pittura al giudizio
del sordo nato, e la Poesia sarà giudicata
dal cieco nato; e, se la Pittura sarà figurata
con li movimenti appropriati alli accidenti
mentali delle figure, che operano in
qualunque caso, sanza dubbio il sordo nato
intenderà le operazioni e l’intenzioni degli
operatori, ma il cieco nato non intenderà
mai cosa che dimostri il poeta, la qual faccia

onore a essa Poesia; conciossiachè delle
nobili sue parti è il figurare li gesti e li
componimenti delle istorie e li siti ornati
e dilettevoli, con le trasparenti acque, per
le quali si vede li verdeggianti fondi delli
suoi corsi, scherzare le onde sopra prati e
minute ghiare, coll’erbe, che con lor si mischiano,
insieme con li sguizzanti pesci, e
simili descrizioni, le quali si potrebbono
così dire ad un sasso, corno ad un cieco
nato; perchè mai vide nessuna cosa, di che
si compone la bellezza del mondo, cioè luce,
tenebre, colore, corpo, figura, sito, remozione,
propinquità, moto e quiete, le quali
son dieci ornamenti della natura.



Ma il sordo, avendo perso il senso meno
nobile, ancora ch’egli abbia insieme persa
la loquela, perchè mai udì parlare, mai potè
imparare alcun linguaggio, ma questo intenderà
bene ogni accidente, che sia nelli
corpi umani, meglio che un che parli e che
abbia audito, e similmente conoscerà le opere
de’ pittori e quello, che in esse si rappresenti,
e a che tali figure siano appropriate.


XIV. — SEGUE.


La Pittura è una Poesia muta, e la Poesia
è una Pittura cieca, e l’una e l’altra va

imitando la natura, quanto è possibile alle
lor potenze, e per l’una o per l’altra si
può dimostrare molti morali costumi, come
fece Apelle colla sua Calunnia.



Ma della Pittura, perchè serve all’occhio,
senso più nobile, ne risulta una proporzione
armonica; cioè che, siccome molte
varie voci, insieme aggiunte ad un medesimo
tempo, ne risulta una proporzione armonica,
la quale contenta tanto il senso
dell’udito, che li auditori restano, con stupente
ammirazione, quasi semivivi; ma molto
più farà le proporzionali bellezze d’un angelico
viso, posto in pittura, dalla quale
proporzionalità ne risulta un’armonico concento,
il quale serve all’occhio in uno medesimo
tempo, che si faccia dalla musica
all’orecchio. E se tale armonia delle bellezze
sarà mostrato all’amante di quella, di
che tali bellezze sono imitate, sanza dubbio
esso resterà con istupenda ammirazione e
gaudio incomparabile e superiore a tutti
l’altri sensi.



Ma della Poesia, — la quale s’abbia a stendere
alla figurazione d’una perfetta bellezza,
con la figurazione particulare di ciascuna
parte, della quale si compone in pittura la
predetta armonia, — non ne risulta altra grazia,

che si facessi a far sentir nella musica
ciascuna voce per sè sola in vari tempi,
dello quali non si comporrebbe alcun concento,
come se volessimo mostrare un volto
a parte a parte, sempre ricoprendo quelle,
che prima si mostrarno, delle quali dimostrazioni
l’oblivione [dimenticare] non lascia comporre
alcuna proporzionalità d’armonia, perchè
l’occhio non le abbraccia co’ la sua virtù
visiva a un medesimo tempo.



Il simile accade nelle bellezze di qualunque
cosa finta dal poeta, de le quali, per
essere le sue parti dette separatamente in
separati tempi, la memoria non riceve alcuna
armonia.


XV. — LA PITTURA SI PRESENTA ALL’OCCHIO
NEL SUO TUTTO IN ISTANTE.


La Pittura immediate ti si rappresenta
con quella dimostrazione, per la quale il
suo fattore l’ha generata, e dà quel piacere
al senso massimo, qual dare possa alcuna
cosa creata dalla natura. E in questo caso,
il poeta, che manda le medesime cose al comun
senso per la via dell’audito, minor senso,

non dà all’occhio altro piacere, che se un
sentissi raccontar una cosa.



Or vedi, che differenza è dall’audir raccontare
una cosa, che dà piacere all’occhio
con lunghezza di tempo, o vederla con quella
prestezza che si vedono le cose naturali.
E ancorchè le cose de’ poeti sieno con
lungo intervallo di tempo lette, spesse sono
le volte, ch’elle non sono intese, e bisogna
farli sopra diversi comenti, de’ quali rarissime
volte tali comentatori intendono qual
fusse la mente del poeta; e molte volte i
lettori non leggono, se non piccola parte
delle loro opere, per disagio di tempo. Ma
l’opera del pittore immediate è compresa
dalli suoi riguardatori.


XVI. — SEGUE.


La Pittura ti rappresenta in un sùbito
la sua essenza nella virtù visiva e per il
proprio mezzo, donde la imprensiva riceve
li obbietti naturali, e ancora nel medesimo
tempo, nel quale si compone l’armonica
proporzionalità delle parti, che compongono
il tutto, che contenta il senso; e la Poesia
riferisce il medesimo, ma con mezzo meno
degno de l’occhio, il quale porta nell’imprensiva
più confusamente e con più tardità

le figurazioni delle cose nominate, che
non fa l’occhio, vero mezzo intra l’obbietto
e l’imprensiva, il quale immediate conferisce
con somma verità le vere superfizie e
figure di quel, che dinanzi se gli appresenta;
delle quali ne nasce la proporzionalità
detta armonia, che con dolce concento
contenta il senso, non altrementi, che si
facciano le proporzionalità di diverse voci
al senso dello udito, il quale ancora è men
degno, che quello dell’occhio, perchè tanto,
quanto ne nasce, tanto ne more, e è sì veloce
nel morire, come nel nascere. Il che
intervenire non può nel senso del vedere;
perchè, se tu rappresenterai all’occhio una
bellezza umana, composta di proporzionalità
di belle membra, esse bellezze non sono
sì mortali, nè sì presto si struggono, come
fa la musica, anzi, ha lunga permanenza, e
ti si lascia vedere e considerare; e non rinasce,
come fa la musica nel molto sonare,
nè t’induce fastidio, anzi t’innamora, e è
causa, che tutti li sensi insieme con l’occhio,
la vorrebbero possedere, e pare, che a
gara voglian combattere con l’occhio. Pare,
che la bocca, s’è la bocca, se la vorrebbe per
sè in corpo; l’orecchio piglia piacere d’audire
le sue bellezze; il senso del tatto la vorrebbe

penetrare per tutti i suoi meati; il
naso ancora vorrebbe ricevere l’aria, ch’al
continuo di lei spira.



Ma la bellezza di tale armonia il tempo
in pochi anni la distrugge, il che non accade
in tal bellezza imitata dal pittore, perchè
il tempo lungamente la conserva; e
l’occhio, inquanto al suo uffizio, piglia il
vero piacere di tal bellezza dipinta, qual si
facessi della bellezza viva; mancagli il tatto,
il quale si fa maggior fratello nel medesimo
tempo, il quale, poichè avrà avuto
il suo intento, non impedisce la ragione del
considerare la divina bellezza. E in questo
caso la pittura, imitata da quella, in gran
parte supplisce: il che supplire non potrà
la descrizione del poeta, il quale in questo
caso si vole equiparare al pittore, ma non
s’avvede, che le sue parole, nel far menzione
delle membra di tal bellezza, il tempo
le divide l’una dall’altra, v’inframmette
l’oblivione, e divide le proporzioni, le quali
lui, sanza gran prolissità, non può nominare; e
non potendole nominare, esso non può comporne
l’armonica proporzionalità, la quale
è composta di divine proporzioni. E per questo
un medesimo tempo, nel quale s’inchiude
la speculazione d’una bellezza dipinta,

non può dare una bellezza descritta,
e fa peccato contro natura quel, che si de’
mettere per l’occhio, a volerlo mettere per
l’orecchio. Lasciavi entrare l’uffizio della
Musica, e non vi mettere la scienza della
Pittura, vera imitatrice delle naturali figure
di tutte le cose.



Chi ti move, o omo, ad abbandonare le
proprie tue abitazioni della città, e lasciare
li parenti e amici, e andare in lochi campestri
per monti e valli, se non la naturale
bellezza del mondo, la quale, se ben consideri,
sol col senso del vedere fruisci? e se
il poeta vole in tal caso chiamarsi anco lui
pittore, perchè non pigliavi tali siti descritti
dal poeta, e startene in casa sanza sentire
il superchio calore del sole? oh! non t’era
questo più utile e men fatica, perchè si fa
al fresco e sanza moto e pericolo di malattia?
Ma l’anima non potea fruire il benefizio
de li occhi, finestre delle sue abitazioni,
e non potea ricevere le spezie de li
allegri siti, non potea vedere l’ombrose
valli rigate dallo scherzare delli serpeggianti
fiumi, non potea vedere li varî fiori,
che con loro colori fanno armonia all’occhio,
e così tutte le altre cose, che ad esso
occhio rappresentare si possono. Ma se il

pittore, nelli freddi e rigidi tempi dell’inverno,
ti pone innanzi li medesimi paesi dipinti
ed altri, ne’ quali tu abbi ricevuto li
tuoi piaceri; se appresso a qualche fonte, tu
possi rivedere te, amante con la tua amata,
nelli fioriti prati, sotto le dolci ombre delle
verdeggianti piante, non riceverai tu altro
piacere, che a udire tale effetto descritto
dal poeta?



Qui risponde il poeta, e cede alle sopra
dette ragioni, ma dice, che supera il pittore,
perchè lui fa parlare e ragionare li
omini con diverse finzioni, nelle quali ei
finge cose, che non sono; e che commuoverà
li omini a pigliare le armi; e che descriverà
il cielo, le stelle e la natura e le
arti e ogni cosa. Al quale si risponde, che
nessuna di queste cose, di che egli parla, è
sua professione propria, ma che, s’ei vuol
parlare e orare, è da persuadere che in
questo egli è vinto dall’oratore; e se parla
di Astrologia, che lo ha rubato all’astrologo;
e di Filosofia al filosofo, e che in effetto
la Poesia non ha propria sedia, nè la
merita altramente che di un merciaio ragunatore
di mercanzie, fatte da diversi artigiani.



Quando il poeta cessa del figurare colle

parole quel che in natura è un fatto, allora
il poeta non si fa equale al pittore, perchè
se il poeta, lasciando tal figurazione, e’ descrive
le parole ornate e persuasive di colui
a chi esso vole far parlare, allora egli
si fa oratore, e non è più poeta, nè è pittore;
e se lui parla de’ cieli, egli si fa astrologo;
e filosofo e teologo parlando delle
cose di natura e di Dio; ma, se esso ritorna
alla figurazione di qualunque cosa, e’ si farebbe
emulo al pittore, se potesse saddisfare
all’occhio in parole come fa il pittore.



Ma la deità della scienza della Pittura
considera le opere, così umane, come divine,
le quali sono terminate dalle loro superfizie,
cioè linee de’ termini de’ corpi, con
le quali ella comanda allo scultore la perfezione
delle sue statue. Questa col suo principio,
cioè il disegno, insegna all’architettore
a fare, che il suo edifizio si renda grato
all’occhio; questa alli componitori di diversi
vasi; questa alli orefici, tessitori, recamatori;
questa ha trovato li caratteri, con li
quali si esprimono li diversi linguaggi; questa
ha dato li caratteri alli aritmetici; questa
ha insegnata la figurazione alla Geometria;
questa insegna alli prospettivi e
astrolaghi e alli macchinatori e ingegneri.






XVII. — COME LA SCIENZA DELL’ASTROLOGIA
NASCE DALL’OCCHIO, PERCHÈ MEDIANTE
QUELLO È GENERATA.


Nessuna parte è nell’Astrologia, che non
sia ufficio delle linee visuali e della Prospettiva,
figliuola della Pittura — perchè il
pittore è quello, che, per necessità della sua
arte, ha partorite essa Prospettiva, e non
si può fare sanza linee, dentro alle quali
linee s’inchiudono tutte le varie figure de’
corpi, generate dalla natura, sanza le quali
l’arte del geometra è orba.



E se ’l geometra riduce ogni superfice,
circondata da linee, alla figura del quadrato
e ogni corpo alla figura del cubo, e l’Aritmetica
fa il simile con le sue radici cube e
quadrate; queste due scienze non s’astendono,
se non alla notizia della quantità continua
e discontinua, ma della qualità non
si travagliano, la quale è bellezza delle opere
di natura e ornamento del mondo.


XVIII. — PARLA IL POETA COL PITTORE.


Dice il poeta, che la sua scienza è invenzione
e misura, e questo è il semplice
corpo di poesia, invenzione di materia e
misura nei versi, che si riveste poi di tutte

le scienze. Al quale risponde il pittore,
l’avere li medesimi obblighi nella scienza
della Pittura, cioè invenzione e misura; invenzione
nella materia, che lui debbe fingere,
e misura nelle cose dipinte, acciocchè
non sieno sproporzionate; ma che ei non si
veste di tali tre scienze, anzi che l’altre
in gran parte si vestono della Pittura, come
l’Astrologia, che nulla fa sanza la Prospettiva,
la quale è principal membro d’essa
Pittura, — cioè l’Astrologia matematica, non
dico della fallace giudiciale (perdonami, chi,
per mezzo delli sciocchi, no vive!)



Dice il poeta, che descrive una cosa, che
ne rappresenta un’altra piena di belle sentenze [l’allegoria].
Il pittore dice aver in arbitrio di far
il medesimo, e in questa parte anco egli è
poeta. E se ’l poeta dice di far accendere
li omini ad amaro, ch’è cosa principale
della spezie di tutti l’animali, il pittore ha
potenza di fare il medesimo, tanto più, che
lui mette innanzi all’amante la propria effigie
della cosa amata, il quale spesso fa
con quella, baciandola e parlandole, quello,
che non farebbe colle medesime bellezze,
portate innanzi dallo scrittore; e tanto più

supera gl’ingegni de li omini, che l’induce
ad amare e innamorarsi di pittura,
che non rappresenta alcuna donna viva.



E se il poeta serve al senso per la via
dell’orecchio, il pittore per l’occhio più degno
senso. Ma io non voglio da questi tali
altro, se non che uno bono pittore figuri il
furore d’una battaglia, e che ’l poeta ne
scriva un altro, e che sieno messi in pubblico
da compagnia [daccanto]; vedrai i veditori dove
più si fermeranno, dove più considereranno,
dove si darà più laude, e quale saddisferà
meglio. Certo la pittura, di gran lunga più
utile e bella, più piacerà. Poni iscritto il
nome di Dio in uno loco, e ponevi la sua
figura a riscontro, vedrai quale fia più reverita.
Se la Pittura abbraccia in sè tutte le
forme della natura, voi non avete se non è
i nomi, i quali non sono universali come le
forme. Se voi avete li effetti delle dimostrazioni,
noi abbiamo le dimostrazioni delli
effetti.



Tolgasi uno poeta, che descriva le bellezze
d’una donna al suo innamorato, togli
uno pittore che la figuri, vedrai dove la natura
volterà più il giudicatore innamorato.

Certo il cimento delle cose dovrebbe lasciare
dare la sentenza alla sperienza. Voi avete
messa la pittura infra l’arti meccaniche;
certo, se i pittori fussino atti a laudare collo
scrivere l’opere loro, come voi, io dubito
non diacerebbe in sì vile cognome. Se voi
la chiamate meccanica, perchè è per manuale [per opera delle mani]
che le mani figurano quel che trovano
nella fantasia, voi pittori disegnate con la
penna manualmente quello che nello ingegno
vostro si trova. E se voi dicessi essere
meccanica, perchè si fa a prezzo; chi cade
in questo errore, se errore si po’ chiamare,
più di voi? Se voi leggete per li Studî, non
andate voi a chi più vi premia? Fate voi
alcuna opera, sanza qualche premio? benchè
questo non dico per biasimare simili opinioni,
perchè ogni fatica aspetta premio, o potrà
dire uno poeta: — io farò una finzione, che
significa cosa grande. — Questo medesimo
farà il pittore, come fece Apello la Calunnia.


XIX. — RISPOSTA DEL RE MATTIA AD UN POETA
CHE GAREGGIAVA CON UN PITTORE.


Portando, il dì del natale del re Mattìa,
un poeta un’opera fattagli in laude del

giorno, ch’esso re era nato, a beneficio del
mondo, e un pittore gli presentò un ritratto
della sua innamorata; sùbito il Re rinchiuse
il libro del poeta, e voltossi alla pittura,
e a quella fermò la vista con grande
ammirazione.



Allora il poeta, forte sdegnato, disse: — o
re, leggi, leggi, e sentirai cosa di maggior
sustanzia, che una muta pittura! —



Allora il re, sentendosi riprendere del
risguardar cose mute, disse: «o poeta, taci,
chè non sai ciò che ti dica; questa pittura
serve a miglior senso che la tua, la qual è
da orbi. Dammi cosa che io la possa vedere
e toccare, e non che solamente la possa
udire, e non biasimare la mia elezione dell’avermi
io messo la tua opera sotto il gomito,
e questa del pittore tengo con le due
mani, dandola alli miei occhi, perchè le
mani da lor medesime hanno tolto a servire
a più degno senso, che non è l’audire.
E io per me giudico, che tale proporzione
sia della scienza del pittore a quella del
poeta, qual è dalli suoi sensi, de’ quali questi
si fanno obbietti.



»Non sai tu che la nostra anima è composta
d’armonia, e armonia non s’ingenera

se non in istanti [armonia esige contemporaneità di parti], nei quali le proporzionalità
delli obbietti si fan vedere o udire?
Non vedi, che nella tua scienza non è proporzionalità
creata in istante, anzi l’una
parte nasce dall’altra successivamente, e
non nasce la succedente, se l’antecedente
non muore?



»Per questo giudico la tua invenzione essere
assai inferiore a quella del pittore,
solo perchè da quella non componesi proporzionalità
armonica. Essa non contenta la
mente dell’auditore o veditore, come fa la
proporzionalità delle bellissime membra,
componitrici delle divine bellezze di questo
viso, che m’è dinanzi, le quali in un
medesimo tempo tutte ’nsieme giunte, mi
dànno tanto piacere colla divina loro proporzione,
che null’altra cosa giudico esser
sopra la terra fatta dall’uomo, che dar lo
possa maggiore.»


XX. — ALTEZZA DEL MONDO VISIBILE.


Non è sì insensato giudizio che, se gli è
proposto qual è più da eleggere o stare in
perpetue tenebre o voler perder l’audito, che

sùbito non dica voler più tosto perdere
l’audito insieme con l’odorato, prima che
restar cieco.



Perchè chi perde il vedere, perde la bellezza
del mondo con tutte le forme delle
cose create, e il sordo sol perde il suono
fatto dal moto dell’aria percossa, ch’è minima
cosa nel mondo. Tu, che dici la scienza
essere tanto più nobile, quant’essa s’astende
in più degno subbietto, e per questo più vale
una falsa immaginazione dell’essenza di
Dio, che una immaginazione d’una cosa men
degna; e per questo diremo, la Pittura, la
quale solo s’astende nell’opere d’Iddio
essere più degna della Poesia, che solo
si astende in bugiarde finzioni de l’opere
umane.


XXI. — ARGUIZIONE DEL POETA
CONTRO ’L PITTORE.


— Tu dici, o pittore, che la tua arte è adorata,
ma non imputare a te tal virtù, ma alla
cosa, di che tal pittura è rappresentatrice. —



Qui il pittore risponde: — o tu, poeta, che
ti fai ancora tu imitatore, perchè non rappresenti
con le tue parole cose, che le lettere
tue, contenitrici d’esse parole, ancora
loro sieno adorate? —







Ma la natura ha più favorito il pittore
che ’l poeta, e meritamente l’opere del favorito
debbono essere più onorate, che di
quello che non è in favore.



Adunque, laudiamo quello che con le parole
saddisfa all’audito, e quel che con la
pittura saddisfa al contento del vedere; ma
tanto meno quel delle parole, quanto elle
sono accidentali e create da minor autore,
che l’opere di natura, di che ’l pittore è
imitatore.



La qual natura è terminante dentro alle
figure della lor superfizie.


XXII. — CONCLUSIONE INFRA ’L POETA
E IL PITTORE.


Poi che noi abbiamo concluso, la Poesia
esser in sommo grado di comprensione alli
ciechi, e che la Pittura fa il medesimo alli
sordi, noi diremo, tanto più valere la Pittura
che la Poesia, quanto la Pittura serve
a miglior senso e più nobile, che la Poesia;
la qual nobiltà è provata esser tripla
alla nobiltà di tre altri sensi, perchè è stato
eletto di volere piuttosto perdere l’audito
e odorato e tatto, che ’l senso del vedere.



Perchè, chi perde il vedere, perde la veduta
e bellezza dell’universo, e resta a similitudine

di un che sia chiuso in vita in
una sepoltura, nella quale abbia moto e vita.



Or non vedi tu, che l’occhio abbraccia
la bellezza di tutto il mondo? Egli è capo
dell’Astrologia; egli fa la Cosmografia; esso
tutte le umane arti consiglia e corregge;
move l’omo a diverse parti del mondo; questo
è principe delle Matematiche; le sue
scienze sono certissime; questo ha misurato
l’altezze e grandezze delle stelle; questo ha
trovato gli elementi e loro siti; questo ha
fatto predire le cose future, mediante il
corso delle stelle; questo l’Architettura e
Prospettiva, questo la divina Pittura ha generata.
O eccellentissimo sopra tutte l’altre
cose create da Dio! quali laudi fien
quelle, ch’esprimere possino la tua nobiltà?
quali popoli, quali lingue saranno quelle,
che appieno possino descrivere la tua vera
operazione?



Questa è finestra dell’umano corpo, per
la quale l’anima specula e fruisce la bellezza
del mondo; per questo l’anima si contenta
della umana carcere, e, sanza questo,
esso umano carcere è suo tormento; e per
questo l’industria umana ha trovato il fuoco,
mediante il quale l’occhio riacquista
quello, che prima li tolsero le tenebre. Questo

ha ornato la natura coll’agricoltura e
dilettevoli giardini.



Ma che bisogna, ch’io m’astenda in sì
alto e lungo discorso? qual è quella cosa,
che per lui non si faccia? Ei move li omini
dall’Oriente all’Occidente; questo ha trovato
la navigazione; e in questo supera la natura,
che li semplici naturali [le varietà minerali, vegetali e animali] sono finiti, e
l’opere, che l’occhio comanda alle mani,
sono infinite, come dimostra il pittore nelle
finzioni d’infinite forme d’animali e erbe,
piante e siti.


XXIII. — COME LA MUSICA SI DEE CHIAMARE
SORELLA E MINORE DELLA PITTURA.


La Musica non è da essere chiamata altro,
che sorella della Pittura, conciossiachè
essa è subbietto dell’audito, secondo senso
all’occhio, e compone armonia con la congiunzione
delle sue parti proporzionali, operate
nel medesimo tempo, costrette a nascere
e morire in uno o più tempi armonici;
li quali tempi circondano la proporzionalità
de’ membri, di che tale armonia si compone,
non altrementi, che si faccia la linea

circonferenziale [il contorno] le membra, di che si genera
la bellezza umana.



Ma la Pittura eccelle e signoreggia la
Musica, perchè essa non more immediate
dopo la sua creazione, come fa la sventurata
Musica, anzi resta in essere, e ti si dimostra
in vita, quel che in fatto è, una sola
superfizie.



O maravigliosa scienza, tu riservi in vita
le caduche bellezze de’ mortali, le quali
hanno più permanenza, che le opere di natura,
le quali al continuo sono variate dal
tempo, che le conduce alla debita vecchiezza!
e tale scienza ha tale proporzione con
la divina natura, quale hanno le sue opere
con le opere di essa natura, e per questo è
adorata.


XXIV. — PITTURA E MUSICA.


Quella cosa è più degna, che saddisfa a
miglior senso: adunque la Pittura saddisfattrice
al senso del vedere, è più nobile della
Musica, che solo saddisfa all’audito.



Quella cosa è più nobile, che ha più eternità;
adunque la Musica, che si va consumando,

mentre ch’ella nasce, è men degna
della Pittura, che con vetri [Vedi sopra al n. V] si fa eterna.



Quella cosa, che contiene in se più universalità
e varietà di cose, quella fia detta
di più eccellenza: adunque la Pittura è da
essere preposta a tutte le operazioni; perchè
è contenitrice di tutte le forme, che
sono, e di quelle, che non sono in natura,
è più da essere magnificata e esaltata, che
la musica, che solo attende alla voce.



Con questa si fa i simulacri alli Dii; dintorno
a questa si fa il culto divino, il quale
è ornato con la Musica, a questa servente;
con questa si dà copia alli amanti della
causa de’ loro amori; con questa si riserva
le bellezze, le quali il tempo e la genitrice
natura fa fuggitive; con questa noi riserviamo
le similitudini degli omini famosi. E
se tu dicessi: — la Musica s’eterna con lo
scriverla —; il medesimo facciamo noi qui
colle lettere.



Adunque, poichè tu hai messa la Musica
infra le arti liberali, o tu vi metti questa,
o tu ne levi quella.



E se tu dicessi: — li omini vili l’adoprano —;

e così è guasta la Musica da chi non
la sa.



Se tu dirai: — le scienze non meccaniche
sono le mentali —; io dirò che la pittura è
mentale, e ch’ella, — siccome la Musica e
Geometria consideran le proporzioni delle
quantità continue, e l’Aritmetica delle discontinue, — questa
considera tutte le quantità
continue e le qualità delle proporzioni
d’ombre e lumi e distanze, nella sua Prospettiva.


XXV. — PARLA IL MUSICO COL PITTORE.


Dice il mimico, che la sua scienza è da
essere equiparata a quella del pittore, perchè
essa compone un corpo di molte membra,
del quale lo speculatore contempla
tutta la sua grazia, in tanti tempi armonici,
quanti sono li tempi nelli quali essa nasce
e more; e con quelli tempi trastulla con
grazia l’anima, che risiede nel corpo del
suo contemplante.



Ma il pittore risponde e dice, che il corpo,
composto delle umane membra, non dà
di sè piacere a’ tempi armonici, nelli quali
essa bellezza abbia a nascere e morire, ma
lo fa permanente per moltissimi anni, e è
di tanta eccellenza, ch’ella riserva in vita

quella armonia delle proporzionate membra,
le quali natura con tutte sue forze conservar
non potrebbe.



Quante pitture hanno conservato il simulacro
di una divina bellezza, che il tempo
o morte in breve ha distrutto il suo naturale
esempio; e è restata più degna l’opera
del pittore, che della natura sua maestra!



Se tu, o musico, dirai che la Pittura è
meccanica per essere operata coll’esercizio
delle mani; e la Musica è operata con la
bocca, ma non pel conto del senso del gusto,
come la mano (non pel) senso del
tatto.



Meno degne sono ancora le parole che’
fatti. Ma tu scrittore delle scienze, non
copi tu con mano, scrivendo ciò che sta
nella mente, come fa il pittore?



E se tu dicessi, la Musica essere composta
di proporzione; ho io, con questa medesima,
sèguito la Pittura, come mi vedrai.


XXVI. — CONCLUSIONE DEL POETA,
PITTORE E MUSICO.


Tal differenza è in quanto alla figurazione
delle cose corporee dal pittore al
poeta, quant’è dalli corpi smembrati alli
uniti: perchè il poeta, nel descrivere la bellezza

o bruttezza di qualunque corpo, te lo
dimostra a membro a membro e in diversi
tempi, e il pittore tel fa vedere tutto in un
tempo.



Il poeta non può porre colle parole la
vera figura delle membra, di che si compone
un tutto, come il pittore, il quale tel pone
innanzi con quella verità, ch’è possibile in
natura. E al poeta accade il medesimo, come
al musico, che canta solo un canto composto
di quattro cantori; e canta prima il
canto [Oggi: soprano], poi il tenore, e così sèguita il contralto
e poi il basso: e di costui non risulta
la grazia della proporzionalità armonica, la
quale si rinchiude in tempi armonici. E fa
esso poeta a similitudine di un bel volto,
il quale ti si mostra a membro a membro,
che, così facendo, non rimarresti mai saddisfatto
della sua bellezza, la quale solo consiste
nella divina proporzionalità delle predette
membra insieme composte, le quali
solo in un tempo compongono essa divina
armonia, di esso congiunto [insieme accordo] di membra, che
spesso tolgono la libertà posseduta a chi
le vede.



E la Musica ancora fa, nel suo tempo armonico,

le soavi melodie, composte delle sue
varie voci, dalle quali il poeta è privato
della loro discrezione [spartizione o divisione] armonica; e, benchè la
Poesia entri pel senso dell’audito alla sedia
del giudizio, siccome la Musica, esso poeta
non può descrivere l’armonia della Musica,
perchè non ha podestà in un medesimo
tempo di dire diverse cose, come la proporzionalità
armonica della Pittura, composta
di diverse membra in un medesimo
tempo, la dolcezza delle quali sono giudicate
in un medesimo tempo, così in comune,
come in particolare. In comune in quanto
allo intento del composto, in particolare, in
quanto allo intento de’ componenti, di che
si compone esso tutto; e per questo il poeta
resta, in quanto alla figurazione delle cose
corporee, molto indietro al pittore, e delle
cose invisibili rimane indietro al musico.



Ma, s’esso poeta toglie in prestito l’aiuto
delle altre scienze, potrà comparire alle
fiere come gli altri mercanti, portatori di
diverse cose, fatte da più inventori: e fa
questo il poeta, quando si impresta l’altrui
scienza, come dell’oratore, filosofo, astrologo,
cosmografo e simili, le quali scienze

sono in tutto separate dal poeta. Adunque
questo è un sensale, che giunge insieme diverse
persone a fare una conclusione di un
mercato; e, se tu vorrai trovare il proprio
ufficio del poeta, tu troverai non essere
altro, che un ragunatore di cose rubate
a diverse scienze, colle quali egli fa un
composto bugiardo, o vuoi, con più onesto
dire, un composto finto. — E in questa tal
finzione libera esso poeta s’è equiparato
al pittore, ch’è la più debole parte della
pittura.


XXVII. — CAUSA DELLA INFERIORITÀ
IN CUI È TENUTA LA PITTURA.


Per fingere le parole la Poesia supera
la Pittura, e per fingere fatti la Pittura supera
la Poesia, e quella proporzione ch’è
da’ fatti alle parole, tal è dalla Pittura ad
essa Poesia, perchè i fatti sono subbietto
dell’occhio, e le parole subbietto dell’orecchio;
e così li sensi hanno la medesima
proporzione in fra loro, quali hanno li loro
obbietti infra sè medesimi, e per questo
giudico la Pittura essere superiore alla
Poesia.



Ma per non sapere li suoi operatori dire
la sua ragione è restata lungo tempo sanza

avvocati; perchè lei non parla, ma per sè
si dimostra e termina ne’ fatti, e la Poesia
finisce in parole, con le quali, come boriosa,
sè stessa lauda.



IL PITTORE E LA PITTURA.

I. — VASTITÀ DEL CAMPO DELLA PITTURA.




Ciò ch’è visibile è connumerato nella
scienza della pittura.


II. — ORIGINE DELLA PITTURA.


Come la prima pittura fu sol d’una linia,
la quale circondava l’ombra dell’omo,
fatta dal sole ne’ muri.


III. — COME ’L PITTORE È SIGNORE
D’OGNI SORTE DI GENTE E DI TUTTE LE COSE.


Se ’l pittore vuol vedere bellezze, che lo
innamorino, egli n’è Signore di generarle;
e se vuol vedere cose mostruose, che spaventino,
o che sieno buffonesche e risibili,
o veramente compassionevoli, ei n’è Signore
e Dio; e se vuol generare siti e deserti, lochi
ombrosi o foschi, ne’ tempi caldi, esso li

figura, e così lochi caldi, ne’ tempi freddi. Se
vuol valli, se vuole delle alte cime de’ monti
scoprire gran campagna, e se vuole, dopo
quelle, vedere l’orizzonte del mare, egli n’è
Signore, e se delle basse valli vuol vedere
gli alti monti o de li alti monti le basse
valli e spiaggie. E in effetto ciò ch’è nell’universo
per essenza, frequenza o immaginazione,
esso lo ha prima nella mente e
poi nelle mani; e quelle sono di tanta eccellenza,
che in pari tempi generano una
proporzionata armonia in un solo sguardo,
qual fanno le cose.


IV. — LA PITTURA
È UNA SECONDA CREAZIONE.


Chi biasima la Pittura, biasima la natura,
perchè l’opere del pittore rappresentano
l’opere d’essa natura, e per questo il
detto biasimatore ha carestia di sentimento.


V. — COME IL PITTORE NON È LAUDABILE
SE QUELLO NON È UNIVERSALE.


Alcuni si po’ chiaramente dire che s’ingannano,
i quali chiamano bono maestro
quello pittore, il quale sol fa bene una testa
o una figura. Certo e’ non è gran fatto
che studiando una sola cosa tutt’il tempo

della sua vita, che non ne venga a qualche
perfezione.



Ma conoscendo noi, che la pittura abbraccia
e contiene in sè tutte le cose, che
produce la natura, e che conduce l’accidentale
operazione degli omini, e in ultimo
ciò che si po’ comprendere con gli occhi,
mi paro uno tristo maestro quello, che solo
una figura fa bene.



Or non vedi tu quanti e quali atti sieno
fatti dalli omini? non vedi quanti diversi
animali e così alberi e erbe, fiori, varietà di
siti montuosi e piani, fonti, fiumi, città, edifizî
pubblici e privati, strumenti opportuni
a l’uso umano, vari abiti e ornamenti e
arti?



Tutte queste cose appartengano d’essere
di pari operazione e bontà usate da quello,
che tu vogli chiamare bon pittore.


VI. — IL PITTORE E LA NATURA.


Il dipintore disputa e gareggia con la
natura.


VII. — COME CHI SPREZZA LA PITTURA
NON AMA LA FILOSOFIA DELLA NATURA.


Se tu sprezzerai la Pittura, la quale è
sola imitatrice di tutte l’opere evidenti di

natura, per certo tu sprezzerai una sottile
invenzione, la quale con filosofica e sottile
speculazione considera tutte le qualità delle
forme, arie [i fondi o campi delle figure] e siti, piante, animali, erbe e
fiori, le quali sono cinte d’ombra e lume.
E veramente questa è scienza e legittima
figlia di natura, perchè la Pittura è partorita
da essa natura. Ma, per dire più corretto,
diremo nipote di natura, perchè tutte le cose
evidenti sono state partorite dalla natura,
delle quali cose partorite è nata la Pittura.
Adunque rettamente la dimanderemo nipote
di natura e parente di Dio.


VIII. — COME NELL’OPERE D’IMPORTANZA
L’OMO NON SI DE’ FIDARE TANTO DELLA
SUA MEMORIA, CHE NON DEGNI RITRARRE
DI NATURALE.


Quel maestro, il quale si desse d’intendere
di potere riservare in sè tutte le
forme e li effetti della natura, certo mi parrebbe
questo essere ornato di molta ignoranza,
con ciò sia cosa che detti effetti son
infiniti, e la memoria nostra non è di tanta
capacità, che basti.



Adunque tu, pittore, guarda che la cupidità

del guadagno, non superi in te l’onore
dell’arte, che ’l guadagno dell’onore è molto
maggiore, che l’onore delle ricchezze. Sì che
per queste e altre ragioni, che si potrebbon
dire, attenderai prima col disegno a dare
con dimostrativa forma all’occhio la intenzione
e la invenzione fatta in prima nella
tua imaginativa; di poi va levando o ponendo
tanto che tu ti saddisfaccia; di poi
fa acconciare omini vestiti o nudi, nel
modo ch’in sull’opera hai ordinato, e fa
che per misura e grandezza, sottoposta alla
Prospettiva, che non passi niente de l’opera,
che bene non sia consigliata dalla ragione
e dalli effetti naturali: e questa fia la via a
farti onorare della tua arte.


IX. — DEL GIUDICARE LA TUA PITTURA.


Noi sappiamo chiaro che li errori si conoscono
più in altrui opere, che nelle sue,
e spesso, riprendendo li altrui piccioli errori,
ignorerai i tua grandi. E per fuggire
simile ignoranza, fa che prima sia bono prospettivo,
di poi abbi intera notizia delle
misure dell’omo e d’altri animali, e ancora
bono architetto, cioè in quanto s’appartiene
alla forma delli edifizî e dell’altre cose, che
sono sopra la terra, che sono infinite forme.

Di quante più avrai notizia, più fia laudabile
la tua operazione, e in quelle che tu
non hai pratica non recusare il ritrarle di
naturale.


X. — COME ’L PITTORE DEBB’ESSER VAGO
D’AUDIRE, NEL FARE DELL’OPERA SUA, IL
GIUDIZIO D’OGN’OMO.


Certamente non è da recusare, in mentre
che l’omo dipigne, il giudizio di ciascuno;
imperocchè noi conosciamo chiaro,
che l’omo, benchè non sia pittore, avrà
notizia della forma dell’altro omo, e ben
giudicherà s’egli è gobbo, o ha una spalla
alta o bassa, o s’egli ha gran bocca o naso
od altri mancamenti. — E se noi conosciamo
alti omini potere con verità giudicare
l’opera della natura, quanto maggiormente
ci converrà confessare questi potere giudicare
i nostri errori, chè sappiamo quanto
l’omo s’inganna nelle sue opere, e se non
lo conosci in te, consideralo in altrui, e farai
profitto degli altrui errori.



Sì che sia vago con pazienza udire l’altrui
opinioni; e considera bene e pensa bene,
se ’l biasimatore ha cagione o no di
biasimarti: e se trovi di sì, racconcia; e se
trovi di no, fagli vista non l’aver inteso o

tu li dimostra per ragione, s’egli è omo che
tu stimi, la ragione come lui s’inganna.


XI. — DELLA TRISTA SCUSAZIONE FATTA DA
QUELLI CHE FALSA — E INDEGNAMENTE SI
FANNO CHIAMARE PITTORI.


Ecci una certa generazione di pittori, i
quali, per loro poco studio, bisogna che vivano
sotto la bellezza d’oro e d’azzurro, i
quali, con somma stoltizia, allegano non
mettere in opera le bone cose per li tristi
pagamenti, che saprebbono ancora ben loro
fare come un altro, quando fussino bene pagati.
Or vedi gente istolte! non sanno questi
tali tenère qualche opera bona, dicendo: — questa
è da bon premio; e questa è da mezzano;
e questa è di sorte [di basso prezzo] —; e mostrare
d’avere opera da ogni premio.


XII. — COME LO SPECCHIO È ’L MAESTRO
DE’ PITTORI.


Quando vuoi vedere, se la tua pittura
tutta insieme ha conformità con la cosa ritratta
di naturale, abbi uno specchio, e favvi
dentro specchiare la cosa viva, e paragona
la cosa specchiata con la tua pittura, e considera

bene, se ’l subbietto de l’una e l’altra
similitudine ha conformità insieme.



E sopra tutto lo specchio si de’ pigliare
per suo maestro, cioè lo specchio piano,
imperocchè su la sua superfizie le cose
hanno similitudine con la pittura in molte
parti.



Cioè, tu vedi la pittura fatta sopra un
piano dimostrare cose, che paiono rilevate,
e lo specchio sopra uno piano fa quel medesimo;
la pittura è una sola superfizie, e
lo specchio quel medesimo; la pittura è impalpabile,
in quanto che quello, che pare
tondo e spiccato, non si po’ circondare co’ le
mani, e lo specchio fa il simile; lo specchio
e la pittura mostra la similitudine
dello cose circondate da ombra e lume;
l’una e l’altra pare assai di là dalla sua
superfizie.



E se tu conosci, che lo specchio, per
mezzo de’ lineamenti e ombre e lumi, ti fa
parere le cose dispiccate, e avendo tu fra
il tuoi colori l’ombre e lumi più potenti
che quelli dello specchio, certo, se tu li saprai
ben comporre insieme, la tua pittura
parrà ancora lei una cosa naturale, vista in
uno grande specchio.






XIII. — PRECETTO AL PITTORE.


Ogni ramo e ogni frutto nasce sopra il
nascimento della sua foglia, la quale li scusa [gli fa le veci di madre]
madre col porgergli l’acqua delle pioggie e
l’umidità della rugiada, che li cade la notte
di sopra, e molte volte li toglie li superchi
calori delli raggi del sole.



Adunque tu, pittore, che non hai tali regole,
per fuggire il biasimo delli intendenti,
sii vago di ritrarre ogni tua cosa di naturale,
e non disprezzare lo studio, come
fanno i guadagnatori.


XIV. — LA PITTURA È UN DISCORSO FIGURATO.


Li omini e le parole son fatti, e tu, pittore,
non sapendo operare le tue figure, tu
se’ come l’oratore, che non sa adoperare le
parole sue.


XV. — ORDINE DELLO STUDIO.


Il giovane debbe prima imparare Prospettiva;
poi le misure d’ogni cosa; poi di mano
di bon maestro, per suefarsi a bone membra;
poi di naturale, per confermarsi le ragioni
delle cose imparate; poi vedere a uno

tempo di mano di diversi maestri; poi fare
abito al mettere in pratica e operare l’arte.


XVI. — SULLO STESSO SOGGETTO.


Dico, che prima si debbe imparare le
membra e sua travagliamenti, e finita tal
notizia si debbe seguitare li atti secondo li
accidenti, che accadano all’omo, e terzo comporre
le storie, lo studio delle quali sarà
fatto dalli atti naturali, fatti a caso mediante
li loro accidenti; e porli mente per
le strade, piazze e campagne, e notarli con
brieve descrizione di liniamenti: cioè che
per una testa si faccia uno O e per uno
braccio una linia retta e piegata, e ’l simile
si faccia delle gambe e busto; e poi tornando
alla casa fare tali ricordi in perfetta
forma.



Dice l’avversario, che per farsi pratico e
fare opere assai, ch’elli è meglio che ’l tempo
primo dello studio sia messo in ritrarre
vari componimenti, fatti per carte o muri
per diversi maestri, e in quelli si fa pratica
veloce e bono abito. Al quale si risponde,
che questo abito sarebbe bono, essendo
fatto sopra opere di boni componimenti e
di studiosi maestri; e perchè questi tali
maestri son sì rari, che pochi se ne trova,

è più sicuro andare alle cose naturali, che
a quelle d’esso naturale con gran peggioramento
imitate, e fare triste abito, perchè
chi può andare alla fonte non vada
al vaso.


XVII. — DEL MODO DELLO IMPARARE BENE
A COMPORRE INSIEME LE FIGURE NELLE
STORIE.


Quando tu avrai imparato bene di Prospettiva,
e avrai a mente tutte le membra
e corpi delle cose, sia vago ispesse volte,
nel tuo andarti a sollazzo, vedere e considerare
i siti e li atti delli omini in nel parlare,
in nel contendere o ridere o zuffare
insieme, che atti fieno in loro, e che atti
facciano i circostanti, i spartitori o veditori
d’esse cose; e quelli notare con brievi segni,
in questa forma, su un tuo picciolo libretto.
Il quale tu debbi sempre portar con
teco, e sia di carte tinte, acciò non l’abbi a
scancellare, ma mutare di vecchio in un
novo, chè queste non sono cose da essere
scancellate, anzi con grande diligenza riserbate,
perchè gli è tante le infinite forme
e atti delle cose, che la memoria non è
capace a ritenerle, onde queste ti serberai
come tuoi autori e maestri.






XVIII. — DELLO STUDIARE IN SINO QUANDO
TI DESTI O INNANZI T’ADDORMENTI NEL
LETTO, ALLO SCURO.


Ho in me provato essere di non poca
utilità, quando ti trovi allo scuro nel letto,
andare co’ la imaginativa, ripetendo li liniamenti
superfiziali delle forme per l’addietro
studiate o altre cose notabili, da sottile
speculazione comprese; ed è questo
proprio un atto laudabile e utile a confermarsi
le cose nella memoria.


XIX. — MODO D’AUMENTARE E DESTARE
LO ’NGIEGNO A VARIE INVENZIONI.


Non resterò però di mettere infra questi
precetti una nova invenzione di speculazione,
la quale, benchè paia piccola e quasi
degna di riso, non di meno è di grande utilità
a destare lo ’ngegnio a varie invenzioni:
e questo è, se tu riguarderai in alcuni
muri imbrattati di varie macchie o pietre di
varî misti [composte di diverse sostanze], se avrai a invencionare [inventare, ideare] qualche
sito, potrai lì vedere similitudine di diversi
paesi, ornati di montagne, fiumi, sassi,

alberi, pianure, grandi valli e colli in diversi
modi; ancora vi potrai vedere diverse
battaglie e atti pronti di figure, strane arie
di volti [fisonomie] e abiti e infinite cose, le quali tu
potrai ridurre integra e bona forma. E interviene
in simili muri e misti come del sôn
di campane, che ne’ loro tocchi vi troverai
ogni nome e vocabolo, che tu imaginerai.



Io ho già veduto nelli nuvoli e muri
macchie, che mi hanno desto a belle invenzioni
di varie cose, le quali macchie, ancora
che integralmente fussino in sè private di
perfezione di qualunque membro, non mancavano
di perfezione nelli loro movimenti
o altre azioni.


XX. — LA STANZA DEL PITTORE.


Le stanze overo abitazioni piccole ravvian
lo ’ngegno, e le grandi lo sviano.


XXI. — L’IDEA E LA PRATICA DELL’ARTE.


Tristo è quel maestro, del quale l’opera
avanza il giudizio suo, e quello si dirizza
alla perfezione dell’arte, del quale l’opera
è superata dal giudizio.






XXII. — PROGRESSO INDEFINITO DELL’ARTE.


Tristo è quel discepolo, che non avanza
il suo maestro.


XXIII. — QUEL PITTORE, CHE NON DUBITA,
POCO ACQUISTA.


Quando l’opera supera il giudizio de
l’operatore, esso operante poco acquista; e
quando il giudizio supera l’opera, essa opera
mai finisce di migliorare, se l’avarizia non
l’impedisce.


XXIV. — PRECETTI SULLA PITTURA.


E tu, pittore, studia di fare le tue opere
ch’abbino a tirare a sè li sua veditori, e
quelli fermare con grande ammirazione e
dilettazione; e non tirarli e poi scacciarli,
come fa l’aria a quel, che, nelli tempi notturni,
salta ignudo dal letto a contemplare
la qualità d’essa aria nubilosa o serena,
che immediate, scacciato dal freddo di quella,
ritorna nel letto, donde prima si tolse.
Ma fa le opere tue simili a quell’aria, che,
ne’ tempi caldi, tira gli omini de li lor letti,
e gli ritiene con dilettazione a prendere lo
estivo fresco; e non voler essere prima pratico
che dotto, e che l’avarizia vinca la

gloria, che di tal arte meritamente s’acquista.



Non vedi tu che, infra le umane bellezze,
il viso bellissimo ferma li viandanti e
non i loro ricchi ornamenti? E questo dico
a te, che con oro o altri ricchi fregi adorni
le tue figure. Non vedi tu isplendenti bellezze
della gioventù diminuire di loro eccellenza
per li eccessivi e troppo culti ornamenti?
Non hai tu visto le montanare,
involte ne gl’inculti e poveri panni, acquistare
maggior bellezza, che quelle, che sono
ornate?



Non usare le affettate conciature o capellature
di teste, dove, appresso delli goffi
cervelli, un sol capello posto più d’un lato
che dall’altro, colui che lo tiene, se ne promette
grand’infamia, credendo che li circostanti
abbandonino ogni lor primo pensiero,
e solo di quel parlino, e solo quello
riprendano. E questi tali han sempre per
lor consigliero lo specchio e il pettine, e il
vento è loro capital nemico, sconciatore
delli azzimati capegli.



Fa tu dunque alle tue teste li capegli
scherzare insieme col finto vento, intorno
alli giovanili volti e, con diverso revoltare,
graziosamente ornarli; e non far come quelli

che gl’impiastrano con colla, e fanno parere
i visi, come se fussino invetriati.... Umane
pazzie in aumentazione, delle quali non bastano
li naviganti a condurre dalle orientali
parti le gomme arabiche, per riparare
che ’l vento non varî l’equalità delle sue
chiome, chè di più vanno ancora investigando!...



PARAGONE DELLA PITTURA
COLLA SCULTURA.

I.




Adoperandomi io non meno in Scoltura,
che in Pittura, e facendo l’una e l’altra ’n
un medesimo grado, mi pare, con picciola imputazione,
potere dare sentenza quale sia
di maggiore ingegno e difficultà e perfezione
l’una, che l’altra. Prima, la Scoltura è
sottoposta a certi lumi, cioè di sopra, e la
pittura porta per tutto con seco lume e
ombra; e ’l lume e l’ombra è la importanza
adunque della Scoltura. Lo scultore in questo
caso è aiutato dalla natura del rilievo,
che lo genera per sè, e ’l pittore per accidentale

arte lo fa ne’ lochi, dove ragionevolmente
lo farebbe la natura. Lo scultore
non si può diversificare nelle varie nature
de’ colori delle cose; la Pittura non manca
in parte alcuna. Le prospettive delli scultori
non paiono niente vere; quelle del pittore
paiono a centinaia di miglia di là dall’opera.
La Prospettiva aerea è lontana
dalla loro opera, non possono figurare i corpi
trasparenti, non possano figurare i luminosi,
non linee riflesse, non corpi lucidi
come specchi e simili cose lustranti, non
nebbie, non tempi oscuri e infinite cose, che
non si dicono per non tediare.



Ciò ch’ell’ha è che la è più resistente
al tempo, benchè ha simile resistenza la
pittura fatta sopra rame grosso coperto di
smalto bianco, e sopra quello dipinto con
colori di smalto, e rimesso in fuoco, e fatto
cuocere. Questa per eternità avanza la scoltura.
Potran dire che dove fanno un errore
non esserli facile il racconciare. Questo
è tristo argomento a voler provare, che
una ismemorataggine irremediabile faccia
l’opera più degna. Ma vi dirò bene che lo
ingegno del maestro sia più difficile a racconciare,
che fa simili errori, che non è racconciare
l’opera da quello guasta. Noi sappiamo

bene, che quello, che sarà pratico e
bono, non farà simili errori, anzi con buone
regole andrà levando tanto poco per volta,
che ben conducerà sua opera. Ancora, lo
scultore, se fa di terra o cera, può levare e
porre, e quand’è terminata, con facilità si
getta di bronzo, e questa è l’ultima operazione
e la più permanente, ch’abbia la Scoltura,
imperocchè quella, ch’è sola di marmo,
è sottoposta, alla rovina, che non la ’n bronzo.



Adunque quella pittura fatta in rame
che si può, con i metodi della Pittura, levare
e porre, è pari al bronzo, che quando
facevi prima l’opera di cera, ancor si poteva
lei levare e porre. — Se questa scoltura
di bronzo è eterna, questa di rame o
di vetro è eternissima; se il bronzo rimane
nero e brutto, questa è piena di varî e vaghi
colori e d’infinite varietà, delle quale
come di sopra è, se tu volessi dire solamente
della pittura fatta in tavola, di questa
son io contento dare la sentenza con la
Scoltura, dicendo così: — come la Pittura è
più bella e di più fantasia e più copiosa, e
la Scoltura più durabile, e altro non ha. —



La Scoltura con poca fatica mostri quel
che ’n la pittura pare cosa miracolosa a far
parere palpabili le cose impalpabili, rilevate

le cose piane, lontane le cose vicine!
In effetto la Pittura è ornata d’infinite speculazioni,
che la Scoltura non l’adopera.


II.


La Scoltura non è scienza, ma arte meccanicissima,
perchè genera sudore e fatica
corporale al suo operatore, e solo bastano,
a tale artista, le semplici misure de’ membri
e la natura delli movimenti e posate, e
così in sè finisce, dimostrando all’occhio
quel, che quello è, e non dà di sè alcuna
ammirazione al suo contemplante, come fa
la Pittura, che in una piana superfizie, per
forza di scienza, dimostra le grandissime
campagne co’ lontani orizzonti.


III.


Tra la Pittura e la Scoltura non trovo
altra differenza, se non che lo scultore conduce
le sue opere con maggior fatica di corpo,
che il pittore, e il pittore conduce le
opere sue con maggior fatica di mente.



Provasi così esser vero, conciossiachè lo
scultore, nel fare la sua opera, fa per forza
di braccia e di percussione a consumare il
marmo o altra pietra soverchia, ch’eccede
la figura, che dentro a quella si rinchiude

con esercizio meccanicissimo, accompagnato
spesse volte da gran sudore, composto di
polvere e convertito in fango, con la faccia
impastata e tutto infarinato di polvere di
marmo, che pare un fornaio, e coperto di
minute scaglie, che pare gli sia fioccato addosso,
e l’abitazione imbrattata e piena di
scaglie e di polvere di pietre.



Il che tutto al contrario avviene al pittore,
parlando di pittori e scultori eccellenti.
Imperocchè il pittore con grande agio
siede dinanzi alla sua opera, ben vestito, e
muove il lievissimo pennello con li vaghi
colori. È ornato di vestimenti come a lui
piace, e è l’abitazione sua piena di vaghe
pitture e pulita; e accompagnata spesse
volte di musiche o lettori di varie e belle
opere, le quali — sanza strepito di martelli
o altro rumore misto — sono con gran piacere
udite.


IV.


Nessuna comparazione è dallo ingegno e
artificio e discorso della Pittura a quello
della Scoltura, che non s’impaccia della Prospettiva,
causata dalla virtù della materia
e non dall’artefice.



E se lo scultore dice non poter racconciare

la materia levata di soperchio alla sua
opera, come può il pittore; qui si risponde
che quel che troppo leva, poco intende, e
non è maestro. — Perchè se lui ha in potestà
le misure, egli non leverà quello che
non deve; adunque diremo tal difetto essere
dell’operatore e non della materia.



Ma di questi non parlo, perchè non sono
maestri, ma guastatori di marmi.



Li maestri non si fidano nel giudizio dell’occhio,
perchè sempre inganna, come prova,
chi vol dividere una linea in due parti
eguali, a giudizio di occhio, che spesso la
sperienza lo inganna; onde per tale sospetto
li buoni giudici sempre temono, il che non
fanno l’ignoranti, e per questo, colla notizia
della misura di ciascuna lunghezza, grossezza
e larghezza de’ membri sempre si vanno al
continuo governando, e così facendo, non levano
più del dovere.



Ma la Pittura è di maraviglioso artificio,
tutta di sottilissime speculazioni, delle
quali in tutto la Scoltura n’è privata, per
essere di brevissimo discorso.



Rispondesi allo scultore, che dice, che la
sua scienza è più permanente che la Pittura,
che tal permanenza è virtù della materia
sculta e non dello scultore, e in questa

parte lo scultore non se lo debbe attribuire
a sua gloria, ma lasciarla alla natura, creatrice
di tale materia.


V.


La Pittura è di maggior discorso mentale
e di maggiore artificio e meraviglia
che la Scoltura, perciocchè necessità costringe
la mente del pittore a trasmutarsi
nella propria mente di natura, e che sia interprete
infra essa natura e l’arte, cementando
con quella le cause delle sue dimostrazioni,
costrette dalla sua legge; e in che
modo le similitudini delli obbietti circostanti
all’occhio concorrino colli veri simulacri
alla popilla dell’occhio; e infra li
obbietti eguali in grandezza quale si dimostrerà
maggiore a esso occhio; e infra li
colori eguali qual si dimostrerà più o meno
oscuro o più o meno chiaro; e infra le cose
di eguale bassezza quale si dimostrerà più
o men bassa: o di quelle, che sono poste in
altezza eguale, quale si dimostrerà più o
meno alta; e delli obbietti eguali posti in
varie distanze, perchè si dimostreranno men
noti l’un che l’altro.



E tale arte abbraccia e restringe in sè
tutte le cose visibili, il che far non può la

povertà della Scoltura, cioè: li colori di
tutte le cose e loro diminuzioni; questa
figura le cose trasparenti, e lo scultore ti
mostrerà le naturali, sanza suo artifizio; il
pittore ti mostrerà varie distanze con variamenti
del colore, dall’aria interposta fra
li obbietti e l’occhio; egli le nebbie per le
quali con difficoltade penetrano le spezie
dalli obbietti; egli le pioggia, che mostrano
dopo sè li nuvoli con monti e valli; egli la
polvere, che mostrano in sè e dopo sè li
combattenti di essa motori; egli li fumi più
o meno densi; questo ti mostrerà li pesci
scherzanti infra la superfizie delle acque e
il fondo suo; egli le pulite ghiare con varî
colori posarsi sopra le lavate arene del fondo
de’ fiumi, circondati dalle ondeggianti
erbe, dentro alla superfizie dell’acqua; egli
le stelle in diverse altezze sopra di noi e
così altri innumerabili effetti, alli quali la
Scoltura non aggiunge.


VI. — CONCLUSIONE.


Manca la Scoltura della bellezza de’ colori,
manca della prospettiva de’ colori, manca
della prospettiva e confusione de’ termini
delle cose remote all’occhio, imperocchè

così farà cognito li termini delle cose propinque,
come delle remote; non farà l’aria,
interposta, infra l’obbietto remoto e l’occhio,
occupare più esso obbietto, come le
figure velate, che mostrano la nuda carne
sott’i veli, a quella anteposti; non farà la
minuta ghiara di varî colori, sotto la superfizie
delle trasparenti acque.







I PAESI E LE FIGURE.








I PAESI.

I. — UN EFFETTO DI NUBI SUL LAGO MAGGIORE.




Io sono già stato a vedere tal multiplicazione
di arie [condensazione di nubi nell’atmosfera], e già sopra a Milano, inverso
lago Maggiore, vidi una nuvola in
forma di grandissima montagna, piena di
scogli infocati, perchè li raggi del sole, che
già era all’orizzonte, che rosseggiava, la
tigneano del suo colore. E questa tal nuvola
attraeva a sè tutti li nuvoli piccioli, che intorno
le stavano; e la nuvola grande non
si movea di suo loco, anzi riservò nella sua
sommità il lume del sole insino a una ora
e mezzo di notte, tant’era la sua immensa
grandezza; e infra due ore di notte generò sì
gran venti, che fu cosa stupenda e inaudita.






II. — UN’ASCENSIONE AL MONTE ROSA.[146]


Dico, l’azzurro, in che si mostra l’aria,
non essere suo proprio colore, ma è causato
da umidità calda, vaporata in minutissimi
e insensibili atomi, la quale piglia dopo
se la percussion de’ raggi solari, e fassi luminosa
sotto la oscurità delle immense tenebre
della regione del fuoco, che di sopra
le fa coperchio.



E questo vedrà, come vid’io, chi andrà
sopra Momboso [il monte Rosa], giogo dell’Alpi che dividono
la Francia dalla Italia, la qual montagna
ha la sua base che partorisce li quattro
fiumi, che rigan per quattro aspetti
contrarî tutta l’Europa: e nessuna montagna
ha la sua base in simile altezza.



Questa si leva in tanta altura, che quasi
passa tutti li nuvoli, e raro volte vi cade
neve, ma sol grandine di stato, quando li
nuvoli sono nella maggiore altezza; e questa
grandine vi si conserva in modo, che,
se non fosse la rarità del cadervi e del montarvi
nuvoli, che non accade due volte in una
età, egli vi sarebbe altissima quantità di
diaccio, innalzato dalli gradi della grandine.

Il quale di mezzo Luglio vi trovai grossissimo;
e vidi l’aria sopra di me tenebrosa;
e ’l sole, che percotea la montagna, essere
più luminoso quivi assai, che nelle basse
pianure, perchè minor grossezza d’aria s’interponea
in fra la cima d’esso monte e ’l sole.


III. — TRACCIA.


Descrivi i paesi con vento e con acqua,
o con tramontare e levare del sole.


IV. — ALTRA TRACCIA.


Descrivi uno vento terrestre e marittimo,
descrivi una pioggia.


V. — VARIE COLORAZIONI DEL MARE.


Il mare ondeggiante non ha colore universale,
ma chi lo vede di terra ferma, è di
colore oscuro, e tanto più oscuro, quant’egli
è più vicino all’orizzonte, e vedevi alcuni
chiarori over lustri, che si movono con tardità
a uso di pecore bianche nelli armenti;
e chi vede il mare stando in alto mare lo
vede azzurro. E questo nasce, che da terra
il mare pare oscuro, perchè tu vedi in lui
l’onde, che specchiano la oscurità della terra;

e d’alto mare paiono azzurre, perchè tu vedi
nell’onde l’aria azzurra, da tali onde specchiata.


VI. — LA VEGETAZIONE DI UN COLLE.


Quell’erbe e piante saranno di color tanto
più pallido, quanto il terreno che le nutrisce
è più magro e carestioso [scarso, povero] d’umore:
il terreno è più carestioso e magro sopra li
sassi, di che si compongono li monti. E li
alberi saranno tanto minori e più sottili,
quanto essi si fanno più vicini alla sommità
de’ monti: e il terreno è tanto più magro,
quanto s’avvicina più alle predette sommità
de’ monti; e tanto più abbondante il
terreno è di grassezza, quanto esso è più
propinquo alle concavità delle valli.



Adunque tu, pittore, mostrerai nelle sommità
de’ monti li sassi, di che esso si compone,
in gran parte scoperti di terreno, e
l’erbe, che vi nascono, minute e magre e in
gran parte impallidite e secche, per carestia
d’umore, e l’arenosa e magra terra si veda
transparire infra le pallide erbe; e le minute
piante, stentate e invecchiate in minima
grandezza, con corte e spesse ramificazioni

e con poche foglie, scoprendo in gran parte
le rugginenti e aride radici, tessute con le
falde [gli strati delle roccie] e rotture [i crepacci] delli rugginosi scogli, nate
dalli ceppi, storpiati dalli uomini e da’ venti;
e in molte parti si vegga li scogli superare
li còlli de li alti monti, vestiti di sottile e
pallida ruggine; e in alcuna parte dimostrare
li lor veri colori scoperti, mediante la percussione
delle folgori del cielo, il corso delle
quali, non sanza vendetta di tali scogli,
spesso son impedite.



E quanto più discendi alle radici de’ monti,
le piante saranno più vigorose e spesse di
rami e di foglie; e le lor verdure di tante
varietà, quanto sono le specie delle piante,
di che tal selve si compongono, delle quali
la ramificazione è con diversi ordini e diverse
spessitudini [abbondanza di rami frondosi] di rami e di foglie e diverse
figure e altezze: e alcuni con istrette
ramificazioni, come il cipresso; e similmente
degli altri con ramificazioni sparse e dilatabili,
com’è la quercia e il castagno e simili;
alcuni con minutissime foglie; altri
con rare, com’è il ginepro e ’l platano e
simili; alcune quantità di piante, insieme

nate, divise da diverse grandezze di spazi
e altre unite, sanza divisioni di parti o
altri spazi.


VII. — DEL MODO DEL FIGURARE UNA NOTTE.


Quella cosa ch’è privata interamente di
luce è tutta tenebre. Essendo la notte in simile
condizione, e tu vi vogli figurare una
storia, farai che, sendovi ’l grande foco, che
quella cosa ch’è più propinqua di detto foco
più si tinga nel suo colore, perchè quella
cosa ch’è più vicina all’obbietto, più partecipa
della sua natura. E facendo il foco
pendere in colore rosso, farai tutte le cose
alluminate da quello ancora loro rosseggiare
e quelle che sono più lontane a detto foco
più sien tinte del colore nero della notte.
Le figure, che sono fra te e ’l foco, appariscano
scure nella oscurità della notte e
non della chiarezza del foco, e quelle che si
trovano dai lati sieno mezze oscure e mezze
rosseggianti, e quelle che si possono vedere
dopo i termini delle fiamme saranno tutte alluminate
di rosseggiante lume in campo nero.



In quanto alli atti, farai quelli che li sono
presso, farsi scudo colle mani e con mantegli,
a riparo del superchio calore, e, torto
col volto in contraria parte, mostrare fuggire

da quelli più lontani; farai gran parte
di loro farsi colle mani riparo alli occhi offesi
da superchio splendore.


VIII. — COME SI DEE FIGURAR UNA FORTUNA [burrasca].


Se vuoi figurare bene una fortuna, considera
e poni bene i sua effetti, quando il
vento, soffiando sopra la superfizie del mare
e della terra, rimove e porta con seco quelle
cose, che non sono ferme, colla universal
marea.



E per ben figurare questa fortuna, farai
in prima i nuvoli spezzati e rotti dirizzarsi
per lo corso del vento, accompagnati
dall’arenosa polvere, levata da’ liti
marini, e rami e foglie levati per la potenza
del furore del vento, isparsi per l’aria,
e in compagnia di quelle molte altre leggere
cose. Li alberi e l’erbe piegate a terra
quasi mostrarsi volere seguire il corso dei
venti, coi rami storti fuor del naturale corso
e le scompigliate e racconciate foglie. Gli
omini, che lì si trovano, parte caduti e rivolti
per li panni e per la polvere, quasi
sieno sconosciuti; e quelli, che restano ritti,
sieno dopo qualche albero abbracciati a

quelli, perchè il vento non li strascini; altri
con le mani a li occhi per la polvere,
chinati a terra, e i panni e capegli diretti al
corso del vento. Il mare turbato e tempestoso
sia pieno di retrosi [aggiramenti vorticosi dell’acqua], e schiuma in fra le
elevate onde, e ’l vento levare infra la combattuta
aria della schiuma più sottile a uso
di spessa e avviluppata nebbia. I navilî, che
dentro vi sono, alcuni ve ne farai con la vela
rotta, e i brani d’essa ventilando infra l’aria
in compagnia d’alcuna corda rotta; alcuni
alberi rotti, caduti, col navilio intraversato
e rotto infra le tempestose onde; certi omini
gridanti abbracciare il rimanente del navilio;
farai i nuvoli cacciati dagl’impetuosi
venti, battuti nell’alte cime delle montagne,
fare a quegli avviluppati retrosi, a similitudine
dell’onde percosse nelli scogli.
L’aria spaventosa per le oscure tenebre fatte
nell’aria dalla polvere, nebbia e nuvoli folti.


IX. — MODO DI FIGURARE UNA BATTAGLIA.


Farai in prima il fumo dell’artiglieria,
mischiato in fra l’aria, insieme con la polvere,
mossa dal movimento de’ cavalli e
de’ combattitori. La quale mistione userai

così: la polvere, perchè è cosa terrestre e
ponderosa, e ben che per la sua sottilità
facilmente si levi e mischi infra l’aria, niente
di meno volentieri ritorna in basso, e il suo
sommo montare è fatto dalla parte più sottile,
adunque il meno fia veduta, e parrà
quasi di colore d’aria; il fumo, che si mischia
in fra l’aria impolverata, quanto più
s’alza a certa altezza, parrà oscura nuvola,
e vederassi ne le sommità più espeditamente
il fumo, che la polvere.



Il fumo penderà in colore alquanto azzurre,
e la polvere terrà il suo colore: dalla
parte che viene il lume, parrà questa mistione
d’aria, fumo e polvere molto più lucida,
che dalla opposita parte; i combattitori
quanto più fieno infra detta turbolenza,
meno si vedranno e meno differenza fia dai
loro lumi alle loro ombre.



Farai rosseggiare i volti e le persone e
l’aria e li scoppettieri insieme co’ vicini, e
detto rossore quanto più si parte dalla sua
cagione, più si perda; e le figure, che sono
in fra te e ’l lume, essendo lontane, parranno
scure in campo chiaro, e le loro gambe,
quanto più s’apresseran alla terra, men
fieno vedute, perchè la polvere è lì più
grossa e più spessa.







E se farai cavalli correnti fuori della turba,
falli nuvoletti di polvere distanti l’uno
dall’altro, quanto po’ essere lo ’ntervallo
de’ salti fatti dal cavallo, e quello nuvolo, ch’è
più lontano da detto cavallo, men si vegga,
anzi sia alto, sparso e raro, e più presso
sia più evidente e minore e più denso.



L’aria sia piena di saettume di diverse
ragioni: chi monti, chi discenda, qual sia
per linea piana; e le ballotte delli scoppietti
sieno accompagnate d’alquanto fumo
dirieto al lor corso.



E le prime figure farai polverose, i capegli
e ciglia e altri lochi piani, atti a sostenere
la polvere. Farai i vincitori correnti
co’ capegli, e altre cose leggiere, sparse
al vento: con le ciglia basse e’ caccia i contrarî
membri innanzi, cioè se mandera’ innanzi
il piè destro che ’l braccio stanco ancor
lui venga innanzi. E se farai alcuno
caduto fara’ gli il segno dello sdrucciolare
su per la polvere, condotto [ridotto, trasmutato] in sanguinoso
fango, e dintorno alla mediocre liquidezza
della terra farai vedere istampite [impresse] le pedate
degli omini e cavalli di lì passati.



Farai alcuno cavallo strascinare morto

il suo signore, e dirieto a quello lasciare per
la polvere e fango il segno dello strascinato
corpo; farai li vinti e battuti pallidi colle
ciglia alte nella lor congiunzione, e la carne,
che resta sopra loro, sia abbondante di dolenti
crespe. Le fauci del naso sieno con
alquante grinze partite in arco dalle narici
e terminate nel principio dell’occhio; le narici
alte, cagion di dette pieghe; le labbra
arcate scoprano i denti di sopra. I denti
spartiti in modo di gridare con lamento.
L’una delle mani faccia scudo ai paurosi occhi,
voltando il dirieto inverso il nimico,
l’altra stia a terra a sostenere il levato
busto. Altri farai gridanti colla bocca isbarrata
e fuggenti; fara’ molte sorte d’arme in
fra i piedi de’ combattitori come scudi rotti,
lancie, spade rotte, altre simili cose; farai
omini morti, alcuni ricoperti mezzi dalla polvere,
altri tutta la polvere, che si mischia
coll’uscito sangue, convertirsi in rosso fango,
e vedere il sangue del su’ colore correre
con torto corso dal corpo alla polvere; altri
morendo strignere i denti o travolgere gli
occhi, strignere le pugna alla persona e le
gambe storte. Potrebbesi vedere alcuno disarmato
e abbattuto dal nemico volgersi al
nemico, con morsi e graffi fare crudele e

aspra vendetta; potresti vedere alcuno cavallo
leggero correre coi crini sparsi al vento,
correre in fra i nemici, e co’ piedi fare
molto danno; vedresti alcuno storpiato, caduto
in terra farsi copritura col suo scudo,
e ’l nemico, chinato in basso, fare forza di
dare morte a quello.



Potrebbesi vedere molti omini caduti in
un gruppo sopra uno caval morto. Vederai
alcuni vincitori lasciare il combattere e uscire
dalla moltitudine nettandosi co le due mani
li occhi e le guancia ricoperte di fango, fatte
da lagrimare degli occhi per l’amor della
polvere. Vederesti le squadre del soccorso
stare pien di speranza e sospetto, co’ le ciglia
aguzze, facendo a quelle ombra con le mani,
e riguardare infra la folta e confusa caligine
dell’essere attenti al comandamento
del capitano; e simile, il capitano col bastone
levato e corrente inverso il soccorso, mostrare
a quelli la parte dove di loro è carestìa;
e alcun fiume dentro cavalli correnti
riempiendo la circustante acqua di turbolenza
di onde di schiuma e d’acqua confusa,
saltante infra l’aria e tra le gambe e corpi
de’ cavalli. E non fare nessun loco piano, se
non le pedate ripiene di sangue.






X. — FIGURAZIONE DEL DILUVIO.


L’aria era oscura per la spessa pioggia,
la qual, con obbliqua discesa, piegata dal
trasversal corso de’ venti, faceva onde di sè
per l’aria, non altrementi che far si vegga
alla polvere, ma sol si variava perchè tale
innondazione era traversata dalli liniamenti,
che fanno le gocciole dell’acqua, che discende.
Ma il colore suo era dato dal fuoco, generato
dalle saette fenditrici e squarciatrici
delli nuvoli, i vampi delle quali percoteano
e aprivano li gran pelaghi delle riempiute
valli, li quali aprimenti mostravano nelli
lor vertici le piegate cime delle piante. E
Nettuno si vedea in mezzo alle acque col
tridente, e vedeasi Eolo colli sua venti ravvilluppare
notanti piante diradicate, miste
colle immense onde.



L’orizzonte, con tutto lo emisperio, era
turbo e focoso, per le ricevute vampe delle
continue saette. Vedevansi li omini e li
uccelli, che riempivan di sè li grandi alberi,
scoperti dalle dilatate onde, componitrici
delli colli, circondatori delli gran
baratri.






XI. — SEGUE.


Vedeasi la oscura e nebulosa aria essere
combattuta dal corso di diversi venti, e avviluppati
dalla continua pioggia e misti
colla gragnuola, li quali or qua ora là portavano
infinita ramificazione delle stracciate
piante, miste con infinite foglie. Dintorno
vedeasi le antiche piante diradicate e stracciate
dal furor de’ venti. Vedevasi le ruine
de’ monti, già scalzati dal corso de’ lor fiumi,
ruinare sopra i medesimi fiumi e chiudere
le loro valli; li quali fiumi ringorgati
allagavano, e sommergevano le moltissime
terre, colli lor popoli.



Ancora avresti potuto vedere, nelle sommità
di molti monti, essere insieme ridotte
molte varie spezie d’animali, spaventati e
ridotti al fin dimesticamente, in compagnia
de’ fuggiti omini e donne colli lor figlioli.
E le campagne coperte d’acqua mostravan
le sue onde in gran parte coperte di tavole,
lettiere, barche, altri vari strumenti, fatti
dalla necessità e paura della morte, sopra li
quali eran donne, omini colli lor figlioli misti,
con diverse lamentazioni e pianti, spaventati
dal furor de’ venti, li quali con grandissima

fortuna rivolgevan l’acque sotto
sopra insieme colli morti, da quella annegati.
E nessuna cosa più lieve che l’acqua
era che non fussi coperta di diversi animali,
i quali, fatti tregua, stavano insieme con
paurosa collegazione [aggruppamento], infra’ quali eran lupi,
volpi, serpi e d’ogni sorte, fuggitori dalla
morte. E tutte l’onde percuotitrici de’ lor
lidi, combattevan quelli, colle varie percussioni
di diversi corpi annegati, le percussioni
de’ quali uccidevano quelli, alli quali
era restato vita.



Alcune congregazioni d’omini avresti
potuti vedere, le quali con armata mano
difendevano li piccioli siti, che loro eran rimasti,
da lioni, lupi e animali rapaci, che
quivi cercavan lor salute. Oh! quanti romori
spaventevoli si sentivan per l’aria scura,
percossa dal furore de’ tuoni e delle folgori,
da quelli scacciate, — che per quella ruinosamente
scorrevano, percotendo ciò che s’opponea
al suo corso! Oh! quanti avresti veduti
colle proprie mani chiudersi li orecchi
per schifare l’immensi romori, fatti per la
tenebrosa aria dal furore de’ venti misti
con pioggia, tuoni celesti e furore di saette!







Altri, non bastando loro il chiudere delli
occhi, ma colle proprie mani ponendo quelle
l’una sopra dell’altra, più se li coprivano,
per non vedere il crudele strazio fatto della
umana spezie dall’ira di Dio. — Oh! quanti
lamenti e quanti spaventati si gettavano
dalli scogli! Vedeasi le grandi ramificazioni
delle gran quercie, cariche d’omini, esser
portate per l’aria dal furore delli impetuosi
venti.



Quante eran le barche volte sotto sopra,
e quelle intere e quelle in pezzi esservi
sopra gente, travagliandosi per loro scampo,
con atti e movimenti dolorosi, pronosticanti
di spaventevole morte. Altri con movimenti
disperati si toglievano la vita, disperandosi
di non potere sopportare tal dolore: de’ quali
alcuni si gittavano dalli alti scogli, altri si
stringevano la gola colle proprie mani, alcuni
pigliavan li propri figlioli, e con grande
rapidità li sbattevan interi, alcuni colle proprie
sue armi si ferivano e uccidean sè
medesimi, altri gittandosi ginocchioni si raccomandavan
a Dio. Oh! quante madri piangevano
i sua annegati figlioli, quelli tenendo
sopra le ginocchia, alzando le braccia aperte
in verso il cielo, e con voci, composte di diversi
urlamenti, riprendevan l’ira delli Dei;

altri, colle man giunte e le dita insieme tessute,
mordevano, e con sanguinosi morsi quel
divoravan, piegandosi col petto alle ginocchia
per lo immenso e insopportabile dolore.



Vedeansi li armenti delli animali, come
cavalli, buoi, capre, pecore, esser già attorniati
dalle acque e essere restati in isola
nell’alte cime de’ monti, già restrigniersi
insieme, e quelli del mezzo elevarsi in alto,
e camminare sopra delli altri, e fare infra
loro gran zuffe, de’ quali assai ne morivan
per carestia di cibo.



E già li uccelli si posavan sopra li omini
e altri animali, non trovando più terra scoperta
che non fusse occupata da’ viventi; già
la fame, ministra della morte, avea tolto la
vita a gran parte delli animali; quando li
corpi morti già levificati si levavano dal
fondo delle profonde acque e surgevano in
alto. E infra le combattenti onde, sovra le
quali si sbattevano l’un nell’altro, e, come
balle piene di vento, risaltavan indirieto dal
sito della lor percussione, questi si facevan
base de’ predetti morti. E sopra queste maledizioni
si vedea l’aria coperta di oscuri
nuvoli, divisi dalli serpeggianti moti dello
infuriate saette del cielo, alluminanti or qua
or là infra la oscurità delle tenebre.







Vedesi il moto dell’aria mediante il moto
della polvere, mossa dal corso del cavallo,
il moto della quale è tanto veloce a riempiere
il vacuo, che di sè lascia nell’aria,
che di sè lo vestiva, quanto è la velocità
di tal cavallo a fuggirsi dalla predetta aria.



E ti parrà forse potermi riprendere dell’avere
io figurato le vie fatte per l’aria
dal moto del vento, conciò sia che ’l vento
per sè non si vede infra l’aria. A questa
parte si risponde, che non il moto del vento,
ma il moto delle cose da lui portate è sol
quel che per l’aria si vede.



Tenebre, vento, fortuna di mare, diluvio
d’acqua, selve infocate, pioggia, saette del
cielo, terremoti e ruina di monti, spianamenti
di città.



Venti revertiginosi [raggirantisi turbinosamente], che portano acqua,
rami di piante e omini infra l’aria.



Rami stracciati da’ venti, misti col corso
de’ venti, con gente di sopra.



Piante rotte, cariche di gente.



Navi rotte in pezzi, battute in iscogli.



Delli armenti, grandine, saette, venti revertiginosi.



Gente che sien sopra piante, che non si

posson sostenere, alberi e scogli, torri, còlli
pien di gente, barche, tavole, madie e altri
strumenti da natare, còlli coperti d’uomini
e donne e animali, e saette da’ nuvoli, che
alluminino le cose.



Sia imprima figurata la cima d’un aspro
monte con alquanta valle circustante alla
sua base, e ne’ lati di questo si veda la
scorza del terreno levarsi insieme colle minute
radici di piccoli sterpi, e spogliar di
sè gran parte delli circonstanti scogli; rovinosa
discenda di tal dirupamento; con
turbolenza del corso vada percuotendo e
scalzando le ritorte e globulenti [piene di prominenze, di bulbi] radici delle
gran piante, e quelle ruinando sotto sopra.
E le montagne, denudandosi, scoprano le
profonde fessure, fatte in quelle dalli antichi
terremoti; e li piedi delle montagne
siano in gran parte rincalzati e vestiti delle
ruine delli arbusti precipitati da’ lati dell’alte
cime de’ predetti monti, i quali sien
misti con fango, radici, rami d’alberi, con
diverse foglie, infuse infra esso fango e terra
e sassi.



E le ruine d’alcuni monti sien discese
nella profondità d’alcuna valle, e facciansi

argine della ringorgata acqua del suo fiume,
la quale argine, già rotta, scorra con grandissime
onde, delle quali le massime percuotino,
e ruinino le mura delle città e ville
di tal valle. E le ruine degli alti edifizî
delle predette città levino gran polvere,
l’acqua si levi in alto in forme di fumo, ed
in ravviluppati, nuvoli si movano contro
alla discendente pioggia.



Ma la ringorgata acqua si vada raggirando
pel pelago, che dentro a sè la rinchiude,
e con ritrosi revertiginosi in diversi
obbietti, percuotendo e risaltando in aria
colla fangosa schiuma, poi ricadendo e facendo
riflettere in aria l’acqua percossa. E
le onde circolari, che si fuggono dal loco
della percussione, camminando col suo impeto
in traverso, sopra del moto dell’altre
onde circolari, che contra di loro si muovono,
e, dopo la fatta percussione, risalgano
in aria, sanza spiccarsi dalle lor basi.



E all’uscita, che l’acqua fa di tal pelago,
si vede le disfatte onde distendersi
inverso la loro uscita, dopo la quale, cadendo
over discendendo infra l’aria, acquista
peso e moto impetuoso, dopo il quale,
penetrando la percossa acqua, quella apre,
e penetra con furore alla percussione del

fondo, dal quale poi riflettendo, risalta inverso
la superfizie del pelago, accompagnata
dall’aria, che con lei si sommerse, e
questa resta nella uscita colla schiuma, mista
con legnami e altre cose più lievi che
l’acqua, intorno alle quali si dà principio
all’onde, che tanto più crescono in circuito,
quanto più acquistano di moto: il qual moto
le fa tanto più basse quanto ell’acquistano
più larga base, e per questo sono poco evidenti
nel lor consumamento. Ma, se l’onde
ripercotono in varî obbietti, allora elle risaltano
indirieto sopra l’avvenimento dell’altre
onde, osservando l’accrescimento
della medesima curvità, ch’ell’avrebbero
acquistato nell’osservazione del già principiato
moto.



Ma la pioggia nel discendere de’ sua nuvoli
è del medesimo color d’essi nuvoli,
cioè della sua parte ombrosa, se già li
razzi solari non li penetrassino: il che se
così fusse, la pioggia si dimostrerebbe di
minore oscurità che esso nuvolo. E se li
gran pesi delle massime ruine delli gran
monti o d’altri magni edifizî, in lor ruine,
percuoteranno li gran pelaghi dell’acque,
allora risalterà gran quantità d’acqua infra
l’aria, il moto della quale sarà fatto per

contrario aspetto a quello che fece il moto
del percussore dell’acque, cioè l’angolo
della riflession, e fia simile all’angolo della
incidenza.



Delle cose portate dal corso delle acque,
quella si discosterà più dalle opposite rive,
che fia più grave over di maggior quantità.
Li ritrosi delle acque nelle sue parti
sono tanto più veloci, quanto elle son più
vicine al suo centro. La cima delle onde del
mare discende dinanzi alle lor basi, battendosi
e confregandosi sopra le globulenze
della sua faccia: e tal confregazione, trita
in minute particule della discendente acqua,
la qual, convertendosi in grossa nebbia, si
mischia nelli corsi de’ venti a modo di ravviluppato
fumo e revoluzion di nuvoli, e la
leva al fine infra l’aria, e si converte in nuvoli.
Ma la pioggia, che discende infra l’aria,
nell’essere combattuta e percossa dal corso
de’ venti, si fa rara o densa, secondo la rarità
o densità d’essi venti, e per questo si
genera infra l’aria una innondazione di trasparenti,
fatti dalla discesa della pioggia
che è vicina all’occhio, che la vede. L’onde
del mare, che percuotono l’obliquità de’
monti, che con lui combinano, saranno schiumose,
con velocità contro al dosso de’ detti

colli, e nel tornare indirieto si scontrano
nell’avvenimento della seconda onda, e dopo
il gran loro strepito tornan, con grande
innondazione, al mare, donde si partirono.
Gran quantità di popoli, d’uomini e d’animali
diversi si vedean scacciati dell’accrescimento
del diluvio inverso le cime de’ monti,
vicini alle predette acque.



Onde del mare di Piombino, tutte d’acqua
schiumosa.



Dell’acqua che risalta; de’ venti di Piombino;
a Piombino ritrosi di venti e di pioggia
con rami e alberi misti coll’aria; votamenti
dell’acqua, che piove nelle barche.[147]


XII. — L’ISOLA DI CIPRO.


Dalli meridionali lidi di Cilicia si vede
per australe la bell’isola di Cipro, la qual
fu regno della dea Venere, e molti, incitati
dalla sua bellezza, hanno rotte le loro navi
e sartie infra li scogli, circondati dalle vertiginose
onde. Quivi la bellezza del dolce
colle invita i vagabondi naviganti a recrearsi
infra le sue fiorite verdure, fra le
quali i venti raggirandosi empiono l’isola
e ’l circostante mare di soavi odori.... Oh!
quante navi quivi già son sommerse! oh!

quanti navili rotti negli scogli! Quivi si
potrebbero vedere innumerabili navili, chi
è rotto e mezzo coperto dall’arena, chi si
mostra da poppa e chi da prua, chi da carena
e chi da costa, — e parrà a similitudine
d’un Giudizio, che voglia risuscitare
navili morti, tant’è la somma di quelli,
che copre tutto il lito settentrionale. Quivi
i venti d’aquilone, resonando, fan varî e
paurosi soniti.



IL VIAGGIO IN ORIENTE.

DIVISIONE DEL LIBRO.[148]




	La predica e persuasione di fede.

	La súbita innondazione insino al fine suo.

	La ruina della città.

	La morte del popolo e disperazione.

	La caccia del predicatore e la sua liberazione e benivolenza.

	Il danno ch’ella fece.

	Ruine di neve.

	Trovata del profeta.

	La profezia sua.

	

	Allagamento delle parti basse di Erminia [Armenia] occidentale, li scolamenti delle quali erano per la tagliata di monte Tauro.

	Come il novo profeta (mostra) questa ruina è fatta al suo proposito.



LETTERA I.
DESCRIZIONE DEL MONTE TAURO E DEL FIUME
EUFRATES.


Al Diodario [Diodarro, devadâr o dervâdâr, specie di Prefetto di palazzo] di Soria [Siria], locotenente del
sacro Soltano di Babilonia.



Il nuovo accidente, accaduto in queste
nostre parti settentrionali, il quale son certo,
che non solamente a te, ma a tutto l’universo
darà terrore, (il quale) successivamente
ti sarà detto per ordine, mostrando
prima l’effetto e poi la causa.



Ritrovandomi io in queste parti d’Erminia,
a dare con amore e sollecitudine
opra a quello uffizio, pel quale tu mi mandasti,
e nel dare principio in quelle parti,
che a me pareano essere più al proposito

nostro, entrai nella città di Calindra [È la medievale Kelindreh], vicina
ai nostri confini.



Questa città è posta nelle ispiagge di
quella parte del monte Tauro, che è divisa
dall’Eufrates, e riguarda i corni del gran
monte Tauro per ponente.



Questi corni son di tanta altura, che par
che tocchino il cielo, chè nell’universo non
è parte terrestre più alta della sua cima, e
sempre 4 ore innanzi dì è percossa dai razzi
del sole in oriente; e per l’essere lei di
pietra bianchissima, essa forte risplende e
fa l’uffizio a questi Ermini, come farebbe
un bel lume di luna nel mezzo delle tenebre;
e per la sua grande altura, essa passa
le somme altezze de’ nugoli per ispazio di
4 miglia a linia retta. Questa cima è veduta
di gran parte dell’occidente alluminata
dal sole dopo il suo tramontare insino alla
terza parte della notte, ed è quella che appresso
di voi ne’ tempi sereni abbiam già
giudicato essere una cometa, e pare a noi
nelle tenebre della notte mutarsi in varie
figure, e quando dividersi in due o in tre
parti, e quando lunga, e quando corta; o
questo nasce per li nuvoli, che ne l’orizzonte

del cielo s’interpongono in fra parte
d’esso monte e ’l sole; e, per tagliare loro
essi razzi solari, il lume del monte è interrotto
con varî spazi di nugoli, e però è di
figura variabile nel suo splendore.





Perchè il monte risplende nella sua cima
la metà o ’l terzo della notte, e pare
una cometa a quelli di ponente, dopo la
sera, e innanzi dì a quelli di levante.



Perchè essa cometa par di variabile figura
in modo, che ora è tonda, or lunga, e
or divisa in due o in tre parti, e ora unita,
e quando si perde, e quando si rivede.


LETTERA II.
FIGURA DEL MONTE TAURO.


Non sono, o Diodario, da essere da te
imputato di pigrizia, come le tue rampogne
par che accennino, ma lo isfrenato amore,
il quale ha creato il benefizio, ch’io posseggo
da te, è quello che m’ha costretto
con somma sollecitudine a cercare e con diligenza
a ’nvestigare la causa di sì grande
e stupendo effetto; la qual cosa non sanza
tempo ha potuto avere effetto. Ora, per farti
ben soddisfatto della causa di sì grande effetto,

è necessario ch’io ti mostri la forma
del sito, e poi verrò allo effetto, col quale,
credo, rimarrai soddisfatto.



Non ti dolere, o Diodario, del mio tardare
a dar risposta alla tua desiderosa richiesta,
perchè queste cose, di che tu mi
richiedesti, son di natura, che non sanza
processo di tempo si possono bene esprimere,
e massime perchè a voler mostrare
la causa di sì grande effetto, bisogna discrivere
con bona forma la natura del sito, e
mediante quella tu potrai poi con facilità
soddisfarti della predetta richiesta.



Io lascierò indirieto la descrizione della
forma dell’Asia Minore, e che mare o terre
sien quelle, che terminino la figura della
sua quantità, perchè so che la diligenza e
sollecitudine de’ tua studi non t’hanno di
tal notizia privato, e verrò a denotare la
vera figura di Taurus monte, il quale è
quello ch’è causatore di sì stupenda e dannosa
maraviglia, il quale serve alla espedizione
del nostro proposito.



Questo monte Tauro è quello che appresso
di molti è detto essere il giogo del
monte Caucaso; ma avendo voluto ben chiarirmi,
ho voluto parlare con alquanti di
quelli, che abitano sopra del mar Caspio, i

quali mostrano che, benchè i monti loro abbino
il medesimo nome, questi son di maggiore
altura, e però confermano quello sia
il vero monte Caucaso, perchè Caucaso in
lingua scitica vol dire somma altezza. E
invero non ci è notizia che l’Oriente nè
l’Occidente, abbia monte di sì grande altura,
e la pruova che così sia è che li abitatori
de’ paesi, che li stanno per ponente,
veggono i razzi del sole, che allumina insino
alla quarta parte della maggior notte parte
della sua cima, e ’l simile fa a quelli paesi,
che li stanno per oriente.


QUALITÀ E QUANTITÀ DEL MONTE TAURO.


L’ombra di questo giogo del Tauro è di
tanta altura, che quando di mezzo Giugno
il sole è a mezzogiorno, la sua ombra s’astende
insino al principio della Sarmazia [La regione che si estende all’E., dal Tanai sino al mar Caspio], che
son giornate 12, e a mezzo Dicembre s’astende
insino ai monti Iperborei, che è viaggio
d’un mese inverso tramontana; e sempre
la sua parte opposita al vento che soffia
è piena di nuvoli e nebbie, perchè il
vento, che s’apre nella percussione del sasso,

dopo esso sasso si viene a richiudere, e
in tal modo porta con seco i nuvoli da ogni
parte e lasciali nella lor percussione, e sempre
è priva di percussione di saette per la
gran moltitudine di nugoli, che lì son ricettati,
onde il sasso è tutto fracassato e pien
di gran ruine.



Questa nelle sue radici è abitata da ricchissimi
popoli, ed è piena di bellissime
fonti e fiumi e fertile e abbondante d’ogni
bene, e massime nelle parti che riguardano
a mezzogiorno; ma quando se n’è montata
circa a 3 miglia, si comincia a trovare
le selve de’ grandi abeti, pini, faggi e
altri simili alberi; dopo questi per ispazio
di altre 3 miglia, si truova praterie e grandissime
pasture; e tutto il resto, insino al
nascimento del monte Tauro, sono nevi
eterne, che mai per alcun tempo si partono,
che s’astendono all’altezza di circa 14
miglia in tutto. Da questo nascimento del
Tauro, insino all’altezza d’un miglio non
passano mai i nuvoli, chè qui abbiamo 15
miglia, che sono circa a 5 miglia d’altezza
per linia retta, e altrettanto o circa, troviamo
essere la cima delli corni del Tauro,
ne’ quali, dal mezzo in su, si comincia a trovare
aria, che riscalda, e non vi si sente

soffiamenti di venti, ma nessuna cosa ci può
troppo vivere; quivi non nasce cosa alcuna,
salvo alcuni uccelli rapaci, che covano
nell’alte fessure del Tauro, e discendono
poi sotto i nuvoli a fare le lor prede sopra
i monti erbosi. — Questo è tutto sasso semplice,
cioè da’ nuvoli in su, ed è sasso candidissimo,
e in sulla alta cima non si po’ andare
per l’aspra e pericolosa sua salita.


LETTERA III.


Essendomi io più volte con lettere rallegrato
teco della tua prospera fortuna, al
presente so che, come amico, ti contristerai
con meco del misero stato, nel quale mi trovo,
e questo è che ne’ giorni passati sono
stato in tanti affanni, paure, pericoli e danno,
insieme con questi miseri paesani, che
avevamo d’avere invidia ai morti: e certo
io non credo, che, poichè gli elementi con
lor separazione disfeciono il gran Caos, che
essi riunissino lor forza, anzi rabbia, a fare
tanto nocimento alli omini, quanto al presente
da noi s’è veduto e provato; in modo
ch’io non posso imaginare che cosa si possa
più accrescere a tanto male, il quale noi
provammo in spazio di dieci ore.







In prima fummo assaliti e combattuti
dall’impeto e furore de’ venti, e a questo
s’aggiunsero le ruine delli gran monti di
neve, i quali hanno ripieno tutte queste
valli e conquassato gran parte della nostra
città. E, non si contentando di questo, la fortuna,
con sùbiti diluvi d’acque, ebbe a sommergere
tutta la parte bassa di questa città;
oltre di questo s’aggiunse una sùbita pioggia,
anzi ruinosa tempesta piena d’acqua,
sabbia, fango e pietre, insieme avviluppate
con radici, sterpi e ciocchi di varie piante,
e ogni cosa scorrendo per l’aria, discendea
sopra di noi; e in ultimo uno incendio di
fuoco parea condotto non che da’ venti, ma
da diecimila diavoli, che ’l portassino, il
quale ha abbruciato e disfatto tutto questo
paese, e ancora non vi è cessato.



E que’ pochi, che siamo restati, siamo
rimasti con tanto sbigottimento e tanta
paura che appena, come balordi, abbiamo
ardire di parlare l’uno coll’altro. Avendo
abbandonato ogni nostra cura, ci stiamo insieme
uniti in certe ruine di chiese, insieme
misti maschi e femmine, piccoli e grandi,
a modo di torme di capre. I vicini per pietà
ci hanno soccorso di vettovaglie, i quali
eran prima nostri nimici, e se non fusse

soccorso di vettovaglia, tutti saremmo morti
di fame.



Ora vedi come ci troviamo! E tutti questi
mali son niente a comparazione di quelli,
che in breve tempo ne son promessi.



So che, come amico, ti contristerai del
mio male, come già, con lettere, ti mostrai
con effetto rallegrarmi del tuo bene.


FRAMMENTO.


Vedevasi gente, che con gran sollecitudine
apparecchiavan vettovaglia sopra diverse
sorta di navili, fatti brevissimi per la
necessità.



Li lustri dell’onde non si dimostravano
in que’ luoghi, dove le tenebrose pioggia
colli lor nuvoli refrettevano.



Ma dove le vampe generate dalle celesti
saette refrettevano, si vedeva tanti lustri
fatti da’ simulacri de’ lor vampi, quant’eran
l’onde che a li occhi de’ circustanti potean
refrettere.



Tanto crescevano il numero de’ simulacri
fatti da vampi delle saette sopra l’onde dell’acqua,
quanto cresceva la distanzia delli
occhi lor risguardatori, — com’è provato
nella descrizione dello splendore della luna.







E così diminuiva tal numero di simulacri,
quanto più si avvicinavano agli occhi che li
vedeano, — com’è provato nella definizione
dello splendore della luna, e del nostro orizzonte
marittimo, quando il sole vi refrette
co’ sua razzi, e che l’occhio che riceve tal
refressione sia lontano dal predetto mare.







LE FIGURE.

I. — LA PITTURA ESPRESSIVA.




La pittura, over le figure dipinte, debbono
essere fatte in modo tale, che i riguardatori
d’esse possano con facilità conoscere,
mediante le loro attitudini, il concetto
dell’animo loro. E se tu hai a fare parlare
un omo dabbene, fare che li atti sua sieno
compagni delle bone parole; e similmente
se tu hai a figurare uno omo bestiale, fallo
co’ movimenti fieri, gittando le braccia contro
all’auditore, e la testa col petto, sportato
fori de’ piedi, accompagnino le mani
del parlatore: a similitudine del muto che,
vedendo due parlatori, benchè esso sia privato
dell’audito, niente di meno, mediante
li effetti e li atti d’essi parlatori, lui comprende
il tema della loro disputa.







Io vidi già in Firenze uno sordo accidentale,
il quale se tu li parlavi forte, lui
non ti intendea, e parlando piano, sanza
suono di voce, lui t’intendea solo per lo
menar delle labbra. Or mi potresti dir: — non
mena le labbra uno, che parla forte,
come piano? e menandole l’uno come l’altro,
non sarà inteso l’altro come l’uno? — A
questa parte io lascio dare la sentenza
alla sperienza: fa parlare uno piano e poi
forte, e pon mente le labbra.


II. — AVVERTIMENTO AL PITTORE.


Poni mente per le strade, sul fare della
sera, i volti d’omini e donne, quando è cattivo
tempo, quanta grazia e dolcezza si vede
in loro!


III. — LA PITTURA DEVE MOSTRARE
LA PASSIONE DELLA FIGURA DIPINTA.


Il bono pittore ha da dipingere due cose
principali, cioè l’omo e il concetto della
mente sua. Il primo è facile, il secondo difficile,
perchè s’ha a figurare con gesti e
movimenti delle membra, e questo è da essere
imparato dalli muti, che meglio ’l fanno,
che alcun’altra sorte di omini.






IV. — COME IL MUTO
È MAESTRO DEL PITTORE.


Le figure delli omini abbiano atti proprî
alla loro operazione in modo che, vedendoli,
tu intendi quello che per loro si pensa o
dice; li quali saranno bene imparati da
ch’imiterà li moti delli muti, li quali parlano
con movimenti delle mani e degli occhi
e ciglia e di tutta la persona, nel voler
esprimere il concetto dell’animo loro.



E non ti ridere di me, perchè io ti propongo
un precettore sanza lingua, il quale
t’abbia a insegnare quell’arte, che lui non
sa fare, perchè meglio t’insegnerà co’ fatti,
che tutti li altri con le parole. E non sprezzare
tal consiglio, perchè loro sono li maestri
de’ movimenti, e intendono da lontano
di quel che uno parla, quando egli accomoda
li moti delle mani con le parole.


V. — IL PREGIO DELLA PITTURA
STA NELLA RISPONDENZA DEL SEGNO
AL SIGNIFICATO.


Farai le figure in tale atto, il quale sia
soffiziente a dimostrare quel che la figura
ha nell’animo, altrimenti la tua arte non
fia laudabile.






VI. — SEGUE.


Come la figura non fia laudabile se in
quella non apparisce atto, ch’esprima la
passione dell’anima.



Quella figura è più laudabile, che con
l’atto meglio esprime la passione del suo
animo.


VII. — VARIETÀ INFINITA
NELL’ESPRESSIONE DEI SENTIMENTI.


Tanti son varî li movimenti delli omini,
quanto sono le varietà delli accidenti, che
discorrono per le loro menti; e ciascuno
accidente in sè move più o meno essi uomini,
secondo che saranno di maggiore o di
minore potenza e secondo l’età, perch’altro
moto farà, sopra un medesimo caso, un giovane
ch’un vecchio.


VIII. — LE ETÀ DELL’UOMO.


Come si deono figurare l’età dell’omo,
cioè: infanzia, puerizia, adolescenza, gioventù,
vecchiezza, decrepitudine.



Come i vecchi devono essere fatti con
pigri e lenti movimenti, e gambe piegate
ne le ginocchia, quando stanno fermi, e pie’
e pari, distanti l’uno dall’altro, schiene declinanti

in basso, la testa innanzi inclinata,
e le braccia non troppo distese.



Come le donne si deono figurare con atti
vergognosi, gambe insieme strette, braccia
raccolte insieme, teste basse e piegate in
traverso.



Come le vecchie si debbon figurare ardite
e pronte a rabbiosi movimenti, a uso di furie
infernali, e i movimenti deono apparire più
pronti nelle braccia e teste, che nelle gambe.



I putti piccioli con atti pronti e storti,
quando seggano, e, nello stare ritti, atti timidi
e paurosi.


IX. — DEL FIGURARE UNO CHE PARLI
INFRA PIÙ PERSONE.


Usera’ fare quello, che tu vuoi che infra
molte persone parli, di considerare la materia
di che lui ha a trattare, e d’accomodare
ivi li atti appartenenti a essa materia: cioè
se l’è materia persuasiva, che li atti siano
al proposito, se l’è materia dichiarativa per
diverse ragioni, che quello che dice pigli
colle sue due dita della mano destra uno dito
de la mano sinistra, avendone serrate le
due minori, e col viso rivolto verso il popolo,
con la bocca alquanto aperta, che paia
che parli; e, so lui sedeva, che paia che si

sollevi alquanto ritto e innanzi con la testa;
e se lo fai in piè fallo alquanto chinarsi
col petto e la testa inverso il popolo.



Il quale figurerai lì tacito e attento, tutti
riguardare l’oratore in volto con atti ammirativi,
e fare le bocche d’alcuno vecchio,
per maraviglia delle audite sentenze, tenere
la bocca con le sua streme basi, tirarsi dirieto
molte pieghe de le guancie, e con le
ciglia alte ne le giunture, le quali creino
molte pieghe per la fronte; alcuni sedenti
colle dita della mano insieme tessute tenervi
dentro lo stanco ginocchio; altri con l’uno
ginocchio sopra l’altro, sul quale tenga la
man, che dentro a sè riceva il gomito, del
quale la sua mano vada a sostenere il mento
barbuto d’alcuno chinato vecchio.


X. — APPUNTI SULLA COMPOSIZIONE
DEL CENACOLO.[149]


Uno, che beveva, lascia la zaina [la tazza] nel
suo sito, e volge la testa inverso il proponitore.



Un altro tesse le dita delle sue mani
insieme, e con rigide ciglia si volta al compagno;

l’altro, colle mani aperte, mostra le
palme di quelle, e alza la spalla inverso li
orecchi, e fa la bocca della maraviglia.



Un altro parla nell’orecchio all’altro, e
quello che l’ascolta si torce inverso lui, e
gli porge li orecchi, tenendo un coltello nell’una
mano e nell’altra il pane, mezzo diviso
da tal coltello. L’altro, nel voltarsi,
tenendo un coltello in mano, versa con tal
mano una zaina sopra della tavola.



L’altro posa le mani sopra della tavola
e guarda, l’altro soffia nel boccone, l’altro
si china per vedere il proponitore, e fassi
ombra colla mano alli occhi, l’altro si tira
indirieto a quel che si china, e vede il proponitore
infra ’l muro e ’l chinato.


XI. — COME SI DEVE FARE
UNA FIGURA IRATA.


Alla figura irata farai tenere uno per li
capegli, e ’l capo storto a terra, e con uno
de’ ginocchi sul costato, e col braccio destro
levare il pugno in alto: questo abbia li capegli
elevati, le ciglie basse e strette, i
denti stretti, e i due stremi d’accanto della
bocca arcati; il collo grosso e dinanzi, per
lo chinarsi al nimico, sia pieno di grinze.






XII. — COME SI FIGURA UNO DISPERATO.


Al disperato farai darsi d’un coltello,
e colle mani aversi stracciato i vestimenti,
e sia una d’esse mani in opera a stracciarsi
la ferita; e farailo co’ piè distanti e le gambe
alquanto piegate e la persona similmente
inverso terra, con capegli stracciati e sparsi.



UN GIGANTE FANTASTICO.[150]

LETTERA I.




La nera faccia, sul primo oggetto [incontro] è
molto orribile e spaventosa a riguardare,
e massime l’ingrottati e rossi occhi, posti
sotto le paurose e scure ciglia, da fare rannuvolare
il tempo e tremare la terra.



E, credimi, che non è sì fiero omo che,
dove voltava li infocati occhi, che volontieri
non mettesse ali per fuggire, chè Lucifero
infernale paría volto angelico a comparazione
di quello. Il naso arricciato, con
l’ampie nari, de’ quali uscivan molte e grandi

setole, sotto le quali era l’arricciata bocca,
colle grosse labbra, da le stremità de’ quali
era pelo a uso delle gatte e denti gialli.
Avanza sopra i corpi de li omini a cavallo
dal dosso de’ piedi in sù.



E rincrescendole il molto (pazientare),
volta l’ira in furore, cominciò co’ piè, dimenati
da la furia delle possenti gambe, a
entrare fra la turba, e con calci gettava li
omini per l’aria, i quali cadeano non altramente
sopra gli altri omini, come se stata
fussino una spessa grandine. E molti furon
quelli, che, morendo, dettò morte; e questa
crudeltà durò, finchè la polvere mossa
da’ gran piedi, levata nell’aria, costrinse
questa furia infernale a ritirarsi indirieto.
E noi seguitammo la fuga.



Oh! quanti varî assalimenti furono usati
contro a questa indiavolata, a la quale ogni
offesa era niente! Oh! misere genti, a voi non
vale le inespugnabili fortezze, a voi non
l’alte mura de la città, a voi non l’essere
in moltitudine, non le case o palazzi, non
v’è restato se non le piccole buche e cave
sotterranee, a modo di granchi o grilli o
simili animali: trovate salute e vostro
scampo!



Oh quante infelici madri e padri furono

private de’ lor figlioli! Oh quante misere
femmine private de la lor compagnia! Certo
certo, caro mio Benedetto, io non credo
che, poi che ’l mondo fu creato, fusse mai
visto un lamento, un pianto pubblico esser
fatto con tanto terrore.



Certo, in questo caso la spezie umana
ha da invidiare ogni altra generazione d’animali:
imperocchè se l’aquila vince per potenza
li altri uccelli, il meno non sono
vinti per velocità di volo, onde le rondini,
colla lor prestezza, scampano dalla rapina
del merlo; i delfini con lor veloce fuga
scampano da la rapina de le balene e de’ gran
capidogli; ma, noi miseri!, non ci vale alcuna
fuga, imperocchè questa, con lento passo,
vince di gran lunga il corso d’ogni veloce
corsiero. Non so che mi dire o che mi fare,
e’ mi pare tuttavia a notare a capo chino
per la gran gola, e rimanere con confusa
morte sepolto nel gran ventre.


LETTERA II.
Caro Benedetto de’ Pertarti.


Caduto il fiero gigante, per la cagione
della insanguinata e fangosa terra, parve
che cadesse una montagna, onde la campagna,

squassata di terremoto, è spavento a
Plutone infernale. E, per la gran percossa,
ristette sulla piana terra alquanto stordito,
e sùbito il popolo, credendo fusse morto di
qualche saetta — tornata la gran turba — a
guisa di formiche, che scorrono a furia,
correndo per il corpo del caduto robore — così
questi scorrendo per l’ampie membra,
laceravanle con spesse ferite.



Onde risentito il gigante e sentendosi
quasi coperto dalla moltitudine, sùbito sentesi
cuocere per le punture — mise un mugghio,
che parve fusse uno spaventoso tuono,
e posto le sue mani in terra e levato il
pauroso volto, e postosi una delle mani in
capo trovosselo pieno d’uomini appiccati a’
capegli a similitudine de’ minuti animali,
che fra quegli sogliono nascere; onde, scuotendo
il capo, gli omini lancia non altramente
per l’aria, che si faccia la grandine,
quando va con furor di venti, e trovossi
molti di questi uomini esser morti, da quegli,
che gli stavano sopra ritti, coi piedi calpestando. — E
tenendosi a’ capegli e ingegnandosi
nascondere fra quegli, facevano a
similitudine de’ marinai, quando è fortuna,
che corrono su per le corde, per abbassarle
a poco vento. —






FRAMMENTO.


Nuove delle cose di Levante? Sappi come
nel mese di Giugno è apparuto un gigante
che vien dalla deserta Libia:.... a similitudine
delle formiche furiando.... su per l’arbore
abbattuto dalla scure del rigido villano.



Questo gigante era nato nel Mont’Atalante,
ed era un eroe, e ebbe a contrastare
cogli Egizî e Arabi, Medi e Persi, viveva
in mare delle balene, de’ gran capidogli e
de’ navilî.



Marte temendo della vita, s’era fuggito
sotto la (sedia) di Giove....



E per la gran caduta parve la provincia
tutta tremasse.







LE PROFEZIE
E LE FACEZIE.








LE PROFEZIE
DEGLI ANIMALI RAZIONALI.

I. — PROFEZIA.




Vedrassi la specie leonina colle unghiate
branche aprire la terra, e nelle fatte spelonche
seppellire sè insieme colli altri animali
a sè sottoposti.



Usciranno dalla terra animali vestiti di
tenebre, i quali, con maravigliosi assalti,
assaliranno l’umana generazione, e quella
da feroci morsi fia, con confusione di sangue,
da essi divorata.



Ancora, scorrerà per l’aria la nefanda
specie volatile, la quale assalirà li omini e
li animali, e di quelli si ciberanno con gran
gridore: empieranno i loro ventri di vermiglio
sangue.



Vedrassi il sangue uscire dalle stracciate
carni, rigare le superfiziali parti delli omini.







Verrà alli omini tal crudele malattia, che
colle proprie unghie si stracceranno le loro
carni — sarà la rogna.



Vedrassi le piante rimanere sanza foglie,
e i fiumi fermare i loro corsi.



L’acqua del mare si leverà sopra l’alte
cime de’ monti, verso il cielo, e ricaderà
sopra alle abitazioni delli omini — cioè per
nuvoli.



Vederà i maggiori alberi delle selve essere
portati dal furor de’ venti dall’Oriente
all’Occidente — cioè per mare.



Li omini getteranno via le proprie vettovaglie — cioè
seminando.


II. — DE’ FANCIULLI
CHE STANNO LEGATI NELLE FASCIE.


O città marine! io veggo in voi i vostri
cittadini, così femmine come maschi, essere
istrettamente da forti legami, colle braccia
e gambe, esser legati da gente, che non intenderanno
i nostri linguaggi; e sol vi potrete
isfogare li vostri dolori e perduta
libertà mediante i lagrimosi pianti e li sospiri
e lamentazione in fra voi medesimi,
chè chi vi lega non v’intenderà, nè voi loro
intenderete.






III. — DE’ PUTTI CHE TETTANO.


Molti Franceschi, Domenichi e Benedetti
fingeranno quel che da altri altre volte
vicinamente è stato mangiato, che staranno
molti mesi avanti che possano parlare.


IV. — IL DORMIRE
SOPRA LE PIUME DELL’UCCELLI.


Molta turba fia quella che, dimenticato
loro essere e nome, staran come morto sopra
lo spoglie delli altri morti.


V. — DELLO SCRIVER LETTERE
DA UN PAESE A UN ALTRO.


Parleransi li omini di remotissimi paesi
l’uno all’altro, e risponderansi.


VI. — DELLE PUTTE MARITATE.


Vedrassi ai padri donare le lor figliole
alla lussuria delli omini, e premiare, e abbandonare
ogni passata guardia — quando si
maritano le putte.


VII. — DELLE DOTE DELLE FANCIULLE.


E dove prima la gioventù femminina non
si potea difendere dalla lussuria e rapina
da’ maschi, nè per guardie di parenti, nè fortezze

di mura; verrà tempo che bisognerà,
che padre e parenti d’esse fanciulle le paghino
di gran prezzo chi voglia dormire
con loro, ancorachè esse sien ricche, nobili
e bellissime.



Certo e’ par qui che la natura voglia spegnere
la umana specie, come cosa inutile al
mondo e guastatrice di tutte le cose create.


VIII. — DELLO SPEGNERE IL LUME
A CHI VA AL LETTO.


Molti, per mandare fòri il fiato con troppa
prestezza, perderanno il vedere e in breve
tutti i sentimenti.


IX. — DEL SOGNARE.


Andranno li omini, e non si moveranno;
parleranno con chi non si trova; sentiranno
chi non parla.


X. — ANCORA DEL SOGNARE.


Alli omini parrà vedere nel cielo nove
ruine; parrà in quello levarsi a volo, e da
quello fuggire con paura le fiamme, che di
lui discendano; sentiran parlare li animali,
di qualunque sorta, il linguaggio umano;
scorreranno immediate colla lor persona in
diverse parti del mondo, sanza moto; vedranno

nelle tenebre grandissimi splendori. — Oh!
maraviglia della umana spezie! Qual
frenesia t’ha sì condotto? Parlerai cogli animali
di qualunque spezie, e quelli con teco
in linguaggio umano. Vedratti cadere di
grandi alture, sanza tuo danno. I torrenti
t’accompagneranno.


XI. — DELL’OMBRA CHE SI MOVE COLL’UOMO.


Vedrannosi forme e figure d’uomini e
d’animali, che seguiranno essi animali o
omini, dovunque fuggiranno: e tal fia il moto
di lui qual è dell’altro, ma parrà cosa mirabile
delle varie grandezze in che essi si
trasmutano.


XII. — DELL’OMBRA
CHE FA L’OMO DI NOTTE COL LUME.


Appariranno grandissime figure in forma
umana, le quali quanto più le ti farai vicino,
più diminuiranno la loro immensa magnitudine.


XIII. — DELL’OMBRA DEL SOLE
E DELLO SPECCHIARSI NELL’ACQUA
IN UN MEDESIMO TEMPO.


Vedrassi molte volte l’uno omo diventare
tre, e tutti lo seguono: e spesso l’uno,
il più certo, l’abbandona.






XIV. — DELLE LINGUE DE’ DIVERSI POPOLI.


Verrà a tale la generazione umana, che
non si intenderà il parlare l’uno dell’altro — cioè
un tedesco con un turco.


XV. — DE’ SOLDATI A CAVALLO.


Molti saran veduti portati da grandi animali,
con veloce corso, alla ruina della sua
vita e prestissima morte. Per l’aria e per
la terra saranno veduti animali di diversi
colori portarne con furore li omini alla distruzione
di lor vita.


XVI. — DE’ SEGATORI.


Saranno molti, che si moveran l’uno
contra dell’altro, tenendo in mano il tagliente
ferro; questi non si faranno intra
loro altro nocimento, che di stanchezza, perchè
quanto l’uno si caccerà innanzi, tanto
l’altro si ritirerà indirieto. Ma tristo chi
si inframmetterà in mezzo, perchè al fine
rimarrà tagliato in pezzi.


XVII. — DE’ ZAPPATORI.


Molti fien quegli, che scorticando la madre,
le arrovescieranno la sua pelle addosso — i
laboratori della terra.






XVIII. — DEL SEMINARE.


Allora la gran parte delli omini, che resteran
vivi, gitteran fuori delle lor case le
serbate vettovaglie in libera preda delli uccelli
e animali terrestri, sanza curarsi d’esse
in parte alcuna.


XIX. — LE TERRE LAVORATE.


Vedrassi voltare la terra sotto sopra, e
risguardare l’oppositi emisferi, e scoprire
le spelonche a ferocissimi animali.


XX. — I CALZOLARI.


Li omini vederanno con piacere disfare,
e rompere l’opere loro.


XXI. — DEL SEGARE DELLE ERBE.


Spegneransi innumerabili vite, e farassi
sopra la terra innumerabili buche.


XXII. — DEL GRANO E ALTRE SEMENZE.


Getteranno li omini fori delle lor proprie
case quelle vettovaglie, le quali eran
dedicate a sostentar la lor vita.






XXIII. — DEL BATTERE IL GRANO.


Li omini batteranno aspramente chi fia
causa di lor vita — batteranno il grano.


XXIV. — DE’ GIOCATORI.


Le pelli delli animali removeranno li
omini, con gran gridori e bestemmie, dal lor
silenzio — le balle da giuocare.


XXV. — DEL SUONO DELLA VITA.


Il vento, passato per le pelli delli animali,
farà saltare li omini — cioè la piva,
che fa lo saltare.


XXVI. — DE’ DADI.


Vedrannosi l’ossa de’ morti, con veloce
moto, trattare la fortuna del suo motore — i
dadi.


XXVII. — DE’ BATTUTI E SCOREGGIATI.


Li omini si nasconderanno sotto le scorze
delle scorticate erbe, e, quivi gridando, si
daran martiri, con battimenti di membra, a
sè medesimi.






XXVIII. — LE LINGUE DE’ PORCI E VITELLI
NELLE BUDELLE.


Oh! cosa spòrca, che si vedrà l’uno animale
aver la lingua in culo all’altro.


XXIX. — DE’ VILLANI IN CAMICIA
CHE LAVORANO.


Verranno tenebre in mezzo l’Oriente, le
quali con tanta oscurità tigneranno il cielo,
che copre l’Italia.


XXX. — DE’ BARBIERI.


Tutti li omini si fuggiranno in Africa.



LE PROFEZIE
DEGLI ANIMALI IRRAZIONALI.

I. — TIRAN LE BOMBARDE.




I buoi fieno in gran parte causa delle ruine
delle città, e similemente cavalli e bufoli.


II. — DE’ BUOI CHE SI MANGIANO.


Mangeranno i padron delle possessioni
i lor propri lavoratori.






III. — DELLI ASINI BASTONATI.


O natura trascurata, perchè ti se’ fatta
parziale, facendoti ai tua figli d’alcuni pietosa
e benigna madre, ad altri crudelissima
e dispietata matrigna? Io veggo i tua figlioli
esser dati in altrui servitù, sanza mai
benefizio alcuno; e in loco di remunerazione
de’ fatti benefizi, esser pagati di grandissimi
martirî; e spender sempre la lor vita
in benefizio del suo malefattore.


IV. — DELLI ASINI.


Le molte fatiche saran remunerate di
fame, di sete, di disagio e di mazzate e
di punture e bestemmie e gran villanie.


V. — DELLE CAMPANELLE DE’ MULI
CHE STANNO PRESSO AI LORO ORECCHI.


Sentirassi in molte parte dell’Europa
strumenti di varie magnitudini far diverse
armonie, con grandissime fatiche di chi più
presso l’ode.


VI. — DE’ MULI CHE PORTANO LE RICCHE SOME
DELL’ARGENTO E ORO.


Molti tesori e gran ricchezze saranno
appresso alli animali di quattro piedi, i
quali le porteranno in diversi lochi.






VII. — DE’ CAPRETTI.


Ritornerà il tempo d’Erode, perchè l’innocenti
figliuoli saranno tolti alle loro balie,
e da crudeli omini, di gran ferite, moriranno.


VIII. — DELLE PECORE, VACCHE,
CAPRE E SIMILI.


A innumerabili saran tolti i loro piccoli
figlioli, e quelli scannati, e crudelissimamente
squartati.


IX. — DELLE GATTE CHE MANGIANO I TOPI.


A voi, città dell’Africa, si vedrà i vostri
nati essere squarciati nelle proprie case da
crudelissimi e rapaci animali del paese
vostro.


X. — LE API CHE FANNO LA CERA
DELLE CANDELE.


Sarà annegato chi fa il lume al culto
divino.



E quelli, che pascono l’erbe, faran della
notte giorno — sevo.


XI. — DELL’API.


E a molti altri saran tolte le munizioni
e lor cibi, e crudelmente, da gente sanza

ragione, saranno sommersi e annegati. O
giustizia di Dio, perchè non ti desti a vedere
così malmenare i tua creati!


XII. — DELLE FORMICHE.


Molti popoli fien quelli, che nasconderan
sè e sua figlioli e vettovaglie dentro alle
oscure caverne; e lì, nelli lochi tenebrosi,
ciberan sè e sua famiglia per molti mesi,
sanza altro lume accidentale o naturale.


XIII. — DELLE MOSCHE E ALTRI INSETTI.


Usciranno li omini dalle sepolture, convertiti
in uccelli, e assaliranno li altri omini
togliendo loro il cibo dalle proprie mani e
mense — le mosche.


XIV. — DELLE CIVETTE O GUFI
CON CHE S’UCCELLA ALLA PANIA.


Molti periranno di fracassamento di testa,
e salteranno loro li occhi in gran parte
della testa, per causa d’animali paurosi
usciti dalle tenebre.


XV. — DELLE BISCIE
PORTATE DALLE CICOGNE.


Vedrassi in grandissima altezza dell’aria
lunghissimi serpi combattere colli uccelli.






XVI. — I PESCI LESSI.


Li animali d’acqua moriranno nelle bollenti
acque.


XVII. — DE’ PESCI CHE SI MANGIANO
NON NATI.


Infinita generazione si perderà per la
morte delle grandi.


XVIII. — DE’ NICCHI E CHIOCCIOLE CHE SONO
RIBUTTATE DAL MARE, CHE MARCISCONO
DENTRO AI LOR GUSCI.


Oh! quanti fien quelli, che, poichè fien
morti, marciranno nelle lor proprie case,
empiendo le circostanti parti piene di fetulente [fetido]
puzzo!


XIX. — DELL’OVA CHE SENDO MANGIATE
NON POSSONO FARE I PULCINI.


Oh! quanti fien quegli, ai quali sarà proibito
il nascere.


XX. — DELLE TACCOLE [specie di cornacchie] E STORNELLI.


Quelli che si fideranno abitare appresso
di lui, che saranno gran turbe, questi tutti

moriranno di crudele morte, e si vedran
i padri e le madri, d’insieme colle sue famiglie,
esser da crudeli animali divorati e
morti.


XXI. — DELLE API.


Vivono a popoli insieme, sono annegate
per torle il miele; molti e grandissimi popoli
saranno annegati nelle lor proprie case.



LE PROFEZIE DELLE PIANTE.

I. — DELLE NOCI E ULIVE
E GHIANDE E CASTAGNE E SIMILI.




Molti figlioli da dispietate bastonate fien
tolti delle proprie braccia delle lor madri,
e gittati in terra, e poi lacerati.


II. — DE’ NOCI BATTUTI.


Quelli che avranno fatto meglio saranno
più battuti, e i sua figliuoli tolti e scorticati,
overo spogliati, e rotte e fracassate le
sue ossa.






III. — L’ULIVE CHE CADONO DAGLI ULIVI
DANDOCI OLIO CHE FA LUME.


Discenderà con furia diverso la terra
chi ci darà nutrimento e luce.


IV. — DE’ LEGNAMI CHE BRUCIANO.


Li alberi e arbusti delle gran selve si
convertiranno in cenere.


V. — DELLI ALBERI
CHE NUTRISCONO I NESTI [i ramoscelli innestati sulla pianta].


Vedrannosi i padri e le madri fare molto
più giovamento ai figliastri, che ai lor veri
figlioli.



LE PROFEZIE
DELLE COSE MATERIALI.

I.



I. — DELLA SOLA DELLE SCARPE
CHE SON DI BUE.


E si vedrà in gran parte del paese camminare
sopra le pelli delli grandi animali.






II. — DE’ CRIVELLI
FATTI DI PELLE D’ANIMALI.


Vedrassi il cibo degli animali passar
dentro alle lor pelli per ogni parte, salvo
che per la bocca, e penetrare dall’opposta
parte insino alla piana terra.


III. — DELLE LANTERNE.


Le feroci corna de’ possenti tori difenderanno
la luce notturna dall’impetuoso
furor de’ venti.


IV. — DELLE MEDESIME.


I buoi, colle lor corna, difenderanno il
foco dalla sua morte — la lanterna.


V. — DELLE MANICHE DE’ COLTELLI
FATTE DI CORNA DI CASTRONE.


Nelle corna delli animali si vedranno
taglienti ferri, colli quali si toglie la vita a
molti della loro specie.


VI. — DELLI ARCHI FATTI
COLLI CORNI DE’ BUOI.


Molti fien quelli che, per causa delle bovine
corna, moriranno di dolente morte.






VII. — DELLE PIUME NE’ LETTI.


Li animali volatili sosterran l’omini colle
lor proprie penne.


VIII. — DEL PETTINE NEL TELAIO.


Molte volte la cosa disunita fia causa
di grande unizione — cioè il pettine, fatto
dalla disunita canna, unisce le fila nella seta.


IX. — IL FILATOIO DA SETA.


Sentirassi le dolenti grida, le alte strida,
le rauche e infocate voci di quei che fieno
con tormento spogliati, e al fine lasciati
ignudi e sanza moto: e questo fia per causa
del motore, che tutto volge.


X. — DEL LINO
CHE FA LA CURA DELLE GENTI.


Saran reveriti e onorati, e con reverenzia
e amore ascoltati li sua precetti, di chi
prima fusse legato, sdraiato, o martirizzato
da molte e diverse battiture.


XI. — DEL MANICO DELLA SCURE.


Le selve partoriranno figlioli, che fiano
causa della lor morte — il manico della
scure.






XII. — IL BASTONE CH’È MORTO.


Il movimento de’ morti farà fuggire, con
dolore e pianto e con grida, molti vivi.


XIII. — DE’ LACCIUOLI E TRAPPOLE.


Molti morti si moveran con furia, e piglieranno,
e legheranno i vivi, e servirannogli
a’ lor nemici circa la lor morte e distruzione.


XIV. — DEL MOTO DELL’ACQUE
CHE PORTANO I LEGNAMI CHE SON MORTI.


Corpi sanz’anima per sè medesimi si
moveranno, e porteran con seco innumerabile
generazione di morti, togliendo le ricchezze
a’ circustanti viventi.


XV. — DEI CARRI E NAVI.


Vedrassi i morti portare i vivi — i carri
e navi in diverse parti.


XVI. — DELLE CASSE
CHE RISERBANO MOLTI TESORI.


Troverassi dentro a de’ noci e delli alberi
e altre piante tesori grandissimi, i
quali lì stanno occulti, e ben guardati.






XVII. — DEL NAVIGARE.


Vedrassi li alberi delle gran selve di
Taurus e di Sinai, Apennino e Atlante scorrere
per l’aria da oriente a occidente, da
aquilone a meridie; e porteranno per l’aria
gran moltitudine d’omini.



Oh! quanti vóti! oh! quanti morti! oh!
quanta separazion d’amici! di parenti! e
quanti fien quelli, che non rivedranno più
le lor provincie, nè le lor patrie, e che moriranno
sanza sepoltura, colle lor ossa sparse
in diversi siti del mondo!


XVIII. — DEL NAVIGARE.


Saranno gran venti, per li quali le cose
orientali si faranno occidentali; e quelle di
mezzodì, in gran parte miste col corso
de’ venti, seguirannolo per lunghi paesi.


XIX. — DE’ NAVILI CHE ANNEGANO.


Vedrannosi grandissimi corpi, sanza vita,
portare con furia moltitudine d’omini alla
distruzione di lor vita.


XX. — LI ANIMALI CHE VAN SOPRA LE TERRE
ANDANDO IN ZOCCOLO.


Saran sì grandi i fanghi, che li omini
andranno sopra l’alberi de’ loro paesi.






XXI. — DELLE BAGHE [sacchi, otri di pelle].


Le capre condurranno il vino alle città.


XXII. — DEL PARASOLE.


La percussione della spera del sole apparirà
cosa che, chi la crederà coprire, sarà
coperto da lei.


II.

I. — DE’ SASSI CONVERTITI IN CALCINA
DE’ QUALI SI MURANO LE PRIGIONI.


Molti, che fieno disfatti dal fuoco innanzi
a questo tempo, torranno la libertà a molti
uomini.


II. — DELLO SPECCHIARE LE MURA DELLE CITTÀ
NELL’ACQUA DE’ LOR FOSSI.


Vedrannosi l’alte mura delle gran città
sotto sopra ne’ loro fossi.


III. — DEI FORNI.


A molti fia tolto il cibo di bocca — ai
forni.






IV. — ANCORA DEI FORNI.


A quelli, che si imboccheranno per l’altrui
mani, fia loro tolto il cibo di bocca — il forno.


V. — DEL METTERE E TRARRE IL PANE
DALLA BOCCA DEL FORNO.


Per tutte le città e terre e castelli e case
si vedrà, per desiderio di mangiare, trarre
il proprio cibo di bocca l’uno all’altro, sanza
poter fare difesa alcuna.


VI. — DELLE FORNACI DI MATTONI
E CALCINA.


Al fine la terra si farà rossa per lo infocamento
di molti giorni, e le pietre si
convertiranno in cenere.


VII. — DELLE ARMI DA OFFENDERE.


L’umane opere fien cagione di lor morte — le
spade e lance.


VIII. — IL FERRO USCITO DI SOTTO TERRA È
MORTO, E SE NE FA L’ARME CHE HA MORTI
TANTI UOMINI.


I morti usciranno di sotto terra, e coi
loro fieri movimenti cacceranno dal mondo
innumerabili creature umane.






IX. — DELLE SPADE E LANCE
CHE PER SÈ MAI NUOCONO A NESSUNO.


Chi per sè è mansueto, e sanza alcuna
offensione, si farà spaventevole e feroce mediante
la trista compagnia, e torrà la vita
crudelissimamente a molte genti; e più
n’ucciderebbe, se corpi sanz’anima, e usciti
dalle spelonche, non li difendessino — cioè
le corazze di ferro.


X. — DELLE STELLE DELLI SPRONI.


Per causa delle stelle si vedranno li
omini esser velocissimi, al pari di qualunque
animale veloce.


XI. — DEL FUOCO DELLE BOMBARDE.


Oh! quanti grandi edifizî fieno ruinati, per
causa del fuoco!


XII. — DELLE BOMBARDE
CH’ESCAN DELLA FOSSA E DELLA FORMA.


Uscirà di sotto terra chi, con ispaventevoli
grida, stordirà i circostanti vicini, e col
suo fiato farà morire li omini, e ruinare le
città e castella.






XIII. — LA PIETRA DEL FUCILE, CHE FA FOCO
CHE CONSUMA TUTTE LE SOME DELLE LEGNE,
CON CHE SI DISFAN LE SELVE; E
CUOCERASSI CON ESSE LA CARNE DELLE
BESTIE.


I gran sassi de’ monti getteran fuoco tale
che bruceranno il legname di molte e grandissime
selve, e molte fiere selvatiche e domestiche.


XIV. — DELL’ESCA.


Con pietra e con ferro si renderanno
visibili le cose, che prima non si vedeano.


XV. — DE’ METALLI.


Uscirà dalle oscure e tenebrose spelonche
chi metterà tutta l’umana specie in
grandi affanni, pericoli e morte.



A molti seguaci lor, dopo molti affanni,
darà diletto; ma chi non fia suo partigiano,
morrà con stento e calamità.



Questo commetterà infiniti tradimenti;
questo aumenterà e persuaderà li omini tutti
alli assassinamenti e latrocini e le perfidie;
questo darà sospetto ai sua partigiani; questo
torrà lo stato alle città libere; questo
torrà la vita a molti; questo travaglierà li

omini infra loro con molte arti, inganni e
tradimenti.



O animal mostruoso! quanto sarebbe meglio
agli omini che tu ti tornassi nell’inferno:
per costui rimarran diserte le gran
selve delle lor piante; per costui infiniti
animali perderanno la vita.


XVI. — DE’ DANARI E ORO.


Uscirà dalle cavernose spelonche chi farà,
con sudore, affaticare tutti i popoli del mondo,
con grandi affanni, ansietà, sudori, per
essere aiutato da lui.



LE PROFEZIE DELLE CERIMONIE.

I. — DE’ MORTI CHE SI VANNO A SOTTERRARE.




I semplici popoli porteran gran quantità di
lumi per far lume ne’ viaggi a tutti quelli, che
integralmente hanno perso la virtù visiva.


II. — DE LI UFFIZI, FUNERALI E PROCESSIONI
E LUMI E CAMPANE E COMPAGNIA.


Agli omini saran fatti grandissimi onori
e pompe, sanza lor saputa.






III. — DEL DÌ DE’ MORTI.


E quanti fien quelli che piangeranno i
lor antenati morti, portando lumi a quelli.


IV. — DEL PIANTO FATTO IL VENERDÌ SANTO.


In tutte le parti d’Europa sarà pianto
di gran popoli per la morte d’un solo omo,
morto in Oriente.


V. — DE’ CRISTIANI.


Molti, che tengon la fede del figliolo, sol
fan templi nel nome della madre.


VI. — DEL TURIBOLO DELL’INCENSO.


Quelli che, con vestimenti bianchi, andranno
con arroganti movimenti minacciando
con metallo e fuoco, chi non faceva
lor detrimento alcuno.


VII. — DE’ PRETI CHE DICONO MESSA.


Molti fien quelli che, per esercitare la lor
arte, si vestiran ricchissimamente: e questo
parrà esser fatto secondo l’uso de’ grembiali.


VIII. — DE’ PRETI
CHE TENGONO L’OSTIA IN CORPO.


Allora tutti quasi i tabernacoli, dove sta
il corpus domini, si vedranno manifestamente

per sè stessi andare per diverse
strade del mondo.


IX. — DE’ FRATI CONFESSORI.


Le sventurate donne, di propria volontà,
andranno a palesare agli uomini tutte le loro
lussurie e opere vergognose e segretissime.


X. — DELLE PITTURE DE’ SANTI ADORATE.


Parleranno li omini alli omini, che non
sentiranno; avran gli occhi aperti, e non
vedranno; parleranno a quelli, e non fia loro
risposta; chiederan grazia a chi avrà orecchi,
e non ode; faran lume a chi è orbo.


XI. — DELLE SCOLTURE.


Ohimè! che vedo il Salvatore di novo
crocifisso.


XII. — DE’ CROCEFISSI VENDUTI.


Io vedo di nuovo venduto e crocifisso
Cristo, e martirizzare i sua santi.


XIII. — DELLA RELIGIONE DE’ FRATI CHE VIVONO
PER LI LORO SANTI, MORTI PER ASSAI
TEMPO!


Quelli che saranno morti, dopo mille anni,
fien quelli che daranno le spese a molti vivi.






XIV. — DEL VENDERE IL PARADISO.


Infinita moltitudine venderanno pubblicamente
e pacificamente cose di grandissimo
prezzo, sanza licenza del padrone di quelle,
e che mai non furon loro, nè in lor potestà,
e a questo non provvederà la giustizia
umana.


XV. — DE’ FRATI CHE SPENDENDO PAROLE
RICEVONO DI GRAN RICCHEZZE, E DANNO
IL PARADISO.


Le invisibili monete faran trionfare molti
spenditori di quelle.


XVI. — DELLE CHIESE
E ABITAZION DE’ FRATI.


Assai saranno, che lascieranno li esercizî
e le fatiche e povertà di vita e di roba,
e andranno abitare nelle ricchezze e trionfanti
edifizî, mostrando questo esser il mezzo
di farsi amico a Dio.







LE PROFEZIE DEI COSTUMI.

I. — DELLO SGOMBERARE L’OGNISSANTI.




Molti abbandoneranno le proprie abitazioni,
e porteran seco i sua valsenti [le loro ricchezze], e andranno
abitare in altri paesi.


II. — DELLI OMINI CHE DORMAN
NELL’ASSE D’ALBERO.


Li omini dormiranno, e mangeranno, e
abiteranno infra li alberi, nati nelle selve
e campagne.


III. — DEL BATTERE IL LETTO PER RIFARLO.


Verranno li omini a tanta ingratitudine
che, chi darà loro albergo, sanza alcun prezzo,
sarà carico di bastonate, in modo che gran
parte delle interiora si spigneranno dal loco
loro, e s’andranno rivoltanto pel suo corpo.


IV. — I MEDICI CHE VIVONO DE’ MALATI.


Verranno li omini in tanta viltà, che
avran di grazia che altri trionfino sopra i

loro mali, ovvero della perduta lor vera ricchezza — cioè
la sanità.


V. — DEL COMUNE.


Un meschino sarà soiato [adulato beffardamente] e essi soiatori [adulatori]
sempre fien sua ingannatori e rubatori, e
assassini d’esso meschino.


VI. — PROFEZIA.


Porterassi neve distante no’ lochi caldi,
tolta dall’alte cime de’ monti, e si lascierà
cadere nelle feste, alle piazze, nel tempo
dell’estate.



LE PROFEZIE DE’ CASI
CHE NON POSSONO STARE IN NATURA.

I. — DELLA FOSSA.




Staran molti occupati in esercizio a levare
di quella cosa, che tanto crescerà,
quanto se ne levò.


II. — DEL PESO POSTO SUL PIUMACCIO.


E a molti corpi nel vedere da lor levar
la testa, si vedrà manifestamente crescere,

e, rendendo loro la levata testa, immediatamente
diminuiscono la grandezza.


III. — DEL PIGLIARE DE’ PIDOCCHI.


E’ saran molti cacciatori d’animali che,
quanto più ne piglieranno, manco n’avranno,
e così, di converso, più n’avrà quanto men
ne piglieranno.


IV. — DELL’ATTIGNERE L’ACQUA
CON DUE SECCHIE A UNA SOLA CORDA.


E rimarranno occupati molti che, quanto
più tireranno in giù la cosa, essa più se ne
fuggirà in contrario moto.



LE PROFEZIE
DELLE COSE FILOSOFICHE.

I. — DELL’AVARO.




Molti fieno quelli che, con ogni studio e
sollecitudine, seguiranno con furia quella
cosa, che sempre li ha spaventati, non conoscendo
la sua malignità.






II. — DELLI UOMINI CHE QUANTO PIÙ INVECCHIANO
PIÙ SI FANNO AVARI, CHE AVENDOSI
A STAR POCO DOVREBBERO FARSI LIBERALI.


Vedransi quelli, che son giudicati di più
sperienza e giudizio, quanto egli hanno men
bisogno delle cose, con più avidità cercarle
e ricercarle.


III. — DEL DESIDERIO DI RICCHEZZA.


Li omini perseguiranno quella cosa, della
qual più temono, cioè saran miseri, per non
venire in miseria.


IV. — DELLE COSE CHE SI MANGIANO,
CHE PRIMA S’UCCIDONO.


Sarà morto da loro il loro nutritore, e
flagellato con spietata morte.


V. — DELLA BOCCA DELL’OMO
CH’È SEPOLTURA.


Usciranno gran romori dalle sepolture
di quelli, che son finiti da cattiva e violenta
morte.


VI. — DEL CIBO STATO ANIMATO.


Gran parte de’ corpi animati passerà
pe’ corpi de gli altri animali, cioè le case disabitate

passeran in pezzi per le case abitate,
dando a quelle un utile, e portando con seco
i sua danni: quest’è, cioè, la vita dell’omo
si fa delle cose mangiate, le quali portan
con se la parte dell’omo, ch’è morta.


VII. — DELLA VITA DELLI OMINI
CHE OGNI ANNO SI MUTANO CARNE.


Li omini passeran morti per le sue proprie
budelle.


VIII. — DELLA CRUDELTÀ DELL’OMO.


Vedrannosi animali sopra della terra, i
quali sempre combatteranno infra loro e
con danni grandissimi e, spesso, morte di
ciascuna delle parti.



Questi non avran termine nelle lor malignità:
per le fiere membra di questi verranno
a terra gran parte delli alberi delle
gran selve dell’universo; e poi ch’essi avranno
pasciuto, il nutrimento de’ loro desideri
sarà di dar morte e affanno e fatiche e
guerre e furie a qualunque cosa animata.
E per la loro smisurata superbia questi si
vorranno levare inverso il cielo, ma la superchia
gravezza delle lor membra gli porrà
in basso. Nulla cosa resterà sopra la terra,
o sotto la terra e l’acqua, che non sia perseguitata,

remossa o guasta; e quella dell’un
paese remossa nell’altro; e ’l corpo di
questi si farà sepoltura e transito di tutti
i già da lor morti corpi animati.



O mondo! come è che non t’apri a precipitarlo
nell’alte fessure de’ tua gran baratri
e spelonche, e non mostrare più al
cielo sì crudele e spietato mostro?


IX. — DELLA LETTURA DE’ BUONI LIBRI.


Felici fien quelli che presteranno orecchi
alle parole de’ morti: — leggere le bone
opere, e osservarle.


X. — DE’ LIBRI CHE INSEGNANO PRECETTI.


I corpi sanz’anima ci daranno, con lor
sentenzie, precetti utili al ben morire.


XI. — DELLA FAMA.


Le penne leveranno li omini, siccome gli
uccelli, inverso il cielo: — cioè per le lettere,
fatte da esse penne.


XII. — DELLE PELLI DELLI ANIMALI CHE
TENGONO IL SENSO DEL TATTO, CHE V’È
SU LE SCRITTURE.


Quanto più si parlerà colle pelli, vesti del
sentimento, tanto più s’acquisterà sapienza.






XIII. — DELLA STORIA.


Le cose disunite s’uniranno, e riceveranno
in sè tal virtù, che renderanno la
persa memoria alli omini: — cioè i papiri
che son fatti di peli disuniti, e tengono memoria
delle cose e fatti delli omini.


XIV. — IN OGNI PUNTO DELLA TERRA
SI PUÒ FARE DIVISIONE DE’ DUE EMISPERI.


Li omini tutti scambieranno emisperio
immediate.


XV. — IN OGNI PUNTO È DIVISIONE
DA ORIENTE A OCCIDENTE.


Moverannosi tutti li animali da oriente
a occidente, e così da aquilone a meriggio
scambievolmente, e così di converso.


XVI. — DEGLI EMISPERI, CHE SONO INFINITI
E DA INFINITE LINEE SON DIVISI, IN MODO
CHE SEMPRE CIASCUNO OMO N’HA UNA
D’ESSE LINEE INFRA L’UN DE’ PIEDI E
L’ALTRO.


Parleransi, e toccheransi, e abbracceransi
li omini, stanti dall’uno all’altro emisperio,
intenderansi i loro linguaggi.






XVII. — DELLE NUVOLE.


Gran parte del mare si fuggirà inverso il
cielo e per molto tempo non farà ritorno: — cioè
pe’ nuvoli.


XVIII. — LA NEVE CHE FIOCCA,
CHE È ACQUA.


L’acqua caduta dai nuvoli, ancora in
moto sopra le spiagge de’ monti, si fermerà
per lungo spazio di tempo sanza fare alcun
moto, e questo accaderà in molte e diverse
provincie.


XIX. — LA PALLA DELLA NEVE
ROTOLANDO SOPRA LA NEVE.


Molti fien quelli, che cresceran nelle lor
ruine.


XX. — DELLE PIOGGIE,
CHE FANNO CHE I FIUMI INTORBIDATI
PORTAN VIA LE TERRE.


Verrà diverso il cielo chi trasmuterà
gran parte dell’Africa, che si mostra a esso
cielo inverso l’Europa, e quelle di Europa
inverso l’Africa; e quelle delle provincie
Scitiche si mescoleranno insieme con gran
rivoluzione.






XXI. — QUESTO SONO LI FIUMI, CHE PORTANO
LE TERRE DA LORO LEVATE DALLE MONTAGNE,
E LE SCARICANO AI MARINI LITI; E
DOVE ENTRA LA TERRA SI FUGGE IL MARE.


Le grandissime montagne, ancorachè sieno
remote da’ marini liti, scacceranno il mare
dal suo sito.


XXII. — DELL’ACQUA, CHE CORRE TORBIDA E
MISTA CON TERRA, E DELLA POLVERE E
NEBBIA MISTA COLL’ARIA, E DEL FOCO
MISTO COL SUO [Sott.: elemento] E ALTRI CON CIASCUNO.


Vedrassi tutti li elementi insieme misti
con gran rivoluzione, trascorrere ora inverso
il centro del mondo, ora inverso il
cielo, e quando dalle parti meridionali scorrere
con furia inverso il freddo settentrione,
qualche volta dall’oriente inverso l’occidente,
e così da questo in quell’altro emisperio.


XXIII. — IL VENTO D’ORIENTE
CHE SCORRERÀ IN PONENTE.


Vedrannosi le parti orientali discorrere
nell’occidentali, e le meridionali in settentrione,

avviluppandosi per l’universo con
grande strepito e tremore o furore.


XXIV. — DELLA NOTTE
CHE NON SI CONOSCE ALCUN COLORE.


Verrà a tanto che non si conoscerà differenza
in fra’ colori, anzi si faran tutti di
nera qualità.


XXV. — DEL FOCO.


Nascerà di piccolo principio chi si farà
con prestezza grande; questo non stimerà
alcuna creata cosa, anzi colla sua potenza
quasi il tutto avrà in potenza di trasformare
il suo essere in un altro.


XXVI. — LO SPECCHIO CAVO ACCENDE IL
FOCO COL QUALE SI SCALDA IL FORNO,
CHE HA IL FONDO, CHE STA SOTTO IL SUO
CIELO.


I raggi solari accenderanno il foco in
terra, col quale s’infocherà ciò ch’è sotto
il cielo, e, ripercossi nel suo impedimento,
ritorneranno in basso.


XXVII. — TRACCIA.


Restaci il moto, che separa il motore
dal mobile.






XXVIII. — DEI PIANETI.


E molti terrestri e acquatici animali
monteranno fra le stelle: — cioè pianeti.


XXIX. — DEL CONSIGLIO.


E colui che sarà più necessario a chi
avrà bisogno di lui, sarà sconosciuto, cioè
più sprezzato.


XXX. — DELLA PAURA DELLA POVERTÀ.


La cosa malvagia e spaventevole darà
di sè tanto timore appresso a detti omini
che come matti, credendo fuggirla, concorreranno
con veloce moto alle sue smisurate
forze.


XXXI. — DELLA BUGIA.


Tutte le cose, che nel verno fien nascoste
sotto la neve, rimarranno scoperte e palesi
nell’estate: — detta per la bugìa, che
non può stare occulta.







LE FACEZIE.

I. — DI UN FRATE AD UN MERCANTE.




Usano i frati minori, a certi tempi, alcune
loro quaresime, nelle quali essi non mangiano
carne ne’ lor conventi; ma in viaggio,
perchè essi vivono di limosine, hanno licenzia
di mangiare ciò che è posto loro
innanzi. Onde, abbattendosi, in detti viaggi,
una coppia d’essi frati a un’osteria, in compagnia
d’un certo mercantuolo, il quale,
essendo a una medesima mensa, alla quale
non fu portato, per la povertà dell’osteria,
altro che un pollastro cotto; onde esso mercantuolo,
vedendo questo essere poco per
lui, si volse a essi frati, e disse: — se io ho
ben di ricordo, voi non mangiate in tali dì
ne’ vostri conventi d’alcuna maniera di carne. — Alle
quali parole i frati furono costretti,
per la lor regola, sanza altre cavillazioni,
a dire ciò essere la verità: onde il mercantuolo

ebbe il suo desiderio; e così, si mangiò
essa pollastra; e i frati feciono il meglio
poterono.



Ora, dopo tale desinare, questi commensali
si partirono tutti e tre di compagnia;
e dopo alquanto di viaggio, trovato un fiume
di bona larghezza e profondità, essendo tutti
e tre a piedi, — i frati per povertà e l’altro
per avarizia, — fu necessario, per l’uso della
compagnia, che uno de’ frati, essendo discalzi,
passasse sopra i sua omeri esso mercantuolo:
onde datoli il frate a serbo i
zoccoli, si caricò di tale omo.



Onde accadde che, trovandosi esso frate
in mezzo del fiume, esso ancora si ricordò
de la sua regola; e fermatosi, a uso di San
Cristofano, alzò la testa inverso quello che
l’aggravava, e disse: — dimmi un poco, hai
tu nissun dinari addosso? — Ben sai, rispose
questo, come credete voi che mia pari mercatante
andasse altrementi attorno? — Ohimè!
disse il frate, la nostra regola vieta,
che noi non possiamo portare danari addosso; — e
sùbito lo gettò nell’acqua. La
qual cosa conosciuta dal mercatante, facetamente
la già fatta ingiuria essere vendicata,
con piacente riso, pacificamente, mezzo
arrossito por vergogna, la vendetta sopportò.






II. — DI UN PITTORE AD UN PRETE.


Andando un prete per la sua parrocchia
il sabato santo, dando, com’è usanza, l’acqua
benedetta per le case, capitò nella stanza
d’un pittore, dove spargendo essa acqua
sopra alcuna sua pittura, esso pittore, voltosi
indirieto, alquanto scrucciato, disse,
perchè facesse tale spargimento sopra le
sue pitture. Allora il prete disse essere così
usanza, e ch’era suo debito il fare così, e
che faceva bene, e chi fa bene debbe aspettare
bene e meglio, che così promettea Dio,
e che d’ogni bene, che si faceva in terra, se
n’avrebbe di sopra per ogni un cento.



Allora il pittore, aspettato ch’elli uscisse
fori, se li fece di sopra alla finestra, e gittò
un gran secchione d’acqua addosso a esso
prete, dicendo: — ecco che di sopra ti viene
per ogni un cento, come tu dicesti che accaderebbe
del bene, che mi facevi colla tua
acqua santa, colla quale m’hai guasto mezzo
le mie pitture. —


III. — MOTTO DI UN ARTIGIANO
AD UN SIGNORE.


Uno artigiano, andando spesso a visitare
uno signore, sanza altro proposito dimandare

al quale [senza che nulla gli occorresse da chiedergli], il signore domandò quello,
che andava facendo. Questo disse, che veniva
lì per avere de’ piaceri, che lui aver
non potea; perocchè volentieri vedova omini
più potenti di lui, come fanno i popolani,
ma che ’l signore non potea vedere, se non
omini di men possa di lui: per questo i
signori mancano d’esso piacere.


IV. — BELLA RISPOSTA AD UN PITAGOREO.


Uno, volendo provare colla autorità di
Pitagora, come altre volte lui era stato al
mondo, e uno non li lasciava finire il suo
ragionamento; allor costui disse a questo
tale: — e per tale segnale, che io altre volte
ci fussi stato, io mi ricordo che tu eri mulinaro. — Allora
costui, sentendosi mordere
colle parole, gli confermò essere vero, che
per questo contrassegno lui si ricordava che
questo tale era stato l’asino, che gli portava
la farina.


V. — RISPOSTA DI UN PITTORE.


Fu dimandato un pittore perchè, facendo
lui di figure sì belle che eran cose morte,
per che causa esso avesse fatti i figlioli sì

brutti. Allora il pittore rispose, che le pitture
le fece di dì e i figlioli di notte.


VI. — UN AMICO AD UN MALDICENTE.


Uno lasciò lo usare con uno suo amico,
perchè quello spesso li diceva male delli
amici sua. Il quale, lasciato l’amico, un dì,
dolendosi collo amico, e dopo il molto dolersi,
lo pregò che li dicesse quale fusse la
cagione, che lo avesse fatto dimenticare
tanta amicizia. Al quale esso rispose: — io
non voglio più usare con teco per ch’io ti
voglio bene, e non voglio che, dicendo tu
male ad altri di me tuo amico, che altri abbiano
come me a fare trista impressione
di te, dicendo tu a quelli male di me tuo
amico; onde non usando noi più insieme
parrà che noi siamo fatti nimici, e per il
dire tu male di me, com’è tua usanza, non
sarai tanto da essere biasimato, come se noi
usassimo insieme. —


VII. — DETTO DI UN INFERMO.


Sendo uno infermo in articulo di morte,
esso sentì battere la porta, e domandato uno
de’ sua servi chi era, che batteva l’uscio,

esso servo rispose esser una, che si chiamava
madonna Bona. Allora l’infermo alzate
le braccia ringraziò Dio con alta voce;
poi disse ai servi che lasciassero venire
presto questa, acciocchè potesse vedere una
donna bona innanzi che esso morisse, imperocchè
in sua vita mai ne vide nessuna.


VIII. — DETTO DI UN DORMIGLIONE.


Fu detto a uno che si levasse dal letto,
perchè già era levato il sole, e lui rispose: — se
io avessi a fare tanto viaggio e faccende
quanto lui, ancora io sarei già levato, e però,
avendo a fare sì poco cammino, ancora non
mi voglio levare. —


IX. — ARGUZIA.


Uno vedendo una femmina parata a tener
tavola in giostra, guardò il tavolaccio, e gridò
vedendo la sua lancia: — ohimè! questo è
troppo picciol lavorante a sì gran bottega! —


X. — RISPOSTA AD UN MOTTO.


Uno vede una grande spada allato a un
altro, e dice: — o poverello! ell’è gran

tempo ch’io t’ho veduto legato a questa
arme: perchè non ti disleghi, avendo le mani
disciolte e possiedi libertà? — Al quale costui
rispose: — questa è cosa non tua, anzi
è vecchia. — Questi, sentendosi mordere, rispose: — io
ti conosco sapere sì poche cose
in questo mondo, ch’io credevo che ogni
divulgata cosa a te fussi per nova. —


XI. — FACEZIA AD UN VANTATORE.


Uno disputando, e vantandosi di saper
fare molti varî e belli giochi, un altro de’ circostanti
disse: — io so fare uno gioco, il
quale farà trarre le brache a chi a me parrà. — Il
primo vantatore, trovandosi sanza brache: — che
no, disse, che a me non le farai
trarre! E vadane un paro di calze. — Il proponitore
d’esso gioco, accettato lo ’nvito,
improntò [si procacciò] più para di brache, e trassele
nel volto al mettitore delle calze, e vinse
il pegno.


XII. — RISPOSTA AD UN MOTTO.


Uno disse a un suo conoscente: — tu hai
tutti li occhi trasmutati in istrano colore. — Quello
li rispose intervenirli spesso: — ma

tu non ci hai posto cura. — E quando t’addivien
questo? — Rispose l’altro: — ogni
volta ch’e’ mia occhi veggono il tuo viso
strano, per la violenza ricevuta da sì gran
dispiacere, s’impallidiscono, e mutano in
istrano colore. —


XIII. — LA STESSA.


Uno disse a un altro: — tu hai tutti li
occhi mutati in istran colore. —



Quello li rispose: — egli è perchè i mia
occhi veggono il tuo viso strano. —


XIV. — MOTTO.


Uno disse, che in suo paese nasceva le
più strane cose del mondo. L’altro rispose: — tu
che vi se’ nato, confermi ciò esser
vero, per la stranezza della tua brutta presenza. —


XV. — FACEZIA DI UN PRETE.


Una lavava i panni, e pel freddo avea
i piedi molto rossi; e passandole appresso
uno prete, domandò, con ammirazione, donde
tale rossezza derivassi; al quale la femmina
subito rispose che tale effetto accadeva, perchè
ella avea sotto il foco. Allora il prete
mise mano a quello membro, che lo fece

essere più prete che monaca, e, a quella accostandosi,
con dolce e sommessiva voce,
pregò quella che ’n cortesia li dovessi un
poco accendere quella candela.


XVI. — FACEZIA.


Uno, andando a Modana, ebbe a pagare
5 soldi di Lira di gabella della sua persona.
Alla qual cosa cominciato a fare gran romore
e ammirazione, attrasse a sè molti circostanti;
i quali domandando donde veniva
tanta maraviglia, ai quali Maso rispose: — oh!
non mi debbo io maravigliare? conciossia
che tutto un omo non paghi altro che 5 soldi
di Lira, e a Firenze io, solo a metter dentro
il c..., ebbi a pagare 10 ducati d’oro, e qui
metto il c...., i c.... e tutto il resto per sì
piccol dazio. Dio salvi e mantenga tal città,
e chi la governa! —


XVII. — MOTTO ARGUTO.


Due camminando di notte per dubbiosa
via, quello dinanzi fece grande strepito col
culo; e disse l’altro compagno: — or veggo
io ch’i’ son da te amato. — Come? disse
l’altro. — Quel rispose: — tu mi porgi la
coreggia, perch’io non caggia, nè mi perda
da te. —






XVIII. — MOTTO DETTO DA UN GIOVANE
A UN VECCHIO.


Dispregiando un vecchio pubblicamente
un giovane, mostrando audacemente non temer
quello, onde il giovane li rispose che
la sua lunga età li faceva migliore scudo
che la lingua o la forza.


XIX. — FACEZIA.


Perchè li Ungheri tengon la croce doppia.







NOTE.


1.  De illustratione urbis Florentiæ, Parigi, 1583,
pag. 27.




2.  Arch. Storico Italiano. Firenze, 1672, serie III,
vol. XVI, pag. 222.




3.  Le Vite (ed. Milanesi). Firenze. Sansoni, 1379,
vol. IV, pag. 22.




4.  Uzielli, Ric. int. a L. d. V. Torino, Loescher,
1896, pag. 61.




5.  L. d. V., The literary works (ed. Richter). Vol. II,
pag. 395-396.




6.  Pacioli, Divine proportione. Venezia, 1509,
c. I v.




7.  Luzio, I precettori d’Isabella d’Este, Ancona,
Morelli, 1887.




8.  Ricordi. Venezia, 1555, c. 51 v.




9.  Le Vite, vol. IV, pag. 18, 49.




10.  Anonimo, Breve vita. Arch. Storico Italiano, serie
III, vol. XVI, pag. 226.




11.  Le Vite, vol. IV, pag. 50-51, 21.




12.  Libri, Histoire des sciences mathém. en Italie.
Parigi, Renouard, 1840, vol. IV, pag. 17.




13.  Uzielli, Paolo dal Pozzo Toscanelli, Roma, Rac.
Colomb., 1894 pag. 520.




14.  Le Vite, vol. IV, pag. 50-51.




15.  Vasari, Le Vite, vol. IV, pag. 46.




16.  Solmi, Studî sulla filosofia naturale di L. d. V.
Modena, Vincenzi, 1898, pag. 57.




17.  Cfr. G, cop. r.: «Partissi il magnifico Giuliano
de’ Medici a dì 9 di Gennaio 1515 in sull’aurora
da Roma, per andare a sposare la moglie in
Savoia, e in tal dì ci fu la morte del re di Francia.»




18.  Le Vite, vol. IV, pag. 47: «Lionardo intendendo
ciò, partì ed andò in Francia.»




19.  Arch. Storico Italiano, serie III, vol. XVI,
pag. 226.




20.  Uzielli, Ricerche intorno a L. d. V. Roma, Salviucci,
1884, pag. 459.




21.  Cfr. Atti della R. Accademia dei Lincei. Roma, 1876,
serie II, vol. III, pag. 13.




22.  Bossi, Del Cenacolo di L. d. V. Milano, Stamperia
Reale, 1810, pag. 19-22.




23.  Arch. Storico Italiano, serie III, vol. XVI,
pag. 222.




24.  Le Vite, vol. IV, pag. 21, 40.




25.  Bandello, Novelle. Londra, Harding, 1740,
vol. I, c. 363-364. Si ricordi come Matteo Bandello
fosse ascritto al convento di Santa Maria delle Grazie.
Cfr. Quetif et Echard, Script. Ord. Prædicat.,
vol. II, pag. 155.




26.  Le Vite, vol. IV, pag. 28-29.




27.  Du Fresne, Il trattato detta pittura di L. d. V.
Parigi, 1651.




28.  Si riscontri la Tavola delle sigle.




29.  Si veda: Qui incomincia el Tesoro di
Brunetto Latino di Firense, e parla del
nascimento e della natura di tutte le cose. Treviso,
1474. Lib. IV, cap. 4. (Ed. di Venezia, 1841.
Vol. I, pag. 202), dalla quale opera Leonardo
attinge la materia di questa favola.




30.  La leggenda qui narrata da Leonardo
non ha nessun fondamento storico, e si deve
far risalire probabilmente al Tractato de le
piu maravigliose cosse e piu notabile che si
trovano in le parte del mondo, redute e collecte
sotto brevità in el presente compendio dal
strenuissimo cavalieri speron doro Johanne
de Mandavilla. Milano, 1480. Folio g. 3 vº,
opera che il Vinci stesso ricorda in una nota
del Codice Atlantico: folio 207 rº. Per analoghe
leggende si veda Prideaux, Life of
Mahomet. Pag. 82 e seg.; A. D’Ancona, La
leggenda di Maometto in Occidente. Giorn.
Stor. d. Letteratura Italiana. Torino, 1897.
Vol. XIII, pag. 238.




31.  Si veda: Fiore di virtù che tratta tutti
i vitti humani, et come si deve acquistare la
virtù. Venezia, 1474. Cap. I, pag. 3-4, libro

ricordato da Leonardo nel Codice Atlantico:
folio 207 rº, e che è la fonte capitale di tutto
il Bestiario del Vinci. Intorno a quest’ultimo
si veda: A. Springer, Ueber den Physiologus
des Leonardo da Vinci, in Berichte
über die Verhandlung der k. sächs. Gesell.
d. Wissen. zu Leipzig. Philolog.-hist. Classe.
Leipzig, 1884. Fasc. 3-4; e Goldstaub und
Wendriner, Ein tosco-venezianischer Bestiarius.
Halle, 1892. Pag. 240-254; Anhang
zu Kap. VI, Exkurs über den Bestiarius des
Leonardo da Vinci, che riavvicina al testo
del manoscritto H passi di Solino, di Alberto
Magno, di Ugo da San Vittore, di
Vincenzo di Beauvais, del Neckam.




32.  Fior di virtù, Roma, 1740. Cap. III,
pag. 22-23: Del vizio dell’invidia appropriato
al nibbio.




33.  Ivi, cap. IV, pag. 26: Dell’allegrezza
appropriata al gallo.




34.  Ivi, cap. V, pag. 29: Del vizio della tristizia
appropriato al corbo.




35.  Ivi, cap. VII, pag. 34: Della virtù della
pace appropriata al castoro.




36.  Ivi, cap. VIII, pag. 37-38: Del vizio dell’ira
appropriato all’orso.




37.  Ivi, cap. IX, pag. 43: Della virtù della
misericordia, ed è appropriata a’ figliuoli
dell’uccello ipega.




38.  Ivi, cap. XII, pag. 58: Del vizio dell’avarizia
appropriato alla botta.








39.  Donde Leonardo abbia tratta questa
allegoria non mi è stato dato di determinare.




40.  Fior di virtù, cap. X, pag. 47: Del vizio
della crudeltà appropriato al basilisco.




41.  Ivi, cap. XI, pag. 50: Della virtù della
liberalità appropriata all’aquila.




42.  Ivi, cap. XIII, pag. 62-63: Della correzione
appropriata al lupo.




43.  Ivi, cap. XIV, pag. 66: Della lusinga
appropriata alla sirena.




44.  Ivi, cap. XV, pag. 69-70: Della prudenza
appropriata alla formica.




45.  Ivi, cap. XVI, pag. 76-77: Della pazzia
appropriata al bue salvatico.




46.  Ivi, cap. XVII, pag. 79-80: Della giustizia
appropriata al re delle api.




47.  Ivi, cap. XXI, pag. 98-99: Della verità
appropriata alla pernice.




48.  Ivi, cap. XIX, pag. 91: Della lialtà appropriata
alla grua.




49.  Ivi, cap. XX, pag. 95: Della falsità appropriata
alla volpe.




50.  Ivi, cap. XXII, pag. 102: Della bugia
appropriata alla topinara.




51.  Ivi, cap. XXIV, pag. 109: Del timore
appropriato alla lepre.




52.  Ivi, cap. XXV, pag. 111: Della magnanimità
appropriata al girifalco.








53.  Ivi, cap. XXVI, pag. 112-113: Della
vanagloria appropriata allo pavone.




54.  Ivi, cap. XXVII, pag. 115-116: Della
constanzia appropriata alla fenice.




55.  Ivi, cap. XXVIII, pag. 117-118: Della
incostanzia appropriata alla rondine.




56.  Ivi, cap. XXIX, pag. 120-121: Della
temperanza appropriata al cammello.




57.  Ivi, cap. XXX, pag. 125: Della intemperanza
appropriata al liocorno.




58.  Ivi, cap. XXXI, pag. 128: Della umiltà
appropriata allo agnello.




59.  Ivi, cap. XXXII, pag. 133: Della superbia
appropriata al falcone.




60.  Ivi, cap. XXXIII, pag. 137: Dell’astinenza
appropriata all’asino salvatico.




61.  Ivi, cap. XXXIV, pag. 139: Della gola
appropriata all’avvoltoio.




62.  Ivi, cap. XXXV, pag. 141: Della castità
appropriata alla tortora.




63.  Ivi, cap. XXXVI, pag. 146: Della lussuria
appropriata al pipistrello.




64.  Ivi, cap. XXXVII, pag. 152-153: Della
moderanza appropriata all’ermellino.




65.  Si veda: Cecco Asculano, Lacerba.
Venezia, 1492. Lib. III, cap. III, folio 32 rº
e vº: Aquila.




66.  Ivi, lib. III, cap. IV, folio 33 rº: De
la natura de lumerpa.








67.  Ivi, lib. III, cap. V, folio 33 rº: De la
natura de plicano.




68.  Ivi, lib. III, cap. VI, folio 33 vº: De
quatro animali che vivono de quattro elementi
et primo de salamandra.




69.  Ivi, lib. III, cap. VII, folio 33 vº: De
cameleone.




70.  Ivi, lib. III, cap. VII: Alepo.




71.  Ivi, lib. III, cap. VIII: De la natura
del struzo.




72.  Ivi, lib. III, cap. X, folio 34 vº: De la
natura del cygno.




73.  Ivi, lib. III, cap. XI, folio 35 rº: De
la natura de la cicogna.




74.  Ivi, lib. III, cap. XII, folio 35 rº e vº:
De la natura de la cichada.




75.  Ivi, lib. III, cap. XXX, folio 40 vº: De
la natura del basalisco.




76.  Ivi, lib. III, cap. XXXI, folio 40 vº e
41 rº: Del aspido. — Ivi, lib. III, cap. XXXII,
folio 41 rº: Del dracone.




77.  Ivi, lib. III, cap. XXXIII, folio 41 vº:
De la vipera.




78.  Ivi, lib. III, cap. XXXIV, folio 41 vº
e 42 rº: Del scorpione.




79.  Ivi, lib. III, cap. XXXV, folio 42 rº:
Del crocodilo.




80.  Ivi, lib. III, cap. XXXVI, folio 42 vº:
Del botto.








81.  Questa allegoria sembra originale di
Leonardo.




82.  Questa allegoria sembra originale di
Leonardo.




83.  Si veda la Historia naturale di Caio
Plinio Secondo tradocta di lingua latina in
florentina per Cristoforo Landino. Venezia,
1476. Lib. VIII, cap. XVII e seg., opera
che Leonardo ricorda, con la parola Plinio,
nel Codice Atlantico: folio 207 rº; e nel Codice
Trivulziano: folio 3 rº.




84.  Si veda C. Plinii Secundi Naturalis
Historia (ed. Detlefsen), vol. I, Berlino, 1866;
e per le discussioni, che si sono levate a
proposito della diretta derivazione di questi
passi da Plinio, si veda Goldstaub und Wendriner,
Ein tosco-venezianischer Bestiarius,
pag. 245-247.




85.  In Plinio non mi fu dato di riscontrare
il testo di questo simbolo.




86.  C. Plinii Nat. hist., lib. VIII, cap. I,
pag. 47; cap. IV, pag. 48; cap. V, pag. 49;
cap. XII, pag. 53.




87.  Ivi, lib. VIII, cap. XII, pag. 53-54.




88.  Ivi, lib. VIII, cap. XIV, pag. 54 (36-37).




89.  Ivi, lib. VIII, cap. XIII, pag. 54 (37-38).




90.  Ivi, lib. VIII, cap. XV, pag. 54 (38-40).




91.  Ivi, lib. VIII, cap. XV, pag. 54-55 (40-41).




92.  Non mi è stato dato di precisare con
esattezza la fonte di questo simbolo.








93.  Cfr. C. Plinii Nat. hist., lib. X,
cap. LXXIII, pag. 1.




94.  Ivi, lib. VIII, cap. XXVII, pag. 65.




95.  Ivi, lib. VIII, cap. XV, pag. 55 (41-42).




96.  Ivi, lib. VIII, cap. XVI, pag. 55.




97.  Ivi, lib. VIII, cap. XVI, pag. 57 (52-53).




98.  Ivi, lib. VIII, cap. XVII, pag. 59.




99.  Ivi, lib. VIII, cap. XVIII, pag. 59-60
(67-69).




100.  Ivi, lib. VIII, cap. XVIII, pag. 59 (66-67).
Si noti nel brano di Leonardo la confusione
fra le parole tigre e pantera.




101.  Ivi, lib. VIII, cap. XXI, pag. 61 (77-78).




102.  Ivi, lib. VIII, cap. XXI, pag. 61-62 (78-79).




103.  Ivi, lib. VIII, cap. XXI, pag. 62 (79-80).




104.  Ivi, lib. VIII, cap. XXIII, pag. 63 (85-86).




105.  Ivi, lib. VIII, cap. XXIII, pag. 63(85-86).




106.  Ivi, lib. VIII, cap. XXIII, pag. 63 (85-86).




107.  Ivi, lib. VIII, cap. XXXIII, pag. 63
(86-88).




108.  Ivi, lib. VIII, cap. XXIV, pag. 63.




109.  Ivi, lib. VIII, cap. XXV, pag. 63-64.




110.  Ivi, lib. VIII, cap. XXV, pag. 64.




111.  Ivi, lib. VIII, cap. XXV, pag. 64-65.




112.  Ivi, lib. VIII. cap. XXVII, pag. 65.








113.  Ivi, lib. VIII, cap. XXVII, pag. 65.




114.  Ivi, lib. VIII, cap. XXVII, pag. 65
(97-98).




115.  Ivi, lib. VIII, cap. XXVII, pag. 65.




116.  Ivi, lib. VIII, cap. XXVII, pag. 65.




117.  Ivi, lib. VIII, cap. XXVII, pag. 65
(98-99).




118.  Ivi, lib. VIII, cap. XXVII, pag. 65
(99-100).




119.  Ivi, lib. VIII, cap. XXVII, pag. 65-66
(100-101).




120.  Ivi, lib. VIII, cap. XXVII, pag. 66.




121.  Ivi, lib. VIII, cap. XXVII, pag. 66
(101-102).




122.  La profonda osservazione, contenuta
in questo passo, è stata suggerita a Leonardo
dalle contraddizioni e incertezze, in
cui s’era avvolta la meccanica presso gli
antichi. La leva archimedea non essendo
una verga solida, ma una linea geometrica,
poteva fornire agli investigatori soltanto
dei risultati matematici e astratti; più tardi
gli antichi, incautamente, fusero e confusero
i dati della aritmetica coi dati della esperienza,
rendendo così più acuto quel contrasto
fra l’ideale e il reale, che la scienza
greco-romana non riuscì a comporre. Il
Vinci, intuendo nettamente una scienza interprete
e legislatrice della natura, attenua
qui il proposito di voler correggere, con

critica investigazione, le cifre discordanti,
offerte dagli antichi testi. — Si veda sulle caratteristiche
dell’antica e della nuova scienza:
Höffding, Geschichte der neueren Philosophie.
Leipzig, 1895. Vol. I, pag. 84; 176-227. E
su Leonardo: Dühring, Kritische Geschichte
der allgemeinen Prinzipien der Mechanik.
Leipzig, 1877. Pag. 12 e seg.




123.  Questo passo, o più esattamente il
seguente, che vi è contenuto, e attinto al
Valturio, De re militari libri XII ad Sigismundum
Pandulfum Malatestam ........
edente Paulo Ramusio. Verona, 1483. Pag. 12;
opera da Leonardo ricordata nel Codice
Atlantico: folio 207 rº, con la indicazione:
De re militari. Non hanno quindi nessuna
ragione le ricerche iniziate dal Müller Strubing
in Richter, The literary works of Leonardo
da Vinci. London, 1883. Vol. I, pag. 16.




124.  Si veda ancora: Valturio, De re militari.
Pag. 12, donde questo frammento è
stato tradotto parola a parola.




125.  Il passo qui riferito precede le splendide
pagine di Leonardo contro l’ipotesi
filolaico-platonica, che assegnava rispettivamente
la figura di ciascuno dei cinque
poliedri regolari (figuræ mundanæ) agli elementi
della terra, acqua, aria, fuoco e universo. — Sul
valore matematico di questo
concetto, si veda lo Chasles, Aperçu historique
sur l’origine et sur le développement
des méthodes en géométrie, Paris, 1875,
pag. 512-515; e sui passi del Vinci ad esso

relativi, i miei Studî sulla filosofia naturale di
Leonardo da Vinci. Modena, 1898, pag. 88-89.
Per le fonti cfr. Luca Pacioli, Divina proporzione.
Venezia, 1509. Pag. LV.




126.  Leonardo, nelle sue ricerche lente e
faticose sulla caduta dei gravi, non giunse
alla determinazione di quella legge degli
spazi proporzionali ai quadrati dei tempi,
che rese immortale Galileo Galilei. Il principio
qui espresso è che il peso cadente è
soggetto ad una forza di accelerazione costante,
la quale fa sì che l’aumento della
distanza fra i gravi discendenti è eguale e
proporzionale ai tempi della caduta. Intorno
alle investigazioni di Leonardo sulla discesa
dei gravi si veda il Venturi, Essai sur les
ouvrages phisico-mathématiques de Léonard
de Vinci. Paris, 1797, pag. 16; e le acute pagine
del Caverni, Storia del metodo sperimentale
in Italia. Firenze, 1895. Vol. IV,
pag. 69-80.




127.  Tale concetto intorno ai moti equabili,
tratto dalla meccanica aristotelica
(Quæstiones mechanicæ. Opera. Venezia, 1560.
Vol. XI, cap. II), è affermato vero dal Vinci
nei limiti naturali: «Se una potenza moverà
un corpo in alquanto tempo un alquanto
spazio, la medesima potenza moverà
la metà di quel corpo nel medesimo tempo
due volte quello spazio, ovvero la medesima
virtù moverà la metà di quel corpo per tutto
quello spazio nella metà di quel tempo.»
Manoscritto F, folio 26 vº. — Ciò che Leonardo

combatte nel frammento LXII è l’arbitraria
estensione della legge al di là di
ogni esperienza e di ogni possibilità di natura,
è la tendenza ingenita in certe menti
irrequiete di dar forma metafisica alle leggi
fisiche, di applicare la vuota astrattezza del
termine in infinito alla natura manifestantesi
nello spazio e nel tempo finito.




128.  Il frammento è stato compiutamente
frainteso dal Ravaisson, per la sostituzione
della parola frate alla parola fructo, che si
trova realmente nel manoscritto. (Les manuscrits
de Léonard de Vinci. Manuscrits
F et I de la bibliothèque de l’Institut. Paris,
1889. F, folio 72 vº.)




129.  Leonardo ha tradotto questo passo
parola a parola dalla Prospettiva di Giovanni
Pecckham († 1292). Si veda in fatti:
Prospectiva communis domini Johanni Archiepischopi
Cantuariensis fratris ordinum minorum.
Milano, s. d., folio a, 2.




130.  Secondo le dottrine aristoteliche, era
concesso alla mente umana di conoscere la
natura dei quattro elementi terra, acqua,
aria e fuoco, risultanti dalla varia mescolanza
del grave col leggero, dell’umido col
secco, principî ultimi componenti la molteplice
varietà delle cose. Si veda Aristotile,
De cœlo. Lib. IV, cap. 4. — Leonardo nega
qui la possibilità di conoscere la natura degli
elementi, che compongono la realtà esterna;
come altrove (Codice Atlantico, folio 79 rº,
pag. 187) aveva negato, a somiglianza del

suo contemporaneo Niccolò Cusano, la possibilità
di giungere alla conoscenza di elementi
primitivi in generale. Cfr. Lasswitz,
Geschichte der Atomistik vom Mittelalter bis
Newton. Hamburg und Leipzig, 1890. I,
pag. 278.




131.  Son qui profondamente intravveduti
gli effetti di quella coesione intermolecolare,
che fa che la gocciola d’acqua assume forma
sferica intorno al centro della propria figura;
e gli effetti di quella più vasta attrazione,
che tiene raccolto l’elemento liquido intorno
al centro della Terra.




132.  Leonardo ricorda nel Codice Atlantico,
folio 207 rº, con la parola Justino: Il
libro di Justino, posto diligentemente in materna
lingua da Girolamo Squarzafico. Venezia,
1477; libro che gli ispirava questo
memorabile frammento. Si veda G. d’Adda,
Leonardo da Vinci e la sua libreria. Milano,
1872; e The literary works of Leonardo
da Vinci. Londra, 1883. I, pag. 419 e seg.




133.  Pag. 108. Piero di Braccio Martelli, ricordato
altrove dal Vinci (codice del British
Museum: folio 202 vº. Cfr. Richter, The literary
works, vol. II, n. 1420), non solo fu cittadino
di grande integrità, ma matematico
insigne, singolare ragione perchè fosse caro
a Leonardo. Sul principio del secolo XVI,
benchè infermo di corpo, se dobbiamo credere
al Poccianti, egli compose: Libri quattuor
in Mathematicas disciplinas, Epistolæ
plures et elegantes, Epigrammata non pauca

et acutissima; opere, che, smarrite durante
il sacco di Roma (1527), ci hanno forse tolto
un nuovo esempio di quella efficacia, che
Leonardo da Vinci ebbe su alcuni matematici
del tempo suo.




134.  La legge affermata qui da Leonardo
è quella stessa che il Galilei dichiarava nei
Dialoghi delle scienze nuove (Opere, ed. Albèri.
Vol. XIII, pag. 177): scendendo un corpo
in varî modi, deviato per obbliquità di
rimbalzi, giunge al medesimo punto ch’egli
avrebbe toccato, se vi fosse pervenuto senza
altro impedimento: «Ogni movimento fatto
dalla forza, scrive col suo stile limpido e
conciso il Vinci, conviene che faccia tal corso,
quanto è la proporzione della cosa mossa
con quella che muove; e, se ella troverà
resistente opposizione, finirà la lunghezza
del suo debito viaggio per circolar moto
o per altri varî risaltamenti e balzi, i quali,
computato il tempo e il viaggio, fia come
se ’l corso fosse stato sanz’alcuna contraddizione.»
Manoscritto A, folio 60 vº.




135.  Leonardo accetta in questo frammento
il principio che la visione si compia
nell’interno dell’occhio, in un punto indivisibile
o matematico. (Cfr. Vitellone, Optica
edente Fred. Rixnero. Norimberga, 1535,
libro ricordato da Leonardo nel Codice Atlantico,
folio 243 rº e folio 222 rº.) Fu più tardi,
nel progresso delle sue ottiche investigazioni,
che egli giunse alla razionale convinzione
dell’esistenza di una superficie sensibile

alla luce e ai colori, cioè a quella che
oggi si chiama la retina. Grandiosa conclusione,
alla quale è portato da una serie di
scoperte non meno grandiose, raccolte nel
manoscritto D, e disperse nei manoscritti
F, K, E.




136.  La fonte per le notizie sulle idee di
Pitagora intorno all’armonia delle sfere si
deve ritenere, in ultima analisi, il De Cœlo
d’Aristotele (lib. II, cap. IX); tuttavia il
Vinci procede indipendentemente dalle argomentazioni
peripatetiche. Secondo la filosofia
pitagorea, ogni corpo, mosso rapidamente,
genera un suono; i corpi celesti, nel
loro eterno movimento, producono anch’essi
una serie di suoni, la di cui altezza varia
secondo la velocità e la velocità secondo la
distanza. Gli intervalli degli astri corrispondono,
secondo i pitagorei, agli intervalli dei
suoni nell’ottava. — Si veda Zeller, Geschichte
der Philosophie der Griechen in ihrer
geschichtlichen Entwicklung. Tubinga, 1869.
Vol. I, pag. 398 e 399.




137.  Leonardo si riferisce alla Spera di
Goro Dati [Firenze, 1478] e agli Hymni et
epigrammata di Michele Tarcaniota (Marullo)
[Firenze, 1497]. Nella prima di queste
due opere, le strofe, che vanno dalla 16ª alla
22ª, sono dedicate alle lodi del sole:



Chiaro splendore e fiamma rilucente,

Sopra tutt’altre creatura bella, ec.





e non è difficile rinvenirvi idee ed espressioni
simili a quelle usate dal Vinci.







Negli Hymni et epigrammata del Marullo,
il secondo dei Libri hymnorum naturalium
si apre coll’inno al sole:



 Quis novus hic animis furor incidit, unde repente

Mens fremit horrentique sonant præcordia motu? ec.





Le notizie, che seguono nei frammenti L,
LI, LII, intorno alle idee di Epicuro sono
tratte, più che da Lucrezio, che Leonardo
nomina una sola volta di seconda mano, dal
El libro de la vita de philosophi e delle loro
elegantissime sententie extracte da Diogene
Lahertio e da altri antiquissimi auctori. Venezia,
1480, lib. X (ed. Lipsia, 1833, vol. II,
pag. 223).




138.  Il tentativo d’incanalare l’Arno per
bonificare tutto il piano d’Empoli e dintorni,
già suggerito da Luca Fancelli (si veda
G. Uzielli, La vita e i tempi di Paolo dal
Pozzo Toscanelli. Roma, 1890, pag. 520), conduce
il Vinci, dal campo strettamente pratico,
ai più alti problemi di idraulica e di geologia.
Il Sasso della Gonfolina, che si trova fra Signa
e Montelupo, formava in antico un altissimo
argine, separatore di due vasti laghi,
l’uno coperto dalle acque salse, l’altro dalle
acque dolci (si veda il frammento LXXXI).
Secondo Giovanni Villani († 1348), lontano
ancora da ogni idea di dinamica terrestre,
la mano provvida dell’uomo avrebbe
spezzata questa diga, onde lasciare libero
il transito al fiume (Cfr. Croniche di Giovanni,
Matteo e Filippo Villani. Trieste, 1861); Leonardo
vede nell’opera lenta dell’acqua la
causa del benefico effetto. Alte e feconde

sono le conclusioni che il Vinci seppe trarre
da questo e da simili fatti, ma le puerili credenze
del tempo (cfr. Francesco Patrizzi,
De antiquorum rethorica. Venezia, 1562)
erano radicate così profondamente nell’anima
dei ricercatori, che, perfino due secoli dopo,
Antonio Vallisnieri (Opere fisico-mediche.
Venezia, 1733, vol. II), riguardato come il
padre della moderna scienza geologica, ne sa
assai meno di lui intorno all’esistenza delle
conchiglie fossili e intorno alla meccanica
delle trasformazioni terrestri.




139.  Il problema della fine della vita nel
mondo preoccupa, come può scorgersi dai
frammenti LXXXVII e LXXXVIII, Leonardo
da Vinci; ma ciò che è degno di considerazione
è che egli, senza ricorrere ad una
volontà extramondana, riguarda il finale dissolvimento
degli esseri come una naturale
conseguenza del successivo operare delle
forze fisiche. Due opposte conclusioni si potevano
trarre dal trasformarsi lento e continuo
della superficie terrestre: nel corso dei
secoli le acque si troveranno rinserrate nel
fondo di voragini senza fine, per il lavorío
dei fiumi che approfondiscono il proprio
letto; nel corso dei secoli l’acqua circonderà
in ogni sua parte la terra, per l’abbassarsi
dei monti, in causa del dispogliamento del
terreno, dovuto all’acqua. La prima ipotesi
è toccata e combattuta da Aristotele nei
Libri metheorologici, lib. II, cap. I, § 1. Cfr.
lib. II. cap. 1, § 1-17; entrambe sono espresse
qui dal Vinci.








140.  Secondo Anassagora, ogni cosa nel
mondo è composta da una somma di componenti
della stessa natura dell’intero, chiamati
da lui stesso σπέρματα (Fr. 1, 3, 6 [4]):
questi principî ultimi si trovano sparsi da
per tutto, sempre eguali a sè stessi, ed entrano
nella composizione di ogni essere inorganico
e organico. Si veda Zeller, Gesch.
der Philosophie der Griechen. I, pag. 875-885.
Le medesime espressioni del frammento di
Leonardo si trovano nel De umbris idearum,
Berlino, 1868, pag. 28, del Bruno, e risalgono
probabilmente a Lucrezio, De rerum
natura, lib. I, v. 830 e segg.




141.  Si veda: Roberto Valturio, De re
militari. Parigi, 1534. Pag. 4, donde è tratto
il frammento.




142.  Le notizie su queste costumanze dei
selvaggi sono state tratte dal Mandavilla,
Tractato de le più maravigliose cosse e più
notabili che si trovano in le parti del mondo.
Milano, 1480, folio l 4 rº: «e se sono grassi
di subito li mangiano, e se sono magri li
fano ingrassare.» L’opera del Platina qui
citata è il De la honesta voluptate et valetudine
et de li obsonij. Venezia, 1487, ricordata
nel Codice Atlantico con le parole:
De onesta voluptà, folio 207 rº.




143.  Il codice, nel quale si trova questo
frammento, contiene, quasi esclusivamente,
note intorno al trattato Di luce ed ombra.
Il cavallo, di cui qui si parla, è il modello
per la statua equestre a Francesco Sforza.

Jacomo Andrea, nella casa del quale Leonardo
si reca a cena con il discepolo suo
Giacomo, è Andrea da Ferrara, profondo conoscitore
di Vitruvio e architetto di alto
grido, che morì, ucciso per ordine del generale
Trivulzio, nel 15 maggio 1500 (Cfr.
G. Uzielli, Ricerche intorno a Leonardo da
Vinci. Torino, 1896. Vol. I, pag. 377-382).
Marco è Marco d’Oggionno, pittore e discepolo
del Vinci. Galeazzo Sanseverino, in
casa del quale Leonardo dirige quella giostra,
che rimase poi sempre famosa in Milano
(26 gennaio 1491), è il capitano al quale
Lodovico il Moro affiderà il proprio esercito
nel funesto 1499, e profondo conoscitore
dell’arte militare. Agostino da Pavia è ricordato,
insieme con Leonardo da Vinci, nella
lettera che Bartolomeo Calco, segretario
dello Sforza, dirige al Referendario di Pavia,
in occasione del matrimonio di Lodovico con
Beatrice d’Este e d’Anna, sorella del duca
Galeazzo, con Alfonso d’Este, per richiedere
il ritorno degli artisti che si trovavano in
quella città (8 dicembre 1490:..... Augustino
et Magistro Leonardo....., cfr. Beltrami, Il
Castello di Milano. Milano, 1895. Pag. 188).
Finalmente Gian Antonio è l’artista Gian
Antonio Boltraffio, altro dei discepoli di
Leonardo in Milano. L’intero frammento è,
quasi senza dubbio, un memoriale per il
risarcimento de’ danni e delle spese.




144.  Il frammento è di grande importanza
per la biografia di Leonardo e particolarmente
per gli anni, che vanno dal 1513

al 1515. Maestro Giovanni degli Specchi e gli
altri, ricordati qui vagamente, sono lavoranti
o meccanici tedeschi, della cui opera
il Vinci si serviva per attuare i suoi molteplici
disegni di strumenti, come per esempio
il memorabile tornio ovale (si veda:
Codice Atlantico, folio 121 rº: fa fare il
tornio ovale al Tedesco).




145.  Pag. 228. Non si può negare, come fa incautamente
il Richter (The literary works
of Leonardo da Vinci. Vol. II, pag. 413), la
possibilità di una simile costumanza presso
gli abitanti delle Indie, data la scarsa conoscenza
che possediamo delle pratiche superstiziose
popolari, soggiacenti ai principî
più alti delle religioni asiatiche. Ma è più
probabile, e nello stesso tempo più naturale,
che il Vinci si riferisca, con le parole: come
ancora in alcuna regione dell’India; alle notizie
che cominciavano a diffondersi sul principio
del secolo XVI in Europa intorno agli
usi dei popoli americani: e allora le sue parole
trovano più di una luminosa conferma
nelle pagine del Frazer, The golden bough — a
study in comparative religion. Londra, 1890,
vol. II, pag. 79-81; e in quelle dell’Acosta,
Natural and moral history of the Indies.
Londra, 1880, vol. II, pag. 356-360.




146.  Il nome di Momboso è adoperato
per indicare il gruppo del Monte Rosa da
Flavio Biondo, Roma ristaurata ed Italia
illustrata, trad. Venezia, 1542, pag. 165; e
da Leandro Alberti, Descrittione di tutta

Italia. Venezia, 1588, pag. 435. «I quattro
fiumi che rigan per quattro aspetti contrarî
tutta l’Europa,» sono «il Rodano a mezzodì
e ’l Reno a tramontana, il Danubio over
Danoja a greco e ’l Po a levante.» (Mss. di
Leicester, c. 10 rº; Richter, The literary
works. Vol. II, pag. 247). L’osservazione intorno
alla caduta della grandine o «grésil,»
quella, ancor più importante ed in contrasto
con le idee del tempo, della maggiore tenebrosità
del cielo sereno a grandi altezze,
confermata più di tre secoli dopo dal
De Saussure per le Alpi, e dall’Humboldt
per le Cordigliere (Kaemtz, Cours de météorologie.
Parigi, 1858, vol. V, pag. 315), portano
a ritenere che Leonardo da Vinci è
salito oltre i 3000 metri.




147.  Le descrizioni di Leonardo ritraggono
per lo più fenomeni realmente osservati. A
proposito del passo: «onde del mare di
Piombino, tutte d’acqua schiumosa»; si ricordi
il disegno di un’onda coperta di
schiuma, che si trova nel manoscritto L e
la nota che lo accompagna: «fatta al mare
di Piombino» (anno 1502). Leonardo da
Vinci, Les manuscrits G, L, M, de la bibliothèque
de l’Institut. Parigi, 1890, vol. V, folio
6 vº.




148.  La questione del viaggio di Leonardo
in Oriente, aperta dal Richter nella Zeitschrif
für bildende Kunst. Vienna, 1881,
vol. XVI, e esaminata a fondo dal Douglas
Freshfield nei Proceedings of the Royal

Geographical Society. Londra, 1884. Vol. VI,
pag. 323 e segg.; può dirsi, non che risoluta,
neppure proposta nei suoi veri termini.
Se da una parte la Divisione del
Libro suggerisce l’idea di una narrazione
fantastica, sia pure condotta con tutta la
maggiore precisione storica e geografica
propria del genio di Leonardo; resta sempre
il spiegarsi l’origine di certe notizie; la ragione
di certi schizzi, grossolani e accurati
nello stesso tempo, che riproducono uomini
e cose asiatiche; il senso di certe espressioni
più vaghe su personaggi e costumi
orientali, che spuntano inaspettatamente
nei manoscritti, come rimembranze di cose
vedute, poste ad esempio di principî prospettici
o idraulici. La stessa notizia dello
splendore notturno del Tauro, può dirsi, piuttosto
che una riproduzione dai Libri meteorologici
di Aristotele, una rettifica del testo
Aristotelico, fatta con argomenti tratti dalla
diretta conoscenza dei luoghi.




149.  Se si confronta questa specie di abbozzo
del Cenacolo con l’opera finita, si ritroveranno
facilmente alcuni degli elementi
della prima, seconda e terza figura descritte
nella prima figura, alla destra di Cristo (Giovanni);
nella prima (Giacomo maggiore) e
nella quarta (Matteo), alla sua sinistra. L’artifizio
del coltello; il gruppo dell’uomo che
parla e di quello che ascolta; l’episodio della
tazza rovesciata si ritrovano nell’atteggiamento
della terza figura a destra del Salvatore
(Pietro), in quello delle due ultime

figure a sinistra (Taddeo e Simone), in quello
di Giuda. L’uomo che posa le mani sulla
tavola e guarda è colla maggiore evidenza
l’apostolo Bartolomeo della pittura. La penultima
figura a sinistra (Giacomo minore)
conserva qualche caratteristica delle ultime
linee del frammento.




150.  Quale sia la fonte di questa e della
seguente lettera mi è stato impossibile determinare,
sebbene qualche punto richiami
certe espressioni del Morgante maggiore di
Luigi Pulci. Venezia 1488. Ancora più difficile
sarebbe precisare lo scopo del contenuto
di questa narrazione.










SOMMARII E RIFERIMENTI.



LE FAVOLE.


Pag. 3. L’irrequietezza. R. 1314. — La carta e l’inchiostro.
R. 1322. — L’acqua. R. 1271. — 4. La fiamma
e la candela. C. A. 67 r. — 5. Quelli che s’umiliano,
sono esaltati. R. 1314. — 6. Sul medesimo soggetto.
C. A. 67 v. — La pietra. C. A. 172 v. — 7. Il rasoio.
C. A. 172 v. — 8. Il giglio. H. 44 r. — Il noce. C. A.
76 r. — 9. Il fico. C. A. 76 r. — La pianta e il palo.
C. A. 76 r. — Il cedro e le altre piante. C. A. 76 r. — La
vitalba. C. A. 76 r. — 10. La cattiva compagnia
trascina i buoni nella propria rovina. R. 1314. — Sul
medesimo soggetto. R. 1314. — Il cedro. C. A. 76 r. — Il
persico. C. A. 76 r. — 11. L’olmo e il fico. C. A.
76 r. — Le piante e il pero. C. A. 76 r. — 12. La rete.
R. 1314. — Nasce rovina dal seguire il falso splendore.
C. A. 67 r. — 13. Il castagno e il fico. C. A.
67 r. — 14. Il rovistico e il merlo. C. A. 67 r. — 15.
La noce e il campanile. C. A. 67 v. — 16. Il salice
e la zucca. C. A. 67 v. — 19. L’aquila. C. A.
67 v. — Il ragno. C. A. 67 v. — Il granchio. R. 1314. — 20.
L’asino e il ghiaccio. C. A. 67 v. — La formica
e il chicco di grano. C. A. 67 v. — L’ostrica, il ratto
e la gatta. H. 51 v. — Il falcone e l’anitra. H. 44 v. — 21.

L’ostrica e il granchio. C. A. 67 v. — I tordi
e la civetta. C. A. 67 v. — 22. La scimmia e l’uccelletto.
C. A. 67 v. — Il cane e la pulce. C. A. 119 r. — 23.
Il topo, la donnola e il gatto. C. A. 67 v. — Il
ragno e il grappolo d’uva. R. 1314. — 24. Sul
medesimo soggetto. C. A. 67 v. — Traccia. H 44. v. — Il
villano e la vite. H. 44 v. — 25. Leggenda del
vino e di Maometto. C. A. 67 r. — 26. Traccia. R. 1281. — Le
fiamme e la caldaia. C. A. 116 v. — 27. Lo specchio
e la regina. R. 1324.


LE ALLEGORIE.


Pag. 31. Amore di virtù. H. 5 r. — 32. Invidia. — Allegrezza. — Tristezza.
H. 5 v. — Pace. — 33. Ira.
H. 6 r. — Misericordia over gratitudine. — Avarizia. — 34.
Ingratitudine. H. 6 v. — Crudeltà. H. 7 r. — Liberalità. — Correzione.
H. 7 v. — 35. Lusinghe over
soie. — Prudenza. — Pazzia. H. 8 r. — Giustizia. — 36. Verità.
H. 8 v. — Fedeltà over lialtà. — Falsità. H. 9 r. — 37.
Bugia. — Timore over viltà. H. 9 v. — Magnanimità. — Vanagloria. — 38.
Constanza. H. 10 r. — Inconstanza. — Temperanza. — Intemperanza.
H. 10 v. — 39.
Umiltà. — Superbia. H. 11 r. — Astinenza. — Gola. — 40.
Castità. H. 11 v. — Lussuria. — Moderanza. — Aquila.
H. 12 r. — 41. Lumerpa, fama. H. 12 v. — Pellicano. — Salamandra. — 42.
Camaleon. H. 13 r. — Alepo
pesce. — Struzzo. — Cigno. — Cicogna. H. 13 v. — 43.
Cicala. H. 14 r. — Basalisco. — L’aspido, sta per
la virtù. H. 14 v. — Drago. — Vipera. — 44. Scorpione.
H. 15 r. — Cocodrillo, ipocresia. — Botta. H. 17 r. — 45.
Bruco, della virtù in generale. — Ragno. H. 17 v. — Leone.
H. 16 r. — 46. Taranta. — Duco o civetta

H. 18 v. — Leofante. H. 19, 20 r. e v. — 48. Il dragone.
H. 20 v. — 49. Serpente. — Boa. H. 21 r. — Macli pel
sonno è giunta. — 50. Bonaso noce colla fuga. H. 21 v. — Palpistrello. — 51.
Pernice. — Rondine. H. 14 r. — Ermellino.
H. 48 v. — Leoni, pardi, pantere, tigri.
H. 22 r. — Leonessa. H. 22 v. — 52. Leone. — Pantere
in Africa. H. 23 r. — Cammelli. H. 23 v. — 53. Tigre. — Catopleas.
H. 24 r. — 54. Basilisco. — Donnola over
bellola. — 55. Ceraste. H. 24 v. — Amfesibene. — Iaculo. — Aspido.
H. 25 r. — 56. Icneumone. — Cocodrillo.
H. 25 v. — 57. Delfino. H. 26 r. — 58. Hippotamo. — Iris. — Cervi.
H. 26 v. — 59. Luserte. — Rondine. — Bellola. — Cinghiale.
H. 27 r. — Serpe. — Pantera. — 60. Camaleonte.
H. 27 v. — Corbo. — Magnanimità. — Gru. — Cardellino.
H. 17 v. — 61. Dell’antivedere. H. 98 r. — Per
ben fare. H. 98 v. — Sul medesimo soggetto.
H 99 r. — Del lino. G. 88 v. — 62. Frammento. G. 89 r.


I PENSIERI.


PENSIERI SULLA SCIENZA.



Pag. 65. La teoria e la pratica. R. 110. — Dell’error
di quelli, che usano la pratica sanza scienza. G. 8 r. — Paragone
del pratico. C. A. 76 r. — 66. Precedenza
della teorica alla pratica. I. 130 r. — Sul medesimo
soggetto. Lu. 405. — Consiglio al pittore. Lu. 750. — Sul
medesimo soggetto. Lu. 54. — 67. Sul fatto anatomico
dello sviluppo grande del cranio nel fanciullo.
Ash. I. 7 r. — Diversità della teorica dalla
pratica. C. A. 93 v. — 68. Sterilità delle scienze senza
applicazione pratica. Lu. 9. — Sul medesimo soggetto.
R. 1169. — Ricordi di Leonardo. F. 2 v. — 69. La distribuzione

dei suoi trattati. F. 23 r. — Valore intrinseco
del sapere. C. A. 223 r. — Naturale istinto dell’uomo
al sapere. C. A. 119 r. — 70. Piacere, che
nasce dalla contemplazione della natura. C. A. 91 v. — Leonardo
contro gli sprezzatori delle sue opere.
C. A. 119 r. — 71. Contro gli sprezzatori della scienza.
T. 41 v. — Riflessione sulla struttura del corpo umano.
R. 1178. — 72. Contro gli uomini, che mirano solo
alla vita materiale. R. 1179. — I due campi della conoscenza.
C. A. 365 v. — Il supremo bene è il sapere.
T. 2 r. — 73. Valore del sapere nella vita. C. A. 112 r. — Glorificazione
della scienza. Lu. 65. — 74. Come
per tutti’ viaggi si po’ imparare. Ash. I. 31 v. — L’inerzia
guasta la sottilità dell’ingegno. C. A. 284 v. — Lo
studio senza voglia non dà alcun frutto. R. 1175. — Sul
medesimo soggetto. Ash. I. 34 r. — 75. Per giudicare
l’opera propria bisogna riguardarla dopo
lungo intervallo. C. A. 122 v. — Antiquitas sæculi iuventus
mundi. M. 58 v. — Glorificazione della verità.
V. U. 12 r. — 76. Conseguenza delle opposizioni alla
verità. C. A. 118 r. — Definizione della scienza. Lu. 1. — 78.
Valore delle regole date da Leonardo al pittore.
C. A. 218 v. — 79. Legge, che governa lo svolgimento
storico della pittura e delle scienze. C. A.
141 r. — 80. Contro il principio di autorità nella
scienza. C. A. 119 r. — 81. Il seguace della natura
e il seguace della autorità degli scrittori. C. A. 117 r. — Superiorità
degli scopritori del vero sui commentatori
delle opere altrui. C. A. 117 r. — 82. Contro
gli umanisti. C. A. 119 r. — Reverenza di Leonardo
per gli antichi inventori. F. 27 v. — 83. Valore della
autorità. C. A. 76 r. — Spontaneità della creazione
artistica e scientifica. C. A. 76 r. — Studio dell’antichità.
C. A. 147 r. — Necessità della esperienza e
della matematica nelle scienze. Lu. 1. — 84. La esperienza.

R. 1150. — La sperienza non falla, ma sol fallano
i nostri giudizi, promettendosi di lei cose, che
non sono in sua potestà. C. A. 154 r. — 85. Necessità
della successione dell’effetto alla causa. C. A.
154 r. — La certezza delle matematiche. R. 1157. — Generale
applicabilità della matematica. K. 49 r. — 86.
Delle scienze. G. 96. — Leonardo al lettore. R. 3. — Della
meccanica. E. 8 r. — La meccanica e la esperienza.
R. 1156. — Accordo fra l’esperienza e la ragione.
C. A. 86 r. — 87. La deduzione. R. 6. — Bisogna
passare dal noto all’ignoto. E. 54 r. — La legge di
natura domina i fatti. C. A. 147 v. — L’esperienza è
il fondamento della scienza. H. 90 r. — 88. Sul medesimo
soggetto. A. 31 r. — Dalla investigazione degli
effetti si scoprono le cause. E. 55 r. — Bisogna ripetere
le esperienze e variare le circostanze. A. 47 r. — 89.
Esempio della precedente regola. M. 57 r. — Bisogna
limitare la ragione alla esperienza, non
estendere la ragione al di là della esperienza. I. 102
r. e v. — 90. A coloro che affermano l’acqua trovarsi
alla sommità dei monti, perchè il mare è più
alto, che la terra. F. 72 v. — 91. La prospettiva e
la matematica. C. A. 200 r. — 92. La cognizione ha
origine dal senso. T. 20 v. — Conseguenza del predetto
principio. R. 838. — 93. La testimonianza del
senso è il criterio del vero. Lu. 16. — 94. Le vere
scienze sono quelle che si fondano sulla testimonianza
dei sensi. Lu. 33. — 96. Inganno della mente
abbandonata a sè stessa. Lu. 65. — Sul medesimo soggetto.
C. A. 153 v. — Contro la metafisica. B. 4 v. — 97.
Superiorità degli animali sull’uomo. F. 96 v. — Dal
dizionario di Leonardo. T. 12 r. — Superiorità
della scienza della pittura sulla filosofia. Lu. 10. — Non
si conosce l’essenza delle cose, ma i loro
effetti. C. A. 79 r. — 98. Come la massa dell’acqua,

che circonda la terra, ha forma sferica. C. A. 75 v. — La
divisibilità all’infinito è un’astrazione mentale.
C. A. 119 r. — 99. L’infinito non si può abbracciare
colla ragione. C. A. 113 v. — Sul medesimo
soggetto. H. 67 v. — La finalità delle cose trascende
la mente umana. G. 47 r. — 100. Gli antichi si sono
proposti dei problemi insolubili. C. A. 119 r. — Limiti
alla definizione dell’anima. R. 837. — 101. Contro gli
ingegni impazienti. R. 1210. — 103. Della vita del
pittore nel suo studio. Ash. I. 27 v. — 104. Consigli
al pittore. Ash. II. 1 r. — 105. Altro consiglio. Lu. 58. — 106.
Consiglio. L. 53. — Vita del pittore filosofo
ne’ paesi. C. A. 181 v. — 107. Necessità della analisi.
Ash. I. 28 r. — 108. Carattere delle opere di Leonardo.
R. 4. — 109. Suo desiderio insaziabile di conoscere.
R. 1339.



PENSIERI SULLA NATURA.



Pag. 111. Proemio. C. A. 119 r. — 112. Natura e
scienza. I. 18 r. — Leggi necessarie dominano i fatti
della natura. R. 1135. — La rispondenza degli effetti
alla potenza della loro cagione è necessaria. A. 24 r. — 113.
Le leggi della natura sono imprescindibili.
E. 43 v. — Sul medesimo soggetto. C. 23 v. — L’effetto
succede alla causa necessariamente. C. A. 169 v. — Il
miracolo sta nella rispondenza dell’effetto alla
sua causa. C. A. 337 v. — 114. Ogni cosa obbedisce
alla propria legge. R. 156 r. — 115. Passività e attività.
T. 39 r. — Provvidenza della natura nella
conformazione del corpo umano. C. A. 116 r. — 116.
Provvidenzialità della dilatazione e restringimento
della pupilla. D. 5 r. — 117. Contro coloro
che si arrogano di correggere la natura. C. A. 76 r. — Sul
fenomeno della spinta delle radici. C. A. 76 r. — 118.

Sulla struttura delle ali. E. 52 v. — Sulla disposizione
delle foglie nelle piante. Lu. 398. — 119.
Legge universale delle cose. Ash. II. 4 r. — Sul
medesimo soggetto. A. 60 r. — 120. Le cose fuori
del loro stato naturale tendono a ritornarvi. C. 26 v. — Legge
del minimo sforzo. C. 28 v. — Ogni parte desidera
essere nel suo tutto. C. A. 59 r. — Suggetto
colla forma. T. 6 r. — 121. Legge del minimo sforzo.
G. 74 v. — La stessa. D. 4 r. — Ancora la stessa. — La
natura è variabile in infinito. C. A. 112 v. — 122. Contro
gli alchimisti. Lu. 501. — Ancora sulla varietà
della natura. C. A. 76 r. — Precetto al pittore. C. A.
1119 r. — 123. Precetto. Lu. 270. — Vi è una omogeneità
di struttura negli esseri animati. Lu. 107. — 124.
Concetto dell’energia. G. 5 v. — Legge universale.
G. 73 r. — La stessa. T. 36 v. — 125. Definizione
della forza. T. 36 v. — La stessa. H. 141 r. — La materia
è inerte. A. 34 r. — Legge della trasmissione del
moto e della sua equivalenza. B. 63 r. — 126. Principio
d’inerzia. F. 74 v. — Origine della forza. E. 22 r. — 127.
Aspetti varî della forza. I. 68 r. — Ancora del
principio d’inerzia. R. 859. — Ancora. V. U. 13 r. — 128.
Sulla pitagorica armonia delle sfere celesti.
C. A. 122 v. — 129. Sulla legge di gravità. F. 56 v. — La
stessa. F. 69 v. — 130. La stessa. C. A. 153 v. — Laude
del sole. R. 860. — 131. Segue la laude. F. 5 r. — 132.
Segue. F. 4 v. — 133. Segue. F. 6 r. — Segue.
F. 8 r. — 134. Della prova che ’l sole è caldo per
natura e non per virtù. F. 10 r. — Sul medesimo soggetto.
G. 34 r.; F. 34 v. — 135. Propagazione dei
raggi nello spazio. F. 85 v. — 136. Se le stelle han
lume dal sole o da sè. F. 86 r. — 137. La terra è una
stella. F. 57 r. — Essa risplende nell’universo. R. 886. — 138.
Ordine del provare la terra essere una stella.
F. 56 v. — La terra sembra stella ai lontani. C. A.

112 v. — 139. La terra non è centro dell’universo.
F. 25 v. — Come in un’età lontana la terra aveva un
più vivo splendore. F. 94 v. — Questioni sulla natura
della luna. F. 41 v. — 140. Sulla gravità della luna.
F. 69 v. — 141. Sul medesimo soggetto. R. 892. — I
mondi gravitano in seno ai proprî elementi. R. 902. — 142.
Il calore come principio della vita. K. 1 r. — La
terra è un grande vivente. R. 896. — 143. Paragone
dell’uomo e del mondo. C. A. 80 r. — Cominciamento
del trattato de l’acqua. R. 1000. — 144. L’acqua.
A. 55 v. — L’acqua è il sangue e la linfa del
mondo. R. 970. — 145. Sul medesimo soggetto. H. 77 r. — L’acqua
sui monti. R. 965. — Trasformazioni dovute
all’acqua. H. 95 r. — 146. Della vibrazion della terra.
K. 2 r. — Vaste trasformazioni nel passato e nell’avvenire.
G. 49 v. — 147. L’acqua nei fiumi. R. 953. — 148.
Su una conchiglia fossile. R. 954. — Basta un
piccolo segno per ricostruire l’intero passato. R. 955. — 149.
Del diluvio e de’ nicchi marini. R. 984. — 151.
Di quelli che dicono, che i nicchi sono per
molto spazio e nati remoti dalli mari, per la natura
del sito e de’ cieli, che dispone e influisce tal loco
a simile creazione d’animali. R. 987. — 155. Confutazione
ch’è contro coloro, che dicono i nicchi esser
portati per molte giornate distanti dalli mari per
causa del diluvio, tant’alto che superasse tale altezza.
R. 988. — 158. I fossili rispecchiano nel passato
una vita analoga a quella del presente. R. 989. — 161.
De’ nicchi ne’ monti. F. 80 r. — 162. Sulla
stratificazione geologica e contro il diluvio. R. 994. — Dubitazione.
C. A. 155 r. — 163. Quale sarà il termine
della vita nel mondo. R. 995. — 165. La terra
immersa nell’acqua per la lenta consumazione
de’ monti. F. 52 v. — Le leggi meccaniche dominano
i fenomeni inorganici e organici. V. U. 3 r. — Possibilità

che ha l’uomo d’imitare strumentalmente
l’uccello volante. F. 52 r. — 166. Ricordo, che ritorna
all’anima del Vinci mentre scrive sul volo
del nibbio. C. A. 161 r. — 167. Perchè li piccoli uccelli
non volano in grande altezza, nè li grandi
uccelli si dilettano volare in basso. C. A. 66 v. — Facciamo
nostra vita coll’altrui morte. E. 43 r. — Come
il corpo dell’animale al continuo more e rinasce.
H. 89 v. — 168. Circolazione della materia.
R. 483. — 169. Sullo stesso soggetto. F. 49 v. — Ancora
sullo stesso soggetto. C. A. 376 v. — Sulla esistenza
della morte e del dolore nel mondo. R. 846. — Sul
medesimo soggetto. R. 1219. — 170. Desiderio
di disfarsi nelle cose e negli esseri. R. 1187. — 171.
Come i sensi sono offiziali dell’anima. R. 838. — 173.
Meccanismo della sensazione. C. A. 90 r. — 175.
Sui movimenti automatici. C. A. 119 r. — 176.
Come i nervi operano qualche volta per loro,
sanza comandamento delli altri offiziali dell’anima.
R. 839. — Come l’uomo tende a riprodurre sè stesso
nelle proprie opere. Lu. 108. — 178. Un istinto naturale
dell’uomo lo guida a cercare sè stesso nelle
cose e negli esseri. Lu. 109. — 179. Consiglio al pittore.
A. 23 r. — Sugli stessi soggetti. Lu. 499. — 180.
Sulla natura dei sensi. T. 7 v. — Problema dei
sogni. R. 1114. — Giudizi inconscienti. I. 20 r. — 181.
Inganno dei sensi. Lu. 2. — 182. Sul tempo.
R. 916. — Sul concetto del tempo. R. 917. — 183. Sul
concetto del nulla. Ash. III. 27 v.; R. 918.



PENSIERI SULLA MORALE.



Pag. 185. Gli studi di Leonardo. R. 841. — Proemio
della sua anatomia. R. 796. — 187. Passaggio dalla
anatomia all’etica. R. 798. — Conseguenze etiche che

discendono dagli studi anatomici. An. A. 2 r. — 188.
Il metodo sperimentale e sue conseguenze sull’agire
umano. C. A. 119 r. — Limiti imposti da Leonardo
alla scienza. R. 1. — 189. Contro la necromanzia.
R. 1213. — 192. Degli spiriti. — 193. Se lo
spirito tiene corpo infra li elementi. R. 1214. — 194.
Se lo spirito, avendo preso corpo d’aria, si
può per sè muovere o no. R. 1215. — 195. Se lo spirito
può parlare o no. C. A. 187 v. — 196. Sul medesimo
soggetto. — 197. Sul medesimo soggetto. B. 4 v. — Studi
sulla fisonomia. Lu. 292. — 198. Contro i ricercatori
del moto perpetuo. K. 101 v. — 199. Segue.
F. 30 v. — Sul medesimo soggetto. R. 1206. — Avvertimento.
E. 31 v. — Contro le scienze occulte. R. 796. — 200.
Contro i medici. R. 797. — Ancora. — Ancora.
F. 96 v. — 201. Funzione del dolore nella vita animale.
R. 100 — Perchè le piante non hanno il dolore.
H. 60 r. — 202. Funzione delle passioni a conservazion
della vita. H. 32 r. — Animosità e paura. C. A.
76 r. — Il corpo è specchio dell’anima. C. A. 76 r. — Indipendenza
dell’anima dalla materia corporea.
T. 32 r. — 203. La memoria. H. 33 v. — Lo spirito è dominatore.
T. 34 v. — Ragione e senso. T. 33 r. — Sentimento
e martirio. T. 23 v. — La virtù è il vero bene
dell’uomo. Ash. I. 34 v. — 204. La brevità del tempo
è una illusione della mente. C. A. 76 r. — Illusioni
della mente e del senso. C. A. 29 v. — Ideando un
orologio a piombo. C. A. 12 r. — 205. La vita virtuosa.
C. A. 71 v. — Epigramma. C. A. 76 r. — L’attimo
è fuggevole. T. 34 r. — Nobiltà del lavoro.
T. 34 r. — 206. La vita laboriosa. T. 27 r. — Il tempo
distruggitore. C. A. 71 r. — Di quelli che biasimano
chi disegna alle feste e chi ’nvestiga l’opere di
Dio. Lu. 77. — 207. Preghiera. R. 1132. — Orazione.
R. 1133. — 208. Contro i cattivi religiosi. E. 5 v. — Ancora.

T. 68. — Tutto è stato detto. T. 14 r. — Comparazione
della pazienza. C. A. 117 v. — Consigli al
parlatore. G. 49 r. — 209. Consiglio, miseria e giudizio.
C. A. 80 v. — 210. Sentenze, proverbi e simboli.
H. passim. — 214. La verità. T. 38 r. — 215. Il
ben fare. H. 48 v. — 216. La ingratitudine. — La invidia. — 217.
La fama. Ash. II. 22 v. — Piacere e
dolore. R. 1196. — 218. Inferiorità fisiologica dell’uomo.
R. 827. — 219. Sua inferiorità etica. R. 844. — 221.
Classificazione di Leonardo. R. 816. — L’uomo
come animale. C. A. 292 r. — Dagli animali all’uomo
vi è un lento trapasso. E. 16 r. — L’evoluzione della
moda. Lu. 541. — 223. Un discepolo di Leonardo:
Giacomo. C. 15 r. — 225. Leonardo analizzatore dell’uomo.
H. 137 v. — Frammento di lettera a Giuliano
de’ Medici. C. A. 243 v. — 227. I miseri studiosi
con che speranza e’ possono aspettare premio di
lor virtù? R. 1358. — 229. Dialogo fra il cervello e
lo spirito, che in esso abitava. R. 1355. — Frammento
di lettera. C. A. 360 r.



PENSIERI SULL’ARTE.



Pag. 231. Difesa della pittura contro le
arti liberali. — Proemio. Lu. 27. — Perchè la pittura
non è connumerata nelle scienze? Lu. 34. — 232.
La pittura è scienza universale. Lu. 7. — 233. La
pittura non si può divulgare. Lu. 8. — 235. Come la
pittura avanza tutte l’opere umane per sottile speculazione
appartenente a quella. Ash. I. 19 v. — 237.
La pittura crea la realtà. Lu 2. — 238. Rappresentazione
e descrizione. Lu. 7. — Eccellenza dell’occhio.
Lu. 24. — 239. Il pittore va direttamente
alla natura. Lu. 14. — 241. Potenza espressiva della
pittura. Lu. 15; 25. — 245. Importanza dell’occhio

nella vita animale. Lu. 16. — 246. La pittura è una
poesia muta. Lu. 18. — 247. Segue della pittura e
poesia. Lu. 20. — 248. Segue. Lu. 21. — 250. La pittura
si presenta all’occhio nel suo tutto in istante.
Lu. 22. — 251. Segue. R. 658. — 257. Come la scienza
dell’astrologia nasce dall’occhio, perchè mediante
quello è generata. Lu. 17. — Parla il poeta col pittore.
Ash. I. 13 r. — 260. Risposta del re Mattia ad
un poeta, che gareggiava con un pittore. Lu. 27. — 262.
Altezza del mondo visibile. Lu. 27. — 263. Arguizione
del poeta contro ’l pittore. Lu. 26. — 264.
Conclusione infra ’l poeta e il pittore. Lu. 28. — 266.
Come la musica si dee chiamare sorella e
minore della pittura. Lu. 29. — 267. Pittura e musica.
Lu. 30; 31. — 269. Parla il musico col pittore.
Lu. 30. — 270. Conclusione del poeta, pittore e musico.
Lu. 32. — 273. Causa della inferiorità in cui
è tenuta la pittura. Lu. 46.



Pag. 274. Il pittore e la pittura. — Vastità
del campo della pittura. Lu. 438. — Origine della pittura.
Ash. I. 17 r. — Come ’l pittore è signore d’ogni
sorte di gente e di tutte le cose. Lu. 13. — 275. La
pittura è una seconda creazione. Lu. 9. — Come il
pittore non è laudabile se quello non è universale.
Ash. I. 25 v. — 276. Il pittore e la natura. R. 520. — Come
chi sprezza la pittura non ama la filosofia
della natura. Ash. I. 20 r. — 277. Come nell’opere
d’importanza l’omo non si de’ fidare tanto della
sua memoria, che non degni ritrarre di naturale.
Ash. I. 26 r. — 278. Del giudicare la tua pittura.
Ash. I. 28 r. — 279. Come ’l pittore debb’esser
vago d’audire, nel fare dell’opera sua, il giudizio
d’ogni omo. Ash. I. 26 r. — 280. Della trista scusazione
fatta da quelli che falsa — e indegnamente si
fanno chiamare pittori. Ash. I. 25 r. — Come lo specchio

è ’l maestro de’ pittori. Ash. I. 24 v. — 282. Precetto
al pittore. G. 33 r. e v. — La pittura è un discorso
figurato. K. 110 v. — Ordine dello studio. Ash. I.
17 v. — 283. Sullo stesso soggetto. C. A. 196 v. — 284.
Del modo dello imparare bene a comporre
insieme le figure nelle storie. C. A. 27 v. — 285. Dello
studiare in sino quando ti desti o innanzi t’addormenti
nel letto, allo scuro. Ash. I. 26 r. — Modo d’aumentare
e destare lo ’ngiegno a varie invenzioni.
Ash. I. 22 v. — 286. La stanza del pittore. Ash. I.
16 r. — L’idea e la pratica dell’arte. Lu. 57. — 287.
Progresso indefinito dell’arte. R. 498. — Quel
pittore, che non dubita, poco acquista. Lu. 62. — Precetti
sulla pittura. Lu. 404.



Pag. 289. PARAGONE DELLA PITTURA COLLA SCULTURA. — I.
Ash. I. 25 r. e 24 v. — 292. II. Lu. 35. — III.
Lu. 36. — 293. IV. Lu. 33. — 295. V. Lu. 40. — 296.
VI. Conclusione. Lu. 41.


I PAESI E LE FIGURE.


I PAESI.



Pag. 301. Un effetto di nubi sul lago Maggiore.
R. 1021. — 302. Un’ascensione al monte Rosa. R. 300. — 303.
Traccia. R. 471. — Altra traccia. R. 605. — Varie
colorazioni del mare. Lu. 237. — 304. La vegetazione
di un colle. Lu. 606. — 306. Del modo del
figurare una notte. Ash. I. 18 v. — 307. Come si
dee figurar una fortuna. Ash. I. 21 r. — 308. Modo
di figurare una battaglia. Ash. I. 30 v. — 313. Figurazione
del diluvio. G. 6 v. — 314. Segue. R. 327. — 323.
L’isola di Cipro. R. 1104.







Pag. 324. Il viaggio in Oriente.-Divisione del
libro. — 325. Lettera I.-Descrizione del monte Tauro
e del fiume Eufrates. — 327. Lettera II.-Figura del
monte Tauro. — 329. Qualità e quantità del monte
Tauro. C. A. 145 r. e v. — 331. Lettera III. C. A. 211 v. — 333.
Frammento. C. A. 189 v.



LE FIGURE.



Pag. 335. La pittura espressiva. C. A. 139 r. — 336.
Avvertimento al pittore. Ash. I. 21 r. — La pittura
deve mostrare la passione della figura dipinta.
Lu. 180. — 337. Come il muto è maestro del pittore.
Lu. 115. — Il pregio della pittura sta nella rispondenza
del segno al significato. Ash. I. 20 r. — 338.
Segue. Ash. I. 27 r. — Varietà infinita nell’espressione
dei sentimenti. Lu. 373. — Le età dell’uomo.
Ash. I. 17 v. — 339. Del figurare uno che parli infra
più persone. Ash. I. 21 r. — 340. Appunti sulla composizione
del Cenacolo. R. 666. — 341. Come si deve
fare una figura irata. Ash. I. 29 r. — 342. Come si
figura uno disperato. Ash. I. 29 r.



Pag. 342. Un gigante fantastico. — Lettera I.
C. A. 96 v. — 344. Lettera II. C. A. 304 r. — 346. Frammento.


LE PROFEZIE E LE FACEZIE.


LE PROFEZIE.



Pag. 349. Le profezie degli animali razionali. — Profezia.
I. 63 r. e v. — 350. De’ fanciulli
che stanno legati nelle fascie. C. A. 143 r. — 351.
De’ putti che tettano. I. 67 r. — Il dormire sopra

le piume dell’uccelli. R. 1297. — Dello scriver
lettere da un paese a un altro. C. A. 362 r. — Delle
putte maritate. I. 64 r. — Delle dote delle fanciulle.
C. A. 362 v. — 352. Dello spegnere il lume a chi va
a letto. C. A. 362 r. — Del sognare. C. A. 362 r. — Ancora
del sognare. C. A. 145 r. — 353. Dell’ombra
che si move coll’uomo. C. A. 362 r. — Dell’ombra
che fa l’omo di notte col lume. K. 50 v. — Dell’ombra
del sole e dello specchiarsi nell’acqua in un medesimo
tempo. C. A. 362 r. — 354. Delle lingue de’ diversi
popoli. I. 64 v. — De’ soldati a cavallo. C. A.
362 r. — De’ segatori. C. A. 362 v. — De’ zappatori.
I. 64 r. — 355. Del seminare. — Le terre lavorate.
C. A. 362 r. — I calzolari. R. 1312. — Del segare delle
erbe. R. 1311. — Del grano e altre semenze. R. 1310. — 356.
Del battere il grano. I. 65 r. — De’ giocatori.
I. 64 v. — Del suono della piva. I. 65 r. — De’ dadi.
I. 65. r. — De’ battuti e scoreggiati. C. A. 362 r. — 357. Le
lingue de’ porci e vitelli nelle budelle. C. A.
362 r. — De’ villani in camicia che lavorano. — De’ barbieri.
R. 1290.



Pag. 357. Le profezie degli animali irrazionali. — Tiran
le bombarde. R. 1297. — De’ buoi
che si mangiano. C. A. 362 r. — 358. Delli asini bastonati.
C. A. 143 r. — Delli asini. C. A. 362 r. — Delle
campanelle de’ muli che stanno presso ai loro orecchi.
C. A. 362 r. — De’ muli che portano le ricche
some dell’argento e oro. L. 91 r. — 359. De’ capretti.
R. 1313. — Delle pecore, vacche, capre e simili. C. A.
143 r. — Delle gatte che mangiano i topi. C. A. 143 r. — Le
api che fanno la cera delle candele. R. 1297. — Dell’api.
C. A. 143 r. — 360. Delle formiche. C. A.
143 r. — Delle mosche e altri insetti. I. 64 r. — Delle
civette o gufi con che s’uccella alla pania. C. A.
162 r. — Delle biscie portate dalle cicogne. C. A. 127 v. — 361.

I pesci lessi. C. A. 362 r. — De’ pesci che si
mangiano non nati. C. A. 362 r. — De’ nicchi e chiocciole
che sono ributtate dal mare, che marciscono
dentro ai lor gusci. I. 67 r. — Dell’ova che sendo
mangiate non possono fare i pulcini. C. A. 362 v. — Delle
taccole e stornelli. G. 76 r. — 362. Delle
api. R. 1329.



Pag. 362. Le profezie delle piante. — Delle
noci e ulive e ghiande e castagne e simili. C. A.
143 v. — De’ noci battuti. I. 65. v. — 363. L’ulive che
cadono dagli ulivi dannoci olio che fa lume. C. A.
362 r. — De’ legnami che bruciano. C. A. 362 r. — Degli
alberi che nutriscono i nesti. R. 1310.



Pag. 363. Le profezie delle cose materiali. — I.
Della sola delle scarpe che son di bue. C. A.
362 r. — 364. De’ crivelli fatti di pelle d’animali. C. A.
362 r. — Delle lanterne. F. 64 v. — Delle medesime.
C. A. 362 r. — Delle maniche de’ coltelli fatte di corna
di castrone. C. A. 362 r. — Delli archi fatti colli corni
de’ buoi. C. A. 362 v. — 365. Delle piume ne’ letti.
C. A. 362 r. — Del pettine nel telaio. F. 65 r. — Il filatoio
da seta. C. A. 362 r. — Del lino che fa la cura delle
genti. C. A. 362 r. — Del manico della scure. F. 64 v. — 366.
Il bastone ch’è morto. C. A. 362 r. — De’ lacciuoli
e trappole. C. A. 362 r. — Del moto dell’acque
che portano i legnami che son morti. C. A. 362 r. — Dei
carri e navi. I. 66 r. — Delle casse che riserrano
molti tesori. C. A. 362 r. — 367. Del navigare. C. A.
362 v. — Del navigare. C. A. 362 v. — De’ navili che
annegano. C. A. 362 r. — Li animali che van sopra le
terre andando in zoccolo. C. A. 362 r. — 368. Delle
baghe. R. 1317. — Del parasole.



Pag. 368. II. De’ sassi convertiti in calcina
de’ quali si murano le prigioni. I. 66 v. — Dello
specchiare le mura delle città nell’acqua de’ lor

fossi. C. A. 362 r. — Dei forni. I. 66 r. — 369. Ancora
dei forni. I. 66 r. — Del mettere e trarre il pane
dalla bocca del forno. C. A. 362 r. — Delle fornaci
di mattoni e calcina. C. A. 362 r. — Delle armi da
offendere. I. 64 v. — Il ferro uscito di sotto terra è
morto, e se ne fa l’arme che ha morti tanti uomini.
R. 1297. — 370. Delle spade e lance che per sè mai
nuocono a nessuno. C. A. 362 r. — Delle stelle degli
sproni. C. A. 362 r. — Del fuoco delle bombarde.
R. 1297. — Delle bombarde ch’escan della fossa e
della forma. C. A. 197 v. — 371. La pietra del fucile,
che fa foco che consuma tutte le some delle legne,
con che si disfan le selve; e cuocerassi con esse
la carne delle bestie. R. 1297. — Dell’esca. C. A. 362 r. — De’
metalli. C. A. 362 r. — 372. De’ danari e oro.
C. A. 36 r.



Pag. 372. Le profezie delle cerimonie. — De’
morti che si vanno a sotterrare. C. A. 362 v. — De
li uffizi funerali e processioni e lumi e campane
e compagnia. C. A. 143 v. — 373. Del dì de’ morti.
C. A. 362 v. — Del pianto fatto il venerdì santo.
C. A. 362 r. — De’ cristiani. C. A. 145 r. — Del turibolo
dell’incenso. R. 1310. — De’ preti che dicono
messa. C. A. 362 v. — De’ preti che tengono l’ostia
in corpo. I. 65 v. — 374. De’ frati confessori. C. A.
362 v. — Delle pitture de’ santi adorate. C. A. 362 r. — Delle
scolture. I. 65 v. — De’ crocefissi venduti.
I. 66 v. — Della religione de’ frati che vivono per
li loro santi, morti per assai tempo! I. 66 v. — 375.
Del vendere il Paradiso. C. A. 362 v. — De’ frati
che spendendo parole ricevono di gran ricchezze,
e danno il Paradiso. C. A. 362 r. — Delle chiese e
abitazion de’ frati.



Pag. 376. Le profezie dei costumi. — Dello
sgomberare l’Ognissanti. C. A. 362 v. — Delli omini

che dorman nell’asse d’albero. C. A. 145 r. — Del
battere il letto per rifarlo. C. A. 362 r. — I medici
che vivono de’ malati. I. 66. v. — 377. Del comune.
C. A. 36 r. — Profezia. G. 14 v.



Pag. 377. Le profezie de’ casi che non possono
stare in natura. — Della fossa. C. A. 362 r. — Del
peso posto sul piumaccio. C. A. 362 r. — 378. Del
pigliare de’ pidocchi. C. A. 362 r. — Dell’attignere
l’acqua con due secchie a una sola corda. C. A. 362 r.



Pag. 378. Le profezie delle cose filosofiche. — Dell’avaro.
C. A. 362 r. — 379. Delli uomini
che quanto più invecchiano più si fanno
avari, chè avendosi a star poco dovrebbero farsi
liberali. C. A. 362 r. — Del desiderio di ricchezza.
I. 64 v. — Delle cose che si mangiano, che prima
s’uccidono. C. A. 362 r. — Della bocca dell’omo ch’è
sepoltura. I. 65 v. — Del cibo stato animato. C. A.
145 r. — 380. Della vita delli omini che ogni anno
si mutano carne. R. 1311. — Della crudeltà dell’omo.
C. A. 362 v. — 381. Della lettura de’ buoni libri.
I. 64 r. — De’ libri che insegnano precetti. C. A 362 r. — Della
fuma. I. 64 v. — Delle pelli delli animali che
tengono il senso del tatto, che v’è sulle scritture.
I. 64 v. — 382. Della storia. I. 65 v. — In ogni punto
della terra si può fare divisione de’ due emisperi.
C. A. 362 r. — In ogni punto è divisione da oriente
a occidente. C. A. 362 r. — Degli emisperi, che sono
infiniti e da infinite linee son divisi, in modo che
sempre ciascuno omo n’ha una d’esse linee infra
l’un de’ piedi e l’altro. C. A. 362 v. — 383. Delle
nuvole. R. 1297. — La neve che fiocca, che è acqua.
R. 1297. — La palla della neve rotolando sopra la
neve. R. 1297. — Delle pioggie, che fanno che i fiumi
intorbidati portan via le terre. C. A. 362 r. — 384. Questo
sono li fiumi, che portano la terre da loro levate

dalle montagne, e le scaricano ai marini liti;
e dove entra la terra si fugge il mare. R. 1297. — Dell’acqua,
che corre torbida e mista con terra, e
della polvere e nebbia mista coll’aria, e del foco
misto col suo e altri con ciascuno. C. A. 362 r. — Il
vento d’oriente che scorrerà in ponente. R. 1297. — 385.
Della notte che non si conosce alcun colore.
C. A. 362 r. — Del foco. C. A. 362 r. — Lo specchio
cavo accende il foco col quale si scalda il forno,
che ha il fondo, che sta sotto il suo cielo. R. 1297. — Traccia.
 R. 1297. — 386. Dei pianeti. I. 66 r. — Del
consiglio. C. A. 36 r. — Della paura della povertà.
C. A. 36 r. — Della bugia. I. 39 v.



LE FACEZIE.



Pag. 387. Di un frate ad un mercante. C. A. 147 v. — 389.
Di un pittore ad un prete. C. A. 117 r. — Motto
di un artigiano ad un signore. R. 1283. — 390. Bella
risposta ad un pitagoreo. M. 58 v. — Risposta di un
pittore. M. 58 v. — 391. Un amico ad un maldicente.
C. A. 300 v. — Detto di un infermo. R. 1290. — 392.
Detto di un dormiglione. R. 1292. — Arguzia.
F. cop. v. — Risposta ad un motto. C. A. 12 r. — 393.
Facezia ad un vantatore. C. A. 75 v. — Risposta
ad un motto. C. A. 75 v. — 394. La stessa. C. A.
75 v. — Motto. C. A. 75 v. — Facezia di un prete. C. A.
75 v. — 395. Facezia. C. 19 v. — Motto arguto. — 396.
Motto detto da un giovane ad un vecchio. T. 8 r. — Facezia.
H. 37 r.




INDICE



	Prefazione 	Pag. V



	Tavola delle sigle 	LXIII



	Le favole 	1



	Le allegorie 	29



	I pensieri 	63



	  	Pensieri sulla scienza 	65



	  	Pensieri sulla natura 	111



	  	Pensieri sulla morale 	185



	  	Pensieri sull’arte 	231



	  	  	Difesa della pittura contro le arti liberali 	231



	  	  	Il pittore e la pittura 	274



	  	  	Paragone della pittura colla scultura 	289



	I paesi e le figure 	299



	  	I paesi 	301



	  	Il viaggio in Oriente 	324



	  	Le figure 	335



	  	  	Un gigante fantastico 	342



	Le profezie e le facezie 	347



	  	Le profezie degli animali razionali 	349



	  	Le profezie degli animali irrazionali 	357



	  	Le profezie delle piante 	362



	  	Le profezie delle cose materiali 	363



	  	Le profezie delle cerimonie 	372



	  	Le profezie dei costumi 	376



	  	Le profezie de’ casi che non possono stare in natura 	377



	  	Le profezie delle cose filosofiche 	378



	  	Le facezie 	387



	Note 	397



	Sommarii e riferimenti 	419










Nota del Trascrittore



Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici. Per comodità di lettura è stato aggiunto un indice generale a fine volume.



Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK FRAMMENTI LETTERARI E FILOSOFICI ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/4173360721155295798_cover.jpg
LEONARDO DA VINCI

FRAMMENTI

LETTERARI E FILOSOFICI

FIRENZE
1908





