
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Wissenschaft der Logik — Band 1

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Wissenschaft der Logik — Band 1


Author: Georg Wilhelm Friedrich Hegel



Release date: October 1, 2004 [eBook #6729]

                Most recently updated: June 4, 2021


Language: German


Credits: Mike Pullen and Delphine Lettau




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK WISSENSCHAFT DER LOGIK — BAND 1 ***




Wissenschaft der Logik

by Georg Wilhelm Friedrich Hegel


Erster Teil. Die objektive Logik.





Inhalt:



	 Vorrede zur ersten Ausgabe.



	 Vorrede zur zweiten Auflage.



	 Einleitung



	   Allgemeiner Begriff der Logik



	   Allgemeine Eintheilung der Logik







	 Erstes Buch Die Lehre vom Seyn.



	   Womit muß der Anfang der Wissenschaft gemacht werden?



	   Allgemeine Eintheilung des Seyns







	 Erster Abschnitt Bestimmtheit (Qualität).



	     Erstes Kapitel. Seyn.



	       A. Seyn.



	       B. Nichts.



	       C. Werden.



	         1. Einheit des Seyns und Nichts.



	           Anmerkung 1.



	           Anmerkung 2.



	           Anmerkung 3.



	           Anmerkung 4.



	         2. Momente des Werdens.



	         3. Aufheben des Werdens.



	           Anmerkung.



	     Zweites Kapitel. Das Daseyn.



	       A. Daseyn als solches.



	         a. Daseyn überhaupt.



	         b. Qualität.



	           Anmerkung.



	         c. Etwas.



	       B. Die Endlichkeit.



	         a. Etwas und ein Anderes.



	         b. Bestimmung, Beschaffenheit und Grenze.



	         c. Die Endlichkeit.



	           1. Die Unmittelbarkeit der Endlichkeit.



	           2. Die Schranke und das Sollen.



	             Anmerkung.



	           3. Übergang des Endlichen in das Unendliche.



	       C. Die Unendlichkeit.



	         a. Das Unendliche überhaupt.



	         b. Wechselbestimmung des Endlichen und Unendlichen.



	         c. Die affirmative Unendlichkeit.



	         Der Übergang.



	           Anmerkung 1.



	           Anmerkung 2.



	     Drittes Kapitel. Das Fürsichseyn.



	       A. Das Fürsichseyn als solches.



	         a. Daseyn und Fürsichseyn.



	         b. Seyn-für-eines.



	           Anmerkung.



	         c. Eins.



	       B. Eins und Vieles.



	         a. Das Eins an ihm selbst.



	         b. Das Eins und das Leere.



	           Anmerkung.



	         c. Viele Eins. Repulsion.



	           Anmerkung.



	       C. Repulsion und Attraktion.



	         a. Ausschließen des Eins.



	           Anmerkung.



	         b. Das Eine Eins der Attraktion.



	         c. Die Beziehung der Repulsion und Attraktion.



	           Anmerkung.







	   Zweiter Abschnitt. Die Größe (Quantität).



	     Anmerkung.



	     Erstes Kapitel. Die Quantität.



	       A. Die reine Quantität.



	         Anmerkung 1.



	         Anmerkung 2.



	       B. Kontinuirliche und diskrete Größe.



	       C. Begrenzung der Quantität.



	     Zweites Kapitel. Quantum.



	       A. Die Zahl.



	         Anmerkung 1.



	         Anmerkung 2.



	       B. Extensives und intensives Quantum.



	         a. Unterschied derselben.



	         b. Identität der extensiven und intensiven Größe.



	           Anmerkung 1.



	           Anmerkung 2.



	         c. Die Veränderung des Quantums.



	       C. Die quantitative Unendlichkeit.



	         a. Begriff derselben.



	         b. Der quantitative unendliche Progreß.



	           Anmerkung 1.



	           Anmerkung 2.



	         c. Die Unendlichkeit des Quantums.



	           Anmerkung 1. Die Begriffsbestimmtheit des mathematischen Unendlichen.



	           Anmerkung 2. Der Zweck des Differentialkalkuls aus seiner Anwendung abgeleitet.



	           Anmerkung 3. Noch andere mit der qualitativen Größenbestimmtheit zusammenhängende Formen.



	     Drittes Kapitel. Das quantitative Verhältniß.



	       A. Das direkte Verhältniß.



	       B. Das umgekehrte Verhältniß.



	       C. Potenzverhältniß.



	         Anmerkung.







	 Dritter Abschnitt. Das Maaß.



	     Erstes Kapitel. Die specifische Quantität.



	       A. Das specifische Quantum.



	       B. Specificirendes Maaß.



	         a. Die Regel.



	         b. Das specificirende Maaß.



	           Anmerkung.



	         c. Verhältniß beider Seiten als Qualitäten.



	           Anmerkung.



	       C. Das Fürsichseyn im Maaße.



	     Zweites Kapitel. Das reale Maaß.



	       A. Das Verhältniß selbstständiger Maaße.



	         a. Verbindung zweier Maaße.



	         b. Das Maaß als Reihe von Maaßverhältnissen.



	         c. Wahlverwandtschaft.



	           Anmerkung.



	       B. Knotenlinie von Maaßverhältnissen.



	         Anmerkung.



	       C. Das Maaßlose.



	     Drittes Kapitel. Das Werden des Wesens.



	       A. Die absolute Indifferenz.



	       B. Die Indifferenz als umgekehrtes Verhältniß ihrer Faktoren.



	         Anmerkung.



	       C. Übergang in das Wesen.







	 Zweites Buch Das Wesen.



	 Erster Abschnitt. Das Wesen als Reflexion in ihm selbst.



	     Erstes Kapitel. Der Schein.



	       A. Das Wesentliche und das Unwesentliche.



	       B. Der Schein.



	       C. Die Reflexion.



	       1. Die setzende Reflexion.



	       2. Die äußere Reflexion.



	       3. Bestimmende Reflexion.



	     Zweites Kapitel. Die Wesenheiten oder die Reflexions-Bestimmungen.



	       Anmerkung.



	       A. Die Identität.



	       Anmerkung 1.



	       Anmerkung 2.



	       B. Der Unterschied.



	       1. Der absolute Unterschied.



	       2. Die Verschiedenheit.



	       Anmerkung.



	       3. Der Gegensatz.



	       Anmerkung.



	       C. Der Widerspruch.



	       Anmerkung 1.



	       Anmerkung 2.



	       Anmerkung 3.



	     Drittes Kapitel. Der Grund.



	       Anmerkung.



	       A. Der absolute Grund.



	       a. Form und Wesen.



	       b. Form und Materie.



	       c. Form und Inhalt.



	       B. Der bestimmte Grund.



	       a. Der formelle Grund.



	       Anmerkung.



	       b. Der reale Grund.



	       Anmerkung.



	       c. Der vollständige Grund.



	       C. Die Bedingung.



	       a. Das relativ Unbedingte.



	       b. Das absolute Unbedingte.



	       c. Hervorgang der Sache in die Existenz.







	 Zweiter Abschnitt. Die Erscheinung.



	     Erstes Kapitel. Die Existenz.



	       A. Das Ding und seine Eigenschaften.



	       a. Ding an sich und Existenz.



	       b. Die Eigenschaft.



	       Anmerkung.



	       c. Die Wechselwirkung der Dinge.



	       B. Das Bestehen des Dings aus Materien.



	       C. Die Auflösung des Dings.



	       Anmerkung.



	     Zweites Kapitel. Die Erscheinung.



	       A. Das Gesetz der Erscheinung.



	       B. Die erscheinende und die an-sich-seynede Welt.



	       C. Auflösung der Erscheinung.



	     Drittes Kapitel. Das wesentliche Verhältniß.



	       A. Das Verhältniß des Ganzen und der Theile.



	       Anmerkung.



	       B. Das Verhältniß der Kraft und ihrer Äußerung.



	       a. Das Bedingtseyn der Kraft.



	       b. Die Sollicitation der Kraft.



	       c. Die Unendlichkeit der Kraft.



	       C. Verhältniß des Äußern und Innern.



	       Anmerkung.







	 Dritter Abschnitt. Die Wirklichkeit.



	     Erstes Kapitel. Das Absolute.



	       A. Die Auslegung des Absoluten.



	       B. Das absolute Attribut.



	       C. Der Modus des Absoluten.



	       Anmerkung.



	     Zweites Kapitel. Die Wirklichkeit.



	       A. Zufälligkeit oder formelle Wirklichkeit, Möglichkeit und Nothwendigkeit.



	       B. Relative Nothwendigkeit oder reale Wirklichkeit, Möglichkeit und Nothwendigkeit.



	       C. Absolute Nothwendigkeit.



	     Drittes Kapitel. Das absolute Verhältniß.



	       A. Das Verhältniß der Substantialität.



	       B. Das Kausalitäts-Verhältniß.



	       a. Die formelle Kausalität.



	       b. Das bestimmte Kausalitätsverhältniß.



	       c. Wirkung und Gegenwirkung.



	       C. Die Wechselwirkung.








Vorrede zur ersten Ausgabe.


Die völlige Umänderung, welche die philosophische Denkweise seit etwa fünf und
zwanzig Jahren unter uns erlitten, der höhere Standpunkt, den das
Selbstbewußtseyn des Geistes in dieser Zeitperiode über sich erreicht hat, hat
bisher noch wenig Einfluß auf die Gestalt der Logik gehabt.



Dasjenige, was vor diesem Zeitraum Metaphysik hieß, ist, so zu sagen, mit
Stumpf und Stiel ausgerottet worden, und aus der Reihe der Wissenschaften
verschwunden. Wo lassen oder wo dürfen sich Laute der vormaligen Ontologie, der
rationellen Psychologie, der Kosmologie oder selbst gar der vormaligen
natürlichen Theologie noch vernehmen lassen? Untersuchungen, zum Beispiel über
die Immaterialität der Seele, über die mechanische und die Endursachen, wo
sollten sie noch ein Interesse finden? Auch die sonstige Beweise vom Daseyn
Gottes werden nur historisch, oder zum Behufe der Erbauung und Gemüthserhebung
angeführt. Es ist dieß ein Faktum, daß das Interesse Theils am Inhalte, Theils
an der Form der vormaligen Metaphysik, Theils an beiden zugleich verloren ist.
So merkwürdig es ist, wenn einem Volke, z.B. die Wissenschaft seines
Staatsrechts, wenn ihm seine Gesinnungen, seine sittlichen Gewohnheiten und
Tugenden unbrauchbar geworden sind, so merkwürdig ist es wenigstens, wenn ein
Volk seine Metaphysik verliert, wenn der mit seinem reinen Wesen sich
beschäftigende Geist kein wirkliches Daseyn mehr in demselben hat.



Die exoterische Lehre der kantischen Philosophie,—daß der Verstand die
Erfahrung nicht überfliegen dürfe, sonst werde das Erkenntnisvermögen
theoretische Vernunft, welche für sich nichts als Hirngespinnste gebähre, hat
es von der wissenschaftlichen Seite gerechtfertigt, dem spekulativen Denken zu
entsagen. Dieser popularen Lehre kam das Geschrei der modernen Pädagogik, die
Noth der Zeiten, die den Blick auf das unmittelbare Bedürfniß richtet,
entgegen, daß, wie für die Erkenntniß die Erfahrung das Erste, so für die
Geschicklichkeit im öffentlichen und Privatleben, theoretische Einsicht sogar
schädlich, und Übung und praktische Bildung überhaupt das Wesentliche, allein
Förderliche sey.—Indem so die Wissenschaft und der gemeine
Menschenverstand sich in die Hände arbeiteten, den Untergang der Metaphysik zu
bewirken, so schien das sonderbare Schauspiel herbeigeführt zu werden, ein
gebildetes Volk ohne Metaphysik zu sehen;—wie einen sonst mannigfaltig
ausgeschmückten Tempel ohne Allerheiligstes.—Die Theologie, welche in
frühern Zeiten die Bewahrerin der spekulativen Mysterien und der obzwar
abhängigen Metaphysik war, hatte diese Wissenschaft gegen Gefühle, gegen das
Praktisch-populare und gelehrte Historische aufgegeben. Welcher Veränderung
entsprechend ist, daß anderwärts jene Einsamen, die von ihrem Volke aufgeopfert
und aus der Welt ausgeschieden wurden, zu dem Zwecke, daß die Kontemplation des
Ewigen und ein ihr allein dienendes Leben vorhanden sey, nicht um eines
Nutzens, sondern um des Segens willen,—verschwanden; ein Verschwinden,
das in einem andern Zusammenhange, dem Wesen nach als dieselbe Erscheinung, wie
das vorhin Erwähnte, betrachtet werden kann.—So daß, nach Vertreibung
dieser Finsternisse, der farblosen Beschäftigung des in sich gekehrten Geistes
mit sich selbst, das Daseyn in die heitere Welt der Blumen verwandelt zu seyn
schien, unter denen es bekanntlich keine schwarze giebt.



Ganz so schlimm als der Metaphysik ist es der Logik nicht ergangen. Daß man
durch sie denken lerne, was sonst für ihren Nutzen und damit für den Zweck
derselben galt,—gleichsam als ob man durch das Studium der Anatomie und
Physiologie erst verdauen und sich bewegen lernen sollte—, dieß
Vorurtheil hat sich längst verloren, und der Geist des Praktischen dachte ihr
wohl kein besseres Schicksal zu, als ihrer Schwester. Dessen ungeachtet,
wahrscheinlich um einigen formellen Nutzens willen, wurde ihr noch ein Rang
unter den Wissenschaften gelassen, ja sie wurde selbst als Gegenstand des
öffentlichen Unterrichts beibehalten. Dieß bessere Loos betrifft jedoch nur das
äußere Schicksal; denn ihre Gestalt und Inhalt ist derselbe geblieben, als er
sich durch eine lange Tradition fortgeerbt, jedoch in dieser Überlieferung
immer mehr verdünnt und abgemagert hatte; der neue Geist, welcher der
Wissenschaft nicht weniger als der Wirklichkeit aufgegangen ist, hat sich in
ihr noch nicht verspüren lassen. Es ist aber ein für allemal vergebens, wenn
die substantielle Form des Geistes sich umgestaltet hat, die Formen früherer
Bildung erhalten zu wollen; sie sind welke Blätter, welche von den neuen
Knospen, die an ihren Wurzeln schon erzeugt sind, abgestoßen werden.



Mit dem Ignoriren der allgemeinen Veränderung fängt es nach gerade an, auch im
Wissenschaftlichen auszugehen. Unbemerkter Weise sind selbst den Gegnern die
andern Vorstellung geläufig und eigen geworden, und wenn sie gegen deren Quelle
und Principien fortdauernd spröde thun und sich widersprechend dagegen
benehmen, so haben sie dafür die Konsequenzen sich gefallen lassen, und des
Einflusses derselben sich nicht zu erwehren vermocht; zu ihrem immer
unbedeutender werdenden negativen Verhalten wissen sie sich auf keine andere
Weise eine positive Wichtigkeit und einen Inhalt zu geben, als daß sie in den
neuen Vorstellungsweisen mitsprechen.



Von der andern Seite scheint die Zeit der Gährung, mit der eine neue Schöpfung
beginnt, vorbei zu seyn. In ihrer ersten Erscheinung pflegt eine solche sich
mit fanatischer Feindseligkeit gegen die ausgebreitete Systematisierung des
frühen Princips zu verhalten, Theils auch furchtsam zu seyn, sich in der
Ausdehnung des Besondern zu verlieren, Theils aber die Arbeit die zur
wissenschaftlichen Ausbildung erfordert wird, zu scheuen, und im Bedürfnisse
einer solchen zuerst zu einem leeren Formalismus zu greifen. Die Anforderung
der Verarbeitung und Ausbildung des Stoffes wird nun um so dringender. Es ist
eine Periode in der Bildung einer Zeit, wie in der Bildung des Individuums, wo
es vornehmlich um Erwerbung und Behauptung des Princips in seiner
unentwickelten Intensität zu thun ist. Aber die höhere Forderung geht darauf,
daß es zur Wissenschaft werde.



Was nun auch für die Sache und für die Form der Wissenschaft bereits in
sonstiger Rücksicht geschehen seyn mag; die logische Wissenschaft, welche die
eigentliche Metaphysik oder reine spekulative Philosophie ausmacht, hat sich
bisher noch sehr vernachlässigt gesehen. Was ich unter dieser Wissenschaft und
ihrer Standpunkte näher verstehe, habe ich in der Einleitung vorläufig
angegeben. Die Nothwendigkeit, mit dieser Wissenschaft wieder einmal von vorne
anzufangen, die Natur des Gegenstandes selbst, und der Mangel an Vorarbeiten,
welche für die vorgenommene Umbildung hätten benutzt werden können, mögen bei
billigen Beurtheilern in Rücksicht kommen, wenn auch eine vieljährige Arbeit
diesem Versuche nicht eine größere Vollkommenheit geben konnte.—Der
wesentliche Gesichtspunkt ist, daß es überhaupt um einen neuen Begriff
wissenschaftlicher Behandlung zu thun ist. Die Philosophie, indem sie
Wissenschaft seyn soll, kann, wie ich anderwärts erinnert[1]
habe, hierzu ihre Methode nicht von einer untergeordneten Wissenschaft, wie die
Mathematik ist, borgen, so wenig als es bei kategorischen Versicherungen
innerer Anschauung bewenden lassen, oder sich des Raisonnements aus Gründen der
äußern Reflexion bedienen. Sondern es kann nur die Natur des Inhalts seyn,
welche sich im wissenschaftlichen Erkennen bewegt, indem zugleich diese eigne
Reflexion des Inhalts es ist, welche seine Bestimmung selbst erst setzt und
erzeugt.



 [1]
Phänomenologie des Geistes, Vorrede zur ersten Ausgabe—Die eigentliche
Ausführung ist die Erkenntniß der Methode, und hat ihre Stelle in der Logik
selbst.



Der Verstand bestimmt und hält die Bestimmungen fest; die Vernunft ist negativ
und dialektisch, weil sie die Bestimmungen des Verstands in Nichts auflöst; sie
ist positiv, weil sie das Allgemeine erzeugt, und das Besondere darin begreift.
Wie der Verstand als etwas Getrenntes von der Vernunft überhaupt, so pflegt
auch die dialektische Vernunft als etwas Getrenntes von der positiven Vernunft
genommen zu werden. Aber in ihrer Wahrheit ist die Vernunft Geist, der höher
als Beides, verständige Vernunft, oder vernünftiger Verstand ist. Er ist das
Negative, dasjenige, welches die Qualität sowohl, der dialektischen Vernunft,
als des Verstandes ausmacht;—er negirt das Einfache, so setzt er den
bestimmten Unterschied des Verstandes, er löst ihn eben so sehr auf, so ist er
dialektisch. Er hält sich aber nicht im Nichts dieses Resultates, sondern ist
darin ebenso positiv, und hat so das erste Einfache damit hergestellt, aber als
Allgemeines, das in sich konkret ist; unter dieses wird nicht ein gegebenes
Besonderes subsumirt, sondern in jenem Bestimmen und in der Auflösung desselben
hat sich das Besondere schon mit bestimmt. Diese geistige Bewegung, die sich in
ihrer Einfachheit ihre Bestimmtheit, und in dieser ihre Gleichheit mit sich
selbst giebt, die somit die immanente Entwickelung des Begriffes ist, ist die
absolute Methode des Erkennens, und zugleich die immanente Seele des Inhalts
selbst. —Auf diesem sich selbst konstruirenden Wege allein, behaupte ich,
ist die Philosophie fähig, objektive, demonstrirte Wissenschaft zu
seyn.—In dieser Weise habe ich das Bewußtseyn in der Phänomenologie des
Geistes darzustellen versucht. Das Bewußtseyn ist der Geist als konkretes und
zwar in der Äußerlichkeit befangenes Wissen; aber die Formbewegung dieses
Gegenstandes beruht allein, wie die Entwickelung alles natürlichen und
geistigen Lebens, auf der Natur der reinen Wesenheiten, die den Inhalt der
Logik ausmachen. Das Bewußtseyn, als der erscheinende Geist, welcher sich auf
seinem Wege von seiner Unmittelbarkeit und äußerlichen Konkretion befreit, wird
zum reinen Wissen, das sich jene reinen Wesenheiten selbst, wie sie an und für
sich sind, zum Gegenstand giebt. Sie sind die reinen Gedanken, der sein Wesen
denkende Geist. Ihre Selbstbewegung ist ihr geistiges Leben, und ist das,
wodurch sich die Wissenschaft konstituirt, und dessen Darstellung sie ist.



Es ist hiermit die Beziehung der Wissenschaft, die ich Phänomenologie des
Geistes nenne, zur Logik angegeben.—Was das äußerliche Verhältniß
betrifft, so war dem ersten Theil des Systems der Wissenschaft,[2]
der die Phänomenologie enthält, ein zweiter Theil zu folgen bestimmt, welcher
die Logik und die beiden realen Wissenschaften der Philosophie, die Philosophie
der Natur und die Philosophie des Geistes, enthalten sollte, und das System der
Wissenschaft beschlossen haben würde. Aber die nothwendige Ausdehnung, welche
die Logik für sich erhalten mußte, hat mich veranlaßt, diese besonders ans
Licht treten zu lassen; sie macht also in einem erweiterten Plane die erste
Folge zur Phänomenologie des Geistes aus. Späterhin werde ich die Verarbeitung
der beiden genannten realen Wissenschaften der Philosophie folgen
lassen.—Dieser erste Band der Logik aber enthält als erstes Buch die
Lehre vom Seyn; das zweite Buch, die Lehre vom Wesen, als zweite Abtheilung des
ersten Bandes; der zweite Band aber wird die subjektive Logik, oder die Lehre
vom Begriff enthalten.



Nürnberg, den 22 März 1812



 [2]
(Bamberg und Würzburg bei Göbhard 1807). Dieser Titel wird der zweiten Ausgabe,
die auf nächsten Ostern erscheinen wird, nicht mehr beigegeben werden.—An
die Stelle des im Folgenden erwähnten Vorhabens eines zweiten Theils, der die
sämmtlichen andern philosophischen Wissenschaften enthalten sollte, habe ich
seitdem die Encyklopädie der philosophischen Wissenschaften, voriges Jahr in
der dritten Ausgabe, ans Licht treten lassen (Anmerkung zur zweiten Ausgabe),




Vorrede zur zweiten Auflage.


An diese neue Bearbeitung der Wissenschaft der Logik, wovon hiermit der erste
Band erscheint, bin ich wohl mit dem ganzen Bewußtseyn sowohl der Schwierigkeit
des Gegenstandes für sich und dann seiner Darstellung, als der
Unvollkommenheit, welche die Bearbeitung desselben in der ersten Ausgabe an
sich trägt, gegangen; so sehr ich nach weiterer vieljähriger Beschäftigung mit
dieser Wissenschaft bemüht gewesen, dieser Unvollkommenheit abzuhelfen, so
fühle ich noch Ursache genug zu haben, die Nachsicht des Lesers in Anspruch zu
nehmen. Ein Titel solchen Anspruchs aber zunächst darf wohl auf den Umstand
gegründet werden, daß sich für den Inhalt vornehmlich nur äußerliches Material
in der früheren Metaphysik und Logik vorgefunden hat. So allgemein und häufig
dieselben, die letztere noch bis auf unsere Zeiten fort, getrieben worden, so
wenig hat solche Bearbeitung die spekulative Seite betroffen; vielmehr ist im
Ganzen dasselbe Material wiederholt, abwechselnd bald bis zu trivialer
Oberflächlichkeit verdünnt, bald der alte Ballast umfangsreicher von Neuem
hervorgeholt und mitgeschleppt worden, so daß durch solche, häufig ganz nur
mechanische Bemühungen dem philosophischen Gehalt kein Gewinn zuwachsen konnte.
Das Reich des Gedankens philosophisch, d.i. in seiner eigenen immanenten
Thätigkeit, oder was dasselbe ist, in seiner nothwendigen Entwickelung
darzustellen, mußte deswegen ein neues Unternehmen seyn, und dabei von vorne
angefangen werden; jenes erworbene Material, die bekannten Denkformen, aber ist
als eine höchst wichtige Vorlage, ja eine nothwendige Bedingung, dankbar
anzuerkennende Voraussetzung anzusehen, wenn dieselbe auch nur hier und da
einen dürren Faden, oder die leblosen Knochen eines Skeletts, sogar in
Unordnung untereinander geworfen, dargiebt.



Die Denkformen sind zunächst in der Sprache des Menschen herausgesetzt und
niedergelegt, es kann in unseren Tagen nicht oft genug daran erinnert werden,
daß das, wodurch sich der Mensch vom Thiere unterscheidet, das Denken ist. In
Alles, was ihm zu einem Innerlichen, zur Vorstellung überhaupt, wird, was er zu
dem Seinigen macht, hat sich die Sprache eingedrängt, und was er zur Sprache
macht und in ihr äußert, enthält eingehüllter, vermischter, oder
herausgearbeitet, eine Kategorie; so sehr natürlich ist ihm das Logische, oder
vielmehr dasselbige ist seine eigenthümliche Natur selbst. Stellt man aber die
Natur überhaupt, als das Physikalische, dem Geistigen gegenüber, so müßte man
sagen, daß das Logische vielmehr das Übernatürliche ist, welches sich in alles
Naturverhalten des Menschen, in sein Empfinden, Anschauen, Begehren, Bedürfniß,
Trieb eindrängt und es dadurch überhaupt zu einem Menschlichen, wenn auch nur
formell, zu Vorstelllungen und Zwecken, macht. Es ist der Vortheil einer
Sprache, wenn sie einen Reichthum an logischen Ausdrücken, nämlich
eigenthümlichen und abgesonderten, für die Denkbestimmungen selbst besitzt; von
den Präpositionen, Artikeln, gehören schon viele solchen Verhältnissen an, die
auf dem Denken beruhen; die chinesische Sprache soll es in ihrer Ausbildung gar
nicht oder nur dürftig bis dahin gebracht haben; aber diese Partikeln treten
ganz dienend, nur etwas weniges abgelöster, als die Augmente, Flexionszeichen
und dergl. auf. Viel wichtiger ist es, daß in einer Sprache die
Denkbestimmungen zu Substantiven und Verben herausgestellt und so zur
gegenständlichen Form gestempelt sind; die deutsche Sprache hat darin viele
Vorzüge vor den anderen modernen Sprachen; sogar sind manche ihrer Wörter von
der weiteren Eigenheit, verschiedene Bedeutungen nicht nur, sondern
entgegengesetzte zu haben, so daß darin selbst ein spekulativer Geist der
Sprache nicht zu verkennen ist; es kann dem Denken eine Freude gewähren, auf
solche Wörter zu stoßen, und die Vereinigung Entgegengesetzter, welches
Resultat der Spekulation für den Verstand aber widersinnig ist, auf naive Weise
schon lexikalisch als Ein Wort von den entgegengesetzten Bedeutungen
vorzufinden. Die Philosophie bedarf daher überhaupt keiner besonderen
Terminologie; es sind wohl aus fremden Sprachen einige Wörter aufzunehmen,
welche jedoch durch den Gebrauch bereits das Bürgerrecht in ihr erhalten haben,
ein affektirter Purismus würde da, wo es am entschiedensten auf die Sache
ankommt, am wenigsten am Platze seyn.—Das Fortschreiten der Bildung
überhaupt und insbesondere der Wissenschaften, selbst der empirischen und
sinnlichen; indem sie im Allgemeinen sich in den gewöhnlichsten Kategorien
(z.B. eines Ganzen und der Theile, eines Dinges und seiner Eigenschaften und
dergleichen) bewegen, fördert nach und nach auch höhere Denkverhältnisse zu
Tage, oder hebt sie wenigstens zu größerer Allgemeinheit und damit zu näherer
Aufmerksamkeit hervor. Wenn z.B. in der Physik die Denkbestimmung der Kraft
vorherrschend geworden ist, so spielt in neuerer Zeit die Kategorie der
Polarität, die übrigens zu sehr… tort e… travers in Alles selbst in das Licht
eingedrängt wird, die bedeutendste Rolle,—die Bestimmung von einem
Unterschiede, in welchem die Unterschiedenen untrennbar verbunden
sind;—daß auf solche Weise von der Form der Abstraktion, der Identität,
durch welche eine Bestimmtheit z.B. als Kraft eine Selbstständigkeit erhält,
fortgegangen, und die Form des Bestimmens, des Unterschiedes, welcher zugleich
als ein Untrennbares in der Identität bleibt, herausgehoben und eine geläufige
Vorstellung geworden, ist von unendlicher Wichtigkeit. Die Naturbetrachtung
bringt durch die Realität, in welcher ihre Gegenstände sich festhalten, dieses
Zwingende mit sich, die Kategorien, die in ihr nicht länger ignorirt werden
können, wenn auch mit der größten Inkonsequenz gegen andere, die auch geltend
gelassen werden, zu fixiren, und es nicht zu gestatten, daß, wie im Geistigen
leichter geschieht, zu Abstraktionen von dem Gegensatze und zur Allgemeinheit
übergegangen wird.



Aber indem so die logischen Gegenstände, wie deren Ausdrücke, etwa in der
Bildung Allbekanntes sind, so ist, wie ich anderwärts gesagt, was bekannt ist,
darum nicht erkannt, und es kann selbst die Ungeduld erregen, sich noch mit
Bekanntem beschäftigen zu sollen, und was ist bekannter, als eben die
Denkbestimmungen, von denen wir allenthalben Gebrauch machen, die uns in jedem
Satze, den wir sprechen, zum Munde herausgehen. Über den Gang des Erkennens von
diesem Bekannten aus, über das Verhältniß des wissenschaftlichen Denkens zu
diesem natürlichen Denken, die allgemeinen Momente anzugeben soll dieses
Vorwort bestimmt seyn, so viel, zusammengenommen mit dem, was die frühere
Einleitung enthält, wird hinreichend seyn, um eine allgemeine Vorstellung, wie
man eine solche von einer Wissenschaft zum voraus, vor derselben, welche die
Sache selbst ist, zu erhalten fordert, von dem Sinne des logischen Erkennens zu
geben.



Zunächst ist es als ein unendlicher Fortschritt anzusehen, daß die Formen des
Denkens von dem Stoffe, in welchen sie im selbstbewußten Anschauen, Vorstellen,
wie in unserem Begehren und Wollen, oder vielmehr auch in dem vorstellenden
Begehren und Wollen (—und es ist kein menschliches Begehren oder Wollen
ohne Vorstellen—) versenkt sind, befreit, diese Allgemeinheiten für sich
herausgehoben, und wie Plato, dann aber Aristoteles vornehmlich gethan, zum
Gegenstande der Betrachtung für sich gemacht worden; dieß giebt den Anfang des
Erkennens derselben. "Erst nachdem beinahe alles Nothwendige", sagt
Aristoteles, "und was zur Bequemlichkeit und zum Verkehr des Lebens gehört,
vorhanden war, hat man angefangen, sich um philosophische Erkenntniß zu
bemühen." "In Ägypten," hatte er vorher bemerkt, "sind die mathematischen
Wissenschaften früh ausgebildet worden, weil daselbst der Priesterstand früh in
die Lage versetzt worden, Muße zu haben."—In der That setzt das Bedürfniß
sich mit den reinen Gedanken zu beschäftigen einen weiten Gang voraus, den der
Menschengeist durchgemacht haben muß, es ist, kann man sagen, es ist das
Bedürfniß des schon befriedigten Bedürfnisses der Nothwendigkeit der
Bedürfnißlosigkeit, zu dem er gekommen seyn muß, der Abstraktion von dem Stoffe
des Anschauens, Einbildens u.s.f. der konkreten Interessen des Begehrens, der
Triebe, des Willens, in welchem Stoffe die Denkbestimmungen eingehüllt stecken.
In den stillen Räumen des zu sich selbst gekommenen und nur in sich seyenden
Denkens schweigen die Interessen, welche das Leben der Völker und der
Individuen bewegen. "Nach so vielen Seiten," sagt Aristoteles in demselben
Zusammenhange, "ist die Natur des Menschen abhängig, aber diese Wissenschaft,
die nicht zu einem Gebrauche gesucht wird, ist allein die an und für sich freie
und sie scheint darum nicht ein menschlicher Besitz zu seyn. "—Die
Philosophie überhaupt hat es noch mit konkreten Gegenständen, Gott, Natur,
Geist, in ihren Gedanken zu thun, aber die Logik beschäftigt sich ganz nur mit
diesen für sich in ihrer vollständigen Abstraktion. Diese Logik pflegt darum
dem Studium der Jugend zunächst anheim zu fallen, als welche noch nicht in die
Interessen des konkreten Lebens eingetreten ist, in der Muße in Rücksicht
derselben lebt, und nur erst für ihren subjektiven Zweck mit der Erwerbung der
Mittel und der Möglichkeiten, in den Objekten jener Interessen thätig zu
werden, sich und mit diesen selbst noch theoretisch sich zu beschäftigen hat.
Unter diese Mittel wird im Widerspiele von der angeführten Vorstellung des
Aristoteles, die logische Wissenschaft gerechnet, die Bemühung mit derselben
ist eine vorläufige Arbeit, ihr Ort die Schule, auf welche erst der Ernst des
Lebens und die Thätigkeit für die wahrhaften Zwecke folgen soll. Im Leben geht
es zum Gebrauch der Kategorien, sie werden von der Ehre, für sich betrachtet zu
werden, dazu herabgesetzt, in dem geistigen Betrieb lebendigen Inhalts in dem
Erschaffen und Auswechseln der darauf bezüglichen Vorstellungen, zu
dienen,—Theils als Abbreviaturen durch ihre Allgemeinheit;—denn
welche unendliche Menge von Einzelnheiten des äußerlichen Daseyns und der
Thätigkeit faßt die Vorstellung. Schlacht, Krieg, Volk, oder Meer, Thier u.s.f.
in sich zusammen;—wie ist in der Vorstellung: Gott oder Liebe u.s.f. in
die Einfachheit solchen Vorstellens eine unendliche Menge von Vorstellungen,
Thätigkeit, Zuständen u.s.f. epitomirt!—Theils zur näheren Bestimmung und
Findung der gegenständlichen Verhältnisse, wobei aber Gehalt und Zweck, die
Richtigkeit und Wahrheit des sich einmischenden Denkens ganz von dem
Vorhandenen selbst abhängig gemacht ist und den Denkbestimmungen für sich keine
Inhaltbestimmende Wirksamkeit zugeschrieben wird. Solcher Gebrauch der
Kategorien, der vorhin die natürliche Logik genannt worden ist, ist bewußtlos,
und wenn ihnen in wissenschaftlicher Reflexion das Verhältniß, als Mittel zu
dienen, im Geiste angewiesen wird, so wird das Denken überhaupt zu etwas den
anderen geistigen Bestimmungen Untergeordnetem gemacht. Von unseren
Empfindungen, Trieben, Interessen sagen wir nicht wohl, daß sie uns dienen,
sondern sie gelten als selbstständige Kräfte und Mächte, so daß wir dieß selbst
sind, so zu empfinden, dieß zu begehren und zu wollen, in dieß unser Interesse
zu legen. Aber wieder kann es vielmehr unser Bewußtseyn werden, daß wir im
Dienste unserer Gefühle, Triebe, Leidenschaften, Interessen, ohnehin von
Gewohnheiten stehen, als daß wir sie im Besitz haben, noch weniger, daß sie bei
unser innigen Einheit mit ihnen uns als Mittel dienen. Dergleichen Bestimmungen
des Gemüths und Geistes zeigen sich uns bald als Besondere im Gegensatze gegen
die Allgemeinheit, als die wir uns bewußt werden, in der wir unsere Freiheit
haben, und halten dafür, in diesen Besonderheiten vielmehr befangen zu seyn,
von ihnen beherrscht zu werden. Sonach können wir dann viel weniger dafür
halten, daß die Denkformen, die sich durch alle unserer Vorstellungen, diese
seyen bloß theoretisch, oder enthalten einen Stoff, der der Empfindung, dem
Triebe, dem Willen angehört, hindurch ziehen, uns dienen, daß wir sie, und sie
nicht vielmehr uns im Besitz haben; was ist uns übrig gegen sie, wie sollen
wir, ich mich als das Allgemeinere über sie hinausstellen, sie die selbst das
Allgemeine als solches sind. Wenn wir uns in eine Empfindung, Zweck, Interesse
legen, und uns darin beschränkt, unfrei fühlen, so ist der Ort, in den wir
daraus heraus und in die Freiheit zurück zu ziehen vermögen, dieser Ort der
Gewißheit seiner selbst, der reinen Abstraktion, des Denkens. Oder ebenso, wenn
wir von den Dingen sprechen wollen, so nennen wir die Natur oder das Wesen
derselben ihren Begriff, und dieser ist nur für das Denken; von den Begriffen
der Dinge aber werden wir noch viel weniger sagen, daß wir sie beherrschen oder
daß die Denkbestimmungen, von denen sie der Komplex sind, uns dienen, im
Gegentheil muß sich unser Denken nach ihnen beschränken und unsere Willkür oder
Freiheit soll sie nicht nach sich zurichten wollen. Insofern also das
subjektive Denken unser eigenstes, innerlichstes Thun ist, und der objektive
Begriff der Dinge die Sache selbst ausmacht, so können wir aus jenem Thun nicht
heraus seyn, nicht über demselben stehen, und ebenso wenig können wir über die
Natur der Dinge hinaus. Von der letzteren Bestimmung jedoch können wir absehen;
sie fällt mit der ersteren insofern zusammen, da sie eine Beziehung unserer
Gedanken auf die Sache, aber nur etwas Leeres ergäbe, weil die Sache damit als
Regel für unsere Begriffe aufgestellt werden würde, aber eben die Sache für uns
nichts Anderes als unsere Begriffe von ihr seyn kann. Wenn die kritische
Philosophie das Verhältniß dieser drei Terminorum so versteht, daß wir die
Gedanken zwischen uns und zwischen die Sachen als Mitte stellen in dem Sinne,
daß diese Mitte uns von den Sachen vielmehr abschließt, statt uns mit denselben
zusammenzuschließen, so ist dieser Ansicht die einfache Bemerkung
entgegenzusetzen, daß eben diese Sachen, die jenseits unserer und jenseits der
sich auf sie beziehenden Gedanken auf dem anderen Extreme stehen sollen, selbst
Gedankendinge, und als ganz unbestimmte, nur Ein Gedankending, (—das
sogenannte Ding-an-sich) der leeren Abstraktion selbst sind.



Doch dieß mag für den Gesichtspunkt genügen, aus welchem das Verhältniß
verschwindet, nach welchem die Denkbestimmungen nur als zum Gebrauch und als
Mittel genommen werden; wichtiger ist das weiter damit Zusammenhängende, nach
welchem sie als äußere Formen gefaßt zu werden pflegen.—Die uns alle
Vorstellungen, Zwecke, Interessen und Handlungen durchwirkende Thätigkeit des
Denkens ist, wie gesagt, bewußtlos geschäftig (die natürliche Logik); was unser
Bewußtseyn vor sich hat, ist der Inhalt, die Gegenstände der Vorstellungen,
das, womit das Interesse erfüllt ist; die Denkbestimmungen gelten nach diesem
Verhältniß als Formen, die nur an dem Gehalt, nicht der Gehalt selbst seyen.
Wenn es aber an dem ist, was vorhin angegeben worden, und was sonst im
Allgemeinen zugestanden wird, daß die Natur, das eigenthümliche Wesen, das
wahrhaft Bleibende und Substantielle bei der Mannigfaltigkeit und Zufälligkeit
des Erscheinens und der Zufälligkeit des Erscheinens und der vorübergehenden
Äußerung, der Begriff der Sache, das in ihr selbst Allgemeine ist, wie jedes
menschliche Individuum zwar ein unendlich eigenthümliches, das Prius aller
seiner Eigenthümlichkeit darin Mensch zu seyn in sich hat, wie jedes einzelne
Thier, das Prius, Thier zu seyn: so wäre nicht zu sagen, was, wenn diese
Grundlage aus dem mit noch so vielfachen sonstigen Prädikaten Ausgerüsteten
weggenommen würde, ob sie gleich wie die anderen ein Prädikat genannt werden
kann, was so ein Individuum noch seyn sollte. Die unerläßliche Grundlage, der
Begriff, das Allgemeine, das der Gedanke, insofern man nur von der Vorstellung
bei dem Worte: Gedanke, abstrahiren kann, selbst ist, kann nicht nur als eine
gleichgültige Form, die an einem Inhalte sey, angesehen werden. Aber diese
Gedanken aller natürlichen und geistigen Dinge, selbst der substantielle
Inhalt, sind noch ein socher, der vielfache Bestimmtheiten enthält und noch den
Unterschied einer Seele und eines Leibes, des Begriffs und einer relativen
Realität an ihm hat; die tiefere Grundlage ist die Seele für sich, der reine
Begriff, der das Innerste der Gegenstände, ihr einfacher Lebenspuls, wie selbst
des subjektiven Denkens derselben ist. Diese logische Natur, die den Geist
beseelt, in ihm treibt und wirkt, zum Bewußtseyn zu bringen, dieß ist die
Aufgabe. Das instinktartige Thun unterscheidet sich von dem intelligenten und
freien Thun dadurch überhaupt, daß dieses mit Bewußtseyn geschieht, indem der
Inhalt des Treibenden heraus aus der unmittelbaren Einheit mit dem Subjekte zur
Gegenständlichkeit vor dieses gebracht ist, beginnt die Freiheit des Geistes,
der in dem instinktweisen Wirken des Denkens befangen in den Banden seiner
Kategorien in einen unendlich mannigfachen Stoff zersplittert ist. In diesem
Netze schürzen sich hin und wieder festere Knoten, welche die Anhalts- und
Richtungspunkte seines Lebens und Bewußtseyns sind, sie verdanken ihre
Festigkeit und Macht eben dem, daß sie vor das Bewußtseyn gebracht an und für
sich seyenden Begriffe seiner Wesenheit sind. Der wichtigste Punkt für die
Natur des Geistes ist das Verhältniß nicht nur dessen, was er an sich ist, zu
dem was er wirklich ist, sondern dessen, als was er sich weiß; dieses
Sichwissen ist darum, weil er wesentlich Bewußtseyn, Grundbestimmung seiner
Wirklichkeit. Diese Kategorien, die nur instinktmäßig als Triebe wirksam sind,
und zunächst vereinzelt, damit veränderlich und sich verwirrend in das
Bewußtseyn des Geistes gebracht, und ihm so eine vereinzelte und unsichere
Wirklichkeit gewähren, zu reinigen und ihn damit in ihnen zur Freiheit und
Wahrheit zu erheben, dieß ist also das höhere logische Geschäft.



Was wir als Anfang der Wissenschaft, dessen hoher Werth für sich und zugleich
als Bedingung der wahrhaften Erkenntniß vorhin anerkannt worden ist, angaben,
die Begriffe und die Momente des Begriffs überhaupt, die Denkbestimmungen
zunächst als Formen, die von dem Stoffe verschieden und nur an ihm seyen, zu
behandeln, dieß giebt sich sogleich an sich selbst als ein zur Wahrheit, die
als Gegenstand und Zweck der Logik angegeben wird, unangemessenes Verhalten
kund. Denn so als bloße Formen, als verschieden von dem Inhalte, werden sie in
einer Bestimmung stehend angenommen, die sie zu endlichen stempelt und die
Wahrheit, die in sich unendlich ist, zu fassen unfähig macht. Mag das Wahre
sonst, in welcher Rücksicht es sey, wieder mit Beschränkung und Endlichkeit
vergesellschaftet seyn, dieß ist die Seite seiner Negation, seiner Unwahrheit
und Unwirklichkeit, eben seines Endes, nicht der Affirmation, welche es als
Wahres ist. Gegen die Kahlheit der bloß formellen Kategorien hat der Instinkt
der gesunden Vernunft sich endlich so erstarkt gefühlt, daß er ihre Kenntniß
mit Verachtung dem Gebiete einer Schullogik und Schulmetaphysik überläßt,
zugleich mit der Mißachtung des Werthes, den schon das Bewußtseyn dieser Fäden
für sich hat, und mit der Bewußtlosigkeit, in dem instinktartigen Thun
natürlicher Logik, noch mehr in dem reflektirten Verwerfen der Kenntniß und
Erkenntniß der Denkbestimmungen selbst, im Dienste des ungereinigten und damit
unfreien Denkens gefangen zu seyn. Die einfache Grundbestimmung oder
gemeinschaftliche Formbestimmung der Sammlung solcher Formen ist die Identität,
die als Gesetz, als A=A, als Satz des Widerspruchs in der Logik dieser Sammlung
behauptet wird. Die gesunde Vernunft hat ihre Ehrerbietung vor der Schule, die
im Besitze solcher Gesetze der Wahrheit und in der sie noch immer so
fortgeführt werden, so sehr verloren, daß sie dieselbe darob verlacht, und
einen Menschen, der nach solchen Gesetzen wahrhaft zu sprechen weiß: die
Pflanze ist eine—Pflanze, die Wissenschaft ist—die Wissenschaft,
und sofort ins Unendliche, für unerträglich hält. Über die Formeln auch, welche
die Regeln des Schließens, das in der That ein Hauptgebrauch des Verstandes
ist, hat sich—so ungerecht es ist zu verkennen, daß sie ihr Feld in der
Erkenntniß haben, worin sie gelten müssen und zugleich, daß sie wesentliches
Material für das Denken der Vernunft sind,—das ebenso gerechte Bewußtsein
festgesetzt, daß sie gleichgültige Mittel wenigstens ebenso sehr des Irrthums
und der Sophisterei sind, und wie man auch sonst die Wahrheit bestimmen mag,
für die höhere, z.B. die religiöse Wahrheit unbrauchbar sind; daß sie überhaupt
nur eine Richtigkeit der Erkenntnisse, nicht die Wahrheit betreffen.



Die Unvollständigkeit dieser Weise, das Denken zu betrachten, welche die
Wahrheit auf der Seite läßt, ist allein dadurch zu ergänzen, daß nicht bloß
das, was zu äußeren Form gerechnet zu werden pflegt, sondern der Inhalt mit in
die denkende Betrachtung gezogen wird. Es zeigt sich von selbst bald, daß was
in der nächsten gewöhnlichsten Reflexion als Inhalt von der Form geschieden
wird, in der That nicht formlos, nicht bestimmungslos in sich, seyn soll; so
wäre er nur das Leere, etwa die Abstraktion des Dings-an-sich,—daß er
vielmehr Form in ihm selbst, ja durch sie allein Beseelung und Gehalt hat und
daß sie selbst es ist, die nur in den Schein eines Inhalts, so wie damit auch
in den Schein eines an diesem Scheine Äußerlichen, umschlägt. Mit dieser
Einführung des Inhalts in die logische Betrachtung, sind es nicht die Dinge,
sondern die Sache, der Begriff der Dinge, welcher Gegenstand wird.



Hierbei kann man aber auch daran erinnert werden, daß es eine Menge Begriffe,
eine Menge Sachen giebt. Wodurch aber diese Menge beschränkt wird, ist Theils
vorhin gesagt worden, daß der Begriff als Gedanke überhaupt, als Allgemeines,
die unermeßliche Abbreviatur gegen die Einzelnheit der Dinge, wie sie ihre
Menge dem unbestimmten Anschauen und Vorstellen vorschweben, ist; Theils aber
ist ein Begriff sogleich erstens der Begriff an ihm selbst, und dieser ist nur
Einer, und ist die substantielle Grundlage; vor's Andere aber ist er wohl ein
bestimmter Begriff, welche Bestimmtheit an ihm das ist, was als Inhalt
erscheint, die Bestimmtheit des Begriffs aber ist eine Formbestimmung dieser
substantiellen Einheit, ein Moment der Form als Totalität, des Begriffes
selbst, der die Grundlage der bestimmten Begriffe ist. Dieser wird nicht
sinnlich angeschaut oder vorgestellt; er ist nur Gegenstand, Produkt und Inhalt
des Denkens, und die an und für sich seyende Sache, der Logos, die Vernunft
dessen, was ist, die Wahrheit dessen, was den Namen der Dinge führt; am
wenigsten ist es der Logos, was außerhalb der logischen Wissenschaft gelassen
werden soll. Es muß darum nicht ein Belieben seyn, ihn in die Wissenschaft
herein zu ziehen oder ihn draußen zu lassen. Wenn die Denkbestimmungen, welche
nur äußerliche Formen sind, wahrhaft an ihnen selbst betrachtet werden, kann
nur ihre Endlichkeit und die Unwahrheit ihres Für-sich-seyn-sollens und als
ihre Wahrheit, der Begriff, hervorgehen. Daher wird die logische Wissenschaft,
indem sie die Denkbestimmungen, die überhaupt unsern Geist instinktartig und
bewußtlos durchziehen, und selbst indem sie in die Sprache hereintreten,
ungegenständlich, unbeachtet bleiben, abhandelt, auch die Rekonstruktion
derjenigen seyn, welche durch die Reflexion herausgehoben und von ihr als
subjektive, an dem Stoff und Gehalt äußere Formen fixiert sind.



Die Darstellung keines Gegenstandes wäre an und für sich fähig, gar streng ganz
immanent plastisch zu seyn, als die der Entwickelung des Denkens in seiner
Nothwendigkeit; keiner führte so sehr diese Forderung mit sich; seine
Wissenschaft müßte darin auch die Mathematik übertreffen, denn kein Gegenstand
hat in ihm selbst diese Freiheit und Unabhängigkeit. Solcher Vortrag
erforderte, wie dieß in seiner Art in dem Gange der mathematischen Konsequenz
vorhanden ist, daß bei keiner Stufe der Entwickelung eine Denkbestimmung und
Reflexion vorkäme, die nicht in dieser Stufe unmittelbar hervorgeht, und aus
den vorhergehenden in sie herübergekommen ist. Allein auf solche abstrakte
Vollkommenheit der Darstellung muß freilich im Allgemeinen Verzicht gethan
werden; schon indem die Wissenschaft mit dem rein Einfachen, hiermit dem
Allgemeinsten und Leersten, anfangen muß, ließe der Vortrag nur eben diese
selbst ganz einfachen Ausdrücke des Einfachen ohne allen weiteren Zusatz irgend
eines Wortes zu;—was der Sache nach Statt finden dürfte, wären negirende
Reflexionen, die das abzuhalten und zu entfernen sich bemühten, was sonst die
Vorstellung oder ein ungeregeltes Denken einmischen könnte. Solche Einfälle in
den einfachen immanenten Gang der Entwickelung sind jedoch für sich zufällig,
und die Bemühung, sie abzuwehren, wird somit selbst mit dieser Zufälligkeit
behaftet; ohnehin ist es vergeblich allen solchen Einfällen, eben weil sie
außer der Sache liegen, begegnen zu wollen, und wenigstens wäre
Unvollständigkeit das, was hierbei für die systematische Befriedigung verlangt
würde. Aber die eigenthümliche Unruhe und Zerstreuung unseres modernen
Bewußtseyns läßt es nicht anders zu, als gleichfalls mehr oder weniger auf nahe
liegende Reflexionen und Einfälle Rücksicht zu nehmen, ein plastischer Vortrag
erfordert dann auch einen plastischen Sinn des Aufnehmens und Verstehens; aber
solche plastische Jünglinge und Männer so ruhig mit der Selbstverläugnung
eigener Reflexionen und Einfälle, womit das Selbstdenken sich zu erweisen
ungeduldig ist, nur der Sache folgende Zuhörer, wie sie Plato dichtet, würden
in einem modernen Dialoge nicht aufgestellt werden können; noch weniger dürfte
auf solche Leser gezählt werden. Im Gegentheil haben sich mir zu häufig und zu
heftig solche Gegner gezeigt, welche nicht die einfache Reflexion machen
mochten, daß ihre Einfälle und Einwürfe Kategorien enthalten, welche
Voraussetzungen sind und selbst erst der Kritik bedürfen, ehe sie gebraucht
werden. Die Bewußtlosigkeit hierüber geht unglaublich weit; sie macht das
Grund-Mißverständniß, das üble d. h. ungebildete Benehmen, bei einer Kategorie,
die betrachtet wird, etwas Anderes zu denken und nicht diese Kategorie selbst.
Diese Bewußtlosigkeit ist um so weniger zu rechtfertigen, als solches Anderes
andere Denkbestimmungen und Begriffe sind, in einem Systeme der Logik aber eben
diese anderen Kategorien gleichfalls ihre Stelle müssen gefunden haben, und
daselbst für sich der Betrachtung werden unterworfen seyn. Am auffallendsten
ist dieß in der überwiegenden Menge von Einwürfen und Angriffen, die auf die
ersten Begriffe oder Sätze der Logik, das Seyn und Nichts und das Werden, als
welches, selbst eine einfache Bestimmung, wohl unbestritten,—die
einfachste Analyse zeigt dieß,—jene beiden Bestimmungen als Momente
enthält. Die Gründlichkeit scheint zu erfordern, den Anfang, als den Grund,
worauf Alles gebaut sey, vor Allem aus zu untersuchen, ja nicht weiter zu
gehen, als bis er sich fest erwiesen hat, im Gegentheil vielmehr, wenn dieß
nicht der Fall ist, alles noch Folgende zu verwerfen. Diese Gründlichkeit hat
zugleich den Vortheil, die größte Erleichterung für das Denkgeschäft zu
gewähren, sie hat die ganze Entwickelung in diesen Keim eingeschlossen vor
sich, und hält sich für mit Allem fertig, wenn sie mit diesem fertig ist, der
das Leichteste zum Abthun ist, denn er ist das Einfachste, das Einfache selbst;
es ist die geringe Arbeit, die erforderlich ist, wodurch sich diese so selbst
zufriedene Gründlichkeit wesentlich empfiehlt. Diese Beschränkung auf das
Einfache läßt der Willkür des Denkens, das für sich nicht einfach bleiben will,
sondern seine Reflexionen darüber anbringt, freien Spielraum. Mit dem guten
Rechte, sich zuerst nur mit dem Princip zu beschäftigen, und damit sich auf das
Weitere nicht einzulassen, thut diese Gründlichkeit in ihrem Geschäfte selbst
das Gegentheil hiervon, vielmehr das Weitere, d.i. andere Kategorien als nur
das Princip ist, andere Voraussetzungen und Vorurtheile herbeizubringen. Solche
Voraussetzungen, daß die Unendlichkeit verschieden von der Endlichkeit, der
Inhalt etwas Anderes als die Form, das Innere ein Anderes als das Äußere, die
Vermittelung ebenso nicht die Unmittelbarkeit sey, als ob einer dergleichen
nicht wüßte, werden zugleich belehrungsweise vorgebracht und nicht sowohl
bewiesen, als erzählt und versichert. In solchem Belehren als Benehmen
liegt—man kann es nicht anders nennen,—eine Albernheit; der Sache
nach aber Theils das Unberechtigte, dergleichen nur vorauszusetzen und geradezu
anzunehmen, Theils aber noch mehr die Unwissenheit, daß es das Bedürfniß und
Geschäft des logischen Denkens ist, eben dieß zu untersuchen, ob denn so ein
Endliches ohne Unendlichkeit etwas Wahres ist, ebenso solche abstrakte
Unendlichkeit, ferner ein formloser Inhalt und eine inhaltlose Form, so ein
Inneres für sich, das keine Äußerung hat, eine Äußerlichkeit ohne Innerlichkeit
u.s.f.—etwas Wahres, ebenso etwas Wirkliches ist.—Aber diese
Bildung und Zucht des Denkens, durch welche ein plastisches Verhalten desselben
bewirkt und die Ungeduld der einfallenden Reflexion überwunden würde, wird
allein durch das Weitergehen, das Studium und die Produktion der ganzen
Entwickelung verschafft.



Bei der Erwähnung platonischer Darstellung kann, wer ein selbstständiges
Gebäude philosophischer Wissenschaft in modernen Zeiten neu aufzuführen
arbeitet, an die Erzählung erinnert werden, daß Plato seine Bücher über den
Staat sieben Mal umgearbeitet habe. Die Erinnerung hieran, eine Vergleichung,
insofern sie eine solche in sich zu schließen schiene, dürfte nur um so mehr
bis zu dem Wunsch treiben, daß für ein Werk, das, als der modernen Welt
angehörig, ein tieferes Princip, einen schwereren Gegenstand und ein Material
von reicherm Umfang zur Bearbeitung vor sich hat, die freie Muße, es sieben und
siebenzig Mal durchzuarbeiten, gewährt gewesen wäre. So aber mußte der
Verfasser, indem er es im Angesicht der Größe der Aufgabe betrachtet, sich mit
dem begnügen, was es hat werden mögen, unter den Umständen einer äußerlichen
Nothwendigkeit, der unabwendbaren Zerstreuung durch die Größe und
Vielseitigkeit der Zeitinteressen, sogar unter dem Zweifel, ob der laute Lärm
des Tages und die betäubende Geschwätzigkeit der Einbildung, die auf denselben
sich zu beschränken eitel ist, noch Raum für die Theilnahme an der
leidenschaftslosen Stille der nur denkenden Erkenntniß offen lasse.



Berlin, den 7. November 1831.




Einleitung

Allgemeiner Begriff der Logik


Es fühlt sich bei keiner Wissenschaft stärker das Bedürfniß, ohne vorangehende
Reflexionen, von der Sache selbst anzufangen, als bei der logischen
Wissenschaft. In jeder andern ist der Gegenstand, den sie behandelt, und die
wissenschaftliche Methode von einander unterschieden; so wie auch der Inhalt
nicht einen absoluten Anfang macht, sondern von andern Begriffen abhängt, und
um sich herum mit anderem Stoffe zusammenhängt. Diesen Wissenschaften wird es
daher zugegeben, von ihrem Boden und dessen Zusammenhang, so wie von der
Methode nur lemmatischer Weise zu sprechen, die als bekannt und angenommen
vorausgesetzten Formen von Definitionen und dergleichen ohne weiteres
anzuwenden, und sich der gewöhnlichen Art des Raisonnements zur Festsetzung
ihrer allgemeinen Begriffe und Grundbestimmungen zu bedienen.



Die Logik dagegen kann keine dieser Formen der Reflexion oder Regeln und
Gesetze des Denkens voraussetzen, denn sie machen einen Theil ihres Inhalts
selbst aus und haben erst innerhalb ihrer begründet zu werden. Nicht nur aber
die Angabe der wissenschaftlichen Methode, sondern auch der Begriff selbst der
Wissenschaft überhaupt gehört zu ihrem Inhalte, und zwar macht er ihr letztes
Resultat aus; was sie ist, kann sie daher nicht voraussagen, sondern ihre ganze
Abhandlung bringt dieß Wissen von ihr selbst erst als ihr Letztes und als ihre
Vollendung hervor. Gleichfalls ihr Gegenstand, das Denken oder bestimmter das
begreifende Denken, wird wesentlich innerhalb ihrer abgehandelt; der Begriff
desselben erzeugt sich in ihrem Verlaufe, und kann somit nicht vorausgeschickt
werden. Was daher in dieser Einleitung vorausgeschickt wird, hat nicht den
Zweck, den Begriff der Logik etwa zu begründen, oder den Inhalt und die Methode
derselben zum voraus wissenschaftlich zu rechtfertigen, sondern, durch einige
Erläuterungen und Reflexionen, in raisonnirendem und historischem Sinne, den
Gesichtspunkt, aus welchem diese Wissenschaft zu betrachten ist, der
Vorstellung näher zu bringen.



Wenn die Logik als die Wissenschaft des Denkens im Allgemeinen angenommen wird,
so wird dabei verstanden, daß dieß Denken die bloße Form einer Erkenntniß
ausmache, daß die Logik von allem Inhalte abstrahire, und das sogenannte zweite
Bestandstück, das zu einer Erkenntniß gehöre, die Materie, anderswoher gegeben
werden müsse, daß somit die Logik als von welcher diese Materie ganz und gar
unabhängig sey, nur die formalen Bedingungen wahrhafter Erkenntniß angeben,
nicht aber reale Wahrheit selbst enthalten, noch auch nur der Weg zu realer
Wahrheit seyn könne, weil gerade das Wesentliche der Wahrheit, der Inhalt,
außer ihr liege.



Vors Erste aber ist es schon ungeschickt zu sagen, daß die Logik von allem
Inhalte abstrahire, daß sie nur die Regeln des Denkens lehre, ohne auf das
Gedachte sich einzulassen und auf dessen Beschaffenheit Rücksicht nehmen zu
können. Denn da das Denken und die Regeln des Denkens ihr Gegenstand seyn
sollen, so hat sie ja unmittelbar daran ihren eigenthümlichen Inhalt; sie hat
daran auch jenes zweite Bestandstück der Erkenntniß, eine Materie, um deren
Beschaffenheit sie sich bekümmert.



Allein zweitens sind überhaupt die Vorstellungen, auf denen der Begriff der
Logik bisher beruhte, Theils bereits untergegangen, Theils ist es Zeit, daß sie
vollends verschwinden, daß der Standpunkt dieser Wissenschaft höher gefaßt
werde, und daß sie eine völlig veränderte Gestalt gewinne.



Der bisherige Begriff der Logik beruht auf der im gewöhnlichen Bewußtseyn ein
für allemal vorausgesetzten Trennung des Inhalts der Erkenntniß und der Form
derselben, oder der Wahrheit und der Gewißheit. Es wird erstens vorausgesetzt,
daß der Stoff des Erkennens, als eine fertige Welt außerhalb des Denkens, an
und für sich vorhanden, daß das Denken für sich leer sey, als eine Form
äußerlich zu jener Materie hinzutrete, sich damit erfülle, erst daran einen
Inhalt gewinne und dadurch ein reales Erkennen werde.



Alsdann stehen diese beiden Bestandtheile,—(denn sie sollen das
Verhältniß von Bestandtheilen haben, und das Erkennen wird aus ihnen
mechanischer oder höchstens chemischer Weise zusammengesetzt—) in dieser
Rangordnung gegen einander, daß das Objekt ein für sich Vollendetes, Fertiges
sey, das des Denkens zu seiner Wirklichkeit vollkommen entbehren könne, da
hingegen das Denken etwas Mangelhaftes sey, das sich erst an einem Stoffe zu
vervollständigen, und zwar als eine weiche unbestimmte Form sich seiner Materie
angemessen zu machen habe. Wahrheit ist die Übereinstimmung des Denkens mit dem
Gegenstande, und es soll, um diese Übereinstimmung hervorzubringen, —denn
sie ist nicht an und für sich vorhanden,—das Denken nach dem Gegenstande
sich fügen und bequemen.



Drittens, indem die Verschiedenheit der Materie und der Form, des Gegenstandes
und des Denkens nicht in jener neblichten Unbestimmtheit gelassen, sondern
bestimmter genommen wird, so ist jede eine von der andern geschiedene Sphäre.
Das Denken kommt daher in seinem Empfangen und Formiren des Stoffs nicht über
sich hinaus, sein Empfangen und sich nach ihm Bequemen bleibt eine Modifikation
seiner selbst, es wird dadurch nicht zu seinem Andern; und das selbstbewußte
Bestimmen gehört ohnedieß nur ihm an; es kommt also auch in seiner Beziehung
auf den Gegenstand nicht aus sich heraus zu dem Gegenstande, dieser bleibt als
ein Ding an sich, schlechthin ein Jenseits des Denkens.



Diese Ansichten über das Verhältnis des Subjektes und Objekts zu einander
drücken die Bestimmungen aus, welche die Natur unsers gewöhnlichen, des
erscheinenden Bewußtseins ausmachen; aber diese Vorurtheile, in die Vernunft
übergetragen, als ob in ihr dasselbe Verhältniß Gott finde, als ob dieses
Verhältniß an und für sich Wahrheit habe, so sind sie die Irrthümer, deren
durch alle Theile des geistigen und natürlichen Universums durchgeführte
Widerlegung die Philosophie ist, oder die vielmehr, weil sie den Eingang in die
Philosophie versperren, vor derselben abzulegen sind.



Die ältere Metaphysik hatte in dieser Rücksicht einen höhern Begriff von dem
Denken als in der neuern Zeit gäng und gäb geworden ist. Jene legte nämlich zu
Grunde, daß das, was durchs Denken von und an den Dingen erkannt werde, das
allein an ihnen wahrhaft Wahre sey; somit nicht sie in ihrer Unmittelbarkeit,
sondern sie erst in die Form des Denkens erhoben, als Gedachte. Diese
Metaphysik hielt somit dafür, daß das Denken und die Bestimmungen des Denkens
nicht ein den Gegenständen Fremdes, sondern vielmehr deren Wesen sey, oder daß
die Dinge und das Denken derselben, (—wie auch unsere Sprache eine
Verwandtschaft derselben ausdrückt,—) an und für sich übereinstimmen, daß
das Denken in seinen immanenten Bestimmungen, und die wahrhafte Natur der
Dinge, ein und derselbe Inhalt sey.



Aber der reflektirende Verstand bemächtigte sich der Philosophie. Es ist genau
zu wissen, was dieser Ausdruck sagen will, der sonst vielfach als Schlagwort
gebraucht wird; es ist überhaupt darunter der abstrahirende und damit trennende
Verstand zu verstehen, der in seinen Trennungen beharrt. Gegen die Vernunft
gekehrt beträgt er sich als gemeiner Menschenverstand und macht seine Ansicht
geltend, daß die Wahrheit auf sinnlicher Realität beruhe, daß die Gedanken nur
Gedanken seyen, in dem Sinne, daß erst die sinnliche Wahrnehmung ihnen Gehalt
und Realität gebe, daß die Vernunft, insofern sie an und für sich bleibe, nur
Hinrgespinnste erzeuge. In diesem Verzichtthun der Vernunft auf sich selbst,
geht der Begriff der Wahrheit verloren, sie ist darauf eingeschränkt, nur
subjektive Wahrheit, nur die Erscheinung zu erkennen, nur etwas, dem die Natur
der Sache selbst nicht entspreche; das Wissen ist zur Meinung zurückgefallen.



Diese Wendung jedoch, welche das Erkennen nimmt, und die als Verlust und
Rückschritt erscheint, hat das Tiefere zum Grunde, worauf überhaupt die
Erhebung der Vernunft in den höhern Geist der neuern Philosophie beruht. Der
Grund jener allgemein gewordenen Vorstellung ist nämlich in der Einsicht von
dem nothwendigen Widerstreite der Bestimmungen des Verstandes mit sich selbst,
zu suchen.—Die schon namhaft gemacht Reflexion ist dieß, über das
konkrete Unmittelbare hinaus zu gehen, und dasselbe zu bestimmen und zu
trennen. Aber sie muß ebenso sehr über diese ihre trennenden Bestimmungen
hinausgehen, und sie zunächst beziehen. Auf dem Standpunkte dieses Beziehens
tritt der Widerstreit derselben hervor. Dieses Beziehen der Reflexion gehört an
sich der Vernunft an; die Erhebung über jene Bestimmungen, die zur Einsicht des
Widerstreits derselben gelangt, ist der große negative Schritt zum wahrhaften
Begriffe der Vernunft. Aber die nicht durchgeführte Einsicht fällt in den
Mißverstand, als ob die Vernunft es sey, welche in Widerspruch mit sich
gerathe; sie erkennt nicht, daß der Widerspruch eben das Erheben der Vernunft
über die Beschränkungen des Verstandes und das Auflösen derselben ist. Statt
von hier aus den letzten Schritt in die Höhe zu thun, ist die Erkenntniß von
dem Unbefriedigenden der Verstandesbestimmungen zu der sinnlichen Existenz
zurückgeflohen, an derselben das Feste und Einige zu haben vermeinend.



Indem aber auf der andern Seite diese Erkenntniß sich als die Erkenntniß von
Erscheinendem weiß, wird das Unbefriedigende derselben eingestanden, aber
zugleich vorausgesetzt, als ob zwar nicht die Dinge an sich, aber doch
innerhalb der Sphäre der Erscheinung richtig erkannt würde; als ob dabei
gleichsam nur die Art der Gegenstände verschieden wäre, und die eine Art,
nämlich die Dinge an sich zwar nicht, aber doch die andere Art, nämlich die
Erscheinungen, in die Erkenntniß fielen. Wie wenn einem Manne richtige Einsicht
beigemessen würde, mit dem Zusatz, daß er jedoch nichts Wahres, sondern nur
Unwahres einzusehen fähig sey. So ungereimt das Letztere wäre, so ungereimt ist
eine wahre Erkenntniß, die den Gegenstand nicht erkennte, wie er an sich ist.



Die Kritik der Formen des Verstandes hat das angeführte Resultat gehabt, daß
diese Formen keine Anwendung auf die Dinge an sich haben. —Dieß kann
keinen andern Sinn haben, als daß diese Formen an ihnen selbst etwas Unwahres
sind. Allein indem sie für die subjektive Vernunft und für die Erfahrung als
geltend gelassen werden, so hat die Kritik keine Änderung an ihnen selbst
bewirkt, sondern läßt sie für das Subjekt in derselben Gestalt, wie sie sonst
für das Objekt galten. Wenn sie aber ungenügend für das Ding an sich sind, so
müßte der Verstand, dem sie angehören sollen, noch weniger dieselben sich
gefallen lassen und damit vorlieb nehmen wollen. Wenn sie nicht Bestimmungen
des Dings an sich seyn können, so können sie noch weniger Bestimmungen des
Verstandes seyn, dem wenigstens die Würde eines Dings an sich zugestanden
werden sollte. Die Bestimmungen des Endlichen und Unendlichen sind in demselben
Widerstreit, es sey, daß sie auf Zeit und Raum, auf die Welt angewendet werden,
oder daß sie Bestimmungen innerhalb des Geistes seyen; so gut als schwarz und
weiß ein Grau geben, ob sie an einer Wand, oder aber noch auf der Pallete mit
einander vereinigt werden; wenn unsere Weltvorstellung sich auflöst, indem die
Bestimmungen des Unendlichen und Endlichen auf sie übergetragen werden, so ist
noch mehr der Geist selbst, welcher sie beide in sich enthält, ein in sich
selbst Widersprechendes, ein sich Auflösendes.—Es ist nicht die
Beschaffenheit des Stoffes oder Gegenstandes, worauf sie angewendet würde, oder
in dem sie sich befänden, was einen Unterschied ausmachen kann; denn der
Gegenstand hat nur durch und nach jenen Bestimmungen den Widerspruch an ihm.



Jene Kritik hat also die Formen des objektiven Denkens nur vom Ding entfernt,
aber sie im Subjekt gelassen, wie sie vorgefunden. Sie hat dabei nämlich diese
Formen nicht an und für sich selbst, nach ihrem eigenthümlichen Inhalt,
betrachtet, sondern sie lemmatisch aus der subjektiven Logik geradezu
aufgenommen; so daß von einer Ableitung ihrer an ihnen selbst, oder auch einer
Ableitung derselben als subjektiv-logischer Formen, noch weniger aber von der
dialektischen Betrachtung derselben die Rede war.



Der konsequenter durchgeführte transcendentale Idealismus hat die Richtigkeit
des von der kritischen Philosophie noch übrig gelassenen Gespensts des
Dings-an-sich, dieses abstrakten von allem Inhalt abgeschiedenen Schattens
erkannt, und den Zweck gehabt, ihn vollends zu zerstören. Auch machte diese
Philosophie den Anfang, die Vernunft aus sich selbst ihre Bestimmungen
darstellen zu lassen. Aber die subjektive Haltung dieses Versuchs ließ ihn
nicht zur Vollendung kommen. Fernerhin ist diese Haltung und mit ihr auch jener
Anfang und die Ausbildung der reinen Wissenschaft aufgegeben worden.



Ganz ohne Rücksicht auf metaphysische Bedeutung aber wird dasjenige betrachtet,
was gemeinhin unter Logik verstanden wird. Diese Wissenschaft, in dem Zustande,
worin sie sich noch befindet, hat freilich keinen Inhalt der Art, wie er als
Realität und als eine wahrhafte Sache in dem gewöhnlichen Bewußtseyn gilt, Aber
sie ist nicht aus diesem Grunde eine formelle, inhaltsvoller Wahrheit
entbehrende Wissenschaft. In jenem Stoffe, der in ihr vermißt, welchem Mangel
das Unbefriedigende derselben zugeschrieben zu werden pflegt, ist ohnehin das
Gebiet der Wahrheit nicht zu suchen. Sondern das Gehaltlose der logischen
Formen liegt vielmehr allein in der Art, sie zu betrachten und zu behandeln.
Indem sie als feste Bestimmungen aus einander fallen und nicht in organischer
Einheit zusammengehalten werden, sind sie todte Formen, und haben den Geist in
ihnen nicht wohnen, der ihre lebendige konkrete Einheit ist. Damit aber
entbehren sie des gediegenen Inhalts,—einer Materie, welche Gehalt an
sich selbst wäre. Der Inhalt, der an den logischen Formen vermißt wird, ist
nichts anderes, als eine feste Grundlage und Konkretion dieser abstrakten
Bestimmungen,; und ein solches substantielles Wesen pflegt für sie außen
gesucht zu werden. Aber die logische Vernunft selbst ist das Substantielle oder
Reelle, das alle abstrakten Bestimmungen in sich zusammenhält, und ihre
gediegene, absolut-konkrete Einheit ist. Nach dem also, was eine Materie
genannt zu werden pflegt, brauchte nicht weit gesucht zu werden; es ist nicht
Schuld des Gegenstandes der Logik, wenn sie gehaltlos seyn soll, sondern allein
der Art, wie derselbe gefaßt wird.



Diese Reflexion führt näher auf die Angabe des Standpunkts, nach welchem die
Logik zu betrachten ist, inwiefern er sich von der bisherigen Behandlungsweise
dieser Wissenschaft unterscheidet, und der allein wahrhafte Standpunkt ist, auf
den sie in Zukunft für immer zu stellen ist.



In der Phänomenologie des Geistes habe ich das Bewußtseyn in seiner
Fortbewegung von dem ersten unmittelbaren Gegensatz seiner und des Gegenstandes
bis zum absoluten Wissen dargestellt. Dieser Weg geht durch alle Formen des
Verhältnisses des Bewußtseyns zum Objekte durch, und hat den Begriff der
Wissenschaft zu seinem Resultate. Dieser Begriff bedarf also (abgesehen davon,
daß er innerhalb der Logik selbst hervorgeht) hier keiner Rechtfertigung, weil
er sie daselbst erhalten hat; und er ist keiner andern Rechtfertigung fähig,
als nur dieser Hervorbringung desselben durch das Bewußtseyn, dem sich seine
eignen Gestalten alle in denselben als in die Wahrheit auflösen. —Eine
raisonnirende Begründung der Erläuterung des Begriffs der Wissenschaft kann zum
höchsten dieß leisten, daß er vor die Vorstellung gebracht und eine historische
Kenntniß davon bewirkt werde; aber eine Definition der Wissenschaft oder näher
der Logik hat ihren Beweis allein in jener Nothwendigkeit ihres Hervorgangs.
Eine Definition, mit der irgend eine Wissenschaft den absoluten Anfang macht,
kann nichts anders enthalten, als den bestimmten, regelrechten Ausdruck von
demjenigen, was man sich zugegebner- und bekanntermaßen unter dem Gegenstande
und Zweck der Wissenschaft vorstellt. Daß man sich gerade dieß darunter
vorstelle, ist eine historische Versicherung in Ansehung deren man sich allein
auf dieses und jenes Anerkannte berufen, oder eigentlich nur bittweise
beibringen kann, daß man dieß und jenes als anerkannt gelten lassen möge. Es
hört gar nicht auf, daß der Eine daher, der Andere dorther einen Fall und
Instanz beibringt, nach der auch noch etwas mehr und anderes bei diesem und
jenem Ausdrucke zu verstehen, in dessen Definition also noch eine nähere oder
allgemeinere Bestimmung aufzunehmen und darnach auch die Wissenschaft
einzurichten sey.—Es kommt dabei ferner auf Raisonnement an, was alles
und bis zu welcher Grenze und Umfang es hereingezogen oder ausgeschlossen
werden müsse; dem Raisonnement selbst aber steht das mannigfaltigste und
verschiedenartigste Dafürhalten offen, worüber am Ende allein die Willkür eine
feste Bestimmung abschließen kann. Bei diesem Verfahren, die Wissenschaft mir
ihrer Definition anzufangen, wird von dem Bedürfniß nicht die Rede, daß die
Nothwendigkeit ihres Gegenstandes und damit ihrer selbst aufgezeigt würde.



Der Begriff der reinen Wissenschaft und seiner Deduktion wird in gegenwärtiger
Abhandlung also insofern vorausgesetzt, als die Phänomenologie des Geistes
nichts anderes als die Deduktion desselben ist. Das absolute Wissen ist die
Wahrheit aller Weisen des Bewußtseins, weil, wie jener Gang desselben es
hervorbrachte, nur in dem absoluten Wissen, die Trennung des Gegenstandes von
der Gewißheit seiner selbst vollkommen sich aufgelöst hat, und die Wahrheit,
dieser Gewißheit, so wie diese Gewißheit, der Wahrheit gleich geworden ist.



Die reine Wissenschaft setzt somit die Befreiung von dem Gegensatze des
Bewußtseyns voraus. Sie enthält den Gedanken, insofern er eben so sehr die
Sache an sich selbst ist, oder die Sache an sich selbst, insofern sie ebenso
sehr der reine Gedanke ist. Als Wissenschaft ist die Wahrheit das reine sich
entwicklende Selbstbewußtseyn, und hat die Gestalt des Selbst, daß das an und
für sich seyende gewußter Begriff, der Begriff als solcher aber das an und für
sich seyende ist. Dieses objektive Denken ist denn der Inhalt der reinen
Wissenschaft. Sie ist daher so wenig formell, sie entbehrt so wenig der Materie
zu einer wirklichen und wahren Erkenntniß, daß ihr Inhalt vielmehr allein das
absolute Wahre, oder wenn man sich noch des Worts Materie bedienen wollte, die
wahrhafte Materie ist,—eine Materie aber, der die Form nicht ein
Äußerliches ist, da diese Materie vielmehr der reine Gedanke, somit die
absolute Form selbst ist. Die Logik ist sonach als das System der reinen
Vernunft, als das Reich des reinen Gedankens zu fassen. Dieses Reich ist die
Wahrheit, wie sie ohne Hülle an und für sich selbst ist. Man kann sich deswegen
ausdrücken, daß dieser Inhalt die Darstellung Gottes ist, wie er in seinem
ewigen Wesen vor der Erschaffung der Natur und des endlichen Geistes ist.



Anaxagoras wird als derjenige gepriesen, der zuerst den Gedanken ausgesprochen
habe, daß der Nus, der Gedanke, das Princip der Welt, daß das Wesen der Welt
als der Gedanke bestimmt ist. Er hat damit den Grund zu einer
Intellektualansicht des Universums gelegt, deren reine Gestalt die Logik seyn
muß. Es ist in ihr nicht um ein Denken über etwas, das für sich außer dem
Denken zu Grunde läge, zu thun, um Formen, welche bloße Merkmale der Wahrheit
abgeben sollten; sondern die nothwendigen Formen und eigenen Bestimmungen des
Denkens sind der Inhalt und die höchste Wahrheit selbst.



Um dieß in der Vorstellung wenigstens aufzunehmen, ist die Meinung auf die
Seite zu legen, als ob die Wahrheit etwas Handgreifliches seyn müsse. Solche
Handgreiflichkeit wird zum Beispiel selbst noch in die platonischen Ideen, die
in dem Denken Gottes sind, hineingetragen, als ob sie gleichsam existirende
Dinge, aber in einer andern Welt oder Region seyen, außerhalb welcher die Welt
der Wirklichkeit sich befinde und eine von jenen Ideen verschiedene, erst durch
diese Verschiedenheit reale Substantialität habe. Die platonische Idee ist
nichts anderes, als das Allgemeine oder bestimmter der Begriff des
Gegenstandes; nur in seinem Begriffe hat Etwas Wirklichkeit; insofern es von
seinem Begriffe verschieden ist, hört es auf wirklich zu seyn, und ist ein
Nichtiges; die Seite der Handgreiflichkeit und des sinnlichen Außersichseyns
gehört dieser nichtigen Seite an.—Von der andern Seite aber kann man sich
auf die eigenen Vorstellungen der gewöhnlichen Logik berufen; es wird nämlich
angenommen, daß z.B. Definitionen nicht Bestimmungen enthalten, die nur ins
erkennende Subjekt fallen, sondern die Bestimmungen des Gegenstandes, welche
seine wesentlichste eigenste Natur ausmachen. Oder wenn von gegebenen
Bestimmungen auf andere geschlossen wird, wird angenommen, daß das Erschlossene
nicht ein dem Gegenstande Äußerliches und Fremdes sey, sondern daß es ihm
vielmehr selbst zukomme, daß diesem Denken das Seyn entspreche.—Es liegt
überhaupt bei dem Gebrauche der Formen des Begriffs, Urtheils, Schlusses,
Definition, Division u.s.f. zu Grunde, daß sie nicht bloß Formen des
selbstbewußten Denken sind, sondern auch des gegenständlichen Verstandes.
Denken ist ein Ausdruck, der die in ihm enthaltene Bestimmung vorzugsweise dem
Bewußtseyn beilegt. Aber insofern gesagt wird, daß Verstand, daß Vernunft in
der gegenständlichen Welt ist, daß der Geist und die Natur allgemeine Gesetze
habe, nach welchen ihr Leben und ihre Veränderung sich machen, so wird
zugegeben, daß die Denkbestimmungen eben so sehr objektiven Werth und Existenz
haben.



Die kritische Philosophie machte zwar bereits die Metaphysik zur Logik, aber
sie, wie der spätere Idealismus, gab, wie vorhin erinnert worden, aus Angst vor
dem Objekt den logischen Bestimmungen eine wesentlich subjektive Bedeutung;
dadurch bleiben sie zugleich mit dem Objekte, das sie flohen, behaftet, und ein
Ding-an-sich, ein unendlicher Anstoß, blieb als ein Jenseits an ihnen übrig.
Aber die Befreiung von dem Gegensatze des Bewußtseyns, welche die Wissenschaft
muß voraussetzen können, erhebt die Denkbestimmungen über diesen ängstlichen,
unvollendeten Standpunkt, und fordert die Betrachtung derselben, wie sie an und
für sich, ohne eine solche Beschränkung und Rücksicht, das Logische, das
Rein-vernünftige sind.



Kant preist sonst die Logik, nämlich das Aggregat von Bestimmungen und Sätzen,
das im gewöhnlichen Sinne Logik heißt, darüber glücklich, daß ihr vor andern
Wissenschaften eine so frühe Vollendung zu Theil geworden sey; seit Aristoteles
habe sie keinen Rückschritt gethan, aber auch keinen Schritt vorwärts, das
Letztere deswegen, weil sie allem Ansehen nach geschlossen und vollendet zu
seyn scheine.—Wenn die Logik seit Aristoteles keine Veränderung erlitten
hat,—wie denn in der That die Veränderungen, wenn man die neuern
Kompendien der Logik betrachtet, häufig mehr nur in Weglassungen
bestehen,—so ist daraus eher zu folgern, daß sie um so mehr einer totalen
Umarbeitung bedürfe; denn ein zweitausendjähriges Fortarbeiten des Geistes muß
ihm ein höheres Bewußtseyn über sein Denken und über seine reine Wesenheit in
sich selbst, verschafft haben. Die Vergleichung der Gestalten, zu denen sich
der Geist der praktischen und der religiösen Welt und der Geist der
Wissenschaft in jeder Art reellen und ideellen Bewußtseyns emporgehoben hat,
mit der Gestalt, in der sich die Logik, sein Bewußtseyn über sein reines Wesen,
befindet, zeigt einen zu großen Unterschied, als daß es nicht der
oberflächlichsten Betrachtung sogleich auffallen sollte, daß dieß letztere
Bewußtseyn den erstern Erhebungen durchaus unangemessen und ihrer unwürdig ist.



In der That ist das Bedürfniß einer Umgestaltung der Logik längst gefühlt
worden. In der Form und im Inhalt, wie sie sich in den Lehrbüchern zeigt, ist
sie, man darf sagen, in Verachtung gekommen. Sie wird noch mitgeschleppt mehr
im Gefühle, daß eine Logik überhaupt nicht zu entbehren sey, und aus einer noch
fortdauernden Gewohnheit an die Tradition von ihrer Wichtigkeit, als aus
Überzeugung, daß jener gewöhnliche Inhalt und die Beschäftigung mit jenen
leeren Formen Werth und Nutzen habe.



Die Erweiterungen, die ihr durch psychologisches, pädagogisches und selbst
physiologisches Material eine Zeitlang gegeben wurden, sind nachher für
Verunstaltungen ziemlich allgemein anerkannt worden. An und für sich muß ein
großer Theil dieser psychologischen, pädagogischen, physiologischen
Beobachtungen, Gesetze und Regeln, sie mochten in der Logik, oder wo es sey,
stehen, als sehr schaal und trivial erscheinen. Vollends solche Regeln, als zum
Beispiel, daß man dasjenige durchdenken und prüfen solle, was man in Büchern
lese oder mündlich höre; daß man, wenn man nicht gut sehe, seinen Augen durch
Brillen zu Hülfe zu kommen habe,—Regeln, die von den Lehrbüchern in der
sogenannten angewandten Logik, und zwar ernsthaft in Paragraphen abgetheilt
gegeben wurden, auf daß man zur Wahrheit gelange,—müssen jedermann als
überflüßig vorkommen,—nur höchstens dem Schriftsteller oder Lehrer nicht,
der in Verlegenheit ist, den sonst zu kurzen und todten Inhalt der Logik durch
irgend etwas auszudehnen.



Was solchen Inhalt betrifft, so ist schon oben der Grund angegeben worden,
warum er so geistlos ist. Die Bestimmungen desselben gelten in ihrer Festigkeit
unverrückt, und werden nur in äußerliche Beziehung miteinander gebracht.
Dadurch daß bei den Urtheilen und Schlüssen die Operationen vornehmlich auf das
Quantitative der Bestimmungen zurückgeführt und gegründet werden, beruht Alles
auf einem äußerlichen Unterschiede, auf bloßer Vergleichung, wird ein völlig
analytisches Verfahren und begriffloses Kalkuliren. Das Ableiten der
sogenannten Regeln und Gesetze, des Schließens vornehmlich, ist nicht viel
besser, als ein Befingern von Stäbchen von ungleicher Länge, um sie nach ihrer
Größe zu sortiren und zu verbinden,—als die spielende Beschäftigung der
Kinder, von mannigfaltig zerschnittenen Gemälden die passenden Stücke zusammen
zu suchen.—Man hat daher nicht mit Unrecht dieses Denken dem Rechnen und
das Rechnen wieder diesem Denken gleichgesetzt. In der Arithmetik werden die
Zahlen als das Begrifflose genommen, das außer seiner Gleichheit oder
Ungleichheit, das heißt, außer seinem ganz äußerlichen Verhältnisse keine
Bedeutung hat, das weder an ihm selbst, noch dessen Beziehung ein Gedanke ist.



Wenn auf mechanische Weise ausgerechnet wird, daß dreiviertel mit zweidrittel
multipliziert, ein Halbes ausmacht, so enthält diese Operation ungefähr so viel
und so wenig Gedanken, als die Berechnung, ob in einer Figur diese oder jene
Art des Schlusses Statt haben könne.



Damit daß dieß todte Gebein der Logik durch den Geist zu Gehalt und Inhalt
belebt werde, muß ihre Methode diejenige seyn, wodurch sie allein fähig ist,
reine Wissenschaft zu seyn. In dem Zustande, in dem sie sich befindet, ist kaum
eine Ahnung von wissenschaftlicher Methode zu erkennen. Sie hat ungefähr die
Form einer Erfahrungswissenschaft. Erfahrungswissenschaften haben für das, was
sie seyn sollen, ihre eigenthümliche Methode, des Definirens und des
Klassificirens ihres Stoffes, so gut es geht, gefunden. Auch die reine
Mathematik hat ihre Methode, die für ihre abstrakten Gegenstände und für die
quantitative Bestimmung, in der sie allein betrachtet, passend ist. Ich habe
über diese Methode und überhaupt das Untergeordnete der Wissenschaftlichkeit,
die in der Mathematik Statt finden kann, in der Vorrede zur Phänomenologie des
Geistes, das Wesentliche gesagt; aber sie wird auch innerhalb der Logik selbst
näher betrachtet werden. Spinoza, Wolf und Andere haben sie verführen lassen,
sie auch auf die Philosophie anzuwenden, und den äußerlichen Gang der
begrifflosen Quantität zum Gange des Begriffes zu machen, was an und für sich
widersprechend ist. Bisher hatte die Philosophie ihre Methode noch nicht
gefunden; sie betrachtete mit Neid das systematische Gebäude der Mathematik und
borgte sie, wie gesagt, von ihr, oder behalf sich mit der Methode von
Wissenschaften, die nur Vermischungen von gegebenem Stoffe, Erfahrungssätzen
und Gedanken sind,—oder half sich auch mit dem rohen Wegwerfen aller
Methode. Die Exposition dessen aber, was allein die wahrhafte Methode der
philosophischen Wissenschaft seyn kann, fällt in die Abhandlung der Logik
selbst; denn die Methode ist das Bewußtseyn über die Form der inneren
Selbstbewegung ihres Inhalts. Ich habe in der Phänomenologie des Geistes ein
Beispiel von dieser Methode, an einem konkreteren Gegenstande, an dem
Bewußtseyn ein Beispiel von dieser Methode, an einem konkreteren Gegenstande,
an dem Bewußtseyn, aufgestellt.[3]
Es sind hier Gestalten des Bewußtseyns, deren jede in ihrer Realisirung sich
zugleich selbst auflöst, ihre eigene Negation zu ihrem Resultate hat,—und
damit in eine höhere Gestalt übergegangen ist. Das Einzige, um den
wissenschaftlichen Fortgang zu gewinnen, und um dessen ganz einfache Einsicht
sich wesentlich zu bemühen ist,—ist die Erkenntniß des logischen Satzes,
daß das Negative ebenso sehr positiv ist, oder daß das sich Widersprechende
sich nicht in Null, in das abstrakte Nichts auflöst, sondern wesentlich nur in
die Negation seines besonderen Inhalts, oder daß eine solche Negation nicht
alle Negation, sondern die Negation der bestimmten Sache, die sich auflöst,
somit bestimmte Negation ist; daß also im Resultate wesentlich das enthalten
ist, woraus es resultirt;—was eigentlich eine Tautologie ist, denn sonst
wäre es ein Unmittelbares, nicht ein Resultat. Indem das Resultirende, die
Negation, bestimmte Negation ist, hat sie einen Inhalt. Sie ist ein neuer
Begriff, aber der höhere, reichere Begriff als der vorhergehende; denn sie ist
um dessen Negation oder Entgegengesetztes reicher geworden; enthält ihn also,
aber auch mehr als ihn, und ist die Einheit seiner und seines
Entgegengesetzten.—In diesem Wege hat sich das System der Begriffe
überhaupt zu bilden,— und in unaufhaltsamen, reinem, von Außen nichts
hereinnehmendem Gange, sich zu vollenden.



 [3]
Später an den anderen konkreten Gegenständen und resp. Theilen der Philosophie.



Wie würde ich meinen können, daß nicht die Methode, die ich in diesem Systeme
der Logik befolgt,—oder vielmehr die dieß System an ihm selbst
befolgt,—noch vieler Vervollkommnung, vieler Durchbildung im Einzelnen
fähig sey, aber ich weiß zugleich, daß sie die einzige wahrhafte ist. Dieß
erhellt für sich schon daraus, daß sie von ihrem Gegenstande und Inhalte nichts
Unterschiedenes ist;—denn es ist der Inhalt in sich, die Dialektik, die
er an ihm selbst hat, welche ihn fortbewegt. Es ist klar, daß keine
Darstellungen für wissenschaftlich gelten können, welche nicht den Gang dieser
Methode gehen und ihrem einfachen Rhythmus gemäß sind, denn es ist der Gang der
Sache selbst.



In Gemäßheit dieser Methode erinnere ich, daß die Eintheilungen und
Überschriften der Bücher, Abschnitte und Kapitel, die in dem Werke angegeben
sind, so wie etwa die damit verbundenen Erklärungen, zum Behuf einer
vorläufigen Übersicht gemacht, und daß sie eigentlich nur von historischem
Werthe sind. Sie gehören nicht zum Inhalte und Körper der Wissenschaft, sondern
sind Zusammenstellungen der äußeren Reflexion, welche das Ganze der Ausführung
schon durchlaufen hat, daher die Folge seiner Momente voraus weiß und angiebt,
ehe sie noch durch die Sache selbst sich herbeiführen.



In den anderen Wissenschaften sind solche Vorausbestimmungen und Eintheilungen
gleichfalls für sich nichts anderes, als solche äußere Angaben; aber auch
innerhalb der Wissenschaft werden sie nicht über diesen Charakter erhoben.
Selbst in der Logik zum Beispiel, heißt es etwa, "die Logik hat zwei
Hauptstücke, die Elementarlehre und die Methodik", alsdann unter der
Elementarlehre findet sich ohne weiteres etwa die Überschrift: Gesetze des
Denkens;—alsdann erstes Kapitel: von den Begriffen. Erster Abschnitt: von
der Klarheit der Begriffe u. s.f.—Diese ohne irgend eine Deduktion und
Rechtfertigung gemachten Bestimmungen und Eintheilungen machen das
systematische Gerüste und den ganze Zusammenhang solcher Wissenschaften aus.
Eine solche Logik sieht es für ihren Beruf an, davon zu sprechen, daß die
Begriffe und Wahrheiten aus Principien müssen abgeleitet seyn; aber bei dem,
was sie Methode nennt, wird auch nicht von weitem an ein Ableiten gedacht. Die
Ordnung besteht etwa in der Zusammenstellung von Gleichartigem, in der
Vorausschickung des Einfacheren vor dem Zusammengesetzten und anderen
äußerlichen Rücksichten. Aber in Rücksicht eines inneren, nothwendigen
Zusammenhangs bleibt es bei dem Register der Abtheilungsbestimmungen, und der
Übergang macht sich nur damit, daß es jetzt heißt: Zweites Kapitel;—oder:
wir kommen nunmehr zu den Urtheilen, u. dergl.



Auch die Überschriften und Eintheilungen, die in diesem Systeme vorkommen,
sollen für sich keine andere Bedeutung haben, als die der Inhaltsanzeige.
Außerdem aber muß die Nothwendigkeit des Zusammenhangs und die immanente
Entstehung der Unterschiede sich in der Abhandlung der Sache selbst vorfinden,
denn sie fällt in die eigene Fortbestimmung des Begriffes.



Das, wodurch sich der Begriff selbst weiter leitet, ist das vorhin angegebene
Negative, das er in sich selbst hat; dieß macht das wahrhaft Dialektische aus.
Die Dialektik, die als ein abgesonderter Theil der Logik betrachtet und in
Ansehung ihres Zwecks und Standpunktes, man kann sagen, gänzlich verkannt
worden, erhält dadurch eine ganz andere Stellung.—Auch die platonische
Dialektik hat selbst im Parmenides, und anderswo ohnehin noch direkter, Theils
nur die Absicht, beschränkte Behauptungen durch sich selbst aufzulösen und zu
widerlegen, Theils aber überhaupt das Nichts zum Resultate. Gewöhnlich sieht
man die Dialektik für ein äußerliches und negatives Thun an, das nicht der
Sache selbst angehöre, in bloßer Eitelkeit als einer subjektiven Sucht, sich
das Feste und Wahre in Schwanken zu setzen und aufzulösen, seinen Grund habe
oder wenigstens zu Nichts führe, als zur Eitelkeit des dialektisch behandelten
Gegenstandes.



Kant hat die Dialektik höher gestellt, und diese Seite gehört unter die größten
seiner Verdienste,—indem er ihr den Schein von Willkür nahm, den sie nach
der gewöhnlichen Vorstellung hat, und sie als ein nothwendiges Thun der
Vernunft darstellte. Indem sie nur für die Kunst, Blendwerke vorzumachen und
Illusionen hervorzubringen, galt, wurde schlechthin vorausgesetzt, daß sie ein
falsches Spiel spiele, und ihre ganze Kraft allein darauf beruhe, daß sie den
Betrug verstecke; daß ihre Resultate nur erschlichen und ein subjektiver Schein
seyen. Kant's dialektische Darstellungen in den Antinomien der reinen Vernunft
verdienen zwar, wenn sie näher betrachtet werden, wie dieß im Verfolge dieses
Werkes weitläufiger geschehen wird, freilich kein großes Lob; aber die
allgemeine Idee, die er zu Grunde gelegt und geltend gemacht hat, ist die
Objektivität des Scheins und Nothwendigkeit des Widerspruchs, der zur Natur der
Denkbestimmungen gehört: zunächst zwar in der Art, insofern diese Bestimmungen
von der Vernunft auf die Dinge an sich angewendet werden; aber eben, was sie in
der Vernunft und in Rücksicht auf das sind, was an sich ist, ist ihre Natur. Es
ist dieß Resultat in seiner positiven Seiten aufgefaßt, nichts anderes, als die
innere Negativität derselben, als ihre sich selbstbewegende Seele, das Princip
aller natürlichen und geistigen Lebendigkeit überhaupt. Aber so wie nur bei der
abstrakt-negativen Seite des Dialektischen stehen geblieben wird, so ist das
Resultat nur das Bekannte, daß die Vernunft unfähig sey, das Unendliche zu
erkennen;—ein sonderbares Resultat, indem das Unendliche das Vernünftige
ist, zu sagen, die Vernunft sey nicht fähig, das Vernünftige zu erkennen.



In diesem Dialektischen, wie es hier genommen wird, und damit in dem Fassen des
Entgegengesetzten in seiner Einheit, oder des Positiven im Negativen besteht
das Spekulative. Es ist die wichtigste, aber für die noch ungeübte, unfreie
Denkkraft schwerste Seite. Ist solche noch darin begriffen, sich vom
sinnlich-konkreten Vorstellen und vom Raisonniren loszureißen, so hat sie sich
zuerst im abstrakten Denken zu üben. Begriffe in ihrer Bestimmtheit
festzuhalten und aus ihnen erkennen zu lernen. Eine Darstellung der Logik zu
diesem Behuf hätte sich in ihrer Methode an das obenbesagte Eintheilen und in
Ansehung des näheren Inhalts an die Bestimmungen, die sich für die einzelnen
Begriffe ergeben, zu halten, ohne sich auf das Dialektische einzulassen. Sie
würde der äußeren Gestalt nach dem gewöhnlichen Vortrag dieser Wissenschaft
ähnlich werden, sich übrigens dem Inhalte nach auch davon unterscheiden, und
immer noch dazu dienen, das abstrakte, ob zwar nicht das spekulative Denken zu
üben, welchen Zweck die durch psychologische und anthropologische Zuthaten
populair gewordene Logik nicht einmal erfüllen kann. Sie würde dem Geiste das
Bild eines methodisch geordneten Ganzen geben, obgleich die Seele des Gebäudes,
die Methode, die im Dialektischen lebt, nicht selbst darin erschiene.



In Rücksicht auf die Bildung und das Verhältniß des Individuums zur Logik,
merke ich schließlich noch an, daß diese Wissenschaft wie die Grammatik, in
zwei verschiedenen Ansichten oder Werthen erscheint. Sie ist etwas Anderes für
den, der zu ihr und den Wissenschaften überhaupt erst hinzutritt, und etwas
Anderes für den, der von ihnen zu ihr zurückkommt. Wer die Grammatik anfängt
kennen zu lernen, findet in ihren Formen und Gesetzen trockene Abstraktionen,
zufällig Regeln, überhaupt eine isolirte Menge von Bestimmungen, die nur den
Werth und die Bedeutung dessen zeigen, was in ihrem unmittelbaren Sinne liegt;
das Erkennen erkennt in ihnen zunächst nichts als sie. Wer dagegen einer
Sprache mächtig ist und zugleich andere Sprachen in Vergleichung mit ihr kennt,
dem erst kann sich der Geist und die Bildung eines Volks in der Grammatik
seiner Sprache zu fühlen geben; dieselben Regeln und Formen haben nunmehr einen
erfüllten, lebendigen Werth. Er kann durch die Grammatik hindurch den Ausdruck
des Geistes überhaupt, die Logik, erkennen. So wer zur Wissenschaft hinzutritt,
findet in der Logik zunächst ein isolirtes System von Abstraktionen, das auf
sich selbst beschränkt, nicht über die anderen Kenntnisse und Wissenschaften
übergreift. Vielmehr, gehalten gegen den Reichthum der Weltvorstellungen, gegen
den real erscheinenden Inhalt der anderen Wissenschaften, und verglichen mit
dem Versprechen der absoluten Wissenschaft, das Wesen dieses Reichthums, die
innere Natur des Geistes und der Welt, die Wahrheit zu enthüllen, hat diese
Wissenschaft in ihrer abstrakten Gestalt, in der farblosen, kalten Einfachheit
ihrer reinen Bestimmungen vielmehr das Ansehen, Alles eher zu leisten als dieß
Versprechen, und gehaltlos jenem Reichthum gegenüber zu stehen, Die erste
Bekanntschaft mit der Logik schränkt ihre Bedeutung auf sie selbst ein; ihr
Inhalt gilt nur für eine isolirte Beschäftigung mit den Denkbestimmungen, neben
der die anderen wissenschaftlichen Beschäftigungen ein eigener Stoff und Gehalt
für sich sind, auf welche das Logische etwa einen formellen Einfluß hat, und
zwar einen solchen, der sich mehr von selbst macht, und für den die
wissenschaftliche Gestalt und deren Studium allerdings auch zur Noth entbehrt
werden kann. Die anderen Wissenschaften haben die regelrechte Methode, eine
Folge von Definitionen, Axiomen, Theoremen und deren Beweisen u.s.f. zu seyn,
im Ganzen abgeworfen; die sogenannte natürliche Logik macht sich für sich in
ihnen geltend und hilft sich ohne besondere, auf das Denken selbst gerichtete
Erkenntnis fort. Vollends aber hält sich der Stoff und Inhalt dieser
Wissenschaften für sich selbst vom Logischen völlig unabhängig, und ist auch
für Sinn, Gefühl, Vorstellung und praktisches Interesse jeder Art
ansprechender.



So muß denn allerdings die Logik zuerst gelernt werden, als etwas, das man wohl
versteht und einsieht, aber woran Umfang, Tiefe und weitere Bedeutung anfangs
vermißt wird. Erst aus der tiefern Kenntniß der anderen Wissenschaften erhebt
sich für den subjektiven Geist das Logische als ein nicht nur abstrakt
Allgemeines, sondern als das den Reichthum des Besonderen in sich fassende
Allgemeine; —wie derselbe Sittenspruch in dem Munde des Jünglings, der
ihn ganz richtig versteht, nicht die Bedeutung und den Umfang besitzt, welchen
er im Geiste eines lebenserfahrenen Mannes hat, dem sich damit die ganze Kraft
des darin enthaltenen Gehaltes ausdrückt, so erhält das Logische erst dadurch
die Schätzung seines Werths, wenn es zum Resultate der Erfahrung der
Wissenschaften geworden ist; es stellt sich daraus als die allgemeine Wahrheit,
nicht als eine besondere Kenntniß neben anderem Stoffe und Realitäten, sondern
als das Wesen alles dieses sonstigen Inhalts dem Geiste dar.



Ob nun das Logische zwar im Anfange des Studiums nicht in dieser bewußten Kraft
für den Geist vorhanden ist, so empfängt er durch dasselbe darum nicht weniger
die Kraft in sich, die ihn in alle Wahrheit leitet. Das System der Logik ist
das Reich der Schatten, die Welt der einfachen Wesenheiten, von aller
sinnlichen Konkretion befreit. Das Studium dieser Wissenschaft, der Aufenthalt
und die Arbeit in diesem Schattenreich ist die absolute Bildung und Zucht des
Bewußtseyns. Es treibt darin ein von sinnlichen Anschauungen und Zwecken, von
Gefühlen, von der bloß gemeinten Vorstellungswelt fernes Geschäft. Von seiner
negativen Seite betrachtet, besteht dieß Geschäft in dem Fernhalten der
Zufälligkeit des raisonnirenden Denkens und der Willkür, diese oder die
entgegengesetzten Gründe sich einfallen oder gelten zu lassen.



Vornehmlich aber gewinnt der Gedanke dadurch Selbstständigkeit und
Unabhängigkeit. Er wird in dem Abstrakten und in dem Fortgehen durch Begriffe
ohne sinnliche Substrate einheimisch, wird zur unbewußten Macht, die sonstige
Mannigfaltigkeit der Kenntniß und Wissenschaften in die vernünftige Form
aufzunehmen, sie in ihrem Wesentlichen zu erfassen und festzuhalten, das
Äußerliche abzustreifen und auf diese Weise aus ihnen das Logische
auszuziehen,—oder was dasselbe ist, die vorher durch das Studium
erworbene abstrakte Grundlage des Logischen mit dem Gehalte aller Wahrheit zu
erfüllen, und ihm den Werth eines Allgemeinen zu geben, das nicht mehr als ein
Besonderes neben anderem Besonderen steht, sondern über alles dieses übergreift
und dessen Wesen, das Absolut-wahre, ist.


Allgemeine Eintheilung der Logik


In dem, was über den Begriff dieser Wissenschaft und wohin seine Rechtfertigung
falle, gesagt worden ist, liegt, daß die allgemeine Eintheilung hier nur
vorläufig seyn, gleichsam nur insofern angegeben werden kann, als der Verfasser
die Wissenschaft bereits kennt, daher historisch hier zum Voraus anzuführen im
Stande ist, zu welchen Hauptunterschieden sich der Begriff in seiner
Entwickelung bestimmen wird.



Doch kann versucht werden, das was zum Eintheilen erforderlich ist, zum Voraus
im Allgemeinen verständlich zu machen, obgleich auch dabei ein Verfahren der
Methode in Anspruch genommen werden muß, das seine volle Verständigung und
Rechtfertigung erst innerhalb der Wissenschaft erhält.—Zuvörderst also
ist zu erinnern, daß hier vorausgesetzt wird, die Eintheilung müsse mit dem
Begriffe zusammenhängen, oder vielmehr in ihm selbst liegen. Der Begriff ist
nicht unbestimmt, sondern bestimmt an ihm selbst; die Eintheilung aber drückt
entwickelt diese seine Bestimmtheit aus; sie ist das Urtheil desselben, nicht
ein Urtheil über irgend einen äußerlich genommenen Gegenstand, sondern das
Urtheilen, d.i. Bestimmen des Begriffs an ihm selbst. Die Rechtwinklichkeit,
Spitzwinklichkeit u.s. f., wie die Gleichseitigkeit u.s.f., nach welchen
Bestimmungen die Dreiecke eingetheilt werden, liegt nicht in der Bestimmtheit
des Dreiecks selbst, d.h. nicht in dem, was der Begriff des Dreiecks genannt zu
werden pflegt, ebenso wenig als in dem, was für den Begriff des Thieres
überhaupt, oder des Säugethiers, Vogels u.s.w. die Bestimmungen liegen, nach
welchen jenes in Säugethiere, Vögel u.s. w. und diese Klassen in weitere
Gattungen eingetheilt werden. Solche Bestimmungen werden anderswoher, aus der
empirischen Anschauung aufgenommen; sie treten zu jenem sogenannten Begriffe
von Außen hinzu. In der philosophischen Behandlung des Eintheilens muß der
Begriff selbst sich als ihren Ursprung enthaltend zeigen.



Der Begriff der Logik aber selbst ist in der Einleitung als das Resultat einer
jenseits liegenden Wissenschaft, damit hier gleichfalls als eine Voraussetzung
angegeben worden. Die Logik bestimmte sich danach als die Wissenschaft des
reinen Denkens, die zu ihrem Princip das reine Wissen habe, die nicht
abstrakte, sondern dadurch konkrete lebendige Einheit, daß in ihr der Gegensatz
des Bewußtseyns von einem subjektiv—für sich Seyenden und einem zweiten
solchen Seyenden, einem Objektiven, als überwunden, und das Seyn als reiner
Begriff an sich selbst, und der reine Begriff als das wahrhafte Seyn gewußt
wird. Dieß sind sonach die beiden Momente, welche im Logischen enthalten sind.
Aber sie werden nun als untrennbar seyend gewußt, nicht wie im Bewußtseyn jedes
auch als für sich seyend; dadurch, allein, daß sie zugleich als unterschiedene
(jedoch nicht für sich seyende) gewußt werden, ist ihre Einheit nicht abstrakt,
todt, unbewegend, sondern konkret.



Diese Einheit macht das logische Princip zugleich als Element aus, so daß die
Entwickelung jenes Unterschiedes, der sogleich in ihm ist, nur innerhalb dieses
Elementes vor sich geht. Denn indem die Eintheilung, wie gesagt worden, das
Urtheil des Begriffs, das Setzen der ihm schon immanenten Bestimmung und damit
seines Unterschiedes ist, so darf dieß Setzen nicht als ein Wiederauflösen
jener konkreten Einheit in ihre Bestimmungen, wie sie als für sich seyend
gelten sollen, gefaßt werden, was hier ein leeres Zurückgehen auf den vorigen
Standpunkt, den Gegensatz des Bewußtseyns wäre; dieser ist vielmehr
verschwunden; jene Einheit bleibt das Element, und aus ihr tritt jenes
Unterscheiden der Eintheilung und überhaupt der Entwickelung nicht mehr heraus.
Damit sind die früher (auf dem Wege zur Wahrheit) für sich seyenden
Bestimmungen, wie ein Subjektives und Objektives, oder auch Denken und Seyn
oder Begriff und Realität, wie sie in irgend einer Rücksicht bestimmt worden
seyn mögen, nun in ihrer Wahrheit, d.i. in ihrer Einheit, zu Formen
herabgesetzt. In ihrem Unterschiede blieben sie daher selbst an sich der ganze
Begriff und dieser wird in der Eintheilung nur unter seinen eigenen
Bestimmungen gesetzt.



So ist es der ganze Begriff, der das eine Mal als seyender Begriff, das andere
Mal als Begriff zu betrachten ist; dort ist er nur Begriff an sich, der
Realität oder des Seyns, hier ist er Begriff als solcher, für sich seyender
Begriff, (wie er es um konkrete Formen zu nennen, im denkenden Menschen, aber
auch schon, freilich nicht als bewußter noch weniger als gewußter Begriff, im
empfindenden Thier, und in der organischen Individualität überhaupt ist;
Begriff an sich ist er aber nur in der unorganischen Natur).—Die Logik
wäre hiernach zunächst in die Logik des Begriffs als Seyns, und des Begriffs
als Begriffs, —oder indem wir uns der sonst gewöhnlichen, obgleich der
unbestimmtesten und darum der vieldeutigsten Ausdrücke bedienen,—in die
objektive und subjektive Logik einzutheilen.



Nach dem zu Grunde liegenden Elemente aber der Einheit des Begriffs in sich
selbst und damit der Untrennbarkeit seiner Bestimmungen, müssen diese ferner
auch, insofern sie unterschieden, der Begriff in ihrem Unterschiede gesetzt
wird, wenigstens in Beziehung aufeinander stehen. Es ergiebt sich daraus eine
Sphäre der Vermittelung, der Begriff als System der Reflexionsbestimmungen,
d.i. des zum Insichseyn des Begriffs übergehenden Seyns, der auf diese Weise
noch nicht als solcher für sich gesetzt ist, sondern mit dem unmittelbaren Seyn
als einem ihm auch Äußeren zugleich behaftet ist. Dieß ist die Lehre von dem
Wesen, die zwischen der Lehre vom Seyn und der vom Begriff inmitten
steht.—Sie ist in der allgemeinen Eintheilung dieses logischen Werks noch
unter die objektive Logik gestellt worden, insofern, ob das Wesen zwar bereits
das Innere, dem Begriffe der Charakter des Subjekts ausdrücklich vorzubehalten
ist.



Kant[4]
hat in neueren Zeiten dem, was gewöhnlich Logik genannt worden, noch eine,
nämlich eine transcendentale Logik gegenüber gestellt. Das, was hier objektive
Logik genannt worden, würde zum Theil dem entsprechen, was bei ihm die
transcendentale Logik ist. Er unterscheidet sie von dem, was er allgemeine
Logik nennt, so, daß sie à) die Begriffe betrachte, die sich a priori auf
Gegenstände beziehen, somit nicht von allem Inhalte der objektiven Erkenntniß
abstrahire, oder daß sie die Regeln des reinen Denkens eines Gegenstandes
enthalte, und ß) zugleich auf den Ursprung unserer Erkenntniß gehe, insofern
sie nicht den Gegenständen zugeschrieben werden könne.—Diese zweite Seite
ist es, auf die das philosophische Interesse Kants ausschließend gerichtet ist.
Sein Hauptgedanke ist, die Kategorien dem Selbstbewußtseyn, als dem subjektiven
Ich, zu vindiciren. Vermöge dieser Bestimmung bleibt die Ansicht innerhalb des
Bewußtseyns und seines Gegensatzes stehen, und hat außer dem Empirischen des
Gefühls und der Anschauung noch Etwas, das nicht durch das denkende
Selbstbewußtseyn gesetzt und bestimmt ist, ein Ding-an-sich, ein dem Denken
fremdes und äußerliches, übrig bleiben; obgleich leicht einzusehen ist, daß ein
solches Abstraktum, wie Ding-an-sich, selbst nur ein Produkt des, und zwar nur
abstrahirenden, Denkens ist.—Wenn andere Kantianer sich über das
Bestimmen des Gegenstandes durch Ich so ausgedrückt haben, daß das Objektiviren
des Ich, als ein ursprüngliches und nothwendiges Thun des Bewußtseyns anzusehen
sey, so daß in diesem ursprünglichen Thun noch nicht die Vorstellung des Ich
selbst ist,—als welche erst ein Bewußtseyn jenes Bewußtseyns, oder selbst
ein Objektiviren jenes Bewußtseyn sey,—so ist dieses von dem Gegensatze
des Bewußtseyns befreite objektivirende Thun näher dasjenige, was für Denken
als solches überhaupt genommen werden kann.[5]
Dieses Thun sollte aber nicht mehr Bewußtseyn genannt werden; Bewußtseyn
schließt den Gegensatz des Ich und seines Gegenstandes in sich, der in jenem
ursprünglichen Thun nicht vorhanden ist. Die Benennung Bewußtseyn wirft noch
mehr den Schein von Subjektivität auf dasselbe, als der Ausdruck Denken, der
aber hier überhaupt im absoluten Sinne als unendliches mit der Endlichkeit des
Bewußtseyns nicht behaftetes, Denken, kurz Denken als solches, zu nehmen ist.



 [4]
Ich erinnere, daß ich auf die kantische Philosophie in diesem Werke darum
häufig Rücksicht nehme, (was manchen überflüssig scheinen könnte) weil
sie,—ihre nähere Bestimmtheit so wie die besonderen Theile der Ausführung
mögen sonst und auch in diesem Werke betrachtet werden, wie sie
wollen,—die Grundlage und den Ausgangspunkt der neueren deutschen
Philosophie ausmacht, und dieß ihr Verdienst durch das, was an ihr ausgesetzt
werden möge, ihr ungeschmälert bleibt. Auch darum ist auf sie in der objektiven
Logik häufig Rücksicht zu nehmen, weil sie sich auf wichtige bestimmtere Seiten
des Logischen näher einläßt, spätere Darstellungen von Philosophie hingegen
dasselbe wenig beachtet, zum Theil oft nur eine rohe,—aber nicht
ungerächte,—Verachtung dagegen bewiesen haben. Das bei uns am weitesten
verbreitete Philosophiren tritt nicht aus den kantischen Resultaten, daß die
Vernunft keinen wahren Gehalt erkennen könne, und in Ansehung der absoluten
Wahrheit auf das Glauben zu verweisen sey, heraus. Was aber bei Kant Resultat
ist, damit wird in diesem Philosophiren unmittelbar angefangen, damit die
vorhergehende Ausführung, aus welche jenes Resultat herkömmt, und welche
philosophisches Erkennen ist, vorweggeschnitten. Die kantische Philosophie
dient so als ein Polster für die Trägheit des Denkens, die sich damit beruhigt,
daß bereits Alles bewiesen und abgethan sey. Für Erkenntniß und einen
bestimmten Inhalt des Denkens, der in solcher unfruchtbaren und trockenen
Beruhigung sich nicht findet, ist sich daher an jene vorangegangene Ausführung
zu wenden.



 [5]
Wenn der Ausdruck objektivirendes Thun des Ich an andere Produktionen des
Geistes, z.B. die der Phantasie erinnern kann, so ist zu bemerken, daß von
einem Bestimmen eines Gegenstandes die Rede ist, insofern dessen
Inhalts-Momente nicht dem Gefühl und der Anschauung angehören. Solcher
Gegenstand ist ein Gedanke, und ihn bestimmen heißt Theils ihn erst produciren,
Theils insofern er ein Vorausgesetztes ist, weitere Gedanken über ihn haben,
ihn denkend weiter entwickeln.



Indem nun das Interesse der kantischen Philosophie auf das sogenannte
Transcendentale der Denkbestimmungen gerichtet war, ist die Abhandlung
derselben selbst leer ausgegangen; was sie an ihnen selbst sind, ohne die
abstrakte, allen gleiche Relation auf Ich, ihre Bestimmtheit gegen und ihr
Verhältniß zu einander ist nicht zu einem Gegenstande der Betrachtung gemacht
worden; die Erkenntniß ihrer Natur hat sich daher durch diese Philosophie nicht
im geringsten gefördert gefunden. Das einzige Interessante, was hierauf
Beziehung hat, kommt in der Kritik der Ideen vor. Für den wirklichen
Fortschritt der Philosophie aber war es nothwendig, daß das Interesse des
Denkens auf die Betrachtung der formellen Seite, des Ich, des Bewußtseyns als
solchen, d.i. der abstrakten Beziehung eines subjektiven Wissens auf ein
Objekt, gezogen, daß die Erkenntniß der unendlichen Form, d.i. des Begriffs,
auf diese Weise eingeleitet wurde. Um jedoch diese Erkenntniß zu erreichen,
mußte jene endliche Bestimmtheit, in der die Form als Ich, Bewußtseyn ist, noch
abgestreift werden. Die Form so in ihre Reinheit herausgedacht, enthält es dann
in sich selbst, sich zu bestimmen, d.i. sich Inhalt zu geben, und zwar
denselben in seiner Nothwendigkeit,—als System der Denkbestimmungen.



Die objektive Logik tritt damit vielmehr an die Stelle der vormaligen
Metaphysik, als welche das wissenschaftliche Gebäude über die Welt war, das nur
durch Gedanken aufgeführt seyn sollte.—Wenn wir auf die letzte Gestalt
der Ausbildung dieser Wissenschaft Rücksicht nehmen, so ist erstens unmittelbar
die Ontologie, an deren Stelle die objektive Logik tritt,—der Theil jener
Metaphysik, der die Natur des Ens überhaupt erforschen sollte;—das Ens
begreift sowohl Seyn als Wesen in sich, für welchen Unterschied unsere Sprache
glücklicherweise den verschiedenen Ausdruck gerettet hat.—Alsdann aber
begreift die objektive Logik auch die übrige Metaphysik insofern in sich, als
diese mit den reinen Denkformen die besondern, zunächst aus der Vorstellung
genommenen Substrate, die Seele, die Welt, Gott, zu fassen suchte, und die
Bestimmungen des Denkens das Wesentliche der Betrachtungsweise ausmachten. Aber
die Logik betrachtet diese Formen frei von jenen Substraten, den Subjekten der
Vorstellung, und ihre Natur und Werth an und für sich selbst. Jene Metaphysik
unterließ dieß und zog sich daher den gerechten Vorwurf zu, sie ohne Kritik
gebraucht zu haben, ohne die vorgängige Untersuchung, ob und wie sie fähig
seyen, Bestimmungen des Dings-an-sich, nach kantischem Ausdruck,—oder
vielmehr des Vernünftigen zu seyen.—Die objektive Logik ist daher die
wahrhafte Kritik derselben,—eine Kritik, die sie nicht nach der
abstrakten Form der Apriorität gegen das Aposteriorische, sondern sie selbst in
ihrem besondern Inhalte betrachtet.



Die subjektive Logik ist die Logik des Begriffs,—des Wesens, das seine
Beziehung auf ein Seyn oder seinen Schein aufgehoben hat, und in seiner
Bestimmung nicht äußerlich mehr, sondern das freie selbstständig, sich in sich
bestimmende Subjektive, oder vielmehr das Subjekt selbst ist.—Indem das
Subjektive das Mißverständniß von Zufälligem und Willkürlichem, so wie
überhaupt von Bestimmungen, die in die Form des Bewußtseyns gehören, mit sich
führt, so ist hier auf den Unterschied von Subjektivem und Objektivem, der sich
späterhin innerhalb der Logik selbst näher entwickeln wird, kein besonderes
Gewicht zu legen.



Die Logik zerfällt also zwar überhaupt in objektive und subjektive Logik,
bestimmter aber hat sie die drei Theile:



I. Die Logik des Seyns,



II. die Logik des Wesens und



III. die Logik des Begriffs.




Erstes Buch

Die Lehre vom Seyn.

Womit muß der Anfang der Wissenschaft gemacht werden?


In neuern Zeiten erst ist das Bewußtseyn entstanden, daß es eine Schwierigkeit
sey, einen Anfang in der Philosophie zu finden, und der Grund dieser
Schwierigkeit so wie die Möglichkeit, sie zu lösen, ist vielfältig besprochen
worden. Der Anfang der Philosophie muß entweder ein Vermitteltes oder
Unmittelbares seyn, und es ist leicht zu zeigen, daß es weder das Eine noch das
Andere seyn könne; somit findet die eine oder die andere Weise des Anfangens
ihre Widerlegung.



Das Princip einer Philosophie drückt wohl auch einen Anfang aus, aber nicht
sowohl einen subjektiven als objektiven, den Anfang aller Dinge. Das Princip
ist ein irgendwie bestimmter Inhalt,—das Wasser, das Eine, Nus,
Idee,—Substanz, Monade u.s.f., oder wenn es sich auf die Natur des
Erkennens bezieht und damit mehr nur ein Kriterium als eine objektive
Bestimmung seyn soll Denken, Anschauen, Empfinden, Ich, die Subjektivität
selbst, so ist es hier gleichfalls die Inhaltsbestimmung, auf welche das
Interesse geht. Das Anfangen als solches dagegen bleibt als ein Subjektives in
dem Sinne einer zufälligen Art und Weise, den Vortrag einzuleiten, unbeachtet
und gleichgültig, somit auch das Bedürfniß der Frage, womit anzufangen sey,
unbedeutend gegen das Bedürfniß des Princips, als in welchem allein das
Interesse der Sache zu liegen scheint, das Interesse, was das Wahre, was der
absolute Grund von Allem sey.



Aber die moderne Verlegenheit um den Anfang geht aus einem weiteren Bedürfnisse
hervor, welches diejenigen noch nicht kennen, denen es dogmatisch um das
Erweisen des Princips zu thun ist, oder skeptisch um das Finden eines
subjektiven Kriteriums gegen dogmatisches Philosophiren und welches diejenigen
ganz verleugnen, die wie aus der Pistole, aus ihrer innern Offenbarung, aus
Glauben, intellektueller Anschauung u.s.w. anfangen, und der Methode und Logik
überhoben seyn wollten. Wenn das früher abstrakte Denken zunächst nur für das
Princip als Inhalt sich interessirt, aber im Fortgange der Bildung auf die
andere Seite, auf das Benehmen des Erkennens zu achten getrieben ist, so wird
auch das subjektive Thun als wesentliches Moment der objektiven Wahrheit
erfaßt, und das Bedürfniß führt sich herbei, daß die Methode mit dem Inhalt,
die Form mit dem Princip vereint sey. So soll das Princip auch Anfang und das,
was das Prius für das Denken ist, auch das Erste im Gange des Denkens seyn.



Es ist hier nur zu betrachten, wie der logische Anfang erscheint; die beiden
Seiten, nach denen er genommen werden kann, sind schon genannt, entweder als
Resultat auf vermittelte, oder als eigentlicher Anfang auf unmittelbare Weise.
Die in der Bildung der Zeit so wichtig erscheinende Frage, ob das Wissen der
Wahrheit ein unmittelbares, schlechthin anfangendes Wissen, ein Glauben, oder
aber ein vermitteltes Wissen sey, ist an diesem Orte nicht zu erörtern.
Insofern solche Betrachtung vorläufig angestellt werden kann, ist dieß
anderwärts (in m. Encykl. der philos. Wissenschaf. 3te Ausg. im Vorbegr. §. 61.
ff.) geschehen. Hier mag daraus nur dieß angeführt werden, daß es Nichts giebt,
nichts im Himmel oder in der Natur oder im Geiste oder wo es sey, was nicht
ebenso die Unmittelbarkeit enthält, als die Vermittelung, so daß sich diese
beiden Bestimmungen als ungetrennt und untrennbar und jener Gegensatz sich als
ein Richtiges zeigt. Was aber die wissenschaftliche Erörterung betrifft, so ist
es jeder logische Satz, in welchem die Bestimmungen der Unmittelbarkeit und der
Vermittelung und also die Erörterung ihres Gegensatzes und ihrer Wahrheit
vorkommt. Insofern dieser Gegensatz in Beziehung auf Denken, Wissen, Erkennen,
die konkretere Gestalt von unmittelbarem oder vermitteltem Wissen erhält, wird
die Natur des Erkennens überhaupt, sowohl innerhalb der Wissenschaft der Logik
betrachtet, als dasselbe in seiner weitern konkreten Form, in die Wissenschaft
vom Geiste, und in die Phänomenologie desselben fällt. Vor der Wissenschaft
aber schon über das Erkennen ins Reine kommen wollen, heißt verlangen, daß es
außerhalb derselben erörtert werden sollte; außerhalb der Wissenschaft läßt
sich dieß wenigstens nicht auf wissenschaftliche Weise, um die es hier allein
zu thun ist, bewerkstelligen.



Logisch ist der Anfang, indem er im Element des frei für sich seyenden Denkens,
im reinen Wissen gemacht werden soll. Vermittelt ist es hiermit dadurch, daß
das reine Wissen die letzte, absolute Wahrheit des Bewußtseyns ist. Es ist in
der Einleitung bemerkt, daß die Phänomenologie des Geistes die Wissenschaft des
Bewußtseyns, die Darstellung davon ist, daß das Bewußtseyn den Begriff der
Wissenschaft, d.i. das reine Wissen, zum Resultate hat. Die Logik hat insofern
die Wissenschaft des erscheinenden Geistes zu ihrer Voraussetzung, welche die
Nothwendigkeit und damit den Beweis der Wahrheit des Standpunkts, der das reine
Wissen ist, wie dessen Vermittelung überhaupt, enthält und aufzeigt. In dieser
Wissenschaft des erscheinenden Geistes wird von dem empirischen, sinnlichen
Bewußtseyn ausgegangen; und dieses ist das eigentliche unmittelbare Wissen;
daselbst wird erörtert, was an diesem unmittelbaren Wissen ist. Anderes
Bewußtseyn, wie der Glaube an göttliche Wahrheiten, innere Erfahrung, Wissen
durch innere Offenbarung u.s.f. zeigt sich bei geringer Überlegung sehr
uneigentlich als unmittelbares Wissen aufgeführt zu werden. In jener Abhandlung
ist das unmittelbare Bewußtseyn auch das in der Wissenschaft Erste und
Unmittelbare, somit die Voraussetzung; in der Logik aber ist dasjenige die
Voraussetzung, was aus jener Betrachtung sich als das Resultat erwiesen
hatte,—die Idee als reines Wissen. Die Logik, ist die reine Wissenschaft,
d.i. das reine Wissen in dem ganzen Umfange seiner Entwickelung. Diese Idee
aber hat sich in jenem Resultate dahin bestimmt, die zur Wahrheit gewordenen
Gewißheit zu seyn, die Gewißheit, die nach der einen Seite dem Gegenstande
nicht mehr gegenüber ist, sondern ihn innerlich gemacht hat, ihn als sich
selbst weiß,—und die auf der andern Seite das Wissen von sich als von
einem, das dem Gegenständlichen gegenüber und nur dessen Vernichtung sey,
aufgegeben, dieser Subjektivität entäußert und Einheit mit seiner Entäußerung
ist.



Daß nun von dieser Bestimmung des reinen Wissens aus der Anfang seiner
Wissenschaft immanent bleibe, ist nichts zu thun, als das zu betrachten oder
vielmehr mit Beiseitsetzung aller Reflexionen, aller Meinungen, die man sonst
hat, nur aufzunehmen was vorhanden ist.



Das reine Wissen als in diese Einheit zusammengegangen, hat alle Beziehung auf
ein Anderes und auf Vermittelung aufgehoben; es ist das Unterschiedslose;
dieses Unterschiedslose hört somit selbst auf, Wissen zu seyn; es ist nur
einfache Unmittelbarkeit vorhanden.



Die einfache Unmittelbarkeit ist selbst ein Reflexionsausdruck, und bezieht
sich auf den Unterschied von dem Vermittelten. In ihrem wahren Ausdrucke ist
daher diese einfache Unmittelbarkeit das reine Seyn. Wie das reine Wissen
nichts heißen soll, als das Wissen als solches, ganz abstrakt, so soll auch
reines Seyn nichts heißen, als das Seyn überhaupt; Seyn, sonst nichts, ohne
alle weitere Bestimmung und Erfüllung.



Hier ist das Seyn das Anfangende, als durch Vermittelung und zwar durch sie,
welche zugleich Aufheben ihrer selbst ist, entstanden, dargestellt; mit der
Voraussetzung des reinen Wissens als Resultats des endlichen Wissens, des
Bewußtseyns. Soll aber keine Voraussetzung gemacht, der Anfang selbst
unmittelbar genommen werden, so bestimmt er sich nur dadurch, daß es der Anfang
der Logik des Denkens für sich, seyn soll. Nur der Entschluß, den man auch für
eine Willkür ansehen kann, nämlich daß man das Denken als solches betrachten
wolle, ist vorhanden. So muß der Anfang absoluter oder was hier gleichbedeutend
ist, abstrakter Anfang seyn; er darf so nichts voraussetzen, muß durch nichts
vermittelt seyn, noch einen Grund haben; er soll vielmehr selbst Grund der
ganzen Wissenschaft seyn. Er muß daher schlechthin ein Unmittelbares seyn, oder
vielmehr nur das Unmittelbare selbst. Wie er nicht gegen Anderes eine
Bestimmung haben kann, so kann er auch keine in sich, keinen Inhalt enthalten,
denn dergleichen wäre Unterscheidung und Beziehung von Verschiedenem
aufeinander, somit eine Vermittelung. Der Anfang ist also das reine Seyn.



Nach dieser einfachen Darlegung dessen, was zunächst nur zu diesem selbst
Allereinfachsten, dem logischen Anfang, gehört, können noch folgende weitere
Reflexionen beigebracht werden; doch können sie nicht sowohl zur Erläuterung
und Bestätigung jener Darlegung, die für sich fertig ist, dienen sollen, als
sie vielmehr nur durch Vorstellungen und Reflexionen veranlaßt werden, die uns
zum Voraus in den Weg kommen können, jedoch, wie alle andere vorangehende
Vorurtheile, in der Wissenschaft selbst ihr Erledigung finden müssen, und daher
eigentlich zur Geduld hierauf zu verweisen wären.



Die Einsicht, daß das Absolut-Wahre ein Resultat seyn müsse, und umgekehrt, daß
ein Resultat ein erstes Wahres voraussetzt, das aber, weil es Erstes ist,
objektiv betrachtet, nicht nothwendig, und nach der subjektiven Seite, nicht
erkannt ist,—hat in neuern Zeiten den Gedanken hervorgebracht, daß die
Philosophie nur mit einem hypothetischen und problematischen Wahren anfangen,
und das Philosophiren daher zuerst nur ein Suchen seyn könne, eine Ansicht,
welche Reinhold in den spätern Zeiten seines Philosphirens vielfach urgiert
hat, und der man die Gerechtigkeit widerfahren lassen muß, daß ihr ein
wahrhaftes Interesse zu Grunde liegt, welches die spekulative Natur des
philosophischen Anfangs betrifft. Die Auseinandersetzung dieser Ansicht ist
zugleich eine Veranlassung, ein vorläufiges Verständniß über den Sinn des
logischen Fortschreitens überhaupt, einzuleiten; denn jene Ansicht schließt die
Rücksicht auf das Fortgehen sogleich in sich. Und zwar stellt sie es so vor,
daß das Vorwärtsschreiten in der Philosophie vielmehr ein Rückwärtsgehen und
Begründen sey, durch welches erst sich ergebe, daß das, womit angefangen wurde,
nicht bloß ein willkürlich Angenommenes, sondern in der That Theils das Wahre,
Theils das erste Wahre sey.



Man muß zugeben, daß es eine wesentliche Betrachtung ist,—die sich
innerhalb der Logik selbst näher ergeben wird,—daß das Vorwärtsgehen ein
Rückgang in den Grund, zu dem Ursprünglichen und Wahrhaften ist, von dem das,
womit der Anfang gemacht wurde, abhängt, und in der That hervorgebracht
wird.—So wird das Bewußtseyn auf seinem Wege von der Unmittelbarkeit aus,
mit der es anfängt, zum absoluten Wissen, als seiner innersten Wahrheit,
zurückgeführt. Dieß Letzte, der Grund, ist denn auch dasjenige, aus welchem das
Erste hervorgeht, das zuerst als Unmittelbares auftrat.—So wird noch mehr
der absolute Geist, der als die konkrete und letzte höchste Wahrheit alles
Seyns sich ergiebt, erkannt, als am Ende der Entwickelung sich mit Freiheit
entäußernd und sich zur Gestalt eines unmittelbaren Seyns entlassend,—zur
Schöpfung einer Welt sich entschließend, welche alles das enthält, was in die
Entwickelung, die jenem Resultate vorangegangen, fiel, und das durch diese
umgekehrte Stellung, mit seinem Anfang in ein von dem Resultate als dem
Principe Abhängiges verwandelt wird. Das Wesentliche für die Wissenschaft, ist
nicht so sehr, daß ein rein Unmittelbares der Anfang sey, sondern daß das Ganze
derselben ein Kreislauf in sich selbst ist, worin das Erste auch das Letzte,
und das Letzte auch das Erste wird.



Daher ergiebt sich auf der andern Seite als ebenso nothwendig, dasjenige, in
welches die Bewegung als in seinen Grund zurückgeht, als Resultat zu
betrachten. Nach dieser Rücksicht ist das Erste ebenso sehr der Grund, und das
Letzte ein Abgeleitetes; indem von dem Ersten ausgegangen und durch richtige
Folgerung auf das Letzte, als auf den Grund, gekommen wird, ist dieser
Resultat. Der Fortgang ferner von dem, was den Anfang macht, ist nur als eine
weitere Bestimmung desselben zu betrachten, so daß das Anfangende allem
Folgenden zu Grunde liegen bleibt, und nichts daraus verschwindet. Das
Fortgehen besteht nicht darin, daß nur ein Anderes abgeleitet, oder daß in ein
wahrhaft Anderes übergegangen würde;—und insofern dieß Übergehen
vorkommt, so hebt es sich ebenso sehr wieder auf. So ist der Anfang der
Philosophie, die in allen folgenden Entwickelungen gegenwärtige und sich
erhaltende Grundlage, das seinen weiteren Bestimmungen durchaus immanent
Bleibende.



Durch diesen Fortgang denn verliert der Anfang das, was er in dieser
Bestimmtheit, ein Unmittelbares und Abstraktes überhaupt zu seyn, einseitiges
hat; er wird ein Vermitteltes, und die Linie der wissenschaftlichen
Fortbewegung macht sich damit zu einem Kreise. —Zugleich ergiebt sich,
daß das, was den Anfang macht, indem es darin das noch Unentwickelte,
Inhaltlose ist, im Anfange noch nicht wahrhaft erkannt wird, und daß erst die
Wissenschaft, und zwar in ihrer ganzen Entwickelung, seine vollendete,
inhaltsvolle und erst wahrhaft begründete Erkenntniß ist.



Darum aber, weil das Resultat erst als der absolute Grund hervortritt, ist das
Fortschreiten dieses Erkennens nicht etwas Provisorisches, noch ein
problematisches und hypothetisches, sondern es muß durch die Natur der Sache
und des Inhaltes selbst bestimmt seyn. Weder ist jener Anfang etwas
Willkürliches und nur einstweilen Angenommenes, noch ein als willkürlich
Erscheinendes und bittweise Vorausgesetztes, von dem sich aber doch in der
Folge zeige, daß man Recht daran gethan habe, es zum Anfange zu machen; nicht
wie bei den Konstruktionen, die man zum Behuf des Beweises eines geometrischen
Satzes zu machen angewiesen wird, es der Fall ist, daß von ihnen es sich erst
hinterher an den Beweisen ergiebt, daß man wohlgethan habe, gerade diese Linien
zu ziehen, und dann in den Beweisen selbst, mit der Vergleichung dieser Linien
oder Winkel anzufangen; für sich an diesem Linienziehen oder Vergleichen
begreift es sich nicht. So ist vorhin der Grund, warum in der reinen
Wissenschaft vom reinen Seyn angefangen wird, unmittelbar an ihr selbst
angegeben worden. Dieß reine Seyn ist die Einheit, in die das reine Wissen
zurückgeht, oder wenn dieses selbst noch als Form von seiner Einheit
unterschieden gehalten werden soll, so ist es auch der Inhalt desselben. Dieß
ist die Seite, nach welcher dieß reine Seyn, dieß Absolut-Unmittelbare, ebenso
absolut Vermitteltes ist. Aber es muß ebenso wesentlich nur in der
Einseitigkeit, das Rein-Unmittelbare zu seyn, genommen werden, eben weil es
hier als der Anfang ist. Insofern es nicht diese reinen Unbestimmtheit,
insofern es bestimmt wäre, würde es als Vermitteltes, schon weiter Geführtes,
genommen; ein Bestimmtes enthält ein Anderes zu einem Ersten. Es liegt also in
der Natur des Anfangs selbst, daß er das Seyn sey, und sonst nichts. Es bedarf
daher keiner sonstigen Vorbereitungen, um in die Philosophie hineinzukommen,
noch anderweitiger Reflexionen und Anknüpfungspunkte.



Daß der Anfang, Anfang der Philosophie ist, daraus kann eigentlich auch keine
nähere Bestimmung oder ein positiver Inhalt für denselben genommen werden. Denn
die Philosophie ist hier im Anfange, wo die Sache selbst noch nicht vorhanden
ist, ein leeres Wort oder irgend eine angenommene ungerechtfertigte
Vorstellung. Das reine Wissen giebt nur diese negative Bestimmung, daß er der
abstrakte Anfang seyn soll. Insofern das reine Seyn als Inhalt des reinen
Wissens genommen wird, so hat dieses von seinem Inhalte zurückzutreten, ihn für
sich selbst gewähren zu lassen und nicht weiter zu bestimmen.—Oder indem
das reine Seyn als die Einheit zu betrachten ist, in die das Wissen, auf seiner
höchsten Spitze der Einigung mit dem Objekte, zusammengefallen, so ist das
Wissen in diese Einheit verschwunden, und hat keinen Unterschied von ihr und
somit keine Bestimmung für sich übrig gelassen.—Auch sonst ist nicht
Etwas, oder irgend ein Inhalt vorhanden, der gebracht werden könnte, um damit
den bestimmteren Anfang zu machen.



Aber auch die bisher als Anfang angenommmene Bestimmung des Seyns könnte
weggelassen werden, so daß nur gefordert würde, daß ein reiner Anfang gemacht
werde. Dann ist nichts vorhanden, als der Anfang selbst, und es wäre zu sehen,
was er ist.—Diese Stellung könnte zugleich als ein Vorschlag zur Güte an
diejenigen gemacht werden, welche Theils damit, daß mit dem Seyn angefangen
werde, aus welchen Reflexionen es sey, sich nicht beruhigen und noch weniger
mit dem Erfolge, den das Seyn hat, in das Nichts überzugehn,—Theils
überhaupt nicht anders wissen, als daß in einer Wissenschaft mit der
Voraussetzung einer Vorstellung angefangen werde,—einer Vorstellung,
welche hierauf analysirt werde, so daß nun das Ergebniß solcher Analyse den
ersten bestimmten Begriff in der Wissenschaft abgebe. Indem wir auch dieß
Verfahren beobachteten, so hätten wir keinen besondern Gegenstand, weil der
Anfang als des Denkens, ganz abstrakt, ganz allgemein, ganz Form ohne allen
Inhalt seyn soll; wir hätten somit gar nichts, als die Vorstellung von einem
bloßen Anfang als solchem. Es ist also nur zu sehen, was wir in dieser
Vorstellung haben.



Es ist noch Nichts, und es soll Etwas werden. Der Anfang ist nicht das reine
Nichts, sondern ein Nichts, von dem Etwas ausgehen soll; das Seyn ist also auch
schon im Anfang enthalten. Der Anfang enthält also Beides, Seyn und Nichts; ist
die Einheit von Seyn und Nichts; —oder ist Nichtseyn, das zugleich Seyn,
und Seyn, das zugleich Nichtseyn ist.



Ferner Seyn und Nichts sind im Anfang als unterschieden vorhanden; denn er
weißt auf etwas Anderes hin;—er ist ein Nichtseyn, das auf das Seyn als
auf ein Anderes bezogen ist; das Anfangende ist noch nicht; es geht erst dem
Seyn zu. Der Anfang enthält also das Seyn als ein solches, das sich von dem
Nichtseyn entfernt oder es aufhebt, als ein ihm Entgegengesetztes.



Ferner aber ist das, was anfängt, schon, eben so sehr aber ist es auch noch
nicht. Die Entgegengesetzten, Seyn und Nichtseyn sind also in ihm in
unmittelbarer Vereinigung; oder er ist ihre ununterschiedene Einheit.



Die Analyse des Anfangs gäbe somit den Begriff der Einheit des Seyns und des
Nichtseyns,—oder in reflektirterer Form, der Einheit des
Unterschieden—und des Nichtunterschiedenseyns,—oder der Identität
der Identität und Nichtidentität. Dieser Begriff könnte als die erste, reinste
d.i. abstrakteste, Definition des Absoluten angesehen werden;—wie er dieß
in der That seyn würde, wenn es überhaupt um die Form von Definitionen und um
den Namen des Absoluten zu thun wäre. In diesem Sinne würden, wie jener
abstrakte Begriff die erste, so alle weitern Bestimmungen und Entwickelungen
nur bestimmtere und reichere Definitionen dieses Absoluten seyn. Aber die,
welche mit dem Seyn als Anfang darum nicht zufrieden sind, weil es in Nichts
übergeht, und daraus die Einheit des Seyns und Nichts entsteht, mögen zusehen,
ob sie mit diesem Anfange, der mit der Vorstellung des Anfangs anfängt, und mit
deren Analyse, die wohl richtig seyn wird, aber gleichfalls auf die Einheit des
Seyns und Nichts führt, zufriedener seyn mögen, als damit, daß das Seyn zum
Anfange gemacht wird.



Es ist aber noch einen weitere Betrachtung über dieses Verfahren zu machen.
Jene Analyse setzt die Vorstellung des Anfangs als bekannt voraus; es ist so
nach dem Beispiele anderer Wissenschaften verfahren worden. Diese setzen ihren
Gegenstand voraus, und nehmen bittweise an, daß jedermann dieselbe Vorstellung
von ihm habe, und darin ungefähr dieselben Bestimmungen finden möge, die sie
durch Analyse, Vergleichung und sonstiges Raisonnement von ihm da und dorther
beibringen und angeben. Das aber, was den absoluten Anfang macht, muß
gleichfalls ein sonst Bekanntes seyn; wenn es nun ein Konkretes, somit in sich
mannigfaltig Bestimmtes ist, so ist diese Beziehung, die es in sich ist, als
etwas Bekanntes vorausgesetzt; sie ist damit als etwas Unmittelbares angegeben,
was sie aber nicht ist; denn sie ist nur Beziehung als von Unterschiedenen,
enthält somit die Vermittelung in sich. Ferner tritt am Konkreten die
Zufälligkeit und Willkür der Analyse und des verschiedenen Bestimmtes ein.
Welche Bestimmungen herausgebracht werden, hängt von dem ab, was jeder in
seiner unmittelbaren zufälligen Vorstellung vorfindet. Die in einem Konkreten,
einer synthetischen Einheit, enthaltene Beziehung ist eine nothwendige nur,
insofern sie nicht vorgefunden, sondern durch die eigenen Bewegung der Momente,
in diese Einheit zurück zu gehen, hervorgebracht ist;—eine Bewegung, die
das Gegentheil des analytischen Verfahrens ist, eines der Sache selbst
äußerlichen, in das Subjekt fallenden Thuns.



Hierin ist auch das Nähere enthalten, daß das, womit der Anfang zu machen ist,
nicht ein Konkretes, nicht ein solches seyn kann, das eine Beziehung innerhalb
seiner selbst enthält. Denn ein solches setzt ein Vermitteln und Herübergehen
von einem Ersten zu einem Anderen innerhalb seiner, voraus, wovon das
einfachgewordene Konkrete das Resultat wäre. Aber der Anfang soll nicht selbst
schon ein Erstes und ein Anders seyn; ein solches das ein Erstes und ein
Anderes in sich ist, enthält bereits ein Fortgegangenseyn. Was den Anfang
macht, der Anfang selbst, ist daher als ein Nichtanalysirbares, in seiner
einfachen unerfüllten Unmittelbarkeit, also als Seyn, als das ganz Leere zu
nehmen.



Wenn man etwa, gegen die Betrachtung des abstrakten Anfangs ungeduldig, sagen
wollte, es solle nicht mit dem Anfange angefangen werden, sondern geradezu mit
der Sache, so ist diese Sache nichts als jenes leere Seyn; denn was die Sache
sey, dieß ist es, was sich eben erst im Verlaufe der Wissenschaft ergeben soll,
was nicht vor ihr als bekannt vorausgesetzt werden kann.



Welche Form sonst genommen werde, um einen andern Anfang zu haben, als das
leere Seyn, so leidet er an den angeführten Mängeln. Diejenigen, welche mit
diesem Anfange unzufrieden bleiben, mögen sich zu der Aufgabe auffordern, es
anders anzufangen, um dabei diese Mängel zu vermeiden.



Ein origineller Anfang der Philosophie aber kann nicht ganz unerwähnt gelassen
werden, der sich in neuerer Zeit berühmt gemacht hat, der Anfang mit dem Ich.
Er kam Theils aus der Reflexion, daß aus dem ersten Wahren alles Folgende
abgeleitet werden müsse, Theils aus dem Bedürfnisse, daß das erste Wahre ein
Bekanntes und noch mehr ein unmittelbar Gewisses sey. Dieser Anfang ist im
Allgemeinen nicht eine solche Vorstellung, die zufällig ist, und in einem
Subjekte so, in einem andern anders, beschaffen seyn kann. Denn Ich, dieß
unmittelbare Selbstbewußtseyn, erscheint zunächst selbst Theils als ein
Unmittelbares, Theils als ein in einem viel höhern Sinne Bekanntes, als eine
sonstige Vorstellung; etwas sonst Bekanntes gehört zwar dem Ich an, aber ist
noch ein von ihm unterschiedener, damit sogleich zufälliger Inhalt; Ich
hingegen ist die einfache Gewißheit seiner selbst. Aber Ich überhaupt ist auch
zugleich ein Konkretes, oder Ich ist vielmehr das Konkreteste,—das
Bewußtseyn seiner, als unendlich mannigfaltiger Welt. Daß Ich Anfang und Grund
der Philosophie sey, dazu wird die Absonderung dieses Konkreten
erfordert,—der absolute Akt, wodurch Ich von sich selbst gereinigt wird,
und als abstraktes Ich in sein Bewußtseyn tritt. Allein dieß reine Ich ist nun
nicht ein unmittelbares, noch das bekannte, das gewöhnliche Ich unsers
Bewußtseyns, woran unmittelbar und für jede die Wissenschaft angeknüpft werden
sollte. Jener Akt wäre eigentlich nichts Anderes, als die Erhebung auf den
Standpunkt des reinen Wissens, auf welchem der Unterschied des Subjektiven und
Objektiven verschwunden ist. Aber wie diese Erhebung so unmittelbar gefordert
ist, ist sie ein subjektives Postulat; um als wahrhafte Forderung sich zu
erweisen, müßte die Fortbewegung des konkreten Ichs vom unmittelbaren
Bewußtseyn zum reinen Wissen an ihm selbst, durch seine eigene Nothwendigkeit,
aufgezeigt und dargestellt worden seyn. Ohne diese objektive Bewegung erscheint
das reine Wissen, auch als die intellektuelle Anschauung bestimmt, als ein
willkürlicher Standpunkt, oder selbst als einer der empirischen Zustände des
Bewußtseyns, in Rücksicht dessen es darauf ankommt, ob ihn der Eine in sich
vorfinde oder hervorbringen könne, ein Anderer aber nicht. Insofern aber dieß
reine Ich das wesentliche reine Wissen seyn muß, und das reine Wissen aber nur
durch den absoluten Akt der Selbsterhebung im individuellen Bewußtseyn gesetzt
wird, und nicht unmittelbar in ihm vorhanden ist, geht gerade der Vortheil
verloren, der aus diesem Anfange der Philosophie entspringen soll, daß er
nämlich etwas schlechthin Bekanntes sey, was jeder unmittelbar in sich finde,
und daran die weitere Reflexion anknüpfen könne; jenes reine Ich ist vielmehr
in seiner abstrakten Wesenheit, etwas dem gewöhnlichen Bewußtseyn Unbekanntes,
etwas, das es nicht darin vorfindet. Damit tritt vielmehr der Nachtheil der
Täuschung ein, daß von etwas Bekanntem, dem Ich des empirischen
Selbstbewußtseyns die Rede seyn solle, indem in der That von etwas diesem
Bewußtseyn Fernem die Rede ist. Die Bestimmung des reinen Wissens als Ich,
führt die fortdauernde Rückerinnerung an das subjektive Ich mit sich, dessen
Schranken vergessen werden sollen, und erhält die Vorstellung gegenwärtig, als
ob die Sätze und Verhältnisse, die sich in der weitern Entwickelung vom Ich
ergeben, im gewöhnlichen Bewußtseyn, da es ja das sey, von dem sie behauptet
werden, vorkommen und darin vorgefunden werden können. Diese Verwechslung
bringt statt unmittelbarer Klarheit vielmehr nur eine um so grellere Verwirrung
und gänzliche Desorientirung hervor; nach Außen hat sie vollends die gröbsten
Mißverständnisse veranlaßt.



Was ferner die subjektive Bestimmtheit des Ich überhaupt betrifft, so benimmt
wohl das reine Wissen dem Ich seine beschränkte Bedeutung, an einem Objekte
seinen unüberwindlichen Gegensatz zu haben. Aus diesem Grunde wäre es aber
wenigstens überflüssig, noch diese subjektive Haltung und die Bestimmung des
reinen Wesens als Ich, beizubehalten. Allein diese Bestimmung führt nicht nur
jene störende Zweideutigkeit mit sich, sondern sie bleibt auch, näher
betrachtet, ein subjektives Ich. Die wirkliche Entwickelung der Wissenschaft,
die vom Ich ausgeht, zeigt es, daß das Objekt darin die perennirende Bestimmung
eines Anderen für das Ich hat und behält, daß also das Ich, von dem ausgegangen
wird, nicht das reine Wissen, das den Gegensatz des Bewußtseyns in Wahrheit
überwunden hat, sondern noch in der Erscheinung befangen ist.



Es ist hierbei noch die wesentliche Bemerkung in machen, daß wenn an sich wohl
Ich als das reinen Wissen oder als intellektuelle Anschauung bestimmt und als
Anfang behauptet werden könnte, daß es in der Wissenschaft nicht um das zu thun
ist, was an sich oder innerlich vorhanden sey, sondern um das Daseyn des
Innerlichen im Denken, und um die Bestimmtheit, die ein solches in diesem
Daseyn hat. Was aber von der intellektuellen Anschauung—oder wenn ihr
Gegenstand das Ewige, das Göttliche, das Absolute genannt wird,—was vom
Ewigen oder Absoluten im Anfange der Wissenschaft da ist, dieß kann nichts
Anderes seyn, als erste, unmittelbare, einfache Bestimmung. Welcher reichere
Name ihm gegeben werde, als das bloße Seyn ausdrückt, so kann nur in Betracht
kommen, wie solches Absolute in das denkende Wissen und in das Aussprechen
dieses Wissens eintritt. Die intellektuelle Anschauung ist wohl die gewaltsame
Zurückweisung des Vermittelns und der beweisenden, äußerlichen Reflexion. Was
sie aber mehr ausspricht, als einfache Unmittelbarkeit, ist ein Konkretes, ein
in sich verschiedene Bestimmungen Enthaltendes. Das Aussprechen und die
Darstellung eines solchen jedoch ist, wie schon bemerkt, eine vermittelnde
Bewegung, die von einer der Bestimmungen anfängt, und zu der anderen fortgeht,
wenn diese auch zur ersten zurückgeht;—es ist eine Bewegung, die zugleich
nicht willkürlich oder assertorisch seyn darf. Von was daher in solcher
Darstellung angefangen wird, ist nicht das Konkrete selbst, sondern nur das
einfache Unmittelbare, von dem die Bewegung ausgeht. Außerdem fehlt, wenn ein
Konkretes zum Anfange gemacht wird, der Beweis, dessen die Verbindung der im
Konkreten enthaltenen Bestimmungen bedarf.



Wenn also im Ausdrucke des Absoluten oder Ewigen oder Gottes (und das
unbestrittenste Recht hätte Gott, daß mit ihm der Anfang gemacht werde), wenn
in deren Anschauung oder Gedanken mehr liegt, als im reinen Seyn, so soll das,
was darin liegt, ins Wissen als denkendes, nicht vorstellendes erst
hervortreten; das was darin liegt, es sey so reich, als es wolle, so ist die
Bestimmung, die ins Wissen zuerst hervortritt, ein Einfaches; denn nur im
Einfachen ist nicht mehr als der reine Anfang; nur das Unmittelbare ist
einfach, denn nur im Unmittelbaren ist noch nicht ein Fortgegangenseyn von
Einem zu einem Anderen. Was somit über das Seyn ausgesprochen oder enthalten
seyn soll, in den reicheren Formen des Vorstellens von Absolutem oder Gott,
dieß ist im Anfange nur leeres Wort, und nur Seyn; dieß Einfache, das sonst
keine weitere Bedeutung hat, dieß Leere ist also schlechthin der Anfang der
Philosophie.



Diese Einsicht ist selbst so einfach, daß dieser Anfang als solcher, keiner
Vorbereitung noch weiteren Einleitung bedarf; und diese Vorläufigkeit von
Raisonnement über ihn konnte nicht die Absicht haben, ihn herbeizuführen, als
vielmehr alle Vorläufigkeit zu entfernen.


Allgemeine Eintheilung des Seyns


Das Seyn ist zuerst gegen Anderes überhaupt bestimmt;



Zweitens ist es sich innerhalb seiner selbst bestimmend;



Drittens, indem diese Vorläufigkeit des Eintheilens weggeworfen ist, ist es die
abstrakte Unbestimmtheit und Unmittelbarkeit, in der es der Anfang seyn muß.



Nach der ersten Bestimmung theilt das Seyn sich gegen das Wesen ab, indem es
weiterhin in seiner Entwickelung seine Totalität nur als Eine Sphäre des
Begriffs erweist, und ihr als Moment eine andere Sphäre gegenüberstellt.



Nach der zweiten ist es die Sphäre, innerhalb welcher die Bestimmungen und die
ganze Bewegung seiner Reflexion fällt. Das Seyn wird sich darin in den drei
Bestimmungen setzen:



I. als Bestimmtheit; als solche, Qualität;



II. als aufgehobene Bestimmtheit; Größe, Quantität;



III. als qualitativ bestimmte Quantität; Maaß.



Diese Eintheilung ist hier, wie in der Einleitung von diesen Eintheilungen
überhaupt erinnert worden, eine vorläufige Anführung; ihre Bestimmungen haben
erst aus der Bewegung des Seyns selbst zu entstehen, sich dadurch zu definiren
und zu rechtfertigen. Über die Abweichung dieser Eintheilung von der
gewöhnlichen Aufführung der Kategorien, nämlich als Quantität, Qualität,
Relation und Modalität, was übrigens bei Kant nur die Titel für seine
Kategorien seyn sollen, in der That aber selbst, nur allgemeinere, Kategorien
sind,—ist hier nichts zu erinnern, da die ganze Ausführung das überhaupt
von der gewöhnlichen Ordnung und Bedeutung der Kategorien Abweichende zeigen
wird.



Nur dieß kann etwa bemerkt werden, daß sonst die Bestimmung der Quantität von
der Qualität aufgeführt wird,—und dieß—wie das Meiste—ohne
weiteren Grund. Es ist bereits gezeigt worden, daß der Anfang sich mit dem Seyn
als solchem macht, daher mit dem qualitativen Seyn. Aus der Vergleichung der
Qualität mit der Quantität erhellt leicht, daß jene die der Natur nach erste
ist. Denn die Quantität ist die schon negativ gewordenen Qualität; die Größe
ist die Bestimmtheit, die nicht mehr mit dem Seyn Eins, sondern schon von ihm
unterschieden, die aufgehobene, gleichgültig gewordenen Qualität ist. Sie
schließt die Veränderlichkeit des Seyns ein, ohne daß die Sache selbst, das
Seyn, dessen Bestimmung sie ist, durch sie verändert werde; da hingegen die
qualitative Bestimmtheit mit ihrem Seyn Eins ist, nicht darüber hinausgeht,
noch innerhalb desselben steht, sondern dessen unmittelbare Beschränktheit ist.
Die Qualität ist daher, als die unmittelbare Bestimmtheit die erste und mit ihr
der Anfang zu machen.



Das Maaß ist eine Relation, aber nicht die Relation überhaupt, sondern bestimmt
der Qualität und Quantität zu einander; die Kategorien, die Kant unter der
Relation befaßt, werden ganz anderwärts ihre Stelle nehmen. Das Maaß kann auch
für eine Modalität, wenn man will, angesehen werden; aber indem bei Kant diese
nicht mehr eine Bestimmung des Inhalts ausmachen, sondern nur die Beziehung
desselben auf das Denken, auf das Subjektive, angehen soll, so ist dieß eine
ganz heterogene, hierher nicht gehörige Beziehung.



Die dritte Bestimmung des Seyns fällt innerhalb des Abschnittes, der Qualität,
indem es sich als abstrakte Unmittelbarkeit zu einer einzelnen Bestimmtheit
gegen seine anderen innerhalb seiner Sphäre herabsetzt.




Erster Abschnitt. Bestimmtheit (Qualität).


Das Seyn ist das unbestimmte Unmittelbare; es ist frei von der Bestimmtheit
gegen das Wesen, so wie noch von jeder, die es innerhalb seiner selbst erhalten
kann. Dieß reflexionslose Seyn ist das Seyn, wie es unmittelbar nur an ihm
selber ist. Weil es unbestimmt ist, ist es qualitätsloses Seyn; aber an sich
kommt ihm der Charakter der Unbestimmtheit nur im Gegensatze gegen das
Bestimmte oder Qualitative zu. Dem Seyn überhaupt tritt aber das bestimmte Seyn
als solches gegenüber, damit aber macht seine Unbestimmtheit selbst seine
Qualität aus. Es wird sich daher zeigen, daß das erste Seyn, an sich
bestimmtes, und hiermit



Zweitens, daß es in das Daseyn übergeht, Daseyn ist, daß aber dieses als
endliches Seyn sich aufhebt, und in die unendliche Beziehung des Seyns auf sich
selbst,



Drittens in das Fürsichseyn übergeht.




Erstes Kapitel. Seyn.

A. Seyn.


Seyn, reines Seyn,—ohne alle weitere Bestimmung. In seiner unbestimmten
Unmittelbarkeit ist es nur sich selbst gleich, und auch nicht ungleich gegen
Anderes, hat keine Verschiedenheit innerhalb seiner, noch nach Außen. Durch
irgend eine Bestimmung oder Inhalt, der in ihm unterschieden, oder wodurch es
als unterschieden von einem Anderen gesetzt würde, würde es nicht in seiner
Reinheit festgehalten. Es ist die reine Unbestimmtheit und Leere.—Es ist
nichts in ihm anzuschauen, wenn von Anschauen hier gesprochen werden kann; oder
es ist nur dieß reine, leere Anschauen selbst. Es ist eben so wenig etwas in
ihm zu denken, oder es ist ebenso nur dieß leere Denken. Das Seyn, das
unbestimmte Unmittelbare ist in der That Nichts, und nicht mehr noch weniger
als Nichts.


B. Nichts.


Nichts, das reine Nichts; es ist einfache Gleichheit mit sich selbst,
vollkommene Leerheit, Bestimmungs- und Inhaltslosigkeit; Ununterschiedenheit in
ihm selbst.—Insofern Anschauen oder Denken hier erwähnt werden kann, so
gilt es als ein Unterschied, ob etwas oder nichts angeschaut oder gedacht wird.
Nichts Anschauen oder Denken hat also eine Bedeutung; beide werden
unterschieden, so ist (existirt) Nichts in unserem Anschauen oder Denken; oder
vielmehr ist es das leere Anschauen und Denken selbst; und dasselbe leere
Anschauen oder Denken, als das reine Seyn.—Nichts ist somit dieselbe
Bestimmung oder vielmehr Bestimmungslosigkeit, und damit überhaupt dasselbe,
was das reine Seyn ist.


C. Werden.


1. Einheit des Seyns und Nichts.



Das reine Seyn und das reine Nichts ist also dasselbe. Was die Wahrheit ist,
ist weder das Seyn, noch das Nichts, sondern daß das Seyn in Nichts, und das
Nichts in Seyn,—nicht übergeht,—sondern übergegangen ist. Aber eben
so sehr ist die Wahrheit nicht ihre Ununterschiedenheit, sondern daß sie nicht
dasselbe, daß sie absolut unterschieden, aber ebenso ungetrennt und untrennbar
sind, und unmittelbar jedes in seinem Gegentheil verschwindet. Ihre Wahrheit
ist also diese Bewegung des unmittelbaren Verschwindens des einen in dem
andern; das Werden; eine Bewegung, worin beide unterschieden sind, aber durch
einen Unterschied, der sich eben so unmittelbar aufgelöst hat.



Anmerkung 1.



Nichts pflegt dem Etwas entgegengesetzt zu werden; Etwas aber ist schon ein
bestimmtes Seyendes, das sich von anderem Etwas unterscheidet; so ist also auch
das dem Etwas entgegengesetzte Nichts, das Nichts von irgend Etwas, ein
bestimmtes Nichts.



Hier aber ist das Nichts in seiner unbestimmten Einfachheit zu nehmen.
—Wollte man es für richtiger halten, daß statt des Nichts dem Seyn das
Nichtseyn entgegengesetzt würde, so wäre in Rücksicht auf das Resultat nichts
dawider zu haben, denn im Nichtseyn ist die Beziehung auf das Seyn enthalten;
es ist Beides, Seyn und die Negation desselben, in Einem ausgesprochen, das
Nichts, wie es im Werden ist. Aber es ist zunächst nicht um die Form der
Entgegensetzung, d. i. zugleich der Beziehung zu thun, sondern um die
abstrakte, unmittelbare Negation, das Nichts rein für sich, die beziehungslose
Verneinung,—was man, wenn man will, auch durch das bloße: Nicht
ausdrücken könnte.



Den einfachen Gedanken des reinen Seyns haben die Eleaten zuerst, vorzüglich
Parmenides als das Absolute und als einzige Wahrheit, und in den
übergebliebenen Fragmenten von ihm, mit der reinen Begeisterung des Denkens,
das zum ersten Male sich in seiner absoluten Abstraktion erfaßt, ausgesprochen:
nur das Seyn ist, und das Nichts ist gar nicht.—In orientalischen
Systemen, wesentlich im Buddaismus ist bekanntlich das Nichts, das Leere, das
absolute Princip.—Der tiefsinnige Heraklit hob gegen jene einfache und
einseitige Abstraktion den höheren totalen Begriff des Werdens hervor, und
sagte: das Seyn ist so wenig, als das Nichts, oder auch Alles fließt, das
heißt, Alles ist Werden.—Die populären, besonders orientalischen Sprüche,
daß alles, was ist, den Keim seines Vergehens in seiner Geburt selbst habe, der
Tod umgekehrt der Eingang in neues Leben sey, drücken im Grunde dieselbe
Einigung des Seyns und Nichts aus. Aber diese Ausdrücke haben ein Substrat, an
dem der Übergang geschieht; Seyn und Nichts werden in der Zeit auseinander
gehalten, als in ihr abwechselnd vorgestellt, nicht aber in ihrer Abstraktion
gedacht, und daher auch nicht so, daß sie an und für sich dasselbe sind.



Ex nihilo nihil fit—ist einer der Sätze, denen in der Metaphysik große
Bedeutung zugeschrieben wurde. Es ist darin entweder nur die gehaltlose
Tautologie zu sehen: Nichts ist Nichts; oder wenn das Werden wirkliche
Bedeutung darin haben sollte, so ist vielmehr, indem nur Nichts aus Nichts
wird, in der That kein Werden darin vorhanden, denn Nichts bleibt darin Nichts.
Das Werden enthält, daß Nichts nicht Nichts bleibe, sondern in sein Anderes, in
das Seyn übergehe. —Wenn die spätere vornehmlich christliche Metaphysik
den Satz, aus Nichts werde Nichts, verwarf, so behauptete sie einen Übergang
von Nichts in Seyn; so synthetisch oder bloß vorstellend sie auch diesen Satz
nahm, so ist doch auch in der unvollkommensten Vereinigung ein Punkt enthalten,
worin Seyn und Nichts zusammentreffen, und ihre Unterschiedenheit
verschwindet.—Seine eigentliche Wichtigkeit hat der Satz: Aus Nichts wird
Nichts, Nichts ist eben Nichts, durch seinen Gegensatz gegen das Werden
überhaupt und damit auch gegen die Erschaffung der Welt aus Nichts. Diejenigen,
welche den Satz: Nichts ist eben Nichts, sogar sich dafür ereifernd, behaupten,
sind bewußtlos darüber, daß sie damit dem abstrakten Pantheismus der Eleaten,
der Sache nach auch dem spinozistischen, beipflichten. Die philosophische
Ansicht, welcher: Seyn ist nur Seyn, Nichts ist nur Nichts, als Princip gilt,
verdient den Namen Identitätssystem; diese abstrakte Identität ist das Wesen
des Pantheismus.



Wenn das Resultat, daß Seyn und Nichts dasselbe ist, für sich auffällt oder
paradox scheint, so ist hierauf nicht weiter zu achten; es wäre sich vielmehr
über jene Verwunderung zu verwundern, die sich so neu in der Philosophie zeigt
und vergißt, daß in dieser Wissenschaft ganz andere Bestimmungen vorkommen, als
im gewöhnlichen Bewußtseyn und im sogenannten gemeinen Menschenverstande, der
nicht gerade der gesunde, sondern auch der zu Abstraktionen und zu dem Glauben
oder vielmehr Aberglauben an Abstraktionen heraufgebildete Verstand ist. Es
wäre nicht schwer, diese Einheit von Seyn und Nichts, in jedem Beispiele, in
jedem Wirklichen oder Gedanken aufzuzeigen. Es muß dasselbe, was oben von der
Unmittelbarkeit und Vermittelung, (welche letztere eine Beziehung aufeinander,
damit Negation enthält), vom Seyn und Nichts gesagt werden, daß es nirgend im
Himmel und auf Erden Etwas gebe, was nicht beides Seyn und Nichts in sich
enthielte. Freilich da hierbei von einem irgend Etwas und Wirklichem die Rede
wird, so sind darin jene Bestimmungen nicht mehr in der vollkommenen
Unwahrheit, in der sie als Seyn und Nichts sind, vorhanden, sondern in einer
weitern Bestimmung, und werden z.B. als Positives und Negatives aufgefaßt,
jenes das gesetzte, reflektirte Seyn, dieses das gesetzte, reflektirte Nichts;
aber Positives und Negatives enthalten jenes das Seyn, dieses das Nichts als
ihre abstrakte Grundlage.—So in Gott selbst enthält die Qualität,
Thätigkeit, Schöpfung, Macht u.s.f. wesentlich die Bestimmung des
Negativen,—sie sind ein Hervorbringen eines Anderen. Aber eine empirische
Erläuterung von jener Behauptung durch Beispiele wäre hier ganz und gar
überflüssig. Da nunmehr diese Einheit von Seyn und Nichts als erste Wahrheit
ein für allemal zu Grunde liegt, und das Element von allem Folgenden ausmacht,
so sind außer dem Werden selbst, alle ferneren logischen Bestimmungen: Daseyn,
Qualität, überhaupt alle Begriffe der Philosophie, Beispiele dieser
Einheit.—Aber der sich so nennende gemeine oder gesunde Menschenverstand
mag auf den Versuch hingewiesen werden, insofern er die Ungetrenntheit des
Seyns und Nichts verwirft, sich ein Beispiel ausfindig zu machen, worin eins
vom andern (Etwas von Grenze, Schranke, oder das Unendliche, Gott, wie so eben
erwähnt, von Thätigkeit) getrennt zu finden sey. Nur die leeren Gedankendinge,
Seyn und Nichts, selbst, sind diese Getrennte, und sie sind es, die der
Wahrheit, der Ungetrenntheit beider, die allenthalben vor uns ist, von jenem
Verstande vorgezogen werden.



Man kann nicht die Absicht haben wollen, den Verwirrungen, in welche sich das
gewöhnliche Bewußtseyn bei einem solchen logischen Satze versetzt, nach allen
Seiten hin begegnen zu wollen, denn sie sind unerschöpflich. Es können nur
einige erwähnt werden. Ein Grund solcher Verwirrung ist unter andern, daß das
Bewußtseyn zu solchem abstrakten logischen Satze Vorstellungen von einem
konkreten Etwas mitbringt und vergißt, daß von einem solchen nicht die Rede
ist, sondern nur von den reinen Abstraktionen des Seyns und Nichts, und daß
diese allein festzuhalten sind.



Seyn und Nichtseyn ist dasselbe; also ist es dasselbe, ob ich bin oder nicht
bin, ob dieses Haus ist oder nicht ist, ob diese hundert Thaler in meinem
Vermögenszustand sind oder nicht.—Dieser Schluß oder Anwendung jenes
Satzes verändert dessen Sinn vollkommen. Der Satz enthält die reinen
Abstraktionen des Seyns und Nichts; die Anwendung aber macht ein bestimmtes
Seyn und bestimmtes Nichts daraus. Allein vom bestimmten Seyn ist, wie gesagt,
hier nicht die Rede. Ein bestimmtes, ein endliches Seyn ist ein solches, das
sich auf anderes bezieht; es ist ein Inhalt, der im Verhältnisse der
Nothwendigkeit mit anderem Inhalte, mit der ganzen Welt, steht. In Rücksicht
des wechselbestimmenden Zusammenhangs des Ganzen konnte die Metaphysik
die—im Grunde tautologische—Behauptung machen, daß wenn ein
Stäubchen zerstört würde, das ganze Universum zusammenstürzte. In den
Instanzen, die gegen den in Rede stehenden Satz gemacht werden, erscheint etwas
als nicht gleichgültig, ob es sey oder nicht sey, nicht um des Seyns oder
Nichtseyns willen, sondern seines Inhalts willen, der es mit anderem
zusammenhängt. Wenn ein bestimmter Inhalt, irgend ein bestimmtes Daseyn
vorausgesetzt wird, so ist dieß Daseyn, weil es bestimmtes ist, in
mannigfaltiger Beziehung auf anderen Inhalt; es ist für dasselbe nicht
gleichgültig, ob ein gewisser anderer Inhalt, mit dem es in Beziehung steht,
ist oder nicht ist; denn nur durch solche Beziehung ist es wesentlich das, was
es ist. Dasselbe ist der Fall in dem Vorstellen (indem wir das Nichtseyn in dem
bestimmteren Sinne des Vorstellens gegen die Wirklichkeit nehmen), in dessen
Zusammenhange das Seyn oder die Abwesenheit eines Inhalts, der als bestimmt mit
anderem in Beziehung vorgestellt wird, nicht gleichgültig ist.—Diese
Betrachtung enthält dasselbe, was ein Hauptmoment in der Kantischen Kritik des
ontologischen Beweises vom Daseyn Gottes ausmacht, auf welche jedoch hier nur
im Betreff des in ihr vorkommenden Unterschieds von Seyn und Nichts überhaupt
und von bestimmtem Seyn oder Nichtseyn Rücksicht genommen
wird.—Bekanntlich wurde in jenem sogenannten Beweise der Begriff eines
Wesens vorausgesetzt, dem alle Realitäten zukommen, somit auch die Existenz,
die gleichfalls als eine der Realitäten angenommen wurde. Die Kantische Kritik
hielt sich vornehmlich daran, daß die Existenz oder das Seyn (was hier für
gleichbedeutend gilt) keine Eigenschaft oder kein reales Prädikat sey, das
heiße, nicht ein Begriff von etwas, was zu dem Begriffe eines Dinges
hinzukommen könne.[6]—Kant
will damit sagen, daß Seyn keine Inhaltsbestimmung sey.—Also enthalte,
fährt er fort, das Mögliche nicht mehr als das Wirkliche; hundert wirkliche
Thaler enthalten nicht das Mindeste mehr, als hundert mögliche;—nämlich
jene haben keine andere Inhaltsbestimmung als diese. Für diesen als isolirt
betrachteten Inhalt ist es in der That gleichgültig, zu seyn oder nicht zu
seyn; es liegt in ihm kein Unterschied des Seyns oder Nichtseyns, dieser
Unterschied berührt ihn überhaupt gar nicht; die hundert Thaler werden nicht
weniger, wenn sie nicht sind, und nicht mehr, wenn sie sind. Ein Unterschied
muß erst anderswoher kommen. —"Hingegen, erinnert Kant, in meinem
Vermögenszustande ist mehr bei hundert wirklichen Thalern, als bei dem bloßen
Begriff derselben, oder bei ihrer Möglichkeit. Denn der Gegenstand ist bei der
Wirklichkeit nicht bloß in meinem Begriff analytisch enthalten, sondern kommt
zu meinem Begriffe, (der eine Bestimmung meines Zustandes ist,) synthetisch
hinzu, ohne daß durch dieses Seyn außer meinem Begriffe, diese gedachten
hundert Thaler selbst im mindesten vermehrt würden."



 [6]
Kants Kritik der r. Vern. 2te Aufl. S. 628ff.



Es werden hier zweierlei Zustände, um bei den Kantischen Ausdrücken, die nicht
ohne verworrene Schwerfälligkeit sind, zu bleiben, vorausgesetzt, der eine,
welchen Kant den Begriff nennt, darunter die Vorstellung zu verstehen ist, und
ein anderer, der Vermögenszustand. Für den einen wie für den andern, das
Vermögen wie das Vorstellen, sind hundert Thaler eine Inhaltsbestimmung, oder
"sie kommen zu einem solchen, wie Kant sich ausdrückt, synthetisch hinzu;" Ich
als Besitzer von hundert Thalern, oder als Nichtbesitzer derselben, oder auch
ich als mir hundert Thaler vorstellend, oder sie nicht vorstellend, ist
allerdings ein verschiedener Inhalt. Allgemeiner gefaßt: Die Abstraktionen von
Seyn und Nichts hören beide auf, Abstraktionen zu seyn, indem sie einen
bestimmten Inhalt erhalten; Seyn ist dann Realität, das bestimmte Seyn von
Thalern, das Nichts Negation, das bestimmte Nichtseyn von denselben. Diese
Inhaltsbestimmtheit selbst, die hundert Thaler, auch abstrakt für sich gefaßt,
ist in dem einen unverändert dasselbe, was in dem andern. Indem aber ferner das
Seyn als Vermögens-Zustand genommen wird, treten die hundert Thaler in
Beziehung zu einem Zustand, und für diesen ist solche Bestimmtheit, die sie
sind, nicht gleichgültig; ihr Seyn oder Nichtseyn ist nur Veränderung; sie sind
in die Sphäre des Daseyns versetzt. Wenn daher gegen die Einheit des Seyns und
Nichts urgirt wird, es sey doch nicht gleichgültig, ob dieß und jenes (die
Thaler) sey oder nicht sey, so ist es eine Täuschung, daß wir den Unterschied
bloß aufs Seyn und Nichtseyn hinausschieben, ob ich die hundert Thaler habe
oder nicht habe—eine Täuschung, die wie gezeigt, auf der einseitigen
Abstraktion beruht, welche das bestimmte Daseyn, das in solchen Beispielen
vorhanden ist, wegläßt und bloß das Seyn und Nichtseyn festhält; wie sie
umgekehrt das abstrakte Seyn und Nichts, das aufgefaßt werden soll, in ein
bestimmtes Seyn und Nichts, in ein Daseyn, verwandelt. Erst das Daseyn enthält
den realen Unterschied von Seyn und Nichts, nämlich ein Etwas und ein Anderes.
—Dieser reale Unterschied schwebt der Vorstellung vor, statt des
abstrakten Seyns und reinen Nichts, und ihrem nur gemeinten Unterschiede.



Wie Kant sich ausdrückt, so kommt "durch die Existenz etwas in den Kontext der
gesammten Erfahrung," "wir bekommen dadurch einen Gegenstand der Wahrnehmung
mehr, aber unser Begriff von dem Gegenstande wird dadurch nicht vermehrt."



Dieß heißt, wie aus dem Erläuterten hervorgeht, so viel, durch die Existenz,
wesentlich darum weil Etwas bestimmte Existenz ist, ist es in dem Zusammenhang
mit Anderem, und unter anderem auch mit einem Wahrnehmenden.—"Der Begriff
der hundert Thaler, sagt Kant, werde nicht durch das Wahrnehmen vermehrt." Der
Begriff heißt hier die vorhin bemerkten isolirt vorgestellten hundert Thaler.
In dieser isolirten Weise sind sie zwar ein empirischer Inhalt, aber
abgeschnitten, ohne Zusammenhang und Bestimmtheit gegen Anderes; die Form der
Identität mit sich benimmt ihnen die Beziehung auf anderes und macht sie
gleichgültig, ob sie wahrgenommen seyen oder nicht. Aber dieser sogenannte
Begriff der hundert Thaler ist ein falscher Begriff, die Form der einfachen
Beziehung auf sich gehört solchem begränzten, endlichen Inhalt nicht selbst; es
ist eine ihm vom subjektiven Verstande angethane und geliehene Form; hundert
Thaler sind nicht ein sich auf sich Beziehendes, sondern ein Veränderliches und
Vergängliches.



Das Denken oder Vorstellen, dem nur ein bestimmtes Seyn, das Daseyn,
vorschwebt, ist zu dem erwähnten Anfange der Wissenschaft zurück zu weisen,
welchen Parmenides gemacht hat, der sein Vorstellen und damit auch das
Vorstellen der Folgezeit zu dem reinen Gedanken, dem Seyn als solchen,
geläutert und erhoben, und damit das Element der Wissenschaft erschaffen
hat.—Was das Erste in der Wissenschaft ist, hat sich müssen geschichtlich
als das Erste zeigen. Und das Eleatische Eine oder Seyn haben wir für das Erste
des Wissens vom Gedanken anzusehen; das Wasser und dergleichen materielle
Principien sollen wohl das Allgemeine seyn, aber sind als Materien nicht reine
Gedanken; die Zahlen sind weder der erste einfache noch der bei sich bleibende,
sondern der sich selbst ganz äußerliche Gedanke.



Die Zurückweisung vom besonderen endlichen Seyn zum Seyn als solchen in seiner
ganz abstrakten Allgemeinheit ist wie als die allererste theoretische so auch
sogar praktische Forderung anzusehen. Wenn nämlich ein Aufhebens von den
hundert Thalern gemacht wird, daß es in meinem Vermögenszustand einen
Unterschied mache, ob ich sie habe oder nicht, noch mehr ob Ich sey oder nicht,
ob Anderes sey oder nicht, so kann—ohne zu erwähnen, daß es
Vermögenszustände geben wird, für die solcher Besitz von hundert Thalern
gleichgültig seyn wird,—daran erinnert werden, daß der Mensch sich zu
dieser abstrakten Allgemeinheit in seiner Gesinnung erheben soll, in welcher es
ihm in der That gleichgültig sey, ob die hundert Thaler, sie mögen ein
quantitatives Verhältniß zu seinem Vermögenszustand haben, welches sie wollen,
seyen oder ob sie nicht seyen, ebenso sehr als es ihm gleichgültig sey, ob er
sey oder nicht, d. i. im endlichen Leben sey oder nicht (denn ein Zustand,
bestimmtes Seyn ist gemeint) u.s.f. —selbst si fractus illabatur orbis,
impavidum ferient ruinae, hat ein Römer gesagt, und der Christ soll sich noch
mehr in dieser Gleichgültigkeit befinden.



Es ist noch die unmittelbare Verbindung anzumerken, in welcher die Erhebung
über die hundert Thaler und die endlichen Dinge überhaupt mit dem ontologischen
Beweise und der angeführten kantischen Kritik desselben steht. Diese Kritik hat
sich durch ihr populäres Beispiel allgemein plausibel gemacht; wer weiß nicht,
daß hundert wirkliche Thaler verschieden sind von hundert bloß möglichen
Thalern? daß sie einen Unterschied in meinem Vermögenszustand ausmachen? Weil
sich so an den hundert Thalern diese Verschiedenheit hervorthut, so ist der
Begriff d. h. die Inhaltsbestimmtheit als leere Möglichkeit, und das Seyn
verschieden von einander; also ist auch Gottes Begriff von seinem Seyn
verschieden, und so wenig ich aus der Möglichkeit der hundert Thaler ihre
Wirklichkeit herausbringen kann, eben so wenig kann ich aus dem Begriffe Gottes
seine Existenz "herausklauben"; aus diesem Herausklauben aber der Existenz
Gottes aus seinem Begriffe soll der ontologische Beweis bestehen. Wenn es nun
allerdings seine Richtigkeit hat, daß Begriff vom Seyn verschieden ist, so ist
noch mehr Gott verschieden von den hundert Thalern und den anderen endlichen
Dingen. Es ist die Definition der endlichen Dinge, daß in ihnen Begriff und
Seyn verschieden, Begriff und Realität, Seele und Leib, trennbar, sie damit
vergänglich und sterblich sind; die abstrakte Definition Gottes ist dagegen
eben dieß, daß sein Begriff und sein Seyn ungetrennt und untrennbar sind. Die
wahrhafte Kritik der Kategorien und der Vernunft ist gerade diese, das Erkennen
über diesen Unterschied zu verständigen und dasselbe abzuhalten, die
Bestimmungen und Verhältnisse des Endlichen auf Gott anzuwenden.



Anmerkung 2.



Es ist weiter ein anderer Grund anzuführen, welcher zu dem Widerwillen gegen
den Satz über Seyn und Nichts behülflich ist; dieser Grund ist, daß der
Ausdruck des Resultats, das sich aus der Betrachtung des Seyns und des Nichts
ergiebt, durch den Satz: Seyn und Nichts ist eins und dasselbe, unvollkommen
ist. Der Accent wird vorzugsweise auf das Eins- und dasselbe-seyn gelegt, wie
im Urtheile überhaupt, als in welchem das Prädikat erst es aussagt, was das
Subjekt ist. Der Sinn scheint daher zu seyn, daß der Unterschied geläugnet
werde, der doch zugleich im Satze unmittelbar vorkommt; denn er spricht die
beiden Bestimmungen, Seyn und Nichts, aus, und enthält sie als
unterschiedene.—Es kann zugleich nicht gemeint seyn, daß von ihnen
abstrahirt und nur die Einheit festgehalten werden soll. Dieser Sinn gäbe sich
selbst für einseitig, da das, wovon abstrahirt werden soll, gleichwohl im Satze
vorhanden ist und genannt wird.—Insofern nun der Satz: Seyn und Nichts
ist dasselbe, die Identität dieser Bestimmungen ausspricht, aber in der That
ebenso sie beide als unterschieden enthält, widerspricht er sich in sich selbst
und löst sich auf. Halten wir dieß näher fest, so ist also hier ein Satz
gesetzt, der näher betrachtet, die Bewegung hat, durch sich selbst zu
verschwinden. Damit aber, geschieht an ihm selbst das, was seinen eigentlichen
Inhalt ausmachen soll, nämlich das Werden.



Der Satz enthält somit das Resultat, er ist dieses an sich selbst. Der Umstand
aber, auf den hier aufmerksam zu machen ist, ist der Mangel, daß das Resultat
nicht selbst im Satze ausgedrückt ist; es ist eine äußere Reflexion, welche es
in ihm erkennt.—Es muß hierüber sogleich im Anfange diese allgemeine
Bemerkung gemacht werden, daß der Satz, in Form eines Urtheils, nicht geschickt
ist, spekulative Wahrheiten auszudrücken; die Bekanntschaft mit diesem Umstande
wäre geeignet, viele Mißverständnisse spekulativer Wahrheiten zu beseitigen.
Das Urtheil ist eine identische Beziehung zwischen Subjekt und Prädikat; es
wird dabei davon abstrahirt, daß das Subjekt noch mehrere Bestimmtheiten hat
als die des Prädikats, so wie davon, daß das Prädikat weiter ist als das
Subjekt. Ist nun aber der Inhalt spekulativ, so ist auch das Nichtidentische
des Subjekts und Prädikats wesentliches Moment, aber dieß ist im Urtheile nicht
ausgedrückt. Das paradoxe und bizarre Licht, in dem Vieles der neueren
Philosophie den mit dem spekulativen Denken nicht Vertrauten erscheint, fällt
vielfältig in die Form des einfachen Urtheils, wenn sie für den Ausdruck
spekulativer Resultate gebraucht wird.



Der Mangel wird, zum Behuf, die spekulative Wahrheit auszudrücken, zunächst so
ergänzt, daß der entgegengesetzte Satz hinzugefügt wird, der Satz: Seyn und
Nichts ist nicht dasselbe, der oben gleichfalls ausgesprochen ist. Allein so
entsteht der weitere Mangel, daß diese Sätze unverbunden sind, somit den Inhalt
nur in der Antinomie darstellen, während doch ihr Inhalt sich auf Ein und
Dasselbe bezieht, und die Bestimmungen, die in den zwei Sätzen ausgedrückt
sind, schlechthin vereinigt seyn sollen,—eine Vereinigung, welche dann
nur als eine Unruhe zugleich unverträglicher, als eine Bewegung ausgesprochen
werden kann. Das gewöhnlichste Unrecht, welches spekulativem Gehalte angethan
wird, ist, ihn einseitig zu machen, d. i. den einen der Sätze nur, in die er
aufgelöst werden kann, heraus zu heben. Es kann dann nicht geläugnet werden,
daß dieser Satz behauptet wird; so richtig die Angabe ist, so falsch ist sie,
denn wenn einmal Ein Satz aus dem Spekulativen genommen ist, so müßte
wenigstens ebenso sehr der andere gleichfalls beachtet und angegeben
werden.—Es ist hierbei noch das so zu sagen unglückliche Wort: Einheit
besonders zu erwähnen; die Einheit bezeichnet noch mehr als die Identität eine
subjektive Reflexion; sie wird vornehmlich als die Beziehung genommen, welche
aus der Vergleichung, der äußerlichen Reflexion, entspringt. Insofern diese in
zwei verschiedenen Gegenständen dasselbe findet, ist eine Einheit so vorhanden,
daß dabei die vollkommene Gleichgültigkeit der Gegenstände selbst, die
verglichen werden, gegen diese Einheit vorausgesetzt wird, so daß dieß
Vergleichen und die Einheit die Gegenstände selbst nichts angeht, und ein ihnen
äußerliches Thun und Bestimmen ist. Die Einheit drückt daher die ganz abstrakte
Dieselbigkeit aus, und lautet um so härter und auffallender, je mehr die, von
denen sie ausgesprochen wird, sich schlechthin unterschieden zeigen. Für
Einheit würde daher insofern besser nur Ungetrenntheit und Untrennbarkeit
gesagt; aber damit ist das Affirmative der Beziehung des Ganzen nicht
ausgedrückt.



So ist das ganze, wahre Resultat, das sich hier ergeben hat, das Werden,
welches nicht bloß die einseitige oder abstrakte Einheit des Seyns und Nichts
ist. Sondern es besteht in dieser Bewegung, daß das reine Seyn unmittelbar und
einfach ist, daß es darum eben so sehr das reine Nichts ist, daß der
Unterschied derselben ist, aber eben so sehr sich aufhebt und nicht ist. Das
Resultat behauptet also den Unterschied des Seyns und des Nichts eben so sehr,
aber als einen nur gemeinten.



Man meint, das Seyn sey vielmehr das schlechthin Andere, als das Nichts ist,
und es ist nichts klarer, als ihr absoluter Unterschied, und es scheint nichts
leichter, als ihn angeben zu können. Es ist aber eben so leicht, sich zu
überzeugen, daß dieß unmöglich, daß er unsagbar ist. Die, welche auf dem
Unterschiede von Seyn und Nichts beharren wollen, mögen sich auffordern,
anzugeben, worin er besteht. Hätte Seyn und Nichts irgend eine Bestimmtheit,
wodurch sie sich unterschieden, so wären sie, wie erinnert worden, bestimmtes
Seyn und bestimmtes Nichts, nicht das reine Seyn und das reine Nichts, wie sie
es hier noch sind. Ihr Unterschied ist daher völlig leer, jedes der beiden ist
auf gleiche Weise das Unbestimmte; er besteht daher nicht an ihnen selbst,
sondern nur in einem Dritten, im Meinen. Aber das Meinen ist eine Form des
Subjektiven, das nicht in diese Reihe der Darstellung gehört. Das Dritte aber,
worin Seyn und Nichts ihr Bestehen haben, muß auch hier vorkommen; und es ist
vorgekommen, es ist das Werden. In ihm sind sie als unterschiedene; Werden ist
nur, insofern sie unterschieden sind. Dieß Dritte ist ein Anderes als sie;
—sie bestehen nur in einem Anderen, dieß heißt gleichfalls, sie bestehen
nicht für sich. Das Werden ist das Bestehen des Seyns so sehr als des
Nichtseyns; oder ihr Bestehen ist nur ihr Seyn in Einem; gerade dieß ihr
Bestehen ist es, was ihren Unterschied eben so sehr aufhebt.



Die Aufforderung, den Unterschied von Seyn und Nichts anzugeben, schließt auch
die in sich, zu sagen, was denn Seyn und was Nichts ist. Die sich dagegen
sträuben, das eine wie das andere nur als ein Übergehen in einander zu
erkennen, und vom Seyn und vom Nichts dieß oder das behaupten, mögen angeben,
von was sie sprechen, d. i. eine Definition vom Seyn und Nichts aufstellen, und
aufzeigen, daß sie richtig ist. Ohne dieser ersten Forderung der alten
Wissenschaft genügt zu haben, deren logische Regeln sie sonst gelten lassen und
anwenden, sind alle jene Behauptungen über das Seyn und Nichts nur
Versicherungen, wissenschaftliche Ungültigkeiten. Wenn man sonst gesagt hat,
die Existenz, insofern man diese zunächst für gleichbedeutend mit Seyn hält,
sey die Ergänzung zur Möglichkeit, so ist damit eine andere Bestimmung, die
Möglichkeit, vorausgesetzt, das Seyn nicht in seiner Unmittelbarkeit, sogar als
nicht selbstständig, als bedingt ausgesprochen. Für das Seyn, welches
vermittelt ist, werden wir den Ausdruck: Existenz, aufbehalten. Aber man stellt
sich wohl das Seyn vor—etwa unter dem Bilde des reinen Lichts, als die
Klarheit ungetrübten Sehens, das Nichts aber als die reine Nacht, und knüpft
ihren Unterschied an diese wohlbekannte sinnliche Verschiedenheit. In der That
aber, wenn man auch dieß Sehen sich genauer vorstellt, so kann man leicht
gewahr werden, daß man in der absoluten Klarheit so viel und so wenig sieht,
als in der absoluten Finsterniß, daß das eine Sehen so gut als das andere,
reines Sehen, Sehen von Nichts ist. Reines Licht und reine Finsterniß sind zwei
Leeren, welche dasselbe sind. Erst in dem bestimmten Lichte—und das Licht
wird durch die Finsterniß bestimmt,—also im getrübten Lichte, ebenso erst
in der bestimmten Finsterniß,—und die Finsterniß wird durch das Licht
bestimmt,—in der erhellten Finsterniß kann etwas unterschieden werden,
weil erst das getrübte Licht und die erhellte Finsterniß den Unterschied an
ihnen selbst haben, und damit bestimmtes Seyn, Daseyn, sind.



Anmerkung 3.



Die Einheit, deren Momente, Seyn und Nichts, als untrennbare sind, ist von
ihnen selbst zugleich verschieden, so ein Drittes gegen sie, welches in seiner
eigenthümlichsten Form das Werden ist. Übergehen ist dasselbe als Werden, nur
daß in jenem die beiden, von deren Einem zum anderen übergegangen wird, mehr
als außereinander ruhend und das Übergehen als zwischen ihnen geschehend
vorgestellt wird. Wo und Wie nun vom Seyn oder Nichts die Rede wird, muß dieses
Dritte vorhanden seyn; denn jene bestehen nicht für sich, sondern sind nur im
Werden, in diesem Dritten. Aber dieses Dritte hat vielfache empirische
Gestalten, welche von der Abstraktion bei Seite gestellt oder vernachläßigt
werden, um jene ihre Produkte, das Seyn und das Nichts, jedes für sich
festzuhalten und sie gegen das Übergehen geschützt zu zeigen. Gegen solches
einfaches Verhalten der Abstraktion ist ebenso einfach nur an die empirische
Existenz zu erinnern, in der jene Abstraktion selbst nur Etwas ist, ein Daseyn
hat. Oder es sind sonst Reflexionsformen, durch welche die Trennung der
Untrennbaren fixirt werden soll. An solcher Bestimmung ist an und für sich das
Gegentheil ihrer selbst vorhanden, und ohne auf die Natur der Sache
zurückzugehen und an diese zu appelliren, ist jene Reflexionsbestimmung an ihr
selbst dadurch zu konfondiren, daß sie genommen wird, wie sie sich giebt, und
ihr Anderes an ihr selbst aufgezeigt wird. Es würde eine vergebliche Mühe seyn,
alle Wendungen und Einfälle der Reflexion und ihres Raisonnements gleichsam
einfangen zu wollen, um ihr die Auswege und Absprünge, womit sie sich ihren
Widerspruch gegen sich selbst verdeckt, zu benehmen und unmöglich zu machen.
Darum enthalte ich mich auch, gegen vielfache sich so nennende Einwürfe und
Widerlegungen, welche dagegen, daß weder Seyn noch Nichts etwas Wahrhaftes,
sondern nur das Werden ihre Wahrheit ist, aufgebracht worden sind, Rücksicht zu
nehmen; die Gedanken-Bildung, die dazu gehört, die Nichtigkeit jener
Widerlegungen einzusehen oder vielmehr solche Einfälle sich selbst zu
vertreiben, wird nur durch die kritische Erkenntniß der Verstandesformen
bewirkt; aber die, welche am ergiebigsten an dergleichen Einwürfen sind, fallen
sogleich über die ersten Sätze mit ihren Reflexionen her, ohne durch das
weitere Studium der Logik sich zum Bewußtseyn über die Natur dieser kruden
Reflexionen zu verhelfen oder verholfen zu haben.



Es sollen einige der Erscheinungen betrachtet werden, die sich daran ergeben,
wenn das Seyn und das Nichts von einander isolirt, und Eins außer dem Bereiche
des Anderen gesetzt wird, so daß hiermit das Übergehen negirt ist.



Parmenides hielt das Seyn fest und war am konsequentesten, indem er zugleich
vom Nichts sagte, daß es gar nicht ist; nur das Seyn ist. Das Seyn so ganz für
sich ist das Unbestimmte, hat also keine Beziehung auf Anderes; es scheint
daher, daß von diesem Anfang aus nicht weiter fortgegangen werden könne,
nämlich aus ihm selbst, und ein Fortgang nur dadurch geschehen könne, daß von
Außen etwas Fremdes daran geknüpft würde. Der Fortgang, daß das Seyn dasselbe
ist als das Nichts, erscheint somit als ein zweiter, absoluter
Anfang,—ein Übergehen, das für sich ist, und äußerlich zu dem Seyn
hinzuträte. Seyn wäre überhaupt nicht der absolute Anfang, wenn es eine
Bestimmtheit hätte; alsdann hänge es von einem Andern ab, und wäre nicht
unmittelbar, nicht der Anfang. Ist es aber unbestimmt, und damit wahrer Anfang,
so hat es auch nichts, wodurch es sich zu einem anderen überleitet, es ist
zugleich das Ende. Es kann ebenso wenig etwas aus demselben hervorbrechen, als
etwas in dasselbe einbrechen kann; bei Parmenides wie bei Spinoza soll von dem
Seyn oder der absoluten Substanz nicht fortgegangen werden zu dem Negativen,
Endlichen. Wird nun dennoch fortgegangen, was wie bemerkt, von dem
beziehungs—hiermit fortgangslosen Seyn aus nur auf äußerliche Weise
geschehen kann, so ist dieser Fortgang ein zweiter, neuer Anfang. So ist
Fichte's absolutester, unbedingter Grundsatz: A = A Setzen; der zweite ist
Entgegensetzen; dieser soll zum Theil bedingt, zum Theil unbedingt (somit der
Widerspruch in sich) seyn. Es ist dieß ein Fortgehen der äußern Reflexion,
welches ebensowohl das, womit es als einem Absoluten anfängt, wieder
verneint,—das Entgegensetzen ist die Negation der ersten
Identität,—als es sein zweites Unbedingtes sogleich ausdrücklich zugleich
zu einem Bedingten macht. Wenn aber überhaupt eine Berechtigung wäre,
fortzugehen, d. i. den ersten Anfang aufzuheben, so müßte es in diesem ersten
selbst liegen, daß ein Anderes sich darauf beziehen könnte; es müßte also ein
Bestimmtes seyn. Allein für ein solches giebt sich das Seyn oder auch die
absolute Substanz nicht aus; im Gegentheil. Es ist das Unmittelbare, das noch
schlechthin Unbestimmte.



Die beredtesten, vielleicht vergessenen Schilderungen über die Unmöglichkeit,
von einem Abstrakten zu einem Ferneren und zu einer Vereinigung beider zu
kommen, macht Jacobi im Interesse seiner Polemik gegen die kantische Synthesis
des Selbstbewußtseyns a priori, in seiner Abh. über das Unternehmen des
Kriticismus, die Vernunft zu Verstande zu bringen (Jac. Werke III. Bd.). Er
stellt (S. 113) die Aufgabe so, daß in einem Reinen, sey es des Bewußtseyns,
des Raums oder der Zeit, das Entstehen oder Hervorbringen einer Synthesis
aufgezeigt werde. "Der Raum sey Eines, die Zeit sey Eines, das Bewußtseyn sey
Eines;—sagt nun an, wie sich eines von diesen drei Einen in ihm selbst
rein vermannigfaltiget;—jedes ist nur Eines und kein Anderes;—eine
Einerleiheit, eine Der- Die- Das- Selbigkeit! ohne Derheit, Dieheit, Dasheit;
denn diese schlummern, mit den Der, Die, Das noch im unendlichen = 0 des
Unbestimmten, woraus alles und jedes Bestimmte auch erst hervorgehen soll! Was
bringt in jene, drei Unendlichkeiten, Endlichkeit; was befruchtet Raum und Zeit
a priori mit Zahl und Maß, und verwandelt sie in ein reines Mannigfaltiges; was
bringt die reine Spontaneität (Ich) zur Oscillation? Wie kommt sein reiner
Vokal zum Mitlauter, oder vielmehr wie setzt sein lautloses ununterbrochenes
Blasen, sich selbst unterbrechend, ab, um wenigstens eine Art von Selbstlaut,
einen Accent zu gewinnen?"—Man sieht, Jacobi hat sehr bestimmt das
Unwesen der Abstraktion, es sey nun sogenannter absoluter d. i. nur abstrakter
Raum, oder ebensolche Zeit, oder ebensolches reines Bewußtseyn, Ich, erkannt;
er beharrt darin zu dem Behuf, die Unmöglichkeit eines Fortgangs zu Anderem,
der Bedingung einer Synthesis, und zur Synthesis selbst zu behaupten. Die
Synthesis, welche das Interesse ausmacht, muß nicht als eine Verknüpfung von
äußerlich schon vorhandenen Bestimmungen genommen werden,—Theils ist es
selbst um die Erzeugung eines Zweiten zu einem Ersten, eines Bestimmten zum
unbestimmten Anfänglichen zu thun; Theils aber um die immanente Synthesis,
Synthesis a priori,—an und für sich seyende Einheit des Unterschiedenen.
Werden ist diese immanente Synthesis des Seyns und Nichts; aber weil der
Synthesis der Sinn von einem äußerlichen Zusammenbringen äußerlich
gegeneinander Vorhandener am nächsten liegt, ist mit Recht der Name Synthesis,
synthetische Einheit außer Gebrauch gesetzt worden.—Jacobi fragt, wie
kommt der reine Vokal des Ich zum Mitlauter, was bringt Bestimmtheit in die
Unbestimmtheit—das was? wäre leicht beantwortet, und von Kant ist diese
Frage auf seine Weise beantwortet worden; aber die Frage nach dem Wie? heißt:
auf welche Art und Weise, nach welchem Verhältniß und dergleichen, und verlangt
so die Angabe einer besondern Kategorie; aber von Art und Weise,
Verstandes-Kategorien kann hierbei nicht die Rede seyn. Die Frage nach dem wie?
gehört selbst zu den übeln Manieren der Reflexion, welche nach der
Begreiflichkeit frägt, aber dabei ihre festen Kategorien voraussetzt, und damit
zum Voraus gegen die Beantwortung dessen, nach was sie fragt, sich gewaffnet
weiß. Den höheren Sinn einer Frage nach der Nothwendigkeit der Synthese hat sie
bei Jacobi auch nicht, denn er bleibt, wie gesagt, fest in den Abstraktionen
beharren, für die Behauptung der Unmöglichkeit der Synthese. Insbesondere
anschaulich beschreibt er (S. 147) die Procedur zur Abstraktion des Raumes zu
gelangen. "Ich muß für so lange rein zu vergessen suchen, daß ich je irgend
etwas sah, hörte, rührte und berührte, mich selbst ausdrücklich nicht
ausgenommen. Rein, rein, rein vergessen muß ich alle Bewegung, und mir gerade
dieß Vergessen, weil es das schwerste ist, am angelegentlichsten seyn lassen.
Alles überhaupt muß ich, so wie ich es weggedacht habe, auch ganz und
vollkommen weggeschafft seyn lassen, und gar nichts übrig behalten, als die mit
Gewalt stehen gebliebene Anschauung allein des unendlichen unveränderlichen
Raums. Ich darf mich daher auch nicht selbst als etwas von ihm Unterschiedenes
und gleichwohl mit ihm Verbundenes, wieder in ihn hineindenken; ich darf mich
nicht von ihm bloß umgeben und durchdringen lassen; sondern ich muß ganz
übergehen in ihn, Eins mit ihm werden, mich in ihn verwandeln; ich muß von mir
selbst nichts übrig lassen, als diese meine Anschauung selbst, um sie als eine
wahrhaft selbstständige, unabhängige, Einig- und Alleinige Vorstellung zu
betrachten."



Bei dieser ganz abstrakten Reinheit der Kontinuität, d. i. Unbestimmtheit und
Leerheit des Vorstellens ist es gleichgültig, diese Abstraktion Raum zu nennen,
oder reines Anschauen, reines Denken;—es ist alles dasselbe, was der
Inder, wenn er äußerlich bewegungslos, und ebenso in Empfindung, Vorstellung,
Phantasie, Begierde u.s.f. regungslos jahrelang nur auf die Spitze seiner Nase
sieht, nur Om, Om, Om innerlich in sich, oder gar Nichts spricht, —Brahma
nennt. Dieses dumpfe, leere Bewußtseyn ist, als Bewußtseyn aufgefaßt,—das
Seyn.



In diesem Leeren, sagt nun Jacobi weiter, widerfahre ihm das Gegentheil von
dem, was kantischer Versicherung gemäß, ihm widerfahren sollte; er finde sich
nicht als ein Vieles und Mannigfaltiges, vielmehr als Eines ohne alle Vielheit
und Mannigfaltigkeit; ja, "ich bin die Unmöglichkeit selbst, bin die
Vernichtung alles Mannigfaltigen und Vielen,—kann aus meinem reinen,
schlechterdings einfachen, unveränderlichen Wesen auch nicht das Mindeste
wieder herstellen oder in mich hinein gespenstern;—so offenbart sich in
dieser Reinheit, alles Außerund Nebeneinanderseyn, alle hierauf beruhende
Mannigfaltigkeit und Vielheit, als ein rein Unmögliches."



Diese Unmöglichkeit heißt nichts anders als die Tautologie, ich halte an der
abstrakten Einheit fest und schließe alle Vielheit und Mannigfaltigkeit aus,
halte mich im Unterschiedslosen und Unbestimmten, und sehe weg von allem
Unterschiedenen und Bestimmten. Die kantische Synthesis a priori des
Selbstbewußtseyns, das ist, die Thätigkeit dieser Einheit, sich zu dirimiren
und in dieser Diremtion sich selbst zu erhalten, verdünnt sich Jacobi zu
derselben Abstraktion. Jene "Synthesis an sich", das "ursprüngliche Urtheilen,"
macht er einseitig zu "der Kopula an sich;—ein Ist, Ist, Ist, ohne Anfang
und Ende und ohne Was, Wer und Welche; dieses ins Unendliche fortgehende
Wiederholen der Wiederholung ist die alleinige Geschäftigkeit, Funktion und
Produktion der allerreinsten Synthesis; sie selbst ist das bloße, reine,
absolute Wiederholen selbst." Oder in der That, da kein Absatz, d. i. keine
Negation, Unterscheiden darin ist, so ist sie nicht ein Wiederholen, sondern
nur das ununterschiedene einfache Seyn.—Aber ist dieß denn noch
Synthesis, wenn Jacobi gerade das wegläßt, wodurch die Einheit synthetische
Einheit ist?



Zunächst, wenn Jacobi sich so in dem absoluten d. h. abstrakten Raum, Zeit,
auch Bewußtseyn festsetzt, ist zu sagen, daß er sich auf diese Weise in etwas
empirisch-Falsches versetzt und festhält; es giebt d. h. empirisch vorhanden
ist kein Raum und Zeit, die ein unbegrenztes Räumliches und Zeitliches wären,
nicht in ihrer Kontinuität von mannigfaltig begrenztem Daseyn und Veränderung
erfüllt wären, so daß diese Grenzen und Veränderungen ungetrennt und untrennbar
der Räumlichkeit und Zeitlichkeit angehören; ebenso ist das Bewußtseyn mit
bestimmtem Empfinden, Vorstellen, Begehren u.s.f. erfüllt; es existirt
ungetrennt von irgend einem besonderen Inhalt.—Das empirische Übergehen
versteht sich ohnehin von selbst; das Bewußtseyn kann sich wohl den leeren
Raum, leere Zeit und das leere Bewußtseyn selbst, oder das reine Seyn, zum
Gegenstand und Inhalt machen; aber es bleibt nicht dabei, sondern geht nicht
nur, sondern drängt sich aus solcher Leerheit hinaus zu einem besseren, d. i.
auf irgend eine Weise konkreteren Inhalt, und so schlecht ein Inhalt sonst sey,
so ist er insofern besser und wahrer; eben ein solcher Inhalt ist ein
synthetischer überhaupt; synthetisch in allgemeinerem Sinne genommen. So
bekommt Parmenides mit dem Scheine und der Meinung, dem Gegentheil des Seyns
und der Wahrheit, zu thun; so Spinoza mit den Attributen, den Modis, der
Ausdehnung, Bewegung, dem Verstande, Willen u.s.f. Die Synthesis enthält und
zeigt die Unwahrheit jener Abstraktionen, in ihr sind sie in Einheit mit ihrem
Anderen, also nicht als für sich bestehende, nicht als absolute, sondern
schlechthin als relative.



Das Aufzeigen der empirischen Nichtigkeit des leeren Raums u.s.f. aber ist es
nicht, um das es zu thun ist. Das Bewußtseyn kann sich abstrahirend allerdings
auch mit jenem Unbestimmten erfüllen, und die festgehaltenen Abstraktionen sind
die Gedanken von reinem Raum, Zeit, reinen Bewußtseyn, reinem Seyn. Der Gedanke
des reinen Raums u.s.f. d. i. der reine Raum u.s.f. an ihm selbst soll als
nichtig aufgezeigt werden, d. i. daß er als solcher schon sein Gegentheil, daß
an ihm selbst schon sein Gegentheil in ihn eingedrungen, er schon für sich das
Herausgegangenseyn aus sich selbst, Bestimmtheit, sey.



Dieß ergiebt sich aber unmittelbar an ihnen. Sie sind, was Jacobi reichlich
beschreibt, Resultate der Abstraktion, sind ausdrücklich als Unbestimmte
bestimmt, was—um zu seiner einfachsten Form zurückzugehen, das Seyn ist.
Eben diese Unbestimmtheit ist aber das, was die Bestimmtheit desselben
ausmacht; denn die Unbestimmtheit ist der Bestimmtheit entgegengesetzt; sie ist
somit als Entgegengesetztes selbst das Bestimmte, oder Negative, und zwar das
reine, ganz abstrakt Negative. Diese Unbestimmtheit oder abstrakte Negation,
welche so das Seyn an ihm selbst hat, ist es, was die äußere wie die innere
Reflexion ausspricht, indem sie es dem Nichts gleich setzt, es für ein leeres
Gedankending, für Nichts erklärt.—Oder kann man sich ausdrücken, weil das
Seyn das Bestimmungslose ist, ist es nicht die (affirmative) Bestimmtheit, die
es ist, nicht Seyn, sondern Nichts.



In der reinen Reflexion des Anfangs, wie er in dieser Logik mit dem Seyn als
solchem gemacht wird, ist der Übergang noch verborgen; weil das Seyn nur als
unmittelbar gesetzt ist, bricht das Nichts an ihm nur unmittelbar hervor. Aber
alle folgenden Bestimmungen, wie gleich das Daseyn, sind konkreter; es ist an
diesem das schon gesetzt, was den Widerspruch jener Abstraktionen und daher ihr
Übergehen enthält und hervorbringt. Beim Seyn als jenem Einfachen,
Unmittelbaren wird die Erinnerung, daß es Resultat der vollkommenen
Abstraktion, also schon von daher abstrakte Negativität, Nichts, ist, hinter
der Wissenschaft zurückgelassen, welchem innerhalb ihrer selbst, ausdrücklich
vom Wesen aus, jene einseitige Unmittelbarkeit als eine Vermittelte darstellen
wird, wo das Seyn als Existenz und das Vermittelnde dieses Seyns, der Grund,
gesetzt ist.



Mit jener Erinnerung läßt sich der Übergang von Seyn in Nichts als etwas selbst
leichtes und triviales so vorstellen oder auch, wie man es nennt, erklären und
begreiflich machen, daß Freilich das Seyn, welches zum Anfang der Wissenschaft
gemacht worden, Nichts sey, denn man könne von Allem abstrahiren, und wenn von
Allem abstrahirt worden, so bleibe Nichts übrig. Aber, kann man fortfahren,
somit sey der Anfang nicht ein Affirmatives, nicht Seyn, sondern eben Nichts,
und Nichts sey dann auch das Ende, wenigstens sosehr als das unmittelbare Seyn
und selbst noch vielmehr. Das Kürzeste ist solches Raisonniren gewähren zu
lassen und zuzusehen, wie denn die Resultate beschaffen sind, auf welche es
pocht. Daß hiernach das Nichts das Resultat jenes Raisonnements wäre, und nun
der Anfang mit Nichts (wie in chinesischer Philosophie) gemacht werden sollte,
so wäre darum nicht die Hand umzukehren, denn ehe man sie umkehrte, hätte sich
ebenso sehr dieß Nichts in Seyn verkehrt, (s. oben: B. Nichts). Aber ferner
wenn jene Abstraktion von Allem, welches Alles denn doch Seyendes ist,
vorausgesetzt wäre, so ist sie genauer zu nehmen; das Resultat der Abstraktion
von allem Seyenden ist zunächst abstraktes Seyn, Seyn überhaupt; wie im
kosmologischen Beweise vom Daseyn Gottes aus dem zufälligen Seyn der Welt, über
welches sich darin erhoben wird, noch das Seyn mit hinaufgebracht, das Seyn zum
unendlichen Seyn bestimmt wird. Es kann aber allerdings auch von diesem reinen
Seyn abstrahirt, das Seyn noch zu dem Allem, wovon bereits abstrahirt worden,
geschlagen werden; dann bleibt Nichts. Man kann nun, wenn man das Denken des
Nichts, d.i. sein Umschlagen in Seyn vergessen will oder nichts davon wüßte, im
Style jenes Könnens fortfahren; es kann nämlich (Gottlob!) auch vom Nichts
abstrahirt werden (wie denn auch die Schöpfung der Welt eine Abstraktion vom
Nichts ist) und dann bleibt nicht Nichts, denn eben von diesem wird abstrahirt,
sondern man ist so wieder im Seyn angekommen.—dieß Können giebt ein
äußerliches Spiel des Abstrahirens, wobei das Abstrahiren selbst nur das
einseitige Thun des Negativen ist. Zunächst liegt in diesem Können selbst, daß
ihm das Seyn so gleichgültig ist als das Nichts, und daß so sehr jedes von
Beiden verschwindet, ebenso sehr jedes auch entsteht; aber ebenso gleichgültig
ist es, ob vom Thun des Nichts, oder dem Nichts ausgegangen wird; das Thun des
Nichts, d. i. das bloße Abstrahiren ist nicht mehr noch weniger etwas
Wahrhaftes als das bloße Nichts.



Die Dialektik, nach welcher Plato das Eine im Parmenides behandelt, ist
gleichfalls mehr für eine Dialektik der äußern Reflexion zu achten. Das Seyn
und das Eine sind beides Eleatische Formen, die Dasselbe sind. Aber sie sind
auch zu unterscheiden, so nimmt sie Plato in jenem Dialoge. Nachdem er von dem
Einen die mancherlei Bestimmungen von Ganzen und Theilen, in sich selbst, in
einem anderen seyn u.s.f. von Figur, Zeit u.s.f. entfernt, so ist das Resultat,
daß dem Einen das Seyn nicht zukomme, denn anders komme einem Etwas das Seyn
nicht zu, als nach einer jener Weisen (p. 141 e. Vol. III. ed. Steph.). Hierauf
behandelt Plato den Satz: das Eine ist; und es ist bei ihm nachzusehen, wie von
diesem Satze aus der Übergang zu dem Nichtseyn des Einen bewerkstelligt wird;
es geschieht durch die Vergleichung der beiden Bestimmungen des vorausgesetzten
Satzes: das Eine ist; er enthält das Eine und das Seyn; und das Eine ist
enthält mehr, als wenn man nur sagt: das Eine. Darin daß sie verschieden sind,
wird das Moment der Negation, das der Satz enthält, aufgezeigt. Es erhellt, daß
dieser Weg eine Voraussetzung hat, und eine äußere Reflexion ist.



Wie hier das Eine mit dem Seyn in Verbindung gesetzt ist, wird das Seyn,
welches abstrakt für sich festgehalten werden soll am einfachsten, ohne sich in
das Denken einzulassen, in einer Verbindung aufgezeigt, die das Gegentheil
dessen enthält, was behauptet werden soll. Das Seyn, wie es unmittelbar ist,
genommen gehört einem Subjekte an, ist ein ausgesprochenes, hat ein empirisches
Daseyn überhaupt, und steht damit im Boden der Schranke und des Negativen. In
welchen Ausdrücken oder Wendungen der Verstand sich fasse, wenn er sich gegen
die Einheit des Seyns und Nichts sträubt, und sich auf das, was unmittelbar
vorhanden sey, beruft, wird er eben in dieser Erfahrung selbst nichts als
bestimmtes Seyn, Seyn mit einer Schranke oder Negation,—jene Einheit
finden, die er verwirft. Die Behauptung des unmittelbaren Seyns reducirt sich
so auf eine empirische Existenz, deren Aufzeigen sie nicht verwerfen kann, weil
es die Unmittelbarkeit außerhalb des Denkens ist, an die sie sich halten will.



Dasselbe ist der Fall mit dem Nichts, nur auf entgegengesetzte Weise, und diese
Reflexion ist bekannt und oft genug über dasselbe gemacht worden. Das Nichts
zeigt sich in seiner Unmittelbarkeit genommen als seyend; denn seiner Natur
nach ist es dasselbe als das Seyn. Das Nichts wird gedacht, vorgestellt, es
wird von ihm gesprochen; es ist also; das Nichts hat an dem Denken, Vorstellen,
Sprechen, u.s.f. sein Seyn. Dieß Seyn ist aber ferner, auch von ihm
unterschieden; es wird daher gesagt, daß das Nichts zwar im Denken, Vorstellen
ist, aber daß darum nicht es ist, nicht ihm als solchem das Seyn zukomme, daß
nur Denken oder Vorstellen dieses Seyn ist. Bei diesem Unterscheiden ist eben
so sehr nicht zu läugnen, daß das Nichts in Beziehung auf ein Seyn steht; aber
in der Beziehung, ob sie gleich auch den Unterschied enthält, ist eine Einheit
mit dem Seyn vorhanden. Auf weiche Weise das Nichts ausgesprochen oder
aufgezeigt werde, zeigt es sich in Verbindung oder wenn man will Berührung mit
einem Seyn, ungetrennt von einem Seyn, eben in einem Daseyn.



Indem aber so das Nichts in einem Daseyn aufgezeigt wird, pflegt noch dieser
Unterschied desselben vom Seyn vorzuschweben, daß das Daseyn des Nichts
durchaus nichts ihm selbst zukommendes sey, daß es nicht das Seyn für sich
selbst an ihm habe, es nicht das Seyn als solches sey; das Nichts sey nur
Abwesenheit des Seyns, die Finsterniß so nur Abwesenheit des Lichts, die Kälte
nur Abwesenheit der Wärme u.s.f. Finsterniß habe nur Bedeutung in Beziehung auf
das Auge, in äußerer Vergleichung mit dem Positiven, dem Lichte, ebenso Kälte
sey nur Etwas in unserer Empfindung, Licht, Wärme, wie Seyn, hingegen seyen für
sich das Objektive, Reale, Wirksame, von schlechthin anderer Qualität und
Würde, als jene Negativen, als Nichts. Man kann es häufig als eine sehr
wichtige Reflexion und bedeutende Erkenntniß aufgeführt finden, daß Finsterniß
nur Abwesenheit des Lichts, Kälte nur Abwesenheit der Wärme sey. Über diese
scharfsinnige Reflexion kann in diesem Felde von empirischen Gegenständen
empirisch bemerkt werden, daß die Finsterniß sich im Lichte allerdings wirksam
zeigt, indem sie dasselbe zur Farbe bestimmt und ihm selbst dadurch erst
Sichtbarkeit ertheilt, indem wie früher gesagt, im reinen Lichte ebenso wenig
gesehen wird, als in der reinen Finsterniß. Die Sichtbarkeit ist aber
Wirksamkeit im Auge, an der jenes Negative ebenso viel Antheil hat, als das für
das Reale, Positive geltende Licht; ebenso giebt sich die Kälte dem Wasser,
unserer Empfindung u.s. f. genugsam zu erkennen, und wenn wir ihr sogenannte
objektive Realität absprechen, so ist damit durchaus nichts gegen sie gewonnen.
Aber ferner wäre zu rügen, daß hier gleichfalls, wie oben, von einem Negativen
von bestimmtem Inhalte gesprochen wird, nicht beim Nichts selbst stehen
geblieben wird, dem das Seyn an leerer Abstraktion nicht nachsteht, noch etwas
voraus hat.—Allein Kälte, Finsterniß und dergleichen bestimmte Negationen
sind sogleich für sich zu nehmen, und es ist zu sehen, was damit in Rücksicht
ihrer allgemeinen Bestimmung, nach der sie hierher gebracht werden, gesetzt
ist. Sie sollen nicht das Nichts überhaupt, sondern das Nichts vom Licht, Wärme
u.s.f. von etwas Bestimmten, einem Inhalte seyn; so sind sie bestimmte,
inhaltige Nichts, wenn man so sagen kann. Aber eine Bestimmtheit ist, wie noch
weiter hin vorkommt, selbst eine Negation; so sind sie negative Nichts; aber
ein negatives Nichts ist etwas Affirmatives. Das Umschlagen des Nichts durch
seine Bestimmtheit (die vorhin als ein Daseyn im Subjekte, oder in sonst was es
sey, erschien) in ein Affirmatives, erscheint dem Bewußtseyn, das in der
Verstandes-Abstraktion feststeht, als das paradoxeste, so einfach die Einsicht
ist, oder auch wegen ihrer Einfachheit selbst erscheint die Einsicht, daß die
Negation der Negation Positives ist, als etwas Triviales, auf welches der
stolze Verstand daher nicht zu achten brauche, obgleich die Sache ihre
Richtigkeit habe,—und sie hat nicht nur diese Richtigkeit, sondern um der
Allgemeinheit solcher Bestimmungen willen ihre unendliche Ausdehnung und
allgemeine Anwendung, so daß wohl darauf zu achten wäre.



Noch kann über die Bestimmung des Übergangs von Seyn und Nichts in einander
bemerkt werden, daß derselbe eben so ohne weitere Reflexionsbestimmung
aufzufassen ist. Er ist unmittelbar und ganz abstrakt, um der Abstraktion der
übergehenden Momente willen, d. i. indem an diesen Momenten noch nicht die
Bestimmtheit des anderen gesetzt ist, vermittelst dessen sie übergingen; das
Nichts ist am Seyn noch nicht gesetzt, ob zwar Seyn wesentlich Nichts ist, und
umgekehrt. Es ist daher unzulässig, weiters bestimmte Vermittelungen hier
anzuwenden, und Seyn und Nichts in irgend einem Verhältnisse zu
fassen,—jenes Übergehen ist noch kein Verhältniß. Es ist also unstatthaft
zu sagen: Das Nichts ist der Grund vom Seyn; oder Seyn ist der Grund von
Nichts;—das Nichts Ursache vom Seyn u.s.f.; oder es kann nur unter der
Bedingung in das Nichts übergegangen werden, daß etwas ist, oder in das Seyn
nur unter der Bedingung des Nichtseyns. Die Art der Beziehung kann nicht weiter
bestimmt seyn, ohne daß zugleich die bezogenen Seiten weiter bestimmt würden.
Der Zusammenhang von Grund und Folge u.s.f. hat nicht mehr das bloße Seyn und
Nichts zu den Seiten, die er verbindet, sondern ausdrücklich Seyn, das Grund
ist, und etwas, das zwar nur ein gesetztes, nicht Selbstständiges sey, das aber
nicht das abstrakte Nichts ist.



Anmerkung 4.



Es geht aus dem Bisherigen hervor, welche Bewandniß es mit der Dialektik gegen
den Anfang der Welt, auch deren Untergang hat, wodurch die Ewigkeit der Materie
erwiesen werden sollte, d. i. mit der Dialektik gegen das Werden, Entstehen
oder Vergehen überhaupt. —Die Kantische Antinomie über die Endlichkeit
oder Unendlichkeit der Welt in Raum und Zeit wird unten bei dem Begriffe der
quantitativen Unendlichkeit näher betrachtet werden.—Jene einfache
gewöhnliche Dialektik beruht auf dem Festhalten des Gegensatzes von Seyn und
Nichts. Es wird auf folgende Art bewiesen, daß kein Anfang der Welt oder von
Etwas möglich sey: Es kann nichts anfangen, weder insofern etwas ist, noch
insofern es nicht ist; denn insofern es ist, fängt es nicht erst an; insofern
es aber nicht ist, fängt es auch nicht an. -Wenn die Welt oder Etwas angefangen
haben sollte, so hätte sie im Nichts angefangen, aber im Nichts oder das Nichts
ist nicht Anfang; denn Anfang schließt ein Seyn in sich, aber das Nichts
enthält kein Seyn. Nichts ist nur Nichts. In einem Grunde, Ursache u.s.w. wenn
das Nichts so bestimmt wird, ist eine Affirmation, Seyn enthalten. —Aus
demselben Grunde kann auch Etwas nicht aufhören. Denn so müßte das Seyn das
Nichts enthalten, Seyn aber ist nur Seyn, nicht das Gegentheil seiner selbst.



Es erhellt, daß hierin gegen das Werden, oder Anfangen und Aufhören, diese
Einheit des Seyns und Nichts, nichts vorgebracht wird, als sie assertorisch zu
läugnen, und dem Seyn und Nichts, jedem getrennt von dem andern, Wahrheit
zuzuschreiben.—Diese Dialektik ist jedoch wenigstens konsequenter als das
reflektirende Vorstellen. Ihm gilt es für vollkommene Wahrheit, daß Seyn und
Nichts nur getrennt seyen; auf der anderen Seite aber läßt es ein Anfangen und
Aufhören als eben so wahrhafte Bestimmungen gelten; in diesen aber nimmt es die
Ungetrenntheit des Seyns und Nichts faktisch an.



Bei der Voraussetzung der absoluten Geschiedenheit des Seyns vom Nichts,
ist—was man so oft hört—der Anfang oder das Werden allerdings etwas
Unbegreifliches; denn man macht eine Voraussetzung, welche den Anfang oder das
Werden aufhebt, das man doch wieder zugibt, und dieser Widerspruch, den man
selbst setzt und dessen Auflösung unmöglich macht, heißt das Unbegreifliche.



Das Angeführte ist auch dieselbe Dialektik, die der Verstand gegen den Begriff
braucht, den die höhere Analysis von den unendlich-kleinen Größen giebt. Von
diesem Begriffe wird weiter unten ausführlicher gehandelt.—Diese Größen
sind als solche, bestimmt worden, die in ihrem Verschwinden sind, nicht vor
ihrem Verschwinden, denn als dann sind sie endliche Größen;—nicht nach
ihrem Verschwinden, denn alsdann sind sie nichts. Gegen diesen reinen Begriff
ist eingewendet und immer wiederholt worden, daß solche Größen entweder Etwas
seyen, oder Nichts; daß es keinen Mittelzustand (Zustand ist hier ein
unpassender, barbarischer Ausdruck) zwischen Seyn und Nichtseyn gebe.—Es
ist hierbei gleichfalls die absolute Trennung des Seyns und Nichts angenommen.
Dagegen ist aber gezeigt worden, daß Seyn und Nichts in der That dasselbe sind,
oder um in jener Sprache zu sprechen, daß es gar nichts giebt, das nicht ein
Mittelzustand zwischen Seyn und Nichts ist. Die Mathematik hat ihre
glänzendsten Erfolge der Annahme jener Bestimmung, welcher der Verstand
widerspricht, zu danken.



Das angeführte Raisonnement, das die falsche Voraussetzung der absoluten
Getrenntheit des Seyns und Nichtseyns macht, und bei derselben stehen bleibt,
ist nicht Dialektik, sondern Sophisterei zu nennen. Denn Sophisterei ist ein
Raisonnement aus einer grundlosen Voraussetzung, die man ohne Kritik und
unbesonnen gelten läßt; Dialektik aber nennen wir die höhere vernünftige
Bewegung, in welche solche schlechthin getrennt scheinende, durch sich selbst,
durch das, was sie sind, in einander übergehen, die Voraussetzung sich aufhebt.
Es ist die dialektische immanente Natur des Seyns und Nichts selbst, daß sie
ihre Einheit, das Werden, als ihre Wahrheit zeigen.



2. Momente des Werdens.



Das Werden, Entstehen und Vergehen, ist die Ungetrenntheit des Seyns und
Nichts; nicht die Einheit, welche vom Seyn und Nichts abstrahirt; sondern als
Einheit des Seyns und Nichts ist es diese bestimmte Einheit, oder in welcher
sowohl Seyn als Nichts ist. Aber indem Seyn und Nichts, jedes ungetrennt von
seinem Anderen ist, ist es nicht. Sie sind also in dieser Einheit, aber als
verschwindende, nur als Aufgehobene. Sie sinken von ihrer zunächst
vorgestellten Selbstständigkeit zu Momenten herab, noch unterschiedenen, aber
zugleich aufgehobenen.



Nach dieser ihrer Unterschiedenheit sie aufgefaßt, ist jedes in derselben als
Einheit mit dem Anderen. Das Werden enthält also Seyn und Nichts als zwei
solche Einheiten, deren jede selbst Einheit des Seyns und Nichts ist; die eine
das Seyn als unmittelbar und als Beziehung auf das Nichts; die andere das
Nichts als unmittelbar und als Beziehung auf das Seyn; die Bestimmungen sind in
ungleichem Werthe in diesen Einheiten.



Das Werden ist auf diese Weise in gedoppelter Bestimmung; in der einen ist das
Nichts als unmittelbar, d. i. sie ist anfangend vom Nichts, das sich auf das
Seyn bezieht, das heißt, in dasselbe übergeht, in der anderen ist das Seyn als
unmittelbar d. i. sie ist anfangend vom Seyn, das in das Nichts
übergeht,—Entstehen und Vergehen.



Beide sind dasselbe, Werden, und auch als diese so unterschiedenen Richtungen
durchdringen und paralysiren sie sich gegenseitig. Die eine ist Vergehen; Seyn
geht in Nichts über, aber Nichts ist eben so sehr das Gegentheil seiner selbst,
Übergehen in Seyn, Entstehen. Dieß Entstehen ist die andere Richtung; Nichts
geht in Seyn über, aber Seyn hebt ebenso sehr sich selbst auf und ist vielmehr
das Übergehen in Nichts, ist Vergehen.—Sie heben sich nicht gegenseitig,
nicht das eine äußerlich das andere auf; sondern jedes hebt sich an sich selbst
auf und ist an ihm selbst das Gegentheil seiner.



3. Aufheben des Werdens.



Das Gleichgewicht, worein sich Entstehen und Vergehen setzen, ist zunächst das
Werden selbst. Aber dieses geht eben so in ruhige Einheit zusammen. Seyn und
Nichts sind in ihm nur als verschwindende; aber das Werden als solches ist nur
durch die Unterschiedenheit derselben. Ihr Verschwinden ist daher das
Verschwinden des Werdens, oder Verschwinden des Verschwindens selbst. Das
Werden ist eine haltungslose Unruhe, die in ein ruhiges Resultat zusammensinkt.



Dieß könnte auch so ausgedrückt werden: Das Werden ist das Verschwinden von
Seyn in Nichts, und von Nichts in Seyn, und das Verschwinden von Seyn und
Nichts überhaupt; aber es beruht zugleich auf dem Unterschiede derselben. Es
widerspricht sich also in sich selbst, weil es solches in sich vereint, das
sich entgegengesetzt ist; eine solche Vereinigung aber zerstört sich.



Dieß Resultat ist das Verschwundenseyn, aber nicht als Nichts; so wäre es nur
ein Rückfall in die eine der schon aufgehobenen Bestimmungen, nicht Resultat
des Nichts und des Seyns. Es ist die zur ruhigen Einfachheit gewordene Einheit
des Seyns und Nichts. Die ruhige Einfachheit aber ist Seyn, jedoch ebenso,
nicht mehr für sich, sondern als Bestimmung des Ganzen.



Das Werden so Übergehen in die Einheit des Seyns und Nichts, welche als seyend
ist, oder die Gestalt der einseitigen unmittelbaren Einheit dieser Momente hat,
ist das Daseyn.



Anmerkung.



Aufheben und das Aufgehobene (das Ideelle) ist einer der wichtigsten Begriffe
der Philosophie, eine Grundbestimmung, die schlechthin allenthalben
wiederkehrt, deren Sinn bestimmt aufzufassen und besonders vom Nichts zu
unterscheiden ist.—Was sich aufhebt, wird dadurch nicht zu Nichts. Nichts
ist das Unmittelbare; ein Aufgehobenes dagegen ist ein Vermitteltes, es ist das
Nichtseyende, aber als Resultat, das von einem Seyn ausgegangen ist; es hat
daher die Bestimmtheit aus der es herkommt, noch an sich.



Aufheben hat in der Sprache den gedoppelten Sinn, daß es so viel als
aufbewahren, erhalten bedeutet, und zugleich so viel als aufhören lassen, ein
Ende machen. Das Aufbewahren selbst schließt schon das Negative in sich, daß
etwas seiner Unmittelbarkeit und damit einem den äußerlichen Einwirkungen
offenen Daseyn entnommen wird, um es zu erhalten.—So ist das Aufgehobene
ein zugleich Aufbewahrtes, das nur seine Unmittelbarkeit verloren hat, aber
darum nicht vernichtet ist. —Die angegebenen zwei Bestimmungen des
Aufhebens können lexikalisch als zwei Bedeutungen dieses Wortes aufgeführt
werden. Auffallend müßte es aber dabei seyn, daß eine Sprache dazu gekommen
ist, ein und dasselbe Wort für zwei entgegengesetzte Bestimmungen zu
gebrauchen. Für das spekulative Denken ist es erfreulich, in der Sprache Wörter
zu finden welche eine spekulative Bedeutung an ihnen selbst haben; die deutsche
Sprache hat mehrere dergleichen. Der Doppelsinn des lateinischen: tollere (der
durch den ciceronianischen Witz tollendum esse Octavium, berühmt geworden) geht
nicht so weit, die affirmative Bestimmung geht nur bis zum Emporheben. Etwas
ist nur insofern aufgehoben, als es in die Einheit mit seinem Entgegengesetzten
getreten ist; in dieser nähern Bestimmung als ein reflektirtes kann es passend
Moment genannt werden. Gewicht und Entfernung von einem Punkt heißen beim
Hebel, dessen mechanische Momente, um der Dieselbigkeit ihrer Wirkung willen
bei aller sonstigen Verschiedenheit eines Reellen, wie das ein Gewicht ist, und
eines Ideellen, der bloßen räumlichen Bestimmung, der Linie; s. Encykl. der
philos. Wissenschaft 3te Ausg. § 261. Anm.—Noch öfter wird die Bemerkung
sich aufdringen, daß die philosophische Kunstsprache für reflektirte
Bestimmungen lateinische Ausdrücke gebraucht, entweder weil die Muttersprache
keine Ausdrücke dafür hat, oder wenn sie deren hat, wie hier, weil ihr Ausdruck
mehr an das Unmittelbare, die fremde Sprache aber mehr an das Reflektirte
erinnert.



Der nähere Sinn und Ausdruck, den Seyn und Nichts, indem sie nunmehr Momente
sind, erhalten, hat sich bei der Betrachtung des Daseyns, als der Einheit, in
der sie aufbewahrt sind, zu ergeben. Seyn ist Seyn, und Nichts ist Nichts nur
in ihrer Unterschiedenheit von einander; in ihrer Wahrheit aber, in ihrer
Einheit, sind sie als diese Bestimmungen verschwunden, und sind nun etwas
anderes. Seyn und Nichts sind dasselbe; darum weil sie dasselbe sind, sind sie
nicht mehr Seyn und Nichts, und haben eine verschiedene Bestimmung; im Werden
waren sie Entstehen und Vergehen; im Daseyn als einer anders bestimmten Einheit
sind sie wieder anders bestimmte Momente. Diese Einheit bleibt nun ihre
Grundlage, aus der sie nicht mehr zur abstrakten Bedeutung von Seyn und Nichts
heraustreten.




Zweites Kapitel. Das Daseyn.


Daseyn ist bestimmtes Seyn; seine Bestimmtheit ist seyende Bestimmtheit,
Qualität. Durch seine Qualität ist Etwas gegen ein Anderes, ist veränderlich
und endlich, nicht nur gegen ein Anderes, sondern an ihm schlechthin negativ
bestimmt. Diese seine Negation dem endlichen Etwas zunächst gegenüber ist das
Unendliche; der abstrakte Gegensatz, in welchem diese Bestimmungen erscheinen,
löst sich in die gegensatzlose Unendlichkeit, in das Fürsichseyn auf.



Die Abhandlung des Daseyns hat so die drei Abtheilungen:



A. das Daseyn als solches,



B. Etwas und Anderes, die Endlichkeit,



C. die qualitative Unendlichkeit.



A. Daseyn als solches.



An dem Daseyn



a. als solchem, ist zunächst seine Bestimmtheit



b. als Qualität zu unterscheiden. Diese aber ist sowohl in der einen als in der
anderen Bestimmung des Daseyns zu nehmen, als Realität und als Negation. Aber
in diesen Bestimmtheiten ist Daseyn eben so sehr in sich reflektirt; und als
solches gesetzt ist es



c. Etwas, Daseyendes.



a. Daseyn überhaupt.



Aus dem Werden geht das Daseyn hervor. Das Daseyn ist das einfache Einsseyn des
Seyns und Nichts. Es hat um dieser Einfachheit willen, die Form von einem
Unmittelbaren. Seine Vermittelung, das Werden, liegt hinter ihm; sie hat sich
aufgehoben, und das Daseyn erscheint daher als ein erstes, von dem ausgegangen
werde. Es ist zunächst in der einseitigen Bestimmung des Seyns, die andere, die
es enthält, das Nichts, wird sich gleichfalls an ihm hervorthun, gegen jene.



Es ist nicht bloßes Seyn, sondern Daseyn; etymologisch genommen Seyn an einem
gewissen Orte; aber die Raumvorstellung gehört nicht hierher. Daseyn ist, nach
seinem Werden, überhaupt Seyn mit einem Nichtseyn, so daß dieß Nichtseyn in
einfache Einheit mit dem Seyn aufgenommen ist. Das Nichtseyn so in das Seyn
aufgenommen, daß das konkrete Ganze in der Form des Seyns, der Unmittelbarkeit
ist, macht die Bestimmtheit als solche aus.



Das Ganze ist gleichfalls in der Form d. i. Bestimmtheit des Seyns, denn Seyn
hat im Werden sich gleichfalls nur ein Moment zu seyn gezeigt,—ein
aufgehobenes, negativ bestimmtes; aber so ist es für uns in unserer Reflexion,
noch nicht gesetzt an ihm selbst. Aber die Bestimmtheit des Daseyns als solche
ist die gesetzte, die auch im Ausdruck Daseyn liegt.—Beides ist immer
sehr wohl von einander zu unterscheiden; nur das, was gesetzt ist an einem
Begriffe, gehört in die entwickelnde Betrachtung desselben, zu seinem Inhalte.
Die noch nicht an ihm selbst gesetzte Bestimmtheit aber gehört unserer
Reflexion, sie betreffe nun die Natur des Begriffes selbst, oder sie sey äußere
Vergleichung; eine Bestimmtheit der letztern Art bemerklich zu machen kann nur
zur Erläuterung oder Vorausandeutung des Ganges dienen, der in der Entwickelung
selbst sich darstellen wird. Daß das Ganze, die Einheit des Seyns und des
Nichts, in der einseitigen Bestimmtheit des Seyns sey, ist eine äußerliche
Reflexion; in der Negation aber, im Etwas und Anderen u.s.f. wird sie dazu
kommen, als gesetzte zu seyn.—Es hat hier auf den angegebenen Unterschied
aufmerksam gemacht werden sollen; über alles aber, was die Reflexion sich
erlauben kann zu bemerken, Rechenschaft zu geben, würde in die Weitläufigkeit
führen, das zu anticipiren, was sich an der Sache selbst ergeben muß. Wenn
dergleichen Reflexionen dienen können, die Übersicht und damit das Verständniß
zu erleichtern, so führen sie wohl auch den Nachtheil herbei, als unberechtigte
Behauptungen, Gründe und Grundlagen für das Weitere auszusehen. Man soll sie
daher für nichts mehr nehmen, als was sie seyn sollen, und sie von dem
unterscheiden, was ein Moment im Fortgange der Sache selbst ist.



Das Daseyn entspricht dem Seyn der vorigen Sphäre; das Seyn jedoch ist das
Unbestimmte, es ergeben sich deswegen keine Bestimmungen an demselben. Aber das
Daseyn ist bestimmtes Seyn, ein konkretes; es thun sich daher sogleich mehrere
Bestimmungen, unterschiedene Verhältnisse seiner Momente an ihm auf.



b. Qualität.



Um der Unmittelbarkeit willen, in der im Daseyn, Seyn und Nichts, Eins sind,
gehen sie nicht übereinander hinaus; so weit das Daseyn seyend ist, so weit ist
es Nichtseyn, ist es bestimmt. Das Seyn ist nicht das Allgemeine, die
Bestimmtheit nicht das Besondere. Die Bestimmtheit hat sich noch nicht vom Seyn
abgelöst; zwar wird sie sich auch nicht mehr von ihm ablösen; denn das nunmehr
zum Grunde liegende Wahre ist die Einheit des Nichtseyns mit dem Seyn; auf ihr
als dem Grunde ergeben sich alle fernern Bestimmungen. Aber die Beziehung, in
der hier die Bestimmtheit mit dem Seyn steht, ist die unmittelbare Einheit
beider, so daß noch keine Unterscheidung derselben gesetzt ist.



Die Bestimmtheit so für sich isolirt, als seyende Bestimmtheit, ist die
Qualität;—ein ganz Einfaches, Unmittelbares. Die Bestimmtheit überhaupt
ist das Allgemeinere, das ebenso sehr auch das Quantitative, wie weiter
Bestimmte seyn kann. Um dieser Einfachheit willen ist von der Qualität als
solcher weiter nichts zu sagen.



Aber das Daseyn, in welchem ebenso wohl das Nichts als das Seyn enthalten, ist
selbst der Maßstab für die Einseitigkeit der Qualität als nur unmittelbarer
oder seyender Bestimmtheit. Sie ist ebenso sehr in der Bestimmung des Nichts zu
setzen, womit dann die unmittelbare oder die seyende Bestimmtheit als eine
unterschiedene, reflektirte gesetzt wird, das Nichts so als das bestimmte einer
Bestimmtheit, ist ebenso ein reflektirtes, eine Verneinung. Die Qualität, so
daß sie unterschieden als seyende gelte, ist die Realität; sie als mit einer
Verneinung behaftet, Negation überhaupt, gleichfalls eine Qualität, aber die
für einen Mangel gilt, sich weiterhin als Grenze, Schranke bestimmt.



Beide sind ein Daseyn, aber in der Realität als Qualität mit dem Accente, eine
seyende, zu seyn, ist es versteckt, daß sie die Bestimmtheit, also auch die
Negation enthält; die Realität gilt daher nur als etwas Positives, aus welchem
Verneinung, Beschränktheit, Mangel ausgeschlossen sey. Die Negation als bloßer
Mangel genommen, wäre was Nichts ist; aber sie ist ein Daseyn, eine Qualität
nur mit einem Nichtseyn bestimmt.



Anmerkung.



Realität kann ein vieldeutiges Wort zu seyn scheinen, weil es von
verschiedenen, ja entgegengesetzten Bestimmungen gebraucht wird. Im
philosophischen Sinne wird etwa von bloß empirischer Realität als einem
werthlosen Daseyn gesprochen. Wenn aber von Gedanken, Begriffen, Theorien
gesagt wird, sie haben keine Realität, so heißt dieß, daß ihnen keine
Wirklichkeit zukomme; an sich oder im Begriffe könne die Idee einer
platonischen Republik z.B. wohl wahr seyn. Der Idee wird hier ihr Werth nicht
abgesprochen, und sie neben der Realität auch belassen. Aber gegen sogenannte
bloße Ideen, gegen bloße Begriffe gilt das Reelle als das allein
Wahrhafte.—Der Sinn, in welchem das eine Mal dem äußerlichen Daseyn die
Entscheidung über die Wahrheit eines Inhalts zugeschrieben wird, ist ebenso
einseitig, als wenn die Idee, das Wesen oder auch die innere Empfindung als
gleichgültig gegen das äußerliche Daseyn vorgestellt und gar für um so
vortrefflicher gehalten wird, je mehr es von der Realität entfernt sey.



Bei dem Ausdrucke: Realität ist der sonstige metaphysische Begriff von Gott,
der vornehmlich dem sogenannten ontologischen Beweise vom Daseyn Gottes zu
Grunde gelegt wurde, zu erwähnen. Gott wurde als der Inbegriff aller Realitäten
bestimmt, und von diesem Inbegriffe gesagt, daß er keinen Widerspruch in sich
enthalte, daß keine der Realitäten die andere aufhebe; denn eine Realität sey
nur als eine Vollkommenheit, als ein Affirmatives zu nehmen, das keine Negation
enthalte. Somit seyen die Realitäten sich nicht entgegengesetzt und
widersprechen sich nicht.



Bei diesem Begriffe der Realität wird angenommen, daß sie dann noch bleibe,
wenn alle Negation weggedacht werde; damit wird aber alle Bestimmtheit
derselben aufgehoben. Die Realität ist Qualität, Daseyn; damit enthält sie das
Moment des Negativen, und ist allein dadurch das Bestimmte, das sie ist. Im
sogenannten eminenten Sinne oder als unendliche,—in der gewöhnlichen
Bedeutung des Worts,—wie sie genommen werden soll, wird sie ins
Bestimmungslose erweitert, und verliert ihre Bedeutung. Die Güte Gottes soll
nicht Güte im gewöhnlichen, sondern im eminenten Sinne, nicht verschieden von
der Gerechtigkeit, sondern durch sie temperirt seyn, (ein leibnitzischer
Vermittelungs-Ausdruck) so wie umgekehrt die Gerechtigkeit durch die Güte; so
ist weder Güte mehr Güte, noch Gerechtigkeit mehr Gerechtigkeit. Die Macht
solle durch die Weisheit temperirt seyn, aber so ist sie nicht Macht als
solche, denn sie wäre jener unterworfen,—die Weisheit solle zur Macht
erweitert seyn, aber so verschwindet sie als den Zweck und Maaß bestimmende
Weisheit. Der wahre Begriff des Unendlichen und dessen absolute Einheit, der
sich später ergeben wird, ist nicht als ein Temperiren, gegenseitiges
Beschränken oder Vermischen zu fassen, als welches eine oberflächliche, in
unbestimmtem Nebel gehaltene Beziehung ist, mit der sich nur begriffloses
Vorstellen begnügen kann.—Die Realität, wie sie in jener Definition
Gottes als bestimmte Qualität genommen wird, über ihre Bestimmtheit
hinausgeführt, hört auf Realität zu seyn; sie wird zum abstrakten Seyn; Gott
als das rein Reale in allem Realen, oder als Inbegriff aller Realitäten, ist
dasselbe Bestimmungs- und Gehaltlose, was das leere Absolute, in dem alles Eins
ist.



Wird dagegen die Realität in ihrer Bestimmtheit genommen, so wird, da sie
wesentlich das Moment des Negativen enthält, der Inbegriff aller Realitäten
ebenso sehr zu einem Inbegriffe aller Negationen, dem Inbegriffe aller
Widersprüche, zunächst etwa zur absoluten Macht, in der alles Bestimmte
absorbirt ist, aber da sie selbst nur ist, insofern sie noch ein von ihr nicht
Aufgehobenes sich gegenüber hat, so wird sie, indem sie zur ausgeführten,
schrankenlosen Macht erweitert gedacht wird, zum abstrakten Nichts. Jenes Reale
in allem Realen, das Seyn in allem Daseyn, welches den Begriff Gottes
ausdrücken soll, ist nichts anderes, als das abstrakte Seyn, dasselbe was das
Nichts ist.



Die Bestimmtheit ist die Negation als affirmativ gesetzt, ist der Satz des
Spinoza: Omnis determinatio est negatio, dieser Satz ist von unendlicher
Wichtigkeit; nur ist die Negation als solche die formlose Abstraktion; der
spekulativen Philosophie muß aber nicht Schuld gegeben werden, daß ihr die
Negation oder das Nichts ein Letztes sey; dieß ist es ihr so wenig als die
Realität das Wahrhafte.



Von diesem Satze, daß die Bestimmtheit Negation ist, ist die Einheit der
Spinozistischen Substanz, oder daß nur Eine Substanz ist,—die nothwendige
Konsequenz. Denken und Seyn oder Ausdehnung, die zwei Bestimmungen, die Spinoza
nämlich vor sich hat, mußte er in dieser Einheit in eins setzen, denn als
bestimmte Realitäten, sind sie Negationen, deren Unendlichkeit ihre Einheit
ist; nach Spinozas Definition, wovon weiter unten, ist die Unendlichkeit von
Etwas seine Affirmation. Er begriff sie daher als Attribute, d. h. als solche,
die nicht ein besonderes Bestehen, ein An-und-für-sich-Seyn haben, sondern nur
als aufgehobene, als Momente sind; oder vielmehr sind sie ihm nicht einmal
Momente, denn die Substanz ist das in ihr selbst ganz bestimmungslose, und die
Attribute sind, wie auch die Modi, Unterscheidungen, die ein äußerer Verstand
macht.—Eben so kann die Substantialität der Individuen, nicht gegen jenen
Satz bestehen. Das Individuum ist Beziehung auf sich dadurch, daß es allein
Anderen Grenzen setzt; aber diese Grenzen sind damit auch Grenzen seiner
selbst, Beziehungen auf Anderes, es hat sein Daseyn nicht in ihm selbst. Das
Individuum ist wohl mehr als nur das nach allen Seiten beschränkte, aber dieß
Mehr gehört in eine andere Sphäre des Begriffs; in der Metaphysik des Seyns ist
es ein schlechthin bestimmtes; und daß ein solches, daß das Endliche als
solches an und für sich sey, dagegen macht sich die Bestimmtheit wesentlich als
Negation geltend, und reißt es in dieselbe negative Bewegung des Verstandes,
welche alles in der abstrakten Einheit, der Substanz, verschwinden läßt.



Die Negation steht unmittelbar der Realität gegenüber; weiterhin in der
eigentlichen Sphäre der reflektirten Bestimmungen, wird sie dem Positiven
entgegengesetzt, welches die auf die Negation reflektirende Realität
ist,—die Realität, an der das Negative scheint, das in der Realität als
solcher noch versteckt ist.



Die Qualität ist erst in der Rücksicht vornehmlich Eigenschaft, als sie in
einer äußerlichen Beziehung sich als immanente Bestimmung zeigt. Unter
Eigenschaften z.B. von Kräutern versteht man Bestimmungen, die einem Etwas
nicht nur überhaupt eigen sind, sondern insofern es sich dadurch in der
Beziehung auf andere auf eine eigenthümliche Weise erhält, die fremden in ihm
gesetzten Einwirkungen nicht in sich gewähren läßt, sondern seine eigene
Bestimmungen in dem Anderen,—ob es dieß zwar nicht von sich abhält,
—geltend macht. Die mehr ruhenden Bestimmtheiten, z.B. Figur, Gestalt,
nennt man dagegen nicht wohl Eigenschaften, auch etwa nicht Qualitäten,
insofern sie als veränderlich, mit dem Seyn nicht identisch vorgestellt werden.



Die Qualirung oder Inqualirung, ein Ausdruck der Jacob-Böhmischen, einer in die
Tiefe aber in eine trübe Tiefe gehenden Philosophie, bedeutet die Bewegung
einer Qualität (der sauren, herben, feurigen u. s.f.) in ihr selbst, insofern
sie in ihrer negativen Natur (in ihrer Qual) sich aus anderem setzt und
befestigt, überhaupt die Unruhe ihrer an ihr selbst ist, nach der sie nur im
Kampfe sich hervorbringt und erhält.



c. Etwas.



An dem Daseyn ist seine Bestimmtheit als Qualität unterschieden worden; an
dieser als daseyender ist der Unterschied,—der Realität und der Negation.
So sehr nun diese Unterschiede an dem Daseyn vorhanden sind, so sehr sind sie
auch nichtig und aufgehoben. Die Realität enthält selbst die Negation, ist
Daseyn, nicht unbestimmtes, abstraktes Seyn. Ebenso ist die Negation Daseyn,
nicht das abstraktseynsollende Nichts, sondern hier gesetzt wie es an sich ist,
als seyend, dem Daseyn angehörig. So ist die Qualität überhaupt nicht vom
Daseyn getrennt, welches nur bestimmtes, qualitatives Seyn ist.



Dieses Aufheben der Unterscheidung ist mehr als ein bloßes Zurücknehmen und
äußeres Wieder-Weglassen derselben oder als ein einfaches Zurückkehren zum
einfachen Anfange, dem Daseyn als solchem. Der Unterschied kann nicht
weggelassen werden; denn er ist. Das Faktische, was also vorhanden ist, ist das
Daseyn überhaupt, Unterschied an ihm, und das Aufheben dieses Unterschiedes;
das Daseyn nicht als unterschiedlos, wie Anfangs, sondern als wieder sich
selbst gleich, durch Aufheben des Unterschieds, die Einfachheit des Daseyns
vermittelt durch dieses Aufheben. Dieß Aufgehobenseyn des Unterschieds ist die
eigne Bestimmtheit des Daseyns; so ist es Insichseyn; das Daseyn ist
Daseyendes, Etwas.



Das Etwas ist die erste Negation der Negation, als einfache seyende Beziehung
auf sich. Daseyn, Leben, Denken u.s.f. bestimmt sich wesentlich zum Daseyenden,
Lebendigen, Denkenden (Ich) u.s.f. Diese Bestimmung ist von der höchsten
Wichtigkeit, um nicht bei dem Daseyn, Leben, Denken u.s.f. auch nicht bei der
Gottheit (statt Gottes), als Allgemeinheiten stehen zu bleiben. Etwas gilt der
Vorstellung mit Recht als ein Reelles. Jedoch ist Etwas noch eine sehr
oberflächliche Bestimmung; wie Realität und Negation, das Daseyn und dessen
Bestimmtheit zwar nicht mehr die leeren: Seyn und Nichts, aber ganz abstrakte
Bestimmungen sind. Deswegen sind sie auch die gegenläufigsten Ausdrücke, und
die philosophisch nicht gebildete Reflexion gebraucht sie am meisten, gießt
ihre Unterscheidungen darein, und meint daran etwas recht gut und fest
Bestimmtes zu haben. —Das Negative des Negativen ist als Etwas nur der
Anfang des Subjekts;—das Insichseyn nur erst ganz unbestimmt. Es bestimmt
sich fernerhin zunächst als Fürsichseyendes und sofort bis es erst im Begriff
die konkrete Intensität des Subjekts erhält. Allen diesen Bestimmungen liegt
die negative Einheit mit sich zu Grunde. Aber dabei ist die Negation als erste,
als Negation überhaupt wohl zu unterscheiden von der zweiten, der Negation der
Negation, welche die konkrete, absolute Negativität, wie jene erste dagegen nur
die abstrakte Negativität ist.



Etwas ist seyend als die Negation der Negation; denn diese ist das
Wiederherstellen der einfachen Beziehung auf sich;—aber ebenso ist damit
Etwas, die Vermittelung seiner mit sich selbst. Schon in dem Einfachen des
Etwas, dann noch bestimmter im Fürsichseyn, Subjekt u.s. f. ist die
Vermittelung seiner mit sich selbst vorhanden, bereits auch im Werden nur die
ganz abstrakte Vermittelung; die Vermittelung mit sich ist im Etwas gesetzt,
insofern es als einfaches Identisches bestimmt ist.—Auf das Vorhandenseyn
der Vermittelung überhaupt kann gegen das Princip der behaupteten bloßen
Unmittelbarkeit des Wissens, von welcher die Vermittelung ausgeschlossen seyn
solle, aufmerksam gemacht werden; aber es bedarf weiterhin nicht besonders auf
das Moment der Vermittelung aufmerksam zu machen; denn es befindet sich überall
und allenthalben, in jedem Begriffe.



Diese Vermittelung mit sich, die Etwas an sich ist, hat nur als Negation der
Negation genommen, keine konkrete Bestimmungen zu ihren Seiten; so fällt sie in
die einfache Einheit zusammen, welche Seyn ist. Etwas ist, und ist denn auch
Daseyendes; es ist an sich ferner auch Werden, das aber nicht mehr nur Seyn und
Nichts zu seinen Momenten hat. Das eine derselben, das Seyn, ist nun Daseyn und
weiter Daseyendes. Das zweite ist ebenso ein Daseyendes, aber als Negatives des
Etwas bestimmt,—ein Anderes. Das Etwas als Werden ist ein Übergehen,
dessen Momente selbst Etwas sind, und das darum Veränderung ist;—ein
bereits konkret gewordenes Werden.—Das Etwas aber verändert sich zunächst
nur in seinem Begriffe; es ist noch nicht so als vermittelnd und vermittelt
gesetzt; zunächst nur als sich in seiner Beziehung auf sich einfach erhaltend,
und das Negative seiner als ein ebenso qualitatives, nur ein Anderes überhaupt.



B. Die Endlichkeit.



a. Etwas und Anderes; sie sind zunächst gleichgültig gegeneinander; ein Anderes
ist auch ein unmittelbar Daseyendes, ein Etwas; die Negation fällt so außer
beiden. Etwas ist an sich gegen sein Seyn-für anderes. Aber die Bestimmtheit
gehört auch seinem Ansich an, und ist



b. dessen Bestimmung, welche ebenso sehr in Beschaffenheit übergeht, die mit
jener identisch das immanente und zugleich negirte Seyn-für-Anders, die Grenze
des Etwas ausmacht, welche



c. die immanente Bestimmung des Etwas selbst, und dieses somit das Endliche
ist.



In der ersten Abtheilung, worin das Daseyn überhaupt betrachtet wurde, hatte
dieses als zunächst aufgenommen, die Bestimmung des Seyenden. Die Momente
seiner Entwicklung, Qualität und Etwas, sind darum ebenso affirmativer
Bestimmung. In dieser Abtheilung hingegen entwickelt sich die negative
Bestimmung, die im Daseyn liegt, welche dort nur erst Negation überhaupt, erste
Negation war, nun aber zu dem Puncte des In-sichseyns des Etwas, zur Negation
der Negation bestimmt ist.



a. Etwas und ein Anderes.



1. Etwas und Anderes sind beide erstens Daseyende oder Etwas.



Zweitens ist ebenso jedes ein Anderes. Es ist gleichgültig, welches zuerst und
bloß darum Etwas genannt wird; (im Lateinischen, wenn sie in einem Satze
vorkommen, heißen beide aliud, oder einer den andern, alius alium; bei einer
Gegenseitigkeit ist der Ausdruck: alter alterum analog.) Wenn wir ein Daseyn A
nennen, das andere aber B, so ist zunächst B als das Andere bestimmt. Aber A
ist ebenso sehr das Andere des B. Beide sind auf gleiche Weise Andere. Um den
Unterschied und das als affirmativ zu nehmende Etwas zu fixiren, dient das
Dieses. Aber Dieses spricht eben es aus, daß dieß Unterscheiden und Herausheben
des einen Etwas ein subjektives, außerhalb des Etwas selbst fallendes
Bezeichnen ist. In dieses äußerliche Monstriren fällt die ganze Bestimmtheit;
selbst der Ausdruck: Dieses enthält keinen Unterschied; alle und jede Etwas
sind gerade so gut Diese, als sie auch Andere sind. Man meint, durch: Dieses,
etwas vollkommen bestimmtes auszudrücken; es wird übersehen, daß die Sprache,
als Werk des Verstandes, nur Allgemeines ausspricht, außer in dem Namen eines
einzelnen Gegenstandes; der individuelle Name ist aber ein Sinnloses in dem
Sinne, daß er nicht ein Allgemeines ausdrückt, und erscheint als ein bloß
Gesetztes, Willkürliches aus demselben Grunde, wie denn auch Einzelnamen
willkürlich angenommen, gegeben oder ebenso verändert werden können.



Es erscheint somit das Andersseyn als eine dem so bestimmten Daseyn fremde
Bestimmung, oder das Andere außer dem einen Daseyn; Theils, daß ein Daseyn erst
durch das Vergleichen eines Dritten, Theils, daß es nur um des Anderen willen,
das außer ihm ist, als anderes bestimmt werde, aber nicht für sich so sey.
Zugleich, wie bemerkt worden, bestimmt sich jedes Daseyn, auch für die
Vorstellung, ebenso sehr als ein anderes Daseyn, so daß nicht ein Daseyn
bleibt, das nur als ein Daseyn bestimmt, das nicht außerhalb eines Daseyns,
also nicht selbst ein Anderes wäre.



Beide sind sowohl als Etwas als auch als Anderes bestimmt, hiermit dasselbe und
es ist noch kein Unterschied derselben vorhanden. Diese Dieselbigkeit der
Bestimmungen fällt aber ebenso nur in die äußere Reflexion, in die Vergleichung
beider; aber wie das Andere zunächst gesetzt ist, so ist dasselbe für sich zwar
in Beziehung auf das Etwas, aber auch für sich außerhalb desselben.



Drittens ist daher das Andere zu nehmen, als isolirt, in Beziehung auf sich
selbst; abstrakt als das Andere,…… des Plato, der es als eins der Momente der
Totalität, dem Einen entgegensetzt, und dem Anderen auf diese Weise eine eigne
Natur zuschreibt. So ist das Andere allein als solches gefaßt, nicht das Andere
von Etwas, sondern das Andere an ihm selbst, d. i. das Andere seiner
selbst.—Solches seiner Bestimmung nach Andere ist die physische Natur;
sie ist das Andere des Geistes; diese ihre Bestimmung ist so zunächst eine
bloße Relativität, wodurch nicht eine Qualität der Natur selbst, sondern nur
eine ihr äußerliche Beziehung ausgedrückt wird. Aber indem der Geist das
wahrhafte Etwas, und die Natur daher an ihr selbst nur das ist, was sie gegen
den Geist ist, so ist, insofern sie für sich genommen wird, ihre Qualität eben
dieß, das Andere an ihr selbst, das Außer-sich-seyende (in den Bestimmungen des
Raumes, der Zeit, der Materie) zu seyn.



Das Andere für sich ist das Andere an ihm selbst, hiermit das Andere seiner
selbst, so das Andere des Anderen,—also das in sich schlechthin
Ungleiche, sich Negirende, das sich Verändernde. Aber ebenso bleibt es
identisch mit sich, denn dasjenige, in welches es sich veränderte, ist das
Andere, das sonst weiter keine Bestimmung hat; aber das sich Verändernde ist
auf keine verschiedene Weise, sondern auf dieselbe, ein Anderes zu seyn,
bestimmt, es geht daher in demselben nur mit sich zusammen. So ist es gesetzt
als in sich Reflektirtes mit Aufheben des Andersseyns; mit sich identisches
Etwas, von dem hiermit das Andersseyn, das zugleich Moment desselben ist, ein
Unterschiedenes, ihm nicht als Etwas selbst zukommendes ist.



2. Etwas erhält sich in seinem Nichtdaseyn; es ist wesentlich Eins mit ihm, und
wesentlich nicht Eins mit ihm.



Es steht also in Beziehung auf sein Andersseyn; es ist nicht rein sein
Andersseyn. Das Andersseyn ist zugleich in ihm enthalten, und zugleich noch
davon getrennt; es ist Seyn-für-Anderes.



Daseyn als solches ist Unmittelbares, Beziehungsloses; oder es ist in der
Bestimmung des Seyns. Aber Daseyn als das Nichtseyn in sich schließend, ist
bestimmtes, in sich verneintes Seyn, und dann zunächst Anderes,—aber weil
es sich in seiner Verneinung zugleich auch erhält, nur Seyn-für-Anderes.



Es erhält sich in seinem Nichtdaseyn, und ist Seyn; aber nicht Seyn überhaupt,
sondern als Beziehung auf sich gegen seine Beziehung auf Anderes, als
Gleichheit mit sich gegen seine Ungleichheit. Ein solches Seyn ist Ansichseyn.



Seyn-für-Anderes und Ansichseyn machen die zwei Momente des Etwas aus. Es sind
zwei Paare von Bestimmungen, die hier vorkommen: 1) Etwas und Anderes. 2)
Seyn-für-Anderes, und Ansichseyn. Die erstern enthalten die Beziehungslosigkeit
ihrer Bestimmtheit; Etwas und Anderes fallen auseinander. Aber ihre Wahrheit
ist ihre Beziehung; das Seyn-für-Anderes und das Ansichseyn sind daher jene
Bestimmungen als Momente Eines und desselben gesetzt, als Bestimmungen, welche
Beziehungen sind und in ihrer Einheit, in der Einheit des Daseyns bleiben.
Jedes selbst enthält damit an ihm zugleich auch sein von ihm verschiedenes
Moment.



Seyn und Nichts in ihrer Einheit, welche Daseyn ist, sind nicht mehr als Seyn
und Nichts;—dieß sind sie nur außer ihrer Einheit; so in ihrer unruhigen
Einheit, im Werden, sind sie Entstehen und Vergehen. —Seyn im Etwas ist
Ansichseyn. Seyn, die Beziehung auf sich, die Gleichheit mit sich, ist jetzt
nicht mehr unmittelbar, sondern Beziehung auf sich nur als Nichtseyn des
Andersseyns, (als in sich reflektirtes Daseyn).—Eben so ist Nichtseyn als
Moment des Etwas in dieser Einheit des Seyns und Nichtseyns, nicht Nichtdaseyn
überhaupt, sondern Anderes, und bestimmter nach der Unterscheidung des Seyns
von ihm zugleich, Beziehung auf sein Nichtdaseyn, Seyn-für-Anderes.



Somit ist Ansichseyn erstlich negative Beziehung auf das Nichtdaseyn, es hat
das Andersseyn außer ihm und ist demselben entgegen; insofern Etwas an sich
ist, ist es dem Anders-seyn und dem Seyn-für-Anderes entnommen. Aber zweitens
hat es das Nichtseyn auch selbst an ihm; denn es selbst ist das Nicht-seyn des
Seyns-für Anderes.



Das Seyn-für-Anderes aber ist erstlich Negation der einfachen Beziehung des
Seyns auf sich, die zunächst Daseyn und Etwas seyn soll; insofern Etwas in
einem Anderen oder für ein Anderes ist, entbehrt es des eigenen Seyns. Aber
zweitens ist es nicht das Nichtdaseyn als reines Nichts; es ist Nichtdaseyn,
das auf das Ansichseyn als auf sein in sich reflektirtes Seyn hinweist, so wie
umgekehrt das Ansichseyn auf das Seyn-für-Anderes hinweist.



Beide Momente sind Bestimmungen eines und des selben, nämlich des Etwas. Ansich
ist Etwas, insofern es aus dem Seyn-für-Anderes heraus, in sich zurückgekehrt
ist. Etwas hat aber auch eine Bestimmung oder Umstand an sich (hier fällt der
Accent auf an) oder an ihm, insofern dieser Umstand äußerlich an ihm, ein
Seyn-für-Anderes ist.



Dieß führt zu einer weitern Bestimmung. Ansichseyn und Seyn-für-Anderes sind
zunächst verschieden; aber daß Etwas dasselbe, was es an sich ist, auch an ihm
hat, und umgekehrt, was es als Seyn-für-Anderes ist, auch an sich
ist,—dieß ist die Identität des Ansichseyns und Seyns-für-Anderes, nach
der Bestimmung, daß das Etwas selbst ein und dasselbe beider Momente ist, sie
also ungetrennt in ihm sind.—Es ergiebt sich formell diese Identität
schon in der Sphäre des Daseyns, aber ausdrücklicher in der Betrachtung des
Wesens und dann des Verhältnisses der Innerlichkeit und Äußerlichkeit, und am
bestimmtesten in der Betrachtung der Idee, als der Einheit des Begriffs und der
Wirklichkeit.—Man meint, mit dem Ansich etwas Hohes zu sagen, wie mit dem
Inneren; was aber Etwas nur ansich ist, ist auch nur an ihm; ansich ist eine
nur abstrakte, damit selbst äußerliche Bestimmung. Die Ausdrücke: es ist nichts
an ihm, oder es ist etwas daran, enthalten, obgleich etwa dunkel, daß das, was
an einem ist, auch zu seinem Ansichseyn, seinem inneren wahrhaften Werthe
gehöre.



Es kann bemerkt werden, daß sich hier der Sinn des Dings-an-sich ergiebt, das
eine sehr einfache Abstraktion ist, aber eine Zeitlang eine sehr wichtige
Bestimmung, gleichsam etwas Vornehmes, so wie, der Satz, daß wir nicht wissen,
was die Dinge an sich sind, eine vielgeltende Weisheit war.—Die Dinge
heißen an-sich, insofern von allem Seyn-für-Anderes abstrahirt wird, das heißt
überhaupt, insofern sie ohne alle Bestimmung, als Nichtse gedacht werden. In
diesem Sinn kann man freilich nicht wissen, was das Ding-an-sich ist. Denn die
Frage: was? verlangt, daß Bestimmungen angegeben werden; indem aber die Dinge,
von denen sie anzugeben verlangt würde, zugleich Dinge-an-sich seyn sollen, das
heißt eben ohne Bestimmung, so ist in die Frage gedankenloserweise die
Unmöglichkeit der Beantwortung gelegt, oder man macht nur eine widersinnige
Antwort.—Das Ding-an-sich ist dasselbe, was jenes Absolute, von dem man
nichts weiß, als daß Alles eins in ihm ist. Man weiß daher sehr wohl, was an
diesen Dingen-an-sich ist; sie sind als solche nichts als Wahrheitslose, leere
Abstraktionen. Was aber das Ding-an-sich in Wahrheit ist, was wahrhaft an sich
ist, davon ist die Logik die Darstellung, wobei aber unter Ansich etwas
Besseres als die Abstraktion verstanden wird, nämlich was etwas in seinem
Begriffe ist; dieser aber ist konkret in sich, als Begriff überhaupt
begreiflich, und als bestimmt und Zusammenhang seiner Bestimmungen in sich
erkennbar.



Das Ansichseyn hat zunächst das Seyn-für-Anderes zu seinem gegenüberstehenden
Momente; aber es wird demselben auch das Gesetztseyn gegenübergestellt; in
diesem Ausdruck liegt zwar auch das Seyn-für-Anderes, aber er enthält bestimmt
die bereits geschehene Zurückbeugung dessen, was nicht an sich ist, in das, was
sein Ansichseyn, worin es positiv ist. Das Ansichseyn ist gewöhnlich als eine
abstrakte Weise den Begriff auszudrücken zu nehmen; Setzen fällt eigentlich
erst in die Sphäre des Wesens, der objektiven Reflexion; der Grund setzt das,
was durch ihn begründet wird; die Ursache noch mehr bringt eine Wirkung hervor,
ein Daseyn, dessen Selbstständigkeit unmittelbar negirt ist und das den Sinn an
ihm hat, in einem anderen seine Sache, sein Seyn zu haben. In der Sphäre des
Seyns geht das Daseyn aus dem Werden nur hervor, oder mit dem Etwas ist ein
Anderes, mit dem Endlichen das Unendliche gesetzt, aber das Endliche bringt das
Unendliche nicht hervor, setzt dasselbe nicht. In der Sphäre des Seyns ist das
Sich-bestimmen des Begriffs selbst nur erst an sich, so heißt es ein Übergehen;
auch die reflektirenden Bestimmungen des Seyns, wie Etwas und Anderes, oder das
Endliche und Unendliche, ob sie gleich wesentlich auf einander hinweisen, oder
als Seyn-für-Anderes sind, gelten als qualitative für sich bestehend; das
Andere ist, das Endliche gilt ebenso als unmittelbar seyend und für sich
feststehend, wie das Unendliche; ihr Sinn erscheint als vollendet auch ohne ihr
Anderes. Das Positive und Negative hingegen, Ursache und Wirkung, so sehr sie
auch als isolirt seyend genommen werden, haben zugleich keinen Sinn ohne
einander; es ist an ihnen selbst ihr Scheinen in einander, das Scheinen seines
Anderen in jedem, vorhanden.—In den verschiedenen Kreisen der Bestimmung
und besonders im Fortgange der Exposition, oder näher im Fortgange des Begriffs
zu seiner Exposition ist es eine Hauptsache, dieß immer wohl zu unterscheiden,
was noch an sich und was gesetzt ist, wie die Bestimmungen als im Begriffe und
wie sie als gesetzt oder als seyend-für-Anderes sind. Es ist dieß ein
Unterschied, der nur der dialektischen Entwickelung angehört, den das
metaphysische Philosophiren, worunter auch das kritische gehört, nicht kennt;
die Definitionen der Metaphysik, wie ihre Voraussetzungen, Unterscheidungen und
Folgerungen, wollen nur Seyendes und zwar Ansichseyendes behaupten und
hervorbringen.



Das Seyn-für-Anderes ist in der Einheit des Etwas mit sich, identisch mit
seinem Ansich; das Seyn-für-Anderes ist so am Etwas. Diese in sich reflektirte
Bestimmtheit ist damit wieder einfache seyende, somit wieder eine
Qualität,—die Bestimmung.



b. Bestimmung, Beschaffenheit und Grenze.



Das Ansich, in welches das Etwas aus seinem Seyn-für-Anderes in sich reflektirt
ist, ist nicht mehr abstraktes Ansich, sondern als Negation seines
Seyns-für-Anderes durch dieses vermittelt, welches so sein Moment ist. Es ist
nicht nur die unmittelbare Identität des Etwas mit sich, sondern die, durch
welche das Etwas das, was es an sich ist, auch an ihm ist; das Seyn-für-Anderes
ist an ihm, weil das Ansich das Aufheben desselben ist, aus demselben in sich
ist; aber ebenso sehr auch schon, weil es abstrakt, also wesentlich mit
Negation, mit Seyn-für-Anderes behaftet ist. Es ist hier nicht nur Qualität und
Realität, seyende Bestimmtheit, sondern an-sich-seyende Bestimmtheit vorhanden,
und die Entwickelung ist, sie als diese in sich reflektirte Bestimmtheit zu
setzen.



1. Die Qualität, die das Ansich im einfachen Etwas wesentlich in Einheit mit
dessen anderen Momente, dem An-ihm-Seyn, ist, kann seine Bestimmung genannt
werden, insofern dieses Wort in genauerer Bedeutung von Bestimmtheit überhaupt
unterschieden wird. Die Bestimmung ist die affirmative Bestimmtheit, als das
Ansichseyn, dem das Etwas in seinem Daseyn gegen seine Verwicklung mit Anderem,
wo von es bestimmt würde, gemäß bleibt, sich in seiner Gleichheit mit sich
erhält, sie in seinem Seyn-für-Anderes geltend macht. Es erfüllt seine
Bestimmung, insofern die weitere Bestimmtheit, welche zunächst durch sein
Verhalten zu Anderem mannigfaltig erwächst, seinem Ansichseyn gemäß, seine
Fülle wird. Die Bestimmung enthält dieß, daß was Etwas an sich ist, auch an ihm
sey.



Die Bestimmung des Menschen ist die denkende Vernunft: Denken überhaupt ist
seine einfache Bestimmtheit, er ist durch dieselbe von dem Thiere
unterschieden; er ist Denken an sich, insofern dasselbe auch von seinem
Seyn-für-Anderes, seiner eigenen Natürlichkeit und Sinnlichkeit, wodurch er
unmittelbar mit Anderem zusammenhängt, unterschieden ist. Aber das Denken ist
auch an ihm; der Mensch selbst ist Denken, er ist da als denkend, es ist seine
Existenz und Wirklichkeit; und ferner indem es in seinem Daseyn, und sein
Daseyn im Denken ist, ist es konkret, ist mit Inhalt und Erfüllung zu nehmen,
es ist denkende Vernunft, und so ist es Bestimmung des Menschen. Aber selbst
diese Bestimmung ist wieder nur an sich, als ein Sollen, d. i. sie mit der
Erfüllung, die ihrem Ansich einverleibt ist, in der Form des Ansich überhaupt,
gegen das ihr nicht einverleibte Daseyn, das zugleich noch als äußerlich
gegenüberstehende, unmittelbare Sinnlichkeit und Natur ist.



2. Die Erfüllung des Ansichseyns mit Bestimmtheit ist auch unterschieden von
der Bestimmtheit, die nur Seyn-für-Anderes ist und außer der Bestimmung bleibt.
Denn im Felde des Qualitativen bleibt den Unterschieden in ihrem Aufgehobenseyn
auch das unmittelbare, qualitative Seyn gegeneinander. Das, was das Etwas an
ihm hat, theilt sich so, und ist nach dieser Seite äußerliches Daseyn des
Etwas, das auch sein Daseyn ist, aber nicht seinem Ansichseyn
angehört.—Die Bestimmtheit ist so Beschaffenheit.



So oder anders beschaffen, ist Etwas als in äußerem Einfluß und Verhältnissen
begriffen. Diese äußerliche Beziehung, von der die Beschaffenheit abhängt, und
das Bestimmtwerden durch ein Anderes, erscheint als etwas Zufälliges. Aber es
ist Qualität des Etwas, dieser Äußerlichkeit preisgegeben zu seyn und eine
Beschaffenheit zu haben.



Insofern Etwas sich verändert, so fällt die Veränderung in die Beschaffenheit;
sie ist am Etwas das, was ein Anderes wird. Es selbst erhält sich in der
Veränderung, welche nur diese unstäte Oberfläche seines Andersseyns, nicht
seine Bestimmung trifft.



Bestimmung und Beschaffenheit sind so von einander unterschieden; Etwas ist
seiner Bestimmung nach gleichgültig gegen seine Beschaffenheit. Das aber, was
Etwas an ihm hat, ist die sie beide verbindende Mitte dieses Schlusses. Das Am
Etwas seyn zeigte sich aber vielmehr in jene beide Extreme zu zerfallen. Die
einfache Mitte ist die Bestimmtheit als solche; ihrer Identität gehört sowohl
Bestimmung als Beschaffenheit an. Aber die Bestimmung geht für sich selbst in
Beschaffenheit und diese in jene über. Dieß liegt im Bisherigen; der
Zusammenhang ist näher dieser: Insofern das, was Etwas an sich ist, auch an ihm
ist, ist es mit Seyn-für-Anderes behaftet; die Bestimmung ist damit als solche
offen dem Verhältniß zu Anderem. Die Bestimmtheit ist zugleich Moment, enthält
aber zugleich den qualitativen Unterschied, vom Ansichseyn verschieden, das
Negative des Etwas, ein anderes Daseyn zu seyn. Die so das Andere in sich
fassende Bestimmtheit mit dem Ansichseyn vereinigt bringt das Andersseyn in das
Ansichseyn oder in die Bestimmung hinein, welche dadurch zur Beschaffenheit
herabgesetzt ist. Umgekehrt das Seyn-für-Anders als Beschaffenheit isolirt und
für sich gesetzt ist es an ihm dasselbe, was das Andere als solches, das Andere
an ihm selbst d. i. seiner selbst ist; so ist es aber sich auf sich beziehendes
Daseyn, so Ansichseyn mit einer Bestimmtheit, also Bestimmung.—Es hängt
hiermit, insofern beide auch außereinander zu halten sind, die Beschaffenheit,
die in einem Äußerlichen, einem Anderen überhaupt gegründet erscheint, auch von
der Bestimmung ab, und das fremde Bestimmen ist durch die eigene, immanente des
Etwas zugleich bestimmt. Aber ferner gehört die Beschaffenheit zu dem, was das
Etwas an sich ist; mit seiner Beschaffenheit ändert sich Etwas.



Diese Änderung des Etwas ist nicht mehr die erste Veränderung des Etwas bloß
nach seinem Seyn-für-Anderes; jene erste war nur die an sich seyende, dem
innern Begriffe angehörige Veränderung; die Veränderung ist nunmehr auch die am
Etwas gesetzte.—Das Etwas selbst ist weiter bestimmt, und die Negation
als ihm immanent gesetzt, als sein entwickeltes Insichseyn.



Zunächst ist das Übergehen der Bestimmung und Beschaffenheit ineinander das
Aufheben ihres Unterschiedes, damit ist das Daseyn oder Etwas überhaupt
gesetzt; und, indem es aus jenem Unterschiede resultirt, der das qualitative
Andersseyn ebenso in sich befaßt, sind Zwei Etwas, aber nicht nur Andere gegen
einander überhaupt, so daß diese Negation noch abstrakt wäre und nur in die
Vergleichung fiele, sondern sie ist nunmehr den Etwas immanent. Sie sind als
daseyend gleichgültig gegeneinander, aber diese ihre Affirmation ist nicht mehr
unmittelbare, jedes bezieht sich auf sich selbst vermittelst des Aufhebens des
Andersseyns, welches in der Bestimmung in das Ansichseyn reflektirt ist.



Etwas verhält sich so aus sich selbst zum Anderen, weil das Andersseyn als sein
eigenes Moment in ihm gesetzt ist, sein Insichseyn befaßt die Negation in sich,
vermittelst deren überhaupt es nun sein affirmatives Daseyn hat. Aber von
diesem ist das Andere auch qualitativ unterschieden, es ist hiermit außer dem
Etwas gesetzt. Die Negation seines Anderen ist nur die Qualität des Etwas, denn
als dieses Aufheben seines Anderen ist es Etwas. Damit tritt erst eigentlich
das Andere einem Daseyn selbst gegenüber; dem ersten Etwas ist das Andere nur
äußerlich gegenüber, oder aber indem sie in der That schlechthin, d. i. ihrem
Begriffe nach zusammenhängen, ist ihr Zusammenhang dieser, daß das Daseyn in
Andersseyn, Etwas in Anderes übergegangen, Etwas sosehr als das Andere, ein
Anderes ist. Insofern nun das Insichseyn das Nichtseyn des Andersseyns, welches
in ihm enthalten, aber Zugleich als seyend unterschieden, ist das Etwas selbst,
die Negation, das Aufhören eines Anderen an ihm; es ist als sich negativ
dagegen verhaltend und sich damit erhaltend gesetzt; —dieß Andere, das
Insichseyn des Etwas als Negation der Negation ist sein Ansichseyn, und
zugleich ist dieß Aufheben als einfache Negation an ihm, nämlich als seine
Negation des ihm äußerlichen anderen Etwas. Es ist Eine Bestimmtheit derselben,
welche sowohl mit dem Insichseyn der Etwas identisch, als Negation der
Negation, als auch indem diese Negationen als andere Etwas gegeneinander sind,
sie aus ihnen selbst zusammenschließt und ebenso von einander, jedes das Andere
negirend, abscheidet,—die Grenze.



3. Seyn-für-Anderes ist unbestimmte, affirmative Gemeinschaft von Etwas mit
seinem Anderen; in der Grenze hebt sich das Nichtseyn-für-Anderes hervor, die
qualitative Negation des Anderen, welches dadurch von dem in sich reflektirten
Etwas abgehalten wird. Die Entwickelung dieses Begriffs ist zu sehen, welche
sich aber vielmehr als Verwicklung und Widerspruch zeigt. Dieser ist sogleich
darin vorhanden, daß die Grenze als in sich reflektirte Negation des Etwas die
Momente des Etwas und des Anderen in ihr ideell enthält, und diese als
unterschiedene Momente zugleich in der Sphäre des Daseyns als reell, qualitativ
unterschieden gesetzt sind.



à. Etwas also ist unmittelbares sich auf sich beziehendes Daseyn und hat eine
Grenze zunächst als gegen Anderes; sie ist das Nichtseyn des Anderen, nicht des
Etwas selbst; es begrenzt in ihr sein Anderes. —Aber das Andere ist
selbst ein Etwas überhaupt; die Grenze also, welche das Etwas gegen das Andere
hat, ist auch Grenze des Anderen als Etwas, Grenze desselben, wodurch es das
erste Etwas als sein Anderes von sich abhält, oder ist ein Nichtseyn jenes
Etwas; so ist sie nicht nur Nichtseyn des Andern, sondern des einen wie des
anderen Etwas, somit des Etwas überhaupt.



Aber sie ist wesentlich ebenso das Nichtseyn des Anderen, so ist Etwas zugleich
durch seine Grenze. Indem Etwas begrenzend ist, wird es zwar dazu herabgesetzt,
selbst begrentzt zu seyn; aber seine Grenze ist, als Aufhören des Anderen an
ihm, zugleich selbst nur das Seyn des Etwas; dieses ist durch sie das, was es
ist, hat in ihr seine Qualität.—Dieß Verhältniß ist die äußere
Erscheinung dessen, daß die Grenze einfache Negation oder die erste Negation,
das Andere aber zugleich die Negation der Negation, das Insichseyn des Etwas,
ist.



Etwas ist also als unmittelbares Daseyn die Grenze gegen anderes Etwas, aber es
hat sie an ihm selbst und ist Etwas durch die Vermittelung derselben, die
ebenso sehr sein Nichtseyn ist. Sie ist die Vermittelung, wodurch Etwas und
Anderes sowohl ist, als nicht ist.



ß. Insofern nun Etwas in seiner Grenze ist und nicht ist, und diese Momente ein
unmittelbarer, qualitativer Unterschied sind, so fällt das Nichtdaseyn und das
Daseyn des Etwas außer einander. Etwas hat sein Daseyn außer (oder wie man es
sich auch vorstellt, innerhalb) seiner Grenze; eben so ist auch das Andere,
weil es Etwas ist, außerhalb derselben. Sie ist die Mitte zwischen beiden, in
der sie aufhören. Sie haben das Daseyn jenseits von einander von ihrer Grenze;
die Grenze als das Nichtseyn eines jeden ist das Andere von beiden.



—Nach dieser Verschiedenheit des Etwas von seiner Grenze, erscheint die
Linie als Linie nur außerhalb ihrer Grenze, des Punktes; die Fläche als Fläche
außerhalb der Linie; der Körper als Körper nur außerhalb seiner begrenzenden
Fläche.—Dieß ist die Seite, von welcher die Grenze zunächst in die
Vorstellung,—das Außersichseyn des Begriffes,—fällt, als
vornehmlich auch in den räumlichen Gegenständen genommen wird.



y. Ferner aber ist das Etwas, wie es außer der Grenze ist, das unbegrenzte
Etwas, nur das Daseyn überhaupt. So ist es nicht von seinem Anderen
unterschieden; es ist nur Daseyn, hat also mit seinem Anderen dieselbe
Bestimmung, jedes ist nur Etwas überhaupt oder jedes ist Anderes; beide sind so
Dasselbe. Aber dieß ihr zunächst unmittelbares Daseyn ist nun gesetzt mit der
Bestimmtheit als Grenze, in welcher beide sind, was sie sind, unterschieden von
einander. Sie ist aber ebenso ihre gemeinschaftliche Unterschiedenheit, die
Einheit und Unterschiedenheit derselben, wie das Dasein. Diese doppelte
Identität beider, das Daseyn und die Grenze enthält dieß, daß das Etwas sein
Daseyn nur in der Grenze hat, und daß, indem die Grenze und das unmittelbare
Daseyn beide zugleich das Negative von einander sind, das Etwas, welches nur in
seiner Grenze ist, eben so sehr sich von sich selbst trennt und über sich
hinaus auf sein Nichtseyn weißt und dieß als sein Seyn ausspricht, und so in
dasselbe übergeht. Um dieß auf das vorige Beispiel anzuwenden, so ist die eine
Bestimmung, daß Etwas, das was es ist, nur in seiner Grenze ist;—so ist
also der Punkt nicht nur so Grenze der Linie, daß diese in ihm nur aufhört und
sie als Daseyn außer ihm ist;—die Linie nicht nur so Grenze der Fläche,
daß diese in der Linie nur aufhört, ebenso die Fläche als Grenze des Körpers.
Sondern im Punkte fängt die Linie auch an; er ist ihr absoluter Anfang, auch
insofern sie als nach ihren beiden Seiten unbegrenzt, oder wie man es
ausdrückt, als ins Unendliche verlängert vorgestellt wird, macht der Punkt ihr
Element aus, wie die Linie das Element der Fläche, die Fläche das des Körpers.
Diese Grenzen sind Princip dessen, das sie begrenzen; wie das Eins, z.B. als
Hundertstes, Grenze ist, aber auch Element des ganzen Hundert.



Die andere Bestimmung ist die Unruhe des Etwas in seiner Grenze, in der es
immanent ist, der Widerspruch zu seyn, der es über sich selbst hinausschickt.
So ist der Punkt, diese Dialektik seiner selbst, zur Linie zu werden, die Linie
die Dialektik, zur Fläche, die Fläche die zum totalen Raume zu werden. Von
Linie, Fläche, und ganzem Raum wird eine zweite Definition so gegeben, daß
durch die Bewegung des Punktes die Linie, durch die Bewegung der Linie die
Fläche entsteht u.s.f. Diese Bewegung des Punkts, der Linie u.s.f. wird aber
als etwas Zufälliges oder nur so Vorgestelltes angesehen. Dieß ist jedoch
eigentlich darin zurückgenommen, daß die Bestimmungen, aus denen Linie u.s.f.
entstehen sollen, ihre Elemente und Principien seyen, und diese sind nichts
anderes als zugleich ihre Grenzen; das Entstehen wird so nicht für zufällig
oder nur so vorgestellt, betrachtet. Daß Punkt, Linie, Fläche, für sich, sich
widersprechend, Anfänge sind, welche selbst sich von sich abstossen, und der
Punkt somit aus sich durch seinen Begriff in die Linie übergeht, sich an sich
bewegt und sie entstehen macht, u.s.f.—liegt in dem Begriffe der dem
Etwas immanenten Grenze. Die Anwendung jedoch selbst gehört in die Betrachtung
des Raums; um sie hier anzudeuten, so ist der Punkt die ganz abstrakte Grenze,
aber in einem Daseyn; dieses ist noch ganz unbestimmt genommen, es ist der
sogenannte absolute, d. h. abstrakte Raum, das schlechthin kontinuirliche
Außereinanderseyn. Damit daß die Grenze s nicht abstrakte Negation, sondern in
diesem Daseyn, daß sie räumliche Bestimmtheit ist, ist der Punkt räumlich, der
Widerspruch der abstrakten Negation und der Kontinuität und damit das Übergehen
und Übergegangenseyn in Linie u.s.f. wie es denn keinen Punkt giebt, wie auch
nicht eine Linie und Fläche.



Etwas mit seiner immanenten Grenze gesetzt als der Widerspruch seiner selbst,
durch den es über sich hinausgewiesen und getrieben wird, ist das Endliche.



c. Die Endlichkeit.



Das Daseyn ist bestimmt; Etwas hat eine Qualität, und ist in ihr nicht nur
bestimmt, sondern begrenzt; seine Qualität ist seine Grenze, mit welcher
behaftet, es zunächst affirmatives, ruhiges Daseyn bleibt. Aber diese Negation
entwickelt, so daß der Gegensatz seines Daseyns und der Negation als ihm
immanenter Grenze selbst das Insichseyn des Etwas, und dieses somit nur Werden
an ihm selbst sey, macht seine Endlichkeit aus. Wenn wir von den Dingen sagen,
sie sind endlich, so wird darunter verstanden, daß sie nicht nur eine
Bestimmtheit haben, die Qualität nicht nur als Realität und ansichseyende
Bestimmung, daß sie nicht blos begrenzt sind, sie haben so noch Daseyn außer
ihrer Grenze,—sondern daß vielmehr das Nichtseyn ihre Natur, ihr Seyn,
ausmacht. Die endlichen Dinge sind, aber ihre Beziehung auf sich selbst ist,
daß sie als negativ sich auf sich selbst beziehen, eben in dieser Beziehung auf
sich selbst sich über sich, über ihr Seyn, hinauszuschicken. Sie sind, aber die
Wahrheit dieses Seyns ist ihr Ende. Das Endliche verändert sich nicht nur, wie
Etwas überhaupt, sondern es vergeht, und es ist nicht bloß möglich, daß es
vergeht, so daß es seyn könnte, ohne zu vergehen. Sondern das Seyn der
endlichen Dinge als solches ist, den Keim des Vergehens als ihr Insichseyn zu
haben, die Stunde ihrer Geburt ist die Stunde ihres Todes.



1. Die Unmittelbarkeit der Endlichkeit.



Der Gedanke an die Endlichkeit der Dinge führt diese Trauer mit sich, weil sie
die auf die Spitze getriebene qualitative Negation ist, in der Einfachheit
solcher Bestimmung ihnen nicht mehr ein affirmatives Seyn unterschieden von
ihrer Bestimmung zum Untergange gelassen ist. Die Endlichkeit ist um dieser
qualitativen Einfachheit der Negation, die zum abstrakten Gegensatze des Nichts
und Vergehens gegen das Seyn zurückgegangen ist, die hartnäckigste Kategorie
des Verstandes; die Negation überhaupt, Beschaffenheit, Grenze vertragen sich
mit ihrem Anderen, dem Daseyn; auch das abstrakte Nichts wird für sich als
Abstraktion aufgegeben; aber Endlichkeit ist die als an sich fixirte Negation,
und steht daher seinem Affirmativen schroff gegenüber. Das Endliche läßt sich
so in Fluß wohl bringen, es ist selbst dieß, zu seinem Ende bestimmt zu seyn,
aber nur zu seinem Ende;—es ist vielmehr das Verweigern, sich zu seinem
Affirmativen, dem Unendlichen hin affirmativ bringen, mit ihm sich verbinden zu
lassen; es ist also untrennbar von seinem Nichts gesetzt, und alle Versöhnung
mit seinem Anderen, dem Affirmativen, dadurch abgeschnitten. Die Bestimmung der
endlichen Dinge ist nicht eine weitere als ihr Ende. Der Verstand verharrt in
dieser Trauer der Endlichkeit, indem er das Nichtseyn zur Bestimmung der Dinge,
es zugleich unvergänglich und absolut macht. Ihre Vergänglichkeit könnte nur in
ihrem Anderen, dem Affirmativen, vergehen; so trennte sich ihre Endlichkeit von
ihnen ab; aber sie ist ihre unveränderliche, d. i. nicht in ihr Anderes d. i.
nicht in ihr Affirmatives übergehende Qualität, so ist sie ewig.



Dieß ist eine sehr wichtige Betrachtung daß aber das Endliche absolut sey,
solchen Standpunkt wird sich freilich irgend eine Philosophie oder Ansicht oder
der Verstand nicht aufbürden lassen wollen; vielmehr ist das Gegentheil
ausdrücklich in der Behauptung des Endlichen vorhanden; das Endliche ist das
Beschränkte, Vergängliche; das Endliche ist nur das Endliche, nicht das
Unvergängliche; dieß liegt unmittelbar in seiner Bestimmung und Ausdruck. Aber
es kommt darauf an, ob in der Ansicht beim Seyn der Endlichkeit beharrt wird,
die Vergänglichkeit bestehen bleibt, oder ob die Vergänglichkeit und das
Vergehen vergeht? Daß dieß aber nicht geschieht, ist das Faktum eben in
derjenigen Ansicht des Endlichen, welche das Vergehen zum Letzten des Endlichen
macht. Es ist die ausdrückliche Behauptung, daß das Endliche mit dem
Unendlichen unverträglich und unvereinbar sey, das Endliche dem Unendlichen
schlechthin entgegen gesetzt sey. Dem Unendlichen ist Seyn, absolutes Seyn
zugeschrieben; ihm gegenüber bleibt so das Endliche festgehalten, als das
Negative desselben; unvereinbar mit dem Unendlichen bleibt es absolut auf
seiner eigenen Seite; Affirmation erhielte es von Affirmativen, dem Unendlichen
und verginge so; aber eine Vereinigung mit demselben ist das, was für das
Unmögliche erklärt wird. Soll es nicht beharren dem Unendlichen gegenüber,
sondern vergehen, so ist, wie vorhin gesagt, eben sein Vergehen das Letzte,
nicht das Affirmative, welches nur das Vergeben des Vergehens seyn würde.
Sollte aber das Endliche nicht im Affirmativen vergehen, sondern sein Ende als
das Nichts gefaßt werden, so wären wir wieder bei jenem ersten, abstrakten
Nichts, das selbst längst vergangen ist.



Bei diesem Nichts jedoch, welches nur Nichts seyn soll und dem zugleich eine
Existenz, im Denken, Vorstellen oder Sprechen zugegeben wird, kommt derselbe
Widerspruch vor, als so eben bei dem Endlichen, angegeben worden, nur daß er
dort nur vorkommt, aber in der Endlichkeit ausdrücklich ist. Dort erscheint er
als subjektiv, hier wird behauptet, das Endliche stehe perennirend dem
Unendlichen entgegen, das an sich Nichtige sey, und es sey als an sich
Nichtiges. Dieß ist zum Bewußtseyn zu bringen; und die Entwickelung des
Endlichen zeigt, daß es an ihm als dieser Widerspruch in sich zusammenfällt,
aber ihn dahin wirklich auflöst, nicht daß es nur vergänglich ist und vergeht,
sondern daß das Vergehen, das Nichts, nicht das Letzte ist, sondern vergeht.



2. Die Schranke und das Sollen.



Dieser Widerspruch ist zwar abstrakt sogleich darin vorhanden, daß das Etwas
endlich ist, oder daß das Endliche ist. Aber Etwas oder das Seyn ist nicht mehr
abstrakt gesetzt, sondern in sich reflektirt, und entwickelt als Insichseyn,
das eine Bestimmung und Beschaffenheit an ihm hat, und noch bestimmter, daß es
eine Grenze an ihm hat, welche als das dem Etwas immanente und die Qualität
seines Insichseyns ausmachend, die Endlichkeit ist. In diesem Begriffe des
endlichen Etwas ist zu sehen, was für Momente enthalten sind.



Bestimmung und Beschaffenheit ergaben sich als Seiten für die äußerliche
Reflexion; jene enthielt aber schon das Andersseyn als dem Ansich des Etwas
angehörig; die Äußerlichkeit des Andersseyns ist einer Seits in der eigenen
Innerlichkeit des Etwas, andererseits bleibt sie als Äußerlichkeit
unterschieden davon, sie ist noch Äußerlichkeit als solche, aber an dem Etwas.
Indem aber ferner das Andersseyn als Grenze, selbst als Negation der Negation,
bestimmt ist, so ist das dem Etwas immanente Andersseyn, als die Beziehung der
beiden Seiten gesetzt, und die Einheit des Etwas mit sich, dem sowohl die
Bestimmung als die Beschaffenheit angehört, seine gegen sich selbst gekehrte
Beziehung, die seine immanente Grenze in ihm negirende Beziehung seiner an sich
seyenden Bestimmung darauf. Das mit sich identische Insichseyn bezieht sich so
auf sich selbst als sein eigenes Nichtseyn, aber als Negation der Negation, als
dasselbe negirend, das zugleich Daseyn in ihm behält, denn es ist die Qualität
seines Insichseyns. Die eigene Grenze des Etwas, so von ihm als ein Negatives,
das zugleich wesentlich ist, gesetzt, ist nicht nur Grenze als solche, sondern
Schranke. Aber die Schranke ist nicht allein das als negirt gesetzte; die
Negation ist zweischneidig, indem das von ihr als negirt Gesetzte, die Grenze
ist; diese nämlich ist überhaupt das Gemeinschaftliche des Etwas und des
Anderen, auch Bestimmtheit des Ansichseyns der Bestimmung als solcher. Dieses
Ansichseyn hiermit ist als die negative Beziehung auf seine von ihm auch
unterschiedene Grenze, auf sich als Schranke, Sollen.



Daß die Grenze, die am Etwas überhaupt ist, Schranke sey, muß es zugleich in
sich selbst über sie hinausgehen, sich an ihm selbst auf sie als auf ein
Nichtseyendes beziehen. Das Daseyn des Etwas liegt ruhig gleichgültig,
gleichsam neben seiner Grenze. Etwas geht aber über seine Grenze nur hinaus,
insofern es deren Aufgehobenseyn, das gegen sie negative Ansichseyn ist. Und
indem sie in der Bestimmung selbst als Schranke ist, geht Etwas damit über sich
selbst hinaus.



Das Sollen enthält also die verdoppelte Bestimmung, einmal sie als an sich
seyende Bestimmung gegen die Negation, das andere Mal aber dieselbe als ein
Nichtseyn, das als Schranke von ihr unterschieden, aber zugleich selbst
ansichseyende Bestimmung ist.



Das Endliche hat sich so als die Beziehung seiner Bestimmung auf seine Grenze
bestimmt; jene ist in dieser Beziehung Sollen, diese ist Schranke. Beide sind
so Momente des Endlichen, somit beide selbst endlich, sowohl das Sollen, als
die Schranke. Aber nur die Schranke ist als das Endliche gesetzt; das Sollen
ist nur an sich, somit für uns, beschränkt. Durch seine Beziehung auf die ihm
selbst schon immanente Grenze ist es beschränkt, aber diese seine Beschränkung
ist in das Ansichseyn eingehüllt, denn nach seinem Daseyn, d. i. nach seiner
Bestimmtheit gegen die Schranke ist es als das Ansichseyn gesetzt.



Was seyn soll, ist und ist zugleich nicht. Wenn es wäre, so sollte es nicht
bloß seyn. Also das Sollen hat wesentlich eine Schranke. Diese Schranke ist
nicht ein Fremdes; das, was nur seyn soll, ist die Bestimmung, die nun gesetzt
ist, wie sie in der That ist, nämlich zugleich nur eine Bestimmtheit.



Das An-sich-seyn des Etwas in seiner Bestimmung setzt sich also zum Sollen
herab, dadurch daß dasselbe, was sein Ansichseyn ausmacht, in einer und
derselben Rücksicht als Nichtseyn ist; und zwar so, daß im Insichseyn, der
Negation der Negation, jenes Ansichseyn als die eine Negation (das Negirende)
Einheit mit der anderen ist, die zugleich als qualitativ andere, Grenze ist,
wodurch jene Einheit als Beziehung auf sie ist. Die Schranke des Endlichen ist
nicht ein Äußeres, sondern seine eigene Bestimmung ist auch seine Schranke; und
diese ist sowohl sie selbst als auch Sollen; sie ist das Gemeinschaftliche
beider, oder vielmehr das, worin beide identisch sind.



Als Sollen geht nun aber ferner das Endliche über seine Schranke hinaus;
dieselbe Bestimmtheit, welche seine Negation ist, ist auch aufgehoben, und ist
so sein Ansichseyn; seine Grenze ist auch nicht seine Grenze.



Als Sollen ist somit Etwas über seine Schranke erhaben, umgekehrt hat es aber
nur als Sollen seine Schranke. Beides ist untrennbar. Etwas hat insofern eine
Schranke, als es in seiner Bestimmung die Negation hat, und die Bestimmung ist
auch das Aufgehobenseyn der Schranke.



Anmerkung.



Das Sollen hat neuerlich eine große Rolle in der Philosophie, vornehmlich in
Beziehung auf Moralität, und metaphysisch überhaupt auch als der letzte und
absolute Begriff von der Identität des Ansichseyns oder der Beziehung auf sich
selbst und der Bestimmtheit oder der Grenze gespielt.



Du kannst, weil du sollst,—dieser Ausdruck, der viel sagen sollte, liegt
im Begriffe des Sollens. Denn das Sollen ist das Hinausseyn über die Schranke;
die Grenze ist in demselben aufgehoben, das Ansichseyn des Sollens ist so
identische Beziehung auf sich, somit die Abstraktion des Könnens.—Aber
umgekehrt ist es eben so richtig: Du kannst nicht, eben weil du sollst. Denn im
Sollen liegt ebenso sehr die Schranke als Schranke; jener Formalismus der
Möglichkeit hat an ihr eine Realität, ein qualitatives Andersseyn, sich
gegenüber, und die Beziehung beider auf einander ist der Widerspruch, somit das
Nicht-Können oder vielmehr die Unmöglichkeit.



Im Sollen beginnt das Hinausgehen über die Endlichkeit, die Unendlichkeit. Das
Sollen ist dasjenige, was sich in weiterer Entwickelung, nach jener
Unmöglichkeit als der Progreß ins Unendliche darstellt.



In Ansehung der Form der Schranke und des Sollens können zwei Vorurtheile näher
gerügt werden. Es pflegt zuerst viel auf die Schranken des Denkens, der
Vernunft u.s.f. gehalten zu werden, und es wird behauptet, es könne über die
Schranke nicht hinausgegangen werden. In dieser Behauptung liegt die
Bewußtlosigkeit, daß darin selbst, daß etwas als Schranke bestimmt ist, darüber
bereits hinausgegangen ist. Denn eine Bestimmtheit, Grenze, ist als Schranke
nur bestimmt, im Gegensatz gegen sein Anderes überhaupt, also gegen sein
Unbeschränktes; das Andere einer Schranke ist eben das Hinaus über dieselbe.
Der Stein, das Metall ist nicht über seine Schranke hinaus, darum weil sie für
ihn nicht Schranke ist. Wenn jedoch bei solchen allgemeinen Sätzen des
verständigen Denkens, daß über die Schranke nicht hinausgegangen werden könne,
das Denken sich nicht anwenden will, um zu sehen, was im Begriffe liegt, so
kann an die Wirklichkeit verwiesen werden, wo denn solche Sätze sich als das
Unwirklichste zeigen. Dadurch eben, daß das Denken etwas Höheres, als die
Wirklichkeit seyn, von ihr sich entfernt in höheren Regionen halten soll,
dasselbe also selbst als ein Sollen bestimmt ist, geht es einer Seits nicht zum
Begriffe fort, und geschieht ihm andererseits, daß es sich ebenso unwahr gegen
die Wirklichkeit als gegen den Begriff verhält.—Weil der Stein nicht
denkt, nicht einmal empfindet, ist seine Beschränktheit für ihn keine Schranke,
d. h. in ihm nicht eine Negation für die Empfindung, Vorstellung, Denken u.s.f.
die er nicht hat. Aber auch selbst der Stein ist als Etwas in seine Bestimmung
oder sein Ansichseyn und sein Daseyn unterschieden, und insofern geht auch er
über seine Schranke hinaus; der Begriff der er an sich ist, enthält die
Identität mit seinem Anderen. Ist er eine säurungsfähige Basis, so ist er
oxidirbar, neutralisirbar u.s.f. In der Oxidation, Neutralisation u.s.f. hebt
sich seine Schranke, nur als Basis da zu seyn, auf; er geht darüber hinaus;
sowie die Säure ihre Schranke als Säure zu seyn aufhebt, und es ist in ihr wie
in der kaustischen Basis sosehr das Sollen, über ihre Schranke hinauszugehen,
vorhanden, daß sie nur mit Gewalt als—wasserlose, d. i. rein nicht
neutrale—Säure und kaustische Basis festgehalten werden können.



Enthält aber eine Existenz den Begriff nicht bloß als abstraktes Ansichseyn,
sondern als für sich seyende Totalität, als Trieb, als Leben, Empfindung,
Vorstellen u.s.f., so vollbringt sie selbst aus ihr dieß, über die Schranke
hinaus zu seyn und hinaus zu gehen. Die Pflanze geht über die Schranke, als
Keim zu seyn, ebenso über die, als Blüthe, als Frucht, als Blatt zu seyn,
hinaus; der Keim wird entfaltete Pflanze, die Blüthe verblüht u.s.f. Das
Empfindende in der Schranke des Hungers, Durstes u.s.f. ist der Trieb über
diese Schranke hinauszugehen und vollführt dieß Hinausgehen. Es empfindet
Schmerz, und das Vorrecht empfindender Natur ist Schmerz zu empfinden; es ist
eine Negation in seinem Selbst, und sie ist als eine Schranke in seinem Gefühle
bestimmt, eben weil das Empfindende das Gefühl seiner Selbst hat, welches die
Totalität ist, das über jene Bestimmtheit hinaus ist. Wäre es nicht darüber
hinaus, so empfände es dieselbe nicht als seine Negation und hätte keinen
Schmerz.—Die Vernunft aber, das Denken, sollte nicht über die Schranke
hinausgehen können,—sie, die das Allgemeine, das für sich über die, d. i.
über alle Besonderheit hinaus ist, nur das Hinausgehen über die Schranke
ist.—Freilich ist nicht jedes Hinausgehen und Hinausseyn über die
Schranke eine wahrhafte Befreiung von derselben, wahrhafte Affirmation; schon
das Sollen selbst ist ein solches unvollkommenes Hinausgehen, und die
Abstraktion überhaupt. Aber das Hinweisen auf das ganz abstrakte Allgemeine
reicht aus gegen die ebenso abstrakte Versicherung, es könne nicht über die
Schranke hinausgegangen werden, oder schon das Hinweisen auf das Unendliche
überhaupt gegen die Versicherung, daß nicht über das Endliche hinausgegangen
werden könne.



Es kann hierbei ein sinnreich scheinender Einfall Leibnitzens erwähnt
werden,—wenn ein Magnet Bewußtseyn hätte, so würde derselbe seine
Richtung nach Norden für eine Bestimmung seines Willens, ein Gesetz seiner
Freyheit ansehen. Vielmehr wenn er Bewußtseyn damit Willen und Freiheit hätte,
wäre er denkend, somit würde der Raum für ihn als allgemeiner alle Richtung
enthaltender, und damit die eine Richtung nach Norden vielmehr als eine
Schranke für seine Freyheit seyn, so sehr als es für den Menschen eine Schranke
auf einer Stelle festgehalten zu werden, für die Pflanze aber nicht ist.



Das Sollen andererseits ist das Hinausgehen über die Schranke, aber ein selbst
nur endliches Hinausgehen. Es hat daher seine Stelle und sein Gelten im Felde
der Endlichkeit, wo es das Ansichseyn gegen das Beschränkte festhält und es als
die Regel und das Wesentliche gegen das Nichtige behauptet. Die Pflicht ist ein
Sollen gegen den besonderen Willen, gegen die selbstsüchtige Begierde und das
willkürliche Interesse gekehrt; dem Willen, insofern er in seiner Beweglichkeit
sich vom Wahrhaften isoliren kann, wird dieses als ein Sollen vorgehalten.
Diejenigen, welche das Sollen der Moral so hoch halten, und darin, daß das
Sollen nicht als Letztes und Wahrhaftes anerkannt wird, meinen, daß die
Moralität zerstört werden solle, sowie die Raisonneurs, deren Verstand sich die
unaufhörliche Befriedigung giebt, gegen Alles, was da ist, ein Sollen und somit
ein Besser-wissen vorbringen zu können, die sich das Sollen darum ebenso wenig
wollen rauben lassen, sehen nicht, daß für die Endlichkeit ihrer Kreise das
Sollen vollkommen anerkannt wird.—Aber in der Wirklichkeit selbst steht
es nicht so traurig um Vernünftigkeit und Gesetz, daß sie nur seyn sollten,
dabei bleibt nur das Abstraktum des Ansichseyns,—so wenig als daß das
Sollen an ihm selbst perennirend und, was dasselbe ist, die Endlichkeit absolut
wäre. Die Kantische und Fichtesche Philosophie giebt als den höchsten Punkt der
Auflösung der Widersprüche der Vernunft das Sollen an, was aber vielmehr nur
der Standpunkt des Beharrens in der Endlichkeit und damit im Widerspruche, ist.



3. Übergang des Endlichen in das Unendliche.



Das Sollen für sich enthält die Schranke, und die Schranke das Sollen. Ihre
Beziehung auf einander ist das Endliche selbst, das sie beide in seinem
Insichseyn enthält. Diese Momente seiner Bestimmung sind sich qualitativ
entgegengesetzt; die Schranke ist bestimmt als das Negative des Sollens, und
das Sollen ebenso als das Negative der Schranke. Das Endliche ist so der
Widerspruch seiner in sich; es hebt sich auf, vergeht. Aber dieß sein Resultat,
das Negative überhaupt, ist à) seine Bestimmung selbst; denn es ist das
Negative des Negativen. So ist das Endliche in dem Vergehen nicht vergangen; es
ist zunächst nur ein anderes Endliches geworden, welches aber ebenso das
Vergehen als Übergehen in ein anderes Endliches ist, und so fort, etwa ins
Unendliche. Aber ß) näher dieß Resultat betrachtet, so hat das Endliche in
seinem Vergehen, dieser Negation seiner selbst, sein Ansichseyn erreicht, es
ist darin mit sich selbst zusammengegangen. Jedes seiner Momente enthält eben
dieß Resultat; das Sollen geht über die Schranke, d. i. über sich selbst
hinaus; über es hinaus aber oder sein Anderes ist nur die Schranke selbst. Die
Schranke aber weist über sich selbst unmittelbar hinaus zu seinem Anderen,
welches das Sollen ist; dieses aber ist dieselbe Entzweiung des Ansichseyns und
des Daseyns wie die Schranke, ist dasselbe; über sich hinaus geht sie daher
ebenso nur mit sich zusammen. Diese Identität mit sich, die Negation der
Negation, ist affirmatives Seyn, so das Andere des Endlichen, als welches die
erste Negation zu seiner Bestimmtheit haben soll;—jenes Andere ist das
Unendliche.



C. Die Unendlichkeit.



Das Unendliche in seinem einfachen Begriff kann zunächst als eine neue
Definition des Absoluten angesehen werden; es ist als die bestimmungslose
Beziehung auf sich gesetzt als Seyn und Werden. Die Formen des Daseyns fallen
aus in der Reihe der Bestimmungen, die für Definitionen des Absoluten angesehen
werden können, da die Formen jener Sphäre für sich unmittelbar nur als
Bestimmtheiten, als endliche überhaupt, gesetzt sind. Das Unendliche aber gilt
schlechthin für absolut, da es ausdrücklich als Negation des Endlichen bestimmt
ist, hiermit auf die Beschränktheit, deren das Seyn und Werden, wenn sie auch
an ihnen keine Beschränktheit haben oder zeigen, doch etwa fähig seyn könnten,
im Unendlichen ausdrücklich Beziehung genommen und eine solche an ihm negirt
ist.



Damit aber selbst ist das Unendliche nicht schon in der That der Beschränktheit
und Endlichkeit entnommen; die Hauptsache ist, den wahrhaften Begriff der
Unendlichkeit von der schlechten Unendlichkeit, das Unendliche der Vernunft von
dem Unendlichen des Verstandes zu unterscheiden; doch Letzteres ist das
verendlichte Unendliche, und es wird sich ergeben, daß eben indem das
Unendliche vom Endlichen rein und entfernt gehalten werden soll, es nur
verendlicht wird.



Das Unendliche ist



a. in einfacher Bestimmung das Affirmative als Negation des Endlichen;



b. es ist aber damit in Wechselbestimmung mit dem Endlichen, und ist das
abstrakte, einseitige Unendliche;



c. das Sich-aufheben dieses Unendlichen, wie des Endlichen als Ein
Proceß,—ist das wahrhafte Unendliche.



a. Das Unendliche überhaupt.



Das Unendliche ist die Negation der Negation, das Affirmative, das Seyn, das
sich aus der Beschränktheit wieder hergestellt hat. Das Unendliche ist, und in
intensiverem Sinn als das erste unmittelbare Seyn; es ist das wahrhafte Seyn;
die Erhebung aus der Schranke. Bei dem Namen des Unendlichen geht dem Gemüth
und dem Geiste sein Licht auf, denn er ist darin nicht nur abstrakt bei sich,
sondern erhebt sich zu sich selbst, zum Lichte seines Denkens, seiner
Allgemeinheit, seiner Freiheit.



Zuerst hat sich für den Begriff des Unendlichen ergeben, daß das Daseyn in
seinem Ansichseyn sich als Endliches bestimmt, und über die Schranke
hinausgeht. Es ist die Natur des Endlichen selbst, über sich hinauszugehen,
seine Negation zu negiren und unendlich zu werden. Das Unendliche steht somit
nicht als ein für sich Fertiges über dem Endlichen, so daß das Endliche außer
oder unter jenem sein Bleiben hätte und behielte. Noch gehen wir nur als eine
subjektive Vernunft über das Endliche ins Unendliche hinaus. Wie wenn man sagt,
daß das Unendliche der Vernunftbegriff sey, und wir uns durch die Vernunft über
das Zeitliche erheben, so läßt man dieß ganz unbeschadet des Endlichen
geschehen, welches jene ihm äußerlich bleibende Erhebung nichts angeht.
Insofern aber das Endliche selbst in die Unendlichkeit erhoben wird, ist es
eben so wenig eine fremde Gewalt, welche ihm dieß anthut, sondern es ist dieß
seine Natur, sich auf sich als Schranke, sowohl als Schranke als solche, wie
als Sollen, zu beziehen, und über dieselbe hinauszugehen, oder vielmehr als
Beziehung auf sich sie negirt zu haben und über sie hinaus zu seyn. Nicht im
Aufheben der Endlichkeit überhaupt wird die Unendlichkeit überhaupt, sondern
das Endliche ist nur dieß, selbst durch seine Natur dazu zu werden. Die
Unendlichkeit ist seine affirmative Bestimmung, das was es wahrhaft an sich
ist.



So ist das Endliche im Unendlichen verschwunden, und was ist, ist nur das
Unendliche.



b. Wechselbestimmung des Endlichen und Unendlichen.



Das Unendliche ist; in dieser Unmittelbarkeit ist es zugleich die Negation
eines Andern, des Endlichen. So als seyend und zugleich als Nichtseyn eines
Andern ist es in die Kategorie des Etwas als eines bestimmten überhaupt, näher
weil es das in sich-reflektirte, vermittelst des Aufhebens der Bestimmtheit
überhaupt resultirende Daseyn, hiermit als das von seiner Bestimmtheit
unterschiedene Daseyn gesetzt ist,—in die Kategorie des Etwas mit einer
Grenze, zurückgefallen. Das Endliche steht nach dieser Bestimmtheit dem
Unendlichen als reales Daseyn gegenüber; so stehen sie in qualitativer
Beziehung als außer einander bleibende; das unmittelbare Seyn des Unendlichen
erweckt das Seyn seiner Negation, des Endlichen wieder, das zunächst im
Unendlichen verschwunden schien.



Aber das Unendliche und Endliche sind nicht nur in diesen Kategorien der
Beziehung; die beiden Seiten sind weiter bestimmt, als bloß Andere
gegeneinander zu seyn. Die Endliche ist nämlich die als Schranke gesetzte
Schranke, es ist das Daseyn mit der Bestimmung gesetzt in sein Ansichseyn
überzugehen, unendlich zu werden. Die Unendlichkeit ist das Nichts des
Endlichen, dessen Ansichseyn und Sollen, aber dieses zugleich als in sich
reflektirt, das ausgeführte Sollen, nur sich auf sich beziehendes ganz
affirmatives Seyn. In der Unendlichkeit ist die Befriedigung vorhanden, daß
alle Bestimmtheit, Veränderung, alle Schranke und mit ihr das Sollen selbst
verschwunden, als aufgehoben, das Nichts des Endlichen gesetzt ist. Als diese
Negation des Endlichen ist das Ansichseyn bestimmt, welches so als Negation der
Negation in sich affirmativ ist. Diese Affirmation jedoch ist als qualitativ
unmittelbare Beziehung auf sich; Seyn; hierdurch ist das Unendliche auf die
Kategorie zurückgeführt, daß es das Endliche als ein Anderes sich gegenüber
hat; seine negative Natur ist als die seyende, hiermit erste und unmittelbare
Negation gesetzt. Das Unendliche ist auf diese Weise mit dem Gegensatze gegen
das Endliche behaftet, welches, als Anderes, das bestimmte, reale Daseyn
zugleich bleibt, obschon es in seinem Ansichseyn, dem Unendlichen, zugleich als
aufgehoben gesetzt ist; dieses ist das Nicht-endliche; —ein Seyn in der
Bestimmtheit der Negation. Gegen das Endliche, den Kreis der seyenden
Bestimmtheiten, der Realitäten, ist das Unendliche das unbestimmte Leere, das
Jenseits des Endlichen, welches sein Ansichseyn nicht an seinem Daseyn, das ein
bestimmtes ist, hat.



So das Unendliche gegen das Endliche in qualitativer Beziehung von Anderen zu
einander gesetzt, ist es das Schlecht-Unendliche, das Unendliche des Verstandes
zu nennen, dem es für die höchste, für die absolute Wahrheit gilt; ihn zum
Bewußtseyn darüber zu bringen, daß, indem er seine Befriedigung in der
Versöhnung der Wahrheit erreicht zu haben meint, er in dem unversöhnten,
unaufgelösten, absoluten Widerspruche sich befindet, müßten die Widersprüche
bewirken, in die er nach allen Seiten verfällt, so wie er sich auf die
Anwendung und Explikation dieser seiner Kategorien einläßt.



Dieser Widerspruch ist sogleich darin vorhanden, daß dem Unendlichen das
Endliche als Daseyn gegenüber bleibt; es sind damit zwei Bestimmtheiten; es
giebt zwei Welten, eine unendliche und eine endliche, und in ihrer Beziehung
ist das Unendliche nur Grenze des Endlichen, und ist damit nur ein bestimmtes,
selbst endliches Unendliches.



Dieser Widerspruch entwickelt seinen Inhalt zu ausdrücklicheren
Formen.—Das Endliche ist das reale Daseyn, welches so verbleibt, auch
indem zu seinem Nichtseyn, dem Unendlichen, übergegangen wird;— dieses
hat, wie gezeigt, nur die erste, unmittelbare Negation zu seiner Bestimmtheit
gegen das Endliche, so wie dieses gegen jene Negation, als Negirtes nur die
Bedeutung eines Anderen hat, und daher noch Etwas ist. Wenn somit der sich aus
dieser endlichen Welt erhebende Verstand zu seinem Höchsten, dem Unendlichen,
aufsteigt, so bleibt ihm diese endliche Welt als ein Diesseits stehen, so daß
das Unendliche nur über dem Endlichen gesetzt, von diesem abgesondert und eben
damit das Endliche von dem Unendlichen abgesondert wird;—beide an einen
verschiedenen Platz gestellt,—das Endliche als das hiesige Daseyn, das
Unendliche aber, zwar das Ansich des Endlichen, doch als ein Jenseits in die
trübe, unerreichbare Ferne, außerhalb welcher jenes sich befinde und dableibe.



So abgesondert sind sie ebenso wesentlich eben durch die sie abscheidende
Negation auf einander bezogen. Diese sie, die in sich reflektirten Etwas,
beziehende Negation ist die gegenseitige Grenze des einen gegen das Andere; und
zwar so, daß jedes derselben, sie nicht bloß gegen das Andere an ihm hat,
sondern die Negation ist ihr Ansichseyn, jedes hat die Grenze so an ihm selbst
für sich, in seiner Absonderung von dem Anderen. Die Grenze ist aber als die
erste Negation, so sind beide begrenzte, endliche an sich selbst. Jedoch ist
jedes auch als sich auf sich affirmativ beziehend die Negation seiner Grenze;
so stößt es sie als sein Nichtseyn unmittelbar von sich ab, und qualitativ
davon getrennt, setzt es sie als ein anderes Seyn außer ihm, das Endliche sein
Nichtseyn als dieß Unendliche, dieses ebenso das Endliche. Daß von dem
Endlichen zum Unendlichen nothwendig d. h. durch die Bestimmung des Endlichen
übergegangen und es als zum Ansichseyn erhoben werde, wird leicht zugegeben,
indem das Endliche zwar als bestehendes Daseyn aber zugleich auch als das an
sich nichtige also sich nach seiner Bestimmung auflösende bestimmt ist, das
Unendliche aber zwar als mit Negation und Grenze behaftet, bestimmt ist, aber
zugleich auch als das Ansichseyende, so daß diese Abstraktion der sich auf sich
beziehenden Affirmation seine Bestimmung ausmache, nach dieser hiermit das
endliche Daseyn nicht in ihr liege. Aber es ist gezeigt worden, daß das
Unendliche selbst nur vermittelst der Negation, als Negation der Negation, zum
affirmativen Seyn resultirt, und daß diese seine Affirmation als nur einfaches,
qualitatives Seyn genommen, die in ihm enthaltene Negation, zur einfachen
unmittelbaren Negation, und damit zur Bestimmtheit und Grenze herabsetzt,
welches dann ebenso als widersprechend seinem Ansichseyn, aus ihm
ausgeschlossen, als nicht das Seinige, vielmehr seinem Ansichseyn
entgegengesetzte, das Endliche, gesetzt wird. Indem so jedes, an ihm selbst und
aus seiner Bestimmung das Setzen seines Anderen ist, sind sie untrennbar. Aber
diese ihre Einheit ist in dem qualitativen Andersseyn derselben verborgen, sie
ist die innerliche, die nur zu Grunde liegt.




Dadurch ist die Weise der Erscheinung dieser Einheit bestimmt; im Daseyn
gesetzt ist sie als ein Umschlagen oder Übergehen des Endlichen zum
Unendlichen, und umgekehrt; so daß das Unendliche an dem Endlichen, und das
Endliche an dem Unendlichen, das Andere an dem Anderen, nur hervortrete, das
heißt, jedes ein eigenes unmittelbares Entstehen an dem Anderen und ihre
Beziehung nur eine äußerliche sey.



Der Proceß ihres Übergehens hat folgende, ausführliche Gestalt. Es wird über
das Endliche hinausgegangen in das Unendliche. Dieß Hinausgehen erscheint als
ein äußerliches Thun. In diesem dem Endlichen jenseitigen Leeren was entsteht?
Was ist das Positive darin? Um der Untrennbarkeit des Unendlichen und Endlichen
willen, (oder weil dieß auf seiner Seite stehende Unendliche selbst beschränkt
ist), entsteht die Grenze; das Unendliche ist verschwunden, sein Anderes, das
Endliche, ist eingetreten. Aber dieß Eintreten des Endlichen, erscheint als ein
dem Unendlichen äußerliches Geschehen, und die neue Grenze als ein solches, das
nicht aus dem Unendlichen selbst entstehe, sondern ebenso vorgefunden werde. Es
ist damit der Rückfall in die vorherige, vergebens aufgehobene Bestimmung
vorhanden. Diese neue Grenze aber ist selbst nur ein solches, das aufzuheben,
oder über das hinaus zu gehen ist. Somit ist wieder das Leere, das Nichts
entstanden, in welchem ebenso jene Bestimmtheit, eine neue Grenze, angetroffen
wird,—und sofort ins Unendliche.



Es ist die Wechselbestimmung des Endlichen und Unendlichen vorhanden; das
Endliche ist endlich nur in der Beziehung auf das Sollen oder auf das
Unendliche, und das Unendliche ist nur unendlich in Beziehung auf das Endliche.
Sie sind untrennbar und zugleich schlechthin Andere gegeneinander; jedes hat
das Andere seiner an ihm selbst; so ist jedes die Einheit seiner und seines
Anderen, und ist in seiner Bestimmtheit Daseyn, das nicht zu seyn, was es
selbst und was sein Anderes ist.



Diese sich selbst und seine Negation negirende Wechselbestimmung ist es, welche
als der Progreß ins Unendliche auftritt, der in so vielen Gestalten und
Anwendungen als ein Letztes gilt, über das nicht mehr hinausgegangen wird,
sondern angekommen bei jenem: Und so fort ins Unendliche, pflegt der Gedanke
sein Ende erreicht zu haben.—Dieser Progreß tritt allenthalben ein, wo
relative Bestimmungen bis zu ihrer Entgegensetzung getrieben sind, so daß sie
in untrennbarer Einheit sind, und doch jeder gegen die andere ein
selbstständiges Daseyn zugeschrieben wird. Dieser Progreß ist daher der
Widerspruch, der nicht aufgelöst ist, sondern immer nur als vorhanden
ausgesprochen wird.



Es ist ein abstraktes Hinausgehen vorhanden, das unvollständig bleibt, indem
über dieß Hinausgehen nicht selbst hinausgegangen wird. Es ist das Unendliche
vorhanden; über dasselbe wird allerdings hinausgegangen, denn es wird eine neue
Grenze gesetzt, aber damit eben wird vielmehr nur zum Endlichen zurückgekehrt.
Diese schlechte Unendlichkeit ist an sich dasselbe, was das perennirende
Sollen, sie ist zwar die Negation des Endlichen, aber sie vermag sich nicht in
Wahrheit davon zu befreien; dieß tritt an ihr selbst wieder hervor, als ihr
Anderes, weil dieß Unendliche nur ist als in Beziehung auf das ihm andere
Endliche. Der Progreß ins Unendliche ist daher nur die sich wiederholende
Einerleiheit, eine und dieselbe langweilige Abwechslung dieses Endlichen und
Unendlichen.



Die Unendlichkeit des unendlichen Progresses bleibt mit dem Endlichen als
solchem behaftet, ist dadurch begrenzt, und selbst endlich. Somit wäre es aber
in der That als die Einheit des Endlichen und Unendlichen gesetzt. Aber auf
diese Einheit wird nicht reflektirt. Sie ist es jedoch nur, welche im Endlichen
das Unendliche, und im Unendlichen das Endliche hervorruft, sie ist so zu sagen
die Triebfeder des unendlichen Progresses. Er ist das Äußere jener Einheit, bei
welchem die Vorstellung stehen bleibt, bei jener perennirenden Wiederholung
eines und desselben Abwechselns, der leeren Unruhe des Weitergehens über die
Grenze hinaus zur Unendlichkeit, das in diesem Unendlichen eine neue Grenze
findet, auf derselben aber sich so wenig halten kann, als in dem Unendlichen.
Dieses Unendliche hat die feste Determination eines Jenseits, das nicht
erreicht werden kann, darum weil es nicht erreicht werden soll, weil von der
Bestimmtheit des Jenseits, der seyenden Negation nicht abgelassen wird. Er hat
nach dieser Bestimmung das Endliche als ein Diesseits sich gegenüber, das sich
eben so wenig ins Unendliche erheben kann, darum weil es diese Determination
eines Andern, hiermit eines perennirenden, sich in seinem Jenseits wieder und
zwar als davon verschieden, erzeugenden Daseyns hat.



c. Die affirmative Unendlichkeit.



In dem aufgezeigten herüber- und hinübergehenden Wechselbestimmen des Endlichen
und Unendlichen ist die Wahrheit derselben an sich schon vorhanden, und es
bedarf nur des Aufnehmens dessen, was vorhanden ist. Dieß Herüber- und
Hinübergehen macht die äußere Realisation des Begriffes aus; es ist in ihr das,
aber äußerlich, außer einander fallend, gesetzt, was der Begriff enthält; es
bedarf nur der Vergleichung dieser verschiedenen Momente, in welcher die
Einheit sich ergiebt, die den Begriff selbst giebt;—die Einheit des
Unendlichen und Endlichen, ist, wie schon oft bemerkt, hier aber vornehmlich in
Erinnerung zu bringen ist, der schiefe Ausdruck für die Einheit, wie sie selbst
wahrhaft ist; aber auch das Entfernen dieser schiefen Bestimmung muß in jener
vor uns liegenden Äußerung des Begriffes vorhanden seyn.



Nach ihrer nächsten, nur unmittelbaren Bestimmung genommen, so ist das
Unendliche nur als das Hinausgehen über das Endliche; es ist seiner Bestimmung
nach die Negation des Endlichen; so ist das Endliche nur als das, worüber
hinausgegangen werden muß, die Negation seiner an ihm selbst, welche die
Unendlichkeit ist. In jedem liegt hiermit die Bestimmtheit des Andern, die nach
der Meinung des unendlichen Progresses von einander ausgeschlossen seyn sollen
und nur abwechselnd auf einander folgen; es kann keines gesetzt und gefaßt
werden ohne das Andere, das Unendliche nicht ohne das Endliche, dieses nicht
ohne das Unendliche. Wenn gesagt wird, was das Unendliche ist, nämlich die
Negation des Endlichen, so wird das Endliche selbst mit ausgesprochen; es kann
zur Bestimmung des Unendlichen nicht entbehrt werden. Man bedarf nur zu wissen,
was man sagt, um die Bestimmung des Endlichen im Unendlichen zu finden. Vom
Endlichen seinerseits wird sogleich zugegeben, daß es das Nichtige ist, aber
eben seine Nichtigkeit ist die Unendlichkeit, von der es ebenso untrennbar
ist.—In diesem Auffassen können sie nach ihrer Beziehung auf ihr Anderes
genommen zu seyn scheinen. Werden sie hiermit beziehungslos genommen, so daß
sie nur durch das: Und verbunden seyen, so stehen sie als selbstständig, jedes
nur an ihm selbst seyend, einander gegenüber. Es ist zu sehen, wie sie in
solcher Weise beschaffen sind. Das Unendliche so gestellt ist Eines der beiden;
aber als nur Eines der beiden ist es selbst endlich, es ist nicht das Ganze,
sondern nur die Eine Seite; es hat an dem gegenüberstehenden seine Grenze; es
ist so das endliche Unendliche. Es sind nur zwei Endliche vorhanden. Eben
darin, daß es so vom Endlichen abgesondert, damit als Einseitiges gestellt
wird, liegt seine Endlichkeit, also seine Einheit mit dem Endlichen.—Das
Endliche seinerseits als für sich vom Unendlichen entfernt gestellt, ist diese
Beziehung auf sich, in der seine Relativität, Abhängigkeit, seine
Vergänglichkeit entfernt ist; es ist dieselbe Selbstständigkeit und Affirmation
seiner, welche das Unendliche seyn soll.



Beide Betrachtungsweisen, die zunächst eine verschiedene Bestimmtheit zu ihrem
Ausgangspunkte zu haben scheinen, in sofern die erstere nur als Beziehung des
Unendlichen und Endlichen auf einander, eines jeden auf sein Anderes, und die
zweite sie in ihrer völligen Absonderung von einander halten soll, geben ein
und dasselbe Resultat; das Unendliche und Endliche nach der Beziehung beider
auf einander, die ihnen äußerlich wäre, aber die ihnen wesentlich, ohne die
keines ist, was es ist, enthält so sein Anderes in seiner eigenen Bestimmung,
ebenso sehr als jedes für sich genommen, an ihm selbst betrachtet, sein Anderes
in ihm als sein eigenes Moment liegen hat.



Dieß giebt denn die—verrufene—Einheit des Endlichen und
Unendlichen, —die Einheit, die selbst das Unendliche ist, welches sich
selbst und die Endlichkeit in sich begreift,—also das Unendliche in einem
anderen Sinne als in dem, wornach das Endliche von ihm abgetrennt und auf die
andere Seite gestellt ist. Indem sie nun auch unterschieden werden müssen, ist
jedes, wie vorhin gezeigt, selbst an ihm die Einheit beider; so ergeben sich
zwei solche Einheiten. Das Gemeinschaftliche, die Einheit beider
Bestimmtheiten, setzt als Einheit sie zunächst als negirte, da jedes das seyn
soll, was es ist in ihrer Unterschiedenheit; in ihrer Einheit verlieren sie
also ihre qualitative Natur;—eine wichtige Reflexion gegen die
Vorstellung, die sich nicht davon losmachen will, in der Einheit des
Unendlichen und Endlichen sie nach der Qualität, welche sie als außereinander
genommen haben sollen, festzuhalten, und daher in jener Einheit nichts als den
Widerspruch, nicht auch die Auflösung desselben durch die Negation der
qualitativen Bestimmtheit beider sieht; so wird die zunächst einfache,
allgemeine Einheit des Unendlichen und Endlichen verfälscht.



Ferner aber, indem sie nun auch als unterschieden zu nehmen sind, so ist die
Einheit des Unendlichen, die jedes dieser Momente selbst ist, in jedem
derselben auf verschiedene Weise bestimmt. Das seiner Bestimmung nach
Unendliche hat die von ihm unterschiedene Endlichkeit an ihm, jenes ist das
Ansich in dieser Einheit, und dieses ist nur Bestimmtheit, Grenze an ihm,
allein es ist eine Grenze, welche das schlechthin Andere desselben, sein
Gegentheil ist; seine Bestimmung, welche das An-sich-seyn als solches ist, wird
durch den Beischlag einer Qualität solcher Art verdorben; es ist so ein
verendlichtes Unendliches. Auf gleiche Weise, indem das Endliche als solches
nur das Nicht-ansichseyn ist, aber nach jener Einheit gleichfalls sein
Gegentheil an ihm hat, wird es über seinen Werth und zwar so zu sagen unendlich
erhoben; es wird als das verunendlichte Endliche gesetzt.



Auf gleiche Weise wie vorhin die einfache, so wird vom Verstande auch die
gedoppelte Einheit des Unendlichen und Endlichen verfälscht. Dieß geschieht
hier ebenso dadurch, daß in der einen der beiden Einheiten, das Unendliche als
nicht negirtes, vielmehr als das An-sich-seyn angenommen wird, an welches also
nicht die Bestimmtheit und Schranke gesetzt werden soll; es werde dadurch das
An-sich-seyn herabgesetzt und verdorben. Umgekehrt wird das Endliche
gleichfalls als das nicht negirte, obgleich an sich Nichtige, festgehalten, so
daß es in seiner Verbindung mit dem Unendlichen zu dem, was es nicht sey,
erhoben, und dadurch gegen seine nicht verschwundene, vielmehr perennirende
Bestimmung verunendlicht werde.



Die Verfälschung, die der Verstand mit dem Endlichen und Unendlichen vornimmt,
ihre Beziehung aufeinander als qualitative Verschiedenheit festzuhalten, sie in
ihrer Bestimmung als getrennt und zwar absolut getrennt zu behaupten, gründet
sich auf das Vergessen dessen, was für ihn selbst der Begriff dieser Momente
ist. Nach diesem ist die Einheit des Endlichen und Unendlichen nicht ein
äußerliches Zusammenbringen derselben, noch eine ungehörige, ihrer Bestimmung
zuwiderlaufende Verbindung, in welcher an sich getrennte und entgegengesetzte,
gegeneinander Selbstständige, Seyende, somit unverträgliche verknüpft würden,
sondern jedes ist an ihm selbst diese Einheit, und dieß nur als Aufheben seiner
selbst worin keines vor dem andern einen Vorzug des Ansichseyns und
affirmativen Daseyns hätte. Wie früher gezeigt, ist die Endlichkeit nur als
Hinausgehen über sich; es ist also in ihr die Unendlichkeit, das Andere ihrer
selbst, enthalten. Eben so ist die Unendlichkeit nur als Hinausgehen über das
Endliche; sie enthält also wesentlich ihr Anderes, und ist somit an ihr das
Andere ihrer selbst. Das Endliche wird nicht vom Unendlichen als einer außer
ihm vorhandenen Macht aufgehoben, sondern es ist seine Unendlichkeit, sich
selbst aufzuheben.



Dieß Aufheben ist somit nicht die Veränderung oder das Andersseyn überhaupt,
nicht das Aufheben von Etwas. Das, worin sich das Endliche aufhebt, ist das
Unendliche als das Negiren der Endlichkeit; aber diese ist längst selbst nur
das Daseyn als ein Nichtseyn bestimmt. Es ist also nur die Negation, die sich
in der Negation aufhebt. So ist ihrer Seits die Unendlichkeit als das Negative
der Endlichkeit und damit der Bestimmtheit überhaupt, als das leere Jenseits,
bestimmt; sein Sich-aufheben im Endlichen ist ein Zurückkehren aus der leeren
Flucht, Negation des Jenseits, das ein Negatives an ihm selbst ist.



Was also vorhanden ist, ist in beiden dieselbe Negation der Negation. Aber
diese ist an sich Beziehung auf sich selbst, die Affirmation aber als Rückkehr
zu sich selbst, d. i. durch die Vermittelung, welche die Negation der Negation
ist. Diese Bestimmungen sind es, die wesentlich ins Auge zu fassen sind; das
zweite aber ist, daß sie im unendlichen Progresse auch gesetzt sind, und wie
sie in ihm gesetzt sind,—nämlich noch nicht in ihrer letzten Wahrheit.



Es werden darin erstens beide, sowohl das Unendliche als das Endliche
negirt,—es wird über beide auf gleiche Weise hinausgegangen; zweitens
werden sie auch als unterschiedene, jedes nach dem Andern, als für sich
Positive gesetzt. Wir fassen so diese zwei Bestimmungen vergleichend heraus,
wie wir in der Vergleichung, einem äußeren Vergleichen, die zwei
Betrachtungsweisen, des Endlichen und Unendlichen in ihrer Beziehung, und ihrer
jedes für sich genommen, getrennt haben. Aber der unendliche Progreß spricht
mehr aus, es ist in ihm auch der Zusammenhang der auch Unterschiedenen gesetzt,
jedoch zunächst nur noch als Übergang und Abwechslung; es ist nur in einer
einfachen Reflexion von uns zu sehen, was in der That darin vorhanden ist.



Zunächst kann die Negation des Endlichen und Unendlichen, die im unendlichen
Progresse gesetzt ist, als einfach, somit als auseinander, nur aufeinander
folgend genommen werden. Vom Endlichen angefangen, so wird über die Grenze
hinausgegangen, das Endliche negirt. Nun ist also das Jenseits desselben, das
Unendliche, vorhanden, aber in diesem entsteht wieder die Grenze; so ist das
Hinausgehen über das Unendliche vorhanden. Dieß zweifache Aufheben ist jedoch
Theils überhaupt nur als ein äußerliches Geschehen und Abwechseln der Momente,
Theils noch nicht als Eine Einheit gesetzt; jedes dieser Hinaus ist ein eigener
Ansatz, ein neuer Akt, so daß sie so auseinander fallen.—Es ist aber auch
ferner im unendlichen Progresse deren Beziehung vorhanden. Es ist erstlich das
Endliche; dann wird darüber hinausgegangen, dieß Negative oder Jenseits des
Endlichen ist das Unendliche; drittens wird über diese Negation wieder
hinausgegangen, es entsteht eine neue Grenze, wieder ein Endliches. —Dieß
ist die vollständige, sich selbst schließende Bewegung, die bei dem angekommen,
das den Anfang machte; es entsteht dasselbe, von dem ausgegangen worden war, d.
i. das Endliche ist wiederhergestellt; dasselbe ist also mit sich selbst
zusammengegangen, hat nur sich in seinem Jenseits wiedergefunden.



Dasselbe ist der Fall in Ansehung des Unendlichen. Im Unendlichen, dem Jenseits
der Grenze entsteht nur eine neue, welche dasselbe Schicksal hat, als Endliches
negirt werden zu müssen. Was so wieder vorhanden ist, ist dasselbe Unendliche,
das vorhin in der neuen Grenze verschwand; das Unendliche ist daher durch sein
Aufheben, durch die neue Grenze hindurch, nicht weiter hinausgeschoben, weder
von dem Endlichen entfernt worden, denn dieses ist nur dieß, in das Unendliche
überzugehen,—noch von sich selbst, denn es ist bei sich angekommen.



So ist beides, das Endliche und das Unendliche, diese Bewegung, zu sich durch
seine Negation zurückzukehren; sie sind nur als Vermittelung in sich, und das
Affirmative beider enthält die Negation beider, und ist die Negation der
Negation.—Sie sind so Resultat, hiermit nicht das, was sie in der
Bestimmung ihres Anfangs sind; —nicht das Endliche ein Daseyn seinerseits
und das Unendliche ein Daseyn, oder Ansichseyn jenseits des Daseyns, d. i. des
als endlich bestimmten. Gegen die Einheit des Endlichen und Unendlichen sträubt
sich der Verstand nur darum so sehr, weil er die Schranke und das Endliche wie
das Ansichseyn als perennirend voraussetzt; damit übersieht er die Negation
beider, die im unendlichen Progresse faktisch vorhanden ist, wie ebenso, daß
sie darin nur als Momente eines Ganzen vorkommen und daß sie nur vermittelst
ihres Gegentheils aber wesentlich ebenso vermittelst des Aufhebens ihres
Gegentheils hervortreten.



Wenn zunächst die Rückkehr in sich, ebenso wohl als Rückkehr des Endlichen zu
sich, wie als die des Unendlichen zu sich betrachtet wurde, so zeigt sich in
diesem Resultate selbst eine Unrichtigkeit, die mit der so eben gerügten
Schiefheit zusammenhängt; das Endliche ist das eine Mal, das Unendliche das
Andere Mal als Ausgangspunkt genommen, und nur dadurch entstehen zwei
Resultate. Es ist aber völlig gleichgültig, welches als Anfang genommen werde;
damit fällt der Unterschied für sich hinweg, der die Zweiheit der Resultate
hervorbrachte. Dieß ist in der nach beiden Seiten unbegrenzten Linie des
unendlichen Progresses gleichfalls gesetzt, worin jedes der Momente mit
gleichem abwechselnden Vorkommen vorhanden, und es ganz äußerlich ist, in
welche Stelle gegriffen und als Anfang genommen werde.—Sie sind in
demselben unterschieden, aber auf gleiche Weise das eine nur das Moment des
andern. Indem sie beide, das Endliche und das Unendliche selbst Momente des
Processes sind, sind sie gemeinschaftlich das Endliche, und indem sie ebenso
gemeinschaftlich in ihm und im Resultate negirt sind, so heißt dieses Resultat
als Negation jener Endlichkeit beider mit Wahrheit das Unendliche. Ihr
Unterschied ist so der Doppelsinn, den beide haben. Das Endliche hat den
Doppelsinn, erstens nur das Endliche gegen das Unendliche zu seyn, das ihm
gegenübersteht, und zweitens das Endliche und das ihm gegenüberstehende
Unendliche zugleich zu seyn. Auch das Unendliche hat den Doppelsinn, eines
jener beiden Momente zu seyn, so ist es das Schlechtunendliche, und das
Unendliche zu seyn, in welchem jene beide, es selbst und sein anderes, nur
Momente sind. Wie also das Unendliche in der That vorhanden ist, ist der Proceß
zu seyn, in welchem es sich herabsetzt, nur eine seiner Bestimmungen, dem
Endlichen gegenüber und damit selbst nur eines der Endlichen zu seyn, und
diesen Unterschied seiner von sich selbst zur Affirmation seiner aufzuheben und
durch diese Vermittelung als wahrhaft Unendliches zu seyn.



Diese Bestimmung des wahrhaft Unendlichen kann nicht in die schon gerügte
Formel einer Einheit des Endlichen und Unendlichen gefaßt werden; die Einheit
ist abstrakte bewegungslose Sichselbstgleichheit, und die Momente sind ebenso
als unbewegte Seyende. Das Unendliche aber ist, wie seine beiden Momente,
vielmehr wesentlich nur als Werden, aber das nun in seinen Momenten weiter
bestimmte Werden. Dieses hat zunächst das abstrakte Seyn und Nichts zu seinen
Bestimmungen; als Veränderung Daseyende, Etwas und Anderes; nun als
Unendliches, Endliches und Unendliches, selbst als Werdende.



Dieses Unendliche als In-sich-Zurückgekehrtseyn, Beziehung seiner auf sich
selbst, ist Seyn aber nicht bestimmungsloses, abstraktes Seyn, denn es ist
gesetzt als negirend die Negation; es ist somit auch Daseyn, denn es enthält
die Negation überhaupt, somit die Bestimmtheit. Es ist, und ist da, präsent,
gegenwärtig. Nur das Schlecht-Unendliche ist das Jenseits, weil es nur die
Negation des als real gesetzten Endlichen ist,—so ist es die abstrakte,
erste Negation; nur als negativ bestimmt, hat es nicht die Affirmation des
Daseyns in ihm; festgehalten als nur Negatives soll es sogar nicht da, soll
unerreichbar seyn. Diese Unerreichbarkeit ist aber nicht seine Hoheit, sondern
sein Mangel, welcher seinen letzten Grund darin hat, daß das Endliche als
solches als seyend festgehalten wird. Das Unwahre ist das Unerreichbare; und es
ist einzusehen, daß solches Unendliche das Unwahre ist.—Das Bild des
Progresses ins Unendliche ist die gerade Linie, an deren beiden Grenzen nur,
das Unendliche und immer nur ist, wo sie,—und sie ist Daseyn—nicht
ist, und die zu diesem ihrem Nichtdaseyn, d. i. ins Unbestimmte hinaus geht;
als wahrhafte Unendlichkeit, in sich zurückgebogen, wird deren Bild der Kreis,
die sich erreicht habende Linie, die geschlossen und ganz gegenwärtig ist, ohne
Anfangspunkt und Ende.



Die wahrhafte Unendlichkeit so überhaupt als Daseyn, das als affirmativ gegen
die abstrakte Negation gesetzt ist, ist die Realität in höherem Sinn,—als
die früher einfach bestimmte; sie hat hier einen konkreten Inhalt erhalten. Das
Endliche ist nicht das Reale, sondern das Unendliche. So wird die Realität
weiter als das Wesen, der Begriff, die Idee u.s.f. bestimmt. Es ist jedoch
überflüssig, solche frühere, abstraktere Kategorien, wie die Realität, bei dem
Konkreteren zu wiederholen und sie für konkretere Bestimmungen, als jene an
ihnen selbst sind, zu gebrauchen. Solches Wiederholen, wie zu sagen, daß das
Wesen oder daß die Idee das Reale sey, hat seine Veranlassung darin, daß dem
ungebildeten Denken die abstraktesten Kategorien, wie Seyn, Daseyn, Realität
Endlichkeit, die geläufigsten sind.



Hier hat die Zurückrufung der Kategorie der Realität ihre bestimmtere
Veranlassung, indem die Negation, gegen welche sie das Affirmative ist, hier
die Negation der Negation, damit ist sie selbst jener Realität, die das
endliche Daseyn ist, gegenüber gesetzt.—Die Negation ist so als Idealität
bestimmt; das Ideelle[7]
ist das Endliche, wie es im wahrhaften Unendlichen ist,—als eine
Bestimmung, Inhalt, der unterschieden, aber nicht selbstständig seyend, sondern
als Moment ist. Die Idealität hat diese konkretere Bedeutung, welche durch
Negation des endlichen Daseyns nicht vollständig ausgedruckt ist.—In
Beziehung auf Realität und Idealität wird aber der Gegensatz des Endlichen und
Unendlichen so gefaßt, daß das Endliche für das Reale gilt, das Unendliche aber
für das Ideelle gilt; wie auch weiterhin der Begriff als ein Ideelles und zwar
als ein nur Ideelles, das Daseyn überhaupt dagegen als das Reale betrachtet
wird. Auf solche Weise hilft es freilich nichts für die angegebene konkrete
Bestimmung der Negation den eigenen Ausdruck des Ideellen zu haben; es wird in
jenem Gegensatze wieder zu der Einseitigkeit des abstrakten Negativen, die dem
Schlechtunendlichen zukommt, zurückgegangen und bei dem affirmativen Daseyn des
Endlichen beharrt.



 [7]
Das Ideale hat eine weiter bestimmte Bedeutung (des Schönen und was dahin
zieht), als das Ideelle; hierher gehört jene noch nicht; es wird hier deswegen
der Ausdruck: ideell, gebraucht. Bei der Realität findet dieser Unterschied im
Sprachgebrauch wohl nicht Statt; das Reelle und Reale wird ungefähr
gleichbedeutend gesagt; die Schattirung beider Ausdrücke etwa gegeneinander hat
kein Interesse.



Der Übergang.



Die Idealität kann die Qualität der Unendlichkeit genannt werden; aber sie ist
wesentlich der Proceß des Werdens und damit ein Übergang, wie des Werdens in
Daseyn, der nun anzugeben ist. Als Aufheben der Endlichkeit, d. i. der
Endlichkeit als solcher und ebenso sehr der ihr nur gegenüberstehenden, nur
negativen Unendlichkeit ist diese Rückkehr in sich, Beziehung auf sich selbst,
Seyn. Da in diesem Seyn Negation ist, ist es Daseyn, aber da sie ferner
wesentlich Negation der Negation, die sich auf sich beziehende Negation ist,
ist sie das Daseyn, welches Fürsichseyn genannt wird.



Anmerkung 1.



Das Unendliche,—nach dem gewöhnlichen Sinne der schlechten
Unendlichkeit,—und der Progreß ins Unendliche, wie das Sollen, sind der
Ausdruck eines Widerspruchs, der sich selbst für die Auflösung und für das
Letzte giebt. Dieß Unendliche ist eine erste Erhebung des sinnlichen
Vorstellens über das Endliche in den Gedanken, der aber nur den Inhalt von
Nichts, dem ausdrücklich als Nichtseyend gesetzten, hat,—eine Flucht über
das Beschränkte, die sich nicht in sich sammelt, und das Negative nicht zum
Positiven zurückzubringen weiß. Diese unvollendete Reflexion hat die beiden
Bestimmungen des wahrhaft Unendlichen: den Gegensatz des Endlichen und
Unendlichen, und die Einheit des Endlichen und Unendlichen, vollständig vor
sich, aber bringt diese beiden Gedanken nicht zusammen; der eine führt
untrennbar den anderen herbei, aber sie läßt sie nur abwechseln. Die
Darstellung dieser Abwechslung, der unendliche Progreß, tritt allenthalben ein,
wo in dem Widerspruche der Einheit zweier Bestimmungen und des Gegensatzes
derselben verharrt wird. Das Endliche ist das Aufheben seiner selbst, es
schließt seine Negation, die Unendlichkeit in sich;—die Einheit
beider,—es wird hinaus über das Endliche zum Unendlichen als dem Jenseits
desselben gegangen, —Trennung beider; aber über das Unendliche hinaus ist
ein anderes Endliches,—das Hinaus, das Unendliche, enthält die
Endlichkeit, —Einheit beider; aber dieß Endliche ist auch ein Negatives
des Unendlichen;—Trennung beider, u.s.f.—So ist im
Kausalitätsverhältniß Ursache und Wirkung untrennbar; eine Ursache, die keine
Wirkung haben sollte, ist nicht Ursache, wie die Wirkung, die keine Ursache
hätte, nicht mehr Wirkung. Dieß Verhältniß giebt daher den unendlichen Progreß
von Ursachen und Wirkungen; Etwas ist als Ursache bestimmt, aber sie hat als
ein endliches (—und endlich ist sie eben eigentlich wegen ihrer Trennung
von der Wirkung) selbst eine Ursache, d. h. sie ist auch Wirkung; somit ist
dasselbe, was als Ursache bestimmt wurde, auch als Wirkung
bestimmt;—Einheit der Ursache und der Wirkung;—das nun als Wirkung
Bestimmte hat von neuem eine Ursache, d. i. die Ursache ist von ihrer Wirkung
zu trennen, und als ein verschiedenes Etwas zu setzen;—diese neue Ursache
ist aber selbst nur eine Wirkung—Einheit der Ursache und
Wirkung;—sie hat ein Anderes zu ihrer Ursache;—Trennung beider
Bestimmungen u.s.f. ins Unendliche.



Dem Progreß kann so die eigenthümlichere Form gegeben werden; es wird die
Behauptung gemacht, das Endliche und Unendliche sind Eine Einheit; diese
falsche Behauptung muß durch die entgegengesetzte berichtigt werden: sie sind
schlechthin verschieden und sich entgegengesetzt; diese ist wieder dahin zu
berichtigen, daß sie untrennbar sind, in der einen Bestimmung die andere liegt,
durch die Behauptung ihrer Einheit und so fort ins Unendliche.—Es ist
eine leichte Forderung, welche um die Natur des Unendlichen einzusehen, gemacht
wird, das Bewußtseyn zu haben, daß der unendliche Progreß, das entwickelte
Unendliche des Verstandes, die Beschaffenheit hat, die Abwechslung der beiden
Bestimmungen, der Einheit und der Trennung beider Momente zu seyn, und dann das
fernere Bewußtseyn zu haben, daß diese Einheit und diese Trennung selbst
untrennbar sind.



Die Auflösung dieses Widerspruchs ist nicht die Anerkennung der gleichen
Richtigkeit, und der gleichen Unrichtigkeit beider Behauptungen;—dieß ist
nur eine andere Gestalt des bleibenden Widerspruchs,—sondern die
Idealität beider, als in welcher sie in ihrem Unterschiede, als gegenseitige
Negationen, nur Momente sind; jene eintönige Abwechslung ist faktisch sowohl
die Negation der Einheit als der Trennung derselben. In ihr ist ebenso faktisch
das oben Aufgezeigte vorhanden, daß das Endliche über sich hinaus in das
Unendliche fällt, aber ebenso über dasselbe hinaus sich selbst wieder erzeugt
findet, hiermit darin nur mit sich zusammengeht, wie das Unendliche
gleichfalls; so daß dieselbe Negation der Negation sich zur Affirmation
resultirt, welches Resultat sich damit als ihre Wahrheit und Ursprünglichkeit
erweist. In diesem Seyn hiermit als der Idealität der Unterschiedenen ist der
Widerspruch nicht abstrakt verschwunden, sondern aufgelöst und versöhnt, und
die Gedanken sind nicht nur vollständig, sondern sie sind auch
zusammengebracht. Die Natur des spekulativen Denkens zeigt sich hieran als
einem ausgeführten Beispiele in ihrer bestimmten Weise, sie besteht allein in
dem Auffassen der entgegengesetzten Momente in ihrer Einheit. Indem jedes und
zwar faktisch sich an ihm zeigt, sein Gegentheil an ihm selbst zu haben, und in
diesem mit sich zusammenzugehen, so ist die affirmative Wahrheit diese sich in
sich bewegende Einheit, das Zusammenfassen beider Gedanken, ihre
Unendlichkeit,—die Beziehung auf sich selbst, nicht die unmittelbare,
sondern die unendliche.



Das Wesen der Philosophie ist häufig von solchen, die mit dem Denken schon
vertrauter sind, in die Aufgabe gesetzt worden, zu beantworten, wie das
Unendliche aus sich heraus und zur Endlichkeit komme?—Dieß, meint man,
sey nicht begreiflich zu machen. Das Unendliche, bei dessen Begriff wir
angekommen sind, wird sich im Fortgange dieser Darstellung weiter bestimmen,
und an ihm in aller Mannigfaltigkeit der Formen das Geforderte zeigen, wie es,
wenn man sich so ausdrücken will, zur Endlichkeit komme. Hier betrachten wir
diese Frage nur in ihrer Unmittelbarkeit, und in Rücksicht des vorhin
betrachteten Sinnes, den das Unendliche zu haben pflegt.



Von der Beantwortung dieser Frage soll es überhaupt abhängen, ob es eine
Philosophie gebe, und indem man es hierauf noch ankommen lassen zu wollen
vorgiebt, glaubt man zugleich an der Frage selbst eine Art von Vexirfrage,
einen unüberwindlichen Talisman, zu besitzen, durch den man gegen die
Beantwortung und damit gegen die Philosophie und das Ankommen bei derselben
fest und gesichert sey. Auch bei anderen Gegenständen setzt es eine Bildung
voraus, fragen zu verstehen, noch mehr aber bei philosophischen Gegenständen,
um eine andere Antwort zu erhalten, als die, daß die Frage nichts
tauge.—Es pflegt bei solchen Fragen die Billigkeit in Anspruch genommen
zu werden, daß es auf die Worte nicht ankomme, sondern in einer oder anderen
Weise des Ausdrucks verständlich sey, worauf es ankomme? Ausdrücke sinnlicher
Vorstellung, wie herausgehen und dergleichen, die bei der Frage gebraucht
werden, erwecken den Verdacht, daß sie aus dem Boden des gewöhnlichen
Vorstellens stamme, und für die Beantwortung auch Vorstellungen, die im
gemeinen Leben gangbar sind, und die Gestalt eines sinnlichen Gleichnisses
erwartet werden.



Wenn statt des Unendlichen das Seyn überhaupt genommen wird, so scheint das
Bestimmen des Seyns, eine Negation oder Endlichkeit an ihm, leichter
begreiflich. Seyn ist zwar selbst das Unbestimmte, aber es ist nicht
unmittelbar an ihm ausgedrückt, daß es das Gegentheil des Bestimmten sey. Das
Unendliche hingegen enthält dieß ausgedrückt; es ist das Nicht-Endliche. Die
Einheit des Endlichen und Unendlichen scheint somit unmittelbar ausgeschlossen;
die unvollendete Reflexion ist darum am hartnäckigsten gegen diese Einheit.



Es ist aber gezeigt worden, und es erhellt, ohne weiter in die Bestimmung des
Endlichen und Unendlichen einzugehen, unmittelbar, daß das Unendliche in dem
Sinne, ( in dem es von jenem Reflektiren genommen wird,—nämlich als dem
Endlichen gegenüberstehend,—darum weil es ihm gegenübersteht, an ihm sein
Anderes hat, daher schon begrenzt, und selbst endlich, das Schlechtunendliche
ist. Die Antwort auf die Frage, wie das Unendliche endlich werde, ist somit
diese, daß es nicht ein Unendliches gibt, das vorerst unendlich ist, und das
nachher erst endlich zu werden, zur Endlichkeit herauszugehen nöthig habe,
sondern es ist für sich selbst schon eben so sehr endlich als unendlich. Indem
die Frage annimmt, daß das Unendliche einer Seits für sich, und daß das
Endliche, das aus ihm heraus in die Trennung gegangen, oder wo es hergekommen
seyn möchte, abgesondert von ihm, wahrhaft real sey,—so wäre vielmehr zu
sagen, diese Trennung sey unbegreiflich. Weder solches Endliches, noch solches
Unendliches hat Wahrheit; das Unwahre aber ist unbegreiflich. Man muß aber
ebenso sagen, sie seyen begreiflich; die Betrachtung derselben, auch wie sie in
der Vorstellung sind, daß in dem einen die Bestimmung des anderen liegt, die
einfache Einsicht in diese ihre Untrennbarkeit haben, heißt sie begreifen;
diese Untrennbarkeit ist ihr Begriff.—In der Selbstständigkeit jenes
Unendlichen und Endlichen dagegen stellt jene Frage einen unwahren Inhalt auf,
und enthält in sich schon eine unwahre Beziehung desselben. Darum ist nicht auf
sie zu antworten, sondern vielmehr sind die falschen Voraussetzungen, die sie
enthält, d. i. die Frage selbst zu negiren. Durch die Frage nach der Wahrheit
jenes Unendlichen und Endlichen wird der Standpunkt verändert, und diese
Veränderung wird die Verlegenheit, welche die erste Frage hervorbringen sollte,
auf sie zurückbringen; jene unsre Frage ist der Reflexion, aus der die erste
Frage stammt, neu, da solches Reflektiren nicht das spekulative Interesse
enthält, welches, für sich und ehe es Bestimmungen bezieht, darauf geht, zu
erkennen, ob dieselben, wie sie vorausgesetzt werden, etwas Wahres seyen.
Insofern aber die Unwahrheit jenes abstrakten Unendlichen, und des eben so auf
seiner Seite stehen bleiben sollenden Endlichen erkannt ist, so ist über das
Herausgehen des Endlichen aus dem Unendlichen zu sagen, das Unendliche gehe zur
Endlichkeit heraus, darum weil es keine Wahrheit, kein Bestehen an ihm, wie es
als abstrakte Einheit gefaßt ist, hat; so umgekehrt geht das Endliche aus
demselben Grunde seiner Nichtigkeit in das Unendliche hinein. oder vielmehr ist
zu sagen, daß das Unendliche ewig zur Endlichkeit herausgegangen, daß es
schlechthin nicht ist, so wenig als das reine Seyn, allein für sich, ohne sein
Anderes an ihm selbst zu haben.



Jene Frage, wie das Unendliche zum Endlichen herausgehe, kann noch die weitere
Voraussetzung enthalten, daß das Unendliche an sich das Endliche in sich
schliesse, somit an sich die Einheit seiner selbst und seines Anderen sey, so
daß die Schwierigkeit sich wesentlich auf das Trennen bezieht, als welches der
vorausgesetzten Einheit beider entgegensteht. In dieser Voraussetzung hat der
Gegensatz, an welchem festgehalten s wird, nur eine andere Gestalt; die Einheit
und das Unterscheiden werden von einander getrennt und isolirt. Wenn aber jene
nicht als die abstrakte unbestimmte Einheit, sondern schon wie in jener
Voraussetzung als die bestimmte Einheit des Endlichen und Unendlichen genommen
wird, so ist die Unterscheidung beider bereits darin auch vorhanden,—eine
Unterscheidung, die so zugleich nicht ein Loslassen derselben zu getrennter
Selbstständigkeit ist, sondern sie als ideelle in der Einheit läßt. Diese
Einheit des Unendlichen und Endlichen und deren Unterscheidung sind dasselbe
Untrennbare als die Endlichkeit und Unendlichkeit.



Anmerkung 2.



Der Satz, daß das Endliche ideell ist, macht den Idealismus aus. Der Idealismus
der Philosophie besteht in nichts anderem, als darin, das Endliche nicht als
ein wahrhaft Seyendes anzuerkennen. Jede Philosophie ist wesentlich Idealismus,
oder hat denselben wenigstens zu ihrem Princip, und die Frage ist dann nur,
inwiefern dasselbe wirklich durchgeführt ist. Die Philosophie ist es so sehr
als die Religion; denn die Religion anerkennt die Endlichkeit ebenso wenig als
ein wahrhaftes Seyn, als ein Letztes, Absolutes, oder als ein Nicht-Gesetztes,
Unerschaffenes, Ewiges. Der Gegensatz von idealistischer und realistischer
Philosophie ist daher ohne Bedeutung. Eine Philosophie, welche dem endlichen
Daseyn als solchem wahrhaftes, letztes, absolutes Seyn zuschriebe, verdiente
den Namen Philosophie nicht; Principien älterer oder neuerer Philosophien, das
Wasser, oder die Materie oder die Atome sind Gedanken, Allgemeine, Ideelle,
nicht Dinge, wie sie sich unmittelbar vorfinden, d. h. in sinnlicher
Einzelnheit, selbst jenes thaletische Wasser nicht; denn, obgleich auch das
empirische Wasser, ist es außerdem zugleich das Ansich oder Wesen aller anderen
Dinge; und diese sind nicht selbstständige, in sich gegründete, sondern aus
einem Anderen, dem Wasser, gesetzte, d. i. ideelle. Indem vorhin das Princip,
das Allgemeine, das Ideelle genannt worden, wie noch mehr der Begriff, die
Idee, der Geist, Ideelles zu nennen ist, und dann wiederum die einzelnen
sinnlichen Dinge als ideell im Princip, im Begriffe, noch mehr im Geiste, als
aufgehoben sind, so ist dabei auf dieselbe Doppelseite vorläufig aufmerksam zu
machen, die bei dem Unendlichen sich gezeigt hat, nämlich daß das eine Mal das
Ideelle das Konkrete, Wahrhaftseyende ist, das andere Mal aber ebenso sehr
seine Momente das Ideelle, in ihm Aufgehobene sind, in der That aber nur das
Eine konkrete Ganze ist, von dem die Momente untrennbar sind.



Bei dem Ideellen wird vornehmlich die Form der Vorstellung gemeint, und das was
in meiner Vorstellung überhaupt, oder im Begriffe, in der Idee, in der
Einbildung u.s.f. ist, ideell genannt, so daß Ideelles überhaupt auch für
Einbildungen gilt,—Vorstellungen, die nicht nur vom Reellen
unterschieden, sondern wesentlich nicht reell seyn sollen. In der That ist der
Geist der eigentliche Idealiste überhaupt; in ihm, schon wie er empfindend,
vorstellend, noch mehr, insofern er denkend und begreifend ist, ist der Inhalt
nicht als sogenanntes reales Daseyn; in der Einfachheit des Ich ist solches
äußerliches Seyn nur aufgehoben, es ist für mich, es ist ideell in mir. Dieser
subjektive Idealismus, er sey als der bewußtlose Idealismus des Bewußtseyns
überhaupt oder bewußt als Princip ausgesprochen und aufgestellt, geht nur auf
die Form der Vorstellung, nach der ein Inhalt der Meinige ist; diese Form wird
im systematischen Idealismus der Subjektivität als die einzig wahrhafte, die
ausschließende gegen die Form der Objektivität oder Realität, des äußerlichen
Daseyns jenes Inhalts behauptet. Solcher Idealismus ist formell, indem er den
Inhalt des Vorstellens oder Denkens nicht beachtet, welcher im Vorstellen oder
Denken dabei ganz in seiner Endlichkeit bleiben kann. Es ist mit solchem
Idealismus nichts verloren, ebenso wohl weil die Realität solchen endlichen
Inhalts, das mit Endlichkeit erfüllte Daseyn, erhalten ist, als, insofern davon
abstrahirt wird, an sich an solchem Inhalt nichts gelegen seyn soll; und es ist
nichts mit ihm gewonnen, eben weil nichts verloren ist, weil Ich die
Vorstellung, der Geist mit demselben Inhalt der Endlichkeit erfüllt bleibt. Der
Gegensatz der Form von Subjektivität und Objektivität ist allerdings eine der
Endlichkeiten; aber der Inhalt, wie er in die Empfindung, Anschauung oder auch
in das abstraktere Element der Vorstellung, des Denkens, aufgenommen wird,
enthält die Endlichkeiten in Fülle, welche mit dem Ausschließen jener nur einen
Weise der Endlichkeit, der Form von Subjektivem und objektivem, noch gar nicht
weggebracht, noch weniger von selbst weggefallen sind.




Drittes Kapitel. Das Fürsichseyn.


Im Fürsichseyn ist das qualitative Seyn vollendet; es ist das unendliche Seyn.
Das Seyn des Anfangs ist bestimmungslos. Das Daseyn ist das aufgehobene, aber
nur unmittelbar aufgehobene Seyn; es enthält so zunächst nur die erste, selbst
unmittelbare Negation; das Seyn ist zwar gleichfalls erhalten, und beide im
Daseyn in einfacher Einheit vereint, aber eben darum an sich einander noch
ungleich, und ihre Einheit noch nicht gesetzt. Das Daseyn ist darum die Sphäre
der Differenz, des Dualismus, das Feld der Endlichkeit. Die Bestimmtheit ist
Bestimmtheit als solche; ein relatives, nicht absolutes Bestimmtseyn. Im
Fürsichseyn ist der Unterschied zwischen dem Seyn und der Bestimmtheit oder
Negation gesetzt und ausgeglichen; Qualität, Andersseyn, Grenze, wie Realität,
Ansichseyn, Sollen u.s.f.—sind die unvollkommenen Einbildungen der
Negation in das Seyn, als in welchen die Differenz beider noch zu Grunde liegt.
Indem aber in der Endlichkeit die Negation in die Unendlichkeit, in die
gesetzte Negation der Negation, übergegangen, ist sie einfache Beziehung auf
sich, also an ihr selbst die Ausgleichung mit dem Seyn;—absolutes
Bestimmtseyn.



Das Fürsichseyn ist erstens unmittelbar Fürsichseyendes, Eins.



Zweitens geht das Eins in die Vielheit der Eins über,—Repulsion; welches
Andersseyn des Eins sich in der Idealität desselben aufhebt, Attraktion.



Drittens die Wechselbestimmung der Repulsion und Attraktion, in welcher sie in
das Gleichgewicht zusammensinken, und die Qualität, die sich im Fürsichseyn auf
ihre Spitze trieb, in Quantität übergeht.



A. Das Fürsichseyn als solches.



Der allgemeine Begriff des Fürsichseyns hat sich ergeben. Es käme nur darauf
an, nachzuweisen, daß jenem Begriffe die Vorstellung entspricht, die wir mit
dem Ausdrucke: Fürsichseyn verbinden, um berechtigt zu seyn, denselben für
jenen Begriff zu gebrauchen. Und so scheint es wohl; wir sagen, daß etwas für
sich ist, insofern als es das Andersseyn, seine Beziehung und Gemeinschaft mit
Anderem aufhebt, sie zurück-gestoßen, davon abstrahirt hat. Das Andere ist in
ihm nur als ein Aufgehobenes, als sein Moment; das Fürsichseyn besteht darin,
über die Schranke, über sein Andersseyn so hinausgegangen zu seyn, daß es als
diese Negation die unendliche Rückkehr in sich ist.—Das Bewußtseyn
enthält schon als solches an sich die Bestimmung des Fürsichseyns, indem es
einen Gegenstand, den es empfindet, anschaut u.s.f. sich vorstellt, d. i.
dessen Inhalt in ihm hat, der auf die Weise als Ideelles ist; es ist in seinem
Anschauen selbst, überhaupt in seiner Verwicklung mit dem Negativen seiner, mit
dem Anderen, bei sich selbst. Das Fürsichseyn ist das polemische, negative
Verhalten, gegen das begrenzende Andere, und durch diese Negation desselben
In-sich-reflektirtseyn, ob schon neben dieser Rückkehr des Bewußtseyns in sich,
und der Idealität des Gegenstandes, auch noch die Realität desselben erhalten
ist, indem er zugleich als ein äußeres Daseyn gewußt wird. Das Bewußtseyn ist
so erscheinend, oder der Dualismus, einer Seits von einem ihm andern,
äußerlichen Gegenstande zu wissen, und andererseits, für-sich zu seyn,
denselben in ihm ideell zu haben, nicht nur bei solchem Andern, sondern darin
auch bei sich selbst zu seyn. Das Selbstbewußtseyn dagegen ist das Fürsichseyn
als vollbracht und gesetzt; jene Seite der Beziehung auf ein Anderes, einen
äußern Gegenstand ist entfernt. Das Selbstbewußtseyn ist so das nächste
Beispiel der Präsenz der Unendlichkeit;—einer freilich immer abstrakten
Unendlichkeit, die jedoch zugleich von ganz anders konkreter Bestimmung ist,
als das Fürsichseyn überhaupt, dessen Unendlichkeit noch ganz nur qualitative
Bestimmtheit hat.



a. Daseyn und Fürsichseyn.



Das Fürsichseyn ist, wie schon erinnert ist, die in das einfache Seyn
zusammengesunkene Unendlichkeit; es ist Daseyn, insofern die negative Natur der
Unendlichkeit, welche Negation der Negation ist, in der nunmehr gesetzten Form
der Unmittelbarkeit des Seyns, nur als Negation überhaupt, als einfache
qualitative Bestimmtheit ist. Das Seyn in solcher Bestimmtheit, in der es
Daseyn ist, ist aber sogleich vom Fürsichseyn selbst auch unterschieden,
welches nur Fürsichseyn, insofern seine Bestimmtheit jene unendliche ist;
jedoch ist das Daseyn zugleich Moment des Fürsichseyns selbst; denn dieses
enthält allerdings auch das mit der Negation behaftete Seyn. So ist die
Bestimmtheit, welche am Daseyn als solchem ein Anderes und Seyn-für-Anderes
ist, in die unendliche Einheit des Fürsichseyns zurückgebogen, und das Moment
des Daseyns ist im Fürsichseyn als Seyn-für-Eines vorhanden.



b. Seyn-für-eines.



Dieß Moment drückt aus, wie das Endliche in seiner Einheit mit dem Unendlichen
oder als Ideelles ist. Das Fürsichseyn hat die Negation nicht an ihm als eine
Bestimmtheit oder Grenze, und damit auch nicht als Beziehung auf ein von ihm
anderes Daseyn. Indem nun dieß Moment als Seyn-für-Eines bezeichnet worden, ist
noch nichts vorhanden, für welches es wäre,—das Eine nicht, dessen Moment
es wäre. Es ist in der That dergleichen noch nicht im Fürsichseyn fixirt; das
für welches Etwas (—und ist hier kein Etwas—) wäre, was die andere
Seite überhaupt seyn sollte, ist gleicherweise Moment, selbst nur
Seyn-für-Eines, noch nicht Eines.—Somit ist noch eine Ununterschiedenheit
zweier Seiten, die im Seyn-für-eines vorschweben können, vorhanden; nur Ein
Seyn-für-Anderes, und weil es nur Ein Seyn-für-Anderes ist, ist dieses auch nur
Seyn-für-Eines; es ist nur die Eine ldealität dessen, für welches oder in
welchem eine Bestimmung als Moment und dessen, was Moment in ihm seyn sollte.
So machen Für-eines-seyn und das Fürsichseyn keine wahrhaften Bestimmtheiten
gegeneinander aus. Insofern der Unterschied auf einen Augenblick angenommen und
hier von einem Fürsichseyenden gesprochen wird, so ist es das Fürsichseyende,
als Aufgehobenseyn des Andersseyns, selbst, welches sich auf sich als auf das
aufgehobene Andere bezieht, also für-Eines ist; es bezieht sich in seinem
Andern nur auf sich. Das Ideelle ist nothwendig für-Eines, aber es ist nicht
für ein Anderes; das Eine, für welches es ist, ist nur es selbst.—Ich
also, der Geist überhaupt, oder Gott, sind Ideelle, weil sie unendlich sind;
aber sie sind ideell nicht, als für-sich-seyende, verschieden von dem, das
für-Eines ist. Denn so wären sie nur unmittelbare, oder näher Daseyn und ein
Seyn-für-Anderes, weil das, welches für sie wäre, nicht sie selbst, sondern ein
Anderes wäre, wenn das Moment, für-eines zu seyn, nicht ihnen zukommen sollte.
Gott ist daher für sich, insofern er selbst das ist, das für ihn ist.



Für-sich-seyn und Für-Eines-seyn sind also nicht verschiedene Bedeutungen der
Idealität, sondern sind wesentliche, untrennbare Momente derselben.



Anmerkung.



Der zunächst als sonderbar erscheinende Ausdruck unserer Sprache für die Frage
nach der Qualität, was für ein Ding etwas sey, hebt das hier betrachtete Moment
in seiner Reflexion-in-sich heraus. Dieser Ausdruck ist in seinem Ursprung
idealistisch, indem er nicht fragt, was dieß Ding A für ein anderes Ding B sey,
nicht was dieser Mensch für einen anderen Menschen sey;—sondern was dieß
für ein Ding, für ein Mensch ist so daß dieß Seyn-für-Eines zugleich
zurückgenommen ist in dieß Ding, in diesen Menschen selbst, daß dasjenige,
welches ist, und das für welches es ist, ein und dasselbe ist,—eine
Identität, als welche auch die Idealität betrachtet werden muß.



Die Idealität kommt zunächst den aufgehobenen Bestimmungen zu, als
unterschieden von dem, worin sie aufgehoben sind, das dagegen als das Reelle
genommen werden kann. So aber ist das Ideelle wieder eins der Momente und das
Reale das andere; die Idealität aber ist dieß, daß beide Bestimmungen
gleicherweise nur für Eines sind, und nur für Eines gelten, welche Eine
Idealität somit ununterschieden Realität ist. In diesem Sinn ist das
Selbstbewußtseyn, der Geist, Gott, das Ideelle, als unendliche Beziehung rein
auf sich,—Ich-ist für Ich, beide sind dasselbe, Ich ist zweimal genannt,
aber so von den Zweien ist jedes nur für-Eines, ideell; der Geist ist nur für
den Geist, Gott nur für Gott, und nur diese Einheit ist Gott, Gott als Geist.
—Das Selbstbewußtseyn aber tritt als Bewußtseyn in den Unterschied seiner
und eines Anderen, oder seiner Idealität, in der es vorstellend ist, und seiner
Realität, indem seine Vorstellung einen bestimmten Inhalt hat, der noch die
Seite hat, als das unaufgehobene Negative, als Daseyn, gewußt zu werden. Jedoch
den Gedanken, Geist, Gott nur ein Ideelles zu nennen, setzt den Standpunkt
voraus, auf welchem das endliche Daseyn als das Reale gilt, und das Ideelle
oder das Seyn-für-Eines nur einen einseitigen Sinn hat.



In einer vorherg. Anm. ist das Princip des Idealismus angegeben und gesagt
worden, daß es bei einer Philosophie alsdann näher darauf ankomme, in wiefern
das Princip durchgeführt ist. Über die Art dieser Durchführung kann in
Beziehung auf die Kategorie, bei der wir stehen, noch eine weitere Bemerkung
gemacht werden. Diese Durchführung hängt zunächst davon ab,—ob neben dem
Fürsichseyn nicht noch das endliche Daseyn selbstständig bestehen bleibt,
außerdem aber ob in dem Unendlichen schon selbst das Moment: für-Eines, ein
Verhalten des Ideellen zu sich als Ideellem, gesetzt sey. So ist das eleatische
Seyn oder die Spinozische Substanz nur die abstrakte Negation aller
Bestimmtheit, ohne daß in ihr selbst die Idealität gesetzt wäre;—bei
Spinoza ist, wie weiter unten erwähnt werden wird, die Unendlichkeit nur die
absolute Affirmation eines Dings, somit nur die unbewegte Einheit, die Substanz
kommt daher nicht einmal zur Bestimmung des Fürsichseyns, vielweniger des
Subjekts und des Geistes. Der Idealismus des edeln Malebranche ist in sich
explicirter; er enthält folgende Grundgedanken: da Gott alle ewige Wahrheiten,
die Ideen, und Vollkommenheiten aller Dinge in sich schließt, so daß sie nur
die seinigen sind, so sehen wir sie nur in ihm; Gott erweckt in uns unsere
Empfindungen von den Gegenständen durch eine Aktion, die nichts Sinnliches hat,
wobei wir uns einbilden, daß wir vom Gegenstande nicht nur dessen Idee die
dessen Wesen vorstellt, sondern auch die Empfindung von dem Daseyn desselben
erlangen ( De la recherche de la Verité, Eclairc. sur la nature des idées
etc.). Wie also die ewigen Wahrheiten und Ideen (Wesenheiten) der Dinge, so ist
ihr Daseyn, in Gott, ideell, nicht ein wirkliches Daseyn; obgleich als unsere
Gegenstände, sind sie nur für Eines. Dieß Moment des explicirten und konkreten
Idealismus, das im Spinozismus mangelt, ist hier vorhanden, indem die absolute
Idealität als Wissen bestimmt ist. So rein und tief dieser Idealismus ist, so
enthalten jene Verhältnisse Theils noch viel für den Gedanken Unbestimmtes,
Theils aber ist deren Inhalt sogleich ganz konkret (die Sünde und die Erlösung
u.s.f. treten sogleich in sie ein); die logische Bestimmung der Unendlichkeit,
die dessen Grundlage seyn müßte, ist nicht für sich ausgeführt, und so jener
erhabene und erfüllte Idealismus wohl das Produkt eines reinen spekulativen
Geistes, aber noch nicht eines reinen spekulativen, allein wahrhaft
begründenden, Denkens. Der leibnitzische Idealismus liegt mehr innerhalb der
Grenze des abstrakten Begriffes.—Das leibnitzische vorstellende Wesen,
die Monade, ist wesentlich Ideelles. Das Vorstellen ist ein Fürsichseyn, in
welchem die Bestimmtheiten nicht Grenzen und damit nicht ein Daseyn, sondern
nur Momente sind. Vorstellen ist zwar gleichfalls eine konkretere Bestimmung,
aber hat hier keine weitere Bedeutung, als die der Idealität; denn auch das
Bewußtseynslose überhaupt ist bei Leibnitz Vorstellendes, Percipirendes. Es ist
in diesem Systeme also das Andersseyn aufgehoben; Geist und Körper, oder die
Monaden überhaupt sind nicht Andere für einander, sie begrenzen sich nicht,
haben keine Einwirkung aufeinander; es fallen überhaupt alle Verhältnisse weg,
welchen ein Daseyn zum Grunde liegt. Die Mannigfaltigkeit ist nur eine ideelle
und innere, die Monade bleibt darin nur auf sich selbst bezogen, die
Veränderungen entwickeln sich innerhalb ihrer, und sind keine Beziehungen
derselben auf andere. Was nach der realen Bestimmung als da seyende Beziehung
der Monaden aufeinander genommen wird, ist ein unabhängiges nur simultanes
Werden, in das Fürsichseyn einer jeden eingeschlossen.—Daß es mehrere
Monaden giebt, daß sie damit auch als Andere bestimmt werden, geht die Monaden
selbst nichts an; es ist dieß die außer ihnen fallende Reflexion eines Dritten;
sie sind nicht an ihnen selbst Andere gegeneinander; das Fürsichseyn ist rein
ohne das Daneben eines Daseyns gehalten.—Allein hierin liegt zugleich das
Unvollendete dieses Systems. Die Monaden sind nur an sich, oder in Gott, als
der Monade der Monaden, oder auch im Systeme, so Vorstellende. Das Andersseyn
ist gleichfalls vorhanden; es falle wohin es wolle, in die Vorstellung selbst,
oder wie das Dritte bestimmt werde, welches sie als Andere, als Viele,
betrachtet. Die Vielheit ihres Daseyns ist nur ausgeschlossen und zwar nur
momentan, die Monaden nur durch die Abstraktion als solche gesetzt, welche
Nicht-Andere seyen. Wenn es ein Drittes ist, welches ihr Andersseyn setzt, so
ist es auch ein Drittes, welches ihr Andersseyn aufhebt; aber diese ganze
Bewegung, welche sie zu ideellen macht, fällt außer ihnen. Indem aber daran
erinnert werden kann, daß diese Bewegung des Gedankens selbst doch nur
innerhalb einer vorstellenden Monade falle, so ist zugleich zu erinnern, daß
eben der Inhalt solchen Denkens in sich selbst sich äußerlich ist. Es wird von
der Einheit der absoluten Idealität (der Monade der Monaden) unmittelbar,
unbegriffen (—durch die Vorstellung des Erschaffens) zur Kategorie der
abstrakten (beziehungslosen) Vielheit des Daseyns übergegangen, und von dieser
ebenso abstrakt zurück zu jener Einheit. Die Idealität, das Vorstellen
überhaupt, bleibt etwas formelles, wie gleichfalls das zum Bewußtseyn
gesteigerte Vorstellen.



Wie in dem oben angeführten Einfalle Leibnitzens von der Magnetnadel, die wenn
sie ein Bewußtseyn hätte, ihre Richtung nach Norden für eine Bestimmung ihrer
Freiheit ansehen würde, das Bewußtseyn nur als einseitige Form, welche gegen
ihre Bestimmung und Inhalt gleichgültig sey, gedacht wird, so ist die Idealität
in den Monaden eine der Vielheit äußerlich bleibende Form. Die Idealität soll
ihnen immanent, ihre Natur Vorstellen seyn; aber ihr Verhalten ist einer Seits
ihre Harmonie, die nicht in ihr Daseyn fällt, sie ist daher prästabilirt;
anderer Seits ist dieses ihr Daseyn nicht als Seyn-für-Anderes, noch weiter als
Idealität gefaßt, sondern nur als abstrakte Vielheit bestimmt; die Idealität
der Vielheit und die weitere Bestimmung derselben zur Harmonie wird nicht
dieser Vielheit selbst immanent und angehörig.



Anderer Idealismus, wie zum Beispiel der kantische und fichte'sche, kommt nicht
über das Sollen oder den unendlichen Progreß hinaus, und bleibt im Dualismus
des Daseyns und des Fürsichseyns. In diesen Systemen tritt das Ding-an-sich
oder der unendliche Anstoß zwar unmittelbar in das Ich und wird nur ein für
dasselbe; aber er geht von einem freien Andersseyn aus, das als negatives
Ansichseyn perennirt. Das Ich wird daher wohl als das Ideelle, als
fürsichseyend, als unendliche Beziehung auf sich bestimmt; aber das
Für-Eines-seyn ist nicht vollendet zum Verschwinden jenes Jenseitigen oder der
Richtung nach dem Jenseits.



c. Eins.



Das Fürsichseyn ist die einfache Einheit seiner selbst und seines Moments, des
Seyns für-Eines. Es ist nur Eine Bestimmung vorhanden, die
Beziehung-auf-sich-selbst des Aufhebens. Die Momente des Fürsichseyns sind in
Unterschiedslosigkeit zusammengesunken, welche Unmittelbarkeit oder Seyn ist,
aber eine Unmittelbarkeit, die sich auf das Negiren gründet, das als ihre
Bestimmung gesetzt ist. Das Fürsichseyn ist so, Fürsichseyendes, und indem in
dieser Unmittelbarkeit seine innere Bedeutung verschwindet, die ganz abstrakte
Grenze seiner selbst,—das Eins.



Es kann zum Voraus auf die Schwierigkeit, welche in der nachfolgenden
Darstellung der Entwickelung des Eins liegt, und auf den Grund dieser
Schwierigkeit aufmerksam gemacht werden. Die Momente, welche den Begriff des
Eins als Fürsichseyns ausmachen, treten darin auseinander; sie sind 1) Negation
überhaupt, 2) Zwei Negationen 3) somit Zweier, die dasselbe sind, 4) die
schlechthin entgegengesetzt sind; 5) Beziehung auf sich, Identität als solche,
6) negative Beziehung und doch auf sich selbst. Diese Momente treten hier
dadurch auseinander, daß die Form der Unmittelbarkeit, des Seyns, am
Fürsichseyn als Fürsichseyendem hereinkommt; durch diese Unmittelbarkeit wird
jedes Moment als eine eigene, seyende Bestimmung gesetzt; und doch sind sie
ebenso untrennbar. Somit muß von jeder Bestimmung ebenso ihr Gegentheil gesagt
werden; dieser Widerspruch ist es, der, bei der abstrakten Beschaffenheit der
Momente, die Schwierigkeit ausmacht.



B. Eins und Vieles.



Das Eins ist die einfache Beziehung des Fürsichseyns auf sich selbst, in der
seine Momente in sich zusammengefallen sind, in der es daher die Form der
Unmittelbarkeit hat und seine Momente daher nun daseyende werden.



Als Beziehung des Negativen auf sich, ist das Eins Bestimmen,—und als
Beziehung auf sich, ist es unendliches Selbstbestimmen. Aber um der nunmehrigen
Unmittelbarkeit willen, sind diese Unterschiede nicht mehr nur als Momente
Einer und derselben Selbstbestimmung, sondern zugleich als Seyende gesetzt. Die
Idealität des Fürsichseyns als Totalität schlägt so fürs erste in die Realität
um, und zwar in die festeste, abstrakteste, als Eins. Das Fürsichseyn ist im
Eins die gesetzte Einheit des Seyns und Daseyns, als die absolute Vereinigung



der Beziehung auf Anderes und der Beziehung auf sich; aber dann tritt auch die
Bestimmtheit des Seyns, gegen die Bestimmung der unendlichen Negation, gegen
die Selbstbestimmung ein, so daß was Eins an sich ist, es nun nur an ihm ist,
und damit das Negative ein als von ihm unterschiedenes Anderes. Was sich als
von ihm unterschieden vorhanden zeigt, ist sein eigenes Selbstbestimmen; dessen
Einheit mit sich so als unterschieden von sich ist zur Beziehung herabgesetzt,
und als negative Einheit Negation seiner selbst als eines Anderen, Ausschließen
des Eins als eines Anderen aus sich, dem Eins.



a. Das Eins an ihm selbst.



An ihm selbst ist das Eins überhaupt; dieß sein Seyn ist kein Daseyn, keine
Bestimmung als Beziehung auf Anderes, keine Beschaffenheit, es ist dieß, diesen
Kreis von Kategorien negirt zu haben. Das Eins ist somit keines Anderswerdens
fähig; es ist unveränderlich.



Es ist unbestimmt, jedoch nicht mehr wie das Seyn; seine Unbestimmtheit ist die
Bestimmtheit, welche Beziehung auf sich selbst ist, absolutes Bestimmtseyn;
gesetztes Insichseyn. Als nach seinem Begriffe sich auf sich beziehende
Negation hat es den Unterschied in ihm,—eine Richtung von sich ab hinaus
auf Anderes, die aber unmittelbar umgewendet, weil nach diesem Momente des
Selbstbestimmens kein Anderes ist, auf das sie gehe, und die in sich
zurückgekehrt ist.



In dieser einfachen Unmittelbarkeit ist die Vermittelung des Daseyns und der
Idealität selbst, und damit alle Verschiedenheit und Mannigfaltigkeit
verschwunden. Es ist nichts in ihm; dieß Nichts, die Abstraktion der Beziehung
auf sich selbst, ist hier unterschieden von dem Insichseyn selbst, es ist ein
Gesetztes, weil dieß Insichseyn nicht mehr das einfache des Etwas ist,
sondern-die Bestimmung hat, als Vermittelung konkret zu seyn; als abstrakt aber
ist es zwar identisch mit Eins, aber verschieden von dessen Bestimmung. So dieß
Nichts gesetzt, als in Einem ist das Nichts als Leeres.—Das Leere ist so
die Qualität des Eins in seiner Unmittelbarkeit.



b. Das Eins und das Leere.



Das Eins ist das Leere als die abstrakte Beziehung der Negation auf sich
selbst. Aber von der einfachen Unmittelbarkeit, dem auch affirmativen Seyn des
Eins, ist das Leeres als das Nichts schlechthin verschieden, und indem sie in
Einer Beziehung, des Eins selbst nämlich, stehen, ist ihre Verschiedenheit
gesetzt; verschieden aber vom Seyenden ist das Nichts als Leeres außer dem
seyenden Eins.



Das Fürsichseyn, indem es sich auf diese Weise als das Eins und das Leere
bestimmt, hat wieder ein Daseyn erlangt.—Das Eins und das Leere haben die
negative Beziehung auf sich zu ihrem gemeinschaftlichen, einfachen Boden. Die
Momente des Fürsichseyns treten aus dieser Einheit, werden sich Äußerliche,
indem durch die einfache Einheit der Momente die Bestimmung des Seyns
hereinkommt, so setzt sie sich selbst zu einer Seite, damit zum Daseyn herab,
und darin stellt sich ihre andere Bestimmung, die Negation überhaupt,
gleichfalls als Daseyn des Nichts, als das Leere, gegenüber.



Anmerkung.



Das Eins in dieser Form von Daseyn ist die Stufe der Kategorie, die bei den
Alten, als das atomistische Princip vorgekommen ist, nach welchem das Wesen der
Dinge ist, das Atome und das Leere, (…..) Die Abstraktion zu dieser Form
gediehen, hat eine größere Bestimmtheit gewonnen, als das Seyn des Parmenides
und das Werden des Heraklits. So hoch sie sich stellt, indem sie diese einfache
Bestimmtheit des Eins und des Leeren zum Princip aller Dinge macht, die
unendliche Mannigfaltigkeit der Welt auf diesen einfachen Gegensatz
zurückführt, und sie aus ihm zu erkennen sich erkühnt, ebenso leicht ist es für
das vorstellende Reflektiren, sich hier Atome und daneben das Leere
vorzustellen. Es ist daher kein Wunder, daß das atomistische Princip sich
jederzeit erhalten hat; das gleich triviale und äußerliche Verhältniß der
Zusammensetzung, das noch hinzukommen muß, um zum Scheine eines Konkreten und
einer Mannigfaltigkeit zu gelangen, ist eben so populär als die Atome selbst
und das Leere. Das Eins und das Leere ist das Fürsichseyn, das höchste
qualitative Insichseyn zur völligen Äußerlichkeit herabgesunken; die
Unmittelbarkeit oder das Seyn des Eins, weil es die Negation alles Andersseyns
ist, ist gesetzt nicht mehr bestimmbar und veränderlich zu seyn, für dessen
absolute Sprödigkeit bleibt also alle Bestimmung, Mannigfaltigkeit, Verknüpfung
schlechthin äußerliche Beziehung.



In dieser Äußerlichkeit ist jedoch das atomistische Princip nicht bei den
ersten Denkern desselben geblieben, sondern es hatte außer seiner Abstraktion
auch eine spekulative Bestimmung darin, daß das Leere als der Quell der
Bewegung erkannt worden ist; was eine ganz andere Beziehung des Atomen und des
Leeren ist, als das bloße Nebeneinander und die Gleichgültigkeit dieser beiden
Bestimmungen gegeneinander. Daß das Leere der Quell der Bewegung ist, hat nicht
den geringfügigen Sinn, daß sich Etwas nur in ein Leeres hineinbewegen könne,
und nicht in einen schon erfüllten Raum, denn in einem solchen fände es keinen
Platz mehr offen; in welchem Verstande das Leere nur die Voraussetzung oder
Bedingung, nicht der Grund der Bewegung wäre, so wie auch die Bewegung selbst
als vorhanden vorausgesetzt, und das Wesentliche, ein Grund derselben,
vergessen ist. Die Ansicht, daß das Leere den Grund der Bewegung ausmache,
enthält den tiefern Gedanken, daß im Negativen überhaupt, der Grund des
Werdens, der Unruhe der Selbstbewegung liegt; in welchem Sinne aber das
Negative als die wahrhafte Negativität des Unendlichen zu nehmen ist.—Das
Leere ist Grund der Bewegung nur als die negative Beziehung des Eins auf sein
Negatives, auf das Eins, d. i. auf sich selbst, das jedoch als Daseyendes
gesetzt ist.



Sonst aber sind weitere Bestimmungen der Alten über eine Gestalt, Stellung der
Atome, die Richtung ihrer Bewegung willkürlich und äußerlich genug; und stehen
dabei in direktem Widerspruch mit der Grundbestimmung des Atomen. An den
Atomen, dem Princip der höchsten Äußerlichkeit und damit der höchsten
Begrifflosigkeit, leidet die Physik in den Molecules, Partikeln ebenso sehr als
die Staatswissenschaft, die von dem einzelnen Willen der Individuen ausgeht.



c. Viele Eins. Repulsion.



Das Eins und das Leere macht das Fürsichseyn in seinem nächsten Daseyn aus.
Jedes dieser Momente hat zu seiner Bestimmung die Negation, und ist zugleich
als ein Daseyn gesetzt. Nach jener ist das Eins und das Leere die Beziehung der
Negation auf die Negation als eines Andern auf sein Anderes; das Eins ist die
Negation in der Bestimmung des Seyns, das Leere die Negation in der Bestimmung
des Nichtseyns. Aber das Eins ist wesentlich nur Beziehung auf sich als
beziehende Negation d. h. ist selbst dasjenige, was das Leere außer ihm seyn
soll. Beide sind aber auch gesetzt als ein affirmatives Daseyn, das eine als
das Fürsichseyn als solches, das andere als unbestimmtes Daseyn überhaupt, und
sich aufeinander als auf ein anderes Daseyn beziehend. Das Fürsichseyn des Eins
ist jedoch wesentlich die Idealität des Daseyns und des Anderen; es bezieht
sich nicht als auf ein Anderes, sondern nur auf sich. Indem aber das
Fürsichseyn als Eins, als für sich Seyendes, als unmittelbar vorhandenes fixirt
ist, ist seine negative Beziehung auf sich zugleich Beziehung auf ein Seyendes;
und da sie eben so sehr negativ ist, bleibt das, worauf es sich bezieht, als
ein Daseyn und ein Anderes bestimmt; als wesentlich Beziehung auf sich selbst,
ist das Andere nicht die unbestimmte Negation, als Leeres, sondern ist
gleichfalls Eins. Das Eins ist somit Werden zu vielen Eins.



Eigentlich ist dieß aber nicht sowohl ein Werden; denn Werden ist ein Übergehen
von Seyn in Nichts; Eins hingegen wird nur zu Eins. Eins, das Bezogene enthält
das Negative als Beziehung, hat dasselbe also an ihm selbst. Statt des Werdens
ist also erstens die eigene immanente Beziehung des Eins vorhanden; und
zweitens insofern sie negativ und das Eins seyendes zugleich ist, so stößt das
Eins sich selbst von sich ab. Die negative Beziehung des Eins auf sich ist
Repulsion.



Diese Repulsion, so als das Setzen der vielen Eins aber durch Eins selbst ist
das eigne Außersichkommen des Eins, aber zu solchen außer ihm, die selbst nur
Eins sind. Es ist dieß die Repulsion dem Begriffe nach, die an sich seyende.
Die zweite Repulsion ist davon unterschieden, und ist die der Vorstellung der
äußern Reflexion zunächst vorschwebende, als nicht das Erzeugen der Eins,
sondern nur als gegenseitiges Abhalten vorausgesetzter, schon vorhandener Eins.
Es ist dann zu sehen, wie jene an sich seyende Repulsion zur zweiten, der
äußerlichen, sich bestimmt.



Zunächst ist festzusetzen, welche Bestimmungen die vielen Eins als solche
haben. Das Werden zu Vielen oder Producirtwerden der Vielen, verschwindet
unmittelbar als Gesetztwerden; die Producirten sind Eins, nicht für Anderes,
sondern beziehen sich unendlich auf sich selbst. Das Eins stößt nur sich von
sich selbst ab, wird also nicht, sondern es ist schon; das als das Repellirte
vorgestellt wird, ist gleichfalls ein Eins, ein Seyendes; Repelliren und
Repellirt-werden kommt beiden auf gleiche Weise zu, und macht keinen
Unterschied.



Die Eins sind so vorausgesetzte gegeneinander;—gesetzte durch die
Repulsion des Eins von sich selbst; voraus, gesetzt als nicht gesetzt; ihr
Gesetztseyn ist aufgehoben, sie sind Seyende gegeneinander, als sich nur auf
sich beziehende.



Die Vielheit erscheint somit nicht als ein Andersseyn, sondern als eine dein
Eins vollkommen äußere Bestimmung. Eins, indem es sich selbst repellirt, bleibt
Beziehung auf sich wie das, das zunächst als repellirt genommen wird. Daß die
Eins andere gegeneinander, in die Bestimmtheit der Vielheit zusammengefaßt
sind, geht also die Eins nichts an. Wäre die Vielheit eine Beziehung der Eins
selbst aufeinander, so begrenzten sie einander und hätten ein Seyn-für-Anderes
affirmativ an ihnen. Ihre Beziehung,—und diese haben sie durch ihre an
sich seyende Einheit,—wie sie hier gesetzt ist, ist als keine bestimmt;
sie ist wieder das vorhingesetzte Leere. Es ist ihre aber ihnen äußerliche
Grenze, in der sie nicht für einander seyn sollen. Die Grenze ist das, worin
die Begrenzten eben so sehr sind als nicht sind; aber das Leere ist als das
reine Nichtseyn bestimmt, und nur dieß macht ihre Grenze aus.



Die Repulsion des Eins von sich selbst ist die Explikation dessen, was das Eins
an sich ist; die Unendlichkeit aber als auseinander gelegt ist hier die außer
sich gekommene Unendlichkeit; außer sich gekommen ist sie durch die
Unmittelbarkeit des Unendlichen, des Eins. Sie ist ein ebenso einfaches
Beziehen des Eins auf Eins, als vielmehr die absolute Beziehungslosigkeit der
Eins; jenes nach der einfachen affirmativen Beziehung des Eins auf sich, dieses
nach eben derselben als negativen. Oder die Vielheit des Eins ist das eigene
Setzen des Eins; das Eins ist nichts als die negative Beziehung des Eins auf
sich, und diese Beziehung, also das Eins selbst, ist das viele Eins. Aber
ebenso ist die Vielheit dem Eins schlechthin äußerlich; denn das Eins ist eben
das Aufheben des Andersseyns, die Repulsion ist seine Beziehung auf sich, und
einfache Gleichheit mit sich selbst. Die Vielheit der Eins ist die
Unendlichkeit, als unbefangen sich hervorbringender Widerspruch.



Anmerkung.



Es ist vorhin des leibnitzischen Idealismus erwähnt worden. Es kann hier
hinzugesetzt werden, daß derselbe von der vorstellenden Monade aus, die als
Fürsichseyende bestimmt ist, nur bis zu der so eben betrachteten Repulsion
fortging, und zwar nur zu der Vielheit als solcher, in der die Eins jedes nur
für sich, gleichgültig gegen das Daseyn und Für-sich-seyn anderer ist, oder
überhaupt Andere gar nicht für das Eins sind. Die Monade ist für sich die ganze
abgeschlossene Welt; es bedarf keine der andern; aber diese innere
Mannigfaltigkeit, die sie in ihrem Vorstellen hat, ändert in ihrer Bestimmung,
für sich zu seyn, nichts. Der Leibnitzische Idealismus nimmt die Vielheit
unmittelbar als eine gegebene auf, und begreift sie nicht als eine Repulsion
der Monade; er hat daher die Vielheit nur nach der Seite ihrer abstrakten
Äußerlichkeit. Die Atomistik hat den Begriff der Idealität nicht; sie faßt das
Eins nicht als ein solches, das in ihm selbst die beiden Momente des
Fürsichseyns und des Für-es-seyns enthält, also als ideelles, sondern nur als
einfach, trocken Für-sich-seyendes. Aber sie geht über die bloß gleichgültige
Vielheit hinaus; die Atomen kommen in eine weitere Bestimmung gegeneinander,
wenn auch eigentlich auf inkonsequente Weise; da hingegen in jener
gleichgültigen Unabhängigkeit der Monaden, die Vielheit als starre
Grundbestimmung bleibt, so daß ihre Beziehung nur in die Monade der Monaden,
oder in den betrachtenden Philosophen fällt.



C. Repulsion und Attraktion.



a. Ausschließen des Eins.



Die vielen Eins sind Seyende; ihr Daseyn oder Beziehung aufeinander ist
Nicht-Beziehung, sie ist ihnen äußerlich;—das abstrakte Leere. Aber sie
selbst sind diese negative Beziehung auf sich nun als auf seyende
Andere;—der aufgezeigte Widerspruch, die Unendlichkeit, gesetzt in
Unmittelbarkeit des Seyns. Hiermit findet nun die Repulsion das unmittelbar
vor, was von ihr repellirt ist. Sie ist in dieser Bestimmung Ausschließen; das
Eins repellirt nur die Vielen von ihm unerzeugten, nichtgesetzten Eins von
sich. dieß Repelliren ist, gegenseitig oder allseitig,—relativ, durch das
Seyn der Eins beschränkt.



Die Vielheit ist zunächst nicht gesetztes Andersseyn; die Grenze nur das Leere,
nur das, worin die Eins nicht sind. Aber sie sind auch in der Grenze; sie sind
im Leeren, oder ihre Repulsion ist ihre gemeinsame Beziehung. Diese
gegenseitige Repulsion ist das gesetzte Daseyn der vielen Eins; sie ist nicht
ihr Fürsichseyn, nach dem sie nur in einem Dritten als Vieles unterschieden
wären, sondern ihr eigenes sie erhaltendes Unterscheiden.—Sie negiren
sich gegenseitig, setzen einander als solche, die nur für-Eines sind. Aber sie
negiren eben so sehr zugleich dieß, nur für-Eines zu seyn; sie repelliren diese
ihre Idealität und sind.—So sind die Momente getrennt, die in der
Idealität schlechthin vereinigt sind. Das Eins ist in seinem Fürsichseyn auch
für-Eines, aber dieß Eine, für welches es ist, ist es selbst; sein
Unterscheiden von sich ist unmittelbar aufgehoben. Aber in der Vielheit hat das
unterschiedne Eins ein Seyn; das Seyn-für-Eines, wie es in dem Ausschließen
bestimmt ist, ist daher ein Seyn-für-Anderes. Jedes wird so von einem Andern
repellirt, aufgehoben und zu einem gemacht, das nicht für sich, sondern
für-eines und zwar ein anderes Eins ist.



Das Fürsichseyn der vielen Eins zeigt sich hiernach als ihre Selbsterhaltung,
durch die Vermittelung ihrer Repulsion gegeneinander, in der sie sich
gegenseitig aufheben, und die anderen als ein bloßes Seyn-für-Anderes setzen;
aber zugleich besteht sie darin, diese Idealität zu repelliren, und die Eins zu
setzen, nicht für-ein-Anderes zu seyn. Diese Selbsterhaltung der Eins durch
ihre negative Beziehung auf einander ist aber vielmehr ihre Auflösung.



Die Eins sind nicht nur, sondern sie erhalten sich durch ihr gegenseitiges
Ausschließen. Erstens ist nun das, wodurch sie den festen Halt ihrer
Verschiedenheit gegen ihr Negirtwerden haben sollten, ihr Seyn, und zwar ihr
Ansichseyn gegen ihre Beziehung auf-Anderes; dieß Ansichseyn ist, daß sie Eins
sind. Aber dieß sind Alle; sie sind in ihrem Ansichseyn dasselbe, statt darin
den festen Punkt ihrer Verschiedenheit zu haben. Zweitens ihr Daseyn und ihr
Verhalten zu einander, d. i. ihr Sich selbst als Eins setzen, ist das
gegenseitige Negiren; dieß ist aber gleichfalls eine und dieselbe Bestimmung
Aller, durch welche sie sich also vielmehr als identisch setzen; wie dadurch,
daß sie an sich dasselbe sind, ihre als durch Andere zu setzende Idealität ihre
eigene ist, welche sie also ebenso wenig repelliren.—Sie sind hiermit
ihrem Seyn und Setzen nach nur Eine affirmative Einheit.



Diese Betrachtung der Eins, daß sie nach ihren beiden Bestimmungen sowohl,
insofern sie sind, als insofern sie sich aufeinander beziehen, sich nur als ein
und dasselbe und ihre Ununterscheidbarkeit zeigen, ist unsere
Vergleichung.—Es ist aber auch zu sehen, was in ihrer Beziehung
aufeinander selbst gesetzt an ihnen ist.—Sie sind, dieß ist in dieser
Beziehung vorausgesetzt,—und sind nur insofern sie sich gegenseitig
negiren, und diese ihre Idealität, ihr Negirtseyn zugleich von sich selbst
abhalten, d. i. das gegenseitige Negiren negiren. Aber sie sind nur insofern
sie negiren, so wird, indem dieß ihr Negiren negirt wird, ihr Seyn negirt. Zwar
indem sie sind, würden sie durch dieß Negiren nicht negirt, es ist nur ein
Äußerliches für sie; dieß Negiren des Anderen prallt an ihnen ab, und trifft
nur berührend ihre Oberfläche. Allein nur durch das Negiren der Anderen kehren
sie in sich selbst zurück; sie sind nur als diese Vermittelung, diese ihre
Rückkehr ist ihre Selbsterhaltung und ihr Fürsichseyn. Indem ihr Negiren nichts
effektuirt, durch den Widerstand, den die Seyenden als solche oder als negirend
leisten, so kehren sie nicht in sich zurück, erhalten sich nicht und sind
nicht.



Vorhin wurde die Betrachtung gemacht, daß die Eins dasselbe, jedes derselben
Eins ist, wie das Andere. Dieß ist nicht nur unser Beziehen, ein äußerliches
Zusammenbringen; sondern die Repulsion ist selbst Beziehen; das die Eins
ausschließende Eins bezieht sich selbst auf sie, die Eins, d. h. auf sich
selbst. Das negative Verhalten der Eins zu einander ist somit nur ein
Mit-sich-zusammengehen. Diese Identität, in welche ihr Repelliren übergeht, ist
das Aufheben ihrer Verschiedenheit und Äußerlichkeit, die sie vielmehr
gegeneinander als Ausschließende behaupten sollten.



Dieß sich in-Ein-Eines-setzen der vielen Eins ist die Attraktion.



Anmerkung.



Die Selbstständigkeit auf die Spitze des fürsichseyenden Eins getrieben, ist
die abstrakte, formelle Selbstständigkeit, die sich selbst zerstört; der
höchste, hartnäckigste Irrthum, der sich für die höchste Wahrheit
nimmt;—in konkreteren Formen als abstrakte Freiheit, als reines Ich, und
dann weiter als das Böse erscheinend. Es ist die Freiheit, die sich so
vergreift, ihr Wesen in diese Abstraktion zu setzen, und in diesem
Bei-sich-seyn sich schmeichelt, sich rein zu gewinnen. Diese Selbstständigkeit
ist bestimmter der Irrthum, das als negativ anzusehen und sich gegen das als
negativ zu verhalten, was ihr eignes Wesen ist. Sie ist so das negative
Verhalten gegen sich selbst, welches, indem es sein eigenes Seyn gewinnen will,
dasselbe zerstört, und dieß sein Thun ist nur die Manifestation der Nichtigkeit
dieses Thuns. Die Versöhnung ist die Anerkennung dessen, gegen welches das
negative Verhalten geht, vielmehr als seines Wesens, und ist nur als Ablassen
von der Negativität seines Fürsichseyns, statt an ihm festzuhalten.



Es ist ein alter Satz, daß das Eine Vieles und insbesondere: daß das Viele
Eines ist. Es ist hierüber die Bemerkung zu wiederholen, daß die Wahrheit des
Eins und des Vielen in Sätzen ausgedrückt in einer unangemessenen Form
erscheint, daß diese Wahrheit nur als ein Werden, als ein Proceß, Repulsion und
Attraktion, nicht als das Seyn, wie es in einem Satze als ruhige Einheit
gesetzt ist, zu fassen und auszudrücken ist. Es ist oben der Dialektik Plato's
im Parmenides über die Ableitung des Vielen aus dem Eins, nämlich aus dem
Satze: Eines ist, erwähnt und erinnert worden. Die innere Dialektik des
Begriffes ist angegeben worden; am leichtesten ist die Dialektik des Satzes,
daß Vieles Eines ist, als äußerliche Reflexion zu fassen; und äußerlich darf
sie hier seyn, insofern auch der Gegenstand, die Vielen, das einander
Äußerliche ist. Diese Vergleichung der Vielen miteinander ergiebt sogleich, daß
eines schlechthin nur bestimmt ist wie das Andere; jedes ist Eins, jedes ist
Eins der Vielen, ist ausschließend die Anderen;—so daß sie schlechthin
nur dasselbe sind, schlechthin nur Eine Bestimmung vorhanden ist. Es ist dieß
das Faktum, und es ist nur darum zu thun, dieß einfache Faktum aufzufassen. Die
Hartnäckigkeit des Verstandes weigert sich nur darum gegen dieses Auffassen,
weil ihm auch der Unterschied, und zwar mit Recht, vorschwebt; aber dieser
bleibt um jenes Faktums willen so wenig aus, als gewiß jenes Faktum ungeachtet
des Unterschiedes existirt. Man könnte den Verstand damit für das schlichte
Auffassen des Faktums der Einheit gleichsam trösten, daß der Unterschied auch
wieder eintreten werde.



b. Das Eine Eins der Attraktion.



Die Repulsion ist die Selbstzersplitterung des Eins zunächst in Viele, deren
negatives Verhalten unmächtig ist, weil sie einander als Seyende voraussetzen;
sie ist nur das Sollen der Idealität; diese aber wird realisirt in der
Attraktion. Die Repulsion geht in Attraktion über, die vielen Eins in Ein Eins.
Beide, Repulsion und Attraktion, sind



zunächst unterschieden, jene als die Realität der Eins, diese als deren
gesetzte Idealität. Die Attraktion bezieht sich auf diese Weise auf die
Repulsion, daß sie diese zur Voraussetzung hat. Die Repulsion liefert die
Materie für die Attraktion. Wenn keine Eins wären, so wäre nichts zu
attrahiren; die Vorstellung fortdauernder Attraktion, der Konsumtion der Eins,
setzt ein ebenso fortdauerndes Erzeugen der Eins voraus; die sinnliche
Vorstellung der räumlichen Attraktion läßt den Strom der attrahirt-werdenden
Eins fortdauern; an die Stelle der Atome, die in dem attrahirenden Punkte
verschwinden, tritt eine andere Menge, und wenn man will, ins Unendliche, aus
dem Leeren hervor. Wenn die Attraktion vollführt, d. i. die Vielen auf den
Punkt Eines Eins gebracht, vorgestellt würden, so wäre nur ein träges Eins,
kein Attrahiren mehr vorhanden. Die in der Attraktion daseyende Idealität hat
auch noch die Bestimmung der Negation ihrer selbst, die vielen Eins, auf die
sie die Beziehung ist, an ihr, und die Attraktion ist untrennbar von der
Repulsion.



Das Attrahiren kommt zunächst jedem der vielen als unmittelbar vorhandenen Eins
auf gleiche Weise zu; keins hat einen Vorzug vor dem andern; so wäre ein
Gleichgewicht im Attrahiren, eigentlich ein Gleichgewicht der Attraktion und
der Repulsion selbst vorhanden, und eine träge Ruhe ohne daseyende Idealität.
Aber es kann hier nicht von einem Vorzuge eines solchen Eins vor dem andern,
was einen bestimmten Unterschied zwischen ihnen voraussetzte, die Rede seyn,
vielmehr ist die Attraktion das Setzen der vorhandenen Ununterschiedenheit der
Eins. Erst die Attraktion selbst ist das Setzen eines von den anderen
unterschiedenen Eins; sie sind nur die unmittelbaren durch die Repulsion sich
erhalten sollenden Eins; durch ihre gesetzte Negation aber geht das Eins der
Attraktion hervor, das daher als das Vermittelte, das als Eins gesetzte Eins,
bestimmt ist. Die ersten als unmittelbare kehren in ihrer Idealität nicht in
sich zurück, sondern haben dieselbe an einem andern.



Das Eine Eins aber ist die realisirte, an dem Eins gesetzte Idealität; es ist
attrahirend durch die Vermittelung der Repulsion; es enthält diese Vermittelung
in sich selbst als seine Bestimmung. Es verschlingt so die attrahirten Eins
nicht in sich als in einen Punkt, d. h. es hebt sie nicht abstrakt auf. Indem
es die Repulsion in seiner Bestimmung enthält, erhält diese die Eins als Viele
zugleich in ihm; es bringt, so zu sagen, durch sein Attrahiren etwas vor sich,
gewinnt einen Umfang oder Erfüllung. Es ist so in ihm Einheit der Repulsion und
Attraktion überhaupt.



c. Die Beziehung der Repulsion und Attraktion.



Der Unterschied von Einem und Vielen hat sich zum Unterschiede ihrer Beziehung
auf einander bestimmt, welche in zwei Beziehungen, die Repulsion und die
Attraktion, zerlegt ist, deren jede zunächst selbstständig außer der anderen
steht, so daß sie jedoch wesentlich zusammenhängen. Die noch unbestimmte
Einheit derselben hat sich näher zu ergeben.



Die Repulsion, als die Grundbestimmung des Eins erscheint zuerst und als
unmittelbar, wie ihre zwar von ihr erzeugten jedoch zugleich als unmittelbar
gesetzten Eins, und hiermit gleichgültig gegen die Attraktion, welche an sie
als so vorausgesetzte äußerlich hinzukommt. Dagegen wird die Attraktion nicht
von der Repulsion vorausgesetzt, so daß an deren Setzen und Seyn jene keinen
Antheil haben soll d. i. daß die Repulsion nicht an ihr schon die Negation
ihrer selbst, die Eins nicht schon an ihnen Negirte wären. Auf solche Weise
haben wir die Repulsion abstrakt für sich, wie gleichfalls die Attraktion gegen
die Eins als Seyende die Seite eines unmittelbaren Daseyns hat, und von sich
aus als ein Anderes an sie kommt.



Nehmen wir demnach die bloße Repulsion so für sich, so ist sie die Zerstreuung
der vielen Eins ins unbestimmte, außerhalb der Sphäre der Repulsion selbst;
denn sie ist dieß, die Beziehung der Vielen aufeinander zu negiren; die
Beziehungslosigkeit ist ihre, sie abstrakt genommen, Bestimmung. Die Repulsion
ist aber nicht bloß das Leere, die Eins als beziehungslos sind nicht
repellirend, nicht ausschließend, was ihre Bestimmung ausmacht. Repulsion ist,
obgleich negative, doch wesentlich Beziehung; das gegenseitige Abhalten und
Fliehen ist nicht die Befreiung von dem, was abgehalten und geflohen, das
ausschließende steht mit dem noch in Verbindung, was von ihm ausgeschlossen
wird. dieß Moment der Beziehung aber ist die Attraktion, somit in der Repulsion
selbst; sie ist das Negiren jener abstrakten Repulsion, nach welcher die Eins
nur sich auf sich beziehende Seyende, nicht ausschließende wären.



Indem aber von der Repulsion der daseyenden Eins ausgegangen worden, hiermit
auch die Attraktion als äußerlich an sie tretend gesetzt ist, so sind bei ihrer
Untrennbarkeit beide noch als verschiedene Bestimmungen auseinander gehalten;
es hat sich jedoch ergeben, daß nicht bloß die Repulsion von der Attraktion
vorausgesetzt wird, sondern auch ebenso sehr die Rückbeziehung der Repulsion
auf die Attraktion Statt findet, und jene an dieser ebenso sehr ihre
Voraussetzung hat.



Nach dieser Bestimmung sind sie untrennbar, und zugleich als Sollen und
Schranke jede gegen die andere bestimmt. Ihr Sollen ist ihre abstrakte
Bestimmtheit als an sich seyender, die aber damit schlechthin über sich
hinausgewiesen ist, und auf die andere sich bezieht, und so jede vermittelst
der andern als andern ist; ihre Selbstständigkeit besteht darin, daß sie in
dieser Vermittelung als ein anderes Bestimmen für einander gesetzt
sind.—Die Repulsion als das Setzen der Vielen, die Attraktion als das
Setzen des Eins, diese zugleich als Negation der Vielen, und jene als Negation
der Idealität derselben im Eins, daß auch die Attraktion nur vermittelst der
Repulsion Attraktion, wie die Repulsion vermittelst der Attraktion Repulsion
ist. Daß aber darin die Vermittelung durch Anderes mit sich, in der That
vielmehr negirt, und jede dieser Bestimmungen Vermittelung ihrer mit sich
selbst ist, dieß ergiebt sich aus deren nähern Betrachtung und führt sie zu der
Einheit ihres Begriffes zurück.



Zuerst daß jede sich selbst voraussetzt, in ihrer Voraussetzung nur sich auf
sich bezieht, dieß ist in dem Verhalten der erst noch relativen Repulsion und
Attraktion schon vorhanden.



Die relative Repulsion ist das gegenseitige Abhalten der vorhandenen vielen
Eins, die sich als unmittelbare vorfinden sollen. Aber daß viele Eins seyen,
ist die Repulsion selbst; die Voraussetzung, die sie hätte, ist nur ihr eigenes
Setzen. Ferner die Bestimmung des Seyns, die den Eins außerdem, daß sie
gesetzte sind, zukäme,—wodurch sie voraus wären, gehört gleichfalls der
Repulsion an. Das Repelliren ist das, wodurch die Eins sich als Eins
manifestiren und erhalten, wodurch sie als solche sind. Ihr Seyn ist die
Repulsion selbst; sie ist so nicht ein relatives gegen ein anderes Daseyn,
sondern verhält sich durchaus nur zu sich selbst.



Die Attraktion ist das Setzen des Eins als solchen, des reellen Eins, gegen
welches die Vielen in ihrem Daseyn als nur ideell und verschwindend bestimmt
werden. So setzt sogleich die Attraktion sich voraus, in der Bestimmung nämlich
der anderen Eins, ideell zu seyn, welche sonst für sich seyende und für Andere,
also auch für irgend ein Attrahirendes, repellirende seyn sollen. Gegen diese
Repulsionsbestimmung erhalten sie die Idealität nicht erst durch Relation auf
die Attraktion; sondern sie ist vorausgesetzt, ist die an sich seyende
Idealität der Eins, indem sie als Eins,—das als attrahirend vorgestellte
mit eingeschlossen, ununterschieden von einander, ein und dasselbe sind.



Dieses Sich-selbst-voraussetzen der beiden Bestimmungen jeder für sich ist
ferner dieß, daß jede die andere als Moment in sich enthält. Das
Sich-Voraussetzen überhaupt ist in Einem sich als das Negative seiner
setzen,—Repulsion, und was darin vorausgesetzt wird, ist dasselbe als das
Voraussetzende,—Attraktion. Daß jede an sich nur Moment ist, ist das
Übergehen jeder aus sich selbst in die andere, sich an ihr selbst zu negiren
und sich als das Andere ihrer selbst zu setzen. Indem das Eins als solches das
Außersichkommen, es selbst nur dieß ist, sich als sein Anderes, als das Viele
zu setzen und das Viele nur ebenso dieß in sich zusammenfallen und sich als
sein Anderes, als das Eins zu setzen, und eben darin nur sich auf sich zu
beziehen, jedes in seinem Andern sich zu kontinuiren,—so ist hiermit
schon an sich das Außersichkommen (die Repulsion) und das sich-als-Eines-Setzen
(die Attraktion) ungetrennt vorhanden. Gesetzt aber ist es an der relativen
Repulsion und Attraktion d. i. welche unmittelbare, daseyende Eins voraussetzt,
daß jede diese Negation ihrer an ihr selbst, und damit auch die Kontinuität
ihrer in ihre andere ist. Die Repulsion daseyender Eins ist die Selbsterhaltung
des Eins durch die gegenseitige Abhaltung der andern, so daß 1) die anderen
Eins an ihm negirt werden, dieß ist die Seite seines Daseyns oder seines
Seyns-für-Anderes; diese ist aber somit Attraktion, als die Idealität der
Eins;—und daß 2) das Eins an sich sey, ohne die Beziehung auf die andere;
aber nicht nur ist das Ansich überhaupt längst in das Fürsichseyn übergegangen,
sondern an sich, seiner Bestimmung nach, ist das Eins jenes Werden zu
Vielen.—Die Attraktion daseyender Eins ist die Idealität derselben, und
das Setzen des Eins, worin sie somit als Negiren und Hervorbringen des Eins
sich selbst aufhebt, als Setzen des Eins das Negative ihrer selbst an ihr,
Repulsion ist.



Damit ist die Entwickelung des Fürsichseyns vollendet und zu ihrem Resultate
gekommenen. Das Eins als sich unendlich d. i. als gesetzte Negation der
Negation auf sich selbst beziehend ist die Vermittelung, daß es sich als sein
absolutes (d. i. abstraktes) Andersseyn (die Vielen) von sich abstößt und indem
es sich auf dieß sein Nichtseyn, negativ, es aufhebend, bezieht, eben darin nur
die



Beziehung auf sich selbst ist; und Eins ist nur dieses Werden, in welchem die
Bestimmung, daß es anfängt, d. i. als unmittelbares, Seyendes gesetzt, und
gleichfalls als Resultat sich zum Eins, d. i. zum ebenso unmittelbaren,
ausschließenden Eins wiederhergestellt hätte, verschwunden; der Proceß, der es
ist, setzt und enthält es allenthalben nur als ein Aufgehobenes. Das Aufheben
zunächst nur zu relativem Aufheben, der Beziehung auf anderes Daseyendes, die
damit selbst eine differente Repulsion und Attraktion ist, bestimmt, erweist
sich ebenso in die unendliche Beziehung der Vermittelung durch die Negation der
äußerlichen Beziehungen von Unmittelbaren und Daseyenden, überzugehen und zum
Resultate eben jenes Werden zu haben, das in der Haltungslosigkeit seiner
Momente das Zusammensinken, oder vielmehr das Mit-Sich-Zusaummengehen in die
einfache Unmittelbarkeit ist. Dieses Seyn nach der Bestimmung, die es nunmehr
erhalten, ist die Quantität.



Übersehen wir kurz die Momente dieses Überganges der Qualität in die Quantität,
so hat das Qualitative zu seiner Grundbestimmung das Seyn und die
Unmittelbarkeit, in welcher die Grenze und die Bestimmtheit mit dem Seyn des
Etwas so identisch ist, daß das Etwas mit ihrer Veränderung selbst
verschwindet; so gesetzt ist es als Endliches bestimmt. Um der Unmittelbarkeit
dieser Einheit willen, worin der Unterschied verschwunden ist, der aber an sich
darin, in der Einheit des Seyns und Nichts, vorhanden ist, fällt er als
Andersseyn überhaupt, außer jener Einheit. Diese Beziehung auf Anderes
widerspricht der Unmittelbarkeit, in der die qualitative Bestimmtheit Beziehung
auf sich ist. Dieß Andersseyn hebt sich in der Unendlichkeit des Fürsichseyns
auf, welches den Unterschied, den es in der Negation der Negation an und in ihm
selbst hat, zum Eins und Vielen und zu deren Beziehungen realisirt, und das
Qualitative zur wahrhaften, d. i. nicht mehr unmittelbaren, sondern als
übereinstimmend mit sich gesetzten Einheit erhoben hat.



Diese Einheit ist somit à) Seyn, nur als affirmatives d. i. durch die Negation
der Negation mit sich vermittelte Unmittelbarkeit, das Seyn ist gesetzt als die
durch seine Bestimmtheiten, Grenze u.s.f. hindurchgehende Einheit, die in ihm
als aufgehobene gesetzt sind;—ß) Daseyn; es ist nach solcher Bestimmung
die Negation oder Bestimmtheit als Moment des affirmativen Seyns, doch ist sie
nicht mehr die unmittelbare, sondern die in sich reflektirte, sich nicht auf
anderes, sondern auf sich sich beziehende; das Schlechthin—das
An-sich-Bestimmtseyn,—das Eins; das Andersseyn als solches ist selbst
Fürsichseyn;—ç) Fürsichseyn, als jenes durch die Bestimmtheit hindurch
sich kontinuirende Seyn, in welchem das Eins und An-sich-Bestimmtseyn selbst
als Aufgehobenes gesetzt ist. Das Eins ist zugleich als über sich
hinausgegangen und als Einheit bestimmt, das Eins damit, die schlechthin
bestimmte Grenze, als die Grenze, die keine ist, die am Seyn aber ihm
gleichgültig ist, gesetzt.



Anmerkung.



Attraktion und Repulsion pflegen bekanntlich als Kräfte angesehen zu werden.
Diese ihre Bestimmung und die damit zusammenhängende Verhältnisse sind mit den
Begriffen, die sich für sie ergeben haben, zu vergleichen.—In jener
Vorstellung werden sie als selbstständig betrachtet, so daß sie sich nicht
durch ihre Natur auf einander beziehen, d. h. daß nicht jede nur ein in ihre
entgegengesetzte übergehendes Moment seyn, sondern fest der andern gegenüber
beharren soll. Sie werden ferner vorgestellt, als in einem Dritten, der
Materie, zusammenkommend; so jedoch, daß dieß In-Eins-Werden nicht als ihre
Wahrheit gilt, sondern jede vielmehr ein Erstes und An-und-fürsich-Seyendes,
die Materie aber oder Bestimmungen derselben durch sie gesetzt und
hervorgebracht seyen. Wenn gesagt wird, daß die Materie die Kräfte in sich
habe, so ist unter dieser ihrer Einheit eine Verknüpfung verstanden, wobei sie
zugleich als in sich seyende frei von einander vorausgesetzt werden.



Kant hat bekanntlich die Materie aus der Repulsivund AttraktivKraft konstruirt
oder wenigstens, wie er sich ausdrückt, die metaphysischen Elemente dieser
Konstruction aufgestellt.—Es wird nicht ohne Interesse seyn, diese
Konstruction näher zu beleuchten. Diese metaphysische Darstellung eines
Gegenstandes, der nicht nur selbst, sondern in seinen Bestimmungen, nur der
Erfahrung anzugehören schien, ist eines Theils dadurch merkwürdig, daß sie als
ein Versuch des Begriffs wenigstens den Anstoß zur neueren Naturphilosophie
gegeben hat,—der Philosophie, welche die Natur nicht als ein der
Wahrnehmung sinnlich Gegebenes zum Grunde der Wissenschaft macht, sondern ihre
Bestimmungen aus dem absoluten Begriffe erkennt; andern Theils auch, weil bei
jener Kantischen Konstruktion noch häufig stehen geblieben und sie für einen
philosophischen Anfang und Grundlage der Physik gehalten wird.



Eine solche Existenz, wie die sinnliche Materie, ist zwar nicht ein Gegenstand
der Logik, eben so wenig als der Raum und Raumbestimmungen. Aber auch der
Attraktiv- und Repulsiv-Kraft, sofern sie als Kräfte der sinnlichen Materie
angesehen werden, liegen die hier betrachteten reinen Bestimmungen vom Eins und
Vielen, und deren Beziehungen aufeinander, die ich Repulsion und Attraktion,
weil diese Namen am nächsten liegen, genannt habe, zu Grunde.



Kants Verfahren in der Deduktion der Materie aus diesen Kräften, das er eine
Konstruktion nennt, verdient, näher betrachtet, diesen Namen nicht, wenn nicht
anders jede Art voll Reflexion, selbst die analysirende, eine Konstruktion
genannt wird, wie denn freilich spätere Naturphilosophen auch das flachste
Raisonnement und das grundloseste Gebräue einer willkürlichen Einbildungskraft
und gedankenlosen Reflexion,—das besonders die sogenannten Faktoren der
Attraktivkraft und Repulsivkraft gebrauchte und allenthalben
vorbrachte,—ein Konstruiren genannt haben.



Kants Verfahren ist nämlich Im Grunde analytisch, nicht konstruirend. Er setzt
die Vorstellung der Materie voraus, und fragt nun, welche Kräfte dazu gehören,
um ihre vorausgesetzten Bestimmungen zu erhalten. So fordert er also eines
Theils die Attraktivkraft darum, weil durch die Repulsion allein, ohne
Attraktion, eigentlich keine Materie daseyn könnte. (Anfangsgr. der
Naturwissensch. S. 53f.) Die Repulsion andern Theils, leitet er gleichfalls aus
der Materie ab, und giebt als Grund derselben an, weil wir uns die Materie
undurchdringlich vorstellen, indem diese nämlich dem Sinne des Gefühls, durch
den sie sich uns offenbare, sich unter dieser Bestimmung präsentirt. Die
Repulsion werde daher ferner sogleich im Begriffe der Materie gedacht, weil sie
damit unmittelbar gegeben sey; die Attraktion dagegen werde derselben durch
Schlüsse beigefügt. Auch diesen Schlüssen aber liegt das so eben Gesagte zu
Grunde, daß eine Materie, die bloß Repulsivkraft hätte, das, was wir uns unter
Materie vorstellen, nicht erschöpfte.—Dieß ist, wie erhellt, das
Verfahren des über die Erfahrung reflektirenden Erkennens, das zuerst in der
Erscheinung Bestimmungen wahrnimmt, diese nun zu Grunde legt, und für das
sogenannte Erklären derselben entsprechende Grundstoffe oder Kräfte annimmt,
welche jene Bestimmungen der Erscheinung hervorbringen sollen.



In Ansehung des angeführten Unterschieds, wie die Repulsivkraft und wie die
Attraktivkraft von dem Erkennen in der Materie gefunden werde, bemerkt Kant
weiter, daß die Attraktivkraft zwar eben sowohl zum Begriffe der Materie
gehöre, ob sie gleich nicht darin enthalten sey. Kant zeichnet diesen letztern
Ausdruck aus. Es ist aber nicht abzusehen, welcher Unterschied darin liegen
soll; denn eine Bestimmung, die zum Begriffe einer Sache gehört, muß wahrhaftig
darin enthalten seyn.



Was die Schwierigkeit macht und diese leere Ausflucht herbeiführt, besteht
darin, daß Kant zum Begriffe der Materie von vorn herein einseitig nur die
Bestimmung der Undurchdringlichkeit rechnet, die wir durch das Gefühl
wahrnehmen sollen, weswegen die Repulsivkraft, als das Abhalten eines Anderen
von sich, unmittelbar gegeben sey. Wenn aber ferner die Materie ohne
Attraktivkraft nicht soll daseyn können, so liegt für diese Behauptung eine aus
der Wahrnehmung genommene Vorstellung der Materie zu Grunde; die Bestimmung der
Attraktion muß also gleichfalls in der Wahrnehmung anzutreffen seyn. Es ist
auch wohl wahrzunehmen, daß die Materie außer ihrem Fürsichseyn, welches das
Seyn-fur-Anderes aufhebt, (den Widerstand leistet), auch eine Beziehung des
Fürsichseyenden aufeinander, räumliche Ausdehnung und Zusammenhalt, und in
Starrheit, Festigkeit einen sehr festen Zusammenhalt hat. Die erklärende Physik
erfordert zum Zerreißen u.s.f. eines Körpers eine Kraft, welche starker sey,
als die Attraktion der Theile desselben gegeneinander. Aus dieser Wahrnehmung
kann die Reflexion eben so unmittelbar die Attraktivkraft ableiten, oder sie
als gegeben annehmen, als sie es mit der Repulsivkraft that. In der That, wenn
die kantischen Schlüsse, aus denen die Attraktivkraft abgeleitet werden soll,
betrachtet werden (der Beweis des Lehrsatzes: daß die Möglichkeit der Materie
eine Anziehungskraft als zweite Grundkraft erfordere a. a. O.), so enthalten
sie nichts, als daß durch die bloße Repulsion die Materie nicht räumlich seyn
würde. Indem die Materie, als Raum erfüllend vorausgesetzt ist, ist ihr die
Kontinuität zugeschrieben, als deren Grund die Anziehungskraft angenommen wird.



Wenn nun solche sogenannte Konstruktion der Materie höchstens ein analytisches
Verdienst hätte, das noch durch die unreine Darstellung geschmälert würde, so
ist der Grundgedanke immer sehr zu schätzen, die Materie aus diesen zwei
entgegengesetzten Bestimmungen als ihren Grundkräften zu erkennen. Es ist Kant
vornehmlich um die Verbannung der gemein-mechanischen Vorstellungsweise zu
thun, die bei der einen Bestimmung, der Undurchdringlichkeit, der
für-sich-seyenden Punktualität, stehen bleibt, und die entgegengesetzte
Bestimmung, die Beziehung der Materie in sich oder mehrerer Materien, die
wieder als besondere Eins angesehen werden, aufeinander, zu etwas Äußerlichem
macht;—die Vorstellungsweise, welche, wie Kant sagt, sonst keine
bewegenden Kräfte, als nur durch Druck und Stoß, also nur durch Einwirkung von
Aussen, einräumen will. Diese Äußerlichkeit des Erkennens setzt die Bewegung
immer schon als der Materie äußerlich vorhanden voraus, und denkt nicht daran,
sie als etwas Innerliches zu fassen, und sie selbst in der Materie zu
begreifen, welche eben damit für sich als bewegungslos und als träge angenommen
wird. Dieser Standpunkt hat nur die gemeine Mechanik, nicht die immanente und
freie Bewegung vor sich.—Indem Kant jene Äußerlichkeit zwar insofern
aufhebt, als er die Attraktion, die Beziehung der Materien auf einander,
insofern diese als von einander getrennt angenommen werden, oder der Materie
überhaupt in ihrem Außersichseyn, zu einer Kraft der Materie selbst macht, so
bleiben jedoch auf der anderen Seite seine beiden Grundkräfte, innerhalb der
Materie, äußerliche und für sich selbstständige gegen einander.



So nichtig der selbstständige Unterschied dieser beiden Kräfte, der ihnen vom
Standpunkte jenes Erkennens beigelegt wird, war, ebenso nichtig muß sich jeder
andere Unterschied, der in Ansehung ihrer Inhaltsbestimmung als etwas
Festseyn-Sollendes gemacht wird, zeigen, weil sie, wie sie oben in ihrer
Wahrheit betrachtet wurden, nur Momente sind, die in einander
übergehen.—Ich betrachte diese fernern Unterschiedsbestimmunge, wie sie
Kant angiebt.



Er bestimmt nämlich die Attraktivkraft als eine durchdringende Kraft, wodurch
eine Materie auf die Theile der anderen auch über die Fläche der Berührung
hinaus unmittelbar wirken könne, die Repulsivkraft dagegen als eine
Flächenkraft, dadurch Materien nur in der gemeinschaftlichen Fläche der
Berührung auf einander wirken können. Der Grund, der angeführt wird, daß die
letztere nur eine Flächenkraft seyn soll, ist folgender: "Die einander
berührenden Theile begrenzen einer den Wirkungsraum des andern, und die
repulsive Kraft könne keinen entferntern Theil bewegen, ohne vermittelst der
dazwischen liegenden; eine quer durch diese gehende unmittelbare Wirkung einer
Materie auf eine andere durch Ausdehnungskräfte (das heißt hier Repulsivkräfte)
sey unmöglich." (s. ebendas. Erklär. u. Zusätze S. 67.)



Es ist sogleich zu erinnern, daß, indem nähere oder entferntere Theile der
Materie angenommen werden, in Rücksicht auf die Attraktion gleichfalls der
Unterschied entstünde, daß ein Atom zwar auf ein anderes einwirkte, aber ein
drittes Entfernteres, zwischen welchem und dem ersten Attrahirenden das Andere
sich befände, zunächst in die Anziehungssphäre des dazwischen liegenden ihm
Nähern träte, das Erste also nicht eine unmittelbare einfache Wirkung auf das
Dritte ausüben würde; woraus sich eben so ein vermitteltes Wirken für die
Attractivkraft, als für die Repulsivkraft ergehe; ferner müßte das wahre
Durchdringen der Attraktivkraft allein darin bestehen, daß alle Theile der
Materie an und für sich attrahirend wären, nicht aber eine gewisse Menge passiv
und nur Ein Atom aktiv sich verhielte. —Unmittelbar oder in Rücksicht auf
die Repulsivkraft selbst aber ist zu bemerken, daß in der angeführten Stelle
sich berührende Theile, also eine Gediegenheit und Kontinuität einer fertigen
Materie vorkommt, welche durch sich hindurch ein Repelliren nicht gestatte.
Diese Gediegenheit der Materie aber, in welcher Theile sich berühren, nicht
mehr durch das Leere getrennt sind, setzt das Aufgehobenseyn der Repulsivkraft
bereits voraus; sich berührende Theile sind nach der hier herrschenden
sinnlichen Vorstellung der Repulsion als solche zu nehmen, die sich nicht
repelliren. Es folgt also ganz tautologisch, daß da, wo das Nichtseyn der
Repulsion angenommen ist, keine Repulsion Statt finden kann. Daraus aber folgt
nichts weiter für eine Bestimmung der Repulsivkraft.—Wird aber darauf
reflektirt, daß berührende Theile sich nur insofern berühren, als sie sich noch
außereinander halten, so ist eben damit die Repulsivkraft nicht bloß auf der
Oberfläche der Materie, sondern innerhalb der Sphäre, welche nur Sphäre der
Attraktion seyn sollte.



Weiter nimmt Kant die Bestimmung an, daß "durch die Anziehungskraft die Materie
einen Raum nur einnehme, ohne ihn zu erfüllen;" (ebendas.) "weil die Materie
durch die Anziehungskraft den Raum nicht erfülle, so könne diese durch den
leeren Raum wirken, indem ihr keine Materie, die dazwischen läge, Grenzen
setze."—Jener Unterschied ist ungefähr wie der obige beschaffen, wo eine
Bestimmung zum Begriffe einer Sache gehören, aber nicht darin enthalten seyn
sollte, so soll hier die Materie einen Raum nur einnehmen, ihn aber nicht
erfüllen. Alsdenn ist es die Repulsion, wenn wir bei ihrer ersten Bestimmung
stehen bleiben, durch welche sich die Eins abstossen und nur negativ, das heißt
hier, durch den leeren Raum, sich aufeinander beziehen. Hier aber ist es die
Attraktivkraft, welche den Raum leer erhält; sie erfüllt den Raum durch ihre
Beziehung der Atome nicht, das heißt, sie erhält die Atome in einer negativen
Beziehung auf einander.—Wir sehen, daß hier Kant bewußtlos das begegnet,
was in der Natur der Sache liegt, daß er der Attraktivkraft gerade das
zuschreibt, was er der ersten Bestimmung nach, der entgegengesetzten Kraft
zuschrieb. Unter dem Geschäfte der Festsetzung des Unterschiedes beider Kräfte,
war es geschehen, daß eine in die andere übergegangen war.—So soll
dagegen durch die Repulsion die Materie einen Raum erfüllen, somit durch sie
der leere Raum, den die Attraktivkraft läßt, verschwinden, In der That hebt sie
somit, indem sie den leeren Raum aufhebt, die negative Beziehung der Atome oder
Eins, d. h. die Repulsion derselben, auf; d. i. die Repulsion ist als das
Gegentheil ihrer selbst bestimmt.



Zu dieser Verwischung der Unterschiede kommt noch die Verwirrung hinzu, daß,
wie anfangs bemerkt worden, die Kantische Darstellung der entgegengesetzten
Kräfte analytisch ist, und in dem ganzen Vortrage, die Materie, die erst aus
ihren Elementen hergeleitet werden soll, bereits als fertig und konstituirt
vorkommt. In der Definition der Flächen- und der durchdringenden Kraft werden
beide als bewegende Kräfte angenommen, dadurch Materien auf die eine oder die
andere Weise sollen wirken können.—Sie sind also hier als Kräfte
dargestellt, nicht durch welche die Materie erst zu Stande käme, sondern
wodurch sie, schon fertig, nur bewegt würde. Insofern aber von Kräften die Rede
ist, wodurch verschiedene Materien auf einander einwirken und sich bewegen, so
ist dieß etwas ganz anderes, als die Bestimmung und Beziehung, die sie als die
Momente der Materie haben sollten.



Denselben Gegensatz, als Attraktiv- und Repulsivkraft machen in weiterer
Bestimmung Centripetal- und Centrifugalkraft. Diese scheinen einen wesentlichen
Unterschied zu gewähren, indem in ihrer Sphäre Ein Eins, ein Centrum,
feststeht, gegen das sich die anderen Eins als nicht fürsichseyende verhalten,
der Unterschied der Kräfte daher an diesen vorausgesetzten Unterschied Eines
centralen Eins und der anderen als gegen dasselbe nicht feststehend angeknüpft
werden kann. Insofern sie aber zur Erklärung gebraucht werden—zu welchem
Behuf man sie, wie auch sonst die Repulsiv- und Attraktivkraft, in
entgegengesetztem quantitativem Verhältniß annimmt, so daß die eine zunehme,
wie die andere abnehme, so soll die Erscheinung der Bewegung, für deren
Erklärung sie angenommen sind, und deren Ungleichheit erst aus ihnen
resultiren. Man braucht aber nur die nächste beste Darstellung einer
Erscheinung, z.B. die ungleiche Geschwindigkeit, die ein Planet in seiner Bahn
um seinen Centralkörper hat, aus dem Gegensatze jener Kräfte, vor sich nehmen,
so erkennt man bald die Verwirrung, die darin herrscht, und die Unmöglichkeit,
die Größen derselben auseinander zu bringen, so daß immer eben so diejenige als
zunehmend anzunehmen ist, welche in der Erklärung als abnehmend angenommen
wird, und umgekehrt; was, um anschaulich gemacht zu werden, einer weitläufigern
Exposition bedürfte, als hier gegeben werden könnte; aber das Nöthige kommt
späterhin beim umgekehrten Verhältniß vor.




Zweiter Abschnitt. Die Größe (Quantität).


Der Unterschied der Quantität von der Qualität ist angegeben worden. Die
Qualität ist die erste, unmittelbare Bestimmtheit, die Quantität die
Bestimmtheit, die dem Seyn gleichgültig geworden, eine Grenze, die eben so sehr
keine ist; das Fürsichseyn, das schlechthin identisch mit dem
Seyn-für-Anderes,—die Repulsion der vielen Eins, die unmittelbar
Nicht-Repulsion, Kontinuität derselben ist.



Weil das Fürsichseyende nun so gesetzt ist, sein Anderes nicht auszuschließen,
sondern sich in dasselbe vielmehr affirmativ fortzusetzen, so ist das
Andersseyn, insofern das Daseyn an dieser Kontinuität wieder hervortritt, und
die Bestimmtheit desselben zugleich nicht mehr als in einfacher Beziehung auf
sich, nicht mehr unmittelbare Bestimmtheit des daseyenden Etwas, sondern ist
gesetzt, sich als repellirend von sich, die Beziehung auf sich als Bestimmtheit
vielmehr in einem anderen Daseyn (einem für-sich-seyenden) zu haben, und indem
sie zugleich als gleichgültige in sich reflektirte, beziehungslose Grenzen
sind, so ist die Bestimmtheit überhaupt außer sich, ein sich schlechthin
Äußerliches und Etwas ebenso Äußerliches; solche Grenze, die Gleichgültigkeit
derselben an ihr selbst und des Etwas gegen sie, macht die quantitative
Bestimmtheit desselben aus.



Zunächst ist die reine Quantität von ihr als bestimmter Quantität, vom Quantum,
zu unterscheiden. Als jene ist sie erstens das in sich zurückgekehrte, reale
Fürsichseyn, das noch keine Bestimmtheit an ihm hat; als gediegene sich in sich
kontinuirende unendliche Einheit.



Diese geht zweitens zu der Bestimmtheit fort, die an ihr gesetzt wird, als
solche, die zugleich keine, nur äußerliche ist. Sie wird Quantum. Das Quantum
ist die gleichgültige Bestimmtheit, d. h. die über sich hinausgehende, sich
selbst negirende; es verfällt als dieß Andersseyn des Andersseyn in den
unendlichen Progreß. Das unendliche Quantum aber ist die aufgehobene
gleichgültige Bestimmtheit, es ist die Wiederherstellung der Qualität.



Drittens, das Quantum in qualitativer Form ist das quantitative Verhältniß. Das
Quantum geht nur überhaupt über sich hinaus; im Verhältnisse aber geht es so
über s sich in sein Andersseyn hinaus, daß dieses, in welchem es seine
Bestimmung hat, zugleich gesetzt, ein anderes Quantum ist; somit sein
In-sich-zurückgekehrtseyn und die Beziehung auf sich als in seinem Andersseyn
vorhanden ist.



Diesem Verhältnisse liegt noch die Äußerlichkeit des Quantums zu Grunde, es
sind gleichgültige Quanta, die sich zu einander verhalten, d. i. ihre Beziehung
auf sich selbst in solchem Außersichseyn haben; —das Verhältniß ist damit
nur formelle Einheit der Qualität und Quantität. Die Dialektik desselben ist
sein Übergang in ihre absolute Einheit, in das Maaß.



Anmerkung.



Am Etwas ist seine Grenze als Qualität wesentlich seine Bestimmtheit. Wenn wir
aber unter Grenze die quantitative Grenze verstehen, und z. B. ein Acker diese
seine Grenze verändert, so bleibt er Acker vor wie nach. Wenn hingegen seine
qualitative Grenze verändert wird, so ist dieß seine Bestimmtheit, wodurch er
Acker ist, und er wird Wiese, Wald u.s.f.-Ein Roth, das intensiver oder
schwächer ist, ist immer Roth; wenn es aber seine Qualität änderte, so hörte es
auf Roth zu seyn, es würde Blau u.s.f.—Die Bestimmung der Größe als
Quantum, wie sie sich oben ergeben hat, daß ein Seyn als Bleibendes zu Grunde
liegt, das gegen die Bestimmtheit, die es hat, gleichgültig ist, ergiebt sich
an jedem anderen Beispiel.



Unter dem Ausdruck Größe wird das Quantum, wie an den angegebenen Beispielen,
verstanden, nicht die Quantität, weswegen wesentlich dieser Name aus der
fremden Sprache gebraucht werden muß.



Die Definition, welche in der Mathematik von der Größe gegeben wird, betrifft
gleichfalls das Quantum. Gewöhnlich wird eine Größe definirt, als etwas, das
sich vermehren oder vermindern läßt. Vermehren aber heißt, etwas mehr groß,
vermindern weniger groß machen. Es liegt darin ein Unterschied der Größe
überhaupt von ihr selbst, und die Größe wäre also das, dessen Größe sich
verändern läßt. Die Definition zeigt sich insofern als ungeschickt, als in ihr
diejenige Bestimmung selbst gebraucht wird, welche definirt werden sollte.
Insofern in ihr nicht dieselbe Bestimmung zu gebrauchen ist, ist das Mehr und
Weniger in einen Zusatz als Affirmation und zwar nach der Natur des Quantums
als eine gleichfalls äußerliche, und in ein Wegnehmen, als eine ebenso
äußerliche Negation, aufzulösen. Zu dieser äußerlichen Weise sowohl der
Realität als der Negation bestimmt sich überhaupt die Natur der Veränderung am
Quantum. Daher ist in jenem unvollkommenen Ausdruck das Hauptmoment nicht zu
verkennen, worauf es ankommt; nämlich die Gleichgültigkeit der Veränderung, so
daß in ihrem Begriff selbst ihr eigenes Mehr Minder liegt, ihre
Gleichgültigkeit gegen sich selbst.




Erstes Kapitel. Die Quantität.


A. Die reine Quantität.



Die Quantität ist das aufgehobene Fürsichseyn; das repellirende Eins, das sich
gegen das ausgeschlossene Eins nur negativ verhielt, in die Beziehung mit
demselben übergegangen, verhält sich identisch zu dem Andern, und hat damit
seine Bestimmung verloren; das Fürsichseyn ist in Attraktion übergegangen. Die
absolute Sprödigkeit des repellirenden Eins ist in diese Einheit zerflossen,
welche aber als dieß Eins enthaltend, durch die innwohnende Repulsion zugleich
bestimmt, als Einheit des Außersichseyns Einheit mit sich selbst ist. Die
Attraktion ist auf diese Weise als das Moment der Kontinuität in der Quantität.



Die Kontinuität ist also einfache, sich selbst gleiche Beziehung auf sich, die
durch keine Grenze und Ausschließung unterbrochen ist, aber nicht unmittelbare
Einheit, sondern Einheit der fürsichseyenden Eins. Es ist darin das
Außereinander der Vielheit noch enthalten, aber zugleich als ein nicht
unterschiedenes, Ununterbrochenes. Die Vielheit ist in der Kontinuität so
gesetzt, wie sie an sich ist; die Vielen sind Eins was Andere, jedes dem
anderen gleich, und die Vielheit daher einfache, unterschiedslose Gleichheit.
Die Kontinuität ist dieses Moment der Sichselbstgleichheit des
Außereinanderseyns, das Sich-Fortsetzen der unterschiedenen Eins in ihre von
ihnen Unterschiedene.



Unmittelbar hat daher die Größe in der Kontinuität das Moment der
Diskretion,—die Repulsion, wie sie nur Moment in der Quantität ist.
—Die Stätigkeit ist Sichselbstgleichheit aber des Vielen, das jedoch
nicht zum Ausschließenden wird; die Repulsion dehnt erst die
Sichselbstgleichheit zur Kontinuität aus. Die Diskretion ist daher ihrer Seits
zusammenfliessende Diskretion, deren Eins nicht das Leere, das Negative, zu
ihrer Beziehung haben, sondern ihre eigne Stätigkeit, und diese Gleichheit mit
sich selbst im Vielen nicht unterbrechen.



Die Quantität ist die Einheit dieser Momente, der Kontinuität und Diskretion,
aber sie ist dieß zunächst in der Form des einen derselben, der Kontinuität,
als Resultat der Dialektik des Fürsichseyns, das in die Form
sich-selbst-gleicher Unmittelbarkeit zusammengefallen ist. Die Quantität ist
als solche dieß einfache Resultat, insofern es seine Momente noch nicht
entwickelt und an ihm gesetzt hat.—Sie enthält sie zunächst, als das
Fürsichseyn gesetzt, wie es in Wahrheit ist. Es war seiner Bestimmung nach das
sich aufhebende Beziehen auf sich selbst, perennirendes Außersichkommen. Aber
das Abgestoßene ist es selbst; die Repulsion ist daher das erzeugende
Fortfließen seiner selbst. Um der Dieselbigkeit willen des Abgestoßenen ist
dieß Discerniren, ununterbrochene Kontinuität; und um des Außersichkommens
willen, ist diese Kontinuität, ohne unterbrochen zu seyn, zugleich Vielheit,
die eben so unmittelbar in ihrer Gleichheit mit sich selbst bleibt.



Anmerkung 1.



Die reine Quantität hat noch keine Grenze, oder ist noch nicht Quantum; auch
insofern sie Quantum wird, wird sie durch die Grenze nicht beschränkt, sie
besteht vielmehr eben darin, durch die Grenze nicht beschränkt zu seyn, das
Fürsichseyn als ein Aufgehobenes in sich zu haben. Daß die Diskretion Moment in
ihr ist, kann so ausgedrückt werden, daß die Quantität schlechthin in ihr
allenthalben die reale Möglichkeit des Eins ist, aber umgekehrt, daß das Eins
eben so schlechthin nur als kontinuirliches ist.



Der begrifflosen Vorstellung wird die Kontinuität leicht zur Zusammensetzung,
nämlich einer äußerlichen Beziehung der Eins aufeinander, worin das Eins in
seiner absoluten Sprödigkeit und Ausschließung erhalten bleibt. Es hat sich
aber am Eins gezeigt, daß es an und für sich selbst, in die Attraktion, in
seine Idealität übergeht, und daß daher die Kontinuität ihm nicht äußerlich
ist, sondern ihm selbst angehört, und in seinem Wesen gegründet ist. Diese
Äußerlichkeit der Kontinuität für die Eins ist es überhaupt, an der die
Atomistik hängen bleibt, und die zu verlassen die Schwierigkeit für das
Vorstellen macht.—Die Mathematik dagegen verwirft eine Metaphysik, welche
die Zeit aus Zeitpunkten, den Raum überhaupt oder zunächst die Linie aus
Raumpunkten, die Fläche aus Linien, den ganzen Raum aus Flächen bestehen lassen
wollte; sie läßt solche unkontinuirliche Eins nicht gelten. Wenn sie auch z.B.
die Größe einer Fläche so bestimmt, daß sie als die Summe von unendlich vielen
Linien vorgestellt wird, gilt diese Diskretion nur als momentane Vorstellung,
und in der unendlichen Vielheit der Linien, da der Raum, den sie ausmachen
sollen, doch ein beschränkter ist, liegt schon das Aufgehobenseyn ihrer
Diskretion.



Den Begriff der reinen Quantität gegen die bloße Vorstellung hat Spinoza, dem
es vorzüglich auf denselben ankam, im Sinne, indem er (Eth. P. I. Prop. XV.
Schol.) auf folgende Weise von der Quantität spricht:



"Quantitas duobus modis a nobis concipitur, abstracte scilicet sive
superficialiter, prout nempe ipsam imaginamur; vei ut substantia, quod a solo
intellectu fit. Si itaque ad quantitatem attendimus, prout in imaginatione est,
quod saepe et facilius a nobis fit, reperietur finita, divisibilis et ex
partibus conflata, si autem ad ipsam, prout in intellecu est, attendimus, et
eam, quatenus substantia est, concipimus, quod difficillime
fit,—infinita, unic et indivisibilis reperietur. Quod omnibus, qui inter
imaginationem et intellectum distiuguere sciverint, satis manifestum erit."
Bestimmtere Beispiele der reinen Quantität, wenn man deren verlangt, hat man an
Raum und Zeit, auch der Materie überhaupt, Licht u.s.f. selbst Ich, nur ist
unter Quantität, wie schon bemerkt, nicht das Quantum zu verstehen. Raum, Zeit
u.s.f. sind Ausdehnungen, Vielheiten, die ein Außer-sich-gehen, ein Strömen
sind, das aber nicht ins Entgegengesetzte, in die Qualität oder das Eins
übergeht, sondern als Außersichkommen ein perennirendes Selbstproduciren ihrer
Einheit sind. Der Raum ist dieß absolute Außersichseyn, das eben so sehr
schlechthin ununterbrochen, ein Anders- und Wieder-Andersseyn, das identisch
mit sich ist; die Zeit ein absolutes Außersichkommen, ein Erzeugen des Eins,
Zeitpunktes, des Jetzt, das unmittelbar das Zunichtewerden desselben und stätig
wieder das Zunichtewerden dieses Vergebens ist, so daß dieß sich Erzeugen des
Nichtseyns eben so sehr einfache Gleichheit und Identität mit sich ist.



Was die Materie als Quantität betrifft, so befindet sich unter den sieben
Propositionen, die von der ersten Dissertation Leibnitzens aufbewahrt sind, (l.
Seite des I. Th. seiner Werke) eine hierüber, die zweite, die so lautet: Non
omnino improbabile est, materiam et quantitatem esse realiter idem.—In
der That sind diese Begriffe auch nicht weiter verschieden, als darin, daß die
Quantität die reine Denkbestimmung, die Materie aber dieselbe in äußerlicher
Existenz ist. —Auch dem Ich kommt die Bestimmung der reinen Quantität zu,
als es ein absolutes Anderswerden, eine unendliche Entfernung oder allseitige
Repulsion zur negativen Freiheit des Fürsichseyns ist, aber welche schlechthin
einfache Kontinuität bleibt,—die Kontinuität der Allgemeinheit, oder des
Beisichseyns, die durch die unendlich mannigfaltigen Grenzen, den Inhalt der
Empfindungen, Anschauungen u.s. f. nicht unterbrochen wird.-Welche sich dagegen
sträuben, die Vielheit als einfache Einheit zu fassen, und außer dem Begriffe,
daß von den Vielen jedes dasselbe ist, was das Andere, nämlich eins der
Vielen,—indem nämlich hier nicht von weiter bestimmtem Vielem, von
Grünem, Rothem u.s.f. sondern von dem Vielen an-und-für-sich betrachtet, die
Rede ist,—auch eine Vorstellung von dieser Einheit verlangen, die finden
dergleichen hinlänglich an jenen Stätigkeiten, die den deducirten Begriff der
Quantität in einfacher Anschauung als vorhanden geben.



Anmerkung 2.



In die Natur der Quantität, diese einfache Einheit der Diskretion und der
Kontinuität zu seyn, fällt der Streit oder die Antinomie der unendlichen
Theilbarkeit des Raumes, der Zeit, der Materie u.s.f.



Diese Antinomie besteht allein, darin daß die Diskretion eben so sehr als die
Kontinuität behauptet werden muß. Die einseitige Behauptung der Diskretion
giebt das unendliche oder absolute Getheiltseyn, somit ein Untheilbares zum
Princip; die einseitige Behauptung der Kontinuität dagegen die unendliche
Theilbarkeit.



Die kantische Kritik der reinen Vernunft stellt bekanntlich vier
(kosmologische) Antinomien auf, worunter die zweite den Gegensatz betrifft, den
die Momente der Quantität ausmachen.



Diese kantischen Antinomien bleiben immer ein wichtiger Theil der kritischen
Philosophie; sie sind es vornehmlich, die den Sturz der vorhergehenden
Metaphysik bewirkten, und als ein Hauptübergang in die neuere Philosophie
angesehen werden können, indem sie insbesondere die Überzeugung von der
Nichtigkeit der Kategorien der Endlichkeit von Seite des Inhalts herbeiführen
halfen,—was ein richtigerer Weg ist, als der formelle eines subjektiven
Idealismus, nach welchem nur dieß ihr Mangel seyn soll, subjektiv zu seyn,
nicht das, was sie an ihnen selbst sind. Bei ihrem grossen Verdienst aber ist
diese Darstellung sehr unvollkommen; Theils in sich selbst gehindert und
verschroben, Theils schief in Ansehung ihres Resultats, welches voraussetzt,
daß das Erkennen keine anderen Formen des Denkens habe, als endliche
Kategorien.—In beider Rücksicht verdienen diese Antinomien eine genauere
Kritik, die sowohl ihren Standpunkt und Methode näher beleuchten, als auch den
Hauptpunkt, worauf es ankommt, von der unnützen Form, in die er hineingezwängt
ist, befreien wird.



Zunächst bemerke ich, daß Kant seinen vier kosmologischen Antinomien durch das
Eintheilungsprincip, das er von seinem Schema der Kategorien hernahm, einen
Schein von Vollständigkeit geben wollte. Allein die tiefere Einsicht in die
antinomische oder wahrhafter in die dialektische Natur der Vernunft zeigt
überhaupt jeden Begriff als Einheit entgegengesetzter Momente auf, denen man
also die Form antinomischer Behauptungen geben könnte. Werden, Daseyn u.s.f.
und jeder andere Begriff könnte so seine besondere Antinomie liefern, und also
so viele Antinomien aufgestellt werden, als sich Begriffe ergeben.—Der
alte Skepticismus hat sich die Mühe nicht verdrießen lassen, in allen
Begriffen, die er in den Wissenschaften vorfand, diesen Widerspruch oder die
Antinomie aufzuzeigen.



Ferner hat Kant die Antinomie nicht in den Begriffen selbst, sondern in der
schon konkreten Form kosmologischer Bestimmungen aufgefaßt. Um die Antinomie
rein zu haben und sie in ihrem einfachen Begriffe zu behandeln, mußten die
Denkbestimmungen nicht in ihrer Anwendung und Vermischung mit der Vorstellung
der Welt, des Raums, der Zeit, der Materie u.s.f. genommen, sondern ohne diesen
konkreten Stoff, der keine Kraft noch Gewalt dabei hat, rein für sich
betrachtet werden, indem sie allein das Wesen und den Grund der Antinomien
ausmachen.



Kant giebt diesen Begriff von den Antinomien, daß sie "nicht sophistische
Künsteleien seyen, sondern Widersprüche, auf welche die Vernunft nothwendig
stoßen (nach kantischem Ausdrucke) müsse;"—was eine wichtige Ansicht
ist.—"Von dem natürlichen Scheine der Antinomien werde die Vernunft, wenn
sie seinen Grund einsieht, zwar nicht mehr hintergegangen, aber immer noch
getäuscht."—Die kritische Auflösung nämlich durch die sogenannte
transcendentale Idealität der Welt der Wahrnehmung hat kein anderes Resultat,
als daß sie den sogenannten Widerstreit zu etwas Subjektivem macht, worin er
freilich noch immer derselbe Schein, d. h. so unaufgelöst bleibt als vorher.
Ihre wahrhafte Auflösung kann nur darin bestehen, daß zwei Bestimmungen, indem
sie entgegengesetzt und einem und demselben Begriffe nothwendig sind, nicht in
ihrer Einseitigkeit, jede für sich, gelten können, sondern daß sie ihre
Wahrheit nur in ihrem Aufgehobenseyn, in der Einheit ihres Begriffes haben.



Die Kantischen Antinomien näher betrachtet, enthalten nichts anders, als die
ganz einfache kategorische Behauptung eines jeden der zwei entgegengesetzten
Momente einer Bestimmung, für sich isolirt von der andern. Aber dabei ist diese
einfache kategorische oder eigentlich assertorische Behauptung in ein schiefes,
verdrehtes Gerüste von Raisonnement eingehüllt, wodurch ein Schein von Beweisen
hervorgebracht, und das bloß Assertorische der Behauptung versteckt und
unkenntlich gemacht werden soll; wie sich dieß bei der nähern Betrachtung
derselben zeigen wird.



Die Antinomie, die hierher gehört, betrifft die sogenannte unendliche
Theilbarkeit der Materie, und beruht auf dem Gegensatze der Momente der
Kontinuität und Diskretion, welche der Begriff der Quantität in sich enthält.



Die Thesis derselben nach kantischer Darstellung lautet so:



Eine jede zusammengesetzte Substanz in der Welt besteht aus einfachen Theilen,
und es existirt überall nichts als das Einfache, oder was aus diesem
zusammengesetzt ist.



Es wird hier dem Einfachen, dem Atomen, das Zusammengesetzte gegenübergestellt,
was gegen das Stätige oder Kontinuirliche eine sehr zurückstehende Bestimmung
ist.—Das Substrat, das diesen Abstraktionen gegeben ist, nämlich
Substanzen der Welt, heißt hier weiter nichts, als die Dinge, wie sie sinnlich
wahrnehmbar sind, und hat auf das Antinomische selbst keinen Einfluß, es konnte
eben so gut auch Raum oder Zeit genommen werden.—Indem nun die Thesis nur
von Zusammensetzung statt von Kontinuität lautet, so ist sie eigentlich
sogleich ein analytischer oder tautologischer Satz. Daß das Zusammengesetzte
nicht an und für sich Eines, sondern nur ein äußerlich Verknüpftes ist, und aus
Anderem besteht, ist seine unmittelbare Bestimmung. Das Andere aber des
Zusammengesetzten ist das Einfache. Es ist daher tautologisch, zu sagen, daß
das Zusammengesetzte aus Einfachem besteht.—Wenn einmal gefragt wird, aus
was Etwas bestehe, so wird die Angabe eines Anderen verlangt, dessen Verbindung
jenes Etwas ausmache. Läßt man die Dinte wieder aus Dinte bestehen, so ist der
Sinn der Frage nach dem Bestehen aus Anderem verfehlt, sie ist nicht
beantwortet und wiederholt sich nur. Eine weitere Frage ist dann, ob das, wovon
die Rede ist, aus etwas bestehen soll, oder nicht. Aber das Zusammengesetzte
ist schlechthin ein solches, das ein Verbundenes seyn, und aus Anderem bestehen
soll. —Wird das Einfache, welches das Andere des Zusammengesetzten sey,
nur für ein relativ-Einfaches genommen, das für sich wieder zusammengesetzt
sey, so bleibt die Frage vor wie nach. Der Vorstellung schwebt etwa nur dieß
oder jenes Zusammengesetzte vor, von dem auch dieß oder jenes Etwas als sein
Einfaches angegeben würde, was für sich ein Zusammengesetztes wäre. Aber hier
ist von dem Zusammengesetzten als solchem die Rede.



Was nun den kantischen Beweis der Thesis betrifft, so macht er, wie alle
kantischen Beweise der übrigen antinomischen Sätze, den Umweg, der sich als
sehr überflüssig zeigen wird, apogogisch zu seyn.



"Nehmet an, (beginnt er,) die zusammengesetzten Substanzen beständen nicht aus
einfachen Theilen; so würde, wenn alle Zusammensetzung in Gedanken aufgehoben
würde, kein zusammengesetzter Theil und da es (nach der so eben gemachten
Annahme) keine einfache Theile giebt, auch kein einfacher, mithin gar nichts
übrig bleiben, folglich keine Substanz seyn gegeben worden."-Diese Folgerung
ist ganz richtig: wenn es nichts als Zusammengesetztes giebt, und man denkt
sich alles Zusammengesetzte weg, so hat man gar nichts übrig;—man wird
dieß zugeben, aber dieser tautologische Überfluß konnte wegbleiben, und der
Beweis sogleich mit dem anfangen, was darauf folgt, nämlich: "Entweder läßt
sich unmöglich alle Zusammensetzung in Gedanken aufheben, oder es muß nach
deren Aufhebung etwas ohne Zusammensetzung bestehendes, d. i. das Einfache,
übrig bleiben."



"Im erstern Fall aber würde das Zusammengesetze wiederum nicht aus Substanzen
bestehen (weil bei diesen die Zusammensetzung nur eine zufällige Relation der
Substanzen[8] ist, ohne
welche diese als für sich beharrliche Wesen, bestehen müssen.)—Da nun
dieser Fall der Voraussetzung widerspricht, so bleibt nur der zweite übrig: daß
nämlich das substantielle Zusammengesetzte in der Welt aus einfachen Theilen
bestehe."



 [8]
Zum Überfluß des Beweisens selbst kommt hier noch der Überfluß der
Sprache,—weil bei diesen (den Substanzen nämlich) die Zusammensetzung nur
eine zufällige Relation der Substanzen ist.



Derjenige Grund ist nebenher in eine Parenthese gelegt, der die Hauptsache
ausmacht, gegen welche alles bisherige völlig überflüssig ist. Das Dilemma ist
dieses: Entweder ist das Zusammengesetzte das Bleibende, oder nicht, sondern
das Einfache. Wäre das Erstere, nämlich das Zusammengesetze, das Bleibende, so
wäre das Bleibende nicht die Substanzen, denn diesen ist die Zusammensetzung
nur zufällige Relation; aber Substanzen sind das Bleibende, also ist das, was
bleibt, das Einfache.



Es erhellt, daß ohne den apogogischen Umweg an die Thesis: Die zusammengesetze
Substanz besteht aus einfachen Theilen, unmittelbar jener Grund als Beweis
angeschlossen werden konnte, weil die Zusammensetzung bloß eine zufällige
Relation der Substanzen ist, welche ihnen also äußerlich ist, und die
Substanzen selbst nichts angeht.—Hat es mit der Zufälligkeit der
Zusammensetzung seine Richtigkeit, so ist das Wesen Freilich das Einfache.
Diese Zufälligkeit aber, auf welche es allein ankommt, wird nicht bewiesen,
sondern geradezu, und zwar im Vorbeigehen in Parenthese angenommen, als etwas
das sich von selbst versteht oder eine Nebensache ist. Es versteht sich zwar
allerdings von selbst, daß die Zusammensetzung die Bestimmung der Zufälligkeit
und Äußerlichkeit ist; aber wenn es sich nur um ein zufälliges Zusammen handeln
sollte statt der Kontinuität, so war es nicht der Mühe werth, darüber eine
Antinomie aufzustellen, oder vielmehr es ließ sich gar keine aufstellen; die
Behauptung der Einfachheit der Theile ist alsdenn, wie erinnert, nur
tautologisch.



In dem apogogischen Umwege sehen wir somit die Behauptung selbst vorkommen, die
aus ihm resultiren soll. Kürzer läßt sich daher der Beweis so fassen:



Man nehme an, die Substanzen bestünden nicht aus einfachen Theilen, sondern
seyen nur zusammengesetzt. Nun aber kann man alle Zusammensetzung in Gedanken
aufheben, (denn sie ist nur eine zufällige Relation;) also blieben nach deren
Aufhebung keine Substanzen übrig, wenn sie nicht aus einfachen Theilen
bestünden. Substanzen aber müssen wir haben, denn wir haben sie angenommen; es
soll uns nicht alles verschwinden, sondern Etwas übrig bleiben, denn wir haben
ein solches Beharrliches, das wir Substanz nannten, vorausgesetzt; dieß Etwas
muß also einfach seyn.



Es gehört noch zum Ganzen, den Schlußsatz zu betrachten; er lautet
folgendermaßen:



"Hieraus folgt unmittelbar, daß die Dinge der Welt insgesammt einfache Wesen
seyn, daß die Zusammensetzung nur ein äußerer Zustand derselben sey, und daß
die Vernunft die Elementarsubstanzen als einfache Wesen denken müsse."



Hier sehen wir die Äußerlichkeit d. i. Zufälligkeit der Zusammensetzung als
Folge aufgeführt, nachdem sie vor her im Beweise parenthetisch eingeführt und
in ihm gebraucht worden war.



Kant protestirt sehr, daß er bei den widerstreitenden Sätzen der Antinomie
nicht Blendwerke suche, um etwa (wie man zu sagen pflege) einen Advokatenbeweis
zu führen. Der betrachtete Beweis ist nicht so sehr eines Blendwerks zu
beschuldigen, als einer unnützen gequälten Geschrobenheit, die nur dazu dient,
die äußere Gestalt eines Beweises hervorzubringen, und es nicht in seiner
ganzen Durchsichtigkeit zu lassen, daß das was als Folgerung hervortreten
sollte, in Parenthese der Angel des Beweises ist, daß überhaupt kein Beweis,
sondern nur eine Voraussetzung vorhanden ist.



Die Antithesis lautet:



Kein zusammengesetztes Ding in der Welt besteht aus einfachen Theilen, und es
existirt überall nichts Einfaches in derselben.



Der Beweis ist gleichfalls apogogisch gewendet, und auf eine andere Weise eben
so tadelhaft als der vorige.



"Setzet, heißt es, ein zusammengesetztes Ding, als Substanz, bestehe aus
einfachen Theilen. Weil alles äußere Verhältniß, mithin auch alle
Zusammensetzung aus Substanzen nur im Raume möglich ist, so muß, aus so vielen
Theilen das Zusammengesetzte bestehet, aus so vielen Theilen auch der Raum
bestehen, den es einnimmt. Nun besteht der Raum nicht aus einfachen Theilen,
sondern aus Räumen. Also muß jeder Theil des Zusammengesetzten einen Raum
einnehmen."



"Die schlechthin ersten Theile aber alles Zusammengesetzten sind einfach."
"Also nimmt das Einfache einen Raum ein."



"Da nun alles Reale, was einen Raum einnimmt, ein außerhalb einander
befindliches Mannigfaltiges in sich fasset, mithin zusammengesetzt ist, und
zwar aus Substanzen, so würde das Einfache ein substantielles Zusammengesetztes
seyn. Welches sich widerspricht."



Dieser Beweis kann ein ganzes Nest (um einen sonst vorkommenden Kantischen
Ausdruck zu gebrauchen) von fehlerhaftem Verfahren genannt werden.



Zunächst ist die apogogische Wendung ein grundloser Schein. Denn die Annahme,
daß alles Substanzielle räumlich sey, der Raum aber nicht aus einfachen Theilen
bestehe, ist eine direkte Behauptung, die zum unmittelbaren Grund des zu
Beweisenden gemacht und mit der das ganze Beweisen fertig ist.



Alsdann fängt dieser apogogische Beweis mit dem Satze an: "daß alle
Zusammensetzung aus Substanzen, ein äußeres Verhältniß sey," vergißt ihn aber
sonderbar genug sogleich wieder. Es wird nämlich fortgeschlossen, daß die
Zusammensetzung nur im Raume möglich sey, der Raum bestehe aber nicht aus
einfachen Theilen, das Reale, das einen Raum einnehme, sey mithin
zusammengesetzt. Wenn einmal die Zusammensetzung als ein äußerliches Verhältniß
angenommen ist, so ist die Räumlichkeit selbst, als in der allein die
Zusammensetzung möglich seyn soll, eben darum ein äußerliches Verhältniß für
die Substanzen, das sie nichts angeht und ihre Natur nicht berührt, so wenig
als das übrige, was man aus der Bestimmung der Räumlichkeit noch folgern kann.
Aus jenem Grunde eben sollten die Substanzen nicht in den Raum gesetzt worden
seyn.



Ferner ist vorausgesetzt, daß der Raum, in den die Substanzen hier versetzt
werden, nicht aus einfachen Theilen bestehe; weil er eine Anschauung, nämlich,
nach Kantischer Bestimmung, eine Vorstellung, die nur durch einen einzigen
Gegenstand gegeben werden könne, und kein sogenannter diskursiver Begriff
sey.—Bekanntlich hat sich aus dieser kantischen Unterscheidung von
Anschauung und von Begriff viel Unfug mit dem Anschauen entwickelt, und um das
Begreifen zu ersparen, ist der Werth und das Gebiet derselben auf alles
Erkennen ausgedehnt worden. Hierher gehört nur, daß der Raum, wie auch die
Anschauung selbst, zugleich begriffen werden muß, wenn man nämlich überhaupt
begreifen will. Damit entstände die Frage, ob der Raum nicht, wenn er auch als
Anschauung einfache Kontinuität wäre, nach seinem Begriffe als aus einfachen
Theilen bestehend, gefaßt werden müsse, oder der Raum träte in dieselbe
Antinomie ein, in welche nur die Substanz versetzt wurde. In der That wenn die
Antinomie abstrakt gefaßt wird, betrifft sie, wie erinnert, die Quantität
überhaupt und somit Raum und Zeit eben so sehr.



Weil aber einmal im Beweise angenommen ist, daß der Raum nicht aus einfachen
Theilen bestehe, so dieß hätte Grund seyn sollen, das Einfache nicht in dieß
Element zu versetzen, welches der Bestimmung des Einfachen nicht angemessen
ist.—Hierbei kommt aber auch die Kontinuität des Raumes mit der
Zusammensetzung in Kollision; es werden beide mit einander verwechselt, die
erstere an die Stelle der letztern untergeschoben, (was im Schlusse eine
Quaternio Terminorum giebt). Es ist bei Kant die ausdrückliche Bestimmung des
Raums, daß er ein einiger ist, und die Theile desselben nur auf Einschränkungen
beruhen, so daß sie nicht vor dem einigen allbefassenden Raume gleichsam als
dessen Bestandtheile, daraus seine Zusammensetzung möglich sey, vorhergehen".
(Kr. d. r. Vern. 2te Ausg. S. 39). Hier ist die Kontinuität sehr richtig und
bestimmt vom Raume gegen die Zusammensetzung aus Bestandtheilen angegeben. In
der Argumentation dagegen soll das Versetzen der Substanzen in den Raum ein
"außerhalb einander befindliches Mannigfaltiges" und zwar "mithin ein
Zusammengesetztes" mit sich führen. Wogegen, wie angeführt, die Art, wie im
Raume eine Mannigfaltigkeit sich findet, ausdrücklich die Zusammensetzung und
der Einigkeit desselben vorhergehende Bestandtheile ausschließen soll.



In der Anmerkung zu dem Beweis der Antithesis wird noch ausdrücklich die
sonstige Grundvorstellung der kritischen Philosophie herbeigebracht, daß wir
von Körpern nur als Erscheinungen einen Begriff haben, als solche aber setzen
sie den Raum, als die Bedingung der Möglichkeit aller äußern Erscheinung
nothwendig voraus. Wenn hiermit unter den Substanzen nur Körper gemeint sind,
wie wir sie sehen, fühlen schmecken u. s. f., so ist von dem, was sie in ihrem
Begriffe sind, eigentlich nicht die Rede; es handelt sich nur vom sinnlich
Wahrgenommenen. Der Beweis der Antithesis war also kurz zu fassen. Die ganze
Erfahrung unseres Sehens, Fühlens, u.s.f.. zeigt uns nur Zusammengesetztes;
auch die besten Mikroskope und die feinsten Messer haben uns noch auf nichts
einfaches stoßen lassen. Also soll auch die Vernunft nicht auf etwas einfaches
stoßen wollen.



Wenn wir hiermit den Gegensatz dieser Thesis und Antithesis genauer ansehen,
und ihre Beweise von allem unnützen Überfluß und Verschrobenheit befreien, so
enthält der Beweis der Antithesis, —durch die Versetzung der Substanzen
in den Raum,—die assertorische Annahme der Kontinuität, so wie der Beweis
der Thesis,—durch die Annahme der Zusammensetzung, als der Art der
Beziehung des Substantiellen,—die assertorische Annahme der Zufälligkeit
dieser Beziehung, und damit die Annahme der Substanzen als absolute Eins. Die
ganze Antinomie reducirt sich also auf die Trennung und direkte Behauptung der
beiden Momente der Quantität und zwar derselben als schlechthin getrennter.
Nach der bloßen Diskretion genommen sind die Substanz, Materie, Raum, Zeit
u.s.f. schlechthin getheilt, das Eins ist ihr Princip. Nach der Kontinuität ist
dieses Eins nur ein aufgehobenes; das Theilen bleibt Theilbarkeit, es bleibt
die Möglichkeit zu theilen, als Möglichkeit, ohne wirklich auf das Atome zu
kommen. Bleiben wir nun auch bei der Bestimmung stehen, die in dem Gesagten von
diesen Gegensätzen gegeben ist, so liegt in der Kontinuität selbst das Moment
des Atomen, da sie schlechthin als die Möglichkeit des Theilens ist, so wie
jenes Getheiltseyn, die Diskretion auch allen Unterschied der Eins
aufhebt,—denn die einfachen Eins ist eines was das andere
ist,—somit ebenso ihre Gleichheit und damit ihre Kontinuität enthält.
Indem jede der beiden entgegengesetzten Seiten an ihr selbst ihre andere
enthält, und keine ohne die andere gedacht werden kann, so folgt daraus, daß
keine dieser Bestimmungen, allein genommen, Wahrheit hat, sondern nur ihre
Einheit. Dieß ist die wahrhafte dialektische Betrachtung derselben, so wie das
wahrhafte Resultat.



Unendlich sinnreicher und tiefer, als die betrachtete kantische Antinomie sind
die dialektischen Beispiele der alten eleatischen Schule besonders die Bewegung
betreffend, die sich gleichfalls auf den Begriff der Quantität gründen, und in
ihm ihre Auflösung haben. Es würde zu weitläufig seyn, sie hier noch zu
betrachten, sie betreffen die Begriffe von Raum und Zeit, und können bei diesen
und in der Geschichte der Philosophie abgehandelt werden. Sie machen der
Vernunft ihrer Erfinder die höchste Ehre; sie haben das reine Seyn des
Parmenides zum Resultate indem sie die Auflösung alles bestimmten Seyns in sich
selbst aufzeigen, und sind somit an ihnen selbst das Fließen des Heraklit Sie
sind darum auch einer gründlichern Betrachtung würdig, als der gewöhnlichen
Erklärung, daß es eben Sophismen seyen; welche Assertion sich an das empirische
Wahrnehmen nach dem, dem gemeinen Menschenverstande einleuchtenden, Vorgange
des Diogenes hält, der, als ein Dialektiker den Widerspruch, den die Bewegung
enthält, aufzeigte, seine Vernunft weiter nicht angestrengt haben, sondern
durch ein stummes Hin- und Hergehen auf den Augenschein verwiesen haben
soll,—eine Assertion und Widerlegung, die freilich leichter zu machen
ist, als sich in die Gedanken einzulassen, und die Verwicklungen, in welche der
Gedanke und zwar der nicht weithergehohlte, sondern im gewöhnlichen Bewußtseyn
selbst sich formirende, hineinführt, festzuhalten und durch den Gedanken selbst
aufzulösen.



Die Auflösung, die Aristoteles von diesen dialektischen Gestaltungen macht, ist
hoch zu rühmen und in seinen wahrhaft spekulativen Begriffen von Raum, Zeit und
Bewegung enthalten. Er setzt der unendlichen Theilbarkeit (was, da sie
vorgestellt wird, als ob sie bewerkstelligt werde, mit dem unendlichen
Getheiltseyn, den Atomen, dasselbe ist), als worauf die berühmtesten jener
Beweise beruhen, die Kontinuität, welche ebenso wohl auf die Zeit, als den Raum
geht, entgegen, so daß die unendliche, d. h. abstrakte Vielheit nur an sich,
der Möglichkeit nach, in der Kontinuität enthalten sey. Das Wirkliche gegen die
abstrakte Vielheit, wie gegen die abstrakte Kontinuität ist das Konkrete
derselben, die Zeit und der Raum selbst, wie gegen diese wieder die Bewegung
und die Materie. Nur an sich oder nur der Möglichkeit nach ist das Abstrakte;
es ist nur als Moment eines Reellen. Bayle, der in seinem Diktionnaire, Art.
Zenon, die von Aristoteles gemachte Auflösung der zenonischen Dialektik, "
pitoyable " findet, versteht nicht was es heißt, daß die Materie nur der
Möglichkeit nach ins Unendliche theilbar sey; er erwiedert, wenn die Materie
ins Unendliche theilbar sey, so enthalte sie wirklich eine unendliche Menge von
Theilen, dieß sey also nicht ein Unendliches en puissance, sondern ein
Unendliches, das reell und aktuell existire.—Vielmehr ist schon die
Theilbarkeit selbst nur eine Möglichkeit, nicht ein Existiren der Theile, und
die Vielheit überhaupt in der Kontinuität nur als Moment, als Aufgehobenes
gesetzt. —Scharfsinniger Verstand, an dem Aristoteles wohl auch
unübertroffen ist, reicht nicht hin dessen spekulative Begriffe zu fassen und
zu beurtheilen, so wenig als die angeführte Plumpheit sinnlicher Vorstellung,
Argumentationen des Zeno zu widerlegen; jener Verstand ist in dem Irrthume,
solche Gedankendinge, Abstraktionen, wie unendliche Menge von Theilen, für
Etwas, für ein Wahres und Wirkliches zu halten; dieses sinnliche Bewußtseyn
aber läßt sich nicht über das Empirische hinaus zu Gedanken bringen.



Die kantische Auflösung der Antinomie besteht gleichfalls allein darin, daß die
Vernunft die sinnliche Wahrnehmung nicht überfliegen, und die Erscheinung, wie
sie ist, nehmen solle. Diese Auflösung läßt den Inhalt der Antinomie selbst auf
der Seite liegen, sie erreicht die Natur des Begriffes ihrer Bestimmungen
nicht, deren jede, für sich isolirt, nichtig und an ihr selbst nur das
Übergehen in ihre Andere ist, und die Quantität als ihre Einheit und darin ihre
Wahrheit hat.



B. Kontinuirliche und diskrete Größe.



Die Quantität enthält die beiden Momente der Kontinuität und der Diskretion.
Sie ist in beiden als ihren Bestimmungen zu setzen.—Sie ist schon
sogleich unmittelbare Einheit derselben, d. h. sie ist zunächst selbst nur in
der einen ihrer Bestimmungen, der Kontinuität, gesetzt, und ist so
kontinuirliche Größe.



Oder die Kontinuität ist zwar eins der Momente der Quantität, die erst mit dem
andern, der Diskretion, vollendet ist. Aber die Quantität ist konkrete Einheit
nur, insofern sie die Einheit unterschiedener Momente ist. Diese sind daher
auch als unterschieden zu nehmen, jedoch nicht in Attraktion und Repulsion
wieder aufzulösen, sondern nach ihrer Wahrheit jede in ihrer Einheit mit der
anderen d. h. das Ganze bleibend. Die Kontinuität ist nur die zusammenhängende,
gediegene Einheit, als Einheit des Diskreten, so gesetzt ist sie nicht mehr nur
Moment, sondern ganze Quantität; kontinuirliche Größe.



2. Die unmittelbare Quantität ist kontinuirliche Größe. Aber die Quantität ist
überhaupt nicht ein unmittelbares; die Unmittelbarkeit ist eine Bestimmtheit,
deren Aufgehobenseyn sie selbst ist. Sie ist also in der ihr immanenten
Bestimmtheit zu setzen, diese ist das Eins. Die Quantität ist diskrete Größe.



Die Diskretion ist, wie die Kontinuität, Moment der Quantität, aber ist selbst
auch die ganze Quantität, eben weil sie Moment in ihr, dem Ganzen ist, also als
unterschieden nicht aus demselben, nicht aus ihrer Einheit mit dem anderen
Momente heraustritt.—Die Quantität ist Außereinanderseyn an sich, und die
kontinuirliche Größe ist dieß Außereinanderseyn, als sich ohne Negation
fortsetzend, als ein in sich selbst gleicher Zusammenhang. Die diskrete Größe
aber ist dieß Außereinander als nicht kontinuirlich, als unterbrochen. Mit
dieser Menge von Eins ist jedoch nicht die Menge des Atomen und das Leere, die
Repulsion überhaupt, wieder vorhanden. Weil die diskrete Größe Quantität ist,
ist ihre Diskretion selbst kontinuirlich. Diese Kontinuität am Diskreten
besteht darin, daß die Eins das einander Gleiche sind, oder daß sie dieselbe
Einheit haben. Die diskrete Größe ist also das Außereinander des vielen Eins,
als des Gleichen, nicht das viele Eins überhaupt, sondern als das Viele einer
Einheit gesetzt.



Anmerkung.



In gewöhnlichen Vorstellungen von kontinuirlicher und diskreter Größe wird es
übersehen, daß jede dieser Größen beide Momente, sowohl die Kontinuität als die
Diskretion, an ihr hat, und ihr Unterschied nur dadurch konstituirt wird,
welches von beiden Momenten die gesetzte Bestimmtheit und welche nur die
an-sich-seyende ist. Raum, Zeit, Materie u.s.f. sind stätige Größen, indem sie
Repulsionen von sich selbst, ein strömendes Außersichkommen sind, das zugleich
nicht ein Übergehen oder Verhalten zu einem qualitativ-Andern ist. Sie haben
die absolute Möglichkeit, daß das Eins allenthalben an ihnen gesetzt werde;
nicht als die leere Möglichkeit eines bloßen Andersseyns (wie man sagt, es wäre
möglich, daß an der Stelle dieses Steines ein Baum stünde) sondern sie
enthalten das Princip des Eins an ihnen selbst, es ist die eine der
Bestimmungen, von denen sie konstituirt sind.



Umgekehrt ist an der diskreten Größe die Kontinuität nicht zu übersehen; dieß
Moment ist, wie gezeigt, das Eins als Einheit.



Die kontinuirliche und diskrete Größe können als Arten der Quantität betrachtet
werden, aber insofern die Größe nicht unter irgend einer äußerlichen
Bestimmtheit gesetzt ist, sondern unter den Bestimmtheiten ihrer eigenen
Momente; der gewöhnliche Übergang von Gattung zu Art läßt an jene nach irgend
einem ihr äußerlichen Eintheilungsgrunde äußerliche Bestimmungen kommen. Dabei
sind die kontinuirliche und diskrete Größe noch keine Quanta; sie sind nur die
Quantität selbst in einer jeden ihrer beiden Formen. Sie werden etwa Größen
genannt, insofern sie mit dem Quantum dieß überhaupt gemein haben, eine
Bestimmtheit an der Quantität zu seyn.



C. Begrenzung der Quantität.



Die diskrete Größe hat erstlich das Eins zum Princip und ist zweitens Vielheit
der Eins, drittens ist sie wesentlich stätig, sie ist das Eins zugleich als
Aufgehobenes, als Einheit, das Sich-kontinuiren als solches in der Diskretion
der Eins. Sie ist daher als Eine Größe gesetzt, und die Bestimmtheit derselben
ist das Eins, das an diesem Gesetztseyn und Daseyn ausschließendes Eins, Grenze
an der Einheit ist. Die diskrete Größe als solche soll unmittelbar nicht
begrenzt seyn; aber als unterschieden von der kontinuirlichen ist sie als ein
Daseyn und ein Etwas, dessen Bestimmtheit das Eins und als in einem Daseyn auch
erste Negation und Grenze ist.



Diese Grenze, außer dem, daß sie auf die Einheit bezogen und die Negation an
derselben ist, ist als Eins auch auf sich bezogen; so ist sie umschließende,
befassende Grenze. Die Grenze unterscheidet sich hier nicht zuerst von dem
Etwas ihres Daseyns, sondern ist als Eins unmittelbar dieser negative Punkt
selbst. Aber das Seyn, das hier begrenzt ist, ist wesentlich als Kontinuität,
vermöge der es über die Grenze und dieß Eins hinausgeht, und gleichgültig
dagegen ist. Die reale diskrete Quantität ist so eine Quantität, oder
Quantum,—die Quantität als ein Daseyn und Etwas.



Indem das Eins, welches Grenze ist, die vielen Eins der diskreten Quantität in
sich befaßt, setzt sie dieselben ebenso wohl als in ihm aufgehobene; sie ist
Grenze an der Kontinuität überhaupt als solcher, und damit ist hier der
Unterschied von kontinuirlicher und diskreter Größe gleichgültig; oder
richtiger, sie ist Grenze an der Kontinuität der einen sosehr als der andern;
beide gehen darein über, Quanta zu seyn.




Zweites Kapitel. Quantum.


Das Quantum, zunächst Quantität mit einer Bestimmtheit oder Grenze
überhaupt,—ist in seiner vollkommenen Bestimmtheit die Zahl. Das Quantum
unterscheidet sich



zweitens zunächst in extensives, an dem die Grenze als Beschränkung der
daseyenden Vielheit ist, alsdann indem dieses Daseyn ins Fürsichseyn
übergeht,—in intensives Quantum, Grad, welches als fürsich und darin als
gleichgültige Grenze ebenso unmittelbar außersich, seine Bestimmtheit an einem
anderen hat. Als dieser gesetzte Widerspruch, so einfach in sich bestimmt zu
seyn und seine Bestimmtheit außer sich zu haben und für sie außer sich zu
weisen, geht das Quantum



drittens, als das an sich selbst äußerliche Gesetzte in die quantitative
Unendlichkeit über.



A. Die Zahl.



Die Quantität ist Quantum, oder hat eine Grenze; sowohl als kontinuirliche wie
als diskrete Größe. Der Unterschied dieser Arten hat hier zunächst keine
Bedeutung.



Die Quantität ist als das aufgehobene Fürsichseyn schon an und für sich selbst
gegen ihre Grenze gleichgültig. Aber damit ist ihr ebenso die Grenze, oder ein
Quantum zu seyn, nicht gleichgültig; denn sie enthält das Eins, das absolute
Bestimmtseyn, in sich als ihr eigenes Moment, das also als gesetzt an ihrer
Kontinuität oder Einheit ihre Grenze ist, die aber als Eins, zu dein sie
überhaupt geworden, bleibt.



Dieß Eins ist also das Princip des Quantums, aber das Eins als der Quantität.
Dadurch ist es erstlich kontinuirlich, es ist Einheit; zweitens ist es diskret,
an sich seyende (wie in der kontinuirlichen) oder gesetzte (wie in der
diskreten Größe) Vielheit der Eins, welche die Gleichheit miteinander, jene
Kontinuität, dieselbe Einheit haben. Drittens ist die ß Eins auch Negation der
vielen Eins als einfache Grenze, ein Ausschließen seines Andersseyns aus sich,
eine Bestimmung seiner gegen andere Quanta. Das Eins ist insofern sich à) auf
sich beziehende, (ß) umschließende, und (ç) Anderes ausschließende Grenze.



Das Quantum in diesen Bestimmungen vollständig gesetzt, ist die Zahl. Das
vollständige Gesetztseyn liegt in dem Daseyn der Grenze als Vielheit und damit
ihrem Unterschiedenseyn von der Einheit. Die Zahl erscheint, deswegen als
diskrete Größe, aber sie hat an der Einheit ebenso die Kontinuität. Sie ist
darum auch das Quantum in vollkommener Bestimmtheit; indem in ihr die Grenze
als bestimmte Vielheit, die das Eins, das schlechthin bestimmte, zu seinem
Principe hat. Die Kontinuität, als in der das Eins nur an sich, als
Aufgehobenes ist,—gesetzt als Einheit,—ist die Form der
Unbestimmtheit.



Das Quantum nur als solches ist begrenzt überhaupt, seine Grenze ist abstrakte,
einfache Bestimmtheit desselben. Indem es aber Zahl ist, ist diese Grenze als
in sich selbst mannigfaltig gesetzt. Sie enthält die vielen Eins, die ihr
Daseyn ausmachen, enthält sie aber nicht auf unbestimmte Weise, sondern die
Bestimmtheit der Grenze fällt in sie; die Grenze schließt anderes Daseyn, d. i.
andere Viele aus, und die von ihr umschlossenen Eins sind eine bestimmte Menge,
—die Anzahl, zu welcher als der Diskretion, wie sie in der Zahl ist, das
andere die Einheit, die Kontinuität derselben, ist. Anzahl und Einheit machen
die Momente der Zahl aus.



Von der Anzahl ist noch näher zu sehen, wie die vielen Eins, aus denen sie
besteht, in der Grenze sind; von der Anzahl ist der Ausdruck richtig, daß sie
aus den Vielen besteht, denn die Eins sind in ihr nicht als aufgehoben, sondern
sind in ihr, nur mit der ausschließenden Grenze gesetzt, gegen welche sie
gleichgültig sind. Aber diese ist es nicht gegen sie. Beim Daseyn hatte sich
zunächst das Verhältniß der Grenze zu demselben so gestellt, daß das Daseyn als
das affirmative diesseits seiner Grenze bestehen blieb, und diese, die
Negation, außerhalb an seinem Rande sich befand; ebenso erscheint an den vielen
Eins das Abbrechen derselben und das Ausschließen anderer Eins als eine
Bestimmung, die außerhalb der umschlossenen Eins fällt. Aber es hat sich dort
ergeben, daß die Grenze das Daseyn durchdringt, soweit geht als dieses, und daß
Etwas dadurch seiner Bestimmung nach begrenzt, d. i. endlich ist.—So
stellt man im Quantitativen der Zahl etwa Hundert so vor, daß das hundertste
Eins allein die Vielen so begrenze, daß sie Hundert seyen. Einer Seits ist dieß
richtig; anderer Seits aber hat unter den hundert Eins keines einen Vorzug, da
sie nur gleich sind; jedes ist ebenso das Hundertste; sie gehören also alle der
Grenze an, wodurch die Zahl Hundert ist; diese kann für ihre Bestimmtheit
keines entbehren; die anderen machen somit gegen das hundertste Eins kein
Daseyn aus, das außerhalb der Grenze oder nur innerhalb ihrer, überhaupt
verschieden von ihr wäre. Die Anzahl ist daher nicht eine Vielheit gegen das
umschließende, begrenzende Eins, sondern macht selbst diese Begrenzung aus,
welche ein bestimmtes Quantum ist; die Vielen machen eine Zahl, Ein Zwei, Ein
Zehn, Ein Hundert u.s.f. aus.



Das begrenzende Eins ist nun das Bestimmtseyn gegen Anderes, Unterscheidung der
Zahl von andern. Aber diese Unterscheidung wird nicht qualitative Bestimmtheit,
sondern bleibt quantitativ, fällt nur in die vergleichende äußerliche
Reflexion; die Zahl bleibt als Eins in sich zurückgekehrt, und gleichgültig
gegen Andere. Diese Gleichgültigkeit der Zahl gegen Andere ist wesentliche
Bestimmung derselben; sie macht ihr An-sich-bestimmtseyn, aber zugleich ihre
eigene Äußerlichkeit aus.—Sie ist so ein numerisches Eins, als das
absolut bestimmte, das zugleich die Form der einfachen Unmittelbarkeit hat, und
dem daher die Beziehung auf anderes völlig äußerlich ist. Als Eins, das Zahl
ist, hat es ferner die Bestimmtheit, insofern sie Beziehung auf Anderes ist,
als seine Momente in ihm selbst, in seinem Unterschiede der Einheit und der
Anzahl, und die Anzahl ist selbst Vielheit der Eins d. i. es ist in ihm selbst
diese absolute Äußerlichkeit.—Dieser Widerspruch der Zahl oder des
Quantums überhaupt in sich ist die Qualität des Quantums, in deren weitern
Bestimmungen sich dieser Widerspruch entwickelt.



Anmerkung 1.



Die Raumgröße und Zahlgröße pflegen so als zwei Arten betrachtet zu werden, daß
die Raumgröße für sich so sehr bestimmte Größe als die Zahlgröße wäre; ihr
Unterschied bestünde nur in den verschiedenen Bestimmungen der Kontinuität und
Diskretion; als Quantum aber stünden sie auf derselben Stufe. Die Geometrie hat
im Allgemeinen in der Raumgröße die kontinuirliche, und die Arithmetik in der
Zahlgröße die diskrete Größe zum Gegenstande. Aber mit dieser Ungleichheit des
Gegenstandes haben sie auch nicht eine gleiche Weise und Vollkommenheit der
Begrenzung oder des Bestimmtseyns. Die Raumgröße hat nur die Begrenzung
überhaupt; insofern sie als ein schlechthin bestimmtes Quantum betrachtet
werden soll, hat sie die Zahl nöthig. Die Geometrie als solche mißt die
Raumfiguren nicht, ist nicht Meßkunst; sondern vergleicht sie nur. Auch bei
ihren Definitionen sind die Bestimmungen zum Theil von der Gleichheit der
Seiten, Winkel, der gleichen Entfernung hergenommen. So bedarf der Kreis, weil
er allein auf die Gleichheit der Entfernung aller in ihm möglichen Punkte von
einem Mittelpunkte beruht, zu seiner Bestimmung keiner Zahl. Diese auf
Gleichheit oder Ungleichheit beruhenden Bestimmungen sind ächt geometrisch.
Aber sie reichen nicht aus, und zu andern z. B. Dreieck, Viereck, ist die Zahl
erforderlich, die in ihrem Princip, dem Eins das Für-sich-bestimmtseyn, nicht
das Bestimmtseyn durch Hülfe eines Andern, also nicht durch Vergleichung
enthält. Die Raumgröße hat zwar an dem Punkte die dem Eins entsprechende
Bestimmtheit; der Punkt aber wird, insofern er außer sich kommt, ein Anderes,
er wird zur Linie; weil er wesentlich nur als Eins des Raumes ist, wird er in
der Beziehung, zu einer Kontinuität, in der die Punktualität, das
Für-sich-Bestimmtseyn, das Eins, aufgehoben ist. Insofern das
Für-sich-Bestimmtseyn im Außersichseyn sich erhalten soll, muß die Linie als
eine Menge von Eins vorgestellt werden, und die Grenze, die Bestimmung der
vielen Eins, in sich bekommen, d. h. die Größe der Linie—eben so der
anderen Raum-Bestimmungen—muß als Zahl genommen werden.



Die Arithmetik betrachtet die Zahl und deren Figuren, oder vielmehr betrachtet
sie nicht, sondern operirt mit denselben. Denn die Zahl ist die gleichgültige
Bestimmtheit, träge; sie muß von außen bethätigt und in Beziehung gebracht
werden. Die Beziehungsweisen sind die Rechnungsarten. Sie werden in der
Arithmetik nach einander aufgeführt, und es erhellt, daß eine von der andern
abhängt. Der Faden, der ihren Fortgang leitet, wird jedoch in der Arithmetik
nicht herausgehoben.



Aus der Begriffsbestimmung der Zahl selbst aber ergiebt sich leicht die
systematische Zusammenstellung, auf welche der Vortrag dieser Elemente in den
Lehrbüchern einen gerechten Anspruch hat. Diese leitenden Bestimmungen sollen
hier kurz bemerklich gemacht werden.



Die Zahl ist um ihres Principes, des Eins, willen ein äußerlich
Zusammengefaßtes überhaupt, eine schlechthin analytische Figur, die keinen
inneren Zusammenhang enthält. Weil sie so nur ein äußerlich Erzeugtes ist, ist
alles Rechnen das Hervorbringen von Zahlen, ein Zählen oder bestimmter:
Zusammenzählen. Eine Verschiedenheit dieses äußerlichen Hervorbringens, das nur
iminer dasselbe thut, kann allein in einem Unterschiede der Zahlen
gegeneinander, die zusammengezählt werden sollen, liegen; solcher Unterschied
muß selbst anderswoher und aus äußerlicher Bestimmung genommen werden.



Der qualitative Unterschied, der die Bestimmtheit der Zahl ausmacht, ist der,
den wir gesehen, der Einheit und der Anzahl; auf diesen reducirt sich daher
alle Begriffsbestimmtheit, die in den Rechnungsarten vorkommen kann. Der
Unterschied aber, der den Zahlen als Quantis zukommt, ist die äußerliche
Identität und der äußerliche Unterschied, die Gleichheit und Ungleichheit,
welches Reflexionsmomente, und unter den Bestimmungen des Wesens beim
Unterschiede, abzuhandeln sind.



Ferner ist noch vorauszuschicken, daß Zahlen im Allgemeinen auf zwei Weisen
hervorgebracht werden können, entweder durch Zusammenfassen oder durch Trennen
bereits zusammengefaßter;—indem beides bei einer auf dieselbe Weise
bestimmten Art von Zählen Statt findet, so entspricht einem Zusammenfassen von
Zahlen, was man positive Rechnungsart, ein Trennen, was man negative
Rechnungsart nennen kann; die Bestimmung der Rechnungsart selbst, ist von
diesem Gegensatze unabhängig.



Nach diesen Bemerkungen folgt hiermit die Angabe der Rechnungsweisen. Das erste
Erzeugen der Zahl ist das Zusammenfassen von Vielen als solchen, d. i. deren
jedes nur als Eins gesetzt ist,—das Numeriren. Da die Eins äußerliche
gegeneinander sind, stellen sie sich unter einem sinnlichen Bilde dar, und die
Operation, durch welche die Zahl erzeugt wird, ist ein Abzählen an den Fingern,
an Punkten u.s.f. Was Vier, Fünf u.s.f. ist, kann nur gewiesen werden. Das
Abbrechen, wie viel zugefaßt werden soll, ist, indem die Grenze äußerlich ist,
etwas Zufälliges, Beliebiges.—Der Unterschied von Anzahl und Einheit, der
im Fortgange der Rechnungsarten eintritt, begründet ein System, dyadisches,
dekadisches u.s.f.—von Zahlen; ein solches beruht im Ganzen auf der
Beliebigkeit, welche Anzahl konstant wieder als Einheit genommen werden soll.



Die durch das Numeriren entstandenen Zahlen werden wieder numerirt; und indem
sie so unmittelbar gesetzt sind, sind sie noch ohne alle Beziehung auf einander
bestimmt, gleichgültig gegen Gleichheit und Ungleichheit, von zufälliger Grösse
gegen einander,—daher ungleiche überhaupt;—Addiren.—Daß 7 und
5 Zwölfe ausmacht, erfährt man dadurch, daß zu den 7 noch 5 Eins an den Fingern
oder sonst hinzunumerirt werden,—wovon das Resultat nachher im
Gedächtnisse, auswendig, behalten wird; denn Innerliches ist nichts dabei.
Ebenso daß 7 x 5 = 35 ist, weiß man durch das Abzählen an den Fingern u.s.f.,
daß zu einem Sieben noch eins hinzu numerirt, dieß fünf Mal bewerkstelligt, und
das Resultat gleichfalls auswendig behalten wird. Die Mühe dieses Numerirens,
der Erfindung der Summen, Produkte, ist durch die fertigen Eins und Eins oder
Eins mal Eins, die man nur auswendig zu lernen hat, abgethan.



Kant hat (in der Einleitung zur Kritik der reinen Vernunft V.) den Satz: 7 + 5
= 12, als einen synthetischen Satz betrachtet. "Man sollte," sagt er,
"anfänglich zwar denken, (gewiß!) er sey ein bloß analytischer Satz, der aus
dem Begriffe einer Summe von Sieben und Fünf nach dem Satz des Widerspruchs
erfolge." Der Begriff der Summe heißt weiter nichts, als die abstrakte
Bestimmung, daß diese zwei Zahlen zusammengefaßt werden sollen, und zwar als
Zahlen auf eine äußerliche, d. i. begrifflose Weise,—daß von Sieben
weiter numerirt werden soll, bis die hinzuzufügenden Eins, deren Anzahl auf
Fünf bestimmt ist, erschöpft worden; das Resultat führt den sonst bekannten
Nahmen Zwölfe. "Allein," fährt Kant fort, "wenn man es näher betrachtet, so
findet man, daß der Begriff der Summe von 7 + 5 nichts weiter enthalte, als die
Vereinigung beider Zahlen in eine einzige, wodurch ganz und gar nicht gedacht
wird, welches diese einzige Zahl sey, die beide zusammenfaßt;"—"ich mag
meinen Begriff von einer solchen möglichen Summe noch so sehr zergliedern, so
werde ich doch darin die Zwölfe nicht antreffen." Mit dem Denken der Summe,
Zergliederung des Begriffs, hat der Übergang von jener Aufgabe zu dem Resultat
allerdings nichts [zu] thun; "man muß über diese Begriffe hinausgehen und die
Anschauung, fünf Finger u.s.f. zu Hülfe nehmen und so die Einheiten der in der
Anschauung gegebenen Fünf zu dem Begriffe von Sieben hinzuthun," fügt er hinzu.
Fünf ist allerdings in der Anschauung gegeben, d. h. ein ganz äußerliches
Zusammengefügtseyn des beliebig wiederholten Gedankens, Eins; aber Sieben ist
ebenso wenig ein Begriff; es sind keine Begriffe vorhanden, über die man
hinausgeht. Die Summe von 5 und 7 heißt die begrifflose Verbindung beider
Zahlen, das so begrifflos fortgesetzte Numeriren von Sieben an, bis die Fünfe
erschöpft sind, kann man ein Zusammenfügen, ein Synthesiren, gerade wie das
Numeriren von Eins an, nennen—ein Synthesiren, das aber gänzlich
analytischer Natur ist, indem der Zusammenhang ein ganz gemachter, nichts darin
ist noch hineinkommt, was nicht ganz äußerlich vorliegt. Das Postulat 5 zu 7 zu
addiren verhält sich zu dem Postulate, überhaupt zu numeriren, wie das Postulat
eine gerade Linie zu verlängern, zu dem, eine gerade Linie zu ziehen.



So leer als der Ausdruck Synthesiren ist, ist die Bestimmung, daß es a priori
geschehe. Zählen ist allerdings keine Empfindungsbestimmung, die für das a
posteriori nach der kantischen Bestimmung von Anschauung allein übrig bleibt,
und Zählen ist wohl eine Beschäftigung auf dem Boden des abstrakten Anschauens,
d. i. welches durch die Kategorie des Eins bestimmt und wobei von allen anderen
Empfindungsbestimmungen, ebenso sehr als auch von Begriffen abstrahirt ist. Das
a priori ist überhaupt etwas nur Vages; die Gefühlsbestimmung hat als Trieb,
Sinn u.s.f. ebenso sehr das Moment der Aprioritaet in ihr, als Raum und Zeit
als existirend, Zeitliches und Räumliches, a posteriori bestimmt ist.



Im Zusammenhange hiermit kann hinzugefügt werden, daß Kants Behauptung von der
synthetischen Beschaffenheit der Grundsätze der reinen Geometrie ebenso wenig
etwas Gründliches enthält. Indem er angiebt, daß mehrere wirklich analytisch
seyen, so ist allein der Grundsatz, daß die gerade Linie zwischen zwei Punkten
die kürzeste ist, für jene Vorstellung angeführt. "Mein Begriff vom Geraden
enthalte nämlich nichts von Größe, sondern nur eine Qualität; der Begriff des
Kürzesten komme also gänzlich hinzu, und könne durch keine Zergliederung aus
dem Begriffe der geraden Linie gezogen werden; Anschauung müsse also hier zu
Hülfe genommen werden, vermittelst deren allein die Synthesis möglich
sey."—Es handelt sich aber auch hier nicht von einem Begriffe des Geraden
überhaupt, sondern von gerader Linie, und dieselbe ist bereits ein Räumliches,
Angeschautes. Die Bestimmung (oder wenn man will, der Begriff) der geraden
Linie ist doch wohl keine anderes als daß sie die schlechthin einfache Linie
ist, d. i. in dem Außersichkommen (der sogenannten Bewegung des Punktes)
schlechthin sich auf sich bezieht, in deren Ausdehnung keine Art von
Verschiedenheit der Bestimmung, keine Beziehung auf einen anderen Punkt, oder
Linie außerhalb ihrer gesetzt ist, hält;—die schlechthin in sich einfache
Richtung. Diese Einfachheit ist allerdings ihre Qualität, und wenn die gerade
Linie schwer analytisch zu definiren scheinen sollte, so wäre es nur um der
Bestimmung der Einfachheit oder Beziehung auf sich selbst willen, und bloß weil
die Reflexion beim Bestimmen zunächst vornehmlich eine Mehrheit, ein Bestimmen
durch andere, vor sich hat; es ist aber für sich schlechthin nichts Schweres,
diese Bestimmung der Einfachheit der Ausdehnung in sich, ihrer
Bestimmungslosigkeit durch Anderes, zu fassen;—Euklids Definition enthält
nichts Anderes als diese Einfachheit.—Der Übergang nun aber dieser
Qualität zur quantitativen Bestimmung (des Kürzesten), welcher das Synthetische
ausmachen sollte, ist ganz nur analytisch. Die Linie ist als räumlich,
Quantität überhaupt; das Einfachste, vom Quantum gesagt, ist das Wenigste, und
dieß von einer Linie gesagt, ist das Kürzeste. Die Geometrie kann diese
Bestimmungen als Corollarium zur Definition aufnehmen; aber Archimedes in
seinen Büchern über Kugel und Cylinder (s. Haubers Übers. S. ) hat am
zweckmäßigsten gethan, jene Bestimmung der geraden Linie als Grundsatz
hinzustellen, in ebenso richtigem Sinne, als Euklides die Bestimmung, die
Parallellinien betreffend, unter die Grundsätze gestellt hat, da die
Entwickelung dieser Bestimmung, um zu einer Definition zu werden, gleichfalls
nicht der Räumlichkeit unmittelbar angehörige, sondern abstraktere qualitative
Bestimmungen, wie vorhin Einfachheit, Gleichheit der Richtung und dergleichen
erfordert hätte. Diese Alten haben auch ihren Wissenschaften plastischen
Charakter gegeben, ihre Darstellung streng in der Eigenthümlichkeit ihres
Stoffes gehalten, daher das ausgeschlossen, was für denselben heterogener Art
gewesen wäre.



Der Begriff, den Kant in den synthetischen Urtheilen a priori aufgestellt
hat,—der Begriff von Unterschiedenem, das ebenso untrennbar ist, einem
Identischen, das an ihm selbst ungetrennt Unterschied ist, gehört zu dem
Grossen und Unsterblichen seiner Philosophie. Im Anschauen ist dieser Begriffe
da er der Begriff selbst und Alles an sich der Begriff ist, freilich
gleichfalls vorhanden; aber die Bestimmungen, die in jenen Beispielen
herausgenommen sind, stellen ihn nicht dar; vielmehr ist die Zahl und das
Zählen eine Identität und Hervorbringen einer Identität, die schlechthin nur
äußerlich, nur oberflächliche Synthese ist, eine Einheit von Eins, solchen, die
vielmehr als an ihnen nicht identisch mit einander, sondern äußerliche, für
sich getrennte, gesetzt sind; in der geraden Linie hat die Bestimmung, die
kleinste zwischen zwei Punkten zu seyn, vielmehr nur das Moment des abstrakt
Identischen, ohne Unterschied an ihm selbst, zu Grunde zu liegen.



Ich kehre von dieser Unterbrechung zum Addiren selbst zurück. Die ihm
entsprechende, negative Rechnungsart, das Subtrahiren, ist das ebenso ganz
analytische Trennen in Zahlen, die wie im Addiren, nur als Ungleiche überhaupt
gegeneinander bestimmt sind.



2. Die nächste Bestimmung ist die Gleichheit der Zahlen, die numerirt werden
sollen. Durch diese Gleichheit sind sie eine Einheit, und es tritt hiermit an
der Zahl der Unterschied von Einheit und Anzahl ein. Die Multiplikation ist die
Aufgabe, eine Anzahl von Einheiten, die selbst eine Anzahl sind,
zusammenzuzählen. Es ist dabei gleichgültig, welche von den beiden Zahlen als
Einheit und welche als Anzahl angegeben, ob viermal drei, wo Vier die Anzahl,
und drei die Einheit ist, oder umgekehrt dreimal vier, gesagt wird.—Es
ist oben schon angegeben, daß das ursprüngliche Finden des Produkts durch das
einfache Numeriren, d. i. das Abzählen an den Fingern u.s.f. bewerkstelligt
wird; das spätere unmittelbare Angebenkönnen des Produkts beruht auf der
Sammlung jener Produkte, dem Einmaleins, und dem Auswendig-Wissen desselben.



Die Division ist die negative Rechnungsart nach derselben Bestimmung des
Unterschieds. Es ist ebenso gleichgültig, welcher von beiden Faktoren, der
Divisor oder der Quotient, als Einheit oder als Anzahl bestimmt wird. Der
Divisor wird als Einheit und der Quotient als Anzahl bestimmt, wenn die Aufgabe
der Division ausgesprochen wird, daß man sehen wolle, wie oft (Anzahl) eine
Zahl (Einheit) in einer gegebenen enthalten sey; umgekehrt wird der Divisor als
Anzahl und der Quotient als Einheit genommen, wenn gesagt wird, man soll eine
Zahl in eine gegebene Anzahl gleicher Theile theilen und die Grösse solchen
Theils (der Einheit) finden.



3. Die beiden Zahlen, welche als Einheit und Anzahl gegeneinander bestimmt
sind, sind als Zahl noch unmittelbar gegeneinander, und daher überhaupt
ungleich. Die weitere Gleichheit ist die der Einheit und der Anzahl selbst; so
ist der Fortgang zur Gleichheit der Bestimmungen, die in der Bestimmung der
Zahl liegen, vollendet. Das Zählen, nach dieser vollständigen Gleichheit ist
das Potenziren, (die negative Rechnungsart das Wurzelausziehen)—und zwar
zunächst das Erheben einer Zahl ins Quadrat,—das vollkommene Bestimmtseyn
des Numerirens in sich selbst, wo 1) die vielen Zahlen, die addirt werden,
dieselben sind, und 2) deren Vielheit oder Anzahl selbst dieselbe ist mit der
Zahl, die vielmal gesetzt wird, die Einheit ist. Es sind sonst keine
Bestimmungen in dem Begriffe der Zahl, die einen Unterschied darbieten könnten;
noch kann ein weiteres Ausgleichen des Unterschiedes, der in in der Zahl liegt,
Statt finden. Erhebung in höhere Potenzen als in das Quadrat, ist eine formelle
Fortsetzung Theils—bei den geraden Exponenten,—nur eine
Wiederholung des Quadrirens, Theils bei den ungeraden Potenzen—tritt
wieder die Ungleichheit ein; bei der nämlich formellen Gleichheit (z.B.
zunächst beim Kubus) des neuen Faktors mit der Anzahl sowohl als mit der
Einheit, ist er als Einheit, gegen die Anzahl (das Quadrat, 3 gegen 3. 3) ein
Ungleiches; noch mehr beim Kubus von Vier, wo die Anzahl, 3, nach der die Zahl,
die die Einheit ist, mit sich multiplicirt werden soll, von dieser selbst
verschieden ist.—Es sind an sich diese Bestimmungen als der wesentliche
Unterschied des Begriffs, die Anzahl und die Einheit, vorhanden, welche für das
vollständige In-sich-Zurückgehen des Außer-sich-gehens auszugleichen sind. In
dem so eben Dargestellten liegt weiter der Grund, warum Theils die Auflösung
der höheren Gleichungen in der Zurückführung auf die quadratische bestehen muß,
Theils warum die Gleichungen von ungeraden Exponenten sich nur formell
bestimmen, und gerade wenn die Wurzeln rational sind, diese sich nicht anders
als durch einen imaginären Ausdruck, d. h. der das Gegentheil dessen ist, was
die Wurzeln sind und ausdrücken, finden lassen.—Das Quadrat der
Arithmetik enthält nach dem Angegebenen, allein das Schlechthin-Bestimmtseyn in
sich; weswegen die Gleichungen mit weitern formellen Potenzen darauf
zurückgeführt werden müssen, gerade wie das rechtwinklichte Dreieck in der
Geometrie das Schlechthin-in-sich-Bestimmtseyn enthält, das im pythagoräischen
Lehrsatz exponirt ist, weswegen auch darauf für die totale Bestimmung alle
anderen geometrischen Figurationen reducirt werden müssen.



Ein nach einem logisch gebildetem Urtheile fortschreitender Unterricht handelt
die Lehre von den Potenzen vor der Lehre über die Proportionen ab; diese
schließen sich zwar an den Unterschied von Einheit und Anzahl an, der die
Bestimmung der zweiten Rechnungsart ausmacht, aber sie treten aus dem Eins des
unmittelbaren Quantums, in welchem Einheit und Anzahl nur Momente sind, heraus;
die Fortbestimmung nach demselben bleibt ihm selbst auch noch äußerlich. Die
Zahl im Verhältnisse ist nicht mehr als unmittelbares Quantum; es hat seine
Bestimmtheit dann als Vermittelung; das quantitative Verhältniß wird im
Nachfolgenden betrachtet.



Von der angegebenen Fortbestimmung der Rechnungsarten kann gesagt werden, daß
sie keine Philosophie über dieselben, keine Darlegung etwa ihrer innern
Bedeutung sey, weil sie in der That nicht eine immanente Entwickelung des
Begriffes ist. Aber die Philosophie muß dieß zu unterscheiden wissen, was
seiner Natur nach ein sich selbst äußerlicher Stoff ist, daß dann an einem
solchen der Fortgang des Begriffs nur auf äußerliche Weise geschehen, und
dessen Momente auch nur in der eigenthümlichen Form ihrer Äußerlichkeit, wie
hier Gleichheit und Ungleichheit, seyn können. Die Unterscheidung der Sphären,
in welche eine bestimmte Form des Begriffs gehört, d. h. als Existenz vorhanden
ist, ist ein wesentliches Erforderniß zum Philosophiren über reale Gegenstände,
um nicht das Äußerliche und Zufällige durch Ideen in seiner Eigenthümlichkeit
zu stören, wie diese Ideen durch die Unangemessenheit des Stoffes zu entstellen
und formell zu machen. Jene Äußerlichkeit aber, in welcher die Begriffsmomente
an jenem äußerlichen Stoffe, der Zahl, erscheinen, ist hier die angemessene
Form; indem sie den Gegenstand in seinem Verstande darstellen, auch da sie
keine spekulative Anforderung enthalten und daher leicht erscheinen, verdienen
sie in den Lehrbüchern der Elemente angewendet zu werden.



Anmerkung 2.



Bekanntlich hat Pythagoras Vernunftverhältnisse oder Philosopheme in Zahlen
dargestellt, auch in neueren Zeiten ist von ihnen und Formen ihrer Beziehungen,
wie Potenzen u.s.f. in der Philosophie Gebrauch gemacht worden, um die Gedanken
darnach zu reguliren oder damit auszudrücken.—In pädagogischer Rücksicht
ist die Zahl für den geeignetsten Gegenstand des innern Anschauens, und die
rechnende Beschäftigung mit Verhältnissen derselben für die Thätigkeit des
Geistes gehalten worden, worin er seine eigensten Verhältnisse und überhaupt
die Grundverhältnisse des Wesens zur Anschauung bringe. —Wiefern der Zahl
dieser hohe Werth beikommen könne, geht aus ihrem Begriffe hervor, wie er sich
ergeben hat.



Die Zahl sahen wir als die absolute Bestimmtheit der Quantität, und ihr Element
als den gleichgültig gewordenen Unterschied;—die Bestimmtheit an sich,
die zugleich völlig nur äußerlich gesetzt ist. Die Arithmetik ist analytische
Wissenschaft, weil alle Verknüpfungen und Unterschiede, die an ihrem
Gegenstande vorkommen, nicht in ihm selbst liegen, sondern ihm völlig äußerlich
angethan sind. Sie hat keinen konkreten Gegenstand, welcher innere Verhältnisse
an sich hätte, die zunächst für das Wissen verborgen, nicht in der
unmittelbaren Vorstellung von ihm gegeben, sondern erst durch die Bemühung des
Erkennens herauszubringen wären. Sie enthält nicht nur den Begriff und damit
die Aufgabe für das begreifende Denken nicht, sondern ist das Gegentheil
desselben. Um der Gleichgültigkeit des Verknüpften gegen die Verknüpfung, der
die Nothwendigkeit fehlt, willen, befindet sich das Denken hier in einer
Thätigkeit, die zugleich die äußerste Entäußerung seiner selbst ist, in der
gewaltsamen Thätigkeit, sich in der Gedankenlosigkeit zu bewegen und das keiner
Nothwendigkeit Fähige zu verknüpfen. Der Gegenstand ist der abstrakte Gedanke
der Äußerlichkeit selbst.



Als dieser Gedanke der Äußerlichkeit ist die Zahl zugleich die Abstraktion von
der sinnlichen Mannigfaltigkeit; sie hat von dem Sinnlichen nichts als die
abstrakte Bestimmung der Äußerlichkeit selbst behalten; hierdurch ist dieses in
ihr dem Gedanken am nächsten gebracht; sie ist der reine Gedanke der eignen
Entäußerung des Gedankens.



Der Geist, der sich über die sinnliche Welt erhebt, und sein Wesen erkennt,
indem er ein Element für seine reine Vorstellung, für den Ausdruck seines
Wesens sucht, kann daher, ehe er den Gedanken selbst als dieß Element faßt, und
für dessen Darstellung den rein geistigen Ausdruck gewinnt, darauf verfallen,
die Zahl, diese innerliche, abstrakte Äußerlichkeit zu wählen. Darum sehen wir
in der Geschichte der Wissenschaft früh die Zahl zum Ausdruck von Philosophemen
gebraucht werden. Sie macht die letzte Stufe der Unvollkommenheit aus, das
Allgemeine mit Sinnlichem behaftet zu fassen. Die Alten haben das bestimmte
Bewußtseyn darüber gehabt, daß die Zahl zwischen dem Sinnlichen und dem
Gedanken in der Mitte stehe. Aristoteles führt es von Plato an (Metaphys. I,5)
daß derselbe sage, daß außer dem Sinnlichen und den Ideen die mathematischen
Bestimmungen der Dinge dazwischen stehen, von dem Sinnlichen dadurch
unterschieden sey, daß sie unsichtbar (ewig) und unbewegt seyen, von den Ideen
aber, daß sie ein Vieles und ein Ähnliches seyen, die Idee aber schlechthin nur
identisch mit sich und in sich Eines sey.—Eine ausführlichere gründlich
gedachte Reflexion hierüber von Moderatus aus Cadix wird in Malchi Vita
Pythagorae ed. Ritterhus. p. 30f. angeführt; daß die Pythagoräer auf die Zahlen
gefallen seyen, schreibt er dem zu, daß sie noch nicht vermocht haben, die
Grundideen und ersten Principien deutlich in der Vernunft zu fassen, weil diese
Principien schwer zu denken und schwer auszusprechen seyen; die Zahlen dienen
zur Bezeichnung gut beim Unterrichte; sie haben darin unter anderem die
Geometer nachgeahmt, welche das Körperliche nicht in Gedanken ausdrücken
können, die Figuren gebrauchen, und sagen, dieß sey ein Dreieck, wobei sie aber
wollen, daß nicht die in die Augen fallende Zeichnung für das Dreieck genommen,
sondern damit nur der Gedanke desselben vorgestellt sey. So haben die
Pythagoräer den Gedanken der Einheit, der Dieselbigkeit und Gleichheit und den
Grund der Übereinstimmung, des Zusammenhangs und der Erhaltung von Allem, des
mit sich selbst Identischen, als Eins ausgesprochen u.s.f.—Es ist
überflüssig zu bemerken, daß die Pythagoräer von dem Zahlenauch zum
Gedanken-Ausdruck, zu den ausdrücklichen Kategorien des Gleichen und
Ungleichen, der Grenze und der Unendlichkeit übergegangen sind, es wird schon
in Ansehung jener Zahlausdrücke (ebend. in den Anm. zu p. 31 l.s. aus einem
Leben des Pythagoras bei Photius p. 772) angeführt, daß die Pythagoräer
zwischen der Monas und dem Eins unterschieden haben; die Monas haben sie als
den Gedanken genommen, das Eins aber als die Zahl; ebenso die Zwei für das
Arithmetische, die Dyas (denn so soll es daselbst wohl heißen) für den Gedanken
des Unbestimmten. —Diese Alten sahen vors Erste das Ungenügende der
Zahlformen für Gedankenbestimmungen sehr richtig ein, und ebenso richtig
forderten sie ferner stattjenes ersten Nothbehelfs für Gedanken den
eigenthümlichen Ausdruck; um wie viel weiter waren sie in ihrem Nachdenken
gekommen, als die, welche heutigestages wieder Zahlen selbst und
Zahlbestimmungen, wie Potenzen, dann das Unendlichgroße, Unendlichkleine, Eins
dividirt durch das Unendliche und sonstige solche Bestimmungen, die selbst auch
oft ein verkehrter mathematischer Formalismus sind, an die Stelle von
Gedankenbestimmungen zu setzen und zu jener unvermögenden Kindheit
zurückzukehren, für etwas Löbliches, ja Gründliches und Tiefes halten.



Wenn vorhin der Ausdruck angeführt worden, daß die Zahl zwischen dem Sinnlichen
und dem Gedanken stehe, indem sie zugleich von jenem dieß habe, das Viele, das
Außereinander, an ihr zu seyn, so ist zu bemerken, daß dieses Viele selbst, das
in den Gedanken aufgenommene Sinnliche, die ihm angehörige Kategorie des an ihm
selbst Äußerlichen ist. Die weiteren, konkreten, wahren Gedanken, das
Lebendigste, Beweglichste, nur im Beziehen Begriffene, in dieses Element des
Außersichseyns selbst versetzt, werden zu todten, bewegungslosen Bestimmungen.
Je reicher an Bestimmtheit und damit an Beziehung die Gedanken werden, desto
verworrener einer Seits und desto willkürlicher und sinnleerer anderer Seits
wird ihre Darstellung in solchen Formen, als die Zahlen sind. Das Eins, das
Zwei, das Drei, das Vier, Henas oder Monas, Dyas, Trias, Tetraktys, liegen noch
den ganz einfachen abstrakten Begriffen nahe; aber wenn Zahlen zu konkreten
Verhältnissen übergehen sollen, so ist es vergeblich, sie noch dem Begriffe
nahe erhalten zu wollen,



Wenn nun aber die Denkbestimmungen durch Eins, Zwei, Drei, Vier für die
Bewegung des Begriffs, als durch welche er allein Begriff ist, bezeichnet
werden, so ist dieß das Härteste, was dem Denken zugemuthet wird. Es bewegt
sich im Elemente seines Gegentheils, der Beziehungslosigkeit; sein Geschäfte
ist die Arbeit der Verrücktheit. Daß z.B. Eins Drei, und Drei Eins ist, zu
begreifen, ist darum diese harte Zumuthung, weil das Eins das Beziehungslose
ist, also nicht an ihm selbst die Bestimmung zeigt, wodurch es in sein
Entgegengesetztes übergeht, sondern vielmehr dieß ist, eine solche Beziehung
schlechthin auszuschließen und zu verweigern. Umgekehrt benutzt dieß der
Verstand gegen die spekulative Wahrheit (wie z.B. gegen die in der Lehre,
welche die der Dreieinigkeit genannt wird, niedergelegte) und zählt die
Bestimmungen derselben, welche Eine Einheit ausmachen, um sie als klaren
Widersinn aufzuzeigen,—d. h. er selbst begeht den Widersinn, das, was
schlechthin Beziehung ist, zum Beziehungslosen zu machen. Bei dem Namen
Dreieinigkeit ist freilich nicht darauf gerechnet worden, daß vom Verstand das
Eins und die Zahl als die wesentliche Bestimmtheit des Inhalts betrachtet
werden würde. Jener Name drückt die Verachtung gegen den Verstand aus, der aber
seine Eitelkeit, am Eins und der Zahl als solcher zu halten, festgestellt und
sie gegen die Vernunft gestellt hat.



Zahlen, geometrische Figuren, wie dieß viel vom Kreis, Dreieck u.s.f. geschen
ist, als bloße Symbole (des Kreises, z.B. von der Ewigkeit, des Dreiecks von
der Dreieinigkeit) zu nehmen ist—einer Seits etwas Unverfängliches; aber
thöricht ist es anderer Seits, zu meinen, daß dadurch mehr ausgedrückt sey, als
der Gedanke zu fassen und auszudrücken vermöge. Wenn in solchen Symbolen, wie
in andern, die von der Phantasie in den Mythologien der Völker und in der
Dichtkunst überhaupt erzeugt werden, gegen welche die phantasielosen
geometrischen Figuren ohnehin dürftig sind, wie auch in diesen eine tiefe
Weisheit, tiefe Bedeutung liegen soll, so ist es eben dem Denken allein darum
zu thun, die Weisheit, die nur darin liegt, und nicht nur in Symbolen, sondern
in der Natur und im Geiste, heraus zu Tage zu fördern; in Symbolen ist die
Wahrheit durch das sinnliche Element noch getrübt und verhüllt; ganz offenbar
wird sie allein dem Bewußtseyn in der Form des Gedanken; die Bedeutung ist nur
der Gedanke selbst.



Aber mathematische Kategorien herbeizunehmen, um daraus für die Methode oder
den Inhalt philosophischer Wissenschaft etwas bestimmen zu wollen, zeigt sich
wesentlich dadurch als etwas Verkehrtes, daß insofern mathematische Formeln
Gedanken und Begriffsunterschiede bedeuten, diese ihre Bedeutung sich vielmehr
zuerst in der Philosophie anzugeben, zu bestimmen und zu rechtfertigen hat. In
ihren konkreten Wissenschaften hat diese das Logische aus der Logik, nicht aus
der Mathematik zu nehmen; es kann nur ein Nothbehelf der philosophischen
Unvermögenheit seyn, zu den Gestaltungen, die das Logische in anderen
Wissenschaften annimmt, und deren viele nur Ahnungen, andere auch
Verkümmerungen desselben sind, für das Logische der Philosophie seine Zuflucht
zu nehmen. Die bloße Anwendung solcher entlehnten Formeln ist ohnehin ein
äußerliches Verhalten; der Anwendung selbst müßte ein Bewußtseyn über ihren
Werth wie über ihre Bedeutung vorangehen; ein solches Bewußtseyn aber giebt nur
die denkende Betrachtung, nicht die Autorität derselben aus der Mathematik.
Solches Bewußtseyn über sie ist die Logik selbst, und dieß Bewußtseyn streift
ihre partikulare Form ab, macht diese überflüssig und unnütz, berichtigt sie
und verschafft ihnen allein ihre Berechtigung, Sinn und Werth.



Was es mit dem Gebrauche der Zahl und des Rechnens auf sich hat, insofern er
eine pädagogische Hauptgrundlage ausmachen soll, geht aus dem Bisherigen von
selbst hervor. Die Zahl ist ein unsinnlicher Gegenstand, und die Beschäftigung
mit ihr und ihren Verbindungen, ein unsinnliches Geschäft; der Geist wird somit
dadurch zur Reflexion in sich und einer innerlichen abstrakten Arbeit
angehalten, was eine große, jedoch einseitige Wichtigkeit hat. Denn auf der
anderen Seite, da der Zahl nur der äußerliche, gedankenlose Unterschied zu
Grunde liegt, wird jenes Geschäfte ein gedankenloses, mechanisches. Die
Kraftanstrengung besteht vornehmlich darin, Begriffloses festzuhalten, und
begrifflos es zu verbinden. Der Inhalt ist das leere Eins; der gediegene Gehalt
des sittlichen und geistigen Lebens und der individuellen Gestaltungen
desselben, mit welchem als der edelsten Nahrung die Erziehung den jugendlichen
Geist großziehen soll, sollte von dem inhaltslosen Eins verdrängt werden; die
Wirkung, wenn jene Übungen zur Hauptsache und Hauptbeschäftigung gemacht
werden, kann keine andere seyn, als den Geist nach Form und Inhalt auszuhöhlen
und abzustumpfen. Weil das Rechnen ein so sehr äußerliches, somit mechanisches
Geschäft ist, haben sich Maschinen verfertigen lassen, welche die
arithmetischen Operationen aufs vollkommenste vollführen. Wenn man über die
Natur des Rechnens nur diesen Umstand allein kennte, so läge darin die
Entscheidung, was es mit dem Einfalle für eine Bewandniß hatte, das Rechnen zum
Hauptbildungsmittel des Geistes zu machen, und ihn auf die Folter, sich zur
Maschine zu vervollkommnen, zu legen.



B. Extensives und intensives Quantum.



a. Unterschied derselben.



1. Das Quantum hat, wie sich vorhin ergeben, seine Bestimmtheit als Grenze in
der Anzahl. Es ist ein in sich Diskretes, ein Vieles, das nicht ein Seyn hat,
welches verschieden wäre von seiner Grenze und sie außer ihm hätte. Das Quantum
so mit seiner Grenze, die ein Vielfaches an ihr selbst ist, ist extensive
Größe.



Die extensive Größe ist von der kontinuirlichen zu unterscheiden; jener steht
direkt nicht die diskrete, sondern die intensive gegenüber. Extensive und
intensive Größe sind Bestimmtheiten der quantitativen Grenze selbst, das
Quantum aber ist identisch mit seiner Grenze; kontinuirliche und diskrete Größe
sind dagegen Bestimmungen der Größe an sich, d. i. der Quantität als solcher,
insofern beim Quantum von der Grenze abstrahirt wird.—Die extensive Größe
hat das Moment der Kontinuität an ihr selbst und in ihrer Grenze, indem ihr
Vieles überhaupt Kontinuirliches ist; die Grenze als Negation erscheint
insofern an dieser Gleichheit der Vielen, als Begrenzung der Einheit. Die
kontinuirliche Größe ist die sich fortsetzende Quantität ohne Rücksicht auf
eine Grenze, und insofern sie mit einer solchen vorgesstellt wird, ist diese
eine Begrenzung überhaupt, ohne daß die Diskretion an ihr gesetzt sey. Das
Quantum nur als kontinuirliche Größe ist noch nicht wahrhaft für sich bestimmt,
weil sie des Eins, worin das Für-sich-bestimmtseyn liegt, und der Zahl
entbehrt. Eben so ist die diskrete Größe unmittelbar nur unterschiedenes Vieles
überhaupt, das, insofern es als solches eine Grenze haben sollte, nur eine
Menge, d. h. ein unbestimmt Begrenztes wäre; daß es als bestimmtes Quantum sey,
dazu gehört das Zusammenfassen des Vielen in Eins, wodurch sie mit der Grenze
identisch gesetzt werden. Jede, die kontinuirliche und diskrete Größe, als
Quantum überhaupt hat nur eine der beiden Seiten an ihr gesetzt, wodurch es
vollkommen bestimmt und als Zahl ist. Diese ist unmittelbar extensives
Quantum,—die einfache Bestimmtheit, die wesentlich als Anzahl, jedoch als
Anzahl einer und derselben Einheit ist; es ist von der Zahl nur dadurch
unterschieden, daß ausdrücklich die Bestimmtheit als Vielheit in dieser gesetzt
ist.



2. Die Bestimmtheit jedoch, wie groß etwas ist, durch die Zahl, bedarf nicht
des Unterschiedes von etwas Anderem Großem, so daß zur Bestimmtheit dieses
Großen es selbst und ein Anderes Großes gehörte, indem die Bestimmtheit der
Größe überhaupt für-sich-bestimmte, gleichgültige, einfach auf sich bezogene
Grenze ist; und in der Zahl ist sie gesetzt als eingeschlossen in das
für-sich-seyende Eins, und hat die Äußerlichkeit, die Beziehung-auf-Anderes
innerhalb ihrer selbst. Dieses Viele der Grenze selbst ferner, ist wie das
Viele überhaupt, nicht ein in sich Ungleiches, sondern ein Kontinuirliches
jedes der Vielen ist was das Andere ist; es als vieles Außereinanderseyendes
oder Diskretes macht daher die Bestimmtheit als solche nicht aus. dieß Viele
fällt also für sich selbst in seine Kontinuität zusammen und wird einfache
Einheit.—Die Anzahl ist nur Moment der Zahl; aber macht nicht als eine
Menge von numerischen Eins die Bestimmtheit der Zahl aus, sondern diese Eins
als gleichgültige, sich Äußerliche, sind im Zurückgekehrtseyn der Zahl in sich
aufgehoben; die Äußerlichkeit, welche die Eins der Vielheit ausmachte,
verschwindet in dem Eins, als Beziehung der Zahl auf sich selbst.



Die Grenze des Quantums, das als extensives seine daseyende Bestimmtheit als
die sich selbst äußerliche Anzahl hatte, geht also in einfache Bestimmtheit
über. In dieser einfachen Bestimmung der Grenze ist es intensive Größe; und die
Grenze oder Bestimmtheit, die mit dem Quantum identisch ist, ist nun auch so
als Einfaches gesetzt, —der Grad.



Der Grad ist also bestimmte Größe, Quantum, aber nicht zugleich Menge, oder
Mehreres innerhalb seiner selbst; er ist nur eine Mehrheit; die Mehrheit ist
das Mehrere in die einfache Bestimmung zusammengenommen, das Daseyn in das
Fürsichseyn zurückgegangen. Seine Bestimmtheit muß zwar durch eine Zahl
ausgedrückt werden als dem vollkommenen Bestimmtseyn des Quantums, aber ist
nicht als Anzahl, sondern einfach, nur Ein Grad. Wenn von 10, 20 Graden
gesprochen wird, ist das Quantum, das so viele Grade hat, der zehente,
zwanzigste Grad, nicht die Anzahl und Summe derselben; so wäre es ein
extensives; sondern es ist nur Einer, der zehnte, zwanzigste Grad. Er enthält
die Bestimmtheit, welche in der Anzahl zehn, zwanzig liegt, aber enthält sie
nicht als Mehrere, sondern ist die Zahl als aufgehobene Anzahl, als einfache
Bestimmtheit.



3. In der Zahl ist das Quantum in seiner vollständigen Bestimmtheit gesetzt;
als intensives Quantum aber als in ihrem Fürsichseyn, ist es gesetzt, wie es
seinem Begriffe nach oder an sich ist. Die Form nämlich der Beziehung auf sich,
welche es im Grade hat, ist zugleich das Sich-Äußerlichseyn desselben. Die Zahl
ist als extensives Quantum numerische Vielheit, und hat so die Äußerlichkeit
innerhalb ihrer. Diese, als Vieles überhaupt, fällt in die Ununterschiedenheit
zusammen, und hebt sich auf in dem Eins der Zahl, ihrer Beziehung auf sich
selbst. Das Quantum hat aber seine Bestimmtheit als Anzahl; es enthält, wie
vorhin gezeigt worden, sie, ob sie gleich nicht mehr an ihm gesetzt ist. Der
Grad also, der als in sich selbst einfach dieß äußerliche Andersseyn nicht mehr
in ihm hat, hat es außer ihm, und bezieht sich darauf als auf seine
Bestimmtheit. Eine ihm äußerliche Vielheit macht die Bestimmtheit der einfachen
Grenze, welche er für sich ist, aus.



Daß die Anzahl, insofern sie sich innerhalb der Zahl im extensiven Quantum
befinden sollte, sich darin aufhob, bestimmt sich somit dahin, daß sie
außerhalb derselben gesetzt ist. Indem die Zahl als Eins, in sich reflektirte
Beziehung auf sich selbst gesetzt ist, schheßt sie die Gleichgültigkeit und
Äußerlichkeit der Anzahl aus sich aus, und ist Beziehung auf sich als Beziehung
durch sich selbst auf ein Äußerliches.



Hierin hat das Quantum die seinem Begriffe gemäße Realität. Die
Gleichgültigkeit der Bestimmtheit macht seine Qualität aus; d. i. die
Bestimmtheit, die an ihr selbst als die sich äußerliche Bestimmtheit
ist.—Sonach ist der Grad einfache Größenbestimmtheit unter einer Mehrheit
solcher Intensitäten, die verschieden, jede nur einfache Beziehung auf sich
selbst, zugleich aber in wesentlicher Beziehung auf einander sind, so daß jede
in dieser Kontinuität mit den anderen ihre Bestimmtheit hat. Diese Beziehung
des Grades durch sich selbst auf sein Anderes, macht das Auf- und Absteigen an
der Skale der Grade zu einem stätigen Fortgang, einem Fließen, das eine
ununterbrochene, untheilbare Veränderung ist; jedes der Mehrern, die darin
unterschieden werden, ist nicht getrennt von den Anderen, sondern hat sein
Bestimmtseyn nur in diesen. Als sich auf sich beziehende Größebestimmung ist
jeder der Grade gleichgültig gegen die andern; aber er ist eben so sehr an sich
auf diese Äußerlichkeit bezogen, er ist nur vermittelst derselben, was er ist,
seine Beziehung auf sich ist in einem die nicht gleichgültige Beziehung auf das
Äußerliche, hat in dieser seine Qualität.



b. Identität der extensiven und intensiven Größe.



Der Grad ist nicht innerhalb seiner ein sich Äußerliches. Allein er ist nicht
das unbestimmte Eins, das Princip der Zahl überhaupt, das nicht Anzahl ist, als
nur die negative, keine Anzahl zu sein. Die intensive Größe ist zunächst ein
einfaches Eins der Mehrern; es sind mehrere Grade; bestimmt sind sie aber
nicht, weder als einfaches Eins, noch als Mehrere, sondern nur in der Beziehung
dieses Außersichseyns, oder in der Identität des Eins und der Mehrheit. Wenn
also die Mehreren als solche zwar außer dem einfachen Grade sind, so besteht in
seiner Beziehung auf sie seine Bestimmtheit; er enthält also die Anzahl. Wie
zwanzig als extensive Größe die zwanzig Eins als diskrete in sich enthält, so
enthält der bestimmte Grad sie als Kontinuität, welche diese bestimmte Mehrheit
einfach ist; er ist der zwanzigste Grad; und ist der zwanzigste Grad nur
vermittelst dieser Anzahl, die als solche außer ihm ist.



Die Bestimmtheit der intensiven Größe ist daher von doppelter Seite zu
betrachten. Sie ist bestimmt durch andere intensive Quanta, und ist in
Kontinuität mit ihrem Andersseyn, so daß in dieser Beziehung auf dasselbe ihre
Bestimmtheit besteht. Insofern sie nun erstens die einfache Bestimmtheit ist,
ist sie bestimmt gegen andere Grade; sie schließt dieselben aus sich aus, und
hat ihre Bestimmtheit in diesem Ausschließen. Aber zweitens ist sie an ihr
selbst bestimmt; sie ist dieß in der Anzahl, als in ihrer Anzahl, nicht in ihr
als ausgeschlossener, oder nicht in der Anzahl anderer Grade. Der zwanzigste
Grad enthält die zwanzig an ihm selbst; er ist nicht nur bestimmt als
unterschieden vom neunzehnten, ein und zwanzigsten u.s.f. sondern seine
Bestimmtheit ist seine Anzahl. Aber insofern die Anzahl die seinige ist, und
die Bestimmtheit ist zugleich wesentlich als Anzahl, so ist er extensives
Quantum.



Extensive und intensive Größe sind also eine und dieselbe Bestimmtheit des
Quantums; sie sind nur dadurch unterschieden, daß die eine die Anzahl als
innerhalb ihrer, die andere dasselbe, die Anzahl als außer ihr hat. Die
extensive Größe geht in intensive Größe über, weil ihr Vieles an und für sich
in die Einheit zusammenfällt, außer welcher das Viele tritt. Aber umgekehrt hat
dieses Einfache seine Bestimmtheit nur an der Anzahl und zwar als seiner; als
gleichgültig gegen die anders bestimmten Intensitäten hat es die Äußerlichkeit
der Anzahl an ihm selbst; so ist die intensive Größe eben so wesentlich
extensive Größe.



Mit dieser Identität tritt das qualitative Etwas ein; denn sie ist sich durch
die Negation ihrer Unterschiede auf sich beziehende Einheit, diese Unterschiede
aber machen die daseyende Größe-Bestimmtheit aus; diese negative Identität ist
also Etwas, und zwar das gegen seine quantitative Bestimmtheit gleichgültig
ist. Etwas ist ein Quantum, aber nun ist das qualitative Daseyn, wie es an sich
ist, als gleichgültig dagegen gesetzt. Es konnte vom Quantum, der Zahl als
solcher u.s.f. ohne ein Etwas, das deren Substrat wäre, gesprochen werden. Aber
nun tritt Etwas diesen seinen Bestimmungen, durch deren Negation init sich
vermittelt, als für sich daseyend gegenüber, und, indem es ein Quantum hat, als
dasselbe, welches ein extensives und intensives Quantum habe. Seine Eine
Bestimmtheit, die es als Quantum hat, ist in den unterschiedenen Momenten der
Einheit und der Anzahl gesetzt; sie ist nicht nur an sich Eine und dieselbe,
sondern ihr Setzen in diesen Unterschieden, als extensives und intensives
Quantum, ist das Zurückgehen in diese Einheit, die als negative das gegen sie
gleichgültig gesetzte Etwas ist.



Anmerkung 1.



In der gewöhnlichen Vorstellung pflegen extensives und intensives Quantum so
als Arten von Größen unterschieden zu werden, als ob es Gegenstände gäbe, die
nur intensive, andere, die nur extensive Größe hätten. Ferner ist die
Vorstellung einer philosophischen Naturwissenschaft hinzugekommen, welche das
Mehrere, das Extensive, z. B. in der Grundbestimmung der Materie, einen Raum zu
erfüllen, so wie in anderen Begriffen, in ein Intensives verwandelte, in dem
Sinne, daß das Intensive, als das Dynamische die wahrhafte Bestimmung sey, und
z.B. die Dichtigkeit oder specifische Raumerfüllung wesentlich nicht als eine
gewisse Menge und Anzahl materieller Theile in einem Quantum Raum, sondern als
ein gewisser Grad der raumerfüllenden Kraft der Materie gefaßt werden müsse.



Es sind hierbei zweierlei Bestimmungen zu unterscheiden. Bei dem, was man die
Umwandlung der mechanischen Betrachtungsweise in die dynamische genannt hat,
kommt der Begriff von außereinander bestehenden selbstständigen Theilen, die
nur äußerlich in ein Ganzes verbunden sind, und der davon verschiedene Begriff
von Kraft vor. Was in der Raumerfüllung einer Seits nur als eine Menge einander
äußerlichen Atome angesehen wird, wird anderer Seits als die Äußerung einer zu
Grunde liegenden einfachen Kraft betrachtet.—Diese Verhältnisse voll
Ganzen und Theilen, der Kraft und ihrer Äußerung, die hier einander gegenüber
treten, gehören aber noch nicht hierher, sondern werden weiterhin betrachtet
werden. Soviel läßt sich sogleich erinnern, daß das Verhältniß von Kraft und
ihrer Äußerung, das dem Intensiven entspricht, zwar zunächst das wahrhaftere
ist gegen das Verhältniß von Ganzen und Theilen; aber daß darum die Kraft nicht
weniger einseitig als das Intensive, und die Äußerung, die Äußerlichkeit des
Extensiven, ebenso untrennbar von der Kraft ist, so daß ein und derselbe Inhalt
ebenso sehr in beiden Formen, des Intensiven und des Extensiven, vorhanden ist.



Die andere Bestimmtheit, die dabei vorkommt, ist die quantitative als solche,
die als extensives Quantum aufgehoben und in den Grad, als die wahrhaft seyn
sollende Bestimmung, verwandelt wird; es ist aber gezeigt worden, daß dieser
ebenso die erstere enthält, so daß die eine Form für die andere wesentlich ist,
somit jedes Daseyn seine Größebestimmung eben so sehr als extensives wie als
intensives Quantum darstellt.



Als Beispiel hiervon dient daher alles, insofern es in einer Größebestimmung
erscheint. Selbst die Zahl hat diese gedoppelte Form nothwendig unmittelbar an
ihr. Sie ist eine Anzahl, insofern ist sie extensive Größe; aber sie ist auch
Eins, ein Zehen, ein Hundert; insofern steht sie auf dem Übergange zur
intensiven Größe, indem in dieser Einheit das Vielfache in Einfaches
zusammengeht. Eins ist extensive Größe an sich, es kann als eine beliebige
Anzahl von Theilen vorgestellt werden. So das Zehnte, das Hundertste ist dieß
Einfache, Intensive, das seine Bestimmtheit an dem außer ihm fallenden Mehrern
d. i. am Extensiven hat. Die Zahl ist Zehen, Hundert, und zugleich die Zehnte,
Hundertste im Zahlensystem; beides ist dieselbe Bestimmtheit.



Das Eins im Kreise heißt Grad, weil der Theil des Kreises wesentlich seine
Bestimmtheit in dem Mehrern außer ihm hat, als eines nur einer geschlossenen
Anzahl solcher Eins bestimmt ist. Der Grad des Kreises ist als bloße Raumgröße
nur eine gewöhnliche Zahl; als Grad angesehen ist er die intensive Größe, die
einen Sinn nur hat, als bestimmt durch die Anzahl von Graden, in die der Kreis
getheilt ist, wie die Zahl überhaupt ihren Sinn nur hat in der Zahlenreihe.



Die Größe eines konkretern Gegenstandes stellt ihre gedoppelte Seite, extensiv
und intensiv zu seyn, an den gedoppelten Bestimmungen seines Daseyns dar, in
deren einer er als ein Äußerliches, in der andern aber als ein Innerliches
erscheint. So ist z.B. eine Masse als Gewicht, ein extensiv-Großes, insofern
sie eine Anzahl von Pfunden, Centnern u.s.f. ausmacht; ein intensiv-Großes,
insofern sie einen gewissen Druck ausübt; die Größe des Drucks ist ein
Einfaches, ein Grad, der seine Bestimmtheit an einer Scale von Graden des
Druckes hat. Als drückend erscheint die Masse als ein In-sich-seyn, als
Subjekt, dem der intensive Größenunterschied zukommt.—Umgekehrt was
diesen Grad des Drucks ausübt, ist vermögend, eine gewisse Anzahl von Pfunden
u.s.f. von der Stelle zu bewegen, und mißt seine Größe hieran.



Oder die Wärme hat einen Grad; der Wärmegrad, er sey der l0te, 20ste u.s.f. ist
eine einfache Empfindung, ein Subjektives. Aber dieser Grad ist eben so sehr
vorhanden als extensive Größe, als die Ausdehnung einer Flüssigkeit, des
Quecksilbers im Thermometer, der Luft oder des Thons u.s.f. Ein höherer Grad
der Temperatur drückt sich aus als eine längere Quecksilbersäule, oder als ein
schmälerer Thoncylinder; er erwärmt einen größern Raum auf dieselbe Weise als
ein geringerer Grad nur den kleinern Raum.



Der höhere Ton ist als der intensivere, zugleich eine größere Menge von
Schwingungen, oder ein lauterer Ton, dem ein höherer Grad zugeschrieben wird,
macht sich in einem größern Raume hörbar.—Mit der intensivern Farbe läßt
sich eine größere Fläche, als mit einer schwächern, auf gleiche Weise färben;
oder das Hellere, eine andere Art von Intensität, ist weiter sichtbar als das
weniger Helle u.s.f.



Eben so im Geistigen ist die hohe Intensität des Charakters, Talents, Genies,
von eben so weitgreifendem Daseyn, ausgedehnter Wirkung und vielseitiger
Berührung. Der tiefste Begriff hat die allgemeinste Bedeutung und Anwendung.



Anmerkung 2.



Kant hat einen eigenthümlichen Gebrauch von der Anwendung der Bestimmtheit des
intensiven Quantums auf eine metaphysische Bestimmung der Seele gemacht. In der
Kritik der metaphysischen Sätze von der Seele, die er Paralogismen der reinen
Vernunft nennt, kommt er auf die Betrachtung des Schlusses von der Einfachheit
der Seele auf die Beharrlichkeit derselben. Er setzt diesem Schlusse entgegen,
(Kr. d. r. Vern. S. 414), "daß, wenn wir gleich der Seele diese einfache Natur
einräumen, da sie nämlich kein Mannigfaltiges außer einander, mithin keine
extensive Größe enthält, man ihr doch so wenig wie irgend einem Existirenden,
intensive Größe, d. i. einen Grad der Realität in Ansehung aller ihrer
Vermögen, ja überhaupt alles dessen, was das Daseyn ausmacht, abläugnen könne,
welcher durch alle unendlich viele kleinere Grade abnehmen, und so die
vorgebliche Substanz obgleich nicht durch Vertheilung, doch durch allmälige
Nachlassung (remissio) ihrer Kräfte, in nichts verwandelt werden könne; denn
selbst das Bewußtseyn hatjederzeit einen Grad, der immer noch vermindert werden
kann, folglich auch das Vermögen sich seiner bewußt zu seyn, und so alle übrige
Vermögen."—Die Seele wird in der rationellen Psychologie, wie diese
abstrakte Metaphysik war, nicht als Geist, sondern als ein nur unmittelbar
Seyendes, als Seelending betrachtet. So hat Kant das Recht, die Kategorie des
Quantums, "wie auf irgend ein Existirendes" und insofern dieß Seyende als
einfach bestimmt ist, die des intensiven Quantums auf dasselbe anzuwenden. Dem
Geiste kommt allerdings Seyn zu, aber von ganz anderer Intensität, als die des
intensiven Quantums ist, vielmehr einer solchen Intensität, in welcher die Form
des nur unmittelbaren Seyns und alle Kategorie desselben als aufgehoben sind.
Es war nicht nur die Entfernung der Kategorie des extensiven Quantums
zuzugeben, sondern die des Quantums überhaupt zu entfernen. Ein Weiteres aber
ist noch, zu erkennen, wie in der ewigen Natur des Geistes Daseyn, Bewußtseyn,
Endlichkeit ist und daraus hervorgeht, ohne daß er dadurch ein Ding würde.



c. Die Veränderung des Quantums.



Der Unterschied des extensiven und intensiven Quantums ist der Bestimmtheit des
Quantums als solcher gleichgültig. Aber überhaupt ist das Quantum die als
aufgehoben gesetzte Bestimmtheit, die gleichgültige Grenze, die Bestimmtheit,
welche eben so sehr die Negation ihrer selbst ist. In der extensiven Größe ist
dieser Unterschied entwickelt, aber die intensive Größe ist das Daseyn dieser
Äußerlichkeit, die das Quantum in sich ist. Er ist als sein Widerspruch in sich
selbst gesetzt, die einfache sich auf sich beziehende Bestimmtheit zu seyn,
welche die Negation ihrer selbst ist, ihre Bestimmtheit nicht an ihr, sondern
in einem anderen Quantum zu haben.



Ein Quantum ist also seiner Qualität nach in absoluter Kontinuität mit seiner
Äußerlichkeit, mit seinem Andersseyn, gesetzt. Es kann daher nicht nur über
jede Größebestimmtheit hinausgegangen, sie kann nicht nur verändert werden,
sondern es ist dieß gesetzt, daß sie sich verändern muß. Die Größebestimmung
kontinuirt sich so in ihr Andersseyn, daß sie ihr Seyn nur in dieser
Kontinuität mit einem anderen hat; sie ist nicht eine seyende, sondern eine
werdende Grenze.



Das Eins ist unendlich oder die sich auf sich beziehende Negation, daher die
Repulsion seiner von sich selbst. Das Quantum ist gleichfalls unendlich,
gesetzt als die sich auf sich beziehende Negativität; es repellirt sich von
sich selbst. Aber es ist ein bestimmtes Eins, das Eins welches in Daseyn und in
die Grenze übergegangen ist, also die Repulsion der Bestimmtheit von sich
selbst, nicht das Erzeugen des sich selbst Gleichen, wie die Repulsion des
Eins, sondern seines Andersseyns, es ist nun an ihm selbst gesetzt, über sich
hinaus zu schicken, und ein Anderes zu werden. Es besteht darin, sich zu
vermehren oder zu verhindern; es ist die Äußerlichkeit der Bestimmtheit an ihm
selbst.



Das Quantum schickt sich also selbst über sich hinaus; dieß Andere, zu dem es
wird, ist zunächst selbst ein Quantum; aber ebenso als eine nicht seyende,
sondern sich über sich selbst hinaustreibende Grenze. Die in diesem Hinausgehen
wieder entstandene Grenze ist also schlechthin nur eine solche, die sich wieder
aufhebt und zu einer fernern schickt, und so fort ins Unendliche.



C. Die quantitative Unendlichkeit.



a. Begriff derselben.



Das Quantum verändert sich und wird ein anderes Quantum; die weitere Bestimmung
dieser Veränderung, daß sie ins Unendliche fortgeht, liegt darin, daß das
Quantum als an ihm selbst sich widersprechend gestellt ist.—Das Quantum
wird ein Anderes; es kontinuirt sich aber in sein Andersseyn; das Andere ist
also auch ein Quantum. Aber dieses ist das Andere nicht nur eines Quantums,
sondern des Quantums selbst, das Negative seiner als eines Begrenzten, somit
seine Unbegrenztheit, Unendlichkeit. Das Quantum ist ein Sollen; es enthält,
Für-sich-bestimmt zu seyn, und dieses Für-sich-bestimmtseyn ist vielmehr das
Bestimmtseyn in einem Anderen; und umgekehrt ist es das aufgehobene
Bestimmtseyn in einem Andern, ist gleichgültiges Bestehen-für-sich.



Die Endlichkeit und Unendlichkeit erhalten dadurch sogleich jede an ihr selbst
eine gedoppelte, und zwar entgegengesetzte Bedeutung. Endlich ist das Quantum
erstens als Begrenztes überhaupt, zweitens, als das Hinausschicken über sich
selbst, als das Bestimmtseyn in einem Anderen. Die Unendlichkeit desselben aber
ist erstens sein Nichtbegrenztseyn; zweitens sein Zurückgekehrtseyn-in-sich,
das gleichgültige Fürsichseyn. Vergleichen wir sogleich diese Momente mit
einander, so ergiebt sich, daß die Bestimmung der Endlichkeit des Quantums, das
Hinausschicken über sich zu einem Anderen, in dem seine Bestimmung liege,
ebenso Bestimmung des Unendlichen ist; die Negation der Grenze ist dasselbe
Hinaus über die Bestimmtheit, so daß das Quantum in dieser Negation, dem
Unendlichen, seine letzte Bestimmtheit habe. Das andere Moment der
Unendlichkeit ist das gegen die Grenze gleichgültige Fürsichseyn; das Quantum
selbst aber ist so das Begrenzte, daß es das für sich Gleichgültige gegen seine
Grenze, damit gegen andere Quanta und sein Hinaus, ist. Die Endlichkeit und die
(von ihr getrennt seyn sollende, schlechte) Unendlichkeit haben beim Quantum
jede das Moment der anderen bereits an ihr.



Das qualitative und quantitative Unendliche unterscheiden sich dadurch, daß im
ersten der Gegensatz des Endlichen und Unendlichen qualitativ ist, und der
Übergang des Endlichen in das Unendliche, oder die Beziehung beider auf
einander nur im Ansich, in ihrem Begriffe liegt. Die qualitative Bestimmtheit
ist als unmittelbar, und bezieht sich auf das Andersseyn wesentlich als auf ein
ihr anderes Seyn, sie ist nicht gesetzt, ihre Negation, ihr Anderes an ihr
selbst zu haben. Die Größe hingegen ist, als solche, aufgehobene Bestimmtheit;
sie ist gesetzt, ungleich mit sich und gleichgültig gegen sich selbst, daher
das Veränderliche zu seyn. Das qualitative Endliche und Unendliche stehen sich
daher absolut d. h. abstrakt gegeneinander über; ihre Einheit ist, die zu
Grunde liegende innerliche Beziehung; das Endliche kontinuirt sich daher nur an
sich, aber nicht an ihm, in sein Anderes. Hingegen das quantitative Endliche
bezieht sich an ihm selbst in sein Unendliches, an dem es seine absolute
Bestimmtheit habe. Diese ihre Beziehung stellt zunächst der
quantitativ-unendliche Progreß dar.



b. Der quantitative unendliche Progreß.



Der Progreß ins Unendliche ist überhaupt der Ausdruck des Widerspruchs, hier
desjenigen, den das quantitativ-Endliche oder das Quantum überhaupt enthält. Er
ist die Wechselbestimmung des Endlichen und Unendlichen, die in der
qualitativen Sphäre betrachtet worden ist, mit dem Unterschiede, daß wie so
eben erinnert, im Quantitativen sich die Grenze an ihr selbst in ihr Jenseits
fortschickt und fortsetzt, somit umgekehrt auch das quantitativ-Unendliche
gesetzt ist, das Quantum an ihm selbst zu haben, denn das Quantum ist in seinem
Außersichseyn zugleich es selbst; seine Äußerlichkeit gehört seiner Bestimmung
an.



Der unendliche Progreß ist nun nur der Ausdruck dieses Widerspruchs, nicht die
Auflösung desselben, aber um der Kontinuität willen der einen Bestimmtheit in
ihre andere führt er eine scheinbare Auflösung in einer Vereinigung beider
herbei. Wie er zunächst gesetzt ist, ist er die Aufgabe des Unendlichen, nicht
die Erreichung desselben; das perennirende Erzeugen desselben, ohne über das
Quantum selbst hinauszukommen, und ohne daß das Unendliche ein Positives und
Gegenwärtiges würde. Das Quantum hat es in seinem Begriffe ein Jenseits seiner
zu haben. Dieß Jenseits ist erstlich das abstrakte Moment des Nichtseyns des
Quantums; dieses löst sich an sich selbst auf; so bezieht es sich auf sein
Jenseits als auf seine Unendlichkeit, nach dem qualitativen Momente des
Gegensatzes. Aber zweitens steht das Quantum in Kontinuität mit diesem
Jenseits; das Quantum besteht eben darin, das Andere seiner selbst, sich selbst
äußerlich zu seyn; also ist dieß Äußerliche eben so sehr nicht ein Anderes als
das Quantum; das Jenseits oder das Unendliche ist also selbst ein Quantum. Das
Jenseits ist auf diese Weise aus seiner Flucht zurückgerufen, und das
Unendliche erreicht. Aber weil dieß zum Diesseits gewordene wieder ein Quantum
ist, ist nur wieder eine neue Grenze gesetzt worden; diese, als Quantum, ist
auch wieder von sich selbst geflohen, ist als solches über sich hinaus, und hat
sich in sein Nichtseyn, in sein Jenseits von sich selbst repellirt, das ebenso
perennirend zum Quantum wird, als dieses sich von sich selbst zum Jenseits
abstößt.



Die Kontinuität des Quantums in sein Anderes bringt die Verbindung beider in
dem Ausdruck eines Unendlich-Großen oder Unendlich-Kleinen hervor. Da beide die
Bestimmung des Quantums noch an ihnen haben, bleiben sie veränderliche und die
absolute Bestimmtheit, die ein Für-sichseyn wäre, ist also nicht erreicht. Dieß
Außersichseyn der Bestimmung ist in dem gedoppelten Unendlichen, das sich nach
dem Mehr und Weniger entgegengesetzt ist, dem Unendlich-großen und Kleinen,
gesetzt. An jedem selbst ist das Quantum im perennirenden Gegensatze gegen sein
Jenseits erhalten. Das Große noch so sehr erweitert, schwindet zur
Unbeträchtlichkeit zusammen; indem es sich auf das Unendliche als auf sein
Nichtseyn bezieht, ist der Gegensatz qualitativ; das erweiterte Quantum hat
daher dem Unendlichen nichts abgewonnen; dieses ist vor wie nach das Nichtseyn
desselben. Oder, die Vergrößerung des Quantums ist keine Näherung zum
Unendlichen, denn der Unterschied des Quantums und seiner Unendlichkeit hat
wesentlich auch das Moment ein nicht quantitativer Unterschied zu seyn. Es ist
nur der ins Engere gebrachte Ausdruck des Widerspruchs; es soll ein Großes d.
i. ein Quantum, und unendlich, d. i. kein Quantum seyn.—Eben so das
Unendlichkleine ist als Kleines ein Quantum und bleibt daher absolut d. h.
qualitativ zu groß für das Unendliche, und ist diesem entgegengesetzt. Es
bleibt in beiden der Widerspruch des unendlichen Progresses erhalten der in
ihnen sein Ziel gefunden haben sollte.



Diese Unendlichkeit, welche als das Jenseits des Endlichen beharrlich bestimmt
ist, ist als die schlechte quantitative Unendlichkeit zu bezeichnen. Sie ist
wie die qualitative schlechte Unendlichkeit, das perennirende Herüber- und
Hinübergehen von dem einen Gliede des bleibenden Widerspruchs zum andern, von
der Grenze zu ihrem Nichtseyn, von diesem aufs neue zurück zu ebenderselben,
zur Grenze. Im Progresse des Quantitativen ist das, zu dem fortgegangen wird,
zwar nicht ein abstrakt Anderes überhaupt, sondern ein als verschieden
gesetztes Quantum; aber es bleibt auf gleiche Weise im Gegensatze gegen seine
Negation. Der Progreß ist daher gleichfalls nicht ein Fortgehen und
Weiterkommen, sondern ein Wiederholen von einem und eben demselben, Setzen,
Aufheben, und Wiedersetzen und Wiederaufheben; eine Ohnmacht des Negativen, dem
das, was es aufhebt, durch sein Aufheben selbst als ein Kontinuirliches
wiederkehrt. Es sind zwei so zusammengeknüpft, daß sie sich schlechthin
fliehen; und indem sie sich fliehen, können sie sich nicht trennen, sondern
sind in ihrer gegenseitigen Flucht verknüpft.



Anmerkung 1.



Die schlechte Unendlichkeit pflegt vornehmlich in der Form des Progresses des
Quantitativen ins Unendliche,—dieß fortgehende Überfliegen der Grenze,
das die Ohnmacht ist, sie aufzuheben, und der perennirende Rückfall in
dieselbe,—für etwas Erhabenes und für eine Art von Gottesdienst gehalten
zu werden, so wie derselbe in der Philosophie als ein Letztes angesehen worden
ist. Dieser Progreß hat vielfach zu Tiraden gedient, die als erhabene
Produktionen bewundert worden sind. In der That aber macht diese moderne
Erhabenheit nicht den Gegenstand groß, welcher vielmehr entflieht, sondern nur
das Subjekt, das so große Quantitäten in sich verschlingt. Die Dürftigkeit
dieser subjektiv bleibenden Erhebung, die an der Leiter des Quantitativen
hinaufsteigt, thut sich selbst damit kund, daß sie in vergeblicher Arbeit dem
unendlichen Ziele nicht näher zu kommen eingesteht, welches zu erreichen
freilich ganz anders anzugreifen ist.



Bei folgenden Tiraden dieser Art ist zugleich ausgedrückt, in was solche
Erhebung übergeht und aufhört. Kant z.B. führt es als erhaben auf, (Kr. d.
prakt. V. Schl.)



"wenn das Subjekt mit dem Gedanken sich über den Platz erhebt, den es in der
Sinnenwelt einnimmt, und die Verknüpfung ins unendlich Große erweitert, eine
Verknüpfung mit Sternen über Sternen, mit Welten über Welten, Systemen über
Systemen, überdem noch in grenzenlose Zeiten ihrer periodischen Bewegung, deren
Anfang und Fortdauer.—Das Vorstellen erliegt diesem Fortgehen ins
Unermeßlich-Ferne, wo die fernste Welt immer noch eine fernere hat, die so weit
zurückgeführte Vergangenheit noch eine weitere hinter sich, die noch so weit
hinausgeführte Zukunft immer noch eine andere vor sich; der Gedanke erliegt
dieser Vorstellung des Unermeßlichen; wie ein Traum, daß einer einen langen
Gang immer weiter und unabsehbar weiter fortgehe, ohne ein Ende abzusehen, mit
Fallen oder mit Schwindel endet."



Diese Darstellung, außerdem daß sie den Inhalt des quantitativen Erhebens in
einen Reichthum der Schilderung zusammendrängt, verdient wegen der
Wahrhaftigkeit vornehmlich Lob, mit der sie es angiebt, wie es dieser Erhebung
am Ende ergeht: der Gedanke erliegt, das Ende ist Fallen und Schwindel. Was den
Gedanken erliegen macht, und das Fallen desselben und den Schwindel
hervorbringt, ist nichts anderes, als die Langeweile der Wiederholung, welche
eine Grenze verschwinden und wieder auftreten und wieder verschwinden, so immer
das eine um das andere, und eins im andern, in dem Jenseits das Diesseits, in
dem Diesseits das Jenseits perennierend entstehen und vergehen läßt, und nur
das Gefühl der Ohnmacht dieses Unendlichen oder dieses Sollens giebt, das über
das Endliche Meister werden will und nicht kann.



Auch die hallersche, von Kant sogenannte schauderhafte Beschreibung der
Ewigkeit pflegt besonders bewundert zu werden, aber oft gerade nicht wegen
derjenigen Seite, die das wahrhafte Verdienst derselben ausmacht:



"Ich häuffe ungeheure Zahlen,

Gebürge Millionen auf,

Ich setze Zeit auf Zeit, und Welt auf Welt zu Hauf

Und wenn ich von der grausen Höh

Mit Schwindeln wieder nach dir seh,

Ist alle Macht der Zahl, vermehrt zu tausendmalen,

Noch nicht ein Theil von dir."

"Ich zieh sie ab, und du liegst ganz vor mir."



Wenn auf jenes Aufbürgen und Aufthürmen von Zahlen und Welten als auf eine
Beschreibung der Ewigkeit der Werth gelegt wird, so wird übersehen, daß der
Dichter selbst dieses sogenannte schauderhafte Hinausgehen für etwas
Vergebliches und Hohles erklärt, und daß er damit schließt, daß nur durch das
Aufgeben dieses leeren unendlichen Progresses das wahrhafte Unendliche selbst
zur Gegenwart vor ihn komme.



Es hat Astronomen gegeben, die sich auf das Erhabene ihrer Wissenschaft gern
darum viel zu Gute thaten, weil sie mit einer unermeßlichen Menge von Sternen,
mit so unermeßlichen Räumen und Zeiten zu thun habe, in denen Entfernungen und
Perioden, die für sich schon groß sind, zu Einheiten dienen, welche noch so
vielmal genommen, sich wieder zur Unbedeutenheit verkürzen. Das schaale
Erstaunen, dem sie sich dabei überlassen, die abgeschmackten Hoffnungen, erst
noch in jenem Leben von einem Sterne zum anderen zu reisen und ins Unermeßliche
fort dergleichen neue Kenntnisse zu erwerben, gaben sie für ein Hauptmoment der
Vortreflichkeit ihrer Wissenschaft aus, —welche bewundernswürdig ist,
nicht um solcher quantitativen Unendlichkeit willen, sondern im Gegentheil um
der Maaßverhältnisse und der Gesetze willen, welche die Vernunft in diesen
Gegenständen erkennt, und die das vernünftige Unendliche gegen jene
unvernünftige Unendlichkeit sind.



Der Unendlichkeit, die sich auf die äußere sinnliche Anschauung bezieht, setzt
Kant die andere Unendlichkeit gegenüber, wenn



"das Individuum auf sein unsichtbares Ich zurückgeht, und die absolute Freiheit
seines Willens als ein reines Ich allen Schrecken des Schicksals und der
Thyrannei entgegenstellt, von seinen nächsten Umgebungen anfangend, sie für
sich verschwinden, eben so das, was als dauernd erscheint, Welten über Welten
in Trümmer zusammenstürzen läßt, und einsam sich als sich selbst gleich
erkennt."



Ich in dieser Einsamkeit mit sich ist zwar das erreichte Jenseits, es ist zu
sich selbst gekommen, ist bei sich, diesseits; im reinen Selbstbewußtseyn ist
die absolute Negativität zur Affirmation und Gegenwart gebracht, welche in
jenem Fortgehen über das sinnliche Quantum nur flieht. Aber indem dieß reine
Ich in seiner Abstraktion und Inhaltslosigkeit sich fixirt, hat es das Daseyn
überhaupt, die Fülle des natürlichen und geistigen Universums, als ein Jenseits
sich gegenüber. Es stellt sich derselbe Widerspruch dar, der dem unendlichen
Progresse zu Grunde liegt; nämlich ein Zurückgekehrtseyn in sich, das
unmittelbar zugleich Außersichseyn, Beziehung auf sein Anderes als auf sein
Nichtseyn, ist; welche Beziehung eine Sehnsucht bleibt, weil Ich sich seine
gehaltlose und unhaltbare Leere einer Seits, und die in der Negation doch
präsent bleibende Fülle als sein Jenseits fixirt hat.



Kant fügt diesen beiden Erhabenheiten die Bemerkung bei, "daß Bewunderung (für
die erstere, äußerliche) und Achtung (für die zweite, innerliche) Erhabenheit,
zwar zur Nachforschung reizen, aber den Mangel derselben nicht ersetzen
können".—Er erklärt damit jene Erhebungen als unbefriedigend für die
Vernunft, welche bei ihnen und den damit verbundenen Empfindungen nicht stehen
bleiben, und das Jenseits und Leere nicht für das Letzte gelten lassen kann.



Als ein Letztes aber ist der unendliche Progreß vornehmlich in seiner Anwendung
auf die Moralität genommen worden. Der so eben angeführte zweite Gegensatz des
Endlichen und Unendlichen, als der mannigfaltigen Welt und des in seine
Freiheit erhobenen Ichs, ist zunächst qualitativ. Das Selbstbestimmen des Ich
geht zugleich darauf, die Natur zu bestimmen und sich von ihr zu befreien; so
bezieht es sich durch sich selbst auf sein Anderes, welches als äußerliches
Daseyn ein Vielfältiges und auch Quantitatives ist. Die Beziehung auf ein
Quantitatives wird selbst quantitativ; die negative Beziehung des Ich darauf,
die Macht des Ich über das Nicht-Ich, über die Sinnlichkeit und äußere Natur,
wird daher so vorgestellt, daß die Moralität immer größer, die Macht der
Sinnlichkeit aber immer kleiner werden könne und solle. Die völlige
Angemessenheit aber des Willens zum moralischen Gesetze wird in den ins
Unendliche gehenden Progreß verlegt, das heißt, als ein absolutes
unerreichbares Jenseits vorgestellt, und eben dieß solle der wahre Anker und
der rechte Trost seyn, daß es ein Unerreichbares ist; denn die Moralität soll
als Kampf seyn; dieser aber ist nur unter der Unangemessenheit des Willens zum
Gesetze, dieses damit schlechthin ein Jenseits für ihn.



In diesem Gegensatze werden Ich und Nicht-Ich oder der reine Wille und das
moralische Gesetz, und die Natur und Sinnlichkeit des Willens als vollkommen
selbstständig und gleichgültig gegeneinander vorausgesetzt. Der reine Wille hat
sein eigenthümliches Gesetz, das in wesentlicher Beziehung auf die Sinnlichkeit
steht; und die Natur und Sinnlichkeit hat ihrer Seits Gesetze, die weder aus
dem Willen genommen und ihm entsprechend sind, noch auch nur, wenn gleich
verschieden davon, an sich eine wesentliche Beziehung auf ihn hätten, sondern
sie sind überhaupt für sich bestimmt, in sich fertig und geschlossen. Zugleich
sind beide aber Momente eines und desselben einfachen Wesens, des Ich; der
Wille ist als das Negative gegen die Natur bestimmt, so daß er nur ist,
insofern ein solches von ihm verschiedenes ist, das von ihm aufgehoben werde,
von dem er aber hierin berührt und selbst afficirt ist. Der Natur und ihr als
Sinnlichkeit des Menschen ist als einem selbstständigen System von Gesetzen das
Beschränken durch ein anderes gleichgültig; sie erhält sich in diesem
Begrenztwerden, tritt selbstständig in die Beziehung ein, und begrenzt den
Willen des Gesetzes eben so sehr, als er sie begrenzt.—Es ist Ein Act,
daß der Wille sich bestimmt und das Andersseyn einer Natur aufhebt, und daß
dieß Andersseyn als daseyend gesetzt ist, sich in sein Aufgehobenwerden
kontinuirt, und nicht aufgehoben ist. Der Widerspruch, der hierin liegt, wird
im unendlichen Progresse nicht aufgelöst, sondern im Gegentheil als unaufgelöst
und unauflösbar dargestellt und behauptet; der Kampf der Moralität und der
Sinnlichkeit wird vorgestellt, als das an und für sich seyende, absolute
Verhältniß.



Die Ohnmacht über den qualitativen Gegensatz des Endlichen und Unendlichen
Meister zu werden und die Idee des wahrhaften Willens, die substantielle
Freiheit, zu fassen, nimmt zur Größe ihre Zuflucht, um sie als die Mittlerin zu
gebrauchen, weil sie das aufgehobene Qualitative, der gleichgültig gewordene
Unterschied, ist. Allein indem beide Glieder des Gegensatzes als qualitativ
verschieden zu Grunde liegen bleiben, so wird vielmehr dadurch, daß sie sich in
ihrer gegenseitigen Beziehung als Quanta verhalten, jedes sogleich als gegen
diese Veränderung gleichgültig gesetzt. Die Natur wird durch Ich, die
Sinnlichkeit durch den Willen des Guten bestimmt, die durch denselben an ihr
hervorgebrachte Veränderung ist nur ein quantitativer Unterschied, ein solcher,
der sie als das bestehen läßt, was sie ist.




In der abstraktern Darstellung der kantischen Philosophie oder wenigstens ihrer
Principien, nämlich in der fichteschen Wissenschaftslehre, macht der unendliche
Progreß auf dieselbe Weise die Grundlage und das Letzte aus. Auf den ersten
Grundsatz dieser Darstellung, Ich=Ich, folgt ein zweiter davon unabhängiger,
die Entgegensetzung des Nicht-Ich; die Beziehung beider wird sogleich auch als
quantitativer Unterschied angenommen, daß Nicht-Ich zum Theil durch Ich
bestimmt werde, zum Theil auch nicht. Das Nicht-Ich kontinuirt sich auf diese
Weise in sein Nichtseyn so, daß es seinem Nichtseyn entgegengesetzt bleibt, als
ein nicht Aufgehobenes. Nachdem daher die Widersprüche, die darin liegen, im
System entwickelt worden sind, so ist das schließliche Resultat dasjenige
Verhältniß, welches der Anfang war; das Nicht-Ich bleibt ein unendlicher
Anstoß, ein absolut-Anderes; die letzte Beziehung seiner und des Ich
aufeinander ist der unendliche Progreß, Sehnsucht und Streben,—derselbe
Widerspruch, mit welchem angefangen wurde.



Weil das Quantitative die als aufgehoben gesetzte Bestimmtheit ist, so glaubte
man für die Einheit des Absoluten, für die Eine Substantialität, Viel oder
vielmehr Alles gewonnen zu haben, indem man den Gegensatz überhaupt zu einem
nur quantitativen Unterschiede herabsetzte. Aller Gegensatz ist nur
quantitativ, war einige Zeit ein Hauptsatz neuerer Philosophie; die
entgegengesetzten Bestimmungen haben dasselbe Wesen, denselben Inhalt, sie sind
reale Seiten des Gegensatzes, insofern jede derselben seine beiden
Bestimmungen, beide Faktoren, in ihr hat, nur daß auf der einen Seite der eine
Faktor, auf der anderen der andere überwiegend, in der einen Seite der eine
Faktor, eine Materie oder Thätigkeit, in größerer Menge oder in stärkerem Grade
vorhanden sey, als in der andern. Insofern verschiedene Stoffe oder
Thätigkeiten vorausgesetzt werden, bestätigt und vollendet der quantitative
Unterschied vielmehr deren Äußerlichkeit und Gleichgültigkeit gegeneinander und
gegen ihre Einheit. Der Unterschied der absoluten Einheit soll nur quantitativ
seyn; das Quantitative ist zwar die aufgehobene unmittelbare Bestimmtheit, aber
die nur unvollkommene, erst die erste Negation, nicht die unendliche, nicht die
Negation der Negation.—Indem Seyn und Denken als quantitative
Bestimmungen der absoluten Substanz vorgestellt werden, werden auch sie, als
Quanta, wie in untergeordneter Sphäre, der Kohlenstoff, Stickstoff u.s.f. sich
vollkommen äußerlich und beziehungslos. Es ist ein Drittes, eine äußerliche
Reflexion, welche von ihrem Unterschiede abstrahirt, und ihre innere, nur
ansichseyende, nicht ebenso für-sich-seyende, Einheit erkennt. Diese Einheit,
wird dann in der That nur als erste unmittelbare vorgestellt, oder nur als
Seyn, welches in seinem quantitativen Unterschiede sich gleich bleibt, aber
nicht sich durch sich selbst gleich setzt; es ist somit nicht begriffen, als
Negation der Negation, als unendliche Einheit. Nur im qualitativen Gegensatze
geht die gesetzte Unendlichkeit, das Fürsichseyn, hervor, und die quantitative
Bestimmung selbst geht, wie sich sogleich näher ergeben wird, in das
Qualitative über.



Anmerkung 2.



Es ist oben erinnert worden, daß die kantischen Antinomien Darstellungen des
Gegensatzes des Endlichen und Unendlichen, in einer konkreteren Gestalt, auf
speciellere Substrate der Vorstellung angewendet, sind. Die daselbst
betrachtete Antinomie enthielt den Gegensatz der qualitativen Endlichkeit und
Unendlichkeit. In einer andern, der ersten der vier kosmologischen Antinomien,
ist es mehr die quantitative Grenze, die in ihrem Widerstreite betrachtet wird.
Ich will die Untersuchung dieser Antinomie daher hier anstellen.



Sie betrifft die Begrenztheit oder Unbegrenztheit der Welt in Zeit und
Raum.—Es konnte eben so gut dieser Gegensatz auch in Rücksicht auf Zeit
und Raum selbst betrachtet werden, denn ob Zeit und Raum Verhältnisse der Dinge
selbst, oder aber nur Formen der Anschauung sind, ändert nichts für das
Antinomische der Begrenztheit oder Unbegrenztheit in ihnen.



Die nähere Auseinanderlegung dieser Antinomie wird gleichfalls zeigen, daß die
beiden Sätze und eben so ihre Beweise, die wie bei der oben betrachteten
apogogisch geführt sind, auf nichts, als auf die zwei einfachen,
entgegengesetzten Behauptungen hinauslaufen: es ist eine Grenze, und: es muß
über die Grenze hinausgegangen werden.



Die Thesis ist:



"Die Welt hat einen Anfang in der Zeit, und ist dem Raume nach auch in Grenzen
eingeschlossen."



Der eine Theil des Beweises, die Zeit betreffend, nimmt das Gegentheil an, "die
Welt habe der Zeit nach keinen Anfang, so ist bis zu jedem gegebenen Zeitpunkt
eine Ewigkeit abgelaufen, und mithin eine unendliche Reihe auf einander
folgender Zustände der Dinge in der Welt verflossen. Nun besteht aber eben
darin die Unendlichkeit einer Reihe, daß sie durch successive Synthesis niemals
vollendet seyn kann. Also ist eine unendliche verflossene Weltreihe unmöglich,
mithin ein Anfang der Welt eine nothwendige Bedingung ihres Daseyns; welches zu
erweisen war."



Der andere Theil des Beweises, der den Raum betrifft, wird auf die Zeit
zurückgeführt. Das Zusammenfassen der Theile einer im Raume unendlichen Welt
erforderte eine unendliche Zeit, welche als abgelaufen angesehen werden müßte,
insofern die Welt im Raume nicht als ein Werdendes, sondern als ein vollendetes
Gegebenes anzusehen ist. Von der Zeit aber wurde im ersten Theile des Beweises
gezeigt, daß eine unendliche Zeit als abgelaufen anzunehmen unmöglich sey.



Man sieht aber sogleich, daß es unnöthig war, den Beweis apagogisch zu machen,
oder überhaupt einen Beweis zu führen, indem in ihm selbst unmittelbar die
Behauptung dessen zu Grunde liegt, was bewiesen werden sollte. Es wird nämlich
irgend ein oder jeder gegebene Zeitpunkt angenommen, bis zu welchem eine
Ewigkeit (—Ewigkeit hat hier nur den geringen Sinii einer
schlecht-unendlichen Zeit) abgelaufen sey. Ein gegebener Zeitpunkt heißt nun
nichts Anders, als eine bestimmte Grenze in der Zeit. Im Beweise wird also eine
Grenze der Zeit als wirklich vorausgesetzt; sie ist aber eben das, was bewiesen
werden sollte. Denn die Thesis besteht darin, daß die Welt einen Anfang in der
Zeit habe.



Nur der Unterschied findet Statt, daß die angenommene Zeitgrenze ein Jetzt, als
Ende der vorher verflossenen, die zu beweisende aber Jetzt als Anfang einer
Zukunft ist. Allein dieser Unterschied ist unwesentlich. Jetzt wird als der
Punkt angenommen, in welchem eine unendliche Reihe auf einander folgender
Zustände der Dinge in der Zeit verflossen seyn soll, also als Ende, als
qualitative Grenze. Würde dieß Jetzt nur als quantitative Grenze betrachtet,
welche fließend und über die nicht nur hinaus zu gehen sondern die vielmehr nur
dieß sey, über sich hinauszugehen, so wäre die unendliche Zeitreihe in ihr
nicht verflossen, sondern führe fort zu fließen, und das Raisonnement des
Beweises fiele weg. Dagegen ist der Zeitpunkt als qualitative Grenze für die
Vergangenheit angenommen, aber ist so zugleich Anfang für die
Zukunft,—denn an sich ist jeder Zeitpunkt die Beziehung der Vergangenheit
und der Zukunft,—auch ist er absoluter d. h. abstrakter Anfang für
dieselbe, d. i. das, was bewiesen werden sollte. Es thut nichts zur Sache, daß
vor seiner Zukunft und diesem ihrem Anfange schon eine Vergangenheit ist; indem
dieser Zeitpunkt qualitative Grenze ist,—und als qualitative ihn
anzunehmen, liegt in der Bestimmung des Vollendeten, Abgelaufenen, also sich
nicht Kontinuirenden,—so ist die Zeit in ihm abgebrochen, und jene
Vergangenheit, ohne Beziehung auf diejenige Zeit, welche nur Zukunft in
Rücksicht auf diese Vergangenheit genannt werden konnte, und daher ohne solche
Beziehung nur Zeit überhaupt ist, die einen absoluten Anfang hat. Stünde sie
aber,—(wie sie es denn tut—) durch das Jetzt, den gegebenen
Zeitpunkt, in einer Beziehung auf die Vergangenheit, wäre sie somit als Zukunft
bestimmt, so wäre auch dieser Zeitpunkt von der anderen Seite keine Grenze, die
unendliche Zeitreihe kontinuirte sich in dem, was Zukunft hieß, und wäre nicht,
wie angenommen worden, vollendet.



In Wahrheit ist die Zeit reine Quantität; der im Beweise gebrauchte Zeitpunkt,
in welchem sie unterbrochen seyn sollte, ist vielmehr nur das sich selbst
aufhebende Fürsichseyn des Jetzt. Der Beweis leistet nichts, als daß er die in
der Thesis behauptete absolute Grenze der Zeit als einen gegebenen Zeitpunkt
vorstellig macht und ihn als vollendeten, d. i. abstrakten Punkt, geradezu
annimmt,—eine populare Bestimmung, welche das sinnliche Vorstellen leicht
als eine Grenze passiren, somit im Beweise dieß als Annahme gelten läßt, was
vorher als das zu Beweisende aufgestellt wurde.



Die Antithesis heißt:



"Die Welt hat keinen Anfang und keine Grenzen im Raume, sondern ist sowohl in
Ansehung der Zeit als des Raumes unendlich."



Der Beweis setzt gleichfalls das Gegentheil:



"Die Welt habe einen Anfang. Da der Anfang ein Daseyn ist, wovor eine Zeit
vorhergeht, darin das Ding nicht ist, so muß eine Zeit vorhergegangen seyn,
darin die Welt nicht war, d. i. eine leere Zeit. Nun ist aber in einer leeren
Zeit kein Entstehen irgend eines Dings möglich; weil kein Theil einer solchen
Zeit vor einem anderen irgend eine unterscheidende Bedingung des Daseyns vor
der des Nichtdaseyns an sich hat. Also kann zwar in der Welt manche Reihe der
Dinge anfangen, die Welt selbst aber keinen Anfang nehmen, und ist in Ansehung
der vergangenen Zeit unendlich."



Dieser apogogische Beweis enthält, wie die andern, die direkte und unbewiesene
Behauptung dessen, was er beweisen sollte. Er nimmt neihlich zuerst ein
Jenseits des weltlichen Daseyns, eine leere Zeit, an; aber kontinuirt alsdann
auch das weltliche Daseyn ebenso sehr über sich hinaus in diese leere Zeit
hinein, hebt diese dadurch auf, und setzt somit das Daseyn ins Unendliche fort.
Die Welt ist ein Daseyn; der Beweis setzt voraus, daß dieß Daseyn entstehe, und
das Entstehen eine in der Zeit vorhergehende Bedingung habe. Darin aber eben
besteht die Antithesis selbst, daß es kein unbedingtes Daseyn, keine absolute
Grenze gebe, sondern das weltliche Daseyn immer eine vorhergehende Bedingung
fordere. Das zu Erweisende findet sich somit als Annahme in dem
Beweise.—Die Bedingung wird dann ferner in der leeren Zeit gesucht, was
so viel heißt, als daß sie als zeitlich und somit als Daseyn, und Beschränktes
angenommen wird. Überhaupt also ist die Annahme gemacht, daß die Welt als
Daseyn ein anderes bedingtes Daseyn in der Zeit voraussetze und hiermit sofort
ins Unendliche.



Der Beweis in Ansehung der Unendlichkeit der Welt im Raume ist dasselbe.
Apogogischer Weise wird die räumliche Endlichkeit der Welt gesetzt; "diese
befände sich somit in einem leeren unbegrenzten Raume, und hätte ein Verhältniß
zu ihm; ein solches Verhältniß der Welt zu keinem Gegenstande aber ist Nichts."



Was bewiesen werden sollte, ist hier ebenso im Beweise direkt vorausgesetzt. Es
wird direkt angenommen, daß die begrenzte räumliche Welt sich in einem leeren
Raume befinden und ein Verhältniß zu ihm haben sollte, das heißt, daß über sie
hinausgegangen werden müsse,—einer Seits in das Leere, in das Jenseits
und Nichtseyn derselben, anderer Seits aber daß sie damit im Verhältniß stehe,
d. i. sich darein hinein kontinuire, das Jenseits hiermit mit weltlichem Daseyn
erfüllt vorzustellen sey. Die Unendlichkeit der Welt im Raume, die in der
Antithesis behauptet wird, ist nichts anderes, als einer Seits der leere Raum,
anderer Seits das Verhältniß der Welt zu ihm, das heißt Kontinuität derselben
in ihm, oder die Erfüllung desselben; welcher Widerspruch, der Raum zugleich
als leer und zugleich als erfüllt, der unendliche Progreß des Daseyns im Raume
ist. Dieser Widerspruch selbst, das Verhältniß der Welt zum leeren Raume, ist
im Beweise direkt zur Grundlage gemacht.



Die Thesis und Antithesis und die Beweise derselben stellen daher nichts dar,
als die entgegengesetzten Behauptungen, daß eine Grenze ist, und daß die Grenze
eben so sehr nur eine aufgehobene ist; daß die Grenze ein Jenseits hat, mit dem
sie aber in Beziehung steht, wohin über sie hinauszugehen ist, worin aber
wieder eine solche Grenze entsteht, die keine ist.



Die Auflösung dieser Antinomien ist, wie die der obigen, transcendental, das
heißt, sie besteht in der Behauptung der Idealität des Raums und der Zeit, als
Formen der Anschauung, in dem Sinne, daß die Welt an ihr selbst nicht im
Widerspruch mit sich, nicht ein sich Aufhebendes, sondern nur das Bewußtseyn in
seinem Anschauen und in der Beziehung der Anschauung auf Verstand und Vernunft,
ein sich selbst widersprechendes Wesen sey. Es ist dieß eine zu große
Zärtlichkeit für die Welt, von ihr den Widerspruch zu entfernen, ihn dagegen in
den Geist, in die Vernunft, zu verlegen und darin unaufgelöst bestehen zu
lassen. In der That ist es der Geist, der so stark ist, den Widerspruch
ertragen zu können, aber er ist es auch, der ihn aufzulösen weiß. Die
sogenannte Welt aber (sie heiße objektive, reale Welt, oder nach dem
transcendentalen Idealismus subjektives Anschauen, und durch die
Verstandes-Kategorie bestimmte Sinnlichkeit), entbehrt darum des Widerspruchs
nicht und nirgends, vermag ihn aber nicht zu ertragen und ist darum dem
Entstehen und Vergehen preisgegeben.



c. Die Unendlichkeit des Quantums.



Das unendliche Quantum, als Unendlichgroßes oder Unendlichkleines, ist selbst
an sich der unendliche Progreß; es ist Quantum als ein Großes oder Kleines, und
ist zugleich Nichtseyn des Quantums. Das Unendlichgroße und Unendlichkleine
sind daher Bilder der Vorstellung, die bei näherer Betrachtung sich als
nichtiger Nebel und Schatten zeigen. Im unendlichen Progreß aber ist dieser
Widerspruch explicite vorhanden, und damit das, was die Natur des Quantums ist,
das als intensive Größe seine Realität erreicht hat, und in seinem Daseyn nun
gesetzt, wie es in seinem Begriffe ist. Diese Identität ist es, die zu
betrachten ist.



Das Quantum als Grad ist einfach, auf sich bezogen und als an ihm selbst
bestimmt. Indem durch diese Einfachheit das Andersseyn und die Bestimmtheit an
ihm aufgehoben ist, ist diese ihm äußerlich; es hat seine Bestimmtheit außer
ihm. Dieß sein Außersichseyn ist zunächst das abstrakte Nichtseyn des Quantums
überhaupt, die schlechte Unendlichkeit. Aber ferner ist dieß Nichtseyn auch ein
Großes, das Quantum kontinuirt sich in sein Nichtseyn, denn es hat eben seine
Bestimmtheit in seiner Äußerlichkeit; diese seine Äußerlichkeit ist daher eben
so sehr selbst Quantum; jenes sein Nichtseyn, die Unendlichkeit, wird so
begrenzt, d. h. dieß Jenseits wird aufgehoben, dieses ist selbst als Quantum
bestimmt, das hiermit in seiner Negation bei sich selbst ist.



Dieß ist aber das, was das Quantum als solches an sich ist. Denn es ist eben es
selbst durch sein Äußerlichseyn; die Äußerlichkeit macht das aus, wodurch es
Quantum, bei sich selbst, ist. Es ist also im unendlichen Progresse der Begriff
des Quantums gesetzt.



Nehmen wir ihn zunächst in seinen abstrakten Bestimmungen wie sie vorliegen, so
ist in ihm das Aufheben des Quantums, aber eben so sehr seines Jenseits, also
die Negation des Quantums sowohl, als die Negation dieser Negation vorhanden.
Seine Wahrheit ist ihre Einheit, worin sie, aber als Momente, sind.—Sie
ist die Auflösung des Widerspruchs, dessen Ausdruck er ist, und ihr nächster
Sinn somit die Wiederherstellung des Begriffs der Größe, daß sie gleichgültige
oder äußerliche Grenze ist. Im unendlichen Progresse als solchem pflegt nur
darauf reflektirt zu werden, daß jedes Quantum, es sey noch so groß oder klein,
verschwinden, daß über dasselbe muß hinausgegangen werden können; aber nicht
darauf, daß dieß sein Aufheben, das Jenseits, das schlecht-Unendliche selbst
auch verschwindet.



Schon das erste Aufheben, die Negation der Qualität überhaupt, wodurch das
Quantum gesetzt wird, ist an sich das Aufheben der Negation,—das Quantum
ist aufgehobene qualitative Grenze, somit aufgehobene Negation,—aber es
ist zugleich nur an sich dieß; gesetzt ist es als ein Daseyn, und dann ist
seine Negation als das Unendliche fixirt, als das Jenseits des Quantums,
welches als ein Diesseits steht, als ein Unmittelbares; so ist das Unendliche
nur als erste Negation bestimmt, und so erscheint es im unendlichen Progresse.
Es ist gezeigt worden, daß aber in diesem mehr vorhanden ist, die Negation der
Negation, oder das, was das Unendliche in Wahrheit ist. Es ist dieß vorhin so
angesehen worden, daß der Begriff des Quantums damit wieder hergestellt ist;
diese Wiederherstellung heißt zunächst, daß sein Daseyn seine nähere Bestimmung
erhalten hat; es ist nämlich das nach seinem Begriff bestimmte Quantum
entstanden, was verschieden ist, von dem unmittelbaren Quantum, die
Äußerlichkeit ist nun das Gegentheil ihrer selbst, als Moment der Größe selbst
gesetzt,—das Quantum so, daß es vermittelst seines Nichtseyns, der
Unendlichkeit, in einem anderen Quantum seine Bestimmtheit habe, d. i.
qualitativ das ist, was es ist. Jedoch gehört diese Vergleichung des Begriffs
des Quantums mit seinem Daseyn mehr unserer Reflexion, einem Verhältniß, das
hier noch nicht vorhanden ist, an. Die zunächst liegende Bestimmung ist, daß
das Quantum zur Qualität zurückgekehrt, nunmehr qualitativ bestimmt ist. Denn
seine Eigenthümlichkeit, Qualität, ist die Äußerlichkeit, Gleichgültigkeit der
Bestimmtheit; und es ist nun gesetzt, als in seiner Äußerlichkeit vielmehr es
selbst zu seyn, darin sich auf sich selbst zu beziehen, in einfacher Einheit
mit sich, d. i. qualitativ bestimmt zu seyn.—dieß Qualitative ist noch
näher bestimmt, nämlich als Fürsichseyn; denn die Beziehung auf sich selbst, zu
der es gekommen, ist aus der Vermittelung, der Negation der Negation,
hervorgegangen. Das Quantum hat die Unendlichkeit, das Fürsichbestimmtseyn
nicht mehr außer ihm, sondern an ihm selbst.



Das Unendliche, welches im unendlichen Progresse nur die leere Bedeutung eines
Nichtsseyns, eines unerreichten, aber gesuchten Jenseits hat, ist in der That
nicht anderes als die Qualität. Das Quantum geht als gleichgültige Grenze über
sich hinaus ins Unendliche; es sucht damit nichts Anderes, als das
Fürsichbestimmtseyn, das qualitative Moment, das aber so nur ein Sollen ist.
Seine Gleichgültigkeit gegen die Grenze, damit sein Mangel an fürsichseyender
Bestimmtheit und sein Hinausgehen über sich ist, was das Quantum zum Quantum
macht; jenes sein Hinausgehen soll negirt werden und im Unendlichen sich seine
absolute Bestimmtheit finden.



Ganz überhaupt: das Quantum ist die aufgehobene Qualität; aber das Quantum ist
unendlich, geht über sich hinaus, es ist die Negation seiner; dieß sein
Hinausgehen ist also an sich die Negation der negirten Qualität, die
Wiederherstellung derselben; und gesetzt ist dieß, daß die Äußerlichkeit,
welche als Jenseits erschien, als das eigene Moment des Quantums bestimmt ist.



Das Quantum ist hiermit gesetzt als von sich repellirt, womit also zwei Quanta
sind, diejedoch aufgehoben, nur als Momente einer Einheit sind, und diese
Einheit ist die Bestimmtheit des Quantums.—Dieses so in seiner
Äußerlichkeit als gleichgültige Grenze auf sich bezogen, hiermit qualitativ
gesetzt, ist das quantitative Verhältniß.—Im Verhältnisse ist das Quantum
sich äußerlich, von sich selbst verschieden; diese seine Äußerlichkeit ist die
Beziehung eines Quantums auf ein anderes Quantum, deren jedes nur gilt in
dieser seiner Beziehung auf sein Anderes; und diese Beziehunng macht die
Bestimmtheit des Quantums aus, das als solche Einheit ist.



Es hat darin nicht eine gleichgültige, sondern qualitative Bestimmung; ist in
dieser seiner Äußerlichkeit in sich zurückgekehrt, ist in derselben, das was es
ist.



Anmerkung 1. Die Begriffsbestimmtheit des mathematischen Unendlichen.



Das mathematische Unendliche ist eines Theils interessant durch die Erweiterung
der Mathematik und die großen Resultate, welche seine Einführung in dieselbe
hervorgebracht hat; andern Theils aber ist es dadurch merkwürdig, daß es dieser
Wissenschaft noch nicht gelungen ist, sich über den Gebrauch desselben durch
den Begriff (Begriff im eigentlichen Sinne genommen) zu rechtfertigen. Die
Rechtfertigungen beruhen am Ende auf der Richtigkeit der mit Hülfe jener
Bestimmung sich ergebenden Resultate, welche aus sonstigen Gründen erwiesen
ist; nicht aber auf der Klarheit des Gegenstandes und der Operation, durch
welche die Resultate herausgebracht werden, sogar daß die Operation vielmehr
selbst als unrichtig zugegeben wird.



Dieß ist schon ein Mißstand an und für sich; ein solches Verfahren ist
unwissenschaftlich. Es führt aber auch den Nachtheil mit sich, daß die
Mathematik, indem sie die Natur dieses ihres Instruments nicht kennt, weil sie
mit der Metaphysik und Kritik desselben nicht fertig ist, den Umfang seiner
Anwendung nicht bestimmen, und von Misbräuchen desselben sich nicht sichern
konnte.



In philosophischer Rücksicht aber ist das mathematische Unendliche darum
wichtig, weil ihm in der That der Begriff des wahrhaften Unendlichen zu Grunde
liegt und es viel höher steht, als das gewöhnlich sogenannte metaphysische
Unendliche, von dem aus die Einwürfe gegen ersteres gemacht werden. Gegen diese
Einwürfe weiß sich die Wissenschaft der Mathematik häufig nur dadurch zu
retten, daß sie die Kompetenz der Metaphysik verwirft, indem sie behauptet, mit
dieser Wissenschaft nichts zu schaffen und sich um deren Begriffe nicht zu
bekümmern zu haben, wenn sie nur auf ihrem eigenen Boden konsequent verfahre.
Sie habe nicht zu betrachten, was an sich, sondern was auf ihrem Felde das
Wahre sey. Die Metaphysik weiß die glänzenden Resultate des Gebrauchs des
mathematischen Unendlichen bei ihrem Widerspruche gegen dasselbe nicht zu
läugnen oder umzustoßen, und die Mathematik weiß mit der Metaphysik ihres
eigenen Begriffs und daher auch mit der Ableitung der Verfahrensweisen, die der
Gebrauch des Unendlichen nöthig macht, nicht ins Reine zu kommen.



Wenn es die einzige Schwierigkeit des Begriffs überhaupt wäre, von der die
Mathematik gedrückt würde, so könnte sie diesen ohne Umstände auf der Seite
liegen lassen, insofern nämlich der Begriff mehr ist, als nur die Angabe der
wesentlichen Bestimmtheiten, d. i. der Verstandesbestimmungen einer Sache, und
an der Schärfe dieser Bestimmtheiten hat sie es nicht fehlen lassen; denn sie
ist nicht eine Wissenschaft, die es mit den Begriffen ihrer Gegenstände zu
thun, und durch die Entwickelung des Begriffs, wenn auch nur durch
Raisonnement, ihren Inhalt zu erzeugen hätte. Allein bei der Methode ihres
Unendlichen findet sie den Hauptwiderspruch an der eigenthümlichen Methode
selbst, auf welcher sie überhaupt als Wissenschaft beruht. Denn die Rechnung
des Unendlichen erlaubt und erfordert Verfahrungsweisen, welche die Mathematik
bei Operationen mit endlichen Größen durchaus verwerfen muß, und zugleich
behandelt sie ihre unendlichen Größen, wie endliche Quanta, und will auf jene
dieselben Verfahrungsweisen anwenden, welche bei diesen gelten; es ist eine
Hauptseite der Ausbildung dieser Wissenschaft, für die transcendenten
Bestimmungen und deren Behandlung, die Form des gewöhnlichen Kalkuls gewonnen
zu haben.



Die Mathematik zeigt bei diesem Widerstreite ihrer Operationen, daß Resultate,
die sie dadurch findet, ganz mit denen übereinstimmen, welche durch die
eigentlich mathematische, die geometrische und analytische, Methode gefunden
werden. Aber Theils betrifft dieß nicht alle Resultate, und der Zweck der
Einführung des Unendlichen ist nicht allein, den gewöhnlichen Weg abzukürzen,
sondern zu Resultaten zu gelangen, die durch diesen nicht geleistet werden
können. Theils rechtfertigt der Erfolg die Manier des Wegs nicht für sich.
Diese Manier aber der Rechnung des Unendlichen zeigt sich durch den Schein der
Ungenauigkeit gedrückt, den sie sich giebt, indem sie endliche Größen um eine
unendlich kleine Größe das eine Mal vermehrt, diese in der fernern Operation
zum Theil beibehält, aber einen Theil derselben auch vernachlässigt. Dieß
Verfahren enthält die Sonderbarkeit, daß der eingestandenen Ungenauigkeit
unerachtet, ein Resultat herauskommt, das nicht nur ziemlich und so nahe, daß
der Unterschied außer Acht gelassen werden könnte, sondern vollkommen genau
ist. In der Operation selbst aber, die dem Resultate vorher geht, kann die
Vorstellung nicht entbehrt werden, daß Einiges nicht gleich Null, aber so
unbeträchtlich sey, um außer Acht gelassen werden zu können. Allein bei dem,
was unter mathematischer Bestimmtheit zu verstehen ist, fällt aller Unterschied
einer größern oder geringern Genauigkeit gänzlich hinweg, wie in der
Philosophie nicht von größerer oder geringerer Wahrscheinlichkeit, sondern von
der Wahrheit allein die Rede seyn kann. Wenn die Methode und der Gebrauch des
Unendlichen durch den Erfolg gerechtfertigt wird, so ist es nicht so
überflüssig dessen ungeachtet die Rechtfertigung derselben zu fordern, als es
bei der Nase überflüssig scheint, nach dem Erweise des Rechts, sich ihrer zu
bedienen, zu fragen. Denn es ist bei der mathematischen als einer
wissenschaftlichen Erkenntniß wesentlich um den Beweis zu thun, und auch in
Ansehung der Resultate ist es der Fall, daß die streng mathematische Methode
nicht zu allen den Beleg des Erfolgs liefert, der aber ohnehin nur ein
äußerlicher Beleg ist.



Es ist der Mühe werth, den mathematischen Begriff des Unendlichen und die
merkwürdigsten Versuche näher zu betrachten, welche die Absicht haben, den
Gebrauch desselben zu rechtfertigen und die Schwierigkeit, von der sich die
Methode gedrückt fühlt, zu beseitigen. Die Betrachtung dieser Rechtfertigungen
und Bestimmungen des mathematischen Unendlichen, welche ich in dieser Anmerkung
weitläufiger anstellen will, wird zugleich das beste Licht auf die Natur des
wahren Begriffes selbst werfen, und zeigen, wie er ihnen vorgeschwebt und zu
Grunde gelegen hat.



Die gewöhnliche Bestimmung des mathematischen Unendlichen ist, daß es eine
Größe sey, über welche es,—wenn sie als das Unendlichgroße—keine
größere oder,—wenn sie als das Unendlichkleine bestimmt
ist—kleinere mehr gebe, oder die, in jenem Falle, größer, in diesem Falle
kleiner sey, als jede beliebige Größe.—In dieser Definition ist freilich
der wahre Begriff nicht ausgedrückt, vielmehr nur, wie schon bemerkt, derselbe
Widerspruch, der im unendlichen Progresse ist; aber sehen wir, was an sich
darin enthalten ist. Eine Größe wird in der Mathematik definirt, daß sie etwas
sey, das vermehrt und vermindert werden könne; überhaupt also eine
gleichgültige Grenze. Indem nun das Unendlich Große oder Kleine ein solches
ist, das nicht mehr vermehrt oder vermindert werden könne, so ist es in der
That kein Quantum als solches mehr.



Diese Konsequenz ist nothwendig und unmittelbar. Aber die Reflexion, daß das
Quantum,—und ich nenne in dieser Anmerkung Quantum überhaupt, wie es ist,
das endliche Quantum,—aufgehoben ist, ist es, welche nicht gemacht zu
werden pflegt und die für das gewöhnliche Begreifen die Schwierigkeit ausmacht,
indem das Quantum, indem es unendlich ist, als ein Aufgehobenes, als ein
solches zu denken gefordert wird, das nicht ein Quantum ist, und dessen
quantitative Bestimmtheit doch bleibt.



Um das anzuführen, wie Kant jene Bestimmung beurtheilt,[9]
so findet er sie nicht übereinstimmend mit dem, was man unter einem unendlichen
Ganzen verstehe. "Nach dem gewöhnlichen Begriffe sey eine Größe unendlich, über
die keine größere (d. i. über die darin enthaltene Menge einer gegebenen
Einheit) möglich ist; es sey aber keine Menge die größte, weil noch immer eine
oder mehrere Einheiten hinzugefügt werden können.—Durch ein unendliches
Ganzes dagegen werde nicht vorgestellt, wie groß es sey, mithin sey sein
Begriff nicht der Begriff eines Maximums (oder Minimums), sondern es werde
dadurch nur sein Verhältniß zu einer beliebig anzunehmenden Einheit gedacht, in
Ansehung deren dasselbe größer ist, als alle Zahl. Je nachdem diese Einheit
größer oder kleiner angenommen würde, würde das Unendliche größer oder kleiner
seyn; allein die Unendlichkeit, da sie bloß in dem Verhältnisse zu dieser
gegebenen Einheit bestehe, würde immer dieselbe bleiben, obgleich Freilich die
absolute Größe des Ganzen dadurch gar nicht erkannt würde."



 [9]
In der Anmerkung zur Thesis der ersten kosmologischen Antinomie, in der Kritik
der reinen Vernunft.



Kant tadelt es, wenn unendliche Ganze als ein Maximum, als eine vollendete
Menge einer gegebenen Einheit angesehen werden. Das Maximum oder Minimum als
solches erscheint noch immer als ein Quantum, eine Menge. Solche Vorstellung
kann die von Kant angeführte Konsequenz nicht ablehnen, die auf ein größeres
oder kleineres Unendliches führt. Überhaupt indem das Unendliche als Quantum
vorgestellt wird, gilt noch für dasselbe der Unterschied eines Größern oder
Kleinern. Allein diese Kritik trifft nicht den Begriff des wahrhaften
mathematischen Unendlichen, der unendlichen Differenz, denn diese ist kein
endliches Quantum mehr.



Kants Begriff der Unendlichkeit dagegen, den er den wahren transcendentalen
nennt, ist, "daß die successive Synthesis der Einheit in Durchmessung eines
Quantums niemals vollendet seyn könne." Es ist ein Quantum überhaupt als
gegeben vorausgesetzt; dieß solle durch das Synthesiren der Einheit zu einer
Anzahl, einem bestimmt anzugebenden Quantum gemacht werden, aber dieß
Synthesiren niemals vollendet werden können. Hiermit ist wie erhellt, nichts
als der Progreß ins Unendliche ausgesprochen, nur transcendental, d. i.
eigentlich subjektiv und psychologisch vorgestellt. An sich soll zwar das
Quantum vollendet seyn, aber transcendentaler Weise, nämlich im Subjekte,
welches ihm ein Verhältniß zu einer Einheit giebt, entstehe nur eine solche
Bestimmung des Quantums, die unvollendet und schlechthin mit einem Jenseits
behaftet sey. Es wird also hier überhaupt beim Widerspruche, den die Größe
enthält, stehen geblieben, aber vertheilt an das Objekt und das Subjekt, so daß
jenem die Begrenztheit, diesem aber das Hinausgehen über jede von ihm
aufgefaßte Bestimmtheit, in das schlechte Unendliche zukommt.



Es ist dagegen vorhin gesagt worden, daß die Bestimmung des mathematischen
Unendlichen und zwar wie es in der höhern Analysis gebraucht wird, dem Begriffe
des wahrhaften Unendlichen entspricht; die Zusammenstellung beider Bestimmungen
soll nun in ausführlicher Entwickelung vorgenommen werden.—Was zuerst das
wahrhafte unendliche Quantum betrifft, so bestimmte es sich als an ihm selbst
unendlich; es ist dieß, indem, wie sich ergeben hat, das endliche Quantum oder
das Quantum überhaupt, und sein Jenseits, das schlechte Unendliche, auf gleiche
Weise aufgehoben sind. Das aufgehobene Quantum ist damit in die Einfachheit und
in die Beziehung auf sich selbst zurückgegangen, aber nicht nur wie das
extensive, indem es in intensives Quantum überging, das seine Bestimmtheit nur
an sich an einer äußern Vielfachheit hat, gegen die es jedoch gleichgültig und
wovon es verschieden seyn soll. Das unendliche Quantum enthält vielmehr erstens
die Äußerlichkeit und zweitens die Negation derselben an ihm selbst; so ist es
nicht mehr irgend ein endliches Quantum, nicht eine Größebestimmtheit, die ein
Daseyn als Quantum hätte, sondern es ist einfach, und daher nur als Moment; es
ist eine Größebestimmtheit in qualitativer Form; seine Unendlichkeit ist, als
eine qualitative Bestimmtheit zu seyn.—So als Moment ist es in
wesentlicher Einheit mit seinem Andern, nur als bestimmt durch dieses sein
Anderes, d. i. es hat nur Bedeutung in Beziehung auf ein im Verhältniß mit ihm
Stehendes. Außer diesem Verhältnisse ist es Null; —da gerade das Quantum
als solches gegen das Verhältniß gleichgültig, in ihm doch eine unmittelbare
ruhende Bestimmung seyn soll. In dem Verhältnisse als nur Moment ist es nicht
ein für sich Gleichgültiges; es ist, in der Unendlichkeit als Fürsichseyn,
indem es zugleich eine quantitative Bestimmtheit ist, nur als ein Für-Eines.



Der Begriff des Unendlichen, wie er sich hier abstrakt exponirt hat, wird sich
zeigen, dem mathematischen Unendlichen zu Grunde liegen, und er selbst wird
deutlicher werden, indem wir die verschiedenen Stufen des Ausdrucks des
Quantums als eines Verhältniß-Moments betrachten, von der untersten an, wo es
noch zugleich Quantum als solches ist, bis zu der höhern, wo es die Bedeutung
und den Ausdruck eigentlicher unendlicher Größe erhält.



Nehmen wir also zuerst das Quantum in dem Verhältnisse, wie es eine gebrochene
Zahl ist. Solcher Bruch 2/7 z.B. ist nicht ein Quantum wie 1, 2, 3 u.s.f., zwar
eine gewöhnliche endliche Zahl, jedoch nicht eine unmittelbare, wie die ganzen
Zahlen, sondern als Bruch mittelbar bestimmt durch zwei andere Zahlen, die
Anzahl und Einheit gegeneinander sind, wobei auch die Einheit eine bestimmte
Anzahl ist. Aber von dieser nähern Bestimmung derselben gegeneinander
abstrahirt, und sie bloß nach dem, was ihnen in der qualitativen Beziehung, in
der sie hier sind, als Quantis widerfährt, betrachtet, so sind 2 und 7 sonst
gleichgültige Quanta; indem sie aber hier nur als Momente, eines des andern,
und damit eines Dritten (des Quantums, das der Exponent heißt) auftreten, so
gelten sie sogleich nicht als 2 und 7, sondern nur nach ihrer Bestimmtheit
gegeneinander. Statt ihrer kann darum eben so gut 4 und 14, oder 6 und 21
u.s.f. ins Unendliche gesetzt werden. Hiermit fangen sie also an, einen
qualitativen Charakter zu haben. Gälten sie als bloße Quanta, so ist 2 und 7,
schlechthin das eine nur 2, das andere nur 7; 4, 14, 6, 21 u.s.f. sind
schlechthin etwas Anderes als jene Zahlen, und können insofern sie nur
unmittelbare Quanta wären, die einen nicht an die Stelle der anderen gesetzt
werden. Insofern aber und nicht nach der Bestimmtheit, solche Quanta zu seyn,
gelten, so ist ihre gleichgültige Grenze aufgehoben; sie haben somit, nach
dieser Seite, das Moment der Unendlichkeit an ihnen, indem sie nicht bloß eben
nicht mehr sie sind, sondern ihre quantitative Bestimmtheit, aber als eine an
sich seyende qualitative,—nämlich nach dem, was sie im Verhältnisse
gelten,—bleibt. Es können unendlich viele andere an ihre Stelle gesetzt
werden, so daß der Werth des Bruches durch, die Bestimmtheit, welche das
Verhältniß hat, sich nicht ändert.



Die Darstellung, welche die Unendlichkeit an einem Zahlenbruche hat, ist aber
darum noch unvollkommen, weil die beiden Seiten des Bruchs, 2 und 7, aus dem
Verhältnisse genommen werden können, und gewöhnliche gleichgültige Quanta sind;
die Beziehung derselben, im Verhältnisse und Momente zu seyn, ist ihnen etwas
Äußerliches und Gleichgültiges. Ebenso ist ihre Beziehung selbst ein
gewöhnliches Quantum, der Exponent des Verhältnisses.



Die Buchstaben, mit denen in der allgemeinen Arithmetik operirt wird, die
nächste Allgemeinheit, in welche die Zahlen erhoben werden, haben die
Eigenschaft nicht, daß sie von einem bestimmten Zahlenwerth sind; sie sind nur
allgemeine Zeichen und unbestimmte Möglichkeiten jedes bestimmten Werthes. Der
Bruch a/b scheint daher ein passenderer Ausdruck des Unendlichen zu seyn, weil
a und b aus ihrer Beziehung aufeinander genommen, unbestimmt bleiben, und auch
getrennt keinen besonderen eigenthümlichen Werth haben.—Allein diese
Buchstaben sind zwar als unbestimmte Größen gesetzt; ihr Sinn aber ist, daß sie
irgend ein endliches Quantum seyen. Da sie also zwar die allgemeine
Vorstellung, aber nur von der bestimmten Zahl sind, so ist es ihnen ebenfalls
gleichgültig, im Verhältnisse zu seyn, und außer demselben behalten sie diesen
Werth.



Betrachten wir noch näher, was im Verhältnisse vorhanden ist, so hat es die
beiden Bestimmungen an ihm, erstlich ein Quantum zu seyn, dieses aber ist
zweitens nicht als ein unmittelbares, sondern das den qualitativen Gegensatz an
ihm hat; es bleibt in demselben zugleich jenes bestimmte, gleichgültige Quantum
dadurch, daß es aus seinem Andersseyn, dem Gegensatze, in sich zurückgekehrt,
somit auch ein Unendliches ist. Diese beiden Bestimmungen stellen sich in der
folgenden bekannten Form, in ihrem Unterschiede von einander entwickelt dar.



Der Bruch 2/7 kann ausgedrückt werden als 0,285714…als 1 + a + a[hoch2] +
a[hoch3] u.s.f. So ist er als eine unendliche Reihe; der Bruch selbst heißt die
Summe oder der endliche Ausdruck derselben. Vergleichen wir die beiden
Ausdrücke, so stellt der eine, die unendliche Reihe, ihn nicht mehr als
Verhältniß, sondern nach der Seite dar, daß er ein Quantum ist als eine Menge
von solchen, die zu einander hinzukommen, als eine Anzahl.—Daß die
Größen, die ihn als Anzahl ausmachen sollen, wieder aus Decimalbrüchen, also
selbst aus Verhältnissen bestehen, darauf kommt es hier nicht an; denn dieser
Umstand betrifft die besondere Art der Einheit dieser Größen, nicht sie,
insofern sie die Anzahl constituiren; wie auch eine aus mehreren Ziffern
bestehende ganze Zahl des Decimalsystems wesentlich als eine Anzahl gilt, und
nicht darauf gesehen wird, daß sie aus Produkten einer Zahl und der Zahl Zehen
und deren Potenzen besteht. So wie es hier auch nicht darauf ankommt, daß es
andere Brüche giebt als der z. B. genommene 2/7, die zu Dezimalbrüchen gemacht,
nicht eine unendliche Reihe geben; jeder aber kann für ein Zahlensystem von
anderer Einheit als eine solche ausgedrückt werden.



Indem nun in der unendlichen Reihe, die den Bruch als Anzahl darstellen soll,
die Seite, daß er Verhältniß ist, verschwindet, so verschwindet auch die Seite,
nach welcher er, wie vorhin gezeigt, die Unendlichkeit an ihm hatte. Diese aber
ist auf eine andere Weise hereingekommen; die Reihe ist nämlich selbst
unendlich.



Von welcher Art nun die Unendlichkeit der Reihe sey, erhellt von selbst; es ist
die schlechte Unendlichkeit des Progresses. Die Reihe enthält und stellt den
Widerspruch dar, etwas, das ein Verhältniß ist und qualitative Natur in ihm
hat, als ein Verhältnißloses, als ein bloßes Quantum, als Anzahl, darzustellen.
Die Folge davon ist, daß an der Anzahl, die in der Reihe ausgedrückt ist, immer
etwas fehlt, so daß über das, was gesetzt ist, immer hinausgegangen werden muß,
um die geforderte Bestimmtheit zu erreichen. Das Gesetz des Fortgangs ist
bekannt, es liegt in der Bestimmung des Quantums, die im Bruche enthalten ist,
und in der Natur der Form, in der sie ausgedrückt werden soll. Die Anzahl kann
wohl durch Fortsetzung der Reihe so genau gemacht werden, als man nöthig hat;
aber immer bleibt die Darstellung durch sie nur ein Sollen; sie ist mit einem
Jenseits behaftet, das nicht aufgehoben werden kann, weil ein auf qualitativer
Bestimmtheit beruhendes als Anzahl auszudrücken der bleibende Widerspruch ist.



In dieser unendlichen Reihe ist jene Ungenauigkeit wirklich vorhanden, von der
am wahrhaften mathematischen Unendlichen nur der Schein vorkommt. Diese beiden
Arten des mathematischen Unendlichen sind so wenig zu verwechseln, als die
beiden Arten des philosophischen Unendlichen. Bei der Darstellung des
wahrhaften mathematischen Unendlichen ist anfangs die Form der Reihe gebraucht
oder auch neuerlich wieder hervorgerufen worden. Aber sie ist für dasselbe
nicht nothwendig; im Gegentheil ist das Unendliche der unendlichen Reihe
wesentlich von jenem unterschieden, wie die Folge zeigen soll. Diese vielmehr
steht sogar dem Ausdrucke des Bruches nach.



Die unendliche Reihe enthält nämlich die schlechte Unendlichkeit, weil das, was
die Reihe ausdrücken soll, ein Sollen bleibt; und was sie ausdrückt, mit einem
Jenseits, das nicht verschwindet, behaftet und verschieden von dem ist, was
ausgedrückt werden soll. Sie ist unendlich nicht um der Glieder willen, die
gesetzt sind, sondern darum, weil sie unvollständig sind, weil das Andere, das
zu ihnen wesentlich gehört, jenseits ihrer ist; was in ihr da ist, der
gesetzten Glieder mögen so viele seyn als wollen, ist nur ein Endliches, im
eigentlichen Sinne, gesetzt als Endliches, d. i. als solches, das nicht ist,
was es seyn soll. Dagegen ist aber das, was der endliche Ausdruck, oder die
Summe solcher Reihe genannt wird, ohne Mangel; er enthält den Werth, den die
Reihe nur sucht, vollständig; das Jenseits ist aus der Flucht zurückgerufen;
was er ist, und was er seyn soll, ist nicht getrennt, sondern ist dasselbe.



Das beide Unterscheidende liegt näher sogleich darin, daß in der unendlichen
Reihe das Negative außerhalb ihrer Glieder ist, welche Gegenwart haben, indem
sie nur als Theile der Anzahl gelten. In dem endlichen Ausdrucke dagegen, der
ein Verhältniß ist, ist das Negative immanent, als das Bestimmtseyn der Seiten
des Verhältnisses durcheinander, welches ein in sich Zurückgekehrtseyn, sich
auf sich beziehende Einheit, als Negation der Negation (beide Seiten des
Verhältnisses sind nur als Momente), ist, hiermit die Bestimmung der
Unendlichkeit in sich hat.—Zu der That ist also die gewöhnlich sogenannte
Summe, das 2/7 oder 1/1-a', ein Verhältniß; und dieser sogenannte endliche
Ausdruck ist der wahrhaft unendliche Ausdruck. Die unendliche Reihe dagegen ist
in Wahrheit Summe; ihr Zweck ist, das was an sich Verhältniß ist, in der Form
einer Summe darzustellen, und die vorhandenen Glieder der Reihe sind nicht als
Glieder eines Verhältnisses, sondern eines Aggregats. Sie ist ferner vielmehr
der endliche Ausdruck; denn sie ist das unvollkommene Aggregat, und bleibt
wesentlich ein Mangelhaftes. Sie ist nach dem, was in ihr da ist, ein
bestimmtes Quantum, zugleich aber ein geringeres, als sie seyn soll; alsdann
auch das, was ihr fehlt, ist ein bestimmtes Quantum; dieser fehlende Theil ist
in der That das, was das Unendliche an der Reihe heißt, nach der nur formellen
Seite, daß er ein Fehlendes, ein Nichtseyn ist; nach seinem Inhalte ist er ein
endliches Quantum. Das was in der Reihe da ist, zusammen mit dem was ihr fehlt,
macht erst das aus, was der Bruch ist, das bestimmte Quantum, das sie
gleichfalls seyn soll, aber zu seyn nicht vermag. —Das Wort: Unendlich,
pflegt, auch in der unendlichen Reihe, in der Meinung etwas Hohes und Hehres zu
seyn; es ist dieß eine Art von Aberglauben, der Aberglaube des Verstands; man
hat gesehen, wie es sich vielmehr auf die Bestimmung der Mangelhaftigkeit
reducirt.



Daß es, kann noch bemerkt werden, unendliche Reihen giebt, die nicht summirbar
sind, ist in Bezug auf die Form von Reihe überhaupt ein äußerlicher und
zufälliger Umstand. Sie enthalten eine höhere Art der Unendlichkeit, als die
summirbaren; nämlich eine Incommensurabilität, oder die Unmöglichkeit, das
darin enthaltene quantitative Verhältniß als ein Quantum, sey es auch als
Bruch, darzustellen; die Form der Reihe aber als solche, die sie haben, enthält
dieselbe Bestimmung der schlechten Unendlichkeit, welche in der summirbaren
Reihe ist.



Die so eben am Bruche und an seiner Reihe bemerkte Verkehrung in Ansehung des
Ausdrucks findet auch Statt, insofern das mathematische Unendliche nämlich
nicht das so eben genannte sondern das wahrhafte, das relative
Unendliche,—das gewöhnliche metaphysische dagegen, worunter das
abstrakte, schlechte Unendliche verstanden wird, das absolute genannt worden
ist. In der That ist vielmehr dieses metaphysische nur das relative, weil die
Negation, die es ausdrückt, nur so im Gegensatze einer Grenze ist, daß diese
außer ihm bestehen bleibt, und von ihm nicht aufgehoben wird; das mathematische
Unendliche hingegen hat die endliche Grenze wahrhaft in sich aufgehoben, weil
das Jenseits derselben mit ihr vereinigt ist.



In dem Sinne, in welchem aufgezeigt worden, daß die sogenannte Summe oder der
endliche Ausdruck einer unendlichen Reihe, vielmehr als der unendliche
anzusehen ist, ist es vornehmlich, daß Spinoza den Begriff der wahren
Unendlichkeit gegen den der schlechten aufstellt und durch Beispiele erläutert.
Sein Begriff gewinnt am neisten Licht, indem ich das, was er hierüber sagt, an
diese Entwickelung anschließe.



Er definirt zunächst das Unendliche als die absolute Affirmation der Existenz
irgend einer Natur, das Endliche im Gegentheil als Bestimmtheit, als
Verneinung. Die absolute Affirmation einer Existenz ist nämlich als ihre
Beziehung auf sich selbst zu nehmen, nicht dadurch zu seyn, daß ein Anderes
ist; das Endliche hingegen ist die Verneinung, ein Aufhören als Beziehung auf
ein Anderes, das außer ihm anfängt. Die absolute Affirmation einer Existenz
erschöpft nun zwar den Begriff der Unendlichkeit nicht; dieser enthält, daß die
Unendlichkeit Affirmation ist, nicht als unmittelbare, sondern nur als
wiederhergestellte durch die Reflexion des Anderen in sich selbst, oder als
Negation des Negativen. Aber bei Spinoza hat die Substanz und deren absolute
Einheit die Form von unbewegter d. i. nicht sich mit sich selbst vermittelnder
Einheit, von einer Starrheit, worin der Begriff der negativen Einheit des
Selbst, die Subjektivität, sich noch nicht findet.



Das mathematische Beispiel, womit er das wahre Unendliche (Epist. XXIX.)
erläutert, ist ein Raum zwischen zwei ungleichen Kreisen, deren einer innerhalb
des andern, ohne ihn zu berühren, fällt, und die nicht koncentrisch sind. Er
machte, wie es scheint, sich viel aus dieser Figur und dem Begriffe als deren
Beispiel er sie gebrauchte, daß er sie zum Motto seiner Ethik
machte.—"Die Mathematiker, sagt er, schließen, daß die Ungleichheiten,
die in einem solchen Raume möglich sind, unendlich sind, nicht aus der
unendlichen Menge der Theile, denn seine Größe ist bestimmt und begrenzt, und
ich kann größere und kleinere solche Räume setzen, sondern weil die Natur der
Sache jede Bestimmtheit übertrift."—Man sieht, Spinoza verwirftjene
Vorstellung vom Unendlichen, nach welcher es als Menge oder als Reihe
vorgestellt wird, die nicht vollendet ist, und erinnert, daß hier an dem Raume
des Beispiels das Unendliche nichtjenseits, sondern gegenwärtig und vollständig
ist; dieser Raum ist ein Begrenztes, aber darum ein Unendliches, "weil die
Natur der Sache jede Bestimmtheit übersteigt," weil die darin enthaltene
Größenbestimmung zugleich nicht als ein Quantum darstellbar ist, oder nach
obigem kantischen Ausdruck das Synthesiren nicht zu
einem—diskreten—Quantum vollendet werden kann.—Wie überhaupt
der Gegensatz von kontinuirlichem und diskretem Quantum auf das Unendliche
führt, soll in einer spätern Anmerkung auseinander gesetzt werden.—Jenes
Unendliche einer Reihe nennt Spinoza das Unendliche der Imagination; das
Unendliche hingegen als Beziehung auf sich selbst, das Unendliche des Denkens
oder infinitum actu. Es ist nämlich actu, es ist wirklich unendlich, weil es in
sich vollendet und gegenwärtig ist. So ist die Reihe, 0,285714… oder 1 + a +
a[hoch 2] + a[hoch 3]… das Unendliche bloß der Einbildung oder des Meinens;
denn es hat keine Wirklichkeit, es fehlt ihm schlechthin etwas; hingegen 2/7
oder 1/1-a ist das wirklich, nicht nur was die Reihe in ihren vorhandenen
Gliedern ist, sondern noch das dazu, was ihr mangelt, was sie nur seyn soll.
Das 2/7 oder 1/1-a ist gleichfalls eine endliche Größe, wie der zwischen den
zwei Kreisen eingeschlossene Raum Spinoza's und dessen Ungleichheiten; und kann
wie dieser Raum größer oder kleiner gemacht werden. Aber es kommt damit nicht
die Ungereimtheit eines größern oder kleinern Unendlichen heraus; denn dieß
Quantum des Ganzen, geht das Verhältniß seiner Momente, die Natur der Sache d.
h. die qualitative Größenbestimmung, nichts an; das was in der unendlichen
Reihe da ist, ist ebenso ein endliches Quantum, aber außerdem noch ein
Mangelhaftes.—Die Einbildung dagegen bleibt beim Quantum als solchem
stehen, und reflektirt nicht auf die qualitative Beziehung, welche den Grund
der vorhandenen Inkommensurabilität ausmacht.



Die Inkommensurabilität, welche in dem Beispiel Spinoza's liegt, schließt
überhaupt die Funktionen krummer Linien in sich, und führt näher auf das
Unendliche, das die Mathematik bei solchen Funktionen, überhaupt bei den
Funktionen veränderlicher Größen eingeführt hat, und welches das wahrhafte
mathematische, quantitative Unendliche ist, das auch Spinoza sich dachte. Diese
Bestimmung soll nun hier näher erörtert werden.



Was vors erste die für so wichtig geltende Kategorie der Veränderlichkeit
betrifft, unter welche die in jenen Funktionen bezogenen Größen gefaßt werden,
so sollen sie zunächst veränderlich nicht in dem Sinne seyn, wie im Bruche 2/7
die beiden Zahlen 2 und 7, indem eben so sehr 4 und 14, 6 und 21 und so fort
ins Unendliche andere Zahlen an ihre Stelle gesetzt werden können, ohne den im
Bruche gesetzten Werth zu ändern. So kann noch mehr in a/b an die Stelle von a
und b jede beliebige Zahl gesetzt werden, ohne das zu ändern was a/b ausdrücken
soll. In dem Sinne nur, daß auch an die Stelle von x und y einer Funktion eine
unendliche d. h. unerschöpfliche Menge von Zahlen gesetzt werden könne, sind a
und b so sehr veränderliche Größe als jene, x und y. Der Ausdruck:
veränderliche Größen, ist darum sehr vage, und unglücklich gewählt für
Größebestimmungen, die ihr Interesse und Behandlungsart in etwas in etwas ganz
Anderem liegen haben, als in ihrer bloßen Veränderlichkeit.



Um es deutlich zu machen, worin die wahrhafte Bestimmung der Momente einer
Funktion liegt, mit denen sich das Interesse der höhern Analysis beschäftigt,
müssen wir die bemerklich gemachten Stufen noch einmal durchlaufen. In 2/7 oder
a/b sind 2 und 7 jedes für sich, bestimmte Quanta und die Beziehung ist ihnen
nicht wesentlich; a und b soll gleichfalls solche Quanta vorstellen, die auch
außer dem Verhältnisse bleiben, was sie sind. Ferner ist auch 2/7 und a/b ein
fixes Quantum, ein Quotient; das Verhältniß macht eine Anzahl aus, deren
Einheit der Nenner, und die Anzahl dieser Einheiten der Zähler—oder
umgekehrt ausdrückt; wenn auch 4 und 14 u.s.f. an die Stelle von 2 und 7
treten, bleibt das Verhältniß auch als Quantum dasselbe. Dieß verändert sich
nun aber wesentlich in der Funktion y[hoch 2]/x = p z.B.; hier haben x und y
zwar den Sinn, bestimmte Quanta seyn zu können; aber nicht x und y, sondern nur
x und y[hoch 2] haben einen bestimmten Quotienten.



Dadurch sind diese Seiten des Verhältnisses, x und y, erstens nicht nur keine
bestimmten Quanta, sondern zweitens ihr Verhältniß ist nicht ein fixes Quantum,
(noch ist dabei ein solches wie bei a und b gemeint), nicht ein fester
Quotient, sondern er ist als Quantum schlechthin veränderlich. Dieß aber ist
allein darin enthalten, daß x nicht zu y ein Verhältniß hat, sondern zum
Quadrate von y. Das Verhältniß einer Größe zur Potenz ist nicht ein Quantum,
sondern wesentlich qualitatives Verhältniß; das Potenzenverhältniß ist der
Umstand, der als Grundbestimmung anzusehen ist.—In der Function der
geraden Linie y = a x aber, ist x/y = a ein gewöhnlicher Bruch und Quotient;
diese Funktion ist daher nur formell eine Funktion von veränderlichen Größen,
oder x und y sind hier was a und b in a/b, sie sind nicht in derjenigen
Bestimmung, in welcher die Differential- und Integralrechnung sie
betrachtet.—Wegen der besondern Natur der veränderlichen Größen in dieser
Betrachtungsweise, wäre es zweckmäßig gewesen, für sie sowohl einen besonderen
Namen, als andere Bezeichnungen einzuführen, als die gewöhnlichen der
unbekannten Größen in jeder endlichen, bestimmten oder unbestimmten Gleichung;
um ihrer wesentlichen Verschiedenheit willen von solchen bloß unbekannten
Größen, die an sich vollkommen bestimmte Quanta, oder ein bestimmter Umfang von
bestimmten Quantis sind.—Es ist auch nur der Mangel des Bewußtseyns, über
die Eigenthümlichkeit dessen, was das Interesse der höheren Analysis ausmacht
und das Bedürfniß und die Erfindung des Differential-Kalkuls herbeigeführt hat,
daß Funktionen des ersten Grades wie die Gleichung der geraden Linie in die
Behandlung dieses Kalkuls für sich mit hereingenommen werden; seinen Antheil an
solchem Formalismus hat ferner der Mißverstand, der die an sich richtige
Forderung der Verallgemeinerung einer Methode dadurch zu erfüllen meint, daß
die specifische Bestimmtheit, auf



die sich das Bedürfniß gründet, weggelassen wird, daß es dafür gilt, als ob es
sich in diesem Felde nur um veränderliche Größen überhaupt handle. Es wäre wohl
viel Formalismus in den Betrachtungen dieser Gegenstände wie in der Behandlung
erspart worden, wenn man eingesehen hätte, daß derselbe nicht veränderliche
Größen als solche, sondern Potenzenbestimmungen betreffe.



Aber es ist noch eine weitere Stufe, auf der das mathematische Unendliche in
seiner Eigenthümlichkeit hervortritt. In einer Gleichung, worin x und y
zunächst als durch ein Potenzenverhältniß bestimmt, gesetzt sind, sollen x und
y als solche noch Quanta bedeuten; diese Bedeutung nun geht vollends in den
sogenannten unendlich kleinen Differenzen gänzlich verloren. d x, d y sind
keine Quanta mehr, noch sollen sie solche bedeuten, sondern haben allein in
ihrer Beziehung eine Bedeutung, einen Sinn blos als Momente. Sie sind nicht
mehr Etwas, das Etwas als Quantum genommen, nicht endliche Differenzen; aber
auch nicht Nichts, nicht die bestimmungslose Null. Außer ihrem Verhältnisse
sind sie reine Nullen, aber sie sollen nur als Momente des Verhältnisses, als
Bestimmungen des Differential-Koefficienten d x/ d y genommen werden.



In diesem Begriff des Unendlichen ist das Quantum wahrhaft zu einem
qualitativen Daseyn vollendet; es ist als wirklich unendlich gesetzt; es ist
nicht nur als dieses oder jenes Quantum aufgehoben, sondern als Quantum
überhaupt. Es bleibt aber die Quantitätsbestimmtheit als Element von Quantis,
Princip, oder sie wie man auch gesagt hat, in ihrem ersten Begriffe.



Gegen diesen Begriff ist aller Angriff gerichtet, der auf die Grundbestimmung
der Mathematik dieses Unendlichen, der Differentialund Integralrechnung,
gemacht worden ist. Unrichtige Vorstellungen der Mathematiker selbst
veranlaßten es, wenn er nicht anerkannt worden ist; vornehmlich aber ist die
Unvermögenheit, den Gegenstand als Begriff zu rechtfertigen, Schuld an diesen
Anfechtungen. Den Begriff kann aber die Mathematik, wie oben erinnert worden,
hier nicht umgehen; denn als Mathematik des Unendlichen schränkt sie sich nicht
auf die endliche Bestimmtheit ihrer Gegenstände ein,—wie in der reinen
Mathematik der Raum und die Zahl und deren Bestimmungen nur nach ihrer
Endlichkeit betrachtet und auf einander bezogen werden—; sondern sie
versetzt eine von daher aufgenommene und von ihr behandelte Bestimmung in
Identität mit ihrer entgegengesetzten, wie sie z.B. eine krumme Linie zu einer
geraden, den Kreis zu einem Polygon u.s.f. macht. Die Operationen, die sie sich
als Differential- und Integralrechnung erlaubt, sind daher der Natur bloß
endlicher Bestimmungen und deren Beziehungen gänzlich widersprechend und hätten
darum ihre Rechtfertigung allein in dem Begriff.



Wenn die Mathematik des Unendlichen daran festhielt, daß jene
Quantitäts-Bestimmungen verschwindende Größen d. h. solche, die nicht mehr
irgend ein Quantum, aber auch nicht Nichts, sondern noch eine Bestimmtheit
gegen Anderes sind, so schien nichts klarer, als daß es keinen solchen
Mittelzustand, wie man es nannte, zwischen Seyn und Nichts gebe.—Was es
mit diesem Einwurfe und sogenannten Mittelzustande auf sich habe, ist oben
bereits bei der Kategorie des Werdens, Anmerk. 4. gezeigt. Allerdings ist die
Einheit des Seyns und Nichts kein Zustand; ein Zustand wäre eine Bestimmung des
Seyns und Nichts, worein diese Momente nur etwa zufälligerweise gleichsam als
in eine Krankheit oder äußerliche Affektion durch ein irrthümliches Denken
gerathen sollten; sondern diese Mitte und Einheit, das Verschwinden oder eben
so das Werden, ist vielmehr allein ihre Wahrheit.



Was unendlich sey, ist ferner gesagt worden, sey nicht vergleichbar als ein
Größeres oder Kleineres; es könne daher nicht ein Verhältniß von Unendlichen zu
Unendlichen, noch Ordnungen oder Dignitäten des Unendlichen geben, als welche
Unterschiede der unendlichen Differenzen in der Wissenschaft derselben
vorkommen.—Es liegt bei diesem schon erwähnten Einwurfe immer die
Vorstellung zu Grunde, daß hier von Quantis die Rede seyn solle, die als Quanta
verglichen werden; daß Bestimmungen, die keine Quanta mehr sind, kein
Verhältniß mehr zu einander haben. Vielmehr ist aber das, was nur im Verhältniß
ist, kein Quantum; das Quantum ist eine solche Bestimmung, die außer ihrem
Verhältniß ein vollkommen gleichgültiges Daseyn haben, der ihr Unterschied von
einem anderen gleichgültig seyn soll, da hingegen das qualitative nur das ist,
was es in seinem Unterschiede von dnem Anderen ist. Jene unendlichen Größen
sind daher nicht nur vergleichbar, sondern sind nur als Momente der
Vergleichung, des Verhältnisses.



Ich führe die wichtigsten Bestimmungen an, welche in der Mathematik über dieß
Unendliche gegeben worden sind; es wird daraus erhellen, daß denselben der
Gedanke der Sache, übereinstimmend mit dem hier entwickelten Begriffe, zu
Grunde liegt, daß ihre Urheber ihn aber als Begriff nicht ergründeten und bei
der Anwendung wieder Auskunftsmittel nöthig hatten, welche ihrer besseren Sache
widersprechen.



Der Gedanke kann nicht richtiger bestimmt werden, als Newton ihn gegeben hat.
Ich trenne dabei die Bestimmungen ab, die der Vorstellung der Bewegung und der
Geschwindigkeit angehören, (von welcher er vornehmlich den Namen Fluxionen
nahm), weil der Gedanke hierin nicht in der gehörigen Abstraktion, sondern
konkret, vermischt mit außerwesentlichen Formen erscheint. Diese Fluxionen
erklärt Newton (Princ. mathem. phil. nat. L. 1. Lemma XI. Schol.) dahin, daß er
nicht untheilbare—eine Form, deren sich frühere Mathematiker, Cavalleri
und andere, bedienten, und welche den Begriff eines an sich bestimmten Quantums
enthält,—verstehe, sondern verschwindende Theilbare. Ferner nicht Summen
und Verhältnisse bestimmter Theile, sondern die Grenzen (limites) der Summen,
und Verhältnisse. Es werde die Einwendung gemacht, daß verschwindende Größen
kein letztes Verhältniß haben, weil es, ehe sie verschwunden, nicht das Letzte,
und wenn sie verschwunden, keines mehr ist. Aber unter dem Verhältnisse
verschwindender Größen sey das Verhältniß zu verstehen, nicht eh sie
verschwinden, und nicht nachher, sondern mit dem sie verschwinden ( quacum
evanescunt ). Eben so ist das erste Verhältniß werdender Größen, das mit dem
sie werden.



Nach dem damaligen Stande der wissenschaftlichen Methode wurde nur erklärt, was
unter einem Ausdrucke zu verstehen sey; daß aber dieß oder jenes darunter zu
verstehen sey, ist eigentlich eine subjektive Zumuthung oder auch eine
historische Forderung, wobei nicht gezeigt wird, daß ein solcher Begriff an und
für sich nothwendig ist und innere Wahrheit hat. Allein das Angeführte zeigt,
daß der von Newton aufgestellte Begriff dem entspricht, wie die unendliche
Größe sich in der obigen Darstellung aus der Reflexion des Quantums in sich
ergab. Es sind Größen verstanden, in ihrem Verschwinden, d. h. die nicht mehr
Quanta sind; ferner nicht Verhältnisse bestimmter Theile, sondern die Grenzen
des Verhältnisses. Es sollen also sowohl die Quanta für sich, die Seiten des
Verhältnisses, als damit auch das Verhältniß, insofern es ein Quantum wäre,
verschwinden; die Grenze des Größen-Verhältnisses ist, worin es ist und nicht
ist; dieß heißt genauer, worin das Quantum verschwunden, und damit das
Verhältniß nur als qualitatives Quantitäts-Verhältniß, und die Seiten desselben
ebenso als qualitative Quantitäts-Momente erhalten sind.—Newton fügt
hinzu, daß daraus, daß es letzte Verhältnisse der verschwindenden Größen gebe,
nicht zu schließen sey, daß es letzte Größen, Untheilbare, gebe. Dieß wäre
nämlich wieder ein Absprung von dem abstrakten Verhältnisse auf solche Seiten
desselben, welche für sich außer ihrer Beziehung einen Werth haben sollten, als
Untheilbare, als etwas, das ein Eins, ein Verhältnißloses seyn würde.



Gegen jenen Mißverstand erinnert er noch, daß die letzten Verhältnisse nicht
Verhältnisse letzter Größen seyen, sondern Grenzen, denen die Verhältnisse der
ohne Grenze abnehmenden Größen näher sind als jeder gegebene d. h. endliche
Unterschied, welche Grenze sie aber nicht überschreiten, so daß sie Nichts
würden.—Unter letzten Größen hätten nämlich, wie gesagt, Untheilbare oder
Eins verstanden werden können. In der Bestimmung des letzten Verhältnisses aber
ist sowohl die Vorstellung des gleichgültigen Eins, des verhältnißlosen, als
auch des endlichen Quantums entfernt. Es bedürfte aber weder des Abnehmens ohne
Grenze, in das Newton das Quantum versetzt und das nur den Progreß ins
Unendliche ausdrückt, noch der Bestimmung der Theilbarkeit, welche hier keine
unmittelbare Bedeutung mehr hat, wenn die geforderte Bestimmung sich zum
Begriffe einer Größebestimmung, die rein nur Moment des Verhältnisses ist,
fortgebildet hätte.



In Rücksicht der Erhaltung des Verhältnisses im Verschwinden der Quantorum
findet sich (anderwärts, wie bei Carnot, Réflexions sur la Métaphysique du
Calcul Infinitésimal.) der Ausdruck, daß vermöge des Gesetzes der Stätigkeit
die verschwindenden Größen noch das Verhältniß, aus dem sie herkommen, ehe sie
verschwinden, behalten. —Diese Vorstellung drückt die wahre Natur der
Sache aus, insofern nicht die Stätigkeit des Quantums verstanden wird, die es
im unendlichen Progreß hat, sich in sein Verschwinden so zu kontinuiren, daß im
Jenseits seiner wieder nur ein endliches Quantum, ein neues Glied der Reihe
entsteht; ein stätiger Fortgang wird aber immer so vorgestellt, daß die Werthe
durchloffen werden, welche noch endliche Quanta sind.



In demjenigen Übergange dagegen, welcher in das wahrhafte Unendliche gemacht
wird, ist das Verhältniß das stätige; es ist so sehr stätig und sich erhaltend,
daß er vielmehr allein darin besteht, das Verhältniß rein herauszuheben, und
die verhältnißlose Bestimmung, d. i. daß ein Quantum, welches Seite des
Verhältnisses ist, auch außer dieser Beziehung gesetzt, noch Quantum ist,
verschwinden zu machen. —Diese Reinigung des quantitativen Verhältnisses
ist insofern nichts anders, als wenn ein empirisches Daseyn begriffen wird.
Dieß wird hierdurch so über sich selbst erhoben, daß sein Begriff dieselben
Bestimmungen enthält, als es selbst, aber in ihrer Wesentlichkeit und in die
Einheit des Begriffes gefaßt, worin sie ihr gleichgültiges, begriffloses
Bestehen verloren haben.



Gleich interessant ist die andere Form der newtonischen Darstellung der in Rede
stehenden Größen, nämlich als erzeugender Größen oder Principien. Eine erzeugte
Größe (genita) ist ein Produkt oder Quotient, Wurzeln, Rechtecke, Quadrate,
auch Seiten von Rechtecken, Quadraten;—überhaupt eine endliche
Größe.—"Sie als veränderlich betrachtet, wie sie in fortdauernder
Bewegung und Fließen zu- oder abnehmend ist, so verstehe er ihre momentanen
Inkremente oder Dekremente unter dem Namen von Momenten. Diese sollen aber
nicht für Theilchen von bestimmter Größe genommen werden ( particulae finitae
). Solche seyen nicht selbst Momente, sondern aus Momenten erzeugte Größen; es
seyen vielmehr die werdenden Principien oder Anfänge endlicher Größen zu
verstehen."—Das Quantum wird hier von sich selbst unterschieden, wie es
als ein Produkt oder Daseyendes, und wie es in seinem Werden, in seinem Anfange
und Princip, das heißt, wie es in seinem Begriffe, oder was hier dasselbe ist,
in seiner qualitativen Bestimmnng ist; in der letztern sind die quantitativen
Unterschiede, die unendlichen Inkremente oder Dekremente, nur Momente; erst das
Gewordene ist das in die Gleichgültigkeit des Daseyns und in die Äußerlichkeit
übergegangene, das Quantum.—Wenn aber diese in Ansehung der Inkremente
oder Dekremente angeführten Bestimmungen des Unendlichen, von der Philosophie
des wahrhaften Begriffs anerkannt werden müssen, so ist auch sogleich zu
bemerken, daß die Formen selbst von Inkrementen u.s.f. innerhalb der Kategorie
des unmittelbaren Quantums und des erwähnten stätigen Fortgangs fallen, und
vielmehr sind die Vorstellungen von Inkrement, Zuwachs, Zunahme des x um d x
oder i u.s.f. als das in den Methoden vorhandene Grundübel anzusehen;—als
das bleibende Hinderniß, aus der Vorstellung des gewöhnlichen Quantums die
Bestimmung des qualitativen Quantitätsmoments rein herauszuheben.



Gegen die angegebenen Bestimmungen steht die Vorstellung von unendlich-kleinen
Größen, die auch im Inkrement oder Dekrement selbst steckt, weit zurück. Nach
derselben sollen sie von der Beschaffenheit seyn, daß nicht nur sie gegen
endliche Größen, sondern auch deren höhere Ordnungen gegen die niedrigere, oder
auch die Produkte aus mehrern gegen eine einzelne zu vernachlässigen seyen.
—bei Leibnitz hebt sich die Forderung dieser Vernachlässigung, welche die
vorhergehenden Erfinder von Methoden, die sich auf diese Größe bezogen,
gleichfalls eintreten lassen, auffallender hervor. Sie ist es vornehmlich, die
diesem Kalkul beim Gewinne der Bequemlichkeit den Schein von Ungenauigkeit und
ausdrücklicher Unrichtigkeit in dem Wege seiner Operation giebt.—Wolf hat
sie in seiner Weise, die Sachen populär zu machen, d. h. den Begriff zu
verunreinigen und unrichtige sinnliche Vorstellungen an dessen Stelle zu
setzen, verständlich zu machen gesucht. Er vergleicht nämlich die
Vernachlässigung der unendlichen Differenzen höherer Ordnungen gegen
niedrigere, mit dem Verfahren eines Geometers, der bei der Messung der Höhe
eines Berges um nicht weniger genau gewesen sey, wenn der Wind indeß ein
Sandkörnchen von der Spitze weggeweht habe, oder mit der Vernachlässigung der
Höhen der Häuser, Thürme bei der Berechnung der Mondfinsternisse (Element.
Mathes. univ. Tom. I. El. Analys. math. P. II. C. I. s. Schol.).



Wenn die Billigkeit des gemeinen Menschenverstandes eine solche Ungenauigkeit
erlaubt, so haben dagegen alle Geometer diese Vorstellung verworfen. Es dringt
sich von selbst auf, daß in der Wissenschaft der Mathematik von einer solchen
empirischen Genauigkeit ganz und gar nicht die Rede ist, daß das mathematische
Messen durch Operationen des Kalkuls oder durch Konstruktionen und Beweise der
Geometrie, gänzlich vom Feldmessen, vom Messen empirischer Linien, Figuren
u.s.f. unterschieden ist. Ohnehin zeigen, wie oben angeführt, die Analytiker
durch die Vergleichung des Resultats, wie es auf streng geometrischem Wege und
wie es nach der Methode der unendlichen Differenzen erhalten wird, daß das eine
dasselbe ist als das andere, und daß ein Mehr oder Weniger von Genauigkeit ganz
und gar nicht Statt findet. Und es versteht sich von selbst, daß ein absolut
genaues Resultat nicht aus einem Verfahren herkommen könne, das ungenau wäre.
Jedoch kann wieder auf der anderen Seite das Verfahren selbst, jener
Vernachlässigung aus dem Grunde der Unbedeutenheit, des Protestirens gegen die
angeführte Rechtfertigungsweise unerachtet, nicht entbehren. Und dieß ist die
Schwierigkeit, um welche die Bemühungen der Analytiker gehen, das hierin
liegende Widersinnige begreiflich zu machen, und es zu entfernen.



Es ist in dieser Rücksicht vornehmlich Eulers Vorstellung anzuführen. Indem er
die allgemeine Newtonische Definition zu Grunde legt, dringt er darauf, daß die
Differentialrechnung die Verhältnisse der Inkremente einer Größe betrachte, daß
aber die unendliche Differenz als solche ganz als Null zu betrachten sey,
(Institut. Calc. different. P. I. C. III.).—Wie dieß zu verstehen ist,
liegt im Vorhergehenden; die unendliche Differenz ist Null nur des Quantums,
nicht eine qualitative Null, sondern als Null des Quantums vielmehr reines
Moment nur des Verhältnisses. Sie ist nicht ein Unterschied um eine Größe; aber
darum ist es einer Seits überhaupt schief, jene Momente, welche
unendlich-kleine Größen heißen, auch als Inkremente oder Dekremente, und als
Differenzen auszusprechen. Dieser Bestimmung liegt zu Grunde, daß zu der zuerst
vorhandenen endlichen Größe etwas hinzukomme oder davon abgezogen werde, eine
Subtraktion oder Addition, eine arithmetische, äußerliche Operation vorgehe.
Der Übergang von der Funktion der veränderlichen Größe in ihr Differential ist
aber anzusehen, daß er von ganz anderer Natur ist, nämlich wie erörtert worden,
daß er als Zurückführung der endlichen Funktion auf das qualitative Verhältniß
ihrer Quantitätsbestimmungen zu betrachten ist.—Anderer Seits fällt die
schiefe Seite für sich auf, wenn gesagt wird, daß die Inkremente für sich
Nullen seyen, daß nur ihre Verhältnisse betrachtet werden; denn eine Null hat
überhaupt keine Bestimmtheit mehr. Diese Vorstellung kommt also zwar bis zum
Negativen des Quantums und spricht es bestimmt aus, aber faßt dieß Negative
nicht zugleich in seiner positiven Bedeutung, von qualitativen
Quantitätsbestimmungen, die, wenn sie aus dem Verhältnisse gerissen und als
Quanta genommen werden wollten, nur Nullen wären.—Lagrange ( Théorie des
fonct. analyt. Introd. ) urtheilt über die Vorstellung der Grenzen oder letzten
Verhältnisse, daß wenn man gleich sehr gut das Verhältniß zweier Größen sich
vorstellen könne, so lange sie endlich bleiben, so gebe dieß Verhältniß dem
Verstande keinen deutlichen und bestimmten Begriff, sobald seine Glieder
zugleich Null werden.—In der That muß der Verstand über diese bloß
negative Seite, daß die Verhältnißglieder Nullen als Quanta sind, hinausgehen,
und sie positiv, als qualitative Momente auffassen.—Was aber Euler (am
angeführten Ort §. 84 ff.) weiter in Betreff der gegebenen Bestimmung
hinzufügt, um zu zeigen, daß zwei sogenannte unendlich kleine Größen, welche
nichts anders als Nullen seyn sollen, doch ein Verhältniß zu einander haben und
deßwegen auch nicht das Zeichen der Null, sondern andere Zeichen für sie im
Gebrauch seyen, kann nicht für genügend angesehen werden. Er will dieß durch
den Unterschied des arithmetischen und geometrischen Verhältnisses begründen;
bei jenem sehen wir auf die Differenz, bei diesem auf den Quotienten, obgleich
das erstere zwischen zwei Nullen gleich sey, so sey es deßwegen doch das
geometrische nicht; wenn 2:1 = 0:0, so müsse wegen der Natur der Proportion, da
das erste Glied doppelt so groß sey als das zweite, auch das dritte Glied
doppelt so groß als das vierte seyn; O:O soll also nach der Proportion als das
Verhältniß von 2:1 genommen werden.—Auch nach der gemeinen Arithmetik
seyn n.O = O; es sey also n:1 = O:O.—Allein eben dadurch, daß 2:1 oder
n:1 ein Verhältniß von Quantis ist, entspricht ihm nicht ein Verhältniß noch
eine Bezeichnung von O:O.



Ich enthalte mich, die Anführungen zu vermehren, indem die betrachteten zur
Genüge gezeigt haben, daß in ihnen wohl der wahrhafte Begriff des Unendlichen
liegt, daß er aber nicht in seiner Bestimmtheit herausgehoben und gefaßt worden
ist. Indem daher zur Operation selbst fortgegangen wird, so kann es nicht
geschehen, daß in ihr die wahrhafte Begriffsbestimmung sich geltend mache; die
endliche Quantitätsbestimmtheit kehrt vielmehr zurück und die Operation kann
der Vorstellung eines bloß relativ-kleinen nicht entbehren. Der Kalkul macht es
nothwendig, die sogenannten unendlichen Größen den gewöhnlichen arithmetischen
Operationen des Addirens u.s.f., welche sich auf die Natur endlicher Größen
gründen, zu unterwerfen, und sie somit als endliche Größen für einen Augenblick
gelten zu lassen und als solche zu behandeln. Der Kalkul hätte sich darüber zu
rechtfertigen, daß er sie das eine Mal in diese Sphäre herabzieht und sie als
Inkremente oder Differenzen behandelt, und daß er auf der anderen Seite sie als
Quanta vernachlässigt, nachdem er so eben Formen und Gesetze der endlichen
Größen auf sie angewendet hatte.



Über die Versuche der Geometer, diese Schwierigkeiten zu beseitigen, führe ich
noch das Hauptsächlichste an.



Die ältern Analytiker machten sich hierüber weniger Skrupel; aber die
Bemühungen der Neueren gingen vornehmlich dahin, den Kalkul des Unendlichen zur
Evidenz der eigentlich geometrischen Methode zurückzubringen und in ihr die
Strenge der Beweise der Alten (- Ausdrücke von Lagrange—) in der
Mathematik zu erreichen. Allein da das Princip der Analysis des Unendlichen
höherer Natur, als das Princip der Mathematik endlicher Größen ist, so mußte
jene von selbst sogleich auf jene Art von Evidenz Verzicht thun, wie die
Philosophie auch auf diejenige Deutlichkeit keinen Anspruch machen kann, die
die Wissenschaften des Sinnlichen, z.B. Naturgeschichte hat, und wie Essen und
Trinken für ein verständlicheres Geschäfte gilt, als Denken und Begreifen. Es
wird sich demnach nur um die Bemühung handeln, die Strenge der Beweise der
Alten zu erreichen.



Mehrere haben versucht, den Begriff des Unendlichen ganz zu entbehren, und ohne
ihn das zu leisten, was an den Gebrauch desselben gebunden
schien.—Lagrange spricht z.B. von der Methode, die Landen erfunden hat,
und sagt von ihr, daß sie rein analytisch sey und die unendlich kleinen
Differenzen nicht gebrauche, sondern zuerst verschiedene Werthe der
veränderlichen Größen einführe, und sie in der Folge gleichsetze. Er urtheilt
übrigens, daß darin die der Differentialrechnung eignen Vorzüge, Einfachheit
der Methode und Leichtigkeit der Operationen verloren gehe.—Es ist dieß
wohl ein Verfahren, das mit demjenigen etwas Entsprechendes hat, von welchem
Descartes Tangentenmethode ausgeht, die weiterhin noch näher zu erwähnen ist.
Soviel, kann hier bemerkt werden, erhellt sogleich im Allgemeinen, daß das
Verfahren überhaupt, verschiedene Werthe der veränderlichen Größen anzunehmen,
und sie nachher gleichzusetzen, einem anderen Kreise mathematischer Behandlung
angehört, als die Methode des Differential-Kalkuls selbst und die späterhin
näher zu erörternde Eigenthümiichkeit des einfachen Verhältnisses, auf welches
sich die wirkliche konkrete Bestimmung desselben zurückführt, nämlich der
abgeleiteten Funktion zu der ursprünglichen, nicht herausgehoben wird.



Die Ältern unter den Neuern, wie z.B. Fermat, Barrow und andere, die sich
zuerst des Unendlich-Kleinen in derjenigen Anwendung bedienten, welche später
zur Differential- und Integralrechnung ausgebildet wurde, und dann auch
Leibnitz und die Folgenden, auch Euler, haben immer unverhohlen, die Produkte
von unendlichen Differenzen, so wie ihre höhern Potenzen nur aus dem Grunde
weglassen zu dürfen geglaubt, weil sie relativ gegen die niedrige Ordnung
verschwinden. Hierauf beruht bei ihnen allein der Fundamentalsatz, nämlich die
Bestimmung dessen, was das Differential eines Produkts oder einer Potenz sey,
denn hierauf reducirt sich die ganze theoretische Lehre. Das Übrige ist Theils
Mechanismus der Entwickelung, Theils aber Anwendung, in welche jedoch, was
weiterhin zu betrachten ist, in der That auch das höhere oder vielmehr einzige
Interesse fällt.—In Rücksicht auf das Gegenwärtige ist hier nur das
Elementarische anzuführen, daß aus dem gleichen Grunde der Unbedeutenheit als
der Hauptsatz, die Curven betreffend, angenommen wird, daß die Elemente der
Curven, nämlich die Inkremente der Abscisse und der Ordinate, das Verhältniß
der Subtangente und der Ordinate zu einander haben; für die Absicht, ähnliche
Dreiecke zu erhalten, wird der Bogen, der die dritte Seite eines Dreiecks zu
den beiden Inkrementen, des mit Recht vormals sogenannten charakteristischen
Dreiecks, ausmacht, als eine gerade Linie, als Theil der Tangente, und damit
das eine der Inkremente bis an die Tangente reichend angesehen. Diese Annahmen
erheben jene Bestimmungen einer Seits über die Natur endlicher Größen; anderer
Seits aber wird ein Verfahren auf die nun unendlich genannten Momente
angewendet, das nur von endlichen Größen gilt, und bei dem nichts aus Rücksicht
der Unbedeutenheit vernachiässigt werden darf. Die Schwierigkeit, von der die
Methode gedrückt wird, bleibt bei solcher Verfahrungsweise in ihrer ganzen
Stärke.



Es ist hier eine merkwürdige Procedur Newtons anzuführen; (Princ. Math. phil.
nat. Lib. II. Lemma II. Propos. VII.)—die Erfindung eines sinnreichen
Kunststücks, uni das arithmetisch unrichtige Weglassen der produkte unendlicher
Differenzen oder höherer Ordnungen derselben bei dem Finden der
Differentialien, zu beseitigen. Er findet das Differential des
Produkts,—woraus sich dann die Differentialien der Quotienten, Potenzen
u.s.f. leicht herleiten, —auf folgende Art. Das Produkt, wenn x, y, jedes
um die Hälfte seiner unendlichen Differenz kleiner genommen wird, geht über in
x y—xdy/2—ydx/2 + dxdy/4; aber wenn man x und y um ebenso viel
zunehmen läßt, in x y + xdy/2 + ydx/2 + dxdy/4. Von diesem zweiten Produkt nun
das erste abgezogen, bleibt y d x + x d y als Überschuß, und dieß sey der
Überschuß des Wachsthums um ein ganzes dx und dy, denn um dieses Wachsthum sind
beide Produkte unterschieden; es ist also das Differential von xy.—Man
sieht in diesem Verfahren fällt das Glied, welches die Hauptschwierigkeit
ausmacht, das Produkt der beiden unendlichen Differenzen, dxdy, durch sich
selbst hinweg. Aber des newtonischen Namens unerachtet muß es gesagt werden
dürfen, daß solche, obgleich sehr elementarische Operation, unrichtig ist; es
ist unrichtig, daß (x + dx/2) (y + dy/2)—(x—dx/2) (y—dy/2) =
(x + dx) (y + dy)—xy. Es kann nur das Bedürfniß seyn, den
Fluxionen-Kalkul bei seiner Wichtigkeit zu begründen, was einen Newton dahin
bringen konnte, die Täuschung solchen Beweisens sich zu machen.




Andere Formen, die Newton bei der Ableitung des Differentials gebraucht, sind
an konkrete auf Bewegung sich beziehende Bedeutungen der Elemente und deren
Potenzen gebunden.—Beim Gebrauche der Reihenform, der sonst seine Methode
auszeichnet, liegt es zu nahe zu sagen, daß man es immer in seiner Macht habe,
durch das Hinzufügen weiterer Glieder die Größe so genau zu nehmen, als man
nöthig habe, und daß die weggelassenen relativ unbedeutend, überhaupt das
Resultat nur eine Näherung sey, als daß er nicht auch hier mit diesem Grunde
sich begnügt hätte, wie er bei seiner Methode der Auflösung der Gleichungen
höherer Grade durch Näherung die höheren Potenzen, die bei der Substitution
jedes gefundenen noch ungenauen Werthes in die gegebene Gleichung entstehen,
aus dem rohen Grunde ihrer Kleinigkeit wegläßt; s. Lagrange Equations
Numériques p. 125.



Der Fehler, in welchen Newton bei der Auflösung eines Problems durch das
Weglassen wesentlicher höherer Potenzen verfiel, der seinen Gegnern die
Gelegenheit eines Triumphs ihrer Methode über die seinige gab, und von welchem
Lagrange in seiner neuerlichen Untersuchung desselben (Théorie des fonct.
analyt. 3me P. Ch. IV.) den wahren Ursprung aufgezeigt hat, beweist das
Formelle und die Unsicherheit, die im Gebrauche jenes Instruments noch
vorhanden war. Lagrange zeigt, daß Newton dadurch in den Fehler fiel, weil er
das Glied der Reihe vernachlässigte, das die Potenz enthielt, auf welche es in
der bestimmten Aufgabe ankam. Newton hatte sich an jenes formelle
oberflächliche Princip, Glieder wegen ihrer relativen Kleinheit wegzulassen,
gehalten.—Es ist nämlich bekannt, daß in der Mechanik den Gliedern der
Reihe, in der die Funktion einer Bewegung entwickelt wird, eine bestimmte
Bedeutung gegeben wird, so daß sich das erste Glied oder die erste Funktion auf
das Moment der Geschwindigkeit, die zweite auf die beschleunigende Kraft, und
die dritte auf den Widerstand von Kräften beziehe. Die Glieder der Reihe sind
hiermit hier nicht nur als Theile einer Summe anzusehen, sondern als
qualitative Momente eines Ganzen des Begriffs. Hiedurch erhält das Weglassen
der übrigen Glieder, die der schlechtunendlichen Reihe angehören, eine gänzlich
verschiedene Bedeutung, von dem Weglassen aus dem Grunde der relativen
Kleinheit derselben.[10]
Die newtonsche Auflösung enthielt jenen Fehler, nicht weil in ihr Glieder der
Reihe, nur als Theile einer Summe, sondern weil das Glied, das die qualitative
Bestimmung, auf die es ankam, enthält, nicht berücksichtigt wurde.



 [10]
In einfacher Weise finden sich bei Lagrange in der Anwendung der Theorie der
Funktionen auf die Mechanik, in dem Kapitel von der geradlinigten Bewegung,
beide Rücksichten neben einander gestellt (Théorie des fonct. 3me P. Ch. I.
art. 4.). Der durchloffene Raum als Funktion der verflossenen Zeit betrachtet,
giebt die Gleichung x = ft; diese als f (t + ë) entwickelt giebt



ft + ëft + [ë'[hoch 2]]/2. f"t + u.s.w.



Also der während der Zeit durchloffene Raum stellt sich in der Formel dar, ëft
+ [ë[hoch 2]]/2. f't + [ë[hoch 3]]/2.3. f"t + u.s.w. Die Bewegung, vermittelst
der dieser Raum durchloffen wird, ist also, wird gesagt, d. h. weil die
analytische Entwickelung mehrere und zwar unendlich viele Glieder
giebt,—zusammengesetzt aus verschiedenen partiellen Bewegungen, deren der
Zeit entsprechende Räume seyn werden ëft, [ë[hoch 2]]/2. f"t, [ë[hoch
3]]/[2.3]. f"t, u.s.w. die erste partielle Bewegung ist, in bekannter Bewegung
die formell=gleichförmige mit einer durch f't bestimmten Geschwindigkeit, die
zweite die gleichförmig beschleunigte, die von einer dem f't propertionirten
beschleunigenden Kraft herkommt. "Da nun die übrigen Glieder sich auf keine
einfache bekannte Bewegung beziehen, so ist nicht nöthig, sie besonders in
Rücksicht zu nehmen, und wir werden zeigen, daß man von ihnen in der Bestimmung
der Bewegung zu Anfang des Zeitpunkts abstrahiren kann." Dieß wird nun gezeigt,
aber freilich nur durch die Vergleichung jener Reihe, deren Glieder alle zur
Bestimmung der Größe des in der Zeit durchloffenen Raumes gehörten, mit der
art. 3 für die Bewegung des Falls angegebenen Gleichung x = at + bt[hoch 2],
als in welcher nur diese zwei Glieder vorkommen. Aber diese Gleichung hat
selbst nur diese Gestalt, durch die Voraussetzung der Erklärung, die den durch
analytische Entwicklung entstehenden Gliedern gegeben wird, erhalten; diese
Voraussetzung ist, daß die gleichförmig beschleunigte Bewegung zusammengesetzt
sey, aus einer formell-gleichförmigen mit der im vorhergehenden Zeittheile
erlangten Geschwindigkeit fortgesetzten Bewegung, und einem Zuwachse, (dem a in
s = at[hoch 2] d.i. dem empirischen Koefficienten), welcher der Kraft der
Schwere zugeschrieben wird,—einem Unterschiede, der keineswegs in der
Natur der Sache irgend eine Existenz oder Grund hat, sondern nur der fälschlich
physikalisch gemachte Ausdruck dessen ist, was bei einer angenommenen
analytischen Behandlung herauskommt.



In diesem Beispiele ist der qualitative Sinn dasjenige, wovon das Verfahren
abhängig gemacht ist. Im Zusammenhange hiermit kann sogleich die allgemeine
Behauptung aufgestellt werden, daß die ganze Schwierigkeit des Princips
beseitigt seyn würde, wenn statt des Formalismus, die Bestimmung des
Differentials nur in die ihm den Namen gebende Aufgabe, den Unterschied
überhaupt einer Funktion von ihrer Veränderung, nachdem ihre veränderliche
Größe einen Zuwachs erhalten, zu stellen, die qualitative Bedeutung des
Princips angegeben, und die Operation hiervon abhängig gemacht wäre. In diesem
Sinne zeigt sich das Differential von x[hoch n], durch das erste Glied der
Reihe, die durch die Entwickelung von (x + dx)[hoch n] sich ergiebt, gänzlich
erschöpft. Daß die übrigen Glieder nicht berücksichtigt werden, kommt so nicht
von ihrer relativen Kleinheit her;—es wird dabei nicht eine
Ungenauigkeit, ein Fehler oder Irrthum vorausgesetzt, der durch einen anderen
Irrthum ausgeglichen und verbessert würde; eine Ansicht, von welcher aus Carnot
vornehmlich die gewöhnliche Methode der Infinitesimalrechnung rechtfertigt.
Indem es sich nicht um eine Summe, sondern um ein Verhältniß handelt, so ist
das Differential vollkommen durch das erste Glied gefunden; und wo es fernerer
Glieder, der Differentiale höherer Ordnungen bedarf, so liegt in ihrer
Bestimmung nicht die Fortsetzung einer Reihe als Summe, sondern die
Wiederholung eines und desselben Verhältnisses, das man allein will, und das
somit im ersten Glied bereits vollkommen bestimmt ist. Das Bedürfniß der Form
einer Reihe des Summirens derselben und was damit zusammenhängt, muß dann ganz
von jenem Interesse des Verhältnisses getrennt werden.



Die Erläuterungen, welche Carnot über die Methode der unendlichen Größen giebt,
enthalten das Geläutertste und aufs Klarste exponirt, was in den oben
angeführten Vorstellungen vorkam. Aber bei dem Übergange zur Operation selbst
treten mehr oder weniger die gewöhnlichen Vorstellungen, von der unendlichen
Kleinheit der weggelassenen Glieder gegen die andern ein. Er rechtfertigt die
Methode vielmehr durch die Thatsache, daß die Resultate richtig werden, und
durch den Nutzen, den die Einführung unvollkommner Gleichungen, wie er sie
nennt, d. h. solcher, in denen eine solche arithmetisch unrichtige Weglassung
geschehen ist, für die Vereinfachung und Abkürzung des Kalkuls habe, als durch
die Natur der Sache selbst.



Lagrange hat bekanntlich die ursprüngliche Methode Newtons, die Methode der
Reihen, wieder aufgenommen, um der Schwierigkeiten, welche die Vorstellung des
Unendlich-Kleinen, so wie derjenigen, welche die Methode der ersten und letzten
Verhältnisse und Grenzen mit sich führt, überhoben zu seyn. Es ist von seinem
Funktionen-Kalkul, dessen sonstige Vorzüge in Rücksicht auf Präcision,
Abstraktion und Allgemeinheit anerkannt genug sind, als hierher gehörig nur
dieß anzuführen, daß er auf dem Fundamentalsatze beruht, daß die Differenz,
ohne daß sie Null werde, so klein angenommen werden könne, daß jedes Glied der
Reihe die Summe aller folgenden an Größe übertreffe.—Es wird auch in
dieser Methode von den Kategorien vom Zuwachs und von der Differenz der
Funktion angefangen, deren veränderliche Größe den Zuwachs erhalte, womit die
lästige Reihe hereinkommt, von der ursprünglichen Funktion; so wie im Verfolg
die wegzulassenden Glieder der Reihe nur in der Rücksicht, daß sie eine Summe
constituiren, in Betracht kommen, und der Grund, sie wegzulassen, in das
Relative ihres Quantums gesetzt wird. Die Weglassung ist also hier auch nicht
für das Allgemeine auf den Gesichtspunkt zurückgeführt, der Theils in einigen
Anwendungen vorkommt, worin, wie vorhin erinnert, die Glieder der Reihe eine
bestimmte qualitative Bedeutung haben sollen und Glieder außer Acht gelassen
werden, nicht darum weil sie unbedeutend an Größe sind, sondern weil sie
unbedeutend der Qualität nach sind; Theils aber fällt dann die Weglassung
selbst in dem wesentlichen Gesichtspunkte hinweg, der sich für den sogenannten
Differential-Koefficienten erst in der sogenannten Anwendung des Kalkuls bei
Lagrange bestimmt heraushebt, was in der folgenden Anmerkung ausführlicher
auseinandergesetzt werden wird.



Der qualitative Charakter überhaupt, der hier an der in Rede stehenden
Größenform in demjenigen, was dabei das Unendlichkleine genannt wird,
nachgewiesen worden ist, findet sich am unmittelbarsten in der Kategorie der
Grenze des Verhältnisses, die oben angeführt worden, und deren Durchführung im
Kalkul zu einer eigenthümlichen Methode gestempelt worden ist. Was Lagrange von
dieser Methode urtheilt, daß sie der Leichtigkeit in der Anwendung entbehre,
und der Ausdruck Grenze keine bestimmte Idee darbiete, davon wollen wir das
Zweite hier aufnehmen, und näher sehen, was über ihre analytische Bedeutung
aufgestellt wird. In der Vorstellung der Grenze liegt nämlich wohl die
angegebene wahrhafte Kategorie der qualitativen Verhältnißbestimmung der
veränderlichen Größen, denn die Formen, die von ihnen eintreten, dx und dy,
sollen schlechthin nur als Momente von dy/dx genommen, und dx/dy selbst als ein
einziges untheilbares Zeichen angesehen werden. Daß hiermit für den Mechanismus
des Kalkuls besonders in seiner Anwendung der Vortheil verloren geht, den er
davon zieht, daß die Seiten des Differential-Koefficienten von einander
abgesondert werden, ist hier bei Seite zu setzen. Jene Grenze soll nun Grenze
von einer gegebenen Funktion seyn;—sie soll einen gewissen Werth in
Beziehung auf dieselbe angeben, der sich durch die Weise der Ableitung
bestimmt. Mit der bloßen Kategorie der Grenze aber wären wir nicht weiter, als
mit dem, um das es in dieser Anm. zu thun gewesen ist, nämlich aufzuzeigen, daß
das Unendlichkleine, das in der Differentialrechnung als dx und dy vorkommt,
nicht bloß den negativen, leeren Sinn einer nicht endlichen, nicht gegebenen
Größe habe, wie wenn man sagt, eine unendliche Menge, ins unendliche fort und
dergleichen, sondern den bestimmten Sinn der qualitativen Bestimmtheit des
Quantitativen, eines Verhältnißmoments als eines solchen. Diese Kategorie hat
jedoch so noch kein Verhältniß zu dem, was eine gegebene Funktion ist, und
greift für sich nicht in die Behandlung einer solchen und in einen Gebrauch,
der an ihr von jener Bestimmung zu machen wäre, ein; so würde auch die
Vorstellung der Grenze, zurückgehalten in dieser von ihr nachgewiesenen
Bestimmtheit, zu nichts führen. Aber der Ausdruck Grenze enthält es schon
selbst, daß sie Grenze von Etwas sey, d. h. einen gewissen Werth ausdrücke, der
in der Funktion veränderlicher Größe liegt; und es ist zu sehen, wie dieß
konkrete Benehmen mit ihr beschaffen ist.—Sie soll die Grenze des
Verhältnisses seyn, welches die zwei Inkremente zu einander haben, um welche
die zwei veränderlichen Größen, die in einer Gleichung verbunden sind, deren
die eine als eine Funktion der andern angesehen wird, als zunehmend angenommen
worden;—der Zuwachs wird hier unbestimmt überhaupt genommen und insofern
von dem Unendlichkleinen kein Gebrauch gemacht. Aber zunächst führt der Weg,
diese Grenze zu finden, dieselben Inkonsequenzen herbei, die in den übrigen
Methoden liegen. Dieser Weg ist nämlich folgender. Wenn y = fx, soll fx, wenn y
in y + k übergeht, sich in fx + ph + qh[hoch 2] + rh[hoch 3] u.s.f. verändert,
hiermit ist k = ph + qh[hoch 2] u.s.f. und k/h = p + qh + rh[hoch 2] u.s.f.
Wenn nun k und h verschwinden, so verschwindet das zweite Glied außer p,
welches p nun die Grenze des Verhältnisses der beiden Zuwächse sey. Man sieht,
daß h als Quantum = 0 gesetzt wird, aber daß darum k/h nicht zugleich = 0 seyn,
sondern noch ein Verhältniß bleiben soll. Den Vortheil, die Inkonsequenz, die
hierin liegt, abzulehnen, soll nun die Vorstellung der Grenze gewähren; p soll
zugleich nicht das wirkliche Verhältniß, das = 0/0 wäre, sondern nur der
bestimmte Werth seyn, dem sich das Verhältniß unendlich d.i. so nähern könne,
daß der Unterschied kleiner als jeder gegebene werden könne. Der bestimmtere
Sinn der Näherung in Rücksicht dessen, was sich eigentlich einander nähern
soll, wird unten betrachtet werden. —Daß aber ein quantitativer
Unterschied, der die Bestimmung hat, kleiner als jeder gegebene seyn zu können
nicht nur, sondern seyn zu sollen, kein quantitativer Unterschied mehr ist,
dieß ist für sich klar, so evident als irgend etwas in der Mathematik evident
seyn kann; damit aber ist über dy/dx = 0/0 nicht hinausgekommen worden. Wenn
dagegen dy/dx = p d.i. als ein bestimmtes quantitatives Verhältniß, angenommen
wird, wie dieß in der That der Fall ist, so kommt umgekehrt die Voraussetzung,
welche h = 0 gesetzt hat, in Verlegenheit, eine Voraussetzung, durch welche
allein k/h = p gefunden wird. Giebt man aber zu, daß k/h = 0 ist, und mit h = 0
wird in der That von selbst auch k = 0; denn der Zuwachs k zu y findet nur
unter der Bedingung statt, daß der Zuwachs h ist; so wäre zu sagen, was denn p
seyn solle, welches ein ganz bestimmter quantitativer Werth ist. Hierauf giebt
sich sogleich die einfache, trockne Antwort von selbst, daß es ein Koefficient
ist und aus welcher Ableitung er entsteht,—die auf gewisse bestimmte
Weise abgeleitete erste Funktion einer ursprünglichen Funktion. Begnügte man
sich damit, wie denn in der That Lagrange sich der Sache nach damit begnügt
hat, so wäre der allgemeine Theil der Wissenschaft des Differential-Kalkuls und
unmittelbar diese seine Form selbst, welche die Theorie der Grenzen heißt, von
den Zuwächsen, dann deren unendlicher oder beliebiger Kleinheit, von der
Schwierigkeit, außer dem ersten Gliede oder vielmehr nur dem Coefficienten des
ersten Gliedes die weitern Glieder einer Reihe, als welche durch die Einführung
jener Zuwächse unabwendbar sich einfinden, wieder wegzubringen, befreit;
außerdem aber auch von dem weitern, was damit zusammenhängt, von den formellen
Kategorien vor allem des Unendlichen, der unendlichen Annäherung, und der
weitern hier ebenso leeren Kategorien von kontinuirlicher Größe,[11]
und welche man sonst, wie Bestreben, Werden, Gelegenheit einer Veränderung für
nöthig erachtet, gereinigt. Aber dann würde gefordert zu zeigen, was denn p,
außer der, für die Theorie ganz genügenden trocknen Bestimmung, daß es weiter
nichts als eine aus der Entwickelung eines Binomiums abgeleitete Funktion ist,
noch für eine Bedeutung und Werth, d. i. welchen Zusammenhang und Gebrauch für
weiteres mathematisches Bedürfniß habe; hiervon soll die zweite Anmerkung
handeln.—Es folgt aber zunächst hier noch die Auseinandersetzung der
Verwirrung, welche durch den angeführten, in den Darstellungen so geläufigen
Gebrauch der Vorstellung von Annäherung in das Auffassen der eigentlichen,
qualitativen Bestimmtheit des Verhältnisses, um das es zunächst zu thun war,
gebracht worden ist.



 [11]
Die Kategorie von der kontinuirlichen oder fließenden Größe stellt sich mit der
Betrachtung der äußerlichen und empirischen Veränderung der Größen, die durch
eine Gleichung in die Beziehung, daß die Eine eine Funktion der Andern ist,
gebracht sind, ein; da aber der wissenschaftliche Gegenstand der
Differentialrechnung ein gewisses (durch den Differential-Koefficienten
gewöhnlich ausgedrücktes) Verhältniß, welche Bestimmtheit ebensowohl Gesetz
genannt werden kann, ist, so ist für diese specifische Bestimmtheit die bloße
Kontinuität Theils schon eine fremdartige Seite, Theils aber auf allen Fall die
abstrakte und hier leere Kategorie, da über das Gesetz der Kontinuität gar
nichts damit ausgedrückt ist.—Auf welche formelle Definitionen dabei
vollends verfallen wird, ist aus meines verehrten Hrn. Collegen, Prof. Dirksen,
scharfsinniger allgemeinen Darstellung der Grundbestimmungen, die für die
Deduktion des Differential-Kalkuls gebraucht werden, welche sich an die Kritik
einiger neueren Werke über diese Wissenschaft anschließt und sich in den Jahrb.
f. wissensch. Kritik, 1827 Nr. 153 ff., befindet, zu ersehen, es wird daselbst
S. 1251 sogar die Definition angeführt: "Eine stätige oder kontinuirliche
Größe, Kontinuum, ist jede Größe, welche man sich im Zustande des Werdens
gedenkt, so daß dieses Werden nicht sprungweise, sondern durch ununterbrochenen
Fortgang geschieht." Das ist doch wohl tautologisch dasselbe, was das definitum
ist.



Es ist gezeigt worden, daß die sogenannten unendlichen Differenzen das
Verschwinden der Seiten des Verhältnisses als Quantorum ausdrücken, und daß
das, was übrig bleibt, ihr Quantitätsverhältniß ist, rein insofern es auf
qualitative Weise bestimmt ist; das qualitative Verhältniß geht hierin so wenig
verloren, daß es vielmehr dasjenige ist, was eben durch die Verwandlung
endlicher Größen in unendliche resultirt. Hierin besteht, wie wir gesehen, die
ganze Natur der Sache.—So verschwinden im letzten Verhältnisse z.B. die
Quanta der Abscisse und Ordinate; aber die Seiten dieses Verhältnisses bleiben
wesentlich die eine, Element der Ordinate, die andere Element der Abscisse.
Indem die Vorstellungsweise gebraucht wird, daß man die eine Ordinate sich der
anderen unendlich nähern läßt, so geht die vorher unterschiedene Ordinate in
die andere Ordinate, und die vorher unterschiedene Abscisse in die andere
Abscisse über; aber wesentlich geht nicht die Ordinate in die Abscisse, oder
die Abscisse in die Ordinate über. Das Element der Ordinate,—um bei
diesem Beispiele von veränderlichen Größen stehen zu bleiben, ist nicht als der
Unterschied einer Ordinate von einer anderen Ordinate zu nehmen, sondern ist
vielmehr als der Unterschied oder die qualitative Größenbestimmung gegen das
Element der Abscisse; das Princip der einen veränderlichen Größe gegen das der
andern steht im Verhältnisse miteinander. Der Unterschied, indem er nicht mehr
Unterschied endlicher Größen ist, hat aufgehört, ein Vielfaches innerhalb
seiner selbst zu seyn; er ist in die einfache Intensität zusammengesunken, in
die Bestimmtheit eines qualitativen Verhältnißmoments gegen das andere.



Diese Beschaffenheit der Sache wird aber dadurch verdunkelt, daß das, was so
eben Element z.B. der Ordinate genannt worden, so als Differenz oder Inkrement
gefaßt wird, daß es nur der Unterschied des Quantums einer Ordinate zwischen
dem Quantum einer andern Ordinate sey. Die Grenze hat hiermit hier nicht den
Sinn des Verhältnisses; sie gilt nur als der letzte Werth, dem sich eine andere
Größe von gleicher Art beständig so nähere, daß sie von ihm, so wenig als man
will, unterschieden seyn könne, und daß das letzte Verhältniß, ein Verhältniß
der Gleichheit sey. So ist die unendliche Differenz das Schweben eines
Unterschieds eines Quantums von einem Quantum, und die qualitative Natur, nach
welcher dx wesentlich nicht eine Verhältnißbestimmung gegen x, sondern gegen dy
ist, tritt in der Vorstellung zurück. Man läßt dx[hoch 2] gegen dx
verschwinden, aber noch vielmehr verschwindet dx gegen x, dieß heißt aber
wahrhaftig: es hat nur ein Verhältniß zu dy.—Es ist den Geometern in
solchen Darstellungen immer vorzüglich darum zu thun, die Annäherung einer
Größe an ihre Grenze begreiflich zu machen, und sich an diese Seite des
Unterschiedes des Quantums vom Quantum, wie er kein Unterschied und doch noch
ein Unterschied ist, zu halten. Aber die Annäherung ist ohnehin für sich eine
nichts sagende und nichts begreiflich machende Kategorie; dx hat die Annäherung
bereits im Rücken, es ist nicht nahe noch ein Näheres; und unendlich nahe heißt
selbst die Negation des Naheseyns und des Annäherns.



Indem es nun damit geschehen ist, daß die Inkremente oder unendlichen
Differenzen nur nach der Seite des Quantums, das in ihnen verschwindet, und nur
als Grenze desselben betrachtet worden sind, so sind sie so als verhältnißlose
Momente gefaßt. Es würde die unstatthafte Vorstellung daraus folgen, daß es
erlaubt sey, in dem letzten Verhältnisse etwa Abscisse und Ordinate, oder auch
Sinus, Cosinus, Tangente, Sinus versus und was alles noch, einander gleich zu
setzen.—Diese Vorstellung scheint zunächst darin obzuwalten, wenn ein
Bogen als eine Tangente behandelt wird; denn auch der Bogen ist wohl
inkommensurabel mft der geraden Linie, und sein Element zunächst von anderer
Qualität als das Element der geraden Linie. Es scheint noch widersinniger und
unerlaubter, als die Verwechslung der Abscisse, Ordinate, des Sinus versus,
Cosinus u.s.f. wenn quadrata rotundis, wenn ein ob zwar unendlich kleiner Theil
des Bogens, für ein Stück der Tangente, genommen, und somit als gerade Linie
behandelt wird. —Allein diese Behandlung ist von der gerügten
Verwechslung wesentlich zu unterscheiden; sie hat ihre Rechtfertigung darin,
daß in dem Dreieck, weilches das Element eines Bogens und die Elemente seiner
Abscisse und der Ordinate zu seinen Seiten hat, das Verhältniß dasselbe ist,
als wenn jenes Element des Bogens das Element einer geraden Linie, der Tangente
wäre; die Winkel, welche das wesentliche Verhältniß konstituiren, d. i.
dasjenige, das diesen Elementen bleibt, indem von den ihnen zugehörigen
endlichen Größen abstrahirt wird, sind die nämlichen.—Man kann sich
hierüber auch ausdrücken, gerade Linien, als unendlichklein, seyen in krumme
Linien übergegangen, und das Verhältniß ihrer in ihrer Unendlichkeit sey ein
Kurvenverhältniß. Da nach ihrer Definition die gerade Linie der kürzeste Weg
zwischen zwei Punkten ist, so gründet sich ihr Unterschied von krummer Linie
auf die Bestimmung von Menge, auf die geringere Menge des Unterscheidbaren auf
diesem Wege, was also eine Bestimmung von Quantum Ist. Aber diese Bestimmung
verschwindet in ihr, sie als intensive Größe, als unendliches Moment, als
Element genommen; somit auch ihr Unterschied von der krummen Linie, der bloß
auf dem Quantumsunterschiede beruhte.—Also als unendlich behält gerade
Linie und Bogen kein quantitatives Verhältniß und damit, auf den Grund der
angenommenen Definition, auch keine qualitative Verschiedenheit mehr
gegeneinander, sondern geht jene vielmehr in diese über.



Verwandt, jedoch zugleich verschieden, von der Gleichsetzung heterogener
Bestimmungen ist die für sich unbestimmte und völlig gleichgültige Annahme, daß
unendlich kleine Theile desselben Ganzen einander gleich seyen; jedoch
angewandt auf einen in sich heterogenen d. i. mit wesentlicher
Ungleichförmigkeit der Größebestimmung behafteten Gegenstand, bringt sie die
eigenthüniliche Verkehrung hervor, die in dem Satze der höhern Mechanik
enthalten ist, daß in gleichen und zwar unendlichkleinen Zeiten unendlichkleine
Theile einer Kurve in gleichförmiger Bewegung durchloffen werden, indem dieß
von einer Bewegung behauptet wird, in der in gleichen endlichen d. i.
existirenden Zeittheilen endliche, d. i. existirende ungleiche Theile der Kurve
durchloffen werden, d. i. also von einer Bewegung, die als existirend
ungleichförmig ist und so angenommen wird. Dieser Satz ist der Ausdruck
desjenigen in Worten, was ein analytisches Glied, das sich in der oben auch
angeführten Entwickelung der Formel von ungleichförmiger übrigens einem Gesetze
gemäßen Bewegung ergiebt, bedeuten soll. Ältere Mathematiker suchten Ergebnisse
der neu erfundenen Infinitesimal-Rechnung, die ohnehin immer mit konkreten
Gegenständen zu thun hatte, in Worte und Sätze auszudrücken und sie in
geometrischen Verzeichnungen darzustellen, wesentlich um sie für die Lehrsätze
nach gewöhnlicher Beweise-Art zu gebrauchen. Die Glieder einer mathematischen
Formel, in welche die analytische Behandlung die Größe des Gegenstands z.B. der
Bewegung zerlegte, erhielten dort eine gegenständliche Bedeutung, z.B. der
Geschwindigkeit, beschleunigende Kraft u.s.f. sie sollten nach solcher
Bedeutung richtige Sätze, physikalische Gesetze geben und nach der analytischen
Verbindung auch ihre objektiven Verknüpfungen und Verhältnisse bestimmt seyn,
wie z.B. eben daß in einer gleichförmig beschleunigten Bewegung eine besondere
den Zeiten proportionale Geschwindigkeit existire, außerdem aber ein Zuwachs
von der Kraft der Schwere her, immer hinzukomme. Solche Sätze werden in der
modernen, analytischen Gestalt der Mechanik durchaus als Ergebnisse des Kalkuls
aufgeführt unbekümmert darum, ob sie einen reellen Sinn d. i. dem eine Existenz
entspräche, für sich an ihnen selbst hätten, und um einen Beweis eines solchen;
die Schwierigkeit, den Zusammenhang solcher Bestimmungen, wenn sie im
ausgesprochenen reellen Sinn genommen werden, z.B. den Übergang von jener
schlechtgleichförmigen Geschwindigkeit zu einer gleichförmigen beschleunigten,
begreifflich zu machen, gilt dafür, durch die analytische Behandlung ganz
beseitigt zu seyn, als in welcher solcher Zusammenhang einfache Folge der
nunmehrigen festen Autorität der Operationen des Kalkuls ist. Es wird für einen
Triumph der Wissenschaft ausgegeben, durch den bloßen Kalkul über die Erfahrung
hinaus Gesetze, d. i. Sätze der Existenz, die keine Existenz haben, zu finden.
Aber in der erstern noch naiven Zeit des Infinitesimal-Kalkuls sollte von jenen
Bestimmungen und Sätzen, in geometrischen Verzeichnungen vorgestellt, ein
reeller Sinn für sich angegeben und plausibel gemacht, und sie in solchem Sinne
zum Beweise von den Hauptsätzen, um die es zu thun war, angewendet werden,
(—man sehe den newtonischen Beweis von seinem Fundamentalsatze der
Theorie der Gravitation in den Princ. mathem. philosophiae naturalis lib. I.
Sect. II. Prop. I. verglichen mit Schuberts Astronomie (erster Ausg. III. B. §.
20), wo zugestanden wird, daß es sich nicht genau so, d. i. in dem Punkte,
welcher der Nerv des Beweises ist, sich nicht so verhalte, wie Newton
annimmt—).



Es wird nicht geläugnet werden können, daß man sich in diesem Felde vieles als
Beweis, vornehmlich unter der Beihülfe des Nebels des Unendlich-Kleinen hat
gefallen lassen, aus keinem andern Grunde als dem, daß das, was herauskam,
immer schon vorher bekannt war, und der Beweis, der so eingerichtet wurde, daß
es herauskam, wenigstens den Schein eines Gerüstes von Beweis zu Stande
brachte;—einen Schein, den man dem bloßen Glauben oder dem Wissen aus
Erfahrung immer noch vorzog. Ich aber trage kein Bedenken, diese Manier für
nicht mehr als eine bloße Taschenspielerei und Charlatanerie des Beweisens
anzusehen, und hierunter selbst newtonische Beweise zu rechnen, ins Besondere
die zu dem so eben angeführten gehörigen, wegen welcher man Newton bis an den
Himmel und über Keppler erhoben hat, das was dieser bloß durch Erfahrung
gefunden, mathematisch dargethan zu haben.



Das leere Gerüste solcher Beweise wurde errichtet, um physische Gesetze zu
beweisen. Aber die Mathematik vermag überhaupt nicht Größenbestimmungen der
Physik zu beweisen, insofern sie Gesetze sind, welche die qualitative Natur der
Momente zum Grunde haben; aus dem einfachen Grunde, weil diese Wissenschaft
nicht Philosophie ist, nicht vom Begriffe ausgeht, und das Qualitative daher,
insofern es nicht lemmatischerweise aus der Erfahrung aufgenommen wird, außer
ihrer Sphäre liegt. Die Behauptung der Ehre der Mathematik, daß alle in ihr
vorkommenden Sätze streng bewiesen seyn sollen, ließ sie ihre Grenze oft
vergessen; so schien es gegen ihre Ehre, für Erfahrungssätze einfach die
Erfahrung als Quelle und als einzigen Beweis anzuerkennen; später ist das
Bewußtseyn hierüber gebildeter geworden; eh dieses aber über den Unterschied
sich nicht klar wird, was mathematisch beweisbar ist und was nur anderwärts
genommen werden kann, wie darüber was nur Glieder analytischer Entwickelung und
was physikalische Existenzen sind, kann die Wissenschaftlichkeit sich nicht zu
strenger und reiner Haltung herausbilden.—Jenem Gerüste newtonischen
Beweisens aber wird ohne Zweifel noch dasselbe Recht widerfahren, das einem
anderen grundlosen newtonischen Kunstgebäude aus optischen Experimenten und
damit verbundenem Schließen angethan worden ist. Die angewandte Mathematik ist
noch voll von einem gleichen Gebräue aus Erfahrung und Reflexion, aber wie
vonjener Optik seit geraumer Zeit bereits ein Theil nach dem andern anfing in
der Wissenschaft faktisch ignorirt zu werden mit der Inkonsequenz jedoch, das
Übrige obgleich damit Widersprechende noch gewähren zu lassen, —so ist es
auch Faktum, daß bereits ein Theil jener trügerischen Beweise, von selbst in
Vergessenheit gerathen oder durch andere ersetzt worden ist.



Anmerkung 2.Der Zweck des Differentialkalkuls aus seiner Anwendung abgeleitet.



In der vorigen Anmerkung ist Theils die Begriffsbestimmtheit des
Unendlich-Kleinen, das in dem Differential-Kalkul gebraucht wird, Theils die
Grundlage seiner Einführung in denselben betrachtet worden; Beides sind
abstrakte und darum an sich auch leichte Bestimmungen; die sogenannte Anwendung
aber bietet größere Schwierigkeiten sowohl als auch die interessantere Seite
dar; die Elemente dieser konkreten Seite sollen der Gegenstand dieser Anmerkung
seyn.—Die ganze Methode der Differentialrechnung ist in dem Satze, daß
dx[hoch n] = nx[hoch n 1]dx, oder f(x+i)-fx/i = P, d.i. gleich dem
Koefficienten des ersten Gliedes des nach den Potenzen von dx oder i
entwickelten Binomiums x + d, x + i, absolvirt. Man bedarf weiter nichts zu
erlernen; die Ableitung der nächsten Formen, des Differentials eines Produkts,
einer Exponentialgröße und sofort ergiebt sich daraus mechanisch; in wenig
Zeit, vielleicht in einer halben Stunde—mit dem Finden der Differentiale
ist das umgekehrte, das Finden der ursprünglichen Funktion aus jenen, die
Integration gleichfalls gegeben,—kann man die ganze Theorie inne haben.
Was allein länger aufhält, ist die Bemühung es einzusehn, begreifflich zu
machen, daß nachdem der eine Umstand der Aufgabe, das Finden jenes
Koefficienten, auf analytische d. i. ganz arithmetische Weise, durch die
Entwickelung der Funktion der veränderlichen Größe, nachdem diese durch einen
Zuwachs die Form eines Binomiums erhalten, so leicht bewerkstelligt worden, es
auch mit dem andern Umstand, nämlich mit dem Weglassen der übrigen Glieder der
entstehenden Reihe außer den ersten, seine Richtigkeit habe. Wäre es der Fall,
daß man jenen Koefficienten allein nöthig hätte, so wäre mit der Bestimmung
desselben Alles, was die Theorie betrifft, —wie gesagt in weniger als
einer halben Stunde abgethan, und das Weglassen der weitern Glieder der Reihe
machte so wenig eine Schwierigkeit, daß vielmehr von ihnen, als Gliedern der
Reihe (als zweiten, dritten u.s.f. Funktionen ist ihre Bestimmung schon mit der
Bestimmung des ersten gleichfalls absolvirt), gar nicht die Rede wäre, da es um
sie ganz und gar nicht zu thun ist.



Es kann die Bemerkung vorangeschickt werden, daß man es der Methode des
Differentialkalkuls wohl sogleich ansieht, daß sie nicht für sich selbst
erfunden und aufgestellt worden ist; sie ist nicht nur nicht für sich
begründet, als eine andere Weise analytischen Verfahrens, sondern die
Gewaltsamkeit, Glieder, die sich aus Entwickelung einer Funktion ergeben, indem
doch das Ganze dieser Entwickelung vollständig zur Sache zu gehören angenommen
ist,—weil die Sache als der Unterschied



der entwickelten Funktion einer veränderlichen Größe, nachdem dieser die
Gestalt eines Binomiums gegeben worden, von der ursprünglichen, angesehen
wird,—geradezu wegzulassen, widerspricht vielmehr durchaus allen
mathematischen Grundsätzen. Das Bedürfniß solcher Verfahrungsweise, wie die ihr
an ihr selbst mangelnde Berechtigung, weist sogleich darauf hin, daß anderswo
der Ursprung und die Grundlage sich befinden müsse. Es geschieht auch sonst in
den Wissenschaften, daß das, was als das Elementarische vornehin gestellt ist
und woraus die Sätze der Wissenschaft abgeleitet werden sollen, nicht
einleuchtend ist, und daß es sich ausweist, vielmehr in dem Nachfolgenden seine
Veranlassung und seine Begründung zu haben. Der Hergang in der Geschichte des
Differential-Kalkuls thut dar, daß er in den verschiedenen sogenannten
Tangential-Methoden vornehmlich, die Sache gleichsam als in Kunststücken, den
Anfang genommen hat; die Art des Verfahrens, nachdem es auch auf weitere
Gegenstande ausgedehnt worden, ist spater zum Bewußtseyn und in abstrakte
Formeln gebracht worden, welche nun auch zu Principien zu erheben versucht
wurde.



Als die Begriffsbestimmtheit des sogenannten Unendlich-Kleinen ist die
qualitative Quantitäts-Bestimmtheit solcher, die zunächst als Quanta im
Verhältniß zu einander gesetzt sind, aufgezeigt worden, woran sich die
empirische Untersuchung knüpfte, jene Begriffs-Bestimmtheit in den
Beschreibungen oder Definitionen nachzuweisen, die sich von dem
Unendlich-Kleinen, insofern es als unendliche Differenz und dergleichen
genommen ist, vorfinden.—Dieß ist nur im Interesse der abstrakten
Begriffsbestimmtheit als solcher geschehen; die weitere Frage wäre, wie von ihr
der Übergang zur mathematischen Gestaltung und Anwendung beschaffen wäre. Zu
dem Ende ist zuerst das Theoretische, die Begriffsbestimmtheit, noch weiter
vorzunehmen, welche sich an ihr selbst nicht ganz unfruchtbar zeigen wird;
alsdenn ist das Verhältniß derselben zur Anwendung zu betrachten, und bei
beidem nachzuweisen, so weit es hier angeht, daß die allgeineinen Folgerungen
zugleich demjenigen, um was es in der Differentialrechnung zu thun ist, und der
Art, wie sie es bewerkstelligt, angemessen sind.



Zunächst ist daran zu erinnern, daß die Form, welche die in Rede stehende
Begriffsbestimmtheit im Mathematischen hat, bereits beiläufig angegeben ist.
Die qualitative Bestimmtheit des Quantitativen ist zuerst im quantitativen
Verhältniß überhaupt aufgewiesen, es ist aber auch schon bei der Nachweisung
der unterschiedenen sogenannten Rechnungsarten (s. d. betreff. Anm.) anticipirt
worden, daß das nachher an seiner eigenthümlichen Stelle noch zu betrachtende
Potenzenverhältniß es ist, worin die Zahl durch Gleichsetzung ihrer
Begriffsmomente, der Einheit und der Anzahl als zu sich selbst zurückgekehrte
gesetzt ist, und damit das Moment der Unendlichkeit, des Fürsichseyns, d. i.
des Bestimmtseyns durch sich selbst, an ihr erhält. Die ausdrückliche
qualitative Größenbestimmtheit bezieht sich somit, wie gleichfalls schon
erinnert, wesentlich auf Potenzenbestimmungen, und da die Differentialrechnung
das Specifische hat, mit qualitativen Größenformen zu operiren, so muß ihr
eigenthümlicher mathematischer Gegenstand die Behandlung von Potenzenformen
seyn, und die sämmtlichen Aufgaben und deren Auflösungen, zu deren Behuf die
Differentialrechnung gebraucht wird, zeigen es, daß das Interesse allein in der
Behandlung von Potenzenbestimmungen als solchen liegt.



So wichtig diese Grundlage ist, und sogleich an die Spitze etwas Bestimmtes
stellt, statt der bloß formellen Kategorien von veränderlichen, kontinuirlichen
oder unendlichen Größen und dergleichen, oder auch nur von Funktionen
uberhaupt, so ist sie noch zu allgemein; andere Operationen haben gleichfalls
damit zu thun; schon das Erheben in die Potenz und Wurzelausziehen, dann die
Behandlung der Exponentialgrößen und Logarithmen, Reihen, die Gleichungen
höherer Ordnungen haben ihr Interesse und ihre Bemühung allein mit
Verhältnissen, die auf Potenzen beruhen. Ohne Zweifel müssen sie zusammen ein
System der Potenzenbehandlung ausmachen; aber welches unter den verschiedenen
Verhältnissen, worein Potenzenbestimmungen gesetzt werden können, dasjenige
sey, das der eigentliche Gegenstand und das Interesse für die
Differentialrechnung ist, dieß ist aus dieser selbst, d. i. aus den sogenannten
Anwendungen derselben zu entnehmen. Diese sind in der That die Sache selbst,
das wirkliche Verfahren in der mathematischen Auflösung eines gewissen Kreises
von Problemen; dieß Verfahren ist früher gewesen, als die Theorie oder der
allgemeine Theil, und Anwendung ist dasselbe später genannt worden nur in
Beziehung auf die nachher erschaffene Theorie, welche die allgemeine Methode
des Verfahrens Theils aufstellen, Theils ihr aber Principien, d. i.
Rechtfertigung geben wollte. Welche vergebliche Bemühung es gewesen ist, für
die bisherige Auffassungsweise des Verfahrens Principien aufzufinden, welche
den Widerspruch, der dabei zum Vorschein kommt, wirklich lösten, statt ihn nur
durch die Unbedeutenheit des nach dem mathematischen Verfahren nothwendigen
hier aber wegzulassenden, oder durch die auf dasselbe hinauslaufende
Möglichkeit der unendlichen oder beliebigen Annäherung und dergleichen zu
entschuldigen oder zu verstecken, ist in voriger Anmerkung gezeigt worden. Wenn
aus dem wirklichen Theile der Mathematik, der die Differentialrechnung genannt
wird, das Allgemeine des Verfahrens anders abstrahirt würde, als bisher
geschehen ist, so würden sich jene Principien und die Bemühung mit denselben
auch als entbehrlich zeigen, wie sie an ihnen selbst sich als etwas Schiefes
und im Widerspruche Bleibendes ausweisen.



Wenn wir diesem Eigenthümlichen durch einfaches Aufnehmen des in diesem Theile
der Mathematik Vorhandenen nachforschen, so finden wir als Gegenstand à)
Gleichungen, in welchen eine beliebige Anzahl von Größen (wir können hier
überhaupt bei zwei stehen bleiben) zu einem Ganzen der Bestimmtheit so
verbunden sind, daß diese erstens ihre Bestimmtheit in empirischen Größen, als
festen Grenzen und dann in der Art der Verbindung mit denselben, so wie ihrer
Verbindung untereinander, haben; wie dieß überhaupt in einer Gleichung der Fall
ist; indem aber nur Eine Gleichung für beide Größen (und ebenso relativ wohl
mehrere Gleichungen für mehrere Größen, aber immer weniger, als die Anzahl der
Größen ist—) vorhanden ist, gehören diese Gleichungen zu den
unbestimmten; und daß zweitens eine Seite, wie diese Größen hier ihre
Bestimmtheit haben, darin liegt, daß sie (wenigstens eine derselben) in einer
höhern, als die erste Potenz, in der Gleichung vorhanden sind.



Hierüber sind zunächst einige Bemerkungen zu machen, für's Erste, daß die
Größen nach der ersten der angegebenen Bestimmungen ganz nur den Charakter
solcher veränderlichen Größen haben, wie sie in den Aufgaben der unbestimmten
Analysis vorkommen. Ihr Werth ist unbestimmt, aber so daß wenn anderswoher ein
vollkommen bestimmter Werth, d. i. ein Zahlenwerth für die eine kommt, auch die
andere bestimmt, so die eine, eine Funktion der andern, ist. Die Kategorien von
veränderlichen Größen, Funktionen und dergleichen sind darum für die
specifische Größebestimmtheit, die hier in Rede steht, nur formell, wie vorhin
gesagt worden ist, weil sie von einer Allgemeinheit sind, in welcher dasjenige
Specifische, worauf das ganze Interesse des Differentialkalkuls geht, noch
nicht enthalten ist, noch daraus durch Analyse explicirt werden kann; sie sind
für sich einfache, unbedeutende, leichte Bestimmungen, die nur erst schwierig
gemacht werden, insofern das in sie gelegt werden soll, damit es dann aus ihnen
abgeleitet werden könne, was nicht in ihnen liegt, nämlich die specifische
Bestimmung der Differentialrechnung. —Was alsdenn die sogenannte
Konstante betrifft, so kann über sie bemerkt werden, daß sie zunächst als eine
gleichgültige empirische Größe ist, bestimmend für die veränderlichen Größen
bloß in Ansehung ihres empirischen Quantums, als Grenze ihres Minimums und
Maximums; die Art der Verbindung aber der Konstanten mit den veränderlichen
Größen ist selbst eines der Momente für die Natur der besonderen Funktion,
welche diese Größen sind. Umgekehrt sind aber auch die Konstanten selbst
Funktionen; insofern z.B. eine gerade Linie den Sinn hat, Parameter einer
Parabel zu seyn, so ist dieser ihr Sinn dieß, daß sie die Funktion y[hoch 2]/x
ist; wie in der Entwickelung des Binomiums überhaupt, die Konstante, welche der
Koefficient des ersten Entwickelungsgliedes ist, die Summe der Wurzeln, der des
zweiten, die Summe der Produkte derselben zu zwei und zwei u.s.f. also diese
Konstanten hier überhaupt Funktionen der Wurzeln sind; wo in der
Integralrechnung die Konstante aus der gegebenen Formel bestimmt wird, wird sie
insofern als eine Funktion von dieser behandelt. Jene Koefficienten werden wir
dann weiter in einer anderen Bestimmung als Funktionen betrachten, deren
Bedeutung im Konkreten es ist, worauf das ganze Interesse geht.



Das Eigenthümliche nun aber, wodurch die Betrachtung der veränderlichen Größen
sich in der Differentialrechnung von ihrer Beschaffenheit in den unbestimmten
Aufgaben unterscheidet, ist in das Angegebene zu setzen, daß wenigstens eine
jener Größen oder auch alle sich in einer höhern Potenz als die erste befinde,
wobei wieder gleichgültig ist, ob sämmtliche von derselben höhern oder von
ungleichen Potenzen sind; ihre specifische Unbestimmtheit, die sie hier haben,
liegt allein darin, daß sie in solchem Potenzenverhältnisse Funktionen von
einander sind. Dadurch ist die Veränderung der veränderlichen Größen qualitativ
determinirt, damit kontinuirlich, und diese Kontinuität, die für sich wieder
nur die formelle Kategorie überhaupt einer Identität, einer sich in der
Veränderung erhaltenden, gleichbleibenden Bestimmtheit ist, hat hier ihren
determinirten Sinn und zwar allein in dem Potenzenverhältnisse, als welches
kein Quantum zu seinem Exponenten hat, und die nicht quantitative, bleibende
Bestimmtheit des Verhältnisses der veränderlichen Größen ausmacht. Daher ist
gegen einen andern Formalismus die Bemerkung zu machen, daß die erste Potenz
nur Potenz im Verhältniß zu höhern ist; für sich ist x nur irgend ein
unbestimmtes Quantum. So hat es keinen Sinn, für sich die Gleichungen y = ax +
b, der geraden Linie oder s = ct die der schlechtgleichförmigen Geschwindigkeit
zu differentiren; wenn aus y = ax, oder auch aus y = ax + b, a = dy/dx, oder
ds/dt = c aus s = ct wird, so ist ebenso sehr a = y/x, die Bestimmung der
Tangente oder s/t = c. die der schlechten Geschwindigkeit. Letztere wird als
dy/dx exponirt im Zusammenhange dessen, was für die Entwickelung der
gleichförmig beschleunigten Bewegung ausgegeben wird; aber daß ein Moment von
einfacher, schlechtgleichförmiger, d. i. nicht durch die höhere Potenz eines
der Momente der Bewegung bestimmter Geschwindigkeit, im Systeme solcher
Bewegung vorkomme, ist, wie früher bemerkt, selbst eine leere, allein in der
Routine der Methode gegründete Annahme. Indem die Methode von der Vorstellung
des Zuwachses, den die veränderliche Größe erleiden solle, ausgeht, so kann
Freilich auch eine solche, die nur eine Funktion von erster Potenz ist, auch
einen Zuwachs erleiden; wenn nun hierauf, um das Differential zu finden, der
Unterschied der hierdurch entstandenen zweiten Gleichung von der gegebenen
genommen werden soll, so zeigt sich das Leere der Operation, daß, wie bemerkt,
die Gleichung vor und nach derselben, für die sogenannten Zuwächse dieselbe ist
als für die veränderlichen Größen selbst.



ß) Durch das Gesagte ist die Natur der zu behandelnden Gleichung bestimmt, und
es ist nun anzugeben, auf welches Interesse sich die Behandlung derselben
gerichtet findet. Diese Betrachtung kann nur bekannte Resultate, wie sie der
Form nach in der Lagrange'schen Auffassung insbesondere vorhanden sind, geben;
aber ich habe die Exposition so ganz elementarisch angestellt, um die damit
vermischten heterogenen Bestimmungen zu entfernen.—Als die Grundlage der
Behandlung der Gleichung von angegebener Art zeigt sich, daß die Potenz
innerhalb ihrer selbst als ein Verhältniß, als ein System von
Verhältnißbestimmungen, gefaßt wird. Die Potenz ist oben als die Zahl angegeben
worden, insofern sie dazu gekommen ist, daß ihre Veränderung durch sie selbst
bestimmt, ihre Momente, Einheit und Anzahl identisch ist, wie früher
nachgewiesen, vollkommen zunächst im Quadrat, formeller, was hier keinen
Unterschied macht, in den höhern Potenzen. Die Potenz nun, da sie als
Zahl—wenn man den Ausdruck Größe als den allgemeinern vorzieht, so ist
sie an sich immer die Zahl,—eine Menge ist, auch als Summe dargestellt,
kann zunächst innerhalb ihrer in eine beliebige Menge von Zahlen zerlegt
werden, die ohne alle weitere Bestimmung gegen einander und gegen ihre Summe
sind, als nur daß sie zusammen dieser gleich sind. Aber die Potenz kann auch in
eine Summe von solchen Unterschieden discernirt werden, die durch die Form der
Potenz bestimmt sind. Wird die Potenz als Summe genommen, so ist auch die
Grundzahl derselben, die Wurzel als Summe gefaßt, und beliebig nach
mannigfaltiger Zerlegung, welche Mannigfaltigkeit aber das gleichgültige
empirisch-Quantitative ist. Die Summe als welche die Wurzel seyn soll, auf ihre
einfache Bestimmtheit, d. i. ihre wahrhafte Allgemeinheit zurückgeführt, ist
das Binomium; alle weitere Vermehrung der Glieder ist eine bloße Wiederholung
derselben Bestimmung und daher etwas Leeres.[12]
Worauf es ankommt, ist allein die, hiermit qualitative Bestimmtheit der
Glieder, welche sich durch die Potenzirung der als Summe angenommenen Wurzel
ergiebt, welche Bestimmtheit allein in der Veränderung, die das Potenziren ist,
liegt. Diese Glieder sind somit ganz Funktionen der Potenzirung und der Potenz.
Jene Darstellung nun der Zahl, als Summe einer Menge von solchen Gliedern,
welche Funktionen der Potenzirung sind, alsdenn das Interesse, die Form solcher
Funktionen, und ferner diese Summe aus der Menge solcher Glieder, zu finden,
insofern dieses Finden allein von jener Form abhängen muß,—dieß macht
bekanntlich die besondere Lehre von den Reihen aus. Aber hierbei haben wir
wesentlich das fernere Interesse zu unterscheiden, nämlich das Verhältniß der
zu Grunde liegenden Größe selbst, deren Bestimmtheit, insofern sie ein Komplex
d. i. hier eine Gleichung, ist, eine Potenz in sich schließt, —zu den
Funktionen ihrer Potenzirung. Dieß Verhältniß, ganz abstrahirt von dem vorhin
genannten Interesse der Summe wird sich als der Gesichtspunkt zeigen, der sich
als der einzige, den die Differentialrechnung sich vorsetzt, aus der wirklichen
Wissenschaft ergiebt.



 [12]
Es gehört nur zum Formalismus derjenigen Allgemeinheit, auf welche die Analysis
nothwendigen Anspruch macht, wenn statt (a + b)[hoch n] für die
Potenzenentwicklung zu nehmen, (a + b + c + d…)[hoch n] gesagt wird, wie dieß
auch in vielen andern Fällen gethan wird; es ist solche Form, so zu sagen, nur
für eine Koketterie des Scheins der Allgemeinheit zu halten; in dem Binomium
ist die Sache erschöpft; es wird durch dessen Entwickelung das Gesetz gefunden,
und das Gesetz ist die wahrhafte Allgemeinheit, nicht die äußerliche nur leere
Wiederholung des Gesetzes, welche allein es ist, die durch jenes a + b + c + d…
hervorgebracht wird.



Es ist jedoch vorher noch eine Bestimmung zu dem Gesagten hinzuzufügen, oder
vielmehr eine, die darin liegt, zu entfernen. Es wurde nämlich gesagt, daß die
veränderliche Größe, in deren Bestimmung die Potenz eintritt, angesehen werde,
innerhalb ihrer selbst als Summe und zwar als ein System von Gliedern, insofern
diese Funktionen der Potenzirung sind, womit auch die Wurzel als eine Summe,
und in der einfach bestimmten Form als Binomium betrachtet werde; x[hoch n] =
(y + z)[hoch n] = (y + ny[hoch n-1] z +….) Diese Darstellung ging für die
Entwickelung der Potenz, d. i. für das Erlangen ihrer Potenzirungsfunktionen,
von der Summe als solcher aus; es ist jedoch hier nicht um eine Summe als
solche noch um die daraus entspringende Reihe zu thun, sondern von der Summe
ist nur die Beziehung aufzunehmen. Die Beziehung als solche der Größen ist das
was einer Seits übrig bleibt, nachdem von dem plus einer Summa als solcher
abstrahirt wird, und was anderer Seits für das Finden der
EntwicklungsFunktionen der Potenz erforderlich ist. Solche Beziehung aber ist
schon darin bestimmt, daß hier der Gegenstand eine Gleichung, y[hoch m] =
ax[hoch n] auch schon ein Komplex von mehrern (veränderlichen) Größen ist, der
eine Potenzenbestimmung derselben enthält. In diesem Komplex ist jede dieser
Größen schlechthin als in der Beziehung auf die andere mit der Bedeutung,
könnte man sagen, eines plus an ihr selbst,—als Funktion der andern
Größen gesetzt; ihr Charakter, Funktionen von einander zu seyn, giebt ihnen
diese Bestimmung des plus, eben damit aber eines ganz unbestimmten, nicht eines
Zuwachses, Inkrements und dergleichen. Doch diesen abstrakten Gesichtspunkt
konnten wir auch auf der Seite lassen; es kann ganz einfach dabei stehen
geblieben werden, daß nachdem die veränderlichen Größen in der Gleichung als
Funktionen von einander, so daß diese Bestimmtheit ein Verhältniß von Potenzen
enthält, gegeben sind, nun auch die Funktionen der Potenzirung einer jeden mit
einander verglichen werden,—welche zweiten Funktionen durch gar nichts
Anderes weiter als durch die Potenzirung selbst bestimmt sind. Es kann zunächst
für ein Belieben oder eine Möglichkeit ausgegeben werden, eine Gleichung von
den Potenzen ihrer veränderlichen Größen auf ein Verhältniß ihrer
Entwickelungsfunktionen zu setzen; ein weiterer Zweck, Nutzen, Gebrauch hat
erst das Dienliche solcher Umgestaltung davon anzugeben; durch ihre
Nützlichkeit allein ist jene Umstellung veranlaßt worden. Wenn vorhin von der
Darstellung dieser Potenzirungsbestimungen an einer Größe, die als Summe in
sich different genommen werde, ausgegangen worden, so diente dieß nur Theils
zur Angabe von welcher Art solche Funktionen seyen, Theils liegt darin die
Weise sie zu finden.



Wir befinden uns hiermit bei der gewöhnlichen analytischen Entwickelung, die
für den Zweck der Differentialrechnung so gefaßt wird, daß der veränderlichen
Größe ein Zuwachs, dx, i gegeben und nun die Potenz des Binomiums durch die
Gliederreihe, die ihm angehört, explicirt wird. Der sogenannte Zuwachs aber
soll nicht ein Quantum, nur eine Form seyn, deren ganzer Werth ist, zur
Entwickelung behülflich zu seyn; was man eingestandenermaßen, am bestimmtesten
von Euler und Lagrange, und in der früher erwähnten Vorstellung der Grenze,
will, sind nur die sich ergebende Potenzenbestimmungen der veränderlichen
Größen, die sogenannten Koefficienten zwar des Zuwachses und der Potenzen
desselben, nach denen die Reihe sich ordnet und zu denen die unterschiedenen
Koefficienten gehören. Es kann hierzu etwa bemerkt werden, daß indem nur um der
Entwickelung willen ein Zuwachs angenommen ist, der ohne Quantum sey, es am
geschicktesten gewesen wäre, (das Eins) dafür zu nehmen, indem derselbe in der
Entwickelung immer nur als Faktor vorkommt, womit eben der Faktor Eins den
Zweck erfüllt, daß keine quantitative Bestimmtheit und Veränderung durch den
Zuwachs gesetzt werden solle; dagegen dx mit der falschen Vorstellung von einer
quantitativen Differenz, und andere Zeichen, wie i, mit dem hier unnützen
Scheine von Allgemeinheit behafftet, immer das Aussehen und die Prätension von
einem Quantum und dessen Potenzen haben; welche Prätension dann die Mühe
herbeibringt, sie dessenungeachtet wegzubringen und wegzulassen. Um die Form
einer nach Potenzen entwickelten Reihe zu behalten, könnten die
Exponentenbezeichnungen als indices ebenso gut dem Eins angefügt werden. Aber
es muß ohnehin von der Reihe und von der Bestimmung der Koefficienten nach der
Stelle, die sie in der Reihe haben, abstrahirt werden, das Verhältniß zwischen
allen ist dasselbe; die zweite Funktion wird ganz ebenso aus der ersten, als
diese aus der ursprünglichen abgeleitet, und für die als die zweite gezählte
ist die erste abgeleitete wieder ursprüngliche Funktion. Wesentlich aber geht
das Interesse nicht auf die Reihe, sondern ganz allein auf die sich aus der
Entwickelung ergebende Potenzenbestimmung in ihrem Verhältniß zu der für sie
unmittelbaren Größe. Anstatt also jene als den Koefficienten des ersten Gliedes
der Entwickelung zu bestimmen, da ein Glied als das erste in Beziehung auf die
andern in der Reihe folgenden bezeichnet wird, eine solche Potenz als eines
Zuwachses aber, wie die Reihe selbst hierher nicht gehören, wäre der bloße
Ausdruck abgeleitete Potenzenfunktion oder wie vorhin gesagt wurde, eine
Funktion des Potenzirens der Größe vorzuziehen, wobei als bekannt vorausgesetzt
wird, auf welche Weise die Ableitung als innerhalb einer Potenz eingeschlossene
Entwickelung genommen wird.



Wenn nun der eigentliche mathematische Anfang in diesem Theile der Analytik
nichts weiter ist, als das Finden der durch die Potenzen-Entwickelung
bestimmten Funktion, so ist die weitere Frage, was mit dem damit erhaltenen
Verhältnisse anzufangen ist, wo es eine Anwendung und Gebrauch hat, oder in der
That, für welchen Zweck solche Funktionen gesucht werden. Durch das Finden von
Verhältnissen, an konkreten Gegenständen, welche sich auf jene abstrakte
analytische zurückführen lassen, hat die Differentialrechnung ihr großes
Interesse erhalten.



Über die Anwendbarkeit aber ergiebt sich zunächst aus der Natur der Sache, ohne
noch aus den Fällen der Anwendung selbst zu schließen, vermöge der aufgezeigten
Gestalt der Potenzenmomente, von selbst Folgendes. Die Entwickelung der
Potenzengrößen, wodurch sich die Funktionen ihrer Potenzirung ergeben, enthält,
von näherer Bestimmung abstrahirt, zunächst überhaupt die Herabsetzung der
Größe auf die nächst niedrigere Potenz. Die Anwendbarkeit dieser Operation
findet also bei solchen Gegenständen statt, bei welchen gleichfalls ein solcher
Unterschied von Potenzenbestimmungen vorhanden ist. Wenn wir nun auf die
Raumbestimmtheit reflektiren, so finden wir, daß sie die drei Dimensionen
enthält, die wir, um sie von den abstrakten Unterschieden der Höhe, Länge und
Breite zu unterscheiden, als die konkreten bezeichnen können, nämlich die
Linie, die Fläche und den totalen Raum; und indem sie in ihren einfachsten
Formen und in Beziehung auf Selbstbestimmung und damit auf analytische
Dimensionen genommen werden, haben wir die gerade Linie, die ebene Fläche und
dieselbe als Quadrat, und den Kubus. Die gerade Linie hat ein empirisches
Quantum, aber mit der Ebene tritt das Qualitative, die Potenzenbestimmung ein;
nähere Modificationen, z.B. daß dieß gleich auch mit den ebenen Kurven
geschieht, können wir, insofern es zunächst um den Unterschied bloß im
Allgemeinen zu thun ist, unerörtert lassen. Hiermit entsteht auch das
Bedürfniß, von einer höheren Potenzenbestimmung zu einer niedrigern und
umgekehrt überzugehen, indem z.B. lineare Bestimmungen aus gegebenen
Gleichungen der Fläche u.s.f. oder umgekehrt abgeleitet werden sollen.
—Die Bewegung ferner, als an der das Größenverhältniß des durchloffenen
Raumes und der dazu gehörigen verflossenen Zeit zu betrachten ist, zeigt sich
in den verschiedenen Bestimmungen einer schlechtgleichförmigen, einer
gleichförmig beschleunigten, einer abwechselnd gleichförmig beschleunigten und
gleichförmig retardirten, —in sich zurückkehrenden Bewegung; indem diese
unterschiedenen Arten der Bewegung nach dem Größenverhältnisse ihrer Momente,
des Raums und der Zeit, ausgedrückt werden, ergeben sich für sie Gleichungen
aus unterschiedenen Potenzenbestimmungen, und insofern es Bedürfniß seyn kann,
eine Art der Bewegung oder auch der Raumgrößen, an welche eine Art gebunden
ist, aus einer anderen Art derselben zu bestimmen, führt die Operation
gleichfalls das Übergehen von einer Potenzenfunktion zu einer höhern oder
medrigern herbei.—Die Beispiele dieser zwei Gegenstände mögen für den
Zweck, zu dem sie angeführt sind, genügen.



Der Anschein von Zufälligkeit, welchen die Differentialrechnung in ihren
Anwendungen präsentirt, würde schon vereinfacht werden, durch das Bewußtseyn
über die Natur der Gebiete, in welchem die Anwendung statt finden kann, und
über das eigenthümliche Bedürfniß und die Bedingung dieser Anwendung. Nun aber
kommt es weiter innerhalb dieser Gebiete selbst darauf an, zu wissen, zwischen
welchen Theilen der Gegenstände der mathematischen Aufgabe ein solches
Verhältniß statt finde, als durch den Differentialkalkul eigenthümlich gesetzt
wird. Es muß gleich vorläufig bemerkt werden, daß hierbei zweierlei
Verhältnisse zu beachten sind. Die Operation des Depotenzirens einer Gleichung,
sie nach den abgeleiteten Funktionen ihrer veränderlichen Größen betrachtet,
giebt ein Resultat, welches an ihm selbst wahrhaft nicht mehr eine Gleichung,
sondern ein Verhältniß ist; dieses Verhältniß ist der Gegenstand der
eigentlichen Differentialrechnung. Eben damit auch ist zweitens das Verhältniß
vorhanden von der höhern Potenzenbestimmung (der ursprünglichen Gleichung)
selbst zu der niedrigern (dem Abgeleiteten). Dieß zweite Verhältniß haben wir
hier zunächst bei Seite zu lassen; es wird sich als der eigenthüniliche
Gegenstand der Integralrechnung zeigen.



Betrachten wir zunächst das erste Verhältniß, und nehmen zu der aus der
sogenannten Anwendung zu entnehmenden Bestimmung des Moments, worin das
Interesse der Operation liegt, das einfachste Beispiel an den Kurven vor, die
durch eine Gleichung der zweiten Potenz bestimmt sind. Bekanntlich ist
unmittelbar durch die Gleichung das Verhältniß der Koordinaten gegeben in einer
Potenzenbestimmung. Folgen von der Grundbestimmung sind die Bestimmungen der
mit den Koordinaten zusammenhängenden anderen geraden Linien, der Tangente,
Subtangente, Normale u.s.f. Die Gleichungen aber zwischen diesen Linien und den
Koordinaten sind lineare Gleichungen; die Ganzen, als deren Theile diese Linien
bestimmt sind, sind rechtwinklichte Dreiecke von geraden Linien. Der Übergang
von der Grundgleichung, welche die Potenzenbestimmung enthält, zu jenen
linearen Gleichungen enthält nun den angegebenen Übergang von der
ursprünglichen Funktion, d. i. welche eine Gleichung ist, zu der abgeleiteten,
welche ein Verhältniß ist, und zwar zwischen gewissen in der Kurve enthaltenen
Linien. Der Zusammenhang zwischen dem Verhältnisse dieser Linien und der
Gleichung der Curve ist es, um dessen Finden es sich handelt.



Es ist nicht ohne Interesse, von dem Historischen hierüber so viel zu bemerken,
daß die ersten Entdecker ihren Fund nur auf eine ganz empirische Weise
anzugeben wissen, ohne eine Rechenschaft von der völlig äußerlich gebliebenen
Operation geben zu können. Ich begnüge mich hierüber mit der Anführung
Barrow's, des Lehrers Newtons. In seinen lect. Opt. et Geom., worin er Probleme
der höhern Geometrie nach der Methode der Untheilbaren behandelt, die sich
zunächst von dem Eigenthümlichen der Differentialrechnung unterscheidet, giebt
er auch, "weil seine Freunde in ihn gedrungen," (lect. X.) sein Verfahren, die
Tangente zu bestimmen, an. Man muß bei ihm selbst nachlesen, wie diese Angabe
beschaffen ist, um sich eine gehörige Vorstellung zu machen, wie das Verfahren
ganz als äußerliche Regel angegeben ist,—in demselben Style, wie vormals
in den arithmetischen Schulbüchern die Regel de tri oder noch besser die
sogenannte Neunerprobe der Rechnungsarten vorgetragen worden ist. Er macht die
Verzeichnung der Linienchen, die man nachher die Inkremente im
charakteristischen Dreieck einer Kurve genannt hat, und giebt nun die
Vorschrift als eine bloße Regel, die Glieder als überflüssig wegzuwerfen, die
in Folge der Entwickelung der Gleichungen, als Potenzen jener Inkremente oder
Produkte zum Vorschein kommen, ( etenim isti termini nihilum valebunt ); ebenso
seyen die Glieder, die nur aus der ursprünglichen Gleichung bestimmte Größen
enthalten, wegzuwerfen (das nachherige Abziehen der ursprünglichen Gleichung
von der mit den Inkrementen gebildeten) und zuletzt für das Inkrement der
Ordinate die Ordinate selbst und für das Inkrement der Abscisse die Subtangente
zu substituiren. Man kann, wenn es so zu reden erlaubt ist, das Verfahren nicht
schulmeistermässiger angeben;—die letztere Substitution ist die für die
Tangentenbestimmung in der gewöhnlichen Differentialmethode zur Grundlage
gemachte Annahme der Proportionalität der Inkremente der Ordinate und Abscisse
mit der Ordinate und Subtangente; in Barrows Regel erscheint diese Annahme in
ihrer ganz naiven Nacktheit. Eine einfache Weise, die Subtangente zu bestimmen,
war gefunden; die Manieren Robervals und Fermats laufen auf Ähnliches
hinaus,—die Methode, die größten und kleinsten Werthe zu finden, von der
der Letztere ausging, beruht auf denselben Grundlagen und demselben Verfahren.
Es war eine mathematische Sucht jener Zeiten, sogenannte Methoden, d. i. Regeln
jener Art zu finden, dabei aus ihnen auch ein Geheimniß zu machen, was nicht
nur leicht, sondern selbst in einer Rücksicht nöthig war, aus demselben Grunde,
als es leicht war,—nämlich weil die Erfinder nur eine empirische
äußerliche Regel, keine Methode, d. i. nichts aus anerkannten Principien
Abgeleitetes, gefunden hatten. Solche sogenannte Methoden hat Leibnitz von
seiner Zeit, und Newton ebenfalls von derselben und unmittelbarer von seinem
Lehrer aufgenommen; sie haben durch die Verallgemeinerung ihrer Form und
Anwendbarkeit den Wissenschaften neue Bahnen gebrochen, aber damit zugleich das
Bedürfniß gehabt, das Verfahren aus der Gestalt bloß äußerlicher Regeln zu
reißen, und demselben die erforderliche Berechtigung zu verschaffen gesucht.



Analysiren wir die Methode näher, so ist der wahrhafte Vorgang dieser. Es
werden erstlich die Potenzenbestimmungen (versteht sich der veränderlichen
Größen), welche die Gleichung enthält, auf ihre ersten Funktionen herabgesetzt.
Damit aber wird der Werth der Glieder der Gleichung verändert; es bleibt daher
keine Gleichung mehr, sondern es ist nur ein Verhältniß entstanden zwischen der
ersten Funktion der einen veränderlichen Größe zu der ersten Funktion der
andern; statt px = y[hoch 2] hat man p : 2y oder statt 2 ax—x[hoch 2] =
y[hoch 2] hat man a—x : y, was nachher als das Verhältniß dy/dx
bezeichnet zu werden pflegte. Die Gleichung ist Gleichung der Curve, dieß
Verhältniß, das ganz von derselben abhängig, aus derselben (oben nach einer
bloßen Regel) abgeleitet ist, ist dagegen ein lineares, mit welchem gewisse
Linien in Proportion sind; p : 2y oder a—x : y sind selbst Verhältnisse
aus geraden Linien der Kurve, den Koordinaten und den Parameters; aber damit
weiß man noch nichts. Das Interesse ist, von andern an der Kurve vorkommenden
Linien zu wissen, daß ihnen jenes Verhältniß zukommt, die Gleichheit zweier
Verhältnisse zu finden.—Es ist also zweitens die Frage, welches die
geraden, durch die Natur der Kurve bestimmten Linien sind, welche in solchem
Verhältnisse stehen?—dieß aber ist es, was schon früher bekannt war, daß
nämlich solches auf jenem Wege erhaltenes Verhältniß das Verhältniß der
Ordinate zur Subtangente ist. dieß hatten die Alten auf sinnreichem
geometrischen Wege gefunden; was die neuern Erfinder entdeckt haben, ist das
empirische Verfahren, die Gleichung der Kurve so zuzurichten, daß jenes erste
Verhältniß geliefert wird, von dem bereits bekannt war, daß es einem
Verhältnisse gleich ist, welches die Linie enthält, hier die Subtangente, um
deren Bestimmung es zu thun ist. Theils ist nun jene Zurichtung der Gleichung
methodisch gefaßt und gemacht worden,—die Differentation,—Theils
aber sind die imaginären Inkremente der Koordinaten und das imaginäre hieraus
und einem ebensolchen Inkremente der Tangente gebildete, charakteristische
Dreieck erfunden worden, damit die Proportionalität des durch die Depotenzirung
der Gleichung gefundenen Verhältnisses mit dem Verhältnisse der Ordinate und
der Subtangente nicht als etwas empirisch nur aus der alten Bekanntschaft
Aufgenommenes, sondern als ein Erwiesenes dargestellt werde. Die alte
Bekanntschaft jedoch erweist sich überhaupt und am unverkennbarsten in der
angeführten Form von Regeln als die einzige Veranlassung und respektive
Berechtigung der Annahme des charakteristischen Dreiecks und jener
Proportionalität.



Lagrange hat nun diese Simulation verworfen, und den ächtwissenschaftlichen Weg
eingeschlagen; seiner Methode ist die Einsicht zu verdanken, worauf es ankommt,
indem sie darin besteht, die beiden Übergänge, die für die Auflösung der
Aufgabe zu machen sind, zu trennen und jede dieser Seiten für sich zu behandeln
und zu erweisen. Der eine Theil dieser Auflösung,—indem wir für die
nähere Angabe des Ganges bei dem Beispiele der elementarischen Aufgabe, die
Subtangente zu finden, bleiben,—der theoretische oder allgemeine Theil,
nämlich das Finden der ersten Funktion aus der gegebenen Kurvengleichung, wird
für sich regulirt; derselbe giebt ein lineares Verhältniß, also von geraden
Linien, die in dem Systeme der Kurvenbestimmung vorkommen. Der andere Theil der
Auflösung ist nun die Findung derjenigen Linien an der Kurve, welche in jenem
Verhältnisse stehen. Dieß wird nun auf die direkte Weise (Théorie des Fonct.
Anal. II. P. II. Chap.) bewerkstelligt, d. i. ohne das charakteristische
Dreieck, nämlich ohne unendlichkleine Bogen, Ordinaten und Abscissen anzunehmen
und diesen die Bestimmungen von dy und dx, d. i. von den Seiten jenes
Verhältnisses und zugleich unmittelbar die Bedeutung der Gleichheit desselben
mit der Ordinate und Subtangente selbst zu geben. Eine Linie (wie auch ein
Punkt) hat allein ihre Bestimmung, insofern sie die Seite eines Dreiecks
ausmacht, wie auch die Bestimmmung eines Punkts nur in einem solchen liegt.
Dieß ist, um es ini Vorbeigehen zu erwähnen, der Fundamentalsatz der
analytischen Geometrie, welcher die Coordinaten, wie, was dasselbe ist, in der
Mechanik das Parallelogramm der Kräfte herbeiführt, das eben darum der vielen
Bemühung um einen Beweis ganz unbedürftig ist.—Die Subtangente wird nun
als die Seite eines Dreiecks gesetzt, dessen weitere Seiten die Ordinate und
die darauf sich beziehende Tangente ist. Letztere hat als gerade Linie zu einer
Gleichung p = aq, (+ b hinzuzufügen ist für die Bestimmung unnütz und wird nur
um der beliebten Allgemeinheit hinzugesetzt);—die Determination des
Verhältnisses p/q fällt in a, den Koefficienten von q, der die respective erste
Funktion der Gleichung ist, überhaupt aber nur als a = p/q betrachtet zu werden
braucht als, wie gesagt, die wesentliche Determination der geraden Linie, die
als Tangente an die Kurve applicirt ist. Indem nun ferner die erste Funktion
der Kurvengleichung genommen wird, ist sie ebenso die Determination einer
geraden Linie; indem ferner die eine Koordinate p der ersten geraden Linie und
y, die Ordinate der Kurve, als dieselben genommen werden, daß also der Punkt,
in welchem jene als Tangente angenommene erste gerade die Kurve berührt,
gleichfalls der Anfangspunkt der durch die erste Funktion der Kurve bestimmten
geraden Linie ist, so kommt es darauf an, zu zeigen, daß diese zweite gerade
Linie mit der ersten zusammenfällt, d. h. Tangente ist; algebraisch
ausgedrückt, daß indem y = fx und p = Fq ist, und nun y = p, also fx = Fq
angenommen wird, auch f'x = F'q. Daß nun die als Tangente applicirte gerade,
und jene aus der Gleichung durch deren erste Funktion determinirte gerade Linie
zusammenfallen, daß die letztere also Tangente ist; dieß wird mit Zuhilfnahme
des Increments i der Abscisse und des durch die Entwickelung der Funktion
bestimmten Increments der Ordinate gezeigt. Hier kommt denn also gleichfalls
das berüchtigte Increment herein; aber wie es zu dem so eben angegebenen Behufe
eingeführt wird, und die Entwickelung der Funktion nach demselben, muß von dem
früher erwähnten Gebrauch des Inkrements für das Finden der
Differentialgleichung und für das charakteristische Dreieck, wohl unterschieden
werden. Der hier gemachte Gebrauch ist berechtigt und nothwendig; er fällt in
den Umkreis der Geometrie, indem es zur geometrischen Bestimmung einer Tangente
als solcher gehört, daß zwischen ihr und der Kurve, mit der sie einen Punkt
gemeinschaftlich hat, keine andere gerade Linie, die gleichfalls in diesen
Punkt fiele, durchgehen könne. Denn mit dieser Bestimmung ist die Qualität der
Tangente oder Nicht-Tangente auf den Größenunterschied zurückgeführt, und
diejenige Linie ist die Tangente, auf welche die größere
Kleinheit—schlechthin in Ansehung der Determination, auf welche es
ankommt, falle. Diese scheinbar nur relative Kleinheit enthält durchaus nichts
Empirisches, d. i. von einem Quantum als solchem Abhängiges, sie ist qualitativ
durch die Natur der Formel gesetzt, wenn der Unterschied des Moments, von dem
die zu vergleichende Größe abhängt, ein Potenzenunterschied ist; indem derselbe
auf i und i[hoch 2] hinauskommt, und i, das zuletzt doch eine Zahl bedeuten
soll, dann als ein Bruch vorzustellen ist, so ist i[hoch 2] an und für sich
kleiner als i, so daß selbst die Vorstellung von einer beliebigen Größe, in der
man i nehmen könne, hier überflüssig und sogar nicht an ihrem Orte ist.
Ebendamit hat der Erweis der größern Kleinheit nichts mit einem
Unendlich-Kleinen zu thun, das hiermit hier keineswegs hereinzukommen hat.



Wäre es auch nur um der Schönheit und des heutigstags mehr vergessen, aber
wohlverdienten Ruhmes willen, daß ich noch Descartes Tangentenmethode anführen
will; sie hat übrigens auch eine Beziehung auf die Natur der Gleichungen, über
welche dann noch eine fernere Bemerkung zu machen ist. Descartes trägt diese
selbstständige Methode, worin die geforderte lineare Bestimmung gleichfalls aus
derselben abgeleiteten Funktion gefunden wird, in seiner, sonst auch so
fruchtbar gewordenen Geometrie (liv. II. p. 357 ss. Oeuvres compl. ed. Cousin
Tom. V.) vor, indem er in derselben die große Grundlage von der Natur der
Gleichungen und deren geometrischer Konstruktion und der damit sosehr
erweiterten Analysis auf die Geometrie überhaupt, gelehrt hat. Das Problem hat
bei ihm die Form der Aufgabe, gerade Linien senkrecht auf beliebige Orte einer
Kurve zu ziehen, als wodurch Subtangente u.s.f. bestimmt wird; man begreift die
Befriedigung, die er daselbst über seine Entdeckung, die einen Gegenstand von
allgemeinem wissenschaftlichen Interesse der damaligen Zeit betraf, und die
sosehr geometrisch ist und dadurch so hoch über den oben erwähnten bloßen
Regelmethoden seiner Nebenbuhler stand, ausdrückt: j'ose dire que c'est ceci le
problème le plus utile et le plus général, non seulement que je sache, mais
même que j'aie jamais desire de savoir en géometrie.—Er legt für die
Auflösung die analytische Gleichung des rechtwinklichten Dreiecks zu Grund, das
durch die Ordinate des Punkts der Kurve, auf welcher die im Probleme verlangte
gerade Linie senkrecht seyn soll, dann durch diese selbst, die Normale, und
drittens durch den Theil der Achse, der durch die Ordinate und Normale
abgeschnitten wird, durch die Subnormale, gebildet wird. Aus der bekannten
Gleichung einer Kurve wird nun in jene Gleichung des Dreiecks der Werth es sey
der Ordinate oder der Abscisse substituirt, so hat man eine Gleichung des
zweiten Grades (und Descartes zeigt, wie auch Kurven, deren Gleichungen höhere
Grade enthalten, sich hierauf zurückführen), in welcher nur noch die eine der
veränderlichen Größen und zwar im Quadrat und in der ersten Potenz
vorkommt;—eine quadratische Gleichung, welche zunächst als eine
sogenannte unreine erscheint. Nun macht Descartes die Reflexion, daß wenn der
auf der Kurve angenommene Punkt als Durchschnittspunkt derselben und eines
Kreises vorgestellt wird, dieser Kreis die Kurve noch in einem anderen Punkte
schneiden wird, und alsdenn sich für die zwei damit entstehenden und ungleichen
x, zwei Gleichungen mit denselben Konstanten und von derselben Form
ergeben;—oder aber nur Eine Gleichung mit ungleichen Werthen von x. Die
Gleichung wird aber nur Eine, für das Eine Dreieck, in welchem die Hypotenuse
auf die Kurve senkrecht, Normale, ist, was so vorgestellt wird, daß man die
beiden Durchschnittspunkte der Kurve durch den Kreis, zusammenfallen, diesen
also die Kurve berühren lasse. Damit aber fällt auch der Umstand der ungleichen
Wurzeln des x oder y der quadratischen Gleichung hinweg. Bei einer
quadratischen Gleichung von zwei gleichen Wurzeln nun aber ist der Koefficient
des Gliedes, das die Unbekannte in der ersten Potenz enthält, das Doppelte der
nur Einen Wurzel; dieß nun giebt eine Gleichung, durch welche die verlangten
Bestimmungen gefunden sind. Dieser Gang ist für den genialen Griff eines ächt
analytischen Kopfes anzusehen, wogegen die ganz assertorisch angenommene
Proportionalität der Subtangente und der Ordinate mit den unendlich klein seyn
sollenden sogenannten Inkrementen der Abscisse und der Ordinate ganz
zurücksteht.



Die auf die angegebene Weise erhaltene Endgleichung, welche den Koefficienten
des zweiten Gliedes der quadratischen Gleichung gleichsetzt der doppelten
Wurzel oder Unbekannten, ist dieselbe, welche durch das Verfahren des
Differentialkalkuls gefunden wird. x[hoch 2]—ax—b = 0 differentiirt
giebt die neue Gleichung 2x—a = 0; oder x[hoch 3]—px—q = 0
giebt 3x[hoch 2]—p = 0. Es bietet sich hierbei aber die Bemerkung an, daß
es sich keineswegs von selbst versteht, daß solche abgeleitete Gleichung auch



richtig ist. Bei einer Gleichung mit zwei veränderlichen Größen, die darum, daß
sie veränderliche sind, den Charakter unbekannte Größen zu seyn nicht
verlieren, kommt, wie oben betrachtet wurde, nur ein Verhältniß heraus, aus dem
angegebenen einfachen Grunde, weil durch das Substituiren der Funktionen der
Potenzirung an die Stelle der Potenzen selbst der Werth der beiden Glieder der
Gleichung verändert wird, und es für sich selbst noch unbekannt ist, ob auch
zwischen ihnen bei so veränderten Werthen noch eine Gleichung Statt finde. Die
Gleichung dy/dx = P drückt gar nichts weiter aus, als daß P ein Verhältniß ist,
und es ist dem dy/dx sonst kein reeller Sinn zuzuschreiben. Von diesem
Verhältniß = P ist es aber ebenso noch unbekannt, welchem andere Verhältnisse
es gleich sey; solche Gleichung, die Proportionalität, giebt demselben erst
einen Werth und Bedeutung.—Wie angegeben wurde, daß man diese Bedeutung,
was die Anwendung hieß, anderswoher, empirisch aufnahm, so muß bei den hier in
Rede stehenden durch Differentation abgeleiteten Gleichungen anderswoher gewußt
werden, ob sie gleiche Wurzeln haben, um zu wissen, ob die erhaltene Gleichung
noch richtig sey. Dieser Umstand wird aber in den Lehrbüchern nicht
ausdrücklich bemerklich gemacht; er wird wohl dadurch beseitigt, daß eine
Gleichung mit einer unbekannten, auf Null gebracht, sogleich y gesetzt wird,
wodurch dann bei der Differentation allerdings ein dy/dx, nur ein Verhältniß
herauskommt. Der Funktionen-Kalkul soll es allerdings mit Funktionen der
Potenzirung oder die Differentialrechnung mit Differentialien zu thun haben,
aber daraus folgt für sich noch keineswegs, daß die Größen, deren
Differentialien oder Funktionen der Potenzirung genommen werden, selbst auch
nur Funktionen anderer Größen seyn sollen. In dem theoretischen Theile, der
Anweisung, die Differentiale, d. i. die Funktionen der Potenzirung abzuleiten,
wird ohnehin noch nicht daran gedacht, daß die Größen, die nach solcher
Ableitung zu behandeln gelehrt wird, selbst Funktionen anderer Größen seyn
sollen.



Noch kann in Ansehung des Weglassens der Konstante bei dem Differentiiren
bemerklich gemacht werden, daß dasselbe hier den Sinn hat, daß die Konstante
für die Bestimmung der Wurzeln im Falle ihrer Gleichheit gleichgültig ist, als
welche Bestimmung durch den Koefficienten des zweiten Gliedes der Gleichung
erschöpft ist. Wie im angeführten Beispiele von Descartes die Konstante das
Quadrat der Wurzeln selbst ist, also diese aus der Konstante ebenso wie aus den
Koefficienten, bestimmt werden kann; indem sie überhaupt, wie die
Koefficienten, Funktion der Wurzeln der Gleichung ist. In der gewöhnlichen
Darstellung erfolgt das Wegfallen der sogenannten nur durch + und—mit den
übrigen Gliedern verbundenen Konstanten durch den bloßen Mechanismus des
Verfahrens, daß um das Differential eines zusammengesetzten Ausdrucks zu
finden, nur den veränderlichen Größen ein Zuwachs gegeben, und der hierdurch
formirte Ausdruck von dem ursprünglichen abgezogen wird. Der Sinn der
Konstanten und ihres Weglassens inwiefern sie selbst Funktionen sind und nach
dieser Bestimmung dienen oder nicht, kommt nicht zur Sprache.



Mit dem Weglassen der Konstanten, hängt eine ähnliche Bemerkung zusammen, die
über die Namen von Differentation und Integration, gemacht werden kann, als
früher über den endlichen und unendlichen Ausdruck gemacht wurde, daß nämlich
in ihrer Bestimmung vielmehr das Gegentheil von dem liegt, was der Ausdruck
besagt. Differentiiren bezeichnet das Setzen von Differenzen; durch das
Differentiiren aber wird eine Gleichung vielmehr auf weniger Dimensionen
herabgebracht, durch das Weglassen der Konstante wird ein Moment der
Bestimmtheit hinweggenommen; wie bemerkt, werden die Wurzeln der veränderlichen
Größe auf eine Gleichheit gesetzt, die Differenz also derselben aufgehoben. In
der Integration hingegen soll die Konstante wieder hinzugesetzt werden; die
Gleichung wird dadurch allerdings, aber in dem Sinne integrirt, daß die vorher
aufgehobene Differenz der Wurzeln wieder hergestellt, das Gleichgesetzte wieder
differentiirt wird. —Der gewöhnliche Ausdruck trägt dazu bei, die
wesentliche Natur der Sache in Schatten zu setzen und Alles auf den
untergeordneten, ja der Hauptsache fremdartigen Gesichtspunkt Theils der
unendlich kleinen Differenz, des Increments und dergleichen, Theils der bloßen
Differenz überhaupt zwischen der gegebenen und der abgeleiteten Funktion, ohne
deren specifischen, d. i. den qualitativen Unterschied zu bezeichnen, zu
stellen.



Ein anderes Hauptgebiet, in welchem von dem Differentialkalkul Gebrauch gemacht
wird, ist die Mechanik; von den unterschiedenen Potenzen-Funktionen, die sich
bei den elementarischen Gleichungen ihres Gegenstandes, der Bewegung ergeben,
sind deren Bedeutungen bereits beiläufig erwähnt; ich will dieselben hier
direkt aufnehmen. Die Gleichung, nämlich der mathematische Ausdruck, der
schlechtgleichförmigen Bewegung c = s/t oder s = ct, in welcher die durch
offenen Räume den verflossenen Zeiten nach einer empirischen Einheit c, der
Größe der Geschwindigkeit, proportionirt sind, bietet für die Differentation
keinen Sinn dar; der Koefficient c ist bereits vollkommen bestimmt und bekannt,
und es kann keine weitere Potenzenentwicklung Statt finden.—Wie s =
at[hoch 2], die Gleichung der Bewegung des Falles, analysirt wird, ist früher
schon erinnert; —das erste Glied der Analyse ds/dt = 2 at wird in die
Sprache und resp. in die Existenz so übersetzt, es solle ein Glied einer Summe
(- welche Vorstellung wir längst entfernt haben), der eine Theil der Bewegung
seyn und zwar solle dieser der Kraft der Trägheit, d. i. einer
schlechtgleichförmigen Geschwindigkeit so zukommen, daß in den
unendlich-kleinen Zeittheilen die Bewegung gleichförmig, in den endlichen
Zeittheilen d. h. in der That existirenden aber ungleichförmig sey. Freilich
ist fs = 2at; und die Bedeutung voll a und von t für sich bekannt, so wie daß
hiermit die Bestimmung von gleichförmiger Geschwindigkeit einer Bewegung
gesetzt ist; da a = s/[t[hoch 2]] ist 2 at = 2s/t überhaupt; damit aber weiß
man im geringsten nichts weiter; nur die fälschliche Annahme, daß 2at ein Theil
der Bewegung als einer Summe sey, giebt den fälschlichen Schein eines
physikalischen Satzes. Der Faktor selbst, a, die empirische Einheit—ein
Quantum als solches—wird der Schwere zugeschrieben; wenn die Kategorie
der Kraft der Schwere gebraucht wird, so ist vielmehr zu sagen, daß eben das
Ganze s = at[hoch 2] die Wirkung oder besser das Gesetz der Schwere
ist.—Gleichmäßig ist der aus ds/dt = 2at abgeleitete Satz, daß wenn die
Schwere aufhörte zu wirken, der Körper mit der am Ende seines Falles erlangten
Geschwindigkeit den doppelten Raum von dem, welchen er durchloffen hat, in
einer der Dauer seines Falles gleichen Zeit zurücklegen würde.—Es liegt
hierin auch eine für sich schiefe Metaphysik; das Ende des Falles, oder das
Ende eines Zeittheils, in welchem der Körper gefallen, ist immer selbst noch
ein Zeittheil; wäre es kein Zeittheil, so wäre Ruhe und damit keine
Geschwindigkeit angenommen, die Geschwindigkeit kann nur nach dem Raume
angesetzt werden, welcher in einem Zeittheil, nicht an seinem Ende, durchloffen
worden ist.—Wenn nun aber vollends in andern physikalischen Gebieten, wo
gar keine Bewegung vorhanden ist, wie z.B. im Verhalten des Lichts (außer dem,
was seine Fortpflanzung im Raume genannt wird) und Größenbestimmungen an den
Farben, eine Anwendung der Differentialrechnung gemacht wird und die erste
Funktion von einer quadratischen Funktion hier auch Geschwindigkeit genannt
wird, so ist dieß für einen noch unstatthafteren Formalismus der Erdichtung von
Existenz anzusehen. -Bewegung, welche durch die Gleichung s = at[hoch 2]
vorgestellt wird, finden wir, sagt Lagrange in der Erfahrung vom Falle der
Körper; die einfachste Bewegung derselben würde die seyn, deren Gleichung s =
ct[hoch 3] wäre, aber die Natur zeige keine Bewegung dieser Art; wir wüßten
nicht was der Koefficient c bedeuten könnte. Wenn dem wohl so ist, so giebt es
dagegen eine Bewegung, deren Gleichung s[hoch 3] = at[hoch 2] ist,—das
kepplerische Gesetz der Bewegung der Körper des Sonnensystems; was hier die
erste abgeleitete Funktion 2at/[3s [hoch 2]] u.s.f. bedeuten soll, und die
fernere direkte Behandlung dieser Gleichung durch die Differentation, die
Entwicklung der Gesetze und Bestimmungen jener absoluten Bewegung von diesem
Ausgangspunkte aus, müßte dagegen wohl als eine interessante Aufgabe
erscheinen, in welcher die Analysis im würdigsten Glanze sich zeigen würde.




Für sich bietet so die Anwendung des Differential-Kalkuls auf die
elementarischen Gleichungen der Bewegung kein reelles Interesse dar; das
formelle Interesse kommt von dem allgemeinen Mechanismus des Kalkuls. Eine
andre Bedeutung aber erhält die Zerlegung der Bewegung in Beziehung auf die
Bestimmung ihrer Trajektorie; wenn dieses eine Kurve ist und ihre Gleichung
höhere Potenzen enthält, bedarf es der Übergänge von geradlinigten Funktionen
als Funktionen der Potenzirnng, zu den Potenzen selbst, und indem jene aus der
ursprünglichen Gleichung der Bewegung, welche den Faktor der Zeit enthält, mit
Elimination der Zeit zu gewinnen sind, ist dieser zugleich auf die niedrigern
Entwicklungsfunktionen herabzusetzen, aus welchen jene Gleichungen linearer
Bestimmungen erhalten werden können. Diese Seite führt auf das Interesse des
andern Theils der Differentialrechnung.



Das Bisherige hat den Zweck gehabt, die einfache specifische Bestimmung des
Differential-Kalkuls herauszuheben und festzustellen, und dieselbe in einigen
der elementarischen Beispiele nachzuweisen. Diese Bestimmung hat sich ergeben
darin zu bestehen, daß aus einer Gleichung von Potenzenfunktionen der
Koefficient des Entwicklungsgliedes, die sogenannte erste Funktion gefunden,
und das Verhältniß, welches diese ist, in Momenten des konkreten Gegenstands
aufgewiesen werde, durch welche so erhaltene Gleichung zwischen den beiden
Verhältnissen diese Momente selbst bestimmt sind. Es ist ebenso von dem Princip
der Integralrechnung kurz zu betrachten, was sich aus dessen Anwendung, für die
specifische konkrete Bestimmnng derselben ergiebt. Die Ansicht dieses Kalkuls
ist dadurch schon vereinfacht und richtiger bestimmt worden, daß er nicht mehr
als Summationsmethode genommen wird, wie er im Gegensatz gegen das
Differentiiren, wo der Zuwachs als das wesentliche Ingrediens gilt, genannt
wurde, und womit er in wesentlichem Zusammenhang mit der Form der Reihe
erschien.—Die Aufgabe dieses Kalkuls ist zunächst ebenso die theoretische
oder vielmehr formelle, als die der Differentialrechnung, bekanntlich aber die
umgekehrte von dieser;—es wird hier von einer Funktion ausgegangen, die
als abgeleitete, als der Koefficient des nächsten aus der Entwicklung einer
aber noch unbekannten Gleichung entsprungenen Gliedes betrachtet wird, und aus
ihr soll die ursprüngliche Potenzen-Funktion gefunden werden; die in der
natürlichen Ordnung der Entwicklung als ursprünglich anzusehende wird hier
abgeleitet und die früher als abgeleitet betrachtete ist hier die gegebene oder
überhaupt die anfangende. Das Formelle dieser Operation scheint nun aber
bereits durch den Differential-Kalkul geleistet zu seyn; indem darin überhaupt
der Übergang und das Verhältniß von der ursprünglichen zu der
Entwicklungsfunktion festgestellt ist. Wenn hierbei Theils schon um die
Funktion, von der auszugehen ist, anzusetzen, Theils aber den Übergang von ihr
zu der ursprünglichen zu bewerkstelligen, nothwendig in vielen Fällen zu der
Form der Reihe die Zuflucht genommen werden muß, so ist zunächst festzuhalten,
daß diese Form als solche mit dem eigenthümlichen Prinzip des Integrirens
unmittelbar nichts zu thun hat.



Der andere Theil nun aber der Aufgabe des Kalkuls erscheint in Rücksicht auf
die formelle Operation die Anwendung derselben. Diese ist nun selbst die
Aufgabe, nämlich die Bedeutung in dem oben angegebenen Sinne zu kennen, welche
die ursprüngliche Funktion von der gegebenen als ersten Funktion betrachteten
eines besondern Gegenstandes hat. An sich könnte auch diese Lehre bereits in
der Differentialrechnung ganz abgethan zu seyn scheinen; allein es tritt ein
weiterer Umstand ein, der die Sache nicht so einfach seyn läßt. Indem nämlich
in diesem Kalkul sich ergeben, daß durch die erste Funktion der Gleichung einer
Kurve das Verhältniß, welches ein lineares ist, erhalten worden, so weiß man
damit auch, daß die Integration dieses Verhältnisses die Gleichung der Kurve im
Verhältnisse der Abscisse und Ordinate giebt; oder wenn die Gleichung für die
Ebene einer Kurve gegeben wäre, so würde die Differentialrechnung über die
Bedeutung der ersten Funktion solcher Gleichung bereits gelehrt haben sollen,
daß diese Funktion die Ordinate als Funktion der Abscisse, hiermit die
Gleichung der Kurve darstellte.



Nun kömmt es aber darauf an, welches von den Bestimmungsmomenten des
Gegenstandes in der Gleichung selbst gegeben ist; denn nur von dem Gegebenen
kann die analytische Behandlung den Ausgang nehmen und von da zu den übrigen
Bestimmungen des Gegenstands übergehen. Es ist z. B. nicht die Gleichung eines
Flächenraums der Kurve, noch etwa des durch ihre Umdrehung entstehenden
Körpers, noch auch eines Bogens derselben, sondern nur das Verhältniß der
Abscisse und Ordinate in der Gleichung der Kurve selbst gegeben. Die Übergänge
von jenen Bestimmungen zu dieser Gleichung selbst können daher nicht schon in
der Differentialrechnung behandelt werden; es wird für die Integralrechnung
aufgespart, diese Verhältnisse zu finden.



Ferner aber ist gezeigt worden, daß die Differentiirung der Gleichung von
mehreren veränderlichen Größen, die Entwicklungspotenz oder
Differential-Koefficienten, nicht als eine Gleichung, sondern nur als ein
Verhältniß giebt; die Aufgabe ist dann für dieß Verhältniß, welches die
abgeleitete Funktion ist, ein zweites in den Momenten des Gegenstandes
anzugeben, das jenem gleich sey. Dagegen ist das Object der Integralrechnung
das Verhältniß selbst der ursprünglichen zu der abgeleiteten, hier gegeben seyn
sollenden Funktion, und die Aufgabe ist, die Bedeutung der zu findenden
ursprünglichen Funktion in dem Gegenstande der gegebenen ersten Funktion
anzugeben, oder vielmehr indem diese Bedeutung z.B. die Ebene einer Kurve oder
die zu rectificirende, als geradlinigt vorgestellte Kurve u.s.f. schon als das
Problem ausgesprochen ist, zu zeigen, daß solche Bestimmung durch eine
ursprüngliche Funktion gefunden werde und welches das Moment des Gegenstandes
sey, welches hierfür zur Ausgangs- (der abgeleiteten) Funktion, angenommen
werden müsse.



Die gewöhnliche Methode nun, welche die Vorstellung der Differenz als des
Unendlichkleinen gebraucht, macht sich die Sache leicht; für die Quadratur der
Kurven also nimmt sie ein unendlich kleines Rektangel, ein Produkt der Ordinate
in das Element d. i. das Unendlichkleine der Abscisse, für das Trapez, das zu
einer seiner Seiten den unendlichkleinen, jenem unendlichkleinen der Abscisse
gegenüberstehenden Bogen habe; das Produkt wird nun in dem Sinne integrirt, daß
das Integral die Summe der unendlich vielen Trapeze, die Ebene, deren
Bestimmung verlangt wird, nämlich die endliche Größe jenes Elements der Ebene
gebe. Ebenso formirt sie aus den Unendlichkleinen des Bogens, und der dazu
gehörigen Ordinate und Abscisse ein rechtwincklichtes Dreieck, in welchem das
Quadrat jenes Bogens gleich sey der Summe der Quadrate der beiden andern
Unendlichkleinen, deren Integration den Bogen als einen endlichen giebt.



Dieß Verfahren hat die allgemeine Entdeckung, welche diesem Gebiete der
Analysis zu Grunde liegt, zu seiner Voraussetzung, hier in der Weise, daß die
quadrirte Kurve, der rectificirte Bogen u.s.f. zu einer gewissen durch die
Gleichung der Kurve gegebenen Funktion, in dem Verhältniß der sogenannten
ursprünglichen Funktion zu der abgeleiteten steht. Es handelt sich darum zu
wissen, wenn ein gewisser Theil eines mathematischen Gegenstandes (z.B. einer
Kurve) als die abgeleitete Funktion angenommen werde, welcher andere Theil
desselben durch die entsprechende ursprüngliche Funktion ausgedrückt ist. Man
weiß, daß wenn die durch die Gleichung der Kurve gegebene Funktion der Ordinate
als abgeleitete Funktion genommen wird, die relativ ursprüngliche Funktion der
Größenausdruck der von dieser Ordinate abgeschnittenen Area der Kurve ist, daß
wenn eine gewisse Tangentenbestimmung als abgeleitete Funktion angesehen wird,
die ursprüngliche Funktion derselben die Größe des zu dieser
Tangentenbestimmung gehörigen Bogens ausdrückt, u. s. f. daß nun aber diese
Verhältnisse, das eine einer ursprünglichen Funktion zu der abgeleiteten, das
andere von den Größen zweier Theile oder Umstände des mathematischen
Gegenstandes, eine Proportion bilden, dieß zu erkennen und zu beweisen, erspart
sich die Methode, die das Unendlichkleine und die mechanische Operation mit
demselben gebraucht. Das eigenthümliche Verdienst des Scharfsinns ist, aus den
anderwärts her bereits bekannten Resultaten herausgefunden zu haben, daß
gewisse und welche Seiten eines mathematischen Gegenstandes, in dem
Verhältnisse von ursprünglicher und von abgeleiteter Funktion stehen.



Von diesen beiden Funktionen ist die abgeleitete, oder wie sie bestimmt worden
ist, die Funktion der Potenzirung, hier in diesem Kalkul die gegebene, relativ
gegen die ursprüngliche, als welche erst aus jener durch die Integration,
gefunden werden soll. Allein sie ist nicht unmittelbar gegeben, noch ist es für
sich schon gegeben, welcher Theil oder Bestimmung des mathematischen
Gegenstands als die abgeleitete Funktion angesehen werden soll, um durch
Zurückführung derselben auf die ursprüngliche den andern Theil oder Bestimmung
zu finden, deren Größe das Problem verlangt. Die gewöhnliche Methode, die, wie
gesagt, sogleich gewisse Theile des Gegenstandes als unendlich klein, in der
Form abgeleiteter Funktionen, vorstellt, welche sich aus der ursprünglich
gegebenen Gleichung des Gegenstandes überhaupt durch die Differentiirung
bestimmen lassen, (—wie für die Rektifikation einer Kurve, die
unendlichkleinen Abscissen und Ordinaten), nimmt dafür solche, welche sich mit
dem Gegenstande des Problems, (in dem Beispiele, dem Bogen) der ebenso als
unendlichklein vorgestellt wird, in eine Verbindung bringen lassen, die in der
Elementar-Mathematik festgestellt ist, und wodurch, wenn jene Theile bekannt
sind, auch dieser bestimmt ist, dessen Größe zu finden aufgegeben ist; so
werden für die Rektifikation die angegebenen drei Unendlichkleinen in die
Verbindung der Gleichung des rechtwinklichten Dreiecks gebracht, für die
Quadratur die Ordinate mit der unendlichkleinen Abscisse in die Verbindung
eines Produkts, indem eine Ebene überhaupt arithmetisch als Produkt von Linien
angenommen ist. Der Übergang von solchem sogenannten Elemente der Ebene, des
Bogens u.s.f. zur Größe der Ebene, des Bogens u.s.f. selbst, gilt dann nur als
das Aufsteigen von dem unendlichen Ausdruck zum endlichen, oder zur Summe der
unendlich vielen Elemente, aus denen die verlangte Größe bestehen soll.



Es kann daher nur oberflächlich gesagt werden, daß die Integralrechnung bloß
das umgekehrte, überhaupt jedoch schwierigere Problem der Differentialrechnung
sey; das reelle Interesse der Integralrechnung geht vielmehr ausschließlich auf
das Verhältniß der ursprünglichen und der abgeleiteten Funktion in den
konkreten Gegenständen, zu einander.



Lagrange ist ebenso wenig in diesem Theile des Kalkuls darauf eingegangen, die
Schwierigkeit der Probleme auf die glatte Weise jener direkten Annahmen
abzuthun. Es wird zur Erläuterung der Natur der Sache beitragen, gleichfalls
das Nähere seines Verfahrens aus einigen wenigen Beispielen anzugeben. Dasselbe
macht es sich eben zur Aufgabe, für sich zu beweisen, daß zwischen besondern
Bestimmungen eines mathematischen Ganzen z.B. einer Kurve, ein Verhältniß von
der ursprünglichen zu der abgeleiteten Funktion Statt finde. Dieß kann nun aber
in diesem Felde vermöge der Natur des Verhältnisses selbst, welches am
mathematischen Gegenstande, krumme mit geraden Linien, lineare Dimensionen und
Funktionen derselben mit Ebenen-Flächen-Dimensionen und deren Funktion u.s.f.
also qualitativ verschiedene in Beziehung bringt, nicht auf direkte Weise
bewerkstelligt werden, die Bestimmung läßt sich so nur als die Mitte zwischen
einem Größern und Kleinern auffassen. Hiermit tritt von selbst wohl wieder die
Form eines Zuwachses mit Plus und Minus ein, und das rüstige: Développons, ist
an seiner Stelle; aber wie die Zuwächse hier nur arithmetische, endliche
Bedeutung haben, davon ist vorhin gesprochen worden. Aus der Entwicklung jener
Bedingung, daß die zu bestimmende Größe größer als die eine leicht bestimmbare
Grenze und kleiner als die andere sey, wird dann z.B. hergeleitet, daß die
Funktion der Ordinate die abgeleitete erste Funktion zu der Funktion der Area
ist.



Die Rektifikation der Kurven, wie sie von Lagrange aufgezeigt wird, indem er
von dem archimedischen Princip ausgeht, hat das Interesse, die Übersetzung der
archimedischen Methode in das Princip der neuern Analysis einzusehen,



was einen Blick in das Innere und in den wahrhaften Sinn des auf die andere Art
mechanisch betriebenen Geschäftes thun läßt. Die Verfahrungsweise ist der so
eben angegebenen nothwendig analog; das archimedische Princip, daß der Bogen
einer Kurve größer ist, als seine Chorde und kleiner als die Summe zweier an
den Endpunkten des Bogens, gezogenen Tangenten, insoweit sie zwischen diesen
Punkten und ihrem Durchschnittspunkt enthalten sind, giebt keine direkte
Gleichung. Die Übertragung jener archimedischen Grundbestimmung in die moderne
analytische Form ist die Erfindung eines Ausdrucks, der für sich eine einfache
Grundgleichung sey, während jene Form nur die Forderung aufstellt, zwischen
einem zu Großen und zu Kleinen, die sich jedesmal bestimmt haben, ins
Unendliche fortzugehen, welches Fortgehen wieder immer nur ein neues zu Großes
und ein neues zu Kleines jedoch in immer engern Grenzen giebt. Vermittelst des
Formalismus des Unendlichkleinen wird sogleich die Gleichung dz[hoch 2] =
dx[hoch 2] + dy[hoch 2] angesetzt. Die lagrangesche Exposition ausgehend von
der angegebenen Grundlage zeigt hingegen auf, daß die Größe des Bogens die
ursprüngliche Funktion ist zu einer abgeleiteten, von der das eigenthümliche
Glied selbst eine Funktion aus dem Verhältnisse einer abgeleiteten zu der
ursprünglichen der Ordinate ist.



Weil in dem archimedischen Verfahren, wie dann später in der kepplerschen
Behandlung stereometrischer Gegenstände, die Vorstellung vom Unendlichkleinen
vorkommt, so ist dieß so oft als eine Autorität für den Gebrauch, der von
dieser Vorstellung in dem Differentialkalkul gemacht wird, angeführt worden,
ohne daß das Eigenthümliche und Unterscheidende herausgehoben worden wäre. Das
Unendlichkleine bedeutet zunächst die Negation des Quantums als eines solchen,
d. i. eines sogenannten endlichen Ausdrucks, der vollendeten Bestimmtheit, wie
sie das Quantum als solches hat. Ebenso ist in den darauf folgenden berühmten
Methoden des Valerius, Cavalleri u. a., die sich auf die Betrachtung der
Verhältnisse geometrischer Gegenstände gründen, die Grundbestimmung, daß das
Quantum als solches der Bestimmungen, welche nur im Verhältnisse zunächst
betrachtet werden, für diesen Behuf auf die Seite gestellt und sie hiernach als
ein Nicht-Großes sollen genommen werden. Aber Theils ist hiermit das
Affirmative überhaupt, welches hinter der bloß negativen Bestimmung liegt,
nicht erkannt und herausgehoben, welches sich oben abstrakt als die qualitative
Größebestimmtheit, und diese bestimmter in dem Potenzenverhältnisse liegend,
sich ergeben hat;—Theils aber, indem dieß Verhältniß selbst wieder eine
Menge näher bestimmter Verhältnisse in sich begreift, wie das einer Potenz und
deren Entwicklungsfunktion, so haben sie auch wieder auf die allgemeine und
negative Bestimmung desselben Unendlichkleinen gegründet und daraus abgeleitet
werden sollen. In der eben ausgehobenen lagrangeschen Exposition ist das
bestimmte Affirmative, das in der archimedischen Entwicklungsweise der Aufgabe
liegt, gefunden und damit dem mit einem unbegrenzten Herausgehen behafteten
Verfahren seine richtige Grenze gegeben worden. Das Große der modernen
Erfindung für sich und ihre Fähigkeit vorher intraktable Probleme zu lösen, und
die früher lösbaren auf eine einfache Weise zu behandeln, ist allein in die
Entdeckung des Verhältnisses der ursprünglichen zu den sogenannten abgeleiteten
und der Theile, welche an dem mathematischen Ganzen in solchem Verhältnisse
stehen, zu setzen. Die gemachten Anführungen mögen für den Zweck genügen, das
Eigenthümliche des Verhältnisses von Größen herauszuheben, welches der
Gegenstand der in Rede stehenden besondern Art des Kalkuls ist. Diese
Anführungen konnten sich auf einfache Probleme und deren Auflösungsweisen
beschränken; und weder wäre es für die Begriffsbestimmung, um die es hier
allein zu thun war, zweckmäßig gewesen, noch hätte es in dem Vermögen des
Verfassers gestanden, den gesammten Umfang der sogenannten Anwendung der
Differential- und Integralrechnung vorzunehmen und die Induktion, daß das
aufgezeigte Princip derselben zu Grunde liege, durch die Zurückführung aller
ihrer Probleme und deren Lösungen darauf, zu vervollständigen. Das Beigebrachte
hat aber hinreichend gezeigt, daß wie jede besondere Rechnungsweise eine
besondere Bestimmtheit oder Verhältniß der Größe zu ihrem Gegenstande hat, und
ein solches das Addiren, Multipliciren, das Erheben in Potenzen und Ausziehen
der Wurzeln, die Rechnung mit Logarithmen, Reihen u.s.f., konstituirt, ebenso
der Differential- und Integralkalkul; für das diesem Kalkul Angehörige möchte
der Name des Verhältnisses einer Potenzenfunktion und der Funktion ihrer
Entwicklung oder Potenzirung der passendste seyn, weil er der Einsicht der
Natur der Sache am nächsten liegt. Nur wie die Operationen nach den andern
Größenverhältnissen, wie Addiren u.s.f. bei diesem Kalkul überhaupt gleichfalls
gebraucht werden, werden auch die Logarithmen—Kreisund
Reihen-Verhältnisse angewendet, insbesondere um Ausdrücke zum Behuf der
erforderlichen Operationen des Ableitens der ursprünglichen aus den
Entwicklungsfunktionen traktabler zu machen. Mit der Reiheform hat die
Differential- und Integralrechnung wohl das nähere Interesse geineinschaftlich,
die Entwicklungsfunktionen, welche bei den Reihen die Koefficienten der Glieder
heissen, zu bestimmen; aber indem das Interesse jenes Kalkuls nur auf das
Verhältniß der ursprünglichen Funktion zu dem nächsten Koefficienten ihrer
Entwicklung geht, will die Reihe in der nach Potenzen, die mit jenen
Koefficienten versehen sind, geordneten Menge von Gliedern eine Summe
darstellen. Das Unendliche, das bei der unendlichen Reihe vorkommt, der
unbestimmte Ausdruck des Negativen des Quantums überhaupt, hat mit der
affirmativen Bestimmung, welche im Unendlichen jenes Kalkuls liegt, nichts
gemein. Ebenso ist das Unendlichkleine, als der Zuwachs, vermittelst dessen die
Entwicklung in die Form der Reihe fällt, nur ein äußeres Mittel für die
Entwickelung, und seine sogenannte Unendlichkeit ohne alle andere Bedeutung,
als die, sonst gar keine zu haben, als die jenes Mittels; die Reihe, da sie in
der That es nicht ist, die verlangt wird, führt ein Zuviel herbei, welches
wieder wegzubringen, die überflüssige Mühe macht. Von dieser Mühe ist die
Methode Lagrange's, der die Form der Reihe vorzugsweise wieder aufgenommen hat,
gleichfalls gedrückt; obgleich sie es ist, durch welche in dem, was die
Anwendung genannt wird, die wahre Eigenthümlichkeit sich heraushebt, indem ohne
die Formen von dx, dy u. s.f. in die Gegenstände hinein zu zwängen, direkt
derjenige Theil nachgewiesen wird, dem an ihnen die Bestimmtheit der
abgeleiteten (- Entwickelungs—) Funktion zukommt, und es sich damit
zeigt, daß die Form der Reihe hier nicht das ist, um das es sich handelt.[13]



 [13]
In der obenangeführten Kritik (Jahrb. für wissensch. Krit. II. B. 1827. Nr.
155. 6. folg.) finden sich interessante Äußerungen eines gründlichen Gelehrten
des Faches, Um. Spehr's, aus seinen neuen Principien des Fluentenkalkuls,
Braunschw. 1826. angeführt, die nämlich einen Umstand betreffen, der wesentlich
zu den Dunkelheiten und dem Unwissenschaftlichen in der Differentialrechnung
beitrage, und stimmen mit dem überein, was über das allgemeine Verhältniß der
Theorie dieses Kalkuls gesagt worden ist: "man hat" heißt es daselbst, "rein
arithmetische Untersuchungen, welche freilich von allen ähnlichen zunächst auf
die Differentialrechnung Bezug haben, nicht von der eigentlichen Diff.-Rechnung
gesondert, ja diese Untersuchungen wohl gar, wie Lagrange, für die Sache selbst
gehalten, während man diese nur als Anwendung jener ansah. Diese arithmetischen
Untersuchungen begreifen die Regeln der Differentation, die Ableitung des
taylorschen Lehrsatzes u.s.w. ja selbst die verschiedenen Integrationsmethoden
in sich. Es ist ganz umgekehrt der Fall, jene Anwendungen sind es gerade,
welche den Gegenstand der eigentlichen Differential-Rechnung ausmachen, und
alle jene arithmetischen Entwicklungen und Operationen setzt sie aus der
Analysis voraus."—Es ist aufgezeigt worden, wie bei Lagrange die Trennung
der sogenannten Anwendung von dem Verfahren des allgemeinen Theils, das von den
Reihen ausgeht, eben dazu dient, die eigenthümliche Sache der Differ.-Rechnung
für sich zum Vorschein zu bringen. Aber bei der interessanten Einsicht des Hrn.
Vfs., daß eben die sogenannten Anwendungen es sind, welche den Gegenstand der
eigentlichen Differ.-Rechnung ausmachen, ist es zu verwundern, wie derselbe
sich in die (ebendas. angeführte) formelle Metaphysik von kontinuirlicher
Größe, Werden, Fließen u.s.f. hat einlassen und solchen Ballast noch mit neuem
gar hat vermehren wollen; formell sind diese Bestimmungen, indem sie nur
allgemeine Kategorien sind, welche eben das Specifische der Sache nicht
angeben, die aus den konkreten Lehren, den Anwendungen, zu erkennen und zu
abstrahiren war.



Anmerkung 3. Noch andere mit der qualitativen Größenbestimmtheit
zusammenhängende Formen.



Das Unendlichkleine der Differentialrechnung ist in seinem affirmativen Sinn
als die qualitative Größenbestimmtheit, und von dieser näher aufgezeigt worden,
daß sie in diesem Kalkul als Potenzenbestimmtheit nicht nur überhaupt, sondern
als die besondere des Verhältnisses einer Potenzenfunktion zu der
Entwicklungspotenz vorhanden ist. Die qualitative Bestimmtheit ist aber auch
noch in weiterer, so zu sagen, schwächerer Form vorhanden, und diese, wie auch
der damit zusammenhängende Gebrauch des Unendlichkleinen und dessen Sinn in
diesem Gebrauche, soll noch in dieser Anmerkung betrachtet werden.



Es ist, indem wir vom Vorhergehenden ausgehen, in dieser Rücksicht zuerst daran
zu erinnern, daß die unterschiedenen Potenzenbestimmungen von der analytischen
Seite zunächst so hervortreten, daß sie nur formell, und ganz homogen darin
sind, daß sie Zahlengrößen bedeuten, die als solche jene qualitative
Verschiedenheit gegeneinander nicht haben. Aber in der Anwendung auf räumliche
Gegenstände zeigt sich das analytische Verhältniß ganz in seiner qualitativen
Bestimmtheit, als das Übergehen von linearen zu Flächenbestimmungen, von
geradlinigten zu krummlinigten u.s.f. Diese Anwendung bringt es ferner mit
sich, daß die räumlichen ihrer Natur nach in Form von kontinuirlichen Größen
gegebenen Gegenstände in diskreter Weise gefaßt werden, die Fläche also als
eine Menge von Linien, die Linie als eine Menge von Punkten u.s.f. Diese
Auflösung hat das einzige Interesse, die Punkte, in welche die Linie, die
Linien, in welche die Fläche u.s.f. aufgelöst ist, selbst zu bestimmen, um von
solcher Bestimmung aus analytisch, d. h. eigentlich arithmetisch fortgehen zu
können; diese Ausgangspunkte sind für die zu findenden Größebestimmungen die
Elemente, aus welchen die Funktion und Gleichung für das Konkrete, die
kontinuirliche Größe, abgeleitet werden soll. Für die Probleme, wo sich
nornehmlich das Interesse zeigt, dieß Verfahren zu gebrauchen, wird im Elemente
für den Ausgang ein für sich selbst Bestimmtes verlangt, gegen den Gang, der
indirekt ist, indem er im Gegentheil nur mit Grenzen beginnen kann, zwischen
welchen das Fürsichbestimmte liege, auf das als sein Ziel er losgehe. Das
Resultat läuft in beiden Methoden dann auf dasselbe hinaus, wenn sich nur das
Gesetz des weitern Fortbestimmens finden läßt, ohne die geforderte vollkommene
d. h. sogenannte endliche Bestimmung erlangen zu können. Kepplern wird die Ehre
zugeschrieben, zuerst den Gedanken jener Umkehrung des Ganges gehabt und das
Diskrete zum Ausgangspunkte gemacht zu haben. Seine Erklärung, wie er den
ersten Satz in Archimed's Kreismessung verstehe, drückt dieß auf eine einfache
Weise aus. Der erste Satz Archimed's ist bekanntlich, daß der Kreis einem
rechtwinklichten Dreieck gleich ist, dessen eine Kathete dem Halbmesser, die
andere dem Umfange des Kreises gleich ist. Indem Keppler den Sinn dieses Satzes
so nimmt, daß die Peripherie des Kreises ebenso viele Theile als Punkte, d. i.
unendlich viele habe, deren jeder als die Grundlinie eines gleichschenklichten
Dreiecks betrachtet werden könne, u.s.f., so spricht er die Auflösung des
Kontinuirlichen in die Form des Diskreten aus. Der Ausdruck des Unendlichen,
der hierbei vorkommt, ist noch weit entfernt von der Bestimmung, die er in dem
Differentialkalkul haben soll.—Wenn nun für solche diskrete eine
Bestimmtheit, Funktion gefunden ist, so sollen sie ferner zusammengefaßt
werden, wesentlich als Elemente des Kontinuirlichen seyn. Da aber eine Summe
von Punkten keine Linie, eine Summe von Linien keine Fläche giebt, werden die
Punkte schon sogleich als lineare genommen, wie die Linien als flächenhafte.
Weil jedoch zugleich jene Lineare noch keine Linien seyn sollen, was sie seyn
würden, wenn sie als Quantum genommen würden, so werden sie als unendlich klein
vorgestellt. Das Diskrete ist nur eines äußerlichen Zusammenfassens fähig, in
welchem die Momente den Sinn von diskretem Eins behalten; der analytische
Übergang von denselben geschieht nur zu ihrer Summe, er ist nicht zugleich der
geometrische von dem Punkte in die Linie, oder von der Linie in die Fläche
u.s.f.; dem Elemente, das als Punkt oder als Linie seine Bestimmung hat, wird
daher zugleich auch mit jenem die lineare, dieser die Flächenqualität gegeben,
damit die Summe als von kleinen Linien eine Linie, als von kleinen Flächen eine
Fläche werde.



Das Bedürfniß, dieß Moment des qualitativen Übergangs zu erhalten und dafür zu
dem Unendlich-kleinen die Zuflucht zu nehmen, muß als die Quelle aller der
Vorstellungen angesehen werden, welche, indem sie jene Schwierigkeit
ausgleichen sollen, an ihnen selbst die größte Schwierigkeit sind. Diese
Nothhülfe entbehrlich zu machen, müßte gezeigt werden können, daß in dem
analytischen Verfahren selbst, welches als ein bloßes Summiren erscheint, in
der That schon ein Multipliciren enthalten ist. Aber in dieser Rücksicht tritt
eine neue Annahme, welche die Grundlage in dieser Anwendung arithmetischer
Verhältnisse auf geometrische Figurationen ausmacht, ein, nämlich daß das
arithmetische Multipliciren auch für die geometrische Bestimmung ein Übergang
in eine höhere Dimension,—die arithmetische Multiplikation von Größen,
die ihrer räumlichen Bestimmungen nach Linien sind, zugleich eine Produktion
des Linearen zur Flächenbestimmung sey; 3mal 4 lineare Fuße giebt 12 lineare
Fuße, aber 3 lineare Fuße, mal 4 linearen Fußen giebt 12 Flächenfuße und zwar
Quadratfuße, indem die Einheit in beiden als diskreten Größen dieselbe ist. Die
Multiplikation von Linien mit Linien bietet sich zunächst als etwas
Widersinniges dar, insofern die Multiplikation überhaupt Zahlen betrifft, d. i.
eine Veränderung von solchen ist, welche mit dem, in das sie übergehen, mit dem
Produkte ganz homogen sind, und nur die Größe verändern. Dagegen ist das, was
Multipliciren der Linie als solcher mit Linie hieße,—es ist, ductus
lineae in lineam, wie plani in planum genannt worden, es ist auch ductus puncti
in lineam—eine Veränderung nicht bloß der Größe, sondern ihrer als
qualitativer Bestimmung der Räumlichkeit, als einer Dimension; das Übergehen
der Linie in Fläche ist als Außersichkommen derselben zu fassen, wie das
Außersichkommen des Punktes die Linie, der Fläche ein ganzer Raum ist. Es ist
dieß dasselbe, was so vorgestellt wird, daß die Bewegung des Punktes die Linie
u.s.f. sey; aber die Bewegung schließt die Zeitbestimmung ein, und erscheint so
in jener Vorstellung mehr nur als eine zufällige, äußerliche Veränderung des
Zustands; es ist aber die Begriffsbestimmtheit, die als Außersichkommen
ausgedrückt worden, zu nehmen,—die qualitative Veränderung, und welche
arithmetisch ein Multipliciren, der Einheit (als des Punktes u.s.f.) in die
Anzahl (in die Linie u.s.f.) ist.—Es kann hiezu noch bemerkt werden, daß
bei dem Außersichkommen der Fläche, was als ein Multipliciren von Fläche in
Fläche erscheinen würde, sich der Schein eines Unterschiedes des arithmetischen
und geometrischen Producirens so ergiebt, daß das Außersichkommen der Fläche,
als ductus plani in planum arithmetisch eine Multiplikation der zweiten
Dimensionsbestimmung mit solcher, hiermit ein Product von vier Dimensionen
gäbe, das aber durch die geometrische Bestimmung auf drei herabgesetzt wird.
Wenn auf der einen Seite die Zahl darum, weil sie das Eins zu ihrem Princip
hat, die feste Bestimmung für das äußerliche Quantitative giebt, so sehr ist
ihr Produciren formell; 3. 3 als Zahlbestimmung genommen sich selbst
producirend ist 3. 3. 3. 3; aber dieselbe Größe als Flächenbestimmung sich
producirend wird bei 3. 3. 3 zurückgehalten, weil der Raum als ein Hinausgehen
vom Punkte, der nur abstrakten Grenze, aus vorgestellt, seine wahrhafte Grenze,
als konkrete Bestimmtheit von der Linie aus in der dritten Dimension hat. Der
angeführte Unterschied könnte sich in Rücksicht der freien Bewegung, worin die
eine die räumliche Seite, unter der geometrischen Bestimmung (im kepplerischen
Gesetze s[hoch 3] : t[hoch 2]), die andere, die zeitliche Seite unter der
arithmetischen steht, von Wirksamkeit zeigen.



Wie das Qualitative, das hier betrachtet wird, von dem Gegenstande der vor.
Anm. verschieden ist, kann nun ohne weitere Bemerkung von selbst erhellen. In
dieser lag das Qualitative in der Potenzenbestimmtheit; hier ist dasselbe, wie
das Unendlichkleine, nur als Faktor arithmetisch gegen das Produkt, oder als
Punkt gegen die Linie, Linie gegen Fläche u.s.f. Der qualitative Übergang nun,
der von dem Diskreten, als in welches die kontinuirliche Größe aufgelöst
vorgestellt wird, zu dem Kontinuirlichen zu machen ist, wird als ein Summiren
bewerkstelligt.



Daß aber die angebliche bloße Summation in der That eine Multiplikation, also
den Übergang von der linearen in die Flächenbestimmung in sich selbst enthält,
erscheint am einfachsten in der Art, wie zum Beispiel gezeigt wird, daß der
Flächeninhalt eines Trapezes gleich sey dem Produkt der Summe der beiden
gegenüberstehenden parallelen Linien in die halbe Höhe. Diese Höhe wird nur als
die Anzahl von einer Menge diskreter Größen vorgestellt, welche summirt werden
sollen.



Diese Größen sind Linien, die parallel zwischen jenen zwei begrenzenden
Parallelen liegen; es sind deren unendlich viele; denn sie sollen die Fläche
ausmachen, sind aber Linien, welche also um ein Flächenhaftes zu seyn, zugleich
mit der Negation gesetzt werden müssen. Um der Schwierigkeit zu entgehen, daß
eine Summe von Linien eine Fläche geben sollte, werden Linien sogleich als
Flächen aber gleichfalls als unendlich dünne angenommen, denn ihre
Determination haben sie allein in dem Linearen der parallelen Grenzen des
Trapezes. Als parallel und durch das andre Paar der geradlinigten Seiten des
Trapezes begrenzt, können sie als die Glieder einer arithmetischen Progression
vorgestellt werden, deren Differenz dieselbe überhaupt ist, aber nicht bestimmt
zu werden braucht, und deren erstes und letztes Glied jene beiden Parallelen
sind; die Summe solcher Reihe ist bekanntlich das Produkt jener Parallelen in
die halbe Anzahl der Glieder. Dieß letzte Quantum ist nur ganz relativ auf die
Vorstellung von den unendlich vielen Linien Anzahl genannt; es ist die
Größebestimmtheit überhaupt eines Kontinuirlichen,—der Höhe. Es ist
deutlich, daß was Summe heißt, zugleich ein ductus lineae in lineam,
Multipliciren von Linearem mit Linearem, nach obiger Bestimmung ein Hervorgehen
von Flächenhaftem ist. In dem einfachsten Falle nun eines Rektangels überhaupt
a b ist jeder der beiden Faktoren eine einfache Größe, aber schon in dem
weitern selbst elementarischen Beispiele vom Trapez ist nur der eine Faktor das
Einfache der halben Höhe, der andere dagegen wird durch eine Progression
bestimmt; er ist gleichfalls ein Lineares, dessen Größebestimmtheit aber
verwickelter ist; insofern sie nur durch eine Reihe ausgedrückt werden kann, so
heißt analytisch, d. h. arithmetisch das Interesse, sie zu summiren; das
geometrische Moment darin aber ist die Multiplikation, das Qualitative des
Übergangs aus der Dimension der Linie in die Fläche; der eine Faktor ist
diskret nur für die arithmetische Bestimmung des andern genommen worden, und
ist für sich, wie dieser, die Größe eines Linearen.



Das Verfahren, Flächen als Summen von Linien vorzustellen, wird aber auch
häufig gebraucht, wo nicht eine Multiplikation als solche zu Behufe des
Resultates Statt hat. Dieß geschieht, wo es nicht darum zu thun ist, die Größe
in der Gleichung als Quantum anzugeben, sondern in einer Proportion. Es ist
z.B. eine bekannte Art zu zeigen, daß eine Kreisfläche sich zur Fläche einer
Ellipse, deren große Achse der Diameter jenes Kreises ist, verhalte wie die
große zur kleinen Achse, indem jede dieser Flächen als die Summe der ihr
zugehörigen Ordinaten genommen wird; jede Ordinate der Ellipse verhält sich zu
der entsprechenden des Kreises wie die kleine zur großen Achse, also wird
geschlossen, verhalten auch die Summen der Ordinaten d. i. die Flächen ebenso.
Diejenigen, welche dabei die Vorstellung der Fläche als eine Summe von Linien
vermeiden wollen, machen die Ordinaten mit der gewöhnlichen ganz überflüssigen
Aushülfe zu Trapezen von unendlich kleiner Breite; da die Gleichung nur eine
Proportion ist, kommt nur das Eine der zwei linearen Elemente der Fläche in
Vergleichung. Das andere, die Abscissenachse, ist in Ellipse und Kreis als
gleich, als Faktor arithmetischer Größebestimmung also gleich = 1 angenommen,
und die Proportion daher ganz nur von dem Verhältniß des einen bestimmenden
Moments abhängig. Zur Vorstellung der Fläche sind die zwei Dimensionen
nothwendig; aber die Größebestimmung, wie sie in jener Proportion angegeben
werden soll, geht nur auf das eine Moment allein; der Vorstellung damit
nachgeben oder aufhelfen, daß die Vorstellung von Summe zu diesem einen Momente
hinzugefügt wird, ist eigentlich eine Verkennung dessen, worauf es hier für die
mathematische Bestimmtheit ankömmt.



Was hier auseinandergesetzt worden, enthält auch das Kriterium für die früher
erwähnte Methode der Untheilbaren des Cavalleri, die damit ebenso
gerechtfertigt ist, und der Zuflucht zu dem Unendlichkleinen nicht bedarf.
Diese Untheilbaren sind Linien, indem er eine Fläche, oder Quadrate,
Kreisflächen, indem er eine Pyramide oder Konus u.s.f. betrachtet; die als
bestimmt angenommene Grundlinie, Grundfläche nennt er die Regel; es ist die
Konstante, in Beziehung auf eine Reihe das erste oder letzte Glied derselben;
mit ihr werden jene Untheilbaren parallel, also in gleicher Bestimmung in
Rücksicht der Figur betrachtet, Der allgemeine Grundsatz Cavalleri's ist nun,
(Exerc. Geometr. VI.—das spätere Werk-Exerc. I. p. 6.), daß alle sowohl
ebene, als körperliche Figuren im Verhältnisse aller ihrer Indivisibilien sind,
diese kollektive und wenn etwa ein gemeinschaftliches Verhältniß in solchen
Statt findet, distributive mit einander verglichen."—Er vergleicht zu
diesem Behufe in den Figuren von gleicher Grundlinie und Höhe gemacht, die
Verhältnisse von den Linien, die parallel mit jener und in gleicher Entfernung
mit ihr gezogen werden; alle solche Linien einer Figur haben eine und dieselbe
Bestimmung, und machen deren ganzen Inhalt aus. Auf solche Weise beweist
Cavalleri z.B. auch den elementarischen Satz, daß Parallelogramme von gleicher
Höhe im Verhältnisse ihrer Grundlinie sind; jede zwei Linien, in gleicher
Entfernung von der Grundlinie und mit ihr parallel, in beiden Figuren gezogen,
sind in demselben Verhältnisse der Grundlinien, also die ganzen Figuren. In der
That machen die Linien nicht den Inhalt der Figur als kontinuirlicher aus, aber
den Inhalt, insofern er arithmetisch bestimmt werden soll; das Lineare ist sein
Element, durch welches allein die Bestimmtheit desselben gefaßt werden muß.



Wir werden hierbei darauf geführt, auf den Unterschied zu reflektiren, der in
Ansehung dessen Statt findet, worein die Bestimmtheit einer Figur fällt,
nämlich entweder ist sie beschaffen, wie hier die Höhe der Figur, oder ist sie
äußere Grenze. Insofern sie als äußere Grenze ist, giebt man zu, daß der
Gleichheit oder dem Verhältnisse der Grenze die Kontinuität der Figur so zu
sagen folgt; z.B. die Gleichheit der Figuren, die sich decken, beruht darauf,
daß die begrenzenden Linien sich decken. Bei Parallelogrammen aber von gleicher
Höhe und Grundlinie ist nur die letztere Bestimmtheit eine äußere Grenze; die
Höhe, nicht die Paralleleität überhaupt, auf welcher die zweite Hauptbestimmung
der Figuren, ihr Verhältniß, beruht, führt ein zweites Princip der Bestimmung
zu den äußern Grenzen herbei. Der euklidische Beweis von der Gleichheit der
Parallelogramme, die gleiche Höhe und Grundlinie haben, führt sie auf Dreiecke
zurück, auf äußerlich begrenzte Kontinuirliche; in Cavalleri's Beweis, zunächst
über die Proportionalität von Parallelogrammen, ist die Grenze
Größebestimmtheit als solche überhaupt, welche als an jedem Paare von Linien,
die mit gleichem Abstand in beiden Figuren gezogen werden, genommen, explicirt
wird, Diese gleichen oder in gleichem Verhältniß mit der Grundlinie stehenden
Linien, kollektiv genommen, geben die in gleichem Verhältnisse stehenden
Figuren. Die Vorstellung eines Aggregats von Linien geht gegen die Kontinuität
der Figur; allein die Betrachtung der Linien erschöpft die Bestimmtheit, auf
welche es ankommt, vollkommen Cavalleri giebt häufige Antwort auf die
Schwierigkeit, als ob die Vorstellung von den Untheilbaren es mit sich führe,
daß der Anzahl nach unendliche Linien oder Ebenen verglichen werden sollen,
(Geom. Lib. II. Prop. 1. Schol.); er macht den richtigen Unterschied, daß er
nicht die Anzahl derselben, welche wir nicht kennen,—d. i. vielmehr die,
wie bemerkt worden, eine zu Hülfe genommene leere Vorstellung
ist,—sondern nur die Größe, d. i. die quantitative Bestimmtheit als
solche, welche dem von diesen Linien eingenommenen Raume gleich ist,
vergleiche; weil dieser in Grenzen eingeschlossen ist, ist auch jene seine
Größe in dieselben Grenzen eingeschlossen; das Kontinuirliche ist nichts
anderes, als die Untheilbaren selbst, sagt er; wäre es etwas außer diesen, so
wäre es nicht vergleichbar; es würde aber ungereimt seyn, zu sagen, begrenzte
Kontinuirliche seyen nicht miteinander vergleichbar.



Man sieht, daß Cavalleri dasjenige, was zur äußerlichen Existenz des
Kontinuirlichen gehört, von demjenigen unterscheiden will, worin dessen
Bestimmtheit fällt und das für die Vergleichung und zum Behufe von Theoremen
über dasselbe allein herauszuheben ist. Die Kategorien, die er dabei gebraucht,
daß das Kontinuirliche aus den Untheilbaren zusammengesetzt sey oder bestehe
und dergleichen, sind freilich nicht genügend, weil dabei die Anschauung des
Kontinuirlichen oder, wie vorhin gesagt, dessen äußerliche Existenz, zugleich
in Anspruch genommen wird; statt zu sagen, "daß das Kontinuirliche nichts
anderes ist, als die Untheilbaren selbst," würde es richtiger und damit auch
sogleich für sich klar heißen, daß die Größebestimmtheit des Kontinuirlichen
keine andere ist, als die der Untheilbaren selbst. —Cavalleri macht sich
nichts aus der schlechten Folgerung, daß es größere und kleinere Unendliche
gebe, welche aus der Vorstellung, daß die Untheilbaren das Kontinuirliche
ausmachen, von der Schule gezogen werde, und drückt weiterhin (Geom. Lib. VII.
Praef.) das bestimmtere Bewußtseyn aus, daß er durch seine Beweisart keineswegs
zur Vorstellung der Zusammensetzung des Kontinuirlichen aus dem Untheilbaren
genöthigt sey; die Kontinuirlichen folgen nur der Proportion der Untheilbaren.
Er habe die Aggregate der Untheilbaren nicht so genommen, wie sie in die
Bestimmung der Unendlichkeit, um einer unendlichen Menge von Linien oder Ebenen
willen, zu verfallen scheinen, sondern insofern sie eine bestimmte
Beschaffenheit und Natur der Begrenztheit an ihnen haben. Um denn aber doch
diesen Stein des Anstoßes zu entfernen, läßt er sich die Mühe nicht verdrießen,
noch in dem eigens dafür hinzugefügten siebenten Buche, die Hauptsätze seiner
Geometrie auf eine Art zu beweisen, welche von der Einmischung der
Unendlichkeit frei bleibe.—Diese Manier reducirt die Beweise auf die
vorhin angeführte, gewöhnliche Form des Deckens der Figuren, d. i. wie bemerkt
worden, der Vorstellung der Bestimmtheit als äußerer Raumgrenze.



Über diese Form des Deckens kann zunächst noch diese Bemerkung gemacht werden,
daß sie überhaupt eine so zu sagen kindliche Hülfe für die sinnliche Anschauung
ist. In den elementarischen Sätzen über die Dreiecke werden zwei solche neben
einander vorgestellt, und indem von ihren je sechs Stücken gewisse drei als
gleich groß mit den entsprechenden drei des andern Dreiecks angenommen werden,
so wird gezeigt, daß solche Dreiecke einander kongruent seyen, d. i. jedes auch
die übrigen drei Stücke gleich groß mit denen des andern habe, —weil sie
vermöge der Gleichheit nach jenen drei ersten einander decken. Die Sache
abstrakter gefaßt, so ist eben um dieser Gleichheit jeden Paars der in beiden
einander entsprechenden Stücke, nur Ein Dreieck vorhanden; in diesem sind drei
Stücke als bereits bestimmt angenommen, woraus denn die Bestimmtheit auch der
drei übrigen Stücke folgt. Die Bestimmtheit wird auf diese Weise als in drei
Stücken vollendet aufgezeigt; für die Bestimmtheit als solche sind somit die
drei übrigen Stücke ein Überfluß, der Überfluß der sinnlichen Existenz, d. i.
der Anschauung der Kontinuität. In solcher Form ausgesprochen, tritt hier die
qualitative Bestimmtheit im Unterschiede von dem hervor, was in der Anschauung
vorliegt, dem Ganzen als einem in sich kontinuirlichen; das Decken läßt diesen
Unterschied nicht zum Bewußtseyn kommen.



Mit den Parallellinien und bei den Parallelogrammen tritt, wie bemerkt worden,
ein neuer Umstand, Theils die Gleichheit nur der Winkel Theils die Höhe der
Figuren ein, von welcher letztern deren äußere Grenzen, die Seiten der
Parallelogramme, unterschieden sind. Hierbei kommt die Zweideutigkeit zum
Vorschein, inwiefern bei diesen Figuren außer der Bestimmtheit der einen Seite,
der Grundlinie, welche als äußere Grenze ist, für die andere Bestimmtheit, die
andere äußere Grenze, nämlich die andere Seite des Parallelogramms, oder aber
die Höhe zu nehmen ist. Bei zwei solchen Figuren von einerlei Grundlinie und
Höhe, wovon das eine rechtwinklich ist, das andere sehr spitze, damit zu den
gegenüberstehenden sehr stumpfe Winkel hat, kann der Anschauung letzteres
leicht größer scheinen, als das erstere, insofern sie die vorliegende große
Seite desselben als bestimmend nimmt, und nach der Vorstellungsweise
Cavalleri's die Ebenen nach einer Menge von parallelen Linien, durch welche sie
durchschnitten werden können, vergleicht; die größere Seite könnte als eine
Möglichkeit von mehrern Linien, als die senkrechte Seite des Rechtecks giebt,
angesehen werden. Solche Vorstellung giebtjedoch keinen Einwurf gegen
Cavalleri's Methode an die Hand; denn die in beiden Parallelogrammen für die
Vergleichung vorgestellte Menge von parallelen Linien setzt die Gleichheit
ihrer Entfernung von einander oder von der Grundlinie zugleich voraus, woraus
folgt, daß die Höhe, und nicht die andere Seite des Parallelogramms, das andere
bestimmende Moment ist. Dieß ändert sich aber ferner, wenn zwei Parallelogramme
mit einander verglichen werden, die von gleicher Höhe und Grundlinie sind, aber
nicht in Einer Ebene liegen, und zu einer dritten Ebene verschiedene Winkel
machen; hier sind die parallelen Durchschnitte, die entstehen, wenn man sich
die dritte Ebene durch sie gelegt und sich parallel mit sich fortbewegend
vorstellt, nicht mehr gleich weit von einander entfernt, und jene zwei Ebenen
sind einander ungleich. Cavalleri macht sehr sorgfältig auf diesen Unterschied,
den er als einen Unterschied von transitus rectus und transitus obliquus der
Untheilbaren bestimmt, (gleich in Exercit. I. n. XII. ff. wie schon in der
Geometr. I. II.) auf merksam, und schneidet damit oberflächlichen Mißverstand
ab, der nach dieser Seite entstehen könnte. Ich erinnere mich, daß Barrow in
seinem obenangeführten Werke (Lect. Geom. II. p. 21), indem er die Methode der
Untheilbaren gleichfalls gebraucht, jedoch sie bereits mit der von ihm aus auf
seinen Schüler Newton und die sonstigen mathematischen Zeitgenossen, darunter
auch Leibnitz, übergegangenen Annahme der Gleichsetzbarkeit eines krummlinigten
Dreiecks, wie das sogenannte charakteristische ist, mit einem geradlinigten,
insofern beide unendlich d. h. sehr klein seyen, versetzt und verunreinigt hat,
—einen eben dahin gehenden Einwurf Tacquet's, eines damaligen in neuen
Methoden gleichfalls thätigen, scharfsinnigen Geometers, anführte. Die von
diesem gemachte Schwierigkeit bezieht sich ebenfalls darauf, welche Linie und
zwar bei Berechnung konischer und sphärischer Oberflächen als Grundmoment der
Bestimmung für die auf Anwendung des Diskreten gestützte Betrachtung genommen
werden solle. Tacquet wende gegen die Methode der Untheilbaren ein, daß wenn
die Oberfläche eines rechtwinklichten Kegels berechnet werden solle, so werde
nach jener atomistischen Methode das Dreieck des Kegels als zusammengesetzt aus
den geraden, mit der Grundlinie parallelen auf die Achse senkrechten Linien
vorgestellt, welche zugleich die Radien der Kreise sind, aus denen die
Oberfläche des Kegels bestehe. Wenn nun diese Oberfläche als Summe der
Peripherien, und diese Summe aus der Anzahl ihrer Radien, d. i. der Größe der
Achse, der Höhe des Kegels, bestimmt werde, so sey solches Resultat mit der
sonst von Archimed gelehrten und bewiesenen Wahrheit im Widerspruch. Barrow
zeigt nun dagegen, daß für die Bestimmung der Oberfläche nicht die Achse,
sondern die Seite des Dreiecks des Kegels als diejenige Linie genommen werden
müsse, deren Umdrehung die Oberfläche erzeuge, und welche daher, und nicht die
Achse, als die Größebestimmtheit für die Menge der Peripherien angenommen
werden müsse.



Dergleichen Einwürfe oder Unsicherheiten haben ihre Quelle allein in der
gebrauchten unbestimmten Vorstellung der unendlichen Menge von Punkten, aus
denen die Linie, oder von Linien, aus denen die Fläche u. s.f. bestehend
angesehen wird; durch diese Vorstellung wird die wesentliche Größebestimmtheit
der Linien oder Flächen in Schatten gestellt.—Es ist die Absicht dieser
Anmerkungen gewesen, die affirmativen Bestimmungen, die bei dem verschiedenen
Gebrauch, der von dem Unendlich-kleinen in der Mathematik gemacht wird, so zu
sagen im Hintergrunde bleiben, aufzuweisen und sie aus der Nebulosität
hervorzuheben, in welche sie durch jene bloß negativ gehaltene Kategorie
gehüllt werden. Bei der unendlichen Reihe, wie in der archimedischen
Kreismessung bedeutet das Unendliche nichts weiter, als daß das Gesetz der
Fortbestimmung bekannt ist, aber der sogenannte endliche Ausdruck, d. i. der
arithmetische, nicht gegeben, die Zurückführung des Bogens auf die gerade Linie
nicht bewerkstelligt werden kann; diese Inkommensurabilität ist die qualitative
Verschiedenheit derselben. Die qualitative Verschiedenheit des Diskreten mit
dem Kontinuirlichen überhaupt, enthält gleichfalls eine negative Bestimmung,
welche sie als inkommensurabel erscheinen läßt, und das Unendliche herbeiführt,
in dem Sinne, daß das als diskret zu nehmende Kontinuirliche nun kein Quantum
nach seiner kontinuirlichen Bestimmtheit mehr haben soll. Das Kontinuirliche,
das arithmetisch als Produkt zu nehmen ist, ist damit diskret an ihm selbst
gesetzt, nämlich in die Elemente, die seine Faktoren sind, zerlegt; in diesen
liegt seine Größebestimmtheit; sie sind als ebendamit, daß sie diese Faktoren
oder Elemente sind, von einer niedrigern Dimension, und insofern die
Potenzenbestimmtheit eintritt, von einer niedrigern Potenz als die Größe, deren
Elemente oder Faktoren sie sind. Arithmetisch erscheint dieser Unterschied als
ein bloß quantitativer, der Wurzel und der Potenz oder welcher
Potenzenbestimmtheit es sey; jedoch wenn der Ausdruck nur auf das Quantitative
als solches geht, z.B. a : a[hoch 2] oder d.a[hoch 2] = 2a : a[hoch 2] = 2 : a,
oder für das Gesetz des Falles, t : at[hoch 2] so giebt er die nichtssagenden
Verhältnisse von 1 : a, 2 : a, 1: at; die Seiten müßten gegen ihre bloß
quantitative Bestimmung durch die unterschiedene qualitative Bedeutung
auseinander gehalten werden, wie s : at[hoch]2; wodurch die Größe als eine
Qualität ausgesprochen wird, als Funktion der Größe einer andern Qualität.
Hierbei steht dann bloß die quantitative Bestimmtheit vor dem Bewußtseyn, mit
der nach ihrer Art ohne Schwierigkeit operirt wird, und man kann kein Arges
daran haben, die Größe einer Linie mit der Größe einer andern Linie zu
multipliciren; aber die Multiplikation dieser selben Größen giebt zugleich die
qualitative Veränderung des Überganges von Linie in Fläche; insofern tritt eine
negative Bestimmung ein; sie ist es, welche die Schwierigkeit veranlaßt, die
durch die Einsicht in ihre Eigenthümlichkeit und in die einfache Natur der
Sache gelöst, aber durch die Hilfe des Unendlichen, wodurch sie beseitigt
werden soll, vielmehr nur in Verworrenheit gesetzt und ganz unaufgelöst
erhalten wird.




Drittes Kapitel. Das quantitative Verhältniß.


Die Unendlichkeit des Quantums ist dahin bestimmt worden, daß sie das negative
Jenseits desselben ist, das es aber an ihm selbst hat. Dieß Jenseits ist das
Qualitative überhaupt. Das unendliche Quantum ist als die Einheit beider
Momente, der quantitativen und der qualitativen Bestimmtheit, zunächst
Verhältniß.



Im Verhältnisse hat das Quantum nicht mehr eine nur gleichgültige Bestimmtheit,
sondern ist qualitativ bestimmt als schlechthin bezogen auf sein Jenseits. Es
kontinuirt sich in sein Jenseits; dieses ist zunächst ein anderes Quantum
überhaupt. Aber wesentlich sind sie nicht als äußerliche Quanta auf einander
bezogen, sondern jedes hat seine Bestimmtheit in dieser Beziehung auf das
Andere. Sie sind so in diesem ihrem Andersseyn in sich zurückgekehrt; was jedes
ist, ist es in dem Andern; das andere macht die Bestimmtheit eines jeden aus.
—Das Hinausgehen des Quantums über sich hat also jetzt diesen Sinn, weder
daß es sich nur in ein Anderes noch in sein abstraktes Anderes, in sein
negatives Jenseits veränderte, sondern darin zu seiner Bestimmtheit gelangt
ist; es findet sich selbst in seinem Jenseits, welches ein anderes Quantum ist.
Die Qualität des Quantums, seine Begriffsbestimmtheit, ist seine Äußerlichkeit
überhaupt, und im Verhältniß ist es nun so gesetzt, in seiner Äußerlichkeit, an
einem andern Quantum, seine Bestimmtheit zu haben, in seinem Jenseits das zu
seyn, was es ist.



Es sind Quanta, welche die Beziehung, die sich ergab, auf einander haben. Diese
Beziehung ist selbst auch eine Größe; das Quantum ist nicht nur im Verhältniß,
sondern es selbst ist als Verhältniß gesetzt; es ist ein Quantum überhaupt, das
jene qualitative Bestimmtheit innerhalb seiner hat. So als Verhältniß drückt es
sich als in sich geschlossene Totalität und seine Gleichgültigkeit gegen die
Grenze aus, dadurch daß es die Äußerlichkeit seines Bestimmtseyns innerhalb
seiner selbst hat, und in ihr nur auf sich bezogen, somit an ihm selbst
unendlich ist.



Das Verhältniß überhaupt ist



1. das direkte Verhältniß. In demselben tritt das Qualitative noch nicht als
solches für sich heraus; es ist noch in keiner weitern Weise, als der des
Quantums, daß dieses in seiner Äußerlichkeit selbst seine Bestimmtheit zu haben
gesetzt ist.—Das quantitative Verhältniß ist an sich der Widerspruch der
Äußerlichkeit und der Beziehung auf sich selbst, des Bestehens der Quantorum
und der Negation derselben;—er hebt sich auf, indem zunächst



2. im indirekten Verhältnisse, die Negation des einen Quantums als solche mit
in der Veränderung des andern, und die Veränderlichkeit des direkten
Verhältnisses selbst, gesetzt wird;



3. im Potenzenverhältniß aber macht sich die in ihrem Unterschiede sich auf
sich beziehende Einheit als einfache Selbstproduktion des Quantums geltend;
dieß Qualitative selbst endlich in einfacher Bestimmung und identisch mit dem
Quantum gesetzt, wird das Maaß.



—Über die Natur der folgenden Verhältnisse ist Vieles in den
vorhergehenden Anmerkungen, welche das Unendliche der Quantität, d. i. das
qualitative Moment an derselben, betreffen, anticipirt worden; es bleibt daher
nur der abstrakte Begriff dieser Verhältnisse auseinander zu setzen.



A. Das direkte Verhältniß.



1. Im Verhältnisse, welches als unmittelbar das direkte ist, liegt die
Bestimmtheit des einen Quantums gegenseitig in der Bestimmtheit des andern. Es
ist nur Eine Bestimmtheit oder Grenze beider, die selbst Quantum ist, der
Exponent des Verhältnisses.



2. Der Exponent ist irgend ein Quantum, aber in seiner Äußerlichkeit an ihm
selbst sich auf sich beziehendes, qualitativ bestimmtes Quantum ist er nur,
insofern er den Unterschied seiner, sein Jenseits und Andersseyn an ihm selbst
hat. Dieser Unterschied des Quantums an ihm selbst aber ist der Unterschied der
Einheit und der Anzahl; die Einheit—das Fürsich-bestimmtseyn; die
Anzahl—das gleichgültige Hin- und Hergehen an der Bestimmtheit, die
äußere Gleichgültigkeit des Quantums. Einheit und Anzahl waren zuerst die
Momente des Quantums; jetzt im Verhältnisse, dem insofern realisirten Quantum,
erscheint jedes seiner Momente als ein eignes Quantum, und als Bestimmungen
seines Daseyns, als Begrenzungen gegen die sonst nur äußerliche, gleichgültige
Größebestimmtheit.



Der Exponent ist dieser Unterschied als einfache Bestimmtheit d. h. er hat
unmittelbar die Bedeutung beider Bestimmungen an ihm selbst. Er ist erstens
Quantum; so ist er die Anzahl; wenn die eine Seite des Verhältnisses, welche
als Einheit genommen wird, als numerisches Eins ausgedrückt ist, und sie gilt
nur für solches, so ist die andere, die Anzahl, das Quantum des Exponenten
selbst. Zweitens ist er die einfache Bestimmtheit als das Qualitative der
Seiten des Verhältnisses; wenn das Quantum der einen bestimmt ist, ist auch das
andere durch den Exponenten bestimmt, und es ist völlig gleichgültig, wie das
erste bestimmt wird; es hat als für sich bestimmtes Quantum keine Bedeutung
mehr, sondern kann ebenso gut jedes Andere seyn, ohne die Bestimmtheit des
Verhältnisses zu ändern, die allein auf dem Exponenten beruht. Das eine,
welches als Einheit genommen ist, bleibt, wie groß es werde, immer Einheit, und
das andere, wie groß es ebenso dabei werde, muß dieselbe Anzahl jener Einheit
bleiben.



3. Hiernach machen beide eigentlich nur Ein Quantum aus, das eine hat gegen das
andere, nur den Werth der Einheit, nicht einer Anzahl; das andre nur den der
Anzahl; nach ihrer Begriffsbestimmtheit sind sie selbst somit nicht
vollständige Quanta. Diese Unvollständigkeit aber ist eine Negation an ihnen
und dieß nicht nach ihrer Veränderlichkeit überhaupt, nach der das Eine (und
jedes ist Eines der beiden) alle mögliche Größe annehmen kann, sondern nach der
Bestimmung, daß wenn das eine verändert wird, das andere um ebenso viel
vermehrt oder vermindert wird; dieß heißt, wie gezeigt, nur das Eine, die
Einheit, wird als Quantum verändert, die andere Seite, die Anzahl, bleibt
dasselbe Quantum von Einheiten, aber auch jene bleibt ebenso nur als Einheit
geltend, sie werde als Quantum verändert wie sie wolle. Jede Seite ist so nur
eines der beiden Momente des Quantums, und die Selbstständigkeit, die zu dessen
Eigenthümlichkeit gehört, ist an sich negirt; in diesem qualitativen
Zusammenhange sind sie als negative gegen einander zu setzen.



Der Exponent soll das vollständige Quantum seyn, indem die Bestimmung der
beiden Seiten in ihm zusammenläuft; er hat aber in der That als Quotient selbst
nur den Werth der Anzahl, oder der Einheit. Es ist keine Bestimmung vorhanden,
welche der Seiten des Verhältnisses als die Einheit oder als die Anzahl
genommen werden müße; die eine, das Quantum B an dem Quantum A als der Einheit
gemessen, so ist der Quotient C die Anzahl solcher Einheiten; aber A selbst als
Anzahl genommen, ist der Quotient C die Einheit, welche zu der Anzahl A für das
Quantum B erfordert wird; dieser Quotient ist als Exponent somit nicht als das
gesetzt, was er seyn soll,—das Bestimmende des Verhältnisses, oder als
seine qualitative Einheit. Als diese ist er nur gesetzt, insofern er den Werth
hat, die Einheit der beiden Momente, der Einheit und der Anzahl, zu seyn. Indem
diese Seiten zwar als Quanta, wie sie in dem expliciten Quantum, dem
Verhältnisse, seyn sollen, vorhanden sind, aber zugleich nur in dem Wertbe, den
sie als dessen Seiten haben sollen, unvollständige Quanta zu seyn und nur als
eines jener qualitativen Momente zu gelten, so sind sie mit dieser ihrer
Negation zu setzen; womit ein seiner Bestimmung entsprechenderes reelleres
Verhältniß entsteht, worin der Exponent die Bedeutung des Produkts derselben
hat; nach dieser Bestimmtheit ist es das umgekehrte Verhältniß.



B. Das umgekehrte Verhältniß.



1. Das Verhältniß, wie es sich nun ergeben, ist das aufgehobene direkte
Verhältniß; es war das unmittelbare, somit noch nicht wahrhaft bestimmte;
nunmehr ist die Bestimmtheit so hinzugekommen, daß der Exponent als Produkt,
Einheit der Einheit und der Anzahl, gilt. Nach der Unmittelbarkeit konnte er
gleichgültig ebensowohl als Einheit wie als Anzahl genommen werden, wie vorhin
gezeigt worden; womit er auch nur als Quantum überhaupt und damit vorzugsweise
als Anzahl war; die eine Seite war die Einheit, und als Eins zu nehmen, zu
welcher die andere eine fixe Anzahl sey, die zugleich der Exponent ist; dessen
Qualität war somit nur dieß, daß dieß Quantum als festes genommen oder vielmehr
das Feste nur den Sinn des Quantums hat.



In dem umgekehrten Verhältnisse nun ist der Exponent gleichfalls als Quantum
ein unmittelbares, und irgend eines als festes angenommen. Aber dieß Quantum
ist nicht fixe Anzahl zu dem Eins des andern Quantums im Verhältnisse; dieses
im vorhergehenden feste Verhältniß ist nun vielmehr als veränderlich gesetzt;
wenn zum Eins der einen Seite ein anderes Quantum genommen wird, so bleibt nun
die andere nicht mehr dieselbe Anzahl von Einheiten der ersten. Im direkten
Verhältnisse ist diese Einheit nur das gemeinschaftliche beider Seiten; sie als
solche kontinuirt sich in die andere Seite, in die Anzahl; die Anzahl selbst
für sich, oder der Exponent, ist gegen die Einheit gleichgültig.



Wie nunmehr aber die Bestimmtheit des Verhältnisses ist, wird die Anzahl als
solche gegen das Eins, zu dem sie die andere Seite des Verhältnisses ausmacht,
verändert; je nachdem zum Eins ein anderes Quantum genommen wird, wird sie eine
andere. Der Exponent ist daher zwar auch nur ein unmittelbares nur beliebig als
fest angenommenes Quantum, aber er erhält sich nicht als solches in der Seite
des Verhältnisses, sondern diese und damit das direkte Verhältniß der Seiten
ist veränderlich. Hiermit ist, in dem nunmehrigen Verhältnisse, der Exponent,
als das bestimmende Quantum, negativ gegen sich als Quantum des Verhältnisses,
hiermit als qualitativ als Grenze gesetzt, daß also das Qualitative für sich im
Unterschied gegen das Quantitative hervortritt.—In dem direkten
Verhältnisse ist die Veränderung der beiden Seiten nur die Eine Veränderung des
Quantums, als welches die Einheit, die das Gemeinschaftliche ist, genommen
wird, um so viel also die eine Seite vergrößert oder vermindert wird, um so
viel auch die andere; das Verhältniß selbst ist gegen diese Veränderung
gleichgültig, sie ist ihm äußerlich. Im indirekten Verhältnisse aber ist die
Veränderung, obgleich nach dem gleichgültigen quantitativen Momente auch
beliebig, innerhalb des Verhältnisses gehalten, und auch dieß beliebige
quantitative Hinausgehen durch die negative Bestimmtheit des Exponenten, als
durch eine Grenze, beschränkt.



2. Diese qualitative Natur des indirekten Verhältnisses ist noch näher, nämlich
in ihrer Realisation zu betrachten, und die Verwicklung des Affirmativen mit
dem Negativen, die darin enthalten ist, auseinander zu setzen.—Es ist das
Quantum gesetzt, als qualitativ das Quantum d. i. sich selbst bestimmend, als
Grenze seiner an ihm sich darstellend. Es ist hiermit erstens eine unmittelbare
Größe als einfache Bestimmtheit, das Ganze als seyendes, affirmatives Quantum.
Aber zweitens ist diese unmittelbare Bestimmtheit zugleich Grenze; dafür ist es
in zwei Quanta unterschieden, die zunächst andere gegeneinander sind; aber als
deren qualitative Bestimmtheit, und zwar dieselbe als vollständig ist es die
Einheit der Einheit und der Anzahl, Produkt, dessen Faktoren sie sind. So ist
der Exponent ihres Verhältnisses eines Theils in ihnen identisch mit sich, und
das Affirmative derselben, wonach sie Quanta sind; andern Theils ist er als die
an ihnen gesetzte Negation die Einheit an ihnen, nach der zunächst jedes, ein
unmittelbares, begrenztes Quantum überhaupt, zugleich so ein begrenztes ist,
daß es nur an sich identisch mit seinem Andern ist. Drittens ist er als die
einfache Bestimmtheit, die negative Einheit dieser seiner Unterscheidung in die
zwei Quanta und die Grenze ihres gegenseitigen Begrenzens.



Nach diesen Bestimmungen begrenzen sich die beiden Momente innerhalb des
Exponenten und sind das eine das Negative des andern, da er ihre bestimmte
Einheit ist; das eine wird um so vielmal kleiner, als das andere größer wird,
jedes hat insofern seine Größe, als es die des andern an ihm hat, als dem
andern mangelt. Jede kontinuirt sich auf diese Weise negativ in die andere;
soviel sie an Anzahl ist, hebt sie an der andern als Anzahl auf, und ist, was
sie ist, nur durch die Negation oder Grenze, die an ihr von der andern gesetzt
wird. Jede enthält auf diese Weise auch die andere, und ist an ihr gemessen,
denn jede soll nur das Quantum seyn, das die andere nicht ist; für den Werth
jeder ist die Größe der andern unentbehrlich und damit untrennbar von ihr.



Diese Kontinuität jeder in der Andern macht das Moment der Einheit aus, wodurch
sie im Verhältnisse sind;—der Einen Bestimmtheit, der einfachen Grenze,
die der Exponent ist. Diese Einheit, das Ganze, macht das Ansichseyn einer
jeden aus, von dem ihre vorhandene Größe unterschieden ist, nach welcher jedes
nur ist, insofern sie der andern von ihrem gemeinsamen Ansichseyn, dem Ganzen,
entzieht. Aber sie kann nur so viel, als sie diesem Ansichseyn gleich macht,
der andern entziehen, sie hat an dem Exponent ihr Maximum, der nach der
angegebenen zweiten Bestimmung die Grenze ihrer gegenseitigen Begrenzung ist.
Und indem jede nur insofern Moment des Verhältnisses ist, als sie die andere
begrenzt und damit von der andern begrenzt wird, so verliert sie diese ihre
Bestimmung, indem sie sich ihrem Ansichseyn gleich macht; die andere Größe wird
nicht nur darin Null, sondern sie selbst verschwindet, da sie nicht bloßes
Quantum, sondern was sie als solches ist, nur als solches Verhältnißmoment seyn
soll. So ist jede Seite der Widerspruch der Bestimmung, als ihres Ansichseyns,
d. i. der Einheit des Ganzen, das der Exponent ist, und der Bestimmung, als
Verhältnißmomentes; dieser Widerspruch ist wieder die Unendlichkeit, in einer
neuen eigenthümlichen Form.



Der Exponent ist Grenze der Seiten seines Verhältnisses, innerhalb deren sie
gegeneinander zu- und abnehmen, dem sie nach der affirmativen Bestimmtheit, die
er als Quantum ist, nicht gleich werden können. So als Grenze ihres
gegenseitigen Begrenzens ist er à) ihr Jenseits, deni sie sich unendlich
nähern, aber das sie nicht erreichen können. Diese Unendlichkeit, als in der
sie sich ihm nähern, ist die schlechte des unendlichen Progresses; sie ist
selbst endlich, hat in ihrem Gegentheil, in der Endlichkeit jeder Seite und des
Exponenten selbst, ihre Schranke, und ist daher nur Näherung. Aber ß) die
schlechte Unendlichkeit ist hier zugleich gesetzt, als das was sie in Wahrheit
ist, nämlich nur das negative Moment überhaupt, nach welchem der Exponent gegen
die unterschiedenen Quanta des Verhältnisses die einfache Grenze als das
Ansichseyn ist, auf das ihre Endlichkeit, als das schlechthin Veränderliche,
bezogen wird, aber schlechthin von ihnen verschieden, als ihre Negation,
bleibt. Dieß Unendliche, dem sich dieselben nur annähern können, ist dann
gleichfalls als affirmatives Diesseits vorhanden und gegenwärtig; das simple
Quantum des Exponenten. Darin ist das Jenseits, mit dem die Seiten des
Verhältnisses behaftet sind, erreicht; es ist an sich die Einheit beider oder
damit an sich die andre Seite einer jeden; denn jede hat nur so viel Werth, als
die andere nicht hat, ihre ganze Bestimmtheit liegt so in der andern, und dieß
ihr Ansichseyn ist als affirmative Unendlichkeit einfach der Exponent.



3. Hiermit aber hat sich der Übergang des umgekehrten Verhältnisses in eine
andere Bestimmung ergeben, als es zunächst hatte. Diese bestand darin, daß ein
Quantum als unmittelbares zugleich auf ein anderes die Beziehung hat, um so
viel größer zu seyn, als dieses kleiner ist, durch negatives Verhalten gegen
das andere zu seyn, was es ist; ebenso ist eine dritte Größe die gemeinsame
Schranke dieses ihres Größerwerdens. Diese Veränderung ist hier, im Gegensatze
gegen das Qualitative als feste Grenze, ihre Eigenthünilichkeit; sie haben die
Bestimmung von veränderlichen Größen, für welche jenes Feste ein unendliches
Jenseits ist.



Die Bestimmungen aber, die sich gezeigt und die wir zusammen zu fassen haben,
sind, nicht nur, daß dieß unendliche Jenseits zugleich als ein gegenwärtiges
und irgend ein endliches Quantum ist, sondern daß seine Festigkeit, wodurch es
solches unendliches Jenseits gegen das Quantitative ist, und die das
Qualitative des Seyns nur als abstrakte Beziehung auf sich selbst ist, sich als
Vermittelung seiner in seinem Andern, den Endlichen des Verhältnisses, mit sich
selbst, entwickelt hat. Das Allgemeine hiervon liegt darin, daß überhaupt das
Ganze als Exponent die Grenze des gegenseitigen Begrenzens der beiden Glieder,
also die Negation der Negation, somit die Unendlichkeit, affirmatives Verhalten
zu sich selbst, gesetzt ist. Das Bestimmtere ist, daß an sich der Exponent
schon als Produkt die Einheit der Einheit und der Anzahl, jedes der beiden
Glieder aber nur das eine dieser beiden Momente ist, wodurch er sie also in
sich schließt und in ihnen an sich sich auf sich bezieht. Aber der Unterschied
ist im umgekehrten Verhältnisse zur Äußerlichkeit des quantitativen Seyns
entwickelt, und das Qualitative nicht bloß das Feste, noch nur die Momente
unmittelbar in sich einschließend, sondern in dem außersichseyenden Andersseyn
sich mit sich zusammenschließend vorhanden. Diese Bestimmung ist es, die sich
als Resultat in den Momenten, die sich gezeigt, heraushebt. Der Exponent
ergiebt sich nämlich als das Ansichseyn, dessen Momente in Quantis und in deren
Veränderlichkeit überhaupt realisirt ist; die Gleichgültigkeit ihrer Größen in
ihrer Veränderung stellt sich als unendlicher Progreß dar; was dem zu Grunde
liegt, ist, daß in ihrer Gleichgültigkeit dieß ihre Bestimmtheit ist, ihren
Werth in dem Werthe des andern zu haben, somit à) nach der affirmativen Seite
ihres Quantums an sich das Ganze des Exponenten zu seyn. Ebenso haben sie ß)
für ihr negatives Moment, für ihr gegenseitiges Begrenzen die Größe des
Exponenten, ihre Grenze ist die seinige. Daß sie keine andere immanente Grenze,
eine feste Unmittelbarkeit, mehr haben, ist in dem unendlichen Progresse ihres
Daseyns und ihrer Begrenzung, in der Negation jedes besondern Werthes, gesetzt.
Diese ist hiernach die Negation des Außersichseyns des Exponenten, das in ihnen
dargestellt ist, und dieser, d. i. zugleich selbst ein Quantum überhaupt, und
in Quanta auch ausgelegt, ist damit gesetzt, als das in der Negation ihres
gleichgültigen Bestehens sich Erhaltende, mit sich Zusammengehende, so das
Bestimmende solchen Hinausgehens über sich, zu seyn.



Das Verhältniß ist hiermit zum Potenzenverhältniß bestimmt.



C. Potenzverhältniß.



1. Das Quantum in seinem Andersseyn sich identisch mit sich setzend, sein
Hinausgehen über sich selbst bestimmend, ist zum Fürsichseyn gekommen. So
qualitative Totalität, indem sie sich als entwickelt setzt, hat sie zu ihren
Momenten die Begriffsbestimmungen der Zahl, die Einheit und die Anzahl; die
letztere ist noch im umgekehrten Verhältnisse eine nicht durch die erstere
selbst als solche, sondern anderswoher, durch ein Drittes bestimmte Menge; nun
ist sie nur durch jene bestimmt gesetzt. Dieß ist der Fall im
Potenzenverhältnisse, wo die Einheit, welche Anzahl an ihr selbst ist, zugleich
die Anzahl gegen sich als Einheit ist. Das Andersseyn, die Anzahl der
Einheiten, ist die Einheit selbst. Die Potenz ist eine Menge von Einheiten,
deren jede diese Menge selbst ist. Das Quantum als gleichgültige Bestimmtheit
verändert sich; aber insofern diese Verändernng ein Erheben in die Potenz ist,
ist dieß sein Andersseyn rein durch sich selbst begrenzt.—Das Quantum ist
so in der Potenz als in sich selbst zurückgekehrt gesetzt; es ist unmittelbar
es selbst und auch sein Andersseyn.



Der Exponent dieses Verhältnisses ist nicht mehr ein unmittelbares Quantum, wie
im direkten, und auch im umgekehrten Verhältnisse. Er ist im Potenzenverhältniß
ganz qualitativer Natur, diese einfache Bestimmtheit, daß die Anzahl die
Einheit selbst, das Quantum in seinem Andersseyn mit sich selbst identisch ist.
Darin liegt zugleich die Seite seiner quantitativen Natur, daß die Grenze oder
Negation nicht als unmittelbar seyendes, sondern das Daseyn als in sein
Andersseyn kontinuirt gesetzt ist; denn die Wahrheit der Qualität ist eben
dieß, Quantität, die unmittdbare Bestimmtheit als aufgehobene, zu seyn.



2. Das Potenzenverhältniß erscheint zunächst als eine äußere Veränderung, in
welche irgend ein Quantum versetzt wird; es hat aber die engere Beziehung auf
den Begriff des Quantums, daß dieses in dem Daseyn, zu welchem es in jenem
Verhältnisse fortgebildet ist, denselben erreicht, ihn auf vollständige Weise
realisirt hat; dieß Verhältniß ist die Darstellung dessen, was das Quantum an
sich ist, und drückt dessen Bestimmtheit oder Qualität aus, wodurch es sich von
anderem unterscheidet. Das Quantum ist die gleichgültige, als aufgehoben
gesetzte Bestimmtheit, das heißt, die Bestimmtheit als Grenze, welche ebenso
sehr keine ist, in ihr Andersseyn sich kontinuirt, in ihm sich also identisch
mit sich bleibt; so ist es im Potenzenverhältniß gesetzt; sein Andersseyn,
Hinausgehen über sich in ein anders Quantum, als durch es selbst bestimmt.



Vergleichen wir den Fortgang dieser Realisirung in den bisherigen
Verhältnissen, so ist die Qualität des Quantums, als Unterschied seiner von
sich selbst gesetzt zu seyn, überhaupt dieß, Verhältniß zu seyn. Als direktes
Verhältniß ist es als solcher gesetzte Unterschied nur erst überhaupt oder
unmittelbar, so daß seine Beziehung auf sich selbst, die es gegen seine
Unterschiede, als der Exponent hat, nur als die Festigkeit einer Anzahl der
Einheit gilt. Im umgekehrten Verhältniß ist das Quantum in negativer Bestimmung
ein Verhalten seiner zu sich selbst,—zu sich als seiner Negation, in der
es aber seinen Werth hat; als affirmative Beziehung auf sich ist es ein
Exponent, der als Quantum nur an sich das Bestimmende seiner Momente ist. Im
Potenzenverhältniß aber ist es in dem Unterschied als seiner von sich selbst
vorhanden. Die Äußerlichkeit der Bestimmtheit ist die Qualität des Quantums,
diese Äußerlichkeit ist so nun seinem Begriffe gemäß als sein eigenes
Bestimmen, als seine Beziehung auf sich selbst, seine Qualität, gesetzt.



3. Damit aber, daß das Quantum gesetzt ist, wie es seinem Begriffe gemäß ist,
ist es in eine andere Bestimmung übergegangen; oder wie es auch ausgedrückt
werden kann, daß seine Bestimmung nun auch als die Bestimmtheit, das Ansichseyn
auch als Daseyn ist. Es ist als Quantum, insofern die Äußerlichkeit oder
Gleichgültigkeit des Bestimmtseyns (—daß es das ist, wie man sagt, was
vergrößert oder vermindert werden kann) nur einfach oder unmittelbar gilt und
gesetzt ist; es ist zu seinem Andern, der Qualität, geworden, insofern jene
Äußerlichkeit nun als vermittelt durch es selbst, so als ein Moment gesetzt
ist, daß es eben in ihr sich auf sich selbst bezieht, Seyn als Qualität ist.



Zunächst erscheint also die Quantität als solche der Qualität gegenüber; aber
die Quantität ist selbst eine Qualität, sich auf sich beziehende Bestimmtheit
überhaupt, unterschieden von der ihr andern Bestimmtheit, von der Qualität als
solcher. Allein sie ist nicht nur eine Qualität, sondern die Wahrheit der
Qualität selbst ist die Quantität; jene hat sich als in diese übergehend
gezeigt. Die Quantität ist dagegen in ihrer Wahrheit die in sich selbst
zurückgekehrte, nicht gleichgültige Äußerlichkeit. So ist sie die Qualität
selbst, so daß außer dieser Bestimmung nicht die Qualität als solche noch etwas
wäre.—Daß die Totalität gesetzt sey, dazu gehört der gedoppelte Übergang,
nicht nur der der einen Bestimmtheit in ihre andere, sondern ebenso der
Übergang dieser andern, ihr Rückgang, in die erste. Durch den ersten ist nur
erst an sich die Identität beider vorhanden;—die Qualität ist in der
Quantität enthalten, die aber damit noch eine einseitige Bestimmtheit ist. Daß
diese umgekehrt ebenso in der ersten enthalten, sie ebenso nur als aufgehobene
ist, ergiebt sich im zweiten Übergang,—der Rückkehr in das erste; diese
Bemerkung über die Nothwendigkeit des doppelten Übergangs ist von großer
Wichtigkeit für das Ganze der wissenschaftlichen Methode.



Das Quantum nunmehr als gleichgültige oder äußerliche Bestimmung, so daß es
ebenso als solche aufgehoben, und die Qualität und das ist, wodurch etwas das
ist, was es ist, ist die Wahrheit des Quantums, Maaß zu seyn.



Anmerkung.



Es ist oben, in den Anmerkungen über das Quantitativ-Unendliche auseinander
gesetzt worden, daß dieses so wie die Schwierigkeiten, die sich darüber
ergeben, in dem qualitativen Momente, das sich im Quantitativen hervorthut,
ihren Ursprung haben, und wie das Qualitative des Potenzenverhältnisses
insbesondere, in die mannigfaltigen Entwickelungen und Verwickelungen ausgeht;
als der Grundmangel, der die Auffassung des Begriffes verhindert, wurde auf
gezeigt, daß bei dem Unendlichen nur nach der negativen Bestimmung, die
Negation des Quantums zu seyn, stehen geblieben und nicht zu der einfachen
Bestimmung, dem Affirmativen, daß dieses das Qualitative ist, fortgegangen
wird.—Hier bleibt nur übrig, noch eine Bemerkung über die in der
Philosophie geschehene Einmischung von Formen des Quantitativen in die reinen
qualitativen Formen des Denkens, zu machen. Besonders ist es das
Potenzenverhältniß, welches in neuerer Zeit auf Begriffsbestimmungen angewendet
worden ist. Der Begriff in seiner Unmittelbarkeit wurde die erste Potenz, in
seinem Andersseyn oder der Differenz, dem Daseyn seiner Momente, die zweite,
und in seiner Rückkehr in sich oder als Totalität die dritte Potenz genannt.
—Hiergegen fällt sogleich auf, daß die Potenz so gebraucht eine Kategorie
ist, die dem Quantum wesentlich angehört;—es ist bei diesen Potenzen
nicht an die potentia,… des Aristoteles gedacht. So drückt das
Potenzenverhältniß die Bestimmtheit aus, wie dieselbe als der Unterschied, wie
er im besondern Begriffe des Quantums ist, zu seiner Wahrheit gelangt, aber
nicht wie derselbe am Begriffe als solchem ist. Das Quantum enthält die
Negativität, welche zur Natur des Begriffs gehört, noch gar nicht in dessen
eigenthümlicher Bestimmung gesetzt; Unterschiede, die dem Quantum zukommen,
sind oberflächliche Bestimmungen für den Begriff selbst; sie sind noch weit
entfernt, bestimmt zu seyn, wie sie es im Begriffe sind. Es ist in der Kindheit
des Philosophirens, daß wie von Pythagoras Zahlen—und erste, zweite
Potenz u.s.f. haben insofern vor Zahlen nichts voraus,—zur Bezeichnung
allgemeiner, wesentlicher Unterschiede gebraucht worden sind. Es war dieß eine
Vorstufe des reinen denkenden Erfassens; nach Pythagoras erst sind die
Gedankenbestimmungen selbst erfunden, d. i. für sich zum Bewußtseyn gebracht
worden. Aber von solchen weg zu Zahlenbestimmungen zurückzugehen, gehört einem
sich unvermögend fühlenden Denken an, das nun im Gegensatze gegen vorhandene
philosophische Bildung, die an Gedankenbestimmungen gewohnt ist, selbst das
Lächerliche hinzufügt, jene Schwäche für etwas Neues, Vornehmes und für einen
Fortschritt geltend machen zu wollen.



Insofern der Potenzen-Ausdruck nur als Symbol gebraucht wird, so ist dagegen so
wenig zu sagen, als gegen die Zahlen oder Symbole anderer Art für Begriffe;
aber zugleich ebenso viel, als gegen alle Symbolik überhaupt, in welcher reine
Begriffs- oder philosophische Bestimmungen dargestellt werden sollen. Die
Philosophie bedarf solche Hülfe nicht, weder aus der sinnlichen Welt, noch aus
der vorstellenden Einbildungskraft, auch nicht aus Sphären ihres
eigenthümlichen Bodens, welche untergeordnet sind, deren Bestimmungen daher
nicht für höhere Kreise und für das Ganze passen. Das Letztere geschieht, wenn
überhaupt Kategorien des Endlichen auf das Unendliche angewendet werden; die
geläufigen Bestimmungen von Kraft, oder Substantialität, Ursache und Wirkung
u.s.f. sind gleichfalls nur Symbole für den Ausdruck z.B. lebendiger oder
geistiger Verhältnisse, d. i. unwahre Bestimmungen für dieselben, so noch mehr
die Potenzen des Quantums und gezählte Potenzen, für dergleichen und für
spekulative Verhältnisse überhaupt.—Wenn Zahlen, Potenzen, das
Mathematisch-Unendliche und dergleichen nicht als Symbole, sondern als Formen
für philosophische Bestimmungen, und damit selbst als philosophische Formen
sollen gebraucht werden, so müßte vor Allem ihre philosophische Bedeutung, d.
i. ihre Begriffsbestimmtheit aufgezeigt werden. Geschieht dieß, so sind sie
selbst überflüssige Bezeichnungen; die Begriffsbestimmtheit bezeichnet sich
selbst, und ihre Bezeichnung ist allein die richtige und passende. Der Gebrauch
jener Formen ist darum weiter nichts, als ein bequemes Mittel, es zu ersparen,
die Begriffsbestimmungen zu fassen, anzugeben und zu rechtfertigen.




Dritter Abschnitt. Das Maaß.


Im Maaße sind, abstrakt ausgedrückt, Qualität und Quantität vereinigt. Das Seyn
als solches ist unmittelbare Gleichheit der Bestimmtheit mit sich selbst. Diese
Unmittelbarkeit der Bestimmtheit hat sich aufgehoben. Die Quantität ist das so
in sich zurückgekehrte Seyn, daß es einfache Gleichheit mit sich als
Gleichgültigkeit gegen die Bestimmtheit ist. Aber diese Gleichgültigkeit ist
nur die Äußerlichkeit, nicht an sich selbst, sondern in Anderem die
Bestimmtheit zu haben. Das Dritte ist nun die sich auf sich selbst beziehende
Äußerlichkeit; als Beziehung auf sich ist es zugleich aufgehobene
Äußerlichkeit, und hat an ihr selbst den Unterschied von sich,—der als
Äußerlichkeit das quantitative, als in sich zurückgenommene, das qualitative
Moment ist.



Indem die Modalität, unter den Kategorien des transcendentalen Idealismus, nach
der Quantität und Qualität, auf Einschiebung der Relation, aufgeführt wird, so
kann derselben hier erwähnt werden. Diese Kategorie hat daselbst die Bedeutung,
die Beziehung des Gegenstandes auf das Denken zu seyn. Im Sinne jenes
Idealismus ist das Denken überhaupt dem Ding-an-sich wesentlich äußerlich.
Insofern die andern Kategorien nur die transcendentale Bestimmung haben, dem
Bewußtseyn, aber als das Objektive desselben, anzugehören, so enthält die
Modalität, als die Kategorie der Beziehung auf das Subjekt, insofern relativ
die Bestimmung der Reflexion in sich; d.h. die Objektivität, welche den andern
Kategorien zukomme, mangelt denen der Modalität; diese vermehren, nach Kants
Ausdruck, den Begriffe als Bestimmung des Objekts nicht im mindesten, sondern
drücken nur das Verhältniß zum Erkenntnißvermögen aus, (Kr. d. rein. Vern. 2te
Aufl. s. S. 99, 266).—Die Kategorien, die Kant unter der Modalität
zusammenfaßt, Möglichkeit, Wirklichkeit und Nothwendigkeit, werden in der Folge
an ihrer Stelle vorkommen; Kant hat die unendlich wichtige Form der
Triplicität, so sehr sie bei ihm nur erst als ein formeller Lichtfunken
erschienen, nicht auf die Gattungen seiner Kategorien (Quantität, Qualität
u.s.f.) wie auch diesen Namen, nur auf deren Arten angewendet; daher hat er
nicht auf das Dritte der Qualität und Quantität kommen können.



Bei Spinoza ist der Modus nach Substanz und Attribut gleichfalls das Dritte; er
erklärt ihn für die Affektionen der Substanz, oder für dasjenige, was in einem
Andern ist, durch welches es auch begriffen wird. Dieses Dritte ist nach diesem
Begriffe nur die Äußerlichkeit als solche; wie sonst erinnert worden, daß bei
Spinoza überhaupt der starren Substantialität die Rückkehr in sich selbst
fehlt.



Die hier gemachte Bemerkung dehnt sich allgemeiner auf die Systeme des
Pantheismus aus, welche der Gedanke etwas ausgebildet hat. Das Seyn, das Eine,
die Substanz, das Unendliche, das Wesen ist das Erste; gegen dieses Abstraktum
kann das Zweite, alle Bestimmtheit, überhaupt als das nur Endliche, nur
Accidentelle, Vergängliche, Außer- und Unwesentliche u.s.f., ebenso abstrakt
zusammengefaßt werden wie in dem ganz formalen Denken gewöhnlich und zunächst
geschieht. Aber es drängt sich zu sehr der Zusammenhang dieses Zweiten mit dem
Ersten auf, um es nicht zugleich in einer Einheit mit demselben zu fassen, wie
das Attribut bei Spinoza die ganze Substanz ist, aber von dem Verstand, selbst
einer Beschränkung oder Modus, gefaßt; der Modus aber, das Nichtsubstantielle
überhaupt, das nur aus einem Andern gefaßt werden kann, macht so das andere
Extrem zu der Substanz, das Dritte überhaupt, aus. Der indische Pantheismus hat
in seiner ungeheuern Phantasterei gleichfalls, abstrakt genommen, diese
Ausbildung erhalten, die sich durch ihr Maßloses hindurch als ein mässigender
Faden zu einigem Interesse zieht, daß Brahm, das Eine des abstrakten Denkens
durch die Gestaltung in Wischnu besonders in der Form Krischnas, zu dem
Dritten, Siwa, fortgeht. Die Bestimmung dieses Dritten ist der Modus,
Veränderung, Entstehen und Vergehen, das Feld der Äußerlichkeit überhaupt. Wenn
diese indische Dreiheit zu einer Vergleichung nut der christlichen verleitet
hat, so ist in ihnen zwar ein gemeinsames Element der Begriffsbestimmung zu
erkennen, aber über den Unterschied ist wesentlich ein bestimmteres Bewußtseyn
zu fassen; derselbe ist nicht nur unendlich, sondern die wahrhafte
Unendlichkeit macht den Unterschied selbst aus. Jenes dritte Princip ist seiner
Bestimmung nach das Auseinanderfahren der substantiellen Einheit, in ihr
Gegegentheil, nicht die Rückkehr derselben zu sich, —das Geistlose
vielmehr, nicht der Geist. In der wahrhaften Dreiheit, ist nicht nur Einheit,
sondern Einigkeit, der Schluß zur inhaltsvollen und wirklichen Einheit, die in
ihrer ganz konkreten Bestimmung der Geist ist, gebracht. Jenes Princip des
Modus und der Veränderung schließt wohl die Einheit nicht überhaupt aus; wie
nämlich im Spinozismus eben der Modus als solcher das Unwahre und nur die
Substanz das wahrhafte ist, Alles auf diese zurückgeführt werden soll, welches
dann ein Versenken alles Inhalts in die Leerheit, in nur formelle, inhaltslose
Einheit ist, so ist auch Siwa wieder das große Ganze, von Brahm nicht
unterschiedene, Brahm selbst; d. h. der Unterschied und die Bestimmtheit
verschwindet nur wieder, aber wird nicht aufbewahrt, nicht aufgehoben, und die
Einheit wird nicht zur konkreten Einheit, die Entzweiung nicht zur Versöhnung
zurückgeführt. Das höchste Ziel für den in die Sphäre des Entstehens und
Vergehens, der Modalität überhaupt versetzten Menschen ist die Versenkung in
die Bewußtlosigkeit, die Einheit mit Brahm, die Vernichtung; dasselbe ist das
buddhistische Nirvana, Nieban u.s.f.



Wenn nun der Modus überhaupt die abstrakte Äußerlichkeit, die Gleichgültigkeit
gegen die qualitativen wie gegen die quantitativen Bestimmungen ist, und es im
Wesen auf das Äußerliche, Unwesentliche nicht ankommen soll, so wird auch
wieder in Vielem zugestanden, daß alles auf die Art und Weise ankomme; der
Modus wird damit selbst für wesentlich zum Substantiellen einer Sache gehörig
erklärt; in welcher sehr unbestimmten Beziehung wenigstens dieß liegt, daß dieß
Äußerliche nicht so abstrakt das Äußerliche sey.



Hier hat der Modus die bestimmte Bedeutung das Maaß zu seyn. Der Spinozistische
Modus, wie das indische Princip der Veränderung ist das Maaßlose. Das
griechische selbst noch unbestimmte Bewußtseyn, daß Alles ein Maaß hat, so daß
selbst Parmenides nach dem abstrakten Seyn die Nothwendigkeit, als die alte
Grenze, die Allem gesetzt ist, eingeführt, ist der Anfang eines viel höhern
Begriffs als die Substanz und der Unterschied des Modus von derselben
enthält.-Das entwickeltere, reflektirtere Maaß ist die Nothwendigkeit; das
Schicksal, die Nemesis, schränkt sich im Allgemeinen auf die Bestimmtheit des
Maaßes ein, daß was sich vermesse, zu groß, zu hoch mache, auf das andere
Extrem der Herabsetzung zur Nichtigkeit reducirt, und damit die Mitte des
Maaßes, die Mittelmäßigkeit, hergestellt werde.—Das Absolute, Gott ist
das Maaß aller Dinge, ist nicht stärker pantheistisch als die Definition: das
Absolute, Gott ist das Seyn, aber unendlich wahrhafter.—Das Maaß ist zwar
äußerliche Art und Weise, ein Mehr oder Weniger, welches aber zugleich ebenso
in sich reflektirt, nicht bloß gleichgültige und äußerliche, sondern an sich
seyende Bestimmtheit ist; es ist so die konkrete Wahrheit des Seyns; in dem
Maaße haben darum die Völker etwas Unantastbares, Heiliges verehrt.



Es liegt in dem Maaße bereits die Idee des Wesens, nämlich in der
Unmittelbarkeit des Bestimmtseyns identisch mit sich zu seyn, so daß jene
Unmittelbarkeit durch diese Identität-mit-sich zu einem Vermittelten
herabgesetzt ist, wie diese ebenso nur durch diese Äußerlichkeit vermittelt
aber die Vermittelung mit sich ist;—die Reflexion, deren Bestimmungen
sind, aber in dieseni Seyn schlechthin nur als Momente ihrer negativen Einheit.
Im Maaße ist das Qualitative quantitativ; die Bestimmtheit oder der Unterschied
ist als gleichgültig, damit ist es ein Unterschied, der keiner ist; er ist
aufgehoben; diese Quantitativität macht als Rückkehr in sich, worin sie als das
Qualitative ist, das An- und Fürsichseyn aus, welches das Wesen ist. Aber das
Maaß ist erst an sich oder im Begriffe das Wesen; dieser Begriff des Maaßes ist
noch nicht gesetzt. Das Maaß noch als solches ist selbst die seyende Einheit
des Qualitativen und Quantitativen; seine Momente sind als ein Daseyn, eine
Qualität und Quanta derselben, die nur erst an sich untrennbar, aber noch nicht
die Bedeutung dieser reflektirten Bestimmung haben. Die Entwicklung des Maaßes,
enthält die Unterscheidung dieser Momente, aber zugleich die Beziehung
derselben, so daß die Identität, welche sie an sich sind, als ihre Beziehung
aufeinander wird, d. i. gesetzt wird. Die Bedeutung dieser Entwickelung ist die
Realisation des Maaßes, in der es sich zu sich selbst ins Verhältniß, und damit
zugleich als Moment setzt; durch diese Vermittelung wird es als Aufgehobenes
bestimmt; seine Unmittelbarkeit wie die seiner Momente verschwindet, sie sind
als reflektirte; so als das hervorgetreten, was es seinem Begriffe nach ist,
ist es in das Wesen übergegangen.



Das Maaß ist zunächst unmittelbare Einheit des Qualitativen und Quantitativen,
so daß



erstens ein Quantum ist, das qualitative Bedeutung hat, und als Maaß ist.
Dessen Fortbestimmung ist, daß an ihm, dem an sich bestimmten, —der
Unterschied seiner Momente, des qualitativen und quantitativen Bestimmtseyns,
hervortritt. Diese Momente bestimmen sich weiter selbst zu Ganzen des Maaßes,
welche insofern als Selbstständige sind; indem sie sich wesentlich aufeinander
beziehen, wird das Maaß



zweitens Verhältniß von specifischen Quantis, als selbstständigen Maaßen. Ihre
Selbstständigkeit beruht aber wesentlich zugleich auf dem quantitativen
Verhältnisse und dem Größenunterschiede; so wird ihre Selbstständigkeit ein
Übergehen in einander. Das Maaß geht damit im Maaßlosen zu Grunde.—Dieß
Jenseits des Maaßes ist aber die Negativität desselben nur an sich selbst; es
ist dadurch



drittens die Indifferenz der Maaßbestimmungen, und als reell mit der in ihr
enthaltenen Negativität das Maaß gesetzt, als umgekehrtes Verhältniß von
Maaßen, welche als selbstständige Qualitäten wesentlich nur auf ihrer Quantität
und auf ihrer negativen Beziehung aufeinander beruhen, und damit sich erweisen,
nur Momente ihrer wahrhaft selbstständigen Einheit zu seyn, welche ihre
Reflexion-in-sich und das Setzen derselben, das Wesen, ist.



Die Entwickelung des Maaßes, die im Folgenden versucht worden, ist eine der
schwierigsten Materien; indem sie von dem unmittelbaren, äußerlichen Maaße
anfängt, hätte sie einer Seits zu der abstrakten Fortbestimmung des
Quantitativen (einer Mathematik der Natur) fortzugehen, anderer Seits den
Zusammenhang dieser Maaßbestimmung mit den Qualitäten der natürlichen Dinge
anzuzeigen, wenigstens im Allgemeinen; denn die bestimmte Nachweisung des aus
dem Begriffe des konkreten Gegenstandes hervorgehenden Zusammenhangs des
Qualitativen und Quantitativen gehört in die besondere Wissenschaft des
Konkreten; wovon Beispiele in der Encykl. der philos. Wissensch. 3te Aufl. §.
267 u. 270 Anm. das Gesetz des Falles und das der freien himmlischen Bewegung
betreffend, nachzusehen sind. Es mag hierbei dieß überhaupt bemerkt werden, daß
die verschiedenen Formen, in welchen sich das Maaß realisirt, auch
verschiedenen Sphären der natürlichen Realität angehören. Die vollständige,
abstrakte Gleichgültigkeit des entwickelten Maaßes d. i. der Gesetze desselben
kann nur in der Sphäre des Mechanismus Statt haben, als in welchem das konkrete
Körperliche nur die selbst abstrakte Materie ist; die qualitativen Unterschiede
derselben haben wesentlich das Quantitative zu ihrer Bestimmtheit; Raum und
Zeit sind die reinen Äußerlichkeiten selbst, und die Menge der Materien,
Massen, Intensität des Gewichts, sind ebenso äußerliche Bestimmungen, die an
dem Quantitativen ihre eigenthümliche Bestimmtheit haben. Dagegen wird solche
Größebestimmtheit des abstrakt Materiellen schon durch die Mehrheit und damit
einen Konflikt von Qualitäten, im Physikalischen, noch mehr aber im Organischen
gestört. Aber es tritt hier nicht bloß der Konflikt von Qualitäten als solchen
ein, sondern das Maaß wird hier höhern Verhältnissen untergeordnet, und die
immanente Entwicklung des Maaßes vielmehr auf die einfache Form des
unmittelbaren Maaßes reducirt. Die Glieder des animalischen Organismus haben
ein Maaß, welches als ein einfaches Quantum im Verhältniß zu andern Quantis der
andern Glieder steht; die Proportionen des menschlichen Körpers sind die festen
Verhältnisse von solchen Quantis; die Naturwissenschaft hat noch weithin, von
dem Zusammenhange solcher Größen mit den organischen Funktionen, von denen sie
ganz abhängig sind, etwas einzusehen. Aber von der Herabsetzung eines
immanenten Maaßes zu einer bloß äußerlich determinirten Größe ist die Bewegung
das nächste Beispiel. An den Himmelskörpern ist sie die freie nur durch den
Begriff bestimmte Bewegung, deren Größen hiermit ebenso nur von demselben
abhängen (s. oben), aber von dem Organischen wird sie zur willkürlichen oder
mechanisch-regelmäßigen, d. h. überhaupt abstrakten formellen Bewegung herunter
gesetzt.



Noch weniger aber findet im Reich des Geistes eine eigenthümliche, freie
Entwicklung des Maaßes Statt. Man sieht z.B. wohl ein, daß eine republikanische
Verfassung, wie die atheniensische oder eine durch Demokratie versetzte
aristokratische nur bei einer gewissen Größe des Staats Platz haben kann; daß
in der entwickelten bürgerlichen Gesellschaft die Mengen von Individuen, welche
den verschiedenen Gewerben angehören, in einem Verhältnisse mit einander
stehen; aber dieß giebt weder Gesetze von Maaßen noch eigenthümliche Formen
desselben. Im Geistigen als solchen kommen Unterschiede von Intensität des
Charakters, Stärke der Einbildungskraft, der Empfindungen, der Vorstellungen
u.s.f. vor; aber über dieß Unbestimmte der Stärke oder Schwäche geht die
Bestimmung nicht hinaus. Wie matt und völlig leer die sogenannten Gesetze
ausfallen, die über das Verhältniß von Stärke und Schwäche der Empfindungen,
Vorstellungen u.s.f. aufgestellt werden, wird man inne, wenn man die
Psychologien nachsieht, welche sich mit dergleichen bemühen.




Erstes Kapitel. Die specifische Quantität.


Die qualitative Quantität ist zunächst ein unmittelbares specifisches Quantum;
das



zweitens, als sich zu Anderem verhaltend, ein quantitatives Specificiren, ein
Aheben des gleichgültigen Quantums wird. Dieses Maaß, ist insofern eine Regel
und enthält die beiden Momente des Maaßes unterschieden, nämlich die
ansichseyende quantitative Bestimmtheit, und das äußerliche Quantum. In diesem
Unterschiede werden aber diese beiden Seiten zu Qualitäten, und die Regel zu
einem Verhältnisse derselben; das Maaß stellt sich daher dar



drittens als Verhältniß von Qualitäten, die zunächst Ein Maaß haben; das sich
aber ferner so zu einem Unterschiede von Maaßen in sich specificirt.



A. Das specifische Quantum.



1. Das Maaß ist die einfache Beziehung des Quantums auf sich, seine eigene
Bestimmtheit an sich selbst; so ist das Quantum qualitativ. Zunächst ist es als
unmittelbares Maaß, ein unmittelbares, daher als irgend ein bestimmtes,
Quantum; ebenso unmittelbar ist die ihm zugehörige Qualität, sie ist irgend
eine bestimmte Qualität.—Das Quantum als diese nicht mehr gleichgültige
Grenze sondern auf sich beziehende Äußerlichkeit, ist so selbst die Qualität,
und unterschieden von dieser geht es nich über sie hinaus, so wie diese nicht
über dasselbe hinausgeht. Es ist in die einfache Gleichheit mit sich
zurückgekehrte Bestimmtheit; eins mit dem bestimmten Daseyn, so wie dieses mit
seinem Quantum.



Wenn man aus der erhaltenen Bestimmung einen Satz machen will, so kann man sich
ausdrücken: Alles, was da ist, hat ein Maaß. Alles Daseyn hat eine Größe, und
diese Größe gehört zur Natur von Etwas selbst; sie macht seine bestimmte Natur
und sein Insichseyn aus. Etwas ist gegen diese Größe nicht gleichgültig, so daß
wenn sie geändert würde, es bliebe was es ist, sondern die Änderung derselben
änderte seine Qualität. Das Quantum hat als Maaß aufgehört Grenze zu seyn, die
keine ist; es ist nunmehr die Bestimmung der Sache, so daß diese, über dieß
Quantum vermehrt oder vermindert, zu Grunde ginge. —Ein Maaß, als
Maaßstab im gewöhnlichen Sinne, ist ein Quantum, das als die an sich bestimmte
Einheit gegen äußerliche Anzahl willkürlich angenommen wird. Eine solche
Einheit kann zwar auch in der That an sich bestimmte Einheit seyn, wie Fuß und
dergleichen ursprüngliche Maaße; insofern sie aber als Maaßstab zugleich für
andere Dinge gebraucht wird, ist sie für diese nur äußerliches, nicht ihr
ursprüngliches Maaß.—So mag der Erddurchmesser, oder die Pendellänge, als
specifisches Quantum für sich genommen werden. Aber es ist willkürlich, den
wievielsten Theil des Erddurchmessers oder der Pendellänge und unter welchem
Breitengrade man diese nehmen wolle, um sie als Maaßstab zu gebrauchen. Noch
mehr aber ist für andere Dinge ein solcher Maaßstab etwas Äußerliches. Diese
haben das allgemeine specifische Quantum wieder auf besondere Art specificirt,
und sind dadurch zu besondern Dingen gemacht. Es ist daher thöricht, von einem
natürlichen Maaßstab der Dinge zu sprechen. Ohnehin soll ein allgemeiner
Maaßstab nur für die äußerliche Vergleichung dienen; in diesem
oberflächlichsten Sinne, in welchem er als allgemeines Maaß genommen wird, ist
es völlig gleichgültig, was dafür gebraucht wird. Es soll nicht ein Grundmaaß
in dem Sinne seyn, daß die Naturmaaße der besondern Dinge daran dargestellt und
daraus nach einer Regel, als Specifikationen Eines allgemeinen Maaßes, des
Maaßes ihres allgemeinen Körpers, erkannt würden. Ohne diesen Sinn aber hat ein
absoluter Maaßstab nur das Interesse und die Bedeutung eines
Gemeinschaftlichen, und ein solches ist nicht an sich, sondern durch
Übereinkommen ein Allgemeines.



Das unmittelbare Maaß ist eine einfache Größenbestimmung; wie z.B. die Größe
der organischen Wesen, ihrer Gliedmaßen und so fort. Aber jedes Existirende hat
eine Größe, um das zu seyn, was es ist, und überhaupt um Daseyn zu
haben.—Als Quantum ist es gleichgültige Größe, äußerlicher Bestimmung
offen und des Auf- und Abgehens am Mehr und Weniger fähig. Aber als Maaß ist es
zugleich von sich selbst als Quantum, als solcher gleichgültiger Bestimmung,
verschieden und eine Beschränkung jenes gleichgültigen Hin- und Hergehens an
einer Grenze.



Indem die Quantitätsbestimmtheit so an dem Daseyn die gedoppelte ist, das eine
Mal die, an welche die Qualität gebunden ist, das andere Mal aber die, an der
unbeschadet jener hin- und hergegangen werden kann, so geschieht das Untergehen
von Etwas, das ein Maaß hat, darin daß sein Quantum verändert wird. Dieß
Untergehen erscheint eines Theils als unerwartet, insofern an dem Quantum, ohne
das Maaß und die Qualität zu verändern, geändert werden kann, andern Theils
aber wird es zu einem als ganz Begreiflichen gemacht, nämlich durch die
Allmähligkeit. Zu dieser Kategorie wird so leicht gegriffen, um das Vergehen
von einer Qualität oder von Etwas vorstellig zu machen oder zu erklären, indem
man so dem Verschwinden beinahe mit den Augen zusehen zu können scheint, weil
das Quantum die als äußerliche, ihrer Natur nach veränderliche Grenze gesetzt
ist, hiermit die Veränderung, als nur des Quantums, sich von selbst versteht.
In der That aber wird nichts dadurch erklärt; die Veränderung ist zugleich
wesentlich der Übergang einer Qualität in eine andere, oder der abstraktere von
einem Daseyn in ein Nichtdaseyn; darin liegt eine andere Bestimmung als in der
Allmähligkeit, welche nur eine Verminderung oder Vermehrung, und das einseitige
Festhalten an der Größe ist.



2. Daß aber eine als bloß quantitativ erscheinende Veränderung auch in eine
qualitative umschlägt, auf diesen Zusammenhang sind schon die Alten aufmerksam
gewesen, und haben die der Unkenntniß desselben entstehenden Kollisionen in
populären Beispielen vorgestellt; unter den Namen des Kahlen, des Haufens sind
hierher gehörige Elenchen bekannt, d. i. nach des Aristoteles Erklärung,
Weisen, wodurch man genöthigt wird, das Gegentheil von dem zu sagen, was man
vorher behauptet hatte. Man fragte: macht das Ausraufen Eines Haares vom Kopfe
oder einem Pferdeschweife kam, oder hört ein Haufe auf ein Haufe zu seyn, wenn
ein Korn weggenommen wird. Dieß kann man unbedenklich zugeben, indem solche
Wegnahme nur einen und zwar selbst ganz unbedeutenden quantitativen Unterschied
ausmacht; so wird Ein Haar, Ein Korn weggenommen, und dieß so wiederholt, daß
jedesmal nach dem, was zugegeben worden, nur Eines weggenommen wird; zuletzt
zeigt sich die qualitative Veränderung, daß der Kopf, der Schweiff kahl, der
Haufe verschwunden ist. Man vergaß bei jenem Zugeben nicht nur die
Wiederhohlung, sondern daß sich die für sich unbedeutenden Quantitäten (wie die
für sich unbedeutenden Ausgaben von einem Vermögen) summiren, und die Summe das
qualitativ Ganze ausmacht, so daß am Ende dieses verschwunden, der Kopf kahl,
der Beutel leer ist.



Die Verlegenheit, der Widerspruch, welcher als Resultat herauskommt, ist nicht
etwas Sophistisches im gebräuchlichen Sinne des Worts, als ob solcher
Widerspruch eine falsche Vorspiegelung wäre. Das Falsche ist, was der
angenommene Andere, d. h. unser gewöhnliches Bewußtseyn begeht, eine Quantität
nur für eine gleichgültige Grenze d. h. sie eben im bestimmten Sinne einer
Quantität zu nehmen. Diese Annahme wird durch die Wahrheit, zu der sie geführt
wird, Moment des Maaßes zu seyn und mit der Qualität zusammenzuhängen,
konfondirt; was widerlegt wird, ist das einseitige Festhalten an der abstrakten
Quantumsbestimmtheit.—Jene Wendungen sind darum auch kein leerer oder
pedantischer Spaß, sondern in sich richtig und Erzeugnisse eines Bewußtseyns,
das ein Interesse an den Erscheinungen hat, die im Denken vorkommen.



Das Quantum, indem es als eine gleichgültige Grenze genommen wird, ist die
Seite, an der ein Daseyn unverdächtig angegriffen und zu Grunde gerichtet wird.
Es ist die List des Begriffes ein Daseyn an dieser Seite zu fassen, von der
seine Qualität nicht ins Spiel zu kommen scheint,—und zwar so sehr', daß
die Vergrößerung eines Staats, eines Vermögens u.s.f. welche das Unglück des
Staats, des Besitzers herbeiführt, sogar als dessen Glück zunächst erscheint.



3. Das Maaß ist in seiner Unmittelbarkeit eine gewöhnliche Qualität von einer
bestimmten ihr zugehörigen Größe. Von der Seite nun, nach welcher das Quantum
gleichgültige Grenze ist, an der ohne die Qualität zu ändern hin- und
hergegangen werden kann, ist seine andere Seite, nach welcher es qualitativ,
specifisch ist, auch unterschieden. Beides sind Größebestimmungen Eines und
desselben; aber nach der Unmittelbarkeit, in der zuerst das Maaß ist, ist
ferner dieser Unterschied als ein unmittelbarer zu nehmen, beide Seiten haben
hiernach auch eine verschiedene Existenz. Die Existenz des Maaßes, welche die
an sich bestimmte Größe ist, ist dann in ihrem Verhalten zu der Existenz der
veränderlichen, äußerlichen Seite, ein Aufheben ihrer Gleichgültigkeit, ein
Specificiren desselben.



B. Specificirendes Maaß.



Dasselbe ist



erstlich eine Regel, ein Maaß äußerlich gegen das bloße Quantum;



zweitens specifische Quantität, welche das äußerliche Quantum bestimmt;



drittens verhalten sich beide Seiten als Qualitäten von specifischer
Quantitätsbestimmtheit gegeneinander, als Ein Maaß.



a. Die Regel.



Die Regel oder der Maaßstab, von dem schon gesprochen worden, ist zunächst als
eine an sich bestimmte Größe, welche Einheit gegen ein Quantum ist, das eine
besondere Existenz ist, an einem andern Etwas, als das Etwas der Regel ist,
existirt,—an ihr gemessen, d. i. als Anzahl jener Einheit bestimmt wird.
Diese Vergleichung ist ein äußerliches Thun, jene Einheit selbst eine
willkürliche Größe, die ebenso wieder als Anzahl (der Fuß als eine Anzahl von
Zollen) gesetzt werden kann. Aber das Maaß ist nicht nur äußerliche Regel,
sondern als specifisches ist es dieß, sich an sich selbst zu seinem Andern zu
verhalten, das ein Quantum ist.



b. Das specificirende Maaß.



Das Maaß ist specifisches Bestimmen der äußerlichen Größe, d. i. der
gleichgültigen, die nun voi einer andern Existenz überhaupt an dem Etwas des
Maaßes gesetzt wird, welches zwar selbst Quantum, aber im Unterschiede von
solchem das Qualitative, bestimmend das bloß gleichgültige, äußerliche Quantum,
ist. Das Etwas hat diese Seite des Seyns-für-Anderes an ihm, der das
gleichgültige Vermehrt- und Vermindertwerden, zukommt. Jenes immanente Messende
ist eine Qualität des Etwas, dem dieselbe Qualität all einem andern Etwas
gegenübersteht; aber an diesem zunächst relativ mit maaßlosem Quantum überhaupt
gegen jene, die als messend bestimmt ist.



An Etwas, insofern es ein Maaß in sich ist, kommt äußerlich eine Veränderung
der Größe seiner Qualität; es nimmt davon nicht die arithmetische Menge an.
Sein Maaß reagirt dagegen, verhält sich als ein Intensives gegen die Menge, und
nimmt sie auf eine eigenthümliche Weise auf; es verändert die äußerlich
gesetzte Veränderung, macht aus diesem Quantum ein Anderes, und zeigt sich
durch diese Specifikation als Fürsichseyn in dieser Äußerlichkeit.—Diese
specifisch-aufgenommene Menge ist selbst ein Quantum, auch abhängig von der
andern oder ihr als nur äußerlichen Menge. Die specificirte Menge ist daher
auch veränderlich, aber darum nicht ein Quantum als solches, sondern das äußere
Quantum als auf eine konstante Weise specificirt. Das Maaß hat so sein Daseyn
als ein Verhältniß, und das Specifische desselben ist überhaupt der Exponent
dieses Verhältnisses.



Im intensiven und extensiven Quantum ist es, wie sich bei diesen Bestimmungen
ergab, dasselbe Quantum, welches das einemal in der Form der Intensität, das
anderemal in der Form der Extensität vorhanden ist. Das zu Grunde liegende
Quantum erleidet in diesem Unterschiede keine Veränderung, dieser ist nur eine
äußere Form. In dem specificirenden Maaße hingegen ist das Quantum das eine Mal
in seiner unmittelbaren Größe, das andere Mal aber wird es durch den
Verhältnisexponenten in einer andern Anzahl genommen.



Der Exponent, der das Specifische ausmacht, kann zunächst ein fixes Quantum zu
seyn scheinen, als Quotient des Verhältnisses zwischen dem äußerlichen und dem
qualitativ bestimmten. Aber so wäre er nichts als ein äußerliches Quantum; es
ist unter dem Exponenten hier nichts Anderes als das Moment des Qualitativen
selbst zu verstehen, welches das Quantum als solches specificirt. Das
eigentlich immanente Qualitative des Quantums ist, wie sich früher ergeben hat,
nur die Potenz-Bestimmung. Eine solche muß es seyn, welche das Verhältniß
konstituirt, und die hier als die an sich seyende Bestimmung dem Quantum als
der äußerlichen Beschaffenheit gegenübergetreten ist. Dieses hat zu seinem
Princip das numerische Eins, das dessen An-sich-Bestimmtseyn ausmacht; und die
Beziehung des numerischen Eins ist die äußerliche und die nur durch die Natur
des unmittelbaren Quantums als solchen bestimmte Veränderung besteht für sich
in dem Hinzutreten eines solchen numerischen Eins und wieder eines solchen und
so fort. Wenn so das äußerliche Quantum in arithmetischer Progression sich
verändert, so bringt die specificirende Reaktion der qualitativen Natur des
Maaßes eine andere Reihe hervor, welche sich auf die erste bezieht, init ihr
zu- und abnimmt, aber nicht in einem durch einen Zahlexponenten bestimmten,
sondern einer Zahl inkommensurabeln Verhältnisse, nach einer
Potenzenbestimmung.



Anmerkung.



Um ein Beispiel anzuführen, so ist die Temperatur eine Qualität, an der diese
beiden Seiten, äußerliches und specificirtes Quantum zu seyn, sich
unterscheiden. Als Quantum ist sie äußerliche Temperatur und zwar auch eines
Körpers als allgemeinen Mediums, von der angenommen wird, daß ihre Veränderung
an der Skale der arithmetischen Progression fortgehe und daß sie gleichförmig
zuoder abnehme, wogegen sie von den verschiedenen in ihr befindlichen besondern
Körpern verschieden aufgenommen wird, indem dieselben durch ihr immanentes Maaß
die äußerlich empfangene Temperatur bestimmen, die Temperatur-Veränderung
derselben nicht der des Mediums oder ihrer untereinander im direkten
Verhältnisse entspricht. Verschiedene Körper in einer und derselben Temperatur
verglichen, geben Verhältnißzahlen ihrer specifischen Wärmen, ihrer
Wärme-Kapacitäten. Aber diese Kapacitäten der Körper ändern sich in
verschiedenen Temperaturen, womit das Eintreten einer Veränderung der
specifischen Gestalt sich verbindet. In der Vermehrung oder Verminderung der
Temperatur zeigt sich somit eine besondere Specifikation. Das Verhältniß der
Temperatur, die als äußerliche vorgestellt wird, zur Temperatur eines
bestimmten Körpers, die zugleich von jener abhängig ist, hat nicht einen festen
Verhältnissexponenten; die Vermehrung oder Verminderung dieser Wärme geht nicht
gleichförmig mit der Zu- und Abnahme der äußerlichen fort.—Es wird
hierbei eine Temperatur als äußerlich überhaupt angenommen, deren Veränderung
bloß äußerlich oder rein quantitativ sey. Sie ist jedoch selbst Temperatur der
Luft oder sonst specifische Temperatur. Näher betrachtet würde daher das
Verhältniß eigentlich nicht als Verhältniß von einem bloß quantitativen zu
einem qualificirenden, sondern von zwei specifischen Quantis zu nehmen seyn.
Wie sich das specificirende Verhältniß gleich weiter bestimmen wird, daß die
Momente des Maaßes nicht nur in einer quantitativen und einer das Quantum
qualificirenden Seite einer und derselben Qualität bestehen, sondern im
Verhältnisse zweier Qualitäten, welche an ihnen selbst Maaße sind.



c. Verhältniß beider Seiten als Qualitäten.



l. Die qualitative, an sich bestimmte Seite des Quantums ist nur als Beziehung
auf das äußerlich Quantitative; als Specificiren desselben ist sie das Aufheben
seiner Äußerlichkeit, durch welche das Quantum als solches ist; sie hat so
dasselbe zu ihrer Voraussetzung und fängt von ihm an. Dieses aber ist von der
Qualität selbst auch qualitativ unterschieden; dieser Unterschied beider ist in
der Unmittelbarkeit des Seyns überhaupt, in welcher das Maaß noch ist, zu
setzen, so sind beide Seiten qualitativ gegeneinander, und jede für sich ein
solches Daseyn; und das eine zunächst nur als formelle, an ihm unbestimmte
Quantum ist das Quantum eines Etwas und seiner Qualität, und wie sich deren
Beziehung auf einander nun zum Maaße überhaupt bestimmt hat, gleichfalls die
specifische Größe dieser Qualitäten. Diese Qualitäten sind nach der
Maaßbestimmung im Verhältniß zu einander; diese ist ihr Exponent, sie sind aber
an sich schon im Fürsichseyn des Maaßes aufeinander bezogen, das Quantum ist in
seinem Doppelseyn als äußerliches und specifisches, so daß jede der
unterschiedenen Quantitäten diese zweifache Bestimmung an ihr hat und zugleich
schlechthin mit der andern verschränkt ist; eben darin allein sind die
Qualitäten bestimmt. Sie sind so nicht nur für einander seyendes Daseyn
überhaupt, sondern untrennbar gesetzt; und die an sie geknüpfte
Größebestimmtheit ist eine qualitative Einheit,—Eine Maaßbestimmung, in
der sie ihrem Begriffe nach, an sich zusammenhängen. Das Maaß ist so das
immanente quantitative Verhalten zweier Qualitäten zu einander.



2. Im Maaß tritt die wesentliche Bestimmung der veränderlichen Größe ein, denn
es ist das Quantum als aufgehoben, also nicht mehr als das, was es seyn soll
uni Quantum zu seyn, sondern als Quantum und zugleich als etwas Anderes; dieß
Andere ist das Qualitative, und wie bestimmt worden, nichts anderes als das
Potenzenverhältniß desselben. Im unmittelbaren Maaße ist diese Veränderung noch
nicht gesetzt; es ist nur irgend und zwar ein einzelns Quantum überhaupt, an
das eine Qualität geknüpft ist. Im Specificiren des Maaßes, der vorhergehenden
Bestimmung, als einer Veränderung des bloß äußerlichen Quantums durch das
Qualitative ist Unterschiedenheit beider Größebestimmtheiten und damit
überhaupt die Mehrheit voll Maaßen an einem gemeinschaftlichen äußerlichen
Quantum gesetzt; das Quantum zeigt sich erst als daseyendes Maaß in solcher
Unterschiedenheit seiner von sich selbst, indem es, ein und dasselbe (z.B.
dieselbe Temperatur des Mediums), zugleich als verschiedenes und zwar
quantitatives Daseyn (—in den verschiedenen Temperaturen der in jenem
befindlichen Körper) hervortritt. Diese Unterschiedenheit des Quantums in den
verschiedenen Qualitäten—den verschiedenen Körpern, —giebt eine
weitere, diejenige Form des Maaßes, in welcher beide Seiten als qualitativ
bestimmte Quanta sich zu einander verhalten, was das realisirte Maaß genannt
werden kann.



Die Größe ist als eine Größe überhaupt veränderlich, denn ihre Bestimmtheit ist
als eine Grenze, die zugleich keine ist; die Veränderung betrifft insofern nur
ein besonderes Quantum, an dessen Stelle ein anderes gesetzt wird; die
wahrhafte Veränderung aber ist die des Quantums als solchen; dieß giebt die, so
gefaßt, interessante Bestimmung der veränderlichen Größe in der höhern
Mathematik; wobei nicht bei dem Formellen der Veränderlichkeit überhaupt stehen
zu bleiben, noch andere als die einfache Bestimmung des Begriffs herbeizunehmen
ist, nach welcher das Andere des Quantums nur das Qualitative ist. Die
wahrhafte Bestimmung also der reellen veränderlichen Größe ist, daß sie die
qualitativ, hiermit, wie zur Genüge gezeigt worden, die durch ein
Potenzenverhältniß bestimmte ist; in dieser veränderlichen Größe ist es
gesetzt, daß das Quantum nicht als solches gilt, sondern nach seiner ihm andern
Bestimmung, der qualitativen.



Die Seiten dieses Verhaltens haben nach ihrer abstrakten Seite als Qualitäten
überhaupt irgend eine besondere Bedeutung, z.B. Raum und Zeit. In ihrem
Maaßverhältniß als Größebestimmtheiten zunächst überhaupt genommen, ist die
eine davon Anzahl, die in äußerlicher, arithmetischer Progression auf- und
abgeht, die andere eine Anzahl, die durch jene, welche Einheit für sie ist,
specifisch bestimmt wird. Insofern jede ebenso nur eine besondere Qualität
überhaupt wäre, läge kein Unterschied in ihnen, welche von den beiden, in
Rücksicht auf ihre Größen-Bestimmung als die bloß äußerlich quantitative, und
welche als die in quantitativer Specifikation sich verändernde genommen werde.
Wenn sie sich z.B. als Wurzel und Quadrat verhalten, ist es gleichviel, an
welcher die Vermehrung oder Verminderung als bloß äußerlich, in arithmetischer
Progression fortgehend, und welche dagegen an diesem Quantum sich specifisch
bestimmend angesehen wird.



Aber die Qualitäten sind nicht unbestimmt verschieden gegen einander, denn in
ihnen soll als Momenten des Maaßes die Qualifikation desselben liegen. Die
nächste Bestimmtheit der Qualitäten selbst ist, der einen, das Extensive, die
Äußerlichkeit an ihr selbst zu seyn, der andern, das Intensive, das
Insichseyende oder Negative gegen jene. Von den quantitativen Momenten kommt
hiernach jener die Anzahl, dieser die Einheit zu, im einfachen direkten
Verhältnisse ist jene als der Dividend, diese als Divisor, im specificirenden
Verhältniß jene als die Potenz oder das Anderswerden, diese als Wurzel zu
nehmen. Insofern hier noch gezählt, d. i. auf das äußerliche Quantum, (das so
als die ganz zufällige, empirischgenannte Größebestimmtheit ist) reflektirt,
hiermit die Veränderung gleichfalls auch als in äußerlicher, arithmetischer
Progression fortgehend genommen wird, so fällt dieß auf die Seite der Einheit,
der intensiven Qualität, die äußerliche, extensive Seite hingegen ist als in
der specificirten Reihe sich verändernd darzustellen. Aber das direkte
Verhältniß (wie die Geschwindigkeit überhaupt, s/t) ist hier zur formellen,
nicht existirenden, sondern nur der abstrahirenden Reflexion angehörigen
Bestimmung herabgesetzt; und wenn noch im Verhältniß von Wurzel und Quadrat
(wie in s = at[hoch 2]) die Wurzel als empirisches Quantum und in
arithmetischer Progression fortgehend, die andere Seite aber als specificirt zu
nehmen ist, so ist die höhere dem Begriffe entsprechendere Realisation der
Qualifikation des Quantitativen diese, daß beide Seiten in höhern
Potenzenbestimmungen (wie s[hoch 3] = at[hoch 2] der Fall ist) sich verhalten.



Anmerkung.



Das hier Erörterte in Rücksicht des Zusammenhangs der qualitativen Natur eines
Daseyns und seiner Quantitätsbestimmung im Maaße, hat seine Anwendung in dem
schon angedeuteten Beispiel der Bewegung, zunächst daß in der Geschwindigkeit,
als dem direkten Verhältnisse von durchlaufenem Raume und verflossener Zeit,
die Größe der Zeit als Nenner, die Größe des Raums dagegen als Zähler,
angenommen wird. Wenn Geschwindigkeit überhaupt nur ein Verhältniß vom Raum und
der Zeit einer Bewegung ist, so ist es gleichgültig, welches von beiden
Momenten als die Anzahl oder als die Einheit betrachtet werden soll. Aber Raum,
wie in der specifischen Schwere das Gewicht, ist äußerliches, reales Ganzes
überhaupt, somit Anzahl, die Zeit hingegen, wie das Volumen, ist das Ideelle,
das Negative, die Seite der Einheit.—Wesentlich aber gehört hierher das
wichtigere Verhältniß, daß in der freien Bewegung,—zuerst der noch
bedingten—, des Falls, Zeitund Raum-Quantität, jene als Wurzel, diese als
Quadrat,—oder in der absolutfreien Bewegung der Himmelskörper die
Umlaufszeit und die Entfernung, jene um eine Potenz tiefer als
diese,—jene als Quadrat, diese als Kubus gegen einander bestimmt seyen.
Dergleichen Grundverhältnisse beruhen auf der Natur der im Verhältniß stehenden
Qualitäten, des Raums und der Zeit, und der Art der Beziehung, in welcher sie
stehen, entweder als mechanische Bewegung d. i. als unfreie, durch den Begriff
der Momente nicht bestimmte, oder als Fall d. i. bedingtfreie, oder als
absolutfreie himmlische Bewegung;— welche Arten der Bewegung ebensowohl
als deren Gesetze auf der Entwicklung des Begriffs ihrer Momente, des Raums und
der Zeit, beruhen, indem diese Qualitäten als solche, an sich d. i. im Begriffe
sich als untrennbar erweisen, und ihr quantitatives Verhältniß das Fürsichseyn
des Maaßes, nur Eine Maaßbestimmung ist.



In Rücksicht auf die absoluten Maaßverhältnisse darf wohl erinnert werden, daß
die Mathematik der Natur, wenn sie des Namens von Wissenschaft würdig seyn
will, wesentlich die Wissenschaft der Maaße seyn müsse,—eine Wissenschaft
für welche empirisch wohl viel, aber eigentlich wissenschaftlich d. i.
philosophisch, noch wenig gethan ist. Mathematische Principien der
Naturphilosophie,—wie Newton sein Werk genannt hat,—wenn sie diese
Bestimmung in einem tiefern Sinn erfüllen sollten, als er und das ganze
bakonische Geschlecht von Philosophie und Wissenschaft hatte, müßten ganz
andere Dinge enthalten, um ein Licht in diese noch dunkeln aber höchst
betrachtungswürdigen Regionen zu bringen.—Es ist ein großes Verdienst,
die empirischen Zahlen der Natur kennen zu lernen, z.B. Entfernungen der
Planeten von einander; aber ein unendlich größeres, die empirischen Quanta
verschwinden zu machen, und sie in eine allgemeine Form von
Quantitätsbestimmungen zu erheben, so daß sie Momente eines Gesetzes oder
Maaßes werden;—unsterbliche Verdienste, die sich z.B. Galilei in
Rücksicht auf den Fall, und Keppler in Rücksicht auf die Bewegung der
himmlischen Körper erworben hat. Sie haben die Gesetze, die sie gefunden haben,
so erwiesen, daß sie gezeigt haben, daß ihnen der Umfang der Einzelnheiten der
Wahrnehmung entspricht. Es muß aber noch ein höheres Beweisen dieser Gesetze
gefordert werden; nämlich nichts anders als daß ihre Quantitätsbestimmungen aus
den Qualitäten, oder bestimmten Begriffen, die bezogen sind, (wie Zeit und
Raum) erkannt werden. Von dieser Art des Beweisens findet sich in jenen
mathematischen Principien der Naturphilosophie, so wie in den fernern Arbeiten
dieser Art, noch keine Spur. Es ist oben bei Gelegenheit des Scheins
mathematischer Beweise von Naturverhältnissen, der sich auf den Mißbrauch des
Unendlichkleinen gründet, bemerkt worden, daß der Versuch, solche Beweise
eigentlich mathematisch d. h. weder aus der Empirie noch aus dem Begriffe, zu
führen, ein widersinniges Unternehmen ist. Diese Beweise setzen ihre Theoreme,
eben jene Gesetze, aus der Erfahrung voraus; was sie leisten, besteht darin,
sie auf abstrakte Ausdrücke und bequeme Formeln zu bringen. Das ganze reelle
Verdienst, das Newton im Vorzug gegen Keppler in Beziehung auf die nämlichen
Gegenstände zugeschrieben wird, wird, das Scheingerüste von Beweisen
abgezogen,—ohne Zweifel bei gereinigterer Reflexion über das, was die
Mathematik zu leisten vermag und was sie geleistet hat, einst mit deutlicher
Kenntniß auf jene Umformung des Ausdrucks[14]
und der den Anfängen nach eingeführten analytischen Behandlung, eingeschränkt
werden.



 [14]
S Encyklop. der philos. Wissensch. Anm. zu §. 270. über die Umformung des
kepplerischen s[hoch 3]/t[hoch 2] in [s[hoch 2]./t[hoch 2] in das newtonische,
indem der Theil s/t[hoch 2] die Kraft der Schwere genannt worden ist.



C. Das Fürsichseyn im Maaße.



1. In der so eben betrachteten Form des specificirten Maaßes ist das
Quantitative beider Seiten qualitativ bestimmt, (beide im Potenzen-Verhältniß);
sie sind so Momente Einer Maaßbestimmtheit von qualitativer Natur. Dabei sind
aber die Qualitäten nur erst noch als unmittelbare, nur verschiedene gesetzt,
die nicht selbst in jenem Verhältnisse stehen, in welchem ihre
Größebestimmtheiten sind, nämlich außer solchem Verhältnisse, keinen Sinn noch
Daseyn zu haben, was die Potenzenbestimmtheit der Größe enthält. Das
Qualitative verhüllt sich so, als nicht sich selbst, sondern die
Größebestimmtheit specificirend; nur als an dieser ist es gesetzt, für sich
aber unmittelbare Qualität als solche, die außerhalb dessen, daß die Größe von
ihr in Differenz gesetzt wird, und außer ihrer Beziehung auf ihre andere, noch
für sich bestehendes Daseyn habe. So Raum und Zeit gelten beide außer jener
Specifikation, die ihre Größebestimmtheit in der Bewegung des Falles oder in
der absolutfreien Bewegung erhält, als Raum überhaupt, Zeit überhaupt, der Raum
bestehend für sich außer und ohne die Zeit als dauernd, und die Zeit als für
sich fließend unabhängig vom Raume.



Diese Unmittelbarkeit des Qualitativen gegen seine specifische Maaßbeziehung
ist aber ebenso sehr mit einer quantitativen Unmittelbarkeit und der
Gleichgültigkeit eines Quantitativen an ihm gegen dieß sein Verhältniß
verknüpft; die unmittelbare Qualität hat auch ein nur unmittelbares Quantum.
Daher hat denn das specifische Maaß auch eine Seite zunächst äußerlicher
Veränderung, deren Fortgang bloß arithmetisch ist, von jenem nicht gestört
wird, und in welche die äußerliche, darum nur empirische Größebestimmtheit
fällt. Qualität und Quantum auch so außer dem specifischen Maaße auftretend,
sind zugleich in der Beziehung auf dieses; die Unmittelbarkeit ist ein Moment
von solchen, die selbst zum Maaße gehören. So sind die unmittelbaren Qualitäten
dem Maaße auch angehörig, gleichfalls in Beziehung, und stehen nach der
Größebestimmtheit in einem Verhältniß, welches als außerhalb des specificirten,
der Potenzbestimmung, selbst nur das direkte Verhältniß, und unmittelbares Maaß
ist. Diese Folgerung und deren Zusammenhang ist näher anzugeben.



2. Das unmittelbar bestimmte Quantum als solches ist, wenn es auch als
Maaßmoment sonst an sich in einem Begriffszusammenhang begründet ist, in der
Beziehung zu dem specifischen Maaße als ein äußerlich gegebenes. Die
Unmittelbarkeit, die hiermit gesetzt ist, ist aber die Negation der
qualitativen Maaßbestimmung; dieselbe wurde vorhin an den Seiten dieser
Maaßbestimmung aufgezeigt, welche darum als selbstständige Qualitäten
erschienen. Solche Negation und das Zurückkehren zur unmittelbaren
Quantitätsbestimmtheit liegt in dem qualitativbestimmten Verhältnisse insofern,
als das Verhältniß Unterschiedener überhaupt deren Beziehung als Eine
Bestimmtheit enthält, die hiermit hier im Quantitativen, unterschieden von der
Verhältnißbestimmung, ein Quantum ist. Als Negation der unterschiedenen
qualitativbestimmten Seiten ist dieser Exponent ein Fürsichseyn, das
Schlechthin-bestimmtseyn; aber ist solches Fürsichseyn nur an sich; als Daseyn
ein einfaches, unmittelbares Quantum, Quotient oder Exponent als eines
Verhältnisses der Seiten des Maaßes, dieß Verhältniß als ein direktes genommen;
aber überhaupt die als empirisch erscheinende Einheit in dem Quantitativen des
Maaßes.—Im Falle der Körper stehen die durchloffenen Räume im
Verhältnisse des Quadrats der verflossenen Zeiten; s = at[hoch 2]; —dieß
ist das specifisch-bestimmte, ein Potenzenverhälntiß des Raums und der Zeit,
das andere, das direkte Verhältniß, käme dem Raum und der Zeit, als
gegeneinander gleichgültigen Qualitäten, zu, es soll das des Raumes zu dem
ersten Zeitmomente seyn, derselbe Koefficient, a, bleibt in allen folgenden
Zeitpunkten;—die Einheit als ein gewöhnlichts Quantum fur die übrigens
durch das specificirende Maaß bestimmte Anzahl. Sie gilt zugleich als der
Exponent jenes direkten Verhältnisses, welches der vorgestellten schlechten, d.
i. formellen, nicht durch den Begriffs specifisch bestimmten Geschwindigkeit
zukommt. Solche Geschwindigkeit existirt hier nicht, so wenig als die früher
erwähnte, die dem Körper am Ende eines Zeitmoments zukommen sollte. Jene wird
dem ersten Zeitmomente des Falles zugeschrieben, aber dieser sogenannte
Zeitmoment ist eine selbst nur angenommene Einheit, und hat als solcher atomer
Punkt kein Daseyn; der Anfang der Bewegung,—die Kleinheit, die für diesen
vorgegeben wird, könnte keinen Unterschied machen,—ist sogleich eine
Größe und zwar eine durch das Gesetz des Falles specificirte Größe. Jenes
empirische Quantum wird der Kraft der Schwere zugeschrieben, so daß diese Kraft
selbst keine Beziehung auf die vorhandene Specifikation, (die
Potenzenbestimmtheit), auf das Eigenthümliche der Maaßbestimmung haben soll.
Das unmittelbare Moment, daß in der Bewegung des Falles auf eine Zeiteinheit
(—eine Sekunde und zwar die sogenannte erste—) die Anzahl von etwa
fünfzehn räumlichen Einheiten, die als Fuße angenommen sind, komme, ist ein
unmittelbares Maaß, wie die Maaßgröße der menschlichen Gliedmaaßen, die
Distanzen, Durchmesser der Planeten u.s.f. Die Bestimmung solchen Maaßes fällt
anderswohin, als innerhalb der qualitativen Maaßbestimmung hier des Gesetzes
des Falles selbst; wovon aber solche Zahlen, das nur unmittelbar, daher als
empirisch erscheinende eines Maaßes, abhängen, darüber haben uns die konkreten
Wissenschaften noch keinen Aufschluß gegeben. Hier haben wir es nur mit dieser
Begriffsbestimmtheit zu thun; diese ist, daß jener empirische Koefficient das
Fürsichseyn in der Maaßbestimmung ausmacht, aber nur das Moment des
Fürsichseyns, insofern dasselbe an sich und daher als unmittelbares ist. Das
andere ist das Entwickelte dieses Fürsichseyns, die specifische
Maaßbestimmtheit der Seiten.—Die Schwere, im Verhältnisse des Fallens,
einer zwar noch halb bedingten und nur halbfreien Bewegung, ist nach diesem
zweiten Momente als eine Naturkraft anzusehen, so daß durch die Natur der Zeit
und des Raums ihr Verhältniß bestimmt ist, und daher in die Schwere jene
Specifikation, das Potenzenverhältniß, fällt; jenes das einfache direkte
Verhältniß drückt nur ein mechanisches Verhalten der Zeit und des Raumes aus,
die formelle, äußerliche hervorgebrachte und determinirte Geschwindigkeit.



3. Das Maaß hat sich dahin bestimmt, ein specificirtes Größenverhältniß zu
seyn, das als quantitativ das gewohnliche außerliche Quantum an ihm hat; dieses
aber ist nicht ein Quantum überhaupt, sondern wesentlich als Bestimmungsmoment
des Verhältnisses als solchen; es ist so Exponent, und als nun unmittelbares
Bestimmtseyn ein unveränderlicher Exponent, somit des schon erwähnten direkten
Verhaltnisses derselben Qualitäten, durch welches zugleich ihr Größenverhältniß
zu einander specifisch bestimmt wird. Dieses direkte Verhältniß ist im
gebrauchten Beispiel des Maaßes der Fallbewegung gleichsam anticipirt und als
vorhanden angenommen; aber wie bemerkt existirt es in dieser Bewegung noch
nicht.—Es macht aber die weitere Bestimmung aus, daß das Maaß nun auf die
Weise realisirt ist, daß seine beiden Seiten Maaße, unterschieden als
unmittelbares, äußerliches, und als in sich specificirtes, sind, und es die
Einheit derselben ist. Als diese Einheit enthält das Maaß das Verhältniß, in
welchem die Größen durch die Natur der Qualitäten bestimmt und different
gesetzt sind, und dessen Bestimmtheit daher ganz immanent und selbstständig,
zugleich in das Fürsichseyn des unmittelbaren Quantums, den Exponenten eines
direkten Verhältnisses, zusammen gegangen ist; seine Selbstbestimmung ist darin
negirt, indem es in diesem seinem Andern die letzte, fürsichseyende
Bestimmtheit hat; und umgekehrt hat das unmittelbare Maaß welches an ihm selbst
qualitativ seyn soll, an jenem erst in Wahrheit die qualitative Bestimmtheit.
Diese negative Einheit ist reales Fürsichseyn, die Kategorie eines Etwas, als
Einheit von Qualitäten, die im Maaßverhältnisse sind; —eine volle
Selbstständigkeit. Unmittelbar geben die beiden, welche sich als zwei
verschiedene Verhältnisse ergeben haben, auch ein zweifaches Daseyn, oder näher
solches selbstständige Ganze ist als Fürsichseyendes überhaupt zugleich ein
Abstoßen in sich selbst in unterschiedene Selbstständige, deren qualitative
Natur und Bestehen (Materialität) in ihrer Maaßbestimmtheit liegt.




Zweites Kapitel. Das reale Maaß.


Das Maaß ist bestimmt zu einer Beziehung von Maaßen, welche die Qualität
unterschiedener selbstständiger Etwas, geläufiger: Dinge ausmachen. Die so eben
betrachteten Maaßverhältnisse gehören abstrakten Qualitäten, wie dem Raume und
der Zeit, an; zu den im bevorstehenden zu betrachtenden sind specifische
Schwere, weiterhin die chemischen Eigenschaften die Beispiele, welche als
Bestimmungen materieller Existenzen sind. Raum und Zeit sind auch Momente
solcher Maaße, die aber nun weitern Bestimmungen untergeordnet, nicht mehr nur
nach ihrer eigenen Begriffsbestimmung sich zu einander verhalten. Im Klange
z.B. ist die Zeit, in welcher eine Anzahl der Schwingungen erfolgt, das
Räumliche der Länge, Dicke, des schwingenden Körpers, unter den
Bestimmungsmomenten; aber die Größen jener ideellen Momente sind äußerlich
bestimmt, sie zeigen sich nicht mehr in einem Potenzen-, sondern in
gewöhnlichem direkten Verhältnisse gegeneinander, und das Harmonische reducirt
sich auf die ganz äußerliche Einfachheit von Zahlen, deren Verhältnisse sich am
leichtesten auffassen lassen, und damit eine Befriedigung gewähren, die ganz
der Empfindung anheimfällt, da für den Geist keine Vorstellung, Phantasiebild,
Gedanke und dergleichen ihn Erfüllendes vorhanden ist. Indem die Seiten, welche
nun das Maaßverhältniß ausmachen, selbst Maaße, aber zugleich reelle Etwas
sind, sind ihre Maaße zunächst unmittelbare Maaße und als Verhältnisse an
ihnen, direkte Verhältnisse. Es ist das Verhältniß solcher Verhältnisse zu
einander, welches nun in seiner Fortbestimmung zu betrachten ist.



Das Maaß, wie es so nunmehr reales ist, ist



erstens ein selbstständiges Maaß einer Körperlichkeit, das sich zu andern
verhält und in diesem Verhalten dieselben, so wie damit die selbstständige
Materialität, specificirt. Diese Specifikation, als ein äußerliches Beziehen zu
vielen Andern überhaupt ist das Hervorbringen anderer Verhältnisse, somit
anderer Maaße, und die specifische Selbstständigkeit bleibt nicht in einem
direkten Verhältnisse, bestehen, sondern geht in specifische Bestimmtheit, die
eine Reihe von Maaßen ist, über.



Zweitens sind die dadurch entstehenden direkten Verhältnisse, an sich bestimmte
und ausschließende Maaße, (Wahlverwandschaften); indem aber ihr Unterschied von
einander zugleich nur quantitativ ist, so ist ein Fortgang von Verhältnissen
vorhanden, der zum Theil bloß äußerlich quantitativ ist, aber auch durch
qualitative Verhältnisse unterbrochen wird, und eine Knotenlinie von
specifischen Selbstständigen bildet.



Drittens aber tritt in diesem Fortgange für das Maaß die Maaßlosigkeit
überhaupt, und bestimmter die Unendlichkeit des Maaßes ein, in welcher die sich
ausschließenden Selbstständigkeiten Eins mit einander sind, und das
Selbstständige in negative Beziehung zu sich selbst tritt.



A. Das Verhältniß selbstständiger Maaße.



Die Maaße heißen nun nicht mehr bloß unmittelbare, sondern selbstständige,
insofern sie an ihnen selbst zu Verhältnissen von Maaßen, welche specificirt
sind, so in diesem Fürsichseyn Etwas, physikalische, zunächst materielle Dinge
sind. Das Ganze, welches ein Verhältniß solcher Maaße ist, ist aber



a. zunächst selbst unmittelbar; so sind die beiden Seiten, welche als solche
selbstständige Maaße bestimmt sind, außer einander an besondern Dingen
bestehend, und werden äußerlich in Verbindung gesetzt;



b. die selbstständigen Materialitäten sind aber, was sie qualitativ sind, nur
durch die quantitative Bestimmung, die sie als Maaße haben, somit durch selbst
quantitative Beziehung auf andere, als different dagegen (sogenannte Affinität)
und zwar als Glieder einer Reihe solchen quantitativen Verhaltens bestimmt;



c. dieses gleichgültige mannigfaltige Verhalten schließt sich zugleich zum
ausschließenden Fürsichseyn ab;—sogenannte Wahlverwandschaft.



a. Verbindung zweier Maaße.



Etwas ist in sich als Maaßverhältniß von Quantis bestimmt, welche ferner
Qualitäten zukommen, und das Etwas ist die Beziehung von diesen Qualitäten. Die
eine ist dessen Insichseyn, wonach es ein
Fürsichseyendes,—Materielles—ist, (wie intensiv genommen, das
Gewicht, oder extensiv, die Menge aber von materiellen Theilen); die andere
aber ist die Äußerlichkeit dieses Insichseyns, (das Abstrakte, Ideelle, der
Raum.) Diese Qualitäten sind quantitativ bestimmt, und das Verhältniß derselben
zu einander macht die qualitative Natur des materiellen Etwas aus;—das
Verhältniß des Gewichts zum Volumen, die bestimmte specifische Schwere. Das
Volumen, das Ideelle, ist als die Einheit anzunehmen, das Intensive aber, das
in quantitativer Bestimmtheit und in der Vergleichung mit jenem als extensive
Größe, Menge von fürsichseyenden Eins erscheint, als die Anzahl.—Das
reine qualitative Verhalten der beiden Größebestimmtheiten, nach einem
Potenzenverhältniß ist darin verschwunden, daß in der Selbstständigkeit des
Fürsichseyns (—materiellen Seyns—) die Unmittelbarkeit
zurückgekehrt ist, an welcher die Größebestimmtheit ein Quantum als solches,
und das Verhältniß eines solchen zu der andern Seite ebenfalls in dem
gewöhnlichen Exponenten eines direkten Verhältnisses bestimmt ist.



Dieser Exponent ist das specifische Quantum des Etwas, aber er ist
unmittelbares Quantum und dieses, damit die specifische Natur von solchem
Etwas, ist nur in der Vergleichung mit andern Exponenten solcher Verhältnisse
bestimmt. Er macht das specifische An-sich-bestimmtseyn, das innere
eigenthümliche Maaß von Etwas aus; aber indem dieses sein Maaß auf dem Quantum
beruht, ist es auch nur als äußerliche, gleichgültige Bestimmtheit, und solches
Etwas ist dadurch der innerlichen Maaßbestimmung ungeachtet veränderlich. Das
Andere, zu dem es als veränderlich sich verhalten kann, ist nicht eine Menge
von Materie, ein Quantum überhaupt; hiergegen hält sein specifisches
Ansichbestimmtseyn aus, sondern ein Quantum, das zugleich ebenso Exponent
solchen specifischen Verhältnisses ist. Es sind zwei Dinge, von verschiedenem
inneren Maaße, die in Beziehung stehen, und in Verbindung treten; wie zwei
Metalle voll verschiedener specifischer Schwere;—welche Gleichartigkeit
ihrer Natur, daß es z. B. nicht ein Metall ist, von dessen Verbindung mit
Wasser die Rede wäre, sonst zur Möglichkeit solcher Verbindung erforderlich
sey, gehört nicht hierher zu betrachten.—Einer Seits erhält sich nun
jedes der beiden Maaße in der Veränderung, die an dasselbe durch die
Äußerlichkeit des Quantums kommen sollte, weil es Maaß ist, anderer Seits aber
ist dieses Sich-erhalten selbst ein negatives Verhalten zu diesem Quantum, eine
Specifikation desselben, und da dasselbe Exponent des Maaß Verhältnisses ist,
eine Veränderung des Maaßes selbst und zwar eine gegenseitige Specifikation.



Nach der bloß quantitativen Bestimmung wäre die Verbindung ein bloßes Summiren
der zwei Größen der einen, und der zwei der andern Qualität, z.B. die Summe der
beiden Gewichte und der beiden Volumen bei der Verbindung zweier Materien von
verschiedener specifischer Schwere, so daß nicht nur das Gewicht des Gemisches
gleich jener Summe bliebe, sondern auch der Raum, den dasselbe einnimmt, gleich
der Summe jener Räume. Allein nur das Gewicht findet sich als die Summe der
Gewichte, —die vor der Verbindung vorhanden waren; es summirt sich die
Seite, welche als die für sichseyende zum festen Daseyn und damit von
bleibendem unmittelbaren Quantum geworden ist,—das Gewicht der Materie,
oder was für dasselbe nach der Rücksicht der quantitativen Bestimmtheit gilt,
die Menge der materiellen Theile. Aber in die Exponenten fällt die Veränderung,
indem sie der Ausdruck der qualitativen Bestimmtheit, des Fürsichseyns als
Maaß-Verhältnisse sind, welches, indem das Quantum als solches die zufällige,
äußerliche Veränderung durch Zusatz, der summirt wird, erleidet, zugleich sich
als negirend gegen diese Äußerlichkeit erweist.



Dieses immanente Bestimmen des Quantitativen, da es, wie gezeigt, nicht am
Gewichte erscheinen kann, erweist sich an der andern Qualität, welche die
ideelle Seite des Verhältnisses ist. Für die sinnliche Wahrnehmung kann es
auffallend seyn, daß sich nach der Vermischung zweier specifisch verschiedener
Materien eine Veränderung, —gewöhnlich eine Verminderung,—des
summirten Volumens zeigt; der Raum selbst macht das Bestehen der
außereinanderseyenden Materie aus. Aber dieß Bestehen, gegen die Negativität,
welche das Fürsichseyn in sich enthält, ist das nicht an sich Seyende, das
Veränderliche; der Raum wird auf diese Weise als das, was er wahrhaft ist, als
das Ideelle gesetzt.



Es ist aber hiermit nicht nur die eine der qualitativen Seiten als veränderlich
gesetzt sondern das Maaß selbst, und damit die darauf gegründete qualitative
Bestimmtheit des Etwas hat sich so gezeigt, nicht an ihm selbst ein Festes zu
seyn, sondern, wie das Quantum überhaupt, seine Bestimmtheit in andern
MaaßVerhältnissen zu haben.



b. Das Maaß als Reihe von Maaßverhältnissen.



1. Wenn Etwas, das mit Anderm vereint wird, und ebenso dieß Andere nur durch
die einfache Qualität bestimmt, das wäre, was es ist, so würden sie in dieser
Verbindung nur sich aufheben, aber Etwas, das Maaßverhältniß in sich ist, ist
selbstständig, aber dadurch zugleich vereinbar mit einem eben solchen; indem es
in dieser Einheit aufgehoben wird, erhält es sich durch sein gleichgültiges,
quantitatives Bestehen, und verhält sich zugleich als specificirendes Moment
eines neuen Maaßverhältnisses. Seine Qualität ist eingehüllt in das
Quantitative; damit ist sie ebenso gleichgültig gegen das andere Maaß,
kontinuirt sich in dasselbe und in das neue gebildete Maaß hinein; der Exponent
des neuen Maaßes ist selbst nur irgend ein Quantum, äußerliche Bestimmtheit;
stellt sich als Gleichgültigkeit darin dar, daß das specifisch-bestimmte Etwas
mit andern eben solchen Maaßen eben dergleichen Neutralisirungen der
beiderseitigen Maaßverhältnisse eingeht; in nur Einem, von ihm und einem andern
gebildeten, drückt sich seine specifische Eigenthümlichkeit nicht aus.



2. Diese Verbindung mit Mehrern, die gleichfalls Maaße an ihnen sind, giebt
verschiedene Verhältnisse, die also verschiedene Exponenten haben. Das
Selbstständige hat den Exponenten seines An-sich-bestimmtseyns nur in der
Vergleichung mit andern; die Neutralität mit andern aber macht seine reelle
Vergleichung mit denselben aus; es ist seine Vergleichung mit ihnen durch sich
selbst. Die Exponenten dieser Verhältnisse aber sind verschieden, und es stellt
hiermit seinen qualitativen Exponenten als die—Reihe dieser verschiedenen
Anzahlen dar, zu denen es die Einheit ist;—als eine Reihe von
specifischem Verhalten zu Andern. Der qualitative Exponent als Ein
unmittelbares Quantum drückt eine einzelne Relation aus. Wahrhaft unterscheidet
sich das Selbstständige durch die eigenthümliche Reihe der Exponenten, die es,
als Einheit angenommen, mit andern solchen Selbstständigen bildet, indem ein
anderes derselben ebenso mit ebendenselben in Beziehung gebracht und als
Einheit angenommen, eine andere Reihe formirt.—Das Verhältniß solcher
Reihe innerhalb ihrer macht nun das Qualitative des Selbstständigen aus.



Insofern nun solches Selbstständiges mit einer Reihe von Selbstständigen eine
Reihe von Exponenten bildet, scheint es zunächst von einem Andern außer dieser
Reihe selbst, mit welchem es verglichen wird, dadurch unterschieden zu seyn,
daß dieses eine andere Reihe von Exponenten mit denselben Gegenüberstehenden
macht. Aber auf diese Weise wären diese beiden Selbstständigen nicht
vergleichbar, insofern jedes so als Einheit gegen seine Exponenten betrachtet
wird, und die beiden aus dieser Beziehung entstehenden Reihen unbestimmt andere
sind. Die beiden, die als Selbstständige verglichen werden sollen, sind
zunächst gegen einander nur als Quanta unterschieden; ihr Verhältniß zu
bestimmen, bedarf es selbst einer gemeinschaftlichen fürsichseyenden Einheit.
Diese bestimmte Einheit ist nur in dem zu suchen, worin die zu vergleichenden,
wie gezeigt, das specifische Daseyn ihres Maaßes haben, also in dem
Verhältnisse, das die Verhältnissexponenten der Reihe zu einander haben. Dieß
Verhältniß der Exponenten selbst ist aber nur so für sichseyende, in der That
bestimmte Einheit, als die Glieder der Reihe dasselbe, als ein konstantes
Verhältniß unter einander, zu beiden haben; so kann es ihre gemeinschaftliche
Einheit seyn. In ihr also liegt allein die Vergleichbarkeit der beiden
Selbstständigen, die als sich nicht mit einander neutralisirend, sondern als
gleichgültig gegen einander angenommen wurden. Jedes abgesondert außerhalb der
Vergleichung ist die Einheit der Verhältnisse mit den gegenüberstehenden
Gliedern, welche die Anzahlen gegen jene Einheit sind, somit die Reihe von
Exponenten vorstellen. Diese Reihe ist dagegen umgekehrt die Einheit für jene
beiden, die verglichen miteinander, Quanta gegeneinander sind; als solche sind
sie selbst verschiedene Anzahlen ihrer so eben aufgezeigten Einheit.



Diejenigen aber ferner, welche mit den gegenüber stehenden unter sich
verglichenen beiden oder vielmehr Vielen überhaupt, die Reihe der Exponenten
des Verhaltens derselben abgeben, sind an ihnen selbst gleichfalls
Selbstständige, jedes ein specifisches Etwas von einem ihm an sich zuständigen
Maaßverhältniß. Sie sind insofern gleichfalls jedes als Einheit zu nehmen, so
daß sie an den erst genannten unter sich bloß verglichenen Beiden oder vielmehr
unbestimmt Mehrern eine Reihe von Exponenten haben, welche Exponenten die
Vergleichungszahlen der so eben genannten unter sich sind; so wie die
Vergleichungszahlen der nun einzeln auch als selbstständig genommenen unter
sich gleichfalls umgekehrt die Reihe der Exponenten für die Glieder der ersten
Reihe sind. Beide Seiten sind auf diese Weise Reihen, in denen jede Zahl
erstens Einheit überhaupt ist gegen ihre gegenüber stehende Reihe, an der sie
ihr Fürsichbestimmtseyn als eine Reihe von Exponenten hat; zweitens ist sie
selbst einer der Exponenten für jedes Glied der gegenüberstehenden Reihe; und
drittens Vergleichungszahl zu den übrigen Zahlen ihrer Reihe, und hat als
solche Anzahl, die ihr auch als Exponent zukommt, ihre für-sich-bestimmte
Einheit an der gegenüber stehenden Reihe.



3. In diesem Verhalten ist die Art und Weise wieder gekehrt, wie das Quantum
als fürsichseyend, nämlich als Grad gesetzt ist, einfach zu seyn, aber die
Größebestimmtheit an einem außer ihm seyenden Quantum, das ein Kreis von
Quantis ist, zu haben. Im Maaße aber ist dieß Äußerliche nicht bloß ein Quantum
und ein Kreis voll Quantis, sondern eine Reihe von Verhältnißzahlen, und das
Ganze derselben ist es, worin das Fürsich-bestimmtseyn des Maaßes liegt. Wie
beim Fürsichseyn des Quantums als Grad der Fall ist, hat in diese Äußerlichkeit
seiner selbst sich die Natur des selbstständigen Maaßes verkehrt. Seine
Beziehung auf sich ist zunächst als unmittelbares Verhältniß, und damit besteht
sogleich seine Gleichgültigkeit gegen Anderes nur in dem Quantum. In diese
Äußerlichkeit fällt daher seine qualitative Seite, und sein Verhalten zu
Anderem wird zu dem, was die specifische Bestimmung dieses Selbstständigen
ausmacht. Sie besteht so schlechthin in der quantitativen Art und Weise dieses
Verhaltens, und diese Art und Weise ist so sehr durch das Andere als durch es
selbst bestimmt, und dieß Andere ist eine Reihe von Quantis, und es selbst
gegenseitig ein solches. Aber diese Beziehung, in welcher sich zwei Specifische
zu etwas, zu einem Dritten, dem Exponenten, specificiren, enthält ferner dieß,
daß das Eine darin nicht in das Andere übergegangen, also nicht nur eine
Negation überhaupt, sondern Beide darin negativ gesetzt sind, und indem jedes
sich gleichgültig darin erhält, seine Negation auch wieder negirt ist. Diese
ihre qualitative Einheit ist somit für sich seyende ausschließende Einheit. Die
Exponenten, welche zunächst Vergleichungszahlen unter sich sind, haben in dem
Momente des Ausschließens erst ihre wahrhaft specifische Bestimmtheit
gegeneinander an ihnen und ihr Unterschied wird so zugleich qualitativer Natur.
Er gründet sich aber auf das Quantitative; das Selbstständige verhält sich
erstens nur darum zu einem Mehrern seiner qualitativ andern Seite, weil es in
diesem Verhalten zugleich gleichgültig ist; zweitens ist nun die neutrale
Beziehung durch die in ihr enthaltene Quantitativität nicht nur Veränderung,
sondern als Negation der Negation gesetzt, und ausschließende Einheit. Dadurch
ist die Verwandtschaft eines Selbstständigen zu den Mehrern der andern Seite
nicht mehr eine indifferente Beziehung, sondern eine Wahlverwandtschaft.



c. Wahlverwandtschaft.



Es ist hier der Ausdruck Wahlverwandtschaft, wie auch im vorhergehenden
Neutralität, Verwandtschaft, gebraucht worden,— Ausdrücke, die sich auf
das chemische Verhältniß beziehen. Denn in der chemischen Sphäre hat wesentlich
das Materielle seine specifische Bestimmtheit in der Beziehung auf sein
Anderes; es existirt nur als diese Differenz. Diese specifische Beziehung ist
ferner an die Quantität gebunden, und ist zugleich nicht nur die Beziehung auf
ein einzelnes Anderes, sondern auf eine Reihe solcher ihm gegenüberstehenden
Differenten; die Verbindungen mit dieser Reihe beruhen auf einer sogenannten
Verwandtschaft mit jedem Gliede derselben, aber bei dieser Gleichgültigkeit ist
zugleich jede ausschließend gegen andere; welche Beziehung entgegengesetzter
Bestimmungen noch zu betrachten ist.—Es ist aber nicht nur im Chemischen,
daß sich das Specifische in einem Kreise von Verbindungen darstellt; auch der
einzelne Ton hat erst seinen Sinn in dem Verhalten und der Verbindung mit einem
andern und mit der Reihe von andern; die Harmonie oder Disharmonie in solchem
Kreise von Verbindungen macht seine qualitative Natur aus, welche zugleich auf
quantitativen Verhältnissen beruht, die eine Reihe von Exponenten bilden, und
die Verhältnisse von den beiden specifischen Verhältnissen sind, die jeder der
verbundenen Töne an ihm selbst ist. Der einzelne Ton ist der Grundton eines
Systems, aber ebenso wieder einzelnes Glied im Systeme jedes andern Grundtons.
Die Harmonien sind ausschließende Wahlverwandtschaften, deren qualitative
Eigenthümlichkeit sich aber ebenso sehr wieder in die Äußerlichkeit bloß
quantitativen Fortgehens auflöst.—Worin aber das Princip eines Maaßes für
diejenigen Verwandtschaften, welche (chemische oder musikalische oder andere)
Wahlverwandtschaften unter und gegen die andern sind, liege, darüber wird im
Folgenden in Betreff der chemischen noch eine Bemerkung vorkommen; aber diese
höhere Frage hängt mit dem Specifischen des eigentlichen Qualitativen aufs
engste zusammen, und gehört in die besondern Theile der konkreten
Naturwissenschaft.



Insofern das Glied einer Reihe seine qualitative Einheit in seinem Verhalten zu
dem Ganzen einer gegenüberstehenden Reihe hat, deren Glieder aber gegeneinander
nur durch das Quantum, nach welchem sie sich mit jenem neutralisiren,
verschieden sind, so ist die speciellere Bestimmtheit in dieser vielfachen
Verwandtschaft gleichfalls nur eine quantitative. In der Wahlverwandtschaft als
ausschließender, qualitativer Beziehung entnimmt das Verhalten sich diesem
quantitativen Unterschiede. Die nächste Bestimmung, die sich darbietet, ist:
daß nach dem Unterschied der Menge, also der extensiven Größe, der unter den
Gliedern der einen Seite für die Neutralisirung eines Gliedes der andern Seite
Statt findet, sich auch die Wahlverwandtschaft dieses Gliedes zu den Gliedern
der andern Reihe, mit denen allen es in Verwandtschaft steht, richte. Das
Ausschließen als ein festeres Zusammenhalten gegen andere Möglichkeiten der
Verbindung, welches dadurch begründet wäre, erschiene so umgewandelt in um so
viel größere Intensität, nach der früher nachgewiesenen Identität der Formen
von extensiver und intensiver Größe, als in welchen beiden Formen die
Größenbestimmtheit eine und dieselbe ist. Dieß Umschlagen der einseitigen Form
der extensiven Größe auch in ihre andere, die intensive, ändert aber an der
Natur der Grundbestimmung, welche das Eine und dasselbe Quantum ist, nichts; so
daß hiermit in der That kein Ausschließen gesetzt wäre, sondern gleichgültig
entweder nur Eine Verbindung oder ebensowohl eine Kombination unbestimmt von
wie vielen Gliedern, wenn nur die Portionen, die von ihnen einträten, in
Gemäßheit ihrer Verhältnisse untereinander dem geforderten Quantum entsprechend
wären, Statt haben könnte.



Allein die Verbindung, die wir auch Neutralisation genannt haben, ist nicht nur
die Form der Intensität; der Exponent ist wesentlich Maaßbestimmung, und damit
ausschließend; die Zahlen haben in dieser Seite ausschließenden Verhaltens ihre
Kontinuität und Zusammenfließbarkeit mit einander verloren; es ist das Mehr
oder Weniger, was einen negativen Charakter erhält, und der Vorzug, den ein
Exponent gegen andere hat, bleibt nicht in der Größenbestimmtheit stehen.
Ebenso sehr ist aber auch diese andere Seite vorhanden, nach welcher es einem
Momente wieder gleichgültig ist von mehrern ihm gegenüber stehenden Momenten
das neutralisirende Quantum zu erhalten, von jedem nach seiner specifischen
Bestimmtheit gegen das Andere; das ausschließende, negative Verhalten leidet
zugleich diesen Eintrag von der quantitativen Seite her.—Es ist hiermit
ein Umschlagen von gleichgültigem, bloß quantitativem Verhalten in ein
qualitatives und umgekehrt ein Übergehen des specifischen Bestimmtseyns in das
bloß äußerliche Verhältniß gesetzt;—eine Reihe von Verhältnissen, die
bald bloß quantitativer Natur, bald specifische und Maaße sind.



Anmerkung.



Die chemischen Stoffe sind die eigenthümlichsten Beispiele solcher Maaße,
welche Maaßmomente sind, die dasjenigr, was ihre Bestimmung ausmacht, allein im
Verhalten zu andern haben. Säuren und Kalien oder Basen überhaupt erscheinen
als unmittelbar an sich bestimmte Dinge, aber vielmehr als unvollkommene
Körperelemente, als Bestandtheile, die eigentlich nicht für sich existiren,
sondern nur diese Existenz haben, ihr isolirtes Bestehen aufzuheben und sich
mit einem andern zu verbinden. Der Unterschied ferner, wodurch sie als
selbstständige sind, besteht nicht in dieser unmittelbaren Qualität, sondern in
der quantitativen Art und Weise des Verhaltens. Er ist nämlich nicht auf den
chemischen Gegensatz von Säure und Kali oder Basis überhaupt, eingeschränkt,
sondern ist zu einem Maaße der Sättigung specificirt, und besteht in der
specifischen Bestimmtheit der Quantität der sich neutralisirenden Stoffe. Diese
Quantitäts-Bestimmung in Rücksicht auf die Sättigung macht die qualitative
Natur eines Stoffes aus, sie macht ihn zu dem, was er für sich ist, und die
Zahl, die dieß ausdrückt, ist wesentlich einer von mehrern Exponenten für eine
gegenüber stehende Einheit.—Solcher Stoff steht mit einem andern in
sogenannter Verwandtschafft; insofern diese Beziehung rein qualitativer Natur
bliebe, so wäre,—wie die Beziehung der magnetischen Pole oder der
Elektricitäten,—die eine Bestimmtheit nur die negative der andern, und
beide Seiten zeigten sich nicht auch zugleich gleichgültig gegeneinander. Aber
weil die Beziehung auch quantitativer Natur ist, ist jeder dieser Stoffe fähig
mit Mehrern sich zu neutralisiren, und nicht auf einen gegenüber stehenden
eingeschränkt. Es verhält sich nicht nur die Säure und das Kali oder Basis,
sondern Säuren und Kalien oder Basen zu einander. Sie charakterisiren sich
zunächst dadurch gegen einander, je nachdem eine Säure z.B. von einem Kali mehr
bedarf um sich mit ihm zu sättigen, als eine andere. Aber die fürsichseyende
Selbstständigkeit zeigt sich darin, daß die Verwandtschaften sich ausschließend
verhalten und eine vor der andern den Vorzug hat, indem für sich eine Säure mit
allen Kalien, und umgekehrt, eine Verbindung eingehen kann. Es macht so den
Hauptunterschied einer Säure gegen eine andere aus, ob sie zu einer Basis eine
nähere Verwandtschaft habe, als eine andere, d. i. eine sogenannte
Wahlverwandschaft.



Über die chemischen Verwandtschaften der Säuren und Kalien ist das Gesetz
gefunden worden, daß wenn zwei neutrale Solutionen gemischt werden, wodurch
eine Scheidung und daraus zwei neue Verbindungen entstehen, diese Produkte
gleichfalls neutral sind. Es folgt hieraus, daß die Mengen von zwei kalischen
Basen, die zur Sättigung einer Säure erfordert werden, in demselben
Verhältnisse zur Sättigung einer andern nöthig sind; überhaupt wenn für ein
Kali als Einheit genommen die Reihe der Verhältnißzahlen bestimmt worden ist,
in denen die verschiedenen Säuren dasselbe sättigen, so ist für jedes andere
Kali diese Reihe dieselbe, nur daß die verschiedenen Kalien gegen einander in
verschiedenen Anzahlen zu nehmen sind;—Anzahlen, die wieder ihrer Seits
eine eben solche beständige Reihe von Exponenten für jede der gegenüber
stehenden Säuren bilden, indem sie ebenso zujeder einzelnen Säure sich in
demselben Verhältnisse beziehen, als zujeder andern. —Fischer hat zuerst
diese Reihen aus den richterischen Arbeiten in ihrer Einfachheit herausgehoben;
s. in s. Anmerkungen zur Übersetzung von Berthollets Abhandlung über die
Gesetze der Verwandtschaft in der Chemie, S. 232. und Berthollet Statique
chimique I. Part. p. 134. ff.—Die, seit dieß zuerst geschrieben worden,
nach allen Seiten hin so sehr ausgebildete Kenntniß von den Verhältnißzahlen
der Mischungen der chemischen Elemente, hier berücksichtigen zu wollen, würde
auch darum eine Abschweifung seyn, da diese empirische zu einem Theil aber auch
nur hypothetische Erweiterung innerhalb derselben Begriffsbestimmungen
eingeschlossen bleibt. Aber über die dabei gebrauchten Kategorien, ferner über
die Ansichten der chemischen Wahlverwandtschaft selbst und ihrer Beziehung auf
das Quantitative, so wie über den Versuch, dieselbe auf bestimmte physikalische
Qualitäten zu gründen, mögen noch einige Bemerkungen hinzugefügt werden.



Bekanntlich hat Berthollet die allgemeine Vorstellung von der
Wahlverwandtschaft durch den Begriff von der Wirksamkeit einer chemischen Masse
modificirt. Diese Modification hat, was wohl zu unterscheiden ist, auf die
Quantitäts-Verhältnisse der chemischen Sättigungs-Gesetze selbst keinen
Einfluß, aber das qualitative Moment der ausschließenden Wahlverwandtschaft als
solcher wird nicht nur geschwächt, sondern vielmehr aufgehoben. Wenn zwei
Säuren auf ein Kali wirken, und diejenige, von welcher gesagt wird, daß sie
eine größere Verwandtschaft zu derselben habe, auch in dem Quantum vorhanden
ist, welches fähig ist, das Quantum der Basis zu sättigen, so erfolgt nach der
Vorstellung der Wahlverwandtschaft nur diese Sättigung; die andere Säure bleibt
ganz unwirksam und von der neutralen Verbindung ausgeschlossen. Nach jenem
Begriffe der Wirksamkeit einer chemischen Masse hingegen, ist jede von beiden
wirksam in einem Verhältniß, das aus ihrer vorhandenen Menge und ihrer
Sättigungsfähigkeit oder sogenannten Affinität zusammengesetzt ist. Berthollets
Untersuchungen haben die nähern Umstände angegeben, unter welchen die
Wirksamkeit der chemischen Masse aufgehoben wird, und eine (stärker verwandte)
Säure die andere (schwächere) auszutreiben und deren Wirkung auszuschließen,
somit nach dem Sinne der Wahlverwandtschaft thätig zu seyn scheint. Er hat
gezeigt, daß es Umstände, wie die Stärke der Kohäsion, Unauflösbarkeit der
gebildeten Salze im Wasser, sind, unter welchen jenes Ausschließen Statt
findet, nicht die qualitative Natur der Agentien als solche, —Umstände,
welche wieder durch andere Umstände z.B. die Temperatur in ihrer Wirkung
aufgehoben werden können. Mit der Beseitigung dieser Hindernisse tritt die
chemische Masse unverkümmert in Wirksamkeit, und das, was als rein qualitatives
Ausschließen, als Wahlverwandtschaft erschien, zeigt sich nur in äußerlichen
Modifikationen zu liegen.



Berzelius wäre es vornehmlich, der weiter über diesen Gegenstand zu hören ist.
Derselbe stellt aber in seinem Lehrbuche der Chemie über die Sache nichts
Eigenthümliches und Bestimmteres auf. Es sind die berthollet'schen Ansichten
aufgenommen und wörtlich wiederhohlt, nur mit der eigenthümlichen Metaphysik
einer unkritischen Reflexion ausstaffirt worden, deren Kategorien also allein
sich für die nähere Betrachtung darbieten. Die Theorie geht über die Erfahrung
hinaus, und erfindet Theils sinnliche Vorstellungen, wie sie nicht selbst in
der Erfahrung gegeben sind, Theils wendet sie Denkbestimmungen an, und macht
sich auf beide Weise zum Gegenstande logischer Kritik. Wir wollen daher das in
jenem Lehrbuche selbst III. Band I. Abth. (übers. von Wöhler S. 82. ff) über
die Theorie Vorgetragene vornehmen. Daselbst nun liest man, "daß man sich
vorstellen müsse, in einer gleichförmig gemischten Flüssigkeit sey ein jedes
Atom vom aufgelösten Körper von einer gleichen Anzahl von Atomen des
Auflösungsmittels umgeben; und wenn mehrere Substanzen zusammen aufgelöst sind,
so müssen sie die Zwischenräume zwischen den Atomen des Auflösungsmittels unter
sich theilen, so daß, bei einer gleichförmigen Mischung der Flüssigkeit, eine
solche Symmetrie in der Lage der Atome entstehe, daß alle Atome der einzelnen
Körper sich in Beziehung zu den Atomen der andern Körper in einer
gleichförmigen Lage befinden; man könne daher sagen, daß die Auflösung durch
die Symmetrie in der Stellung der Atome, so wie die Verbindung durch die
bestimmten Proportionen charakterisirt sey."—Dieß wird hierauf durch ein
Beispiel der Verbindungen erläutert, die aus einer Auflösung von Kupferchlorid,
zu welcher Schwefelsäure hinzugesetzt wird, entstehen; aber an diesem Beispiele
wird freilich weder aufgezeigt, daß Atome existiren, noch daß eine Anzahl von
Atomen der aufgelösten Körper Atome der Flüssigkeit umgeben, freie Atome der
beiden Säuren sich um die (mit dem Kupferoxid) verbunden bleibenden lagern,
noch daß die Symmetrie in der Stellung und Lage, noch daß Zwischenräume
zwischen den Atomen existiren,—am allerwenigsten daß die aufgelösten
Substanzen die Zwischenräume der Atome des Auflösungsmittels unter sich
theilen. Dieß hiesse, daß die aufgelösten da ihre Stellung nehmen, wo das
Auflösungsmittel nicht ist,—denn die Zwischenräume desselben sind die von
ihm leeren Räume,—somit daß die aufgelösten Substanzen sich nicht im
Auflösungsmittel befinden, sondern wenn auch dasselbe umgebend und umlagernd,
oder von demselben umgeben und umlagert,—außerhalb desselben, also gewiß
auch von ihm nicht aufgelöst sind. Man sieht somit nicht ein, daß man sich
solche Vorstellungen machen müsse, welche in der Erfahrung nicht aufgezeigt
sind, im Wesentlichen sich sogleich widersprechen, und sonst auf andere Weise
nicht erhärtet sind. Dieß könnte nur durch die Betrachtung dieser Vorstellungen
selbst, d. i. durch Metaphysik, welche Logik ist, geschehen, durch diese aber
werden sie so wenig als durch die Erfahrung bestätigt,—im
Gegentheil!—Übrigens giebt Berzelius zu, was auch oben gesagt worden, daß
die Sätze Berthollets der Theorie von den bestimmten Proportionen nicht
entgegen seyen,—er fügt freilich hinzu, daß sie auch den Ansichten von
der Korpuskularphilosophie, d. i. der vorhin angeführten Vorstellungen von den
Atomen, der Erfüllung der Zwischenräume der auflösenden Flüssigkeit durch die
Atome der festen Körper u.s.f. nicht entgegen seyen,—diese letztere
grundlose Metaphysik hat aber wesentlich nichts mit den Proportionen der
Sättigung selbst zu thun. Das Specifische, was in den Sättigungsgesetzen
ausgedrückt ist, betrifft somit nur die Menge von selbst quantitativen
Einheiten (nicht Atomen) eines Körpers, mit welcher sich die quantitative
Einheit (ebenso wenig ein Atom) eines andern gegen erstern chemisch differenten
Körpers neutralisirt; die Verschiedenheit besteht allein in diesen
verschiedenen Proportionen. Wenn dann Berzelius, ungeachtet seine
Proportionenlehre ganz nur eine Bestimmung von Mengen ist, doch auch von
Affinitätsgraden spricht, z.B. S. 86. indem er die chemische Masse Berthollets
als die Summe des Affinitätsgrades aus der vorhandenen Quantität des wirksamen
Körpers erklärt, statt dessen Berthollet consequenter den Ausdruck capacité de
saturation gebraucht, so verfällt er damit selbst in die Form intensiver Größe.
Dieß ist aber die Form, welche das Eigenthümliche der sogenannten dynamischen
Philosophie ausmacht, die er früher S. 29. a. a. O. "die speculative
Philosophie gewisser deutschen Schulen" nennt, und zum Besten der
vortrefflichen "Korpuskularphilosophie" nachdrücklich verwirft. Von dieser
dynamischen Philosophie giebt er dort an, daß sie annehme, die Elemente in
ihrer chemischen Vereinigung durchdringen sich, und die Neutralisation bestehe
in dieser gegenseitigen Durchdringung; dieß heißt nichts Anders, als daß die
chemisch differenten Partikeln, die als Menge gegeneinander sind, in die
Einfachheit einer intensiven Größe zusammengehen, was sich auch als
Verminderung des Volums kund giebt. Dagegen sollen in der Korpuskulartheorie
auch die chemisch verbundenen Atome sich in den Zwischenräumen, d. h.
außereinander erhalten, (Juxtaposition); Grad der Affinität hat in solchem
Verhalten als einer nur extensiven Größe, eines Perennirens von Menge, keinen
Sinn. Wenn ebendas angegeben wird, daß die Erscheinungen der bestimmten
Proportionen für die dynamische Ansicht ganz unvorgesehen gekommen seyen, so
wäre dieß nur ein äußerlicher historischer Umstand, abgesehen davon, daß die
richterschen stöchiometrischen Reihen, in der fischerschen Zusammenstellung
bereits Berthollet bekannt und in der ersten Ausg. dieser Logik, welche die
Nichtigkeit der Kategorien erweist, auf denen die alte wie die neuseynwolleude
Korpuskulartheorie beruht, angeführt sind. Irrthümlich aber urtheilt Berzelius
als ob unter der Herrschaft "der dynamischen Ansicht" die Erscheinungen der
bestimmten Proportionen "für immer" unbekannt geblieben wären,—in dem
Sinne, daß jene Ansicht sich nicht mit der Bestimmtheit der Proportionen
vertrüge. Diese ist auf allen Fall nur Größebestimmtheit, gleichgültig ob in
extensiver und intensiver Form, —so daß auch Berzelius, so sehr er an der
erstern Form, der Menge, hängt, selbst die Vorstellung von Affinitätsgraden
gebraucht.



Indem hiermit die Verwandschaft auf den quantitativen Unterschied zurückgeführt
ist, ist sie als Wahlverwandschaft aufgehoben; das Ausschließende aber, das bei
derselben Statt findet, ist auf Umstände zurückgeführt, d. i. auf Bestimmungen,
welche als etwas der Verwandschaft Äußerliches erscheinen, auf Kohäsion,
Unauflöslichkeit der zu Stande gekommenen Verbindungen u.s.f. Es kann mit
dieser Vorstellung zum Theil das Verfahren bei der Betrachtung der Wirkung der
Schwere verglichen werden, wo das, was an sich der Schwere selbst zukommt, daß
der bewegte Pendel durch sie nothwendig zur Ruhe übergeht, nur als der zugleich
vorhandene Umstand des äußern Widerstands der Luft des Fadens u.s.f. genommen
und der Reibung allein statt der Schwere zugeschrieben wird.—Hier für die
Natur des Qualitativen, welches in der Wahlverwandschaft liegt, macht es keinen
Unterschied, ob dasselbe in der Form jener Umstände als seiner Bedingungen
erscheint und aufgefaßt wird. Es beginnt mit dem Qualitativen als solchen eine
neue Ordnung, deren Specifikation nicht mehr nur quantitativer Unterschied ist.



Wenn nun sonach der Unterschied der chemischen Affinität in einer Reihe
quantitativer Verhältnisse sich genau feststellt gegen die Wahlverwandsehaft
als eintretender qualitativer Bestimmtheit, deren Verhalten mit jener Ordnung
keineswegs zusammenfällt, so wird dieser Unterschied wieder in völlige
Verwirrung durch die Art geworfen, in welcher mit dem chemischen Verhalten das
elektrische in neuern Zeiten in Verbindung gebracht wird, und die Hoffnung von
diesem tiefer seyn sollenden Princip aus über das wichtigste, das
Maaßverhältniß, einen Aufschluß zu erhalten, wird gänzlich getäuscht. Diese
Theorie, in welcher die Erscheinungen der Elektricität und des Chemismus
vollkommen identificirt werden, insofern sie das Physikalische und nicht bloß
die Maaßverhältnisse betrifft, ist hier nicht in nähere Betrachtung zu nehmen,
und nur insofern zu erwähnen, als die Unterschiedenheit der Maaßbestimmungen
dadurch verworren wird. Für sich selbst ist sie seicht zu nennen, weil die
Seichtigkeit darin besteht, das Verschiedene mit Weglassung der Verschiedenheit
identisch zu nehmen. War hierbei die Affinität betrifft, so ist sie, indem so
chemische Processe mit elektrischen, ingleichen mit Feuer und
Licht-Erscheinungen, identificirt werden, "auf Neutralisation entgegengesetzter
Electricitäten" reducirt worden. Die Identifikation der Elektricität und des
Chemismus selbst ist es beinahe komisch (S. 63. a. a. O.) in folgender Weise
dargestellt zu finden, daß "die eletrischen Phänomene wohl die Wirkung der
Körper auf größern oder geringern Abstand, ihre Anziehung vor der Vereinigung
(d. i. das noch nicht chemische Verhalten)—und das durch diese
Vereinigung entstehende Feuer (?) wohl erklären, aber uns über die Ursache der
mit einer so großen Kraft, nach Vernichtung des entgegengesetzten elektrischen
Zustandes, fortdauernden Vereinigung der Körper keinen Aufschluß geben;" d. h.
die Theorie giebt den Aufschluß, daß die Electricität die Ursache des
chemischen Verhaltens sey, daß aber die Electricität über das, was im
chemischen Processe chemisch ist, keinen Aufschluß gebe.—Damit, daß die
chemische Differenz überhaupt auf den Gegensatz positiver und negativer
Elektricität zurückgeführt wird, wird die Affinitätsverschiedenheit der auf die
eine und auf die andere Seite fallenden Agentien unter sich als die Ordnung von
zwei Reihen elektropositiver und elektronegativer Körper bestimmt. Bei dem
Identificiren der Elektricität und des Chemismus ihrer allgemeinen Bestimmung
nach, wird schon dieß übersehen, daß die erstere überhaupt und deren
Neutralisirung flüchtig ist und der Qualität der Körper äußerlich bleibt, der
Chemismus in seiner Aktion und besonders in der Neutralisation die ganze
qualitative Natur der Körper in Anspruch nimmt und alterirt. Ebenso flüchtig
ist innerhalb der Elektricität ihr Gegensatz von positiver und negativer; er
ist ein so Unstätes, daß er von den geringsten äußerlichen Umständen abhängig
ist, und in keinen Vergleich gestellt werden kann mit der Bestimmtheit und
Festigkeit des Gegensatzes von Säuren z.B. gegen die Metalle u.s.w. Die
Veränderlichkeit, die in diesem chemischen Verhalten, durch höchst gewaltsame
Einwirkungen z.B. einer erhöhten Temperatur u.s.f. statt finden kann, steht in
keinem Vergleich mit der Oberflächlichkeit des elektrischen Gegensatzes. Der
fernere Unterschied nun innerhalb der Reihe jeder der beiden Seiten zwischen
mehr oder weniger positiv-elektrischer, oder mehr oder weniger
negativ-elektrischer Beschaffenheit, ist vollends sowohl ein völlig Unsicheres
als Unkonstatirtes. Aus diesen Reihen der Körper aber (Berzelius am ang. Ort S.
64. f.) "nach ihren elektrischen Dispositionen soll das elektrochemische System
entstehen, welches sich von allen am besten eigne, eine Idee voll der Chemie zu
geben;" diese Reihen werden nun angegeben; wie sie aber in der That beschaffen
sind, darüber wird S. 67. hinzugefügt:



"daß dieß ungefähr die Ordnung dieser Körper sey, aber diese Materie sey so
wenig untersucht, daß sich noch nichts ganz Gewisses hinsichtlich dieser
relativen Ordnung bestimmen lasse."—Sowohl die Verhältnißzahlen jener
(von Richter zuerst gemachten) Affinitätsreihen, als die höchst interessante
von Berzelius aufgestellte Reduktion der Verbindungen von zwei Körpern auf die
Einfachheit weniger quantitativen Verhältnisse sind ganz und gar unabhängig von
jenem elektrochemisch seyn sollenden Gebräue. Wenn in jenen Proportionen und in
deren seit Richter nach allen Seiten hin gewonnenen Ausdehnung der
experimentale Weg der richtige Leitstern gewesen, so kontrastirt für sich damit
umsomehr die Vermischung dieser großen Entdeckungen mit der außer dem Weg der
Erfahrung liegenden Öde der sogenannten Korpuskulartheorie; nur dieser Anfang,
das Princip der Erfahrung zu verlassen, konnte es motiviren, noch weiter jenen
früher von Ritter vornehmlich angefangenen Einfall wieder aufzunehmen, feste
Ordnungen von elektropositiven und elektronegativen Körpern, die zugleich
chemische Bedeutung haben sollten, aufzustellen.



Schon die Nichtigkeit der Grundlage, die für die chemische Affinität in dem
Gegensatze von elektropositiven und elektronegativen Körpern, wenn dieser für
sieh auch faktisch richtiger wäre, als er ist, angenommen wird, zeigt sich bald
selbst auf dem experimentalen Wege, was denn aber wieder zu weiterer
Inkonsequenz führt. Es wird S. 73. (a. a. O.) zugestanden, daß zwei sogenannte
elektronegative Körper, wie Schwefel und Sauerstoff auf eine viel innigere Art
sich mit einander verbinden, als z.B. der Sauerstoff und das Kupfer, obgleich
letzteres elektropositiv sey. Die auf den allgemeinen Gegensatz von positiver
und negativer-Elektricität basirte Grundlage für die Affinität muß hier hiermit
gegen ein bloßes Mehr oder Weniger innerhalb Einer und derselben Reihe von
elektrischer Bestimmtheit zurückgestellt werden. Der Verwandschaftsgrad der
Körper, wird nun hieraus geschlossen, hänge demnach nicht allein von ihrer
specifischen Unipolarität (mit welcher Hypothese diese Bestimmung
zusammenhängt, thut hierher nichts, sie gilt hier nur für das Entweder des
Positiven und das Oder des Negativen) ab; der Verwandschaftsgrad müsse
hauptsächlich von der Intensität ihrer Polarität im Allgemeinen hergeleitet
werden. Hier geht somit näher die Betrachtung der Affinität zu dem Verhältniß
der Wahlverwandschaft über, um die uns vornehmlich zu thun ist; sehen wir, was
sich denn für diese nun ergiebt. Indem sogleich (ebendas. S. 73.) zugestanden
wird, daß der Grad dieser Polarität, wenn sie nicht bloß in unserer Vorstellung
existire, keine konstante Quantität zu seyn scheine, sondern sehr von der
Temperatur abhänge, so findet sich nach allem diesem als Resultat angegeben,
nicht nur, daß jede chemische Wirkung so ihrem Grunde nach ein elektrisches
Phänomensey, sondern auch was Wirkung der sogenannten Wahlverwandschaft zu seyn
scheine, nur durch eine in gewissen Körpern stärker, als in andren vorhandene
elektrische Polarität bewirkt werde. Zum Beschlusse des bisherigen Herumwindens
in hypothetischen Vorstellungen bleibt es somit bei der Kategorie stärkerer
Intensität, welche dasselbe Formelle als die Wahlverwandschaft überhaupt ist,
und diese damit, daß sie auf eine stärkere Intensität elektrischer Polarität
gestellt wird, im geringsten nicht weiter auf einen physikalschen Grund bringt
als vorher. Aber auch das was hier als größere specifische Intensität bestimmt
seyn soll, wird späterhin nur auf die bereits angeführten, von Berthollet
aufgezeigten Modifikationen zurückgeführt.



Das Verdienst und der Ruhm von Berzelius wegen der auf alle chemischen
Verhältnisse ausgedehnten Proportionenlehre durfte für sich kein
Abhaltungsgrund seyn, die Blöße der angeführten Theorie auseinander zu setzen;
ein näherer Grund aber, dieß zu thun, muß der Umstand seyn, daß solches
Verdienst in einer Seite der Wissenschaft, wie bei Newton, Autorität für ein
damit in Zusammenhang gesetztes grundloses Gebäude von schlechten Kategorien zu
werden pflegt, und daß gerade solche Metaphysik dasjenige ist, was mit der
größten Prätension ausgegeben und ebenso nachgesprochen wird.



Außer den Formen des Maaßverhältnisses, die sich auf die chemische Affinität
und Wahlverwandschaft beziehen, können auch noch andere in Rücksicht auf
Quantitäten, die sich zu einem System qualificiren, betrachtet werden. Die
chemischen Körper bilden in Beziehung auf Sättigung ein System von
Verhältnissen; die Sättigung selbst beruht auf der bestimmten Proportion, in
welcher die beiderseitigen Mengen, die eine besondere materielle Existenz
gegeneinander haben, sich verbinden. Aber es giebt auch Maaßverhältnisse, deren
Momente untrennbar sind und nicht in einer eignen von einander verschiedenen
Existenz dargestellt werden können. Diese sind das, was vorhin die
unmittelbaren selbstständigen Maaße genannt, und die in den specifischen
Schweren der Körper repräsentirt sind.—Sie sind innerhalb der Körper ein
Verhältniß von Gewicht zum Volumen; der Verhältnissexponent, welcher die
Bestimmtheit einer speeifischen Schwere zum Unterschiede von andern ausdrückt,
ist bestimmtes Quantum nur der Vergleichung, ein ihnen äußeres Verhältniß in
einer äußern Reflexion, das sich nicht auf das eigne qualitative Verhalten zu
einer gegenüber stehenden Existenz gründet. Es wäre die Aufgabe vorhanden, die
Verhältnißexponenten der Reihe der specifischen Schweren, als ein System aus
einer Regel zu erkennen, welche eine bloß arithmetische Vielheit zu einer Reihe
harmonischer Knoten specificirte.—Dieselbe Forderung fände für die
Erkenntniß der angeführten chemischen Verwandtschaftsreihen statt. Aber die
Wissenschaft hat noch weit, um dahin zu gelangen, soweit als dahin, die Zahlen
der Entfernungen der Planeten des Sonnensystems in einem Maaßsysteme zu fassen.



Die specifischen Schweren, ob sie gleich zunächst kein qualitatives Verhältniß
zu einander zu haben scheinen, treten jedoch gleichfalls in qualitative
Beziehung. Indem die Körper chemisch verbunden, auch nur amalgamirt oder
synsomatisirt werden, zeigt sich gleichfalls eine Neutralisation der
specifischen Schweren. Es ist vorhin die Erscheinung angeführt worden, daß das
Volumen, auch des Gemisches von chemisch gegen einander eigentlich gleichgültig
bleibenden Materien, nicht von gleicher Größe mit der Summe des Volumens
derselben vor der Vermischung ist. Sie modificiren in dieser gegenseitig das
Quantum der Bestimmtheit, mit dem sie in die Beziehung eintreten, und geben
sich auf diese Weise als sich qualitativ verhaltend gegen einander kund. Hier
äußert sich das Quantum der specifischen Schwere nicht bloß als eine fixe
Vergleichungszahl, sondern als eine Verhältnißzahl, die verrückbar ist; und die
Exponenten der Gemische geben Reihen von Maaßen, deren Fortgang von einem
andern Princip bestimmt wird, als den Verhältnißzahlen der specifischen
Schweren, die miteinander verbunden werden. Die Exponenten dieser Verhältnisse
sind nicht ausschließende Maaßbestimmungen; ihr Fortgang ist ein
kontinuirlicher, aber enthält ein specificirendes Gesetz in sich, das von den
formell fortgehenden Verhältnissen, in denen die Mengen verbunden werden,
verschieden und jenen Fortgang mit diesem inkommensurabel macht.



B. Knotenlinie von Maaßverhältnissen.



Die letzte Bestimmung des Maaßverhältnisses war, daß es als specifisch
ausschließend ist; das Ausschließen kommt der Neutralität als negativer Einheit
der unterschiedenen Momente zu. Für diese fürsichseyende Einheit, die
Wahlverwandtschaft, hat sich in Ansehung ihrer Beziehung auf die andern
Neutralitäten kein weiteres Princip der Specifikation ergeben; diese bleibt nur
in der quantitativen Bestimmung der Affinität überhaupt, nach der es bestimmte
Mengen sind, welche sich neutralisiren, und damit anderen relativen
Wahlverwandtschaften ihrer Momente gegenüberstehen. Aber ferner um der
quantitativen Grundbestimmung willen kontinuirt sich die ausschließende
Wahlverwandtschaft auch in die ihr andern Neutralitäten, und diese Kontinuität
ist nicht nur äußerliche Beziehung der verschiedenen Neutralitäts-Verhältnisse,
als eine Vergleichung, sondern die Neutralität hat als solche eine Trennbarkeit
in ihr, indem die, aus deren Einheit sie geworden ist, als selbstständige
Etwas, jedes als gleichgültig, mit diesem oder mit andern der
gegenüberstehenden Reihe, ob zwar in verschiedenen specifisch bestimmten Mengen
sich zu verbinden, in Beziehung treten. Dadurch ist dieß Maaß, das auf einem
solchen Verhältnisse in ihm selbst beruht, mit eigner Gleichgültigkeit
behaftet; es ist ein an ihm selbst Äußerliches und in seiner Beziehung auf sich
ein Veränderliches.



Diese Beziehung des Verhältnißmaaßes auf sich ist verschieden von seiner
Äußerlichkeit und Veränderlichkeit, als seiner quantitativen Seite, es ist als
Beziehung auf sich gegen diese, eine seyende, qualitative
Grundlage;—bleibendes, materielles Substrat, welches, zugleich als die
Kontinuität des Maaßes in seiner Äußerlichkeit mit sich selbst, in seiner
Qualität jenes Princip der Specification dieser Äußerlichkeit enthalten müßte.
Das ausschließende Maaß nach dieser nähern Bestimmung nun, in seinem
Fürsichseyn sich äußerlich, stößt sich von sich selbst ab, setzt sich sowohl
als ein anderes nur quantitatives, als auch als ein solches anderes Verhältniß,
das zugleich ein anderes Maaß ist; ist als an sich selbst specificirende
Einheit bestimmt, welche an ihr Maaßverhältnisse producirt. Diese Verhältnisse
sind von der obigen Art der Affinitäten, in welchen ein Selbstständiges sich zu
Selbstständigen anderer Qualität und zu einer Reihe solcher verhält,
verschieden; sie finden an einem und demselben Substrate, innerhalb derselben
Momente der Neutralität statt; das Maaß bestimmt sich von sich abstoßend zu
andern nur quantitativ verschiedenen Verhältnissen, welche gleichfalls
Affinitäten und Maaße bilden abwechselnd mit solchen, welche nur quantitative
Verschiedenheiten bleiben. Sie bilden auf solche Weise eine Knotenlinie von
Maaßen auf einer Skale des Mehr und Weniger.



Es ist ein Maaßverhältniß vorhanden; eine selbstständige Realität, die
qualitativ von andern unterschieden ist. Ein solches Fürsichseyn ist, weil es
zugleich wesentlich ein Verhältniß von Quantis ist, der Äußerlichkeit und der
Quantumsveränderung offen; es hat eine Weite, innerhalb deren es gegen diese
Veränderung gleichgültig bleibt und seine Qualität nicht ändert. Aber es tritt
ein Punkt dieser Änderung des Quantitativen ein, auf welchem die Qualität
geändert wird, das Quantum sich als specificirend erweist, so daß das
veränderte quantitative Verhältniß in ein Maaß und damit in eine neue Qualität,
ein neues Etwas, umgeschlagen ist. Das Verhältniß, das an die Stelle des ersten
getreten, ist durch dieses bestimmt Theils nach der qualitativen Dieselbigkeit
der Momente, die in Affinität stehen, Theils nach der quantitativen
Kontinuität. Aber indem der Unterschied in dieses Quantitative fällt, verhält
sich das neue Etwas gleichgültig gegen das Vorhergehende, ihr Unterschied ist
der äußerliche des Quantums. Es ist also nicht aus dem vorhergehenden, sondern
unmittelbar aus sich hervorgetreten; d. i. aus der innerlichen, noch nicht ins
Daseyn getretenen specificirenden Einheit. —Die neue Qualität oder das
neue Etwas ist demselben Fortgange seiner Veränderung unterworfen und sofort
ins Unendliche.



Insofern der Fortgang von einer Qualität in stätiger Kontinuität der Quantität
ist, sind die einem qualificirenden Punkte sich nähernden Verhältnisse
quantitativ betrachtet, nur durch das Mehr und Weniger unterschieden. Die
Veränderung ist nach dieser Seite ['Seice' bei Henning/A.R.] eine allmählige.
Aber die Allmähligkeit betrifft bloß das Äußerliche der Veränderung, nicht das
Qualitative derselben; das vorhergehende quantitative Verhältniß, das dem
folgenden unendlich nahe ist, ist noch ein anderes qualitatives Daseyn. Nach
der qualitativen Seite wird daher das bloß quantitative Fortgehen der
Allmähligkeit, das keine Grenze an sich selbst ist, absolut abgebrochen; indem
die neu eintretende Qualität nach ihrer bloß quantitativen Beziehung eine gegen
die verschwindende unbestimmt andere, eine gleichgültige ist, ist der Übergang
ein Sprung; beide sind s als völlig äußerliche gegeneinander gesetzt.—Man
sucht sich gern durch die Allmähligkeit des Übergangs eine Veränderung
begreiflich zu machen; aber vielmehr ist die Allmähligkeit gerade die bloß
gleichgültige Änderung, das Gegentheil der qualitativen. In der Allmähligkeit
ist vielmehr der Zusammenhang der beiden Realitäten, —sie werden als
Zustände, oder als selbstständige Dinge genommen, —aufgehoben; es ist
gesetzt, daß keine die Grenze der andern, sondern eine der andern schlechthin
äußerlich ist; hiermit wird gerade das, was zum Begreiffen nöthig ist, wenn
auch noch so wenig dazu erfordert wird, entfernt.



Anmerkung.



Das natürliche Zahlensystem zeigt schon eine solche Knotenlinie von
qualitativen Momenten, die sich in dem bloß äußerlichen Fortgang hervorthun. Es
ist eines Theils ein bloß quantitatives Vor- und Zurückgehen, ein fortwährendes
Hinzuthun oder Wegnehmen, so daß jede Zahl dasselbe arithmetische Verhältniß zu
ihrer vorhergehenden und nachfolgenden hat, als diese zu ihrer vorhergehenden
und nachfolgenden u.s.f. Aber die hierdurch entstehenden Zahlen haben auch zu
andern vorhergehenden oder folgenden ein specifisches Verhältniß, entweder ein
solches vielfaches von einer derselben als eine ganze Zahl ausdrückt, oder
Potenz und Wurzel zu seyn.—In den musikalischen Verhältnissen, tritt ein
harmonisches Verhältniß in der Skale des quantitativen Fortgehens durch ein
Quantum ein, ohne daß dieses Quantum für sich auf der Skale zu seinem
vorhergehenden und nachfolgenden ein anderes Verhältniß hätte, als diese wieder
zu ihren vorhergehenden und nachfolgenden. Indem folgende Töne vom Grundtone
sich immer mehr zu entfernen oder Zahlen durch das arithmetische Fortgehen nur
noch mehr andere zu werden scheinen, thut sich vielmehr auf einmal eine
Rückkehr, eine überraschende Übereinstimmung hervor, die nicht durch das
unmittelbar vorhergehende qualitativ vorbereitet war, sondern als eine actio in
distans, als eine Beziehung zu einem Entfernten, erscheint; der Fortgang an
bloß gleichgültigen Verhältnissen, welche die vorhergehende specifische
Realität nicht ändern oder auch überhaupt keine solche bilden, unterbricht sich
auf einmal, und indem er in quantitativer Rücksicht auf dieselbe Weise
fortgesetzt ist, bricht somit durch einen Sprung ein specifisches Verhältniß
ein.



In chemischen Verbindungen kommen bei der progressiven Änderung der
Mischungsverhältnisse solche qualitative Knoten und Sprünge vor, daß zwei
Stoffe auf besondern Punkten der Mischungsskale, Produkte bilden, welche
besondere Qualitäten zeigen. Diese Produkte unterscheiden sich nicht bloß durch
ein Mehr und Weniger von einander, noch sind sie mit den Verhältnissen, die
jenen Knotenverhältnissen nahe liegen, schon vorhanden, etwa nur in einem
schwächern Grade, sondern sind an solche Punkte selbst gebunden. Z. B. die
Verbindungen voll Sauerstoff und Stikstoff geben die verschiedenen
Stikstoffoxyde und Salpetersäuren, die nur an bestimmten
Quantitäts-Verhältnissen der Mischung hervortreten und wesentlich verschiedene
Qualitäten haben, so daß in dazwischen liegenden Mischungsverhältnissen keine
Verbindungen Von specifischen Existenzen erfolgen.—Die Metalloxyde, z.B.
die Bleioxyde bilden sich auf gewissen quantitativen Punkten der Oxydation, und
unterscheiden sich durch Farben und andere Qualitäten. Sie gehen nicht
allmählig in einander über, die zwischen jenen Knoten liegende Verhältnisse
geben kein Neutrales, kein specifisches Daseyn. Ohne durch Zwischenstufen
durchgegangen zu seyn, tritt eine specifische Verbindung auf, die auf einem
Maaßverhältnisse beruht, und eigene Qualitäten hat.—Oder das Wasser,
indem es seine Temperatur ändert, wird damit nicht bloß mehr oder weniger warm,
sondern geht durch die Zustände der Härte, der tropfbaren Flüssigkeit und der
elastischen Flüssigkeit hindurch; diese verschiedenen Zustände treten nicht
allmählig ein, sondern eben das bloß allmählige Fortgehen der
Temperatur-Änderung wird durch diese Punkte mit einemmale unterbrochen und
gehemmt, und der Eintritt eines andern Zustandes ist ein Sprung.—Alle
Geburt und Tod, sind, statt eine fortgesetzte Allmähligkeit zu seyn, vielmehr
ein Abbrechen derselben, und der Sprung aus quantitativer Veränderung in
qualitative.



Es giebt keinen Sprung in der Natur, wird gesagt; und die gewöhnliche
Vorstellung, wenn sie ein Entstehen oder Vergehen begreifen soll, meint, wie
erinnert, es damit begriffen zu haben, daß sie es als ein allmähliges
Hervorgehen oder Verschwinden vorstellt. Es hat sich aber gezeigt, daß die
Veränderungen des Seyns überhaupt nicht nur das Übergehen einer Größe in eine
andere Größe, sondern Übergang vom Qualitativen in das Quantitative und
umgekehrt sind, ein Anders-werden, das ein Abbrechen des Allmähligen und ein
Qualitativ-Anderes gegen das vorhergehende Daseyn ist. Das Wasser wird durch
die Erkältung nicht nach und nach hart, so daß es breiartig würde und allmählig
bis zur Konsistenz des Eises sich verhärtete, sondern ist auf einmal hart;
schon mit der ganzen Temperatur des Eispunktes, wenn es ruhig steht, kann es
noch seine ganze Flüssigkeit haben, und eine geringe Erschütterung bringt es in
den Zustand der Härte.



Bei der Allmähligkeit des Entstehens liegt die Vorstellung zu Grunde, daß das
Entstehende schon sinnlich oder überhaupt wirklich vorhanden, nur wegen seiner
Kleinheit noch nicht wahrnehmbar, so wie bei der Allmähligkeit des
Verschwindens, daß das Nichtseyn oder das Andere an seine Stelle Tretende
gleichfalls vorhanden, nur noch nicht bemerkbar sey;—und zwar vorhanden
nicht in dem Sinne, daß das Andere in dem vorhandenen Andern an sich enthalten,
sondern daß es als Daseyn, nur unbemerkbar, vorhanden sey. Es wird damit das
Entstehen und Vergehen überhaupt aufgehoben, oder das An-sich, das Innere, in
welchem etwas vor seinem Daseyn ist, in eine Kleinheit des äußerlichen Daseyns
verwandelt, und der wesentliche, oder der Begriffsunterschied in einen
äußerlichen, bloßen Größeunterschied.—Das Begreiflichmachen eines
Entstehens oder Vergehens aus der Allmähligkeit der Veränderung hat die der
Tautologie eigene Langweiligkeit; es hat das Entstehende oder Vergehende schon
vorher ganz fertig und macht die Veränderung zu einer bloßen Änderung eines
äußerlichen Unterschiedes, wodurch sie in der That nur eine Tautologie ist. Die
Schwierigkeit für solchen begreifen wollenden Verstand liegt in dem
qualitativen Übergang von Etwas in sein Anderes überhaupt und in sein
Entgegengesetztes; dagegen spiegelt er sich die Identität und die Veränderung
als die gleichgültige, äußerliche des Quantitativen vor.



Im Moralischen, insofern es in der Sphäre des Seyns betrachtet wird, findet
derselbe Übergang des Quantitativen ins Qualitative statt; und verschiedene
Qualitäten erscheinen, sich auf eine Verschiedenheit der Größe zu gründen. Es
ist ein Mehr und Weniger, wodurch das Maaß des Leichtsinns überschritten wird,
und etwas ganz Anderes, Verbrechen, hervortritt, wodurch Recht in Unrecht,
Tugend in Laster übergeht.—So erhalten auch Staaten durch ihren
Größenunterschied, wenn das Übrige als gleich angenommen wird, einen
verschiedenen qualitativen Charakter. Gesetze und Verfassung werden zu etwas
Anderem, wenn der Umfang des Staats und die Anzahl der Bürger sich erweitert.
Der Staat hat ein Maaß seiner Größe, über welche hinausgetrieben er haltungslos
in sich zerfällt, unter derselben Verfassung, welche bei nur anderem Umfange
sein Glück und seine Stärke ausmachte.



C. Das Maaßlose.



Das ausschließende Maaß bleibt in seinem realisirten Fürsichseyn selbst, mit
dem Momente quantitativen Daseyns behaftet, darum des Auf- und Absteigens an
der Skale des Quantums fähig, auf welcher die Verhältnisse sich ändern. Etwas
oder eine Qualität als auf solchem Verhältnisse beruhend, wird über sich hinaus
in das Maaßlose getrieben, und geht durch die bloße Änderung seiner Größe zu
Grunde. Die Größe ist die Beschaffenheit, an der ein Daseyn mit dem Scheine von
Unverfänglichkeit ergriffen und wodurch es zerstört werden kann.



Das abstrakte Maaßlose ist das Quantum überhaupt als in sich bestimmungslos,
und als nur gleichgültige Bestimmtheit, durch welche das Maaß nicht verändert
wird. In der Knotenlinie der Maaße ist sie zugleich als specificirend gesetzt;
jenes abstrakte Maaßlose hebt sich zur qualitativen Bestimmtheit auf; das neue
Maaßverhältniß, in welches das zuerst vorhandene übergeht, ist ein Maaßloses in
Rücksicht auf dieses, an ihm selbst aber ebenso eine für sich-seyende Qualität;
so ist die Abwechslung von specifischen Existenzen miteinander und derselben
ebenso mit bloß quantitativbleibenden Verhältnissen gesetzt,—sofort ins
Unendliche. Was also in diesem Übergehen vorhanden ist, ist sowohl die Negation
der specifischen Verhältnisse, als die Negation des quantitativen Fortgangs
selbst; das fürsichseyende Unendliche.—Die qualitative Unendlichkeit, wie
sie am Daseyn ist, war das Hervorbrechen des Unendlichen am Endlichen, als
unmittelbarer Übergang und Verschwinden des Diesseits in seinem Jenseits. Die
quantitative Unendlichkeit hingegen ist ihrer Bestimmtheit nach schon die
Kontinuität des Quantums, eine Kontinuität desselben über sich hinaus. Das
Qualitativ-Endliche wird zum Unendlichen; das Quantitativ-Endliche ist sein
Jenseits an ihm selbst, und weist über sich hinaus. Aber diese Unendlichkeit
der Specifikation des Maaßes setzt ebensowohl das Qualitative wie das
Quantitative als sich in einander aufhebend, und damit die erste, unmittelbare
Einheit derselben, welche das Maaß überhaupt ist, als in sich zurückgekehrt und
damit selbst als gesetzt. Das Qualitative, eine specifische Existenz, geht in
eine andere so über, daß nur eine Veränderung der Größebestimmtheit eines
Verhältnisses vorgeht; die Veränderung des Qualitativen selbst in Qualitatives
ist damit als eine äußerliche und gleichgültige, und als ein Zusammengehen mit
sich selbst gesetzt; das Quantitative hebt sich ohnehin als umschlagend in
Qualitatives, das An- und Für-Sichbestimmtseyn, auf. Diese so sich in ihrem
Wechsel der Maaße in sich selbst kontinuirende Einheit ist die wahrhaft
bestehenbleibende, selbstständige Materie, Sache.



Was hiermit vorhanden ist, ist à) eine und dieselbe Sache, welche als Grundlage
in ihren Unterscheidungen und als perennirend gesetzt ist. Schon im Quantum
überhaupt beginnt dieß Abtrennen des Seyns von seiner Bestimmtheit; groß ist
etwas, als gleichgültig gegen seine seyende Bestimmtheit. Im Maaße ist die
Sache selbst bereits an sich Einheit des Qualitativen und
Quantitativen,—der beiden Momente, die innerhalb der allgemeinen Sphäre
des Seyns, den Unterschied ausmachen, und wovon das Eine das Jenseits des
Andern ist; das perennirende Substrat hat auf diese Weise zunachst an ihm
selbst die Bestimmung seyender Unendlichkeit. ß) Diese Dieselbigkeit des
Substrats ist darin gesetzt, daß die qualitativen Selbstständigkeiten, in
welche die maaßbestimmende Einheit abgestoßen ist, nur in quantitativen
Unterschieden bestehen, so daß das Substrat sich in dieß sein Unterscheiden
kontinuirt; ç) in dem unendlichen Progresse der Knotenreihe ist die
Kontinuirung des Qualitativen in das quantitative Fortgehen, als in eine
gleichgültige Veränderung, aber ebenso die darin enthaltene Negation des
Qualitativen, und zugleich damit der bloß quantitativen Äußerlichkeit, gesetzt.
Das quantitative Hinausweisen über sich zu einem Andern, als anderem
Quantitativen geht unter in dem Hervortreten eines Verhältnißmaaßes, einer
Qualität, und das qualitative Übergehen hebt sich eben darin auf, daß die neue
Qualität selbst nur ein quantitatives Verhältniß ist. Dieß Übergehen des
Qualitativen und des Quantitativen in einander geht auf dem Boden ihrer Einheit
vor, und der Sinn dieses Processes ist nur das Daseyn, das Zeigen oder Setzen,
daß demselben ein solches Substrat zu Grunde liegt, welches ihre Einheit sey.



In den Reihen selbstständiger Maaßverhältnisse sind die einseitigen Glieder der
Reihen unmittelbare qualitative Etwas, (die specifischen Schweren, oder die
chemische Stoffe, die basischen oder kalischen, die sauren z.B.), und dann die
Neutralisationen derselben, (- worunter hier auch die Verbindungen von Stoffen
verschiedener specifischer Schwere zu begreiffen sind—) sind
selbstständige und selbst ausschließende Maaßverhältnisse, gegeneinander
gleichgültige Totalitäten fürsichseyenden Daseyns. Nun sind solche Verhältnisse
nur als Knoten eines und desselben Substrats bestimmt. Damit sind die Maaße und
die damit gesetzten Selbstständigkeiten zu Zuständen herabgesetzt. Die
Veränderung ist nur Änderung eines Zustandes und das Übergehende ist als darin
dasselbe bleibend gesetzt.



Um die Fortbestimmung, welche das Maaß durchloffen hat, zu übersehen, so fassen
sich die Momente derselben so zusammen, daß das Maaß zunächst die selbst
unmittelbare Einheit der Qualität und der Quantität ist als ein gewöhnliches
Quantum, das aber specifisch ist. Hiermit als nicht auf Anderes, sondern auf
sich beziehende Quantitätsbestimmtheit ist es wesentlich Verhaltniß. Daher
ferner enthält es seine Momente als aufgehobene und ungetrennte in sich; wie
immer in einem Begriffe, ist der Unterschied in demselben so, daß jedes von
dessen Momenten selbst Einheit des Qualitativen und Quantitativen ist. Dieser
hiermit reale Unterschied ergiebt eine Menge von Maaßverhältnissen die als
formelle Totalitäten in sich selbstständig sind. Die Reihen, welche die Seiten
dieser Verhaltnisse bilden, sind für jedes einzelne Glied, das als einer Seite
zugehörig sich zu der ganzen gegenüberstehenden Reihe verhält, dieselbe
konstante Ordnung. Diese, als bloße Ordnung, noch ganz äußerliche Einheit,
zeigt sich zwar als immanente specificirende Einheit eines fürsichseyenden
Maaßes unterschieden von seinen Specifikationen; aber das specificirende
Princip ist noch nicht der freie Begriff welcher allein seinen Unterschieden
immanente Bestimmung giebt, sondern das Princip ist zunächst nur Substrat, eine
Materie, für deren Unterschiede, um als Totalitäten, zu seyn, d. i. die Natur
des sich selbst gleich bleibenden Substrats in sich zu haben, nur die
äußerliche quantitative Bestimmung vorhanden ist, die sich als Verschiedenheit
der Qualität zugleich zeigt. Die Maaßbestimmnng ist in dieser Einheit des
Substrats mit sich selbst eine aufgehobene, ihre Qualität ein durch das Quantum
(bestimmter, äußerlicher Zustand.—Dieser Verlauf ist ebensowohl die
realisirende Fortbestimmung des Maaßes, als sie das Herabsetzen desselben zu
einem Momente ist.




Drittes Kapitel. Das Werden des Wesens.


A. Die absolute Indifferenz.



Das Seyn ist die abstrakte Gleichgültigkeit, wofür, da sie für sich als Seyn
gedacht werden soll, der Ausdruck Indifferenz gebraucht worden ist,—an
der noch keine Art von Bestimmtheit seyn soll; die reine Quantität ist die
Indifferenz als aller Bestimmungen fähig, so aber daß diese ihr äußerlich, und
sie aus sich keinen Zusammenhang mit denselben hat; die Indifferenz aber,
welche die absolute genannt werden kann, ist, die durch die Negation aller
Bestimmtheiten des Seyns, der Qualität und Quantität und deren zunächst
unmittelbaren Einheit, des Maaßes, sich mit sich zur einfachen Einheit
vermittelt. Die Bestimmtheit ist an ihr nur noch als Zustand d. i. als ein
qualitatives Äußerliches, das die Indifferenz zum Substrate hat.



Das aber, was so als qualitatives Äußerliches bestimmt worden, ist nur ein
Verschwindendes; als so äußerlich gegen das Seyn ist das Qualitative als das
Gegentheil seiner selbst nur das sich Aufhebende. Die Bestimmtheit ist auf
diese Weise an dem Substrate nur noch gesetzt als ein leeres Unterscheiden.
Aber eben dieß leere Unterscheiden ist die Indifferenz selbst als Resultat. Und
zwar ist sie so das Konkrete, das in ihm selbst durch die Negation aller
Bestimmungen des Seyns mit sich vermittelte. Als diese Vermittelung enthält sie
die Negation und Verhältniß, und was Zustand hieß, ist ihr immanentes, sich auf
sich beziehendes Unterscheiden; eben die Äußerlichkeit und deren Verschwinden
macht die Einheit des Seyns zur Indifferenz, und ist also innerhalb dieser,
welche damit aufhört, nur Substrat und an ihr selbst nur abstrakt zu seyn.



B. Die Indifferenz als umgekehrtes Verhältniß ihrer Faktoren.



Es ist nun zu sehen, wie diese Bestimmung der Indifferenz an ihr selbst und sie
damit als fürsichseyend gesetzt ist.



1. Die Reduktion der zunächst als selbstständig geltenden Maaßverhältnisse
begründet Ein Substrat derselben; dieses ist deren Kontinuirung in einander,
somit das untrennbare Selbstständige, das in seinen Unterschieden ganz
vorhanden ist. Für diesen Unterschied sind die in ihm enthaltenen Bestimmungen,
die Qualität und die Quantität vorhanden, und es kommt ganz nur darauf an, wie
diese an ihm gesetzt sind. Dieß aber ist dadurch bestimmt, daß das Substrat
zunächst als Resultat, und an sich die Vermittelung, aber diese so an ihm noch
nicht als solche gesetzt ist; wodurch dasselbe zunächst Substrat und in
Ansehung der Bestimmtheit als die Indifferenz ist.



Der Unterschied ist daher an ihr wesentlich zunächst der nur quantitative
äußerliche; und es sind zwei unterschiedene Quanta eines und desselben
Substrats, welches auf diese Weise die Summe derselben, somit selbst als
Quantum bestimmt wäre. Die Indifferenz ist aber dieses feste Maaß, die
ansichseyende absolute Grenze nur in Beziehung auf jene Unterschiede so, daß
sie nicht an ihr selbst Quantum wäre, und in irgend einer Weise als Summe oder
auch Exponent Andern, es sey Summen, Indifferenzen, gegenüber träte. Es ist nur
die abstrakte Bestimmtheit, welche in die Indifferenz fällt; die beiden Quanta
um als Momente an ihr gesetzt zu seyn, sind veränderlich, gleichgültig, größer
oder kleiner gegeneinander. Durch die feste Grenze ihrer Summe beschränkt aber
verhalten sie sich zugleich nicht äußerlich, sondern negativ gegeneinander; was
nun die qualitative Bestimmung ist, in der sie zu einander stehen. Sie sind
darnach im umgekehrten Verhältnisse zu einander. Von dem frühern formellen
umgekehrten Verhältnisse ist dieses dadurch unterschieden, daß hier das Ganze
ein reales Substrat, und jede der beiden Seiten gesetzt ist, selbst an sich
dieß Ganze seyn zu sollen.



Nach der angegebenen qualitativen Bestimmtheit ist der Unterschied ferner als
von zwei Qualitäten vorhanden, deren eine durch die andere aufgehoben wird,
aber als in Einer Einheit gehalten und sie ausmachend, von der andern
untrennbar ist. Das Substrat selbst ist als die Indifferenz gleichfalls an sich
die Einheit der beiden Qualitäten; jede der Seiten des Verhältnisses enthält
daher ebenso sie beide in sich, und ist nur durch ein Mehr der einen Qualität
und das Weniger der andern und umgekehrt unterschieden; die eine Qualität ist
durch ihr Quantum, in der einen Seite nur die überwiegende, die andere in der
andern.



Jede Seite ist somit an ihr selbst ein umgekehrtes Verhältniß; dieses
Verhältniß kehrt als formelles an den unterschiedenen Seiten zurück. Diese
Seiten selbst kontinuiren sich so auch nach ihren qualitativen Bestimmungen in
einander, jede der Qualitäten verhält in der andern sich zu sich selbst, und
ist in jeder der beiden Seiten nur in einem verschiedenen Quantum. Ihr
quantitativer Unterschied ist jene Indifferenz, nach der sie sich in einander
kontinuiren, und diese Kontinuation ist als Dieselbigkeit der Qualitäten in
jeder der beiden Einheiten.—Die Seiten aber, jede als das Ganze der
Bestimmungen, hiermit die Indifferenz selbst enthaltend, sind so gegeneinander
zugleich als selbstständig gesetzt.



2. Das Seyn ist nun als diese Indifferenz, das Bestimmtseyn des Maaßes nicht
mehr in seiner Unmittelbarkeit; sondern dasselbe auf die so eben aufgezeigte
entwickelte Weise;—Indifferenz als es an sich das Ganze der Bestimmungen
des Seyns, welche zu dieser Einheit aufgelöst sind;—ebenso Daseyn, als
Totalität der gesetzten Realisation, in welcher die Momente selbst die
ansichseyende Totalität der Indifferenz, von ihr als ihrer Einheit getragen,
sind. Weil aber die Einheit nur als Indifferenz und damit nur als an sich
festgehalten, und die Momente noch nicht als fürsichseyend, d. i. noch nicht an
ihnen selbst und durcheinander sich zur Einheit aufhebend, bestimmt sind, so
ist damit überhaupt die Gleichgültigkeit ihrer selbst gegen sich als
entwickelte Bestimmtheit vorhanden.



Dieß so untrennbare Selbstständige ist nun näher zu betrachten. Es ist immanent
in allen seinen Bestimmungen und bleibt in ihnen in der Einheit mit sich
ungetrübt von ihnen, aber hat à) als an sich die Totalität bleibend die
Bestimmtheiten, welche in ihr aufgehoben sind, nur grundlos an ihr
hervortretend. Das Ansich der Indifferenz und dieß ihr Daseyn ist unverbunden;
die Bestimmtheiten zeigen sich auf unmittelbare Weise an ihr; sie ist ganz in
jeder derselben; deren Unterschied hiermit zunächst als ein aufgehobener, also
als quantitativer gesetzt; aber eben damit nicht als das Abstoßen ihrer von
sich selbst, sie nicht als selbstbestimmend, nur als äußerlich bestimmtseyend
und bestimmtwerdend.



ß) Die beiden Momente sind in umgekehrtem quantitativem Verhältnisse;
—ein Hin- und Hergehen an der Größe, das aber nicht durch die
Indifferenz, welche eben die Gleichgültigkeit dieses Hinund Hergehens ist,
sondern hiermit nur äußerlich bestimmt ist. Es wird auf ein Anderes
hingewiesen, das außerhalb ihr ist und in welchem das Bestimmen liegt. Das
Absolute als Indifferenz hat nach dieser Seite den zweiten Mangel der
quantitativen Form, daß die Bestimmtheit des Unterschieds nicht durch dasselbe
determinirt ist, wie es daran den ersten hat, daß die Unterschiede an ihm nur
überhaupt hervortreten, d. i. das Setzen desselben etwas Unmittelbares nicht
seine Vermittelung mit sich selbst ist.



ç) Die quantitative Bestimmtheit der Momente, welche nun Seiten des
Verhältnisses sind, macht die Weise ihres Bestehens aus; ihr Daseyn ist durch
diese Gleichgültigkeit dem Übergehen des Qualitativen entnommen. Aber sie haben
ein von diesem ihrem Daseyn verschiedenes, ihr an sichseyendes Bestehen darin,
daß sie an sich die Indifferenz selbst, jede selbst die Einheit der beiden
Qualitäten ist, in welche das qualitative Moment sich spaltet. Der Unterschied
der beiden Seiten beschränkt sich darauf, daß die eine Qualität in der einen
Seite mit einem Mehr, in der andern mit einem Weniger, und die andere darnach
umgekehrt gesetzt ist. So ist jede Seite an ihr die Totalität der
Indifferenz.—Jede der beiden Qualitäten einzeln für sich genommen, bleibt
gleichfalls dieselbe Summe, welche die Indifferenz ist; sie kontinuirt sich aus
der einen Seite in die andere, und wird durch die quantitative Grenze, die
dabei in ihr gesetzt wird, nicht beschränkt. Hieran kommen die Bestimmungen in
unmittelbaren Gegensatz, welcher sich zum Widerspruch entwickelt, was nun zu
sehen ist.



3. Nämlich jede Qualität tritt innerhalb jeder Seite in die Beziehung zu der
andern, und zwar so daß auch, wie bestimmt worden ist, diese Beziehung nur ein
quantitativer Unterschied seyn soll. Sind beide Qualitäten
selbstständig,—etwa genommen wie von einander unabhängige, sinnliche
Materien, so fällt die ganze Bestimmtheit der Indifferenz auseinander; ihre
Einheit und Totalität wären leere Namen. Sie sind aber vielmehr zugleich so
bestimmt, daß sie in Einer Einheit befaßt, daß sie untrennbar sind, jede nur
Sinn und Realität in dieser einen qualitativen Beziehung auf die andere hat.
Darum nun aber, weil ihre Quantitativität schlechthin von dieser qualitativen
Natur ist, reicht jede nur so weit, als die andere. Insofern sie als Quanta
verschieden seyn sollten, ginge die eine über die andere hinaus und hätte in
ihrem Mehr ein gleichgültiges Daseyn, welches die andere nicht hätte. Aber in
ihrer qualitativen Beziehung ist jede nur insofern die andere
ist.—Hieraus folgt dieß, daß sie im Gleichgewicht sind, daß um soviel die
eine sich vermehrte oder verminderte, die andere gleichfalls zu- oder abnähme,
und in demselben Verhältnisse zu- oder abnähme.



Aus dem Grunde ihrer qualitativen Beziehung kann es daher zu keinem
quantitativen Unterschiede und keinem Mehr der einen Qualität kommen. Das Mehr,
um welches das eine der in Beziehung stehenden Momente über das andere hinaus
wäre, wäre nur eine haltungslose Bestimmung, oder dieß Mehr wäre nur wieder das
andere selbst; in dieser Gleichheit beider aber ist keines vorhanden, denn ihr
Daseyn sollte nur auf der Ungleichheit ihres Quantums beruhen.—Jeder
dieser seyn sollenden Faktoren verschwindet ebenso, indem er über den andern
hinaus als indem er ihm gleich seyn soll. Jenes Verschwinden erscheint so, daß
von der quantitativen Vorstellung aus das Gleichgewicht gestört und der eine
Faktor größer genommen wird, als der andere; so ist das Aufheben der Qualität
des andern und seine Haltungslosigkeit gesetzt; der erstere wird das
überwiegende, daß der andere mit beschleunigter Geschwindigkeit abnimmt und von
dem ersten überwältigt wird, dieser also sich zum einzigen Selbstständigen
macht; aber damit sind nicht mehr zwei Specifische und Faktoren, sondern nur
das eine Ganze.



Diese Einheit so gesetzt als die Totalität des Bestimmens, wie sie selbst darin
als Indifferenz bestimmt ist, ist der allseitige Widerspruch; sie ist somit so
zu setzen, als dieser sich selbst aufhebende Widerspruch, zur fürsichseyenden
Selbstständigkeit bestimmt zu seyn, welche die nicht mehr nur indifferente,
sondern die in ihr selbst immanent negative absolute Einheit zum Resultate und
Wahrheit hat, welche das Wesen ist.



Anmerkung.



Das Verhältniß eines Ganzen, das seine Bestimmtheit in dem Größenunterschiede
qualitativ gegen einander bestimmter Faktoren haben soll, wird bei der
elliptischen Bewegung der Himmelskörper gebraucht. Dieß Beispiel zeigt zunächst
nur zwei Qualitäten im umgekehrten Verhältnisse zu einander, nicht zwei Seiten,
deren jede selbst die Einheit beider und ihr umgekehrtes Verhältniß wäre. Bei
der Festigkeit der empirischen Grundlage wird die Konsequenz übersehen, auf
welche die in dieselbe gebrachte Theorie führt, nämlich das zu Grunde liegende
Faktum zu zerstören, oder indem dieses, wie gehörig, festgehalten wird, die
Leerheit der Theorie gegen dasselbe darzuthun. Das Ignoriren der Konsequenz
läßt Faktum und die ihm widersprechende Theorie ruhig nebeneinander
bestehen.—Das einfache Faktum ist, daß in der elliptischen Bewegung der
Himmelskörper sich ihre Geschwindigkeit beschleunigt, indem sie sich dem
Perihelium, und sich vermindert, indem sie sich dem Aphelium nähert. Das
Quantitative dieses Faktums ist durch den unermüdlichen Fleiß des Beobachtens
genau bestimmt und dasselbe weiter auf sein einfaches Gesetz und Formel
zurückgeführt, somit alles geleistet, was wahrhaft an die Theorie zu fordern
ist. Aber dieß hat dem reflektirenden Verstande nicht genügend geschienen. Zur
sogenannten Erklärung des Phänomens und seines Gesetzes werden eine
Centripetal- und Centrifugalkraft, als qualitative Momente der Bewegung in der
krummen Linie, angenommen. Ihr qualitativer Unterschied besteht in der
Entgegensetzung der Richtung, und in quantitativer Rücksicht darin, indem sie
als ungleich bestimmt sind, daß wie die eine zu-, die andere abnehmen soll, und
umgekehrt; dann auch ferner, daß das Verhältniß derselben wieder umschlage, daß
nachdem die Centripetalkraft eine Zeitlang zugenommen, die Centrifugalkraft
aber abgenommen, ein Punkt eintrete, wo die Centripetalkraft ab-, die
Centrifugalkraft dagegen zunehme. Dieser Vorstellung widerspricht aber das
Verhältniß ihrer wesentlich qualitativen Bestimmtheit gegeneinander. Durch
diese sind sie schlechthin nicht auseinander zu bringen; jede hat nur Bedeutung
in Rücksicht auf die andere; insofern also eine einen Überschuß über die andere
hätte, insofern hätte sie keine Beziehung auf diese und wäre nicht
vorhanden.—Bei der Annahme, daß die eine das einemal größer sey als die
andere, wenn sie als größere in Beziehung auf die kleinere stünde, tritt das
oben Gesagte ein, daß sie absolut das Übergewicht erhielte, und die andere
verschwände; die letztere ist als das Verschwindende, Haltungslose gesetzt, und
an dieser Bestimmung ändert es nichts, daß das Verschwinden nur allmählig
geschehen, und ebenso wenig, daß so viel sie abnähme an Größe, der erstern
zuwachsen soll; dieses geht mit der andern zu Grunde, da was sie ist allein
insofern ist, insofern die andere ist. Es ist eine sehr einfache Betrachtung,
daß wenn z.B. wie vorgegeben wird, die Centripetalkraft des Körpers, indem er
sich dem Perihelium nähert, zunehmen, die Centrifugalkraft hingegen um ebenso
viel abnehmen soll, die letztere nicht mehr vermöchte, ihn der erstern zu
entreißen, und von seinem Centralkörper wieder zu entfernen; im Gegentheil da
die erstere einmal das Übergewicht haben soll, so ist die andere überwältigt,
und der Körper wird mit beschleunigter Geschwindigkeit seinem Centralkörper
zugeführt. Wie umgekehrt, wenn die Centrifugalkraft an der unendlichen Nähe des
Apheliums die Oberhand hat, es ebenso widersprechend ist, daß sie nun im
Aphelium selbst von der schwächern überwältigt werden sollte.—Es erhellt
ferner, daß es eine fremde Kraft wäre, welche diese Umkehrung bewirkte, dieß
heißt, daß die bald beschleunigte, bald retardirte Geschwindigkeit der Bewegung
nicht aus der angenommenen Bestimmung jener Faktoren erkannt oder, wie es
genannt wird, erklärt werden könne, welche gerade deswegen angenommen worden
sind, um diesen Unterschied zu erklären. Die Konsequenz des Verschwindens der
einen oder der andern Richtung und damit der elliptischen Bewegung überhaupt,
wird um des feststehenden Faktums willen, daß diese Bewegung fortdauert und aus
der beschleunigten in die retardirte Geschwindigkeit übergeht, ignorirt und
verborgen. Die Annahme des Umschlagens der Schwäche der Centripetalkraft im
Aphelium in eine überwiegende Stärke gegen die Centrifugalkraft, und umgekehrt
beim Perihelium, enthält Theils dasjenige, was oben entwickelt worden, daß jede
der Seiten des umgekehrten Verhältnisses an ihr selbst dieß ganze umgekehrte
Verhältniß ist; denn die Seite der Bewegung vom Aphelium zum
Perihelium,—der überwiegend seyn sollenden Centripetalkraft,—soll
noch die Centrifugalkraft enthalten, aber im Abnehmen, wie jene zunimmt; in
eben dem umgekehrten Verhältniß soll sich in der Seite der retardirten Bewegung
die überwiegende und immer überwiegender werdende Centrifugalkraft zur
Centripetalkraft befinden, so daß auf keiner Seite eine derselben verschwunden
sey, sondern nur immer kleiner werde bis zur Zeit ihres Umschlagens zum
Überwiegen über die andere. Es rekurrirt damit nur an jeder Seite das, was der
Mangel an diesem umgekehrten Verhältniß ist, daß entweder jede Kraft
selbstständig für sich genommen wird, und mit dem bloß äußerlichen
Zusammentreffen derselben zu einer Bewegung, wie im Parallelogramm der Kräfte,
die Einheit des Begriffs, die Natur der Sache, aufgehoben ist, oder daß, indem
beide sich qualitativ durch den Begriff zu einander verhalten, keine ein
gleichgültiges, selbstständiges Bestehen gegen die andere erhalten kann, was
ihr durch ein Mehr zugetheilt werden sollte; die Form der Intensität, das
sogenannte Dynamische, ändert nichts, da es selbst in dem Quantum seine
Bestimmtheit hat, und damit ebenso nur so viel Kraft äußern kann, d. h. nur
insoweit existirt, als es an der entgegengesetzten Kraft sich gegenüber stehen
hat. Theils aber enthält jenes Umschlagen aus dem Überwiegen in das Gegentheil
die Abwechslung der qualitativen Bestimmung von Positiven und Negativen; das
Zunehmen der einen ist ebenso viel Verlust der andern. Der untrennbare
qualitative Zusammenhang dieses qualitativen Gegensatzes ist in der Theorie in
ein Nacheinander auseinander gerückt; aber damit bleibt sie die Erklärung
dieser Abwechslung sowohl als vornehmlich dieses Auseinanderrückens selbst
schuldig. Der Schein von Einheit, der noch in dem Zunehmen der einen mit ebenso
vielem Abnehmen der andern liegt, verschwindet hier vollends; es ist ein bloß
äußerliches Erfolgen angegeben, das nur der Konsequenz jenes Zusammenhangs,
nach der insofern die eine überwiegend geworden, die andere verschwinden muß,
widerspricht.



Dasselbe Verhältniß ist auf die Attraktiv- und Repulsivkraft angewendet worden,
um die verschiedene Dichtigkeit der Körper zu begreifen; auch das umgekehrte
Verhältniß der Sensibilität und Irritabilität, hat dazu dienen sollen, um aus
dem Ungleichwerden dieser Faktoren des Lebens die verschiedenen Bestimmungen
des Ganzen, der Gesundheit, wie auch die Verschiedenheit der Gattungen der
Lebendigen zu begreifen. Jedoch die Verwirrung, und der Galimathias, in welchen
sich dieß Erklären, das eine naturphilosophische Grundlage der Physiologie,
Nosologie, und dann der Zoologie werden sollte, in dem unkritischen Gebrauche
dieser Begriffsbestimmungen verwickelte, hat hier zur Folge gehabt, daß dieser
Formalismus bald wieder aufgegeben worden ist, der in der Wissenschaft
besonders der physikalischen Astronomie in seiner ganzen Ausdehnung fortgeführt
wird.



Insofern die absolute Indifferenz die Grundbestimmung der spinozistischen
Substanz zu seyn scheinen kann, so kann hierüber noch bemerkt werden, daß sie
dieß allerdings in der Rücksicht ist, daß in beiden alle Bestimmungen des
Seyns, wie überhaupt jede weitere konkrete Unterscheidung von Denken und
Ausdehnung u.s.f. als verschwunden gesetzt werden. Es ist überhaupt
gleichgültig, wenn bei der Abstraktion stehen geblieben werden soll, wie
dasjenige, was in diesem Abgrund untergegangen ist, in seinem Daseyn ausgesehen
habe. Aber die Substanz als Indifferenz ist Theils mit dem Bedürfniß des
Bestimmens und mit der Rücksicht auf dasselbe verbunden; sie soll nicht die
Substanz des Spinoza bleiben, deren einzige Bestimmung das Negative ist, daß in
ihr alles absorbirt sey. Bei Spinoza kommt der Unterschied, die Attribute,
Denken und Ausdehnung, alsdann auch die Modi, die Affekten und alle übrigen
Determinationen, ganz empirisch herbei; es ist der Verstand, selbst ein Modus,
in welchen dieß Unterscheiden fällt; die Attribute stehen zur Substanz und zu
einander in keiner weitern Bestimmtheit, als daß sie die Substanz ganz
ausdrücken, und ihr Inhalt, die Ordnung der Dinge als ausgedehnter und als
Gedanken dieselbe ist. Durch die Bestimmung der Substanz als Indifferenz kommt
aber die Reflexion auf den Unterschied hinzu, er wird nun gesetzt, als das was
er bei Spinoza an sich ist, nämlich als äußerlicher, und damit näher als
quantitativer. Die Indifferenz bleibt so in ihm wohl sich immanent, wie die
Substanz, —aber abstrakt, nur an sich; der Unterschied ist nicht ihr
immanent, als quantitativer ist er vielmehr das Gegentheil der Immanenz, und
die quantitative Indifferenz ist vielmehr das Außersichseyn der Einheit. Der
Unterschied ist damit auch nicht qualitativ aufgefaßt, die Substanz nicht als
das sich selbst Unterscheidende, nicht als Subjekt bestimmt. Die nächste Folge
in Rücksicht auf die Kategorie der Indifferenz selbst ist, daß an ihr der
Unterschied von quantitativer und qualitativer Bestimmung auseinander fällt,
wie in der Entwicklung der Indifferenz sich ergab; sie ist die Auflösung des
Maaßes, in welchem beide Momente unmittelbar als eins gesetzt waren.



C. Übergang in das Wesen.



Die absolute Indifferenz ist die letzte Bestimmung des Seyns, ehe dieses zum
Wesen wird; sie erreicht aber dieses nicht. Sie zeigt sich noch der Sphäre des
Seyns anzugehören, indem sie noch als gleichgültig bestimmt, den Unterschied
als äußerlichen, quantitativen an ihr hat. Dieß ist ihr Daseyn, womit sie sich
zugleich in dem Gegensatze befindet, gegen dasselbe als nur das an sichseyende
bestimmt, nicht als das fürsichseyende Absolute gedacht zu seyn. Oder es ist
die äußere Reflexion, welche dabei stehen bleibt, daß die Specifischen an sich
oder im Absoluten dasselbe und eins sind, daß ihr Unterschied nur ein
gleichgültiger, kein Unterschied an sich ist. Was hier noch fehlt, besteht
darin, daß diese Reflexion, nicht die äußere Reflexion des denkenden,
subjektiven Bewußtseyns, sondern die eigene Bestimmung der Unterschiede jener
Einheit sey, sich aufzuheben, welche Einheit denn so sich erweist, die absolute
Negativität, ihre Gleichgültigkeit gegen sich selbst, gegen ihre eigene
Gleichgültigkeit, ebenso sehr als gegen das Andersseyn zu seyn.



Dieß Sich-Aufheben der Bestimmung der Indifferenz aber hat sich bereits
ergeben; sie hat sich in der Entwicklung ihres Gesetztseyns nach allen Seiten
als der Widerspruch gezeigt. Sie ist an sich die Totalität, in der alle
Bestimmungen des Seyns aufgehoben und enthalten sind; so ist sie die Grundlage,
aber ist nur erst in der einseitigen Bestimmung des Ansichseyns und damit sind
die Unterschiede, die quantitative Differenz und das umgekehrte Verhältniß von
Faktoren, als äußerlich an ihr. So der Widerspruch ihrer selbst und ihres
Bestimmtseyns, ihrer an sich seyenden Bestimmung und ihrer gesetzten
Bestimmtheit ist sie die negative Totalität, deren Bestimmtheiten sich an ihnen
selbst und damit diese ihre Grundeinseitigkeit, ihr Ansichseyn, aufgehoben
haben. Gesetzt hiermit als das, was die Indifferenz in der That ist, ist sie
einfache und unendliche negative Beziehung auf sich, die Unverträglichkeit
ihrer mit ihr selbst, Abstoßen ihrer von sich selbst. Das Bestimmen und
Bestimmtwerden ist nicht ein Übergehen, noch äußerliche Veränderung, noch ein
Hervortreten der Bestimmungen an ihr, sondern ihr eignes Beziehen auf sich, das
die Negativität ihrer selbst, ihres Ansichseyns, ist.



Die Bestimmungen, als solche abgestoßene, gehören aber nun nicht sich selbst
an, treten nicht in Selbstständigkeit oder Äußerlichkeit hervor, sondern sind
als Momente;—erstens der ansichseyenden Einheit angehörig, nicht von ihr
entlassen, sondern von ihr als dem Substrate getragen und nur von ihr erfüllt;
und zweitens als die Bestimmungen, die der fürsichseyenden Einheit immanent,
nur durch deren Abstoßen von sich, sind. Sie sind statt Seyender, wie in der
ganzen Sphäre des Seyns nunmehr schlechthin nur als Gesetzte, schlechthin mit
der Bestimmung und Bedeutung, auf ihre Einheit, somit jede auf ihre andere und
Negation, bezogen zu seyn,—bezeichnet mit dieser ihrer Relativität.



Damit ist das Seyn überhaupt und das Seyn oder die Unmittelbarkeit der
unterschiedenen Bestimmtheiten ebenso sehr als das Ansichseyn verschwunden, und
die Einheit ist Seyn, unmittelbare vorausgesetzte Totalität, so daß sie diese
einfache Beziehung auf sich nur ist, vermittelt durch das Aufheben dieser
Voraussetzung, und dieß Vorausgesetztseyn und unmittelbare Seyn selbst nur ein
Moment ihres Abstoßens ist, die ursprüngliche Selbstständigkeit und Identität
mit sich nur ist, als das resultirende, unendliche Zusammengehen mit sich; so
ist das Seyn zum Wesen bestimmt, das Seyn, als durch Aufheben des Seyns
einfaches Seyn nnt sich.




Zweites Buch

Das Wesen.



Die Wahrheit des Seyns ist das Wesen.



Das Seyn ist das Unmittelbare. Indem das Wissen das Wahre erkennen will, was
das Seyn an und für sich ist, so bleibt es nicht beim Unmittelbaren und dessen
Bestimmungen stehen, sondern dringt durch dasselbe hindurch, mit der
Voraussetzung, daß hinter diesem Seyn noch etwas Anderes ist, als das Seyn
selbst, daß dieser Hintergrund die Wahrheit des Seyns ausmacht. Diese
Erkenntniß ist ein vermitteltes Wissen, denn sie befindet sich nicht
unmittelbar beim und im Wesen, sondern beginnt von einem Andern, dem Seyn, und
hat einen vorläufigen Weg, den Weg des Hinausgehens über das Seyn oder vielmehr
des Hineingehens in dasselbe zu machen. Erst indem das Wissen sich aus dem
unmittelbaren Seyn erinnert, durch diese Vermittlung findet es das
Wesen.—Die Sprache hat im Zeitwort: Seyn, das Wesen in der vergangenen
Zeit: gewesen, behalten; denn das Wesen ist das vergangene, aber zeitlos
vergangene Seyn.



Diese Bewegung, als Weg des Wissens vorgestellt, so erscheint dieser Anfang vom
Seyn und der Fortgang, der es aufhebt und beim Wesen als einem Vermittelten
anlangt, eine Thätigkeit des Erkennens zu seyn, die dem Seyn äußerlich sey und
dessen eigene Natur nichts angehe.



Aber dieser Gang ist die Bewegung des Seyns selbst. Es zeigte sich an diesem,
daß es durch seine Natur sich erinnert, und durch dieß Insichgehen zum Wesen
wird.



Wenn also das Absolute zuerst als Seyn bestimmt war, so ist es jetzt als Wesen
bestimmt. Das Erkennen kann überhaupt nicht bei dem mannigfaltigen Daseyn, aber
auch nicht bei dem Seyn, dem reinen Seyn, stehen bleiben; es dringt sich
unmittelbar die Reflexion auf, daß dieses reine Seyn, die Negation alles
Endlichen, eine Erinnerung und Bewegung voraussetzt, welche das unmittelbare
Daseyn zum reinen Seyn gereinigt hat. Das Seyn wird hiernach als Wesen
bestimmt, als ein solches Seyn, an dem alles Bestimmte und Endliche negirt ist.
So ist es die bestimmungslose einfache Einheit, von der das Bestimmte auf eine
äußerliche Weise hinweggenommen worden; dieser Einheit war das Bestimmte selbst
ein Äußerliches, und es bleibt ihr nach diesem Wegnehmen noch gegenüber stehen;
denn es ist nicht an sich, sondern relativ, nur in Beziehung auf diese Einheit,
aufgehoben worden.—Es wurde oben schon erinnert, daß wenn das reine Wesen
als Inbegriff aller Realitäten bestimmt wird, diese Realitäten gleichfalls der
Natur der Bestimmtheit, und der abstrahirenden Reflexion unterliegen, und
dieser Innbegriff sich zur leeren Einfachheit reducirt. Das Wesen ist auf diese
Weise nur Produkt, ein Gemachtes. Die äußerliche Negation, welche Abstraktion
ist, hebt die Bestimmtheiten des Seyns nur hinweg von dem, was als Wesen übrig
bleibt; es stellt sie gleichsam nur an einen andern Ort, und läßt sie als
seyende vor wie nach. Das Wesen ist aber auf diese Weise weder an sich, noch
für sich selbst; es ist durch ein Anderes, die äußerliche, abstrahirende
Reflexion; und ist für ein Anderes, nämlich für die Abstraktion und überhaupt
für das ihm gegenüber stehen bleibende Seyende. In seiner Bestimmung ist es
daher die in sich todte, leere Bestimmungslosigkeit.



Das Wesen aber, wie es hier geworden ist, ist das, was es ist, nicht durch eine
ihm fremde Negativität, sondern durch seine eigne, die unendliche Bewegung des
Seyns. Es ist An-und-Fürsichseyn; absolutes Ansichseyn, indem es gleichgültig
gegen alle Bestimmtheit des Seyns ist, das Andersseyn und die Beziehung auf
anderes schlechthin aufgehoben worden ist. Es ist aber nicht nur dieß
Ansichseyn; als bloßes Ansichseyn wäre es nur die Abstraktion des reinen
Wesens; sondern es ist ebenso wesentlich Fürsichseyn; es selbst ist diese
Negativität, das sich Aufheben des Andersseyns und der Bestimmtheit.



Das Wesen als die vollkommene Rückkehr des Seyns in sich ist so zunächst das
unbestimmte Wesen; die Bestimmtheiten des Seyns sind in ihm aufgehoben; es
enthält sie an sich; aber nicht wie sie an ihm gesetzt sind. Das absolute Wesen
in dieser Einfachheit mit sich hat kein Daseyn. Aber es muß zum Daseyn
übergehen; denn es ist An-und-Fürsichseyn, das heißt, es unterscheidet die
Bestimmungen, welche es an sich enthält; weil es Abstoßen seiner von sich oder
Gleichgültigkeit gegen sich, negative Beziehung auf sich ist, setzt es sich
somit sich selbst gegenüber, und ist nur insofern unendliches Fürsichseyn als
es die Einheit mit sich in diesem seinem Unterschiede von sich
ist.—Dieses Bestimmen ist denn anderer Natur, als das Bestimmen in der
Sphäre des Seyns, und die Bestimmungen des Wesens haben einen andern Charakter
als die Bestimmtheiten des Seyns. Das Wesen ist absolute Einheit des
An-und-Fürsichseyns; sein Bestimmen bleibt daher innerhalb dieser Einheit, und
ist kein Werden noch Übergehen, so wie die Bestimmungen selbst nicht ein
Anderes als anderes, noch Beziehungen auf Anderes sind; sie sind Selbstständige
aber damit nur als solche, die in ihrer Einheit mit einander sind. —Indem
das Wesen zuerst einfache Negativität ist, so hat es nun die Bestimmtheit,
welche es nur an sich enthält, in seiner Sphäre zu setzen, um sich Daseyn und
dann sein Fürsichseyn zu geben.



Das Wesen ist im Ganzen das, was die Quantität in der Sphäre des Seyns war; die
absolute Gleichgültigkeit gegen die Grenze. Die Quantität aber ist diese
Gleichgültigkeit in unmittelbarer Bestimmung, und die Grenze an ihr unmittelbar
äußerliche Bestimmtheit, sie geht ins Quantum über; die äußerliche Grenze ist
ihr nothwendig, und ist an ihr seyend. Am Wesen hingegen ist die Bestimmtheit
nicht; sie ist nur durch das Wesen selbst gesetzt; nicht frey, sondern nur in
der Beziehung auf seine Einheit.—Die Negativität des Wesens ist die
Reflexion, und die Bestimmungen reflektirte, durch das Wesen selbst gesetzte
und in ihm als aufgehoben bleibende.



Das Wesen steht zwischen Seyn und Begriff und macht die Mitte derselben und
seine Bewegung den Übergang von Seyn in den Begriff aus. Das Wesen ist das
An-und-Fürsichseyn, aber dasselbe in der Bestimmung des Ansichseyns; denn seine
allgemeine Bestimmung ist, aus dem Seyn herzukommen, oder die erste Negation
des Seyns zu seyn. Seine Bewegung besteht darin, die Negation oder Bestimmung
an ihm zu setzen, dadurch sich Daseyn zu geben, und das als unendliches
Fürsichseyn zu werden, was es an sich ist. So giebt es sich sein Daseyn, das
seinem Ansichseyn gleich ist, und wird der Begriff. Denn der Begriff ist das
Absolute, wie es in seinem Daseyn absolut oder an und für sich ist. Das Daseyn
aber, das sich das Wesen giebt, ist noch nicht das Daseyn, wie es an und für
sich ist, sondern wie das Wesen es sich giebt, oder wie es gesetzt wird, daher
noch von dem Daseyn des Begriffs unterschieden.



Das Wesen scheint zuerst in sich selbst, oder ist Reflexion; zweitens erscheint
es; drittens offenbart es sich. Es setzt sich in seiner Bewegung in folgende
Bestimmungen,



I. als einfaches, ansichseyendes Wesen in seinen Bestimmungen innerhalb seiner;



II. als heraustretend in das Daseyn, oder nach seiner Existenz und Erscheinung;



III. als Wesen, das mit seiner Erscheinung eins ist, als Wirklichkeit.




Erster Abschnitt. Das Wesen als Reflexion in ihm selbst.


Das Wesen kommt aus dem Seyn her; es ist insofern nicht unmittelbar an und für
sich, sondern ein Resultat jener Bewegung. Oder das Wesen zunächst als ein
unmittelbares genommen, so ist es ein bestimmtes Daseyn, dem ein anderes
gegenüber steht; es ist nur wesentliches Daseyn gegen unwesentliches. Das Wesen
ist aber das an und für sich aufgehobene Seyn; es ist nur Schein, was ihm
gegenüber steht. Allein der Schein ist das eigene Setzen des Wesens.



Das Wesen ist erstens Reflexion. Die Reflexion bestimmt sich; ihre Bestimmungen
sind ein Gesetztseyn, das zugleich Reflexion in sich ist; es sind



zweitens diese Reflexions-Bestimmungen oder die Wesenheiten zu betrachten.



Drittens macht sich das Wesen als die Reflexion des Bestimmens in sich selbst,
zum Grunde, und geht in die Existenz und Erscheinung über.




Erstes Kapitel. Der Schein.


Das Wesen aus dem Seyn herkommend scheint demselben gegenüber zu stehen; dieß
unmittelbare Seyn ist zunächst das Unwesentliche.



Allein es ist zweitens mehr als nur unwesentliches, es ist wesenloses Seyn, es
ist Schein.



Drittens dieser Schein ist nicht ein Äußerliches, dem Wesen Anderes, sondern er
ist sein eigner Schein. Das Scheinen des Wesens in ihm selbst ist die
Reflexion.



A. Das Wesentliche und das Unwesentliche.



Das Wesen ist das aufgehobene Seyn. Es ist einfache Gleichheit mit sich selbst,
aber insofern es die Negation der Sphäre des Seyns überhaupt ist. So hat das
Wesen die Unmittelbarkeit sich gegenüber, als eine solche, aus der es geworden
ist, und die sich in diesem Aufheben aufbewahrt und erhalten hat. Das Wesen
selbst ist in dieser Bestimmung seyendes, unmittelbares Wesen, und das Seyn nur
ein Negatives in Beziehung auf das Wesen, nicht an und für sich selbst, das
Wesen ist also eine bestimmte Negation. Seyn und Wesen verhalten sich auf diese
Weise wieder als Andere überhaupt zu einander, denn jedes hat ein Seyn, eine
Unmittelbarkeit, die gegen einander gleichgültig sind, und stehen diesem Seyn
nach in gleichem Werthe.



Zugleich aber ist das Seyn im Gegensatze gegen das Wesen, das Unwesentliche, es
hat gegen dasselbe die Bestimmung des Aufgehobenen. Insofern es sich jedoch zum
Wesen nur überhaupt als ein Anderes verhält, so ist das Wesen nicht eigentlich
Wesen, sondern nur ein anders bestimmtes Daseyn, das Wesentliche.



Der Unterschied von Wesentlichem und Unwesentlichem hat das Wesen in die Sphäre
des Daseyns zurückfallen lassen; indem das Wesen, wie es zunächst ist, als
unmittelbares seyendes, und damit nur als Anderes bestimmt ist gegen das Seyn.
Die Sphäre des Daseyns ist damit zu Grunde gelegt, und daß das, was das Seyn in
diesem Daseyn ist, An-und-Fürsichseyn ist, ist eine weitere dem Daseyn selbst
äußerliche Bestimmung; so wie umgekehrt das Wesen wohl das An-und-Fürsichseyn
ist, aber nur gegen Anderes, in bestimmter Rücksicht.—Insofern daher an
einem Daseyn ein Wesentliches und ein Unwesentliches von einander unterschieden
werden, so ist dieser Unterschied ein äußerliches Setzen, eine das Daseyn
selbst nicht berührende Absonderung eines Theils desselben, von einem andern
Theile; eine Trennung, die in ein Drittes fällt. Es ist dabei unbestimmt, was
zum Wesentlichen oder Unwesentlichen gehört. Es ist irgend eine äußerliche
Rücksicht und Betrachtung, die ihn macht, und derselbe Inhalt deswegen bald als
wesentlich, bald als unwesentlich anzusehen.



Genauer betrachtet, wird das Wesen zu einem nur Wesentlichen gegen ein
Unwesentliches dadurch, daß das Wesen nur genommen ist, als aufgehobenes Seyn
oder Daseyn. Das Wesen ist auf diese Weise nur die erste oder die Negation,
welche Bestimmtheit ist, durch welche das Seyn nur Daseyn, oder das Daseyn nur
ein Anderes wird. Das Wesen aber ist die absolute Negativität des Seyns; es ist
das Seyn selbst, aber nicht nur als ein Anderes bestimmt, sondern das Seyn, das
sich sowohl als unmittelbares Seyn, wie auch als unmittelbare Negation, als
Negation, die mit einem Andersseyn behaftet ist, aufgehoben hat. Das Seyn oder
Daseyn hat sich somit nicht als Anderes, denn das Wesen ist, erhalten, und das
noch vom Wesen unterschiedene Unmittelbare ist nicht bloß ein unwesentliches
Daseyn, sondern das an und für sich nichtige Unmittelbare; es ist nur ein
Unwesen, der Schein.



B. Der Schein.



1. Das Seyn ist Schein. Das Seyn des Scheins besteht allein in dem
Aufgehobenseyn des Seyns, in seiner Nichtigkeit; diese Nichtigkeit hat es im
Wesen, und außer seiner Nichtigkeit, außer dem Wesen ist er nicht. Er ist das
Negative gesetzt, als Negatives.



Der Schein ist der ganze Rest, der noch von der Sphäre des Seyns übrig
geblieben ist. Er scheint aber selbst noch eine vom Wesen unabhängige
unmittelbare Seite zu haben und ein Anderes desselben überhaupt zu seyn. Das
Andere enthält überhaupt die zwei Momente des Daseyns und des Nichtdaseyns. Das
Unwesentliche, indem es nicht mehr ein Seyn hat, so bleibt ihm vom Andersseyn
nur das reine Moment des Nichtdaseyns, der Schein ist dieß unmittelbare
Nichtdaseyn, so in der Bestimmtheit des Seyns, daß es nur in der Beziehung auf
Anderes, in seinem Nichtdaseyn Daseyn hat; das Unselbstständige, das nur in
seiner Negation ist. Es bleibt ihm also nur die reine Bestimmtheit der
Unmittelbarkeit, es ist als die reflektirte Unmittelbarkeit, das ist, welche
nur vermittelst ihrer Negation ist, und die ihrer Vermittelung gegenüber nichts
ist, als die leere Bestimmung der Unmittelbarkeit des Nichtdaseyns.



So ist der Schein, das Phänomen des Skepticismus oder auch die Erscheinung des
Idealismus eine solche Unmittelbarkeit, die kein Etwas oder kein Ding ist,
überhaupt nicht ein gleichgültiges Seyn, das außer seiner Bestimmtheit und
Beziehung auf das Subjekt wäre. Es ist, erlaubte sich der Skepticismus nicht zu
sagen; der neuere Idealismus erlaubte sich nicht, die Erkenntnisse, als ein
Wissen vom Ding-an-sich anzusehen; jener Schein sollte überhaupt keine
Grundlage eines Seyns haben, in diese Erkenntnisse sollte nicht das
Ding-an-sich eintreten. Zugleich aber ließ der Skepticismus mannigfaltige
Bestimmmungen seines Scheins zu, oder vielmehr sein Schein hatte den ganzen
mannigfaltigen Reichthum der Welt zum Inhalte. Ebenso begreift die Erscheinung
des Idealismus den ganzen Umfang dieser mannigfaltigen Bestimmtheiten in sich.
Jener Schein und diese Erscheinung sind unmittelbar so mannigfaltig bestimmt.
Diesem Inhalte mag also wohl kein Seyn, kein Ding, oder Ding-an-sich zu Grunde
liegen; er für sich bleibt wie er ist; er ist nur aus dem Seyn in den Schein
übersetzt worden; so daß der Schein innerhalb seiner selbst jene mannigfaltigen
Bestimmtheiten hat, welche unmittelbare, seyende, andere gegen einander sind.
Der Schein ist also selbst ein unmittelbar Bestimmtes. Er kann diesen oder
jenen Inhalt haben; aber welchen er hat, ist nicht durch ihn selbst gesetzt,
sondern er hat ihn unmittelbar. Der leibnitzische, oder kantische, fichtesche
Idealismus, wie andere Formen desselben, sind so wenig als der Skepticismus
über das Seyn als Bestimmtheit, über diese Unmittelbarkeit, hinausgekommen. Der
Skepticismus läßt sich den Inhalt seines Scheins geben; es ist unmittelbar für
ihn, welchen Inhalt er haben soll. Die leibnitzische Monade entwickelt aus ihr
selbst ihre Vorstellungen; aber sie ist nicht die erzeugende und verbindende
Kraft, sondern sie steigen in ihr als Blasen auf; sie sind gleichgültig,
unmittelbar gegen einander, und so gegen die Monade selbst. Ebenso ist die
kantische Erscheinung ein gegebener Inhalt der Wahrnehmung, er setzt
Affektionen voraus, Bestimmungen des Subjekts, welche gegen sich selbst und
gegen dasselbe unmittelbar sind. Der unendliche Anstoß des fichteschen
Idealismus mag wohl kein Ding-an-sich zu Grunde liegen haben, so daß er rein
eine Bestimmtheit im Ich wird. Aber diese Bestimmtheit ist eine dem Ich, das
sie zu der seinigen macht und ihre Äußerlichkeit aufhebt, zugleich
unmittelbare, eine Schranke desselben, über die es hinausgehen kann, welche
aber eine Seite der Gleichgültigkeit an ihr hat, nach der sie ob zwar im Ich,
ein unmittelbares Nichtseyn desselben enthält.-2. Der Schein also enthält eine
unmittelbare Voraussetzung, eine unabhängige Seite gegen das Wesen. Es ist aber
von ihm, insofern er vom Wesen unterschieden ist, nicht zu zeigen, daß er sich
aufhebt und in dasselbe zurückgeht; denn das Seyn ist in seiner Totalität in
das Wesen zurückgegangen; der Schein ist das an sich nichtige; es ist nur zu
zeigen, daß die Bestimmungen, die ihn vom Wesen unterscheiden, Bestimmungen des
Wesens selbst sind, und ferner, daß diese Bestimmtheit des Wesens, welche der
Schein ist, im Wesen selbst aufgehoben ist.



Es ist die Unmittelbarkeit des Nichtseyns, welche den Schein ausmacht; dieß
Nichtseyn aber ist nichts Anderes als die Negativität des Wesens an ihm selbst.
Das Seyn ist Nichtseyn in dem Wesen. Seine Nichtigkeit an sich ist die negative
Natur des Wesens selbst. Die Unmittelbarkeit oder Gleichgültigkeit aber, welche
dieß Nichtseyn enthält, ist das eigene absolute Ansichseyn des Wesens. Die
Negativität des Wesens ist seine Gleichheit mit sich selbst, oder seine
einfache Unmittelbarkeit und Gleichgültigkeit. Das Seyn hat sich im Wesen
erhalten, insofern dieses an seiner unendlichen Negativität diese Gleichheit
mit sich selbst hat; hierdurch ist das Wesen selbst das Seyn. Die
Unmittelbarkeit, welche die Bestimmtheit am Scheine gegen das Wesen hat, ist
daher nichts anderes, als die eigene Unmittelbarkeit des Wesens; aber nicht die
seyende Unmittelbarkeit, sondern die schlechthin vermittelte oder reflektirte
Unmittelbarkeit, welche der Schein ist;—das Seyn nicht als Seyn, sondern
nur als die Bestimmtheit des Seyns, gegen die Vermittlung; das Seyn als Moment.



Diese beiden Momente, die Nichtigkeit aber als Bestehen, und das Seyn aber als
Moment, oder die an sich seyende Negativität und die reflektirte
Unmittelbarkeit, welche die Momente des Scheins ausmachen, sind somit die
Momente des Wesens selbst; es ist nicht ein Schein des Seyns am Wesen, oder ein
Schein des Wesens am Seyn vorhanden, der Schein im Wesen ist nicht der Schein
eines Andern; sondern er ist der Schein an sich, der Schein des Wesens selbst.



Der Schein ist das Wesen selbst in der Bestimmtheit des Seyns. Das, wodurch das
Wesen einen Schein hat, ist, daß es bestimmt in sich, und dadurch von seiner
absoluten Einheit unterschieden ist. Aber diese Bestimmtheit ist ebenso
schlechthin an ihr selbst aufgehoben. Denn das Wesen ist das Selbstständige,
das ist als durch seine Negation, welche es selbst ist, sich mit sich
vermittelnd; es ist also die identische Einheit der absoluten Negativität und
der Unmittelbarkeit. —Die Negativität ist die Negativität an sich; sie
ist ihre Beziehung auf sich, so ist sie an sich Unmittelbarkeit; aber sie ist
negative Beziehung auf sich, abstoßendes Negiren ihrer selbst, so ist die an
sich seyende Unmittelbarkeit das Negative oder Bestimmte gegen sie. Aber diese
Bestimmtheit ist selbst die absolute Negativität und dieß Bestimmen, das
unmittelbar als Bestimmen das Aufheben seiner selbst, Rückkehr in sich ist.



Der Schein ist das Negative, das ein Seyn hat aber in einem Andern, in seiner
Negation; er ist die Unselbstständigkeit, die an ihr selbst aufgehoben und
nichtig ist. So ist er das in sich zurückgehende Negative, das
Unselbstständige, als das an ihm selbst Unselbstständige. Diese Beziehung des
Negativen oder der Unselbstständigkeit auf sich, ist seine Unmittelbarkeit; sie
ist ein Anderes als es selbst; sie ist seine Bestimmtheit gegen sich, oder sie
ist die Negation gegen das Negative. Aber die Negation gegen das Negative ist
die sich nur auf sich beziehende Negativität, das absolute Aufheben der
Bestimmtheit selbst.



Die Bestimmtheit also, welche der Schein im Wesen ist, ist unendliche
Bestimmtheit; sie ist nur das mit sich zusammengehende Negative; sie ist so die
Bestimmtheit, die als solche die Selbstständigkeit, und nicht bestimmt
ist.—Umgekehrt die Selbstständigkeit als sich auf sich beziehende
Unmittelbarkeit ist ebenso schlechthin Bestimmtheit und Moment und nur als sich
auf sich beziehende Negativität.—Diese Negativität, die identisch mit der
Unmittelbarkeit, und so die Unmittelbarkeit, die identisch mit der Negativität
ist, ist das Wesen. Der Schein ist also das Wesen selbst, aber das Wesen in
einer Bestimmtheit, aber so daß sie nur sein Moment ist, und das Wesen ist das
Scheinen seiner in sich selbst.



In der Sphäre des Seyns entsteht dem Seyn als unmittelbarem, das Nichtseyn
gleichfalls als unmittelbares gegenüber, und ihre Wahrheit ist das Werden. In
der Sphäre des Wesens findet sich zuerst das Wesen und das Unwesentliche, dann
das Wesen und der Schein gegenüber; das Unwesentliche und der Schein als Reste
des Seyns. Aber sie beide, so wie der Unterschied des Wesens von ihnen,
bestehen in weiter nichts, als darin, daß das Wesen zuerst, als ein
unmittelbares genommen wird, nicht wie es an sich ist, nämlich nicht als die
Unmittelbarkeit, die als die reine Vermittelung oder als absolute Negativität
Unmittelbarkeit ist. Jene erste Unmittelbarkeit, ist somit nur die Bestimmtheit
der Unmittelbarkeit. Das Aufheben dieser Bestimmtheit des Wesens besteht daher
in nichts weiter, als in dem Aufzeigen, daß das Unwesentliche nur Schein, und
daß das Wesen vielmehr den Schein in sich selbst enthält, als die unendliche
Bewegung in sich, welche seine Unmittelbarkeit, als die Negativität und seine
Negativität als die Unmittelbarkeit bestimmt und so das Scheinen seiner in sich
selbst ist. Das Wesen in dieser seiner Selbstbewegung ist die Reflexion.



C. Die Reflexion.



Der Schein ist dasselbe, was die Reflexion ist; aber er ist die Reflexion als
unmittelbare; für den in sich gegangenen, hiermit seiner Unmittelbarkeit
entfremdeten Schein, haben wir das Wort der fremden Sprache, die Reflexion.



Das Wesen ist Reflexion; die Bewegung des Werdens und Übergehens, das in sich
selbst bleibt; worin das unterschiedene schlechthin nur als das an sich
negative, als Schein bestimmt ist.—In dem Werden des Seyns liegt der
Bestimmtheit das Seyn zu Grunde, und sie ist Beziehung auf Anderes. Die
reflectirende Bewegung hingegen ist das Andere als die Negation an sich, die
nur als sich auf sich beziehende Negation ein Seyn hat. Oder indem diese
Beziehung auf sich eben dieß Negiren der Negation ist, so ist die Negation als
Negation vorhanden, als ein solches, das sein Seyn in seinem Negirtseyn hat,
als Schein. Das Andere ist hier also nicht das Seyn mit der Negation oder
Grenze, sondern die Negation mit der Negation. Das Erste aber gegen dieß
Andere, das Unmittelbare oder Seyn, ist nur diese Gleichheit selbst der
Negation mit sich, die negirte Negation, die absolute Negativität. Diese
Gleichheit mit sich oder Unmittelbarkeit ist daher nicht ein Erstes, von dem
angefangen wird, und das in seine Negation überginge; noch ist es ein seyendes
Substrat, das sich durch die Reflexion hindurch bewegte; sondern die
Unmittelbarkeit ist nur diese Bewegung selbst.



Das Werden im Wesen, seine reflektirende Bewegung, ist daher die Bewegung von
Nichts zu Nichts, und dadurch zu sich selbst zurück. Das Übergehen oder Werden
hebt in seinem Übergehen sich auf; das Andere, das in diesem Übergehen wird,
ist nicht das Nichtseyn eines Seyns, sondern das Nichts eines Nichts, und dieß,
die Negation eines Nichts zu seyn, macht das Seyn aus.—Das Seyn ist nur
als die Bewegung des Nichts zu Nichts, so ist es das Wesen; und dieses hat
nicht diese Bewegung in sich, sondern ist sie als der absolute Schein selbst,
die reine Negativität, die nichts außer ihr hat, das sie negirte, sondern die
nur ihr Negatives selbst negirt, das nur in diesem Negiren ist.



Diese reine absolute Reflexion, welche die Bewegung von Nichts zu Nichts ist,
bestimmt sich selbst weiter.



Sie ist erstlich setzende Reflexion; sie macht zweitens den Anfang von dem
vorausgesetzten Unmittelbaren, und ist so äußerliche Reflexion.



Drittens aber hebt sie diese Voraussetzung auf, und indem sie in dem Aufheben
der Voraussetzung zugleich voraussetzend ist, ist sie bestimmende Reflexion.



1. Die setzende Reflexion.



Der Schein ist das Nichtige oder Wesenlose; aber das Nichtige oder Wesenlose
hat sein Seyn nicht in einem Andern, in dem es scheint, sondern sein Seyn ist
seine eigne Gleichheit mit sich; dieser Wechsel des Negativen mit sich selbst
hat sich als die absolute Reflexion des Wesens bestimmt.



Diese sich auf sich beziehende Negativität ist also das Negiren ihrer selbst.
Sie ist somit überhaupt so sehr aufgehobene Negativität als sie Negativität
ist. Oder sie ist selbst das Negative und die einfache Gleichheit mit sich oder
Unmittelbarkeit. Sie besteht also darin sie selbst und nicht sie selbst und
zwar in Einer Einheit zu seyn.-Zunächst ist die Reflexion die Bewegung des
Nichts zu Nichts, somit die mit sich selbst zusammengehende Negation. Dieses
Zusammengehen mit sich ist überhaupt einfache Gleichheit mit sich; die
Unmittelbarkeit. Aber dieß Zusammenfallen ist nicht Übergehen der Negation in
die Gleichheit mit sich als in ihr Andersseyn, sondern die Reflexion ist
Übergehen als Aufheben des Übergehens; denn sie ist unmittelbares
Zusammenfallen des Negativen mit sich selbst; so ist dieß Zusammengehen
erstlich Gleichheit mit sich, oder Unmittelbarkeit; aber zweitens ist diese
Unmittelbarkeit die Gleichheit des Negativen mit sich, somit die sich selbst
negirende Gleichheit; die Unmittelbarkeit, die an sich das Negative, das
Negative ihrer selbst ist, dieß zu seyn was sie nicht ist.



Die Beziehung des Negativen auf sich selbst ist also seine Rückkehr in sich;
sie ist Unmittelbarkeit, als das Aufheben des Negativen; aber Unmittelbarkeit
schlechthin nur als diese Beziehung oder als Rückkehr aus einem, somit sich
selbst aufhebende Unmittelbarkeit. —Dieß ist das Gesetztseyn; die
Unmittelbarkeit rein nur als Bestimmtheit oder als sich reflectirend. Diese
Unmittelbarkeit, die nur als Rückkehr des Negativen in sich ist,—ist jene
Unmittelbarkeit, welche die Bestimmtheit des Scheins ausmacht, und von der
vorhin die reflectirende Bewegung anzufangen schien. Statt von dieser
Unmittelbarkeit anfangen zu können, ist diese vielmehr erst als die Rückkehr,
oder als die Reflexion selbst. Die Reflexion ist also die Bewegung, die, indem
sie die Rückkehr ist, erst darin das ist, das anfängt oder das zurückkehrt.



Sie ist Setzen, insofern sie die Unmittelbarkeit als ein Rückkehren ist; es ist
nämlich nicht ein Anderes vorhanden, weder ein solches, aus dem sie, noch in
das sie zurückkehrte; sie ist also nur als Rückkehren oder als das Negative
ihrer selbst. Aber ferner ist diese Unmittelbarkeit die aufgehobene Negation
und die aufgehobene Rückkehr in sich. Die Reflexion ist als Aufheben des
Negativen, Aufheben ihres Anderen, der Unmittelbarkeit. Indem sie also die
Unmittelbarkeit als ein Rückkehren, Zusammengehen des Negativen mit sich selbst
ist, so ist sie ebenso Negation des Negativen als des Negativen. So ist sie
Voraussetzen.—Oder die Unmittelbarkeit ist als Rückkehren nur das
Negative ihrer selbst, nur dieß, nicht Unmittelbarkeit zu seyn; aber die
Reflexion ist das Aufheben des Negativen seiner selbst, sie ist Zusammengehen
mit sich; sie hebt also ihr Setzen auf, und indem sie das Aufheben des Setzens
in ihrem Setzen ist, ist sie Voraussetzen.—In dem Voraussetzen bestimmt
die Reflexion die Rückkehr in sich, als das Negative ihrer selbst, als
dasjenige, dessen Aufheben das Wesen ist. Es ist sein Verhalten zu sich selbst;
aber zu sich als dem Negativen seiner; nur so ist es die insichbleibende, sich
auf sich beziehende Negativität. Die Unmittelbarkeit kommt überhaupt nur als
Rückkehr hervor und ist dasjenige Negative, welches der Schein des Anfangs ist,
der durch die Rückkehr negirt wird. Die Rückkehr des Wesens ist somit sein sich
Abstoßen von sich selbst. Oder die Reflexion in sich ist wesentlich das
Voraussetzen dessen, aus dem sie die Rückkehr ist.



Es ist das Aufheben seiner Gleichheit mit sich, wodurch das Wesen erst die
Gleichheit mit sich ist. Es setzt sich selbst voraus, und das Aufheben dieser
Voraussetzung ist es selbst; umgekehrt ist dieß Aufheben seiner Voraussetzung
die Voraussetzung selbst.—Die Reflexion also findet ein Unmittelbares
vor, über das sie hinausgeht, und aus dem sie die Rückkehr ist. Aber diese
Rückkehr ist erst das Voraussetzen des Vorgefundenen. Dieß Vorgefundene wird
nur darin, daß es verlassen wird; seine Unmittelbarkeit ist die aufgehobene
Unmittelbarkeit.—Die aufgehobene Unmittelbarkeit umgekehrt ist die
Rückkehr in sich, das Ankommen des Wesens bei sich, das einfache sich selbst
gleiche Seyn. Damit ist dieses Ankommen bei sich das Aufheben seiner und die
von sich selbst abstoßende, voraussetzende Reflexion, und ihr Abstoßen von sich
ist das Ankommen bei sich selbst.



Die reflektirende Bewegung ist somit, nach dem Betrachteten, als absoluter
Gegenstoß in sich selbst zu nehmen. Denn die Voraussetzung der Rückkehr in
sich,—das woraus das Wesen herkommt und erst als dieses Zurückkommen
ist—, ist nur in der Rückkehr selbst. Das Hinausgehen über das
Unmittelbare, von dem die Reflexion anfängt, ist vielmehr erst durch dieß
Hinausgehen; und das Hinausgehen über das Unmittelbare ist das Ankommen bei
demselben. Die Bewegung wendet sich als Fortgehen unmittelbar in ihr selbst um,
und ist nur so Selbstbewegung,—Bewegung, die aus sich kommt, insofern die
setzende Reflexion voraussetzende, aber als voraussetzende Reflexion
schlechthin setzende ist.



So ist die Reflexion sie selbst, und ihr Nichtseyn; und ist nur sie selbst,
indem sie das Negative ihrer ist, denn nur so ist das Aufheben des Negativen
zugleich als ein Zusammengehen mit sich.



Die Unmittelbarkeit, die sie als Aufheben sich voraussetzt, ist schlechthin nur
als Gesetztseyn, als an sich aufgehobenes, das nicht verschieden ist, von der
Rückkehr in sich, und selbst nur dieses Rückkehren ist. Aber es ist zugleich
bestimmt als Negatives, als unmittelbar gegen eines, also gegen ein Anderes. So
ist die Reflexion bestimmt; sie ist, indem sie nach dieser Bestimmtheit, eine
Voraussetzung hat, und von dem Unmittelbaren, als ihrem Andern anfängt, äußere
Reflexion.



2. Die äußere Reflexion.



Die Reflexion als absolute Reflexion ist das in ihm selbst scheinende Wesen,
und setzt sich nur den Schein, das Gesetztseyn, voraus; sie ist als
voraussetzende unmittelbar nur setzende Reflexion. Aber die äußerliche oder
reale Reflexion setzt sich als aufgehoben, als das Negative ihrer voraus. Sie
ist in dieser Bestimmung verdoppelt; das einemal als das Vorausgesetzte, oder
die Reflexion in sich, die das Unmittelbare ist. Das andere Mal ist sie die als
negativ sich auf sich beziehende Reflexion; sie bezieht sich auf sich als auf
jenes ihr Nichtseyn.



Die äußerliche Reflexion setzt also ein Seyn voraus, erstens nicht in dem
Sinne, daß seine Unmittelbarkeit nur Gesetztseyn oder Moment ist, sondern
vielmehr, daß diese Unmittelbarkeit die Beziehung auf sich, und die
Bestimmtheit nur als Moment ist. Sie bezieht sich auf ihre Voraussetzung so,
daß diese das Negative der Reflexion ist, aber so daß dieses Negative als
Negatives aufgehoben ist.—Die Reflexion in ihrem Setzen, hebt unmittelbar
ihr Setzen auf, so hat sie eine unmittelbare Voraussetzung. Sie findet also
dasselbe vor, als ein solches von dem sie anfängt, und von dem aus sie erst das
Zurückgehen in sich, das Negiren dieses ihres Negativen ist. Aber daß dieß
Vorausgesetzte ein Negatives oder Gesetztes ist, geht dasselbe nichts an; diese
Bestimmtheit gehört nur der setzenden Reflexion an, aber in dem Voraussetzen
ist das Gesetztseyn nur als aufgehobenes. Was die äußerliche Reflexion an dem
Unmittelbaren bestimmt und setzt, sind insofern demselben äußerliche
Bestimmungen.—Sie war das Unendliche in der Sphäre des Seyns; das
Endliche gilt als das Erste, als das Reale, von ihm wird als dem zu Grunde
liegenden und zu Grund liegen bleibenden angefangen, und das Unendliche ist die
gegenüber stehende Reflexion in sich.



Diese äußere Reflexion ist der Schluß, in welchem die beiden Extreme, das
Unmittelbare und die Reflexion in sich, sind; die Mitte desselben ist die
Beziehung beider, das bestimmte Unmittelbare, so daß der eine Theil derselben,
die Unmittelbarkeit nur dem einen Extreme, die andere, die Bestimmtheit oder
Negation, nur dem andern Extreme zukommt.



Aber das Thun der äußeren Reflexion näher betrachtet, so ist sie zweitens
Setzen des Unmittelbaren, das insofern das Negative oder Bestimmte wird; aber
sie ist unmittelbar auch das Aufheben dieses ihres Setzens; denn sie setzt das
Unmittelbare voraus; sie ist im Negiren das Negiren dieses ihres Negirens. Sie
ist aber unmittelbar damit ebenso Setzen, Aufheben des ihr negativen
Unmittelbaren, und dieses, von dem sie als von einem Fremden anzufangen schien,
ist erst in diesem ihrem Anfangen. Das Unmittelbare ist auf diese Weise nicht
nur an sich, das hieße für uns oder in der äußeren Reflexion, dasselbe was die
Reflexion ist, sondern es ist gesetzt, daß es dasselbe ist. Es ist nämlich
durch die Reflexion als ihr Negatives oder als ihr Anderes bestimmt, aber sie
ist es selbst, welche dieses Bestimmen negirt.—Es ist damit die
Äußerlichkeit der Reflexion gegen das Unmittelbare aufgehoben; ihr sich selbst
negirendes Setzen ist das Zusammengehen ihrer mit ihrem Negativen, mit dem
Unmittelbaren und dieses Zusammengehen ist die wesentliche Unmittelbarkeit
selbst. —Es ist also vorhanden, daß die äußere Reflexion nicht äußere,
sondern ebenso sehr immanente Reflexion der Unmittelbarkeit selbst ist; oder
daß das was durch die setzende Reflexion ist, das an und für sich seyende Wesen
ist. So ist sie bestimmende Reflexion.



Anmerkung.



Die Reflexion wird gewöhhlicher Weise in subjektivem Sinne genommen, als die
Bewegung der Urtheilskraft, die über eine gegebene unmittelbare Vorstellung
hinausgeht, und allgemeine Bestimmungen für dieselbe sucht oder damit
vergleicht. Kant setzt die reflektirende Urtheilskraft, der bestimmenden
Urtheilskraft entgegen. (Kritik der Urtheilskraft. Einleit. S. XXIII. f.) Er
definirt die Urtheilskraft überhaupt als das Vermögen, das Besondere als
enthalten unter dem Allgemeinen zu denken. Ist das Allgemeine (die Regel, das
Princip, das Gesetz) gegeben, so ist die Urtheilskraft, welche das Besondere
darunter subsumirt, bestimmend. Ist aber nur das Besondere wozu sie das
Allgemeine finden soll, so ist die Urtheilskraft bloß reflektirend. Die
Reflexion ist somit hier gleichfalls das Hinausgehen über ein Unmittelbares zum
Allgemeinen. Das Unmittelbare wird theils erst durch diese Beziehung desselben
auf sein Allgemeines bestimmt als Besonders; für sich ist es nur ein Einzelnes,
oder ein unmittelbares Seyendes. Theils aber ist das, worauf es bezogen wird,
sein Allgemeines, seine Regel, Princip, Gesetz; überhaupt das in sich
reflektirte, sich auf sich selbst beziehende, das Wesen oder das Wesentliche.



Es ist aber hier nicht, weder von der Reflexion des Bewußtseyns, noch von der
bestimmteren Reflexion des Verstandes, die das Besondere und Allgemeine zu
ihren Bestimmungen hat, sondern von der Reflexion überhaupt die Rede. Jene
Reflexion, der Kant das Aufsuchen des Allgemeinen zum gegebenen Besondern
zuschreibt, ist, wie erhellt, gleichfalls nur die äußere Reflexion, die sich
auf das Unmittelbare als auf ein gegebenes bezieht.



—Aber es liegt darin auch der Begriff der absoluten Reflexion; denn das
Allgemeine, das Princip oder Regel und Gesetz, zu dem sie in ihrem Bestimmen
fortgeht, gilt als das Wesen jenes Unmittelbaren, von dem angefangen wird,
somit dieses als ein Nichtiges, und die Rückkehr aus demselben, das Bestimmen
der Reflexion, erst als das Setzen des Unmittelbaren nach seinem wahrhaften
Seyn; also das was die Reflexion an ihm thut und die Bestimmungen, die von ihr
herkommen, nicht als ein jenem Unmittelbaren Äußerliches, sondern als dessen
eigentliches Seyn.



Die äußerliche Reflexion war auch gemeint, wenn der Reflexion überhaupt, wie es
eine Zeitlang Ton in der neuern Philosophie war, alles Üble nachgesagt und sie
mit ihrem Bestimmen als der Antipode und Erbfeind der absoluten
Betrachtungsweise angesehen wurde. In der That geht auch die denkende
Reflexion, insofern sie sich als äußerliche verhält, schlechthin von einem
gegebenen, ihr fremden Unmittelbaren aus, und betrachtet sich als ein bloß
formelles Thun, das Inhalt und Stoff von außen empfange, und für sich nur die
durch ihn bedingte Bewegung sey.—Ferner, wie sich sogleich bei der
bestimmenden Reflexion näher ergeben wird, sind die reflektirten Bestimmungen
anderer Art, als die bloß unmittelbaren Bestimmungen des Seyns. Letztere werden
leichter als vorübergehende, bloß relative, in der Beziehung auf Anderes
stehende zugegeben; aber die reflektirten Bestimmungen haben die Form des
An-und-Fürsichseyns; sie machen sich daher als die Wesentlichen geltend, und
statt übergehend in ihre entgegengesetzten zu seyn, erscheinen sie vielmehr als
absolut, frei und gleichgültig gegen einander. Sie widersetzen sich daher
hartnäckig ihrer Bewegung, das Seyn derselben ist ihre Identität mit sich in
ihrer Bestimmtheit, nach welcher sie, ob sie sich zwar gegenseitig
voraussetzen, in dieser Beziehung sich schlechthin getrennt erhalten.



3. Bestimmende Reflexion.



Die bestimmende Reflexion ist überhaupt die Einheit der setzenden und der
äußeren Reflexion. Dieß ist näher zu betrachten.-1. Die äußere Reflexion fängt
vom unmittelbaren Seyn all, die setzende vom Nichts. Die äußere Reflexion, die
bestimmend wird, setzt ein Anderes, aber das Wesen, an die Stelle des
aufgehobenen Seyns; das Setzen setzt seine Bestimmung nicht an die Stelle eines
Anderen; es hat keine Voraussetzung. Aber deswegen ist es nicht die vollendete,
bestimmende Reflexion; die Bestimmung, die es setzt, ist daher nur ein
Gesetztes; es ist Unmittelbares, aber nicht als sich selbst gleich, sondern als
sich negirend, es hat absolute Beziehung auf die Rückkehr in sich, es ist nur
in der Reflexion in sich, aber es ist nicht diese Reflexion selbst.



Das Gesetzte ist daher ein Anderes, aber so, daß die Gleichheit der Reflexion
mit sich schlechthin erhalten ist; denn das Gesetzte ist nur als Aufgehobenes,
als Beziehung auf die Rückkehr in sich selbst. —In der Sphäre des Seyns,
war das Daseyn das Seyn, das die Negation an ihm hatte, und das Seyn der
unmittelbare Boden und Element dieser Negation, die daher selbst die
unmittelbare war. Dem Daseyn entspricht in der Sphäre des Wesens das
Gesetztseyn. Es ist gleichfalls ein Daseyn, aber sein Boden ist das Seyn, als
Wesen oder als reine Negativität; es ist eine Bestimmtheit oder Negation nicht
als seyend, sondern unmittelbar als aufgehoben. Das Daseyn ist nur Gesetztseyn;
dieß ist der Satz des Wesens vom Daseyn. Das Gesetztseyn steht einer Seits dem
Daseyn, anderer Seits dem Wesen gegenüber, und ist als die Mitte zu betrachten,
welche das Daseyn mit dem Wesen und umgekehrt das Wesen mit dem Daseyn
zusammenschließt. —Wenn man sagt, eine Bestimmung ist nur ein
Gesetztseyn, so kann dieß daher den doppelten Sinn haben; sie ist dieß im
Gegensatze gegen das Daseyn, oder gegen das Wesen. In jenem Sinne wird das
Daseyn für etwas Höheres genommen, als das Gesetztseyn, und dieses der äußern
Reflexion, dem Subjektiven zugeschrieben. In der That aber ist das Gesetztseyn
das Höhere; denn als Gesetztseyn ist das Daseyn, als das was es an sich ist,
als Negatives, ein schlechthin nur auf die Rückkehr in sich bezogenes. Deswegen
ist das Gesetztseyn nur ein Gesetztseyn in Rücksicht auf das Wesen, als die
Negation des Zurückgekehrtseyns in sich selbst.



2. Das Gesetztseyn ist noch nicht Reflexions-Bestimmung; es ist nur
Bestimmtheit, als Negation überhaupt. Aber das Setzen ist nun in Einheit mit
der äußern Reflexion; diese ist in dieser Einheit absolutes Voraussetzen; das
heißt, das Abstoßen der Reflexion von sich selbst, oder Setzen der Bestimmtheit
als ihrer selbst. Das Gesetztseyn ist daher, als solches Negation; aber als
vorausgesetztes ist sie als in sich reflektirte. So ist das Gesetztseyn
Reflexions-Bestimmung.



Die Reflexions-Bestimmung ist von der Bestimmtheit des Seyns, der Qualität,
unterschieden; diese ist unmittelbare Beziehung auf Anderes überhaupt; auch das
Gesetztseyn ist Beziehung auf Anderes, aber auf das Reflektirtseyn in sich. Die
Negation als Qualität ist Negation als seyend; das Seyn macht ihren Grund und
Element aus. Die Reflexionsbestimmung hingegen hat zu diesem Grunde das
Reflektirtseyn in sich selbst. Das Gesetztseyn fixirt sich zur Bestimmung, eben
darum, weil die Reflexion die Gleichheit mit sich selbst in ihrem Negirtseyn
ist; ihr Negirtseyn ist daher selbst Reflexion in sich. Die Bestimmung besteht
hier nicht durch das Seyn, sondern durch ihre Gleichheit mit sich. Weil das
Seyn, das die Qualität trägt, das der Negation ungleiche ist, so ist die
Qualität in sich selbst ungleich, daher übergehendes, im Andern verschwindendes
Moment. Hingegen die Reflexionsbestimmung ist das Gesetztseyn als Negation,
Negation die zu ihrem Grunde das Negirtseyn hat, also sich in sich selbst nicht
ungleich ist, somit wesentliche, nicht übergehende Bestimmtheit. Die
Sich-selbst-Gleichheit der Reflexion, welche das Negative nur als Negatives,
als Aufgehobenes oder Gesetztes hat, ist es, welche demselben Bestehen giebt.



Um dieser Reflexion in sich willen erscheinen die Reflexionsbestimmungen als
freie, im Leeren ohne Anziehung oder Abstoßung gegen einander schwebende
Wesenheiten. In ihnen hat sich die Bestimmtheit durch die Beziehung auf sich
befestigt und unendlich fixirt. Es ist das Bestimmte, das sein Übergehen und
sein bloßes Gesetztseyn sich unterworfen, oder seine Reflexion in Anderes in
Reflexion in sich umgebogen hat. Diese Bestimmungen machen hierdurch den
bestimmten Schein aus, wie er im Wesen ist, den wesentlichen Schein. Aus diesem
Grunde ist die bestimmende Reflexion die außer sich gekommene Reflexion; die
Gleichheit des Wesens mit sich selbst ist in die Negation verloren, die das
Herrschende ist.



Es sind also an der Reflexionsbestimmung zwei Seiten, die zunächst sich
unterscheiden. Erstlich ist sie das Gesetztseyn, die Negation als solche;
zweitens ist sie die Reflexion in sich. Nach dem Gesetztseyn ist sie die
Negation als Negation; dieß ist somit bereits ihre Einheit mit sich selbst.
Aber sie ist dieß nur erst an sich; oder sie ist das Unmittelbare als sich an
ihm aufhebend, als das Andere seiner selbst.—Insofern ist die Reflexion
in sich bleibendes Bestimmen. Das Wesen geht darin nicht außer sich; die
Unterschiede sind schlechthin gesetzt, in das Wesen zurückgenommen. Aber nach
der andern Seite sind sie nicht gesetzte, sondern in sich selbst reflektirt;
die Negation als Negation, ist in Gleichheit mit ihr selbst, nicht in ihr
Anderes, nicht in ihr Nichtseyn reflektirt.



3. Indem nun die Reflexionsbestimmung sowohl reflektirte Beziehung in sich
selbst, als auch Gesetztseyn ist, so erhellt unmittelbar daraus ihre Natur
näher. Als Gesetztseyn nämlich ist sie die Negation als solche, ein Nichtseyn
gegen ein Anderes, nämlich gegen die absolute Reflexion in sich oder gegen das
Wesen. Aber als Beziehung auf sich ist sie in sich reflektirt.—Diese ihre
Reflexion und jenes Gesetztseyn sind verschieden; ihr Gesetztseyn ist vielmehr
ihr Aufgehobenseyn; ihr Reflektirtseyn in sich aber ist ihr Bestehen. Insofern
es nun also das Gesetztseyn ist, das zugleich Reflexion in sich selbst ist, so
ist die Reflexionsbestimmtheit die Beziehung auf ihr Andersseyn an ihr
selbst.—Sie ist nicht als eine seyende, ruhende Bestimmtheit, welche
bezogen würde auf ein Anderes, so daß das Bezogene und dessen Beziehung
verschieden von einander sind, jenes ein Insichseyendes, ein Etwas, welches
sein Anderes und seine Beziehung auf dieß Andere von sich ausschließt. Sondern
die Reflexions-Bestimmung ist an ihr selbst die bestimmte Seite, und die
Beziehung dieser bestimmten Seite als bestimmter, das heißt, auf ihre
Negation.—Die Qualität geht durch ihre Beziehung in Anderes über; in
ihrer Beziehung beginnt ihre Veränderung. Die Reflexionsbestimmung hingegen hat
ihr Andersseyn in sich zurückgenommen. Sie ist Gesetztseyn, Negation, welche
aber die Beziehung auf Anderes in sich zurückbeugt, und Negation, die sich
selbst gleich, die Einheit ihrer selbst und ihres Andern und nur dadurch
Wesensheit ist. Sie ist also Gesetztseyn, Negation, aber als Reflexion in sich
ist sie zugleich das Aufgehobenseyn dieses Gesetztseyns, unendliche Beziehung
auf sich.




Zweites Kapitel. Die Wesenheiten oder die Reflexions-Bestimmungen.


Die Reflexion ist bestimmte Reflexion; somit ist das Wesen bestimmtes Wesen,
oder es ist Wesenheit.



Die Reflexion ist das Scheinen des Wesens in sich selbst. Das Wesen als
unendliche Rückkehr in sich ist nicht unmittelbare, sondern negative
Einfachheit; es ist eine Bewegung durch unterschiedene Momente, absolute
Vermittelung mit sich. Aber es scheint in diese seine Momente; sie sind daher
selbst in sich reflektirte Bestimmungen.



Das Wesen ist zuerst einfache Beziehung auf sich selbst; reine Identität. Dieß
ist seine Bestimmung, nach der es vielmehr Bestimmungslosigkeit ist.



Zweitens die eigentliche Bestimmung ist der Unterschied; und zwar theils als
äußerlicher oder gleichgültiger Unterschied, die Verschiedenheit überhaupt;
theils aber als entgegengesetzte Verschiedenheit oder als Gegensatz.



Drittens als Widerspruch reflektirt sich der Gegensatz in sich selbst und geht
in seinen Grund zurück.



Anmerkung.



Die Reflexions-Bestimmungen pflegten sonst in die Form von Sätzen aufgenommen
zu werden, worin von ihnen ausgesagt wurde, daß sie von Allem gelten. Diese
Sätze galten als die allgemeinen Denkgesetze, die allem Denken zum Grunde
liegen, an ihnen selbst absolut und unbeweisbar seyen, aber von jedem Denken,
wie es ihren Sinn fasse, unmittelbar und unwidersprochen als wahr anerkannt und
angenommen werden.



So wird die wesentliche Bestimmung der Identität in dem Satze ausgesprochen:
Alles ist sich selbst gleich; A=A. Oder negativ: A kann nicht zugleich A und
nicht A seyn. Es ist zunächst nicht abzusehen, warum nur diese einfachen
Bestimmungen der Reflexion in diese besondere Form gefaßt werden sollen, und
nicht auch die andern Kategorien, wie alle Bestimmtheiten der Sphäre des Seyns.
Es ergäben sich die Sätze z.B. Alles ist, Alles hat ein Daseyn u.s.f. oder
Alles hat eine Qualität, Quantität u.s.w. Denn Seyn, Daseyn u.s.f. sind als
logische Bestimmungen überhaupt Prädikate von Allem. Die Kategorie ist ihrer
Etymologie und der Definition des Aristoteles nach, dasjenige, was von dem
Seyenden gesagt, behauptet wird.—Allein eine Bestimmtheit des Seyns ist
wesentlich ein Übergehen ins Entgegengesetzte; die negative einer jeden
Bestimmtheit ist so nothwendig als sie selbst; als unmittelbaren Bestimmtheiten
steht jeder die andere unmittelbar gegenüber. Wenn diese Kategorien daher in
solche Sätze gefaßt werden, so kommen ebenso sehr die entgegengesetzten Sätze
zum Vorschein; beide bieten sich mit gleicher Nothwendigkeit dar, und haben als
unmittelbare Behauptungen wenigstens gleiches Recht. Der eine erforderte
dadurch einen Beweis gegen den andern, und diesen Behauptungen könnte daher
nicht mehr der Charakter von unmittelbar wahren und unwidersprechlichen Sätzen
des Denkens zukommen.



Die Reflexions-Bestimmungen dagegen sind nicht von qualitativer Art. Sie sind
sich auf sich beziehende und damit der Bestimmtheit gegen Anderes zugleich
entnommene Bestimmungen. Ferner indem es Bestimmtheiten sind, welche
Beziehungen an sich selbst sind, so enthalten sie insofern die Form des Satzes
schon in sich. Denn der Satz unterscheidet sich vom Urtheil vornehmlich
dadurch, daß in jenem der Inhalt die Beziehung selbst ausmacht, oder daß er
eine bestimmte Beziehung ist. Das Urtheil dagegen verlegt den Inhalt in das
Prädikat, als eine allgemeine Bestimmtheit, die für sich und von ihrer
Beziehung, der einfachen Copula, unterschieden ist. Wenn ein Satz in ein
Urtheil verwandelt werden soll, so wird der bestimmte Inhalt, wenn er z.B. in
einem Zeitworte liegt, in ein Particip verwandelt, um auf diese Art die
Bestimmung selbst und ihre Beziehung auf ein Subjekt zu trennen. Den
Reflexions-Bestimmungen dagegen als in sich reflektirtem Gesetztseyn liegt die
Form des Satzes selbst nahe.—Allein indem sie als allgemeine Denkgesetze
ausgesprochen werden, so bedürfen sie noch eines Subjekts ihrer Beziehung, und
dieß Subjekt ist: Alles; oder ein A, was ebenso viel als Alles und Jedes Seyn
bedeutet.



Eines Theils ist diese Form von Sätzen etwas Überflüssiges; die
Reflexions-Bestimmungen sind an und für sich zu betrachten. Ferner haben diese
Sätze die schiefe Seite, das Seyn, Alles Etwas, zum Subjekte zu haben. Sie
erwecken damit das Seyn wieder, und sprechen die Reflexions-Bestimmungen, die
Identität u.s.f. von dem Etwas als eine Qualität aus, die es an ihm habe; nicht
in spekulativem Sinne, sondern daß Etwas als Subjekt in einer solchen Qualität
bleibe als seyendes, nicht daß es in die Identität u.s.f. als in seine Wahrheit
und sein Wesen übergegangen sey.



Endlich aber haben die Reflexions-Bestimmungen zwar die Form sich selbst gleich
und daher unbezogen auf Anderes und ohne Entgegensetzung zu seyn; aber wie sich
aus ihrer nähern Betrachtung ergeben wird,—oder wie unmittelbar an ihnen,
als der Identität, der Verschiedenheit, der Entgegensetzung erhellt—sind
sie bestimmte gegen einander, sie sind also durch ihre Form der Reflexion, dem
Übergehen und dem Widerspruche nicht entnommen. Die mehrern Sätze, die als
absolute Denkgesetze aufgestellt werden, sind daher, näher betrachtet, einander
entgegengesetzt, sie widersprechen einander und heben sich gegenseitig
auf.—Wenn Alles identisch mit sich ist, so ist es nicht verschieden,
nicht entgegengesetzt, hat keinen Grund. Oder wenn angenommen wird, es giebt
nicht zwei gleiche Dinge d. h. Alles ist von einander verschieden, so ist A
nicht gleich A, so ist A auch nicht entgegengesetzt u.s.f. Die Annahme eines
jeden von diesen Sätzen läßt die Annahme der andern nicht zu.—Die
gedankenlose Betrachtung derselben zählt sie nach einander auf, so daß sie in
keiner Beziehung auf einander erscheinen; sie hat bloß ihr Reflektirtseyn in
sich im Sinne, ohne ihr anderes Moment, das Gesetztseyn oder ihre Bestimmtheit
als solche zu beachten, welche sie in den Übergang und in ihre Negation
fortreiBt.



A. Die Identität.



1. Das Wesen ist die einfache Unmittelbarkeit als aufgehobene Unmittelbarkeit.
Seine Negativität ist sein Seyn; es ist sich selbst gleich in seiner absoluten
Negativität, durch die das Andersseyn und die Beziehung auf Anderes schlechthin
an sich selbst in die reine Sichselbstgleichheit verschwunden ist. Das Wesen
ist also einfache Identität mit sich.



Diese Identität mit sich ist die Unmittelbarkeit der Reflexion. Sie ist nicht
diejenige Gleichheit mit sich, welche das Seyn oder auch das Nichts ist,
sondern die Gleichheit mit sich, welche als sich zur Einheit herstellende ist,
nicht ein Wiederherstellen aus einem Andern, sondern dieß reine Herstellen aus
und in sich selbst; die wesentliche Identität. Sie ist insofern nicht abstrakte
Identität, oder nicht durch ein relatives Negiren entstanden, das außerhalb
ihrer vorgegangen wäre, und das Unterschiedene nur von ihr abgetrennt, übrigens
aber dasselbe außer ihr als seyend gelassen hätte, vor wie nach. Sondern das
Seyn und alle Bestimmtheit des Seyns hat sich nicht relativ, sondern an sich
selbst aufgehoben; und diese einfache Negativität, des Seyns an sich, ist die
Identität selbst.



Sie ist insofern noch überhaupt dasselbe, als das Wesen.



Anmerkung 1.



Das Denken, das sich in der äußern Reflexion hält, und von keinem andern Denken
weiß, als der äußern Reflexion, kommt nicht dazu, die Identität wie sie so eben
gefaßt worden ist, oder das Wesen, was dasselbe ist, zu erkennen. Solches
Denken hat immer nur die abstrakte Identität vor sich, und außer und neben
derselben den Unterschied. Es meint, die Vernunft sey weiter nichts als ein
Webstuhl, auf dem sie den Zettel, etwa die Identität, und dann den Eintrag, den
Unterschied, äußerlich mit einander verbinde und verschlinge; oder auch wieder
analysirend jetzt die Identität besonders herausziehe, und dann auch wieder den
Unterschied daneben erhalte, jetzt ein Gleichsetzen, und dann auch wieder ein
Ungleichsetzen sey;—ein Gleichsetzen, indem man vom Unterschiede,
—ein Ungleichsetzen, indem man vom Gleichsetzen abstrahire.—Man muß
diese Versicherungen und Meinungen von dem, was die Vernunft thue, ganz bei
Seite gestellt lassen, indem sie gewissermassen bloß historische sind, und
vielmehr die Betrachtung von Allem, was ist, an ihm selbst zeigt, daß es in
seiner Gleichheit mit sich sich ungleich und widersprechend, und in seiner
Verschiedenheit, in seinem Widerspruche, mit sich identisch, und an ihm selbst,
diese Bewegung des Übergehens einer dieser Bestimmungen in die andere ist, und
dieß darum, weil jede an ihr selbst das Gegentheil ihrer selbst ist. Der
Begriff der Identität, einfache sich auf sich beziehende Negativität zu seyn,
ist nicht ein Produkt der äußern Reflexion, sondern hat sich an dem Seyn selbst
ergeben. Da hingegen jene Identität, die außer dem Unterschied, und der
Unterschied, der außer der Identität sey, Produkte der äußern Reflexion und der
Abstraktion sind, die sich willkürlicher Weise auf diesem Punkte der
gleichgültigen Verschiedenheit festhält.



2. Diese Identität ist zunächst das Wesen selbst, noch keine Bestimmung
desselben; die ganze Reflexion, nicht ein unterschiedenes Moment derselben. Als
absolute Negation ist sie die Negation, die unmittelbar sich selbst negirt; ein
Nichtseyn und Unterschied, der in seinem Entstehen verschwindet, oder ein
Unterscheiden, wodurch nichts unterschieden wird, sondern das unmittelbar in
sich selbst zusammenfällt. Das Unterscheiden ist das Setzen des Nichtseyns, als
des Nichtseyns des Andern. Aber das Nichtseyn des Andern ist Aufheben des
Andern, und somit des Unterscheidens selbst. So ist aber das Unterscheiden hier
vorhanden, als sich auf sich beziehende Negativität, als ein Nichtseyn, das das
Nichtseyn seiner selbst ist; ein Nichtseyn, das sein Nichtseyn nicht an einem
andern, sondern an sich selbst hat. Es ist also der sich auf sich beziehende,
der reflektirte Unterschied vorhanden, oder reine, absolute Unterschied.



Oder die Identität ist die Reflexion in sich selbst, welche dieß nur ist, als
innerliches Abstoßen, und dieß Abstoßen ist es als Reflexion in sich,
unmittelbar sich in sich zurücknehmendes Abstoßen. Sie ist somit die Identität
als der mit sich identische Unterschied. Der Unterschied ist aber nur identisch
mit sich, insofern er nicht die Identität, sondern absolute Nichtidentität ist.
Absolut aber ist die Nichtidentität, insofern sie nichts von ihr Anderes
enthält, sondern nur sich selbst, das heißt, insofern sie absolute Identität
mit sich ist.



Die Identität ist also an ihr selbst absolute Nichtidentität. Aber sie ist auch
die Bestimmung der Identität dagegen. Denn als Reflexion in sich setzt sie sich
als ihr eigenes Nichtseyn; sie ist das Ganze, aber als Reflexion setzt sie sich
als ihr eigenes Moment, als Gesetztseyn, aus welchem sie die Rückkehr in sich
ist. So als ihr Moment ist sie erst die Identität als solche als Bestimmung der
einfachen Gleichheit mit sich selbst, gegen den absoluten Unterschied.



Anmerkung 2.



Ich werde in dieser Anmerkung die Identität als den Satz der Identität näher
betrachten, der als das erste Denkgesetz aufgeführt zu werden pflegt.



Dieser Satz in seinem positiven Ausdrucke A=A, ist zunächst nichts weiter, als
der Ausdruck der leeren Tautologie. Es ist daher richtig bemerkt worden, daß
dieses Denkgesetz ohne Inhalt sey und nicht weiter führe. So ist die leere
Identität, an welcher diejenigen festhangen bleiben, welche sie als solche für
etwas Wahres nehmen und immer vorzubringen pflegen, die Identität sey nicht die
Verschiedenheit, sondern die Identität und die Verschiedenheit seyen
verschieden. Sie sehen nicht, daß sie schon hierin selbst sagen, daß die
Identität ein Verschiedenes ist; denn sie sagen, die Identität sey verschieden
von der Verschiedenheit; indem dieß zugleich als die Natur der Identität
zugegeben werden muß, so liegt darin, daß die Identität nicht äußerlich,
sondern an ihr selbst, in ihrer Natur dieß sey, verschieden zu
seyn.—Ferner aber indem sie an dieser unbewegten Identität festhalten,
welche ihren Gegensatz an der Verschiedenheit hat, so sehen sie nicht, daß sie
hiermit dieselbe zu einer einseitigen Bestimmtheit machen, die als solche keine
Wahrheit hat. Es wird zugegeben, daß der Satz der Identität nur eine einseitige
Bestimmtheit ausdrücke, daß er nur die formelle eine abstrakte, unvollständige
Wahrheit enthalte.—In diesem richtigen Urtheil liegt aber unmittelbar,
daß die Wahrheit nur in der Einheit der Identität mit der Verschiedenheit
vollständig ist, und somit nur in dieser Einheit bestehe. Indem behauptet wird,
daß jene Identität unvollkommen ist, so schwebt diese Totalität, an der
gemessen die Identität unvollkommen ist, als das Vollkommene dem Gedanken vor;
indem aber auf der andern Seite die Identität als absolut getrennt von der
Verschiedenheit festgehalten und in dieser Trennung als ein Wesentliches,
Geltendes, Wahres genommen wird, so ist in diesen widerstreitenden Behauptungen
nichts zu sehen, als der Mangel, diese Gedanken, daß die Identität als
abstrakte wesentlich, und daß sie als solche ebenso unvollkommen ist,
zusammenzubringen; der Mangel des Bewußtseyns über die negative Bewegung, als
welche in diesen Behauptungen die Identität selbst dargestellt wird.—Oder
indem sich so ausgedrückt wird, die Identität sey wesentliche Identität als
Trennung von der Verschiedenheit, oder in der Trennung von der Verschiedenheit,
so ist dieß unmittelbar die ausgesprochene Wahrheit derselben, daß sie darin
besteht, Trennung als solche zu seyn, oder in der Trennung wesentlich, das ist,
nichts für sich, sondern Moment der Trennung zu seyn.



Was nun die sonstige Beglaubigung der absoluten Wahrheit des Satzes der
Identität betrifft, so wird sie insofern auf die Erfahrung gegründet, als sich
auf die Erfahrung jedes Bewußtseyns berufen wird, daß es, wie man ihm diesen
Satz, A ist A, ein Baum ist ein Baum, ausspreche, es denselben unmittelbar
zugebe und darin befriedigt sey, daß der Satz als unmittelbar klar durch sich
selbst, keiner andern Begründung und Beweises bedürfe.



Eines Theils ist diese Berufung auf die Erfahrung, daß allgemein jedes
Bewußtseyn ihn anerkenne, bloße Redensart. Denn man will nicht sagen, daß man
das Experiment mit dem abstrakten Satze A=A an jedem Bewußtseyn gemacht habe.
Es ist insofern weiter nicht Ernst mit jener Berufung auf wirklich gemachte
Erfahrung, sondern sie ist nur die Versicherung, daß wenn man die Erfahrung
machte, sich das Resultat des allgemeinen Anerkennens ergeben würde.—Wäre
aber nicht der abstrakte Satz als solcher, sondern der Satz in konkreter
Anwendung gemeint, aus der jener erst entwickelt werden sollte, so bestünde die
Behauptung von seiner Allgemeinheit und Unmittelbarkeit darin, daß jedes
Bewußtseyn, und selbst in jeder seiner Äußerungen ihn zu Grunde lege, oder daß
er implicite in jeder liege. Allein das Konkrete und die Anwendung ist ja eben
die Beziehung des einfachen Identischen auf ein von ihm verschiedenes
Mannigfaltiges. Als Satz ausgedrückt, wäre das Konkrete zunächst ein
synthetischer Satz. Aus dem Konkreten selbst oder seinem synthetischen Satze
würde die Abstraktion den Satz der Identität wohl durch Analyse herausbringen
können; aber in der That hätte sie die Erfahrung nicht gelassen wie sie ist,
sondern verändert; denn die Erfahrung enthielt vielmehr die Identität in
Einheit mit der Verschiedenheit, und ist die unmittelbare Widerlegung von der
Behauptung, daß die abstrakte Identität als solche etwas Wahres sey, denn das
gerade Gegentheil, nämlich die Identität nur vereinigt mit der Verschiedenheit,
kommt in jeder Erfahrung vor.



Auf der andern Seite wird aber auch die Erfahrung mit dem reinen Satze der
Identität, nur zu oft, gemacht, und es zeigt sich in dieser Erfahrung klar
genug, wie die Wahrheit, die er enthält, angesehen wird. Wenn nämlich z.B. auf
die Frage: was ist eine Pflanze? die Antwort gegeben wird: eine Pflanze
ist—eine Pflanze, so wird die Wahrheit eines solchen Satzes, von der
ganzen Gesellschaft, an der sie erprobt wird, zugleich zugegeben, und zugleich
ebenso einstimmig gesagt werden, daß damit Nichts gesagt ist. Wenn einer den
Mund aufthut, und anzugeben verspricht, was Gott sey, nämlich Gott
sey—Gott, so findet sich die Erwartung getäuscht, denn sie sah einer
verschiedenen Bestimmung entgegen; und wenn dieser Satz absolute Wahrheit ist,
wird solche absolute Rednerei sehr gering geachtet; es wird nichts für
langweiliger und lästiger gehalten werden, als eine nur dasselbe wiederkäuende
Unterhaltung, als solches Reden, das doch Wahrheit seyn soll.



Näher diese Wirkung der Langeweile bei solcher Wahrheit betrachtet, so macht
der Anfang: die Pflanze ist—, Anstalten etwas zu sagen, eine weitere
Bestimmung vorzubringen. Indem aber nur dasselbe wiederkehrt, so ist vielmehr
das Gegentheil geschehen, es ist Nichts herausgekommen. Solches identische
Reden widerspricht sich also selbst. Die Identität, statt an ihr die Wahrheit
und absolute Wahrheit zu seyn, ist daher vielmehr das Gegentheil; statt das
unbewegte Einfache zu seyn, ist sie das Hinausgehen über sich in die Auflösung
ihrer selbst.



Es liegt also in der Form des Satzes, in der die Identität ausgedrückt ist,
mehr als die einfache, abstrakte Identität; es liegt diese reine Bewegung der
Reflexion darin, in der das Andere nur als Schein, als unmittelbares
Verschwinden auftritt; A ist, ist ein Beginnen, dem ein Verschiedenes
vorschwebt, zu dem hinausgegangen werde; aber es kommt nicht zu dem
Verschiedenen; A ist—A: die Verschiedenheit ist nur ein Verschwinden; die
Bewegung geht in sich selbst zurück.—Die Form des Satzes kann als die
verborgene Nothwendigkeit angesehen werden, noch das Mehr jener Bewegung zu der
abstrakten Identität hinzuzufügen.—So kommt auch ein A, oder eine Pflanze
oder sonst ein Substrat hinzu, das als ein unnützer Inhalt keine Bedeutung hat;
aber er macht die Verschiedenheit aus, die sich zufälligerweise beizugesellen
scheint. Wenn statt des A und jedes andern Substrats, die Identität selbst
genommen wird,—die Identität ist die Identität,—so ist ebenso
zugegeben, daß statt dieser gleichfalls jedes andere Substrat genommen werden
könne. Wenn sich daher einmal darauf berufen werden soll, was die Erscheinung
zeigt, so zeigt sie dieß, daß in dem Ausdrucke der Identität auch unmmittelbar
die Verschiedenheit vorkommt;—oder bestimmter nach dem Obigen, daß diese
Identität das Nichts, daß sie die Negativität, der absolute Unterschied von
sich selbst ist.



Der andre Ausdruck des Satzes der Identität: A kann nicht zugleich A und
Nicht-A seyn, hat negative Form; er heißt der Satz des Widerspruchs. Es pflegt
darüber, wie die Form der Negation, wodurch sich dieser Satz vom vorigen
unterscheidet, an die Identität komme, keine Rechtfertigung gegeben zu
werden.—Diese Form liegt aber darin, daß die Identität als die reine
Bewegung der Reflexion, die einfache Negativität ist, welche der angeführte
zweite Ausdruck des Satzes entwickelter enthält. Es ist A ausgesprochen und ein
Nicht-A, das Rein-Andre des A, aber es zeigt sich nur um zu verschwinden. Die
Identität ist also in diesem Satze ausgedrückt,—als Negation der
Negation. A und Nicht-A, sind unterschieden, diese unterschiedenen sind auf ein
und dasselbe A bezogen. Die Identität ist also als diese Unterschiedenheit in
Einer Beziehung oder als der einfache Unterschied an ihnen selbst hier
dargestellt.



Es erhellt hieraus, daß der Satz der Identität selbst und noch mehr der Satz
des Widerspruchs nicht bloß analytischer, sondern synthetischer Natur ist. Denn
der letztere enthält in seinem Ausdrucke nicht nur die leere, einfache
Gleichheit mit sich, sondern nicht allein das Andere derselben überhaupt,
sondern sogar die absolute Ungleichheit, den Widerspruch an sich. Der Satz der
Identität selbst aber enthält, wie an ihm gezeigt wurde, die
Reflexions-Bewegung, die Identität als Verschwinden des Andersseyns.



Was sich also aus dieser Betrachtung ergiebt, ist, daß erstens der Satz der
Identität oder des Widerspruchs, wie er nur die abstrakte Identität im
Gegensatz gegen den Unterschied, als Wahres ausdrücken soll, kein Denkgesetz,
sondern vielmehr das Gegentheil davon ist; zweitens, daß diese Sätze mehr, als
mit ihnen gemeint wird, nämlich dieses Gegentheil, den absoluten Unterschied
selbst, enthalten.



B. Der Unterschied.



1. Der absolute Unterschied.



Der Unterschied ist die Negativität, welche die Reflexion in sich hat; das
Nichts, das durch das identische Sprechen gesagt wird; das wesentliche Moment
der Identität selbst, die zugleich als Negativität ihrer selbst, sich bestimmt
und unterschieden vom Unterschied ist.



1. Dieser Unterschied ist der Unterschied an und für sich, der absolute
Unterschied, der Unterschied des Wesens.—Er ist der Unterschied an und
für sich, nicht Unterschied durch ein Äußerliches, sondern sich auf sich
beziehender, also einfacher Unterschied.—Es ist wesentlich den absoluten
Unterschied als einfachen zu fassen. Im absoluten Unterschiede des A und
Nicht-A von einander ist es das einfache Nicht, was als solches denselben
ausmacht. Der Unterschied selbst ist einfacher Begriff. Darin, drückt man sich
aus, sind zwei Dinge unterschieden, daß sie u.s.f.—Darin, das heißt, in
einer und derselben Rücksicht, in demselben Bestimmungsgrunde. Er ist der
Unterschied der Reflexion, nicht das Andersseyn des Daseyns. Ein Daseyn und ein
anderes Daseyn sind gesetzt als außereinanderfallend, jedes der gegen einander
bestimmten Daseyn hat ein unmittelbares Seyn für sich. Das Andre des Wesens
dagegen ist das Andre an und für sich, nicht das Andre als eines andern außer
ihm Befindlichen; die einfache Bestimmtheit an sich. Auch in der Sphäre des
Daseyns erwies sich das Andersseyn und die Bestimmtheit von dieser Natur,
einfache Bestimmtheit, identischer Gegensatz zu seyn; aber diese Identität
zeigte sich nur als das Übergehen einer Bestimmtheit in die andere. Hier in der
Sphäre der Reflexion tritt der Unterschied als reflektirter auf, der so gesetzt
ist, wie er an sich ist.



2. Der Unterschied an sich ist der sich auf sich beziehende Unterschied; so ist
er die Negativität seiner selbst, der Unterschied nicht von einem Andern,
sondern seiner von sich selbst; er ist nicht er selbst, sondern sein Anderes.
Das Unterschiedene aber vom Unterschiede ist die Identität. Er ist also er
selbst und die Identität. Beide zusammen machen den Unterschied aus; er ist das
Ganze und sein Moment.—Es kann ebenso gesagt werden, der Unterschied als
einfacher ist kein Unterschied; er ist dieß erst in Beziehung auf die
Identität; aber vielmehr enthält er als Unterschied ebenso sie und diese
Beziehung selbst.—Der Unterschied ist das Ganze und sein eignes Moment;
wie die Identität ebenso sehr ihr Ganzes und ihr Moment ist.—Dieß ist als
die wesentliche Natur der Reflexion und als bestimmter Urgrund aller Thätigkeit
und Selbstbewegung zu betrachten. —Unterschied wie die Identität machen
sich zum Momente oder zum Gesetztseyn, weil sie als Reflexion die negative
Beziehung auf sich selbst sind.



Der Unterschied, so als Einheit seiner und der Identität, ist an sich selbst
bestimmter Unterschied. Er ist nicht Übergehen in ein Anderes, nicht Beziehung
auf Anderes außer ihm; er hat sein Anderes, die Identität an ihm selbst; so wie
diese, indem sie in die Bestimmung des Unterschieds getreten, nicht in ihn als
ihr Anderes sich verloren hat, sondern in ihm sich erhält, seine Reflexion in
sich und sein Moment ist.



3. Der Unterschied hat die beiden Momente, Identität und Unterschied; beide
sind so ein Gesetztseyn, Bestimmtheit. Aber in diesem Gesetztseyn ist jedes
Beziehung auf sich selbst. Das eine, die Identität ist unmittelbar selbst das
Moment der Reflexion in sich; ebenso ist aber das andere, der Unterschied,
Unterschied an sich, der reflektirte Unterschied. Der Unterschied, indem er
zwei solche Momente hat, die selbst die Reflexionen in sich sind, ist
Verschiedenheit.



2. Die Verschiedenheit.



1. Die Identität zerfällt an ihr selbst in Verschiedenheit, weil sie als
absoluter Unterschied in sich selbst, sich als das Negative ihrer setzt, und
diese ihre Momente, sie selbst und das Negative ihrer, Reflexionen in sich,
identisch mit sich sind; oder eben weil sie ihr Negiren unmittelbar selbst
aufhebt, und in ihrer Bestimmung in sich reflektirt ist. Das Unterschiedne
besteht als gegen einander gleichgültig verschiedenes, weil es identisch mit
sich ist, weil die Identität seinen Boden und Element ausmacht; oder das
Verschiedene ist das, was es ist, eben nur in seinem Gegentheile, der
Identität.



Die Verschiedenheit macht das Andersseyn als solches der Reflexion aus. Das
Andere des Daseyns hat das unmittelbare Seyn zu seinem Grunde, in welchem das
Negative besteht. In der Reflexion aber macht die Identität mit sich, die
reflektirte Unmittelbarkeit, das Bestehen des Negativen und die
Gleichgültigkeit desselben aus.



Die Momente des Unterschiedes sind die Identität und der Unterschied selbst.
Verschiedene sind sie als in sich selbst reflektirte, sich auf sich beziehende;
so sind sie in der Bestimmung der Identität, Beziehungen nur auf sich; die
Identität ist nicht bezogen auf den Unterschied, noch ist der Unterschied
bezogen auf die Identität; indem so jedes dieser Momente nur auf sich bezogen
ist, sind sie nicht bestimmt gegen einander.—Weil sie nun auf diese Weise
nicht an ihnen selbst unterschiedene sind, so ist der Unterschied ihnen
äußerlich. Die Verschiedenen verhalten sich also nicht als Identität und
Unterschied zu einander, sondern nur als Verschiedene überhaupt, die
gleichgültig gegeneinander und gegen ihre Bestimmtheit sind.



2. In der Verschiedenheit als der Gleichgültigkeit des Unterschieds, ist sich
überhaupt die Reflexion äußerlich geworden; der Unterschied ist nur ein
Gesetztseyn oder als aufgehobener, aber er ist selbst die ganze
Reflexion.—Dieß näher betrachtet, so sind beide, die Identität und der
Unterschied, wie sich so eben bestimmt hat, Reflexionen; jedes Einheit seiner
selbst und seines Andern; jedes ist das Ganze. Damit aber ist die Bestimmtheit,
nur Identität oder nur Unterschied zu seyn, ein Aufgehobenes. Sie sind darum
keine Qualitäten, weil ihre Bestimmtheit durch die Reflexion in sich zugleich
nur als Negation ist. Es ist also dieß Gedoppelte vorhanden, die Reflexion in
sich als solche, und die Bestimmtheit als Negation, oder das Gesetztseyn. Das
Gesetztseyn ist die sich äußerliche Reflexion; es ist die Negation als
Negation; hiermit an sich zwar die sich auf sich beziehende Negation und
Reflexion in sich; aber nur an sich; es ist die Beziehung darauf als auf ein
Äußerliches.



Die Reflexion an sich und die äußere Reflexion, sind somit die zwei
Bestimmungen, in die sich die Momente des Unterschiedes, Identität und
Unterschied, setzten. Sie sind diese Momente selbst, insofern sie sich nunmehr
bestimmt haben.—Die Reflexion an sich ist die Identität, aber bestimmt,
gleichgültig gegen den Unterschied zu seyn; nicht den Unterschied gar nicht zu
haben, sondern sich als mit sich identisch gegen ihn zu verhalten; sie ist die
Verschiedenheit. Es ist die Identität, die sich so in sich reflektirt hat, daß
sie eigentlich die Eine Reflexion der beiden Momente in sich ist, beide sind
Reflexionen in sich. Die Identität ist diese eine Reflexion beider, die den
Unterschied nur als einen gleichgültigen an ihr hat, und Verschiedenheit
überhaupt ist.—Die äußere Reflexion dagegen ist der bestimmte Unterschied
derselben nicht als absolute Reflexion in sich, sondern als Bestimmung, wogegen
die an sich seyende Reflexion gleichgültig ist; seine beiden Momente, die
Identität und der Unterschied selbst, sind so äußerlich gesetzte, nicht an und
für sich seyende Bestimmungen.



Diese äußerliche Identität nun ist die Gleichheit, und der äußerliche
Unterschied die Ungleichheit.—Die Gleichheit ist zwar Identität, aber nur
als ein Gesetztseyn, eine Identität, die nicht an und für sich
ist.—Ebenso die Ungleichheit ist Unterschied, aber als ein äußerlicher,
der nicht an und für sich der Unterschied des Ungleichen selbst ist. Ob Etwas
einem andern Etwas gleich ist oder nicht, geht weder das eine noch das andere
an; jedes derselben ist nur auf sich bezogen; ist an und für sich selbst was es
ist; die Identität oder Nichtidentität als Gleichheit und Ungleichheit ist die
Rücksicht eines Dritten, die außer ihnen fällt.



3. Die äußere Reflexion bezieht das Verschiedene auf die Gleichheit und
Ungleichheit. Diese Beziehung, das Vergleichen, geht von der Gleichheit zur
Ungleichheit, und von dieser zu jener herüber und hinüber. Aber dieses herüber-
und hinübergehende Beziehen der Gleichheit und Ungleichheit ist diesen
Bestimmungen selbst äußerlich; auch werden sie nicht auf einander, sondern jede
für sich nur auf ein Drittes bezogen. Jede tritt in dieser Abwechslung
unmittelbar für sich hervor.—Die äußerliche Reflexion ist als solche sich
selbst äußerlich; der bestimmte Unterschied ist der negirte absolute
Unterschied; er ist somit nicht einfach, nicht die Reflexion in sich, sondern
diese hat er außer ihm; seine Momente fallen daher aus einander, und beziehen
sieh auch als gegen einander äußerliche, auf die ihnen gegenüber stehende
Reflexion in sich.



An der sich entfremdeten Reflexion kommen also die Gleichheit und Ungleichheit
als gegen einander selbst unbezogene hervor, und sie trennt sie, indem sie sie
auf ein und dasselbe bezieht, durch die Insoferns, Seiten und Rücksichten. Die
Verschiedenen, die das eine und dasselbe sind, worauf beide, die Gleichheit und
Ungleichheit, bezogen werden, sind also nach der einen Seite einander gleich,
nach der andern Seite aber ungleich, und insofern sie gleich sind, insofern
sind sie nicht ungleich. Die Gleichheit bezieht sich nur auf sich, und die
Ungleichheit ist ebenso nur Ungleichheit.



Durch diese ihre Trennung von einander aber heben sie sich nur auf. Gerade, was
den Widerspruch und die Auflösung von ihnen abhalten soll, daß nämlich Etwas
einem Andern in einer Rücksicht gleich, in einer andern aber ungleich
sey;—dieß Auseinanderhalten der Gleichheit und Ungleichheit ist ihre
Zerstörung. Denn beide sind Bestimmungen des Unterschiedes; sie sind
Beziehungen aufeinander, das eine, zu seyn, was das andere nicht ist; gleich
ist nicht ungleich, und ungleich ist nicht gleich; und beide haben wesentlich
diese Beziehung, und außer ihr keine Bedeutung; als Bestimmungen des
Unterschiedes ist jedes das was es ist, als unterschieden von seinem andern.
Durch ihre Gleichgültigkeit aber gegen einander, ist die Gleichheit nur bezogen
auf sich, die Ungleichheit ist ebenso eine eigene Rücksicht und Reflexion für
sich; jede ist somit sich selbst gleich; der Unterschied ist verschwunden, da
sie keine Bestimmtheit gegen einander haben; oder jede ist hiermit nur
Gleichheit.



Diese gleichgültige Rücksicht, oder der äußerliche Unterschied hebt somit sich
selbst auf, und ist die Negativität seiner an sich selbst. Er ist diejenige
Negativität, welche in dem Vergleichen dem Vergleichenden zukommt. Das
Vergleichende geht von der Gleichheit zur Ungleichheit, und von dieser zu jener
zurück; läßt also das eine im andern verschwinden, und ist in der That die
negative Einheit beider. Sie ist zunächst jenseits des Verglichenen so wie
jenseits der Momente der Vergleichung, als ein Subjektives, außerhalb ihnen
fallendes Thun. Aber diese negative Einheit ist in der That die Natur der
Gleichheit und Ungleichheit selbst, wie sich ergeben hat. Eben die
selbstständige Rücksicht, die eine jede ist, ist vielmehr die ihre
Unterschiedenheit und damit sie selbst aufhebende Beziehung auf sich.



Nach dieser Seite, als Momente der äußern Reflexion und als sich selbst
äußerlich, verschwinden die Gleichheit und Ungleichheit in ihre Gleichheit
zusammen. Aber diese ihre negative Einheit ist ferner auch an ihnen gesetzt;
sie haben nämlich die an sich seyende Reflexion außer ihnen, oder sind die
Gleichheit und Ungleichheit eines Dritten, eines Andern als sie selbst sind. So
ist das Gleiche nicht das Gleiche seiner selbst, und das Ungleiche als das
Ungleiche nicht seiner selbst, sondern eines ihm ungleichen, ist selbst das
Gleiche. Das Gleiche und das Ungleiche ist also das Ungleiche seiner selbst.
Jedes ist somit diese Reflexion, die Gleichheit, daß sie sie selbst und die
Ungleichheit, die Ungleichheit, daß sie sie selbst und die Gleichheit ist.



Gleichheit und Ungleichheit machten die Seite des Gesetztseyns, gegen das
Verglichene oder das Verschiedene aus, das sich als die an sich seyende
Reflexion gegen sie bestimmt hatte. Aber dieses hat damit seine Bestimmtheit
gegen sie ebenfalls verloren. Eben die Gleichheit und Ungleichheit, die
Bestimmungen der äußerlichen Reflexion, sind die nur an sich seyende Reflexion,
welche das Verschiedene als solches seyn sollte, sein nur unbestimmter
Unterschied. Die an sich seyende Reflexion ist die Beziehung auf sich ohne
Negation, die abstrakte Identität mit sich; damit eben das Gesetztseyn
selbst.—Das bloß Verschiedene geht also durch das Gesetztseyn über in die
negative Reflexion. Das Verschiedene ist der bloß gesetzte Unterschied, also
der Unterschied, der keiner ist, also die Negation seiner an ihm selbst. So die
Gleichheit und Ungleichheit selbst, das Gesetztseyn, geht durch die
Gleichgültigkeit oder die an sich seyende Reflexion zurück in die negative
Einheit mit sich; in die Reflexion, welche der Unterschied der Gleichheit und
Ungleichheit an sich selbst ist. Die Verschiedenheit, deren gleichgültige
Seiten ebenso sehr schlechthin nur Momente als Einer negativen Einheit sind,
ist der Gegensatz.



Anmerkung.



Die Verschiedenheit wird, wie die Identität, in einem eigenen Satze
ausgedrückt. Übrigens bleiben diese beide Sätze in der gleichgültigen
Verschiedenheit gegeneinander gehalten, so daß jeder für sich gilt ohne
Rücksicht auf den andern.



Alle Dinge sind verschieden, oder: Es giebt nicht zwei Dinge, die einander
gleich sind.—Dieser Satz ist in der That dem Satze der Identität
entgegengesetzt, denn er sagt aus: A ist ein Verschiedenes, also A ist auch
nicht A; oder A ist einem andern ungleich, so ist es nicht A überhaupt, sondern
vielmehr ein bestimmtes A. An die Stelle des A im identischen Satze kann jedes
andere Substrat gesetzt, aber A als Ungleiches nicht mehr mit jedem andern
vertauscht werden. Es soll zwar nicht ein Verschiedenes von sich, sondern nur
von Anderem seyn; aber diese Verschiedenheit ist seine eigene Bestimmung. Als
mit sich identisches A ist es das Unbestimmte; aber als Bestimmtes ist es das
Gegentheil hiervon, es hat nicht mehr nur die Identität mit sich, sondern auch
eine Negation, somit eine Verschiedenheit seiner selbst von sich an ihm.



Daß alle Dinge verschieden sind von einander, ist ein sehr überflüssiger Satz,
denn im Plural der Dinge liegt unmittelbar die Mehrheit und die ganz
unbestimmte Verschiedenheit.—Der Satz aber: es giebt nicht zwei Dinge,
die einander vollkommen gleich sind, drückt mehr, nämlich die bestimmte
Verschiedenheit aus. Zwei Dinge sind nicht bloß zwei; die numerische Vielheit
ist nur die Einerleiheit, sondern sie sind durch eine Bestimmung verschieden.
Der Satz, daß es nicht zwei Dinge giebt, die einander gleich sind, fällt dem
Vorstellen,—auch nach der Anekdote, an einem Hofe auf, wo ihn Leibniz
vorgebracht und die Damen veranlaßt haben soll, unter Baumblättern zu suchen,
ob sie nicht zwei gleiche finden.—Glückliche Zeiten für die Metaphysik,
wo man sich am Hofe mit ihr beschäftigte, und wo es keiner andern Anstrengung
bedurfte, ihre Sätze zu prüfen, als Baumblätter zu vergleichen!—Der
Grund, daß jener Satz auffallend ist, liegt in dem Gesagten, daß zwei oder die
numerische Mehrheit noch keine bestimmte Verschiedenheit enthält, und daß die
Verschiedenheit als solche in ihrer Abstraktion zunächst gleichgültig gegen die
Gleichheit und Ungleichheit ist. Das Vorstellen, indem es auch zur Bestimmung
übergeht, nimmt diese Momente selbst als gegen einander gleichgültige auf, so
daß das eine ohne das andere, die bloße Gleichheit der Dinge ohne die
Ungleichheit zur Bestimmung hinreiche, oder daß die Dinge verschieden seyen,
wenn sie auch nur numerisch Viele, verschiedene überhaupt, nicht ungleiche
sind. Der Satz der Verschiedenheit hingegen drückt aus, daß die Dinge durch die
Ungleichheit von einander verschieden sind, daß ihnen die Bestimmung der
Ungleichheit so sehr zukomme als die der Gleichheit, denn erst beide zusammen
machen den bestimmten Unterschied aus.



Dieser Satz nun, daß allen Dingen die Bestimmung der Ungleichheit zukommt,
bedürfte eines Beweises; er kann nicht als unmittelbarer Satz aufgestellt
werden, denn die gewöhnliche Weise des Erkennens selbst fotdert für die
Verknüpfung verschiedener Bestimmungen in einem synthetischen Satze einen
Beweis oder das Aufzeigen eines Dritten, worin sie vermittelt sind. Dieser
Beweis müßte den Übergang der Identität in die Verschiedenheit, und dann den
Übergang dieser in die bestimmte Verschiedenheit, in die Ungleichheit darthun.
Dieß pflegt aber nicht geleistet zu werden; es ergab sich darin, daß die
Verschiedenheit oder der äußerliche Unterschied, in Wahrheit in sich
reflektirter, Unterschied an ihm selbst ist, daß das gleichgültige Bestehen des
Verschiedenen das bloße Gesetztseyn, und damit nicht äußerlicher,
gleichgültiger Unterschied, sondern Eine Beziehung der beiden Momente ist.



Es liegt darin auch die Auflösung und Nichtigkeit des Satzes der
Verschiedenheit. Zwei Dinge sind nicht vollkommen gleich; so sind sie gleich
und ungleich zugleich; gleich schon darin, daß sie Dinge oder zwei überhaupt
sind, denn jedes ist ein Ding und ein Eins so gut als das andere,jedes also
dasselbe, was das andere; ungleich aber sind sie durch die Annahme. Es ist
somit die Bestimmung vorhanden, daß beide Momente, die Gleichheit und die
Ungleichheit, in Einem und demselben verschieden, oder daß der
außereinanderfallende Unterschied, zugleich eine und dieselbe Beziehung ist.
Somit ist sie in Entgegensetzung übergegangen.



Das Zugleich der beiden Prädikate wird zwar durch das Insofern aus einander
gehalten; daß zwei Dinge insofern sie gleich, insofern nicht ungleich,
oder nach einer Seite und Rücksicht gleich, nach der andern Seite und Rücksicht
aber ungleich sind. Damit wird die Einheit der Gleichheit und Ungleichheit aus
dem Dinge entfernt, und was seine eigene, und die Reflexion der Gleichheit und
Ungleichheit an sich wäre, als eine dem Dinge äußerliche Reflexion
festgehalten. Diese ist es aber somit, die in einer und derselben Thätigkeit
die zwei Seiten der Gleichheit und Ungleichheit unterscheidet, somit in Einer
Thätigkeit beide enthält, die eine in die andere scheinen läßt und
reflektirt.—Die gewöhnliche Zärtlichkeit für die Dinge aber, die nur
dafür sorgt, daß diese sich nicht widersprechen, vergißt hier wie sonst, daß
damit der Widerspruch nicht aufgelöst, sondern nur anderswohin, in die
Subjektive oder äußere Reflexion überhaupt geschoben wird, und daß diese in der
That die beiden Momente, welche durch diese Entfernung und Versetzung als
bloßes Gesetztseyn ausgesprochen werden, als aufgehobene und auf einander
bezogene in Einer Einheit enthält.



3. Der Gegensatz.



Im Gegensatze ist die bestimmte Reflexion, der Unterschied vollendet. Er ist
die Einheit der Identität und der Verschiedenheit; seine Momente sind in Einer
Identität verschiedene; so sind sie entgegengesetzte.



Die Identität und der Unterschied sind die Momente des Unterschiedes innerhalb
seiner selbst gehalten; sie sind reflektirte Momente seiner Einheit. Gleichheit
und Ungleichheit aber sind die entäußerte Reflexion; ihre Identität mit sich
ist nicht nur die Gleichgültigkeit eines jeden gegen das von ihm
Unterschiedene, sondern gegen das An-und-Fürsichseyn, als solches; eine
Identität mit sich gegen die in sich reflektirte; sie ist also die nicht in
sich reflektirte Unmittelbarkeit. Das Gesetztseyn der Seiten der äußerlichen
Reflexion ist daher ein Seyn; so wie ihr Nichtgesetztseyn ein Nichtseyn.



Die Momente des Gegensatzes näher betrachtet, so sind sie das in sich
reflektirte Gesetztseyn oder Bestimmung überhaupt. Das Gesetztseyn ist die
Gleichheit und Ungleichheit; sie beide in sich reflektirt machen die
Bestimmungen des Gegensatzes aus. Ihre Reflexion in sich besteht darin, daß
jedes an ihm selbst die Einheit der Gleichheit und Ungleichheit ist. Die
Gleichheit ist nur in der Reflexion, welche nach der Ungleichheit vergleicht,
somit durch ihr anderes gleichgültiges Moment vermittelt; ebenso die
Ungleichheit ist nur in derselben reflektirenden Beziehung, in welcher die
Gleichheit ist. —Jedes dieser Momente ist also in seiner Bestimmtheit das
Ganze. Es ist das Ganze, insofern es auch sein anderes Moment enthält; aber
dieß sein anderes ist ein gleichgültig seyendes, so enthält jedes die Beziehung
auf sein Nichtseyn, und ist nur die Reflexion in sich oder das Ganze als sich
wesentlich auf sein Nichtseyn beziehend.



Diese in sich reflektirte Gleichheit mit sich, die in ihr selbst die Beziehung
auf die Ungleichheit enthält, ist das Positive; so die Ungleichheit die in ihr
selbst die Beziehung auf ihr Nichtseyn, die Gleichheit enthält, ist das
Negative.—Oder beide sind das Gesetztseyn; insofern nun die
unterschiedene Bestimmtheit als unterschiedene bestimmte Beziehung des
Gesetztseyns auf sich genommen wird, so ist der Gegensatz eines Theils das
Gesetztseyn in seine Gleichheit mit sich reflektirt; andern Theils dasselbe in
seine Ungleichheit mit sich reflektirt; das Positive und Negative.—Das
Positive ist das Gesetztseyn als in die Gleichheit mit sich reflektirt; aber
das reflektirte ist das Gesetztseyn, das ist, die Negation als Negation, so hat
diese Reflexion in sich die Beziehung auf das Andere zu ihrer Bestimmung. Das
Negative ist das Gesetztseyn als in die Ungleichheit reflektirt; aber das
Gesetztseyn ist die Ungleichheit selbst, so ist diese Reflexion somit die
Identität der Ungleichheit mit sich selbst und absolute Beziehung auf
sich.—Beide also, das in die Gleichheit mit sich reflektirte Gesetztseyn
hat die Ungleichheit, und das in die Ungleichheit mit sich reflektirte
Gesetztseyn hat auch die Gleichheit an ihm.



Das Positive und das Negative sind so die selbstständig gewordenen Seiten des
Gegensatzes. Sie sind selbstständig, indem sie die Reflexion des Ganzen in sich
sind, und sie gehören dem Gegensatze an, insofern es die Bestimmtheit ist, die
als Ganzes in sich reflektirt ist. Um ihrer Selbstständigkeit willen machen sie
den an sich bestimmten Gegensatz aus. Jedes ist es selbst und sein Anderes,
dadurch hat jedes seine Bestimmtheit nicht an einem andern, sondern an ihm
selbst.—Jedes bezieht sich auf sich selbst, nur als sich beziehend auf
sein Anderes. Dieß hat die doppelte Seite; jedes ist Beziehung auf sein
Nichtseyn als Aufheben dieses Andersseyns in sich; so ist sein Nichtseyn nur
ein Moment in ihm. Aber andern Theils ist hier das Gesetztseyn ein Seyn, ein
gleichgültiges Bestehen geworden; das andre seiner, das jedes enthält, ist
daher auch das Nichtseyn dessen, in welchem es nur als Moment enthalten seyn
soll. Jedes ist daher nur, insofern sein Nichtseyn ist, und zwar in einer
identischen Beziehung.



Die Bestimmungen, welche das Positive und Negative konstituiren, bestehen also
darin, daß das Positive und das Negative erstens absolute Momente des
Gegensatzes sind; ihr Bestehen ist untrennbar Eine Reflexion; es ist Eine
Vermittelung, in welcher jedes durch das Nichtseyn seines Andern, damit durch
sein Anderes oder sein eigenes Nichtseyn ist.—So sind sie
Entgegengesetzte überhaupt; oder jedes ist nur das Entgegengesetzte des Andern;
das eine ist noch nicht positiv, und das andre noch nicht negativ, sondern
beide sind negativ gegen einander. Jedes ist so überhaupt erstens insofern das
Andre ist; es ist durch das Andre, durch sein eignes Nichtseyn, das was es ist;
es ist nur Gesetztseyn; zweitens es ist insofern das Andre nicht ist; es ist
durch das Nichtseyn des Andern das was es ist; es ist Reflexion in
sich.—Dieses beides ist aber die eine Vermittelung des Gegensatzes
überhaupt, in der sie überhaupt nur Gesetzte sind.



Aber ferner dieß bloße Gesetztseyn ist in sich reflektirt überhaupt; das
Positive und Negative ist nach diesem Momente der äußern Reflexion gleichgültig
gegen jene erste Identität, worin sie nur Momente sind; oder indem jene erste
Reflexion die eigne Reflexion des Positiven und Negativen in sich selbst, jedes
sein Gesetztseyn an ihm selbst ist, so ist jedes gleichgültig gegen diese seine
Reflexion in sein Nichtseyn, gegen sein eigenes Gesetztseyn. Die beiden Seiten
sind so bloß verschiedene, und insofern ihre Bestimmtheit, positiv und negativ
zu seyn, ihr Gesetztseyn gegen einander ausmacht, so ist jede nicht an ihr
selbst so bestimmt, sondern ist nur Bestimmtheit überhaupt; jeder Seite kommt
daher zwar eine der Bestimmtheiten von Positivem und Negativem zu; aber sie
können verwechselt werden, und jede Seite ist von der Art, daß sie ebenso gut
als positiv wie als negativ genommen werden kann.



Aber das Positive und Negative ist drittens nicht nur ein Gesetztes, noch bloß
ein Gleichgültiges, sondern ihr Gesetztseyn oder die Beziehung auf das andere
in einer Einheit, die nicht sie selbst sind, ist in jedes zurückgenommen. Jedes
ist an ihm selbst positiv und negativ; das Positive und Negative ist die
Reflexionsbestimmung an und für sich; erst in dieser Reflexion des
Entgegengesetzten in sich ist es positiv und negativ. Das Positive hat die
Beziehung auf das Andere, in der die Bestimmtheit des Positiven ist, an ihm
selbst; ebenso das Negative ist nicht Negatives als gegen ein anderes, sondern
hat die Bestimmtheit, wodurch es negativ ist, gleichfalls in ihm selbst.



So ist jedes Selbstständige, für sich seyende Einheit mit sich. Das Positive
ist wohl ein Gesetztseyn, aber so daß für es das Gesetztseyn nur Gesetztseyn,
als aufgehobenes ist. Es ist das Nichtentgegengesetzte; der aufgehobene
Gegensatz, aber als Seite des Gegensatzes selbst.—Als positiv ist zwar
Etwas bestimmt in Beziehung auf ein Andersseyn, aber so daß seine Natur dieß
ist, nicht ein Gesetztes zu seyn; es ist die das Andersseyn negirende Reflexion
in sich. Aber das Andere seiner, das Negative, ist selbst nicht mehr
Gesetztseyn oder Moment, sondern ein selbstständiges Seyn; so ist die negirende
Reflexion des Positiven in sich bestimmt, dieß sein Nichtseyn von sich
auszuschließen.



So das Negative als absolute Reflexion ist nicht das unmittelbare Negative,
sondern dasselbe als aufgehobenes Gesetztseyn; das Negative an und für sich,
das positiv auf sich selbst beruht. Als Reflexion in sich negirt es seine
Beziehung auf Anderes; sein Anderes ist das Positive, ein selbstständiges
Seyn;—seine negative Beziehung darauf ist daher, es aus sich
auszuschließen. Das Negative ist das für sich bestehende Entgegengesetzte,
gegen das Positive, das die Bestimmung des aufgehobenen Gegensatzes ist; der
auf sich beruhende ganze Gegensatz, entgegengesetzt dem mit sich identischen
Gesetztseyn.



Das Positive und Negative ist hiermit nicht nur an sich positiv und negativ,
sondern an und für sich. An sich sind sie es, insofern von ihrer
ausschließenden Beziehung auf Anderes abstrahirt, und sie nur nach ihrer
Bestimmung genommen werden. An sich ist etwas positiv oder negativ, indem es
nicht bloß gegen Anderes so bestimmt seyn soll. Aber das Positive oder Negative
nicht als Gesetztseyn und damit nicht als Entgegengesetztes, ist es jedes das
Unmittelbare, Seyn und Nichtseyn. Das Positive und Negative sind aber die
Momente des Gegensatzes, das Ansichseyn derselben macht nur die Form ihres
Reflektirtseyns in sich aus. Es ist etwas an sich positiv, außer der Beziehung
auf das Negative; und es ist etwas an sich negativ, außer der Beziehung auf das
Negative; in dieser Bestimmung wird bloß an dem abstrakten Momente dieses
Reflektirtseyns festgehalten. Allein das ansichseyende Positive oder Negative
heißt wesentlich, daß entgegengesetzt zu seyn, nicht bloß Moment sey, noch der
Vergleichung angehöre, sondern die eigene Bestimmung der Seiten des Gegensatzes
ist. An sich positiv oder negativ sind sie also nicht außer der Beziehung auf
Anderes, sondern daß diese Beziehung und zwar als ausschließende, die
Bestimmung oder das Ansichseyn derselben ausmacht; hierin sind sie es also
zugleich an und für sich.



Anmerkung.



Es ist hier der Begriff des Positiven und Negativen anzuführen, wie er in der
Arithmetik vorkommt. Er wird darin als bekannt vorausgesetzt; weil er aber
nicht in seinem bestimmten Unterschiede aufgefaßt wird, entgeht er nicht
unauflösbaren Schwierigkeiten und Verwicklungen. Es haben sich so eben die
beiden realen Bestimmungen des Positiven und Negativen ergeben,—außer dem
einfachen Begriffe ihrer Entgegensetzung,—daß nämlich das erstemal, ein
nur verschiedenes, unmittelbares Daseyn zu Grunde liegt, dessen einfache
Reflexion in sich unterschieden wird von seinem Gesetztseyn, der
Entgegensetzung selbst. Diese gilt daher nur als nicht an und für sich seyend,
und dem Verschiedenen zwar zukommend, so daß jedes ein Entgegengesetztes
überhaupt ist, aber auch gleichgültig dagegen für sich besteht, und es einerley
ist, welches der beiden entgegengesetzten Verschiedenen als positiv oder als
negativ betrachte werde.—Das andremal aber ist das Positive das an sich
selbst Positive, das Negative das an sich selbst Negative, so daß das
Verschiedene nicht gleichgültig dagegen, sondern dieß seine Bestimmung an und
für sich ist.—Diese beiden Formen des Positiven und Negativen kommen
gleich in den ersten Bestimmungen vor, in denen sie in der Arithmetik gebraucht
werden.



Das + a und—a sind zuerst entgegengesetzte Größen überhaupt; a ist die
beiden zum Grunde liegende, ansichseyende Einheit, das gegen die
Entgegensetzung selbst gleichgültige, das hier ohne weitern Begriff als todte
Grundlage dient. Das—a ist zwar als das Negative, das + a als das
Positive bezeichnet, aber das eine ist so gut ein Entgegengesetztes als das
andere.



Ferner ist a nicht nur die einfache zum Grunde liegende Einheit, sondern als +
a und—a, ist sie die Reflexion dieser Entgegengesetzten in sich; es sind
zwei verschiedene a vorhanden und es ist gleichgültig, welches von beiden inan
als das positive oder negative bezeichnen will; beide haben ein besonderes
Bestehen und sind positiv.



Nach jener ersten Seite ist + y—y = 0; oder in—8 + 3, sind die 3
positiven, negative im 8. Die Entgegengesetzten heben sich in ihrer Verbindung
auf. Eine Stunde Wegs nach Osten gemacht, und ebenso viel zurück nach Westen
hebt den erst gemachten Weg auf; so viel Schulden, um so viel weniger Vermögen,
und so viel Vermögen vorhanden ist, so viel hebt sich von den Schulden auf. Die
Stunde Wegs nach Osten ist zugleich nicht der positive Weg an sich, noch der
nach Westen der negative Weg; sondern diese Richtungen sind gleichgültig gegen
diese Bestimmtheit des Gegensatzes; nur eine dritte außer ihnen fallende
Rücksicht macht die eine zur positiven, die andere zur negativen. So auch die
Schulden sind nicht an und für sich das Negative; sie sind es nur in Beziehung
auf den Schuldner; für den Gläubiger sind sie sein positives Vermögen; sie sind
eine Summe Geld, oder was es sey von einem gewissen Werth, das nach außerhalb
seiner fallenden Rücksichten Schulden oder Vermögen ist.



Die Entgegengesetzten heben sich zwar in ihrer Beziehung auf, so daß das
Resultat gleich Null ist; aber es ist in ihnen auch ihre identische Beziehung
vorhanden, die gegen den Gegensatz selbst gleichgültig ist; so machen sie Eines
aus. Wie so eben von der Summe Geld erinnert worden, die nur Eine Summe ist,
oder das a, das nur Ein a ist im + a und—a; auch der Weg, der nur ein
Stück Wegs ist, nicht zwei Wege, deren einer nach Osten, der andere nach Westen
ginge. So auch eine Ordinate y, die dasselbe ist, auf dieser oder jener Seite
der Axe genommen; insofern ist + y—y = y; sie ist nur die Ordinate, es
ist nur Eine Bestimmung und Gesetz derselben.



Ferner aber sind die Entgegengesetzten nicht nur Ein Gleichgültiges, sondern
auch zwei Gleichgültige. Sie sind nämlich als Entgegengesetzte auch in sich
Reflektirte, und bestehen so als Verschiedene.



So sind in—8 + 3 überhaupt elf Einheiten vorhanden; + y,—y, sind
Ordinaten auf der entgegengesetzten Seite der Axe, wo jede ein gegen diese
Grenze und gegen ihren Gegensatz gleichgültiges Daseyn ist; so ist + y—y
= 2 y.—Auch der nach Osten und nach Westen zurückgelegte Weg, ist die
Summe einer zweifachen Bemühung, oder die Summe von zwei Zeitperioden. Ebenso
ist in der Staatsökonomie ein Quantum von Geld, oder von Werth, nicht nur dieß
Eine Quantum als Mittel der Subsistenz, sondern es ist ein verdoppeltes; es ist
Mittel der Subsistenz sowohl für den Gläubiger als den Schuldner. Das
Staatsvermögen berechnet sich nicht bloß als Summe des baaren Gelds und des
sonstigen Werths von den Immobilien und Mobilien, der im Staate vorhanden ist,
noch weniger aber als Summe, die übrig bliebe nach Abzug des passiven Vermögens
vom activen, sondern das Kapital, wenn seine active und passive Bestimmung sich
auch zur Null reducirten, bleibt erstens positives Kapital; als + a—a =
a; aber zweitens indem es auf vielfältige Weise passives, verliehenes und
wieder verliehenes ist, ist es dadurch ein sehr vervielfältigtes Mittel.



Nicht nur aber sind die entgegengesetzten Größen, einer Seits bloß
entgegengesetzte überhaupt, anderer Seits reale oder gleichgültige. Sondern ob
zwar das Quantum selbst das gleichgültig begrenzte Seyn ist, so kommt doch an
ihm auch das an sich Positive und das an sich Negative vor. Das a z.B. insofern
es kein Zeichen hat, gilt dafür, daß es als positives zu nehmmen sey, wenn es
zu bezeichnen ist. Wenn es nur überhaupt ein entgegengesetztes werden sollte,
so könnte es ebenso gut als—a genommen werden. Aber das positive Zeichen
wird ihm unmittelbar gegeben, weil das Positive für sich die eigenthümliche
Bedeutung des Unmittelbaren, als mit sich identischen, gegen die
Entgegensetzung hat.



Ferner indem positive und negative Größen addirt oder subtrahirt werden, gelten
sie als solche, die für sich positiv und negativ seyen, und es nicht bloß durch
die Beziehung des Addirens oder Subtrahirens, auf diese äußerliche Weise
werden. In 8—(- 3) heißt das erste Minus entgegengesetzt gegen 8, das
zweite Minus aber (- 3) gilt als entgegengesetztes an sich, außer dieser
Beziehung.



Näher tritt dieß bei der Multiplikation und Division hervor; hier ist das
Positive wesentlich als das Nichtentgegengesetzte, das Negative hingegen als
das Entgegengesetzte zu nehmen, nicht beide Bestimmungen auf gleiche Weise nur
als Entgegengesetzte überhaupt. Indem die Lehrbücher in den Beweisen, wie sich
die Zeichen in diesen beiden Rechnungsarten verhalten, bei dem Begriffe der
entgegengesetzten Größen überhaupt stehen bleiben, so sind diese Beweise
unvollständig und verwickeln sich in Widersprüche.—Plus und Minus
erhalten aber bei der Multiplikation und Division die bestimmtere Bedeutung von
Positivem und Negativem an sich, weil das Verhältniß der Faktoren, Einheit und
Anzahl gegen einander zu seyn, nicht ein bloßes Verhältniß des Mehrens und
Minderns ist, wie bei dem Addiren und Subtrahiren, sondern ein qualitatives;
womit auch Plus und Minus die qualitative Bedeutung des Positiven und Negativen
erhält.—Ohne diese Bestimmung und bloß aus dem Begriffe entgegengesetzter
Größen, kann leicht die schiefe Folgerung gezogen werden, daß wenn—a.-a
=—a[hoch 2] ist, umgekehrt +a.—a = +a[hoch 2] gebe. Indem der eine
Faktor die Anzahl und der andere die Einheit, und zwar der voranstehende wie
gewöhnlich die erstere bedeutet, so unterscheiden sich die beiden
Ausdrücke—a.+a und +a.-a dadurch, daß im erstern +a die Einheit
und—a die Anzahl, und im andern es umgekehrt ist. Es pflegt nun beim
erstern gesagt zu werden, wenn ich +a nehmen soll—a mal, so nehme ich +a
nicht bloß a mal, sondern zugleich auf die ihm entgegengesetzte Weise, +a
mahl—a; also da es Plus ist, so habe ich es negativ zu nehmen, und das
Produkt ist—a[hoch 2].—Wenn aber im zweiten Falle—a zu nehmen
ist +a mal, so soll—a gleichfalls nicht—a mal genommen werden,
sondern in der ihm entgegengesetzten Bestimmung nämlich +a mal. Nach dem
Räsonnement des ersten Falles folgt also, daß das Produkt +a[hoch 2] seyn
müsse.—Ebenso bei der Division.



Diese Konsequenz ist nothwendig, insofern Plus und Minus nur als
entgegengesetzte Größen überhaupt genommen werden; dem Minus wird im ersten
Falle die Kraft zugeschrieben, das Plus zu verändern; aber im andern sollte
Plus nicht dieselbe Kraft über Minus haben, ungeachtet es so gut eine
entgegengesetzte Größebestimmung ist, als dieses. In der That hat Plus diese
Kraft nicht, denn es ist hier nach seiner qualitativen Bestimmung gegen Minus
zu nehmen, indem die Faktoren ein qualitatives Verhältniß zu einander haben.
Insofern ist also das Negative hier das an sich Entgegengesetzte als solches,
das Positive aber ist das Unbestimmte, Gleichgültige überhaupt; es ist wohl
auch das Negative, aber des Andern, nicht an ihm selbst.—Eine Bestimmung
als Negation kommt also allein durch das Negative herein, nicht durch das
Positive.



So ist denn auch—a.—a = +a[hoch 2], darum weil das negative a nicht
bloß auf die entgegengesetzte Weise, (so würde es zu nehmen seyn, mit—a
multiplicirt) sondern weil es negativ genommen werden soll. Die Negation der
Negation aber ist das Positive.



C. Der Widerspruch.



1. Der Unterschied überhaupt enthält seine beiden Seiten als Momente; in der
Verschiedenheit fallen sie gleichgültig auseinander; im Gegensatze als solchem
sind sie Seiten des Unterschiedes, eines nur durchs andere bestimmt, somit nur
Momente; aber sie sind ebenso sehr bestimmt an ihnen selbst, gleichgültig gegen
einander und sich gegenseitig ausschließend; die selbstständigen
Reflexions-Bestimmungen.



Die eine ist das Positive, die andere das Negative, aber jene als das an ihm
selbst Positive, diese als das an ihm selbst Negative. Die gleichgültige
Selbstständigkeit für sich hat jedes dadurch, daß es die Beziehung auf sein
anderes Moment an ihm selbst hat; so ist es der ganze in sich geschlossene
Gegensatz.—Als dieses Ganze ist jedes vermittelt durch sein Anderes mit
sich, und enthält dasselbe. Aber es ist ferner durch das Nichtseyn seines
Andern mit sich vermittelt; so ist es für sich seyende Einheit und schließt das
Andere aus sich aus.



Indem die selbstständige Reflexions-Bestimmung in derselben Rüksicht, als sie
die andere enthält, und dadurch selbstständig ist, die andere ausschließt, so
schließt sie in ihrer Selbstständigkeit ihre eigene Selbstständigkeit aus sich
aus; denn diese besteht darin, die ihr andre Bestimmung in sich zu enthalten
und dadurch allein nicht Beziehung auf ein äußerliches zu seyn, aber ebenso
sehr unmittelbar darin, sie selbst zu seyn und die ihr negative Bestimmung von
sich auszuschließen. Sie ist so der Widerspruch.



Der Unterschied überhaupt ist schon der Widerspruch an sich; denn er ist die
Einheit von solchen, die nur sind, insofern sie nicht eins sind,—und die
Trennung solcher, die nur sind als in derselben Beziehung getrennte. Das
Positive und Negative aber sind der gesetzte Widerspruch, weil sie als negative
Einheiten, selbst das Setzen ihrer, und darin jedes das Aufheben seiner und das
Setzen seines Gegentheils ist.—Sie machen die bestimmende Reflexion als
ausschließende aus; weil das Ausschließen Ein Unterscheiden, und jedes der
Unterschiedenen als Ausschließendes selbst das ganze Ausschließen ist, so
schließt jedes in ihm selbst sich aus.



Die beiden selbstständigen Reflexions-Bestimmungen für sich betrachtet, so ist
das Positive das Gesetztseyn als in die Gleichheit mit sich reflektirt; das
Gesetztseyn, das nicht Beziehung auf ein Anderes ist, das Bestehen also,
insofern das Gesetztseyn aufgehoben und ausgeschlossen ist. Damit aber macht
sich das Positive zur Beziehung eines Nichtseyns,—zu einem
Gesetztseyn.—So ist es der Widerspruch, daß es als das Setzen der
Identität mit sich durch Ausschließen des Negativen sich selbst zum Negativen
von einem macht, also zu dem Andern, das es von sich ausschließt. Dieses ist
als Ausgeschlossenes frei von dem Ausschließenden gesetzt; hiermit als in sich
reflektirt und selbst ausschließend. So ist die ausschließende Reflexion Setzen
des Positiven, als ausschließend das Andre, so daß dieß Setzen unmittelbar das
Setzen seines Andern, es ausschließenden, ist.



Dieß ist der absolute Widerspruch des Positiven, aber er ist unmittelbar der
absolute Widerspruch des Negativen; das Setzen beider ist Eine
Reflexion.—Das Negative für sich betrachtet gegen das Positive ist das
Gesetztseyn als in die Ungleichheit mit sich reflektirt, das Negative als
Negatives. Aber das Negative ist selbst das Ungleiche, das Nichtseyn eines
andern; somit ist die Reflexion in seine Ungleichheit vielmehr seine Beziehung
auf sich selbst.—Die Negation überhaupt ist das Negative als Qualität,
oder unmittelbare Bestimmtheit; das Negative aber als Negatives, ist es bezogen
auf das Negative seiner, auf sein Anderes. Wird dieß Negative nur als identisch
mit dem ersten genommen, so ist es, wie auch das erstere, nur unmittelbar; sie
werden so nicht genommen als Andere gegeneinander, somit nicht als Negative;
das Negative ist überhaupt nicht ein Unmittelbares.—Indem nun ferner aber
ebenso sehr jedes dasselbe ist, was das Andere, so ist diese Beziehung der
Ungleichen ebenso sehr ihre identische Beziehung.



Dieß ist also derselbe Widerspruch, der das Positive ist, nämlich Gesetztseyn
oder Negation, als Beziehung auf sich. Aber das Positive ist nur an sich dieser
Widerspruch; das Negative dagegen der gesetzte Widerspruch; denn in seiner
Reflexion in sich, an und für sich Negatives oder als Negatives identisch mit
sich zu seyn, hat es die Bestimmung, daß es Nichtidentisches, Ausschließen der
Identität sey. Es ist dieß, gegen die Identität identisch mit sich zu seyn,
hiermit durch seine ausschließende Reflexion sich selbst von sich
auszuschließen.



Das Negative ist also die ganze, als Entgegensetzung auf sich beruhende
Entgegensetzung, der absolute sich nicht auf Anderes beziehende Unterschied; er
schließt als Entgegensetzung die Identität von sich aus; aber somit sich
selbst, denn als Beziehung auf sich bestimmt er sich als die Identität selbst,
die er ausschließt.



2. Der Widerspruch löst sich auf.



In der sich selbst ausschließenden Reflexion, die betrachtet wurde, hebt das
Positive und das Negative jedes in seiner Selbstständigkeit sich selbst auf;
jedes ist schlechthin das Übergehen oder vielmehr das sich Übersetzen seiner in
sein Gegentheil. Dieß rastlose Verschwinden der Entgegengesetzten in ihnen
selbst ist die nächste Einheit, welche durch den Widerspruch zu Stande kommt;
sie ist die Null.



Der Widerspruch enthält aber nicht bloß das Negative sondern auch das Positive;
oder die sich selbst ausschließende Reflexion ist zugleich setzende Reflexion;
das Resultat des Widerspruchs ist nicht nur Null. —Das Positive und
Negative machen das Gesetztseyn der Selbstständigkeit aus; die Negation ihrer
durch sie selbst hebt das Gesetztseyn der Selbstständigkeit auf. Dieß ist es,
was in Wahrheit im Widerspruche zu Grund geht.



Die Reflexion in sich, wodurch die Seiten des Gegensatzes sich zu
selbstständigen Beziehungen auf sich machen, ist zunächst ihre
Selbstständigkeit als unterschiedener Momente; sie sind so nur an sich diese
Selbstständigkeit, denn sie sind noch entgegengesetzte, und daß sie es an sich
sind, macht ihr Gesetztseyn aus. Aber ihre ausschließende Reflexion hebt dieß
Gesetztseyn auf, macht sie zu fürsichseyenden Selbstständigen, zu solchen, die
nicht nur an sich, sondern durch ihre negative Beziehung auf ihr Anderes
selbstständig sind; ihre Selbstständigkeit ist auf diese Weise auch gesetzt.
Aber ferner machen sie sich durch dieß ihr Setzen zu einem Gesetztseyn. Sie
richten sich zu Grunde, indem sie sich bestimmen als das mit sich Identische,
aber darin vielmehr als das Negative, als ein mit sich Identisches, das
Beziehung auf Anderes ist.



Allein diese ausschließende Reflexion ist näher betrachtet, nicht nur diese
formelle Bestimmung. Sie ist ansichseyende Selbstständigkeit, und ist das
Aufheben dieses Gesetztseyns und durch dieß Aufheben erst fürsichseyende und in
der That selbstständige Einheit. Durch das Aufheben des Andersseyns oder
Gesetztseyns ist zwar wieder das Gesetztseyn, das Negative eines Andern,
vorhanden. Aber in der That ist diese Negation nicht wieder nur erste
unmittelbare Beziehung auf Anderes, nicht Gesetztseyn als aufgehobene
Unmittelbarkeit, sondern als aufgehobenes Gesetztseyn. Die ausschließende
Reflexion der Selbstständigkeit, indem sie ausschließend ist, macht sich zum
Gesetztseyn, aber ist ebenso sehr Aufheben ihres Gesetztseyns. Sie ist
aufhebende Beziehung auf sich; sie hebt darin erstens das Negative auf und
zweitens setzt sie sich als Negatives, und dieß ist erst dasjenige Negative,
das sie aufhebt; im Aufheben des Negativen setzt und hebt sie zugleich es auf.
Die ausschließende Bestimmung selbst ist auf diese Weise sich das Andre, dessen
Negation sie ist; das Aufheben dieses Gesetztseyns ist daher nicht wieder
Gesetztseyn als das Negative eines Andern, sondern ist das Zusammengehen mit
sich selbst, das positive Einheit mit sich ist. Die Selbstständigkeit ist so
durch ihre eigene Negation in sich zurückkehrende Einheit, indem sie durch die
Negation ihres Gesetztseyns in sich zurückkehrt. Sie ist die Einheit des
Wesens, durch die Negation nicht eines Andern, sondern ihrer selbst identisch
mit sich zu seyn.



3. Nach dieser positiven Seite, daß die Selbstständigkeit im Gegensatze, als
ausschließende Reflexion sich zum Gesetztseyn macht, und es ebenso sehr
aufhebt, Gesetztseyn zu seyn, ist der Gegensatz nicht nur zu Grunde, sondern in
seinen Grund zurückgegangen.—Die ausschließende Reflexion des
selbstständigen Gegensatzes macht ihn zu einem Negativen, nur Gesetzten; sie
setzt dadurch ihre zunächst selbstständigen Bestimmungen, das Positive und
Negative, zu solchen herab, welche nur Bestimmungen sind; und indem so das
Gesetztseyn zum Gesetztseyn gemacht wird, ist es überhaupt in seine Einheit mit
sich zurückgekehrt; es ist das einfache Wesen, aber das Wesen als Grund. Durch
das Aufheben der sich an sich selbst widersprechenden Bestimmungen des Wesens,
ist dieses wiederhergestellt, jedoch mit der Bestimmung, ausschließende
Reflexionseinheit zu seyn,—einfache Einheit, welche sich selbst als
Negatives bestimmt, aber in diesem Gesetztseyn unmittelbar sich selbst gleich
und mit sich zusammen-gegangen ist.



Zunächst geht also der selbstständige Gegensatz durch seinen Widerspruch in den
Grund zurück; jener ist das Erste, Unmittelbare, von dem angefangen wird, und
der aufgehobene Gegensatz oder das aufgehobene Gesetztseyn ist selbst ein
Gesetztseyn. Somit ist das Wesen als Grund ein Gesetztseyn, ein Gewordenes.
Aber umgekehrt hat sich nur dieß gesetzt, daß der Gegensatz oder das
Gesetztseyn ein Aufgehobenes, nur als Gesetztseyn ist. Das Wesen ist also als
Grund so ausschließende Reflexion, daß es sich selbst zum Gesetztseyn macht,
daß der Gegensatz, von dem vorhin der Anfang gemacht wurde und der das
Unmittelbare war, die nur gesetzte, bestimmte Selbstständigkeit des Wesens ist,
und daß er nur das sich an ihm selbst Aufhebende, das Wesen aber das in seiner
Bestimmtheit in sich Reflektirte ist. Das Wesen schließt als Grund sich von
sich selbst aus, es setzt sich; sein Gesetztseyn,—welches das
Ausgeschlossene ist,—ist nur als Gesetztseyn, als Identität des Negativen
mit sich selbst. Dieß Selbstständige ist das Negative, gesetzt als Negatives;
ein sich selbst Widersprechendes, das daher unmittelbar im Wesen als seinem
Grunde bleibt.



Der aufgelöste Widerspruch ist also der Grund, das Wesen als Einheit des
Positiven und Negativen. Im Gegensatze ist die Bestimmung zur Selbstständigkeit
gediehen; der Grund aber ist diese vollendete Selbstständigkeit; das Negative
ist in ihm selbstständiges Wesen, aber als Negatives; so ist er ebenso sehr das
Positive als das in dieser Negativität mit sich Identische. Der Gegensatz und
sein Widerspruch ist daher im Grunde so sehr aufgehoben, als erhalten. Der
Grund ist das Wesen als die positive Identität mit sich; aber die sich zugleich
als die Negativität auf sich bezieht, sich also bestimmt und zum
ausgeschlossenen Gesetztseyn macht; dieß Gesetztseyn aber ist das ganze
selbstständige Wesen, und das Wesen ist Grund, als in dieser seiner Negation
identisch mit sich selbst und positiv. Der sich widersprechende selbstständige
Gegensatz war also bereits selbst der Grund; es kam nur die Bestimmung der
Einheit mit sich selbst hinzu, welche dadurch hervortritt, daß die
selbstständigen Entgegengesetzten jedes sich selbst aufhebt, und sich zu dem
andern seiner macht, somit zu Grunde geht, aber darin zugleich nur mit sich
selbst zusammengeht, also in seinem Untergange, das ist, in seinem Gesetztseyn
oder in der Negation vielmehr erst das in sich reflektirte, mit sich identische
Wesen ist.



Anmerkung 1.



Das Positive und Negative ist dasselbe. Dieser Ausdruck gehört der äußern
Reflexion an, insofern sie mit diesen beiden Bestimmungen eine Vergleichung
anstellt. Es ist aber nicht eine äußere Vergleichung, welche zwischen
denselben, ebenso wenig als zwischen andern Kategorien anzustellen ist, sondern
sie sind an ihnen selbst zu betrachten, d. h. es ist zu betrachten, was ihre
eigene Reflexion ist. An dieser aber hat es sich gezeigt, daß jedes wesentlich
das Scheinen seiner im Andern und selbst das Setzen seiner als des Andern ist.



Das Vorstellen, insofern es das Positive und Negative nicht betrachtet, wie sie
an und für sich sind, kann aber allerdings an das Vergleichen verwiesen werden,
um das Haltlose dieser Unterschiedenen, die von ihm als fest einander gegenüber
angenommen sind, aufmerksam zu werden. Eine geringe Erfahrung in dem
reflektirenden Denken wird es schon wahrnehmen, daß wenn etwas als positiv
bestimmt worden, indem man nun von dieser Grundlage weiter geht, sich dasselbe
unmittelbar unter der Hand in Negatives verkehrt hat, und umgekehrt das
negative Bestimmte in Positives, daß das reflektirende Denken sich in diesen
Bestimmungen verwirrt und sich widersprechend wird. Die Unbekanntschaft mit der
Natur derselben ist der Meinung, diese Verwirrung sey etwas Unrechtes, das
nicht geschehen soll und schreibt sie einem subjektiven Fehler zu. Dieses
Übergehen bleibt in der That auch bloße Verwirrung, insofern das Bewußtseyn
über die Nothwendigkeit der Verwandelung nicht vorhan den ist.—Es ist
aber, auch für die äußere Reflexion, eine einfache Betrachtung, daß fürs erste
das Positive nicht ein unmittelbar Identisches ist, sondern Theils ein
Entgegengesetztes gegen das Negative, und daß es nur in dieser Beziehung
Bedeutung hat, also das Negative selbst in seinem Begriffe liegt, Theils aber,
daß es an ihm selbst die sich auf sich beziehende Negation des bloßen
Gesetztseyns oder des Negativen also selbst die absolute Negation in sich
ist.—Ebenso das Negative, das dem Positiven gegenüber steht, hat nur Sinn
in dieser Beziehung auf dieß sein Anderes; es enthält also dasselbe in seinem
Begriffe. Das Negative hat aber auch ohne Beziehung auf das Positive ein
eigenes Bestehen; es ist mit sich identisch; so ist es aber selbst das, was das
Positive seyn sollte.



Vornemlich wird der Gegensatz vom Positiven und Negativen in dem Sinne
genommen, daß jenes (ob es gleich seinem Namen nach das Ponirtseyn, Gesetztseyn
ausdrückt) ein Objectives seyn soll, dieses aber ein Subjektives, welches nur
einer äußern Reflexion angehöre, das an und für sich seyende Objective nichts
angehe, und ganz und gar nicht für dasselbe vorhanden sey. In der That, wenn
das Negative nichts anders als die Abstraktion einer subjektiven Willkür oder
eine Bestimmung einer äußerlichen Vergleichung ausdrückt, so ist es freilich
für das objektive Positive nicht vorhanden, d. h. dieses ist nicht an ihm
selbst auf eine solche leere Abstraktion bezogen; aber dann ist ihm die
Bestimmung, daß es ein Positives sey, gleichfalls nur äußerlich.—So gilt,
um ein Beispiel von dem fixen Gegensatze dieser Reflexions-Bestimmungen
anzuführen, das Licht überhaupt für das nur Positive, die Finsterniß aber für
das nur Negative. Aber das Licht hat in seiner unendlichen Expansion und der
Kraft seiner aufschließenden und belebenden Wirksamkeit wesentlich die Natur
absoluter Negativität. Die Finsterniß dagegen, als Unmannigfaltiges oder der
sich nicht selbst in sich unterscheidende Schooß der Erzeugung, ist das
einfache mit sich Identische, das Positive. Sie wird als das nur Negative in
dem Sinne genommen, daß sie als bloße Abwesenheit des Lichts für dasselbe ganz
und gar nicht vorhanden seye, —so daß dieses, indem es sich auf sie
bezieht, sich nicht auf ein Anderes, sondern rein auf sich selbst beziehen,
also diese nur vor ihm verschwinden soll. Aber bekanntlich wird das Licht durch
die Finsterniß zum Grau getrübt; und außer dieser bloß quantitativen
Veränderung erleidet es auch die qualitative, durch die Beziehung darauf zur
Farbe bestimmt zu werden.—So ist z.B. auch die Tugend nicht ohne Kampf;
sie ist vielmehr der höchste, vollendete Kampf; so ist sie nicht nur das
Positive, sondern absolute Negativität; sie ist auch nicht nur in Vergleichung
mit dem Laster Tugend, sondern ist an ihr selbst Entgegensetzung und
Bekämpfung. Oder das Laster ist nicht nur der Mangel der Tugend,—auch die
Unschuld ist dieser Mangel,—und nicht nur für eine äußere Reflexion von
der Tugend unterschieden, sondern an sich selbst ihr entgegengesetzt, es ist
böse. Das Böse besteht in dem Beruhen auf sich, gegen das Gute; es ist die
positive Negativität. Die Unschuld aber, als Mangel sowohl des Guten als des
Bösen, ist gleichgültig gegen beide Bestimmungen, weder positiv noch negativ.
Aber zugleich ist dieser Mangel auch als Bestimmtheit zu nehmen, und einer
Seits ist sie als die positive Natur von Etwas zu betrachten, als sie sich
anderer Seits auf ein Entgegengesetztes bezieht, und alle Naturen aus ihrer
Unschuld, aus ihrer gleichgültigen Identität mit sich, heraustreten, sich durch
sich selbst auf ihr Anderes beziehen und dadurch zu Grunde richten, oder, im
positiven Sinne, in ihren Grund zurückgehen.—Auch die Wahrheit ist das
Positive als das mit dem Objecte übereinstimmende Wissen, aber sie ist nur
diese Gleichheit mit sich, insofern das Wissen sich negativ gegen das Andere
verhalten, das Object durchdrungen und die Negation, die es ist, aufgehoben
hat. Der Irrthum ist ein Positives, als eine Meinung des nicht an und für sich
seyenden, die sich weiß und behauptet. Die Unwissenheit aber ist entweder das
gegen Wahrheit und Irrthum Gleichgültige, somit weder als positiv noch als
negativ bestimmt und die Bestimmung derselben als ein Mangel gehört der äußeren
Reflexion an, oder aber als objektiv, als eigene Bestimmung einer Natur, ist
sie der Trieb, der gegen sich gerichtet ist; ein Negatives, das eine positive
Richtung in sich enthält.—Es ist eine der wichtigsten Erkenntnisse, diese
Natur der betrachteten Reflexions-Bestimmungen, daß ihre Wahrheit nur in ihrer
Beziehung auf einander, und damit darin besteht, daß jede in ihrem Begriffe
selbst die andere enthält, einzusehen und festzuhalten; ohne diese Erkenntniß
läßt sich eigentlich kein Schritt in der Philosophie thun.



Anmerkung 2.



Die Bestimmung der Entgegensetzung ist gleichfalls zu einem Satze gemacht
worden, dem sogenannten Satze des ausgeschlossenen Dritten.



Etwas ist entweder A oder Nicht-A; es giebt kein Drittes.



Dieser Satz enthält zuerst, daß Alles ein Entgegengesetztes ist, ein entweder
als positiv oder als negativ Bestimmtes.—Ein wichtiger Satz, der darin
seine Nothwendigkeit hat, daß die Identität in Verschiedenheit und diese in
Entgegensetzung übergeht. Allein er pflegt nicht in diesem Sinne verstanden zu
werden, sondern soll gewöhnlich so viel heißen, daß einem Dinge von allen
Prädikaten entweder dieses Prädikat selbst oder sein Nichtseyn zukomme. Das
Entgegengesetzte bedeutet hier bloß den Mangel oder vielmehr die
Unbestimmtheit; und der Satz ist so unbedeutend, daß es nicht der Mühe werth
ist, ihn zu sagen. Wenn die Bestimmungen süß, grün, viereckig
genommen,—und es sollen alle Prädikate genommen werden—und nun vom
Geiste gesagt wird, er sey entweder süß oder nicht süß, grün oder nicht grün,
u.s.f. so ist dieß eine Trivialität, die zu nichts führt. Die Bestimmtheit, das
Prädikat, wird auf Etwas bezogen; das Etwas ist bestimmt, sagt der Satz aus;
nun soll er wesentlich dieß enthalten, daß die Bestimmtheit sich näher
bestimme, zur Bestimmtheit an sich, zur Entgegensetzung werde. Statt dessen
geht er aber in jenem trivialen Sinne von der Bestimmtheit nur über zu ihrem
Nichtseyn überhaupt, zurück zur Unbestimmtheit.



Der Satz des ausgeschlossenen Dritten unterscheidet sich ferner vom oben
betrachteten Satze der Identität oder des Widerspruchs, der so hieß: es giebt
nicht etwas, das zugleich A und Nicht-A ist. Er enthält, daß es nicht Etwas
gebe, welches weder A noch Nicht-A, daß es nicht ein Drittes gebe, das gegen
den Gegensatz gleichgültig sey. In der That aber giebt es in diesem Satze
selbst das Dritte, das gleichgültig gegen den Gegensatz ist, nämlich A selbst
ist darin vorhanden. Dieß A ist weder +A noch—A, und ebenso wohl auch +A
als—A.—Das Etwas, das entweder +A oder Nicht-A seyn sollte, ist
hiermit auf +A sowohl als Nicht-A bezogen; und wieder, indem es auf A bezogen
ist, solle es nicht auf Nicht-A bezogen seyn, so wie nicht auf A, indem es auf
Nicht-A bezogen ist. Das Etwas selbst ist also das Dritte, welches
ausgeschlossen seyn sollte. Indem die entgegengesetzten Bestimmungen, im Etwas
ebenso sehr gesetzt als in diesem Setzen aufgehobene sind, so ist das Dritte,
das hier die Gestalt eines todten Etwas hat, tiefer genommen, die Einheit der
Reflexion, in welche, als in den Grund die Entgegensetzung zurückgeht.



Anmerkung 3.



Wenn nun die ersten Reflexions-Bestimmungen, die Identität, die Verschiedenheit
und die Entgegensetzung, in einem Satze aufgestellt worden, so sollte noch
vielmehr diejenige, in welche sie als in ihre Wahrheit übergehen, nämlich der
Widerspruch, in einen Satz gefaßt und gesagt werden: Alle Dinge sind an sich
selbst widersprechend, und zwar in dem Sinne, daß dieser Satz gegen die übrigen
vielmehr die Wahrheit und das Wesen der Dinge ausdrücke.—Der Widerspruch,
der an der Entgegensetzung hervortritt, ist nur das entwickelte Nichts, das in
der Identität enthalten ist, und in dem Ausdrucke vorkam, daß der Satz der
Identität Nichts sage. Diese Negation bestimmt sich weiter zur Verschiedenheit
und zur Entgegensetzung, welche nun der gesetzte Widerspruch ist.



Es ist aber eines der Grundvorurtheile der bisherigen Logik und des
gewöhnlichen Vorstellens, als ob der Widerspruch nicht eine so wesenhafte und
immanente Bestimmung sey, als die Identität; ja wenn von Rangordnung die Rede,
und beide Bestimmungen als getrennte festzuhalten wären, so wäre der
Widerspruch für das Tiefere und Wesenhaftere zu nehmen. Denn die Identität ihm
gegenüber ist nur die Bestimmung des einfachen Unmittelbaren, des todten Seyns;
er aber ist die Wurzel aller Bewegung und Lebendigkeit; nur insofern etwas in
sich selbst einen Widerspruch hat, bewegt es sich, hat Trieb und Thätigkeit.



Der Widerspruch wird gewöhnlich fürs erste von den Dingen, von dem Seyenden und
Wahren überhaupt, entfernt; es wird behauptet, daß es nichts Widersprechendes
gebe. Er wird fürs andre dagegen in die subjektive Reflexion geschoben, die
durch ihre Beziehung und Vergleichung ihn erst setze. Aber auch in dieser
Reflexion sey er nicht eigentlich vorhanden, denn das Widersprechende könne
nicht vorgestellt noch gedacht werden. Er gilt überhaupt, sey es am Wirklichen
oder in der denkenden Reflexion, für eine Zufälligkeit, gleichsam für eine
Abnormität und vorübergehenden Krankheitsparoxysmus.



Was nun die Behauptung betrifft, daß es den Widerspruch nicht gebe, daß er
nicht ein Vorhandenes sey, so brauchen wir uns um eine solche Versicherung
nicht zu bekümmern; eine absolute Bestimmung des Wesens muß sich in aller
Erfahrung finden, in allem Wirklichen wie in jedem Begriffe. Oben beim
Unendlichen, das der Widerspruch ist, wie er in der Sphäre des Seyns sich
zeigt, ist das Gleiche bereits erinnert worden. Die gemeine Erfahrung aber
spricht es selbst aus, daß es wenigstens eine Menge widersprechender Dinge,
widersprechender Einrichtungen u.s.f. gebe, deren Widerspruch nicht bloß in
einer äußerlichen Reflexion, sondern in ihnen selbst vorhanden ist. Er ist aber
ferner nicht bloß als eine Abnormität zu nehmen, die nur hier und da vorkäme,
sondern ist das Negative in seiner wesenhaften Bestimmung, das Princip aller
Selbstbewegung, die in nichts weiter besteht, als in einer Darstellung
desselben. Die äußerliche sinnliche Bewegung selbst ist sein unmittelbares
Daseyn. Es bewegt sich etwas nur, nicht indem es in diesem Jetzt hier ist, und
in einem andern Jetzt dort, sondern indem es in einem und demselben Jetzt hier
und nicht hier, indem es in diesem Hier zugleich ist und nicht ist. Man muß den
alten Dialektikern die Widersprüche zugeben, die sie in der Bewegung aufzeigen,
aber daraus folgt nicht, daß darum die Bewegung nicht ist, sondern vielmehr daß
die Bewegung der daseyende Widerspruch selbst ist.



Ebenso ist die innere, die eigentliche Selbstbewegung, der Trieb überhaupt,
(Appetit oder Nisus der Monade, die Entelechie des absolut einfachen Wesens)
nichts anderes, als daß Etwas in sich selbst, und der Mangel, das Negative
seiner selbst, in einer und derselben Rücksicht ist. Die abstrakte Identität
mit sich ist noch keine Lebendigkeit, sondern daß das Positive an sich selbst
die Negativität ist, dadurch geht es außer sich und setzt sich in Veränderung.
Etwas ist also lebendig, nur insofern es den Widerspruch in sich enthält, und
zwar diese Kraft ist, den Widerspruch in sich zu fassen und auszuhalten. Wenn
aber ein Existirendes nicht in seiner positiven Bestimmung zugleich über seine
negative überzugreiffen und eine in der andern festzuhalten, den Widerspruch
nicht in ihm selbst zu haben vermag, so ist es nicht die lebendige Einheit
selbst, nicht Grund, sondern geht in dem Widerspruche zu Grunde.—Das
spekulative Denken besteht nur darin, daß das Denken den Widerspruch und in ihm
sich selbst festhält, nicht aber daß es sich, wie es dem Vorstellen geht, von
ihm beherrschen und durch ihn sich seine Bestimmungen nur in andere oder in
Nichts auflösen läßt.



Wenn in der Bewegung, dem Triebe und dergleichen der Widerspruch in die
Einfachheit dieser Bestimmungen für das Vorstellen verhüllt ist, so stellt sich
hingegen in den Verhältnißbestimmungen der Widerspruch unmittelbar dar. Die
trivialsten Beispiele, von Oben und Unten, Rechts und Links, Vater und Sohn und
so fort ins Unendliche, enthalten alle den Gegensatz in Einem. Oben ist, was
nicht Unten ist; Oben ist bestimmt nur dieß, nicht Unten zu seyn, und ist nur,
insofern ein Unten ist; und umgekehrt; in der einen Bestimmung liegt ihr
Gegentheil. Vater ist das Andre des Sohnes, und Sohn das Andre des Vaters und
jedes ist nur als dieß Andre des andern; und zugleich ist die eine Bestimmung
nur in Beziehung auf die andere; ihr Seyn ist Ein Bestehen. Der Vater ist außer
der Beziehung auf Sohn auch etwas für sich; aber so ist er nicht Vater, sondern
ein Mann überhaupt; wie Oben und Unten, Rechts und Links auch in sich
reflektirte, außer der Beziehung etwas sind; aber nur Orte überhaupt.—Die
Entgegengesetzten enthalten insofern den Widerspruch, als sie in derselben
Rücksicht sich negativ auf einander beziehende oder sich gegenseitig aufhebende
und gegen einander gleichgültige sind. Die Vorstellung, indem sie zum Momente
der Gleichgültigkeit der Bestimmungen übergeht, vergißt darin ihre negative
Einheit und behält sie somit nur als Verschiedene überhaupt, in welcher
Bestimmung Rechts nicht mehr Rechts, Links nicht mehr Links u.s.f. ist. Indem
sie aber Rechts und Links in der That vor sich hat, so hat sie diese
Bestimmungen vor sich als sich negirend, die eine in der andern, und in dieser
Einheit zugleich sich nicht negirend, sondern jede gleichgültig für sich
seyend.



Das Vorstellen hat daher wohl allenthalben den Widerspruch zu seinem Inhalte,
kommt aber nicht zum Bewußtseyn desselben; es bleibt äußerliche Reflexion, die
von der Gleichheit zur Ungleichheit, oder von der negativen Beziehung zum
Reflektirtseyn der Unterschiedenen in sich, übergeht. Sie hält diese beiden
Bestimmungen einander äußerlich gegenüber und hat nur sie, nicht aber das
Übergehen, welches das Wesentliche ist, und den Widerspruch enthält, im Sinne.
—Die geistreiche Reflexion, um diese hier zu erwähnen, besteht dagegen im
Auffassen und Aussprechen des Widerspruchs. Ob sie zwar den Begriff der Dinge
und ihrer Verhältnisse nicht ausdrückt und nur Vorstellungsbestimmungen zu
ihrem Material und Inhalt hat, so bringt sie dieselben in eine Beziehung, die
ihren Widerspruch enthält und durch diesen hindurch ihren Begriff scheinen
läßt.—Die denkende Vernunft aber spitzt, so zu sagen, den abgestumpften
Unterschied des Verschiedenen, die bloße Mannigfaltigkeit der Vorstellung, zum
wesentlichen Unterschiede, zum Gegensatze, zu. Die Mannigfaltigen werden erst,
auf die Spitze des Widerspruchs getrieben, regsam und lebendig gegen einander,
und erhalten in ihm die Negativität, welche die inwohnende Pulsation der
Selbstbewegung und Lebendigkeit ist.



Es ist schon über den ontologischen Beweis vom Daseyn Gottes erinnert worden,
daß die darin zu Grunde gelegte Bestimmung, der Inbegriff aller Realitäten ist.
Von dieser Bestimmung pflegt zuerst gezeigt zu werden, daß sie möglich sey,
weil sie keinen Widerspruch enthalte, indem die Realität nur als Realität ohne
Schranken genommen werde. Es wurde erinnert, daß damit jener Inbegriff zum
einfachen unbestimmten Seyn, oder wenn die Realitäten in der That als mehrere
Bestimmte genommen werden, zum Inbegriff aller Negationen wird. Näher den
Unterschied der Realität genommen, so wird er aus der Verschiedenheit zum
Gegensatze und damit zum Widerspruch, und der Inbegriff aller Realitäten
überhaupt zum absoluten Widerspruch in sich selbst. Der gewöhnliche Horror, den
das vorstellende, nicht speculative Denken, wie die Natur vor dem Vacuum, vor
dem Widerspruche hat, verwirft diese Konsequenz; denn es bleibt bei der
einseitigen Betrachtung der Auflösung des Widerspruchs in Nichts stehen, und
erkennt die positive Seite desselben nicht, nach welcher er absolute
Thätigkeit, und absoluter Grund wird.



Es ist überhaupt aus der Betrachtung der Natur des Widerspruchs hervorgegangen,
daß es für sich noch, so zu sagen, kein Schaden, Mangel oder Fehler einer Sache
ist, wenn an ihr ein Widerspruch aufgezeigt werden kann. Vielmehr jede
Bestimmung, jedes Konkrete, jeder Begriff ist wesentlich eine Einheit
unterschiedener und unterscheidbarer Momente, die durch den bestimmten,
wesentlichen Unterschied in widersprechende übergehen. Dieses Widersprechende
löst sich allerdings in Nichts auf, es geht in seine negative Einheit zurück.
Das Ding, das Subjekt, der Begriff ist nun eben diese negative Einheit selbst;
es ist ein an sich selbst Widersprechendes, aber ebenso sehr der aufgelöste
Widerspruch; es ist der Grund, der seine Bestimmungen enthält und trägt. Das
Ding, das Subjekt, oder der Begriff ist als in seiner Sphäre in sich
reflektirt, sein aufgelöster Widerspruch, aber seine ganze Sphäre ist auch
wieder eine bestimmte, verschiedene; so ist sie eine endliche, und dieß heißt
eine widersprechende. Von diesem höhern Widerspruche ist nicht sie selbst die
Auflösung; sondern hat eine höhere Sphäre zu ihrer negativen Einheit, zu ihrem
Grunde. Die endlichen Dinge in ihrer gleichgültigen Mannigfaltigkeit, sind
daher überhaupt dieß, widersprechend an sich selbst, in sich gebrochen zu seyn
und in ihren Grund zurückzugehen.—Wie weiterhin betrachtet werden wird,
so besteht der wahre Schluß von einem Endlichen und Zufälligen auf ein
absolut-nothwendiges Wesen nicht darin, daß von dem Endlichen und Zufälligen
als dem zum Grunde liegenden und liegen bleibenden Seyn, sondern daß, was auch
unmittelbar in der Zufälligkeit liegt, von einem nur fallenden, sich an sich
selbst widersprechendem Seyn aus, auf ein absolut nothwendiges geschlossen,
oder daß vielmehr aufgezeigt wird, das zufällige Seyn gehe an sich selbst in
seinen Grund zurück, worin es sich aufhebt,—ferner daß es durch dieß
Zurückgehen den Grund nur so setze, daß es sich selbst vielmehr zum Gesetzten
macht. Im gewöhnlichen Schließen erscheint das Seyn des Endlichen als Grund des
Absoluten; darum weil Endliches ist, ist das Absolute. Die Wahrheit aber ist,
daß darum weil das Endliche der an sich selbst widersprechende Gegensatz, weil
es nicht ist, das Absolute ist. In jenem Sinne lautet der Satz des Schlusses
so: Das Seyn des Endlichen ist das Seyn des Absoluten; in diesem Sinne aber so:
Das Nichtseyn des Endlichen ist das Seyn des Absoluten.




Drittes Kapitel. Der Grund.


Das Wesen bestimmt sich selbst als Grund.



Wie das Nichts zuerst mit dem Seyn in einfacher unmittelbarer Einheit, so ist
auch hier zuerst die einfache Identität des Wesens mit seiner absoluten
Negativität in unmittelbarer Einheit. Das Wesen ist nur diese seine
Negativität, welche die reine Reflexion ist. Es ist diese reine Negativität als
die Rückkehr des Seyns in sich; so ist es an sich oder für uns bestimmt, als
der Grund, in dem sich das Seyn auflöst. Aber diese Bestimmtheit ist nicht
durch es selbst gesetzt; oder es ist nicht Grund, eben insofern es diese seine
Bestimmtheit nicht selbst gesetzt hat. Seine Reflexion aber besteht darin, sich
als das, was es an sich ist, als Negatives zu setzen und sich zu bestimmen. Das
Positive und Negative machen die wesenhafte Bestimmung aus, in die es als in
seine Negation verloren ist. Diese selbstständigen Reflexions-Bestimmungen
heben sich auf, und die zu Grunde gegangene Bestimmung ist die wahrhafte
Bestimmung des Wesens.



Der Grund ist daher selbst eine der Reflexions-Bestimmungen des Wesens, aber
die letzte, vielmehr nur die Bestimmung, daß sie aufgehobene Bestimmung ist.
Die Reflexionsbestimmung, indem sie zu Grunde geht, erhält ihre wahrhafte
Bedeutung, der absolute Gegenstoß ihrer in sich selbst zu seyn, nämlich daß das
Gesetztseyn, das dem Wesen zukommt, nur als aufgehobenes Gesetztseyn ist, und
umgekehrt, daß nur das sich aufhebende Gesetztseyn das Gesetztseyn des Wesens
ist. Das Wesen, indem es sich als Grund bestimmt, bestimmt sich als das
Nichtbestimmte, und nur das Aufheben seines Bestimmtseyns ist sein
Bestimmen.—In diesem Bestimmtseyn als dem sich selbst aufhebenden, ist es
nicht aus anderem herkommendes, sondern in seiner Negativität mit sich
identisches Wesen.



Insofern von der Bestimmung aus, als dem Ersten, Unmittelbaren zum Grunde
fortgegangen wird, (durch die Natur der Bestimmung selbst, die durch sich zu
Grunde geht,) so ist der Grund zunächst ein durch jenes Erste Bestimmtes.
Allein dieß Bestimmen ist eines Theils als Aufheben des Bestimmens die nur
wiederhergestellte, gereinigte oder geoffenbarte Identität des Wesens, welche
die Reflexions-Bestimmung an sich ist;—andern Theils ist diese negirende
Bewegung als Bestimmen erst das Setzen jener Reflexionsbestimmtheit, welche als
die unmittelbare erschien, die aber nur von der sich selbst ausschließenden
Reflexion des Grundes gesetzt und hierin als nur Gesetztes oder Aufgehobenes
gesetzt ist.—So kommt das Wesen, indem es sich als Grund bestimmt, nur
aus sich her. Als Grund also setzt es sich als Wesen, und daß es sich als Wesen
setzt, darin besteht sein Bestimmen. Dieß Setzen ist die Reflexion des Wesens,
die in ihrem Bestimmen sich selbst aufhebt, nach jener Seite Setzen, nach
dieser das Setzen des Wesens, somit beides in einem Thun ist.



Die Reflexion ist die reine Vermittelung überhaupt, der Grund ist die reale
Vermittelung des Wesens mit sich. Jene, die Bewegung des Nichts durch Nichts zu
sich selbst zurück, ist das Scheinen seiner in einem Andern; aber weil der
Gegensatz in dieser Reflexion noch keine Selbstständigkeit hat, so ist weder
jenes erste, das Scheinende ein Positives, noch das andere, in dem es scheint,
ein Negatives. Beide sind Substrate, eigentlich nur der Einbildungskraft; sie
sind noch nicht sich auf sich selbst beziehende. Die reine Vermittelung ist nur
reine Beziehung, ohne Bezogene. Die bestimmende Reflexion setzt zwar solche,
die identisch mit sich, aber zugleich nur bestimmte Beziehungen sind. Der Grund
dagegen ist die reale Vermittelung, weil er die Reflexion als aufgehobene
Reflexion enthält; er ist das durch sein Nichtseyn in sich zurückkehrende und
sich setzende Wesen. Nach diesem Momente der aufgehobenen Reflexion erhält das
Gesetzte die Bestimmung der Unmittelbarkeit, eines solchen, das außer der
Beziehung oder seinem Scheine identisch mit sich ist. Dieß Unmittelbare ist das
durch das Wesen wiederhergestellte Seyn; das Nichtseyn der Reflexion, durch das
das Wesen sich vermittelt. In sich kehrt das Wesen zurück als negirendes; es
giebt sich also in seiner Rückkehr in sich, die Bestimmtheit, die eben darum
das mit sich identische Negative, das aufgehobene Gesetztseyn, und somit ebenso
sehr seyendes, als die Identität des Wesens mit sich als Grund ist.



Der Grund ist zuerst absoluter Grund, in dem das Wesen zunächst als Grundlage
überhaupt für die Grundbeziehung ist; näher bestimmt er sich aber als Form und
Materie, und giebt sich einen Inhalt.



Zweitens ist er bestimmter Grund, als Grund von einem bestimmten Inhalt; indem
die Grundbeziehung sich in ihrer Realisirung überhaupt äußerlich wird, geht sie
in die bedingende Vermittelung über.



Drittens, der Grund setzt eine Bedingung voraus; aber die Bedingung setzt
ebenso sehr den Grund voraus; das Unbedingte ist ihre Einheit, die Sache an
sich, die durch die Vermittelung der bedingenden Beziehung in die Existenz
übergeht.



Anmerkung.



Der Grund ist, wie die andern Reflexions-Bestimmungen, in einem Satze
ausgedrückt worden: Alles hat seinen zureichenden Grund.—Dieß heißt im
Allgemeinen nichts anderes, als was ist, ist nicht als seyendes Unmittelbares,
sondern als Gesetztes zu betrachten; es ist nicht bei dem unmittelbaren Daseyn
oder bei der Bestimmtheit überhaupt stehen zu bleiben, sondern davon
zurückzugehen in seinen Grund, in welcher Reflexion es als Aufgehobenes und in
seinem An- und Fürsichseyn ist. In dem Satze des Grundes wird also die
Wesentlichkeit der Reflexion in sich gegen das bloße Seyn
ausgesprochen.—Daß der Grund zureichend sey, ist eigentlich sehr
überflüssig hinzuzusetzen, denn es versteht sich von selbst; das, für was der
Grund nicht zureicht, hätte keinen Grund, aber alles soll einen Grund haben.
Allein Leibnitz, dem das Princip des zureichenden Grundes vornemlich am Herzen
lag, und der es sogar zum Grundsatz seiner ganzen Philosophie machte, verband
damit einen tiefern Sinn und wichtigern Begriffe als gewöhnlich damit verbunden
wird, indem man nur bei dem unmittelbaren Ausdruck stehen bleibt; obgleich der
Satz auch nur in diesem Sinne schon für wichtig anzusehen ist, daß nämlich das
Seyn als solches in seiner Unmittelbarkeit für das Unwahre und wesentlich für
ein Gesetztes, der Grund aber für das wahrhafte Unmittelbare erklärt wird.
Leibnitz aber stellte das Zureichende des Grundes vornemlich der Kausalität in
ihrem strengen Sinne, als der mechanischen Wirkungsweise, entgegen. Indem diese
eine äußerliche ihrem Inhalte nach auf Eine Bestimmtheit beschränkte Thätigkeit
überhaupt ist, so treten die durch sie gesetzten Bestimmungen äußerlich und
zufällig in eine Verbindung; die Theilbestimmungen werden durch ihre Ursachen
begriffen; aber die Beziehung derselben, welche das Wesentliche einer Existenz
ausmacht, ist nicht in den Ursachen des Mechanismus enthalten. Diese Beziehung,
das Ganze als wesentliche Einheit, liegt nur im Begriffe, im Zwecke. Für diese
Einheit sind die mechanischen Ursachen nicht zureichend, weil ihnen nicht der
Zweck, als die Einheit der Bestimmungen, zu Grunde liegt. Unter dem
zureichenden Grunde hat Leibnitz daher einen solchen verstanden, der auch für
diese Einheit zureichte, daher nicht die bloßen Ursachen, sondern die
Endursachen in sich begriffe. Diese Bestimmung des Grundes gehört aber noch
nicht hierher; der teleologische Grund ist ein Eigenthum des Begriffs und der
Vermittelung durch denselben, welche die Vernunft ist.



A. Der absolute Grund.



a. Form und Wesen.



Die Reflexions-Bestimmung, insofern sie in den Grund zurückgeht, ist ein
erstes, ein unmittelbares Daseyn überhaupt, von dem angefangen wird. Aber das
Daseyn hat nur noch die Bedeutung des Gesetztseyns und setzt wesentlich einen
Grund voraus; in dem Sinne, daß es ihn vielmehr nicht setzt; daß dieß Setzen
ein Aufheben seiner selbst, das Unmittelbare vielmehr das Gesetzte und der
Grund das Nichtgesetzte ist. Wie es sich ergeben hat, ist dieß Voraussetzen,
das auf das Setzende rückschlagende Setzen; der Grund ist als das aufgehobene
Bestimmtseyn nicht das Unbestimmte, sondern das durch sich selbst bestimmte
Wesen, aber als unbestimmt oder als aufgehobenes Gesetztseyn Bestimmtes. Er ist
das Wesen, das in seiner Negativität mit sich identisch ist.



Die Bestimmtheit des Wesens als Grund wird hiermit die gedoppelte, des Grundes
und des Begründeten. Sie ist erstens das Wesen als Grund, bestimmt das Wesen zu
seyn gegen das Gesetztseyn, als Nichtgesetztseyn. Zweitens ist sie das
Begründete, das Unmittelbare, das aber nicht an und für sich ist, das
Gesetztseyn als Gesetztseyn. Dieses ist somit gleichfalls mit sich identisch,
aber die Identität des Negativen mit sich. Das mit sich identische Negative und
das mit sich identische Positive ist nun eine und dieselbe Identität. Denn der
Grund ist Identität des Positiven oder selbst auch des Gesetztseyns mit sich;
das Begründete ist das Gesetztseyn als Gesetztseyn, diese seine Reflexion in
sich aber ist die Identität des Grundes.—Diese einfache Identität ist
also nicht selbst der Grund, denn der Grund ist das Wesen gesetzt, als das
Nichtgesetzte gegen das Gesetztseyn. Sie ist, als die Einheit dieser bestimmten
Identität, (des Grundes) und der negativen Identität (des Begründeten) das
Wesen überhaupt, unterschieden von seiner Vermittelung.



Diese Vermittelung, mit den vorhergehenden Reflexionen verglichen, aus denen
sie herkommt, ist erstlich nicht die reine Reflexion, als welche nicht vom
Wesen unterschieden ist, und das Negative, damit auch die Selbstständigkeit der
Bestimmungen, noch nicht an ihr hat. Im Grunde als der aufgehobenen Reflexion
aber haben diese Bestimmungen ein Bestehen.—Auch ist sie nicht die
bestimmende Reflexion, deren Bestimmungen wesentliche Selbstständigkeit haben;
denn diese ist im Grunde zu Grunde gegangen, in dessen Einheit sind sie nur
gesetzte.—Diese Vermittelung des Grundes ist daher die Einheit der reinen
und der bestimmenden Reflexion; ihre Bestimmungen oder das Gesetzte hat
Bestehen, und umgekehrt das Bestehen derselben ist ein Gesetztes. Weil dieß ihr
Bestehen selbst ein Gesetztes ist oder Bestimmtheit hat, so sind sie somit von
ihrer einfachen Identität unterschieden, und machen die Form aus gegen das
Wesen.



Das Wesen hat eine Form, und Bestimmungen derselben. Erst als Grund hat es eine
feste Unmittelbarkeit oder ist Substrat. Das Wesen als solches ist eins mit
seiner Reflexion, und ununterschieden ihre Bewegung selbst. Es ist daher nicht
das Wesen, welches sie durchläuft; auch ist es nicht dasjenige, von dem sie als
von einem Ersten anfängt. Dieser Umstand erschwert die Darstellung der
Reflexion überhaupt; denn man kann eigentlich nicht sagen, das Wesen geht in
sich selbst zurück, das Wesen scheint in sich, weil es nicht vor oder in seiner
Bewegung ist, und diese keine Grundlage hat, an der sie sich verläuft. Ein
Bezogenes tritt erst im Grund nach dem Momente der aufgehobenen Reflexion
hervor. Das Wesen als das bezogene Substrat aber ist das bestimmte Wesen; um
dieses Gesetztseyns willen hat es wesentlich die Form an ihm.—Die
Formbestimmungen dagegen sind nun die Bestimmungen als an dem Wesen; es liegt
ihnen zu Grunde, als das Unbestimmte, das in seiner Bestimmung gleichgültig
gegen sie ist; sie haben an ihm ihre Reflexion in sich. Die
Reflexions-Bestimmungen sollten ihr Bestehen an ihnen selbst haben und
selbstständig seyn; aber ihre Selbstständigkeit ist ihre Auflösung; so haben
sie dieselbe an einem Andern; aber diese Auflösung ist selbst diese Identität
mit sich oder der Grund des Bestehens, den sie sich geben.



Der Form gehört überhaupt alles Bestimmte an; es ist Formbestimmung, insofern
es ein Gesetztes, hiermit von einem solchen, dessen Form es ist,
Unterschiedenes ist; die Bestimmtheit als Qualität ist eins mit ihrem Substrat,
dem Seyn; das Seyn ist das unmittelbar Bestimmte, das von seiner Bestimmtheit
noch nicht unterschieden,—oder das in ihr noch nicht in sich reflektirt,
so wie diese daher eine seyende, noch nicht eine Gesetzte ist.—Die
Formbestimmungen des Wesens sind ferner als die Reflexions-Bestimmtheiten,
ihrer nähern Bestimmtheit nach, die oben betrachteten Momente der Reflexion.
Die Identität, und der Unterschied, dieser Theils als Verschiedenheit, Theils
als Gegensatz. Ferner aber gehört auch die Grundbeziehung dazu, insofern sie
zwar die aufgehobene Reflexions-Bestimmung aber dadurch das Wesen zugleich als
Gesetztes ist. Dagegen gehört zur Form nicht die Identität, welche der Grund in
sich hat, nämlich daß das Gesetztseyn als aufgehobenes und das Gesetztseyn als
solches,—der Grund und das Begründete,—Eine Reflexion ist, welche
das Wesen als einfache Grundlage ausmacht, die das Bestehen der Form ist.
Allein dieß Bestehen ist im Grunde gesetzt; oder dieß Wesen ist selbst
wesentlich als bestimmtes; somit ist es auch wieder das Moment der
Grundbeziehung und Form.—Dieß ist die absolute Wechselbeziehung der Form
und des Wesens, daß dieses einfache Einheit des Grundes und des Begründeten,
darin aber eben selbst bestimmt oder Negatives ist, und sich als Grundlage von
der Form unterscheidet, aber so zugleich selbst Grund und Moment der Form wird.



Die Form ist daher das vollendete Ganze der Reflexion; sie enthält auch diese
Bestimmung derselben, aufgehobene zu seyn; daher ist sie ebenso sehr als sie
eine Einheit ihres Bestimmens ist, auch bezogen auf ihr Aufgehobenseyn, auf ein
Anderes, das nicht selbst Form, sondern an dem sie sey. Als die wesentliche
sich auf sich selbst beziehende Negativität, gegen dieß einfache Negative ist
sie das Setzende und Bestimmende; das einfache Wesen hingegen ist die
unbestimmte und unthätige Grundlage, an welcher die Formbestimmungen das
Bestehen oder die Reflexion in sich haben.—Bei dieser Unterscheidung des
Wesens und der Form pflegt die äußere Reflexion stehen zu bleiben; sie ist
nothwendig, aber dieses Unterscheiden selbst ist ihre Einheit, so wie diese
Grundeinheit das sich von sich abstoßende und zum Gesetztseyn machende Wesen
ist. Die Form ist die absolute Negativität selbst, oder die negative absolute
Identität mit sich, wodurch eben das Wesen nicht Seyn, sondern Wesen ist. Diese
Identität abstrakt genommen, ist das Wesen gegen die Form; so wie die
Negativität abstrakt genommen als das Gesetztseyn, die einzelne Formbestimmung
ist. Die Bestimmung aber, wie sie sich gezeigt hat, ist in ihrer Wahrheit, die
totale sich auf sich beziehende Negativität, die somit als diese Identität das
einfache Wesen an ihr selbst ist. Die Form hat daher an ihrer eigenen Identität
das Wesen; wie das Wesen an seiner negativen Natur die absolute Form. Es kann
also nicht gefragt werden, wie die Form zum Wesen hinzukomme, denn sie ist nur
das Scheinen desselben in sich selbst, die eigene ihm inwohnende Reflexion. Die
Form ebenso an ihr selbst ist die in sich zurückkehrende Reflexion, oder das
identische Wesen; in ihrem Bestimmen macht sie die Bestimmung zum Gesetztseyn
als Gesetztseyn. —Sie bestimmt also nicht das Wesen, als ob sie wahrhaft
vorausgesetzt, getrennt vom Wesen sey, denn so ist sie die unwesentliche,
rastlos zu Grunde gehende Reflexionsbestimmung, hiermit ist sie so selbst
vielmehr der Grund ihres Aufhebens oder die identische Beziehung ihrer
Bestimmungen. Die Form bestimmt das Wesen, heißt also, die Form in ihrem
Unterscheiden hebt dieß Unterscheiden selbst auf, und ist die Identität mit
sich, welche das Wesen als das Bestehen der Bestimmung ist; sie ist der
Widerspruch in ihrem Gesetztseyn aufgehoben zu seyn und an diesem
Aufgehobenseyn das Bestehen zu haben; somit der Grund, als das im Bestimmt-
oder Negirtseyn mit sich identische Wesen.



Diese Unterschiede, der Form und des Wesens, sind daher nur Momente der
einfachen Formbeziehung selbst. Aber sie sind näher zu betrachten und
festzuhalten. Die bestimmende Form bezieht sich auf sich als aufgehobenes
Gesetztseyn, sie bezieht sich damit auf ihre Identität als auf ein Andres. Sie
setzt sich als aufgehoben; sie setzt damit ihre Identität voraus; das Wesen ist
nach diesem Momente das Unbestimmte, dem die Form ein anderes ist. So ist es
nicht das Wesen, das die absolute Reflexion an ihm selbst ist, sondern bestimmt
als die formlose Identität; es ist die Materie.



b. Form und Materie.



Das Wesen wird zur Materie, indem seine Reflexion sich bestimmt, zu demselben
als zu dem formlosen Unbestimmten sich zu verhalten. Die Materie ist also die
einfache unterschiedslose Identität, welche das Wesen ist, mit der Bestimmung
das Andere der Form zu seyn. Sie ist daher die eigentliche Grundlage oder
Substrat der Form, weil sie die Reflexion in sich der Formbestimmungen oder das
Selbstständige ausmacht, auf das sie sich als auf ihr positives Bestehen
beziehen.



Wenn von allen Bestimmungen, aller Form eines Etwas abstrahirt wird, so bleibt
die unbestimmte Materie übrig. Die Materie ist ein schlechthin Abstraktes.
(—Man kann die Materie nicht sehen, fühlen u. s.f.—was man sieht,
fühlt, ist eine bestimmte Materie, d. h. eine Einheit der Materie und der
Form). Diese Abstraktion, aus der die Materie hervorgeht, ist aber nicht nur
ein äußerliches Wegnehmen und Aufheben der Form, sondern die Form reducirt sich
durch sich selbst, wie sich ergeben hat, zu dieser einfachen Identität.



Ferner setzt die Form eine Materie voraus, auf welche sie sich bezieht. Aber
darum finden sich beide nicht äußerlich und zufällig einander gegenüber; weder
die Materie noch die Form ist aus sich selbst, oder in anderer Sprache ewig.
Die Materie ist das gegen die Form gleichgültige, aber diese Gleichgültigkeit
ist die Bestimmtheit der Identität mit sich, in welche als in ihre Grundlage
die Form zurückgeht. Die Form setzt die Materie voraus; eben darin, daß sie
sich als Aufgehobenes setzt, somit sich auf diese ihre Identität als auf ein
Anderes bezieht. Umgekehrt ist die Form von der Materie vorausgesetzt; denn
diese ist nicht das einfache Wesen, das unmittelbar selbst die absolute
Reflexion ist, sondern dasselbe bestimmt als das Positive, nämlich das nur ist,
als aufgehobene Negation.—Aber von der andern Seite weil die Form sich
nur als Materie setzt, insofern sie sich selbst aufhebt, somit dieselbe
voraussetzt, ist die Materie auch bestimmt als grundloses Bestehen. Ebenso ist
die Materie nicht bestimmt als der Grund der Form; sondern, indem die Materie
sich setzt als die abstrakte Identität der aufgehobenen Formbestimmung, ist sie
nicht die Identität als Grund, und die Form insofern gegen sie grundlos. Form
und Materie sind somit bestimmt, die eine wie die andere, nicht gesetzt durch
einander, nicht Grund von einander zu seyn. Die Materie ist vielmehr die
Identität des Grundes und des Begründeten, als Grundlage, welche dieser
Formbeziehung gegenüber steht. Diese ihre gemeinschaftliche Bestimmung der
Gleichgültigkeit ist die Bestimmung der Materie als solcher, und macht auch die
Beziehung beider aufeinander aus. Ebenso die Bestimmung der Form, die Beziehung
als unterschiedener zu seyn, ist auch das andere Moment des Verhaltens beider
zu einander.—Die Materie, das als gleichgültig Bestimmte, ist das Passive
gegen die Form als Thätiges. Diese ist als das sich auf sich beziehende
Negative der Widerspruch in sich selbst, das sich Auflösende sich von sich
Abstoßende und Bestimmende. Sie bezieht sich auf die Materie, und sie ist
gesetzt, sich auf dieß ihr Bestehen, als auf ein Anderes zu beziehen. Die
Materie hingegen ist gesetzt, sich nur auf sich selbst zu beziehen, und
gleichgültig gegen Anderes zu seyn; aber sie bezieht sich an sich auf die Form;
denn sie enthält die aufgehobene Negativität, und ist nur Materie durch diese
Bestimmung. Sie bezieht sich auf sie nur darum als auf ein Anderes, weil die
Form nicht an ihr gesetzt, weil sie dieselbe nur an sich ist. Sie enthält die
Form in sich verschlossen, und ist die absolute Empfänglichkeit für sie, nur
darum weil sie dieselbe absolut in ihr hat, weil dieß ihre an sich seyende
Bestimmung ist. Die Materie muß daher formirt werden, und die Form muß sich
materialisiren, sich an der Materie die Identität mit sich oder das Bestehen
geben.



2. Die Form bestimmt daher die Materie, und die Materie wird von der Form
bestimmt.—Weil die Form selbst die absolute Identität mit sich ist, also
die Materie in sich enthält; ebenso weil die Materie in ihrer reinen
Abstraktion oder absoluten Negativität die Form in ihr selbst hat, so ist die
Thätigkeit der Form auf die Materie, und das Bestimmtwerden dieser durch jene
vielmehr nur das Aufheben des Scheines ihrer Gleichgültigkeit und
Unterschiedenheit. Diese Beziehung des Bestimmens ist so die Vermittelung jeder
der beiden mit sich durch ihr eigenes Nichtseyn,—aber diese beiden
Vermittelungen sind Eine Bewegung und die Wiederherstellung ihrer
ursprünglichen Identität;—die Erinnerung ihrer Entäußerung.



Zuerst setzen Form und Materie sich gegenseitig voraus. Wie sich ergeben hat,
heißt dieß so viel, die eine wesentliche Einheit ist negative Beziehung auf
sich selbst, so entzweit sie sich in die wesentliche Identität bestimmt als die
gleichgültige Grundlage, und in den wesentlichen Unterschied oder Negativität,
als die bestimmende Form. Jene Einheit des Wesens und der Form, die sich als
Form und Materie gegenübersetzen, ist der absolute Grund, der sich bestimmt.
Indem sie sich zu einem Verschiedenen macht, wird die Beziehung um der zu
Grunde liegenden Identität der Verschiedenen willen zur gegenseitigen
Voraussetzung.



Zweitens, die Form als selbstständig ist ohnehin der sich selbst aufhebende
Widerspruch; aber sie ist auch als solcher gesetzt, denn sie ist zugleich
selbstständig und zugleich wesentlich auf ein Anderes bezogen;—sie hebt
sich somit auf. Da sie selbst zweiseitig ist, so hat auch dieß Aufheben die
gedoppeite Seite, erstlich, sie hebt ihre Selbstständigkeit auf, sie macht sich
zu einem Gesetzten, zu einem, das an einem Andern ist, und dieß ihr Anderes ist
die Materie. Zweitens sie hebt ihre Bestimmtheit gegen die Materie, ihre
Beziehung auf dieselbe somit ihr Gesetztseyn auf, und giebt sich dadurch
Bestehen. Indem sie ihr Gesetztseyn aufhebt, so ist diese ihre Reflexion die
eigene Identität, in welche sie übergeht; indem sie aber diese Identität
zugleich entäußert und als Materie sich gegenübersetzt, so ist jene Reflexion
des Gesetztseyns in sich als Vereinigung mit einer Materie, an der sie Bestehen
erhält; sie geht also in dieser Vereinigung ebenso sehr mit der Materie als
einem Andern,—nach der ersten Seite, daß sie sich zu einem Gesetzten
macht, —als auch darin mit ihrer eigenen Identität zusammen.



Die Thätigkeit der Form also, wodurch die Materie bestimmt wird, besteht in
einem negativen Verhalten der Form gegen sich selbst. Aber umgekehrt verhält
sie sich damit auch negativ gegen die Materie; allein dieß Bestimmtwerden der
Materie ist ebenso sehr die eigene Bewegung der Form selbst. Diese ist frei von
der Materie, aber sie hebt diese ihre Selbstständigkeit auf; aber ihre
Selbstständigkeit ist die Materie selbst, denn an dieser hat sie ihre
wesentliche Identität. Indem sie sich also zum Gesetzten macht, so ist dieß ein
und dasselbe, daß sie die Materie zu einem Bestimmten macht.—Aber von der
andern Seite betrachtet, ist die eigene Identität der Form zugleich sich
entäußert, und die Materie ihr Anderes; insofern wird die Materie auch nicht
bestimmt, dadurch, daß die Form ihre eigne Selbstständigkeit aufhebt. Allein
die Materie ist nur selbstständig der Form gegenüber; indem das Negative sich
aufhebt, hebt sich auch das Positive auf. Indem die Form also sich aufhebt, so
fällt auch die Bestimmtheit der Materie weg, welche sie gegen die Form hat,
nämlich das unbestimmte Bestehen zu seyn.



Dieß, was als Thätigkeit der Form erscheint, ist ferner ebenso sehr die eigene
Bewegung der Materie selbst. Die ansichseyende Bestimmung oder das Sollen der
Materie ist ihre absolute Negativität. Durch diese bezieht sich die Materie
schlechthin nicht nur auf die Form als auf ein Anderes, sondern dieses Äußere
ist die Form, welche sie selbst als verschlossen in sich enthält. Die Materie
ist derselbe Widerspruch an sich, welchen die Form enthält, und dieser
Widerspruch ist wie seine Auflösung, nur Einer. Die Materie ist aber in sich
selbst widersprechend, weil sie als die unbestimmte Identität mit sich zugleich
die absolute Negativität ist; sie hebt sich daher an ihr selbst auf, und ihre
Identität zerfällt in ihrer Negativität, und diese erhält an jener ihr
Bestehen. Indem also die Materie von der Form als von einem Äußern bestimmt
wird, so erreicht damit sie ihre Bestimmung, und die Äußerlichkeit des
Verhaltens sowohl für die Form als für die Materie besteht darin, daß jede oder
vielmehr ihre ursprüngliche Einheit in ihrem Setzen zugleich voraussetzend ist;
wodurch die Beziehung auf sich, zugleich Beziehung auf sich als aufgehobenes
oder Beziehung auf sein anderes ist.



Drittens, durch diese Bewegung der Form und Matene ist ihre ursprüngliche
Einheit einer Seits hergestellt, anderer Seits nunmehr eine gesetzte. Die
Materie bestimmt ebensowohl sich selbst, als dieß Bestimmen ein für sie
äußerliches Thun der Form ist; umgekehrt die Form bestimmt ebenso sehr nur sich
oder hat die Materie, die von ihr bestimmt wird, an ihr selbst, als sie in
ihrem Bestimmen sich gegen ein Anderes verhält; und beides, das Thun der Form
und die Bewegung der Materie ist dasselbe, nur daß jenes ein Thun ist, d. h.
die Negativität als gesetzte, dieß aber Bewegung oder Werden, die Negativität
als ansichseyende Bestimmung. Das Resultat ist daher die Einheit des
Ansichseyns und des Gesetztseyns. Die Materie ist als solche bestimmt, oder hat
nothwendig eine Form, und die Form ist schlechthin materielle, bestehende Form.



Die Form, insofern sie eine Materie als das ihr Andere voraussetzt, ist
endlich. Sie ist nicht Grund, sondern nur das Thätige. Ebenso ist die Materie,
insofern sie die Form als ihr Nichtseyn voraussetzt, die endliche Materie, sie
ist ebenso wenig Grund ihrer Einheit mit der Form, sondern nur die Grundlage
für die Form. Aber sowohl diese endliche Materie als die endliche Form hat
keine Wahrheit; jede bezieht sich auf die andere, oder nur ihre Einheit ist
ihre Wahrheit. In diese Einheit gehen diese beiden Bestimmungen zurück, und
heben darin ihre Selbstständigkeit auf; sie erweist sich damit als ihr Grund.
Die Materie ist daher nur insofern Grund ihrer Formbestimmung, als sie nicht
Materie als Materie, sondern die absolute Einheit des Wesens und der Form ist;
ebenso die Form ist nur Grund des Bestehens ihrer Bestimmungen, insofern sie
dieselbe eine Einheit ist. Aber diese eine Einheit als die absolute Negativität
und bestimmter als ausschließende Einheit ist in ihrer Reflexion voraussetzend;
oder es ist Ein Thun, im Setzen sich als Gesetztes in der Einheit zu erhalten
und sich von sich selbst abzustoßen, sich auf sich als sich, und sich auf sich
als auf ein Anderes zu beziehen. Oder das Bestimmtwerden der Materie durch die
Form ist die Vermittelung des Wesens als Grund mit sich in einer Einheit, durch
sich selbst und durch die Negation seiner selbst.



Die formirte Materie oder die Bestehen habende Form, ist nun nicht nur jene
absolute Einheit des Grundes mit sich, sondern auch die gesetzte Einheit. Die
betrachtete Bewegung ist es, in welcher der absolute Grund seine Momente
zugleich als sich aufhebende und somit als gesetzte dargestellt hat. Oder die
wiederhergestellte Einheit hat in ihrem Zusammengehen mit sich, sich ebenso
sehr von sich selbst abgestoßen und sich bestimmt; denn ihre Einheit ist als
durch Negation zu Stande gekommen, auch negative Einheit. Sie ist daher die
Einheit der Form und der Materie, als ihre Grundlage, aber als ihre bestimmte
Grundlage, welche formirte Materie, aber gegen Form und Materie zugleich als
gegen aufgehobene und unwesendiche gleichgültig ist. Sie ist der Inhalt.



c. Form und Inhalt.



Die Form steht zuerst dem Wesen gegenüber; so ist sie Grundbeziehung überhaupt,
und ihre Bestimmungen, der Grund und das Begründete. Alsdenn steht sie der
Materie gegenüber; so ist sie bestimmende Reflexion und ihre Bestimmungen sind
die Reflexionsbestimmung selbst und das Bestehen derselben. Endlich steht sie
dem Inhalte gegenüber, so sind ihre Bestimmungen wieder sie selbst und die
Materie. Was vorher das mit sich Identische war, zuerst der Grund, dann das
Bestehen überhaupt, und zulezt die Materie tritt unter die Herrschaft der Form
und ist wieder eine ihrer Bestimmungen.



Der Inhalt hat erstlich eine Form und eine Materie, die ihm angehören und
wesentlich sind; er ist ihre Einheit. Aber indem diese Einheit zugleich
bestimmte oder gesetzte Einheit ist, so steht er der Form gegenüber; diese
macht das Gesetztseyn aus, und ist gegen ihn das Unwesentliche. Er ist daher
gleichgültig gegen sie; sie begreift sowohl die Form als solche, als auch die
Materie; und er hat also eine Form und eine Materie, deren Grundlage er
ausmacht, und die ihm als bloßes Gesetztseyn sind.



Der Inhalt ist zweitens das in Form und Materie identische, so daß diese nur
gleichgültige äußerliche Bestimmungen wären. Sie sind das Gesetztseyn
überhaupt, das aber in dem Inhalte in seine Einheit oder seinen Grund
zurückgegangen ist. Die Identität des Inhalts mit sich selbst ist daher das
eine Mal jene gegen die Form gleichgültige Identität; das andere Mal aber ist
sie die Identität des Grundes. Der Grund ist in dem Inhalte zunächst
verschwunden; der Inhalt aber ist zugleich die negative Reflexion der
Formbestimmungen in sich; seine Einheit, welche zunächst nur die gegen die Form
gleichgültige ist, ist daher auch die formelle Einheit oder die Grundbeziehung
als solche. Der Inhalt hat daher diese zu seiner wesentlichen Form und der
Grund umgekehrt hat einen Inhalt.



Der Inhalt des Grundes ist also der in seine Einheit mit sich zurückgekehrte
Grund; der Grund ist zunächst das Wesen, das in seinem Gesetztseyn mit sich
identisch ist; als verschieden und gleichgültig gegen sein Gesetztseyn, ist es
die unbestimmte, die Materie; aber als Inhalt ist es zugleich die formirte
Identität, und diese Form wird darum Grundbeziehung, weil die Bestimmungen
ihres Gegensatzes im Inhalte auch als negirte gesetzt sind.—Der Inhalt
ist ferner bestimmt an ihm selbst; nicht nur wie die Materie als das
Gleichgültige überhaupt, sondern als die formirte Materie, so daß die
Bestimmungen der Form ein materielles, gleichgültiges Bestehen haben. Einer
Seits ist der Inhalt die wesentliche Identität des Grundes mit sich in seinem
Gesetztseyn, anderer Seits die gesetzte Identität gegen die Grundbeziehung;
dieß Gesetztseyn, das als Formbestimmung an dieser Identität ist, ist dem
freien Gesetztseyn, das heißt, der Form als ganzer Beziehung von Grund und
Begründetem, gegenüber; diese Form ist das totale in sich zurückkehrende
Gesetztseyn; jene daher nur das Gesetztseyn als unmittelbares, die Bestimmtheit
als solche.



Der Grund hat sich damit überhaupt zum bestimmten Grunde gemacht, und die
Bestimmtheit selbst ist die gedoppelte; erstens der Form und zweitens des
Inhalts. Jene ist seine Bestimmtheit dem Inhalte überhaupt äußerlich zu seyn,
der gegen diese Beziehung gleichgültig ist. Diese ist die Bestimmtheit des
Inhalts, den der Grund hat.



B. Der bestimmte Grund.



a. Der formelle Grund.



Der Grund hat einen bestimmten Inhalt. Die Bestimmtheit des Inhalts ist, wie
sich ergeben, die Grundlage für die Form; das einfache Unmittelbare gegen die
Vermittelung der Form. Der Grund ist negativ sich auf sich beziehende
Identität, welche sich dadurch zum Gesetztseyn macht; sie bezieht sich negativ
auf sich, indem sie identisch in dieser ihrer Negativität mit sich ist; diese
Identität ist die Grundlage oder der Inhalt der auf diese Weise die
gleichgültige oder positive Einheit der Grundbeziehung ausmacht, und das
Vermittelnde derselben ist.



In diesem Inhalte ist zunächst die Bestimmtheit des Grundes und des Begründeten
gegen einander verschwunden. Die Vermittelung ist aber ferner negative Einheit.
Das Negative als an jener gleichgültigen Grundlage ist die unmittelbare
Bestimmtheit derselben, wodurch der Grund einen bestimmten Inhalt hat. Alsdann
aber ist das Negative die negative Beziehung der Form auf sich selbst. Das
Gesetzte einer Seits liebt sich selbst auf und geht in seinen Grund zurück; der
Grund aber, die wesentliche Selbstständigkeit, bezieht sich negativ auf sich
selbst und macht sich zum Gesetzten. Diese negative Vermittelung des Grundes
und des Begründeten ist die eigenthümliche Vermittelung der Form als solcher,
die formelle Vermittelung. Die beiden Seiten der Form nun, weil die eine in die
andere übergeht, setzen sich damit gemeinschaftlich in Einer Identität als
aufgehobene; sie setzen dieselbe hierdurch zugleich voraus. Sie ist der
bestimmte Inhalt, auf den sich also die formelle Vermittelung als auf das
positive Vermittelnde durch sich selbst bezieht. Er ist das Identische beider,
und indem sie unterschieden, jedes aber in seinem Unterschiede die Beziehung
auf das andere ist, ist er das Bestehen derselben, eines jeden als das Ganze
selbst.



Hiernach ergiebt sich, daß im bestimmten Grunde dieß vorhanden ist; erstens,
ein bestimmter Inhalt wird nach zwei Seiten betrachtet, das eine Mal insofern
er als Grund, das andere Mal insofern er als Begründetes gesetzt ist. Er selbst
ist gleichgültig gegen diese Form; er ist in beiden überhaupt nur Eine
Bestimmung. Zweitens ist der Grund selbst so sehr Moment der Form als das durch
ihn gesetzte; dieß ist ihre Identität der Form nach. Es ist gleichgültig,
welche von beiden Bestimmungen zum Ersten gemacht wird, von dem als dem
Gesetzten zum Andern als zum Grunde, oder von dem als dem Grunde zum Andern als
zum Gesetzten übergegangen wird. Das Begründete für sich betrachtet, ist das
Aufheben seiner selbst; damit macht es sich einer Seits zum Gesetzten, und ist
zugleich Setzen des Grundes. Dieselbe Bewegung ist der Grund als solcher, er
macht sich zum Gesetzten, dadurch wird er Grund von etwas, das heißt, darin ist
er sowohl als Gesetztes, wie auch erst als Grund vorhanden. Daß ein Grund ist,
davon ist das Gesetzte der Grund, und umgekehrt ist hiermit der Grund
Gesetztes. Die Vermittelung fängt ebenso sehr von dem einen als von dem andern
an, jede Seite ist so sehr Grund als Gesetztes, und jede die ganze Vermittelung
oder die ganze Form.—Diese ganze Form ist ferner selbst als das mit sich
identische, die Grundlage der Bestimmungen, welche die beiden Seiten des
Grundes und des Begründeten sind, Form und Inhalt sind so selbst eine und
dieselbe Identität.



Um dieser Identität des Grundes und Begründeten willen, sowohl dem Inhalte als
der Form nach, ist der Grund zureichend (das Zureichende auf dieß Verhältniß
eingeschränkt); es ist nichts im Grunde, was nicht im Begründeten ist, so wie
nichts im Begründeten, was nicht im Grunde ist. Wenn nach einem Grunde gefragt
wird, will man dieselbe Bestimmung, die der Inhalt ist, doppelt sehen, das eine
Mal in der Form des Gesetzten, das andere Mal in der des in sich reflektirten
Daseyns, der Wesentlichkeit.



Insofern nun im bestimmten Grunde Grund und Begründetes beide die ganze Form,
und ihr Inhalt zwar ein bestimmter, aber einer und derselbe ist, so ist der
Grund in seinen beiden Seiten noch nicht real bestimmt, sie haben keinen
verschiedenen Inhalt; die Bestimmtheit ist erst einfache, noch nicht an die
Seiten übergegangene Bestimmtheit; es ist der bestimmte Grund erst in seiner
reinen Form, der formelle Grund, vorhanden.—Weil der Inhalt nur diese
einfache Bestimmtheit ist, die nicht die Form der Grundbeziehung an ihr selbst
hat, so ist sie der mit sich identische Inhalt, gegen die Form gleichgültig und
diese ihm äußerlich; er ist ein Anderes als sie.



Anmerkung.



Wenn die Reflexion über bestimmte Gründe sich an diejenige Form des Grundes
hält, welche sich hier ergeben hat, so bleibt die Angabe eines Grundes ein
bloßer Formalismus und leere Tautologie, welche denselben Inhalt in der Form
der Reflexion in sich, der Wesentlichkeit, ausdrückt, der schon in der Form des
unmittelbaren, als gesetzt betrachteten Daseyns vorhanden ist. Ein solches
Angeben von Gründen ist deswegen von derselben Leerheit begleitet, als das
Reden nach dem Satze der Identität. Die Wissenschaften, vornemlich die
physikalischen, sind mit den Tautologien dieser Art angefüllt, welche gleichsam
ein Vorrecht der Wissenschaft ausmachen.—Es wird z. B. als der Grund, daß
die Planeten sich um die Sonne bewegen, die anziehende Kraft der Erde und Sonne
gegen einander angegeben. Es ist damit dem Inhalt nach nichts Anders
ausgesprochen, als was das Phänomen, nämlich die Beziehung dieser Körper auf
einander in ihrer Bewegung, enthält, nur in der Form von in sich reflektirter
Bestimmung, von Kraft. Wenn danach gefragt wird, was die anziehende Kraft für
eine Kraft sey, so ist die Antwort, daß sie die Kraft ist, welche macht, daß
sich die Erde um die Sonne bewegt; das heißt, sie hat durchaus denselben
Inhalt, als das Daseyn, dessen Grund sie seyn soll; die Beziehung der Erde und
der Sonne in Rüksicht der Bewegung ist die identische Grundlage des Grundes und
des Begründeten.—Wenn eine Krystallisationsform dadurch erklärt wird, daß
sie ihren Grund in dem besondern Arrangement habe, in das die Molecules zu
einander treten, so ist die daseyende Krystallisation dieß Arrangement selbst,
welches als Grund ausgedrückt wird. Im gewöhnlichen Leben gelten diese
Ätiologieen, auf welche die Wissenschaften das Privilegium haben, für das, was
sie sind, für ein tautologisches, leeres Gerede. Wenn auf die Frage, warum
dieser Mensch in die Stadt reise, der Grund angegeben wird, weil in der Stadt
sich eine anziehende Kraft befinde, die ihn dahin treibe, so gilt diese Art des
Antwortens für abgeschmackt, die in den Wissenschaften sanctionirt
ist.—Leibnitz warf der newtonischen anziehenden Kraft vor, daß sie eine
solche verborgene Qualität sey, als die Scholastiker zum Behuf des Erklärens
gebrauchten. Man müßte ihr eher das Gegentheil zum Vorwurf machen, daß sie eine
zu bekannte Qualität sey; denn sie hat keinen andern Inhalt, als die
Erscheinung selbst.—Wodurch sich diese Erklärungsweise eben empfiehlt,
ist ihre große Deutlichkeit und Begreiflichkeit; denn es ist nichts deutlicher
und begreiflicher, als daß z. E. eine Pflanze ihren Grund in einer vegetativen,
d. h. Pflanzen hervorbringenden Kraft habe.—Eine occulte Qualität könnte
sie nur in dem Sinne genannt werden, als der Grund einen andern Inhalt haben
soll, als das zu Erklärende; ein solcher ist nicht angegeben; insofern ist jene
zum Erklären gebrauchte Kraft allerdings ein verborgener Grund, als ein Grund,
wie er gefordert wird, nicht angegeben ist. Es wird durch diesen Formalismus so
wenig etwas erklärt, als die Natur einer Pflanze erkannt wird, wenn ich sage,
daß sie eine Pflanze ist; bei aller Deutlichkeit dieses Satzes, oder daß sie
ihren Grund in einer Pflanzen hervorbringenden Kraft habe, kann man dieß
deswegen eine sehr occulte Erklärungsweise nennen.



Zweitens, der Form nach, kommen in dieser Erklärungsweise die beiden
entgegengesetzten Richtungen der Grundbeziehung vor, ohne in ihrem bestimmten
Verhältnisse erkannt zu seyn. Der Grund ist eines Theils Grund, als die in sich
reflektirte Inhaltsbestimmung des Daseyns, das er begründet, andern Theils ist
er das Gesetzte. Er ist das, woraus das Daseyn begriffen werden soll; umgekehrt
aber wird von diesem auf ihn geschlossen und er aus dem Daseyn begriffen. Das
Hauptgeschäfte dieser Reflexion besteht nämlich darin, aus dem Daseyn die
Gründe zu finden, das heißt, das unmittelbare Daseyn in die Form des
Reflektirtseyns umzusetzen; der Grund statt an und für sich und selbstständig
zu seyn, ist somit vielmehr das Gesetzte und Abgeleitete. Weil er nun durch
dieß Verfahren nach dem Phänomen eingerichtet ist, und seine Bestimmungen auf
diesem beruhen, so fließt dieses freilich ganz glatt und mit günstigem Winde
aus seinem Grunde aus. Aber die Erkenntniß ist hierdurch nicht vom Flecke
gekommen; sie treibt sich in einem Unterschiede der Form herum, den dieß
Verfahren selbst umkehrt und aufhebt. Eine der Hauptschwierigkeiten, sich in
die Wissenschaften einzustudiren, worin dieß Verfahren herrschend ist, beruht
deswegen auf dieser Verkehrtheit der Stellung, das als Grund vorauszuschicken,
was in der That abgeleitet ist und indem zu den Folgen fortgegangen wird, in
ihnen in der That erst den Grund jener seyn sollenden Gründe anzugeben. Es wird
in der Darstellung mit den Gründen angefangen, sie werden als Principien und
erste Begriffe in die Luft hingestellt; sie sind einfache Bestimmungen, ohne
alle Nothwendigkeit an und für sich selbst; das Folgende soll auf sie gegründet
werden. Wer daher in dergleichen Wissenschaften eindringen will, muß damit
anfangen, sich jene Gründe zu inkulkiren; ein Geschäft, das der Vernunft sauer
ankommt, weil sie Grundloses als Grundlage gelten lassen soll. Am besten kommt
derjenige fort, der sich ohne vieles Nachdenken die Principien als gegebene
gefallen läßt, und sie von nun an als Grundregeln seines Verstandes gebraucht.
Ohne diese Methode kann man den Anfang nicht gewinnen; ebenso wenig läßt sich
ohne sie ein Fortgang machen. Dieser aber hindert sich nun dadurch, daß in
ihnen der Gegenstoß der Methode zum Vorschein kommt, die im Folgenden das
Abgeleitete aufzeigen will, das aber in der That erst die Gründe zu jenen
Voraussetzungen enthält. Ferner weil das Folgende sich als das Daseyn zeigt,
aus welchem der Grund abgeleitet wurde, so giebt dieß Verhältniß, in dem das
Phänomen aufgeführt wird, ein Mißtrauen gegen die Darstellung desselben; denn
es zeigt sich nicht in seiner Unmittelbarkeit ausgedrückt, sondern als Beleg
des Grundes. Weil aber dieser hinwieder aus jenem hergeleitet ist, verlangt man
es vielmehr in seiner Unmittelbarkeit zu sehen, um den Grund aus ihm
beurtheilen zu können. Man weiß daher in solcher Darstellung, worin das
eigentlich Begründende als Abgeleitetes vorkommt, nicht, weder wie man mit dem
Grunde, noch wie man mit dem Phänomen daran ist. Die Ungewißheit wird dadurch
vermehrt, besonders wenn der Vortrag nicht streng konsequent, sondern mehr
ehrlich ist, daß sich allenthalben Spuren und Umstände des Phänomens verrathen,
die auf Mehreres und oft ganz Anderes hindeuten, als bloß in den Principien
enthalten ist. Die Verwirrung wird endlich noch größer, indem reflektirte, und
bloß hypothetische Bestimmungen mit unmittelbaren Bestimmungen des Phänomens
selbst vermischt werden, wenn jene auf eine Art ausgesprochen sind, als ob sie
der unmittelbaren Erfahrung angehörten. So kann wohl mancher, der mit ehrlichem
Glauben zu diesen Wissenschaften hinzutritt, der Meinung seyn, die Molecules,
die leeren Zwischenräume, die Fliehkraft, der Äther, der vereinzelnte
Lichtstrahl, die elektrische, magnetische Materie und noch eine Menge
dergleichen seyen Dinge oder Verhältnisse, die, nach der Art, wie von ihnen als
unmittelbaren Daseynsbestimmungen gesprochen wird, in der That in der
Wahrnehmung vorhanden seyen. Sie dienen als erste Gründe für Anderes, wer den
als Wirklichkeiten ausgesprochen, und zuversichtlich angewendet; man läßt sie
auf guten Glauben hin dafür gelten, ehe man inne wird, daß sie vielmehr aus
dem, was sie begründen sollen, geschlossene Bestimmungen, von einer
unkritischen Reflexion abgeleitete Hypothesen und Erdichtungen sind. In der
That befindet man sich in einer Art von Hexenkreise, worin Bestimmungen des
Daseyns und Bestimmungen der Reflexion, Grund und Begründetes, Phänomene und
Phantome in unausgeschiedener Gesellschaft durch einander laufen und gleichen
Rang mit einander geniessen.



Bei dem formellen Geschäfte dieser Erklärungsweise aus Gründen, hört man
zugleich auch wieder, alles Erklärens aus den wohlbekannten Kräften und
Materien ungeachtet, sagen, daß wir das innre Wesen dieser Kräfte und Materien
selbst nicht kennen. Es ist hierin nur das Geständniß zu sehen, daß dieses
Begründen sich selbst völlig ungenügend ist; daß es selbst etwas ganz Anderes
fordere, als solche Gründe. Es ist dann nur nicht abzusehen, wozu sich denn
diese Bemühung mit diesem Erklären gemacht, warum nicht das Andere gesucht,
oder jenes Erklären wenigstens bei Seite gethan, und bei den einfachen
Thatsachen stehen geblieben wird.



b. Der reale Grund.



Die Bestimmtheit des Grundes, ist, wie sich gezeigt hat, eines Theils
Bestimmtheit der Grundlage oder Inhaltsbestimmung; andern Theils das Andersseyn
in der Grundbeziehung selbst, nämlich die Unterschiedenheit ihres Inhalts und
der Form; die Beziehung von Grund und Begründetem verläuft sich als eine
äußerliche Form an dem Inhalt, der gegen diese Bestimmungen gleichgültig
ist.—In der That aber sind beide einander nicht äußerlich; denn der
Inhalt ist dieß, die Identität des Grundes mit sich selbst im Begründeten, und
des Begründeten im Grunde zu seyn. Die Seite des Grundes hat sich gezeigt,
selbst ein Gesetztes, und die Seite des Begründeten, selbst Grund zu seyn; jede
ist an ihr selbst diese Identität des Ganzen. Weil sie aber zugleich der Form
angehören und ihre bestimmte Unterschiedenheit ausmachen, so ist jede in ihrer
Bestimmtheit die Identität des Ganzen mit sich. Jede hat somit einen gegen die
andere verschiedenen Inhalt.—Oder von Seite des Inhalts betrachtet, weil
er die Identität als der Grundbeziehung mit sich ist, hat er wesentlich diesen
Formunterschied an ihm selbst, und ist als Grund ein anderer, denn als
Begründetes.



Darin nun, daß Grund und Begründetes einen verschiedenen Inhalt haben, hat die
Grundbeziehung aufgehört, eine formale zu seyn; der Rückgang in den Grund, und
das Hervorgehen aus ihm zum Gesetzten ist nicht mehr die Tautologie; der Grund
ist realisirt. Man verlangt daher, wenn man nach einem Grund fragt, eigentlich
für den Grund eine andere Inhaltsbestimmung als diejenige ist, nach deren Grund
man fragt.



Diese Beziehung bestimmt sich nun weiter. Insofern nämlich ihre beide Seiten
verschiedener Inhalt sind, sind sie gleichgültig gegen einander; jede ist eine
unmittelbare mit sich identische Bestimmung. Ferner als Grund und Begründetes
auf einander bezogen, ist der Grund das in dem Andern als in seinem Gesetztseyn
in sich reflektirte; der Inhalt also, welchen die Seite des Grundes hat, ist
ebenso im Begründeten; dieses als das Gesetzte hat nur in jenem seine Identität
mit sich und sein Bestehen. Außer diesem Inhalte des Grundes hat aber das
Begründete nunmehr auch seinen eigenthümlichen, und ist somit die Einheit von
einem zweifachen Inhalt. Diese nun ist zwar als Einheit unterschiedener deren
negative Einheit, aber weil es gegen einander gleichgültige Inhaltsbestimmungen
sind, ist sie nur ihre leere, an ihr selbst inhaltslose Beziehung, nicht ihre
Vermittelung; ein Eins oder Etwas als äußerliche Verknüpfung derselben.



Es ist also in der realen Grundbeziehung das doppelte vorhanden, einmal die
Inhaltsbestimmung, welche Grund ist, in dem Gesetztseyn mit sich selbst
kontinuirt, so daß sie das einfach Identische des Grundes und Begründeten
ausmacht; das Begründete enthält so den Grund vollkommen in sich, ihre
Beziehung ist unterschiedslose wesentliche Gediegenheit. Was im Begründeten zu
diesem einfachen Wesen noch hinzukommt, ist daher nur eine unwesentliche Form,
äußerliche Inhaltsbestimmungen, die als solche vom Grunde frei, und eine
unmittelbare Mannigfaltigkeit sind. Von diesem Unwesentlichen ist also jenes
Wesentliche nicht der Grund, noch ist es Grund von der Beziehung beider
aufeinander in dem Begründeten. Es ist ein positiv Identisches, das dem
Begründeten inwohnt, aber sich darin in keinen Formunterschied setzt, sondern
als sich auf sich selbst beziehender Inhalt gleichgültige positive Grundlage
ist.—Fürs andere ist das mit dieser Grundlage im Etwas Verknüpfte ein
gleichgültiger Inhalt, aber als die unwesentliche Seite. Die Hauptsache ist die
Beziehung der Grundlage und der unwesentlichen Mannigfaltigkeit. Diese
Beziehung aber, weil die bezogenen Bestimmungen gleichgültiger Inhalt sind, ist
auch nicht Grund; eine ist zwar als wesentlicher, das Andere nur als
unwesentlicher oder gesetzter Inhalt bestimmt, aber als sich auf sich
beziehender Inhalt ist beiden diese Form äußerlich. Das Eins des Etwas, das
ihre Beziehung ausmacht, ist deswegen nicht Formbeziehung, sondern nur ein
äußerliches Band, das den unwesentlichen mannigfaltigen Inhalt nicht als
gesetzten enthält; es ist also gleichfalls nur Grundlage.



Der Grund, wie er als realer sich bestimmt, zerfällt hiermit um der
Inhaltsverschiedenheit willen, die seine Realität ausmacht, in äußerliche
Bestimmungen. Die beiden Beziehungen, der wesentliche Inhalt, als die einfache
unmittelbare Identität des Grundes und des Begründeten; und dann das Etwas, als
die Beziehung des unterschiedenen Inhalts, sind zwei verschiedene Grundlagen;
die mit sich identische Form des Grundes, daß Dasselbe das eine Mal als
Wesentliches, das andere Mal als Gesetztes sey, ist verschwunden; die
Grundbeziehung ist so sich selbst äußerlich geworden.



Es ist daher nun ein äußerlicher Grund, welcher verschiedenen Inhalt in
Verknüpfung bringt und es bestimmt, welcher der Grund und welcher das durch ihn
Gesetzte sey; in dem beiderseitigen Inhalte selbst liegt diese Bestimmung
nicht. Der reale Grund ist daher Beziehung auf Anderes, einer Seits des Inhalts
auf andern Inhalt, anderer Seits der Grundbeziehung selbst (der Form) auf
Anderes, nämlich auf ein Unmittelbares, nicht durch sie Gesetztes.



Anmerkung.



Die formelle Grundbeziehung enthält nur Einen Inhalt für Grund und Begründetes,
in dieser Identität liegt ihre Nothwendigkeit, aber zugleich ihre Tautologie.
Der reale Grund enthält einen verschiedenen Inhalt, damit tritt aber die
Zufälligkeit und Äußerlichkeit der Grundbeziehung ein. Einer Seits ist
dasjenige, was als das Wesentliche und deswegen als die Grundbestimmung
betrachtet wird, nicht Grund der anderen Bestimmungen, die mit ihr verknüpft
sind. Anderer Seits ist es auch unbestimmt, welche von mehrern
Inhaltsbestimmungen eines konkreten Dinges als die wesentliche und als Grund
angenommen werden soll; die Wahl ist daher zwischen ihnen frei. So ist in
ersterer Rücksicht z.B. der Grund eines Hauses die Unterlage desselben; wodurch
diese Grund ist, ist die der sinnlichen Materie inwohnende Schwere, das sowohl
in dem Grunde als dem begründeten Hause schlechthin Identische. Daß an der
schweren Materie nun ein solcher Unterschied ist, wie der einer Unterlage und
einer davon unterschiedenen Modifikation, wodurch sie eine Wohnung ausmacht,
ist dem Schweren selbst vollkommen gleichgültig, seine Beziehung auf die
anderen Inhaltsbestimmungen des Zwecks, der Einrichtung des Hauses u.s.f. ist
ihm äußerlich; es ist daher wohl Grundlage, aber nicht Grund derselben. Die
Schwere ist so sehr als Grund, daß ein Haus steht, auch Grund, daß ein Stein
fällt; der Stein hat diesen Grund, die Schwere, in sich; aber daß er eine
weitere Inhaltsbestimmung hat, wodurch er nicht bloß ein Schweres, sondern
Stein ist, ist der Schwere äußerlich; es ist ferner durch ein Anderes gesetzt,
daß er von dem Körper vorher entfernt worden sey, auf welchen er fällt, wie
auch die Zeit und der Raum und deren Beziehung, die Bewegung, ein anderer
Inhalt als die Schwere sind, und ohne sie (wie man zu sprechen pflegt)
vorgestellt werden können, folglich nicht wesentlich durch sie gesetzt
sind.—Sie ist auch so sehr Grund, daß ein Projektil die dem Fallen
entgegengesetzte Wurfbewegung nacht. —Aus der Verschiedenheit der
Bestimmungen, deren Grund sie ist, erhellt, daß ein Anderes zugleich erfordert
wird, welches sie zum Grunde dieser oder einer andern Bestimmung macht.-Wenn
von der Natur gesagt wird, daß sie der Grund der Welt ist, so ist das, was
Natur genannt wird, einer Seits eins mit der Welt, und die Welt nichts als die
Natur selbst. Aber sie sind auch unterschieden, so daß die Natur mehr das
Unbestimmte, oder wenigstens nur das in den allgemeinen Unterschieden, welche
Gesetze sind, bestimmte, mit sich identische Wesen der Welt ist, und zur Natur,
um Welt zu seyn, noch eine Mannigfaltigkeit von Bestimmungen äußerlich
hinzukommt. Diese aber haben ihren Grund nicht in der Natur als solcher, sie
ist vielmehr das gegen sie als Zufälligkeiten Gleichgültige.—Es ist
dasselbe Verhältniß, wenn Gott als Grund der Natur bestimmt wird. Als Grund ist
er ihr Wesen, sie enthält es in ihr und ist ein identisches mit ihm; aber sie
hat noch eine weitere Mannigfaltigkeit, die von dem Grunde selbst unterschieden
ist; sie ist das Dritte, worin dieses beide Verschiedene verknüpft ist; jener
Grund ist weder Grund der von ihm verschiedenen Mannigfaltigkeit noch seiner
Verknüpfung mit ihr. Die Natur wird daher nicht aus Gott als dem Grunde
erkannt, denn so wäre er nur ihr allgemeines Wesen, der sie nicht, wie sie
bestimmtes Wesen und Natur ist, enthält.



Das Angeben von realen Gründen wird also um dieser Inhaltsverschiedenheit des
Grundes oder eigentlich der Grundlage und dessen, was mit ihm im Begründeten
verbunden ist, ebenso sehr ein Formalismus, als der formale Grund selbst. In
diesem ist der mit sich identische Inhalt gleichgültig gegen die Form; im
realen Grunde findet dieß gleichfalls Statt. Dadurch ist nun ferner der Fall,
daß er es nicht an ihm selbst enthält, welche der mannigfaltigen Bestimmungen
als die wesentliche genommen werden soll. Etwas ist ein Konkretes von solchen
mannigfaltigen Bestimmungen, die sich gleich beständig und bleibend an ihm
zeigen. Die eine kann daher so sehr wie die andere als Grund bestimmt werden;
nämlich als die wesentliche, in Vergleichung mit welcher alsdann die andere nur
ein Gesetztes sey. Es verbindet sich damit das vorhin Erwähnte, daß, wenn eine
Bestimmung vorhanden ist, die in einem Falle als Grund einer andern angesehen
wird, daraus nicht folgt, daß diese andere in einem andern Falle oder
überhaupt, mit ihr gesetzt sey.—Die Strafe z.B. hat die mannigfaltigen
Bestimmungen, daß sie Wiedervergeltung, ferner abschreckendes Beispiel, daß sie
ein vom Gesetz zur Abschreckung Angedrohtes, auch ein den Verbrecher zur
Besinnung und Besserung Bringendes ist. Jede dieser verschiedenen Bestimmungen
ist als Grund der Strafe betrachtet worden, weil jede eine wesentliche
Bestimmung ist, und dadurch die anderen als von ihr unterschieden, gegen sie
nur als Zufälliges bestimmt werden. Diejenige aber, die als Grund angenommen
wird, ist noch nicht die ganze Strafe selbst; dieses Konkrete enthält auch jene
anderen, die mit ihr darin nur verknüpft sind, ohne daß sie in ihr ihren Grund
hätten.—Oder ein Beamter hat Amts-Geschicklichkeit, steht als Individuum
in Verwandschaft, hat diese und jene Bekanntschaft, einen besondern Charakter,
war in diesen und jenen Umständen und Gelegenheiten, sich zu zeigen, u.s.f. Es
kann jede dieser Eigenschaften Grund seyn, oder als solcher angesehen werden,
daß er dieß Amt hat; sie sind ein verschiedener Inhalt, der in einem Dritten
verbunden ist; die Form, als das Wesentliche und als das Gesetzte gegeneinander
bestimmt zu seyn, ist demselben äußerlich. Jede dieser Eigenschaften ist dem
Beamten wesentlich, weil er durch sie das bestimmte Individuum ist, welches er
ist; insofern das Amt als eine äußerliche gesetzte Bestimmung betrachtet werden
kann, kann jede gegen dieses als Grund bestimmt, aber auch selbst umgekehrt
können jene als gesetzte, und das Amt als Grund derselben angesehen werden. Wie
sie sich wirklich, d. h. im einzelnen Fall, verhalten, dieß ist eine der
Grundbeziehung und dem Inhalte selbst, äußerliche Bestimmung; es ist ein
Drittes, was ihnen die Form von Grund und Begründetem ertheilt.



So kann überhaupt jedes Daseyn mancherlei Gründe haben, jede seiner
Inhaltsbestimmungen durchdringt als mit sich identisch das konkrete Ganze, und
läßt sich daher als wesentlich betrachten; den mancherlei Rüksichten d. h.
Bestimmungen, die außer der Sache selbst liegen, ist um der Zufälligkeit der
Verknüpfungsweise Thür und Thor unendlich aufgethan.—Ob ein Grund diese
oder jene Folge habe, ist deswegen ebenso zufällig. Die moralischen Beweggründe
z.B. sind wesentliche Bestimmungen der sittlichen Natur, aber das, was aus
ihnen folgt, ist zugleich eine von ihnen verschiedene Äußerlichkeit, die aus
ihnen folgt, und auch nicht folgt; erst durch ein Drittes kommt sie zu ihnen
hinzu. Genauer ist dieß so zu nehmen, daß es der moralischen Bestimmung, wenn
sie Grund ist, nicht zufällig sey, eine Folge oder ein Begründetes zu haben,
aber ob sie überhaupt zum Grund gemacht werde oder nicht. Allein da auch wieder
der Inhalt, der ihre Folge ist, wenn sie zum Grund gemacht worden, die Natur
der Äußerlichkeit hat, kann er unmittelbar durch eine andere Äußerlichkeit
aufgehoben werden. Aus einem moralischen Beweggrunde kann also eine Handlung
hervorgehen oder auch nicht. Umgekehrt kann eine Handlung mancherlei Gründe
haben; sie enthält als ein Konkretes mannigfaltige wesentliche Bestimmungen,
deren jede deswegen als Grund angegeben werden kann. Das Aufsuchen und Angeben
von Gründen, worin vornemlich das Raisonnement besteht, ist darum ein endloses
Herumtreiben, das keine letzte Bestimmung enthält; es kann von allem und jeden
einer und mehrere gute Gründe angegeben werden, so wie von seinem
Entgegengesetzten, und es können eine Menge Gründe vorhanden seyn, ohne daß aus
ihnen etwas erfolgt. Was Sokrates und Plato Sophisterei nennen, ist nichts
anderes als das Raisonnement aus Gründen; Plato setzt demselben die Betrachtung
der Idee, d. h. der Sache an und für sich selbst, oder in ihrem Begriffe
entgegen. Die Gründe sind nur von wesentlichen Inhaltsbestimmungen,
Verhältnissen und Rüksichten genommen, deren jede Sache, gerade wie auch ihr
Gegentheil, mehrere hat; in ihrer Form der Wesentlichkeit gilt die eine so gut
als die andere; weil sie nicht den ganzen Umfang der Sache enthält, ist sie
einseitiger Grund, deren die anderen besondern Seiten wieder besondere haben,
und wovon keiner die Sache, welche ihre Verknüpfung ausmacht und sie alle
enthält, erschöpft; keiner ist zureichender Grund, d. h. der Begriff



c. Der vollständige Grund.



1. Im realen Grunde sind der Grund als Inhalt, und als Beziehung, nur
Grundlagen. Jener ist nur gesetzt als wesentlich und als Grund; die Beziehung
ist das Etwas des Begründeten, als das unbestimmte Substrat eines verschiedenen
Inhalts, eine Verknüpfung desselben, die nicht seine eigne Reflexion, sondern
eine äußerliche und somit nur eine gesetzte ist. Die reale Grundbeziehung ist
daher vielmehr der Grund als aufgehobener; sie macht somit vielmehr die Seite
des Begründeten oder des Gesetztseyns aus. Als Gesetztseyn aber ist nun der
Grund selbst in seinen Grund zurückgegangen; er ist nun ein Begründetes, das
einen andern Grund hat. Dieser bestimmt sich hierdurch so, daß er erstlich das
mit dem realen Grunde als seinem Begründeten Identische ist; beide Seiten haben
nach dieser Bestimmung einen und denselben Inhalt; die zwei Inhaltsbestimmungen
und deren Verknüpfung im Etwas befinden sich gleichfalls im neuen Grunde. Aber
zweitens der neue Grund, in welchen sich jene nur gesetzte äußerliche
Verknüpfung aufgehoben hat, ist als ihre Reflexion in sich die absolute
Beziehung der zwei Inhaltsbestimmungen.



Dadurch daß der reale Grund selbst in seinen Grund zurückgegangen ist, stellt
sich an ihm die Identität des Grundes und Begründeten, oder der formelle Grund
wieder her. Die entstandene Grundbeziehung ist darum die vollständige, die den
formellen und realen Grund zugleich in sich enthält und die im letztern gegen
einander unmittelbaren Inhaltsbestimmungen vermittelt.



2. Die Grundbeziehung hat sich hiermit folgendermassen näher bestimmt. Erstens
Etwas hat einen Grund; es enthält die Inhaltsbestimmung, welche der Grund ist,
und noch eine zweite als durch ihn gesetzte. Aber als gleichgültiger Inhalt,
ist die eine nicht an ihr selbst Grund, die andere nicht an ihr selbst das
Begründete von jener, sondern diese Beziehung ist in der Unmittelbarkeit des
Inhalts als eine aufgehobene oder gesetzte, und hat als solche in einer andern
ihren Grund. Diese zweite Beziehung als nur der Form nach unterschieden, hat
denselben Inhalt als die erstere, nämlich die beiden Inhaltsbestimmungen, ist
aber die unmittelbare Verknüpfung derselben. Indem jedoch das Verknüpfte
überhaupt verschiedener Inhalt, somit gegen einander gleichgültige Bestimmung
ist, ist sie nicht ihre wahrhaft absolute Beziehung, daß die eine der
Bestimmungen das im Gesetztseyn mit sich Identische, die andere nur dieß
Gesetztseyn desselben Identischen wäre; sondern ein Etwas trägt sie und macht
ihre nicht reflektirte, sondern nur unmittelbare Beziehung aus, welche daher
nur relativer Grund gegen die Verknüpfung im andern Etwas ist. Die beiden Etwas
sind also die zwei unterschiedenen Beziehungen von Inhalt, die sich ergeben
haben. Sie stehen in der identischen Grundbeziehung der Form; sie sind ein und
derselbe ganze Inhalt, nämlich die zwei Inhaltsbestimmungen und deren
Beziehung; unterschieden sind sie nur durch die Art dieser Beziehung, die in
dem einen unmittelbare, in dem andern gesetzte Beziehung ist; wodurch sich das
eine von dem Andern nur der Form nach als Grund und Begründetes
unterscheidet.—Zweitens ist diese Grundbeziehung nicht nur formell,
sondern auch real. Der formelle Grund geht in den realen über, wie sich gezeigt
hat; die Momente der Form reflektiren sich in sich selbst; sie sind ein
selbstständiger Inhalt, und die Grundbeziehung enthält auch einen
eigenthümlichen Inhalt als Grund und einen als Begründetes. Der Inhalt macht
zuerst die unmittelbare Identität der beiden Seiten des formellen Grundes aus,
so haben sie einen und denselben Inhalt. Aber er hat auch die Form an ihm
selbst und ist so gedoppelter Inhalt, der sich als Grund und Begründetes
verhält. Die eine der zwei Inhaltsbestimmungen der beiden Etwas ist daher
bestimmt, als ihnen nicht bloß gemeinschaftlich nach äußerer Vergleichung,
sondern ihr identisches Substrat und die Grundlage ihrer Beziehung zu seyn.
Gegen die andere Inhaltsbestimmung ist sie die wesentliche und Grund derselben
als der gesetzten, nämlich in dem Etwas, dessen Beziehung die begründete ist.
Im ersten Etwas, das die Grundbeziehung ist, ist auch diese zweite
InhaltsBestimmung unmittelbar und an sich mit der ersten verknüpft. Das andere
Etwas aber enthält nur die eine an sich als das, worin es mit dem ersten Etwas
unmittelbar identisch ist, die andere aber als die in ihm gesetzte. Die erstere
Inhaltsbestimmung ist Grund derselben dadurch, daß sie in dem ersten Etwas
ursprünglich mit der andern Inhaltsbestimmung verknüpft ist.



Die Grundbeziehung der Inhaltsbestimmungen im zweiten Etwas ist so durch die
erste an sich seyende Beziehung des ersten Etwas vermittelt. Der Schluß ist,
weil in einem Etwas die Bestimmung B mit der Bestimmung A an sich verknüpft
ist, so ist im zweiten Etwas, dem nur die eine Bestimmung A unmittelbar
zukommt, auch B damit verknüpft. Im zweiten Etwas ist nicht nur diese zweite
Bestimmung mittelbar, sondern auch daß seine unmittelbare Grund ist, ist
vermittelt, nämlich durch ihre ursprüngliche Beziehung auf B im ersten Etwas.
Diese Beziehung ist somit Grund des Grundes A, und die ganze Grundbeziehung ist
zweiten Etwas als Gesetztes oder Begründetes.



3. Der reale Grund zeigt sich als die sich äußerliche Reflexion des Grundes;
die vollständige Vermittelung desselben ist die Wiederherstellung seiner
Identität mit sich. Aber indem diese dadurch zugleich die Äußerlichkeit des
realen Grundes erhalten hat, so ist die Formelle Grundbeziehung in dieser
Einheit ihrer selbst und des realen Grundes, ebenso sehr sich setzender als
sich aufhebender Grund; die Grundbeziehung vermittelt sich durch ihre Negation
mit sich. Erstlich ist der Grund als die ursprüngliche Beziehung, Beziehung von
unmittelbaren Inhaltsbestimmungen. Die Grundbeziehung hat als wesentliche Form
zu ihren Seiten solche, welche aufgehobene oder Momente sind. Daher als Form
unmittelbarer Bestimmungen ist sie die mit sich identische Beziehung zugleich
als Beziehung ihrer Negation; somit ist sie Grund nicht an und für sich selbst,
sondern als Beziehung auf die aufgehobene Grundbeziehung.—Zweitens die
aufgehobene Beziehung oder das Unmittelbare, das in der ursprünglichen und der
gesetzten Beziehung die identische Grundlage ist, ist realer Grund gleichfalls
nicht an und für sich selbst, sondern es ist durch jene ursprüngliche
Verknüpfung gesetzt, daß es Grund sey.-Die Grundbeziehung in ihrer Totalität
ist somit wesentlich voraussetzende Reflexion; der formelle Grund setzt die
unmittelbare Inhaltsbestimmung voraus, und diese als realer Grund setzt die
Form voraus. Der Grund ist also die Form als unmittelbare Verknüpfung; aber so
daß sie sich von sich selbst abstößt, und die Unmittelbarkeit vielmehr
voraussetzt, sich darin auf sich als auf ein Anderes bezieht. Dieses
Unmittelbare ist die Inhaltsbestimmung, der einfache Grund; aber er ist als
dieß, nämlich als Grund, ebenso von sich abgestoßen und bezieht sich auf sich
gleichfalls als auf ein Anderes.—So hat sich die totale Grundbeziehung
zur bedingenden Vermittlung bestimmt.



C. Die Bedingung.



a. Das relativ Unbedingte.



1. Der Grund ist das Unmittelbare und das Begründete das Vermittelte. Aber er
ist setzende Reflexion, als solche macht er sich zum Gesetztseyn, und ist
voraussetzende Reflexion, so bezieht er sich auf sich als auf ein Aufgehobenes,
auf ein Unmittelbares, wodurch er selbst vermittelt ist. Diese Vermittelung,
als Fortgehen vom Unmittelbaren zum Grunde, ist nicht eine äußere Reflexion,
sondern, wie sich ergeben, das eigne Thun des Grundes, oder was dasselbe ist,
die Grundbeziehung ist als Reflexion in die Identität mit sich ebenso
wesentlich sich entäußernde Reflexion. Das Unmittelbare, auf das der Grund sich
als auf seine wesentliche Voraussetzung bezieht, ist die Bedingung; der reale
Grund ist daher wesentlich bedingt. Die Bestimmtheit, die er enthält, ist das
Andersseyn seiner selbst.



Die Bedingung ist also erstens ein unmittelbares, mannigfaltiges Daseyn.
Zweitens ist dieses Daseyn bezogen auf ein Anderes, auf etwas, das Grund ist,
nicht dieses Daseyns, sondern in anderer Rüksicht; denn das Daseyn selbst ist
unmittelbar und ohne Grund. Nach jener Beziehung ist es ein Gesetztes; das
unmittelbare Daseyn soll als Bedingung nicht für sich, sondern für Anderes
seyn. Aber zugleich ist dieß, daß es so für Anderes ist, selbst nur ein
Gesetztseyn; daß es ein Gesetztes ist, ist in seiner Unmittelbarkeit
aufgehoben, und ein Daseyn ist dagegen, Bedingung zu seyn, gleichgültig.
Drittens ist die Bedingung so ein Unmittelbares, daß sie die Voraussetzung des
Grundes ausmacht. Sie ist in dieser Bestimmung die in die Identität mit sich
zurückgegangene Formbeziehung des Grundes, hiermit der Inhalt desselben. Aber
der Inhalt als solcher ist nur die gleichgültige Einheit des Grundes, als in
der Form; ohne Form kein Inhalt. Er befreit sich noch von derselben, indem die
Grundbeziehung im vollständigen Grunde zu einer gegen ihre Identität
äußerlichen Beziehung wird; wodurch der Inhalt die Unmittelbarkeit erhält.
Insofern daher die Bedingung das ist, worin die Grundbeziehung ihre Identität
mit sich hat, macht sie seinen Inhalt aus; aber weil er das gegen diese Form
Gleichgültige ist, ist er nur an sich ihr Inhalt, ein solches, das erst Inhalt
werden soll, hiermit das Material für den Grund ausmacht. Als Bedingung
gesetzt, hat das Daseyn nach dem zweiten Momente die Bestimmung, seine
gleichgültige Unmittelbarkeit zu verlieren und Moment eines Andern zu werden.
Durch seine Unmittelbarkeit ist es gleichgültig gegen diese Beziehung; insofern
es aber in dieselbe tritt, macht es das Ansichseyn des Grundes aus, und ist das
Unbedingte für denselben. Um Bedingung zu seyn, hat es am Grunde seine
Voraussetzung, und ist selbst bedingt; aber diese Bestimmung ist ihm äußerlich.



2. Etwas ist nicht durch seine Bedingung; seine Bedingung ist nicht sein Grund.
Sie ist das Moment der unbedingten Unmittelbarkeit für den Grund, aber ist
nicht selbst die Bewegung und das Setzen, das sich negativ auf sich bezieht,
und sich zum Gesetztseyn macht. Der Bedingung steht daher die Grundbeziehung
gegenüber. Etwas hat außer seiner Bedingung auch einen Grund.—Dieser ist
die leere Bewegung der Reflexion, weil sie die Unmittelbarkeit als ihre
Voraussetzung außer ihr hat. Sie ist aber die ganze Form und das selbstständige
Vermitteln; denn die Bedingung ist nicht ihr Grund. Indem dieses Vermitteln
sich als Setzen auf sich bezieht, ist es nach dieser Seite gleichfalls ein
Unmittelbares und Unbedingtes; es setzt sich zwar voraus, aber als entäußertes
oder aufgehobenes Setzen; das was es hingegen seiner Bestimmung nach ist, ist
es an und für sich selbst. —Insofern so die Grundbeziehung selbstständige
Beziehung auf sich ist und die Identität der Reflexion an ihr selbst hat, hat
sie einen eigenthümlichen Inhalt, gegen den Inhalt der Bedingung. Jener ist
Inhalt des Grundes und darum wesentlich formirt; dieser hingegen ist nur
unmittelbares Material, dem die Beziehung auf den Grund zugleich ebenso
äußerlich ist, als es auch das Ansichseyn desselben ausmacht; es ist somit eine
Vermischung von selbstständigem Inhalt, der keine Beziehung auf den Inhalt der
Grundbestimmung hat, und von solchem, der in sie eingeht, und als ihr Material,
Moment derselben werden soll.



3. Die beiden Seiten des Ganzen, Bedingung und Grund, sind also einer Seits
gleichgültige und unbedingte gegen einander; das eine als das Unbezogene, dem
die Beziehung, in welcher es Bedingung ist, äußerlich ist; das andere als die
Beziehung oder Form, für welche das bestimmte Daseyn der Bedingung nur als
Material ist, als ein Passives, dessen Form, die es für sich an ihm hat, eine
unwesentliche ist. Ferner sind auch beide vermittelte. Die Bedingung ist das
Ansichseyn des Grundes; sie ist so sehr wesentliches Moment der Grundbeziehung,
daß sie die einfache Identität desselben mit sich ist. Aber dieß ist auch
aufgehoben; dieß Ansichseyn ist nur ein gesetztes; das unmittelbare Daseyn ist
gleichgültig dagegen Bedingung zu seyn. Daß die Bedingung des Ansichseyns für
den Grund ist, macht also ihre Seite aus, nach welcher sie eine vermittelte
ist. Ebenso die Grundbeziehung hat in ihrer Selbstständigkeit, auch eine
Voraussetzung, und ihr Ansichseyn außer sich.—Somit ist jede der beiden
Seiten der Widerspruch der gleichgültigen Unmittelbarkeit und der wesentlichen
Vermittelung, Beides in Einer Beziehung;—oder der Widerspruch des
selbstständigen Bestehens und der Bestimmung, nur Moment zu seyn.



b. Das absolute Unbedingte.



Die beiden relativ-Unbedingten scheinen zunächst, jedes in das andere; die
Bedingung als Unmittelbares in die Formbeziehung des Grundes, und diese in das
unmittelbare Daseyn als sein Gesetztseyn; aber jedes ist außer diesem Scheine
seines Andern an ihm selbstständig und hat seinen eigenthümlichen Inhalt.



Zuerst ist die Bedingung unmittelbares Daseyn; seine Form hat die zwei Momente,
das Gesetztseyn, nach welchem es als Bedingung Material und Moment des Grundes
ist;—und das Ansichseyn, nach welchem es die Wesentlichkeit des Grundes
oder seine einfache Reflexion in sich ausmacht. Beide Seiten der Form sind dem
unmittelbaren Daseyn äußerlich; denn es ist die aufgehobene
Grundbeziehung.—Aber erstens ist das Daseyn an ihm selbst nur dieß, in
seiner Unmittelbarkeit sich aufzuheben und zu Grunde zu gehen. Das Seyn ist
überhaupt nur das Werden zum Wesen; es ist seine wesentliche Natur sich zum
Gesetzten und zur Identität zu machen, die durch die Negation ihrer das
Unmittelbare ist. Die Formbestimmungen also, des Gesetztseyns und des mit sich
identischen Ansichseyns, die Form, wodurch das unmittelbare Daseyn Bedingung
ist, sind ihm daher nicht äußerlich, sondern es ist diese Reflexion selbst.
Zweitens, als Bedingung ist das Seyn nun auch als das gesetzt, was es
wesentlich ist; nämlich als Moment, somit eines Andern, und zugleich als das
Ansichseyn gleichfalls eines Andern; es ist an sich aber nur durch die Negation
seiner, nämlich durch den Grund und durch dessen sich aufhebende und damit
voraussetzende Reflexion; das Ansichseyn des Seyns ist somit nur ein Gesetztes.
Dieß Ansichseyn der Bedingung hat die zwei Seiten, einer Seits ihre
Wesentlichkeit als des Grundes, anderer Seits aber die Unmittelbarkeit ihres
Daseyns zu seyn. Oder vielmehr Beides ist dasselbe. Das Daseyn ist ein
Unmittelbares, aber die Unmittelbarkeit ist wesentlich das Vermittelte, nämlich
durch den sich selbst aufhebenden Grund. Als diese durch das sich aufhebende
Vermitteln vermittelte Unmittelbarkeit ist es zugleich das Ansichseyn des
Grundes, und das Unbedingte desselben; aber dieß Ansichseyn ist zugleich selbst
wieder ebenso sehr nur Moment oder Gesetztseyn, denn es ist
vermittelt.—Die Bedingung ist daher die ganze Form der Grundbeziehung;
sie ist das vorausgesetzte Ansichseyn derselben, aber damit selbst ein
Gesetztseyn, und ihre Unmittelbarkeit dieß, sich zum Gesetztseyn zu machen;
sich somit von sich selbst so abzustoßen, daß sie sowohl zu Grunde geht, als
sie Grund ist, der sich zum Gesetztseyn macht und hiermit auch zum Begründeten;
und beides ist ein und dasselbe.



Ebenso ist an dem bedingten Grunde das Ansichseyn nicht nur als Scheinen eines
Andern an ihm. Er ist die selbstständige, das heißt, die sich auf sich
beziehende Reflexion des Setzens; und hiermit das mit sich Identische, oder ist
in ihm selbst sein Ansichseyn, und sein Inhalt. Aber zugleich ist er
voraussetzende Reflexion; er bezieht sich negativ auf sich selbst, und setzt
sich sein Ansichseyn als ihm Anderes entgegen, und die Bedingung sowohl nach
ihrem Momente des Ansichseyns als des unmittelbaren Daseyns ist das eigene
Moment der Grundbeziehung; das unmittelbare Daseyn ist wesentlich nur durch
seinen Grund, und ist das Moment seiner als Voraussetzens. Dieser ist daher
ebenso das Ganze selbst.



Es ist somit überhaupt nur Ein Ganzes der Form vorhanden; aber ebenso sehr nur
Ein Ganzes des Inhalts. Denn der eigenthümliche Inhalt der Bedingung ist nur
wesentlicher Inhalt, insofern er die Identität der Reflexion mit sich in der
Form, oder als dieß unmittelbare Daseyn an ihm selbst die Grundbeziehung ist.
Dieses ist ferner nur Bedingung durch die voraussetzende Reflexion des Grundes;
es ist dessen Identität mit sich selbst, oder sein Inhalt, dem er sich
gegenüber setzt. Das Daseyn ist daher nicht bloß formloses Material für die
Grundbeziehung, sondern weil es an ihm selbst diese Form hat, ist es formirte
Materie, und als zugleich das in der Identität mit ihr gegen sie Gleichgültige
ist es Inhalt. Es ist endlich derselbe Inhalt, den der Grund hat, denn es ist
eben Inhalt als das in der Formbeziehung mit sich Identische.



Die beiden Seiten des Ganzen, Bedingung und Grund, sind also Eine wesentliche
Einheit; sowohl als Inhalt, wie als Form. Sie gehen durch sich selbst in
einander über, oder indem sie Reflexionen sind, so setzen sie sich selbst als
aufgehobene, beziehen sich auf diese ihre Negation und setzen sich gegenseitig
voraus. Aber dieß ist zugleich nur Eine Reflexion beider, ihr Voraussetzen
daher auch nur eines; die Gegenseitigkeit desselben geht vielmehr darein über,
daß sie ihre Eine Identität als ihr Bestehen und ihre Grundlage voraussetzen.
Diese, der eine Inhalt und Formeinheit beider, ist das wahrhaft Unbedingte; die
Sache an sich selbst.—Die Bedingung ist, wie sich oben ergeben hat, nur
das relativ-Unbedingte. Man pflegt sie daher selbst als ein Bedingtes zu
betrachten, und nach einer neuen Bedingung zu fragen, womit der gewöhnliche
Progreß ins Unendliche von Bedingung zu Bedingung eingeleitet ist. Warum wird
nun bei einer Bedingung nach einer neuen Bedingung gefragt, das heißt, warum
wird sie als Bedingtes angenommen? Weil sie irgend ein endliches Daseyn ist.
Aber dieß ist eine weitere Bestimmung der Bedingung, die nicht in ihrem
Begriffe liegt. Allein die Bedingung als solche ist darum ein Bedingtes, weil
sie das gesetzte Ansichseyn ist; sie ist daher im absolut Unbedingten
aufgehoben.



Dieses nun enthält die beiden Seiten, die Bedingung und den Grund, als seine
Momente in sich; es ist die Einheit, in welche sie zurückgegangen sind. Sie
beide zusammen machen die Form oder das Gesetztseyn desselben aus. Die
unbedingte Sache ist Bedingung beider, aber die absolute, das heißt, die
Bedingung, welche selbst Grund ist. —Als Grund ist sie nun die negative
Identität, die sich in jene beiden Momente abgestoßen hat;—erstens in die
Gestalt der aufgehobenen Grundbeziehung, einer unmittelbaren, einheitslosen,
sich selbst äußerlichen Mannigfaltigkeit, welche sich auf den Grund als ein ihr
Anderes bezieht, und zugleich das Ansichseyn desselben ausmacht; zweitens, in
die Gestalt einer innerlichen, einfachen Form, welche Grund ist, aber sich auf
das mit sich identische Unmittelbare als auf ein Anderes bezieht, und dasselbe
als Bedingung, d. h. dieß ihr Ansich als ihr eigenes Moment
bestimmt.—Diese beiden Seiten setzen die Totalität so voraus, daß sie das
Setzende derselben ist. Umgekehrt, weil sie die Totalität voraussetzen, so
scheint diese auch wieder durch jene bedingt zu seyn, und die Sache aus ihrer
Bedingung und aus ihrem Grunde zu entspringen. Aber indem diese beiden Seiten
sich als das Identische gezeigt haben, so ist das Verhältniß von Bedingung und
Grund verschwunden, sie sind zu einem Scheine herabgesetzt; das absolut
Unbedingte ist in seiner Bewegung des Setzens und Voraussetzens, nur die
Bewegung, in welcher dieser Schein sich aufhebt. Es ist das Thun der Sache,
sich zu bedingen, und ihren Bedingungen sich als Grund gegenüber zu stellen;
ihre Beziehung als der Bedingungen und des Grundes ist aber ein Scheinen in
sich und ihr Verhalten zu ihnen ihr Zusammengehen mit sich selbst.



c. Hervorgang der Sache in die Existenz.



Das absolut Unbedingte ist der absolute mit seiner Bedingung identische Grund;
die unmittelbare Sache, als die wahrhaft Wesenhafte. Als Grund bezieht sie sich
negativ auf sich selbst, macht sich zum Gesetztseyn, aber zum Gesetztseyn, das
die in ihren Seiten vollständige Reflexion, und die in ihnen mit sich
identische Formbeziehung ist, wie sich ihr Begriff ergeben hat. Dieß
Gesetztseyn ist daher erstlich der aufgehobene Grund, die Sache als das
Reflexionslose Unmittelbare; die Seite der Bedingungen. Diese ist die Totalität
der Bestimmungen der Sache,—die Sache selbst, aber in die Äußerlichkeit
des Seyns hinausgeworfen; der wiederhergestellte Kreis des Seyns. In der
Bedingung entläßt das Wesen die Einheit seiner Reflexion-in-sich als eine
Unmittelbarkeit, die aber nunmehr die Bestimmung hat, bedingende Voraussetzung
zu seyn, und wesentlich nur eine seiner Seiten auszumachen.—Die
Bedingungen sind darum der ganze Inhalt der Sache, weil sie das Unbedingte in
der Form des formlosen Seyns sind. Sie haben aber um dieser Form willen auch
noch eine andere Gestalt, als die Bestimmungen des Inhalts, wie er in der Sache
als solcher ist. Sie erscheinen als eine einheitslose Mannigfaltigkeit,
vermischt mit Außerwesentlichem und andern Umständen, die zu dem Kreise des
Daseyns, insofern es die Bedingungen dieser bestimmten Sache ausmacht, nicht
gehören.—Für die absolute uneingeschränkte Sache ist die Sphäre des Seyns
selbst die Bedingung. Der Grund, der in sich zurückgeht, setzt sie als die
erste Unmittelbarkeit, worauf er sich als auf sein Unbedingtes bezieht. Diese
Unmittelbarkeit als die aufgehobene Reflexion, ist die Reflexion in dem
Elemente des Seyns, das also sich als solches zu einem Ganzen ausbildet; die
Form wuchert als Bestimmtheit des Seyns fort, und erscheint so als ein
mannigfaltiger von der Reflexions-Bestimmung verschiedener, und gegen sie
gleichgültiger Inhalt.



Das Unwesentliche, welches die Sphäre des Seyns an ihr hat, und was sie,
insofern sie Bedingung ist, abstreift, ist die Bestimmtheit der
Unmittelbarkeit, in welche die Formeinheit versenkt ist. Diese Formeinheit, als
die Beziehung des Seyns, ist an ihm zunächst als das Werden,—das
Übergehen einer Bestimmtheit des Seyns in eine andere. Aber das Werden des
Seyns ist ferner Werden zum Wesen und das Zurückgehen in den Grund. Das Daseyn
also, welches die Bedingungen ausmacht, wird in Wahrheit nicht von einem Andern
als Bedingung bestimmt und als Material gebraucht; sondern es macht sich durch
sich selbst zum Moment eines Andern.—Sein Werden ist ferner nicht ein
Anfangen von sich als dem wahrhaft Ersten und Unmittelbaren; sondern seine
Unmittelbarkeit ist nur das Vorausgesetzte; und die Bewegung seines Werdens ist
das Thun der Reflexion selbst. Die Wahrheit des Daseyns ist daher Bedingung zu
seyn; seine Unmittelbarkeit ist allein durch die Reflexion der Grundbeziehung,
welche sich selbst als aufgehobene setzt. Das Werden ist somit, wie die
Unmittelbarkeit nur der Schein des Unbedingten, indem dieses sich selbst
voraussetzt, und darin seine Form hat; und die Unmittelbarkeit des Seyns ist
daher wesentlich nur Moment der Form.



Die andere Seite dieses Scheinens des Unbedingten ist die Grundbeziehung als
solche, als Form bestimmt gegen die Unmittelbarkeit der Bedingungen und des
Inhalts. Aber sie ist die Form der absoluten Sache, welche die Einheit ihrer
Form mit sich selbst oder ihren Inhalt an ihr selbst hat, und indem sie ihn zur
Bedingung bestimmt, in diesem Setzen selbst seine Verschiedenheit aufhebt und
ihn zum Momente macht; so wie sie umgekehrt sich als wesenloser Form in dieser
Identität mit sich die Unmittelbarkeit des Bestehens gibt. Die Reflexion des
Grundes hebt die Unmittelbarkeit der Bedingungen auf, und bezieht sie zu
Momenten in der Einheit der Sache; aber die Bedingungen sind das von der
unbedingten Sache selbst Vorausgesetzte, sie hebt damit also ihr eigenes Setzen
auf; oder ihr Setzen macht sich somit unmittelbar selbst ebenso sehr zum
Werden. —Beides ist daher Eine Einheit; die Bewegung der Bedingungen an
ihnen selbst ist Werden, Zurückgehen in den Grund und Setzen des Grundes; aber
der Grund als gesetzter, das heißt als aufgehobener, ist das Unmittelbare. Der
Grund bezieht sich negativ auf sich selbst, macht sich zum Gesetztseyn und
begründet die Bedingungen; aber darin, daß so das unmittelbare Daseyn als ein
Gesetztes bestimmt ist, liebt der Grund es auf und macht sich erst zum
Grunde.—Diese Reflexion also ist die Vermittelung der unbedingten Sache
durch ihre Negation mit sich. Oder vielmehr die Reflexion des Unbedingten ist
zuerst Voraussetzen, aber dieß Aufheben ihrer selbst ist unmittelbar
bestimmendes Setzen; zweitens ist sie darin unmittelbar Aufheben des
Vorausgesetzten und Bestimmen aus sich; somit ist dieß Bestimmen wieder
Aufheben des Setzens und ist das Werden an sich selbst. Darin ist die
Vermittelung als Rückehr zu sich durch die Negation, verschwunden; sie ist
einfache in sich scheinende Reflexion, und grundloses absolutes Werden. Die
Bewegung der Sache, durch ihre Bedingungen einer Seits und anderer Seits durch
ihren Grund gesetzt zu werden, ist nur das Verschwinden des Scheins der
Vermittelung. Das Gesetztwerden der Sache ist hiermit ein Hervortreten, das
einfache sich Herausstellen in die Existenz; reine Bewegung der Sache zu sich
selbst.



Wenn alle Bedingungen einer Sache vorhanden sind, so tritt sie in die Existenz.
Die Sache ist, eh sie existirt; und zwar ist sie erstens als Wesen, oder als
Unbedingtes; zweitens hat sie Daseyn, oder ist bestimmt, und dieß auf die
betrachtete gedoppelte Weise, einer Seits in ihren Bedingungen, anderer Seits
in ihrem Grunde. In jenen hat sie sich die Form des äußerlichen, grundlosen
Seyns gegeben, weil sie als absolute Reflexion die negative Beziehung auf sich
ist und sich zu ihrer Voraussetzung macht. Dieß voraus gesetzte Unbedingte ist
daher das grundlose Unmittelbare, dessen Seyn nichts ist, denn als Grundloses
da zu seyn. Wenn also alle Bedingungen der Sache vorhanden sind, das heißt,
wenn die Totalität der Sache als grundloses Unmittelbares gesetzt ist, so
erinnert sich diese zerstreute Mannigfaltigkeit an ihr selbst.—Die ganze
Sache muß in ihren Bedingungen da seyn, oder es gehören alle Bedingungen zu
ihrer Existenz; denn Alle machen die Reflexion aus; oder das Daseyn, weil es
Bedingung ist, ist durch die Form bestimmt, seine Bestimmungen sind daher
Reflexions-Bestimmungen und mit einer wesentlich die andern gesetzt.—Die
Erinnerung der Bedingungen ist zunächst das zu Grunde gehen des unmittelbaren
Daseyns, und das Werden des Grundes. Aber damit ist der Grund ein gesetzter, d.
h. er ist, so sehr er als Grund ist, so sehr als Grund aufgehoben, und
unmittelbares Seyn. Wenn also alle Bedingungen der Sache vorhanden sind, so
heben sie sich als unmittelbares Daseyn und Voraussetzung und ebenso sehr hebt
sich der Grund auf. Der Grund zeigt sich nur, als ein Schein, der unmittelbar
verschwindet; dieß Hervortreten ist somit die tautologische Bewegung der Sache
zu sich, und ihre Vermittelung durch die Bedingungen und durch den Grund ist
das Verschwinden beider. Das Hervortreten in die Existenz ist daher so
unmittelbar, daß es nur durch das Verschwinden der Vermittelung vermittelt ist.



Die Sache geht aus dem Grunde hervor. Sie wird nicht durch ihn so begründet
oder gesetzt, daß er noch unten bliebe, sondern das Setzen ist die
Herausbewegung des Grundes zu sich selbst, und das einfache Verschwinden
desselben. Er erhält durch die Vereinigung mit den Bedingungen die äußerliche
Unmittelbarkeit und das Moment des Seyns. Aber er erhält sie nicht als ein
Äußerliches noch durch eine äußerliche Beziehung; sondern als Grund macht er
sich zum Gesetztseyn, seine einfache Wesentlichkeit geht im Gesetztseyn mit
sich zusammen, und ist in diesem Aufheben seiner selbst das Verschwinden seines
Unterschiedes von seinem Gesetztseyn, somit einfache wesentliche
Unmittelbarkeit. Er bleibt also nicht als ein Verschiedenes vom Begründeten
zurück, sondern die Wahrheit des Begründens ist, daß der Grund darin mit sich
selbst sich vereint und somit seine Reflexion in Anderes, seine Reflexion in
sich selbst ist. Die Sache ist hiermit ebenso, wie sie das Unbedingte ist, auch
das Grundlose, und tritt aus dem Grunde nur insofern er zu Grunde gegangen und
keiner ist, aus dem Grundlosen, d. h. aus der eigenen wesentlichen Negativität
oder reinen Form hervor.



Diese durch Grund und Bedingung vermittelte, und durch das Aufheben der
Vermittelung mit sich identische Unmittelbarkeit ist die Existenz.




Zweiter Abschnitt. Die Erscheinung.


Das Wesen muß erscheinen.



Das Seyn ist die absolute Abstraktion; diese Negativität ist ihm nicht ein
Äußerliches, sondern es ist Seyn und sonst nichts als Seyn, nur als diese
absolute Negativität. Um derselben willen ist Seyn nur als sich aufhebendes
Seyn, und ist Wesen. Das Wesen aber ist als die einfache Gleichheit mit sich
umgekehrt ebenfalls Seyn. Die Lehre vom Seyn enthält den ersten Satz: Das Seyn
ist Wesen. Der zweite Satz: Das Wesen ist Seyn, macht den Inhalt des ersten
Abschnittes der Lehre vom Wesen aus. Dieses Seyn aber, zu dem das Wesen sich
macht, ist das wesentliche Seyn, die Existenz; ein Herausgegangenseyn aus der
Negativität und Innerlichkeit.



So erscheint das Wesen. Die Reflexion ist das Scheinen des Wesens in ihm
selbst. Die Bestimmungen derselben sind in die Einheit eingeschlossen
schlechthin nur als gesetzte, aufgehobene; oder sie ist das in seinem
Gesetztseyn unmittelbar mit sich identische Wesen. Indem dieses aber Grund ist,
bestimmt es sich real, durch seine sich selbst aufhebende oder in sich
zurückkehrende Reflexion; indem weiter diese Bestimmung oder das Andersseyn der
Grundbeziehung sich in der Reflexion des Grundes aufhebt und Existenz wird, so
haben die Formbestimmungen hieran ein Element des selbstständigen Bestehens.
Ihr Schein vervollständigt sich zur Erscheinung.



Die zur Unmittelbarkeit fortgegangene Wesenheit ist zunächst Existenz, und
Existirendes oder Ding; als ununterschiedne Einheit des Wesens mit seiner
Unmittelbarkeit. Das Ding enthält zwar die Reflexion, aber ihre Negativität ist
in seiner Unmittelbarkeit zunächst erloschen; allein weil sein Grund wesentlich
die Reflexion ist, hebt sich seine Unmittelbarkeit auf; es macht sich zu einem
Gesetztseyn.



So ist es zweitens Erscheinung. Die Erscheinung ist das, was das Ding an sich
ist, oder seine Wahrheit. Diese nur gesetzte, in das Andersseyn reflektirte
Existenz ist aber ebenso das Hinausgehen über sich in ihre Unendlichkeit; der
Welt der Erscheinung stellt sich die in sich reflektirte, an sich seyende Welt
gegenüber. Aber das erscheinende und das wesentliche Seyn stehen schlechthin in
Beziehung auf einander. So ist die Existenz drittens wesendiches Verhältniß;
das Erscheinende zeigt das Wesentliche, und dieses ist in seiner
Erscheinung.—Das Verhältniß ist die noch unvollkommene Vereinigung der
Reflexion in das Andersseyn und der Reflexion in sich; die vollkommene
Durchdringung beider ist die Wirklichkeit.




Erstes Kapitel. Die Existenz.


Wie der Satz des Grundes ausdrückt: Alles was ist, hat einen Grund, oder ist
ein Gesetztes, ein Vermitteltes; so müßte auch ein Satz der Existenz
aufgestellt und so ausgedrückt werden: Alles, was ist, existirt. Die Wahrheit
des Seyns ist, nicht ein erstes Unmittelbares, sondern das in die
Unmittelbarkeit hervorgegangene Wesen zu seyn.



Wenn aber ferner auch gesagt wurde, was existirt, hat einen Grund und ist
bedingt, so müßte auch ebenso gesagt werden: es hat keinen Grund und ist
unbedingt. Denn die Existenz ist die aus dem Aufheben der durch Grund und
Bedingung beziehenden Vermittelung hervorgegangene Unmittelbarkeit, die im
Hervorgehen eben dieß Hervorgehen selbst aufhebt.



Insofern die Beweise von der Existenz Gottes hier erwähnt werden können, ist
zum voraus zu erinnern, daß es außer dem unmittelbaren Seyn erstens, und
zweitens der Existenz, dem Seyn, das aus dem Wesen hervorgeht, noch ein
ferneres Seyn gibt, welches aus dem Begriffe hervorgeht, die
Objektivität.—Das Beweisen ist überhaupt die vermittelte Erkenntniß. Die
verschiedenen Arten des Seyns fordern oder enthalten ihre eigene Art der
Vermittelung; so wird auch die Natur des Beweisens in Ansehung einer jeden
verschieden. Der ontologische Beweis will vom Begriffe ausgehen; er legt den
Inbegriff aller Realitäten zu Grunde, und subsumirt alsdann auch die Existenz
unter die Realität. Er ist also die Vermittelung, welche Schluß ist, und die
hier noch nicht zu betrachten ist. Es ist bereits oben (I. Th. I. Abth. S.
27.ff.) auf das, was Kant hiergegen erinnert, Rüksicht genommen und bemerkt
worden, daß Kant unter Existenz das bestimmte Daseyn versteht, wodurch etwas in
den Kontext der gesammten Erfahrung, d. h. in die Bestimmung eines Andersseyns
und in die Beziehung auf Anderes tritt. So ist als Existirendes Etwas
vermittelt durch Anderes, und die Existenz überhaupt die Seite seiner
Vermittelung. Nun liegt in dem, was Kant den Begriff nennt, nämlich in Etwas,
insofern es als nur einfach auf sich bezogen genommen wird, oder in der
Vorstellung als solcher, nicht seine Vermittelung; in der abstrakten Identität
mit sich ist die Entgegensetzung weggelassen. Der ontologische Beweis hätte nun
darzustellen, daß der absolute Begriff, nämlich der Begriff Gottes, zum
bestimmten Daseyn, zur Vermittelung komme, oder wie das einfache Wesen sich mit
der Vermittelung vermittle. Dieß geschieht durch die angegebene Subsumtion der
Existenz unter ihr Allgemeines, nämlich die Realität, welche als das Mittlere
zwischen Gott in seinem Begriffe einer Seits, und zwischen der Existenz anderer
Seits angenommen wird.—Von dieser Vermittelung, insofern sie die Form des
Schlusses hat, ist, wie gesagt, hier nicht die Rede. Wie aber jene Vermittelung
des Wesens mit der Existenz in Wahrheit beschaffen ist, dieß hat die bisherige
Darstellung enthalten. Die Natur des Beweisens selbst ist in der Lehre von der
Erkenntniß zu betrachten. Hier ist nur anzugeben, was sich auf die Natur der
Vermittelung überhaupt bezieht.



Die Beweise vom Daseyn Gottes geben einen Grund für dieses Daseyn an.



Er soll nicht ein objektiver Grund des Daseyns Gottes seyn; denn dieses ist an
und für sich selbst. So ist er bloß ein Grund für die Erkenntniß. Damit giebt
er sich zugleich für ein solches aus, das in dem Gegenstande, der zunächst als
begründet dadurch erscheint, verschwindet. Der Grund nun, der von der
Zufälligkeit der Welt hergenommen ist, enthält den Rükgang derselben in das
absolute Wesen; denn das Zufällige ist das an sich selbst Grundlose, und sich
Aufhebende. Das absolute Wesen geht somit in dieser Weise in der That aus dem
Grundlosen hervor; der Grund hebt sich selbst auf, somit verschwindet auch der
Schein des Verhältnisses, das Gott gegeben wurde, ein in einem Andern
Begründetes zu seyn. Diese Vermittelung ist hiermit die wahrhafte. Allein jene
beweisende Reflexion kennt diese Natur ihrer Vermittelung nicht; sie nimmt sich
einer Seits für ein bloß Subjektives, und entfernt hiermit ihre Vermittlung von
Gott selbst, andern Theils aber erkennt sie deswegen nicht die vermittelnde
Bewegung, daß und wie sie im Wesen selbst ist. Ihr wahrhaftes Verhältniß
besteht darin, daß sie Beides in Einem ist, die Vermittelung als solche, aber
zugleich allerdings eine Subjektive, äußerliche nämlich die sich äußerliche
Vermittelung, welche sich an ihr selbst wieder aufhebt. In jener Darstellung
aber erhält die Existenz das schiefe Verhältniß, nur als Vermitteltes oder
Gesetztes zu erscheinen.



So kann auf der andern Seite die Existenz auch nicht bloß als Unmittelbares
betrachtet werden. In der Bestimmung einer Unmittelbarkeit genommen, ist das
Auffassen der Existenz Gottes, für etwas Unbeweisbares, und das Wissen von ihr
als ein nur unmittelbares Bewußtseyn, als ein Glauben ausgedrückt worden. Das
Wissen soll zu diesem Resultate kommen, daß es Nichts weiß, das heißt, daß es
seine vermittelnde Bewegung und die in ihr vorkommenden Bestimmungen selbst
wieder aufgiebt. Dieß hat sich auch im Vorhergehenden ergeben; allein es ist
hinzuzusetzen, daß die Reflexion, indem sie mit dem Aufheben ihrer selbst
endigt, darum nicht das Nichts zum Resultat hat, so daß nun das positive Wissen
vom Wesen als unmittelbare Beziehung auf dasselbe, von jenem Resultate getrennt
und ein eigenes Hervorgehen, ein nur von sich anfangender Akt wäre; sondern
dieß Ende selbst, dieß zu Grunde gehen der Vermittlung, ist zugleich der Grund,
aus dem das Unmittelbare hervorgeht. Die Sprache vereinigt, wie oben bemerkt,
die Bedeutung dieses Untergangs und des Grundes; man sagt, das Wesen Gottes sey
der Abgrund für die endliche Vernunft. Er ist es in der That, insofern sie
darin ihre Endlichkeit aufgibt und ihre vermittelnde Bewegung versenkt; aber
dieser Abgrund, der negative Grund, ist zugleich der positive des Hervorgehens
des Seyenden, des an sich selbst unmittelbaren Wesens; die Vermittelung ist
wesentliches Moment. Die Vermittelung durch den Grund hebt sich auf, läßt aber
nicht den Grund unten, so daß das aus ihm Hervorgehende, ein Gesetztes wäre,
das sein Wesen anderswo nämlich im Grunde hätte, sondern dieser Grund ist als
Abgrund, die verschwundene Vermittelung; und umgekehrt ist nur die
verschwundene Vermittelung zugleich der Grund, und nur durch diese Negation das
sich selbst Gleiche und Unmittelbare.



So ist die Existenz hier nicht als ein Prädikat oder als Bestimmung des Wesens
zu nehmen, daß ein Satz davon hieße: Das Wesen existirt, oder hat
Existenz;—sondern das Wesen ist in die Existenz übergegangen; die
Existenz ist seine absolute Entäußerung, jenseits deren es nicht
zurückgeblieben ist. Der Satz also hieße: Das Wesen ist die Existenz; es ist
nicht von seiner Existenz unterschieden. —Das Wesen ist in die Existenz
übergegangen, insofern das Wesen als Grund sich von sich als dem Begründeten
nicht mehr nnterscheidet, oder jener Grund sich aufgehoben hat. Aber diese
Negation ist ebenso wesentlich seine Position, oder schlechthin positive
Kontinuität mit sich selbst; die Existenz ist die Reflexion des Grundes in
sich; seine in seiner Negation zu Stande gekommene Identität mit sich selbst,
also die Vermittelung, die sich mit sich identisch gesetzt hat, und dadurch
Unmittelbarkeit ist.



Weil nun die Existenz wesentlich die mit sich identische Vermittelung ist, so
hat sie die Bestimmungen der Vermittelung an ihr, aber so daß sie zugleich in
sich reflektirte sind, und das wesentliche und unmittelbare Bestehen haben. Als
die durch Aufheben sich setzende Unmittelbarkeit ist die Existenz negative
Einheit und Insichseyn; sie bestimmt sich daher unmittelbar als ein
Existirendes und als Ding.



A. Das Ding und seine Eigenschaften.



Die Existenz als Existirendes ist gesetzt in der Form der negativen Einheit,
welche sie wesentlich ist. Aber diese negative Einheit ist zunächst nur
unmittelbare Bestimmung, somit das Eins des Etwas überhaupt. Das existirende
Etwas ist aber unterschieden von dem seyenden Etwas. Jenes ist wesentlich eine
solche Unmittelbarkeit, die durch die Reflexion der Vermittelung in sich selbst
entstanden ist. So ist das existirende Etwas ein Ding.



Das Ding wird von seiner Existenz unterschieden, wie das Etwas von seinem Seyn
unterschieden werden kann. Das Ding und das Existirende ist unmittelbar eins
und dasselbe. Aber weil die Existenz nicht die erste Unmittelbarkeit des Seyns
ist, sondern das Moment der Vermittelung an ihr selbst hat, so ist ihre
Bestimmung zum Dinge und die Unterscheidung beider nicht ein Übergang, sondern
eigentlich eine Analyse; und die Existenz als solche enthält diese
Unterscheidung selbst in dem Momente ihrer Vermittelung; den Unterschied von
Ding-an-sich, und von äußerlicher Existenz.



a. Ding an sich und Existenz.



1. Das Ding an sich ist das Existirende als das durch die aufgehobene
Vermittelung vorhandene, wesentliche Unmittelbare. Darin ist dem Ding an sich
die Vermittelung ebenso wesentlich; aber dieser Unterschied in dieser ersten
oder unmittelbaren Existenz, fällt in gleichgültige Bestimmungen auseinander.
Die eine Seite, nämlich die Vermittelung des Dinges ist seine nicht reflektirte
Unmittelbarkeit; also sein Seyn überhaupt, das, weil es zugleich als
Vermittelung bestimmt ist, ein sich selbst anderes, in sich mannigfaltiges und
äußerliches Daseyn ist. Es ist aber nicht nur Daseyn, sondern in Beziehung auf
die aufgehobene Vermittelung und wesentliche Unmittelbarkeit; es ist daher das
Daseyn als Unwesentliches, als Gesetztseyn.—(Wenn das Ding von seiner
Existenz unterschieden wird, so ist es das Mögliche, das Ding der Vorstellung,
oder das Gedankending, welches als solches nicht zugleich existiren soll. Die
Bestimmung der Möglichkeit und der Gegensatz des Dings gegen seine Existenz ist
jedoch später.)—Aber das Ding-an-sich und sein vermitteltes Seyn sind
beide in der Existenz enthalten, und beide selbst Existenzen; das Ding-an-sich
existirt, und ist die wesentliche, das vermittelte Seyn aber die unwesentliche
Existenz des Dinges.



Das Ding an sich, als das einfache Reflektirt-seyn der Existenz in sich, ist
nicht der Grund des unwesentlichen Daseyns; es ist die unbewegte, unbestimmte
Einheit, weil es eben die Bestimmung hat, die aufgehobene Vermittelung zu seyn,
und daher nur die Grundlage desselben. Darum fällt auch die Reflexion als das
sich durch anderes vermittelnde Daseyn außer dem Dinge-an-sich. Dieses soll
keine bestimmte Mannigfaltigkeit an ihm selbst haben; und erhält sie deswegen
erst an die äußerliche Reflexion gebracht; aber bleibt gleichgültig dagegen.
(—Das Ding-an-sich hat Farbe erst an das Auge gebracht, Geschmack an die
Nase u.s.f.) Seine Verschiedenheit sind Rüksichten, welche ein Andres nimmt,
bestimmte Beziehungen, die sich dieses auf das Ding-an-sich gibt, und die nicht
eigene Bestimmungen desselben sind.



2. Dieß Andere ist nun die Reflexion, welche bestimmt als äußerlich erstens
sich selbst äußerlich, und die bestimmte Mannigfaltigkeit ist. Alsdann ist sie
dem wesentlich Existirenden äußerlich, und bezieht sich darauf als auf seine
absolute Voraussetzung. Diese beiden Momente der äußerlichen Reflexion aber,
ihre eigene Mannigfaltigkeit und ihre Beziehung auf das ihr andere
Ding-an-sich, sind ein und dasselbe. Denn diese Existenz ist nur äußerlich,
insofern sie sich auf die wesentliche Identität als auf ein Anderes bezieht.
Die Mannigfaltigkeit hat daher nicht jenseits des Dinges-an-sich ein eigenes
selbstständiges Bestehen, sondern ist erst als Schein gegen dieses, in ihrer
nothwendigen Beziehung darauf, als der sich an ihm brechende Reflex. Die
Verschiedenheit ist also vorhanden, als die Beziehung eines Andern auf das
Ding-an-sich; aber dieses Andere ist nichts für sich Bestehendes, sondern ist
erst als Beziehung auf das Ding-an-sich; zugleich aber ist es nur als das
Abstoßen von diesem; es ist so der haltlose Gegenstoß seiner in sich selbst.



Dem Ding-an-sich nun, da es die wesentliche Identität der Existenz ist, kommt
daher diese wesenlose Reflexion nicht zu, sondern sie fällt ihm äußerlich in
sich selbst zusammen. Sie geht zu Grunde, und wird damit selbst zur
wesentlichen Identität oder zum Ding-an-sich. —Dieß kann auch so
betrachtet werden: Die wesenlose Existenz hat am Ding-an-sich ihre Reflexion in
sich; sie bezieht sich dar-auf zunächst als auf ihr Anderes; aber als das Andre
gegen das, was an sich ist, ist sie nur das Aufheben ihrer selbst, und das
Werden zum An- sich-seyn. Das Ding-an-sich ist somit identisch mit der
äußerlichen Existenz.



Dieß stellt sich am Ding-an-sich so dar. Das Ding-an-sich ist die sich auf sich
beziehende, wesentliche Existenz; es ist nur insofern die Identität mit sich,
als es die Negativität der Reflexion in sich selbst enthält; das was als ihm
äußerliche Existenz erschien, ist daher Moment in ihm selbst. Es ist deswegen
auch sich von sich abstoßendes Ding-an-sich, das sich also zu sich als zu einem
Andern verhält. Somit sind nun mehrere Dinge-an-sich vorhanden, die in der
Beziehung der äußerlichen Reflexion auf einander stehen. Diese unwesentliche
Existenz ist ihr Verhältniß zu einander als zu anderen; aber sie ist ihnen
ferner selbst wesentlich—oder diese unwesentliche Existenz, indem sie in
sich zusammenfällt, ist Ding-an-sich; aber ein anderes, als jenes erste; denn
jenes erste ist unmittelbare Wesentlichkeit, dieses aber das aus der
unwesentlichen Existenz hervorgehende. Allein dieses andere Ding-an-sich ist
nur ein Anderes überhaupt; denn als mit sich identisches Ding hat es weiter
keine Bestimmtheit gegen das erste; es ist die Reflexion der unwesentlichen
Existenz in sich wie das erste. Die Bestimmtheit der verschiedenen
Dinge-an-sich gegen einander fällt daher in die äußerliche Reflexion.



3. Diese äußerliche Reflexion ist nunmehr ein Verhalten der Dinge-an-sich zu
einander, ihre gegenseitige Vermittelung als anderer. Die Dinge-an-sich sind so
die Extreme eines Schlusses, dessen Mitte ihre äußerliche Existenz ausmacht,
die Existenz, durch welche sie andere für einander und unterschiedene sind.
Dieser ihr Unterschied fällt nur in ihre Beziehung; sie schicken gleichsam nur
von ihrer Oberfläche Bestimmungen in die Beziehung, gegen welche sie als
absolut in sich reflektirte gleichgültig bleiben.—Dieses Verhältniß macht
nun die Totalität der Existenz aus. Das Ding-an-sich steht in Beziehung auf
eine ihm äußerliche Reflexion, worin es mannigfaltige Bestimmungen hat; es ist
dieß das Abstoßen seiner von sich selbst in ein anderes Ding-an-sich; dieß
Abstoßen ist der Gegenstoß seiner in sich selbst, indem jedes nur ein Anderes
ist als sich aus dem Andern wiederscheinend; es hat sein Gesetztseyn nicht an
ihm selbst, sondern an dem Andern, ist bestimmt nur durch die Bestimmtheit des
Andern; dieß Andere ist ebenso bestimmt nur durch die Bestimmtheit des ersten.
Aber die beiden Dinge-an-sich, da sie hiermit nicht die Verschiedenheit an
ihnen selbst haben, sondern jedes nur an dem andern, sind keine unterschiedene;
das Ding-an-sich verhält sich, indem es sich auf das andere Extrem als ein
anderes Ding-an-sich verhalten soll, zu einem von ihm Ununterschiedenen, und
die äußerliche Reflexion, welche die vermittelnde Beziehung zwischen Extremen
ausmachen sollte, ist ein Verhalten des Dings-an-sich nur zu sich selbst, oder
wesentlich seine Reflexion in sich; sie ist somit an sich seyende Bestimmtheit,
oder die Bestimmtheit des Dings-an-sich. Dieses hat dieselbe also nicht in
einer ihm äußerlichen Beziehung auf ein anderes Ding-an-sich, und des Anderen
auf es; die Bestimmtheit ist nicht nur eine Oberfläche desselben, sondern ist
die wesentliche Vermittelung seiner mit sich als mit einem Andern.—Die
beiden Dinge-an-sich, welche die Extreme der Beziehung ausmachen sollen, indem
sie an sich keine Bestimmtheit gegen einander haben sollen, fallen in der That
in eins zusammen; es ist nur Ein Ding-an-sich, das in der äußerlichen Reflexion
sich zu sich selbst verhält, und es ist dessen eigene Beziehung auf sich als
auf ein Anderes, was dessen Bestimmtheit ausmacht.



Diese Bestimmtheit des Dings-an-sich ist die Eigenschaft des Dings.



b. Die Eigenschaft.



Die Qualität ist die unmittelbare Bestimmtheit des Etwas; das Negative selbst,
wodurch das Seyn Etwas ist. So ist die Eigenschaft des Dings die Negativität
der Reflexion, wodurch die Existenz überhaupt ein Existirendes, und als
einfache Identität mit sich, Ding-an-sich ist. Die Negativität der Reflexion,
die aufgehobene Vermittelung, ist aber wesentlich selbst Vermittelung, und
Beziehung, nicht auf ein Anderes überhaupt, wie die Qualität als die nicht
reflektirte Bestimmtheit; sondern Beziehung auf sich als auf ein Anderes; oder
Vermittelung, die unmittelbar ebenso sehr Identität mit sich ist. Das abstrakte
Ding an-sich ist selbst dieß aus anderem in sich zurückkehrende Verhalten; es
ist dadurch an sich selbst bestimmt; aber seine Bestimmtheit ist
Beschaffenheit, die als solche selbst Bestimmung ist, und als Verhalten zu
Anderem nicht in das Andersseyn übergeht und der Veränderung entnommen ist.



Ein Ding hat Eigenschaften; sie sind erstlich seine bestimmten Beziehungen auf
Anderes; die Eigenschaft ist nur vorhanden als eine Weise des Verhaltens zu
einander; sie ist daher die äußerliche Reflexion, und die Seite des
Gesetztseyns des Dings. Aber zweitens ist das Ding in diesem Gesetztseyn an
sich; es erhält sich, in der Beziehung auf Anderes; es ist also allerdings nur
eine Oberfläche, mit der die Existenz sich dem Werden des Seyns und der
Veränderung preisgibt; die Eigenschaft verliert sich darin nicht. Ein Ding hat
die Eigenschaft, dieß oder jenes im Andern zu bewirken und auf eine
eigenthümliche Weise sich in seiner Beziehung zu äußern. Es beweist diese
Eigenschaft nur unter der Bedingung einer entsprechenden Beschaffenheit des
andern Dinges, aber sie ist ihm zugleich eigenthümlich und seine mit sich
identische Grundlage;—diese reflektirte Qualität heißt darum Eigenschaft.
Es geht darin in eine Äußerlichkeit über, aber die Eigenschaft erhält sich
darin. Das Ding wird durch seine Eigenschaften Ursache, und die Ursache ist
dieß, als Wirkung sich zu erhalten. Jedoch ist hier das Ding nur erst das
ruhige Ding von vielen Eigenschaften; noch nicht als wirkliche Ursache
bestimmt; es ist nur erst die ansichseyende, noch nicht selbst die setzende
Reflexion seiner Bestimmungen.



Das Ding-an-sich ist also, wie sich ergeben hat, wesentlich nicht nur so
Ding-an-sich, daß seine Eigenschaften Gesetztseyn einer äußerlichen Reflexion
sind, sondern sie sind seine eigenen Bestimmungen, durch die es sich auf
bestimmte Weise verhält; es ist nicht eine jenseits seiner äußerlichen Existenz
befindliche bestimmungslose Grundlage; sondern ist in seinen Eigenschaften, als
Grund vorhanden, das heißt, die Identität mit sich in seinem Gesetztseyn; aber
zugleich als bedingter Grund; das heißt, sein Gesetztseyn ist ebenso sehr sich
äußerliche Reflexion; es ist nur insofern in sich reflektirt und an sich,
insofern es äußerlich ist. —Durch die Existenz tritt das Ding-an-sich in
äußerliche Beziehungen; und die Existenz besteht in dieser Äußerlichkeit; sie
ist die Unmittelbarkeit des Seyns, und das Ding dadurch der Veränderung
unterworfen; aber sie ist auch die reflektirte Unmittelbarkeit des Grundes, das
Ding somit an sich in seiner Veränderung.—Diese Erwähnung der
Grundbeziehung ist jedoch hier nicht so zu nehmen, daß das Ding überhaupt als
Grund seiner Eigenschaften bestimmt sey; die Dingheit selbst ist als solche die
Grundbestimmung, die Eigenschaft ist nicht von ihrem Grunde unterschieden, noch
macht sie bloß das Gesetztseyn aus, sondern ist der in seine Äußerlichkeit
übergegangene, und damit wahrhaft in sich reflektirte Grund; die Eigenschaft
selbst als solche ist der Grund, an sich seyendes Gesetztseyn, oder er macht
die Form ihrer Identität mit sich aus; ihre Bestimmtheit ist die sich
äußerliche Reflexion des Grundes; und das Ganze der in seinem Abstoßen und
Bestimmen, in seiner äußerlichen Unmittelbarkeit sich auf sich beziehende
Grund.—Das Ding-an-sich existirt also wesentlich, und daß es existirt,
heißt umgekehrt, die Existenz ist als äußerliche Unmittelbarkeit zugleich
Ansichseyn.



Anmerkung.



Es ist schon oben (1r Thl. 1e Abth. S. 127) bei dem Momente des Daseyns, dem
Ansichseyn, des Dings-an-sich erwähnt, und dabei bemerkt worden, daß das
Ding-an-sich als solches, nichts anderes, als die leere Abstraktion von aller
Bestimmtheit ist, von dem man allerdings nichts wissen kann, eben darum weil es
die Abstraktion von aller Bestimmung seyn soll.—Nachdem so das
Ding-an-sich als das Unbestimmte vorausgesetzt wird, so fällt alle Bestimmung
außerhalb desselben, in eine ihm fremde Reflexion, gegen welche es gleichgültig
ist. Dem transcendentalen Idealismus ist diese äußerliche Reflexion das
Bewußtseyn. Indem dieses philosophische System alle Bestimmtheit der Dinge
sowohl der Form als dem Inhalte nach in das Bewußtseyn verlegt, so fällt es
nach diesem Standpunkt in mich, in das Subjekt, daß ich die Baumblätter nicht
als schwarz, sondern als grün, die Sonne rund und nicht viereckig sehe, den
Zucker süß und nicht bitter schmecke; daß ich den ersten und zweiten Schlag
einer Uhr als succedirend, und nicht neben einander, noch den ersten als
Ursache, auch nicht als Wirkung des zweiten bestimme u.s.f.—Dieser
grellen Darstellung des subjektiven Idealismus widerspricht unmittelbar das
Bewußtseyn der Freyheit, nach welchem Ich mich vielmehr als das Allgemeine und
Unbestimmte weiß, jene mannigfaltigen und nothwendigen Bestimmungen von mir
abtrenne und sie als ein für mich Äußerliches nur den Dingen Zukommendes
erkenne.—Ich ist in diesem Bewußtseyn seiner Freyheit sich diejenige
wahrhafte in sich reflektirte Identität, welche das Ding-an-sich seyn
sollte.—Anderwärts habe ich gezeigt, daß jener transcendentale Idealismus
über die Beschränktheit des Ich durch das Object, überhaupt über die endliche
Welt nicht hinauskommt, sondern allein die Form der Schranke, die ihm ein
Absolutes bleibt, ändert, indem er sie nämlich nur aus der objektiven Gestalt
in die Subjektive übersezt, und dasjenige zu Bestimmtheiten des Ich und einem
in diesem als einem Dinge vorgehenden wilden Wechsel derselben macht, was das
gewöhnliche Bewußtseyn als eine ihm nur äußerlichen Dingen angehörige
Mannigfaltigkeit und Veränderung weiß.—In der gegenwärtigen Betrachtung
steht nur das Ding-an-sich und die ihm zunächst äußerliche Reflexion gegenüber;
diese hat sich noch nicht als Bewußtseyn bestimmt, wie auch das Ding-an-sich
nicht als Ich. Aus der Natur des Dinges-an-sich und der äußerlichen Reflexion
hat sich ergeben, daß dieses Äußerliche selbst sich zum Dinge-an-sich bestimmt,
oder umgekehrt zur eigenen Bestimmung jenes ersten Dinges-an-sich wird. Das
Wesentliche der Unzulänglichkeit des Standpunkts, auf dem jene Philosophie
stehen bleibt, besteht nun darin, daß sie an dem abstrakten Dinge-an-sich als
einer letzten Bestimmung fest hält und die Reflexion, oder die Bestimmtheit und
Mannigfaltigkeit der Eigenschaften dem Dinge-an-sich gegenüber stellt, indem in
der That das Ding-an-sich wesentlich jene äußerliche Reflexion an ihm selbst
hat, und sich zu einem mit eigenen Bestimmungen, mit Eigenschaften begabten
bestimmt, wodurch sich die Abstraktion des Dinges, reines Ding-an-sich zu seyn,
als eine unwahre Bestimmung erweist.



c. Die Wechselwirkung der Dinge.



Das Ding-an-sich existirt wesentlich; die äußerliche Unmittelbarkeit und die
Bestimmtheit gehört zu seinem Ansichseyn, oder zu seiner Reflexion-in-sich. Das
Ding an-sich ist dadurch ein Ding, das Eigenschaften hat, und es sind dadurch
mehrere Dinge, die nicht durch eine ihnen fremde Rücksicht, sondern sich durch
sich selbst von einander unterscheiden. Diese mehrern verschiedenen Dinge
stehen in wesentlicher Wechselwirkung durch ihre Eigenschaften; die Eigenschaft
ist diese Wechselbeziehung selbst, und das Ding ist nichts außer derselben; die
gegenseitige Bestimmung, die Mitte der Dinge-an-sich, die als Extreme
gleichgültig gegen diese ihre Beziehung bleiben sollten, ist selbst die mit
sich identische Reflexion und das Ding-an-sich, das jene Extreme seyn sollten.
Die Dingheit ist damit zur Form der unbestimmten Identität mit sich
herabgesetzt, die ihre Wesentlichkeit nur in ihrer Eigenschaft hat. Wenn daher
von einem Dinge oder von Dingen überhaupt ohne die bestimmte Eigenschaft die
Rede ist, so ist ihr Unterschied ein bloß gleichgültiger, quantitativer.
Dasselbe, was als ein Ding betrachtet wird, kann ebenso sehr zu mehrern Dingen
gemacht, oder als mehrere Dinge betrachtet werden; es ist eine äußerliche
Trennung oder Vereinigung. —Ein Buch ist ein Ding, und jedes seiner
Blätter ist auch ein Ding, und ebenso jedes Stükchen seiner Blätter und so fort
ins Unendliche. Die Bestimmtheit, wodurch ein Ding, nur dieses Ding ist, liegt
allein in seinen Eigenschaften. Es unterscheidet sich durch sie von andern
Dingen, weil die Eigenschaft die negative Reflexion und das Unterscheiden ist;
das Ding hat daher nur in seiner Eigenschaft den Unterschied seiner von andern,
an ihm selbst. Sie ist der in sich reflektirte Unterschied, wodurch das Ding in
seinem Gesetztseyn, d. h. in seiner Beziehung auf Anderes zugleich gleichgültig
gegen das Andere und gegen seine Beziehung ist. Dem Dinge ohne seine
Eigenschaften, bleibt deswegen nichts als das abstrakte An-sich-seyn, ein
unwesentlicher Umfang und äußerliches Zusammenfassen. Das wahrhafte Ansichseyn
ist das Ansichseyn in seinem Gesetztseyn; dieses ist die Eigenschaft.



Damit ist die Dingheit in die Eigenschaft übergegangen.



Das Ding sollte sich als an-sich-seyendes Extrem gegen die Eigenschaft
verhalten und diese die Mitte zwischen den in Beziehung stehenden Dingen
ausmachen. Allein diese Beziehung ist das, worin die Dinge sich als die sich
von sich selbst abstoßende Reflexion begegnen, worin sie unterschieden und
bezogen sind. Dieser ihr Unterschied und ihre Beziehung, ist Eine Reflexion und
Eine Kontinuität derselben. Die Dinge selbst fallen hiermit nur in diese
Kontinuität, welche die Eigenschaft ist, und verschwinden als bestehende
Extreme, die außer dieser Eigenschaft eine Existenz hätten.



Die Eigenschaft, welche die Beziehung der selbstständigen Extreme ausmachen
sollte, ist daher das Selbstständige selbst. Die Dinge dagegen sind das
Unwesentliche. Sie sind ein Wesentliches nur als die, als sich unterscheidend
sich auf sich beziehende Reflexion; aber dieß ist die Eigenschaft. Diese ist
also nicht das im Dinge aufgehobene, oder sein bloßes Moment; sondern das Ding
ist in Wahrheit nur jener unwesentliche Umfang, der zwar negative Einheit ist,
aber nur wie das Eins des Etwas, nämlich ein unmittelbares Eins. Wenn vorhin
das Ding als unwesentlicher Umfang insofern bestimmt wurde, als es durch eine
äußerliche Abstraktion, welche die Eigenschaft von demselben wegläßt, dazu
gemacht werde, so ist nunmehr diese Abstraktion durch das Übergehen des
Dings-an-sich in die Eigenschaft selbst geschehen, aber mit umgekehrtem Werthe,
so daß wenn jenem Abstrahiren das abstrakte Ding ohne seine Eigenschaft noch
als das Wesentliche, die Eigenschaft aber als eine äußerliche Bestimmung
vorschwebt, hier das Ding als solches sich durch sich selbst zu einer
gleichgültigen äußerlichen Form der Eigenschaft bestimmt.—Diese ist somit
nunmehr befreit von der unbestimmten und kraftlosen Verbindung, die das Eins
des Dinges ist; sie ist das, was das Bestehen desselben ausmacht; eine
selbstständige Materie.—Indem sie einfache Kontinuität mit sich ist, hat
sie die Form zunächst nur als Verschiedenheit an ihr; es giebt daher
mannigfaltige dergleichen selbstständige Materien und das Ding besteht aus
ihnen.



B. Das Bestehen des Dings aus Materien.



Der Übergang der Eigenschaft in eine Materie oder in einen selbstständigen
Stoff ist der bekannte Übergang, den an der sinnlichen Materie die Chemie
macht, indem sie die Eigenschaften der Farbe, des Geruchs, des Geschmacks
u.s.f. als Lichtstoff, Färbestoff, Riechstoff, sauren, bittern u.s.f. Stoff
darzustellen sucht oder andere wie den Wärmestoff, die elektrische, magnetische
Materie geradezu nur annimmt, und damit die Eigenschaften in ihrer
Wahrhaftigkeit zu handhaben überzeugt ist.—Ebenso geläufig ist der
Ausdruck, daß die Dinge aus verschiedenen Materien oder Stoffen bestehen. Man
hütet sich, diese Materien oder Stoffe Dinge zu nennen; ob man wohl auch
einräumen wird, daß z.B. ein Pigment, ein Ding ist; ich weiß aber nicht, ob
z.B. auch der Lichtstoff, der Wärmestoff, oder die elektrische Materie u.s.f.
Dinge genannt werden. Man unterscheidet die Dinge und ihre Bestandtheile, ohne
genau anzugeben, ob diese und in wie weit sie auch Dinge, oder etwa nur
Halbdinge seyen; aber Existirende überhaupt sind sie wenigstens.



Die Nothwendigkeit, von den Eigenschaften zu Materien überzugehen, oder daß die
Eigenschaften in Wahrheit Materien sind, hat sich daraus ergeben, daß sie das
Wesentliche und damit das wahrhaft Selbstständige der Dinge
sind.—Zugleich aber macht die Reflexion der Eigenschaft in sich nur die
eine Seite der ganzen Reflexion aus; nämlich das Aufheben des Unterschieds und
die Kontinuität der Eigenschaft, die eine Existenz für Anderes seyn sollte, mit
sich selbst. Die Dingheit, als die negative Reflexion in sich, und das sich von
Anderem abstoßende Unterscheiden ist dadurch zu einem unwesentlichen Momente
herabgesetzt; zugleich aber hat es sich damit weiter bestimmt. Dieß negative
Moment hat sich erstens erhalten; denn die Eigenschaft ist nur insofern mit
sich kontinuirlich und selbstständige Materie geworden, als sich der
Unterschied der Dinge aufgehoben hat; die Kontinuität der Eigenschaft in das
Andersseyn enthält also selbst das Moment des Negativen, und ihre
Selbstständigkeit ist zugleich als diese negative Einheit das
wiederhergestellte Etwas der Dingheit; die negative Selbstständigkeit gegen die
positive des Stoffes. Zweitens ist hierdurch das Ding aus seiner Unbestimmtheit
zur vollkommenen Bestimmtheit gediehen. Als Ding an sich ist es die abstrakte
Identität, die einfach negative Existenz, oder sie bestimmt als das
Unbestimmte; alsdann ist es bestimmt durch seine Eigenschaften, durch welche es
sich von andern unterscheiden soll; aber indem es durch die Eigenschaft
vielmehr kontinuirlich mit andern ist, so hebt sich dieser unvollkommene
Unterschied auf; das Ding ist dadurch in sich zurückgegangen und nun bestimmt
als bestimmt; es ist an sich bestimmt oder dieses Ding.-Aber drittens ist diese
Rückkehr in sich zwar die sich auf sich beziehende Bestimmung; aber sie ist
zugleich unwesentlich; das mit sich kontinuirliche Bestehen macht die
selbstständige Materie aus, in welcher der Unterschied der Dinge, ihre an und
für sich seyende Bestimmtheit aufgehoben und ein Äußerliches ist. Das Ding als
dieses ist also zwar vollkommene Bestimmtheit, aber es ist dieß die
Bestimmtheit im Elemente der Unwesentlichkeit.



Dieß von Seite der Bewegung der Eigenschaft aus betrachtet, ergiebt sich so.
Die Eigenschaft ist nicht nur äußerliche Bestimmung, sondern an sich seyende
Existenz. Diese Einheit der Äußerlichkeit und Wesentlichkeit stößt sich, weil
sie die Reflexion-in-sich und die Reflexion in Anderes enthält, von sich selbst
ab, und ist einer Seits die Bestimmung als einfaches sich identisch auf sich
beziehendes Selbstständiges, in welchem die negative Einheit, das Eins des
Dinges ein Aufgehobenes ist;—anderer Seits diese Bestimmung gegen
Anderes, aber ebenfalls als in sich reflektirtes an sich bestimmtes Eins; die
Materien also, und dieses Ding. Dieß sind die zwei Momente der mit sich
identischen Äußerlichkeit, oder der in sich reflektirten Eigenschaft.—Die
Eigenschaft war das, wodurch sich die Dinge unterscheiden sollten; indem sie
sich von dieser ihrer negativen Seite, einem andern zu inhäriren, befreit hat,
so ist damit auch das Ding von seinem Bestimmtseyn durch andere Dinge befreit
worden, und aus der Beziehung auf Anderes, in sich zurückgegangen; aber es ist
zugleich nur das sich anderes gewordene Ding-an-sich; weil die mannigfaltigen
Eigenschaften ihrer Seits selbstständig, hierin also ihre negative Beziehung in
dem Eins des Dinges nur eine aufgehobene geworden ist; es ist darum die mit
sich identische Negation nur gegen die positive Kontinuität des Stoffes.



Das Diese macht also so die vollkommene Bestimmtheit des Dinges aus, daß sie
zugleich eine äußerliche ist. Das Ding besteht aus selbstständigen Materien,
die gegen ihre Beziehung im Dinge gleichgültig sind. Diese Beziehung ist daher
nur eine unwesentliche Verknüpfung derselben, und der Unterschied eines Dinges
von anderen beruht darauf, ob mehrere der besondern Materien und in welcher
Menge sie sich in ihm befinden. Sie gehen über dieses Ding hinaus, kontinuiren
sich in andere, und diesem Dinge anzugehören, ist keine Schranke derselben.
Ebenso wenig sind sie ferner eine Beschränkung für einander, weil ihre negative
Beziehung nur das kraftlose Diese ist. Sie heben sich daher, indem sie in ihm
verbunden werden, nicht auf; sie sind als Selbstständige undurchdringlich für
einander; beziehen sich in ihrer Bestimmtheit nur auf sich, und sind eine gegen
einander gleichgültige Mannigfaltigkeit des Bestehens; sie sind nur einer
quantitativen Grenze fähig.—Das Ding als dieses ist diese ihre bloß
quantitative Beziehung, eine bloße Sammlung, das Auch derselben. Es besteht aus
irgend einem Quantum von einem Stoffe, auch aus dem eines andern, auch andern;
diesen Zusammenhang, keinen Zusammenhang zu haben, macht allein das Ding aus.



C. Die Auflösung des Dings.



Dieses Ding, wie es sich bestimmt hat, als der bloß quantitative Zusammenhang
der freien Stoffe, ist das schlechthin veränderliche. Seine Veränderung besteht
darin, daß eine oder mehrere Materien aus der Sammlung ausgeschieden oder zu
diesem Auch hinzugefügt werden, oder daß ihr Mengenverhältniß zu einander
verändert wird. Das Entstehen und Vergehen dieses Dings ist die äußerliche
Auflösung solcher äußerlichen Verbindung, oder die Verbindung solcher, denen es
gleichgültig ist verbunden zu seyn oder nicht. Die Stoffe circuliren aus diesem
Dinge unaufgehalten hinaus oder herein; es selbst ist die absolute Porosität
ohne eigenes Maaß oder Form.



So ist das Ding in seiner absoluten Bestimmtheit, wodurch es dieses ist, das
schlechthin auflösbare. Diese Auflösung ist ein äußerliches Bestimmtwerden, so
wie auch das Seyn desselben; aber seine Auflösung und die Äußerlichkeit seines
Seyns ist das Wesentliche dieses Seyns; es ist nur das Auch; es besteht nur in
dieser Äußerlichkeit. Aber es besteht auch aus seinen Materien, und nicht nur
das abstrakte Dieses als solches, sondern das ganze diese Ding ist die
Auflösung seiner selbst. Das Ding ist nämlich bestimmt als eine äußerliche
Sammlung selbst-ständiger Materien; diese Materien sind nicht Dinge, sie haben
nicht die negative Selbstständigkeit; sondern sind die Eigenschaften als das
Selbstständige, nämlich das Bestimmtseyn, das als solches in sich reflektirt
ist. Die Materien sind daher zwar einfach und beziehen sich nur auf sich
selbst; aber ihr Inhalt ist eine Bestimmtheit; die Reflexion-in-sich ist nur
die Form dieses Inhalts, der nicht als solcher in sich reflektirt ist, sondern
nach seiner Bestimmtheit sich auf Anderes bezieht. Das Ding ist daher nicht nur
das Auch derselben,—die Beziehung derselben als gegen einander
gleichgültiger, sondern ebenso sehr ihre negative Beziehung;—um ihrer
Bestimmtheit sind die Materien selbst, diese ihre negative Reflexion; welche
die Punktualität des Dinges ist. Die eine Materie ist nicht, was die andere
ist, nach der Bestimmtheit ihres Inhalts gegen einander; und die eine ist
nicht, insofern die andere ist, nach ihrer Selbstständigkeit.



Das Ding ist daher so die Beziehung der Materien, aus denen es besteht, auf
einander, daß in ihm die eine und die andere auch bestehen, aber daß darin
zugleich die eine nicht besteht, insofern die andere besteht. Insofern also die
eine Materie in dem Dinge ist, so ist die andere dadurch aufgehoben; aber das
Ding ist zugleich das Auch, oder das Bestehen der andern. In dem Bestehen der
einen Materie besteht daher die andere nicht, und ebenso sehr besteht sie auch
in der erstern; und so gegenseitig alle diese verschiedenen Materien. Indem
also in derselben Rüksicht, als die eine besteht, auch die andern bestehen,
welches Eine Bestehen derselben die Punktualität oder negative Einheit des
Dings ist, so durchdringen sie sich schlechthin; und indem das Ding zugleich
nur das Auch der-selben, und die Materien in ihre Bestimmtheit reflektirt sind,
so sind sie gleichgültig gegen einander, und berühren sich in ihrer
Durchdringung nicht. Die Materien sind daher wesentlich porös, so daß die eine
besteht in den Poren oder in dem Nichtbestehen der andern; aber diese andern
sind selbst porös; in ihren Poren oder ihrem Nichtbestehen besteht auch die
erste, und alle die übrigen; ihr Bestehen ist zugleich ihr Aufgehobenseyn, und
das Bestehen von anderen; und dieß Bestehen der andern ist ebenso sehr dieser
ihr Aufgehobenseyn und das Bestehen der ersteren und auf gleiche Weise aller
andern. Das Ding ist daher die sich widersprechende Vermittelung des
selbstständigen Bestehens mit sich durch sein Gegentheil, nämlich durch seine
Negation, oder einer selbstständigen Materie durch das Bestehen und
Nichtbestehen einer andern.—Die Existenz hat in diesem Dinge ihre
Vollständigkeit erreicht, nämlich in Einem an sich seyendes Seyn oder
selbstständiges Bestehen, und unwesentliche Existenz zu seyn; die Wahrheit der
Existenz ist daher, ihr Ansichseyn in der Unwesentlichkeit, oder ihr Bestehen
in einem Andern und zwar dem absolut Andern, oder zu ihrer Grundlage ihre
Nichtigkeit zu haben. Sie ist daher Erscheinung.



Anmerkung.



Es ist eine der geläufigsten Bestimmungen des Vorstellens, daß ein Ding aus
vielen selbstständigen Materien bestehe. Einer Seits wird das Ding betrachtet,
daß es Eigenschaften habe, deren Bestehen das Ding ist. Anderer Seits aber
werden diese verschiedenen Bestimmungen als Materien genommen, deren Bestehen
nicht das Ding ist, sondern umgekehrt besteht das Ding aus ihnen; es selbst ist
nur ihre äußerliche Verbindung und quantitative Grenze. Beides, die
Eigenschaften und die Materien sind dieselben Inhaltsbestimmungen, nur daß sie
dort Momente, in ihre negative Einheit als in eine von ihnen selbst
unterschiedene Grundlage, die Dingheit, reflektirte sind, hier selbstständige
verschiedene, deren jedes in seine eigene Einheit mit sich reflektirt ist.
Diese Materien nun bestimmen sich ferner als selbstständiges Bestehen; aber sie
sind auch zusammen in einem Dinge. Dieses Ding hat die zwei Bestimmungen,
erstlich dieses zu seyn, und zweitens das Auch zu seyn. Das Auch ist dasjenige,
was in der äußeren Anschauung als Raumausdehnung vorkommt; Dieses aber, die
negative Einheit, ist die Punktualität des Dinges. Die Materien sind zusammen
in der Punktualität, und ihr Auch oder die Ausdehnung ist allenthalben diese
Punktualität; denn das Auch als Dingheit ist wesentlich auch als negative
Einheit bestimmt. Wo daher die eine dieser Materien ist, in einem und demselben
Punkte ist die andere; das Ding hat nicht an einem andern Orte seine Farbe, an
einem andern seinen Riechstoff, an einem dritten seinen Wärmestoff u.s.f.
sondern in dem Punkte, in dem es warm ist, ist es auch farbig, sauer,
elektrisch u.s.w. Weil nun diese Stoffe nicht außer einander, sondern in Einem
Diesen sind, werden sie als porös angenommen, so daß die eine in den
Zwischenräumen der andern existirt. Diejenige, die sich in den Zwischenräumen
der andern befindet, ist aber auch selbst porös; in ihren Poren existirt daher
umgekehrt die andere; aber nicht nur diese, sondern auch die dritte, zehnte,
u.s.f. Alle sind porös und in den Zwischenräumen einer jeden befinden sich alle
andern, wie sie sich mit den übrigen in diesen Poren einer jeden befindet. Sie
sind daher eine Menge, die sich so gegenseitig durchdringt, daß die
durchdringenden von den anderen ebenso durchdrungen werden, daß somit jede ihr
eigenes Durchdrungenseyn wieder durchdringt. Jede ist als ihre Negation
gesetzt, und diese Negation ist das Bestehen einer anderen; aber dieß Bestehen
ist ebenso sehr die Negation dieser andern und das Bestehen der ersten.



Die Ausrede, durch welche das Vorstellen den Widerspruch des selbstständigen
Bestehens der mehreren Materien in Einem, oder die Gleichgültigkeit derselben
gegen einander in ihrer Durchdringung abhält, pflegt bekanntlich die Kleinheit
der Theile und der Poren zu seyn. Wo der Unterschied-an-sich, der Widerspruch
und die Negation der Negation eintritt, überhaupt wo begriffen werden soll,
läßt das Vorstellen sich in den äußerlichen, den quantitativen Unterschied
herunterfallen; in Ansehung des Entstehens und Vergehens nimmt es seine
Zuflucht zur Allmähligkeit und in Ansehung des Seyns zur Kleinheit, worin das
Verschwindende zum Unbemerkbaren, der Widerspruch zu einer Verwirrung
herabgesetzt, und das wahre Verhältniß in ein unbestimmtes Vorstellen
hinübergespielt wird, dessen Trübheit das sich Aufhebende rettet.



Näher aber diese Trübheit beleuchtet, so zeigt sie sich als der Widerspruch,
Theils als der subjektive des Vorstellens, Theils als der objektive des
Gegenstands; das Vorstellen selbst enthält vollständig die Elemente desselben.
Was es nämlich erstlich selbst thut, ist der Widerspruch, sich an die
Wahrnehmung halten und Dinge des Daseyns vor sich haben zu wollen, und anderer
Seits dem Nichtwahrnehmbaren, durch die Reflexion bestimmten, sinnliches Daseyn
zuzuschreiben;—die kleinen Theile und Poren sollen zugleich ein
sinnliches Daseyn seyn und es wird von ihrem Gesetztseyn als von derselben
Weise der Realität gesprochen,—welche der Farbe, Wärme u. s.f. zukommt.
Wenn ferner das Vorstellen diesen gegenständlichen Nebel, die Poren und die
kleinen Theilchen, näher betrachtete, so erkennte es darin nicht nur eine
Materie und auch deren Negation, so daß hier die Materie, und daneben ihre
Negation, der Porus, und neben diesem wieder Materie und so fort sich befände,
sondern daß es in diesem Dinge, 1) die selbstständige Materie, 2) ihre Negation
oder Porosität und die andere selbstständige Materie in einem in und demselben
Punkte hat, daß diese Porosität und das selbstständige Bestehen der Materien
ineinander als in Einem eine gegenseitige Negation und Durchdringen des
Durchdringens ist.—Die neueren Darstellungen der Physik über die
Verbreitung des Wasserdampfes in der atmosphärischen Luft und der Gasarten
durch einander, heben eine Seite des Begriffs, der sich hier über die Natur des
Dinges ergeben hat, bestimmter heraus.



Sie zeigen nämlich, daß z.B. ein gewisses Volumen eben so viel Wasserdampf
aufnimmt, es sey leer von athmosphärischer Luft oder damit erfüllt; auch daß
die Gasarten so sich in einander verbreiten, daß jede für die andere so gut als
ein Vacuum ist, wenigstens daß sie in keiner chemischen Verbindung miteinander
sind, jedes ununterbrochen durch das andere mit sich kontinuirlich bleibt und
sich in seiner Durchdringung mit den andern, gleichgültig gegen sie
erhält.—Aber das weitere Moment im Begriffe des Dinges ist, daß im Diesen
die eine Materie sich befindet wo die andere, und das Durchdringende in
demselben Punkte auch durchdrungen ist, oder das Selbstständige unmittelbar die
Selbstständigkeit eines Andern ist. Dieß ist widersprechend; aber das Ding ist
nichts Anderes als dieser Widerspruch selbst; darum ist es Erscheinung.



Eine ähnliche Bewandtniß, als es mit diesen Materien hat, hat es im Geistigen
mit der Vorstellung der Seelenkräfte oder Seelenvermögen. Der Geist ist in viel
tieferem Sinne dieses, die negative Einheit, in welcher sich seine Bestimmungen
durchdringen. Aber als Seele vorgestellt, pflegt er häufig als ein Ding
genommen zu werden. Wie man den Menschen überhaupt aus Seele und Leib bestehen
läßt, deren jedes als ein Selbstständiges für sich gilt, so läßt man die Seele
aus sogenannten Seelenkräften bestehen, deren jede eine für sich bestehende
Selbstständigkeit hat, oder eine unmittelbare für sich nach ihrer Bestimmtheit
wirkende Thätigkeit ist. Man stellt sich so vor, daß hier der Verstand, hier
die Einbildungskraft für sich wirke, daß man den Verstand, das Gedächtniß,
u.s.f. jede für sich kultivire, und einstweilen die andern Kräfte in
Unthätigkeit linker Hand liegen lasse, bis die Reihe vielleicht, vielleicht
auch nicht an sie komme. Indem sie in das materiell-einfache Seelending verlegt
werden, welches als einfach immateriell sey, so werden die Vermögen zwar nicht
als besondere Materien vorgestellt; aber als Kräfte werden sie gleich
indifferent gegen einander angenommen, als jene Materien. Aber der Geist ist
nicht jener Widerspruch, welcher das Ding ist, das sich auflöst und in
Erscheinung übergeht; sondern er ist schon an ihm selbst der in seine absolute
Einheit, nämlich den Begriffe zurückgegangene Widerspruch, worin die
Unterschiede nicht mehr als selbstständige, sondern nur als besondere Momente
im Subjekte, der einfachen Individualität, zu denken sind.




Zweites Kapitel. Die Erscheinung.


Die Existenz ist die Unmittelbarkeit des Seyns, zu der sich das Wesen wieder
hergestellt hat. Diese Unmittelbarkeit ist an sich die Reflexion des Wesens in
sich. Das Wesen ist als Existenz aus seinem Grunde heraufgetreten, der selbst
in sie übergegangen ist. Die Existenz ist diese reflektirte Unmittelbarkeit,
insofern sie an ihr selbst die absolute Negativität ist. Sie ist nunmehr auch
als dieß gesetzt, indem sie sich als Erscheinung bestimmt hat.



Die Erscheinung ist daher zunächst das Wesen in seiner Existenz; das Wesen ist
unmittelbar an ihr vorhanden. Daß sie nicht als unmittelbare, sondern die
reflektirte Existenz ist, dieß macht das Moment des Wesens an ihr aus; oder die
Existenz als wesentliche Existenz ist Erscheinung.



Es ist etwas nur Erscheinung,—in dem Sinne, daß die Existenz als solche
nur ein Gesetztes, nicht an- und für-sich-Seyendes ist. Dieß macht ihre
Wesentlichkeit aus, an ihr selbst die Negativität der Reflexion, die Natur des
Wesens, zu haben. Es ist dieß nicht eine fremde, äußerliche Reflexion, welcher
das Wesen zugehörte, und die durch Vergleichung desselben mit der Existenz
diese für Erscheinung erklärte. Sondern, wie sich ergeben hat, ist diese
Wesentlichkeit der Existenz, Erscheinung zu seyn, die eigne Wahrheit der
Existenz. Die Reflexion, wodurch sie dieß ist, gehört ihr selbst an.



Wenn aber gesagt wird, Etwas sey nur Erscheinung in dem Sinne, als ob dagegen
die unmittelbare Existenz die Wahrheit wäre; so ist vielmehr die Erscheinung
die höhere Wahrheit; denn sie ist die Existenz wie sie als wesentliche, da
hingegen die Existenz die noch wesenlose Erscheinung ist; weil sie nur das eine
Moment der Erscheinung, nämlich die Existenz als unmittelbare, noch nicht ihre
negative Reflexion, an ihr hat. Wenn die Erscheinung wesenlos genannt wird, so
wird an das Moment ihrer Negativität so gedacht, als ob das Unmittelbare
dagegen das Positive und Wahrhafte wäre; aber vielmehr enthält dieß
Unmittelbare die wesentliche Wahrheit noch nicht an ihm. Die Existenz hört
vielmehr auf, wesenlos zu seyn, darin, daß sie in Erscheinung übergeht.



Das Wesen scheint zunächst in ihm selbst, in seiner einfachen Identität; so ist
es die abstrakte Reflexion, die reine Bewegung von Nichts durch Nichts zu sich
selbst zurück. Das Wesen erscheint, so ist es nunmehr realer Schein, indem die
Momente des Scheins Existenz haben. Die Erscheinung ist, wie sich ergeben hat,
das Ding als die negative Vermittelung seiner mit sich selbst; die
Unterschiede, welche es enthält, sind selbstständige Materien, die der
Widerspruch sind, ein unmittelbares Bestehen zu seyn, und zugleich nur in
fremder Selbstständigkeit also in der Negation der eigenen ihr Bestehen zu
haben, und wieder eben darum auch nur in der Negation jener fremden oder in der
Negation ihrer eigenen Negation. Der Schein ist dieselbe Vermittelung, aber
seine haltlosen Momente haben in der Erscheinung die Gestalt unmittelbarer
Selbstständigkeit. Dagegen ist die unmittelbare Selbstständigkeit, die der
Existenz zukommt, ihrer Seits zum Momente herabgesetzt. Die Erscheinung ist
daher Einheit des Scheins und der Existenz.



Die Erscheinung bestimmt sich nun näher. Sie ist die wesentliche Existenz; die
Wesentlichkeit derselben unterscheidet sich von ihr als unwesentlicher und
diese beiden Seiten treten in Beziehung mit einander.—Sie ist daher
zuerst einfache Identität mit sich, die zugleich verschiedene
Inhaltsbestimmungen enthält, welche sowohl selbst als deren Beziehung das im
Wechsel der Erscheinung sich gleich bleibende ist; das Gesetz der Erscheinung.



Zweitens aber geht das in seiner Verschiedenheit einfache Gesetz in den
Gegensatz über; das Wesentliche der Erscheinung wird ihr selbst entgegengesetzt
und der erscheinenden Welt tritt die an sich seyende Welt gegenüber.



Drittens geht dieser Gegensatz in seinen Grund zurück; das Ansichseyende ist in
der Erscheinung und umgekehrt ist das Erscheinende bestimmt als in sein
Ansichseyn aufgenommen; die Erscheinung wird Verhältniß.



A. Das Gesetz der Erscheinung.



1. Die Erscheinung ist das Existirende vermittelt durch seine Negation, welche
sein Bestehen ausmacht. Diese seine Negation ist zwar ein anderes
Selbstständiges; aber dieß ist ebenso wesentlich ein aufgehobenes. Das
Existirende ist daher die Rückkehr seiner in sich selbst durch seine Negation
und durch die Negation dieser seiner Negation; es hat also wesentliche
Selbstständigkeit; so wie es gleich unmittelbar schlechthin Gesetztseyn ist,
das einen Grund und ein Anderes zu seinem Bestehen hat.—Fürs Erste ist
also die Erscheinung die Existenz zugleich mit ihrer Wesentlichkeit, das
Gesetztseyn mit seinem Grunde; aber dieser Grund ist die Negation; und das
andere Selbstständige, der Grund des ersten, ist gleichfalls nur ein
Gesetztseyn. Oder das Existirende ist als Erscheinendes in ein Anderes
reflektirt und hat es zu seinem Grunde, welches selbst nur dieß ist, in ein
Anderes reflektirt zu seyn. Die wesentliche Selbstständigkeit, die ihm zukommt,
weil es Rückkehr in sich selbst ist, ist um der Negativität der Momente willen,
die Rückkehr des Nichts durch Nichts zu sich selbst zurück; die
Selbstständigkeit des Existirenden ist daher nur der wesentliche Schein. Der
Zusammenhang des sich gegenseitig begründenden Existirenden besteht darum in
dieser gegenseitigen Negation, daß das Bestehen des einen nicht das Bestehen
des andern, sondern dessen Gesetztseyn ist, welche Beziehung des Gesetztseyns
allein ihr Bestehen ausmacht. Der Grund ist vorhanden, wie er in seiner
Wahrheit ist, nämlich ein Erstes zu seyn, das nur ein Vorausgesetztes ist.



Dieß macht nun die negative Seite der Erscheinung aus. Aber in dieser negativen
Vermittelung ist unmittelbar die positive Identität des Existirenden mit sich
enthalten. Denn es ist nicht Gesetztseyn gegen einen wesentlichen Grund, oder
ist nicht der Schein an einem Selbstständigen; sondern ist Gesetztseyn, das
sich auf ein Gesetztseyn bezieht, oder ist ein Schein nur in einem Scheine. Es
bezieht sich in dieser seiner Negation oder in seinem Andern, das selbst ein
Aufgehobenes ist, auf sich selbst; ist also mit sich identische oder positive
Wesentlichkeit.—Dieses Identische ist nicht die Unmittelbarkeit, die der
Existenz als solcher zukommt, und nur das Unwesentliche ist, sein Bestehen in
einem Andern zu haben. Sondern es ist der wesentliche Inhalt der Erscheinung,
welcher zwei Seiten hat, erstens in der Form des Gesetztseyns oder der
äußerlichen Unmittelbarkeit, zweitens das Gesetztseyn als mit sich Identisches
zu seyn. Nach der ersten Seite ist er als ein Daseyn, aber als ein zufälliges,
unwesentliches, das nach seiner Unmittelbarkeit dem Übergehen, Entstehen und
Vergehen unterworfen ist. Nach der andern Seite ist er die einfache jenem
Wechsel entnommene Inhaltsbestimmung, das Bleibende desselben.



Außerdem daß dieser Inhalt überhaupt das Einfache des Vergänglichen ist, ist er
auch bestimmter, in sich verschiedener Inhalt. Er ist die Reflexion der
Erscheinung, des negativen Daseyns, in sich, enthält also die Bestimmtheit
wesentlich. Die Erscheinung aber ist die seyende vielfache Verschiedenheit, die
sich in unwesentlicher Mannigfaltigkeit herumwirft; ihr reflektirter Inhalt
dagegen ist ihre Mannigfaltigkeit auf den einfachen Unterschied reducirt. Der
bestimmte wesentliche Inhalt ist nämlich näher, nicht nur bestimmt überhaupt,
sondern als das Wesentliche der Erscheinung die vollständige Bestimmtheit;
eines und sein Anderes. In der Erscheinung hat jedes dieser beiden sein
Bestehen so in dem Andern, daß es zugleich nur in dessen Nichtbestehen ist.
Dieser Widerspruch hebt sich auf; und die Reflexion desselben in sich, ist die
Identität ihres beiderseitigen Bestehens, daß das Gesetztseyn des einen auch
das Gesetztseyn des Andern ist. Sie machen Ein Bestehen aus, zugleich als
verschiedener, gegen einander gleichgültiger Inhalt. In der wesentlichen Seite
der Erscheinung ist somit das Negative des unwesentlichen Inhalts, sich
aufzuheben, in die Identität zurückgegangen; er ist ein gleichgültiges
Bestehen, welches nicht das Aufgehobenseyn, sondern vielmehr das Bestehen des
Andern ist.



Diese Einheit ist das Gesetz der Erscheinung.



2. Das Gesetz ist also das Positive der Vermittelung des Erscheinenden. Die
Erscheinung ist zunächst die Existenz als die negative Vermittelung mit sich,
so daß das Existirende durch sein eigenes Nichtbestehen, durch ein Anderes, und
wieder durch das Nichtbestehen dieses Andern mit sich vermittelt ist. Darin ist
enthalten erstens das bloße Scheinen und das Verschwinden beider, die
unwesentliche Erscheinung; zweitens auch das Bleiben oder das Gesetz; denn
jedes der beiden existirt in jenem Aufheben des Andern; und ihr Gesetztseyn als
ihre Negativität ist zugleich das identische, positive Gesetztseyn beider.



Dieß bleibende Bestehen, welches die Erscheinung im Gesetze hat, ist somit, wie
es sich bestimmt hat, erstlich entgegengesetzt der Unmittelbarkeit des Seyns,
welche die Existenz hat. Diese Unmittelbarkeit ist zwar an sich die
reflektirte, nämlich der in sich zurückgegangene Grund; aber in der Erscheinung
ist nun diese einfache Unmittelbarkeit von der reflektirten unterschieden,
welche im Dinge erst sich zu trennen anfingen. Das existirende Ding ist in
seiner Auflösung dieser Gegensatz geworden; das Positive seiner Auflösung ist
jene Identität des Erscheinenden als Gesetztseyns mit sich in seinem andern
Gesetztseyn.—Zweitens ist diese reflektirte Unmittelbarkeit selbst
bestimmt als das Gesetztseyn, gegen die seyende Unmittelbarkeit der Existenz.
Dieß Gesetztseyn ist nunmehr das Wesentliche, und wahrhaft Positive. Der
deutsche Ausdruck Gesetz enthält diese Bestimmung gleichfalls. In diesem
Gesetztseyn liegt die wesentliche Beziehung der beiden Seiten des
Unterschiedes, die das Gesetz enthält; sie sind verschiedener gegen einander
unmittelbarer Inhalt und sind dieß als die Reflexion des der Erscheinung
angehörigen, verschwindenden Inhalts. Als wesentliche Verschiedenheit, sind die
Verschiedenen einfache sich auf sich beziehende Inhaltsbestimmungen. Aber
ebenso sehr ist keine für sich unmittelbar, sondern jede ist wesentlich
Gesetztseyn, oder ist nur, insofern die andere ist.



Drittens Erscheinung und Gesetz haben einen und denselben Inhalt. Das Gesetz
ist die Reflexion der Erscheinung in die Identität mit sich; so steht die
Erscheinung als das nichtige Unmittelbare dem Insichreflektirten gegenüber, und
sie sind nach dieser Form unterschieden. Aber die Reflexion der Erscheinung,
wodurch dieser Unterschied ist, ist auch die wesentliche Identität der
Erscheinung selbst und ihrer Reflexion, was überhaupt die Natur der Reflexion
ist; sie ist das im Gesetztseyn identische mit sich, und gleichgültig gegen
jenen Unterschied, welcher die Form oder das Gesetztseyn ist; also ein Inhalt,
der sich aus der Erscheinung in das Gesetz kontinuirt, der Inhalt des Gesetzes,
und der Erscheinung.



Dieser Inhalt macht hiermit die Grundlage der Erscheinung aus; das Gesetz ist
diese Grundlage selbst, die Erscheinung ist derselbe Inhalt, aber enthält noch
mehr, nämlich den unwesentlichen Inhalt ihres unmittelbaren Seyns. Auch die
Formbestimmung, wodurch die Erscheinung als solche von dem Gesetze
unterschieden ist, ist nämlich ein Inhalt und gleichfalls ein vom Inhalte des
Gesetzes unterschiedener. Denn die Existenz ist als Unmittelbarkeit überhaupt
gleichfalls ein mit sich Identisches der Materie und Form, das gegen seine
Formbestimmungen gleichgültig und daher Inhalt ist; sie ist die Dingheit mit
ihren Eigenschaften und Materien. Aber sie ist der Inhalt, dessen
selbstständige Unmittelbarkeit zugleich nur als ein Nichtbestehen ist. Die
Identität desselben mit sich in diesem seinem Nichtbestehen aber ist der
andere, wesentliche Inhalt. Diese Identität, die Grundlage der Erscheinung,
welche das Gesetz ausmacht, ist ihr eigenes Moment; es ist die positive Seite
der Wesentlichkeit, wodurch die Existenz Erscheinung ist.



Das Gesetz ist daher nicht jenseits der Erscheinung, sondern in ihr unmittelbar
gegenwärtig; das Reich der Gesetze ist das ruhige Abbild der existirenden oder
erscheinenden Welt. Aber vielmehr ist beides Eine Totalität, und die
existirende Welt ist selbst das Reich der Gesetze, das als das einfache
Identische, zugleich als in dem Gesetztseyn oder in der sich selbstauflösenden
Selbstständigkeit der Existenz identisch mit sich ist. Die Existenz geht in das
Gesetz als in ihren Grund zurück; die Erscheinung enthält dieß Beides, den
einfachen Grund, und die auflösende Bewegung des erscheinenden Universums,
deren Wesentlichkeit er ist.



3. Das Gesetz ist also die wesentliche Erscheinung; es ist die Reflexion
derselben in sich in ihrem Gesetztseyn, der identische Inhalt seiner und der
unwesentlichen Existenz. Erstlich ist nun diese Identität des Gesetzes mit
seiner Existenz nur erst die unmittelbare, einfache Identität, und das Gesetz
ist gleichgültig gegen seine Existenz; die Erscheinung hat noch einen andern
Inhalt gegen den Inhalt des Gesetzes. Jener ist zwar der unwesentliche, und das
Zurückgehen in diesen; aber für das Gesetz ist er ein Erstes, das nicht durch
dieses gesetzt ist; er ist daher als Inhalt äußerlich mit dem Gesetze
verbunden. Die Erscheinung ist eine Menge näherer Bestimmungen, die dem Diesen
oder dem Konkreten angehören und nicht im Gesetze enthalten, sondern durch ein
Anderes bestimmt sind. —Zweitens das, was die Erscheinung von dem Gesetze
Verschiedenes enthält, bestimmte sich als ein Positives oder als ein anderer
Inhalt; aber es ist wesentlich ein Negatives; es ist die Form und ihre Bewegung
als solche, die der Erscheinung zukommt. Das Reich der Gesetze ist der ruhige
Inhalt der Erscheinung; diese ist derselbe aber sich im unruhigen Wechsel und
als die Reflexion in anderes darstellend. Sie ist das Gesetz als die negative
sich schlechthin verändernde Existenz, die Bewegung des Übergehens in
Entgegengesetzte, des sich Aufhebens und des Zurückgehens in die Einheit. Diese
Seite der unruhigen Form oder der Negativität enthält das Gesetz nicht; die
Erscheinung ist daher gegen das Gesetz die Totalität, denn sie enthält das
Gesetz, aber auch noch mehr, nämlich das Moment der sich selbst bewegenden
Form.—Dieser Mangel ist drittens am Gesetze so vorhanden, daß dessen
Inhalt nur erst ein verschiedener, damit ein gegen sich gleichgültiger ist;
daher die Identität seiner Seiten miteinander nur erst eine unmittelbare und
damit innere, oder noch nicht nothwendige ist. Im Gesetze sind zwei
Inhaltsbestimmungen als wesentlich verbunden (z.B. im Gesetze der Bewegung des
Falls die Raumgröße und die Zeitgröße; die durchloffenen Räume verhalten sich
wie die Quadrate der verflossenen Zeiten); sie sind verbunden; diese Beziehung
ist nur erst eine unmittelbare. Sie ist daher gleichfalls nur erst eine
gesetzte, wie in der Erscheinung das Unmittelbare überhaupt die Bedeutung des
Gesetztseyns erhalten bat. Die wesentliche Einheit der beiden Seiten des
Gesetzes wäre ihre Negativität, daß nämlich die eine an ihr selbst ihre andere
enthielte; aber diese wesentliche Einheit ist noch nicht am Gesetze
hervorgetreten. (—So ist es nicht im Begriffe des im Falle durchloffenen
Raumes enthalten, daß ihm die Zeit als Quadrat entspricht. Weil der Fall eine
sinnliche Bewegung ist, ist er die Beziehung von Zeit und Raum; aber erstens
liegt es in der Bestimmung der Zeit selbst nicht,—d. h. wie die Zeit nach
ihrer Vorstellung genommen wird, daß sie sich auf den Raum bezieht, und
umgekehrt; man sagt, man könne sich die Zeit sehr wohl ohne den Raum und den
Raum ohne die Zeit vorstellen; das eine tritt also äußerlich zu dem andern
hinzu, welche äußerliche Beziehung die Bewegung ist. Zweitens ist die nähere
Bestimmung gleichgültig, nach welchen Größen sich in der Bewegung Raum und Zeit
zu einander verhalten. Das Gesetz hierüber wird aus der Erfahrung erkannt;
insofern ist es nur unmittelbar; es erfordert noch einen Beweis, d. h. eine
Vermittelung, für das Erkennen, daß das Gesetz nicht nur Statt hat, sondern
nothwendig ist; diesen Beweis und seine objektive Nothwendigkeit enthält das
Gesetz als solches nicht.—) Das Gesetz ist daher nur die positive
Wesentlichkeit der Erscheinung, nicht ihre negative, nach welcher die
Inhaltsbestimmungen Momente der Form sind, als solche in ihr Anderes übergehen,
und an ihnen selbst ebenso sehr nicht sie, sondern ihr anderes sind. Im Gesetze
ist also zwar das Gesetztseyn der einen Seite desselben das Gesetztseyn der
andern; aber ihr Inhalt ist gleichgültig gegen diese Beziehung, er enthält
nicht an ihm selbst dieß Gesetztseyn. Das Gesetz ist daher wohl die wesentliche
Form, aber noch nicht die in ihre Seiten als Inhalt reflektirte, reale Form.



B. Die erscheinende und die an-sich-seynede Welt.



I. Die existirende Welt erhebt sich ruhig zu einem Reiche von Gesetzen; der
nichtige Inhalt ihres mannigfaltigen Daseyns hat in einem Andern sein Bestehen;
sein Bestehen ist daher seine Auflösung. Aber in diesem Andern geht das
Erscheinende auch mit sich selbst zusammen; so ist die Erscheinung in ihrem
Wandel auch ein Bleiben, und ihr Gesetztseyn ist Gesetz. Das Gesetz ist diese
einfache Identität der Erscheinung mit sich; daher die Grundlage, nicht der
Grund derselben; denn es ist nicht die negative Einheit der Erscheinung;
sondern als ihre einfache Identität, die unmittelbare als abstrakte Einheit,
neben welcher daher auch der andre Inhalt derselben Statt hat. Der Inhalt ist
dieser, hängt in sich zusammen, oder hat seine negative Reflexion innerhalb
seiner selbst. Er ist in ein anderes reflektirt; dieß Andere ist selbst eine
Existenz der Erscheinung; die erscheinenden Dinge haben ihre Gründe und
Bedingungen an andern erscheinenden Dingen.



In der That aber ist das Gesetz auch das Andere der Erscheinung als solcher,
und ihre negative Reflexion als in ihr Anderes. Der Inhalt der Erscheinung, der
vom Inhalt des Gesetzes verschieden ist, ist das Existirende, das seine
Negativität zu seinem Grunde hat oder in sein Nichtseyn reflektirt ist. Aber
dieß Andere, das auch ein Existirendes ist, ist gleichfalls ein solches in sein
Nichtseyn Reflektirtes; es ist also dasselbe, und das Erscheinende ist darin in
der That nicht in ein anderes, sondern in sich reflektirt; eben diese Reflexion
des Gesetztseyns in sich ist das Gesetz. Aber als Erscheinendes ist es
wesentlich in sein Nichtseyn reflektirt, oder seine Identität ist selbst
wesentlich ebenso sehr seine Negativität und sein Anderes. Die
Reflexion-in-sich der Erscheinung, das Gesetz, ist also auch nicht nur ihre
identische Grundlage, sondern sie hat an ihm ihren Gegensatz, und es ist ihre
negative Einheit.



Dadurch hat sich nun die Bestimmung des Gesetzes an ihm selbst verändert.



Zunächst ist es nur ein verschiedener Inhalt, und die formale Reflexion des
Gesetztseyns in sich, so daß das Gesetztseyn der einen seiner Seiten das
Gesetztseyn der andern ist. Weil es aber auch die negative Reflexion in sich
ist, so verhalten sich seine Seiten nicht nur als verschiedene, sondern als
negativ sich auf einander beziehende.—Oder das Gesetz bloß für sich
betrachtet, so sind die Seiten seines Inhalts gleichgültige gegen einander;
aber ebenso sehr sind sie durch ihre Identität aufgehobene; das Gesetztseyn der
einen ist das Gesetztseyn der andern; also ist das Bestehen einer jeden auch
das Nichtbestehen ihrer selbst. Dieß Gesetztseyn der einen in der andern ist
ihre negative Einheit und jedes ist nicht nur das Gesetztseyn ihrer, sondern
auch der andern, oder jede ist selbst diese negative Einheit. Die positive
Identität, welche sie im Gesetze als solchem haben, ist nur erst ihre innere
Einheit, welche des Beweises und der Vermittelung bedarf, weil diese negative
Einheit noch nicht an ihnen gesetzt ist. Aber indem die verschiedenen Seiten
des Gesetzes nunmehr bestimmt sind, als in ihrer negativen Einheit verschiedene
zu seyn, oder als solche, deren jedes sein Anderes an ihm selbst enthält und
zugleich als Selbstständiges dieß sein Andersseyn von sich abstößt, so ist die
Identität des Gesetzes nunmehr auch eine gesetzte und reale.



Damit hat also das Gesetz das mangelnde Moment der negativen Form seiner Seiten
gleichfalls erhalten; das Moment, das vorhin noch der Erscheinung angehörte;
die Existenz ist somit vollständig in sich zurückgegangen, und hat sich in ihr
absolutes an- und für-sichseyendes Andersseyn reflektirt. Das, was vorher
Gesetz war, ist daher nicht mehr nur Eine Seite des Ganzen, dessen andere die
Erscheinung als solche war, sondern ist selbst das Ganze. Sie ist die
wesentliche Totalität der Erscheinung, so daß sie nun auch das Moment der
Unwesentlichkeit, das noch dieser zukam, enthält; aber als die reflektirte, an
sich seyende Unwesentlichkeit, d. h. als die wesentliche Negativität.—Das
Gesetz ist als unmittelbarer Inhalt, bestimmt überhaupt, unterschieden von
andern Gesetzen, und es giebt deren eine unbestimmbare Menge. Aber indem es die
wesentliche Negativität nun an ihm selbst hat, enthält es nicht mehr eine
solche nur gleichgültige, zufällige Inhaltsbestimmung; sondern sein Inhalt ist
alle Bestimmtheit überhaupt, in wesentlicher sich zur Totalität machenden
Beziehung. So ist die in sich reflektirte Erscheinung nun eine Welt, die sich
als an und für sich seyende über der erscheinenden Welt aufthut.



Das Reich der Gesetze enthält nur den einfachen, wandellosen aber verschiedenen
Inhalt der existirenden Welt. Indem es nun aber die totale Reflexion von dieser
ist, enthält es auch das Moment ihrer wesenlosen Mannigfaltigkeit. Dieses
Moment der Veränderlichkeit und Veränderung als in sich reflektirtes,
wesentliches, ist die absolute Negativität oder die Form überhaupt als solche,
deren Momente aber in der an- und für-sichseyenden Welt die Realität
selbstständiger, aber reflektirter Existenz haben; so wie umgekehrt diese
reflektirte Selbstständigkeit nunmehr die Form an ihr selbst hat, und dadurch
ihr Inhalt nicht ein bloß mannigfaltiger, sondern ein wesentlich mit sich
zusammenhängender ist.



—Diese an und für sich seyende Welt heißt auch die übersinnliche Welt;
insofern die existirende Welt als sinnliche, nämlich als solche bestimmt wird,
die für die Anschauung, das unmittelbare Verhalten des Bewußtseyns,
ist.—Die übersinnliche Welt hat gleichfalls Unmittelbarkeit, Existenz,
aber reflektirte, wesentliche Existenz. Das Wesen hat noch kein Daseyn; aber es
ist, und in tieferem Sinne, als das Seyn; das Ding ist der Beginn der
reflektirten Existenz; es ist eine Unmittelbarkeit, die noch nicht gesetzt ist,
als wesentliche oder reflektirte; es ist aber in Wahrheit nicht ein seyendes
Unmittelbares. Die Dinge erst, als Dinge einer andern, übersinnlichen Welt sind
gesetzt, erstens als wahrhafte Existenzen, und zweitens als das Wahre gegen das
Seyende;—in ihnen ist es anerkannt, daß es ein von dem unmittelbaren Seyn
unterschiedenes Seyn gibt, das wahrhafte Existenz ist. Eines Theils ist in
dieser Bestimmung die sinnliche Vorstellung überwunden, welche nur dem
unmittelbaren Seyn des Gefühls und der Anschauung Existenz zuschreibt; andern
Theils aber auch die bewußtlose Reflexion, welche zwar die Vorstellung von
Dingen, Kräften, Innerlichem und so fort hat, ohne zu wissen, daß solche
Bestimmungen nicht sinnliche oder seyende Unmittelbarkeiten, sondern
reflektirte Existenzen sind.



2. Die an und für sich seyende Welt ist die Totalität der Existenz; es ist
nichts Anderes außer ihr. Indem sie aber an ihr selbst die absolute Negativität
oder Form ist, so ist ihre Reflexion-in-sich, negative Beziehung auf sich. Sie
enthält den Gegensatz, und stößt sich ab in sich als die wesentliche Welt, und
in sich als die Welt des Andersseyns oder die Welt der Erscheinung. So ist sie
darum, weil sie die Totalität ist, auch nur als eine Seite derselben, und macht
in dieser Bestimmung eine gegen die Welt der Erscheinung verschiedene
Selbstständigkeit aus. Die erscheinende Welt hat an der wesentlichen Welt ihre
negative Einheit, in der sie zu Grunde und in die sie als in ihren Grund
zurückgeht. Ferner ist die wesentliche Welt auch der setzende Grund der
erscheinenden Welt; denn, die absolute Form in ihrer Wesentlichkeit enthaltend,
hebt sich ihre Identität mit sich auf, macht sich zum Gesetztseyn und ist als
diese gesetzte Unmittelbarkeit die erscheinende Welt.



Sie ist ferner nicht nur überhaupt Grund der erscheinenden Welt, sondern ihr
bestimmter Grund. Schon als das Reich der Gesetze ist sie mannigfaltiger
Inhalt, und zwar der wesentliche der erscheinenden Welt, und als inhaltsvoller
Grund, der bestimmte Grund der andern, aber nur diesem Inhalt nach; denn die
erscheinende Welt hatte noch mannigfaltigen andern Inhalt als jenes Reich, weil
ihr noch das negative Moment eigenthümlich zukam. Aber indem das Reich der
Gesetze dieß Moment nun gleichfalls an ihm hat, so ist es die Totalität des
Inhalts der erscheinenden Welt und der Grund aller ihrer Mannigfaltigkeit. Aber
sie ist zugleich das negative derselben, so ist die derselben entgegengesetzte
Welt.—Nämlich in der Identität beider Welten, und indem die eine der Form
nach bestimmt ist, als die wesentliche und die andere als dieselbe aber als
gesetzte und unwesentliche, hat sich zwar die Grundbeziehung wieder
hergestellt; aber zugleich als die Grundbeziehung der Erscheinung, nämlich als
Beziehung nicht eines identischen Inhalts, noch auch eines bloß verschiedenen,
wie das Gesetz ist, sondern als totale Beziehung, oder als negative Identität
und wesentliche Beziehung des Inhalts als entgegengesetzten.—Das Reich
der Gesetze ist nicht nur dieß, daß das Gesetztseyn eines Inhalts das
Gesetztseyn eines Andern ist, sondern diese Identität ist wesentlich, wie sich
ergeben hat, auch negative Einheit; jede der beiden Seiten des Gesetzes ist in
der negativen Einheit an ihr selbst ihr anderer Inhalt; das Andere ist daher
nicht unbestimmt ein Anderes überhaupt, sondern es ist ihr Anderes, oder es
enthält gleichfalls die Inhaltsbestimmung von jener; so sind die beiden Seiten
entgegengesetzte. Indem das Reich der Gesetze nun dieß negative Moment und den
Gegensatz an ihm hat, und sich somit als die Totalität, von sich selbst in eine
an und für sich seyende und eine erscheinende Welt abstößt, so ist die
Identität beider die wesentliche Beziehung der Entgegensetzung.—Die
Grundbeziehung als solche ist der in seinem Widerspruch zu Grunde gegangene
Gegensatz; und die Existenz der mit sich selbst zusammengehende Grund. Aber die
Existenz wird zur Erscheinung; der Grund ist in der Existenz aufgehoben; er
stellt sich als Rückkehr der Erscheinung in sich, wieder her; aber zugleich als
aufgehobener, nämlich als Grundbeziehung entgegengesetzter Bestimmungen; die
Identität solcher aber ist wesentlich Werden und Übergehen, nicht mehr die
Grundbeziehung als solche.



Die an und für sich seyende Welt ist also selbst eine in sich in die Totalität
des mannigfaltigen Inhalts unterschiedene Welt; sie ist identisch mit der
erscheinenden oder gesetzten, insofern Grund derselben, aber ihr identischer
Zusammenhang ist zugleich als Entgegensetzung bestimmt, weil die Form der
erscheinenden Welt die Reflexion in ihr Andersseyn ist, sie also in der an und
für sich seyenden Welt wahrhaft so in sich selbst zurückgegangen ist, als diese
ihre entgegengesetzte ist. Die Beziehung ist also bestimmt diese, daß die an
und für sich seyende Welt die verkehrte der erscheinenden ist.



C. Auflösung der Erscheinung.



Die an und für sich seyende Welt ist der bestimmte Grund der erscheinenden
Welt, und ist dieß nur, insofern sie an ihr selbst das negative Moment und
damit die Totalität der Inhaltsbestimmungen und ihrer Veränderungen ist, welche
der erscheinenden Welt entspricht, aber zugleich ihre durchaus entgegengesetzte
Seite ausmacht. Beide Welten verhalten sich also so zu einander, daß was in der
erscheinenden Welt positiv, in der an und für sich seyenden Welt negativ,
umgekehrt was in jener negativ, in dieser positiv ist. Der Nordpol in der
erscheinenden Welt, ist an und für sich der Südpol, und umgekehrt; die positive
Elektricität ist an sich negative u.s.f. Was im erscheinenden Daseyn böse,
Unglück u.s.f. ist, ist an und für sich gut und ein Glück.[15]



 [15]
Vergl. Phänomenologie des Geistes. S. 121 ff.



In der That ist gerade in diesem Gegensatz beider Welten ihr Unterschied
verschwunden, und was an und für sich seyende Welt seyn sollte, ist selbst
erscheinende Welt, und diese umgekehrt an ihr selbst wesentliche
Welt.—Die erscheinende Welt ist zunächst bestimmt als die Reflexion in
das Andersseyn, so daß ihre Bestimmungen und Existenzen in einem Andern ihren
Grund und Bestehen haben; aber indem dieß Andre gleichfalls ein solches in ein
anderes Reflektirtes ist, so beziehen sie sich darin nur auf ein sich
aufhebendes Anderes, somit auf sich selbst; die erscheinende Welt ist hiermit
an ihr selbst sich selbst gleiches Gesetz.—Umgekehrt die an und für sich
seyende Welt ist zunächst der mit sich identische, dem Andersseyn und Wechsel
entnommene Inhalt; aber dieser, als vollständige Reflexion der erscheinenden
Welt in sich selbst, oder weil seine Verschiedenheit in sich reflektirter und
absoluter Unterschied ist, so enthält er das negative Moment und die Beziehung
auf sich als auf das Andersseyn; er wird dadurch sich selbst entgegengesetzter,
sich verkehrender, wesenloser Inhalt. Ferner hat dieser Inhalt der an und für
sich seyenden Welt damit auch die Form unmittelbarer Existenz erhalten. Denn
sie ist zunächst Grund der erscheinenden; aber indem sie die Entgegensetznng an
ihr selbst hat, ist sie ebenso sehr aufgehobener Grund und unmittelbare
Existenz.



Die erscheinende und die wesentliche Welt sind hiermit jede an ihr selbst die
Totalität der mit sich identischen Reflexion und der Reflexion-in-Anderes, oder
des An-und-für-sich-seyns und des Erscheinens. Sie sind beide die
selbstständigen Ganzen der Existenz; die eine sollte nur die reflektirte
Existenz, die andere die unmittelbare Existenz seyn; aber jede kontinuirt sich
in ihrer andern und ist daher an ihr selbst die Identität dieser beiden
Momente. Was also vorhanden ist, ist diese Totalität, welche sich von sich
selbst in zwei Totalitäten abstößt, die eine die reflektirte Totalität, und die
andere die unmittelbare. Beide sind erstlich Selbstständige, aber sie sind dieß
nur als Totalitäten, und dieß sind sie insofern, daß jede wesentlich das Moment
der andern an ihr hat. Die unterschiedene Selbstständigkeit einer jeden, der
als unmittelbar und der als reflektirt bestimmten, ist daher nunmehr so
gesetzt, nur als wesentliche Beziehung auf die andre zu seyn, und ihre
Selbstständigkeit in dieser Einheit beider zu haben.



Es wurde vom Gesetz der Erscheinung ausgegangen; dieses ist die Identität eines
verschiedenen Inhalts mit einem andern Inhalte, so daß das Gesetztseyn des
einen das Gesetztseyn des andern ist. Im Gesetze ist noch dieser Unterschied
vorhanden, daß die Identität seiner Seiten nur erst eine innere ist, und diese
Seiten sie noch nicht an ihnen selbst haben; damit ist eines Theils jene
Identität nicht realisirt; der Inhalt des Gesetzes ist nicht als identischer,
sondern ein gleichgültiger, verschiedener Inhalt; andern Theils ist er damit
nur an sich so bestimmt, daß das Gesetztseyn des einen, das Gesetztseyn des
andern ist; dieß ist noch nicht an ihm vorhanden. Nunmehr aber ist das Gesetz
realisirt; seine innere Identität ist zugleich daseyende, und umgekehrt ist der
Inhalt des Gesetzes in die Idealität erhoben; denn er ist an ihm selbst
aufgehobener, in sich reflektirter, indem jede Seite an ihr ihre andere hat,
und damit wahrhaft mit ihr und mit sich identisch ist.



So ist das Gesetz wesentliches Verhältniß. Die Wahrheit der unwesentlichen Welt
ist zunächst eine ihr andere an und für sich seyende Welt; aber diese ist die
Totalität, indem sie, sie selbst und jene erste ist; so sind beide unmittelbare
Existenzen und damit Reflexionen in ihr Andersseyn, als auch eben damit
wahrhaft in sich reflektirte. Welt drückt überhaupt die formlose Totalität der
Mannigfaltigkeit aus; diese Welt, sowohl als wesentliche wie als erscheinende
ist zu Grunde gegangen, indem die Mannigfaltigkeit aufgehört hat, eine bloß
verschiedene zu seyn; so ist sie noch Totalität oder Universum aber als
wesentliches Verhältniß. Es sind zwei Totalitäten des Inhalts in der
Erscheinung entstanden; zunächst sind sie als gleichgültige Selbstständige
gegen einander bestimmt und haben zwar die Form jede an ihr selbst, aber nicht
gegen einander; diese aber hat sich auch als ihre Beziehung gezeigt, und das
wesentliche Verhältniß ist die Vollendung ihrer Formeinheit.




Drittes Kapitel. Das wesentliche Verhältniß.


Die Wahrheit der Erscheinung ist das wesentliche Verhältniß. Sein Inhalt hat
unmittelbare Selbstständigkeit, und zwar die seyende Unmittelbarkeit, und die
reflektirte Unmittelbarkeit oder die mit sich identische Reflexion. Zugleich
ist er in dieser Selbstständigkeit ein relativer, schlechthin nur als Reflexion
in sein Anderes, oder als Einheit der Beziehung mit seinem Andern. In dieser
Einheit ist der selbstständige Inhalt ein Gesetztes, Aufgehobenes; aber eben
diese Einheit macht seine Wesentlichkeit und Selbstständigkeit aus; diese
Reflexion in Anderes ist Reflexion in sich selbst. Das Verhältniß hat Seiten,
weil es Reflexion in Anderes ist; so hat es den Unterschied seiner selbst an
ihm; und die Seiten desselben sind selbstständiges Bestehen, indem sie in ihrer
gleichgültigen Verschiedenheit gegen einander, in sich selbst gebrochen sind,
so daß das Bestehen einer jeden, ebenso sehr nur seine Bedeutung in der
Beziehung auf die andere oder in ihrer negativen Einheit hat.



Das wesentliche Verhältniß ist daher zwar noch nicht das wahrhafte Dritte zum
Wesen und zur Existenz; aber enthält bereits die bestimmte Vereinigung beider.
Das Wesen ist in ihm so realisirt, daß es selbstständig-existirende zu seinem
Bestehen hat; und diese sind aus ihrer Gleichgültigkeit in ihre wesentliche
Einheit zurückgegangen, so daß sie nur diese zu ihrem Bestehen haben. Die
Reflexions-Bestimmungen des Positiven und Negativen sind gleichfalls in sich
reflektirte nur als reflektirt in ihr Entgegengesetztes; aber sie haben keine
andere Bestimmung als diese ihre negative Einheit; das wesentliche Verhältniß
hingegen hat solche zu seinen Seiten, welche als selbstständige Totalitäten
gesetzt sind. Es ist dieselbe Entgegensetzung als die des Positiven und
Negativen; aber zugleich als eine verkehrte Welt. Die Seite des wesentlichen
Verhältnisses ist eine Totalität, die aber als wesentlich ein
Entgegengesetztes, ein Jenseits seiner hat; es ist nur Erscheinung; seine
Existenz ist vielmehr nicht die seinige, sondern die seines Andern. Es ist
daher ein in sich selbst Gebrochenes; aber dieß sein Aufgehobenseyn besteht
darin, daß es die Einheit seiner selbst und seines Andern also Ganzes ist, und
eben darum hat es selbstständige Existenz und ist wesentliche Reflexion in
sich.



Dieß ist der Begriff des Verhältnisses. Zunächst aber ist die Identität, die es
enthält, noch nicht vollkommen; die Totalität, welche jedes relative an ihm
selbst ist, ist erst ein Inneres; die Seite des Verhältnisses ist zunächst
gesetzt in einer der Bestimmungen der negativen Einheit; die eigene
Selbstständigkeit jeder der beiden Seiten ist dasjenige, was die Form des
Verhältnisses ausmacht. Seine Identität ist daher nur eine Beziehung, außerhalb
welcher ihre Selbstständigkeit fällt; nämlich in die Seiten; es ist noch nicht
die reflektirte Einheit jener Identität und der selbstständigen Existenzen
vorhanden, noch nicht die Substanz.—Der Begriff des Verhältnisses hat
sich daher zwar ergeben, Einheit der reflektirten und der unmittelbaren
Selbstständigkeit zu seyn. Aber zuerst ist dieser Begriff selbst noch
unmittelbar, seine Momente daher unmittelbare gegen einander, und die Einheit
deren wesentliche Beziehung, die erst dann die wahrhafte, dem Begriffe
entsprechende Einheit ist, insofern sie sich realisirt, nämlich durch ihre
Bewegung als jene Einheit gesetzt hat.



Das wesentliche Verhältniß ist daher unmittelbar das Verhältniß des Ganzen und
der Theile;—die Beziehung der reflektirten und der unmittelbaren
Selbstständigkeit, so daß beide zugleich nur sind als sich gegenseitig
bedingend und voraussetzend.



In diesem Verhältnisse ist noch keine der Seiten als Moment der andern gesetzt,
ihre Identität ist daher selbst eine Seite; oder sie ist nicht ihre negative
Einheit. Es geht darum zweitens darein über, daß die eine Moment der andern und
in ihr als in ihrem Grunde, dem wahrhaft Selbstständigen von beiden,
ist;—Verhältniß der Kraft und ihrer Äußerung.



Drittens hebt sich die noch vorhandene Ungleichheit dieser Beziehung auf, und
das letzte Verhältniß ist das des Innern und Äußern.—In diesem ganz
formell gewordenen Unterschiede geht das Verhältniß selbst zu Grunde, und die
Substanz oder das Wirkliche tritt hervor, als die absolute Einheit der
unmittelbaren und der reflektirten Existenz.



A. Das Verhältniß des Ganzen und der Theile.



Das wesentliche Verhältniß enthält erstens die in sich reflektirte
Selbstständigkeit der Existenz; so ist es die einfache Form, deren Bestimmungen
zwar auch Existenzen, aber zugleich gesetzte, Momente in der Einheit gehalten,
sind. Diese in sich reflektirte Selbstständigkeit ist zugleich Reflexion in ihr
Entgegengesetztes, nämlich die unmittelbare Selbstständigkeit; und ihr Bestehen
ist wesentlich ebenso sehr als es eigene Selbstständigkeit ist, diese Identität
mit seinem Entgegengesetzten.—Eben damit ist auch unmittelbar zweitens
die andre Seite gesetzt; die unmittelbare Selbstständigkeit, welche als das
Andre bestimmt, eine vielfache Mannigfaltigkeit in sich ist, aber so daß diese
Mannigfaltigkeit wesentlich auch die Beziehung der andern Seite, die Einheit
der reflektirten Selbstständigkeit an ihr hat. Jene Seite, das Ganze, ist die
Selbstständigkeit, welche die an und für sich seyende Welt ausmachte; die
andere Seite, die Theile, ist die unmittelbare Existenz, welche die
erscheinende Welt war. Im Verhältnisse des Ganzen und der Theile sind die
beiden Seiten diese Selbstständigkeiten, aber so daß jede die andere in ihr
scheinen hat, und nur ist zugleich als diese Identität beider. Weil nun das
wesentliche Verhältniß nur erst das erste, unmittelbare ist, so ist die
negative Einheit und die positive Selbstständigkeit durch das Auch verbunden;
beide Seiten sind zwar als Momente gesetzt, aber ebenso sehr als existirende
Selbstständigkeiten.—Daß beide als Momente gesetzt sind, dieß ist daher
so vertheilt, daß erstens das Ganze, die reflektirte Selbstständigkeit, als
Existirendes und in ihr die andere, die unmittelbare als Moment ist;—hier
macht das Ganze die Einheit beider Seiten, die Grundlage aus, und die
unmittelbare Existenz ist als Gesetztseyn.—Umgekehrt ist auf der andern
Seite, nämlich der Seite der Theile, die unmittelbare, in sich mannigfaltige
Existenz, die selbstständige Grundlage; die reflektirte Einheit dagegen, das
Ganze ist nur äußerliche Beziehung.



2. Dieß Verhältniß enthält somit die Selbstständigkeit der Seiten, und ebenso
sehr ihr Aufgehobenseyn, und beides schlechthin in Einer Beziehung. Das Ganze
ist das Selbstständige, die Theile sind nur Momente dieser Einheit; aber ebenso
sehr sind sie auch das Selbstständige, und ihre reflektirte Einheit nur ein
Moment; und jedes ist in seiner Selbstständigkeit schlechthin das Relative
eines Andern. Dieß Verhältniß ist daher der unmittelbare Widerspruch an ihm
selbst, und hebt sich auf.



Dieß näher betrachtet, so ist das Ganze die reflektirte Einheit, welche
selbstständiges Bestehen für sich hat; aber dieß ihr Bestehen ist ebenso sehr
von ihr abgestoßen; das Ganze ist als die negative Einheit, negative Beziehung
auf sich selbst; so ist sie sich entäußert; sie hat ihr Bestehen an ihrem
Entgegengesetzten, der mannigfaltigen Unmittelbarkeit, den Theilen. Das Ganze
besteht daher aus den Theilen; so daß es nicht etwas ist ohne sie. Es ist also
das ganze Verhältniß und die selbstständige Totalität; aber gerade aus
demselben Grunde ist es nur ein Relatives, denn was es zur Totalität macht, ist
vielmehr sein Anderes, die Theile; und es hat nicht an sich selbst, sondern an
seinem Andern sein Bestehen.



So sind die Theile gleichfalls das ganze Verhältniß. Sie sind die unmittelbare
Selbstständigkeit gegen die reflektirte, und bestehen nicht im Ganzen, sondern
sind für sich. Sie haben ferner dieß Ganze als ihr Moment an ihnen; es macht
ihre Beziehung aus; ohne Ganzes giebt es keine Theile. Aber weil sie das
Selbstständige sind, so ist diese Beziehung nur ein äußerliches Moment, gegen
welches sie an und für sich gleichgültig sind. Zugleich aber fallen die Theile
als mannigfaltige Existenz in sich selbst zusammen, denn diese ist das
reflexionslose Seyn; sie haben ihre Selbstständigkeit nur in der reflektirten
Einheit, welche sowohl diese Einheit als auch die existirende Mannigfaltigkeit
ist; das heißt, sie haben Selbstständigkeit nur im Ganzen, das aber zugleich
die den Theilen andere Selbstständigkeit ist.



Das Ganze und die Theile bedingen sich daher gegenseitig; aber das hier
betrachtete Verhältniß, steht zugleich höher, als die Beziehung des Bedingten
und der Bedingung auf einander, wie sie sich oben bestimmt hatte. Diese
Beziehung ist hier realisirt; nämlich es ist gesetzt, daß die Bedingung so die
wesentliche Selbstständigkeit des Bedingten ist, daß sie durch dieses
vorausgesetzt wird. Die Bedingung als solche ist nur das Unmittelbare, und nur
an sich vorausgesetzt. Das Ganze aber ist die Bedingung zwar der Theile, aber
es enthält zugleich unmittelbar selbst, daß auch es nur ist, insofern es die
Theile zur Voraussetzung hat. Indem so beide Seiten des Verhältnisses gesetzt
sind als sich gegenseitig bedingend, ist jede eine unmittelbare
Selbstständigkeit an ihr selbst, aber ihre Selbstständigkeit ist ebenso sehr
vermittelt oder gesetzt durch die andere. Das ganze Verhältniß ist durch diese
Gegenseitigkeit die Rückkehr des Bedingens in sich selbst, das nicht Relative,
das Unbedingte.



Indem nun die Seiten des Verhältnisses jede nicht in ihr selbst ihre
Selbstständigkeit, sondern in ihrer andern hat, so ist nur Eine Identität
beider vorhanden, in welcher beide nur Momente sind; aber indem jede an ihr
selbst selbstständig ist, so sind sie zwei selbstständige Existenzen, die gegen
einander gleichgültig sind.



Nach der ersten Rüksicht, der wesentlichen Identität dieser Seiten, ist das
Ganze den Theilen und die Theile dem Ganzen gleich. Es ist nichts im Ganzen,
was nicht in den Theilen, und nichts in den Theilen, was nicht im Ganzen ist.
Das Ganze ist nicht abstrakte Einheit, sondern die Einheit als einer
verschiedenen Mannigfaltigkeit; diese Einheit aber als das, worin das
Mannigfaltige sich auf einander bezieht, ist die Bestimmtheit desselben,
wodurch es Theil ist. Das Verhältniß hat also eine untrennbare Identität, und
mir Eine Selbstständigkeit.



Aber ferner ist das Ganze den Theilen gleich; allein nicht denselben als
Theilen; das Ganze ist die reflektirte Einheit, die Theile aber machen das
bestimmte Moment oder das Andersseyn der Einheit aus, und sind das verschiedene
Mannigfaltige. Das Ganze ist ihnen nicht gleich als diesem selbstständigen
Verschiedenen, sondern als ihnen zusammen. Dieß ihr Zusammen aber ist nichts
Anderes, als ihre Einheit, das Ganze als solches. Das Ganze ist also in den
Theilen nur sich selbst gleich, und die Gleichheit desselben und der Theile
drückt nur die Tautologie aus, daß das Ganze als Ganzes nicht den Theilen,
sondern dem Ganzen gleich ist.



Umgekehrt sind die Theile dem Ganzen gleich; aber weil sie das Moment des
Andersseyns an ihnen selbst sind, so sind sie ihm nicht gleich als der Einheit,
sondern so daß eine seiner mannigfaltigen Bestimmungen auf den Theil kommt,
oder daß sie ihm als Mannigfaltigem gleich sind; das heißt, sie sind ihm als
getheiltem Ganzen d. i. als den Theilen gleich. Es ist hiermit dieselbe
Tautologie vorhanden, daß die Theile als Theile, nicht dem Ganzen als solchem,
sondern in ihm sich selbst, den Theilen, gleich sind.



Das Ganze und die Theile fallen auf diese Weise gleichgültig aus einander; jede
dieser Seiten bezieht sich nur auf sich. Aber so aus einander gehalten
zerstören sie sich selbst. Das Ganze, das gleichgültig ist gegen die Theile,
ist die abstrakte, in sich nicht unterschiedene Identität; diese ist Ganzes nur
als in sich selbst unterschieden, und zwar so in sich unterschieden, daß diese
mannigfaltigen Bestimmungen in sich reflektirt sind und unmittelbare
Selbstständigkeit haben. Und die Reflexionsidentität hat sich durch ihre
Bewegung gezeigt, diese Reflexion in ihr Anderes zu ihrer Wahrheit zu
haben.—Ebenso sind die Theile als gleichgültig gegen die Einheit des
Ganzen, nur das unbezogene Mannigfaltige, das in sich Andere, welches als
solches das Andere seiner selbst und sich nur Aufhebende ist.—Diese
Beziehung-auf-sich jeder der beiden Seiten, ist ihre Selbstständigkeit; aber
diese ihre Selbstständigkeit, die jede für sich hat, ist vielmehr die Negation
ihrer selbst. Jede hat daher ihre Selbstständigkeit nicht an ihr selbst,
sondern an der andern; diese andere, die das Bestehen ausmacht, ist ihr
vorausgesetztes Unmittelbare, das Erstes und ihr Anfang seyn soll; aber dieses
Erste einer jeder ist selbst nur ein solches, das nicht Erstes ist, sondern an
dem andern seinen Anfang hat.



Die Wahrheit des Verhältnisses besteht also in der Vermittelung; sein Wesen ist
die negative Einheit, in welcher ebenso wohl die reflektirte als die seyende
Unmittelbarkeit aufgehoben sind. Das Verhältniß ist der Widerspruch, der in
seinen Grund zurückgeht, in die Einheit, welche als rückkehrend die reflektirte
Einheit ist, aber indem diese ebenso sehr sich als aufgehobene gesetzt hat,
bezieht sie sich negativ auf sich selbst, hebt sich auf, und macht sich zur
seyenden Unmittelbarkeit. Aber diese ihre negative Beziehung, insofern sie ein
Erstes und Unmittelbares ist, ist nur vermittelt durch ihr Anderes, und ebenso
sehr ein Gesetztes. Dieß Andere, die seyende Unmittelbarkeit, ist ebenso sehr
nur als aufgehobene; ihre Selbstständigkeit ist ein Erstes, aber nur um zu
verschwinden, und hat ein Daseyn, das gesetzt und vermittelt ist.



In dieser Bestimmung ist das Verhältniß nicht mehr das des Ganzen und der
Theile; die Unmittelbarkeit, welche seine Seiten hatten, ist in Gesetztseyn und
Vermittelung übergegangen; es ist jede gesetzt, insofern sie unmittelbar ist,
als sich aufhebend, und in die andere übergehend; und insofern sie selbst
negative Beziehung ist, zugleich durch die andere als durch ihr Positives
bedingt zu seyn; wie auch ihr unmittelbares Übergehen ebenso sehr ein
Vermitteltes ist, ein Aufheben nämlich, das durch die andere gesetzt
wird.—So ist das Verhältniß des Ganzen und der Theile in das Verhältniß
der Kraft und ihrer Äußerung übergegangen.



Anmerkung.



Es ist oben (1ster Th. 1ste Abth. S. 216) die Antinomie der unendlichen
Theilbarkeit der Materie, beim Begriffe der Quantität betrachtet worden. Die
Quantität ist die Einheit der Kontinuität und der Diskretion; sie enthält im
selbstständigen Eins sein Zusammengeflossenseyn mit andern, und in dieser sich
ohne Unterbrechung fortsetzenden Identität mit sich ebenso die Negation
derselben. Indem die unmittelbare Beziehung dieser Momente der Quantität, als
das wesentliche Verhältniß des Ganzen und der Theile, das Eins der Quantität
als Theil, die Kontinuität desselben aber als Ganzes, das zusammengesetzt ist
aus Theilen, ausgedrückt wird, so besteht die Antinomie in dem Widerspruche,
der am Verhältnisse des Ganzen und der Theile, vorgekommen und aufgelöst worden
ist.—Ganzes und Theile sind nämlich ebenso wesentlich auf einander
bezogen und machen nur Eine Identität aus, als sie gleichgültig gegen einander
sind und selbstständiges Bestehen haben. Das Verhältniß ist daher diese
Antinomie, daß das Eine Moment, darin, daß es sich vom andern befreit,
unmittelbar das andere herbeiführt.



Das Existirende also als Ganzes bestimmt, so hat es Theile, und die Theile
machen sein Bestehen aus; die Einheit des Ganzen ist nur eine gesetzte
Beziehung, eine äußere Zusammensetzung, welche das selbstständig Existirende
nichts angeht. Insofern dieses nun Theil ist, so ist es nicht Ganzes, nicht
Zusammengesetztes, somit Einfaches. Aber indem ihm die Beziehung auf ein Ganzes
äußerlich ist, so geht sie dasselbe nichts an; das Selbstständige ist somit
auch nicht an sich Theil; denn Theil ist es nur durch jene Beziehung. Aber
indem es nun nicht Theil ist, so ist es Ganzes, denn es ist nur dieß Verhältniß
von Ganzem und von Theilen vorhanden; und das Selbstständige ist eins von
beiden. Indem es aber Ganzes ist, so ist es wieder zusammengesetzt; es besteht
wieder aus Theilen und so fort ins Unendliche.—Diese Unendlichkeit
besteht in nichts anderem als in der perennirenden Abwechslung der beiden
Bestimmungen des Verhältnisses, in deren jeder die andere unmittelbar entsteht,
so daß das Gesetztseyn jeder das Verschwinden ihrer selbst ist. Die Materie als
Ganzes bestimmt, so besteht sie aus Theilen und an diesen wird das Ganze zur
unwesentlichen Beziehung und verschwindet. Der Theil aber so für sich, ist er
auch nicht Theil, sondern das Ganze.—Die Antinomie dieses Schlusses ganz
nahe zusammengerückt, ist eigentlich diese: Weil das Ganze nicht das
Selbstständige ist, ist der Theil das Selbstständige; aber weil er nur ohne das
Ganze selbstständig ist, so ist er selbstständig, nicht als Theil, sondern
vielmehr als Ganzes. Die Unendlichkeit des Progresses, der entsteht, ist die
Unfähigkeit, die beiden Gedanken zusammen zu bringen, welche diese Vermittelung
enthält, daß nämlich jede der beiden Bestimmungen durch ihre Selbstständigkeit
und Trennung von der andern, in Unselbstständigkeit und in die andre übergeht.



B. Das Verhältniß der Kraft und ihrer Äußerung.



Die Kraft ist die negative Einheit, in welche sich der Widerspruch des Ganzen
und der Theile aufgelöst hat, die Wahrheit jenes ersten Verhältnisses. Das
Ganze und die Theile ist das gedankenlose Verhältniß, auf welches die
Vorstellung zunächst verfällt; oder objektiv ist es das todte, mechanische
Aggregat, das zwar Formbestimmungen hat, wodurch die Mannigfaltigkeit seiner
selbstständigen Materie in einer Einheit bezogen wird, welche aber derselben
äußerlich ist.—Das Verhältniß der Kraft aber ist die höhere Rückkehr in
sich, worin die Einheit des Ganzen, welche die Beziehung des selbstständigen
Andersseyns ausmachte, aufhört, dieser Mannigfaltigkeit ein Äußerliches und
Gleichgültiges zu seyn.



Wie sich das wesentliche Verhältniß nunmehr bestimmt hat, sind die unmittelbare
und die reflektirte Selbstständigkeit in derselben als aufgehobene oder als
Momente gesetzt, die im vorhergehenden Verhältnisse für sich bestehende Seiten
oder Extreme waren. Es ist darin enthalten erstens, daß die reflektirte
Einheit, und ihr unmittelbares Daseyn, insofern beide erste und unmittelbare
sind, sich an sich selbst aufheben und in ihr Anderes übergehen; jene, die
Kraft, geht in ihre Äußerung, über, und das Äußerliche ist ein Verschwindendes,
das in die Kraft, als in ihren Grund zurückgeht, und nur ist, als von derselben
getragen und gesetzt. Zweitens ist dieß Übergehen nicht nur ein Werden und
Verschwinden, sondern es ist negative Beziehung auf sich, oder das seine
Bestimmung Ändernde ist darin zugleich in sich reflektirt und erhält sich; die
Bewegung der Kraft ist nicht so sehr ein Übergehen, als daß sie sich selbst
über setzt, und in dieser durch sie selbst gesetzten Veränderung bleibt, was
sie ist.—Drittens ist diese reflektirte, sich auf sich beziehende Einheit
selbst auch aufgehoben und Moment; sie ist vermittelt durch ihr Anderes, und
hat dasselbe zur Bedingung; ihre negative Beziehung auf sich, die Erstes ist
und die Bewegung ihres Übergehens aus sich anfängt, hat ebenso sehr eine
Voraussetzung, von der sie sollicitirt wird, und ein Anderes, von dem sie
anfängt.



a. Das Bedingtseyn der Kraft.



In ihren näheren Bestimmungen betrachtet, hat erstens die Kraft das Moment der
seyenden Unmittelbarkeit an ihr; sie selbst ist dagegen bestimmt als die
negative Einheit. Aber diese in der Bestimmung des unmittelbaren Seyns ist ein
existirendes Etwas. Dieß Etwas erscheint, weil es die negative Einheit als
Unmittelbares ist, als das Erste, die Kraft dagegen, weil sie das reflektirte
ist, als das Gesetztseyn, und insofern als angehörig dem existirenden Dinge
oder einer Materie. Nicht daß sie die Form dieses Dings und das Ding durch sie
bestimmt wäre; sondern das Ding ist als Unmittelbares gleichgültig gegen sie.
—Es liegt in ihm nach dieser Bestimmung kein Grund, eine Kraft zu haben;
die Kraft hingegen als die Seite des Gesetztseyns hat wesentlich das Ding zu
seiner Voraussetzung. Wenn daher gefragt wird, wie das Ding oder die Materie
dazu komme, eine Kraft zu haben, so erscheint diese als äußerlich damit
verbunden und dem Dinge durch eine fremde Gewalt eingedrückt.



Als dieß unmittelbare Bestehen ist die Kraft eine ruhige Bestimmtheit des Dings
überhaupt; nicht ein sich Äußerndes, sondern unmittelbar ein äußerliches. So
wird die Kraft auch als Materie bezeichnet, und statt magnetischer,
elektrischer u.s.f. Kraft, eine magnetische, elektrische u.s.f. Materie
angenommen; oder statt der berühmten anziehenden Kraft ein feiner Äther, der
alles zusammenhalte.—Es sind die Materien, in welche sich die unthätige,
kraftlose negative Einheit des Dings auflöst, und die oben betrachtet wurden.



Aber die Kraft enthält die unmittelbare Existenz, als Moment, als ein solches
das zwar Bedingung ist, aber übergeht und sich aufhebt; also nicht als ein
existirendes Ding. Sie ist ferner nicht die Negation als Bestimmtheit, sondern
negative, sich in sich reflektirende Einheit. Das Ding, an dem die Kraft seyn
sollte, hat somit hier keine Bedeutung mehr; sie selbst ist vielmehr Setzen der
Äußerlichkeit, welche als Existenz erscheint. Sie ist also auch nicht bloß eine
bestimmte Materie; solche Selbstständigkeit ist längst in das Gesetztseyn und
in die Erscheinung übergegangen.



Zweitens, die Kraft ist die Einheit des reflektirten und des unmittelbaren
Bestehens, oder der Formeinheit und der äußerlichen Selbstständigkeit. Sie ist
beides in Einem; sie ist die Berührung solcher, deren das Eine ist, insofern
das Andere nicht ist; die mit sich identische positive, und die negirte
Reflexion. Die Kraft ist so der sich von sich selbst abstoßende Widerspruch;
sie ist thätig; oder sie ist die sich auf sich beziehende negative Einheit, in
welcher die reflektirte Unmittelbarkeit oder das wesentliche Insichseyn gesetzt
ist, nur als Aufgehobenes oder Moment zu seyn, somit insofern sie sich von der
unmittelbaren Existenz unterscheidet, in diese überzugehen. Die Kraft also als
die Bestimmung der reflektirten Einheit des Ganzen ist gesetzt, als zur
existirenden äußerlichen Mannigfaltigkeit aus sich selbst zu werden.



Aber drittens ist die Kraft nur erst ansichseyende und unmittelbare Thätigkeit;
sie ist die reflektirte Einheit, und ebenso wesentlich die Negation derselben;
indem sie von dieser verschieden, aber nur als die Identität ihrer selbst und
ihrer Negation ist, so ist sie auf diese, als eine ihr äußerliche
Unmittelbarkeit wesentlich bezogen und hat dieselbe zur Voraussetzung und
Bedingung.



Diese Voraussetzung nun ist nicht ein ihr gegenüber sich befindliches Ding;
diese gleichgültige Selbstständigkeit ist in der Kraft aufgehoben; als ihre
Bedingung ist es ein ihr anderes Selbstständiges. Weil es aber nicht Ding ist,
sondern die selbstständige Unmittelbarkeit hier sich zugleich als sich auf sich
selbst beziehende negative Einheit bestimmt hat, so ist es selbst Kraft.
—Die Thätigkeit der Kraft ist durch sich selbst als durch das sich
Andere, durch eine Kraft bedingt.



Die Kraft ist auf diese Weise Verhältniß, in welchem jede Seite dasselbe ist
als die andere. Es sind Kräfte, die im Verhältnisse stehen, und zwar wesentlich
sich auf einander beziehen.—Sie sind ferner zunächst nur verschiedene
überhaupt; die Einheit ihres Verhältnisses ist nur erst die innre an sich
seyende Einheit. Das Bedingtseyn durch eine andere Kraft ist so an sich das
Thun der Kraft selbst; oder sie ist insofern erst voraus setzendes, sich nur
negativ auf sich beziehendes Thun; diese andere Kraft liegt noch jenseits ihrer
setzenden Thätigkeit, nämlich der in ihrem Bestimmen unmittelbar in sich
zurückkehrenden Reflexion.



b. Die Sollicitation der Kraft.



Die Kraft ist bedingt, weil das Moment der unmittdbaren Existenz, das sie
enthält, nur als ein Gesetztes,—aber weil es zugleich Unmittelbares ist,
ein Vorausgesetztes ist, in welchem die Kraft sich selbst negirt. Die für die
Kraft vorhandene Äußerlichkeit ist daher ihre eigene voraussetzende Thätigkeit
selbst, welche zunächst als eine andere Kraft gesetzt ist.



Dieses Voraussetzen ist ferner gegenseitig. Jede der beiden Kräfte enthält die
in sich reflektirte Einheit als aufgehoben, und ist daher voraussetzend; sie
setzt sich selbst als äußerlich; dieß Moment der Äußerlichkeit ist ihr eigenes;
aber weil sie ebenso sehr in sich reflektirte Einheit ist, setzt sie zugleich
diese ihre Äußerlichkeit nicht in ihr selbst, sondern als eine andre Kraft.



Aber das Äußerliche als solches ist das sich selbst aufhebende; ferner die sich
in sich reflektirende Thätigkeit ist wesentlich bezogen auf jenes Äußerliche
als auf das ihr Andre, aber ebenso sehr als auf ein an sich Nichtiges und mit
ihr Identisches. Da die voraussetzende Thätigkeit ebenso sehr Reflexion in sich
ist, ist sie das Aufheben jener ihrer Negation, und setzt dieselbe als sich
selbst oder als ihr Äußerliches. So ist die Kraft als bedingend, gegenseitig
ein Anstoß für die andre Kraft, gegen den sie thätig ist. Ihr Verhalten ist
nicht die Passivität des Bestimmtwerdens, so daß dadurch etwas Anderes in sie
käme; sondern der Anstoß sollicitirt sie nur. Sie ist an ihr selbst die
Negativität ihrer, das Abstoßen ihrer von sich ist ihr eigenes Setzen. Ihr Thun
besteht also darin, dieß aufzuheben, daß jener Anstoß ein Äußerliches sey; sie
macht es zu einem bloßen Anstoß und setzt es als das eigne Abstoßen ihrer
selbst von sich, als ihre eigene Äußerung.



Die sich äußernde Kraft ist also dasselbe, was zuerst nur die voraussetzende
Thätigkeit war; nämlich sich äußerlich machend; aber die Kraft als sich äußernd
ist zugleich die Äußerlichkeit negirende und sie als das ihrige setzende
Thätigkeit. Insofern nun in dieser Betrachtung von der Kraft angefangen wird,
als sie die negative Einheit ihrer selbst und damit voraussetzende Reflexion
ist, so ist es dasselbe, als wenn in der Äußerung der Kraft vom sollicitirenden
Anstosse angefangen wird. Die Kraft ist so in ihrem Begriffe zuerst bestimmt
als sich aufhebende Identität, und in ihrer Realität, die eine der beiden
Kräfte als sollicitirend und die andere als sollicitirt werdend. Aber der
Begriff der Kraft ist überhaupt die Identität der setzenden und voraussetzenden
Reflexion oder der reflektirten und der unmittelbaren Einheit, und jede dieser
Bestimmungen schlechthin nur Moment, in Einheit, und somit als vermittelt durch
die andere. Aber ebenso ist keine Bestimmung an den beiden in Wechselbeziehung
stehenden Kräften vorhanden, welche die sollicitirende oder die sollicitirt
werdende sey, oder vielmehr jeder kommen auf gleiche Weise beide
Formbestimmungen zu. Aber diese Identität ist nicht nur eine äußerliche der
Vergleichung, sondern eine wesentliche Einheit derselben.



Die eine Kraft nämlich ist zunächst bestimmt als sollicitirende, und die andere
als sollicitirt-werdende; diese Formbestimmungen erscheinen auf diese Weise als
unmittelbare, an sich vorhandene Unterschiede der beiden Kräfte. Aber sie sind
wesentlich vermittelt. Die eine Kraft wird sollicitirt; dieser Anstoß ist eine
in sie von außen gesetzte Bestimmung. Aber die Kraft ist selbst das
Voraussetzende; sie ist wesentlich sich in sich reflektirend und es aufhebend,
daß der Anstoß ein Äußerliches sey. Daß sie sollicitirt wird, ist daher ihr
eigenes Thun, oder es ist durch sie selbst bestimmt, daß die andere Kraft eine
andere überhaupt und die sollicitirende ist. Die sollicitirende bezieht sich
auf ihre andere negativ, so daß sie die Äußerlichkeit derselben aufhebt, sie
ist insofern setzend; aber sie ist dieß nur durch die Voraussetzung, sich eine
andere gegenüber zu haben; das ist, sie ist sollicitirend selbst nur, insofern
sie eine Äußerlichkeit an ihr hat, somit insofern sie sollicitirt wird. Oder
sie ist sollicitirend nur insofern als sie dazu sollicitirt wird, sollicitirend
zu seyn. Somit wird umgekehrt die erste sollicitirt, nur insofern als sie
selbst die andere dazu sollicitirt, sie, nämlich die erstere zu sollicitiren.
Jede von beiden erhält also den Anstoß von der anderen; aber der Aiistoß, den
sie als thätige gibt, besteht darin, daß sie von der anderen einen Anstoß
erhalte; der Anstoß, den sie erhält, ist von ihr selbst sollicitirt. Beides,
der gegebene und der empfangene Anstoß, oder die thätige Äußerung und die
passive Äußerlichkeit ist daher nicht ein Unmittelbares, sondern vermittelt,
und zwar ist jede der beiden Kräfte hiermit selbst die Bestimmtheit, welche die
andere gegen sie hat, ist vermittelt durch die andere, und dieß vermittelnde
Andere ist wieder ihr eigenes bestimmendes Setzen.



So ist also dieß, daß auf die Kraft ein Anstoß durch eine andere Kraft
geschieht, daß sie sich insofern passiv verhält, aber hinwieder von dieser
Passivität in die Aktivität übergeht,—der Rükgang der Kraft in sie
selbst. Sie äussert sich. Die Äußerung ist Reaktion in dem Sinne, daß sie die
Äußerlichkeit als ihr eigenes Moment setzt, und somit es aufhebt, daß sie durch
eine andere Kraft sollicitirt worden sey. Beides ist daher eines, die Äußerung
der Kraft, wodurch sie sich durch ihre negative Thätigkeit auf sich selbst ein
Daseyn-für-Anderes giebt, und die unendliche Rückkehr in dieser Äußerlichkeit
auf sich selbst, so daß sie darin sich nur auf sich bezieht. Die voraussetzende
Reflexion, welcher das Bedingtseyn und der Anstoß angehört, ist daher
unmittelbar auch die in sich zurückkehrende Reflexion, und die Thätigkeit ist
wesentlich reagirende, gegen sich. Das Setzen des Anstoßes oder Äußerlichen ist
selbst das Aufheben desselben, und umgekehrt ist das Aufheben des Anstoßes das
Setzen der Äußerlichkeit.



c. Die Unendlichkeit der Kraft.



Die Kraft ist endlich, insofern ihre Momente noch die Form der Unmittelbarkeit
haben; ihre voraussetzende und ihre sich auf sich beziehende Reflexion sind in
dieser Bestimmung unterschieden; jene erscheint als eine für sich bestehende
äußerliche Kraft, und die andere in der Beziehung auf sie als passiv. Die Kraft
ist so der Form nach bedingt, und dem Inhalte nach gleichfalls beschränkt; denn
eine Bestimmtheit der Form nach enthält auch eine Beschränkung des Inhalts.
Aber die Thätigkeit der Kraft besteht darin sich zu äußern; das heißt, wie sich
ergeben hat, die Äußerlichkeit aufzuheben und sie als das zu bestimmen, worin
sie identisch mit sich ist. Was also die Kraft in Wahrheit äußert, ist dieß,
daß ihre Beziehung auf Anderes ihre Beziehung auf sich selbst ist, daß ihre
Passivität in ihrer Aktivität selbst besteht. Der Anstoß, wodurch sie zur
Thätigkeit sollicitirt wird, ist ihr eigenes Sollicitiren; die Äußerlichkeit,
welche an sie kommt, ist kein Unmittelbares, sondern ein durch sie
Vermitteltes; so wie ihre eigene wesentliche Identität mit sich, nicht
unmittelbar, sondern durch ihre Negation vermittelt ist; oder die Kraft äußert
dieß, daß ihre Äußerlichkeit identisch ist mit ihrer Innerlichkeit.



C. Verhältniß des Äußern und Innern.



1. Das Verhältniß des Ganzen und der Theile ist das unmittelbare; die
reflektirte und die seyende Unmittelbarkeit haben daher in ihm jede eine eigene
Selbstständigkeit; aber indem sie im wesentlichen Verhältnisse stehen, so ist
ihre Selbstständigkeit nur ihre negative Einheit. Dieß ist nun in der Äußerung
der Kraft gesetzt; die reflektirte Einheit ist wesentlich das Anderswerden, als
Übersetzen ihrer selbst in die Äußerlichkeit; aber diese ist ebenso unmittelbar
in jene zurückgenommen; der Unterschied der selbstständigen Kräfte hebt sich
auf; die Äußerung der Kraft ist nur eine Vermittelung der reflektirten Einheit
mit sich selbst. Es ist nur ein leerer durchsichtiger Unterschied, der Schein,
vorhanden, aber dieser Schein ist die Vermittelung, welche das selbstständige
Bestehen selbst ist. Es sind nicht nur entgegengesetzte Bestimmungen, die sich
an ihnen selbst aufheben, und ihre Bewegung nicht nur ein Übergehen, sondern
Theils ist die Unmittelbarkeit, von der angefangen und ins Andersseyn
übergegangen wurde, selbst nur als gesetzte, Theils ist dadurch jede der
Bestimmungen in ihrer Unmittelbarkeit schon die Einheit mit ihrer andern und
das Übergehen dadurch schlechthin ebenso sehr die sich setzende Rückkehr in
sich.



Das Innere ist als die Form der reflektirten Unmittelbarkeit oder des Wesens,
gegen das Äußere als die Form des Seyns bestimmt, aber beide sind nur Eine
Identität.—Diese Identität ist erstens die gediegene Einheit beider als
inhaltsvolle Grundlage, oder die absolute Sache, an der die beiden Bestimmungen
gleichgültige, äußerliche Momente sind. Insofern ist sie Inhalt und die
Totalität, welche das Innere ist, das ebenso sehr äußerlich wird, aber darin
nicht ein Gewordenes oder Übergegangenes, sondern sich selbst gleich ist. Das
Äußere ist nach dieser Bestimmung dem Innern, dem Inhalte nach nicht nur
gleich, sondern beide sind nur Eine Sache.—Aber diese Sache als einfache
Identität mit sich ist verschieden von ihren Formbestimmungen, oder diese sind
ihr äußerlich; sie ist insofern selbst ein Inneres, das von ihrer Äußerlichkeit
verschieden ist. Diese Äußerlichkeit aber besteht darin, daß die beiden
Bestimmungen selbst, nämlich das Innere und Äußere, sie ausmachen. Aber die
Sache ist selbst nichts Anderes, als die Einheit beider. Somit sind beide
Seiten dem Inhalte nach wieder dasselbe. Aber in der Sache sind sie als sich
durchdringende Identität, als inhaltsvolle Grundlage. Aber in der
Äußerlichkeit, als Formen der Sache, sind sie gegen jene Identität und somit
beide gegen einander gleichgültig.



2. Sie sind auf diese Weise die verschiedenen Formbestimmungen, welche nicht an
ihnen selbst, sondern an einem Andern eine identische Grundlage haben;
Reflexions-Bestimmungen, die für sich sind; das Innere als die Form der
Reflexion-in-sich, der Wesentlichkeit; das Äußere aber als die Form der in
Anderes reflektirten Unmittelbarkeit, oder der Unwesentlichkeit. Allein die
Natur des Verhältnisses hat gezeigt, daß diese Bestimmungen schlechthin nur
eine Identität ausmachen. Die Kraft ist in ihrer Äußerung dieß, daß das
voraussetzende und das in sich zurückkehrende Bestimmen eines und dasselbe ist.
Insofern daher Inneres und Äußeres als Formbestimmungen betrachtet worden, so
sind sie erstlich nur die einfache Form selbst, und zweitens weil sie darin
zugleich als entgegengesetzte bestimmt sind, so ist ihre Einheit die reine
abstrakte Vermittelung, in welcher die eine unmittelbar die andere, und darum
die andere ist, weil sie die eine ist. So ist das Innere unmittelbar nur das
Äußere, und es ist darum die Bestimmtheit der Äußerlichkeit, weil es das Innere
ist; umgekehrt das Äußere ist nur ein Inneres, weil es nur ein Äußeres
ist.—Indem nämlich diese Formeinheit ihre beiden Bestimmungen als
entgegengesetzte enthält, ist ihre Identität nur dieß Übergehen; und darin nur
die andere von beiden, nicht ihre inhaltsvolle Identität. Oder dieß Festhalten
der Form ist überhaupt die Seite der Bestimmtheit. Was nach derselben gesetzt
ist, ist nicht die reale Totalität des Ganzen, sondern die Totalität oder die
Sache selbst nur in der Bestimmtheit der Form; weil diese die schlechthin
zusammengebundene Einheit beider entgegengesetzter Bestimmungen ist, so ist,
indem die eine zuerst genommen wird, und es ist gleichgültig, welche es sey,
von der Grundlage oder Sache zu sagen, daß sie darum ebenso wesentlich in der
andern Bestimmtheit, aber gleichfalls nur in der andern ist; so wie zuerst
gesagt wurde, daß sie nur in der erstern ist.-So ist Etwas, das nur erst ein
Inneres ist, eben darum nur ein Äußeres. Oder umgekehrt, etwas das nur ein
Äußeres ist, ist eben darum nur ein Inneres. Oder indem das Innere als Wesen,
das Äußere aber als Seyn bestimmt ist, so ist eine Sache, insofern sie nur in
ihrem Wesen ist, eben darum nur ein unmittelbares Seyn; oder eine Sache, welche
nur ist, ist eben darum nur erst noch in ihrem Wesen.—Das Äußere und
Innere sind die Bestimmtheit so gesetzt, daß jede dieser beiden Bestimmungen,
nicht nur die andere voraussetzt und in sie als in ihre Wahrheit übergeht,
sondern daß sie, insofern sie diese Wahrheit der andern ist, als Bestimmtheit
gesetzt bleibt, und auf die Totalität beider hinweist.—Das Innere ist
somit die Vollendung des Wesens der Form nach. Das Wesen, indem es nämlich als
Inneres bestimmt ist, enthält es, daß es mangelhaft und nur ist, als Beziehung
auf sein Anderes, das Äußere; aber dieses ist ebenso nicht nur Seyn oder auch
Existenz, sondern als auf das Wesen oder das Innere sich beziehend. Aber es ist
nicht nur die Beziehung beider auf einander, sondern die bestimmte der
absoluten Form, daß jedes unmittelbar sein Gegentheil ist, und ihre
gemeinschaftliche Beziehung auf ihr Drittes oder vielmehr auf ihre Einheit
vorhanden. Ihre Vermittelung entbehrt aber noch dieser sie beide enthaltenden
identischen Grundlage; ihre Beziehung ist deswegen die unmittelbare Umkehrung
des Einen in das Andere; und diese negative Einheit, die sie zusammenknüpft,
ist der einfache, inhaltslose Punkt.



Anmerkung.



Die Bewegung des Wesens ist überhaupt das Werden zum Begriffe. In dem
Verhältnisse des Innern und Äußern tritt das wesentliche Moment desselben
hervor, daß nämlich seine Bestimmungen gesetzt sind, so in der negativen
Einheit zu seyn, daß jede unmittelbar nicht nur als ihre andere, sondern auch
als die Totalität des Ganzen ist. Aber diese Totalität ist im Begriffe als
solchem das Allgemeine;—eine Grundlage, die im Verhältniß des Innern und
Äußern noch nicht vorhanden ist.—In der negativen Identität des Innern
und Äußern, welche die unmittelbare Umkehrung der einen dieser Bestimmungen in
die andere ist, fehlt auch diejenige Grundlage, welche vorhin die Sache genannt
wurde.-Die unvermittelte Identität der Form, wie sie hier noch ohne die
inhaltsvolle Bewegung der Sache selbst gesetzt ist, ist sehr wichtig bemerkt zu
werden. Sie kommt in der Sache vor, wie diese in ihrem Anfange ist. So ist das
reine Seyn unmittelbar das Nichts. Überhaupt ist alles Reale in seinem Anfange
eine solche nur unmittelbare Identität; denn in seinem Anfange hat es die
Momente noch nicht entgegengesetzt und entwickelt, einer Seits aus der
Äußerlichkeit sich noch nicht erinnert, anderer Seits sich aus der
Innerlichkeit durch seine Thätigkeit noch nicht entäußert und hervorgebracht;
es ist daher nur das Innere als Bestimmtheit gegen das Äußere, und nur das
Äußere als Bestimmtheit gegen das Innere. Somit ist es Theils nur ein
unmittelbares Seyn; Theils insofern es ebenso sehr die Negativität ist, welche
die Thätigkeit der Entwicklung werden soll, ist es als solches wesentlich erst
nur ein Inneres.—In aller natürlichen, wissenschaftlichen und geistigen
Entwicklung überhaupt, bietet sich dieß dar, und es ist wesentlich dieß zu
erkennen, daß das Erste, indem Etwas nur erst innerlich oder auch in seinem
Begriffe ist, eben darum nur sein unmittelbares, passives Daseyn ist.
So—um gleich das nächste Beispiel zu nehmen, —ist das hier
betrachtete wesentliche Verhältniß, eh es sich durch die Vermittelung, das
Verhältniß der Kraft, hindurch bewegt und realisirt hat, nur das Verhältniß an
sich, sein Begriff, oder erst innerlich. Deswegen aber ist es nur das
äußerliche, unmittelbare Verhältniß; das Verhältniß des Ganzen und der Theile,
in welchem die Seiten ein gleichgültiges Bestehen gegen einander haben. Ihre
Identität ist an ihnen selbst noch nicht; sie ist erst innerlich, und deswegen
fallen sie auseinander, haben ein unmittelbares, äußerliches Bestehen.—So
ist die Sphäre des Seyns überhaupt nur erst das schlechthin noch Innere, und
deswegen ist sie die Sphäre der seyenden Unmittelbarkeit oder der
Äußerlichkeit.—Das Wesen ist nur erst das Innere; darum wird es auch für
eine ganz äußerliche, systemlose Gemeinschaftlichkeit genommen; man sagt, das
Schulwesen, Zeitungswesen, und versteht darunter ein Gemeinschaftliches, das
durch äußeres Zusammennehmen von existirenden Gegenständen, insofern sie ohne
alle wesentliche Verbindung, ohne Organisation, gemacht ist. —Oder an
konkreten Gegenständen, so ist der Keim der Pflanze, das Kind, nur erst innere
Pflanze, innerlicher Mensch. Aber darum ist die Pflanze oder der Mensch als
Keim ein Unmittelbares, ein Äußeres, das sich noch nicht die negative Beziehung
auf sich selbst gegeben hat, ein Passives, dem Andersseyn
Preisgegebenes.—So ist auch Gott in seinem unmittelbaren Begriffe nicht
Geist; der Geist ist nicht das Unmittelbare, der Vermittelung entgegengesetzte,
sondern vielmehr das seine Unmittelbarkeit ewig setzende und ewig aus ihr in
sich zurückkehrende Wesen. Unmittelbar ist daher Gott nur die Natur. Oder die
Natur ist nur der innere, nicht als Geist wirkliche und damit nicht der
wahrhafte Gott.—Oder Gott ist im Denken, als erstem Denken, nur das reine
Seyn, oder auch das Wesen, das abstrakte Absolute; nicht aber Gott als
absoluter Geist, als welcher allein die wahrhafte Natur Gottes ist.



3. Die erste der betrachteten Identitäten des Innern und Äußern ist die gegen
den Unterschied dieser Bestimmungen als gegen eine ihr äußere Form
gleichgültige Grundlage, oder sie als Inhalt. Die zweite ist die unvermittelte
Identität ihres Unterschiedes, die unmittelbare Umkehrung jeder in ihre
entgegengesetzte;—oder sie als reine Form. Aber diese beiden Identitäten
sind nur die Seiten Einer Totalität; oder sie selbst ist nur die Umkehrung der
einen in die andre. Die Totalität als Grundlage und Inhalt ist diese in sich
reflektirte Unmittelbarkeit nur durch die voraussetzende Reflexion der Form,
die ihren Unterschied aufhebt, und sich als gleichgültige Identität, als
reflektirte Einheit gegen ihn setzt. Oder der Inhalt ist die Form selbst,
insofern sie sich als Verschiedenheit bestimmt, und sich selbst zu einer ihrer
Seiten, als Äußerlichkeit, zu der andern aber als in sich reflektirte
Unmittelbarkeit oder zum Innern macht.



Dadurch sind also umgekehrt die Unterschiede der Form, das Innere und das
Äußere, jedes an ihm selbst gesetzt als die Totalität seiner und seines Andern;
das Innere ist als einfache in sich reflektirte Identität, das Unmittelbare und
daher so sehr Seyn und Äußerlichkeit, als Wesen; und das Äußere ist als das
mannigfaltige, bestimmte Seyn, nur Äußeres d. h. gesetzt als unwesentlich und
in seinen Grund zurückgegangen, somit als Inneres. Dieses Übergehen beider in
einander ist ihre unmittelbare Identität, als Grundlage; aber es ist auch ihre
vermittelte Identität; nämlich jedes ist eben durch sein Anderes, was es an
sich ist, die Totalität des Verhältnisses. Oder umgekehrt die Bestimmtheit
einer jeden Seite ist dadurch, daß sie an ihr die Totalität ist, mit der andern
Bestimmtheit vermittelt; die Totalität vermittelt sich so durch die Form oder
die Bestimmtheit mit sich selbst, und die Bestimmtheit vermittelt sich durch
ihre einfache Identität mit sich.



Was Etwas ist, das ist es daher ganz in seiner Äußerlichkeit; seine
Äußerlichkeit ist seine Totalität, sie ist ebenso sehr seine in sich
reflektirte Einheit. Seine Erscheinung ist nicht nur die Reflexion in Anderes,
sondern in sich, und seine Äußerlichkeit daher die Äußerung dessen, was es an
sich ist; und indem so sein Inhalt und seine Form schlechthin identisch sind,
so ist es nichts an und für sich als dieß, sich zu äußern. Es ist das
Offenbaren seines Wesens, so daß dieß Wesen eben nur darin besteht, das sich
Offenbarende zu seyn.



Das wesentliche Verhältniß hat sich in dieser Identität der Erscheinung mit dem
Innern oder dem Wesen zur Wirklichkeit bestimmt.




Dritter Abschnitt. Die Wirklichkeit.


Die Wirklichkeit ist die Einheit des Wesens und der Existenz; in ihr hat das
gestaltlose Wesen und die haltlose Erscheinung;—oder das bestimmungslose
Bestehen und die bestandlose Mannigfaltigkeit ihre Wahrheit. Die Existenz ist
zwar die aus dem Grunde hervorgegangene Unmittelbarkeit, aber sie hat die Form
noch nicht an ihr gesetzt; indem sie sich bestimmt und formirt, ist sie die
Erscheinung; und indem sich dieß nur als Reflexion-in-Anderes bestimmte
Bestehen zur Reflexion-in-sich fortbildet, wird es zu zwei Welten, zwei
Totalitäten des Inhalts, deren die eine als in sich, die andere als in Anderes
reflektirte bestimmt ist. Das wesentliche Verhältniß aber stellt ihre
Formbeziehung dar, deren Vollendung das Verhältniß des Innern und Äußern ist,
daß der Inhalt beider nur Eine identische Grundlage und ebenso sehr nur Eine
Identität der Form ist.—Dadurch daß sich auch diese Identität in Ansehung
der Form ergeben hat, ist die Formbestimmung ihrer Verschiedenheit aufgehoben
und es ist gesetzt, daß sie Eine absolute Totalität sind.



Diese Einheit des Innern und Äußern ist die absolute Wirklichkeit. Diese
Wirklichkeit aber ist zunächst das Absolute als solches; —insofern sie
als Einheit gesetzt ist, in der sich die Form aufgehoben, und zu dem leeren
oder äußern Unterschiede eines Äußern und Innern gemacht hat. Die Reflexion
verhält sich gegen dieß Absolute als äußerliche, welche es vielmehr nur
betrachtet, als daß sie seine eigene Bewegung wäre. Indem sie aber wesentlich
dieß ist, ist sie als seine negative Rückkehr in sich. Zweitens die eigentliche
Wirklichkeit. Wirklichkeit, Möglichkeit und Nothwendigkeit machen die formellen
Momente des Absoluten, oder die Reflexion desselben aus.



Drittens die Einheit des Absoluten und seiner Reflexion ist das absolute
Verhältniß, oder vielmehr das Absolute als Verhältniß zu sich selbst; Substanz.




Erstes Kapitel. Das Absolute.


Die einfache gediegene Identität des Absoluten ist unbestimmt, oder in ihr hat
sich vielmehr alle Bestimmtheit des Wesens und der Existenz, oder des Seyns
überhaupt sowohl als der Reflexion aufgelöst. Insofern fällt das Bestimmen
dessen, was das Absolute sey, negativ aus, und das Absolute selbst erscheint
nur als die Negation aller Prädikate und als das Leere. Aber indem es ebenso
sehr als die Position aller Prädikate ausgesprochen werden muß, erscheint es
als der formellste Widerspruch. Insofern jenes Negiren und dieses Setzen, der
äußern Reflexion angehört, so ist es eine formelle unsystematische Dialektik,
die mit leichter Mühe die mancherlei Bestimmungen hierher und dorther
aufgreift, und mit ebenso leichter Mühe einer Seits ihre Endlichkeit und bloße
Relativität aufzeigt, als anderer Seits, indem es ihr als die Totalität
vorschwebt, auch das Innwohnen aller Bestimmungen von ihm
ausspricht,—ohne diese Positionen und jene Negationen zu einer wahrhaften
Einheit erheben zu können.—Es soll aber dargestellt werden, was das
Absolute ist; aber dieß Darstellen kann nicht ein Bestimmen noch äußere
Reflexion seyn, wodurch Bestimmungen desselben würden, sondern es ist die
Auslegung und zwar die eigene Auslegung des Absoluten, und nur ein Zeigen
dessen was es ist.



A. Die Auslegung des Absoluten.



Das Absolute ist nicht nur das Seyn, noch auch das Wesen. Jene ist die erste
unreflektirte Unmittelbarkeit, diese die reflektirte; jedes ist ferner
Totalität an ihm selbst; aber eine bestimmte. Am Wesen tritt das Seyn als
Existenz hervor; und die Beziehung von Seyn und Wesen hat sich bis zum
Verhältnisse des Innern und Äußern fortgebildet. Das Innere ist das Wesen aber
als die Totalität, welche wesentlich die Bestimmung hat, auf das Seyn bezogen
und unmittelbar Seyn zu seyn. Das Äußere ist das Seyn, aber mit der
wesentlichen Bestimmung, auf die Reflexion bezogen unmittelbar ebenso
verhältnißlose Identität mit dem Wesen zu seyn. Das Absolute selbst ist die
absolute Einheit beider; es ist dasjenige, was überhaupt den Grund des
wesentlichen Verhältnisses ausmacht, das als Verhältniß nur noch nicht in diese
seine Identität zurückgegangen, und dessen Grund noch nicht gesetzt ist.



Hieraus ergiebt sich, daß die Bestimmung des Absoluten ist, die absolute Form
zu seyn, aber zugleich nicht als die Identität, deren Momente nur eInfache
Bestimmtheiten sind;—sondern die Identität, deren Momente jedes an ihm
selbst die Totalität, und somit als gleichgültig gegen die Form, der
vollständige Inhalt des Ganzen ist. Aber umgekehrt ist das Absolute so der
absolute Inhalt, daß der Inhalt, der als solcher gleichgültige Mannigfaltigkeit
ist, die negative Formbeziehung an ihm hat, wodurch seine Mannigfaltigkeit nur
Eine gediegene Identität ist.



Die Identität des Absoluten ist somit dadurch die absolute, daß jeder seiner
Theile selbst das Ganze oder jede Bestimmtheit die Totalität ist, d. h. daß die
Bestimmtheit überhaupt ein schlechthin durchsichtiger Schein, ein in seinem
Gesetztseyn verschwundener Unterschied geworden ist. Wesen, Existenz, an sich
seyende Welt, Ganzes, Theile, Kraft,—diese reflektirten Bestimmungen
erscheinen dem Vorstellen als an und für sich geltendes, wahres Seyn; das
Absolute aber ist gegen sie der Grund, in dem sie untergegangen sind.
—Weil nun im Absoluten die Form nur die einfache Identität mit sich ist,
so bestimmt sich das Absolute nicht; denn die Bestimmung ist ein
Formunterschied, der zunächst als solcher gilt. Weil es aber zugleich allen
Unterschied und Formbestimmung überhaupt enthält, oder weil es selbst die
absolute Form und Reflexion ist, so muß auch die Verschiedenheit des Inhalts an
ihm hervortreten. Aber das Absolute selbst ist die absolute Identität; dieß ist
seine Bestimmung, indem alle Mannigfaltigkeit der an sich seyenden und der
erscheinenden Welt, oder der innerlichen und äußerlichen Totalität in ihm
aufgehoben ist. —In ihm selbst ist kein Werden, denn es ist nicht das
Seyn, noch ist es das sich reflektirende Bestimmen; denn es ist nicht das sich
nur in sich bestimmende Wesen; es ist auch nicht ein sich Äußern; denn es ist
als die Identität des Innern und Äußern.—Aber so steht die Bewegung der
Reflexion seiner absoluten Identität gegenüber. Sie ist in dieser aufgehoben,
so ist sie nur deren Inneres, hiermit aber ist sie ihr äußerlich.—Sie
besteht daher zunächst nur darin, ihr Thun im Absoluten aufzuheben. Sie ist das
Jenseits der mannigfaltigen Unterschiede und Bestimmungen und deren Bewegung,
welches dem Absoluten im Rücken liegt; sie ist daher zwar das Aufnehmen
derselben, aber zugleich ihr Untergehen; so ist sie die negative Auslegung des
Absoluten, die vorhin erwähnt wurde.—In ihrer wahrhaften Darstellung ist
diese Auslegung das bisherige Ganze der logischen Bewegung der Sphäre des Seyns
und des Wesens, deren Inhalt nicht von außen als ein gegebener und zufälliger
aufgerafft, noch durch eine ihm äußere Reflexion in den Abgrund des Absoluten
versenkt worden, sondern sich an ihm durch seine innere Nothwendigkeit bestimmt
und als eignes Werden des Seyns, und als Reflexion des Wesens in das Absolute
als in seinen Grund zurückgegangen ist.



Diese Auslegung hat aber selbst zugleich eine positive Seite; insofern nämlich
das Endliche darin, daß es zu Grunde geht, diese Natur beweist, auf das
Absolute bezogen zu seyn, oder das Absolute an ihm selbst zu enthalten. Aber
diese Seite ist nicht so sehr die positive Auslegung des Absoluten selbst, als
vielmehr die Auslegung der Bestimmungen, daß sie nämlich das Absolute zu ihrem
Abgrunde, aber auch zu ihrem Grunde haben, oder daß das, was ihnen, dem Schein,
ein Bestehen gibt, das Absolute selbst ist.—Der Schein ist nicht das
Nichts, sondern er ist Reflexion, Beziehung auf das Absolute; oder er ist
Schein, insofern das Absolute in ihm scheint. Diese positive Auslegung hält so
noch das Endliche vor seinem Verschwinden auf, und betrachtet es als einen
Ausdruck und Abbild des Absoluten. Aber die Durchsichtigkeit des Endlichen, das
nur das Absolute durch sich hindurchblicken läßt, endigt in gänzliches
Verschwinden; denn es ist nichts am Endlichen, was ihm einen Unterschied gegen
das Absolute erhalten könnte; es ist ein Medium, das von dem, was durch es
scheint, absorbirt wird.



Diese positive Auslegung des Absoluten ist daher selbst nur ein Scheinen; denn
das wahrhaft Positive, was sie und der ausgelegte Inhalt enthält, ist das
Absolute selbst. Was für weitere Bestimmungen vorkommen, die Form, worin das
Absolute scheint, ist ein Nichtiges, das die Auslegung von außen her aufnimmt,
und woran sie einen Anfang zu ihrem Thun gewinnt. Eine solche Bestimmung hat
nicht im Absoluten ihren Anfang, sondern nur ihr Ende. Dieses Auslegen ist
daher zwar absolutes Thun durch seine Beziehung auf das Absolute, in das es
zurückgeht, aber nicht nach seinem Ausgangspunkte, der eine dem Absoluten
äußerliche Bestimmung ist.



In der That aber ist das Auslegen des Absoluten sein eigenes Thun, und das bei
sich anfängt, wie es bei sich ankommt. Das Absolute, nur als absolute
Identität, ist es bestimmt; nämlich als Identisches; es ist durch die Reflexion
so gesetzt, gegen die Entgegensetzung und Mannigfaltigkeit; oder es ist nur das
Negative der Reflexion und des Bestimmens überhaupt.—Nicht nur jenes
Auslegen des Absoluten ist daher ein Unvollkommenes, sondern auch dieß Absolute
selbst, bei welchem nur angekommen wird. Oder jenes Absolute, das nur als
absolute Identität ist, ist nur das Absolute einer äußern Reflexion. Es ist
daher nicht das Absolut-Absolute, sondern das Absolute in einer Bestimmtheit,
oder es ist Attribut.



Aber das Absolute ist nicht nur Attribut, weil es Gegenstand einer äußern
Reflexion und somit ein durch sie Bestimmtes ist.—Oder die Reflexion ist
nicht nur ihm äußerlich; sondern unmittelbar, darum weil sie ihm äußerlich ist,
ist sie ihm innerlich. Das Absolute ist nur das Absolute, weil es nicht die
abstrakte Identität, sondern die Identität des Seyns und Wesens, oder die
Identität des Innern und Äußern ist. Es ist also selbst die absolute Form,
welche es in sich scheinen macht, und es zum Attribut bestimmt.



B. Das absolute Attribut.



Der Ausdruck, der gebraucht worden ist: das Absolut-Absolute, bezeichnet das in
seiner Form in sich zurückgekehrte Absolute, oder dessen Form seinem Inhalte
gleich ist. Das Attribut ist das nur relative Absolute, eine Verknüpfung,
welche nichts anderes bedeutet, als das Absolute in einer Formbestimmung. Die
Form ist nämlich zuerst vor ihrer vollendeten Auslegung nur erst innerlich,"
oder was dasselbe ist, nur äußerlich, überhaupt zuerst bestimmte Form oder
Negation überhaupt. Aber weil sie zugleich als Form des Absoluten ist, so ist
das Attribut der ganze Inhalt des Absoluten; es ist die Totalität, welche
früher als eine Welt erschien, oder als eine der Seiten des wesentlichen
Verhältnisses, deren jede selbst das Ganze ist. Aber die beiden Welten, die
erscheinende und die an und für sich seyende, sollten jede in ihrem Wesen
einander entgegengesetzt seyn. Die eine Seite des wesentlichen Verhältnisses
war zwar der andern gleich; das Ganze so viel als die Theile; die Äußerung der
Kraft derselbe Inhalt, als diese selbst, und das Äußere überhaupt dasselbe was
das Innere. Aber zugleich sollten diese Seiten, jede noch ein eigenes
unmittelbares Bestehen haben, die eine als die seyende, die andere als die
reflektirte Unmittelbarkeit. Im Absoluten dagegen sind diese unterschiedenen
Unmittelbarkeiten zum Scheine herabgesetzt, und die Totalität, welche das
Attribut ist, ist gesetzt als sein wahres und einziges Bestehen; die Bestimmung
aber, in der es ist, als das unwesentliche.



Das Absolute ist darum Attribut, weil es als einfache absolute Identität in der
Bestimmung der Identität ist; an die Bestimmung überhaupt können nun andere
Bestimmungen angeknüpft werden, z.B. auch daß mehrere Attribute seyen. Aber
weil die absolute Identität nur diese Bedeutung hat, nicht nur daß alle
Bestimmungen aufgehoben sind, sondern daß sie auch die Reflexion ist, die sich
selbst aufgehoben hat, so sind an ihr alle Bestimmungen gesetzt, als
aufgehobene. Oder die Totalität ist gesetzt als die absolute, oder das Attribut
hat das Absolute zu seinem Inhalt und Bestehen; seine Formbestimmung, wodurch
es Attribut ist, ist daher auch gesetzt, unmittelbar als bloßer Schein; das
Negative als Negatives. Der positive Schein, den die Auslegung sich durch das
Attribut gibt, indem sie das Endliche in seiner Schranke nicht als ein an und
für sich Seyendes nimmt, sondern sein Bestehen in das Absolute auflöst, und es
zum Attribut erweitert, hebt dieß selbst auf, daß es Attribut sey; sie versenkt
dasselbe und ihr unterscheidendes Thun in das einfache Absolute.



Aber indem die Reflexion von ihrem Unterscheiden so nur zur Identität des
Absoluten zurückkehrt, ist sie zugleich nicht aus ihrer Äußerlichkeit heraus
und zum wahrhaften Absoluten gekommen. Sie hat nur die unbestimmte, abstrakte
Identität erreicht; das heißt, diejenige, welche in der Bestimmtheit der
Identität ist.—Oder die Reflexion, indem sie als innere Form das Absolute
zum Attribut bestimmt, so ist dieses Bestimmen ein noch von der Äußerlichkeit
Verschiedenes; die innere Bestimmung durchdringt das Absolute nicht; seine
Äußerung ist, als ein bloß gesetztes am Absoluten zu verschwinden.



Die Form also, sie werde als äußere oder innere genommen, wodurch das Absolute
Attribut wäre, ist zugleich gesetzt, ein an sich selbst Nichtiges, ein
äußerlicher Schein, oder bloße Art und Weise zu seyn.



C. Der Modus des Absoluten.



Das Attribut ist erstlich das Absolute als in der einfachen Identität mit sich.
Zweitens ist es Negation, und diese als Negation ist die formelle
Reflexion-in-sich. Diese beiden Seiten machen zunächst die zwei Extreme des
Attributs aus, deren Mitte es selbst ist, indem es sowohl das Absolute als die
Bestimmtheit ist.—Das zweite dieser Extreme ist das Negative als
Negatives, die dem Absoluten äußerliche Reflexion.—Oder insofern es als
das Innere des Absoluten genommen wird, und seine eigene Bestimmung es ist,
sich als Modus zu setzen, so ist er das Außersichseyn des Absoluten, der
Verlust seiner in die Veränderlichkeit und Zufälligkeit des Seyns, sein
Übergegangenseyn ins Entgegengesetzte ohne Rückkehr in sich; die totalitätslose
Mannigfaltigkeit der Form und Inhaltsbestimmungen.



Der Modus, die Äußerlichkeit des Absoluten, ist aber nicht nur dieß, sondern
die als Äußerlichkeit gesetzte Äußerlichkeit, eine bloße Art und Weise; somit
der Schein als Schein, oder die Reflexion der Form in sich; somit die Identität
mit sich, welche das Absolute ist. In der That ist also erst im Modus das
Absolute als absolute Identität gesetzt; es ist nur, was es ist, nämlich
Identität mit sich, als sich auf sich beziehende Negativität, als Scheinen, das
als Scheinen gesetzt ist.



Insofern daher die Auslegung des Absoluten von seiner absoluten Identität
anfängt, und zu dem Attribute und von da zum Modus übergeht, so hat sie darin
vollständig ihre Momente durchloffen. Aber erstlich ist sie darin nicht ein
bloß negatives Verhalten gegen diese Bestimmungen, sondern dieß ihr Thun ist
die reflektirende Bewegung selbst, als welche das Absolute nur wahrhaft die
absolute Identität ist.—Zweitens hat sie es dabei nicht bloß mit
Äußerlichem zu thun, und der Modus ist nicht nur die äußerste Äußerlichkeit,
sondern weil er der Schein als Schein ist, so ist er die Rückkehr in sich, die
sich selbst auflösende Reflexion, als welche das Absolute absolutes Seyn
ist.—Drittens scheint die auslegende Reflexion von ihren eigenen
Bestimmungen und von Äußerlichem anzufangen, die Modos oder auch die
Bestimmungen des Attributs, als sonst außer dem Absoluten vorgefundene
aufzunehmen, und ihr Thun darin zu bestehen, daß sie dieselben in die
indifferente Identität nur zurückführt. In der That aber hat sie an dem
Absoluten selbst die Bestimmtheit, von der sie anfängt. Denn das Absolute als
erste indifferente Identität ist selbst nur das bestimmte Absolute, oder
Attribut, weil es das unbewegte, noch unreflektirte Absolute ist. Diese
Bestimmtheit, weil sie Bestimmtheit ist, gehört der reflektirenden Bewegung an;
nur durch sie ist es bestimmt als das erste Identische, ebenso nur durch sie
hat es die absolute Form, und ist nicht das sich Gleichseyende, sondern das
sich selbst Gleichsetzende.



Die wahrhafte Bedeutung des Modus ist daher, daß er die reflektirende eigene
Bewegung des Absoluten ist; ein Bestimmen, aber nicht wodurch es ein Anderes
würde, sondern nur dessen, was es schon ist; die durchsichtige Äußerlichkeit,
welche das Zeigen seiner selbst ist; eine Bewegung aus sich heraus; aber so daß
dieß Seyn-nach-Aussen, ebenso sehr die Innerlichkeit selbst ist; und damit
ebenso sehr ein Setzen, das nicht bloß Gesetztseyn, sondern absolutes Seyn ist.



Wenn daher nach einem Inhalt der Auslegung gefragt wird, was denn das Absolute
zeige? so ist der Unterschied von Form und Inhalt im Absoluten ohnehin
aufgelöst. Oder eben dieß ist der Inhalt des Absoluten, sich zu manifestiren.
Das Absolute ist die absolute Form, welche als die Entzweiung ihrer schlechthin
identisch mit sich ist, das Negative als Negatives; oder das mit sich
zusammengeht, und nur so die absolute Identität mit sich ist, die ebenso sehr
gleichgültig gegen ihre Unterschiede, oder absoluter Inhalt ist; der Inhalt ist
daher nur diese Auslegung selbst.



Das Absolute als diese sich selbst tragende Bewegung der Auslegung, als Art und
Weise, welche seine absolute Identität mit sich selbst ist, ist Äußerung, nicht
eines Innern, nicht gegen ein Anderes, sondern ist nur als absolutes sich für
sich selbst Manifestiren; es ist so Wirklichkeit.



Anmerkung.



Dem Begriffe des Absoluten und dem Verhältnisse der Reflexion zu demselben, wie
es sich hier dargestellt hat, entspricht der Begriff der spinozistischen
Substanz. Der Spinozismus ist darin eine mangelhafte Philosophie, daß die
Reflexion und deren mannigfaltiges Bestimmen ein äußerliches Denken
ist.—Die Substanz dieses Systems ist Eine Substanz, Eine untrennbare
Totalität; es giebt keine Bestimmtheit, die nicht in diesem Absoluten enthalten
und aufgelöst wäre; und es ist wichtig genug, daß Alles, was dem natürlichen
Vorstellen oder dem bestimmenden Verstande als selbstständiges erscheint und
vorschwebt, in jenem nothwendigen Begriffe gänzlich zu einem bloßen Gesetztseyn
herabgesetzt ist.—Die Bestimmtheit ist Negation, ist das absolute Princip
der Spinozistischen Philosophie; diese wahrhafte und einfache Einsicht
begründet die absolute Einheit der Substanz. Aber Spinoza bleibt bei der
Negation als Bestimmtheit oder Qualität stehen; er geht nicht zur Erkenntniß
derselben als absoluter, das heißt, sich negirender Negation fort; somit
enthält seine Substanz nicht selbst die absolute Form, und das Erkennen
derselben ist kein immanentes Erkennen. Zwar ist die Substanz absolute Einheit
des Denkens und Seyns oder der Ausdehnung; sie enthält also das Denken selbst,
aber nur in seiner Einheit mit der Ausdehnung; das heißt nicht als sich von der
Ausdehnung trennend, somit überhaupt nicht als Bestimmen und Formiren, noch
auch als die zurückkehrende und aus sich selbst anfangende Bewegung. Theils
fehlt dadurch der Substanz, das Princip der Persönlichkeit,—ein Mangel,
welcher vornehmlich gegen das spinozistische System empört hat; —Theils
ist das Erkennen die äußerliche Reflexion, welche das, was als Endliches
erscheint, die Bestimmtheit des Attributs und den Modus, wie auch überhaupt
sich selbst, nicht aus der Substanz begreift und ableitet, sondern als ein
äußerlicher Verstand thätig ist, die Bestimmungen als gegebene aufnimmt, und
sie auf das Absolute zurückführt, nicht aber von diesem ihre Anfänge hernimmt.



Die Begriffe, die Spinoza von der Substanz giebt, sind die Begriffe der Ursache
seiner selbst,—daß sie das ist, dessen Wesen die Existenz in sich
schließe;—daß der Begriff des Absoluten nicht des Begriffs eines Andern
bedürfe, von dem er gebildet werden müsse; —diese Begriffe, so tief und
richtig sie sind, sind Definitionen, welche vorne in der Wissenschaft
unmittelbar angenommen werden. Mathematik und andere untergeordnete
Wissenschaften müssen mit einem Vorausgesetzten anfangen, das ihr Element und
positive Grundlage ausmacht. Aber das Absolute kann nicht ein Erstes,
Unmittelbares seyn, sondern das Absolute ist wesentlich sein Resultat.



Nach der Definition des Absoluten tritt bei Spinoza ferner die Definition des
Attributs auf; und wird als dasjenige bestimmt, wie der Verstand dessen Wesen
begreift. Außerdem daß der Verstand seiner Natur nach als später angenommen
wird, als das Attribut,—denn Spinoza bestimmt ihn als Modus,—so
wird das Attribut, die Bestimmung als Bestimmung des Absoluten, von einem
Andern, dem Verstande, abhängig gemacht, welches der Substanz gegenüber
äußerlich und unmittelbar auftritt.



Die Attribute bestimmt Spinoza ferner als unendlich; und zwar unendlich auch im
Sinne einer unendlichen Vielheit. Es kommen zwar weiterhin nur die zwei
vor,—Denken und Ausdehnung, und es ist nicht gezeigt, wie die unendliche
Vielheit sich nothwendig nur auf den Gegensatz und zwar diesen bestimmten, des
Denkens und der Ausdehnung, reducirt.-Diese beiden Attribute sind deswegen
empirisch aufgenommen. Denken und Seyn stellen das Absolute in einer
Determination vor, das Absolute selbst ist ihre absolute Einheit, so daß sie
nur unwesentliche Formen sind, die Ordnung der Dinge dieselbe ist, als die der
Vorstellungen oder Gedanken, und das Eine Absolute nur von der äußerlichen
Reflexion, einem Modus, unter jenen beiden Bestimmungen, das eine Mal als eine
Totalität von Vorstellungen, das andere Mal als eine Totalität von Dingen und
deren Veränderungen betrachtet wird. Wie es diese äußere Reflexion ist, welche
jenen Unterschied macht, so ist sie es auch, die ihn in die absolute Identität
zurückführt und versenkt. Diese ganze Bewegung aber geht außer dem Absoluten
vor. Zwar ist dieses selbst auch das Denken, und sofern diese Bewegung nur im
Absoluten; aber, wie bemerkt, ist sie im Absoluten nur als Einheit mit der
Ausdehnung, somit nicht als diese Bewegung, welche wesentlich auch das Moment
der Entgegensetzung ist. —Spinoza macht die erhabene Forderung an das
Denken, alles unter der Gestalt der Ewigkeit, sub Specie aeterni, zu
betrachten, das heißt, wie es im Absoluten ist. Aber in jenem Absoluten, das
nur die unbewegte Identität ist, ist das Attribut, wie der Modus, nur als
verschwindend, nicht als werdend, so daß hiermit auch jenes Verschwinden seinen
positiven Anfang nur von Außen nimmt.



Das dritte, der Modus, ist bei Spinoza, Affektion der Substanz, die bestimmte
Bestimmtheit, was in einem Andern ist, und durch dieß Andere gefaßt wird. Die
Attribute haben eigentlich nur die unbestimmte Verschiedenheit zu ihrer
Bestimmung; jedes soll die Totalität der Substanz ausdrücken und aus sich
selbst begriffen werden; insofern es aber das Absolute als bestimmt ist, so
enthält es das Andersseyn, und ist nicht nur aus sich selbst zu begreifen. In
dem Modus ist daher erst eigentlich die Bestimmung des Attributs gesetzt.



Dieß Dritte bleibt ferner bloßer Modus, einer Seits ist er unmittelbar
Gegebenes, anderer Seits wird seine Nichtigkeit nicht als Reflexion in sich
erkannt.—Die spinozistische Auslegung des Absoluten ist daher insofern
wohl vollständig, als sie von dem Absoluten anfängt, hierauf das Attribut
folgen läßt und mit dem Modus endigt; aber diese drei werden nur nach einander
ohne innere Folge der Entwicklung aufgezählt, und das Dritte ist nicht die
Negation als Negation, nicht sich negativ auf sich beziehende Negation, wodurch
sie an ihr selbst, die Rückkehr in die erste Identität und diese, wahrhafte
Identität wäre. Es fehlt daher die Nothwendigkeit des Fortgangs des Absoluten
zur Unwesentlichkeit, so wie ihre Auflösung an und für sich selbst in die
Identität; oder es mangelt sowohl das Werden der Identität als ihrer
Bestimmungen.



Auf gleiche Weise ist in der orientalischen Vorstellung der Emanation das
Absolute das sich selbst erleuchtende Licht. Allein es erleuchtet sich nicht
nur, sondern strömt auch aus. Seine Ausströmungen sind Entfernungen von seiner
ungetrübten Klarheit; die folgenden Ausgeburten sind unvollkommener als die
vorhergehenden, aus denen sie entstehen. Das Ausströmen ist nur als ein
Geschehen genommen, das Werden nur als ein fortgehender Verlust. So verdunkelt
sich das Seyn immer mehr, und die Nacht, das Negative, ist das Letzte der
Linie, das nicht in das erste Licht zurück kehrt.



Der Mangel der Reflexion in sich, den die Spinozistische Auslegung des
Absoluten wie die Emanationslehre an ihr hat, ist in dem Begriffe der
leibnizischen Monade ergänzt.—Der Einseitigkeit eines philosophischen
Princips pflegt sich die entgegengesetzte gegenüber zu stellen, und, wie in
Allem, die Totalität wenigstens als eine zerstreute Vollständigkeit vorhanden
zu seyn.—Die Monade ist ein Eins, ein in sich reflektirtes Negatives; sie
ist die Totalität des Inhalts der Welt; das verschiedene Mannigfaltige ist in
ihr nicht nur verschwunden, sondern auf negative Weise aufbewahrt; die
spinozistische Substanz ist die Einheit alles Inhalts; aber dieser
mannigfaltige Inhalt der Welt ist nicht als solcher in ihr, sondern in der ihr
äußerlichen Reflexion. Die Monade ist daher wesentlich vorstellend; sie hat
aber, ob sie wohl eine endliche ist, keine Passivität; sondern die
Veränderungen und Bestimmungen in ihr sind Manifestationen ihrer in ihr selbst.
Sie ist Entelechie; das Offenbahren ist ihr eigenes Thun.—Dabei ist die
Monade auch bestimmt, von anderen unterschieden; die Bestimmtheit fällt in den
besondern Inhalt und die Art und Weise der Manifestation. Die Monade ist daher
an sich, ihrer Substanz nach, die Totalität, nicht in ihrer Manifestation.
Diese Beschränkung der Monade fällt nothwendig nicht in die sich selbst
setzende oder vorstellende Monade, sondern in ihr Ansichseyn, oder ist absolute
Grenze, eine Prädestination, welche durch ein anderes Wesen, als sie ist,
gesetzt wird. Ferner da Begrenzte nur sind, als sich auf andere Begrenzte
beziehend, die Monade aber zugleich ein in sich geschlossenes Absolutes ist, so
fällt die Harmonie dieser Begrenzungen, nämlich die Beziehung der Monaden auf
einander, außer ihnen und ist gleichfalls von einem andern Wesen oder an sich
prästabilirt.



Es erhellt, daß durch das Princip der Reflexion-in-sich, welches die
Grundbestimmung der Monade ausmacht, zwar das Andersseyn und die Einwirkung von
außen überhaupt entfernt ist, und die Veränderungen der Monade ihr eigenes
Setzen sind,—daß aber auf der andern Seite die Passivität durch Anderes,
nur in eine absolute Schranke, in eine Schranke des Ansichseyns verwandelt ist.
Leibnitz schreibt den Monaden eine gewisse Vollendung in sich zu, eine Art von
Selbstständigkeit; sie sind geschaffene Wesen.—Näher ihre Schranke
betrachtet, so ergiebt sich aus dieser Darstellung, daß die Manifestation ihrer
selbst, die ihnen zukommt, die Totalität der Form ist. Es ist ein höchst
wichtiger Begriffe daß die Veränderungen der Monade als passivitätslose
Aktionen, als Manifestationen ihrer selbst vorgestellt, und das Princip der
Reflexion in sich, oder der Individuation als wesentlich hervorsteht. Ferner
ist es nothwendig, die Endlichkeit darin bestehen zu lassen, daß der Inhalt
oder die Substanz von der Form unterschieden, und dann weiter jene beschränkt,
diese aber unendlich ist. Aber nun wäre im Begriffe der absoluten Monade nicht
nur jene absolute Einheit der Form und des Inhalts, sondern auch die Natur der
Reflexion, als die sich auf sich selbst beziehende Negativität sich von sich
abzustoßen, wodurch sie setzend und schaffend ist, zu finden. Es ist zwar im
leibnitzischen Systeme das Weitere gleichfalls vorhanden, daß Gott die Quelle
der Existenz und des Wesens der Monaden ist, d. h. daß jene absoluten Schranken
im Ansichseyn der Monaden nicht an und für sich seyende sind, sondern im
Absoluten verschwinden. Aber es zeigen sich in diesen Bestimmungen nur die
gewöhnlichen Vorstellungen, die ohne philosophische Entwicklung gelassen und
nicht zu spekulativen Begriffen erhoben sind. So erhält das Princip der
Individuation seine tiefere Ausführung nicht; die Begriffe über die
Unterscheidungen der verschiedenen endlichen Monaden, und über ihr Verhältniß
zu ihrem Absoluten, entspringen nicht aus diesem Wesen selbst oder nicht auf
absolute Weise, sondern gehören der räsonnirenden, dogmatischen Reflexion an,
und sind daher zu keiner innern Kohärenz gediehen.




Zweites Kapitel. Die Wirklichkeit.


Das Absolute ist die Einheit des Innern und Äußern als erste, ansichseyende
Einheit. Die Auslegung erschien als äußere Reflexion, die auf ihrer Seite das
Unmittelbare als ein Vorgefundenes hat, aber zugleich die Bewegung und
Beziehung desselben auf das Absolute ist, und als solche es in dieses
zurückführt, und als eine bloße Art und Weise bestimmt. Aber diese Art und
Weise ist die Bestimmung des Absoluten selbst, nämlich seine erste Identität
oder seine bloß an sich seyende Einheit. Und zwar wird durch diese Reflexion
nicht nur jenes erste Ansichseyn gesetzt als wesenlose Bestimmung, sondern weil
sie negative Beziehung auf sich ist, wird erst durch sie jener Modus. Diese
Reflexion als sich selbst in ihren Bestimmungen aufhebend, und überhaupt als
die in sich zurückkehrende Bewegung ist erst wahrhaft absolute Identität, und
zugleich ist sie das Bestimmen des Absoluten oder die Modalität desselben. Der
Modus ist daher die Äußerlichkeit des Absoluten, aber ebenso sehr nur als
dessen Reflexion in sich, —oder er ist die eigne Manifestation desselben,
so daß diese Äußerung seine Reflexion-in-sich und damit sein
An-und-für-sich-seyn ist.



So als die Manifestation, daß es sonst nichts ist und keinen Inhalt hat, als
die Manifestation seiner zu seyn, ist das Absolute die absolute Form. Die
Wirklichkeit ist als diese reflektirte Absolutheit zu nehmen. Das Seyn ist noch
nicht wirklich; es ist die er ste Unmittelbarkeit; seine Reflexion ist daher
Werden und Übergehen in Anderes; oder seine Unmittelbarkeit ist nicht
An-und-für-sich-seyn. Die Wirklichkeit steht auch höher als die Existenz. Diese
ist zwar die aus dem Grunde und den Bedingungen, oder aus dem Wesen und dessen
Reflexion hervorgegangene Unmittelbarkeit. Sie ist daher an sich das, was die
Wirklichkeit ist, reale Reflexion, aber ist noch nicht die gesetzte Einheit der
Reflexion und der Unmittelbarkeit. Die Existenz geht daher in Erscheinung über,
indem sie die Reflexion, welche sie enthält, entwickelt. Sie ist der zu Grunde
gegangene Grund; ihre Bestimmung ist die Wiederherstellung desselben, so wird
sie wesentliches Verhältniß, und ihre letzte Reflexion ist, daß ihre
Unmittelbarkeit gesetzt ist als die Reflexion-in-sich, und umgekehrt; diese
Einheit, in welcher Existenz oder Unmittelbarkeit, und das Ansichseyn, der
Grund oder das Reflektirte schlechthin Momente sind, ist nun die Wirklichkeit.
Das Wirkliche ist darum Manifestation, es wird durch seine Äußerlichkeit nicht
in die Sphäre der Veränderung gezogen, noch ist es Scheinen seiner in einem
Andern, sondern es manifestirt sich; das heißt, es ist in seiner Äußerlichkeit
es selbst, und ist nur in ihr, nämlich nur als sich von sich unterscheidende
und bestimmende Bewegung, es selbst.



In der Wirklichkeit nun als dieser absoluten Form, sind die Momente nur als
aufgehobene oder formelle noch nicht realisirt; ihre Verschiedenheit gehört so
zunächst der äußern Reflexion an und ist nicht als Inhalt bestimmt.



Die Wirklichkeit als selbst unmittelbare Formeinheit des Innern und Äußern ist
damit in der Bestimmung der Unmittelbarkeit gegen die Bestimmung der Reflexion
in sich; oder sie ist eine Wirklichkeit gegen eine Möglichkeit. Die Beziehung
beider auf einander ist das Dritte, das Wirkliche bestimmt ebenso sehr als in
sich reflektirtes Seyn, und dieses zugleich als unmittelbar existirendes.
Dieses Dritte ist die Nothwendigkeit.



Aber zunächst, indem Wirkliches und Mögliches formelle Unterschiede sind, ist
ihre Beziehung gleichfalls nur formell, und besteht nur darinn, daß das Eine
wie das Andere ein Gesetztseyn ist, oder in der Zufälligkeit.



Damit nun, daß in der Zufälligkeit das Wirkliche wie das Mögliche, das
Gesetztseyn ist, haben sie die Bestimmung an ihnen erhalten; es wird dadurch
zweitens die reale Wirklichkeit; womit ebenso reale Möglichkeit, und die
relative Nothwendigkeit hervorgeht.



Die Reflexion der relativen Nothwendigkeit in sich giebt drittens die absolute
Nothwendigkeit, welche absolute Möglichkeit und Wirklichkeit ist.



A. Zufälligkeit oder formelle Wirklichkeit, Möglichkeit und Nothwendigkeit.



1. Die Wirklichikeit ist formell, insofern sie als erste Wirklichkeit nur
unmittelbare, unreflektirte Wirklichkeit, somit nur in dieser Formbestimmung,
aber nicht als Totalität der Form ist. Sie ist so weiter nichts als ein Seyn
oder Existenz überhaupt. Aber weil sie wesentlich nicht bloße unmittelbare
Existenz, sondern, als Formeinheit des Ansichseyns oder der Innerlichkeit, und
der Äußerlichkeit ist, so enthält sie unmittelbar das Ansichseyn oder die
Möglichkeit. Was wirklich ist, ist möglich.



2. Diese Möglichkeit ist die in sich reflektirte Wirklichkeit. Aber dieß selbst
erste Reflektirtseyn ist ebenfalls das Formelle, und hiermit überhaupt nur die
Bestimmung der Identität mit sich oder des Ansichseyns überhaupt.



Weil aber die Bestimmung hier Totalität der Form ist, ist dieses Ansichseyn,
bestimmt als Aufgehobenes, oder als wesentlich nur in Beziehung auf die
Wirklichkeit; als das Negative von dieser, gesetzt als Negatives. Die
Möglichkeit enthält daher die zwei Momente; erstlich das positive, daß es ein
Reflektirtseyn in sich selbst ist; aber indem es in der absoluten Form
herabgesetzt ist zu einem Momente, so gilt das Reflektirtseyn-in-sich nicht
mehr als Wesen, sondern hat zweitens die negative Bedeutung, daß die
Möglichkeit ein Mangelhaftes ist, auf ein Anderes, die Wirklichkeit, hinweist,
und an dieser sich ergänzt.



Nach der ersten, der bloß positiven Seite ist die Möglichkeit also die bloße
Formbestimmung der Identität mit sich, oder die Form der Wesentlichkeit. So ist
sie der verhältnißlose, unbestimmte Behälter für Alles überhaupt.—Im
Sinne dieser formellen Möglichkeit ist Alles möglich, was sich nicht
widerspricht; das Reich der Möglichkeit ist daher die grenzenlose
Mannigfaltigkeit. Aber jedes Mannigfaltige ist in sich und gegen Anderes
bestimmt und hat die Negation an ihm; überhaupt geht die gleichgültige
Verschiedenheit in die Entgegensetzung über; die Entgegensetzung aber ist der
Widerspruch. Daher ist Alles ebenso sehr ein Widersprechendes und daher
Unmögliches.



—Dieß bloß formelle von Etwas aussagen,—es ist möglich,—ist
daher ebenso flach und leer, als der Satz des Widerspruchs und jeder in ihn
aufgenommene Inhalt, A ist möglich, heißt so viel als A ist A. Insofern man
sich nicht auf die Entwicklung des Inhalts einläßt, so hat dieser die Form der
Einfachheit; erst durch die Auflösung desselben in seine Bestimmungen kommt der
Unterschied an ihm hervor. Indem man sich an jene einfache Form hält, so bleibt
der Inhalt ein mit sich Identisches und daher ein Mögliches. Es ist aber damit
ebenso Nichts gesagt, als mit dem formellen identischen Satze.



Das Mögliche enthält jedoch mehr, als der bloß identische Satz. Das Mögliche
ist das reflektirte In-sich-reflektirtseyn; oder das Identische schlechthin als
Moment der Totalität, somit auch bestimmt, nicht an sich zu seyn; es hat daher
die zweite Bestimmung, nur ein Mögliches zu seyn, und das Sollen der Totalität
der Form. Die Möglichkeit ohne dieses Sollen ist die Wesentlichkeit als solche;
aber die absolute Form enthält dieß, daß das Wesen selbst nur Moment, und ohne
Seyn seine Wahrheit nicht hat. Die Möglichkeit ist diese bloße Wesentlichkeit,
so gesetzt, daß sie nur Moment und der absoluten Form nicht gemäß ist. Sie ist
das Ansichseyn, bestimmt, als nur ein Gesetztes; oder ebenso sehr als nicht an
sich zu seyn. —Die Möglichkeit ist daher an ihr selbst auch der
Widerspruch, oder sie ist die Unmöglichkeit.



Zunächst drückt sieh dieß so aus, daß die Möglichkeit als aufgehoben gesetzte
Formbestimmung, einen Inhalt überhaupt an ihr hat. Dieser ist als möglich ein
Ansichseyn, das zugleich ein aufgehobenes oder ein Andersseyn ist. Weil er also
nur ein möglicher ist, ist ebenso sehr ein anderer und sein Gegentheil möglich.
A ist A; ebenso—A ist—A. Diese beiden Sätze drücken, jeder die
Möglichkeit seiner Inhaltsbestimmung aus. Aber als diese identischen Sätze sind
sie gleichgültig gegen einander; es ist mit dem einen nicht gesetzt, daß auch
der andere hinzukomme. Die Möglichkeit ist die vergleichende Beziehung beider;
sie enthält es in ihrer Bestimmung, als eine Reflexion der Totalität, daß auch
das Gegentheil möglich sey. Sie ist daher der beziehende Grund, daß darum, weil
A=A, auch—A=-A ist; in dem möglichen A ist auch das Mögliche Nicht-A
enthalten, und diese Beziehung selbst ist es, welche beide als mögliche
bestimmt.



Als diese Beziehung aber, daß in dem einen Möglichen, auch sein Anderes
enthalten ist, ist sie der Widerspruch, der sich aufhebt. Da sie nun ihrer
Bestimmung nach das Reflektirte, und wie sich gezeigt hat, das sich aufhebende
Reflektirte ist, so ist sie somit auch das Unmittelbare, und damit wird sie
Wirklichkeit.



3. Diese Wirklichkeit ist nicht die erste, sondern die reflektirte, gesetzt als
Einheit ihrer selbst und der Möglichkeit. Das Wirkliche als solches ist
möglich; es ist in unmittelbarer positiver Identität mit der Möglichkeit; aber
diese hat sich bestimmt als nur Möglichkeit; somit ist auch das Wirkliche
bestimmt als nur ein Mögliches. Und unmittelbar, darum weil die Möglichkeit in
der Wirklichkeit unmittelbar enthalten ist, ist sie darin als aufgehobene, als
nur Möglichkeit.



Umgekehrt die Wirklichkeit, die in Einheit ist mit der Möglichkeit, ist nur die
aufgehobene Unmittelbarkeit;—oder darum weil die formelle Wirklichkeit
nur unmittelbare erste ist, ist sie nur Moment, nur aufgehobene Wirklichkeit,
oder nur Möglichkeit.



Hiermit ist zugleich näher die Bestimmung ausgedrückt, inwiefern die
Möglichkeit Wirklichkeit ist. Die Möglichkeit ist nämlich noch nicht alle
Wirklichkeit, von der realen und absoluten Wirklichkeit ist noch nicht die Rede
gewesen;—sie ist nur erst diejenige, welche zuerst vorkam, nämlich die
formelle, die sich bestimmt hat, nur Möglichkeit zu seyn, also die formelle
Wirklichkeit, welche nur Seyn oder Existenz überhaupt ist. Alles Mögliche hat
daher überhaupt ein Seyn oder eine Existenz.



Diese Einheit der Möglichkeit und Wirklichkeit ist die Zufälligkeit. —Das
Zufällige ist ein Wirkliches, das zugleich nur als möglich bestimmt, dessen
Anderes oder Gegentheil ebenso sehr ist. Diese Wirklichkeit ist daher bloßes
Seyn oder Existenz, aber in seiner Wahrheit gesetzt, den Werth eines
Gesetztseyns oder der Möglichkeit zu haben. Umgekehrt ist die Möglichkeit als
die Reflexion-in-sich oder das Ansichseyn gesetzt als Gesetztseyn; was möglich
ist, ist ein Wirkliches in diesem Sinne der Wirklichkeit, es hat nur so viel
Werth als die zufällige Wirklichkeit; es ist selbst ein Zufälliges.



Das Zufällige bietet daher die zwei Seiten dar; erstens insofern es die
Möglichkeit unmittelbar an ihm hat, oder, was dasselbe ist, insofern sie in ihm
aufgehoben ist, ist es nicht Gesetztseyn noch vermittelt, sondern unmittelbare
Wirklichkeit; es hat keinen Grund. —Weil auch dem Möglichen diese
unmittelbare Wirklichkeit zukommt, so ist es so sehr als das Wirkliche,
bestimmt als zufällig, und ebenfalls ein Grundloses.



Das Zufällige ist aber zweitens das Wirkliche als ein nur Mögliches oder als
ein Gesetztseyn; so auch das Mögliche ist als formelles An-sich-seyn nur
Gesetztseyn. Somit ist Beides nicht an und für sich selbst, sondern hat seine
wahrhafte Reflexion-in-sich in einem Andern, oder es hat einen Grund.



Das Zufällige hat also darum keinen Grund, weil es zufällig ist; und ebenso
wohl hat es einen Grund, darum weil es zufällig ist.



Es ist das gesetzte, unvermittelte Umschlagen des Innern und Äußern, oder des
In-sich-reflektirt-seyns und des Seyns in einander; gesetzt dadurch daß
Möglichkeit und Wirklichkeit, jede an ihr selbst diese Bestimmung hat, dadurch
daß sie Momente der absoluten Form sind.—So ist die Wirklichkeit in ihrer
unmittelbaren Einheit mit der Möglichkeit nur die Existenz und bestimmt als
Grundloses, das nur ein Gesetztes oder nur Mögliches ist;—oder als
reflektirt und bestimmt gegen die Möglichkeit, so ist sie von der Möglichkeit,
von dem In-sich-reflektirt-seyn getrennt, und somit ebenso unmittelbar auch nur
ein Mögliches.—Ebenso die Möglichkeit, als einfaches Ansichseyn, ist es
ein Unmittelbares, nur ein Seyendes überhaupt; oder entgegengesetzt gegen die
Wirklichkeit, ebenso ein Wirklichkeitsloses Ansichseyn, nur ein Mögliches, aber
eben darum wieder nur eine nicht in sich reflektirte Existenz überhaupt.



Diese absolute Unruhe des Werdens dieser beiden Bestimmungen ist die
Zufälligkeit. Aber darum weil jede unmittelbar in die entgegengesetzte
umschlägt, so geht sie in dieser ebenso schlechthin mit sich selbst zusammen,
und diese Identität derselben einer in der andern ist die Nothwendigkeit.



Das Nothwendige ist ein Wirkliches; so ist es als unmittelbares, Grundloses; es
hat aber ebenso sehr seine Wirklichkeit durch ein Anderes oder in seinem
Grunde, aber ist zugleich das Gesetztseyn dieses Grundes und die Reflexion
desselben in sich; die Möglichkeit des Nothwendigen ist eine aufgehobene. Das
Zufällige ist also nothwendig, darum weil das Wirkliche als Mögliches bestimmt,
damit seine Unmittelbarkeit aufgehoben und in Grund oder Ansichseyn, und in
Begründetes abgestoßen ist, als auch weil diese seine Möglichkeit, die
Grundbeziehung, schlechthin aufgehoben und als Seyn gesetzt ist. Das
Nothwendige ist, und dieß Seyende ist selbst das Nothwendige. Zugleich ist es
an sich; diese Reflexion-in-sich ist ein Anderes als jene Unmittelbarkeit des
Seyns; und die Nothwendigkeit des Seyenden ist ein Anderes. Das Seyende selbst
ist so nicht das Nothwendige; aber dieses Ansichseyn ist selbst nur
Gesetztseyn, es ist aufgehoben und selbst unmittelbar. So ist die Wirklichkeit
in ihrem unterschiedenen, der Möglichkeit, identisch mit sich selbst. Als diese
Identität ist sie Nothwendigkeit.



B. Relative Nothwendigkeit oder reale Wirklichkeit, Möglichkeit und
Nothwendigkeit.



1. Die Nothwendigkeit, die sich ergeben hat, ist formell, weil ihre Momente
formell sind, nämlich einfache Bestimmungen, die nur als unmittelbare Einheit,
oder als unmittelbares Umschlagen des Einen in das Andere Totalität sind, und
somit nicht die Gestalt der Selbstständigkeit haben.—In dieser formellen
Nothwendigkeit ist daher die Einheit zunächst einfach und gegen ihre
Unterschiede gleichgültig. Als unmittelbare Einheit der Formbestimmungen, ist
diese Nothwendigkeit Wirklichkeit; aber eine solche, die, weil ihre Einheit
nunmehr bestimmt ist als gleichgültig gegen den Unterschied der
Formbestimmungen, nämlich ihrer selbst und der Möglichkeit, einen Inhalt hat.
Dieser als gleichgültige Identität enthält auch die Form als gleichgültige, d.
h. als bloß verschiedene Bestimmungen, und ist mannigfaltiger Inhalt überhaupt.
Diese Wirklichkeit ist reale Wirklichkeit.



Die reale Wirklichkeit als solche ist zunächst das Ding von vielen
Eigenschaften, die existirende Welt; aber sie ist nicht die Existenz, welche
sich in Erscheinung auflöst, sondern als Wirklichkeit ist sie zugleich
Ansichseyn und Reflexion-in-sich; sie erhält sich in der Mannigfaltigkeit der
bloßen Existenz; ihre Äußerlichkeit ist innerliches Verhalten nur zu sich
selbst. Was wirklich ist, kann wirken; seine Wirklichkeit giebt Etwas kund
durch das, was es hervorbringt. Sein Verhalten zu Anderem ist die Manifestation
seiner, weder ein Übergehen, so bezieht das seyende Etwas sich auf Anderes;
—noch ein Erscheinen, so ist das Ding nur im Verhältniß zu andern, ist
ein Selbstständiges, das aber seine Reflexion-in-sich, seine bestimmte
Wesentlichkeit, in einem andern Selbstständigen hat.



Die reale Wirklichkeit hat nun gleichfalls die Möglichkeit unmittelbar an ihr
selbst. Sie enthält das Moment des Ansichseyns; aber als nur erst die
unmittelbare Einheit ist sie in einer der Bestimmungen der Fonn, hiermit als
das Seyende von dem Ansichseyn oder der Möglichkeit unterschieden.



2. Diese Möglichkeit als das Ansichseyn der realen Wirklichkeit ist selbst
reale Möglichkeit, zunächst das inhaltsvolle Ansichseyn.—Die formelle
Möglichkeit ist die Reflexion-in-sich nur als die abstrakte Identität, daß
Etwas sich in sich nicht widerspreche. Insofern man sich aber auf die
Bestimmungen, Umstände, Bedingungen einer Sache einläßt, um daraus ihre
Möglichkeit zu erkennen, bleibt man nicht mehr bei der formellen stehen,
sondern betrachtet ihre reale Möglichkeit.



Diese reale Möglichkeit ist selbst unmittelbare Existenz, nicht mehr aber
darum, weil die Möglichkeit als solche, als formelles Moment, unmittelbar ihr
Gegentheil, eine nicht reflektirte Wirklichkeit ist; sondern weil sie reale
Möglichkeit ist, hat sie sogleich diese Bestimmung an ihr selbst. Die reale
Möglichkeit einer Sache ist daher die daseyende Mannigfaltigkeit von Umständen,
die sich auf sie beziehen.



Diese Mannigfaltigkeit des Daseyns ist also zwar sowohl Möglichkeit als
Wirklichkeit, aber ihre Identität ist nur erst der Inhalt, der gegen diese
Formbestimmungen gleichgültig ist; sie machen daher die Form aus bestimmt gegen
ihre Identität.—Oder die unmittelbare reale Wirklichkeit, darum weil sie
unmittelbare ist, ist gegen ihre Möglichkeit bestimmt; als diese bestimmte,
somit reflektirte ist sie die reale Möglichkeit. Diese ist nun zwar das
gesetzte Ganze der Form, aber der Form in ihrer Bestimmtheit, nämlich der
Wirklichkeit als formeller oder unmittelbarer, und ebenso der Möglichkeit, als
des abstrakten Ansichseyns. Diese Wirklichkeit, welche die Möglichkeit einer
Sache ausmacht, ist daher nicht ihre eigene Möglichkeit, sondern das Ansichseyn
eines andern Wirklichen; sie selbst ist die Wirklichkeit, die aufgehoben werden
soll, die Möglichkeit als nur Möglichkeit.—So macht die reale Möglichkeit
das Ganze von Bedingungen aus, eine nicht in sich reflektirte, zerstreute
Wirklichkeit, welche aber bestimmt ist, das Ansichseyn aber eines Andern zu
seyn und in sich zurückgehen zu sollen.



Was real möglich ist, ist also nach seinem Ansichseyn, ein formelles
Identisches, das nach seiner einfachen Inhaltsbestimmung sich nicht
widerspricht; aber auch nach seinen entwickelten und unterschiedenen Umständen
und allem, womit es im Zusammenhange steht, muß es als das mit sich Identische
sich nicht widersprechen. Aber zweitens weil es in sich mannigfaltig und mit
Anderem in mannigfaltigem Zusammenhange ist, die Verschiedenheit aber an sich
selbst in Entgegensetzung übergeht, ist es ein Widersprechendes. Wenn von einer
Möglichkeit die Rede ist und deren Widerspruch aufgezeigt werden soll, so hat
man sich nur an die Mannigfaltigkeit, die sie als Inhalt oder als ihre
bedingende Existenz enthält, zu halten; woraus sich leicht ihr Widerspruch
auffinden läßt.—Dieß ist aber nicht ein Widerspruch der Vergleichung,
sondern die mannigfaltige Existenz ist an sich selbst dieß, sich aufzuheben und
zu Grunde zu gehen; und hat darin wesentlich die Bestimmung, nur ein Mögliches
zu seyn, an ihr selbst. —Wenn alle Bedingungen einer Sache vollständig
vorhanden sind, so tritt sie in Wirklichkeit;—die Vollständigkeit der
Bedingungen ist die Totalität als am Inhalte, und die Sache selbst ist dieser
Inhalt bestimmt ebenso ein Wirkliches als Mögliches zu seyn. In der Sphäre des
bedingten Grundes haben die Bedingungen die Form, nämlich den Grund oder die
für sich seyende Reflexion, außer ihnen, welche sie zu Momenten der Sache
bezieht und die Existenz an ihnen hervorbringt. Hier hingegen ist die
unmittelbare Wirklichkeit nicht durch eine voraussetzende Reflexion bestimmt,
Bedingung zu seyn, sondern es ist gesetzt, daß sie selbst die Möglichkeit ist.



In der sich aufhebenden realen Möglichkeit ist es nun ein Gedoppeltes, das
aufgehoben wird; denn sie ist selbst das Gedoppelte, Wirklichkeit und
Möglichkeit zu seyn. 1) Die Wirklichkeit ist die formelle, oder eine Existenz,
die als selbstständige unmittelbare erschien, und durch ihr Aufheben zum
reflektirten Seyn, zum Moment eines Andern wird, und somit das Ansichseyn an
ihr erhält. 2) Jene Existenz war auch bestimmt als Möglichkeit oder als das
Ansichseyn aber eines Andern. Indem es sich also aufhebt, so wird auch dieß
Ansichseyn aufgehoben, und geht in Wirklichkeit über.—Diese Bewegung der
sich selbst aufhebenden realen Möglichkeit bringt also dieselben schon
vorhandenen Momente hervor, nur jedes aus dem andern werdend; sie ist daher in
dieser Negation auch nicht ein Übergehen, sondern ein Zusammengehen mit sich
selbst.—Nach der formellen Möglichkeit war darum, weil etwas möglich war,
auch nicht es selbst, sondern sein Anderes möglich. Die reale Möglichkeit hat
nicht mehr ein solches Anderes sich gegenüber, denn sie ist real, insofern sie
selbst auch die Wirklichkeit ist. Indem sich also die unmittelbare Existenz
derselben, der Kreis der Bedingungen, aufhebt, so macht sie sich zum
Ansichseyn, welches sie selbst schon ist, nämlich als das Ansichseyn eines
Andern. Und indem umgekehrt dadurch zugleich ihr Moment des Ansichseyns sich
aufhebt, wird sie zur Wirklichkeit, also zu dem Momente, das sie gleichfalls
selbst schon ist.—Was verschwindet, ist damit dieß, daß die Wirklichkeit
bestimmt war als die Möglichkeit oder das Ansichseyn eines Andern, und
umgekehrt die Möglichkeit als eine Wirklichkeit, die nicht diejenige ist, deren
Möglichkeit sie ist



3. Die Negation der realen Möglichkeit ist somit ihre Identität mit sich: indem
sie so in ihrem Aufheben der Gegenstoß dieses Aufhebens in sich selbsi ist, ist
sie die reale Nothwendigkeit.



Was nothwendig ist, kann nicht anders seyn; aber wohl was überhaupt möglich
ist; denn die Möglichkeit ist das Ansichseyn, das nur Gesetztseyn, und daher
wesentlich Andersseyn ist. Die formelle Möglichkeit ist diese Identität als
Übergehen in schlechthin Anderes; die reale aber, weil sie das andere Moment,
die Wirklichkeit, an ihr hat, ist schon selbst die Nothwendigkeit. Was daher
real möglich ist, das kann nicht mehr anders seyn; unter diesen Bedingungen und
Umständen kann nicht etwas Anderes erfolgen. Reale Möglichkeit und die
Nothwendigkeit sind daher nur scheinbar unterschieden; diese ist eine
Identität, die nicht erst wird, sondern schon vorausgesetzt ist, und zu Grunde
liegt. Die reale Nothwendigkeit ist daher inhaltsvolle Beziehung; denn der
Inhalt ist jene ansichseyende Identität, die gegen die Formunterschiede
gleichgültig ist.



Diese Nothwendigkeit aber ist zugleich relativ.—Sie hat nämlich eine
Voraussetzung, von der sie anfängt, sie hat an dem Zufälligen ihren
Ausgangspunkt. Das reale Wirkliche als solches, ist nämlich das bestimmte
Wirkliche, und hat zunächst seine Bestimmtheit als unmittelbares Seyn darin,
daß es eine Mannigfaltigkeit existirender Umstände ist; aber dieß unmittelbare
Seyn als Bestimmtheit, ist es auch das Negative seiner, ist Ansichseyn oder
Möglichkeit; so ist es reale Möglichkeit. Als diese Einheit der beiden Momente
ist sie die Totalität der Form, aber die sich noch äußerliche Totalität; sie
ist so Einheit der Möglichkeit und Wirklichkeit, daß 1) die mannigfaltige
Existenz unmittelbar oder positiv die Möglichkeit ist;—ein Mögliches, mit
sich Identisches überhaupt, darum weil sie ein Wirkliches ist; 2) insofern
diese Möglichkeit der Existenz gesetzt ist, ist sie bestimmt als nur
Möglichkeit, als unmittelbares Umschlagen der Wirklichkeit in ihr
Gegentheil,—oder als Zufälligkeit. Daher ist diese Möglichkeit, welche
die unmittelbare Wirklichkeit, indem sie Bedingung ist, an ihr hat, nur das
Ansichseyn als die Möglichkeit eines Andern. Dadurch daß, wie gezeigt, dieß
Andersseyn sich aufhebt, und dieß Gesetztseyn selbst gesetzt wird, wird die
reale Möglichkeit zwar Nothwendigkeit; aber diese fängt somit von jener noch
nicht in sich reflektirten Einheit des Möglichen und Wirklichen
an;—dieses Voraussetzen und die in sich zurückkehrende Bewegung ist noch
getrennt;—oder die Nothwendigkeit hat sich noch nicht aus sich selbst zur
Zufälligkeit bestimmt.



Die Relativität der realen Nothwendigkeit stellt sich an dem Inhalte so dar,
daß er nur erst die gegen die Form gleichgültige Identität, daher von ihr
unterschieden und ein bestimmter Inhalt überhaupt ist. Das real Nothwendige ist
deswegen irgend eine beschränkte Wirklichkeit, die um dieser Beschränktheit
willen in anderer Rüksicht auch nur ein Zufälliges ist.



In der That ist somit die reale Nothwendigkeit an sich auch
Zufälligkeit.—Dieß erscheint zunächst so, daß das real Nothwendige, der
Form nach, zwar ein Nothwendiges, aber dem Inhalte nach ein Beschränktes sey,
und durch ihn seine Zufälligkeit habe. Allein auch in der Form der realen
Nothwendigkeit ist die Zufälligkeit enthalten; denn wie sich gezeigt, ist die
reale Möglichkeit nur an sich das Nothwendige, gesetzt aber ist sie als das
Andersseyn der Wirklichkeit und Möglichkeit gegen einander. Die reale
Nothwendigkeit enthält daher die Zufälligkeit; sie ist die Rückkehr in-sich aus
jenem unruhigen Andersseyn der Wirklichkeit und Möglichkeit gegen einander,
aber nicht aus sich selbst zu sich.



An sich ist also hier die Einheit der Nothwendigkeit und Zufälligkeit
vorhanden; diese Einheit ist die absolute Wirklichkeit zu nennen.



C. Absolute Nothwendigkeit.



Die reale Nothwendigkeit ist bestimmte Nothwendigkeit; die formelle hat noch
keinen Inhalt und Bestimmtheit an ihr. Die Bestimmtheit der Nothwendigkeit
besteht darin, daß sie ihre Negation, die Zufälligkeit, an ihr hat. So hat sie
sich ergeben.



Diese Bestimmtheit aber in ihrer ersten Einfachheit ist Wirklichkeit; die
bestimmte Nothwendigkeit ist daher unmittelbar wirkliche Nothwendigkeit. Diese
Wirklichkeit, die selbst als solche nothwendig ist, indem sie nämlich die
Nothwendigkeit als ihr Ansichseyn enthält, ist absolute
Wirklichkeit;—Wirklichkeit, die nicht mehr anders seyn kann, denn ihr
Ansichseyn ist nicht die Möglichkeit, sondern die Nothwendigkeit selbst.



Aber damit ist diese Wirklichkeit, weil sie gesetzt ist, absolut, das heißt,
selbst die Einheit ihrer und der Möglichkeit zu seyn, nur eine leere
Bestimmung; oder sie ist Zufälligkeit.—Dieß Leere ihrer Bestimmung macht
sie zu einer bloßen Möglichkeit, zu einem, das ebenso sehr auch anders seyn und
als Mögliches bestimmt werden kann. Diese Möglichkeit aber ist selbst die
absolute; denn sie ist eben die Möglichkeit, ebenso sehr als Möglichkeit wie
als Wirklichkeit bestimmt zu werden. Damit, daß sie diese Gleichgültigkeit
gegen sich selbst ist, ist sie gesetzt als leere, zufällige Bestimmung.



So enthält die reale Nothwendigkeit nicht nur an sich die Zufälligkeit, sondern
diese wird auch an ihr; aber dieß Werden als die Äußerlichkeit ist selbst nur
das Ansichseyn derselben, weil es nur ein unmittelbares Bestimmtseyn ist. Aber
es ist nicht nur dieß, sondern ihr eigenes Werden,—oder die
Voraussetzung, welche sie hatte, ist ihr eigenes Setzen. Denn als reale
Nothwendigkeit ist sie das Aufgehobenseyn der Wirklichkeit in der Möglichkeit
und umgekehrt; —indem sie dieß einfache Umschlagen des einen dieser
Momente in das andere ist, ist sie auch ihre einfache positive Einheit, indem
jedes, wie sich zeigte, in dem andern nur mit sich selbst zusammengeht. So ist
sie aber die Wirklichkeit; jedoch eine solche, die nur ist, als dieses einfache
Zusammen-gehen der Form mit sich selbst. Ihr negatives Setzen jener Momente ist
dadurch selbst das Voraussetzen, oder Setzen ihrer selbst als aufgehobener oder
der Unmittelbarkeit.



Eben darin aber ist diese Wirklichkeit bestimmt als Negatives; sie ist ein
Zusammengehen aus der Wirklichkeit, welche reale Möglichkeit war, mit sich;
also wird diese neue Wirklichkeit nur aus ihrem Ansichseyn, aus der Negation
ihrer selbst.—Damit ist sie zugleich unmittelbar als Möglichkeit
bestimmt, als Vermitteltes durch ihre Negation. Diese Möglichkeit aber ist
somit unmittelbar nichts als dieß Vermitteln, in welchem das Ansichseyn,
nämlich sie selbst, und die Unmittelbarkeit, beide auf gleiche Weise
Gesetztseyn sind.—So ist es die Nothwendigkeit, welche ebenso sehr
Aufheben dieses Gesetztseyns oder Setzen der Unmittelbarkeit, und des
Ansichseyns, so wie eben darin Bestimmen dieses Aufhebens als Gesetztseyns ist.
Sie ist daher es selbst, welche sich als Zufälligkeit bestimmt;—in ihrem
Seyn sich von sich abstößt, in diesem Abstoßen selbst nur in sich zurückgekehrt
ist, und in dieser Rückkehr als ihrem Seyn sich von sich selbst abgestoßen hat.



So hat die Form in ihrer Realisirung alle ihre Unterschiede durchdrungen und
sich durchsichtig gemacht, und ist als absolute Nothwendigkeit nur diese
einfache Identität des Seyns in seiner Negation oder in dem Wesen mit sich
selbst.—Der Unterschied von dem Inhalte und der Form selbst ist ebenso
verschwunden; denn jene Einheit der Möglichkeit in der Wirklichkeit und
umgekehrt ist die in ihrer Bestimmtheit oder im Gesetztseyn gegen sich selbst
gleichgültige Form, die inhaltsvolle Sache, an der sich die Form der
Nothwendigkeit äußerlich verlief. Aber so ist sie diese reflektirte Identität
beider Bestimmungen, als gegen sie gleichgültig, somit die Formbestimmung des
Ansichseyns gegen das Gesetztseyn, und diese Möglichkeit macht die
Beschränktheit des Inhalts aus, den die reale Nothwendigkeit hatte. Die
Auflösung dieses Unterschieds aber ist die absolute Nothwendigkeit, deren
Inhalt dieser in ihr sich durchdringende Unterschied ist.



Die absolute Nothwendigkeit ist also die Wahrheit, in welche Wirklichkeit und
Möglichkeit überhaupt, so wie die formelle und reale Nothwendigkeit
zurückgeht.—Sie ist, wie sich ergeben hat, das Seyn, das in seiner
Negation, im Wesen, sich auf sich bezieht und Seyn ist. Sie ist ebenso sehr
einfache Unmittelbarkeit oder reines Seyn, als einfache Reflexion-in-sich, oder
reines Wesen; sie ist dieß, daß dieß Beides ein und dasselbe ist.—Das
schlechthin Nothwendige ist nur, weil es ist; es hat sonst keine Bedingung,
noch Grund.—Es ist aber ebenso reines Wesen, sein Seyn ist die einfache
Reflexion-in-sich; es ist, weil es ist. Als Reflexion hat es Grund und
Bedingung, aber es hat nur sich zum Grunde und Bedingung. Es ist Ansichseyn,
aber sein Ansichseyn ist seine Unmittelbarkeit, seine Möglichkeit ist seine
Wirklichkeit.—Es ist also, weil es ist; als das Zusammengehen des Seyns
mit sich, ist es Wesen; aber weil dieß Einfache ebenso die unmittelbare
Einfachheit ist, ist es Seyn.



Die absolute Nothwendigkeitt ist so die Reflexion oder Form des Absoluten;
Einheit des Seyns und Wesens, einfache Unmittelbarkeit, welche absolute
Negativität ist. Einer Seits sind ihre Unterschiede daher nicht als
Reflexions-Bestimmungen, sondern als seyende Mannigfaltigkeit, als
unterschiedene Wirklichkeit, welche die Gestalt von selbstständigen Anderen
gegen einander hat. Anderer Seits da ihre Beziehung die absolute Identität ist,
ist sie das absolute Umkehren ihrer Wirklichkeit in ihre Möglichkeit und ihrer
Möglichkeit in Wirklichkeit.—Die absolute Nothwendigkeit ist daher blind.
Einer Seits haben die unterschiedenen, welche als Wirklichkeit und als die
Möglichkeit bestimmt sind, die Gestalt der Reflexion-in-sich als des Seyns; sie
sind daher beide als freie Wirklichkeiten, deren keins im Andern scheint, keins
eine Spur seiner Beziehung auf das Andere an ihm zeigen will; in sich gegründet
ist jedes das Nothwendige an ihm selbst. Die Nothwendigkeit als Wesen ist in
diesem Seyn verschlossen; die Berührung dieser Wirklichkeiten durch einander
erscheint daher als eine leere Äußerlichkeit; die Wirklichkeit des einen in dem
Andern ist die nur Möglichkeit, die Zufälligkeit. Denn das Seyn ist gesetzt als
absolut nothwendig, als die Vermittelung-mit-sich, welche absolute Negation der
Vermittelung-durch-Anderes ist, oder als Seyn das nur mit dem Seyn identisch
ist; ein Anderes, das im Seyn Wirklichkeit hat, ist daher als schlechthin nur
Mögliches, leeres Gesetztseyn bestimmt.



Aber diese Zufälligkeit ist vielmehr die absolute Nothwendigkeit; sie ist das
Wesen jener freien, an sich nothwendigen Wirklichkeiten. Dieses Wesen ist das
Lichtscheue, weil an diesen Wirklichkeiten kein Scheinen, kein Reflex ist, weil
sie nur rein in sich gegründet, für sich gestaltet sind, sich nur sich selbst
manifestiren,—weil sie nur Seyn sind.—Aber ihr Wesen wird an ihnen
hervorbrechen und offenbaren, was es ist und was sie sind. Die Einfachheit
ihres Seyns, ihres Beruhens auf sich, ist die absolute Negativität; sie ist die
Freiheit ihrer scheinlosen Unmittelbarkeit. Dieses Negative bricht an ihnen
hervor, weil das Seyn durch dieß sein Wesen der Widerspruch mit sich selbst
ist;—und zwar gegen dieß Seyn in der Form des Seyns, also als die
Negation jener Wirklichkeiten, welche absolut verschieden ist von ihrem Seyn,
als ihr Nichts, als ein ebenso freies Andersseyn gegen sie, als ihr Seyn es
ist.—Jedoch war es an ihnen nicht zu verkennen. Sie sind in ihrer auf
sich beruhenden Gestaltung gleichgültig gegen die Form, ein Inhalt, damit
unterschiedene Wirklichkeiten und ein bestimmter Inhalt; dieser ist das Maal,
das die Nothwendigkeit, indem sie, welche absolute Rückkehr in sich selbst in
ihrer Bestimmung ist, dieselben frei als absolut wirkliche entließ,—ihnen
aufdrückte, worauf sie als den Zeugen ihres Rechts sich beruft, und an dem sie
ergriffen nun untergehen. Diese Manifestation dessen, was die Bestimmtheit in
Wahrheit ist, negative Beziehung auf sich selbst, ist blinder Untergang im
Andersseyn; das hervorbrechende Scheinen oder die Reflexion ist an den Seyenden
als Werden oder Übergehen des Seyns in Nichts. Aber das Seyn ist umgekehrt
ebenso sehr Wesen, und das Werden ist Reflexion oder Scheinen. So ist die
Äußerlichkeit ihre Innerlichkeit, ihre Beziehung ist absolute Identität; und
das Übergehen des Wirklichen in Mögliches, des Seyns in Nichts ein
Zusammengehen mit sich selbst; die Zufälligkeit ist absolute Nothwendigkeit;
sie selbst ist das Voraussetzen jener ersten absoluten Wirklichkeiten.



Diese Identität des Seyns in seiner Negation mit sich selbst, ist sie nun
Substanz. Sie ist diese Einheit als in ihrer Negation oder als in der
Zufälligkeit; so ist sie die Substanz als Verhältniß zu sich selbst. Das blinde
Übergehen der Nothwendigkeit ist vielmehr die eigene Auslegung des Absoluten,
die Bewegung desselben in sich, welches in seiner Entäußerung vielmehr sich
selbst zeigt.




Drittes Kapitel. Das absolute Verhältniß.


Die absolute Nothwendigkeit ist nicht sowohl das Nothwendige, noch weniger ein
Nothwendiges, sondern Nothwendigkeit;—Seyn schlechthin als Reflexion. Sie
ist Verhältniß, weil sie Unterscheiden ist, dessen Momente selbst ihre ganze
Totalität sind, die also absolut bestehen, so daß dieß aber nur Ein Bestehen
und der Unterschied nur der Schein des Auslegens, und dieser das Absolute
selbst ist.—Das Wesen als solches ist die Reflexion oder das Scheinen;
das Wesen als absolutes Verhältniß aber ist der als Schein gesetzte Schein,
oder als dieß Beziehen auf sich die absolute Wirklichkeit ist.—Das
Absolute, zuerst von der äußern Reflexion ausgelegt, legt nun als absolute Form
oder als Nothwendigkeit, sich selbst aus; dieß Auslegen seiner selbst ist sein
Sich-selbst-setzen, und es ist nur dieß Sich-setzen.—Wie das Licht der
Natur nicht Etwas, noch Ding, sondern sein Seyn nur sein Scheinen ist, so ist
die Manifestation die sich selbst gleiche absolute Wirklichkeit.



Die Seiten des absoluten Verhältnisses sind daher keine Attribute. Im Attribute
scheint das Absolute nur in einem seiner Momente, als einem vorausgesetzten und
von der äußern Reflexion aufgenommenen. Die Auslegerin des Absoluten aber ist
die absolute Nothwendigkeit, die identisch mit sich ist, als sich selbst
bestimmend. Da sie das Scheinen ist, das als Schein gesetzt ist, so sind die
Seiten dieses Verhältnisses Totalitäten, weil sie als Schein sind; denn als
Schein sind die Unterschiede sie selbst und ihr Entgegengesetztes, oder das
Ganze;—umgekehrt sind sie so Schein, weil sie Totalitäten sind. Dieß
Unterscheiden oder Scheinen des Absoluten ist so nur das identische Setzen
seiner selbst.



Dieß Verhältniß in seinem unmittelbaren Begriff ist das Verhältniß der Substanz
und der Accidenzen, das unmittelbare Verschwinden und Werden des absoluten
Scheines in sich selbst. Indem die Substanz sich zum Fürsichseyn gegen ein
Anderes bestimmt, oder das absolute Verhältniß als reales, ist das Verhältniß
der Kausalität. Endlich indem dieses als sich auf sich Beziehendes in
Wechselwirkung übergeht, so ist damit das absolute Verhältniß nach den
Bestimmungen, welche es enthält, auch gesetzt; diese gesetzte Einheit seiner in
seinen Bestimmungen, die als das Ganze selbst und damit ebenso sehr als
Bestimmungen gesetzt sind, ist alsdann der Begriff.



A. Das Verhältniß der Substantialität.



Die absolute Nothwendigkeit ist absolutes Verhältniß, weil sie nicht das Seyn
als solches ist, sondern das Seyn, das ist, weil es ist, das Seyn als die
absolute Vermittelung seiner mit sich selbst. Dieses Seyn ist die Substanz; als
die letzte Einheit des Wesens und Seyns, ist sie das Seyn in allem Seyn; weder
das unreflektirte Unmittelbare, noch auch ein abstraktes, hinter der Existenz
und Erscheinung stehendes, sondern die unmittelbare Wirklichkeit selbst, und
diese als absolutes Reflektirtseyn in sich, als an und fürsichseyendes
Bestehen.—Die Substanz als diese Einheit des Seyns und der Reflexion ist
wesentlich das Scheinen und Gesetztseyn ihrer. Das Scheinen ist das sich auf
sich beziehende Scheinen, so ist es; dieß Seyn ist die Substanz als solche.
Umgekehrt ist dieses Seyn nur das mit sich identische Gesetztseyn, so ist es
scheinende Totalität, die Accidentalität.



Dieß Scheinen ist die Identität als der Form;—die Einheit der Möglichkeit
und Wirklichkeit. Sie ist erstlich Werden, die Zufälligkeit als die Sphäre des
Entstehens und Vergehens; denn nach der Bestimmung der Unmittelbarkeit ist die
Beziehung der Möglichkeit und Wirklichkeit unmittelbares Umschlagen derselben
als Seyender in einander, eines jeden als in sein ihm nur Anderes.—Aber
weil das Seyn Schein ist, so ist die Beziehung derselben auch als identischer
oder scheinender an einander, Reflexion. Die Bewegung der Accidentalität stellt
daher an jedem ihrer Momente das Scheinen der Kategorien des Seyns und der
Reflexions-Bestimmungen des Wesens in einander dar.—Das unmittelbare
Etwas hat einen Inhalt; seine Unmittelbarkeit ist zugleich reflektirte
Gleichgültigkeit gegen die Form. Dieser Inhalt ist bestimmt, und indem dieß
Bestimmtheit des Seyns ist, geht das Etwas über in ein Anderes. Aber die
Qualität ist auch Bestimmtheit der Reflexion; so ist sie gleichgültige
Verschiedenheit. Aber diese begeistet sich zur Entgegensetzung, und geht in den
Grund zurück, der das Nichts, aber auch Reflexion-in-sich ist. Diese hebt sich
auf; aber sie ist selbst reflektirtes Ansichseyn, so ist sie Möglichkeit und
dieß Ansichseyn ist in seinem Übergehen, das ebenso sehr Reflexion-in-sich ist,
das nothwendige Wirkliche.



Diese Bewegung der Accidentalität ist die Aktuosität der Substanz, als ruhiges
Hervorgehen ihrer selbst. Sie ist nicht thätig gegen Etwas, sondern nur gegen
sich als einfaches widerstandloses Element. Das Aufheben eines Vorausgesetzten
ist der verschwindende Schein; erst in dem das unmittelbare aufhebenden Thun
wird dieß Unmittelbare selbst, oder ist jenes Scheinen; das Anfangen von sich
selbst ist erst das Setzen dieses Selbsts, von dem das Anfangen ist.



Die Substanz als diese Identität des Scheinens ist die Totalität des Ganzen,
und begreift die Accidentalität in sich, und die Accidentalität ist die ganze
Substanz selbst. Der Unterschied ihrer in die einfache Identität des Seyns, und
in den Wechsel der Accidenzen an derselben ist eine Form ihres Scheins. Jenes
ist die formlose Substanz des Vorstellens, dem der Schein sich nicht als Schein
bestimmt hat, sondern das als an einem Absoluten an solcher unbestimmten
Identität festhält, die keine Wahrheit hat, nur die Bestimmtheit der
unmittelbaren Wirklichkeit oder ebenso des Ansichseyns oder der Möglichkeit
ist;—Formbestimmungen, welche in die Accidentalität fallen.-Die andere
Bestimmung, der Wechsel der Accidenzen, ist die absolute Formeinheit der
Accidentalität, die Substanz als die absolute Macht.—Das Vergehen der
Accidenz ist Zurückgehen ihrer als Wirklichkeit in sich als in ihr Ansichseyn
oder in ihre Möglichkeit, aber dieß ihr Ansichseyn ist selbst nur ein
Gesetztseyn; daher ist es auch Wirklichkeit, und weil diese Formbestimmungen
ebenso sehr Inhaltsbestimmungen sind, ist dieß Mögliche auch dem Inhalte nach
ein anders bestimmtes Wirkliches. Die Substanz manifestirt sich durch die
Wirklichkeit mit ihrem Inhalte, in die sie das Mögliche übersetzt, als
schaffende, durch die Möglichkeit, in die sie das Wirkliche zurückführt, als
zerstörende Macht. Aber beides ist identisch; das Schaffen zerstörend, die
Zerstörung schaffend; denn das Negative und Positive, die Möglichkeit und
Wirklichkeit sind in der substantiellen Nothwendigkeit absolut vereint.



Die Accidenzen als solche,—und es sind mehrere, indem die Mehrheit eine
der Bestimmungen des Seyns ist,—haben keine Macht über einander. Sie sind
das seyende oder für sich seyende Etwas, existirende Dinge von mannigfaltigen
Eigenschaften, oder Ganze, die aus Theilen bestehen, selbstständige Theile,
Kräfte, die der Sollicitation durch einander bedürfen und einander zur
Bedingung haben. Insofern ein solches Accidentelles über ein Anderes eine Macht
auszuüben scheint, ist es die Macht der Substanz, welche beide in sich
begreift, als Negativität einen ungleichen Werth setzt, das eine als
Vo[e]rgehendes, das Andere mit anderem Inhalte und als Entstehendes, oder jenes
in seine Möglichkeit, dieses daran in Wirklichkeit übergehend bestimmt;
—ewig sich in diese Unterschiede der Form und des Inhalts entzweit und
ewig sich von dieser Einseitigkeit reinigt, aber in dieser Reinigung selbst in
die Bestimmung und Entzweiung zurückgefallen ist. —Eine Accidenz
vertreibt also eine andere nur darum, weil ihr eigenes Subsistiren diese
Totalität dar Form und des Inhalts selbst ist, in der sie wie ihre andere
ebenso sehr untergeht.



Um dieser unmittelbaren Identität und Gegenwart der Substanz in den Accidenzen
willen ist noch kein realer Unterschied vorhanden. In dieser ersten Bestimmung
ist die Substanz noch nicht nach ihrem ganzen Begriffe manifestirt. Wenn die
Substanz als das mit sich identische An- und Fürsichseyn, von ihr selbst als
Totalität der Accidenzen unterschieden wird, so ist sie als Macht das
Vermittelnde. Diese ist die Nothwendigkeit, das in der Negativität der
Accidenzen positive Beharren derselben, und ihr bloßes Gesetztseyn in ihrem
Bestehen; diese Mitte ist somit Einheit der Substantialität und Accidentalität
selbst, und ihre Extreme haben kein eigenthümliches Bestehen. Die
Substantialität ist daher nur das Verhältniß als unmittelbar verschwindend, sie
bezieht sich auf sich nicht als Negatives, ist als die unmittelbare Einheit der
Macht mit sich selbst in der Form nur ihrer Identität, nicht ihres negativen
Wesens; nur das eine Moment, nämlich das Negative oder der Unterschied, ist das
schlechthin verschwindende, nicht aber das andere, das Identische. —Dieß
ist auch so zu betrachten. Der Schein oder die Accidentalität ist an sich wohl
Substanz durch die Macht, aber er ist nicht so gesetzt als dieser mit sich
identische Schein; so hat die Substanz nur die Accidentalität zu ihrer Gestalt
oder Gesetztseyn, nicht sich selbst; ist nicht Substanz als Substanz. Das
Substantialitäts-Verhältniß ist also zunächst sie nur, daß sie sich als
formelle Macht offenbart, deren Unterschiede nicht substantiell sind; sie ist
in der That nur als Inneres der Accidenzen, und diese sind nur an der Substanz.
Oder dieß Verhältniß ist nur die scheinende Totalität als Werden; aber sie ist
ebenso sehr Reflexion; die Accidentalität, die an sich Substanz ist, ist eben
darum auch gesetzt als solche; so ist sie bestimmt als sich auf sich beziehende
Negativität, gegen sich, bestimmt als sich auf sich beziehende einfache
Identität mit sich; und ist für-sich-seyende, mächtige Substanz. So geht das
Substantialitäts-Verhältniß in das Kausalitäts-Verhältniß über.



B. Das Kausalitäts-Verhältniß.



Die Substanz ist Macht, und in sich reflektirte nicht bloß übergehende, sondern
die Bestimmungen setzende und von sich unterscheidende Macht. Als in ihrem
Bestimmen sich auf sich selbst beziehend ist sie selbst das, was sie als
negatives setzt oder zum Gesetztseyn macht. Dieses ist somit überhaupt die
aufgehobene Substantialität, das nur Gesetzte, die Wirkung; die für sich
seyende Substanz aber ist die Ursache.



Dieß Kausalitätsverhältniß ist zunächst nur dieß Verhältniß von Ursache und
Wirkung; so ist es das formelle Kausalitäts-Verhältniß.



a. Die formelle Kausalität.



1. Die Ursache ist das Ursprüngliche gegen die Wirkung.—Die Substanz ist
als Macht das Scheinen, oder hat Accidentalität. Aber sie ist als Macht ebenso
sehr Reflexion-in-sich in ihrem Scheine; so legt sie ihr Übergehen aus, und
dieß Scheinen ist bestimmt als Schein, oder die Accidenz ist gesetzt, als das,
daß sie nur ein Gesetztes sey. —Die Substanz geht aber in ihrem Bestimmen
nicht von der Accidentalität aus, als ob diese voraus ein Anderes wäre, und nun
erst als Bestimmtheit gesetzt würde, son dern beides ist Eine Aktuosität. Die
Substanz, als Macht bestimmt sich; aber dieß Bestimmen ist unmittelbar selbst
das Aufheben des Bestimmens und die Rückkehr. Sie bestimmt sich,—sie, das
Bestimmende ist so das Unmittelbare, und das selbst schon
Bestimmte;—indem sie sich bestimmt, setzt sie also dieß schon Bestimmte
als bestimmt; hat so das Gesetztseyn aufgehoben, und ist in sich
zurückgekehrt.—Umgekehrt ist diese Rückkehr, weil sie die negative
Beziehung der Substanz auf sich ist, selbst ein Bestimmen oder Abstoßen ihrer
von sich; durch diese Rückkehr wird das Bestimmte, von dem sie anzufangen und
es als vorgefundenes Bestimmtes nun als solches zu setzen scheint.—So ist
die absolute Actuosität Ursache;—die Macht der Substanz in ihrer Wahrheit
als Manifestation, die das, was an sich ist, die Accidenz, die das Gesetztseyn
ist, unmittelbar im Werden derselben auch auslegt, sie setzt als Gesetztseyn;
die Wirkung.—Diese ist also erstlich dasselbe, was die Accidentalität des
Substantialitäts-Verhältnisses ist, nämlich die Substanz als Gesetztseyn; aber
zweitens ist die Accidenz als solche substantiell nur durch ihr Verschwinden,
als Übergehendes; als Wirkung aber ist sie das Gesetztseyn als mit sich
identisch; die Ursache ist in der Wirkung als ganze Substanz manifestirt,
nämlich als an dem Gesetztseyn selbst als solchem in sich reflektirt.



2. Diesem in sich reflektirten Gesetztseyn, dem Bestimmten als Bestimmten,
steht die Substanz als nicht gesetztes Ursprüngliches gegenüber. Weil sie als
absolute Macht Rückkehr in sich, aber diese Rückkehr selbst Bestimmen ist, so
ist sie nicht mehr bloß das An-sich ihrer Accidenz, sondern ist auch gesetzt
als dieß Ansichseyn. Die Substanz hat daher erst als Ursache Wirklichkeit. Aber
diese Wirklichkeit, daß ihr Ansichseyn, ihre Bestimmtheit im
Substantialitäts-Verhältnisse, nunmehr als Bestimmtheit gesetzt ist, ist die
Wirkung; die Substanz hat daher die Wirklichkeit, die sie als Ursache hat, nur
in ihrer Wirkung.—Dieß ist die Nothwendigkeit, welche die Ursache
ist.—Sie ist die wirkliche Substanz, weil die Substanz als Macht sich
selbst bestimmt; aber ist zugleich Ursache, weil sie diese Bestimmtheit auslegt
oder als Gesetztseyn setzt; so setzt sie ihre Wirklichkeit als das Gesetztseyn
oder als die Wirkung. Diese ist das Andere der Ursache, das Gesetztseyn gegen
das Ursprüngliche und durch dieses vermittelt. Aber die Ursache hebt als
Nothwendigkeit ebenso dieß ihr Vermitteln auf, und ist in dem Bestimmen ihrer
selbst als das ursprünglich sich auf sich beziehende gegen das Vermittelte, die
Rückkehr in sich; denn das Gesetztseyn ist als Gesetztseyn bestimmt, somit
identisch mit sich; die Ursache ist daher erst in ihrer Wirkung das wahrhaft
Wirkliche und mit sich Identische.—Die Wirkung ist daher nothwendig, weil
sie eben Manifestation der Ursache, oder diese Nothwendigkeit ist, welche die
Ursache ist.—Nur als diese Nothwendigkeit ist die Ursache selbst
bewegend, aus sich anfangend, ohne von einem Andern sollicitirt zu werden, und
selbstständige Quelle des Hervorbringens aus sich;—sie muß wirken, ihre
Ursprünglichkeit ist dieß, daß ihre Reflexion-in-sich bestimmendes Setzen und
umgekehrt, beides eine Einheit ist.



Die Wirkung enthält daher überhaupt nichts, was nicht die Ursache enthält.
Umgekehrt enthält die Ursache nichts, was nicht in ihrer Wirkung ist. Die
Ursache ist nur Ursache, insofern sie eine Wirkung hervorbringt; und die
Ursache ist nichts als diese Bestimmung, eine Wirkung zu haben, und die Wirkung
nichts, als dieß, eine Ursache zu haben. In der Ursache als solcher selbst
liegt ihre Wirkung, und in der Wirkung die Ursache; insofern die Ursache noch
nicht wirkte, oder insofern sie aufgehört hätte zu wirken, so wäre sie nicht
Ursache; —und die Wirkung, insofern ihre Ursache verschwunden ist, ist
nicht mehr Wirkung, sondern eine gleichgültige Wirklichkeit.-3. In dieser
Identität der Ursache und Wirkung ist nun die Form, wodurch sie als das an sich
seyende und als das Gesetztseyn sich unterscheiden, aufgehoben. Die Ursache
erlischt in ihrer Wirkung; damit ist ebenso die Wirkung erloschen, denn sie ist
nur die Bestimmtheit der Ursache. Diese in der Wirkung erloschene Kausalität
ist somit eine Unmittelbarkeit, welche gegen das Verhältniß von Ursache und
Wirkung gleichgültig ist, und es äußerlich an ihr hat.



b. Das bestimmte Kausalitätsverhältniß.



1. Die Identität der Ursache in ihrer Wirkung mit sich ist das Aufheben ihrer
Macht und Negativität, daher die gegen die Formunterschiede gleichgültige
Einheit, der Inhalt.—Er ist daher nur an sich auf die Form, hier die
Kausalität, bezogen. Sie sind somit als verschieden gesetzt, und die Form gegen
den Inhalt eine selbst nur unmittelbar wirkliche, eine zufällige Kausalität.



Ferner der Inhalt so als bestimmtes, ist ein verschiedener Inhalt an ihm
selbst; und die Ursache ist ihrem Inhalte nach bestimmt, damit ebenso die
Wirkung.—Der Inhalt, da das Reflektirtseyn hier auch unmittelbare
Wirklichkeit ist, ist insofern wirkliche, aber die endliche Substanz.



Dieß ist nunmehr das Kausalitäts-Verhältniß in seiner Realität und Endlichkeit.
Als formell ist es das unendliche Verhältniß der absoluten Macht, deren Inhalt
die reine Manifestation oder Nothwendigkeit ist. Als endliche Kausalität
hingegen hat es einen gegebenen Inhalt, und verläuft sich als ein äußerlicher
Unterschied an diesem Identischen, das in seinen Bestimmungen eine und dieselbe
Substanz ist.



Durch diese Identität des Inhalts ist diese Kausalität ein analytischer Satz.
Es ist dieselbe Sache, welche sich das eine Mal als Ursache, das andere Mal als
Wirkung darstellt, dort als eigenthümliches Bestehen, hier als Gesetztseyn oder
Bestimmung an einem Andern. Da diese Bestimmungen der Form äußerliche Reflexion
sind, so ist es die der Sache nach tautologische Betrachtung eines subjektiven
Verstandes, eine Erscheinung als Wirkung zu bestimmen und davon zu ihrer
Ursache aufzusteigen, um sie zu begreifen und zu erklären; es wird nur ein und
derselbe Inhalt wiederhohlt; man hat in der Ursache nichts Anderes als in der
Wirkung.—Der Regen z.B. ist Ursache der Feuchtigkeit, welche seine
Wirkung ist;—der Regen macht naß, dieß ist ein analytischer Satz;
dasselbe Wasser, was der Regen ist, ist die Feuchtigkeit; als Regen ist dieß
Wasser nur in der Form einer Sache für sich, als Wässerigkeit oder Feuchtigkeit
dagegen ist es ein adjectives, ein gesetztes, das nicht mehr sein Bestehen an
ihm selbst haben soll; und die eine Bestimmung, wie die andere, ist ihm
äußerlich.—So ist die Ursache dieser Farbe ein Färbendes, ein Pigment,
welches eine und dieselbe Wirklichkeit ist, das eine Mal in der ihm äußern Form
eines thätigen, das heißt, mit einem von ihm verschiedenen Thätigen äußerlich
verbunden, das andere Mal aber in der ihm ebenso äußerlichen Bestimmung einer
Wirkung.—Die Ursache einer That ist die innere Gesinnung in einem
thätigen Subjekt, die als äußeres Daseyn, das sie durch die Handlung erhält,
derselbe Inhalt und Werth ist. Wenn die Bewegung eines Körpers als Wirkung
betrachtet wird, so ist die Ursache derselben eine stoßende Kraft; aber es ist
dasselbe Quantum der Bewegung, das vor und nach dem Stoß vorhanden ist,
dieselbe Existenz, welche der stoßende Körper enthielt, und dem gestoßenen
mittheilte; und so viel er mittheilt, so viel verliert er selbst.



Die Ursache, z.B. der Mahler, oder der stoßende Körper hat wohl noch einen
andern Inhalt, jener, als die Farben und deren sie zum Gemälde verbindende
Form; dieser, als eine Bewegung von bestimmter Stärke und Richtung. Allein
dieser weitere Inhalt ist ein zufälliges Beiwesen, das die Ursache nichts
angeht; was der Maler sonst für Qualitäten enthält, abstrahirt davon, daß er
Maler dieses Gemäldes ist, dieß tritt nicht in dieses Gemälde ein; nur was von
seinen Eigenschaften sich in der Wirkung darstellt, ist in ihm als Ursache
vorhanden, nach seinen übrigen Eigenschaften ist er nicht Ursache. So ob der
stoßende Körper Stein oder Holz, grün, gelb ist u.s.f. dieß tritt nicht in
seinen Stoß ein; insofern ist er nicht Ursache.



Es ist in Rücksicht dieser Tautologie des Kausalitäts-Verhältnisses zu
bemerken, daß es dieselbe dann nicht zu enthalten scheint, wenn nicht die
nächste, sondern die entfernte Ursache einer Wirkung angegeben wird. Die
Formveränderung, welche die zu Grunde liegende Sache in diesem Durchgange durch
mehrere Mittelglieder erleidet, versteckt die Identität, die sie darin behält.
Sie verknüpft sich zugleich in dieser Vervielfältigung der Ursachen, welche
zwischen sie und die letzte Wirkung eingetreten sind, mit andern Dingen und
Umständen, so daß nicht jenes Erste, was als Ursache ausgesprochen wird,
sondern nur diese mehrere Ursachen zusammen die vollständige Wirkung
enthalten.—So wenn z. ein Mensch dadurch unter Umstände kam, in denen
sich sein Talent entwickelte, daß er seinen Vater verlor, den in einer Schlacht
eine Kugel traf, so könnte dieser Schuß, (oder noch weiter zurück der Krieg
oder eine Ursache des Kriegs und so fort ins Unendliche) als Ursache der
Geschicklichkeit jenes Menschen angegeben werden. Allein es erhellt, daß z.B.
jener Schuß nicht für sich diese Ursache ist, sondern nur die Verknüpfung
desselben mit andern wirkenden Bestimmungen. Oder vielmehr ist er überhaupt
nicht Ursache, sondern nur ein einzelnes Moment, das zu den Umständen der
Möglichkeit gehörte.



Denn hauptsächlich ist noch die unstatthafte Anwendung des
Kausalitätsverhältnisses auf Verhältnisse des physisch-organischen und des
geistigen Lebens zu bemerken. Hier zeigt sich das, was als Ursache genannt
wird, freilich von anderem Inhalte als die Wirkung, darum aber, weil das, was
auf das Lebendige wirkt, von diesem selbstständig bestimmt, verändert und
verwandelt wird, weil das Lebendige die Ursache nicht zu ihrer Wirkung kommen
läßt, das heißt, sie als Ursache aufhebt. So ist es unstatthaft gesprochen, daß
die Nahrung die Ursache des Bluts, oder diese Speisen oder Kälte, Nässe,
Ursachen des Fiebers u.s.fort seyen; so unstatthaft es ist, das jonische Klima
als die Ursache der homerischen Werke, oder Cäsar's Ehrgeiz als die Ursache des
Untergangs der republikanischen Verfassung Roms anzugeben. In der Geschichte
überhaupt sind geistige Massen und Individuen im Spiele und in der
Wechselbestimmung mit einander; die Natur des Geistes ist es aber noch in viel
höherem Sinne, als der Charakter des Lebendigen überhaupt, vielmehr nicht ein
anderes Ursprüngliches in sich aufzunehmen, oder nicht eine Ursache sich in ihn
kontinuiren zu lassen, sondern sie abzubrechen und zu verwandeln.—Welche
Verhältnisse aber der Idee angehören und bei ihr erst zu betrachten
sind.—Dieß kann hier noch bemerkt werden, daß insofern das Verhältniß von
Ursache und Wirkung, obwohl in uneigentlichem Sinne, zugelassen wird, die
Wirkung nicht größer seyn könne, als die Ursache; denn die Wirkung ist nichts
weiter als die Manifestation der Ursache. Es ist ein gewöhnlich gewordener Witz
in der Geschichte, aus kleinen Ursachen große Wirkungen entstehen zu lassen,
und für die umfassende und tiefe Begebenheit eine Anekdote als erste Ursache
aufzuführen. Eine solche sogenannte Ursache ist für nichts weiteres als eine
Veranlassung, als äußere Erregung anzusehen, deren der innere Geist der
Begebenheit nicht bedurft hätte, oder deren er eine unzählige Menge anderer
hätte gebrauchen können, um von ihnen in der Erscheinung anzufangen, sich Luft
zu machen und seine Manifestation zu geben. Vielmehr ist umgekehrt so etwas für
sich Kleinliches und Zufälliges erst von ihm zu seiner Veranlassung bestimmt
worden. Jene Arabesken-Malerei der Geschichte, die aus einem schwanken Stengel
eine große Gestalt hervorgehen läßt, ist daher wohl eine geistreiche, aber
höchst oberflächliche Behandlung. Es ist in diesem Entspringen des Großen aus
dem Kleinen zwar überhaupt die Umkehrung vorhanden, die der Geist mit dem
Äußerlichen vornimmt; aber eben darum ist dieses nicht Ursache in ihm, oder
diese Umkehrung hebt selbst das Verhältniß der Kausalität auf.



2. Diese Bestimmtheit des Kausalitäts-Verhältnisses aber, daß Inhalt und Form
verschieden und gleichgültig sind, erstreckt sich weiter. Die Formbestimmung
ist auch Inhaltsbestimmung; Ursache und Wirkung, die beiden Seiten des
Verhältnisses, sind daher auch ein anderer Inhalt. Oder der Inhalt, weil er nur
als Inhalt einer Form ist, hat ihren Unterschied an ihm selbst und ist
wesentlich verschieden. Aber indem diese seine Form das Kausalitäts-Verhältniß
ist, das ein in Ursache und Wirkung identischer Inhalt ist, so ist der
verschiedene Inhalt äußerlich mit der Ursache einer Seits, und anderer Seits
mit der Wirkung verbunden; er tritt somit nicht selbst in das Wirken und in das
Verhältniß ein.



Dieser äußerliche Inhalt ist also verhältnißlos;—eine unmittelbare
Existenz;—oder weil er als Inhalt die ansichseyende Identität der Ursache
und Wirkung ist, ist auch er unmittelbare, seyende Identität. Dieß ist daher
irgend ein Ding, das mannigfaltige Bestimmungen seines Daseyns hat, unter
Anderem auch diese, daß es in irgend einer Rücksicht Ursache oder auch Wirkung
ist. Die Formbestimmungen, Ursache und Wirkung, haben an ihm ihr Substrat, das
heißt ihr wesentliches Bestehen,—und jede ein besonderes—, denn
ihre Identität ist ihr Bestehen;—zugleich aber ist es ihr unmittelbares
Bestehen, nicht ihr Bestehen als Formeinheit, oder als Verhältniß.



Aber dieses Ding ist nicht nur Substrat, sondern auch Substanz, denn es ist das
identische Bestehen nur als des Verhältnisses. Ferner ist sie endliche
Substanz, denn sie ist bestimmt als unmittelbare gegen ihre Ursachlichkeit.
Aber sie hat zugleich Kausalität, weil sie ebenso sehr nur das Identische als
dieses Verhältnisses ist.—Als Ursache nun ist dieses Substrat die
negative Beziehung auf sich. Aber es selbst, worauf es sich bezieht, ist
erstens ein Gesetztseyn, weil es als unmittelbar Wirkliches bestimmt ist; dieß
Gesetztseyn als Inhalt ist irgend eine Bestimmung überhaupt.—Zweitens ist
ihin die Kausalität äußerlich; diese macht somit selbst sein Gesetztseyn aus.
Indem es nun ursachliche Substanz ist, besteht seine Kausalität darin, sich
negativ auf sich, also auf sein Gesetztseyn und äußere Kausalität, zu beziehen.
Das Wirken dieser Substanz fängt daher von einem Äußern an, befreit sich von
dieser äußern Bestimmung, und seine Rückkehr in sich ist die Erhaltung seiner
unmittelbaren Existenz und das Aufheben seiner gesetzten, und damit seiner
Kausalität überhaupt.



So ist ein Stein, der sich bewegt, Ursache; seine Bewegung ist eine Bestimmung,
die er hat, außer welcher er aber noch viele andere Bestimmungen der Farbe,
Gestalt u.s.f. enthält, welche nicht in seine Ursachlichkeit eingehen. Weil
seine unmittelbare Existenz getrennt ist von seiner Formbeziehung, nämlich der
Kausalität, so ist diese ein Äußerliches; seine Bewegung, und die Kausalität,
die ihm in ihr zukommt, ist an ihm nur Gesetztseyn.—Aber die Kausalität
ist auch seine eigene; dieß ist darin vorhanden, daß sein substantielles
Bestehen seine identische Beziehung auf sich ist, diese aber ist nunmehr als
Gesetztseyn bestimmt, sie ist also zugleich negative Beziehung auf
sich.—Seine Kausalität, welche sich auf sich als auf das Gesetztseyn oder
als ein Äußeres richtet, besteht daher darin, es aufzuheben, und durch die
Entfernung desselben in sich zurückzukehren, —somit insofern nicht in
seinem Gesetztseyn identisch mit sich zu seyn, sondern nur seine abstrakte
Ursprünglichkeit wiederherzustellen. —Oder der Regen ist Ursache der
Nässe, welche dasselbe Wasser ist als jener. Dieses Wasser hat die Bestimmung,
Regen und Ursache zu seyn, dadurch daß sie von einem Andern in ihm gesetzt
ist;—eine andere Kraft oder was es sey, hat es in die Luft erhoben und in
eine Masse zusammengebracht, deren Schwere es fallen macht. Seine Entfernung
von der Erde, ist eine seiner ursprünglichen Identität mit sich, der Schwere,
fremde Bestimmung; seine Ursachlichkeit besteht darin dieselbe zu entfernen,
und jene Identität wieder herzustellen, damit aber auch seine Kausalität
aufzuheben.



Die jetzt betrachtete zweite Bestimmtheit der Kausalität geht die Form an; dieß
Verhältniß ist die Kausalität als sich selbst äußerlich, als die
Ursprünglichkeit, welche ebenso sehr an ihr selbst Gesetztseyn oder Wirkung
ist.



Diese Vereinigung der entgegengesetzten Bestimmungen als im seyenden Substrat
macht den unendlichen Regreß von Ursachen zu Ursachen aus. —Es wird von
der Wirkung angefangen; sie hat als solche eine Ursache, diese hat wieder eine
Ursache und so fort. Warum hat die Ursache wieder eine Ursachen das heißt,
warum wird dieselbe Seite, die vorher als Ursache bestimmt war, nunmehr als
Wirkung bestimmt und damit nach einer neuen Ursache gefragt?—Aus dem
Grunde, weil die Ursache ein Endliches, Bestimmtes überhaupt ist; bestimmt als
Ein Moment der Form gegen die Wirkung; so hat sie ihre Bestimmtheit oder
Negation außer ihr; eben damit aber ist sie selbst endlich, hat ihre
Bestimmtheit an ihr, und ist somit Gesetztseyn oder Wirkung. Diese ihre
Identität ist auch gesetzt, aber sie ist ein Drittes, odas unmittelbare
Substrat; die Kausalität ist darum sich selbst äußerlich, weil hier ihre
Ursprünglichkeit eine Unmittelbarkeit ist. Der Formunterschied ist daher erste
Bestimmtheit, noch nicht die Bestimmtheit als Bestimmtheit gesetzt, er ist
seyendes Andersseyn. Die endliche Reflexion bleibt einer Seits bei diesem
Unmittelbaren stehen, entfernt die Formeinheit davon und läßt es in anderer
Rüksicht Ursache und in anderer Wirkung seyn; anderer Seits verlegt sie die
Formeinheit in das Unendliche, und drükt durch das perennirende Fortgehen ihre
Ohnmacht aus, sie erreichen und festhalten zu können.



Mit der Wirkung ist es unmittelbar der nämliche Fall, oder vielmehr der
unendliche Progreß von Wirkung zu Wirkung ist ganz und dasselbe was der Regreß
von Ursache zu Ursache ist. In diesem wurde die Ursache zur Wirkung, welche
wieder eine andere Ursache hat; ebenso wird umgekehrt die Wirkung zur Ursache,
die wieder eine andere Wirkung hat.—Die betrachtete bestimmte Ursache
fängt von einer Äußerlichkeit an, und kehrt in ihrer Wirkung nicht als Ursache
in sich zurück, sondern verliert vielmehr die Kausalität darin. Aber umgekehrt
kommt die Wirkung an ein Substrat, welches Substanz, ursprünglich sich auf sich
beziehendes Bestehen ist; an ihm wird daher dieß Gesetztseyn zum Gesetztseyn;
das heißt, diese Substanz, indem eine Wirkung in ihr gesetzt wird, verhält sich
als Ursache. Aber jene erste Wirkung, das Gesetztseyn, das an sie äußerlich
kommt, ist ein Anderes als die zweite, die von ihr hervorgebracht wird; denn
diese zweite ist bestimmt, als ihre Reflexion-in-sich, jene aber als eine
Äußerlichkeit an ihr.—Aber weil die Kausalität hier die sich selbst
äußerliche Ursachlichkeit ist, so kehrt sie auch ebenso sehr in ihrer Wirkung
nicht in sich zurück; wird sich darin äußerlich, ihre Wirkung wird wieder
Gesetztseyn an einem Substrate,—als einer andern Substanz, die aber
ebenso es zum Gesetztseyn macht, oder sich als Ursache manifestirt, ihre
Wirkung wieder von sich abstößt und so fort in das Schlecht-Unendliche.



3. Es ist nun zu sehen, was durch die Bewegung des bestimmten
Kausalitäts-Verhältnisses geworden ist.—Die formelle Kausalität erlischt
in der Wirkung; dadurch ist das Identische dieser beiden Momente geworden; aber
damit nur als an sich die Einheit von Ursache und Wirkung, woran die
Formbeziehung äußerlich ist.—Dieß Identische ist dadurch auch unmittelbar
nach den beiden Bestimmungen der Unmittelbarkeit, erstens als Ansichseyn, ein
Inhalt, an dem die Kausalität sich äußerlich verläuft; zweitens als ein
existirendes Substrat, dem die Ursache und die Wirkung inhäriren, als
unterschiedene Formbestimmungen. Diese sind darin an sich eins, aber jede ist
um dieses Ansichseyns oder der Äußerlichkeit der Form willen sich selbst
äußerlich, somit in ihrer Einheit mit der andern auch als andre gegen sie
bestimmt. Daher hat zwar die Ursache eine Wirkung, und ist zugleich selbst
Wirkung; und die Wirkung hat nicht nur eine Ursache, sondern ist auch selbst
Ursache. Aber die Wirkung, welche die Ursache hat, und die Wirkung, die sie
ist;—ebenso die Ursache, welche die Wirkung hat, und die Ursache, die sie
ist, sind verschieden.



Durch die Bewegung des bestimmten Kausalitätsverhältnisses ist aber nun dieß
geworden, daß die Ursache nicht nur in der Wirkung erlischt, und damit auch die
Wirkung, wie in der formellen Kausalität, sondern daß die Ursache in ihrem
Erlöschen, in der Wirkung wieder wird, daß die Wirkung in Ursache verschwindet,
aber in ihr ebenso wieder wird. Jede dieser Bestimmungen hebt sich in ihrem
Setzen auf, und setzt sich in ihrem Aufheben; es ist nicht ein äußerliches
Übergehen der Kausalität von einem Substrat an ein anderes vorhanden, sondern
dieß Anderswerden derselben ist zugleich ihr eigenes Setzen. Die Kausalität
setzt also sich selbst voraus oder bedingt sich. Die vorher nur an sich seyende
Identität, das Substrat, ist daher nunmehr bestimmt als Voraussetzung oder
gesetzt gegen die wirkende Kausalität, und die vorhin dem Identischen nur
äußerliche Reflexion steht nun im Verhältnisse zu demselben.



c. Wirkung und Gegenwirkung.



Die Kausalität ist voraussetzendes Thun. Die Ursache ist bedingt; sie ist die
negative Beziehung auf sich als vorausgesetztes, als äußerliches Anderes,
welches an sich aber nur an sich die Kausalität selbst ist. Es ist, wie sich
ergeben hat, die substantielle Identität, in welche die formelle Kausalität
übergeht, die sich nunmehr gegen dieselbe als ihr Negatives bestimmt hat. Oder
es ist dasselbe, was die Substanz des Kausalitätsverhältnisses, aber welcher
die Macht der Accidentalität als selbstsubstantielle Thätigkeit gegenüber
steht.—Es ist die passive Substanz.—Passiv ist das Unmittelbare,
oder Ansichseyende, das nicht auch für sich ist;—das reine Seyn oder das
Wesen, das nur in dieser Bestimmtheit der abstrakten Identität mit sich
ist.—Der passiven steht die als negativ sich auf sich beziebende, die
wirkende Substanz gegenüber. Sie ist die Ursache, insofern sie sich in der
bestimmten Kausalität durch die Negation ihrer selbst, aus der Wirkung
wiederhergestellt hat, das in seinem Andersseyn oder als Unmittelbares sich
wesentlich als setzend verhält, und durch seine Negation sich mit sich
vermittelt. Die Kausalität hat deswegen hier kein Substrat mehr, dem sie
inhärirte und ist nicht Formbestimmung gegen diese Identität sondern selbst die
Substanz, oder das Ursprüngliche ist nur die Kausalität.—Das Substrat ist
die passive Substanz, die sie sich vorausgesetzt hat.



Diese Ursache wirkt nun; denn sie ist die negative Macht auf sich selbst;
zugleich ist sie ihr Vorausgesetztes; so wirkt sie auf sich als auf ein
Anderes, auf die passive Substanz.—Somit hebt sie erstlich das Andersseyn
derselben auf; und kehrt in ihr in sich zurück; zweitens bestimmt sie dieselbe,
sie setzt dieß Aufheben ihres Andersseyns oder die Rückkehr in sich als eine
Bestimmtheit. Dieß Gesetztseyn, weil es zugleich ihre Rückkehr in sich ist, ist
zunächst ihre Wirkung. Aber umgekehrt weil sie als voraussetzend sich selbst
als ihr Anderes bestimmt, so setzt sie die Wirkung in der andern, der passiven
Substanz.—Oder weil die passive Substanz selbst das Gedoppelte ist,
nämlich ein selbstständiges Anderes, und zugleich ein Vorausgesetztes und an
sich schon mit der wirkenden Ursache Identisches, so ist das Wirken von dieser
selbst ein Gedoppeltes; es ist beides in Einem, das Aufheben ihres
Bestimmtseyns, nämlich ihrer Bedingung, oder das Aufheben der Selbstständigkeit
der passiven Substanz;—und daß sie ihre Identität mit derselben aufhebt,
somit sich voraus oder als Anderes setzt.—Durch das letztere Moment wird
die passive Substanz erhalten; jenes erste Aufheben derselben erscheint in
Beziehung hierauf zugleich auch so, daß nur einige Bestimmungen an ihr
aufgehoben werden und die Identität ihrer mit der ersten in der Wirkung
äußerlich an ihr geschieht.



Insofern leidet sie Gewalt.—Die Gewalt ist die Erscheinung der Macht,
oder die Macht als Äußerliches. Äußerliches ist aber die Macht, nur insofern
die ursachliche Substanz in ihrem Wirken, d. h. im Setzen ihrer selbst zugleich
voraussetzend ist, d. h. sich selbst als aufgehobenes setzt. Umgekehrt ist
daher ebenso sehr das Thun der Gewalt, ein Thun der Macht. Es ist nur ein von
ihr selbst vorausgesetztes Anderes, auf welches die gewaltige Ursache wirkt,
ihre Wirkung auf dasselbe ist negative Beziehung auf sich, oder die
Manifestation ihrer selbst. Das Passive ist das Selbstständige, das nur ein
Gesetztes ist; ein in sich selbst Gebrochenes,—eine Wirklichkeit, welche
Bedingung ist und zwar die Bedingung nunmehr in ihrer Wahrheit nämlich eine
Wirklichkeit, welche nur eine Möglichkeit ist, oder umgekehrt ein Ansichseyn,
das nur die Bestimmtheit des Ansichseyns, nur passiv ist. Demjenigen daher, dem
Gewalt geschieht, ist es nicht nur möglich, Gewalt anzuthun, sondern sie muß
ihm auch angethan werden; was Gewalt über das Andere hat, hat sie nur, weil es
die Macht desselben ist, die sich darin und das Andere manifestirt. Die passive
Substanz wird durch die Gewalt nur gesetzt, als das was sie in Wahrheit ist,
nämlich weil sie das einfache Positive oder unmittelbare Substanz ist, eben
darum nur ein Gesetztes zu seyn; das Voraus, das sie als Bedingung ist, ist der
Schein der Unmittelbarkeit, den die wirkende Kausalität ihr abstreift.



Der passiven Substanz wird daher durch die Einwirkung einer andern Gewalt nur
ihr Recht angethan. Was sie verliert, ist jene Unmittelbarkeit, die ihr fremde
Substantialität. Was sie als ein Fremdes erhält, nämlich als ein Gesetztseyn
bestimmt zu werden, ist ihre eigene Bestimmung.



Indem sie nun aber in ihrem Gesetztseyn oder in ihrer eigenen Bestimmung
gesetzt wird, wird sie dadurch vielmehr nicht aufgehoben, sondern geht so nur
mit sich selbst zusammen, und ist also in ihrem Bestimmtwerden
Ursprünglichkeit.—Die passive Substanz wird also einer Seits durch die
aktive erhalten oder gesetzt, nämlich insofern diese sich selbst zur
aufgehobenen macht;—anderer Seits aber ist es das Thun des Passiven
selbst, mit sich zusammenzugehen, und somit sich zum Ursprünglichen und zur
Ursache zu machen. Das Gesetztwerden durch ein Anderes und das eigene Werden
ist ein und dasselbe.



Hierdurch, daß die passive Substanz nun selbst in Ursache verkehrt ist, wird
erstlich die Wirkung in ihr aufgehoben; darin besteht ihre Gegenwirkung
überhaupt. Sie ist an sich das Gesetztseyn, als passive Substanz; auch ist das
Gesetztseyn durch die andere Substanz in ihr gesetzt worden, insofern sie
nämlich die Wirkung derselben an ihr bekam. Ihre Gegenwirkung enthält daher
ebenso das Gedoppelte; daß nämlich erstlich was sie an sich ist, gesetzt wird,
zweitens als was sie gesetzt wird, sich als ihr Ansichseyn darstellt; sie ist
an sich Gesetztseyn, daher erhält sie eine Wirkung an ihr durch die andere;
aber dieß Gesetztseyn ist umgekehrt ihr eigenes Ansichseyn, so ist dieß ihre
Wirkung, sie selbst stellt sich als Ursache dar.



Zweitens geht die Gegenwirkung gegen die erste wirkende Ursache. Die Wirkung,
welche die vorher passive Substanz in sich aufhebt, ist nämlich eben jene
Wirkung der ersten. Die Ursache hat aber ihre substantielle Wirklichkeit nur in
ihrer Wirkung; indem diese aufgehoben wird, so wird ihre ursachliche
Substantialität aufgehoben. Dieß geschieht erstlich an sich durch sich selbst,
indem sie sich zur Wirkung macht; in dieser Identität verschwindet ihre
negative Bestimmung und sie wird Passives; zweitens geschieht es durch die
vorhin passive, nun rückwirkende Substanz, welche deren Wirkung aufhebt.-In der
bestimmten Kausalität wird die Substanz, auf welche gewirkt wird, zwar auch
wieder Ursache, sie wirkt hiermit dagegen, daß eine Wirkung in ihr gesetzt
wurde. Aber sie wirkte nicht zurück gegen jene Ursache, sondern setzte ihre
Wirkung wieder in eine andere Substanz, wodurch der Progreß von Wirkungen ins
Unendliche zum Vorschein kam; weil hier die Ursache in ihrer Wirkung nur erst
an sich mit sich identisch ist, daher einer Seits in einer unmittelbaren
Identität in ihrer Ruhe verschwindet, anderer Seits in einer andern Substanz
sich wieder erweckt.—In der bedingten Kausalität hingegen bezieht die
Ursache in der Wirkung sich auf sich selbst, wäl sie ihr Anderes als Bedingung
als vorausgesetztes ist, und ihr Wirken dadurch ebenso sehr Werden, als Setzen
und Aufheben des Andern ist.



Ferner verhält sie sich hiermit als passive Substanz; aber, wie sich ergab,
entsteht diese durch die auf sie geschehene Wirkung als ursachliche Substanz.
Jene erste Ursache, welche zuerst wirkt, und ihre Wirkung als Gegenwirkung in
sich zurück erhält, tritt damit wieder als Ursache auf; wodurch das in der
endlichen Kausalität in den schlecht-unendlichen Progreß auslaufende Wirken
umgebogen, und zu einem in sich zurückkehrenden, einem unendlichen
Wechselwirken wird.



C. Die Wechselwirkung.



In der endlichen Kausalität sind es Substanzen, die sich wirkend zu einander
verhalten. Der Mechanismus besteht in dieser Äußerlichkeit der Kausalität, daß
die Reflexion der Ursache in ihrer Wirkung in sich zugleich ein abstoßendes
Seyn ist, oder daß in der Identität, welche die ursachliche Substanz in ihrer
Wirkung mit sich hat, sie sich ebenso unmittelbar Äußerliches bleibt, und die
Wirkung in eine andere Substanz übergegangen ist. In der Wechselwirkung ist nun
dieser Mechanismus aufgehoben; denn sie enthält erstens das Verschwinden jenes
ursprünglichen Beharrens der unmittelbaren Substantiaiität; zweitens das
Entstehen der Ursache; und damit die Ursprünglichkeit als durch ihre Negation
sich mit sich vermittelnd.



Zunächst stellt die Wechselwirkung sich dar als eine gegenseitige Kausalität
von vorausgesetzten, sich bedingenden Substanzen; jede ist gegen die andere
zugleich aktive und zugleich passive Substanz. Indem beide hiermit sowohl
passiv als aktiv sind, so hat sich bereits jeder Unterschied derselben
aufgehoben; er ist ein völlig durchsichtiger Schein; sie sind Substanzen nur
darin, daß sie die Identität des Aktiven und Passiven sind. Die Wechselwirkung
selbst ist daher nur noch leere Art und Weise; und es bedarf bloß noch eines
äußern Zusammenfassens dessen, was bereits sowohl an sich als gesetzt ist. Fürs
erste sind es keine Substrate mehr, welche miteinander in Beziehung stehen,
sondern Substanzen; in der Bewegung der bedingten Kausalität hat sich die noch
übrige vorausgesetzte Unmittelbarkeit aufgehoben, und das Bedingende der
ursachlichen Activität ist nur noch die Einwirkung, oder die eigene Passivität.
Diese Einwirkung kommt aber ferner nicht von einer andern ursprünglichen
Substanz her; sondern eben von einer Ursachlichkeit, welche durch Einwirkung
bedingt, oder ein Vermitteltes ist. Dieß zunächst Äußerliche, das an die
Ursache kommt und die Seite ihrer Passivität ausmacht, ist daher durch sie
selbst vermittelt, es ist durch ihre eigene Aktivität hervorgebracht, somit die
durch ihre Aktivität selbst gesetzte Passivität.—Die Kausalität ist
bedingt und bedingend; das Bedingende ist das Passive, aber ebenso sehr ist das
Bedingte passiv. Dieß Bedingen oder die Passivität ist die Negation der Ursache
durch sich selbst, indem sie sich wesentlich zur Wirkung macht, und eben
dadurch Ursache ist. Die Wechselwirkung ist daher nur die Kausalität selbst;
die Ursache hat nicht nur eine Wirkung, sondern in der Wirkung steht sie als
Ursache mit sich selbst in Beziehung.



Hierdurch ist die Kausalität zu ihrem absoluten Begriffe zurückgekehrt, und
zugleich zum Begriffe selbst gekommen. Sie ist zunächst die reale
Nothwendigkeit; absolute Identität mit sich, so daß der Unterschied der
Nothwendigkeit und die in ihr sich auf einander beziehenden Bestimmungen,
Substanzen, freie Wirklichkeiten, gegen einander, sind. Die Nothwendigkeit ist
auf diese Weise die innere Identität; die Kausalität ist die Manifestation
derselben, worin ihr Schein des substantiellen Andersseyn sich aufgehoben hat,
und die Nothwendigkeit zur Freiheit erhoben ist.—In der Wechselwirkung
stellt die ursprüngliche Kausalität sich als ein Entstehen aus ihrer Negation,
der Passivität, und als Vergehen in dieselbe, als ein Werden dar; aber so daß
dieß Werden zugleich ebenso sehr nur Scheinen ist; das Übergehen in Anderes ist
Reflexion-in-sich selbst; die Negation, welche Grund der Ursache ist, ist ihr
positives Zusammengehen mit sich selbst.



Nothwendigkeit und Kausalität sind also darin verschwunden; sie enthalten
beides die unmittelbare Identität als Zusammenhang und Beziehung, und die
absolute Substantialität der Unterschiedenen somit die absolute Zufälligkeit
derselben; die ursprüngliche Einheit substantieller Verschiedenheit; also den
absoluten Widerspruch. Die Nothwendigkeit ist das Seyn, weil es ist; die
Einheit des Seyns mit sich selbst, das sich zum Grunde hat; aber umgekehrt weil
es einen Grund hat, ist es nicht Seyn, ist es schlechthin nur Schein, Beziehung
oder Vermittelung. Die Kausalität ist dieß gesetzte Übergehen des
ursprünglichen Seyns, der Ursache, in Schein oder bloßes Gesetztseyn, umgekehrt
des Gesetztseyns in Ursprünglichkeit; aber die Identität selbst des Seyns und
Scheins ist noch die innere Nothwendigkeit. Diese Innerlichkeit oder dieß
Ansichseyn hebt die Bewegung der Kausalität auf; damit verliert sich die
Substantialität der im Verhältnisse stehenden Seiten, und die Nothwendigkeit
enthüllt sich. Die Nothwendigkeit wird nicht dadurch zur Freiheit, daß sie
verschwindet, sondern daß nur ihre noch innere Identität manifestirt wird; eine
Manifestation, welche die identische Bewegung des Unterschiedenen in sich
selbst, die Reflexion des Scheins als Scheins in sich ist.—Umgekehrt wird
zugleich dadurch die Zufälligkeit zur Freiheit, indem die Seiten der
Nothwendigkeit, welche die Gestalt für sich freier, nicht in einander
scheinender Wirklichkeiten haben, nunmehr gesetzt sind als Identität, so daß
diese Totalitäten der Reflexion-in-sich, in ihrem Unterschiede nun auch als
identische scheinen, oder gesetzt sind nur als eine und dieselbe Reflexion.



Die absolute Substanz, als absolute Form sich von sich unterscheidend, stößt
sich daher nicht mehr als Nothwendigkeit von sich ab, noch fällt sie als
Zufälligkeit in gleichgültige, sich äußerliche Substanzen aus einander, sondern
unterscheidet sich einer Seits in die Totalität, welche,—die vorhin
passive Substanz Ursprüngliches ist als die Reflexion aus der Bestimmtheit in
sich, als einfaches Ganzes, das sein Gesetztseyn in sich selbst enthält und als
identisch darin mit sich gesetzt ist, das Allgemeine;—anderer Seits in
die Totalität,—die vorhin ursachliche Substanz,—als in die
Reflexion ebenso aus der Bestimmtheit in sich zur negativen Bestimmtheit,
welche so als die mit sich identische Bestimmtheit ebenfalls das Ganze, aber
als die mit sich identische Negativität gesetzt ist;—das Einzelne.
Unmittelbar aber, weil das Allgemeine nur identisch mit sich ist, indem es die
Bestimmtheit als aufgehoben in sich enthält, also das Negative als Negatives
ist,—ist es dieselbe Negativität, welche die Einzelnheit ist;—und
die Einzelnheit, weil sie ebenso das bestimmte Bestimmte, das Negative als
Negatives ist, ist sie unmittelbar dieselbe Identität, welche die Allgemeinheit
ist. Diese ihre einfache Identität ist die Besonderheit, welche vom Einzelnen
das Moment der Bestimmtheit, vom Allgemeinen das Moment der Reflexion-in-sich
in unmittelbarer Einheit enthält. Diese drei Totalitäten sind daher Eine und
dieselbe Reflexion, welche als negative Beziehung auf sich in jene beiden sich
unterscheidet, aber als in einen vollkommen durchsichtigen Unterschied, nämlich
in die bestimmte Einfachheit, oder in die einfache Bestimmtheit, welche ihre
Eine und dieselbe Identität ist.—Dieß ist der Begriff, das Reich der
Subjektivität oder der Freiheit.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK WISSENSCHAFT DER LOGIK — BAND 1 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1533960010008026811_6729-cover.png
Wissenschaft der Logik — Band 1

Georg Wilhelm Friedrich Hegel

i






