
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Sämtliche Werke 13

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Sämtliche Werke 13

        Politische Schriften


Author: Fyodor Dostoyevsky


Contributor: Dmitry Sergeyevich Merezhkovsky


Editor: Arthur Moeller van den Bruck


Translator: E. K. Rahsin



Release date: January 24, 2022 [eBook #67241]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: German


Original publication: Germany: Piper, 1917


Credits: The Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net. This book was produced from images made available by the HathiTrust Digital Library.




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SÄMTLICHE WERKE 13 ***






F. M. Dostojewski: Sämtliche Werke



Unter Mitarbeiterschaft Dmitri Mereschkowskis

herausgegeben von Moeller van den Bruck



Übertragen von E. K. Rahsin



Erste Abteilung: Dreizehnter Band






F. M. Dostojewski



Politische Schriften



Eingeleitet von den Herausgebern






R. Piper & Co. Verlag, München






R. Piper & Co. Verlag, München, 1917

Zweite Auflage

Drittes bis fünftes Tausend



Copyright 1917 by R. Piper & Co., G. m. b. H.,

Verlag in München



Herrosé & Ziemsen, G. m. b. H., Wittenberg.






Inhalt








	 
	Seite



	Zur Einführung
	 



	Die politischen Voraussetzungen der Dostojewskischen Ideen. Von Moeller van den Bruck
	VII



	Die religiöse Revolution. Von Dmitri Mereschkowski
	XXIX



	Vorwort
	LIII



	Erster Teil. Westeuropäisches



	Gedanken über Europa
	 



	Republik oder Monarchie
	3



	Parteimenschen
	15



	Frankreich und Deutschland
	24



	Frankreich und die Kultur
	26



	Deutschland und Rom
	32



	Frankreich, die Republik und der Sozialismus
	39



	Katholizismus und Sozialismus
	47



	Drei Ideen
	55



	Die deutsche Weltfrage
	 



	Deutschland, die protestierende Macht
	65



	Ein genial-mißtrauischer Mensch (Bismarck)
	72



	Ärger und Macht (Papstmacht)
	79



	Das schwarze Heer. Die Meinung der Legionen als neues Element der Zivilisation
	88



	Ein ziemlich unangenehmes Geheimnis (Ausblicke)
	94



	Die Lage Frankreichs
	 



	Unselige Pechvögel (Französische Republikaner)
	101



	Ein merkwürdiger Charakter (Mac-Mahon. Französische Reaktionäre)
	109



	Die katholische Verschwörung
	116



	Österreichs gegenwärtige Gedanken
	129



	Zweiter Teil. Russisches



	Vom russischen Volk
	 



	Davon, daß wir gute Menschen sind. Die Ähnlichkeit der russischen Gesellschaft mit dem Marschall Mac-Mahon
	147



	Von der Liebe zum Volke. Der unumgänglich notwendige Vertrag der Gesellschaft mit dem Volke
	153



	Der Bauer Marei
	159



	Einiges über den Krieg
	168



	Mein Paradox
	 



	Das Paradox
	178



	Das Ergebnis des Paradoxons
	187



	Utopische Geschichtsauffassung
	190



	Foma Daniloff, der zu Tode gemarterte russische Held
	 



	Foma Daniloff
	201



	Die Versöhnungsmöglichkeit außerhalb der Wissenschaft
	210



	In Europa sind wir bloß Landstreicher
	218



	Eine der wichtigsten gegenwärtigen Fragen
	 



	Was sollen wir denn tun?
	225



	Die brennende Tagesfrage
	233



	Die Tagesfrage in Europa
	240



	Die russische Lösung des Problems
	245



	Ehemalige Landwirte – zukünftige Diplomaten
	252



	Die Diplomatie vor den Weltfragen
	267



	Niemals ist Rußland so mächtig gewesen wie jetzt, – eine nicht-diplomatische Auffassung
	272



	Die römisch-klerikale Verschwörung in Rußland
	282



	Russische Finanzen
	293



	Die Meinung eines geistreichen Bureaukraten über unsere Liberalen und Westler
	324



	Die Judenfrage
	 



	Vorbemerkungen
	334



	Pro und contra
	340



	Status in statu. Vierzig Jahrhunderte geschichtliches Dasein
	348



	Doch es lebe die Brüderlichkeit!
	358



	Die Beerdigung des Allmenschen
	363



	Ein einzelner Fall
	367



	Dritter Teil. Balkan und Orient



	Idealisten oder Zyniker
	375



	Früher oder später muß Konstantinopel doch uns gehören
	 



	Unser Verhältnis zum Orient
	383



	Gedanken unserer Zeit
	390



	Der Krieg
	 



	Wir sind die Stärksten
	400



	Nicht immer ist der Krieg eine Geißel, zuweilen ist er sogar die einzige Rettung
	409



	Rettet denn vergossenes Blut?
	414



	Wie Rußlands „sanftester“ Zar die Orientfrage aufgefaßt hat
	420



	Aus dem Buch der Weissagungen Johannes Lichtenbergers – aus dem Jahre 1528
	422



	Lüge sucht sich durch Lüge zu erhalten
	 



	Don Quijote
	429



	Mollusken, die man für Menschen hält. Was ist für uns vorteilhafter: wenn man über uns die Wahrheit weiß, oder wenn man über uns Unsinn schwätzt?
	436



	Zur Orientfrage
	 



	Lakaientum oder Zartgefühl
	445



	Der größte Beweis unseres Lakaientums
	456



	Ein ganz persönliches Wort über die Slawen, das ich schon lange habe sagen wollen
	463



	Was man jetzt über den Frieden spricht. Muß Konstantinopel Rußland gehören, und ist das überhaupt möglich? Verschiedene Meinungen
	471



	Vierter Teil. Asien



	Die Asienfrage
	 



	Was ist Asien für uns?
	493



	Fragen und Antworten
	501











Wir Russen sind ein junges Volk, wir fangen erst
an zu leben, obgleich wir schon tausend Jahre alt sind:
aber ein großes Schiff braucht auch ein tiefes Fahrwasser.



Dostojewski.









Zur Einführung






Die politischen Voraussetzungen der
Dostojewskischen Ideen





Die russische Politik ist immer wieder auf ihre byzantinische
Grundidee zurückgekommen. Nur die Begründung
dieser Idee hat durch die Jahrhunderte gewechselt.
Und fast unterscheiden sich die einzelnen
Zeitalter der russischen Geschichte wie die verschiedenen
Formulierungen des byzantinischen Gedankens.



Diese Begründung war nacheinander machtpolitisch,
kirchenpolitisch und panslawistisch, sie war zwischendurch
bald das eine, bald das andere, oft mehreres zugleich
– je nachdem, welche Persönlichkeiten und Gesichtspunkte,
welche Kreise und Stimmungen die Begründung
bestimmten. Macht verband sich freilich immer
mit ihr. Es war für die Zaren eine besonders lockende
Vorstellung, Selbstherrscher in der Stadt desselben
Konstantin zu werden, der einst verkündet hatte, daß
der Wille des Kaisers Kanon für das Volk sei. Ebenso
fühlte sich die Beamtenschaft, die höfische und politische
Bürokratie, schon durch ihre Gewaltneigungen
zu der Stätte hingezogen, wo der Zeremonialstaat, aber
auch der Polizeistaat entstanden war. In einem verwandten
und nur geheiligteren Drange sehnte sich die
Orthodoxie danach, wieder in die Stadt des ökumenischen
Patriarchen einziehen zu können, in der vordem
das erste Kyrie eleison erklang. Byzanz gab dem
Russischen Reiche seinen theokratischen Stil. Wie die
mittelalterlichen Deutschen aus Rom das Romanische
herüberholten, so nahmen die Russen in Byzanz das

Griechische auf. Während den Rumänen auf dem
Balkan das freilich entartete und verkümmerte Erbe
des Lateinertums zufiel, übernahmen die Russen für
das Slawentum die reichere und stolzere Überlieferung
des oströmischen Hellenismus. Byzanz wurde nach
Rußland übertragen: und nicht nur in den Symbolen,
sondern vor allem in den Instinkten und Prinzipien.
Nach jener symbolischen Vermählung mit der letzten
Palaiologin, die man Sophia hieß, wie die große
Kathedrale von Ostrom, wurden Wappen und
Herrschertitel, byzantinische Etikette, aber auch byzantinisches
Patriarchat, Klerikalverfassung, Klosterleben,
byzantinisches Recht, das an die Stelle des normannischen
trat, nach Rußland hinübergeführt. Und so
fest wuchs in Moskau die Autokratie mit der Orthodoxie
zusammen, so sehr wurde das Byzantinische zur
Grundlage des Reichsgefüges wie Volkstums, daß
man es schließlich gar nicht mehr als Byzantinismus,
sondern als autochthones, altheiliges, echtrussisches Gut
empfand. Und schon diese kirchen- und machtpolitische
Begründung begleitete ein nationalistisches Empfinden:
Kyrill und die Slawenapostel, die Schöpfer des russischen
Alphabets und der altslawischen Kirchensprache,
vereinigten Russentum und Byzantinertum in einer
slawophilen Gesinnung, die später, als Rußland in seine
historischen Gegensätze zum europäischen Westen wie
zum islamitischen Orient geriet, als panslawistisches
Bewußtsein der russischen Politik ihr geschichtliches
Ziel geben sollte: mit dem Besitz von Byzanz diese
ganze Entwicklung abzuschließen.



Die Eroberung von Byzanz ist früh versucht

worden. Es waren noch griechische Kaiser und bulgarische
Zaren, die russische Großfürsten vom Balkan
zurückschlugen. Dann kam die Zeit, in der die Mongolen
über Rußland herrschten. Damals entschwand
Byzanz völlig den russischen Blicken. Auf die Mongolen
aber folgten im Süden von Rußland die
Tataren und schoben sich trennend zwischen Moskau
und den Balkan. Diesem Tatarengürtel, dem Khanat
der Krim, das seine Macht um den nördlichen Rand
des Schwarzen Meeres lagerte, verdanken die Balkanslawen
heute, daß ihre Nationalität sich erhielt, die
ohne diese Trennung vom Großslawentum in diesen
Jahrhunderten der Russifizierung verfallen wäre. Als
aber Moskau, als das Großrussentum, das im Großslawentum
die politische Führung übernahm, wieder
politische Bewegungsfreiheit erhielt und von neuem
den Blick nach Byzanz hinüberwandte, da waren hier
inzwischen große Veränderungen geschehen. Die Türken
waren den Russen zuvorgekommen: Byzanz war mohammedanisch
geworden. Kaum ließ sich in dieser Zeit
das Schutzrecht über die Balkanslawen und Balkanchristen
aufrechterhalten und wenigstens andeuten,
das erst Peter der Große wieder gegen die Türkei ausgespielt
hat, und das bis zum letzten russisch-türkischen
Kriege von der russischen Politik bald mehr diplomatisch,
bald mehr ideologisch ausgespielt worden ist.
Es wurde früh Prinzip dieser Politik, Prinzip von
Instinkten der Rasse, die ihre historischen Hemmnisse
wie Möglichkeiten herauswitterte, sich immer auf der
Linie des geringeren Widerstandes vorwärts zu bewegen:
sinkender Staaten oder wilder, niederer, jedenfalls

schwächerer Völkerschaften. Und vorläufig lag
diese Türkei, der gelungen war, was Rußland versäumt
oder verfehlt hatte, und die damals Ungarn,
Polen, Wien bedrohte, entschieden nicht auf dieser Linie
des geringeren Widerstandes, auf der die russische
Politik ihre größten Erfolge erringen sollte. Vorläufig,
in einer Zeit, als Europa in den Wirren der
Religionskriege und Erbfolgestreite sich selber schwächte,
als Österreich den Türkensturm auszuhalten hatte, die
schwedische Politik zwischen Rußland und Polen als
Gegner schwankte, Polen zerfiel, schien eher der
Westen auf dieser Linie zu liegen. Und so füllte denn
die russische Politik diese Zeit, in der sie vom Süden
und Osten abgedrängt war, und in der abgewartet
werden mußte, bis die Türkei schwächer wurde und
sich allmählich jenes Prinzip des geringeren Widerstandes
auch auf sie anwenden ließ, mit ihren Vorstößen
nach Europa aus, die dem Russentum allerdings
nur die Zwieschaften eines Westlertums in das
Land und das Leben tragen sollten. Über der Gründung
von Petersburg wurde die Eroberung von Byzanz
vergessen. Doch blieb der Norden den Russen
stets unheimlich, wie der Westen ihnen peinlich war.
Nur Peter konnte wagen, den Norden zu zwingen.
Peter war selbst ein nordischer Mensch, schon deshalb,
weil er sich auch auf die unrussische Linie des größeren
Widerstandes vorwagte, war ein letzter Waräger, im
Temperamente vom Willensschlage und Schaffensdrange
des Großen Kurfürsten, im Charakter mit strindbergischen
Zügen grausamen Menschenmißtrauens.
Aber sogar die Ostsee blieb den Russen immer fremd.

Früh fühlten sie, daß das baltische Meer nie ein
slawisches Meer werden würde, daß der Mensch der
Steppe kein Mensch des Ruders ist. Im Kampf um
die Ostsee wurde das Russentum nur an die Grenze
des größeren Widerstandes abgedrängt, an der es schließlich
Europa vor sich hatte, eine kulturelle und, aus
ihr sich immer wieder ergebend, eine politische Überlegenheit,
gegen die es nicht aufzukommen vermochte.
Zwar suchte es die Grenze immer wieder zu überschreiten,
aber nur, um neue Zwieschaften des Westlertums
in sich aufzunehmen, die das Russentum auf
Nachahmung stellten, und damit vor die Gefahr,
sich von sich selber zu entfremden. Die Linie des
geringeren Widerstandes konnte für Rußland immer
nur in den Grenzenlosigkeiten von Osten und Süden
liegen, dort, wo die slawische Welt sich einst mit der verfallenden
antiken, jetzt mit der heraufgekommenen islamitischen
mischte. Die russische Politik blieb daher, was
sie war: eine Politik dieser Grenzenlosigkeit. Sie suchte
die russische Herrschaft mit der Schrankenlosigkeit von
Instinkten auszudehnen, die von der weiten Natur des
russischen Landes in einem besonderen Maße gerechtfertigt,
ja, herausgefordert zu werden schienen. Und
ein einziges festeres, ein phantasmagorisches, freilich
auch sehr realpolitisches Ziel in dieser orientalischen
Grenzenlosigkeit, in deren Fernen die Wüste, Indien
und Asien lag, war dann stets, bei europäischer Nähe
und russischer Erreichbarkeit, die Stadt des Konstantin,
von der aus Selbstherrschertum wie Rechtgläubigkeit
einst in die slawische Welt gekommen war. Immer
wieder, langsam, auf einem asiatischen Umwege, auf dem

zuerst Kasan und Astrachan erobert, das Kaspische Meer
erreicht wurde, und der sich noch im Bogen um das
Schwarze Meer bewegte, fühlte deshalb das Russentum,
zunächst im Kampf gegen das Krimtatarentum,
in der Richtung auf die Türkei und Konstantinopel
vor, in der sich, als Symbol seiner geistigen Selbständigkeit
und geschichtlichen Sendung, der Kuppelberg
der Agia Sofia erhob.





Schon Iwan der Dritte steckte die Grenzenlosigkeiten
der russischen Ausdehnungsmöglichkeiten nach
geopolitischen Prinzipien ab und wies der russischen
Politik das Ziel: „Die Grenzen des Moskowitischen
Reiches bis zu den von der Natur gewiesenen Marken
hinauszurücken, das heißt, bis zum Uralischen Bergrücken,
den Gestaden des Kaspischen Meeres, dem
Kaukasus und dem Pontus.“ Und Iwan der Große,
unter dem ohne sein Zutun die ungeheure kosakische
Erwerbung von Sibirien geschah, leitete dann mit
seiner persönlichen Politik die Umklammerung des
Schwarzen Meeres ein, die schließlich zum Kampf
gegen die Türkei führen mußte. Sogar Peter der
Große, der durch die Geschichte mit dem Rufe des
Westlers geht, und dem die russische Geschichtsphilosophie
der slawophilen und panslawistischen Epoche
später alle Zwiespälte vorwarf, die durch die Hinüberwendung
nach Europa und die Abwendung von Byzanz

in den russischen Volkskörper gekommen sind, hat
den Ausgang zum Schwarzen Meere früher gesucht
als den zum Baltischen Meere. Die ganze klimatische,
rassengeographische und religionspolitische Einstellung
Rußlands, die Ausdehnungspolitik, die er vorfand,
und übrigens auch schon Verträge seiner Vorgänger
mit Polen und Österreich, verwiesen ihn auf den
Kampf im Orient. Gerade weil er den Westen bewunderte,
wollte er nicht eher vor dessen Urteil treten,
als bis er einen Ruhm mit seinem Namen verbunden
hatte: Und dieser Ruhm ließ sich von Rußland aus
nur im Osten erwerben. Die Eroberung von Asow
und die Gründung von Taganrog im damals türkischen
Mündungsgebiet des Don wurde deshalb seine erste
Tat. Und dann erst beging er seinen genialen Fehler,
der ihn in der Geschichte so groß gemacht hat, diesen
„petrinischen Fehler“, den schon seine altrussischen
Zeitgenossen erkannt, gegen den sie sich als das Verhängnis
Rußlands gewehrt und dessen Rückgängigmachung
sie Slawophilie und Panslawismus hinterlassen
haben. Sein russischer Blick blieb nach Süden
und Osten gerichtet: nach Byzanz, orientwärts, asienwärts.
Aber daneben hatte Peter diesen kulturellen
Blick, den er nicht wohl anderswohin wenden konnte
als dorthin, wo die nächste überlegene Nachbarkultur
war: nach Europa. Durch eine doppelte Politik, eine,
die orientalisch und europäisch zugleich sein sollte, legte
er die weitere Entwicklung des russischen Staatsgedankens
in einer Zwieschaft fest, die das russische
Volkstum aus seiner Ruhe, Verwurzelung, gewohnten
Lagerung warf und den russischen Menschen an sich

irre machte. Nun wurde, statt daß Konstantinopel
erobert worden wäre, an ähnlich schicksalsvoller Stelle,
gleichfalls zwischen Wasser und Land, aber ohne
Heiligung durch Überlieferung, zwischen fremden
Völkern, Bekenntnissen und Gesittungen, durch fremde
Menschen und Arbeitsweisen, eine neue, eine künstliche,
die befohlene Hauptstadt Petersburg gegründet.
Schon bei Peters Lebzeiten wandte sich das Altrussentum
von dem Geiste dieser Gründung ab: Peters eigener
Sohn Alexei sollte das Werkzeug werden, um der eindeutigen,
rechtgläubigen moskowitischen Partei wieder
zum Siege zu verhelfen: der schlaffe Prätendent einer
ewigen Idee, der erste Panslawist auf einem Throne,
den er nie bestieg. Peter selbst wandte sich gegen Ausgang
seiner Regierung wieder dem Orient zu. Die
Ausdehnung, die er im Baltikum gegen die Schweden
erreicht hatte, konnte ihn nicht für die Enttäuschung
entschädigen, die er am Pontus durch die Türken erlitt.
Asow, der Stolz seiner Jugend, war wieder verloren
gegangen. Fast scheint es, als ob er bereit gewesen
ist, seine nordischen Eroberungen, bis auf
Petersburg, gegen Bezahlung wieder herauszugeben,
wie dies unter seinem Vater schon einmal geschehen
war. Aber jetzt wollte Schweden nicht und suchte eine
Entscheidung, der es nicht mehr gewachsen war.
Peters letzte Gedanken gingen nach Asien, Persien,
China, Sibirien hinüber. Das machtpolitische Testament,
das er hinterließ, geschrieben oder ungeschrieben,
forderte die Zertrümmerung der Türkei. Das religionspolitische
Testament forderte gar, in einer orthodoxen
Wiederaufnahme der katholischen Kreuzzugsgedanken

des Mittelalters, den Erwerb Jerusalems und der
heiligen Stätte für Rußland. Und das beinahe mystische
Testament, das er hinterließ, ging noch weiter und
forderte die Eroberung Indiens, des weißen und
heiligen Landes am Ganges, für das Volk des weißen
und heiligen Zaren.



Nach Peters Tode schien zunächst das Altrussentum
zu siegen, das im Grunde weder Petersburg noch
Konstantinopel, nur sich selbst will, obwohl seine politischen
Ideen noch am ehesten, schon aus religiösen
Motiven, mit byzantinischen Tendenzen in Übereinstimmung
zu bringen sind. Residenz wie Regierung
wurden wieder nach Moskau verlegt, freilich auch
wieder nach Petersburg zurück, hin und her. Auch
Katharina die Große, dieser zweite universale Mensch
auf dem russischen Throne, die zu organisieren hatte,
was unter Peter pionierhaft abgesteckt worden war,
sah sich in der europäisch-orientalischen Zwieschaft festgelegt,
die er ihr hinterlassen. Doch ihre größten
Unternehmungen hat auch sie gegen die Türkei gerichtet.
Die Nordküste des Schwarzen Meeres wurde
gewonnen. Aus den baltischen Häfen lief eine erste
Flotte aus, um die Einfahrt in die Dardanellen, freilich
schon damals vergeblich, zu erzwingen. Doch der
entscheidende Friede von Kainardschi, den sie abschloß,
und der Rußland sein Schutzrecht über die Balkanchristen
und zugleich eine Meistbegünstigung seines
Handels bestätigte, legte den Grund zu der ganzen
künftigen russischen Orientpolitik. Und wie weitausschauend
ihr Blick war, auch noch über dieses Ergebnis
hinaus, das zeigte ihr Lieblingsplan, ein großes rumänisch-bulgarisches

Schutzreich Dazien zwischen Rußland,
Österreich und der Türkei zu schaffen, aus dem
vielleicht einmal ein neubyzantinisches mit der Hauptstadt
Konstantinopel werden konnte, und für das sie
bereits ihren Enkel Konstantin taufen ließ. Und wie
realpolitisch zugleich dieser Blick war, das zeigte ihr
Lieblingswunsch, Ägypten zu erobern und zum mindesten
schon Malta im Rücken der Türkei und an
Stelle von Franzosen oder Engländern zu besetzen.



Doch erreicht wurde zunächst nur, unter den Nachfolgern
Peters wie Katharinas: daß Zeit verloren
wurde, und daß der richtige Anschluß verfehlt wurde.
Rußland hat durch die petrinische Politik zwei Jahrhunderte
verloren und manche Gelegenheit verfehlt.
Jener halbe und eigentlich planlose Zustand kam auf,
von dem Pozzo di Borgo als Minister Alexanders I.
gesagt hat, daß die ganze neuere Politik Rußlands
fast ausschließlich die Zerstückelung Polens zum Gegenstande
gehabt habe; und das war zu wenig für
Rußland; war eine kleine Politik; eine unrussische
Politik.



Dafür haben freilich diese zwei Jahrhunderte das
russische Volk in die unmittelbare Nachbarschaft und
unter die nachhaltende Einwirkung des europäischen
Westens gebracht, dessen Beispiele es zu seiner Entwicklung
brauchte. Aber gerade dieses russische Westlertum,
das sich bildete, mußte das autochthone Russentum,
nachdem es einmal seine byzantinische Selbständigkeit
in Moskau gefunden hatte, in seiner russischen
Selbständigkeit in Rußland gefährden. Schon
in der Zeit des falschen Demetrius hatte ein erstes

Westlertum das Moskowitertum vorübergehend mit
der Gefahr der Polonisierung und Katholisierung bedroht.
Später wurden Deutsche, Holländer und
Schweden die Lehrmeister, die Rußland brauchte, um
sich in seiner künstlichen europäischen Stellung zu erhalten,
und deren Einfluß es doch immer wieder zurückstieß,
weil das natürliche russische Leben ihn nicht
vertrug. Auf den deutschen Einfluß folgte dann der
französische, und auf den französischen wieder der
deutsche, auf den Einfluß Voltaires derjenige Friedrichs
des Großen, selbst Josephs des Zweiten, später
Herders, Schillers und Hegels. Aber gerade auf
diesem Umwege über das Westlertum hat die russische
Geschichtsphilosophie, die sich bildete, sich mit den
volklichen Gegenbewegung der Slawophilie und des
Panslawismus verbunden und ist von dem europäischen
Gedanken auf den byzantinischen zurückgekommen. Die
Verbindung mit dem Westen, die stets mehr enthusiastische
als kritische Übernahme seiner Probleme,
machte das Russentum schließlich selbst problematisch,
brachte es in Widersprüche und Gegensätze aller Art,
in Unvereinbarkeiten des Geistes wie des Staates. Es
ist dabei durchaus eine Sache und Seite für sich, daß
diese Problematik das Russentum zugleich schöpferisch
machte: nicht nur in der Arbeit, die Peter und Katharina
für Rußland leisteten, sondern auch in der Selbsterkenntnis
aller der Mißverständnisse und Übertreibungen
des Westlertums, die Gogol zur grotesken
Drastik erhob, und in derjenigen seiner schweren seelischen
Erregungen, Erschütterungen, Erkrankungen,
die Dostojewski in dem realistischen Schattenreich einer

russischen Apokalypse umgehen ließ. Dieses russische
Schöpfertum verbindet uns heute mit der russischen
Geistigkeit, die, nicht ein Teil, doch eine östliche Ergänzung
unserer eigenen Geistigkeit ist – und zwar
um so mehr, je weniger westlich, je echter russisch, slawisch,
byzantinisch, je weniger liberal und je mehr konservativ
sie ist. Politisch aber, ideologisch, geschichtsphilosophisch,
in dem geistigen Sinne, den der Dichter
und Menschenforscher wie der Politiker und Geschichtsdenker
Dostojewski vertritt, mußte das Russentum sich
von dem Westlertume, das seine Geschichte wie ein
Verhängnis begleitete, frei zu machen suchen.



Wie eine Erlösung wurde es in Rußland empfunden,
als das neunzehnte Jahrhundert wieder den
Willen zu einer großen russischen und nunmehr altrussischen
Politik brachte und Petersburg sich erneut dem
Orient zuwandte: denn im Mittelpunkte des Orients
stand Konstantinopel! Die Befreiungskriege der
Balkanslawen gaben den Anlaß, sich in die türkischen
Angelegenheiten einzumischen: und dieser Anlaß wurde
der ideologische Ausgangspunkt für die Slawophilie, als
sie den byzantinischen Gedanken zum panslawistischen erweiterte.
Doch nun zeigte sich politisch, daß der Besitz
von Konstantinopel, nachdem die Türkei allerdings
genügend zersetzt und geschwächt sein mochte, um von
Rußland überrannt werden zu können, gar kein russisch-türkisches,
vielmehr ein durchaus europäisches Problem
geworden war. Wie ein Spiel ging es infolgedessen
in den Kabinetten und auf den Kongressen um den
einen Stadtnamen: Konstantinopel! Schon Friedrich
der Große hatte auf die Frage geantwortet, warum

er die Russen nicht nach Konstantinopel lassen wolle:
„Weil sie dann am anderen Tage in Königsberg
stehen.“ Und Alexander I. hatte Konstantinopel den
„Hausschlüssel“ zu Rußland genannt, worauf Napoleon
antwortete, daß es zugleich der „Schlüssel zu Toulon“
sei. Später schloß Skobeleff umgekehrt wie Friedrich
der Große und meinte, daß der Weg nach Konstantinopel
über Berlin gehe. Und von österreichischer
Seite ist die schlagfertige Erwiderung auf die drohende
Bemerkung eines russischen Geschäftsträgers bekannt,
daß der Weg nach Konstantinopel über Wien führe:
„Ja, und der nach Petersburg über Warschau!“ Wahr
war an allen diesen Beziehungen und Anspielungen:
daß für Rußland der Weg nach Konstantinopel allerdings
nicht nur über die Türkei, sondern über Europa
führte.



Immerhin wurde manches von Rußland erreicht.
Nikolaus I. erlangte, was zuletzt Katharina verlangt
hatte: die freie Durchfahrt durch die Dardanellen für
russische Handelsschiffe und ihre Sperrung für fremde
Kriegsschiffe. Aber er erlangte dies Zugeständnis um
den Preis eines Bündnisses zwischen Rußland und
der Türkei, durch das beide Staaten sich unter anderem
zum wechselseitigen Schutze ihrer Völker und Bekenntnisse
verpflichteten, der Mohammedaner hier, der Slawen
dort. Und dieser Preis bedeutete ebenso einen Verzicht
auf die alten macht- und kirchenpolitischen Ansprüche,
wie eine Verleugnung der neuen panslawistischen
Gesichtspunkte. Immerhin war Rußland
nunmehr Selbstherrscher auf dem Schwarzen Meere
geworden. Dafür warfen dann die Ergebnisse das

Russentum um so weiter zurück. Im Pariser Frieden
mußte Rußland auf seine Bewegungsfreiheit im
Schwarzen Meere wie auf sein Schutzrecht über die
Balkanchristen verzichten. Der Russisch-Türkische Krieg
wiederholte dann den Versuch, nach Konstantinopel
vorzudringen, noch ein letztes Mal, und wiederholte
ihn nun auf der Grundlage und vor dem Hintergrunde
eines großen und leidenschaftlichen Panslawismus, dem
sich der größte und leidenschaftlichste Russe Dostojewski
nicht entzog. Die „slawische Frage“ kam auf
und drang, wie der große beschauliche Russe Tolstoi
diese Zeit schildert, nachdem sie bis dahin nur die Gesellschaft
beschäftigt hatte, mehr und mehr in das Volk
ein. Fast wäre es erreicht worden, das große Ziel:
die Russen vor Konstantinopel! und die Russen in
Konstantinopel! Aber wie die Türken, nachdem sie
vor Wien, nicht in Wien erschienen waren, nie wieder
Wien bedrohen konnten, so mußten die Russen auf
Konstantinopel verzichten. Nach dem Berliner Kongreß
blieb nur die eine Möglichkeit einer veränderten
politischen Taktik übrig: durch die autonom gewordenen
Balkanslawen, durch Slawen und Bulgaren,
auf dem Balkan zu herrschen. Und auch diese Möglichkeit
sollte versagen. Schon Dostojewski mußte vertrösten:
„Einmal wird Konstantinopel doch unser
werden!“ Ja, einmal! Aber wann? Und schon
Dostojewski wandte den Blick nach Asien hinüber,
nahm die letzten russischen Waffenerfolge, die er noch
erlebte, die Siege Skobeleffs in Mittelasien, zum Anlaß,
um dem Prinzip von der Linie des geringeren
Widerstandes, das sich bei ihm zuerst formuliert findet,

eine andere Richtung zu geben, und beantwortete in
einer sibirischen Übertragung und Auflösung des alten
Gegensatzes von Westlertum und Altrussentum die
Frage: „Was ist Asien für uns?“ mit einem: „Asien
ist unser Amerika!“ „In Europa sind wir Sklaven.
Nach Asien kommen wir als Herren. In Europa
waren wir Tataren. Nach Asien kommen wir als
Europäer!“ Byzanz blieb der Mittelpunkt seines politischen
Denkens. Aber Asien wurde zum letzten Wort
seiner russischen Hoffnung.





Byzanz war für Dostojewski mehr als ein Symbol,
wie es für Rußland mehr als ein Symbol ist.
Das russische Selbstherrschertum war ursprünglich eine
barbarische Machtanmaßung, die zu ihrer Anerkennung
der Heiligung durch das Recht und durch die Überlieferung
bedurfte: Byzanz gab ihr beides. Durch
Byzanz konnte das Zartum vertieft und vergeistigt,
durch Verchristlichung gerechtfertigt, durch Mystifizierung
erhoben werden. Ebenso sehnte sich der Panslawismus,
den Dostojewski vertrat, nach Größe und
Reinheit und Überschwenglichkeit, die in den russischen
Volksgedanken kommen sollten. Dostojewski wollte die
Macht in Gnade verwandeln und mit ihr die Massen,
die Balkanbrüder und zuletzt alle Menschen beglücken.
Ist nicht alle unsere Menschenmacht eine Anmaßung?
Bedürfen wir nicht alle der Gnade? In Byzanz sah er
das Urchristentum erhalten, während ihm der Katholizismus

durch seine papale Verbindung mit Staatlichkeit,
der Protestantismus durch seine humanistische
mit Lehrhaftigkeit entartet erschien: ein Materialismus
genau wie der Sozialismus, und ein Ausdruck des
Westlertums und Europäertums, gegen das er sich in
allen seinen Formen wandte. Dostojewski wollte die
russische Nationalkirche zur Allerweltskirche erheben, von
der noch einmal die Erlösung ausgehen sollte, die er persönlich,
in der Lauterkeit seiner Absichten, für möglich
und kommend hielt, während sie praktisch allerdings
stets nur die Vergewaltigung der Völker und Bekenntnisse
bedeutet hat. In dieser Verbindung von Staat
und Macht, Volk und Kirche, Religion und Politik ist
der Dichter Dostojewski mit dem Politiker Dostojewski
verbunden. Als Politiker mußte er werden, was
er als Dichter, als Volksfreund, als Mensch der Liebe
zum Nächsten und als Enträtseler des gemeinsamen
Schicksals im einzelnen, des einzelnen im gemeinsamen,
war: der Slawophile, der Panslawist, der
Konservative, der sich auf den Boden des patriarchalisch
geschichteten Russentums stellte, um zu einem
religiös gerichteten Menschentum zu gelangen. Der
Konservative in Dostojewski: das war der Boden,
der Unterbau, war Rußland mit seinem natürlichen,
primitiven, altruistischen Sozialismus bäuerlichen
Lebens. Und der Nihilist in Dostojewski, den er in
sich überwand: das war der Mensch, der Europa und
den Westen kannte, und der das einzige russische
und allmenschliche Hemmnis auf dem ewigen Wege
zu Gnade und Erlösung, in Europa im Liberalismus,
in Rußland im Westlertum erkannte: als den Träger

von Egoismus und Individualismus, als den Verbreiter
jenes nur allzu russischen Nihilismus und den
Bringer eines ganz unrussischen Industrialismus, Kapitalismus,
Materialismus.





Der byzantinische Gedanke im russischen Geschichtsdenken
ist heute entartet. Nachdem er durch die Jahrhunderte
abwechselnd machtpolitisch, kirchenpolitisch
und panslawistisch begründet worden war, wurde er
wirtschaftlich. Im russischen Westlertum selbst folgte
auf den französischen und deutschen Einfluß des achtzehnten
und neunzehnten Jahrhunderts der englische
des zwanzigsten, folgte nicht geistig, weil er dies nicht
wohl sein konnte, wohl aber gesellschaftlich und vor
allem handelspolitisch. Ein neuer Menschenschlag kam
in Rußland herauf: Industrielle und Großkaufleute, Liberale,
die nunmehr auf russische Weise eine britische
Wirtschaftspolitik machen wollten. Oder war es ein
alter Schlag, der wieder durchbrach? War es der
moskowitische Kaufmann, der tatarische Unternehmer,
der an Stelle des Petersburger Verwaltungsbeamten
in das Wirtschaftsleben des Russischen Reiches eingriff
und mehr und mehr auch die Politik des Staates
in die Richtlinie seiner Gesichtspunkte abdrängte?
Eisenbahnen erschlossen die Steppe und Fabrikanfänge
entstanden um die Städte. Vor allem aber fand die
Aufhebung der Leibeigenschaft eine späte, doch breite
Nachwirkung in der Landwirtschaft, in den Massen

des Landes und in den Massen der Menschen. Die
geplante Stolypin-Kriwoscheïnsche Agrarreform, die
durch Aufhebung des Mir dem russischen Bauern erst
volle Arbeitsfähigkeit, der russischen Erde erst volle
Ertragfähigkeit geben wird, soll nun die Entwicklung
vollenden. Schon ist das Verhältnis von Ausfuhr und
Einfuhr zugunsten der ersteren völlig verschoben worden
und hat Veränderungen für den Staatshaushalt mit
sich gebracht, deren Reichweite sich noch gar nicht absehen
läßt. Namentlich das südrussische Getreide, dessen
Verschiffung durch den Schwarzmeerhandel erfolgt,
wurde als das bequemste nationale Zahlungsmittel
erkannt. Und wichtiger noch als die Eroberung von
Konstantinopel erschien mit einem Male der Erwerb
der Dardanellen, deren Öffnung dem russischen Handel
den Anschluß an den Weltverkehr sichern sollte. Die
Türkenkämpfe, die von dem russischen Staate bis dahin
als Ausdehnungskampf betrieben, von dem
russischen Volke als Glaubenskampf empfunden worden
waren, wurden zum Wirtschaftskrieg. Es war das
Neue der Zeit und das Neue in der russischen Geschichte,
das der europäische Krieg nicht gebracht, doch
offenbart hat: an Stelle einer autokratischen oder
theokratischen, immer slawokratischen Geschichtsanschauung
griff jener selbe europäische Materialismus,
jene selbe westlerische Unheiligkeit, vor der Dostojewski
durch eine religiöse Erneuerung des byzantinischen Gedankens
das Russentum hatte bewahren wollen, auf
Rußland über.



Es fragt sich nur, wie das russische Volk sich mit
dieser Entwicklung abfinden wird, durch die der

russische Konservatismus hinter einen russischen Liberalismus
zurücktritt, wenn es dem russischen Staate
nicht gelingt, diese unvermittelte Wendung mit dem
Besitz von Konstantinopel wie dem der Dardanellen
machtpolitisch abzuschließen? wenn Rußland vielmehr
auf diesen Besitz verzichten muß? dauernd und endgültig?
Für die russische Ideologie kann die wirtschaftliche,
diese ökonomische, nicht mehr ökumenische
Auffassung des byzantinischen Gedankens nur eine
Entweihung sein, seine positivistische Entartung, sein
tiefster, materialistischer Fall und Verfall. Die russischen
Ideologen sind denn auch bereits in eine Gegenbewegung
eingetreten, die sie von dem neurussischen
Liberalismus, von Manchestertum, Opportunität und
Skepsis abrücken und sich wieder dem altrussischen
Patriarchentum und der Mystik annähern läßt. Aber
sie selbst sind nur Epigonen großer Ideen eines Zeitalters,
das die geschichtliche Möglichkeit, Byzanz zu
besetzen und für Rußland zu besitzen, bereits verfehlt
hat. Während die russischen Liberalen diese Möglichkeit
in letzter Stunde noch nachzuholen suchten, nicht
durch einen Kreuzzug, sondern durch einen Ausfuhrkrieg,
gehen die russischen Ideologen noch einmal auf
Dostojewski zurück, ohne freilich in den eigenen Ideen
über ihn hinauskommen zu können. Die politischen
Ideen Dostojewskis sind auch heute noch die geistige
Plattform, auf der Rußland steht. Nur in den Formulierungen
und Postulaten sind die ideologischen
Epigonen der Dostojewskischen Dogmatik weicher und
nervöser, aber auch einseitiger und extremer – schon
weil sie in dem neurussischen Liberalismus denn doch

einen anderen wirklicheren gefährlicheren Gegner
haben, als es das flaue und faule kosmopolitische
Westlertum war, gegen das Dostojewski sich wandte.
Sie befinden sich dabei in der Zwangslage, heute, mitten
im Kriege, diesen Gegner, das neue englische Westlertum,
noch nicht bekämpfen zu können. Im Gegenteil,
sie suchen, wenn auch rein dialektisch, mit allen Zeichen
der Ausflucht und inneren Unvereinbarkeit, ihre
geistigen Probleme mit den politischen des Krieges in
eine Übereinstimmung zu bringen. Sie sprechen davon,
daß das Bündnis mit den Nationen des Westens
dem russischen Volkstum erst seine wahre Ausdehnung
sichere, mit der staatlichen und wirtschaftlichen auch
die künftige seelische, sprechen von einer wichtigsten
Aufgabe der Weltgeschichte, die der Weltkrieg lösen
und die in einem Zusammenfließen von Osten und
Westen bestehen soll, über Deutschland hinweg. Aber
die Gegnerschaft gegen Liberalismus und Westlertum
im eigenen Lande ist da und lebt in der Sehnsucht der
Seelen, die nicht Wirtschaft wollen, sondern Glauben,
nicht europäische Ordnung, sondern russisches Chaos
und russische Universalität. Die religiöse Revolution,
deren Auslegung schon Mereschkowski gab, will
Wirklichkeit werden. Der jüngere Ssolowjoff verkündet
jetzt die religiöse Kultivierung der Welt und
deren Ausbreitung durch die russische Kirche. Rosanoff
verherrlicht die russische Trägheit und bringt sie in
einen ewigen Gegensatz zu der modernen futuristischen
Betriebsamkeit, die er in Deutschland zu verhaßter
Gegenwart geworden sieht. Der alte politische Nihilismus
kehrt als Mönchtum wieder, als Wunsch und

Wille zu einer reinen und erneuerten Kirchlichkeit,
hinter der sich, noch von ferne und undeutlich, der alte
Gedanke einer russischen Allerweltskirche erhebt und zu
neuen politischen panslawistischen und byzantinischen
Schlußfolgen und Forderungen überleitet. Aber auch
für Rußland selbst taucht in einer Verbindung alter
demokratischer Neigungen des russischen Kirchentums
mit der Abneigung des Liberalismus gegen die absolute
Zarengewalt ein Gedanke auf, der nun freilich die
Rückgängigmachung einer der wichtigsten staatsrechtlichen
Errungenschaften Peters des Großen bedeuten
würde: die Idee, wieder einen Patriarchen, jenes
geistliche Oberhaupt, das Peter der Große abschaffte,
weil es das politische Selbstherrschertum der Zaren
hinderte, an die Spitze einer kirchlichen Hierarchie zu
setzen. Im Patriarchentum lag einst ein erster
russischer Sozialismus. Boris Godunoff hatte das
Patriarchat und die Leibeigenschaft eingeführt. Dann
hatte Peter das Patriarchat beseitigt und die Leibeigenschaft
verschärft. Und später war es der noch
absolute Zarenwille Alexanders des Zweiten, der die
liberale Aufhebung der Leibeigenschaft verfügte. Nun
kehrt die Entwicklung im Kreise von mannigfachen
Abwandlungen und Umwegen zu ihren Ausgängen zurück
und sucht Demokratisches und Autokratisches auf
eine neue und doch alte russische Weise zu vereinen.
Es sind geistespolitische Auseinandersetzungen, die bis
zu einem Grade nur das innere russische Schicksal angehen,
über diesen Grad aber auch uns, die wir in
Deutschland die mitteleuropäische Grenzscheide, nicht
nur von Westen und Osten, sondern auch von Atavismus

und Modernität bilden und die Gegensätze von
Konservatismus und Liberalismus, Überlieferung und
Entwicklung, Ewigkeit und Zeitlichkeit in das Gleichgewicht
einer neuen Wirklichkeit zu bringen haben.
Wohin diese Auseinandersetzungen in Rußland führen
werden, kann niemand voraussehen: sicherlich zu
schweren seelischen Konflikten und Dilemmen, zu
Problemen, deren schwerstes immer darin bestehen
wird, daß Rußland durch Deutschland von Byzanz abgedrängt
worden ist – bis Rußland dann eines Tages
zu der Erkenntnis kommt, daß der innere Grund dieser
Abdrängung im Russentum selbst liegt, in der russischen
Geschichte, die Byzanz zu einer neuen europäisch-asiatischen
Form längst in Rußland verwirklicht hat.



Darüber mögen Jahrhunderte vergehen. Aber
auch Städte und heilige Stätten vergessen sich in der
Erinnerung der Menschen. Schon heute hat Byzanz
diese neue Bedeutung für Rußland bekommen, daß aus
dem Machtproblem ein Wirtschaftsproblem geworden
ist. Damit wird Rußland sich abfinden müssen. Und
darüber werden, wie die Nachfahren der Kreuzritter
längst Jerusalem, wie die Deutschen, die im Mittelalter
das Erbe von Westrom tatsächlich besaßen und
verwalteten, heute längst Rom vergessen haben, auch
die Russen, die das Erbe von Ostrom antreten wollten,
schließlich Byzanz vergessen.



Moeller van den Bruck.





Die religiöse Revolution





Dostojewski starb am 28. Januar 1881. Es
scheint eine ewige Vorbedeutung darin zu liegen, daß
er gewissermaßen am Vorabend des 1. März 1881[1]
starb, gerade vor dem ersten Donnerschlage jenes
furchtbaren Gewitters, das jetzt bereits seit einem
Vierteljahrhundert heraufzieht und sich immer dunkler
über uns zusammenballt, – und daß die erste Gedächtnisfeier
seines Todestages, am 28. Januar 1906,
unter dem Getöse des endlich ausgebrochenen Sturmes
stattfinden mußte. Dostojewski trug selbst den Anfang
dieses Sturmes in sich, den Anfang der endlosen
Bewegung, obgleich er die Schutzwehr der endlosen
Unbeweglichkeit sein oder scheinen wollte: er war die
Revolution, die scheinbar Reaktion war.



„Die zukünftige selbständige russische Idee ist bei uns
noch nicht geboren, doch die Erde ist unheimlich
schwanger mit ihr, und schon schickt sie sich an, sie unter
furchtbaren Qualen zu gebären,“ schrieb er kurz vor
seinem Tode. Dostojewski aber war der erste Schrei
dieser Qualen.



„Ganz Rußland steht gewissermaßen an einem
Endpunkte und schwankt über dem Abgrund,“ schrieb
er im Jahre 1878. Immer wieder suchte Dostojewski
sich von diesem Abgrunde abzuwenden, und krampfhaft
klammerte er sich an den glatten Rand des Verderbens,
an die vermeintlich festen Felsen der Vergangenheit –
an Orthodoxie, Autokratie und Nationalität. Doch

wenn er gesehen hätte, was wir heute sehen, würde er
dann begriffen haben, daß Orthodoxie, Autokratie und
Nationalität, so wie er sie verstand, nicht drei Felsen
sind, sondern drei Abgründe auf den unvermeidlichen
Wegen des heutigen Rußlands zum zukünftigen? Rußland
ging dorthin, wohin Dostojewski es rief, ging zu
dem, was Dostojewski für die Wahrheit hielt. Doch
da haben wir nun die Früchte dieser Wahrheit! Rußland
„schwankt“ heute nicht mehr über dem Abgrund,
heute stürzt es bereits in ihn hinab. Die Autokratie
stürzt zusammen. Die Orthodoxie ist gelähmter denn
je. Und die russische Nationalität steht heute nicht
mehr vor der Frage, ob sie einmal die erste in Europa
werden kann, sondern ob sie sich überhaupt noch zu erhalten
vermag. Auf welche Seite würde sich nun
Dostojewski stellen: auf die der Revolution oder die
der Reaktion? Oder würde er sich wirklich auch jetzt
nicht um seiner großen Wahrheit willen von seinem
großen Irrtume lossagen?



Dostojewski ist der Prophet der russischen Revolution.
Doch, wie das häufig mit Propheten geschieht,
ihm selbst war der wahre Sinn seiner Prophezeiungen
verborgen. Ein unversöhnlicher Widerspruch klafft
zwischen der äußeren Schale und dem inneren Wesen
Dostojewskis. Von außen ist es die tote Schale zeitgebundenen
Irrtums; von innen – der lebendige Kern
ewiger Wahrheit. Wir müssen die Schale zerschlagen,
um ihr den Kern entnehmen zu können. Als die russische
Revolution vieles von dem, was bis dahin unzerstörbar-fest
erschien, zerschlug, vernichtete sie auch den
politischen Irrtum Dostojewskis.




Nicht wir werden ihn richten; das wird die Geschichte
tun. Wir aber, die wir ihn liebten, die wir
mit ihm untergingen, um uns mit ihm zu retten,
werden ihn vor diesem furchtbaren Gerichte nicht verlassen:
mit ihm werden wir verurteilt oder mit ihm
freigesprochen werden.





Einmal in der Kindheit, als er an einem klaren
Frühherbsttage ganz allein im Gestrüpp am Waldrande
stand, hörte er plötzlich inmitten der tiefen Stille
den lauten Schrei: „Ein Wolf kommt!“ – und außer
sich vor Schreck lief er schreiend auf das Feld hinaus,
geradenwegs zum pflügenden Bauer Marei; um im
vollen Lauf nicht zu fallen, ergriff er hastig mit einer
Hand die Pflugstange und mit der anderen den Ärmel
des Bauern. Der beruhigte ihn: „... Geh doch! wo
denn? Was für ’n Wolf soll denn – ... Ist dir ja
nur so vorgekommen! ... Ich werde dich schon nicht
vom Wolf rauben lassen ... Christus ist mit dir!“
Und „fast mütterlich lächelnd“ bekreuzte der Bauer
„mit seinen erdigen Fingern“ den Knaben.



In dieser Erinnerung ist das ganze religiöse Leben
Dostojewskis enthalten. Der kleine Fedjä wuchs auf
und wurde zu einem großen Schriftsteller. Mit Fedjä
wuchs auch der Bauer Marei zu einem großen „Gotträger-Volk“.
Doch die geheimnisvolle Verbindung
zwischen ihnen blieb. Seit der Zeit hörte Dostojewski
oftmals den Schrei: Ein Wolf kommt! Das Tier

kommt! Der Antichrist kommt! – und jedesmal stürzte
er dann außer sich vor Schreck zum Bauer Marei, der
ihn wieder beschützte und „mit fast mütterlichem
Lächeln“ beruhigte, der „ich werde dich schon nicht
von dem Wolf rauben lassen“ zu ihm sagte, ein
„Christus ist mit dir!“ zu ihm sprach und ihn bekreuzte.
Das war die wahre Taufe Dostojewskis – nicht in
der Kirche, sondern auf freiem Felde, nicht mit heiligem
Wasser, sondern mit heiliger Erde.



Worin liegt nun eigentlich die Kraft des Bauern
Marei, der vor dem „Wolf“, dem Tier-Antichrist beschützen
kann? In der heiligen Erde Gottes liegt sie,
in der feuchten Muttererde, die sich dort, wo der Horizont
sich hinzieht, mit dem heiligen Himmel Gottes
vereinigt. In dieser letzten zukünftigen, noch nicht vollzogenen,
jedoch möglichen Vereinigung des Bauerntums
mit dem Christentum, der Wahrheit der Erde mit
der Wahrheit des Himmels, liegt die religiöse Kraft
des Bauern Marei. Er ist, gleich dem Recken Mikula
Sseljäninowitsch in unseren alten Sagen, der Held
der dunklen Tiefen unserer Erde, und zu gleicher Zeit
der neue Sswjätogor, der Held der Berges- und
Sternenhöhen. Er ist der heilige Georg, der „Besieger
des Drachens, des uralten Wurmes“. Er ist – das russische
„Gotträger-Volk“ selbst. Bauerntum ist Christentum,
oder vielleicht ist es auch umgekehrt: Christentum
ist Bauerntum. Doch nicht das alte, staatliche,
byzantinische, griechisch-russische, wohl aber das junge,
freie, volkliche Bauernchristentum ist – die „Rechtgläubigkeit“.
Dies ist der Grundgedanke Dostojewskis.
„Das russische Volk ruht ganz in der Rechtgläubigkeit.

Die ist alles, was es hat. Doch mehr braucht es auch
nicht, denn seine Rechtgläubigkeit ist – alles. Wer
die nicht versteht, der wird auch von unserem Volke
nichts verstehen; ja, der wird das russische Volk nicht
einmal lieben können.“



In diesem Grundgedanken liegt zugleich der Grundirrtum
Dostojewskis. Er nimmt Zukünftiges für Gegenwärtiges,
Mögliches für Wirkliches, sein neues apokalyptisches
Christentum für die alte historische Orthodoxie.



Das Bauerntum will Christentum werden, doch ist
es das noch nicht geworden. Die Wahrheit der Erde
will sich mit der Wahrheit des Himmels vereinigen,
doch noch hat sie sich nicht mit ihr vereinigt: für das
historische Christentum, die Orthodoxie, hat sich diese
Vereinigung als unmöglich erwiesen. Und noch niemals
ist das Bauerntum dem Christentum so entgegengesetzt
gewesen wie in der jetzigen Zeit. Als das
Christentum sich in den Himmel zurückzog, verließ es
die Erde; und das Bauerntum, das an der Erdenwahrheit
verzweifelte, ist jetzt bereit, auch an der
Himmelswahrheit zu verzweifeln. Die Erde ist ohne
Himmel, der Himmel ist ohne Erde; Erde und Himmel
drohen, in ein uferloses Chaos ineinanderzufließen.
Und wer kann wissen, wo der Boden dieses Chaos
ist, dieses klaffenden Abgrunds, der sich zwischen Erde
und Himmel, zwischen Bauerntum und Christentum
aufgetan hat?



Aus diesem einen Grundirrtum ergeben sich auch
alle übrigen Täuschungen oder Selbsttäuschungen
Dostojewskis. Derselbe Irrtum, der in seiner Auffassung

des russischen volkstümlichen Christentums liegt,
liegt auch in seiner Auffassung der Beziehung dieses
Christentums zur allgemeinen Aufklärung: er verwechselt
das Zukünftige mit dem Gegenwärtigen, das
Mögliche mit dem bereits Vorhandenen, das Apokalyptische
mit dem Historischen. Worin besteht nun die
Besonderheit der Orthodoxie oder, wie Dostojewski
sagt, des „russischen Christus“?



Er gibt mehrere Definitionen der Rechtgläubigkeit,
doch keine befriedigt ihn vollkommen.



„In der ganzen Welt gibt es keinen anderen
Namen, denn seinen – den Namen Christi –, der
uns erlösen kann,“ das wäre, wie er meint, die „Hauptidee
der Rechtgläubigkeit“. Nur ist das eine viel zu
allgemeine Definition: sie umfaßt nicht nur das orthodoxe,
sondern auch das katholische und protestantische
sowie überhaupt jedes christliche Glaubensbekenntnis;
denn sie alle erkennen, ganz wie die Orthodoxie, den
Namen Christi als den einzigen erlösenden an.



Schließlich aber fand er eine für seine persönliche
Religion allerdings tiefere und genauere, für die
Orthodoxie aber durchaus falsche Definition. Die
östliche Orthodoxie sei, wie er meint, die universale
geistige Vereinigung der Menschen in Christo; das
westliche, römisch-katholische, päpstliche Christentum
aber sei dem östlichen gerade entgegengesetzt. Er sagt:
„Das römische Papsttum verkündete, daß das Christentum
und seine Idee ohne die universale Beherrschung
der Länder und Völker – nicht geistig, sondern
staatlich – auf Erden nicht zu verwirklichen
sei. Auf diese Weise ist das östliche Ideal: zuerst die

geistige Vereinigung der Menschheit in Christo anstreben,
und dann erst, kraft dieser geistigen Vereinigung
aller in Christo, die zweifellos sich aus ihr ergebende
rechte staatliche wie soziale Vereinigung zu verwirklichen.
Nach der römischen Auffassung ist das Ideal dagegen
das Umgekehrte: zuerst sich eine dauerhafte staatliche
Vereinigung in der Form einer universalen Monarchie
zu sichern und dann, nachher, meinetwegen auch eine
geistige Vereinigung zustande zu bringen unter der
Obrigkeit des Papstes, des Herrn dieser Welt.“



Hierbei fällt einem infolge des zweideutigen Gebrauchs
des Wortes „Staat“ oder „staatlich“ eine
gewisse Unklarheit auf. Zuerst ist der „Staat“ als
Reich Gottes, als Theokratie aufgefaßt, d. h. als
durchaus freies, nur auf Liebe begründetes Gemeinwesen,
das jede äußere vergewaltigende Macht verneint
und folglich allen bis jetzt in der Geschichte bekannten
Staatsformen vollkommen unähnlich ist; im
zweiten Fall aber versteht Dostojewski darunter eine
äußere, vergewaltigende Macht, eine Herrschaft von
dieser Welt, das Reich des Teufels – die Dämonokratie.
Hätte nun Dostojewski diese Zweideutigkeit
nicht zugelassen und die Entgegenstellung der
brüderlichen, freien Vereinigung gedanklich zu Ende
geführt, so hätte sich auch für ihn ein völlig unerwarteter,
doch ganz unvermeidlicher Folgeschluß ergeben,
und zwar: die vollständige Verneinung jeder
äußeren staatlichen Macht, jedes Reiches, jeder Herrschaft
auf Erden im Namen des Königs aller Könige,
des Herrschers aller Herrscher: die volle Anarchie,
– natürlich nicht die Anarchie im alten oberflächlichen,

sozialpolitischen, sondern im neuen, viel tieferen,
religiösen Sinne, eine universale Monarchie als Weg
zur universalen Theokratie, die Herrschaftslosigkeit als
Weg zur Gottherrschaft.



Es ist aber kaum anzunehmen, daß Dostojewski sich
entschlossen haben würde, zu behaupten, die theokratische
Anarchie sei das Ideal des östlichen und speziell
des russischen Christentums, der Rechtgläubigkeit. Was
aber nicht im religiösen Ideal ist, das ist natürlich
auch nicht in der religiösen Wirklichkeit und kann es
ja auch gar nicht sein: unbedingter Gehorsam allen
weltlichen Machthabern, völliger Verzicht auf brüderliche
und freie Gemeinsamkeit, vollständige Unterjochung
der Kirche durch den Staat – das ist die historische
Wirklichkeit der Orthodoxie. Im Westen kam es zum
Kampf der geistlichen Macht mit der weltlichen, des
neuen christlichen Ideals einer universalen Theokratie
mit dem altrömischen, heidnischen Ideal einer universalen
Monarchie; das römische Kirchenoberhaupt mußte
sein anfängliches christliches Ideal verraten, um sich in
einen römischen Cäsar verwandeln zu können. Im
Osten ging die Verzichtleistung auf die christliche Freiheit
im öffentlichen Leben, d. h. ging der Sieg des
heidnischen Staates über die christliche Kirche ohne
jeden Kampf vor sich und ohne jeden Verrat; denn es
gab nichts, wogegen man hätte kämpfen müssen, bzw.
was man hätte verraten können – aus Mangel an
einer Idee einer allgemeinen Heiligkeit im Ideale der
Rechtgläubigkeit selbst. Die historische Wirklichkeit ist
dem historischen Schema Dostojewskis vollkommen
entgegengesetzt: die Idee der universalen geistigen Vereinigung

der Menschheit in Christo hat nur in der westlichen
Hälfte des Christentums, im Katholizismus,
existiert – wenn auch ihre Realisierungsversuche
schließlich erfolglos geblieben sind, während die östliche
Orthodoxie von dieser Idee sich nicht einmal hat
träumen lassen. Hier im Osten ist der römische Cäsar,
der Selbstherrscher im heidnischen Sinne, der „Erdengott“,
der „Mensch-Gott“, auch im Christentum das
geblieben, was er vor dem Christentum war. Und
keine Vergewaltigung, keine Religionsspötterei, keine
Willkür der autokratischen Macht hat es hier gegeben,
die die orthodoxe Kirche nicht gesegnet hätte. Die
letzte Grenze dieser Macht ist in der natürlichen Fortsetzung
und Vollendung des Oströmischen Reiches, in
der russischen Autokratie erreicht. Und wenn die staatliche
Macht der Päpste Dostojewski eine Lossagung
von Christus erscheint, so müßte ihm die russische
Autokratie als der gerade und breite Weg zur Herrschaft
des Antichrist erscheinen. Die Autokratie aber
dem Papsttum als geistige christliche Freiheit der staatlichen
heidnischen Vergewaltigung, als Theokratie der
Demokratie gegenüberstellen, heißt das Schwarze weiß
machen und das Weiße schwarz.



Schließlich begriff Dostojewski aber doch, daß man,
wenn man auf dem Boden der Rechtgläubigkeit blieb,
im „russischen Christ“ keine universale Bedeutung finden
konnte. Da verließ er denn die Kirche und wandte
sich der russischen Aufklärung, ihren zwei größten
Repräsentanten, zu – Peter und Puschkin.



In den Reformen Peters findet Dostojewski „eine
hervorragend synthetische Begabung, die Fähigkeit zur

Allversöhnung, zur Allmenschheit“. „Der Russe kennt
keine europäische Begrenztheit. Er lebt sich mit allem
ein und lebt sich in alles ein. Allem Menschlichen,
wenn es auch außerhalb seiner Nationalität, seines
Blutes und Bodens steht, kann er nachfühlen. Sein
Instinkt errät sofort den allmenschlichen Zug selbst in
den schroffsten Sonderheiten anderer Völker: sofort
vergleicht, versöhnt er sie in seiner Idee, und nicht selten
findet er einen Einigungs- und Versöhnungspunkt in
vollkommen entgegengesetzten feindlichen Ideen zweier
ganz verschiedener europäischer Nationen.“



„... Dort, in Europa, lebt jede nationale Persönlichkeit
einzig für sich und in sich; wir aber werden,
wenn unsere Zeit anbricht, gerade damit beginnen, daß
wir die Diener aller werden, um der allgemeinen Versöhnung
willen. Und darin besteht unsere Größe, denn
all das führt zur endgültigen Vereinigung der Menschheit.
Wer der Erste im Reiche Gottes sein will –
der werde der Diener aller. So verstehe ich die
russische Bestimmung in ihrem Ideal.“



Dieselbe russische Besonderheit sieht Dostojewski
auch in Puschkin: „Wir begriffen in ihm, daß das
russische Ideal – Ganzheit, Allheit, Allversöhnung,
Allmenschheit ist.“



Peter gab die staatliche, Puschkin die ästhetische
Form der russischen „Allmenschheit“; Dostojewski war
es vorbehalten, den religiösen Inhalt in diese Form zu
gießen. Die Allmenschheit, als Übergang zur Gottmenschheit,
die Vereinigung der Welt Christi mit der
universalen Aufklärung ist nur möglich, wenn in der
letzteren die Grundlage der Welt Christi enthalten ist:

in der Allmenschheit – Gottmenschheit, die in ihrer
ganzen Größe zu offenbaren eben der christlichen Erkenntnis
bevorsteht. Doch braucht dabei das geringe
Vorhandensein oder der völlige Mangel dieser christlichen
Erkenntnis in der heutigen europäischen Kultur
– in der Wissenschaft, Philosophie, Kunst, im öffentlichen
Leben überhaupt – nicht zu beunruhigen: der
Hauptunterschied der Allmenschheit, als Übergang und
Mittel, von der Gottmenschheit, als Ziel, besteht ja
gerade darin, daß in der ersten, in der Allmenschheit,
das Menschliche mit dem Göttlichen noch nicht durch
die religiöse Erkenntnis verbunden ist, während im
zweiten, in der Gottmenschheit, die Vereinigung sich
schon endgültig vollzogen hat. Dostojewski stand nun
vor der Aufgabe, das Unvereinbare zu vereinigen, zu
zeigen, daß die europäische Kultur außerhalb Christi
und scheinbar sogar gegen Christus, dennoch zu Christus
geht, vom gekommenen Christ zum kommenden Christ,
und daß folglich die Wege Rußlands und Europas,
trotz aller scheinbaren zeitweiligen Abweichungen, ein
und derselbe ewige Weg sind.





In der politischen Tat fand Dostojewski, was er
in der religiösen Anschauung nicht finden konnte, –
die Definition der Rechtgläubigkeit.



Es könnte noch die Frage sein, ob Dostojewski selbst
die Anschauungen seines Helden in den „Dämonen“
teilt, wenn er sie nicht in dem „Tagebuch eines Schriftstellers“

wiederholte: „Jedes große Volk glaubt und
muß glauben, daß in ihm und nur in ihm allein die
Rettung der Welt liegt, daß es bloß lebt, um an die
Spitze aller Völker zu treten und sie zu dem letzten
Ziele, das ihnen allen vorbestimmt ist, zu führen ...
Der große Eigendünkel, der Glaube, daß man das letzte
Wort der Welt sagen will und kann, ist das Unterpfand
des höchsten Lebens einer Nation.“



So ist denn die Rechtgläubigkeit, ist das wahre
Christentum nach Dostojewskis Meinung der „große
Eigendünkel“ des russischen Volkes, der Glaube an sich
selbst, wie an Gott; denn er sagt doch, daß der russische
Gott, oder der „russische Christus“, nichts anderes sei
als die „synthetische Persönlichkeit“ des russischen
Volkes. Folglich kann man an die Stelle der früheren
Formel: „das russische Volk ruht ganz in der Rechtgläubigkeit“,
die umgekehrte Formel setzen: „die ganze
Rechtgläubigkeit ruht im russischen Volke“. Nur dann,
wenn Rußland mit seinem Gott, mit seinem Christ „alle
anderen Götter und Christusse besiegt und aus der Welt
vertrieben haben wird“, kann oder wird der „russische
Christus“ zum Christus der ganzen Welt werden. Wenn
aber Gott nur die „synthetische Persönlichkeit des
Volkes“ ist, so ist nicht das Volk der Leib Gottes,
sondern Gott der Leib, die Fleischwerdung der Volksseele;
dann erhält nicht das Volk sein Dasein von Gott,
sondern erhält Gott sein Dasein vom Volk. Dann
hat nicht Gott das Volk geschaffen, sondern das Volk
und überhaupt die Menschheit, d. h. der Mensch, hat
Gott geschaffen, nach seinem, des Menschen, Ebenbilde.
Das Volk ist absolut; Gott ist relativ. Folglich sind

alle Religionen – nur Mythologien, nur scheingöttliche
Ebenbilder der menschlichen Wahrheit. Also hat der
Atheist Feuerbach recht, wenn er behauptet, daß der
Mensch in Gott sich selbst so lange verehrt, bis er erkennt,
daß er, der Mensch, selbst Gott ist und es einen
anderen Gott außer ihm überhaupt nicht gibt.



Das schrecklichste ist ja, daß, wer an den „russischen
Christus“, an den „russischen Gott“, glaubt, nicht an
das wahre Gotteswort, an den universalen Christ
glauben kann. Die vermeintliche Gottmenschheit, oder
„Volkgottheit“, ist, ebenso wie die wahre Menschgottheit,
der sichere Weg zur Gottlosigkeit. Die religiöse Tragödie
Dostojewskis besteht darin, daß er, dessen wahre
Religion nicht die Orthodoxie war, glaubte, ein
Nicht-rechtgläubiger könne auch nicht Russe sein, aber
aus Furcht vor dem ewigen Schrei: „ein Wolf kommt!“
den Bauer Marei nicht auf einen Augenblick zu verlassen
wagte. Der kleine Fedjä täuschte sich: dieser
ewige Schrei ertönte nicht neben ihm, sondern in ihm;
es war der erste Schrei des letzten Entsetzens: „das
Tier kommt, der Antichrist kommt!“ Vor diesem Entsetzen
konnte ihn der Bauer Marei (das russische Volk)
nicht retten; denn nachdem er der „russische Christ“
geworden ist, der Doppelgänger Christi, hat er sich in
ein Tier verwandelt, in den Antichrist, denn der Antichrist
ist der Doppelgänger Christi.





In der Autokratie vollendete sich für Dostojewski
das, was bei ihm in der Orthodoxie begonnen hatte:

die Verwechslung der Menschgottheit mit der Gottmenschheit.



Der Zar sei unserem Volk der Vater und das Volk
verhalte sich wie ein Kind zu ihm. „Hierin liegt eine
überaus tiefe, ursprüngliche Idee ... Der Zar ist für
das Volk nicht eine äußere Kraft, nicht die Macht
irgendeines Besiegers, sondern ist eine allvolkliche,
allvereinende Kraft, die das Volk selbst begehrt, die es
in seinem Herzen großgezogen, für die es gezittert hat;
denn nur von ihr allein erwartete es seinen Auszug
aus Ägypten. Für das Volk ist der Zar die eigene
Fleischwerdung, die Inkarnation seiner Idee, seiner
Hoffnungen und seines Glaubens. Das Verhältnis
des russischen Volkes zu seinem Zaren ist der ureigenste
Zug, der unser Volk von allen anderen Völkern Europas
und der ganzen Welt unterscheidet ... Diese Idee
enthält eine so große Kraft, daß sie natürlich unsere
ganze weitere geschichtliche Entwicklung beeinflussen
wird ... Ja, genau genommen haben wir in Rußland
überhaupt keine andere Kraft, die uns erhält und leitet,
als diese organische lebendige Verbindung des Volkes
mit seinem Zaren, und aus ihr allein entsteht bei
uns alles.“



Wie soll man nun die Behauptung Dostojewskis:
„das russische Volk ruht ganz in der Rechtgläubigkeit,
außer ihr hat es nichts und braucht es auch nichts, denn
die Rechtgläubigkeit ist alles“, mit dieser neuen Behauptung:
„das russische Volk ruht ganz in der Autokratie,
die ist alles, was es hat, doch mehr braucht es
auch nicht, denn die Autokratie ist alles“, vereinigen?
Entweder heben sich diese Behauptungen gegenseitig

auf, oder sie verbinden sich zu einer dritten: Autokratie
und Rechtgläubigkeit sind in ihrem letzten Wesen ein
und dasselbe. Die Autokratie ist der Leib und die
Rechtgläubigkeit ist die Seele. Die Autokratie ist
ebenso eine absolute, ewige, göttliche Wahrheit, wie die
Rechtgläubigkeit. Und ebendies ist jenes „neue
Wort“, das das russische „Gottträger-Volk“ der Welt
zu sagen berufen ist.



Die Autokratie wie die Orthodoxie hat Rußland
von Byzanz geerbt, vom zweiten christlichen Rom, das
sie seinerseits vom ersten, dem heidnischen Rom, geerbt
hatte. Auch im Heidentum war die Idee der
Autokratie in ihrer letzten Tiefe keine bloß politische,
sondern zugleich eine religiöse Idee. Die unumschränkte
Macht des römischen Kaisers über das Imperium,
die Macht eines Menschen über die ganze
Menschheit, schien eine göttliche Macht, und der
Mensch, der diese Macht besaß, schien kein Mensch
sondern ein Gott zu sein, ein Erdengott, der dem
Himmelsgott gleichkam. So ergab sich die Apotheose
des römischen Kaisers: Divus Cäsar, göttlicher Cäsar,
Cäsar-Gott, Mensch-Gott. Doch unter der Maske des
Gottes verbarg sich das Gesicht des Tier-Nero, des
Tiberius, des Caligula. Und in dem Augenblick, als
auf dem strahlenden Gipfel des Imperiums in den
Prunkgemächern der römischen Cäsaren der Mensch
zum Gott wurde, da geschah es, daß zu Bethlehem in
einer dunklen unterirdischen Höhle bei Hirten Gott
zum Menschen ward – da ward Christus geboren.
Nach Dostojewskis Worten geschah „der Zusammenstoß
zweier denkbar entgegengesetzter Ideen, der entgegengesetztesten,

die es überhaupt auf der Erde geben
konnte: der Menschgott stieß auf den Gottmenschen,
Apollo auf – Christus.“



Wodurch wurde dieser Zusammenstoß entschieden?
Wer siegte? – Niemand. „Es ergab sich ein Kompromiß,“
antwortet Dostojewski. Ein „Kompromiß“,
d. h. ein ungeheuerlicher Vertrag zwischen dem Gottmenschen
und dem Tier-Gott. Solange die Autokratie
noch heidnisch blieb, starben die christlichen Märtyrer
lieber, als daß sie das Tier in der Person des Kaisers
anbeteten. Als jedoch die Autokratie das „Christentum“
annahm, natürlich nur dem Namen nach, denn
seinem Wesen nach kann die Herrschaft des Tieres
nicht die Herrschaft Christi sein, da nahm die Kirche
ihrerseits wiederum die Autokratie an, beugte sich vor
dem römischen Cäsar und segnete das Tier mit dem
Namen Christi. Dostojewski behauptet, dieses sei nur
im Westen, im Katholizismus, geschehen, keineswegs
aber im Osten, in der Orthodoxie. Doch diese Behauptung
ist ein Irrtum oder ein Selbstbetrug Dostojewskis.
Im Westen wie im Osten geschah ein und
dasselbe, wenn auch in zwei entgegengesetzten Richtungen:
im Westen verwandelte sich die Kirche in einen
Staat, der Papst, der christliche Erzpriester, wurde zum
römischen Cäsar; im Osten verwandelte sich der Staat
in eine Kirche, die er verschlang, der russische Kaiser
wurde zum christlichen Erzpriester, wurde das Kirchenoberhaupt,
„der oberste Richter der Kirchenangelegenheiten“,
nach den Worten Peters des Großen in dem
Reglement des Heiligen Synod. Doch hier wie dort
geschah die gleiche Verwechslung dessen, was des

Kaisers ist, mit dem, was Gottes ist, nur mit dem
Unterschiede, daß im Westen durch den – wenn auch
mißlungenen – Versuch einer Theokratie, durch den
Kampf der geistlichen Macht mit der weltlichen, der
Päpste mit den Kaisern, die religiöse Idee des römischen
Imperiums geschwächt wurde; während im
Osten diese Idee, da sie auf keine Hindernisse stieß,
sich entwickelte, auswuchs und schließlich ihre letzte
universal-historische Vollendung in dem dritten Rom,
in der russischen „orthodoxen Autokratie“ erreichte.
Die alte heidnische Maske der Menschgottheit wurde
durch die neue christliche Maske der Gottmenschheit
ersetzt; doch das wahre Gesicht blieb dasselbe – die
Fratze des Tieres. Und nirgendwo in der Welt ist
die Herrschaft des Tieres so grausam, so gottlos und
glaubenslästerlich gewesen wie gerade hier, in der
russischen Autokratie.



Die rechtgläubige Kirche weiß selbst nicht, was sie
tut, wenn sie die Nachfolger des römischen Tieres
„Christen“, d. h. die „Gottgesalbten“, nennt. Sollte
sie es aber einmal erfahren und sich dann doch nicht
von der Autokratie lossagen, so könnte sie von sich dasselbe
sagen, was der Großinquisitor Dostojewskis zu
Christus von der römischen Kirche sagt.



„Wir sind nicht mit dir, sondern mit ihm (mit
dem Teufel), das ist unser Geheimnis! ... Wir
nahmen von ihm das, was du unwillig verschmähtest,
jenes Letzte, das er dir anbot, als er dir alle Erdenreiche
zeigte: wir nahmen von ihm Rom und das
Schwert des Kaisers.“



Womit sonst, wenn nicht mit dem Schwert des

Kaisers, muß nun die orthodoxe Autokratie Konstantinopel
erobern und das letzte dritte Rom gründen –
„die Erde mit Blut überschwemmend“? Daß in der
auswärtigen Politik das Angesicht der Autokratie das
Gesicht des Tieres ist, daran zweifelte, wie’s scheint,
selbst Dostojewski nicht. Nur glaubte er gleichzeitig,
daß das Gesicht des Tieres in der inneren Politik, also
das zu Rußland gewandte, das Angesicht Gottes werden
würde. Er versichert, daß bei uns die allergrößte
bürgerliche Freiheit sich ausbilden könne, und zwar
„gerade auf diesem selben unerschütterlichen Boden
(auf der Autokratie) wird sie sich aufbauen. Nicht
durch ein geschriebenes Gesetz wird sie sich bilden,
sondern einzig auf Grund der kindlichen Liebe des
Volkes zum Zaren, als zu seinem Vater; denn Kindern
kann man vieles erlauben, was bei anderen Völkern,
die nach Gesetzen leben, undenkbar ist; Kindern kann
man so viel anvertrauen, wie es noch in keinem Staate
erlebt worden ist, denn die Kinder werden ihren Vater
nicht verraten.“ „Ja, zu unserem Volke kann man
Zutrauen haben, denn es ist dessen würdig.“



Übrigens hat Dostojewski, wie es scheint, selbst
gefühlt, daß etwas in diesen Gedanken über das Zutrauen
des Zaren zum Volke nicht stimmte, etwas, das
nicht so sehr jenem „unerschütterlichen Boden“ gleicht
als jenem Abgrund, über dem der „Eherne Reiter“[2]
mit seinem Zügelruck Rußland zum Aufbäumen gebracht
hat.



„Ich bin der Diener des Zaren. Ich werde noch

mehr sein Diener sein, wenn er wirklich glauben wollte,
daß das Volk sich zu ihm wie ein Kind verhält. Woran
mag es nur liegen, daß er, wie es doch scheint, noch
immer nicht daran glaubt?“ schrieb er wenige Tage
vor seinem Tode.



Warum glaubte er denn nicht daran, und wird er
vielleicht niemals daran glauben? – das ist die Frage,
die Dostojewski hätte beantworten müssen. Aber er
kam nicht dazu, – er starb. Und kaum war er gestorben,
da rollte auch schon der erste Donnerschlag der
großen russischen Revolution durch die Welt. Ein
Vierteljahrhundert zog das Gewitter herauf, doch erst
jetzt, zur fünfundzwanzigjährigen Gedächtnisfeier Dostojewskis,
beginnt es, sich zu entladen.





Alle Irrtümer Dostojewskis ergeben sich daraus,
daß er die Widerstandskraft, die der Staat der Kirche
entgegensetzt, überhaupt nicht beachtet. Diese Widerstandskraft
kommt der ganzen Lebenskraft des Staates
gleich: das Leben der Kirche – ist der Tod des Staates,
das Leben des Staates – ist der Tod der Kirche.



„Glaubt mir, wir haben nicht nur einen absoluten
Staat überhaupt noch nicht gesehen, sondern nicht einmal
einen mehr oder weniger vollendeten. Alle blieben
sie Embryos!“ Diese rätselhaften Worte, die Dostojewski
kurz vor seinem Tode niederschrieb, weisen auf
einen tiefen und verborgenen Gedankengang hin. Wenn
es den einzelnen „Embryos“ bestimmt ist, sich zu einem

einzigen zukünftigen „vollendeten und absoluten“ Staat
zu entwickeln: ist dieser Staat dann nicht vielleicht das
in der Apokalypse geweissagte „Große Babylon, die
Mutter aller irdischen Greuel“ – jene universale Monarchie,
die Pseudotheokratie, die Herrschaft als Kirche,
mit der sogar Dostojewski zuweilen die wahre Theokratie,
die Kirche als Herrschaft, verwechselt?



Dann aber, wenn dieser „absolute Staat“ historische
Wirklichkeit wird, dann wird sich auch die „absolute
Kirche“ verwirklichen, das absolute, religiöse
Gemeinwesen, die geliebte Stadt. Und zwischen diesen
zwei Herrschaften wird, wiederum hier auf Erden, zu
Ende der universalen Geschichte, doch bis zum Ende
der Welt, der letzte Kampf vor sich gehen.



„Der Antichrist wird kommen und sich auf die
Anarchie stützen,“ sagt Dostojewski gleichfalls kurz vor
seinem Tode. Das ist nicht ganz richtig. Der Antichrist
wird kommen, wird aus der Anarchie hervorgehen,
doch sich nicht auf die Anarchie, sondern auf die
Monarchie stützen, nicht auf die Herrscherlosigkeit,
sondern auf die Einherrschaft, die Selbstherrschaft.
Der Antichrist wird der letzte und größte Selbstherrscher
sein, der Namensusurpator Christi. Und in diesem
Sinne sind alle historischen Selbstherrschaften, alle
historischen Staaten nur kleine „Embryos“ des apokalyptischen
Staates, der Selbstherrschaft des Antichrists.



Der Antichrist ist Usurpator, Pseudozar, denn der
einzige wahre Zar ist – Christus. Im letzten Kampf
des Staates mit der Kirche wird dann jener Kampf des
Pseudozaren mit dem wahrhaften Zaren vor sich gehen,
des Tieres mit dem Lamm, von dem gesagt ist: „Sie (die

Selbstherrscher, die Diener des Antichrists) werden ihre
Kraft und Macht dem Tiere geben. Sie werden Kampf
führen mit dem Lamm, und das Lamm wird sie besiegen,
denn Er ist der Herr der Herrschenden und der
König der Könige.“



Entweder ist das theokratische Bewußtsein noch
nicht geboren, und dann ist das „Also geschehe es!“ des
Mönches Sossima und Dostojewskis vergeblich; denn
es wird nur das sein, was gewesen ist – endlose
Verwechslung der Kirche mit dem Staate. Oder
dieses Bewußtsein ist schon geboren, und dann beginnt
in ihm der letzte Kampf des Lammes mit dem Tier.
Und die Spitze des Schwertes Christi, das zu diesem
Kampfe erhoben ist, ist das erste prophetische Wort der
großen russischen religiösen Revolution, das Wort, das
nicht umsonst gerade von uns, den Schülern Dostojewskis,
ausgeht: Selbstherrschaft ist vom Antichrist.



Wie konnte Dostojewski dieses Wort nicht aussprechen,
wie konnte er seine größte Wahrheit unter
dem größten Irrtum verbergen, seine religiöse Revolution
unter politischer Reaktion, das Antlitz des
heiligen Eiferers, des alten Sossima, unter der Maske
des verfluchten Vergewaltigers, des Großinquisitors?
Wie konnte er die Selbstherrschaft, die Herrschaft des
Teufels, für die Herrschaft Gottes halten?



„Der Staat verwandelt sich in Kirche“ – und
„das ist die große Bestimmung der Rechtgläubigkeit“,
so führt der Bruder Païssij die apokalyptische Verheißung
– „Also geschehe es!“ – seines Lehrers zu
historischer Realität.



Dies ist der große Irrtum Dostojewskis, die Quelle

der unüberwindlichen Furcht, die ihn veranlaßte, sein
neues Gesicht unter alter Maske zu verbergen, seinen
neuen Wein in alte Schläuche zu gießen. Er glaubte
oder wollte glauben, seine Religion sei Orthodoxie.
Doch seine wahre Religion war, wenn auch noch nicht
im Bewußtsein, so doch in den tiefsten unbewußten
Erlebnissen, keineswegs Orthodoxie, und auch nicht das
historische Christentum, ja, war nicht einmal Christentum
überhaupt, sondern das, was nach dem Christentum
sein wird, nach dem Neuen Testament – war
Apokalypse, das nahende Dritte Testament, die Offenbarung
der dritten Person der Dreieinigkeit Gottes, war
die Religion des Heiligen Geistes.



Das Christentum ist die Offenbarung der einzigen
gottmenschlichen Persönlichkeit; dies ist der Grund,
warum die wahrhafte christliche Heiligkeit eine vorzugsweise
persönliche, innerliche, einsame, nicht gemeinsame
Heiligkeit ist; und dies ist auch der Grund, warum
alle Versuche, die Gemeinsamkeit in das Christentum
einzuschließen, so fruchtlos geblieben sind, denn die Gemeinsamkeit
ist die Basis der Vielheit und ihrem Wesen
nach, wenn auch nicht ein Widerspruch, so doch das
Entgegengesetzte der Grundlage der Einheit, der Grundlage
der Persönlichkeit. Nicht in das Christentum,
sondern nur in die Religion der Dreieinigkeit, aller
drei – der göttlichen Vielheit, die sich in der göttlichen
Einheit offenbart – schließt sich auch die menschliche
Vielheit, die Gesamtheit der Persönlichkeiten ein:
die heilige Gemeinsamkeit. Nur in die Religion der
heiligen Erde schließt sich natürlicherweise auch die
universale Vereinigung und Einrichtung der Menschen

auf Erden ein – in die Kirche als Staat. Im Christentum
ist die Kirche ein himmlisches Reich – ein erdenloses,
geistiges, körperloses. In der Religion des
Heiligen Geistes ist die Kirche das himmlisch-irdische,
geistig-körperhafte Reich, nicht nur unsichtbar mystisch,
sondern auch sichtbar, historisch-real. Das ist – die
Erfüllung des Dritten Testaments, die Inkarnation der
Dritten Person, der Dreieinigkeit Gottes. Denn ganz
wie die Erste Person der Dreieinigkeit, Gott-Vater,
sich in der Naturwelt inkarniert, in der vormenschlichen,
– im Kosmos, und die Zweite, die des Sohnes
– im Gottmenschen, so wird sich die Dritte Person der
Dreieinigkeit, der Heilige Geist, – in der Gottmenschheit,
in der Theokratie inkarnieren.



Das ist es, was für uns jene Prophezeiung Dostojewskis
bedeutet: „Die Kirche ist in Wahrheit das
Reich, und ihr ist bestimmt, zu herrschen, und zum
Schluß wird sie kommen müssen als Reich der ganzen
Erde.“



Dies ist das Antlitz und derart war seine Maske;
das Antlitz ist der Maske entgegengesetzt. Die Maske
ist: Orthodoxie, Autokratie, Nationalität; das Antlitz
ist: Überwindung der Nationalität in der Allmenschlichkeit,
Überwindung der Autokratie in der Theokratie,
Überwindung der Orthodoxie in der Religion des
Heiligen Geistes.



Zuweilen scheint es, daß derselbe Widerspruch
zwischen Gesicht und Maske, wie bei Dostojewski, auch
in ganz Rußland existiert, und daß die russische Revolution
nichts anderes ist als das Abreißen der Maske
vom Gesicht. Von diesem unaufgedeckten Gesichte, von

dieser ungeborenen Idee spricht Dostojewski, wenn
er sagt:



„Die zukünftige selbständige russische Idee ist bei
uns noch nicht geboren, doch die Erde ist unheimlich
schwanger mit ihr, und schon schickt sie sich an, sie unter
furchtbaren Qualen zu gebären.“



Dmitri Mereschkowski.





Vorwort





Dostojewski hat bereits sehr früh Politisches geschrieben.
Schon das Jahr 1861, das zweite nach
seiner Rückkehr aus Sibirien, findet ihn in publizistischer
Tätigkeit: er gab damals zusammen mit seinem
Bruder Michail „Die Zeit“ heraus; und als diese von
der Zensur infolge eines Mißverständnisses unterdrückt
wurde, „Die Epoche“. Doch politisch bedeutend sind
seine Leistungen erst später geworden. Und seine letzten
kritischen Schriften schließen sein Lebenswerk wie ein
intellektueller Rechenschaftsbericht ab.



Für eine deutsche Ausgabe seiner politischen Schriften
kamen daher nur diese letzteren in Frage: 1. „Tagebuch
eines Schriftstellers aus dem Jahre 1873“;
2. „Politische Artikel: Ausländische Begebenheiten aus
den Jahren 1873 und 1874“; 3. „Tagebuch eines
Schriftstellers aus dem Jahre 1876“; 4. „Tagebuch
eines Schriftstellers aus dem Jahre 1877“ (mit einem
Schlußteil vom Januar 1881, den er kurz vor seinem
Tode, am 28. Januar 1881, geschrieben). Auch
zwischen ihnen mußte noch geschieden werden. Die
weit über tausendseitige Masse dieser Tagebücher, die
Dostojewski in der zweiten Hälfte seines Lebens zusammengetragen
hat, einfach abzudrucken, ging nicht
an. Dostojewski hat nie nach einem bestimmten Plane
kritisch gearbeitet; er hat immer nur an sehr aktuellen
Ereignissen seine Ideen entwickelt; tagebuchartig trug
er seinen Lesern seine Meinungen vor; als der bedeutende
russische Mensch, der er war, nahm er
Stellung zu den Tagesfragen, wie sie gerade auftauchten.

Diese unsystematische, rein menschliche Art
seiner kritischen Tätigkeit brachte von selbst mit sich,
daß er sich, sobald er auf verwandte Fragen stieß, oft
wiederholen mußte. Diejenigen Stücke, die solche
Wiederholungen brachten, galt es daher auszusondern
und im übrigen alle diejenigen zusammenzustellen, in
denen Dostojewski selbst seine Ideen am reinsten
herausgearbeitet hat.



Vor allem war eine Teilung in „Politische
Schriften“ und „Literarische Schriften“ notwendig,
wobei der Begriff „Literarischer Schriften“ im weitesten
Sinne des Wortes genommen ist. Die Teilung war
nicht ganz einfach, da Dostojewski, eben infolge seiner
Abhängigkeit vom zufälligen Stoff, nicht nur ständig
vom Literarischen aufs Politische und vom Politischen
wieder aufs Literarische überspringt, sondern zwischendurch
auch noch alle möglichen religiösen oder ethischen
oder volkspsychologischen Fragen behandelt, bei denen
es durchaus zweifelhaft sein kann, welcher von den
beiden großen Gruppen die betreffenden Stücke angehören;
finden sich doch sogar Novellen, die letzten,
die er geschrieben hat, in die Tagebücher aufgenommen.
Doch ließ sich die angegebene Teilung schließlich durchführen;
nur einzelnes, so vor allem die Novellen, wurde
anderen Bänden der Ausgabe zugewiesen. Immerhin
schließt die Teilung, so wie sie geschehen ist, nicht aus,
daß der Kenner des russischen Originals in den „Politischen
Schriften“ vielleicht das eine oder andere vermissen
wird, was er dann in den „Literarischen
Schriften“ findet. Eine eindeutige Scheidung vorzunehmen,
erlaubte das vorhandene Material nicht; und

das einzige, was erreicht werden konnte, war eine
gewisse Geschlossenheit in der Gesamtwirkung jedes
einzelnen Bandes.



Für den Band „Politische Schriften“ wurden
herangezogen: 1. „Politische Artikel: Ausländische Begebenheiten
aus den Jahren 1873 und 1874“; 2. „Tagebuch
eines Schriftstellers aus dem Jahre 1876“ und
3. „Tagebuch eines Schriftstellers aus dem Jahre
1877“ mit dem Schlußteil vom Januar 1881. Um
dem deutschen Leser, der heute nicht mehr, wie einst
der russische, eine Zeitchronik lesen, sondern Dostojewskis
Gesamtanschauung kennen lernen will, dieses
Material übersichtlich darzubieten, wurde es noch einmal
abgeteilt, und zwar nach den sachlichen Gesichtspunkten
a) Westeuropäisches; b) Russisches; c) Balkan
und Orient; d) Asien. Aus dem gleichen Grunde
größerer Übersichtlichkeit wurde es hin und wieder
nötig, Untertitel anzubringen, die sich bei Dostojewski
nicht finden. Es sind das die ganz allgemein gehaltenen:
Republik oder Monarchie; Parteimenschen; Frankreich
und Deutschland; Frankreich und die Kultur;
Deutschland und Rom; Frankreich, die Republik und
der Sozialismus; Katholizismus und Sozialismus;
Bismarck; Papstwahl; Ausblicke; Französische Republikaner;
Französische Reaktionäre; Vorbemerkungen;
Unser Verhältnis zum Orient.



Die Aufsatzreihe „Gedanken über Europa“ ist
Aufsätzen Dostojewskis aus den Jahren 1873/74 und
1876 entnommen.



Die Aufsätze „Russische Finanzen“, „Die Meinung

eines geistreichen Bureaukraten“ und „Die Asiatische
Frage“ stammen aus dem Jahre 1881.



Der gesamte Rest der Aufsätze, also fast der ganze
Band „Politische Schriften“, stammt aus den Jahren
1876 und 1877.



E. K. R.





Erster Teil.

Westeuropäisches







Gedanken über Europa





Republik oder Monarchie



In Frankreich erleben wir heute[3] den Kampf
zwischen Republik und Monarchie.



Die republikanische Partei hat zwar die meisten
Anhänger, doch trotzdem glaube ich, daß das Ende der
französischen Republik herannaht. Denn was ist
schließlich solch eine Republik wie die eines Thiers?
Das ist doch etwas durchaus Negatives. Thiers hat
ja selbst von seiner Republik gesagt, daß sie eigentlich
nur notwendig sei, weil keine einzige der anderen Regierungsformen,
die die gegnerischen Parteien einführen
wollen, in Frankreich zurzeit möglich wäre. Solch ein
negativer Vorzug kann aber das müde Frankreich, das
um jeden Preis Ordnung und eine sie erhaltende Kraft
haben will und haben muß, unmöglich befriedigen –
um so weniger als diese negative und, wie Thiers sagt,
einzig mögliche Regierungsform im gegenwärtigen
Frankreich die anderen Parteien keineswegs beseitigt,
sondern sie durch ihre Negativität nur anspornt; denn
jede der anderen Parteien ist überzeugt, daß sie etwas
Positives bringen könnte. Die Republik so bezeichnen,
wie es Thiers tut, heißt selbst an sie nicht glauben.
Das ist wahrscheinlich auch der Grund, warum alle
Franzosen ihre Republik unwillkürlich als etwas Vorübergehendes,
fast als ein mehr oder weniger unvermeidliches
Übel betrachten. Solch eine schiefe Stellung
ist auf die Dauer unerträglich, und so wird sich die

Republik in Frankreich wohl nicht sehr lange halten
können.



Wie steht es aber mit der rechtmäßigen Monarchie?



Nun, stellen wir uns vor, daß der Graf von Chambord[4]
den Thron schon bestiegen hat, daß die Partei
der Republikaner schon aufgelöst worden ist, daß das
Land sich allmählich beruhigt, wenigstens dem Anscheine
nach, und alles schließlich in Ruhe seinen Verlauf
nimmt. – Versichern doch viele Legitimisten, daß der
Graf von Chambord den Franzosen „mindestens
18 Jahre Frieden und Ruhe“ geben würde; schön, wir
glauben ihnen gern, – wenn auch nicht gerade, daß es
„mindestens“ 18 Jahre sein würden –. Die Frage
aber: was dann? bleibt nichtsdestoweniger bestehen.
Wodurch wird das Schicksal Frankreichs entschieden,
selbst wenn der Graf sich längere Zeit auf dem Throne
behauptet? Wodurch werden Europa und die Welt
beruhigt?



Louis Veuillot[5] sagt: „Die ganze Kraft des Prätendenten
besteht in der unbedingten Aufrechterhaltung
seiner Prinzipien; denn nur, wenn er diese nicht um ein
Atom verändert, behält er die Möglichkeit, Frankreich
zu retten und zu beruhigen.“ Ja, aber was wird denn
der neue König tun, um Frankreich zu „retten“? Und
was bedeutet eigentlich das Wort „Möglichkeit“ in
diesem Falle?




Das Wesen der Prinzipien des Grafen besteht
erstens und hauptsächlich darin, daß seine Macht eine
– rechtmäßige Macht ist; zweitens, ... ja, was dann
folgt, ist so phantastisch, daß man nicht begreift, wie es
so ideale Dinge in der Wirklichkeit überhaupt geben
kann. Das heißt, wenn die Triebfedern, die jetzt die
ganze legitimistische Partei veranlassen, die Monarchie
zu proklamieren, auch äußerst verständlich und nichts
weniger als ideal sind, so sind doch der Graf von Chambord
und alle, die ebenso denken wie er – es gibt ja
auch solche unter seinen Anhängern –, vollkommen
phantastische Erscheinungen. Die Hauptsache ist aber
nicht, daß der König von der Rechtmäßigkeit seiner
Macht überzeugt ist, sondern, daß alle Franzosen gleichfalls
an die Rechtmäßigkeit seiner Macht glauben; das
aber ist doch in Frankreich ganz unmöglich. Sollte
dies dennoch einmal geschehen, so würde ja Frankreich
nichts mehr zu wünschen übrigbleiben: es würde dann
wieder stark und zum erstenmal in unserem Jahrhundert
wirklich zu einem Ganzen vereinigt, es würde frei und
glücklich sein.



Napoleon III. war während seiner ganzen Regierungszeit
gezwungen, alle seine Kräfte zur Befestigung
seiner Dynastie zu verwenden. Wäre er von dieser verhängnisvollen
Sorge befreit gewesen, so würde er vielleicht
noch heute Kaiser sein, und Frankreich hätte
vielleicht kein Sedan erlebt. So jedoch mußte er vieles
unternehmen, was Frankreich unmöglich zum Vorteil
gereichen konnte. Die Franzosen aber begriffen das
sehr bald, und zwar sehr gut. Wenigstens liegt hier der
Grund, warum sie sich während der ganzen Regierungszeit

Napoleons III. trotz des Glanzes ihrer damaligen
Macht und ihres großen Ruhmes in einer zweideutigen,
unhaltbaren Lage fühlten. Wenn sogar der Kaiser nicht
an die Sicherheit seiner Macht glaubte, um wieviel weniger
konnte das dann das Volk tun! Sollte aber jetzt
das Wunder geschehen, daß schließlich alle an die Rechtmäßigkeit
der Macht des Grafen von Chambord glauben,
dann – ja dann wäre doch alles erreicht. Weiß
der König, daß sein Volk an ihn glaubt, so muß auch er
an sein Volk glauben. Erst wenn er keine Verschwörungen
oder sonst irgendwelche Anschläge gegen sich zu
fürchten braucht, kann er seinem Volke die größten
Freiheiten geben, sagen wir: Preßfreiheit, Freiheiten
in der inneren Verwaltung und überhaupt im ganzen
staatlichen und bürgerlichen Leben, kann, wenn er will,
sogar den Kommunismus einführen, ... wenn diese
Neuerungen nur nicht dem Ganzen schaden. Aber solch
ein allgemeines Einverständnis ist doch ein unrealisierbares
Ideal. Man denke doch nur an das in Frankreich
eingewurzelte Vorurteil gegen die alte Monarchie, an
die hundertjährige Entwöhnung der Franzosen von derselben
und die schon hundertjährigen ganz neuen Gewohnheiten,
an die fünf oder sechs Generationen, die
seit dem Sturze der alten Monarchie aufgewachsen sind,
– und schließlich an das Volk, an den Pöbel, der die
alte Monarchie gänzlich vergessen hat, sich von ihr
überhaupt keine genaue Vorstellung machen kann und
heutzutage bestimmt nicht begreift, warum er sich einem
Grafen von Chambord unterwerfen soll. Der Graf
sagt, er könne sich nicht als König bloß einer Partei
denken; das bedeutet, daß er von allen gewählt

sein will. Darin aber besteht ja die ganze Phantastik
seiner Auffassung Frankreichs, daß er, wie es scheint,
von der Möglichkeit solch einer Wahl vollkommen überzeugt
ist. „Ohne die Zustimmung aller Franzosen und
ohne die rechtmäßige Macht des Königs kann Frankreich
nicht glücklich werden,“ sagen die Legitimisten.
Schön; – wie aber diese allgemeine Zustimmung erreichen?
– wie diese hundert Jahre überspringen?
Das ist doch eine Illusion, die sie sich da machen! Ich
wiederhole: alle diese Monarchisten, die um jeden
Preis die Monarchie proklamieren wollen, sind durchaus
verständlich, doch der Graf von Chambord, der
ernstlich glaubt, daß ihn alle wählen könnten, und daß
er nicht ein König bloß seiner Partei sein würde, –
dieser Graf von Chambord kommt einem denn doch,
gelinde gesagt, etwas wunderlich vor.



Diejenigen Legitimisten, denen es nicht ausschließlich
darum zu tun ist, daß ein König den Thron einnimmt
– der legitime Klerus hat natürlich seine eigenen,
besonderen Ziele im Auge –, die, meine ich, müssen
doch irgendeinen vernünftigen Plan haben; denn sie
können doch schließlich nicht auch an die allgemeine
Zustimmung, die plötzlich fertig vom Himmel fallen soll,
glauben? Was kann aber das für ein Plan sein? Es
wird doch nicht genügen, nach Paris zu kommen, sich
auf den Thron zu setzen, den Mac-Mahons gehorsame
Bajonette umringen würden, und König zu sein. Man
wird doch auch etwas tun müssen. Man wird irgendeine
neue Idee bringen, ein neues Wort sagen müssen,
doch eines, das wirklich die Kraft hat, mit dem bösen
Geiste der Uneinigkeiten des ganzen Jahrhunderts, mit

der Anarchie und den zwecklosen Revolutionen, den
Kampf aufzunehmen. Nicht zu vergessen, daß dieser
böse Geist einen leidenschaftlichen Glauben in sich trägt
– also wirkt er nicht durch Lähmung der Verneinung,
sondern durch die Verführung der positivsten Versprechungen:
er trägt den neuen antichristlichen Glauben
in sich, also neue moralische Grundsätze für die
menschliche Gesellschaft. Er versichert, daß er fähig
sei, die ganze Welt von neuem aufzubauen, alle gleich
und glücklich zu machen und endgültig den ewigen
babylonischen Turm zu vollenden. Diesem Glauben
gehören Menschen der höchsten Intelligenz an, sowie
alle Geringen und Verwaisten, alle Mühseligen und
Beladenen, die da müde geworden, das Reich Christi
zu erwarten, alle der Erdengüter Beraubten, alle Besitzlosen
– und in Frankreich gibt es derer schon
Millionen! Und diese drohenden Scharen stehen bereits
vor der Tür! Also muß doch der Graf von Chambord
etwas sagen und tun; denn sonst – warum kommt er
denn überhaupt? – Was aber wird nach seiner Krönung
in Wirklichkeit geschehen? Am wahrscheinlichsten
ist, daß sich der Faubourg St. Germain wieder bevölkern
wird, daß die Priester sich bereichern und Vicomtes
und Marquis wieder große Rollen spielen werden,
daß viele neue Moden aufkommen, und mit ihnen
eine Unmenge neuer Bonmots entstehen; daß man in
der Hofetikette etwas Besonderes einführt, das dann
sofort eiligst an allen anderen europäischen Höfen nachgeahmt
wird; daß man sich etwas Neues für die Bälle
und Balletts ausdenkt, daß neue Horsd’oeuvres und
Konfitüren berühmt werden. Hinzu kommt dann vielleicht

noch, daß in der Kammer, der vielleicht eine kleine
Macht zugestanden wird, von einer Seite Doktrinäre,
von der anderen die kleinen Helden der Linken sich erheben
werden, und die Linke in ihrer ungereimten Lage
dann doch noch dümmer sein wird als die Rechte. Darauf
wird dann langsam eine dumpfe, unbestimmte Unzufriedenheit
im Volke aufsteigen. Der böse Geist, der
zunächst noch sehr jung ist, wird wachsen und wachsen
und immer drohender werden. Und dann, an einem
wundervollen Morgen, wird der König irgendeinen Befehl
erlassen: – Paris braust auf! Das Militär greift
zu den Waffen und – der böse Geist klopft mit starker
Hand an die Tür ...



Nein, bestimmt gibt es unter den Legitimisten auch
schon Männer, und zu ihnen gehört sicherlich auch der
Graf von Chambord – natürlich, der unbedingt, – die
da ganz anders vorzugehen gedenken, Männer, deren
Absichten viel tiefer und edler sind. Sie brennen
geradezu darauf, mit dem bösen Geist den Kampf aufzunehmen
und ihn zu besiegen. Das ist ihr Ziel, nur zu
diesem Zweck tun sie alles, was sie tun. Doch Wunsch
und Tat sind zwei verschiedene Dinge. Nur fragt es
sich: womit den Kampf mit dem neuen, auflösenden
Element beginnen? Mit klerikaler Gewalt und Arglist
ist dabei nichts mehr zu erreichen. Die Antwort kann
natürlich nur lauten: „Der erste Schritt zum Ziel –
das ist die Wiederherstellung der Weltmacht des
Papstes.“



Oh, umsonst werden die aufgeklärten Legitimisten
diese Idee ableugnen! Umsonst wird der Graf versichern,
so wie er bis jetzt versichert hat, daß er des

Papstes wegen keinen Krieg beginnen wird, daß er mit
seiner Regierung nicht zugleich das Gouvernement
der Patres bringen will. Nun – diesen
Weg einzuschlagen, werden sie nicht verfehlen können!
Auf den wird man sie gar bald gezogen haben! Manche
Beobachter erraten denn auch schon, daß diese ganze
legitimistische Bewegung, die so plötzlich und mit solch
einer Anspannung aller Kräfte in Frankreich ausgebrochen
ist, vielleicht nichts anderes ist als eine klerikale
Machenschaft, und daß die Losung dazu in Rom gegeben
und das Ziel des Ganzen – die Wiederherstellung
der Papstmacht ist. Die Klerikalen haben sich natürlich
weder Chambord noch die Legitimisten ausgedacht, dafür
aber haben sie sich – ihrer bemächtigt. Viele Anzeichen
sprechen dafür, daß es sich so verhält. Die
römische Bewegung hat im letzten halben Jahre ganz
Europa durchzogen. Zwei Prätendenten im äußersten
Westen, der Graf von Chambord und Don Carlos; die
römisch-katholische Agitation in Deutschland, die die
Katholiken des Reiches mit gerechtem Unwillen gegen
das neue Kirchengesetz erfüllte; die Versuche, in Frankreich,
Deutschland und der Schweiz dem Volke mit einer
neuen Erfindung – der Veranstaltung von Volksgottesdiensten
– näherzutreten; einige bis jetzt unerhörte
demokratische Ausfälle und Aufrufe der katholischen
höheren Geistlichkeit in Deutschland: all das
bringt auf den Gedanken von einer großen, überall
gleichzeitig eingeleiteten Agitation des Klerus zugunsten
des unfehlbaren, doch besitzlosen Papstes. Diese ganze
klerikale Bewegung ist dadurch bedeutungsvoll, daß sie
vielleicht der letzte Versuch des römischen Katholizismus

sein wird, noch einmal, zum letzten Male, die
Könige und Großen dieser Welt um Hilfe anzugehen.
Seine Hoffnungen werden aber nicht in Erfüllung
gehen, und Rom wird zum ersten Male in 1500 Jahren
sich sagen, daß nun die Zeit gekommen ist, da es mit
den Großen dieser Welt brechen und die Hoffnung auf
die Könige fallen lassen muß! Man glaube mir –
Rom wird es von da ab verstehen, sich ans Volk
zu wenden, an dieses selbe Volk, das die römische Kirche
bis dahin immer nur hochmütig von sich gestoßen und
dem sie sogar das Evangelium Christi vorenthalten hat,
indem sie verbot, es zu übersetzen. Der Papst wird es
verstehen, barfuß zum Volk zu kommen mit seiner Armee
von zwanzigtausend Jesuitenkämpfern, diesen alterfahrenen
Seelenjägern. Werden Karl Marx und Bakunin
diesem Heer standhalten können? Wohl kaum! Der
Katholizismus versteht es zu gut, wenn es nötig ist,
nachzugeben und alles zu versöhnen. Was kostet es
ihn, das dunkle und arme Volk zu überzeugen, daß der
Kommunismus dieses selbe Christentum sei, und daß
Christus überhaupt nur von ihm gesprochen habe! Es
gibt ja selbst jetzt schon kluge und geistreiche Sozialisten,
die überzeugt sind, daß dieses wie jenes – ein und
dasselbe sei, und die im Ernst den Antichrist für Christus
nehmen.



Heinrich V. wird schon allein deswegen den Krieg
für den Papst nicht vermeiden können, weil die nächsten
Jahre vielleicht die einzige Zeit sind, da ein Krieg für
den Papst noch populär sein kann und das Volk sich
zu ihm noch sympathisch verhalten wird. Wäre Heinrich
V. fähig, in einem Kriege mit Deutschland die

Milliarden und die Erniedrigung zu rächen und ihm
Elsaß und Lothringen wieder abzunehmen, so würde
er sich dadurch zweifellos den Thron auf Lebenszeit
sichern. Wollte er aber, wenn er König geworden,
Deutschland ohne weiteres den Krieg erklären – so
würde ihm doch kein einziger folgen, ja man würde
ihn den Krieg einfach nicht erklären lassen: das wäre
den Franzosen denn doch zu unheimlich und ein viel
zu großes Wagnis! Der Papst jedoch, der von Deutschland
Verfolgte, würde in kurzer Zeit Sympathie für
die Idee zu gewinnen verstehen. Wer aber ist jetzt
sonst der Gegner des „Unfehlbaren“, wenn nicht
Deutschland? Die Wiederherstellung der Macht des
Papstes hält Deutschland für die schwerste Zukunftsdrohung
und wird deshalb mit allem Nachdruck für
Italien einstehen. Allmählich geht es dann von den
Unterhandlungen zur Spannung über, und von der
Spannung zur Tat und – das Papstproblem wird, im
Falle der Thronbesteigung des Grafen von Chambord,
seine Lösung in dem großen und unfreiwilligen
Kriege zwischen Frankreich und Deutschland ganz von
selbst finden. Unmittelbar für das Elsaß gehen die
Franzosen nicht in den Krieg; aber so nach und nach,
ohne es eigentlich zu wollen, werden sie sich, wenn sie
einmal für den Papst eintreten, gutmütig, wie sie nun
einmal sind, hineinziehen lassen, und es ist möglich, daß
der Krieg dann sogar populär wird. Nein, solch eine
Gelegenheit wird der Graf von Chambord nicht unbenutzt
vorübergehen lassen können.



Nun, nehmen wir selbst an, daß er als Sieger aus
dem Kampf hervorgeht, daß Frankreich sich wieder mit

Ruhm bedeckt, die Provinzen zurückerobert, und daß
dann der Papst womöglich nach Paris zur Grundsteinlegung
irgendeines Domes fährt, worum man ihn schon
kürzlich gebeten hat. Was dann aber weiter geschieht?
Nicht das ist wichtig, daß Heinrich V. nach seiner
Heldentat vielleicht glücklich seinen Thron bis zu
seinem Lebensende behält. Wichtig ist vielmehr einzig
die Frage, ob sich mit dem Grafen von Chambord die
rechtmäßige Monarchie als solche in Frankreich unangefochten
für die nächsten Jahrhunderte festsetzen kann,
und was sie dem Lande geben wird? Welch ein Glück?
Ob sie es beruhigen wird? und den bösen Geist, der so
nahe an der Tür steht, auf ewig vertreiben kann?



Was will es besagen, daß der Papst nach Paris
kommt und der römische Katholizismus wieder mit
neuem, noch nie geschautem Glanze die Herrschaft ergreift!
Kann denn etwa der Papst, der triumphierende
und „unfehlbare“ und nicht der „barfüßige“, den bösen
Geist verjagen? Können das etwa seine Jesuiten, die
so geschäftigen „Geistlichen“ mit ihrem status in statu,
diese geriebenen, schamlosen, abgefeimten? Nein, der
böse Geist ist stärker und reiner als sie! Nicht mit
diesem Heer kann der Graf von Chambord sein neues
Wort sagen. Wenn aber nicht mit diesem, – mit
welchem dann? Unwillkürlich glaubt man ja jetzt, daß
der Graf tatsächlich ein höheres Wesen sei, so ein gebotener
König mit dem reinsten Herzen. Und sicherlich
wird er in der Verzückung seiner Seele begreifen, daß
sein ganzes neues Wort – gerade dieser Kampf für
Christus mit dem furchtbaren emporsteigenden Antichrist
ist, daß man Frankreich retten muß, indem man

seine Klugen, seine Denker zu Gott bekehrt und in die
Herzen der Millionen „Ungetaufter“ das Heil Christi
gießt und sie zum erstenmal mit seiner Lichtgestalt bekannt
macht. Wodurch könnte denn sonst der neue
„allerchristlichste“ König sein Frankreich retten? Er
sagt doch selbst, daß er es retten will, und er glaubt
doch an den Erfolg. Er weiß doch, daß die erste der
Schlachten zwischen der zukünftigen neuen Gesellschaft
und der alten Ordnung der Dinge auf Frankreichs
Boden stattzufinden hat. Er weiß aber auch, daß gerade
davor die ganze französische Gesellschaft zittert, alle
Reichen und mit Erdengütern Beschenkten, daß sie
gerade deswegen so nach einer starken Regierung verlangen
und suchen, wo die Kraft ist, die sie nicht finden
können; daß sie einzig zur Abwehr dieses neuen emporsteigenden
Feindes auch Napoleon III. auf den Thron
haben steigen lassen; und daß sie, wenn sie sich jetzt für
den Grafen von Chambord entscheiden, es nur in der
Hoffnung tun, daß er vielleicht irgendeine neue Kraft
mit sich bringen wird, die sie beschützen kann? Ist dem
aber so, wo soll er dann die Menschen zu diesem furchtbaren
Kampf hernehmen? Ist er auch selbst schon so
weit und so reif, um ihn zu verstehen? Trotz seines
guten Herzens – bestimmt nicht. Wie soll er obendrein
vor solch einer schrecklichen Armut der Mittel,
mit denen er handeln könnte, nicht zurückschrecken?
Schrickt er aber nicht zurück, – wie soll man ihn dann
in solch einem Falle nicht entweder für einen beschränkten,
unwissenden Menschen halten oder aber für einen,
der nicht weit vom Irrsinn entfernt ist? Wo bleibt
nun die Antwort auf meine Frage? Zu guter Letzt

also, wodurch, mit welchen Kräften kann denn der
Legitimismus Frankreich retten und heilen? Da wäre
doch selbst ein Prophet Gottes zu wenig, nicht nur ein
Graf von Chambord! Und sogar der Prophet würde
gesteinigt werden! Der neue Geist kommt, die neue
Gesellschaft wird zweifellos triumphieren – als das
einzige, das eine neue, positive Idee bringt, als der
einzige, ganz Europa vorherbestimmte Ausweg, als
das einzige Heil. Darüber kann kein Zweifel bestehen.
Die Welt wird erst nach ihrer Heimsuchung durch
den bösen Geist gerettet werden. Der böse Geist aber
ist nah. Unsere Kinder vielleicht werden ihn schauen ...



Im übrigen habe ich nur sagen wollen, daß der
Legitimismus für Frankreich nicht nur jetzt unmöglich,
sondern überhaupt nicht nötig ist: niemals nötig war,
noch in der Zukunft sein wird; denn er hat die geringsten
Mittel, es zu retten.



Aber in Frankreich heißt es jetzt nun einmal: entweder
Monarchie oder Republik, eine andere Regierungsform
ist unmöglich. Mir jedoch will es scheinen,
daß man auch der Republik in Frankreich müde und
überdrüssig ist. Diese meine Worte zu rechtfertigen,
damit man sie nicht etwa für ein Wortspiel oder eine
absichtliche Leichtfertigkeit halte, werde ich in anderem
Zusammenhange einmal versuchen.



Parteimenschen



Vor einem Monat hat in Versailles, im Trianon,
der Prozeß des Marschalls Bazaine begonnen. Der
Marschall ist des Verrates angeklagt. – Aber: des

Verrats an wem? Richten wir unsere Aufmerksamkeit
auf diese Frage. Sie ist in Anbetracht der gegenwärtigen
französischen Lage nicht uninteressant.



Zur Zeit der Regierung Napoleons III. zählte der
Marschall Bazaine zu den fähigsten Generälen der
kaiserlichen Armee. Als man vor jetzt anderthalb
Jahren zuerst davon sprach, daß er vor ein Kriegsgericht
gestellt werden würde, rief ein Marschall, einer
seiner Kameraden, aus: „Wie? Einer der ehrlichsten
Soldaten! Schade! Il était pourtant le moins
incapable de nous tous!“ Dieser „am wenigsten unfähige“
Marschall hatte also das Kommando über die
größere Hälfte der Armee in diesem unheimlichen Kriege
mit Preußen erhalten. Einen Generalfeldmarschall
hatten die Franzosen nicht; der Kaiser selbst nannte
sich nicht einmal so, sondern begnügte sich damit, in
den Gang der Ereignisse oftmals störend einzugreifen
– doch das war schließlich noch nicht das schlimmste!
Alle diese alten Generäle wie Canrobert, Niel, Bourbaki,
Frossard, Ladmirault usw., die als Bazaines Zeugen
vor Gericht geladen sind, äußern sich über ihn mit
großer Hochachtung. Für ihre Aussagen interessiert
sich das Auditorium am meisten. Hauptsächlich zeugen
sie von der außergewöhnlichen Tapferkeit Bazaines –
zum Beispiel in der Schlacht bei St. Privat, wo er
persönlich, ungeachtet seiner Stellung als Schlachtführer,
sich in erster Reihe unter die Kämpfenden gemischt
hatte – „obgleich er die Bedeutung dieser
Schlacht nicht begriff,“ fügte einer von den Marschällen
hinzu. Ob er sie nun begriff oder nicht begriff: jedenfalls
kam es in dieser Schlacht dazu, daß aus Mangel

an Patronen die Soldaten aus ihren modernen Chassepots
nur alle zwei Minuten eine Kugel abschießen
konnten und der Hauptteil der Armee in den Kampf
eintrat, ohne seit vierundzwanzig Stunden etwas gegessen
zu haben. Aber nicht darin bestand das Unglück,
obgleich, wie bekannt, die schlechte und ordnungslose
Versorgung der französischen Armee mit Lebensmitteln
und Gewehren ganz Europa in Erstaunen setzte. Der
Kaiser versäumte, zur rechten Zeit mit seinem ihm nach
schweren Schicksalsschlägen noch verbliebenen Heer nach
Paris zurückzukehren, was für ihn die einzige Rettung
gewesen wäre, die beste Ausflucht aus seinem damaligen
Unglück. Aber mit ihm geschah das, was ich vorhin
schon erwähnte, als ich von den charakteristischen und
verhängnisvollen Zügen seiner Regierung sprach,
daß er um der Befestigung und Verwurzelung
seiner Dynastie willen gezwungen war, während der
ganzen Zeit seiner Herrschaft ununterbrochen eine
Menge Dinge zu unternehmen, die immer zum Unglück
Frankreichs und nie zu seinem Glück ausfielen. Auf
diese Weise war dieser mächtige Herrscher, im Grunde
genommen, sogar auf seinem Throne – kein Franzose,
sondern nichts als der Mensch seiner Partei, ihr Hauptführer
sozusagen. Den Rückzug nach Paris, wenn
auch mit einer geschlagenem so doch immerhin noch mit
einer Armee – diese Armee hat Frankreich in der letzten
Schlacht sehr große Dienste geleistet –, wagte er nicht:
er fürchtete die Unzufriedenheit des Landes, den Verlust
der Anhänglichkeit des Volkes, fürchtete Aufstand, Revolution,
kurz, er fürchtete Paris und zog es daher vor,
sich in Sedan zu ergeben und sein Schicksal und das

seiner Dynastie der Großmut seines Feindes anheimzustellen.
Zweifellos ist auch jetzt noch nicht alles, was
zwischen ihm und dem preußischen König bei ihrer Zusammenkunft
verhandelt worden, der Geschichte bekannt.
Viele Geheimnisse werden wohl erst lange nachher aufgedeckt
werden; aber es ist unmöglich, nicht zu dem
Schluß zu kommen, daß Napoleon mit seiner Übergabe
und der seiner Armee darauf gerechnet hatte, daß er
seinen Thron behalten werde. Damit, daß er seine
Armee übergab, damit gedachte er wohl die Kräfte
seines Feindes zu schwächen – ich meine die Kräfte
der Revolutionäre ... denn an Frankreich dachte dabei
der Parteimensch in ihm nicht.



Ebenso dachte auch der Marschall Bazaine nicht an
Frankreich. Eingeschlossen in Metz mit einer sehr bedeutenden
Armee, ignorierte er vollständig die Regierung
der Nationalversammlung, die sich nach der Gefangennahme
des Kaisers in Paris gebildet hatte. Er
zog es vor, sich gleichfalls zu ergeben, und nahm damit
Frankreich seine letzte Armee, die, selbst wenn sie in
Metz eingeschlossen war, dem Vaterlande doch noch
äußerst nützlich hätte sein können – wenn auch, wie
gesagt, nur dadurch, daß sie einen bedeutenden Teil der
feindlichen Kräfte festlegte. Es ist ganz unmöglich,
sich vorzustellen, daß der Marschall, als er sich in dieser
Weise schnell und ohne rechten Grund ergab, nicht
irgendwelche geheimen Bedingungen mit dem Feinde
abgeschlossen, wenigstens nicht irgendwelche Versprechungen
von ihm gefordert hatte ... die dann
später nicht erfüllt wurden. Aber, wenn dem auch
nicht so gewesen wäre, so ist es doch klar, daß der Marschall,

ähnlich dem Kaiser, es vorzog, seine Armee den
Preußen zu überlassen, anstatt sie für die Republik aufzusparen.



Der Marschall – wenn er auch jetzt vor dem Gerichte
lügt und augenscheinlich die Absicht hat, bei
diesem Verfahren zu bleiben – verheimlicht doch zum
Teil seine damaligen Eindrücke und Empfindungen
nicht. Er sagt geradeheraus, daß es in den Metzer
Tagen eine gesetzliche Regierung nicht mehr gab, und
daß er das damalige Chaos von Regierung in Paris
als eine wirkliche Regierung nicht anerkennen konnte –
das ist ungefähr der Sinn seiner Worte vor Gericht.
„Wenn es für Sie damals keine Regierung gab –
la France existait!“ rief darauf der Herzog d’Aumale,
der Vorsitzende des Kriegsgerichtes, aus.



Und damit war der Punkt, von dem die Richter
ausgehen werden, gefunden. Diese Worte des Herzogs
machten auf das Publikum, auf ganz Frankreich, einen
großen Eindruck. Dem schuldigen Marschall wurde
damit klar zu verstehen gegeben, daß ihn jetzt nicht eine
Partei richte, keine Republik, keine unrechtmäßige
Regierung, die er, wenn er will, auch jetzt nicht anzuerkennen
braucht – sondern Frankreich, das er um einer
rechtmäßigen Regierung willen verkauft, das Vaterland,
das er verraten aus Parteiinteresse.



Man kann einen Verräter seines Vaterlandes niemals
entschuldigen. Sind aber hier auch die im Recht,
die über den Verräter zu Gerichte sitzen? Das ist es,
worauf ich hinweisen will. Sind nicht im Gegenteil
Bazaines Richter ein Teil jenes Grundübels, das den
Organismus dieser großen Nation zerstört und erschöpft

hat; verkörpern nicht auch sie ein Unglück, das wie eine
schwarze Wolke ständig über ihr liegt? Und verstehen
sie dieses Unglück jetzt; sind sie fähig, es zu begreifen?
Ist der Marschall aber nicht ähnlich dem altjüdischen
Opferlamm, auf das die Sünden des ganzen Volkes
gelegt wurden?



In der Tat, was konnte er damals von Metz aus
erwarten? Angenommen, der Parteimensch in ihm habe
dem Bürger in ihm einmal Platz gegeben beim Anblick
des ganzen großen nationalen Unglücks; angenommen,
er habe aufrichtig gewünscht, dem Vaterlande zu dienen:
was konnte er aber in dem damaligen Paris erblicken?
Es ist wahr, die triumphierende Revolution des 4. September
nannte sich nicht Republik, sondern „Regierung
der Nationalverteidigung“. Diejenigen aber, die an
der Spitze dieser Volksregierung standen, konnten Bazaine,
General und Parteimensch, wie er war, einem
tätigen und energischen Menschen zugleich, nur Widerwillen
einflößen. Dieser talentlose Maniak, der General
Trochu, alle diese Garnier-Pagès, Jules Favre,
sind, wenn auch als Menschen aller Hochachtung wert,
doch schließlich erbärmliche, talentlose Mumien, Phrasenhelden
der ersten Tage einer Pariser Revolution und
– leider – immer noch nicht den Parisern langweilig
genug geworden. Wie mußte das dem Marschall und
seinem scharfen beobachtenden Menschenkennerblick in
Metz erscheinen!? Aber – mögen sie auch talentlos
gewesen sein! Mag auch jegliche Aufgabe, der sie nicht
gewachsen waren, von ihnen verpfuscht worden sein,
solange sie die Macht hatten! Sie waren doch wenigstens
treue Bürger, Leute mit reinem Herzen, wahre

Söhne des Vaterlandes! War dem nicht so? Aber
nein, das waren ja wiederum auch nur Republikaner!
La république avant tout, la république avant la
France – das war und ist auch jetzt noch ihre Devise!
Und darum hätte der Marschall, wenn er, um gleichfalls
„Bürger zu werden“, sich von der Partei des Kaisers
losgesagt hätte – und wär’s auch nur zeitweilig und
scheinbar gewesen, zur „Rettung des Vaterlandes“ –
sich doch nicht den Rettern des Vaterlandes, sondern
wieder nur Leuten einer anderen Partei anschließen
müssen. Aber diese Partei haßte er, und ihr zu helfen:
dazu konnte er sich nicht entschließen! Einige Zeit nachher
kam aus dieser lächerlichen Gruppe ein Mann, der
im Luftballon Paris verließ, um in den noch freien Teil
Frankreichs zu gelangen: Gambetta. Er erklärte sich
selbstherrlich zum Kriegsminister, und die ganze Nation,
die sich nach irgendeiner Regierung sehnte, ernannte ihn
sofort zu ihrem Diktator. Er aber verlor darüber nicht
den Kopf, sondern wurde in Wahrheit ihr Diktator.
Dieser Mensch zeigte eine große Energie, er regierte
Frankreich und stampfte ein neues Heer aus dem Boden.
Einige beschuldigen ihn jetzt unter anderem, daß er unnütz
Geld verschwendet hätte und mit diesem Geld fünfmal
mehr für das Heer hätte tun können. Gambetta
könnte freilich seinen Anschuldigern mit Recht erwidern,
daß sie, wenn sie auch fünfmal mehr Geld gehabt hätten
als er, doch nicht einen einzigen Soldaten hätten aufstellen
können. Und siehe da, dieser kluge und energische
Mensch, der wirklich viel für Frankreich getan hat, und
mit dem zu arbeiten Bazaine sich nicht hätte zu schämen
brauchen – besteht doch auch auf der Devise: „la république

avant la France!“ Jetzt sagt er das freilich nicht
mehr laut, schlau und geduldig wartet er, bis an ihn die
Reihe kommt, und wenn es nötig ist, so unterstützt er
mit Eifer sogar Thiers, der ihn schon vor drei Jahren
ersetzt hat. Aber auch dessen Devise ist: „la république
avant tout“, und auch er ist vor allem und zuerst
der Mensch seiner Partei! Diese seine Eigenschaft ist
den Republikanern offenbar die liebste.



Und so ist alles in Frankreich Partei und sind alle
Franzosen Menschen einer Partei. Es ist wahr, in
Frankreich tauchten zur Zeit des schwarzen Jahres auch
einige beruhigende Erscheinungen auf. Die Bretagner,
gebotene Legitimisten, erschienen mit ihren Führern,
um für ihr Vaterland zu kämpfen, und sie kämpften
tapfer! Mit ihrem Muttergottesbild auf der Fahne
schlossen sie sich zeitweise der Regierung der Republikaner
und Atheisten an. Auch die Orleansschen Herzöge
kämpften in gleicher Reihe mit ihren Feinden in der neugebildeten
französischen Armee. Kämpften sie aber fürs
Vaterland? Das ist heute mehr als zweifelhaft. Wenn
man zurzeit ihre Rolle in Frankreich beobachtet, ihre
Verschwörung gegen Frankreich zugunsten eines „legitimen
Königs“ – so ist es wohl erlaubt, daraus zu
schließen, daß sie vor drei Jahren nur deshalb mitgekämpft
haben, weil sie darin endlich eine Chance für ihre
Partei, die schon so lange auf eine solche gewartet hatte,
erblickten. Und sie haben sich nicht in der Möglichkeit
einer derartigen Chance getäuscht: sie strömten in großer
Anzahl bei den ersten Wahlen zur Nationalversammlung
herbei und brachten es auch richtig zu einer
Mehrheit.




Überall Parteien! Freilich: wenn man alle diese
Parteien zusammenlegt, so ist die Gesamtzahl ihrer Anhänger
– ausgenommen die Partei der Kommunisten –
sehr gering, im Vergleich zu der Anzahl aller Franzosen,
denn die übrigen Franzosen sind indifferent. Sie erwarten
alle, geradeso wie damals vor dem Erscheinen
Gambettas im verhängnisvollen Jahr – einen Diktator,
damit er sie väterlich in seine Gewalt nehme und
ihnen ihr Leben und Gut behüte. Ihre Devise ist das
bekannte Sprichwort: „Chacun pour soi et Dieu pour
tous“. Aber auch bei dieser Devise gehört der Mensch
seiner eigenen Partei an und – was kann für solch einen
Menschen das Wort Vaterland bedeuten?



Das ist das Grundübel Frankreichs: der Verlust
einer allen gemeinsamen Idee der Einigung! Man sagt
von den Legitimisten, daß sie diese Idee mit Gewalt wiedererwecken
wollten. Aber sogar die besten ihrer Partei
denken nicht an die Idee, sondern nur an den Triumph
ihrer Partei. Die Allerbegeistertsten von ihnen
denken noch nicht einmal an den Legitimismus. Der
Triumph des Grafen Chambord ist für sie – der zukünftige
Triumph des Papstes und des Katholizismus.
Das ist dann schon wieder eine Partei in der Partei.



Und so richten jetzt die Menschen der Partei den
Marschall Bazaine dafür, daß er – der Anhänger seiner
Partei blieb! Ist er nicht wirklich dem altjüdischen
Opferlamm ähnlich, mit dem ich ihn verglich? ... Es
kommt in Frankreich noch so weit, daß jeder Verrat des
Vaterlandes nicht mit ruhigem Gewissen gerichtet werden
kann – aus Mangel an Richtern; denn alle sind
sie Menschen bloß der Partei und nicht des Vaterlandes.

– Wenn die Franzosen Bazaine verurteilen, werden
sie dann wissen, was sie tun?



Frankreich und Deutschland



In Deutschland wird die Nachricht von den gescheiterten
Hoffnungen der französischen Legitimisten[6] fast
von der ganzen Presse, sogar einschließlich der offiziösen
preußischen Organe, mit unverhohlener Freude aufgenommen.
Die nächstliegendste Erklärung dieser Freude
wäre wohl in der Befürchtung zu suchen, daß die Thronbesteigung
des Grafen von Chambord den Versuch einer
Wiederherstellung der Papstmacht von seiten Frankreichs
nach sich gezogen haben würde. Nun, und auf
diesem Wege wäre ein Zusammenstoß mit Deutschland
unvermeidlich gewesen. Erklärt man sich aber so die
deutsche Zufriedenheit – um wieviel auffallender ist es
dann, daß in Deutschland selbst die ernsten Blätter an
die Dauerhaftigkeit dieser Restauration haben glauben
können. Die Deutschen vertrauen, scheint es, etwas zu
sehr auf den Erfolg von „Blut und Eisen“. Ich glaube,
daß in der gegenwärtigen französischen Krise – „der
Gärung aller Geister und Wünsche“ – ein Staatsstreich
in diesem Lande beinahe unmöglich ist: sie haben
dort keinen einzigen, der ihn ausführen könnte! Das
heißt, Liebhaber würden sich dazu schon finden, und
(was am interessantesten ist) vielleicht gleichfalls eine
außerordentlich große Anzahl Leute, die aufrichtig ihre
eigene Vergewaltigung wünschen, und zwar: um der

endgültigen Herstellung der Ruhe und Ordnung willen,
sogar eine möglichst baldige Vergewaltigung herbeiwünschen.
In diesem Lande aber genügt zu einer erfolgreichen
Gewaltherrschaft nicht Kraft allein und
selbst nicht einmal die Zustimmung der zu Vergewaltigenden.
Dort bedarf die Gewalt unbedingt der Autorität:
wenn es auch eine verhaßte und wenn es auch
keine wahre Autorität ist, so muß es doch eine Herrscherautorität
sein, eine, der man die Kraft der Macht wirklich
zutrauen kann. Der Graf von Chambord nun hat
nichts von solch einer Autorität, und selbst von seinen
Anhängern werden wohl kaum alle glauben, daß er solch
eine Kraft ist. Darum aber – ich wiederhole bereits
früher von mir Gesagtes – wäre er zweifellos und
sogar sehr bald wieder vertrieben worden. Doch selbst
solch eine Wendung der Sache wäre für Frankreich
vielleicht vorteilhafter gewesen als der jetzige chaotische
Zustand – wenn auch nur insofern vorteilhafter, als
es dann eine Partei weniger gegeben hätte und die
Herrschaft der gemäßigten Republikaner somit wieder
möglich gewesen wäre.



Nun aber will ein Teil der konservativen Presse
Deutschlands der von der liberalen deutschen Presse angegebenen
Begründung ihrer Freude über den Mißerfolg
des Prätendenten nicht recht glauben; das heißt,
will nicht glauben, daß die Furcht, Frankreich hätte den
gefährlichen Weg der ultramontanen Politik einschlagen
können, die Ursache dieser gegenwärtigen Freude wäre.
Die „Kreuzzeitung“, zum Beispiel, erklärt unumwunden,
daß die Liberalen der ganzen Welt sich solidarisch fühlten;
daß im Radikalismus die Nationalitäten verschwänden,

und darum sich auch die deutschen Radikalen
für die französischen Radikalen freuten, wenn sie, wie
hier, ihren Erfolg sähen. Es ist das vielleicht so unrichtig
nicht. Merkwürdig nur, daß diese Bemerkung
– die gewissermaßen wie ein Vorwurf und eine Befürchtung
klingt – in einem Reiche gemacht wird, wo
gerade in diesem Augenblick die nationalen Ideen so
mächtigen Erfolg haben, wo nach dem kürzlichen
Triumph über Frankreich das Gefühl der nationalen
Selbstzufriedenheit sich bis zur Abgeschmacktheit gesteigert
hat, wo sogar die Wissenschaft chauvinistische Züge
aufweist. Sollte es wirklich wahr sein, daß der kosmopolitische
Radikalismus auch in Deutschland schon
Wurzel gefaßt hat? Daß auch dort schon die französische
Lehre – der Kommunismus – an die Tür klopft?
Wenn es fast seit dem Anfang des Jahrhunderts bei
den europäischen „Geistern“ gang und gäbe ist, Rußland
für einen „furchteinflößenden Koloß auf tönernen
Füßen“ zu halten – während in Wirklichkeit, wenn es
bei uns etwas besonders Gutes und Ganzes gibt, es
gerade die Grundlage, das Volk ist, auf dem Rußland
von jeher gestanden hat und auch hinfort stehen wird
– so, sollte es dann, frage ich, vielleicht wirklich möglich
sein, daß solch eine Annahme, wenn auch nur teilweise,
auch von dem neuen germanischen Koloß zutreffend
sein könnte?



Frankreich und die Kultur



Ein Pariser Telegramm berichtete unlängst aller
Welt, daß ein gewisser Sir Henry Richard, eine ziemlich

unbekannte Persönlichkeit, auf dem ihm zu Ehren
gegebenen Diner in einer Rede über seinen Plan einer
internationalen Vermittlerschaft unter anderem auch gesagt
habe: „Keine einzige Idee kann sich verwirklichen
ohne die Protektion Frankreichs, dem an Einfluß kein
anderes Land gleichkommt, dessen Sprache und Literatur
universal sind!“ ... Worte, die in Paris gierig
aufgefangen und von den „erniedrigten“ Franzosen sofort
allen sichtbar und hörbar gemacht worden sind. So
hat man sie denn auch schon in Deutschland vernommen,
doch haben sie dort, wie in Europa überhaupt, nur eine
gewisse fragende Stirnfalte und mißbilligendes Kopfschütteln
hervorgerufen. Nun, wir glauben natürlich
an jedes Wort Sir Richards. Nichtsdestoweniger aber,
– ist es nicht auffallend, daß man jetzt sogar in Paris
solche Worte für ungewöhnlich hält? Wie lange ist es
denn her, daß ähnliche Worte in Frankreich niemand
bemerkt hätte, da sie wie schuldiger Tribut, wie etwas
von der Art eines sine qua non, das zu erwähnen
überhaupt nicht der Mühe wert ist, aufgefaßt worden
wären?



Diese hochbegabte Nation, diese Erbin der Alten
Welt, die 15 Jahrhunderte an der Spitze der romanischen
Völker Europas gestanden und in den letzten Jahrhunderten
fraglos erstrangigen Einfluß auf alle Nationen
Europas gehabt hat, verlor vor nun bald hundert
Jahren jene lebendige Kraft, die sie so lange bewegt
und genährt hatte. Diese lebendige Kraft bestand in
der Repräsentation des europäischen Katholizismus
durch Frankreich – fast seit der allerersten Zeit des
Christentums. Als darauf Frankreich am Ende des

18. Jahrhunderts mit der katholischen Idee vollkommen
und bewußt brach, verkündete es sich laut über die ganze
Welt hin als Erneuerin der Menschheit durch neue
Grundsätze, deren Hauptträgerin und Beschützerin es
allein sei. „Komm alle zu mir!“ rief es in pythischer
Trunkenheit. Diese neuen und selbständigen Grundsätze
der zukünftigen menschlichen Gesellschaft waren den
Europäern bereits als die Grundsätze der von ihnen
ausgearbeiteten Zivilisation bekannt –: die Wissenschaft
und der Staat waren bereits einzig auf den Gesetzen
der Vernunft begründet. Frankreich hat bloß die
Selbständigkeit dieser Grundsätze revolutionär verkündet
– ich meine ihre vollste Unabhängigkeit von der Religion.
Dieses geschah zum erstenmal im Leben der
Menschheit, und darin hat, behaupte ich, das eigentliche
Wesen der Französischen Revolution bestanden. Über
dieses ungemein wichtige Thema habe ich in diesen
flüchtigen Zeilen nicht etwa deswegen einiges gesagt,
um die vor hundert Jahren von Frankreich an der
Spitze Europas verkündeten revolutionären Grundsätze
zu untersuchen und sie ihrem Wesen nach zu beurteilen.
Ich wollte nur bemerken, daß Frankreich, das für sich
und die Menschheit so viel auf seine Schultern genommen
– abgesehen davon, daß es diese Last, selbst wenn
es gewollt, überhaupt nicht hätte ablehnen können –,
von dieser Last doch noch niemals so zu Boden gedrückt
gewesen ist wie in dem letzten, jetzt allmählich auslaufenden
Jahrhundert seiner Geschichte: sie hat sich als
viel zu groß erwiesen für die Kräfte des geistreichen
Volkes. Die Führerin der Menschheit war nach ihrem
letzten Unglück gezwungen, durch ihre besten Vertreter

einzugestehen, daß sie die Grundlage des lebendigen
Lebens fast ganz verloren hat, daß ihr Lebensquell versiegt
und vertrocknet ist. Im gegenwärtigen Augenblick
bietet das französische Volk ein sonderbares Schauspiel
dar – was es auch selbst vollkommen begreift. Dieses
Sonderbare besteht darin, daß der intelligente und politisch
herrschende Teil dieser Nation sich wissentlich und
wehmütig so gut wie von allen ihren einst so begeistert
verkündeten Ideen entfernt hat und nun ohne Glauben,
doch mit jener Angst um das eigene Sein, die Despotismus
und Vergewaltigung nach sich zieht, wie eine
Polizei über den anderen Teil der Nation wacht. Dieser
andere Teil aber glaubt an seine Zukunft, glaubt, daß
sie kommen wird mit der Verwirklichung der neuen
Grundsätze in einer künftigen Gesellschaft, und, da er
arm ist an Gütern des Lebens, da er lange gelitten hat,
so ist er bereit, sich wie ein hungriges Tier auf seine
glücklicheren Brüder zu stürzen und sie zu zerfleischen.
Nachdem die Franzosen Baboeuf guillotiniert hatten,
den ersten, der schon vor 80 Jahren den begeisterten
Revolutionären gesagt, daß ihre ganze Revolution nicht
die Erneuerung der Gesellschaft nach neuen Grundsätzen
wäre, sondern nur der Sieg der einen mächtigen Gesellschaftsklasse
über die anderen: nachdem sie diesen ersten
lästigen Kritiker der Revolution beseitigt hatten, mußten
die Führer der ganzen republikanischen und demokratischen
Bewegung im neuen Jahrhundert allmählich einsehen,
daß das ganze Leben Frankreichs sich mehr und
mehr in eine erlogene Vorspiegelung verwandelte, in
irgendein phantastisches Gebilde, und daß es jede Bedeutung
eines lebendigen und notwendigen Lebens einbüßte.

Alle diese Perioden seiner letzten Entwicklungsgeschichte
– das Erste Kaiserreich, die Restauration, die
Herrschaft der Bourgeoisie unter den Orleans, das
Zweite Kaiserreich usf. – könnte man jetzt eher für
Luftspiegelungen halten als für gewesene Wirklichkeit;
jede dieser Erscheinungen hätte gewissermaßen gerade
so gut auch nicht sein können, und die große Nation
wäre vortrefflich auch ohne sie ausgekommem. Diese
ganze vorübergehende Phantasmagorie hat der Seele
der Nation, die sich immer nach lebendigem Leben gesehnt
hat, nichts Wesentliches gegeben. Und darauf
kam nun die Katastrophe dieses furchtbaren Krieges –
mit dessen Ausgang in Frankreich alle diese Vorspiegelungen
fast mit einem Schlage verschwanden und sich
aller Augen öffneten. Diese Katastrophe sagte gleichsam
jedem Franzosen: „Sieh, wie arm und blind, wie
niedrig und nackt und nichtig du in deiner ganzen, phantasmagorischen
Existenz warst – und das nun schon
ein ganzes Jahrhundert lang!“



Wird nun die große Nation an der Aufgabe, die
sie vor einem Jahrhundert auf sich genommen hat, und
die sie doch zu einem Abschluß wird bringen müssen,
mitsamt ihrem Genie zugrunde gehen, oder wird sie sich
dieses Genie doch noch erhalten? Das ist die Frage!
Wird ihr Genie solche Prüfung überstehen können?
Oder wird vielleicht alles einstürzen und irgendeine
neue, geniale Nation von Gott auserwählt werden, die
westliche Menschheit zu führen? Das sind vom Standpunkt
der vernünftigen und geschäftigen Leute aus
selbstverständlich nur müßige Fragen, doch nichtsdestoweniger
gab es und gibt es in ganz Europa viele Herzen

und Gedanken, die angstvoll vor ihnen standen und noch
stehen. In dieser verhängnisvollen Frage nach Leben
oder Tod Frankreichs, nach Auferstehung oder Erlöschen
seines großen, der Menschheit sympathischen Genies,
liegt vielleicht die Entscheidung über Leben und Tod der
europäischen Menschheit, – was auch immer die jungen
Besieger Frankreichs, die Deutschen dazu sagen mögen.
Wird denn Europa Frankreich überhaupt vermissen
können? Ein Europa ohne Frankreich ist für viele
sogar jetzt noch undenkbar, und nicht etwa nur für
müßige Menschen, die unseres tätigen Jahrhunderts
unwürdig sind. Einstweilen aber, nachdem ich die Frage
gestellt habe, die natürlich ohne Antwort bleiben muß,
sage ich noch bei der Gelegenheit, – meinetwegen in
der Eigenschaft eines Reporters der Gegenwart, – daß
es einige Anzeichen und Erscheinungen gibt, die von dem
heißen Wunsch der geistvollen Nation zeugen, aus allen
Kräften zu leben, und daß aus diesem Wunsch für
Europa sogar in kürzester Zeit sehr viele Sorgen erwachsen
können.



Vor einer Woche hat sich in Frankreich ein äußerst
exzentrischer Zwischenfall zugetragen, der gar manchen
Europäer belustigt haben dürfte. Als der Kriegsminister,
General Dubarail, sein Budget der Versammlung
unterbreitete, fiel man sofort von allen Seiten mit
bitteren, heftigen Vorwürfen wegen der „Ärmlichkeit“
und „Nichtigkeit“ desselben über ihn her –: weil er
so wenig Geld für den Ausbau des Heeres verlangte!
Darauf soll man sogar die Regierung beschimpft und
schließlich ganz ungewöhnliche Veränderungen vorgeschlagen
haben. Erst nach einiger Zeit, sagt man, sei

es dem General gelungen, die Versammlung zu beruhigen,
und zwar nur durch die Erklärung, daß das
Budget des nächsten Jahres sehr groß sein werde, daß
allein die Veränderung des Armeematerials nicht
weniger als 1380000000 Franken fordern würde.
Diese Summe soll dann eine einigermaßen ernüchternde
Wirkung auf die Gemüter ausgeübt haben.



Ich habe gesagt, daß diese große Nation leben
will, – um jeden Preis! Doch, – ist es andererseits
nicht wieder im höchsten Grade phantastisch, dieses
„Leben der Vergeltung“, für das sie sich jetzt so einmütig
entschließt, obgleich sie erst kürzlich fünf Milliarden
an Deutschland gezahlt hat, indem sie sich einwandlos
zu neuen Milliardenausgaben bereit erklärt – wenn
nur dem verhaßten Feinde für die militärische wie moralische
Erniedrigung heimgezahlt wird!? Also ist doch
in dem moralisch so zerspaltenen Lande, das schon seit
so langer Zeit wehmütig und skeptisch auf das Leben
sieht, wo das allgemeine Gefühl bloß das allerbeschränkteste
Gefühl der Selbsterhaltung und das „chacun
pour soi“ die erste Regel ist, – also hat sich in diesem
Lande doch plötzlich und unerwartet etwas gefunden,
das sogar die feindlichsten Elemente vereinigen kann.
Nein, der Quell des unmittelbaren Lebens versiegt
in den Völkern doch nicht so leicht.



Deutschland und Rom



Das päpstliche Non possumus ist meiner Meinung
nach so ernst zu nehmen, daß man in ihm überhaupt die
Existenzfrage der Religion in Europa sehen kann. Lassen

wir die protestantischen Glaubensbekenntnisse dabei
ganz aus dem Spiel; denn wenn der römische Katholizismus
fallen würde – wie sollten sich dann noch
Glaubensbekenntnisse erhalten, deren Wesen der Protest
gegen den Katholizismus ausmacht? Wenn nichts mehr
vorhanden ist, wogegen es zu protestieren gilt, wozu
dann noch ein Protest? Andererseits kann aber die
römische Kirche in ihrer gegenwärtigen Form nicht
weiterbestehen. Sie hat ja selbst erklärt, daß ihr Reich
von dieser Welt sei, und daß ihr Christus sich „ohne
Erdenreich auf der Erde nicht erhalten kann“. Die
römische Kirche hat die Idee der römischen Weltherrschaft
über die Wahrheit und über Gott gesetzt; zu demselben
Zweck hat sie auch die Unfehlbarkeit ihres Oberhauptes
als Dogma aufgestellt und hat das gerade in
dem Augenblick getan, da die weltliche Macht schon an
die Pforten Roms klopfte, um einzutreten: ein beachtenswertes
Zusammentreffen, das vielleicht von dem
„letzten Ende“ zeugt. Bis zur Stunde des Sturzes
Napoleons III. konnte die römische Kirche noch auf
den Schutz der Könige – und besonders der Könige
Frankreichs, mit deren Hilfe sie sich so viele Jahrhunderte
gehalten – rechnen. Kaum aber wurde sie von
Frankreich verlassen – da fiel auch ihre weltliche
Macht. Nun aber wird die katholische Kirche diese ihre
weltliche Welt für keinen Preis, niemals und niemandem,
abtreten und würde eher damit einverstanden sein,
daß das Christentum vollkommen unterginge, als daß
die weltliche Herrschaft der Kirche aufhörte. Ich weiß:
gar manche klugen Leute werden meine Behauptung mit
einem Lächeln aufnehmen, doch soll mich das nicht abhalten,

sie mit allem Nachdruck zu verteidigen. Und so
sage ich denn nochmals: Es gibt in Europa augenblicklich
keine einzige Frage, die zu beantworten schwieriger
wäre, als die katholische, und gleichfalls keine einzige
politische, keine „soziale“ Schwierigkeit, mit der sich
diese römisch-katholische Frage nicht vereinigte. Mit
einem Wort: Das Schwerste, was Europa in Zukunft
bevorsteht, ist die Lösung dieses Problems, wenn auch
neunundneunzig Prozent aller Europäer augenblicklich
vielleicht nicht einmal an dasselbe denken.



Ich habe bereits im Laufe des vorigen Jahres meine
Gedanken über diese Frage mitgeteilt: – nach gewissen
Anzeichen zu urteilen, kann man wirklich glauben, daß
die katholische Kirche zur Wiederherstellung ihrer Macht
bereit ist, sich mit dem niedrigen Volk zu verbinden und
hinfort den Königen den Rücken zu kehren. – Allerdings
haben die Könige sie zuerst verlassen. Doch ohne
mich über diesen Punkt weitläufig zu verbreiten, will
ich einstweilen nur sagen, daß von den europäischen
politischen Begebenheiten des vorigen Jahres der Briefwechsel
des Papstes mit dem Deutschen Kaiser zweifellos
eine der wichtigsten war. In seiner Zuschrift erklärte
ja der Papst, daß er der von Gott selbst eingesetzte
Vater und Beschützer aller Christen sei, – gleichviel
welch einem Bekenntnis sie angehören, und gleichviel,
ob sie ihn für ihr Haupt anerkennen oder nicht, –
wenn sie nur getauft sind.



Als die italienische Regierung dem Papst die
Summe von drei Millionen Franken jährlich aussetzte
und sie ihm anbot, da glaubte und hoffte sie natürlich
doch, daß er dieses, übrigens sehr annehmbare Budget

akzeptieren werde. Hätte der Papst das getan, so würde
er sich mit dem Statuts quo einverstanden erklärt haben
und – es wäre zu Ende gewesen mit dem
römischen Katholizismus! An seiner Stelle
aber hätte dann etwas ganz anderes, noch Unbekanntes
begonnen. Doch der Papst nahm sie nicht an. Jetzt
hoffen einige, der ihm folgende Papst werde es tun.
Aber der 84jährige Greis weiß nur zu gut, daß auch
sein Nachfolger, wer er auch sei, gleichfalls kein einziges
Budget annehmen kann und allen und jedem, wie er
es getan, erklären wird: „Non possumus.“



Abgesehen davon, daß der Deutsche Kaiser dem
Papst gemessen und von oben herab geantwortet[7] hat,
sieht man in Deutschland auf die gegenwärtige Lage
der römischen Kirche denn doch etwas ernster, als die
italienische Regierung es tut. Anderenfalls: womit
könnte man sich sonst jene sonderbare Verfolgung des
römischen – ultramontanen – Katholizismus in
Deutschland erklären? Man könnte wirklich glauben,
daß das kolossale neue Reich, in dem es so viel andere
Schwierigkeiten und neue Fragen gibt, die römische
Frage für die bedeutungsvollste von allen hält. Nun
und –: das scheint auch in der Tat der Fall zu sein!
Es ist natürlich kaum möglich, sich vorzustellen, daß solch
ein mächtiges Reich und an seiner Spitze so mächtige

Herrscher und Lenker plötzlich irgendwelche „lächerlichen“
ultramontanen Ansprüche eines „kraftlosen, armseligen
Mönches“ fürchten könnten, und das noch in
welchem Jahrhundert? – im neunzehnten, im
Jahrhundert der Maschinen, der Philosophie und unserer
Aufklärung! Zudem wäre es ein äußerst grober Fehler,
in dem allgemeinen Indifferentismus durch die
Verfolgung der Kirche den religiösen Fanatismus zu
erwecken, was doch für solche Staatsmänner, wie Graf
Bismarck einer ist, keinen Augenblick unklar bleiben
dürfte. Wenn nun Graf Bismarck gegen die Kirche vorgeht
– wie u. a. durch das Gesetz über die bürgerliche
Ehe –, dann geht er scheinbar Hand in Hand mit den
Feinden der Kirche, – nicht nur mit den Feinden der
katholischen Kirche, sondern jeder christlichen Kirche
überhaupt, – Hand in Hand mit den Atheisten und
Sozialisten!!! Auf diese Weise werden zwei sich entgegengesetzte
Fanatismen angefacht: der Fanatismus
des Glaubens und der der Verneinung. Ist das aber
geschickt von einem so großen Staatsmann, wie Graf
Bismarck? Und folgt daraus nicht wiederum, daß die
römische Frage von so weitsichtigen Staatsleuten für
eine der wichtigsten zukünftigen Schicksalsfragen des
Deutschen Reiches gehalten wird? Sonst würde man
doch nicht zu ihrer Bewältigung so wichtige Interessen
opfern! – Wie aber, wenn Graf Bismarck – oder,
besser gesagt – wenn Deutschland seinen zukünftigen
und dann wohl endgültigen Kampf mit Frankreich
am ehesten für möglich hält – auf Grund der römischen
Frage? Bedenken wir bloß eines: mag der letzte deutsch-französische
Krieg auch als noch so „zufällig“ erscheinen,

jetzt, nach seiner Beendung, können doch weder
Deutschland noch Frankreich auf ihren stattgefundenen
furchtbaren Kampf wie auf etwas Zufällig-Politisches,
sozusagen bloß Napoleonisches sehen. Deutschland, das so
viele Jahrhunderte hindurch alles gehabt: Reichtum,
Zivilisation, Wissenschaft, und das nur eines, das Ersehnteste,
nicht hatte – die politische Einheit –, mußte
doch endlich begreifen, was es übrigens schon seit Jahrhunderten
tat, daß es seine politische Einheit nicht erreichen
konnte, solange an der Spitze Europas noch
Frankreich stand; nun aber weiß es, daß es sich mit
einer zweitrangigen Rolle, wie irgendein Italien, in
Europa nicht begnügen kann, und daß doch wiederum
zwei führende Mächte in Europa zu gleicher Zeit nicht
möglich sind; daß es sich hier schließlich um die Frage des
Geistes handelt, des Lebens und der Ideale; daß die
Ideale der westlich-katholischen und der germanischen
Kultur verschieden und unvereinbar sind – so daß denn
der Deutsch-Französische Krieg schließlich nichts anderes
gewesen ist, als der Zusammenstoß zweier europäischer
Kulturen, der katholischen und der protestantischen,
oder der französischen und der germanischen, der unvereinbaren
und entgegengesetztem die sich schon seit Jahrhunderten
zu diesem Kampf vorbereitet hatten. Andererseits
muß Frankreich, der tausendjährige Repräsentant
des westlichen Katholizismus, selbst jetzt noch, einsehen,
daß es dieser Führer der katholischen Welt, sogar bei
deren heutigem Zerfall, nur dann bleiben kann, wenn
es dem Katholizismus und seiner Idee tatsächlich treu
bleibt.



Ich will nur sagen, daß die Wiedererstehung des

Katholizismus im Sinne der Grundidee der Nation
in Frankreich vielleicht durchaus nicht so unmöglich
ist, wie es viele glauben. Alles, was in Frankreich
im letzten Jahrhundert, dem Jahrhundert der ununterbrochenen
Schwankungen, vor sich gegangen ist, könnte
in mancher Beziehung zur Bekräftigung solch einer Annahme
dienen. In diesem letzten Jahrhundert haben alle
die so verschiedenen Regierungen Frankreichs – die
Könige, die Republiken, Napoleon III. – alle haben
sie den Papst mit dem Schwert in der Hand unterstützt
oder sind bereit gewesen, ihn zu unterstützen, wenigstens
sind sie alle für Rom und seine weltliche Macht gewesen.
Graf Bismarck aber muß doch vorausfühlen, wenn
auch nur zum Teil, daß Frankreich sich niemals mit
einem zweitrangigen Platz in Europa und einer solchen
militärischen Niederlage zufrieden geben wird, daß dieses
in seiner Art für Frankreich vielmehr gleichfalls ein
Non possumus ist. Und warum soll er nicht auch voraussehen,
daß dieses Frankreich, das noch nicht endgültig
vernichtete, wohl aber so kürzlich noch vollkommen
zu Boden geschlagene, das so plötzlich die ganze Welt
durch seinen Reichtum und – vor allen Dingen –
Kredit in Erstaunen gesetzt hat – was dem Grafen
Bismarck so unerwartet kam –, daß dieses Frankreich
den Kampf noch längst nicht aufgegeben hat, daß der
Streit um die Vorherrschaft somit unvermeidlich noch
einmal ausbrechen und es dann aber wirklich um Leben
oder Tod der beiden Nationen gehen wird!? Wie sollte
er es nicht begreifen, daß dieser Kampf eigentlich überhaupt
erst anfängt, – geschweige denn, daß er beendet
sei –? Und, da dieser Kampf schließlich der entscheidende

und abschließende Kampf zweier so verschiedener
europäischer Zivilisationen sein wird –, warum soll er
da nicht annehmen, daß auch der entscheidende Zusammenstoß
gerade dort stattfinden wird, wo das Wesen
der beiden Zivilisationen liegt: auf dem Boden der Kultur,
dort, wo Katholizismus und Protestantismus einander
feindlich begegnen?



Diese Idee zu entwickeln, würde zu weit führen;
lassen wir es genug sein, daß wir sie ausgesprochen haben.
Ich wollte im übrigen bloß sagen, daß Graf Bismarck,
wenn er den Katholizismus in seinem Zentrum
angreift, vielleicht nur den jüngsten deutsch-französischen
Krieg noch weiter fortführt und – sich zu einem
neuen vorbereitet. Handelt er nun geschickt oder nicht –
das mag vorläufig dahingestellt sein, jedenfalls aber
handelt er mit einem scharfen Blick.



Frankreich, die Republik und der Sozialismus



Bei uns sprechen jetzt[8] alle über den Frieden. Alle
glauben an einen langandauernden Frieden, überall
sieht man helle Horizonte, neue Bündnisse, neue Kräfte.
Daß in Paris die Republik wiederhergestellt ist, darin
sieht man eine Bürgschaft für den Frieden, und daß
diese Republik von Bismarck wiedereingesetzt wurde –
sogar darin sieht man eine Bürgschaft für den Frieden.
Zweifellos sieht man sie auch in der Übereinstimmung
der großen östlichen Mächte – und vielleicht erblicken
nicht minder einige in den jetzigen Unruhen der Herzegowina

unzweifelhafte Zeichen für die Dauerhaftigkeit
des europäischen Friedens ... vielleicht auch darum,
weil der Schlüssel zu dieser Herzegowinafrage sich in
Berlin befindet, und wiederum in der Schatulle des
Fürsten Bismarck? Aber am meisten freut man sich bei
uns über die Französische Republik. Übrigens, warum ist
Frankreich immer noch auf dem ersten Platz in Europa,
und nicht das siegreiche Deutschland? Das allerkleinste
Ereignis in Paris erweckt nach wie vor in Europa mehr
Sympathie und Aufmerksamkeit als manches schwerwiegende
Berliner Ereignis. Unbestreitbar deshalb, weil
dieses Land immer das Land des ersten Schrittes, der
ersten Probe und der Anregung von neuen Ideen war!
Darum erwarten alle von dort den „Anfang vom Ende“.
Und wer wird wohl auch von allen zuerst diesen verhängnisvollen
und endgültigen Schritt tun, wenn nicht
Frankreich?



Darum vielleicht haben sich die unversöhnlichsten
Parteibildungen gerade in diesem, seit alters alle Neuerungen
vermittelnden Lande entwickelt. Ein Friede ist
da überhaupt nicht eher möglich, als bis es einmal wirklich
zu jenem „Ende“, zu einem großen Zusammenbruch
gekommen sein wird. Diejenigen in Europa, die die Republik
bewillkommnen, sagen, daß sie schon deshalb für
Frankreich und für Europa unumgänglich nötig sei,
weil nur in ihr ein Revanchekrieg mit Deutschland ausgeschlossen
scheint, und daß nur die republikanische Partei,
von allen zur Stunde Ansprüche erhebenden Parteien,
ihn nicht wagen wird, noch überhaupt unternehmen
will. Indessen sind das nichts als Luftspiegelungen.
Im übrigen ist auch die Republik eines Kampfes wegen

ausgerufen worden, wenn auch nicht zu einem Kriege
mit Deutschland, so doch mit einem viel gefährlicheren
Gegner: dem Feind und Gegner von ganz Europa –
dem Kommunismus und Sozialismus. Dieser Gegner
erhebt sich viel leichter in einer Republik als unter jeder
anderen Regierung! Jede andere Regierung würde sich
mit ihm schließlich einigen, die Katastrophe vermeiden;
nur eine Republik wird ihm nichts abtreten wollen, sondern
ihn selbst herausfordern, ihn zum Kampfe zwingen.
Und so mögen die guten Leute nur behaupten, die „Republik
sei der Friede“! In der Tat, wer hat dieses Mal
die Republik errichtet, wenn nicht die Bourgeoisie und
die kleinen Rentiers? Wenn diese Leute wohl auch schon
seit langem Republikaner waren, so fürchteten doch gerade
sie im Grunde die Republik, sahen in ihr nur Unordnung
und den ersten Schritt zum Kommunismus.
Der Konvent der ersten Revolution teilte in Frankreich
den großen Besitz der Emigranten und der Kirche in
kleine Teile und verkaufte sie in Anbetracht der ununterbrochenen
damaligen Geldkrisis. Dieses Verfahren
bereicherte einen großen Teil Franzosen und gab ihnen
die Möglichkeit, achtzig Jahre später fünf Milliarden
Kontribution zu bezahlen, ohne mit der Wimper zu
zucken. Aber wenn dieses Verfahren zurzeit auch den
Wohlstand sehr hob, so paralysierte es doch die demokratischen
Bestrebungen, indem es die Zahl der Besitzenden
vergrößerte und so Frankreich dem grenzenlosen
Besitz der Bourgeoisie in die Hände gab – die aber
ist der erste Feind des Demos, des eigentlichen Volkes.
Ohne dieses Verfahren hatte sich die Bourgeoisie in
Frankreich nie so lange an der Spitze des Staates und

an Stelle des früheren Beherrschers von Frankreich, des
Adels, erhalten können. So jedoch erbitterte das Volk
und ward unversöhnlich: die Bourgeoisie verdarb selbst
den natürlichen Gang der demokratischen Bestrebungen
und verwandelte ihn in einen einzigen Haß und einen
einzigen Neid. Die Scheidung der Parteien ging so
weit, daß der ganze Organismus des Landes endgültig
zusammenbrach und jegliche Wiederherstellung unmöglich
wurde. Wenn sich Frankreich bis jetzt im Ganzen
noch immer aufrechthält, so tut es dies nur nach dem
Gesetz der Natur, nach dem sogar eine Handvoll Schnee
nicht früher als in einer bestimmten Zeit auftauen kann.
Diesen Schein eines Ganzen nehmen die unglücklichen
Bourgeois und mit ihnen eine Menge gutmütiger Menschen
in Europa noch für eine lebendige Kraft des Organismus,
betrügen sich mit der Hoffnung, und zu gleicher
Zeit zittern sie doch vor Furcht. Im Grunde hat die
Einheit sich bereits vollständig aufgelöst. Die Aristokraten
haben nur den eigenen Nutzen im Auge, die Demokraten
nur den der Armen. Um den allgemeinen Vorteil
dagegen, den Vorteil Aller und des zukünftigen Frankreichs,
kümmert sich niemand, außer den Schwärmern
von Sozialisten und den Träumern von Positivisten,
die von der Wissenschaft alles erwarten, alles, d. h.
eine neue Einigung der Menschen und neue Grundsätze
eines gesellschaftlichen Organismus. Aber die Wissenschaft,
auf die alle so große Hoffnungen setzen, wird
kaum imstande sein, sich mit der Angelegenheit gleich
zu beschäftigen. Es ist schwer, anzunehmen, daß sie
schon so gut Bescheid um die menschliche Natur wissen
wird, um fehlerlos neue Gesetze des gesellschaftlichen

Organismus aufzustellen. Da man aber hier weder
schwanken noch warten kann, so stellt sich von selbst die
Frage ein: Ist die Wissenschaft sofort zu dieser Aufgabe
bereit, und geht diese Aufgabe nicht über die Kräfte
ihrer zukünftigen Entwicklung? Ich bin sogar bis jetzt
geneigt, zu behaupten, daß diese Aufgabe allerdings
über die Kräfte der menschlichen Wissenschaft gehen
wird, trotz ihrer, wie ich zugebe, großen zukünftigen
Entwicklungsmöglichkeit. Da also die Wissenschaft
diesem Anspruch an sie nicht gerecht werden wird, so ist
es klar, daß die ganze Bewegung des Volkes, des vierten
Standes, in Frankreich, wie überall in der ganzen Welt,
von Schwärmern – und die Schwärmer wieder von
allen möglichen Spekulanten – geleitet werden wird.
Ja, und selbst in der Wissenschaft, gibt es denn da keine
Träumer? In der Tat, die Träumer haben jetzt mit
Recht die Führung der Bewegung ergriffen; denn sie
allein kümmern sich in Frankreich um die sogenannte
Einigung aller, um das Zukünftige; und es scheint,
daß moralisch ihnen allein das Erbe Frankreichs zufallen
wird, ungeachtet ihrer augenscheinlichen Schwäche
und Phantasterei – wie denn das so ziemlich alle auch
fühlen! Aber am furchtbarsten ist es, daß neben all
dem Phantastischen ein Bestreben sich kundtut, daß das
grausamste und unmenschlichste ist und schon nichts
Phantastisches mehr an sich hat, sondern real und
historisch unvermeidlich erscheint. Es drückt sich in folgenden
Worten aus: „Ôte-toi de là, que je m’y
mette!“ – Fort von dem Platz, damit ich mich hinsetze!
Bei den Millionen des unteren Volkes – abgesehen
von einigen wenigen Ausnahmen vielleicht –

kommt in der ersten Linie und steht zu Anfang aller
Wünsche: das Plündern der Besitzenden. Man kann
dabei die Besitzlosen nicht einmal verurteilen: die Besitzenden
selbst hielten sie bis zu dem Grade in der
Dunkelheit, daß all diese Millionen unglücklicher, elender
und blinder Leute ohne Zweifel und auf die naivste
Weise glauben, daß sie durch diesen Raub sich bereichern
können, und daß darin die ganze soziale Idee besteht,
über die sich ihre Führer streiten. Ja, und wie können
sie denn auch die Träume der Führer oder irgendeine
Prophezeiung der Wissenschaft verstehen? Nichtsdestoweniger
werden sie siegen, und wenn die Reichen ihnen
vor der Zeit nichts abtreten, so kann es noch zu furchtbaren
Ereignissen kommen. Aber keiner wird zur rechten
Zeit etwas abtreten – vielleicht auch deshalb nicht,
weil schon heute die Zeit der Abtretung überschritten
ist. Ja, und die Besitzlosen wollen jetzt selbst nicht mehr
eine Verständigung mit ihnen, wenn man ihnen auch
alles gewähren würde: sie würden doch nur glauben,
daß man sie wieder betrügt und übervorteilt. Sie
wollen selbst und allein bestimmen.



Die beiden Bonaparte hielten sich dadurch, daß sie
die Möglichkeit eines Ausgleichs mit ihnen wenigstens
versprachen; und sie machten auch mikroskopische Versuche
dazu, wenn auch immer nur hinterhältig und unaufrichtig.
Aber die Oligarchen fühlten sich enttäuscht
durch sie, und der Demos glaubte ihnen erst recht nicht.
Was die royalistischen Prätendenten (älterer Linie) anbetrifft,
so können die dem Proletariat als Rettung im
Grunde nur den römisch-katholischen Glauben bieten,
von dem jedoch nicht nur das Volk, sondern auch die

Mehrzahl der Intelligenz in Frankreich schon lange
nichts mehr wissen will. Man spricht davon, daß unter
dem Proletariat in letzter Zeit mit außerordentlicher
Stärke der Spiritismus sich entwickelt hat, vor allen
Dingen in Paris. Die jüngere Linie der Könige, die
Linie Orleans, ist sogar der Bourgeoisie verhaßt geworden,
obgleich man eine Zeitlang gerade an diese
Familie glaubte und sie für den eigentlichen Führer in
der französischen besitzenden Klasse ansah. Aber ihre
Unfähigkeit wurde bald von allen erkannt. Nichtsdestoweniger
mußte die Bourgeoisie sich retten, sie mußte
durchaus und so schnell wie möglich sich einen Führer
suchen für die große und letzte Schlacht mit dem furchtbaren,
von unten heraufkommenden Feind. Die Erkenntnis
und der Instinkt ließen sie auf ein richtiges
Mittel verfallen, und sie wählten – die Republik.



Es gibt ein politisches Gesetz und sogar ein Gesetz
der Natur, nach dem von zwei starken und einander
nahestehenden Nachbarn, wie befreundet sie auch miteinander
sein mögen, doch der eine den anderen vernichten
möchte und früher oder später diesen Wunsch
auch in die Tat umsetzt. „Von der roten Republik gibt
es einen Übergang zum Kommunismus,“ – dieser Gedanke
erschreckte bis jetzt die französischen Bourgeois,
und es mußte viel Zeit vergehen, bis plötzlich die Mehrzahl
von ihnen erriet, daß diese nächsten Nachbarn zu
den erhärtetsten Feinden werden würden, schon allein
aus dem Prinzip der Selbsterhaltung. In der Tat,
ungeachtet der so engen Nachbarschaft der roten Republik
mit dem Kommunismus – wer kann in Wirklichkeit
feindlicher und dem Kommunismus radikaler entgegengesetzt

sein als die Republik? sogar, wenn man
will, als die blutige Revolution der neunziger Jahre?
In der Republik handelt es sich vor allem um die republikanische
Form: „la république avant tout, avant
la France“. In der Republik ist die ganze Hoffnung:
die Staatsform; und ob der Mac-Mahonismus an
die Stelle Frankreichs tritt – es bleibt sich gleich, wenn
er sich nur Republik nennt! Das ist das Charakteristische
der jetzigen „Siege“ der Republikaner in Frankreich.
So sucht man denn in der bloßen Form die Rettung.
Von der anderen Seite dagegen, was geht den
Kommunismus die republikanische Staatsform an, da
er im Grunde jede Regierungsform verneint, und nicht
nur jegliche Form einer Regierung, sondern auch den
Staat an sich und die ganze zeitgenössische Gesellschaft?
Dieses gerade Gegenteil, diese gemeinsame Antithese
zweier Kräfte vermochte die französische Masse erst in
achtzig Jahren zu erkennen, zuletzt erkannte sie sie aber
doch und – errichtete die Republik: dem Feinde stellte
sie endlich den allergefährlichsten und allernatürlichsten
Gegner entgegen; denn um nichts in der Welt will die
Republik im Kommunismus und Sozialismus untergehen.
Im Grunde ist die Republik der natürlichste Ausdruck
und die gegebene Staatsform der Bourgeoisie,
ja, die ganze französische Bourgeoisie ist doch das Kind
der Republik, für sie geschaffen und für sie organisiert
in der ersten Revolution. Auf diese Weise ist die Scheidung
vollständig erreicht. Man sagt, der Kampf der
beiden sei noch weit. Ob er so weit ist? Vielleicht ist es
besser, die Katastrophe nicht noch hinauszuschieben.
Schon jetzt hat der Sozialismus Europa durchsetzt, und

bis zu der Zeit wird er es noch mehr durchsetzt haben.
Fürst Bismarck weiß es, aber er baut nach deutscher Art
zu sehr auf Blut und Eisen. Was kann man aber da
mit Blut und Eisen ausrichten?



Katholizismus und Sozialismus



Man wird sagen: Aber jetzt wenigstens, jetzt gleich
hat man nicht den geringsten Grund, sich aufzuregen;
alles ist hell und klar: In Frankreich ist der Mac-Mahonismus,
im Osten die große Einigung der Mächte,
die Kriegsbudgets werden überall und außerordentlich
vergrößert – wie soll es da keinen Frieden geben!



Aber der Papst? Wenn der heute oder morgen stirbt
– was wird dann werden? Wie sollte der römische
Katholizismus einwilligen, gleichsam ihm zur Gesellschaft
mit ihm zu sterben? Oh, nie noch dürstete es
ihn so, zu leben – wie jetzt! Übrigens, unsere Propheten,
wie sollten sie nicht über den Papst lachen? „Eine
Papstfrage gibt es bei uns ja überhaupt nicht mehr!“
Indessen ist die Frage des Katholizismus zu bedeutungsschwer
und der Katholizismus selber so voll von grenzenlosen
Widersprüchen, daß er diese nie um des Friedens
willen, nicht um der ganzen Welt willen aufgeben
würde. Ja, für wen denn auch, und zu wessen Nutzen
sie denn aufgeben? Um der Menschheit willen etwa?
Der Papst hält sich schon lange für höher als die
Menschheit. Er hat bis jetzt nur um die Starken der Erde
gebuhlt und auf sie gehofft bis zum letzten Augenblick.
Dieser Augenblick ist heute gekommen, und nun scheint
es, daß der römische Katholizismus endlich sich von den

Großen der Erde abgewandt hat, die ihm ja doch schon
lange untreu geworden waren und in Europa jene Hetzjagd
auf ihn geplant hatten, die wir in unseren Tagen
erlebten. Und haben wir von dem römischen Katholizismus
nicht bereits die unglaublichsten Überraschungen
erlebt? Einmal, wenn es nötig war, hat er Christus für
weltlichen Besitz verkauft und das Dogma aufgestellt,
„daß das Christentum auf der Erde ohne die weltliche
Herrschaft des Papstes nicht bestehen könne“, und so
einen neuen Christus geschaffen, einen, der dem früheren
in nichts mehr ähnlich ist, der verführt war durch die
dritte teuflische Versuchung, die weltliche Herrschaft:
„Alles das gebe ich dir, bete mich an!“ Oh, ich habe
heftige Ableugnungen dieses Gedankens gehört: man
hat mir versichert, daß der Glaube an Christus und sein
Bild in den Herzen der meisten Katholiken noch in alter
Wahrheit und Reinheit weiterlebe. Das kann durchaus
wahr sein, aber ich behaupte trotzdem: die Hauptquelle
ist trübe und auf ewig verschüttet; denn nicht umsonst
verfiel Rom dieser teuflischen Versuchung, seine weltliche
Herrschaft in der Form eines unerhörten Dogmas
zu verkünden – eine Tat, deren Folgen wir heute noch
nicht absehen können. Bemerkenswert ist nur, daß die
Verkündung dieses Dogmas gerade in dem Augenblick
erfolgte, als das geeinte Italien vor den Toren Roms
stand. Viele von uns lachten und spotteten über den
Papst: wüten kann er, aber machtlos ist er doch, sagte
man ... Wer weiß, ob er so machtlos ist! Nein, solche
Menschen, die fähig sind zu solchen Entschlüssen, können
nicht ohne Kampf sterben. Man wird mir erwidern, daß
es immer so im Katholizismus gewesen und daß in ihm

überhaupt keine Veränderung vor sich gegangen sei.
Möglich, aber es hat in ihm doch immer ein Geheimnis
gegeben: es hatte viele Jahrhunderte das Aussehen, als
sei der Papst mit seinem kleinen Besitztum, mit dem
Lande des Kirchenstaates, durchaus zufrieden – ... aber
alles das war dann doch nur Allegorie. Die Hauptsache
in dieser Allegorie, das Samenkorn des Grundgedankens,
war die immer gegenwärtige Hoffnung des Papsttums,
daß aus diesem Samenkorn dereinst ein prächtiger
Baum werden würde, bestimmt, die ganze Erde zu
beschatten. Und siehe da, als man ihm die letzte Quadratmeile
seines westlichen Besitztums nimmt, da erhebt
sich der Beherrscher des Katholizismus, seinen Tod voraussehend,
und erklärt der ganzen Welt das Geheimnis:
„Ihr glaubt wohl, daß ich nur dem Titel nach Herrscher
des Kirchenstaates bin? So wisset denn, daß ich
mich immer als den Herrscher der ganzen Welt, aller
Herrscher der Erde, der geistlichen wie der weltlichen,
gefühlt habe, als ihren wirklichen Herrn und Imperator.
Ich – ich bin der Zar aller Zaren und der Herrscher
aller Herrscher, und mir allein auf der Erde gehören
die Schicksale und die Zeiten: und das erkläre ich
aller Welt jetzt im Dogma meiner Unfehlbarkeit.“ Nein,
dort steckt noch eine Kraft, das ist erhaben, aber nicht
lächerlich; das ist eine Auferstehung der alten römischen
Idee der Weltherrschaft, die nie im römischen Katholizismus
aussterben wird; das ist das Rom Julian Apostatas,
das nicht von Christus besiegte, sondern das
Christum besiegende, in einem neuen und letzten
Kampf! Auf diese Weise hat sich der Eintausch des
wahrhaftigen Christus gegen ein weltliches Reich vollzogen.

Und im römischen Katholizismus vollzieht er sich
in der Tat! Ich wiederhole es, diese schreckliche Armee
hat zu scharfe Augen, um nicht endlich zu erblicken, wo
jetzt die wirkliche Kraft ist, auf die man sich stützen kann.
In dem Augenblick, da er seine verbündeten Großen
verliert, wird er sich an das Volk klammern. Er hat zu
seiner Verfügung zehntausend Verführer, kluge, gewandte
Herzensbesieger und Psychologen, Dialektiker und
Sophisten. Das Volk war und ist überall redlich und
gut. Außerdem – in Frankreich wie auch an anderen
Orten Europas – haßt das Volk den Glauben, verachtet
ihn, ohne das Evangelium zu kennen. Alle diese Herzenskundigen
und Seelenkenner werfen sich nun auf
das Volk und bringen ihm den neuen Christus, einen der
in, alles einwilligt, einen, wie er auf dem letzten römischen
Konzil aufgestellt wurde. „Ja, unsere Freunde und
Brüder,“ werden sie sagen, „alles, was ihr euch wünscht
– alles das steht schon längst in unseren Büchern, und
eure Führer haben es von uns gestohlen. Wenn wir euch
früher noch nichts davon gesagt haben, so ist es nur
deshalb nicht geschehen, weil ihr bis jetzt noch wie unreife
Kinder waret, für die es zu früh war, die ganze
Wahrheit zu erfahren. Aber jetzt ist die Zeit der Wahrheit
für euch gekommen. Wisset, daß beim Papst die
Schlüssel des heiligen Petrus sind – und der Glaube
an Gott ist nur der Glaube an den Papst, der von Gott
auf der Erde an Stelle Gottes eingesetzt worden ist. Er
ist unfehlbar, und ihm ist göttliche Macht gegeben, er
ist der Beherrscher der Schicksale und der Zeiten; er hat
beschlossen, daß auch eure Zeit jetzt gekommen sein soll.
Früher lag die Hauptkraft des Glaubens in der Ergebung,

jetzt ist aber die Frist der Ergebung um, und der
Papst hat die Macht, sie aufzuheben, da ihm alle Macht
auf Erden gegeben ist. Ja, wir sind alle Brüder, und
Christus selbst hat uns befohlen, Brüder zu sein. Wenn
eure älteren Brüder euch nicht als Brüder anerkennen
wollen, so nehmt Waffen, dringt in ihre Häuser ein und
zwingt sie mit Gewalt, eure Brüder zu sein. Christus
hat lange gewartet, daß eure älteren Brüder bereuen
würden, aber jetzt hat er uns selbst befohlen: ‚Fraternité
ou la mort!‘ – Sei mir ein Bruder oder stirb!
Wenn dein Bruder zögert, sein Gut mit dir zu teilen,
so nimm ihm alles; denn Christus hat lange gewartet
auf seine Reue und Buße, jetzt schlägt die Stunde der
Vergeltung und des Zornes. Wisset auch, daß ihr unschuldig
seid an allen euren vergangenen und zukünftigen
Sünden; denn eure Sünden kamen nur aus eurer
Armut. Und wenn eure Führer und Lehrer das schon
früher gesagt, und wenn sie euch auch die Wahrheit
gesagt haben, so hatten sie nicht die Macht, es euch vor
der Zeit zu verkünden; denn die Macht dazu hat
nur der Papst von Gott selbst erhalten. Der Beweis
dafür ist, daß diese Lehrer euch noch zu nichts Gescheitem
gebracht haben, und daß all ihr Beginnen an sich
unfruchtbar war; ja, und außerdem waren sie treulos;
auf euch gestützt, erschienen sie stark, um sich dann für
einen höheren Preis euren Feinden zu verkaufen. Aber
der Papst wird euch nicht verkaufen, denn über ihm gibt
es keine höhere Gewalt, er ist der Erste aller Ersten;
nur glaubt an ihn, nicht an Gott, sondern nur an den
Papst, und daran, daß er allein der Herrscher auf Erden
ist, und sonst niemand, und daß alle anderen, wenn ihre

Stunde kommt, verschwinden müssen. Freut euch jetzt,
denn das Paradies auf Erden hat begonnen, alle werdet
ihr reich sein und durch den Reichtum ehrlich und selig,
weil alle eure Wünsche erfüllt sein werden und jeglicher
Grund zum Bösen euch genommen wird.“ Diese Worte
sind gleisnerisch, aber das Volk wird unbedingt den
Vorschlag annehmen: es sieht in dem unerwarteten
Verbündeten eine große vereinigende Macht, die auf
alles eingeht, – eine reale, historische Macht an Stelle
von verschwärmten Führern und Spekulanten, an deren
praktische Fähigkeiten und auch an deren Ehrlichkeit die
Menschen nicht mehr glauben. Dort ist der Stützpunkt
gefunden und der Hebel in die Hand gegeben, jetzt heißt
es, mit der ganzen Masse ihn umdrehen. Und zur Vervollständigung
des Ganzen gibt man ihm wieder den
Glauben und beruhigt mit ihm viele Herzen, denn viele
von ihnen sehnen sich nach Gott ...



Ich habe schon einmal in einem Roman darüber gesprochen.
Möge man mir meine feste Überzeugung verzeihen,
aber ich bin sicher, daß alles sich einmal im westlichen
Europa so zutragen wird, in der einen oder anderen
Form, d. h. daß der Katholizismus sich der Demokratie
zuwenden und die Großen der Welt verlassen
wird, weil sie ihn verließen. Alle Macht in Europa verachtet
ihn, denn er ist jetzt nach außen allzu arm und
allzu überwunden. Und doch erscheint er lange nicht in
einer so tragikomischen Lage, wie sich ihn gutmütigerweise
unsere politischen Publizisten vorstellen. Indessen
würde ein Fürst Bismarck ihn nicht so verfolgen, wenn
er in ihm nicht seinen furchtbarsten und mächtigsten
Feind der Zukunft sähe. Fürst Bismarck ist ein zu

großer Mensch, um seine Kräfte an einen lächerlichen
und machtlosen Feind zu verschwenden. Aber der Papst
ist stärker als er. Ich wiederhole, daß das Papsttum
vielleicht am stärksten den Weltfrieden bedroht. Und
dem Frieden droht noch vieles sonst. Noch wie war Europa
so angefüllt von feindlichen Elementen, wie in
unserer Zeit: als wäre alles mit Dynamit unterlegt und
wartete nur auf den zündenden Funken ...



„Ja, aber was geht das uns an? Das ist ja alles
dort in Europa und nicht bei uns in Rußland!“ Nun,
bei uns wird Europa dann anklopfen und uns anflehen,
es zu retten, wenn die letzte Stunde seiner jetzigen Ordnung
der Dinge schlägt. Und es wird unsere Hilfe verlangen,
als ob es ein Recht darauf hätte: es wird uns
sagen, daß auch wir Europa seien, daß auch bei uns
diese „Ordnung der Dinge“ sein müsse, da wir es doch
nicht umsonst zweihundert Jahre lang imitiert und uns
gebrüstet hätten, Europäer zu sein, und daß wir, wenn
wir Europa retteten, im Grunde nur uns selbst retten
würden. Freilich wären wir vielleicht nicht sehr geneigt,
diese Angelegenheit nur zugunsten der einen
Hälfte zu entscheiden, denn diese Aufgabe wird auch
über unsere Kraft gehen: und haben wir uns nicht
schon längst entwöhnt, darüber nachzudenken, worin
unser Unterschied von Europa als Nation und worin
unsere wirkliche Rolle in Europa besteht? Wir verstehen
nicht nur nichts von diesen Dingen, sondern
wollen überhaupt solche Fragen nicht zulassen; und sie
auch nur anzuhören, halten wir für rückständig. Wenn
aber wirklich Europa bei uns anklopft und uns auffordert,
hinzugehen und seine Ordnung zu retten, so

werden wir vielleicht zum erstenmal und plötzlich begreifen,
bis zu welchem Grade wir die ganze Zeit über
Europa nicht ähnlich gewesen sind, ungeachtet unseres
zweihundertjährigen Wunsches und unserer Träume,
Europa gleich zu sein, wie sie sich manchmal bis zu
den leidenschaftlichsten Ausbrüchen versteigen konnten.
Übrigens, vielleicht werden wir das auch dann nicht
einmal begreifen; denn es wird vielleicht auch dann
schon zu spät sein. Wenn dem so ist, so werden wir
freilich auch nicht verstehen, was Europa von uns haben
will, und worin wir ihm in der Tat helfen könnten.
Und würden wir dann nicht den Feind Europas und
seiner Ordnung ebenso beruhigen wollen wie Fürst
Bismarck –: mit Eisen und Blut? Nun, im Falle es
dazu kommen würde, könnten wir uns allerdings als
vollständige Europäer beglückwünschen.



Aber all das steht uns erst noch bevor und ist reine
Phantasie – denn jetzt ist ja alles in Europa so klar,
so klar, so klar!





Drei Ideen





Ich habe unlängst folgenden Satz geschrieben:
„Alle unsere russischen Spaltungen und Sonderbestrebungen
sind fast immer auf Grund von Zweifeln
und Bedenken entstanden, und zwar auf Grund von
solchen, zu denen eigentlich gar keine Veranlassung vorlag.“
Und heute[9] kann ich wiederholen, daß in der Tat
alle unsere Streitigkeiten und Zerwürfnisse einzig aus
dem Irrtum des Verstandes, nicht aber aus dem Irrtum
des Herzens entstehen. In dieser Definition liegt das
ganze Wesen unserer Uneinigkeiten und Zwiespälte –
doch ist dieses Wesen an sich deshalb noch nicht so unerfreulich.
Irrtümer und Zweifel des Verstandes verschwinden
schneller und spurloser als die Irrtümer und
Zweifel des Herzens; aufgehoben aber werden sie nicht
so sehr von gelehrten Diskussionen und Disputen, als
von der unabweisbaren Logik der Ereignisse des lebendigen
Lebens, die nichts weniger als selten den richtigen
Ausweg in sich tragen und auf den geraden Weg
weisen, wenn auch nicht plötzlich, nicht im ersten Augenblick,
so doch jedenfalls in sehr kurzer Frist, zuweilen
sogar, ohne die nächste Generation abzuwarten. Anders
ist es mit den Irrtümern des Herzens. Der Irrtum des
Herzens wiegt schwerer: er bedeutet, daß der Geist, oft
schon der Geist der ganzen Nation, an irgend etwas erkrankt,
von irgend etwas angesteckt ist, und nicht selten
führt diese Erkrankung, diese Ansteckung solch einen
Grad von Blindheit mit sich, daß die ganze Nation nicht

mehr geheilt werden kann – wieviel Rettungsversuche
dem zunächst auch widersprechen und auf den richtigen
Weg weisen mögen. Im Gegenteil, diese Blindheit
entstellt die Tatsachen, wie es ihr gefällt, verändert sie
nach den Wahnbildern des kranken Geistes, und es
kommt sogar vor, daß eher die ganze Nation dem Untergange
entgegengeht, im vollen Bewußtsein dessen, was
sie tut, d. h. sogar nachdem sie ihre Blindheit eingesehen,
als daß sie einwilligt, sich heilen zu lassen – denn
nun will sie bereits nicht mehr geheilt werden. Möge
man nicht im voraus über mich lachen, daß ich umgekehrt
die Irrungen des Verstandes für leicht und schnell
wieder gutzumachen halte. Und am lächerlichsten wäre
es wohl für einerlei wen, für jeden, nicht nur für mich
allein, in diesem Falle die Rolle des Ausgleichers zu
spielen, der fest überzeugt ist, mit Worten durchdringen
und die Tagesüberzeugungen in der Gesellschaft umkehren
zu können. Alles das sehe ich vollkommen ein;
doch nichtsdestoweniger darf man sich nicht seiner Überzeugungen
schämen, und wer ein Wort zu sagen hat,
der sage es.



Es will mir scheinen, daß jetzt eine Zeit gekommen
ist, in der sich alle möglichst offen aussprechen müssen,
ohne sich der naiven Nacktheit manches Gedankens zu
schämen. Tatsächlich erwarten uns, d. h. ganz Rußland,
vielleicht ungewöhnliche und große Ereignisse. „Es
können plötzlich gewaltige Fakta dasein und unsere
intelligenten Kräfte überraschen, und dann, – wird
es dann nicht zu spät sein?“ habe ich damals gefragt.
Ich dachte dabei nicht nur an die politischen Ereignisse
der nächsten Zukunft, wenn sie auch heute derart sind,

daß sie die Aufmerksamkeit selbst der kläglichsten, selbst
der verjudetsten, d. h. der sich sonst um nichts, als nur
um sich selbst kümmernden Geister in Anspruch nehmen.
In der Tat, wer kann es wissen, was der Welt im nächsten
Vierteljahrhundert bevorsteht, oder vielleicht schon
in diesem Jahre? Europa ist unruhig. Aber ist es nicht
vielleicht nur eine jähe vorübergehende Unruhe? Keineswegs:
man fühlt, es ist die Zeit für etwas Tausendjähriges,
für etwas Ewiges gekommen, für das, was sich
auf der Erde seit dem Anfang ihrer Zivilisation vorbereitet
hat.



Drei Ideen erheben sich vor der Welt und formulieren
sich, scheint es, endgültig.



Von einer Seite – am Rande Europas – die Idee
des Katholizismus, die, schon längst verurteilt, nun in
großen Qualen und Zweifeln nicht weiß, was ihrer
harrt: Sein oder Nichtsein, Leben oder schon – Sterben?
Ich spreche nicht nur von der katholischen Religion, sondern
von der ganzen katholischen Idee, und dem
Los derjenigen Nationen, welche unter dem Joch dieser
Idee seit einem Jahrtausend gelebt haben und ganz von
ihr durchdrungen sind. In diesem Sinne ist Frankreich
die vollkommenste Verkörperung der katholischen Idee
im Verlaufe von Jahrhunderten gewesen, ist das Haupt
dieser Idee, die es schon von den Römern und in durchaus
römischem Geiste übernommen hat. Dieses Frankreich,
das jetzt sogar jegliche Religion, man kann wohl
sagen, verloren hat – Jesuiten und Atheisten sind dort
ein und dasselbe –, das schon mehrmals seine Kirchen
geschlossen und einmal sogar Gott selber der Ballotage
einer Versammlung unterworfen hat, dieses selbe Frankreich,

das aus den Ideen von 1789 seinen eigenen
französischen Sozialismus entwickelt hat, d. h. die Pazifizierung
und Organisation der menschlichen Gesellschaft
ohne Christus und außerhalb Christi, ganz so
wie sie der Katholizismus in Christus organisieren
gewollt, doch nicht gekonnt hat: dieses selbe Frankreich
ist und fährt fort, wie in seinen Revolutionären des
Konvents, so auch in seinen Atheisten, seinen Sozialisten
und seinen modernen Kommunisten – immer
noch im höchsten Grade eine katholische Nation zu sein,
bis ins Kleinste durchdrungen vom katholischen Geist
und Buchstaben. Durch den Mund seiner bekannten
Atheisten verkündet es „Liberté, Egalité, Fraternité
– ou la mort,“ also auf ein Haar so, wie es der Papst
selbst ausrufen lassen würde, wenn er genötigt wäre,
liberté, égalité, fraternité zu proklamieren – ganz
in seinem Stil, ganz in seinem Geist, in dem echtesten
Geist und Stil der Päpste des Mittelalters. Selbst der
heutige Sozialismus – scheinbar ein heftiger, verhängnisvoller
Protest aller Nationen gegen die katholische
Idee, aller Menschen, die sie gequält und erstickt hat,
und die um jeden Preis leben wollen, aber leben ohne
Katholizismus und ohne seine Götter, – selbst dieser
Protest, der offiziell am Ende des vorigen Jahrhunderts
begonnen hat, in Wirklichkeit aber viel früher, – ist
in Frankreich nichts anderes als die treueste und geradeste
Fortsetzung der katholischen Idee, ihre endgültige
Vollendung, ihre verhängnisvolle Folge, von Jahrhunderten
ausgearbeitet! Denn der französische Sozialismus
ist nichts anderes als die gewaltsame Vereinigung
der Menschen – eine Idee, die noch aus dem

alten Rom stammt und sich unversehrt im Katholizismus
erhalten hat. Auf diese Weise hat sich die Idee der
Befreiung des Menschengeschlechtes vom Katholizismus
gerade hier in die allerengsten katholischen Formen
gehüllt, in Formen, die dem Herzen des katholischen
Geistes, seinem Despotismus und wohl auch seiner
Moral entlehnt sind.



Von der anderen Seite erhebt sich der alte Protestantismus,
der nun bereits neunzehn Jahrhunderte
lang gegen Rom und die römische Idee protestiert, gegen
die alte heidnische, wie gegen die erneute katholische
Idee, gegen Roms Weltgedanken, den Menschen
auf der ganzen Erde zu beherrschen, moralisch wie materiell,
gegen Roms ganze Kultur – der bereits seit den
Tagen Armins und des Teutoburger Waldes protestiert,
protestiert und immer wieder protestiert. Das ist der
Germane, der blind glaubt, daß nur in ihm die Erneuerung
der Menschheit liegt und nicht in jener katholischen
Kultur. In seiner ganzen geschichtlichen Entwicklung
hat er ja von seiner Einheit nur geträumt, hat er nach
ihr gelechzt nur, um sie verwirklichen zu können, seine
stolze protestantische Idee! Sie aber hat sich schon im
Luthertum selbst stark ausgeprägt und in gewisser Weise
auch bereits abgeschlossen. Und jetzt nach dem Sturze
Frankreichs, der ersten, wichtigsten und „allerchristlichsten“
katholischen Nation – jetzt ist der Germane überzeugt
von seinem Triumph und gleichfalls davon, daß
niemand an seiner Stelle der Führer der Menschheit
werden wird und ihr die Wiedergeburt bringen kann.
Daran glaubt er fest, er glaubt, daß es etwas Höheres
als germanischen Geist und Wort in der Welt nicht gebe,

und daß Deutschland allein fähig sei, der Welt dieses
Höchste zu geben. Es kommt ihm lächerlich vor, selbst
nur anzunehmen, daß auch anderswo in der Welt irgendeine
besondere Idee – meinetwegen nur im Keime –
leben solle, eine Idee, die das zur Führung der Welt
bestimmte Deutschland nicht gleichfalls haben könnte.
Währenddessen wäre es jedoch alles andere als überflüssig,
zu bemerken, daß Deutschland in all diesen neunzehn
Jahrhunderten seines Daseins nichts anderes
getan hat, als eben nur protestiert, und daß es selber
sein eigenes neues Wort überhaupt noch nicht gesagt,
sondern die ganze Zeit über nur der Verneinung
seines Feindes gelebt hat, so daß in Zukunft vielleicht
etwas überaus Seltsames geschehen kann: daß nämlich,
wenn Deutschland dereinst alles zerstört haben wird,
wogegen es neunzehn Jahrhunderte lang protestiert,
es plötzlich geistig selbst wird sterben müssen, unmittelbar
nach seinem Feinde, einfach, weil es dann keinen
Grund mehr haben wird, zu leben; denn es wird
ja nichts mehr geben, wogegen es protestieren
kann! Doch möge das bloß eine Schimäre
von mir sein – dafür ist Luthers Protestantismus um
so mehr ein Faktum: der aber ist eben ein kritisierender
und damit bloß verneinender Glaube, der dann,
wenn der Katholizismus von der Erde verschwindet,
nach ihm bestimmt auch verschwinden wird, da er, wenn
er gegen nichts mehr zu protestieren hat, sich eben in
reinen Atheismus verwandeln und damit sich selbst aufheben
wird. Doch auch das ist vorläufig bloß eine
Schimäre von mir.



Die slawische Idee wird von dem Germanen ganz

ebenso verachtet wie die katholische, nur mit dem Unterschied,
daß er die letztere immer als starken und mächtigen
Feind geschätzt hat, die slawische Idee dagegen
nicht nur für nichts wert hält, sondern sie sogar überhaupt
nicht anerkennt, überhaupt kaum kennt. Erst seit
ganz kurzer Zeit fängt er an, mißtrauisch zu den Slawen
hinüberzusehen. Wenn es ihm auch jetzt noch lächerlich
erscheint, anzunehmen, daß auch die Slawen irgendein
Ziel oder eine Idee haben könnten, irgendeine Hoffnung,
gleichfalls „der Welt etwas zu sagen“, so hat sich
einstweilen nach dem Sturze Frankreichs sein mißtrauischer
Verdacht doch verstärkt, und die Ereignisse des
vorigen Jahres[10] haben ihm dieses Mißtrauen natürlich
nicht nehmen können. Augenblicklich ist Deutschland
sogar beinahe besorgt. In jedem Fall, sagt es sich,
und vor allen etwaigen Orientgedanken, muß es erst
seine Arbeit im Westen beenden! Wer aber kann da
leugnen, daß Frankreich in diesen fünf Jahren nach
seinem Zusammenbruch den Deutschen gerade dadurch
beunruhigt, daß dieser es 1870/71 nicht total zertrümmert,
zerstampft, vernichtet hat. 1875 erreichte
diese Unruhe in Berlin einen sehr hohen Grad, und
Deutschland würde sich bestimmt von neuem auf seinen
uralten Feind gestürzt haben, um ihn, solange es noch
Zeit ist, endgültig zu erwürgen, wenn nicht einige
äußerst wichtige Umstände es daran gehindert hätten.

Jetzt aber, in diesem Jahre, schreckt Frankreich, das seine
Position mit jedem Tage verstärkt hat, Deutschland
noch weit mehr als vor zwei Jahren. Deutschland weiß,
daß sein Feind nicht ohne Kampf sterben wird, daß er
vielmehr, wenn er sich ganz erholt hat, womöglich selbst
zum Kampf rufen wird, so daß es nach drei, nach fünf
Jahren für Deutschland schon zu spät sein kann. Und
nun, in Anbetracht dessen, daß der slawische Osten Europas
so ganz von einer eigenen, plötzlich entstandenen
Idee durchdrungen ist und jetzt genug bei sich zu Hause
zu tun hat, kann es sehr, sehr leicht geschehen, daß
Deutschland, sobald es seinen Rücken gesichert sieht, sich
zum letztenmal auf seinen westlichen Feind stürzt und
sich von diesem quälenden Alb befreit. Und das können
wir schon in allernächster Zukunft erleben. Im allgemeinen
jedoch kann man sagen, daß, sobald die Dinge im Osten
ein wenig heikel oder gespannt sind, Deutschland in
einer fast noch unvorteilhafteren Lage ist. Beinahe muß
es dann noch mehr Befürchtungen und Sorgen haben,
ganz abgesehen von seinem über die Maßen stolzen Ton
– das könnten wir doch wenigstens etwas mehr
beachten.



Währenddessen aber ist im Osten tatsächlich die
dritte Weltidee großartig aufgegangen, sie, die slawische
Idee, die Idee von morgen – vielleicht die dritte
aufsteigende Möglichkeit einer Entscheidung über das
Schicksal der Menschheit und Europas. Es ist schon
heute allen klar, daß mit der Lösung des Orientproblems
in die Menschheit ein neues Element dringen wird,
eine neue Macht, die bis jetzt passiv dagelegen hat, und
bei der es ganz ausgeschlossen ist, daß sie auf das Schicksal

der Welt nicht stark und entscheidend wirken wird.
Was aber ist das für eine Idee, was wird die Vereinigung
aller Slawen mit sich bringen?



All das ist heute noch viel zu unbestimmt; doch daß
wirklich etwas Neues gesagt werden muß – daran
zweifelt jetzt wohl niemand mehr. Und alle diese drei
mächtigen Weltideen drängen fast zur selben Zeit zu
ihrer Entscheidung. Das sind keine Launen mehr, kein
Krieg um irgendeine Thronfolge oder wegen der Zänkereien
irgendwelcher hochgestellten Damen, wie im
vorigen Jahrhundert. Hier ist etwas Allgemeines und
Endgültiges, und wenn auch durchaus nicht alle
Menschenschicksale Entscheidendes, so doch zweifellos
etwas, das den Anfang vom Ende der ganzen früheren
Geschichte Europas mit sich bringt, – den Anfang der
Entscheidung über unsere ganze Zukunft, die in Gottes
Hand steht, und die der Mensch nicht vorauswissen,
wohl aber ahnen kann.



Die Frage, die sich nun jedem denkenden Menschen
unwillkürlich stellt, ist: Können solche Ereignisse in
ihrem Laufe stehen bleiben? Können sich Ideen von
solcher Größe kleinlichen, jüdischen, drittklassigen Erwägungen
unterordnen? Läßt sich ihre Entscheidung
hinausschieben, und wäre das überhaupt wünschenswert?
Zweifellos muß die Weisheit die Nationen beschützen
und verteidigen und der Nächstenliebe und der
Menschheit dienen, doch gewisse Ideen haben ihre gewaltige,
alles fortreißende Macht. Die abgebrochene
und fallende Spitze eines Felsens hältst du mit der
Hand nicht auf! Wir Russen haben dabei zweierlei für
uns, zwei Kräfte, die da allen anderen in der Welt zusammengenommen

gleichkommen, das sind: die Ganzheit,
die geistige Unteilbarkeit der Millionen unseres
Volkes und dessen unlösbare Verbindung mit dem Zarentum.
Es ist das natürlich etwas ganz Unbestreitbares,
doch unsere „Klugen“ verstehen nicht nur nicht
die russische Volksidee, sie wollen sie noch nicht einmal
verstehen.





Die deutsche Weltfrage





Deutschland, die protestierende Macht



Sprechen wir jetzt[11] einmal von Deutschland, über
seine jetzige Aufgabe, diese ganze verhängnisvolle und
auch alle anderen Völker angehende deutsche Weltfrage.



Was ist das nun für eine Aufgabe? Und warum
hat sich diese Aufgabe denn erst jetzt für Deutschland in
eine so schwierige Frage verwandelt, warum nicht schon
früher, warum nicht schon längst, sondern erst vor einem
Jahr, was sag’ ich, erst vor zwei Monaten?



Diese Aufgabe Deutschlands, seine einzige, hat es
auch früher schon gegeben, hat es gegeben, solange es
überhaupt ein Deutschland gibt. Das ist sein Protestantentum:
nicht allein jene Formel des Protestantismus,
die sich zu Luthers Zeiten entwickelte, sondern
sein ewiges Protestantentum, sein ewiger Protest,
wie er einsetzte einst mit Armin gegen die römische
Welt, gegen alles, was Rom und römische Aufgabe
war, und später gegen alles, was vom alten Rom
aufs neue Rom und auf all die Völker überging, die
Roms Idee, seine Formel und sein Wesen übernahmen,
der Protest gegen die Erben Roms und gegen alles,
was dieses Erbe ausmacht. Ich bin überzeugt, daß viele
Leser über das, was ich soeben geschrieben, mit den Achseln
zucken und lachen werden: „Wie kann man nur
im neunzehnten Jahrhundert, im Jahrhundert der freien
Ideen und der Wissenschaft, noch über Katholizismus
und Protestantismus reden und streiten, ganz so, als

ob wir noch im Mittelalter wären! Es gibt ja allerdings
noch religiöse Leute und sogar Fanatiker, aber die haben
sich doch nur noch wie archäologische Raritäten
erhalten, die verdammt und verlacht und von allen verurteilt
in weltfernen Winkeln sitzen, ein armseliges,
klägliches Häuschen rückständiger Leutchen. Wie kann
man sie bei einer so großen Frage, wie es die der Weltpolitik
ist, überhaupt nur erwähnen?“



Ich aber meine nicht den „Protestantismus“, noch
denke ich dabei an die zeitweiligen Formeln der altrömischen
Idee, noch an den ewig gegen sie gerichteten
germanischen Protest. Ich nehme nur die Grundidee,
die schon vor zweitausend Jahren geboren wurde und
seit der Zeit nicht gestorben ist, obgleich sie sich fortlaufend
in verschiedenen Formeln verkörpert hat. Und
heute ist es die Erbin Roms, die ganze westeuropäische
Welt, die sich in den Geburtswehen einer neuen Umgestaltung
dieser übererbten alten Idee windet und
quält. Das ist für denjenigen, der zu schauen versteht,
schon dermaßen augenscheinlich, daß es für ihn weiter
keiner Erklärungen bedarf.



Das alte Rom war die erste Macht, die die Idee
einer universalen Vereinigung der Menschen hervorbrachte,
und die erste, die da glaubte und fest überzeugt
war, sie praktisch in Gestalt einer Weltmonarchie
verwirklichen zu können. Diese Formel jedoch fiel vor
dem Christentum, – die Formel, aber nicht die Idee.
Denn diese Idee ist die Idee der europäischen Menschheit,
aus ihr bildete sich deren Kultur, für sie allein
lebt sie überhaupt. Es fiel bloß die Idee der universalen
römischen Monarchie, und sie wurde durch das neue

Ideal einer wiederum universalen neuen Vereinigung
in Christo ersetzt. Dieses neue Ideal zerspaltete
sich in das östliche, das Ideal der vollkommen geistigen
Vereinigung der Menschen, und das westeuropäische,
römisch-katholische des Papstes, das dem östlichen durchaus
entgegengesetzt ist. Diese westliche, römisch-katholische
Verkörperung der Idee vollzog sich auf ihre Art,
ohne den christlichen, geistigen Ursprung der Idee ganz
zu verlieren, und indem sie diese Idee mit dem altrömischen
Erbe verband. Das römische Papsttum verkündete,
daß das Christentum und seine Idee ohne die universale
Beherrschung der Länder und Völker, – nicht
geistig, sondern staatlich, mit anderen Worten: daß es
ohne die irdische Verwirklichung einer neuen universalen
römischen Monarchie, deren Haupt nicht der römische
Imperator, sondern der Papst sein würde –
nicht verwirklichbar wäre. Und da begann dann wieder
der Versuch einer universalen Monarchie – ganz und
gar im Geiste der altrömischen Welt, aber doch schon
in einer anderen Form. Auf diese Weise ist das östliche
Ideal: zuerst die geistige Vereinigung der Menschheit in
Christo anstreben und dann erst, kraft dieser geistigen
Vereinigung aller in Christo, die zweifellos sich aus ihr
ergebende rechte staatliche wie soziale Vereinigung verwirklichen.
Nach der römischen Auffassung ist das Ideal
dagegen das umgekehrte: zuerst sich eine dauerhafte
staatliche Vereinigung in der Form einer universalen
Monarchie zu sichern und dann, nachher, meinetwegen
auch eine geistige Vereinigung zustande zu
bringen unter der Obrigkeit des Papstes, des Herrn
dieser Welt.




Seit der Zeit hat dieser Versuch in der römischen
Welt immer Fortschritte gemacht und sich ununterbrochen
verändert. Mit der Entwicklung dieses selben Versuchs
ist dann der wesentlichste Teil der christlichen
Grundsätze gänzlich eingebüßt worden. Als aber die
Erben der altrömischen Welt schließlich das Christentum
geistig verwarfen, da verwarfen sie mit ihm auch
das Papsttum. Das geschah in der Französischen Revolution,
die im Grunde nichts anderes war wie die letzte
Gestaltveränderung oder Umverkörperung dieser selben
altrömischen Formel der universalen Vereinigung. Doch
die neue Formel erwies sich als ungenügend, die neue
Idee verwirklichte sich nicht. Es gab sogar einen Augenblick,
da alle Nationen, die die altrömische Bestimmung
übernommen hatten, fast verzweifelten. Oh, versteht
sich, der Teil der menschlichen Gesellschaft, der
1789 für sich die politische Suprematie gewonnen hatte,
– die Bourgeoisie – triumphierte natürlich und erklärte,
daß weiter zu gehen nun nicht mehr nötig sei.
Dafür aber schlugen sich alle die Geister, die nach den
unvergänglichen Gesetzen der Natur zur ewigen Beunruhigung
der Welt bestimmt sind, zum Suchen neuer
Formeln des Ideals und des neuen Wortes, wie sie beide
unentbehrlich sind, – sie alle schlugen sich zu den Erniedrigten
und Umgangenen, zu denen, die von der
neuen Formel der allmenschlichen Vereinigung, die von
der Französischen Revolution 1789 proklamiert worden
war, nichts erhalten hatten. Diese Geister verkündeten
nun ihr neues Wort, gerade die Notwendigkeit
der Allvereinigung der Menschheit, und zwar nicht
mehr in der Absicht, Gleichheit der Lebensrechte für

etwa einen vierten Teil der ganzen Menschheit zu verschaffen
und die übrigen bloß als Rohmaterial und auszunutzendes
Mittel zum Glück dieses Viertels bestehen
zu lassen, sondern im Gegenteil: um die Allvereinigung
der Menschen auf den Grundsätzen der allgemeinen
Gleichheit zustande zu bringen, mit der Teilnahme
aller und jedes einzelnen an der Nutznießung der Güter
dieser Welt, welcher Art sie auch sein mögen. Zur Verwirklichung
dieser Lösung aber beschlossen sie, sich jedes
Mittels zu bedienen, d. h. also durchaus nicht nur
mit den Mitteln der christlichen Kultur vorzugehen, sondern
vor nichts mehr zurückzuschrecken.



Was hat nun das alles in diesen ganzen zweitausend
Jahren mit Deutschland und den Deutschen zu tun gehabt?
Der charakteristischste, wesentlichste Zug dieses
großen, stolzen und besonderen Volkes bestand schon seit
dem ersten Augenblick seines Auftretens in der geschichtlichen
Welt darin, daß es sich niemals, weder in seiner
Bestimmung noch in seinen Grundsätzen, mit der äußersten
westlichen europäischen Welt hat vereinigen wollen,
d. h. mit all den Erben der altrömischen Bestimmung.
Es protestierte gegen diese Welt diese ganzen zweitausend
Jahre hindurch, und wenn es auch sein eigenes
Wort nicht aussprach – und es überhaupt noch nie
ausgesprochen hat, sein scharf formuliertes eigenes
Ideal, zum positiven Ersatz für die von ihm zerstörte
altrömische Idee – so, glaube ich, war es doch im Herzen
immer überzeugt, daß es noch einmal imstande
sein werde, dieses neue Wort zu sagen und mit ihm die
Menschheit zu führen. Schon mit Armin begann es,
gegen die römische Welt zu kämpfen. Darauf, zur Zeit

des römischen Christentums, kämpfte es mit dem neuen
Rom mehr denn jedes andere Volk um die Vorherrschaft.
Und endlich protestierte es in der mächtigsten Weise,
indem es die neue Formel des Protestes aus den geistigsten,
elementarsten Gründen der germanischen Welt
zog. Die Stimme Gottes tönte aus ihm und verkündete
die Freiheit des Geistes. Die Spaltung war furchtbar
und allgemein, – die Formel des Protestes war gefunden
und ging in Erfüllung, – wenngleich es noch
immer eine negative Formel blieb, und das positive
Wort noch immer nicht gesagt wurde.



Und siehe, nachdem der germanische Geist dieses
neue Wort des Protestes gesprochen – erstarb er geradezu
für eine Zeitlang, und zwar geschah das parallel
mit einer ebensolchen Erschlaffung der früher scharf
formulierten Einheit der Kräfte seines Gegners. Die
äußerste westliche Welt suchte, unter dem Einfluß der
Entdeckung Amerikas, der neuen Wissenschaften und der
neuen Grundsätze, sich in eine andere „neue Wahrheit“
umzugebären, gleichfalls in eine neue Phase einzutreten.
Als der erste Versuch dieser Umgestaltung zur Zeit der
Französischen Revolution gemacht wurde, da war der
germanische Geist in großer Verwirrung und nahe
daran, seine Individualität zu verlieren, mitsamt dem
Glauben an sich. Er konnte nichts gegen die neuen
Ideen der äußersten westlichen europäischen Welt sagen.
Luthers Protestantismus hatte seine Zeit schon längst
hinter sich, die Idee aber des freien Geistes, der freien
Forschung war bereits von der Wissenschaft der ganzen
Welt angenommen worden. Der riesige Organismus
Deutschlands fühlte mehr denn je, daß er keinen, sagen

wir, Körper und keine Form für seinen Ausdruck hatte.
Und damals war es denn, daß in ihm das dringende
Bedürfnis entstand, sich wenigstens äußerlich in einen
einzigen festen Organismus zusammenzufügen, in Anbetracht
der neuen herannahenden Phasen seines ewigen
Kampfes mit der äußersten westlichen Welt Europas.
Hierbei ist nun ein interessantes Zusammentreffen bemerkenswert:
beide feindlichen Lager, beide Gegner,
beide Kämpfer um die Hegemonie im alten Europa
ergreifen und erfüllen zu ein und derselben Zeit – oder
ungefähr ein und derselben – jeder eine Aufgabe, die
der des anderen sehr ähnlich sieht. Die neue, noch phantastische
zukünftige Formel der äußersten westlichen
Welt – die Erneuerung der menschlichen Gesellschaft
durch neue soziale Grundsätze – diese Formel, die fast
unser ganzes Jahrhundert hindurch nur von Schwärmern
und ihren halbwissenschaftlichen Vertretern, von
allen möglichen Idealisten und Phantasten gepredigt
worden ist, verändert plötzlich in den letzten Jahren ihr
Aussehen und den Gang ihrer Entwicklung und beschließt:
vorläufig von der theoretischen Definition
und Propagandierung ihrer Aufgabe abzulassen und
sofort den ersten praktischen Schritt zu tun, das heißt
so viel wie sofort den Kampf zu beginnen, zu diesem
Zweck aber die Vereinigung aller zukünftigen Kämpfer
für die neue Idee in einer einzigen Organisation
zustande zu bringen, also des ganzen vierten 1789
umgangenen Standes, aller Besitzlosen, aller Arbeitenden,
aller Armen, und erst darauf die rote Fahne der
neuen unerhörten Weltrevolution zu erheben. Es bildete
sich die Internationale, die Vereinigung aller Armen

dieser Welt, es gab Zusammenkünfte, Kongresse, Beschlüsse,
neue Ordnungen, – mit einem Wort, im
ganzen alten Westeuropa wurde der Grundstein
zu einem neuen status in statu gelegt, und die
zukünftige Ordnung dieser Welt sollte die alte, die dort
im äußersten Westen Europas herrscht, verschlingen. Zu
derselben Zeit aber, da dieses beim Gegner vor sich ging,
begriff der deutsche Geist, daß auch die deutsche Aufgabe,
vor allen anderen Dingen und neuen Anfängen, vor
jedem Versuch eines neuen Wortes gegen den aus der
alten katholischen Idee umgestalteten Gegner, zuerst nur
eine war –: die eigene politische Einheit herzustellen,
die Schöpfung des eigenen staatlichen Organismus zu
vollenden und, erst nachdem das geschehen war, sich
Stirn gegen Stirn seinem alten Feinde entgegenzustellen.
So geschah es auch: nachdem Deutschland seine
Vereinigung innerlich vollendet hatte, warf es sich auf
den Gegner und trat mit ihm in eine neue Kampfperiode
ein, die mit Eisen und Blut begann. Der Kampf mit
dem Eisen ist heute beendet, – jetzt steht nur noch bevor,
ihn geistig zu beenden.



Da taucht aber plötzlich für Deutschland eine neue
Sorge auf, eine neue, unerwartete Wendung der Sache,
die die Aufgabe arg erschwert. Was ist das nun für
eine Aufgabe, und worin besteht diese neue Wendung
der Sache?



Ein genial-mißtrauischer Mensch

(Bismarck)



Diese Aufgabe, diese unvorhergesehene Sorge
Deutschlands, hat sich, wenn man will, schon längst erklären

wollen, aber erst jetzt ist sie, vielleicht etwas zu
plötzlich, allen sichtbar geworden – und zwar infolge
der unvorhergesehenen klerikalen Umwälzung in Frankreich.
Man kann sie etwa in der Form folgenden Zweifels
ausdrücken: Hat sich nun der deutsche Organismus
tatsächlich in ein einziges Ganzes vereinigt, durch die
genialen Anstrengungen der Führer Deutschlands in
den letzten fünfundzwanzig Jahren? Und überdies noch:
Hat er sich denn wirklich politisch vereinigt, ist nicht
vielleicht auch das nur ein Trugbild, ungeachtet des
Deutsch-Französischen Krieges und des nach ihm proklamierten,
früher undenkbar gewesenen großen
Deutschen Reiches?



Die ganze Schwierigkeit dieser Frage besteht hauptsächlich
darin, daß man sie fast bis zur allerjüngsten
Zeit als überhaupt nicht vorhanden annahm – wenigstens,
wenn man dabei an die große Mehrzahl der
Deutschen denkt. Begeisterung für sich selber, Stolz und
unanfechtbarer Glaube an ihre unumschränkte Macht
haben ja alle Deutschen ohne Ausnahme nach dem
Kriege wie trunken gemacht. Dieses Volk, das ungewöhnlich
selten gesiegt hat, dafür aber bis zur Seltsamkeit
oft besiegt worden ist, – dieses Volk besiegte plötzlich
einen Feind, der fast immer und überall Sieger
gewesen. Da es aber nun einmal klar war, daß es ihn
nicht nicht-besiegen konnte, infolge der mustergültigen
Organisation seiner großen Armee und der eigenartigen
Umgestaltung derselben nach völlig neuen
Grundsätzen, und außerdem, da es so geniale Führer
an der Spitze hatte, so war es für den Deutschen natürlich
ganz unmöglich, darauf nicht bis zur Trunkenheit

stolz zu werden. Hier braucht man gar nicht den
uralten Zug des deutschen Charakters, die selbstzufriedene
Prahlerei eines jeden Deutschen, in Betracht zu
ziehen. Anderseits: aus dem so kürzlich noch zerstückelten
staatlichen Organismus entstand plötzlich ein so
festes Ganzes, daß der Deutsche nicht gut auch hierüber
in Zweifel geraten konnte und daher einwandlos
glaubte, die Einigung sei nun tatsächlich für immer
vollbracht, und für den deutschen Organismus bräche
nun eine neue, glänzende und große Phase der Entwicklung
an. Und so wuchsen denn nicht nur Stolz
und Chauvinismus, sondern es schoß sogar richtiger
Leichtsinn auf. Was konnte es noch für Fragen geben,
– nicht nur für irgendeinen kriegerischen Ladenjüngling
oder Bäckergesellen, sondern selbst für einen Professor
oder Minister? Einstweilen aber blieb doch noch
ein kleiner Kreis von Deutschen übrig, der schon sehr
bald, fast sofort nach dem Deutsch-Französischen Kriege,
zu zweifeln und nachzudenken begann.



Das Haupt dieses Kreises war zweifellos Fürst
Bismarck.



Noch hatten die deutschen Truppen Frankreich nicht
verlassen, als er schon einsah, daß mit „Blut und Eisen“
zu wenig getan worden war, daß man, wenn man Ziele
von solcher Größe vor sich hatte, wenigstens zweimal
mehr hätte tun müssen, da die Gelegenheit nun einmal
so günstig war. Allerdings, militärische Vorteile blieben
immerhin unvergleichlich mehr auf seiten Deutschlands,
und das noch für lange. Frankreich ist nach der
Abtretung der beiden Provinzen Elsaß und Lothringen
für eine Großmacht an Landumfang so klein geworden,

daß im Fall eines neuen Krieges nach ein oder zwei
für Deutschland erfolgreichen Schlachten die deutschen
Heere schon im Zentrum Frankreichs stehen würden und
es somit in strategischer Beziehung erobert hätten. Sind
nun aber diese Siege so gewiß, kann man sich wirklich
auf diese zwei erfolgreichen Schlachten mit solcher
Sicherheit verlassen? 1870–71 haben ja die Deutschen
eigentlich nicht Frankreich besiegt, sondern nur Napoleon
und seine Institutionen. Nicht immer werden in
Frankreich die Heere so schlecht organisiert sein und kommandiert
werden; nicht immer werden dort Usurpatoren
herrschen, die aus dynastischen Interessen gezwungen
sind, solche klägliche Fahrlässigkeit zu dulden, daß ein
reguläres Heer sich nicht ein paar Monate im Felde
erhalten kann. Nicht immer wird sich auch ein Sedan
finden, denn Sedan war ja im Grunde nur ein einzelner
Fall, der sich aus dem Umstande ergab, daß Napoleon
nach Paris nur durch die Gnade des Königs von
Preußen hätte zurückkehren können. Und nicht immer
werden dort so wenig begabte Generale wie Mac-Mahon
oder solche „Verräter“ wie Bazaine sein. Die
Deutschen, trunken von einem bis dahin noch nie erlebten
Triumph, konnten natürlich alle bis auf den letzten
glauben, alles das hätten sie, und nur sie allein, einzig mit
ihrem kriegerischen Genie gemacht. In jenem zweifelnden
Kreise jedoch dachte man anders, ... besonders
nachdem der besiegte Feind, noch eben so zerrüttet und
erschüttert, plötzlich mit einem Schlage fünf Milliarden
Kontribution bezahlte und dabei nicht mal die
Miene verzog. Das, versteht sich, betrübte sehr den
Fürsten Bismarck.




Von der anderen Seite stellte sich dem zweifelnden
Kreise noch eine zweite, vielleicht noch wichtigere Frage,
und zwar: Hat sich nun wirklich die staatliche und
bürgerliche Vereinigung innerhalb des Organismus
vollzogen? Ich glaube, in ganz Europa, und besonders
bei uns in Rußland, hat bis jetzt noch niemand daran
gezweifelt. Überhaupt haben wir Russen alles, was in
Deutschland in den letzten zehn, fünfzehn Jahren geschehen
ist, für etwas Endgültiges, im höchsten Grade
nicht Zufälliges, sondern durchaus Natürliches angesehen,
für etwas, das sich nun nicht mehr verändern kann.
Die vollbrachten Taten flößten uns außerordentliche
Achtung ein. Währenddessen aber nahm wohl in den
Augen so genialer Menschen, wie Fürst Bismarck, kaum
alles, so wie er es sich innerlich wünschte, bereits die Gestalt
endgültiger Dauerhaftigkeit an. Das, was heute noch
dauerhaft scheint, kann dies vielleicht nur in der Phantasie
sein. Es ist schwer, anzunehmen, daß eine so alte
Gewöhnung der Deutschen an politische Zerspaltung so
schnell verschwunden sei wie ein ausgetrunkenes Glas
Wasser. Der Deutsche ist schon von Natur starrsinnig.
Zudem wurde die jetzige Generation der Deutschen von
den Erfolgen bestochen, trunken gemacht durch den
Stolz und von der eisernen Hand der Führer gelenkt.
In Zukunft aber, wenn diese Führer in das Jenseits
abgerufen sein werden und ihren Platz im Diesseits
anderen überlassen haben, werden sich vielleicht doch
die zeitweilig unterdrückten Probleme und Instinkte
wieder einstellen. Sehr wahrscheinlich ist gleichfalls,
daß dann die Energie der Einheitsbewegung wieder
erschlafft sein wird und im Gegenteil die alte Energie

der Opposition von neuem ersteht und das ins Wanken
bringt, was so mühsam aufgebaut wurde. Es wird sich
das Bestreben, sich abzusondern, sich zurückzuziehen,
einstellen, und das gerade dann, wenn sich im Westen
der furchtbare Feind von dem Schlage ganz und gar
erholt hat, dieser Feind, der auch jetzt nicht schläft, nicht
müßig ist, und von dem man weiß, welches seine erste
Aufgabe sein muß von allen, die er sich gestellt hat. Und
da kommt dann noch zum Überfluß, sagen wir, das
Naturgesetz selber hinzu: Deutschland ist doch in Europa
immerhin das Land, das in der Mitte liegt: wie stark
es also auch sein mag – auf der einen Seite bleibt
Frankreich, auf der anderen Rußland. Es ist ja wahr,
die Russen sind vorläufig noch höflich. Wie aber, wenn
sie plötzlich erraten, daß nicht sie das Bündnis mit
Deutschland brauchen, wohl aber Deutschland das
Bündnis mit Rußland; und überdies noch: daß
die Abhängigkeit von dem Bündnis
mit Rußland allem Anschein nach die
verhängnisvolle Bestimmung Deutschlands
ist, und besonders seit dem Deutsch-Französischen
Kriege –?[12] Das ist es ja,
warum an die allzu große Ehrerbietung Rußlands
selbst ein von seiner Kraft so überzeugter Mensch, wie
Fürst Bismarck, nicht imstande ist, zu glauben. Ja, bis zu
diesem letzten, unvorhergesehenen Zwischenfall in Frankreich,
der plötzlich die ganze Sachlage verändert hat,
hoffte Fürst Bismarck immer noch, daß die ungewöhnliche
Höflichkeit Rußlands noch lange unerschütterlich

anhalten werde. Und nun plötzlich dieser Zwischenfall!
Ja, es ist in der Tat etwas Ungewöhnliches geschehen.



Ungewöhnlich für alle, doch nicht für den Fürsten
Bismarck! Jetzt erweist es sich, daß sein genialer Blick
dieses „Ereignis“ schon längst vorausgesehen hat. Oder
ist es nicht sein Genie, sein scharfes Auge, das den
Hauptfeind bereits vor so langer Zeit entdeckte? Warum
haßte er denn gerade so den Katholizismus, warum
verfolgte er alles, was von Rom, – d. h. vom Papste
– ausging, nun schon so viele Jahre lang? Warum
bemühte er sich so weitsichtig, sich das Bündnis –
so kann man sich ausdrücken – mit Italien zu sichern,
wenn nicht, um mit Hilfe der italienischen Regierung
die Wurzel des Papsttums in der Hand zu haben, wenn
die Zeit kommen wird, da ein neuer Papst gewählt werden
muß? Nicht den katholischen Glauben verfolgte er,
sondern den römischen Ursprung dieses Glaubens.
Zweifellos handelte er dabei als Deutscher, als Protestant;
er arbeitete gegen die Grundmacht der äußersten
westlichen, Deutschland immer feindlichen Welt –
trotzdem sahen viele, sehr, sehr viele von den intelligentesten
und liberalsten Denkern Europas auf diesen Feldzug
des mächtigen Bismarck gegen den nichtssagenden
Papst wie auf den Kampf eines Elefanten mit einer
Mücke. Manche erklärten sich das mit einer Marotte
oder einer Laune des genialen Mannes. Das wichtigste
war aber, daß der geniale Politiker, vielleicht als einziger
von allen Staatsmännern der Welt, einzuschätzen
verstand, wie stark das römische Element noch in
sich selbst und inmitten der Feinde Deutschlands ist, und
was für einen furchtbaren Kitt es in Zukunft abgeben

kann, wenn es heißt, alle diese Feinde zu vereinigen.
Er allein war fähig, zu erraten, daß sich vielleicht einzig
in der römischen Idee eine solche Fahne wird finden
lassen, unter der man in dem unheilvollen und in Bismarcks
Augen unabwendbaren Augenblick alle von ihm
schon erdrückten Feinde Deutschlands wieder zu einem
furchtbaren Ganzen wird zusammenbringen können.
Und siehe, der geniale Argwohn hat sich plötzlich bewahrheitet:
alle Parteien im besiegten Frankreich, die
eine Bewegung gegen Deutschland hätten beginnen
können, waren zersprengt, und keine einzige konnte die
anderen besiegen und die Macht in Frankreich an sich
reißen. Vereinigen konnten sie sich gleichfalls auf keine
Weise, da jede ihre besonderen, entgegengesetzten Ziele
im Auge hatte. – Und nun vereint die Fahne des
Papstes und der Jesuiten mit einem Male alle! Der
Feind erhebt sich, und dieser Feind ist nicht mehr Frankreich,
sondern der Papst selbst. Es ist der Papst, der
Führer aller, dem die römische Idee vermacht ist, der
da kommt, um sich auf Deutschland zu stürzen.



Wie aber sieht es nun im Lager dieser Gegner
Deutschlands aus?



Ärger und Macht

(Papstmacht)



Der Papst liegt im Sterben und wird bald gestorben
sein. Die ganze katholische Welt, die an Christus
in der Gestalt der römischen Idee glaubt, ist schon lange
in ungewöhnlicher Aufregung: der unheilvolle Augenblick
rückt heran – da heißt es denn, Nichts versäumen

und außer acht lassen; denn sonst ist das Todesurteil
der römischen Idee gefällt. Es kann nämlich
geschehen, daß der neue Papst unter dem Druck der Regierungen
ganz Europas, also nicht „frei“, gewählt
wird, und daß er, zum Papst ausgerufen, einwilligt,
auf ewig und im Prinzip jedem Landbesitz zu entsagen,
wie auch natürlich dem Titel des weltlichen Herrschers,
auf den Pius IX. nicht verzichtete, vielmehr in demselben
verhängnisvollen Augenblick, da ihm Rom und
das letzte Stück Land genommen wurde und ihm nur noch
der Vatikan blieb, wie zum Trotz seine Unfehlbarkeit
verkündete und zu gleicher Zeit die These vertrat, daß
ohne irdisches Reich das Christentum auf Erden nicht
bestehen könne, – also im Grunde sich für den Herrscher
der Welt erklärte, und vor den Katholizismus
dogmatisch als einziges Ziel die universale Monarchie
hinstellte, nach deren Verwirklichung zu streben er zum
Ruhme Gottes des Vaters und des Sohnes auf Erden
einfach befahl –! Selbstverständlich belustigte er damit
seinerzeit alle geistreichen Leute: „Er ärgert sich, doch
hilft ihm das nichts,“ sagte man damals. Und jetzt,
plötzlich, wenn der neugewählte Papst bestochen wird,
wenn sogar das Konklave selber unter dem Druck ganz
Europas gezwungen wird, mit den Gegnern der römischen
Idee einen Kompromiß zu schließen, – nun,
dann kann man sie ja begraben! Denn, wenn einmal
ein regelrecht gewählter, folglich also ein „unfehlbarer“
Papst im Prinzip die Würde eines weltlichen Herrschers
ablehnt, so wird es auch weiterhin und auf ewig so
bleiben. Anderseits: tut der durch das Konklave neugewählte
Papst fest und über die ganze Welt hin kund,

daß er nichts abzulehnen gedenke und ganz und gar in
der alten Idee verbleibe, und schleudert er das Anathema
gegen alle Feinde Roms und des römischen Katholizismus,
so können ihn die Regierungen Europas,
wenn sie wollen, nicht anerkennen und somit eine so
verhängnisvolle Erschütterung der römischen Kirche
heraufbeschwören, daß die Folgen derselben unberechenbar
und unabsehbar wären.



Oh, für die Politiker und Diplomaten fast ganz
Europas war der gestürzte, im Vatikan gefangene
Papst in den letzten Jahren solch eine Nichtigkeit, daß
sie sich schämten, ihn auch nur zu erwähnen, besonders
die geistreichen und liberalen unter ihnen. Der Papst,
der Allokutionen hielt und Syllabusse herausgab, Pilger
empfing und verfluchend im Sterben lag, glich in ihren
Augen einem Narren, der bloß zu ihrer Belustigung
lebte. Daß die größte Idee der Welt, die Idee, die aus
dem Kopfe des Teufels entsprungen während seiner
Versuchung Christi in der Wüste, die Idee, die in der
Welt schon zweitausend Jahre lebt, daß diese Idee so
einfach mir nichts dir nichts sich hinzulegen und sterben
werde, womöglich in einer kurzen Minute – das wurde
als unbestreitbar angenommen! Der Fehler lag hier
natürlich in der Auffassung der religiösen Bedeutung
dieser Idee, lag darin, daß zwei Bedeutungen verwechselt
wurden: „Da heutzutage,“ hieß es, „selten jemand
in der Welt noch an Gott glaubt, von dem Gott der
römischen Auslegung schon ganz zu schweigen, in Frankreich
aber selbst das Volk nicht mehr glaubt, höchstens
noch die höhere Gesellschaft – aber auch die nicht wirklich
mehr glaubt, sondern nur so tut – ergo, was

können dann in unserem Jahrhundert der Bildung der
Papst und der römische Katholizismus noch für eine
Macht haben?“ – das ist es, wovon jetzt die geistreichen
Leute überzeugt sind. Doch die religiöse Idee
und die Papstidee sind grundverschieden. Und diese
selbe Papstidee hat nun plötzlich in unseren Tagen, im
ganzen erst vor zwei Monaten, mit einemmal solch
eine Lebenszähigkeit bewiesen, solch eine Kraft, daß sie
in Frankreich die radikalste politische Umwälzung zustande
gebracht, ganz Frankreich den Zaum aufgelegt
hat und es jetzt sklavisch nach sich zieht.



In Frankreich bildete sich in den letzten Jahren die
parlamentarische Mehrheit aus Republikanern: und sie
führten ihre Sachen ziemlich gut, ehrlich, ruhig, ohne
Aufregungen durch. Sie verbesserten die Armee, bewilligten
für sie ohne ein Wort des Streites riesige
Summen, dachten aber nicht einmal an den Krieg,
und alle begriffen, in Frankreich wie in Europa, daß,
wenn es irgendwo eine friedliebende Partei gab, es
zweifellos diese republikanische in Frankreich war. Ihre
Führer zeichneten sich durch Mäßigung und eine an
ihnen ganz ungewohnte Vernunft aus. Einstweilen
aber sind das in Wirklichkeit lauter abstrakte Leute und
Idealisten, Sänger eines schon längst verklungenen
Liedes und furchtbar kraftlose Menschen: liberale,
ergraute, doch sich jünger machende Greise, die sich einbilden,
immer noch jung zu sein. Sie sind bei den Ideen
der ersten französischen Revolution stehen geblieben,
d. h. beim Triumph des dritten Standes, und sind im
vollen Sinne des Wortes die Verkörperung des Begriffes
„Bourgeoisie“. Das ist ganz dieselbe Julimonarchie,

aber nur mit dem Unterschied, daß sie Republik
heißt und es keinen König in ihr gibt – versteht sich,
letzteren im Sinne von „Tyrann“. Alles, was sie
Neues gebracht haben – das ist das Anno 48 eingeführte
allgemeine Stimmrecht, das von der königlichen
Juliregierung so gefürchtet wurde, und aus
dem nicht nur nichts Gefährliches entstanden ist, sondern
umgekehrt, sogar sehr viel für die Bourgeoisie
Nützliches. Sehr zustatten kam diese Idee auch der
Regierung Napoleons III. Doch die alten Herren
waren im höchsten Grade zufrieden mit ihr, und es beruhigt
und lullt sie ein wie kleine Kinder, daß sie
„Republikaner“ sind. Das Wort „Republik“ hat bei
ihnen etwas Komisch-Ideales. Man sollte meinen, daß
diese unschuldige Partei Frankreich und die Franzosen
vollkommen zufriedenstellen könnte, das heißt, die
städtische Bourgeoisie und die Grundbesitzer. Doch siehe,
in Wirklichkeit ist es umgekehrt. In der Tat, warum erschien
die Republik in Frankreich immer als eine unzuverlässige
Regierungsform? Und wenn die Republikaner
nicht immer gehaßt worden sind, so werden sie doch
immer von der großen Mehrzahl der Bourgeoisie wegen
ihrer Kraftlosigkeit verachtet, oder wenn auch nicht gleich
verachtet, so doch immerhin nicht wirklich geachtet.
Auch das Volk hat ihnen fast nie getraut. Jedesmal,
wenn in Frankreich die Republik die Regierung antrat,
verlor geradezu alles im Lande seine Festigkeit und sein
Selbstvertrauen. Bis jetzt ist die Republik immer nur
ein Übergangszustand gewesen – zwischen revolutionären
Versuchen allerschrecklichster Art und irgendeinem,
zuweilen allerdummdreistesten Usurpator. Und

da sie fast immer ein solches Ende genommen, hat sich
auch die Gesellschaft gewöhnt, sie danach zu beurteilen.
Dieses Mal war es nicht anders: kaum daß die Republik
begann, fingen alle an, sich gleichsam in einem Interregnum
zu fühlen – und wie vernünftig die Republikaner
auch regieren mögen, die Bourgeoisie bleibt
doch im stillen überzeugt, daß früher oder später der
rote Bund aufflammen oder wieder irgendeine Monarchie
beginnen wird. Das Ergebnis ist, daß der Bourgeoisie
nun die monarchische Regierung viel lieber geworden
ist als die republikanische, sogar ungeachtet
dessen, daß die Monarchie, wie zum Beispiel die Napoleons
III., gewissermaßen Versuche einer Vereinbarung
mit den Sozialisten gemacht hat, während doch
in der ganzen Welt niemand und nichts den Sozialisten
feindlicher sein kann als die echten Republikaner: für
die ist ja nur das Wort „Republik“ nötig, die Sozialisten
aber suchen nicht Worte, sondern Taten. Nach den
Prinzipien der Sozialisten ist’s ihnen einerlei – bilden
sie eine Republik oder eine Monarchie, bleiben sie Franzosen
oder werden sie womöglich Deutsche, und, offen
gestanden, selbst wenn sich die Sache irgendwie so
wenden sollte, daß ihnen der Papst zustatten käme, so
würden sie selbst den Papst wählen. Sie suchen vor
allen anderen Dingen zuerst ihre Sache durchzuführen,
das heißt, den Sieg des vierten Standes sowie
Gleichheit in der Verteilung der Rechte bei der Nutznießung
der Lebensgüter, unter welch einer Fahne jedoch
– das ist ihnen einerlei, meinetwegen unter der allerdespotischsten.



Auffallend ist, daß Fürst Bismarck den Sozialismus

nicht weniger als das Papsttum haßt, und daß die deutsche
Regierung, besonders in der allerletzten Zeit,
scheinbar schon etwas zu sehr die sozialistische Propaganda
zu fürchten anfängt. Zweifellos geschieht das
nur, weil der Sozialismus die nationale Grundlage
aufhebt, überhaupt die Wurzel der Nationalität untergräbt:
das Prinzip der Nationalität aber ist die Grundlage
der ganzen deutschen Einheit, die Hauptidee alles
dessen, was in Deutschland in den letzten Jahren vollführt
worden ist. Es kann jedoch sehr leicht möglich sein,
daß Fürst Bismarck noch tiefer sieht und sich folgendes
sagt: Der Sozialismus ist für ganz Westeuropa eine
zukünftige Macht oder doch Kraft, und wenn das
Papsttum irgendeinmal von den Mächten dieser Welt
verlassen und verworfen sein wird, so kann es sehr, sehr
leicht geschehen, daß es sich in die Arme des Sozialismus
wirft und mit ihm zu einem Ganzen verschmilzt. Der
Papst kommt mit bloßen Füßen zu allen Armen und sagt,
daß alles, was sie lehren, schon längst in der Bibel
geschrieben stehe, daß bisher bloß die Zeit für sie noch
nicht gekommen wäre, dieses zu wissen, jetzt aber sei sie
endlich angebrochen, und nun sei er, der Papst selber,
bereit, ihnen Christus zu opfern, und statt an Ihn, gleichfalls
an den menschlichen Ameisenhaufen zu glauben.
Der römische Katholizismus – das liegt auf der Hand
– bedarf nicht Christi, sondern der Weltherrschaft:
„Also ihr braucht eine Vereinigung gegen den Feind?
Vereinigt euch unter meiner Macht; denn ich allein
bin von allen Mächten und Machthabern der Welt
universal, – laßt uns zusammengehen!“ Dieses
Zukunftsbild stellt sich wahrscheinlich Fürst Bismarck

vor; denn von allen Diplomaten hat er allein einen so
scharfen Blick gehabt, um die Lebenszähigkeit der römischen
Idee und diese ganze Energie zu erkennen, mit
der sie bereit ist, sich zu verteidigen, ohne jetzt noch die
Mittel zu wählen. Leben will sie höllisch gern, sie zu
töten aber ist schwer, denn sie ist eine Schlange! – Der
einzige, der das erkennt, ist Bismarck – der größte
Feind des Papsttums und der römischen Idee!



Doch siehe, die sich immer jünger machenden alten
Herrchen, die französischen Republikaner, sind nicht
fähig, dies zu verstehen. Den Klerus hassen sie schon
aus bloßem Liberalismus, den Papst halten sie für
machtlos und verächtlich und die römische Idee für vollständig
überlebt. Sie verfallen nicht mal darauf, sich
mit der furchtbaren klerikalen Partei zu versöhnen, wenn
auch nur politisch, um sich etwas mehr Festigkeit zu verleihen.
Wenigstens könnten sie es doch vorläufig unterlassen,
die Klerikalen zu reizen, sie mit einem so anmaßenden
Selbstvertrauen zu foppen, ja, sie könnten
ihnen sogar einige Unterstützung bei der so nah bevorstehenden
Wahl des neuen Papstes versprechen. Sie aber
tun gerade das Gegenteil – entweder aus der idealen
Ehrlichkeit ihrer Überzeugungen, oder einfach aus Leichtsinn.
In der letzten Zeit haben sie noch zum Überfluß
angefangen ganz besonders den Klerus zu verfolgen,
und zwar genau in dem Augenblick, da dem Papsttum
nur noch Frankreich als einzige Stütze verblieb. Denn
wer könnte wohl im Notfalle für die „Freiheit“ der
Papstwahl und für die Freiheit des gewählten Papstes
das Schwert ziehen? Und dieses Schwert muß zudem
noch stark und mächtig sein. Es blieb keine andere Wahl

als Frankreich und seine große Armee. Und nun Frankreich
an der Spitze der Feinde! Freilich, Marschall Mac-Mahon
ist gehorsam, doch ist er selber in der Klemme
und kann sich nicht mal selbst befreien: Die Mehrheit der
Kammer ist republikanisch und liberal, und keine einzige
der anderen Parteien vermag sie zu stürzen. Kurz, die
republikanische Mehrheit zu verdrängen ist unmöglich ...
Und nun plötzlich befreit dieser Klerus – dieser verachtete,
machtlose Klerus! – den Marschall Mac-Mahon und
beweist der ganzen Welt eine Macht, wie sie niemand
von ihm mehr erwartet hätte. Die Pfaffen geben den
Parteien zu verstehen, daß sie sich nur unter der Fahne
des Klerus vereinigen können, und die Parteien, frappiert
durch die Augenscheinlichkeit dieser Wahrheit, sind
sofort mit ihnen einverstanden. In der Tat: für die
Legitimisten wie für die Bonapartisten ist der größte
und nächste Feind – diese selbe republikanische Mehrheit.
Wenn jede dieser Parteien einzeln für sich arbeiten
wollte, so würde sie nichts erreichen, zusammen aber,
vereint, können sie eine Macht bilden, die am Ende fähig
wäre, alle zu besiegen und selbst die Republikaner zu
verjagen. Dann aber, wenn sie die Republik erdrosselt
haben, wird jede Partei sich um sich allein kümmern
können und, versteht sich, jede von ihnen wird dann um
so größere Aussichten auf Erfolg haben, je mehr sie dem
Klerus Gefallen erweist. Alles das hat der Klerus mathematisch
berechnet und – – die Vereinigung ist zustande
gekommen: schon hat die klerikale Mehrheit des
Senats den Marschall Mac-Mahon ermächtigt, die
Republikaner anzugreifen.




Das schwarze Heer.

Die Meinung der Legionen als neues
Element der Zivilisation



Nachdem der Klerus plötzlich solch eine unerwartete
Macht und Gewandtheit bewiesen hat, wird er fraglos
noch weiter gehen. Dieses schwarze Heer wird einfach
in der entscheidenden Stunde Deutschland den Krieg
erklären – und das ist es, was Fürst Bismarck alsbald
durchschaut hat! Das Wichtigste haben sie ja schon
erreicht: Mac-Mahon hat eingewilligt, Frankreich in
die Abenteuerpolitik zu stürzen. Nun, und die Klerikalen
sind nicht derart, um vor dem Weiteren zurückzuschrecken.
Die haben kein Mitleid mit Frankreich. Wie alles in
der Welt, brauchen sie auch Frankreich nur so lange, wie
sie aus ihm Nutzen ziehen können. Dieses Land, das
ihre einzige Hoffnung ist und ihnen so viele Jahrhunderte
lang treu gedient hat, könnten sie eigentlich wohl
verschonen! Aber ihre Stunde im Jahrtausend hebt schon
an zum Schlage, und wenn ihnen da gerade Frankreich in
die Hände fällt: warum sollen sie dann nicht aus ihm
Kräfte herausquetschen, soviel sie eben nur können, und
wenn sie damit auch hundertmal seine Existenz, sein
Leben aufs Spiel setzen? Sie müssen alles nehmen, was
es noch hergeben kann, und vor allen Dingen dürfen sie
keinen Augenblick versäumen: wollten sie nur ein wenig
später beginnen, so wäre es für sie schon zu spät. Darum
heißt es gerade jetzt versuchen, Bismarck zu schlagen;
denn wenn jemand bei der Wahl des Papstes stören
wird, so ist es natürlich nur er. Und hinzu kommt jetzt
noch, daß Bismarck gerade in diesem Augenblick ganz

allein ist, ohne einen einzigen Verbündeten: Rußland –
seine ganze Hoffnung – ist durch den Krieg in Anspruch
genommen. Und schließlich, wenn es gelingt, Bismarck,
wenn auch nur zeitweilig, zu besänftigen, so heißt es
für sie doch, so schnell wie nur möglich, das Zukünftige
anbahnen: den günstigen Augenblick benutzen und ein
für allemal aus Frankreich einen dauerhaften Bundesgenossen
machen, einen, der zu allem bereit ist und gehorsam
bleibt, und der einwilligt, zu diesem Zweck
daselbst eine radikale, diesmal aber ernstliche, auf
ewig geltende Umwälzung zustande zu bringen. Zweifellos
ist damit viel gewagt, doch schwanken können wohl
andere, nicht aber die Jesuiten. Die Sache liegt nämlich
so, daß sie gegenwärtig überhaupt keine andere Wahl
haben, als riskieren und riskieren und nochmals riskieren
... Sich mit der klerikalen Umwälzung in Frankreich
begnügen, – ohne Krieg mit Deutschland und
ohne ernstliche Revolution in Frankreich, ist ihnen
einfach unmöglich: derart ist jetzt ihre Lage. Sie wollen
alles haben – oder nichts –, und da würde wenig
nehmen, sich mit irgendeinem „Einfluß auf die Regierung“
zufrieden geben, ihnen nicht den geringsten
Nutzen bringen. Ihre Bedürfnisse aber sind jetzt riesengroß!
Und so bleibt ihnen nichts anderes übrig, als
va banque zu spielen. Wenn ihnen aber, nehmen wir
an, der Coup in Frankreich nicht gelingt, wenn, sagen
wir, die Deutschen nochmals siegen und Frankreich den
letzten Todesstoß geben, so kommt es für sie doch auf
eins heraus: sie, also der Klerus, werden es deswegen
nicht schlechter haben als jetzt, ich meine, als wenn sie
jetzt artig die Hände in den Schoß legten und keine Umwälzung

beabsichtigten: sie würden beim Alten bleiben,
bei dem, wo sie vor den „Abenteuern“ waren, das heißt
soviel wie in der allerschlimmsten Lage, die nur einen
Trost hat, nämlich den, daß sie nicht mehr schlimmer
werden kann. Eine andere Sache ist es mit Frankreich:
wird es nochmals besiegt, so ist es unrettbar verloren.
Doch nicht den Jesuiten steht es an, davor zurückzuschrecken:
sie wissen, daß sie, wenn Frankreich siegt,
alles bekommen und sich dann endgültig einnisten
können. Dazu aber haben sie ihre besonderen Mittel,
in Frankreich noch unerhörte Mittel!



Alle anderen Revolutionäre, selbst die wildesten
„rotesten“, verbinden sich doch, wenn sie den Umsturz
vollbracht, mit irgend etwas Allgemeinem, vorher
Gegebenem und sogar Gesetzmäßigem. Die revolutionären
Jesuiten jedoch können nicht gesetzmäßig, sondern
nur ungewöhnlich handeln. Dieses schwarze Heer
steht außerhalb der Menschheit, außerhalb des Bürgertums,
außerhalb der Zivilisation und geht ganz von sich
allein aus. Das ist ein status in statu, das ist die Armee
des Papstes, die braucht nur den Triumph einzig
ihrer Idee, – das übrige mag untergehen, was ihr
im Wege liegt, mag verderben, was nicht mit ihnen
übereinstimmt, mag sterben – Kultur, Gesellschaft,
Wissenschaft! Sicherlich wollen sie Frankreich zu einer
neuen und jedenfalls endgültigen Form umarbeiten,
wenn bloß die Gelegenheit ihnen günstig ist; und wollen
aus dem Lande allen Kehricht hinausfegen, und zwar
mit einem Ofenbesen, wie ihn bis jetzt noch niemand
gesehen hat, auf daß nicht einmal ein Geruch von
irgendeinem Widerstande im Lande bleibe; und wollen

dann dem Französischen Staat eine neue Verfassung
geben, die ewig unter der strengsten Vormundschaft der
Jesuiten bleiben muß.



All das kann auf den ersten Blick lächerlich absurd
erscheinen. In der französischen Presse – und auch
in der unsrigen – sind alle wohlgesinnten Leute fest
davon überzeugt, daß die klerikale Partei sich bei den
nächsten Wahlen unbedingt das Bein brechen werde.
Die französischen Republikaner sind in ihrer geistigen
Unschuld gleichfalls vollkommen überzeugt, daß „die
ganze activité dévorante der von neuem ausgesandten
Präfekten und Maires so gut wie nichts erreichen wird
und nur die früheren Republikaner gewählt werden, die
dann wiederum die frühere Mehrheit ausmachen und
alsbald den Absichten Mac-Mahons ein Veto entgegensetzen
werden; darauf wird dann der ganze Klerus
verjagt und mit ihm vielleicht auch Mac-Mahon“.
Doch diese Überzeugung ist leider nicht sehr begründet,
und sicher machen sich die Klerikalen in der Beziehung
die geringsten Sorgen. Die Sache ist nämlich eigentlich
die, daß die naiven, harmlosen Greise, wie es scheint,
immer noch nicht, trotz der vielen Erfahrungen, im
ganzen Umfang begreifen können, mit was für Leuten
sie es zu tun haben. Denn so wie die Wahlen für die
Klerikalen nur ein wenig unvorteilhaft ausfallen,
werden sie auch die neue Kammer auflösen, ungeachtet
aller konstitutionellen Rechte derselben. Man wird vielleicht
einwenden, dieses sei ungesetzmäßig, illegitim und
darum unmöglich? Das ist allerdings wahr, doch wann
kümmert sich dieses schwarze Heer um das Gesetz und die
Rechte? Sie werden bestimmt – wir haben ja schon

Tatsachen, die davon zeugen – ihrem gehorsamen Marschall
den tollkühnen Gedanken eingehen, ein Mittel zu
gebrauchen, das in Frankreich noch nie angewandt
worden ist, und zwar: den militärischen Despotismus.
Man wird natürlich sofort sagen, daß
das ein altes Mittel sei, daß es schon mehrmals angewandt
worden wäre, zum Beispiel von den Napoleonen!
Und doch wage ich zu behaupten, daß es in
seiner ganzen Gewaltsamkeit tatsächlich
noch kein einziges Mal in Frankreich gebraucht
worden ist. Hat sich der Marschall Mac-Mahon
der Armee versichert, so kann er die ganze zukünftige
Versammlung der Landesvertreter, wenn sie gegen
ihn ist, einfach mit dem Bajonett auseinanderjagen
und darauf dem Volke erklären, daß die Armee es
so gewollt habe. Wie ein römischer Imperator der
Verfallszeit kann er daraufhin ruhig kundtun, daß er
sich hinfort „nur noch nach der Meinung der
Armee richten werde“. Dann kommt der allgemeine
Belagerungszustand und der militärische
Despotismus, – und Sie werden sehen, meine Herrschaften,
das wird furchtbar vielen in Frankreich sogar
ungemein gefallen! Glauben Sie mir, wenn es not tut,
werden auch die Abgeordneten kommen und mit der
Stimmenmehrheit ganz Frankreich den
Krieg gestatten und die nötigen Gelder dazu hergeben.
In seiner kürzlichen Rede an das Heer hat sich der
Marschall wenigstens in diesem Sinne ausgedrückt, und
seine Worte haben großen Anklang gefunden. Wir
können also nicht mehr zweifeln, daß das Heer mehr auf
seiner Seite ist. Hinzu kommt noch, daß er jetzt schon zu

weit gegangen ist, um noch stehenbleiben zu können,
andernfalls würde er seinen Posten nicht mehr behalten,
während doch seine ganze Politik und seine ganze Person
sich in dem einen Wort „J’y suis et j’y reste“ ausdrückt.
Über diese Phrase hinaus ist er bekanntlich
noch nicht gegangen, doch wird er selbstverständlich
alles für den Triumph derselben tun, wird, wenn’s drauf
ankommt, selbst die Existenz Frankreichs aufs Spiel
setzen. Die Fähigkeit und Bereitwilligkeit zu solch einem
Wagnis hat er ja schon einmal im Deutsch-Französischen
Krieg bewiesen, als er sich unter dem Einfluß der Bonapartisten
entschloß, aus Treue zur Dynastie Napoleons,
Frankreich bewußt seiner Armee zu berauben. Die Klerikalen
haben ihm bestimmt sein „J’y suis et j’y reste“
sicher gestellt. Zweifellos haben sie es schon verstanden,
Mac-Mahon geschickt darauf hinzuweisen, daß
man im Notfalle – sind erst einmal die Parteien, die
Bonapartisten und Legitimisten, unter der Fahne vereinigt
– daß man im Notfalle, wie gesagt, auch ohne
Chambord und ohne Bonaparte auskommen könne und
man sie durchaus nicht zu rufen brauche, ja, dieses sogar
in keinem Fall, sondern daß einfach der Marschall Mac-Mahon
Diktator und unabsetzbarer Regent – doch dann
nicht nur auf sieben Jahre – werden könne. Auf diese
Weise würde sich also die These „J’y suis et j’y reste“
ohne Wunder verwirklichen – wenn man nur erst das
Einverständnis der Armee hätte! Die Zustimmung
Frankreichs kommt später ganz von selbst hinzu, denn
eine feste Diktatorenhand an der Spitze der Macht wird
vielen, sehr vielen gefallen. Solcher schmeichelhaften
Hinweise wird es, wie gesagt, fraglos schon gegeben

haben. Vielleicht wird man Bedenken tragen, ob ein
Mann wie Mac-Mahon so etwas unternehmen und auch
ausführen kann? Nun, erstens hat er schon die eine
Hälfte ausgeführt, und zwar diejenige Hälfte, die, was
Entschlossenheit anbetrifft, keineswegs leichter ist als
die andere. Und zweitens, – gerade solche Leute, die
an und für sich nicht im geringsten unternehmend sind,
können, wenn sie plötzlich unter irgend jemandes höheren,
energischen Einfluß kommen, eine ganz unerwartete,
verhängnisvolle Entschlossenheit bekunden – nicht etwa
weil sie Genies sind, sondern viel eher aus dem entgegengesetzten
Grunde. Hier handelt es sich nicht um Erwägung,
sondern einfach um das In-Bewegung-Setzen, darum
daß man den Anstoß gibt; und hat man solche
Menschen erst einmal ordentlich vorwärtsgestoßen, so
ziehen sie eben die Karre so lange schnurgerade weiter,
bis sie entweder mit dem Kopf die Wand einrennen
oder aber sich selbst die Hörner abstoßen.



Ein ziemlich unangenehmes Geheimnis

(Ausblicke)



All das begreift man in Deutschland nur zu gut.
Wenigstens halten alle offiziösen Organe der Presse, die
vom Fürsten Bismarck beeinflußt werden, den Krieg für
unvermeidlich. Wer von den Gegnern sich zuerst auf
den anderen stürzen wird, und wann gerade, – das kann
man natürlich nicht voraussagen, doch kann der Krieg
sehr, sehr leicht ausbrechen. Selbstverständlich „kann“
das Gewitter auch vorüberziehen, nämlich wenn Mac-Mahon
plötzlich Angst befällt vor dem, was er auf sich

genommen, und er, wie einstmals Ajax, in Zweifeln
befangen, auf halbem Wege stehenbleibt. Dieser Zufall
ist allerdings möglich, doch kann man wohl kaum irgendwie
auf ihn oder mit ihm rechnen. Vorläufig verfolgt
Fürst Bismarck mit fieberhafter Aufmerksamkeit alles,
was in Frankreich vor sich geht, und beobachtet und
wartet. Für ihn besteht das Verhängnisvolle gerade
darin, daß die Sache nicht in dem Augenblick angefangen
hat, in dem er es erwartete. Jetzt jedoch sind
ihm die Hände gebunden. Am unangenehmsten aber ist,
daß sich plötzlich die Wunden aufgedeckt haben, die bis
jetzt so sorgsam geheimgehalten wurden. Über die größte
von ihnen habe ich schon einmal gesprochen – das ist die
Befürchtung, Rußland könnte erraten, wie mächtig es
ist, und welch eine Bedeutung sein entscheidendes Wort
jetzt, gerade in diesem Augenblick haben kann, und –
die Hauptsache – „daß die Abhängigkeit vom
Bündnis mit Rußland allem Anschein
nach die Schicksalsbestimmung Deutschlands
ist, besonders seit dem Deutsch-Französischen
Kriege“. Dieses deutsche
Geheimnis könnte jetzt plötzlich ans Licht kommen –
und das wäre für die Deutschen zum mindesten peinlich.
Wie aufrichtig gewogen uns auch die Politik Deutschlands
in den letzten Jahren gewesen ist: dieses Geheimnis
ist von allen Deutschen streng bewahrt worden,
niemals auch nur angedeutet worden – auch nicht in
der Presse. Bis jetzt hatten die Deutschen immer eine
ruhige und stolze Haltung, die natürlicherweise der
Macht, die niemandes Hilfe braucht, eigen ist; nun aber
muß die schwache Stelle leider herauskommen. Denn

wenn das klerikale Frankreich sich zum verhängnisvollen
Kampf entschließt, so ist es damit nicht getan, daß man
seinen Angriff, falls es zuerst angreifen sollte, zurückschlägt,
sondern man muß es für immer entkräften, es
einfach erdrücken und die Gelegenheit ausnutzen – das
ist die Aufgabe! Da aber Frankreich zudem reichlich eine
Million Soldaten hat, so muß es den Sieg, um des
Endes der Sache gewiß zu sein, unbedingt sicher
stellen; denn anders lohnt es sich überhaupt nicht, anzufangen.
Und die einzige Sicherstellung wäre, sich des
entscheidenden Wortes Rußlands zu vergewissern. Kurz,
am unangenehmsten ist, daß all das so plötzlich und unvorbereitet
herauskommt. Alle früheren Berechnungen
sind umgeworfen, und jetzt sind es schon die Ereignisse,
die die Berechnungen lenken – nicht umgekehrt, wie
früher. Heute oder morgen kann Frankreich im Innern
mit sich zur Ruhe kommen. Es hat sich in eine Abenteuerpolitik
gestürzt, und daher kann man sich wohl
fragen, wo diese Abenteuer aufhören werden, wo ihnen
eine Grenze gezogen sein wird? Das ist sehr unangenehm:
noch vor so kurzer Zeit zeigten die Deutschen
ein so unabhängiges Auftreten, besonders im letzten
Jahre. Erinnern wir uns, daß in diesem Jahre auch
Rußland sich bemühte, in Europa zu erkennen, wer ihm
freund war, und die Deutschen kannten unsere Sorgen
und machten ihre feierlich-festlichste Miene, die wohl
den Umständen am angemessensten war. Es ist ja verständlich,
wenn Deutschland sich über jede slawische
Bewegung immer ein wenig beunruhigt; doch kann man
wohl sagen, daß die Kriegserklärung Rußlands vor zwei
Monaten für Deutschland vielleicht sogar nicht einmal

so ganz unangenehm war: „Nein, jetzt werden sie es
schon bestimmt nicht erraten,“ dachte man in Deutschland
vor zwei Monaten, „daß wir es sind, die ihrer
bedürfen, jetzt werden die Russen, an der Donau, dem
‚deutschen Strom‘, stehend, vollkommen überzeugt sein,
daß, umgekehrt, mir sie allein uns furchtbar nötig haben
und es am Ende des Krieges ohne unser gewichtiges
Wort unmöglich abgehen wird. Und es ist gut, daß die
Russen so denken, das kann uns später sehr zustatten
kommen.“ Fraglos hat es viele kluge Deutsche gegeben,
die vor zwei Monaten so von uns gedacht haben; ihre
ganze Presse dachte und schrieb so und – nun plötzlich
hat diese klerikale Stimmung durch alles einen Strich
gezogen und alles umgestürzt! „Oh, jetzt werden sie es
erraten, jetzt werden sie alles erraten! Und außerdem
ist es unbedingt nötig, daß Rußland so schnell wie möglich
diesen Krieg beendet und wieder frei wird! Doch
wäre es äußerst gefährlich, hierbei eine Beeinflussung
zu versuchen. Vielleicht wird es vor England und
Österreich Angst bekommen – was aber nicht anzunehmen
ist. Uns aber England und Österreich zur Beeinflussung
Rußlands anzuschließen, daran ist nicht zu
denken: die werden später sowieso nicht helfen, und
Rußland würden wir nur verärgern. Sonderbare Lage!
Oder sollte man Rußland womöglich helfen, damit es
den Krieg schneller los wird? Nun ... das könnte man
auch ohne Waffen tun, einfach mit politischem Druck, auf
Österreich zum Beispiel ...“ So ungefähr überlegen
jetzt dieselben Politiker, und es kann sehr, sehr leicht
geschehen, daß all das in Wirklichkeit eintrifft.



Um es kurz zu machen – ich wollte nur meine

Überzeugung äußern, meinen Glauben, daß Rußland
nicht nur so stark und mächtig wie immer ist, sondern
jetzt, gerade jetzt, die stärkste aller europäischen Mächte
ist, und daß noch niemals sein entscheidendes Wort in
Europa so geschätzt werden konnte wie im gegenwärtigen
Augenblick. Mag Rußland jetzt auch mit den
Türken beschäftigt sein, so kann doch schon seine Entscheidung
für diesen oder jenen die Wage der europäischen
Politik je nach seinem Wunsch und Willen in
starkes Schwanken bringen. Sogar England selbst sieht
jetzt, wie es, in Anbetracht der Möglichkeit äußerst
umständlicher neuer Ereignisse in Westeuropa, sogar
in den Augen der Russen zwei Drittel seines Prestige
verliert, und wie doch endlich auch die mißtrauischsten
Russen begreifen, daß es ihm, England, nicht einfällt,
es auf einen Krieg ankommen zu lassen, wenn Rußland
fest entschlossen ist, seine Sache fortzuführen, und daß
England weit mehr auf eine Teilung des Erbes nach
dem Tore des „kranken Mannes“ spekuliert, als daß es
sich entschlösse, für denselben, in dieser ohnehin schon
ungemütlichen Zeit, noch einen offenen Krieg zu beginnen.
In der Tat, sollte es geschehen, daß etwas Unerwartetes,
Unheilvolles in Westeuropa ausbräche, so
wird doch England sich nie und nimmer in eine so
heikle Sache gar zu sehr einmischen, die dem gewohnten
Charakter seiner Interessen so überaus unähnlich sieht,
und wird, versteht sich, bloß eine aufmerksam beobachtende
Stellung einnehmen und nach seiner alten Gewohnheit
den günstigen Augenblick abwarten, in dem
sich irgendwo irgendeine Teilung der Beute ausschnüffeln
läßt, um sich dann geschwind mit seinen

Forderungen einzufinden. Jetzt jedoch, das heißt, vor
der Klärung der Verhältnisse im Westen, wäre es keine
Berechnung für England, gegen Rußland irgend etwas
Ernstes zu unternehmen. Anderseits: was kann Österreich
machen, wenn es allein bleibt? Ist es doch
unwahrscheinlich, daß die klerikale Verwicklung der
Sache in Westeuropa nicht auch auf Österreich hinüberwirken
wird. Und so harrt denn natürlich auch
Österreich, ganz wie alle anderen, der ferneren Dinge
und der Entscheidungen der Fragen, so daß auch ihm
jetzt, ganz wie allen anderen, die Hände teilweise gebunden
sind. Ja, allen sind jetzt die Hände irgendwie
gebunden, nur Rußland hat die seinen noch frei. Nun,
und da hat denn auch schon etwas Unvorhergesehenes
zu unseren Gunsten eingesetzt. Wie soll
man auch nicht mit dem Unvorhergesehenen
rechnen, wenn es sich um die Geschicksentscheidung der
Menschheit handelt?



Gott und seine Gesetze regieren die Welt, und wenn
über Europa sich wirklich etwas Neues mit Schicksalsmacht
entladen soll, so ist es wohl nötig, daß es früher
oder später geschieht. Gebe Gott, daß ich mich täusche.
Gebe Gott, daß die heraufziehende Wolke sich verzieht
und all meine Vorahnungen sich nur als meine eigenen
„hitzigen“ Phantasien erweisen – als Phantasien eines
Menschen, der von der Politik nichts versteht. Die ganze
Frage ist ja nur –: Haben die offiziösen Organe der
deutschen Presse, die den Krieg prophezeien und ihn
erwarten, recht oder unrecht? Anderseits versichern die
Minister Mac-Mahons den Franzosen und der ganzen
Welt aus allen Kräften – übrigens ohne jegliche beschuldigende

Anspielungen –, daß „Frankreich den
Krieg nicht beginnen wird“. Nun, da wird man doch
wohl zugeben müssen, daß all dieses zum mindesten verdächtig
ist, und daß die Lösung der Zweifel, schon nach
dem Gang der Sache selbst zu urteilen, in äußerst kurzer
Zeit eintreffen kann. Wie aber, wenn jetzt so viel von
der „Meinung der Armee“ abhängt? Schlimm, wenn
es soweit kommt: dann ist es zu Ende mit Frankreich.
Übrigens kann das ja nur mit Frankreich allein geschehen
und sonst mit niemandem in der ganzen Welt.
Doch gebe Gott, daß es auch mit ihm nicht geschehe:
Das würde ein schlimmer Anfang sein und ein noch
schlimmeres Beispiel.





Die Lage Frankreichs





Unselige Pechvögel

(Französische Republikaner)



Es ist schwer, sich etwas Unglückseligeres vorzustellen,
als es die französischen Republikaner und die
Französische Republik sind.[13] Nun ist es bald schon
hundert Jahre her, daß diese Einrichtung auf die Welt
gekommen. Und seit der Zeit ist es immer wieder geschehen
– jetzt zum drittenmal –, daß, wenn
gewandte Usurpatoren die Republik sozusagen konfiszierten,
sich niemand erhob, sie ernstlich zu verteidigen,
außer vielleicht irgendeinem kleinen Häufchen Machtloser.
Eine allgemeine, starke Unterstützung der Republik
von seiten des ganzen Volkes hat es noch nie
gegeben. Und selbst in den Zeiten, da sie ein Recht
hatte, zu existieren, hat sie selten jemand für eine nicht
vorübergehende, für die definitive politische Institution
Frankreichs genommen. Nichtsdestoweniger gibt es
wohl kaum Leute, die von der Sympathie des ganzen
Landes für die Republikaner überzeugter wären als die
französischen Republikaner selbst.



Übrigens, während der zwei ersten Versuche, in
Frankreich die Republik zu begründen, im vorigen Jahrhundert
sowie 1848, konnten die damaligen Republikaner
noch einige Gründe haben, besonders zu Anfang
ihrer Versuche, auf die Sympathie des Landes zu
rechnen. Die jetzigen Republikaner jedoch, – diese

selben, denen es bestimmt ist, in allerkürzester Zeit samt
ihrer Republik von irgend jemandem kurz und bündig
aufgehoben zu werden – die, sollte man meinen, hätten
schon wirklich keinen Grund mehr, sich Hoffnungen auf
eine sichere Zukunft zu machen, selbst wenn ihnen das
Land auch einige Zuneigung entgegenbrächte, eine Zuneigung,
die, nota bene, in Frankreich nicht allzu zuverlässig
ist; denn das Volk sympathisiert jetzt ja nur
negativ mit ihnen, etwa nach dem Sprichwort: bei
Fischmangel ist auch der Krebs ein Fisch – mit anderen
Worten: im Notfalle nimmt man mit allem fürlieb.
Währenddessen aber sind sie noch am Vorabend ihres
sicheren Sturzes von ihrem Siege fest überzeugt. Und
doch: was waren das für unglückliche Leute, was war
das für eine Republik, diese dritte, die der selige Thiers
wohl anerkannte, doch eben nur wie den Krebs bei Fischmangel!
Wir brauchen uns ja nur der Geburt dieser
dritten Republik zu erinnern: fast zwanzig Jahre lang
erwarteten diese Republikaner den „ruhmvollen“ Augenblick,
da der Usurpator gestürzt sein und „das Land sie
zurückrufen“ werde. Und was geschah? Als diese Pechvögel
nach Sedan glücklich die Herrschaft an sich gerissen
hatten, waren sie gezwungen, diesen furchtbaren Krieg
auf ihre Schultern zu nehmen, diesen Krieg, den sie
niemals gewollt hätten, und den ihnen der Usurpator
hinterließ, als er Frankreich verließ, um in das schöne
Schloß Wilhelmshöhe einzuziehen und dort seine Zigarren
weiterzurauchen. Und wenn dieser geriebene
Usurpator, als er dann durch die Alleen des deutschen
Schloßparks spazierte, sich auch über sie geärgert haben
mag, die seine Macht an sich gerissen hatten, so wird er

zuweilen doch bestimmt auch boshaft gelächelt haben,
bei dem Gedanken, wie gut er sich an ihnen gerächt,
indem er seine Schuld auf ihr schwaches Haupt gewälzt
hatte. Denn, wie dem auch sein möge – später beschuldigte
Frankreich doch eher sie als ihn alles dessen,
worüber es sich zu beklagen hatte: daß sie den hoffnungslosen
Krieg überhaupt weitergeführt und nicht verstanden
hatten, sofort Frieden zu schließen, daß sie
zwei große Provinzen, fünf Milliarden fortgegeben,
das Land zugrunde gerichtet, sich schlecht geschlagen
und ihre Anordnungen aufs Geratewohl getroffen.
Letzteres wirft man noch heute dem damaligen Diktator
Gambetta vor, der jedoch an nichts schuld ist, im
Gegenteil, alles getan hat, was unter jenen Verhältnissen
möglich war. Kurz, die Anklage gegen die Republikaner,
daß sie ungeschickt gewesen seien und das
Land ins Verderben gestürzt hätten, hielt sich und hält
sich auch jetzt noch unangefochten aufrecht. Was tut’s,
wenn alle wissen, daß Napoleon die erste Ursache des
Unglücks war, es heißt trotzdem: „Warum haben sie
denn die Sache nicht besser gemacht, wenn sie sie einmal
übernahmen? Und wenn’s nur das wäre – aber sie
haben sie ja noch so verschlimmert, wie man sie sich
schlimmer gar nicht vorstellen kann.“ – Ein schöner
Vorwurf! Doch das ist noch nicht alles: zusammen mit
dieser Anschuldigung heftete sich ihnen auch noch etwas
Verächtliches und Lächerliches an, bei dem Gedanken,
in welch eine Klemme sie gleich zu Anfang ihrer Herrschaft
geraten waren. Und doch – was hätten sie anderes
tun können? Den Krieg nicht weiterzuführen,
gleich nach Sedan Frieden zu schließen, war unmöglich:

Die Deutschen würden auch dann Land und Geld gefordert
haben, und was wäre da aus den Republikanern
geworden, wenn sie auf diese Bedingungen eingegangen
wären? Man würde sie einfach Feiglinge oder
„Traitres“ genannt haben, wenn sie, „noch im Besitze
einer Armee“, sich nicht verteidigt, sondern schmählich
ergeben hätten. Das wäre eine schöne Empfehlung für
ihre neue Republik gewesen! Da ihnen aber die Republik
und deren Errichtung in Frankreich viel mehr am
Herzen lag als die Rettung des Landes, so waren sie
eben gezwungen, den Krieg weiterzuführen, trotz der
Ahnung, daß nach dem Kriege sie eine noch weit größere
Schande erwartete! Also stand vor ihnen Schande, und
stand hinter ihnen Schande – eine Lage, die nicht nur
unglücklich, nicht nur tragisch, sondern in gewisser Beziehung
sogar komisch war; denn wahrlich nicht in der
Gestalt hatten sie sich den Antritt ihrer Herrschaft nach
dem Sturz des „Tyrannen“ erträumt!



Diese Komik wurde noch durch den Umstand verstärkt,
daß sie trotz allem mit dem leichtesten Herzen die
Herrschaft ergriffen, trotz allem ... das heißt, Verzeihung,
ich will keineswegs behaupten, sie hätten nicht
um Frankreich getrauert – oh, unter ihnen gibt es, was
Gefühle anbelangt, vortreffliche Leute und sogar wirkliche
Diener des Vaterlandes, versteht sich, im Falle es
Republik heißt. Vielleicht gibt es sogar solche, einen
oder zwei, die selbst die Republik an die zweite Stelle
setzen würden, wenn nur Frankreich glücklich wäre –
obgleich es kaum wahrscheinlich ist, daß es solche gibt,
höchstens, wie gesagt, einen oder zwei, jedenfalls
bestimmt nicht mehr. Die Sache war nun aber die: die

Republikaner bildeten sich nämlich sofort ein – kaum
daß der Friede mit Deutschland geschlossen war und sie
sich angeschickt hatten, das Land in Ruhe zu verwalten –,
sie hätten schon die Liebe Frankreichs errungen, und
zwar gleich auf ewig, für alle kommenden Zeiten. Das
war es, was so komisch wirkte! Entschieden hat jeder
französische Republikaner die verhängnisvolle, verderbliche
Überzeugung, es genüge das Wort „Republik“,
es genüge schon, das Land eine Republik zu nennen,
und sofort werde es für immer glücklich sein. Jedes
Mißlingen der Republik schreiben sie unentwegt stets
einem äußeren störenden Umstand zu, wie zum Beispiel
dem, daß es auch Usurpatoren in der Welt gibt und
überhaupt böse Menschen; und kein einziges Mal denken
sie an die ungemeine Schwäche jener Wurzeln, die die
Republik im Boden Frankreichs geschlagen, und die in
ganzen hundert Jahren nicht haben erstarken und tiefer
eindringen können. Überdies ist es den Republikanern
in diesen sechs Jahren noch nie eingefallen, daß ihre
komische Lage, wie Napoleon III. sie ihnen hinterlassen
hat, auch jetzt noch besteht und daß, wenn das alte Unglück
vergangen ist, ein neues Unglück, ein dem alten
ähnliches, sich nähert, und zwar eines, das sie bestimmt
in die allerkomischste Lage bringen wird, in eine so
ungemein komische Lage, daß sie sich vielleicht schon in
allernächster Zukunft nicht mehr werden halten können.
Diese Komik besteht darin, daß dieses kommende Unglück,
erstens ganz so wie das vergangene, in ihrer Erfüllung
der hohen Pflicht liegt, dem Vaterlande wissentlich
zum Verderben dienen zu müssen; zweitens, daß dieses
Unglück wieder ganz so wie das erste vollkommen unabwendbar

ist; drittens, daß es sie in eine ebensolche
Klemme zu bringen droht, wie die, in der sie 1871
staken; und viertens, daß es, zur Vollendung des Verdrusses,
ihnen ganz so wie das erste Mal von diesem
selben Napoleon III., den sie so hassen und dessen Andenken
sie so verfluchen, vermacht worden ist. In der
Tat: wer ist jetzt der eifrigste Anhänger der Französischen
Republik? Zweifellos Fürst Bismarck. So lange,
wie in Frankreich die Republik besteht, ist jeder
Revanchekrieg unmöglich. Man stelle sich nur vor: die
Republikaner entschlössen sich, den Deutschen den Krieg
zu erklären!! Nun, Fürst Bismarck begreift die Lage.
Und währenddessen ist es doch sonnenklar, daß der große
Organismus Frankreichs – vierzig Millionen – nicht
ewig schmachvoll unter der Vormundschaft Deutschlands
bleiben kann. Die Wunden werden zuheilen, die Erschütterung
wird allmählich in Vergessenheit geraten,
es werden sich neue Kräfte ansammeln, Mittel, Heere ...
Und kann denn überhaupt eine Nation, die so lange
politisch die erste Rolle gespielt hat, nach ihrem alten
Ansehen in Europa nicht verlangen? Der Augenblick,
in dem das geschehen wird, ist vielleicht nicht mehr gar
so fern: die Fülle innerer Kraft muß unbedingt darnach
streben, die Vormundschaft Bismarcks abzuschütteln
und ihre frühere Unabhängigkeit wiederzugewinnen;
denn augenblicklich kann man Frankreich
unmöglich unabhängig nennen. In besagtem Falle aber
würde eben ganz Frankreich sofort beim ersten Schritt
mit dem Kopf an seine Republik stoßen. Wie kann man
sich also, wiederhole ich, nur vorstellen, daß die jetzigen
Republikaner überhaupt wollen könnten, dem Fürsten

Bismarck in irgendeiner Angelegenheit „grob zu
kommen“, und sogar in solch einer Weise, daß sie einen
Krieg mit ihm riskierten!? Erstens, welch ein Franzose
wird denn mit ihnen gehn, sogar in dem Falle, wenn
Frankreich den Krieg wollte? Und zweitens wird
sich doch jeder Franzose die unabweisbare, furchtbare
Frage stellen: Was aber dann, wenn die Deutschen uns
wieder schlagen? Dann ist ja für die Republik in Frankreich
das letzte Ende gekommen: dann wird Frankreich
ausschließlich den Republikanern die Schuld an der
Niederlage zuschreiben und sie dann aber endgültig verjagen,
wobei es natürlich ganz vergessen wird, daß es
selbst nach der „Vergeltung“ und der alten dominierenden
Stellung verlangt hatte ... Sollten aber anderseits
die Republikaner festen Fuß fassen, auf die neuen
Stimmen und Schreiereien nicht hören, den Krieg nicht
erklären – so hieße das gegen den Wunsch des Landes
gehen, das sie dann wiederum absetzen und sich dem
ersten besten gewandten Führer anvertrauen würde.
Mit einem Worte: – vorne Sedan und hinten Sedan!
Inzwischen haben die Republikaner aber bestimmt noch
nicht einmal angefangen an all das zu denken, obgleich
der neue Ausbruch des Volkes vielleicht nicht mehr
lange auf sich warten lassen wird. Und gleichfalls haben
sie auch daran noch nicht gedacht, daß sie im Grunde
nichts anderes sind, als die Protégés des Fürsten Bismarck,
daß Frankreich aber diese Situation mit jedem
Jahr mehr und mehr begreifen muß, und zwar im genauen
Verhältnis zur Wiedererstehung und Erstarkung
seiner Kräfte, und daß es folglich sie, die Republikaner,
immer mehr verachten wird, anfänglich im geheimen

und noch nicht bewußt, allmählich jedoch immer bewußter
und schließlich offen und laut ...



Doch die Republikaner erkennen ihre Komik nicht
an – bewahre: das sind pathetische Leute. Im Gegenteil,
gerade jetzt haben sie neuen Mut geschöpft, jetzt,
nachdem Mac-Mahon, der Präsident der „Republik“,
sie nach Haus geschickt und die Kammer bis zu den nächsten
Oktoberwahlen vertagt hat. Jetzt sind sie die
„Verfolgten“ und fühlen sich deshalb ungeheuer in ihrer
Aureole. Sie erwarten, daß ganz Frankreich plötzlich
die Marseillaise anstimmen und der Ruf „on assassine
nos frères!“ von Mund zu Mund gehen werde; wie einst
zur Zeit der Revolution. Jedenfalls vertrauen sie auf
den „Sieg der Gesetzmäßigkeit“ und erwarten, daß das
Land im Unwillen über den Maréchal Mac-Mahon,
über dieses kaum an seine Schale pickende Usurpatorenküchlein,
wieder die ganze republikanische Mehrheit in
die Kammer wählen wird – und womöglich noch neue
republikanische Kandidaten dazu – und daß dann die
neue versammelte Kammer dem Maréchal ein strenges
Veto sagen und dieser, erschreckt durch die „Gesetzmäßigkeit“,
sich von dannen machen wird. Von der
Macht dieser „Gesetzmäßigkeit“ sind sie felsenfest überzeugt,
– und nicht vielleicht aus Mangel an Intelligenz,
sondern einfach, weil sie, diese guten Leute, zu sehr
Leute ihrer Partei sind und etwas zu lange in ihrer Ecke
gesessen haben. Sie haben zu lange um ihre geliebte
Republik gelitten, darum glauben sie so fest an die republikanische
„Vergeltung“. Sonderbarerweise glauben
auch bei uns in Rußland viele unserer Zeitungen an
ihren bisherigen Triumph und den unfehlbaren Sieg

ihrer „Gesetzmäßigkeit“. Wodurch aber ist diese „Gesetzmäßigkeit“
gesichert, wenn Mac-Mahon nicht geruht,
sich ihr zu unterwerfen, wovon er übrigens dem Lande
schon in seinem bewunderungswürdigen Manifeste Mitteilung
gemacht hat? – Durch den Unwillen, den Zorn
des Landes? Aber der Marschall wird doch sofort in
diesem selben Lande unzählige Anhänger finden, wie
das ja in ähnlichen Fällen in Frankreich immer gewesen
ist. Was soll man dann machen? Barrikaden bauen?
Doch bei dem heutigen Gewehr, der heutigen Artillerie
sind die alten Barrikaden unmöglich! Ja, und Frankreich
wird sie ja gar nicht bauen wollen, selbst wenn es wirklich
die Republik wollte. Ermüdet und überdrüssig der
hundertjährigen politischen Unordnung wird es auf die
allerprosaischste Weise sich überlegen, auf welcher Seite
die Kraft ist, und sich dann der Kraft unterwerfen. Die
Kraft aber liegt jetzt in der Armee, und das ahnt das
Land. Folglich kann die ganze Frage nur sein: Für
wen steht die Armee?



Ein merkwürdiger Charakter

(Mac-Mahon. Französische Reaktionäre)



Über die Legionen, als die neue Kraft, die da emporsteigt,
um Frankreich noch einmal zu einem ersten Platz
in Europa zu verhelfen, habe ich schon früher geschrieben,
lange vor dem Manifest des Maréchal-Président
– und siehe, es ist alles so in Erfüllung
gegangen, wie ich es damals erwartet hatte. In
diesem Manifest, das alle Welt nicht wenig Wunder
genommen hat, tut der Marschall unumwunden kund,

– wenn er auch verspricht, der „Gesetzmäßigkeit“
zu folgen, den Frieden aufrechtzuerhalten, usw. –
daß er, wenn das Land sich mit seiner Meinung nicht
einverstanden erklären und ihm in den bevorstehenden
Wahlen wieder die ganze frühere republikanische
Mehrheit schicken sollte, gezwungen sein werde, sich
dann seinerseits mit der Meinung des Landes nicht
einverstanden zu erklären und sich dem Willen desselben
nicht zu fügen. Solch ein erstaunliches Manifest
des Marschalls muß seine besonderen Gründe
haben! In solch einer Sprache und in solchem Tone
hätte er nicht mit dem Lande sprechen können –
Frankreich ist doch nicht irgendein Dorf –, wenn er
nicht seiner Macht und des Erfolges sicher gewesen
wäre! So dürfte es wohl klar sein, daß er seine Hoffnungen
auf die Armee setzt. Und wirklich, als der
Marschall im Sommer durch Frankreich reiste, wurde
er zwar in vielen, ich glaube, schon in allzu vielen
Städten und Provinzen recht zweideutig empfangen,
das Heer jedoch und die Flotte bekundeten überall volle
Anhänglichkeit und begrüßten den Marschall mit begeisterten
Hurras. Fraglos darf man an den guten
und, sagen wir, unschuldigen Gefühlen des Marschalls
nicht zweifeln. Hat er auch etwas mehr als ungewöhnlich
gehandelt, indem er im voraus zu verstehen gab,
daß er dem rechtmäßigen Willen des Landes nicht
gehorchen werde, wenn dieses nicht ihm gehorcht, so hat
er das natürlich nur getan, weil er auf seine Weise
dem Lande Wohlergehen bringen will und überzeugt ist,
daß er dazu auch fähig sei. So braucht man denn
wegen der moralischen Eigenschaften des Marschalls

weiter keine Bedenken zu tragen, wohl aber vielleicht
in Betreff irgendwelcher anderen ... Er scheint
einer jener Charaktere zu sein, die immer unter irgend
jemandes Vormundschaft stehen müssen: von dieser
Seite betrachtet, bietet sein Charakter einzelne bemerkenswerte
Sonderheiten. Zum Beispiel fragt es
sich, – für wen arbeitet er jetzt? Für wen bemüht er
sich so sehr, und für wen wagt er so viel? Zweifellos
ist er unter der strengsten Vormundschaft, doch bin ich
überzeugt – allerdings ist das nur meine persönliche
Meinung: nur er allein ist in ganz Europa bis jetzt
noch überzeugt, daß er unter niemandes Einfluß steht
und daß er nur von sich aus handelt. Die geschickten
Leute, die sich seiner bemächtigt haben, werden ihn
wahrscheinlich, solange sie es für gut befinden, in
diesem Glauben bestärken – und ihn inzwischen dorthin
lenken, wohin sie ihn haben wollen. Das ist natürlich
nur möglich, weil sie die Eigenschaften und die Eigenliebe
solcher Charaktere vorzüglich kennen. Doch solche
geschickten Leute kann man nur in einer einzigen Partei
finden, allerdings, der größten und stärksten: in der
klerikalen. Alle anderen politischen Parteien Frankreichs
zeichnen sich nicht durch Gewandtheit aus. In
der Tat nun, unter wessen Vormundschaft steht eigentlich
der Marschall? Es ist jetzt wohl schon allgemein
bekannt, daß die Legitimisten in Bewegung sind, daß
eine ganze Reihe von Kandidaten vorhanden ist, ja –
es heißt sogar, daß der Marschall sie protegiere –,
daß sie von ihrem Siege bei den Wahlen im voraus
überzeugt sind, und ferner, daß sie sich auf das Heer
verlassen können, und daß im übrigen der kaiserliche

Prinz schon auf das Festland zurückgekehrt sein soll,
ja, man sagte sogar, er werde sich nach Paris begeben.
Soll man nun wirklich glauben, daß der Marschall
Mac-Mahon, dieser so selbstbewußte Präsident der „Republik“,
so viel Arbeit und Gefahren auf sich nimmt,
einzig um den kaiserlichen Prinzen auf den Thron zu
setzen? Ich glaube – wiederum nur meine ganz persönliche
Ansicht –, ich glaube, daß das nicht der Fall
ist. Ich nehme natürlich den anderen Fall aus, daß es
irgendwelche ganz besondere Kombinationen gibt, wie
zum Beispiel, daß der Prinz sich mit der Tochter des
Marschalls verlobt habe, wie es vor einem Monat verlautete:
dann ist es natürlich etwas anderes. Gibt es aber
keine solchen besonderen Kombinationen oder geheimen
Abmachungen, so scheint mir, daß der Marschall eher
geneigt wäre, das Land zu seinem Vorteil zu
beglücken, als zum Vorteil eines anderen, und wenn
er die bonapartistischen Kandidaten protegiert, so tut
er das wohl nur, weil er sie für die verläßlichsten hält,
später aber sie so, wie es ihm gefällt, zu lenken gedenkt.
Gott mag wissen, was für Gedanken in diesem Hirn
entstanden sind. Nicht umsonst hat doch ein Bischof
beim Empfange des Marschalls in seiner Begrüßungsrede
erwähnt, daß er, Mac-Mahon, weiblicherseits von
Karl dem Großen abstamme. Mit einem Wort, ein paar
Jahre Präsidentschaft haben vielleicht genügt, um in
seine Seele einige erregende und phantastische Gedanken
zu pflanzen. Zudem ist er Soldat! Übrigens sind
alle diese Erwägungen nur abstrakte Versuche, diesen
wirtschaften Charakter zu erklären. Die Wahrheit beschränkt
sich vorläufig auf die Tatsache, daß der Marschall

in den Händen der Klerikalen ist, und daß diese
ihn lenken, nicht aber er sie, wie er es wohl glaubt.
Das Schicksal Frankreichs hängt im gegenwärtigen
Augenblick entschieden nur von ihnen ab, ausschließlich
von ihnen. Zweifellos geht die furchtbare unterirdische
Intrige immer noch weiter, und obgleich ganz Europa
schon von Anfang an weiß, daß die Klerikalen in der
gegenwärtigen westeuropäischen Bewegung eine große
Rolle spielen, so ist es diesen, glaube ich, denn doch
gelungen, den Umfang und die Macht dieser ihrer
Rolle zu verheimlichen, sich hinter anderen zu verstecken,
hinter dem Marschall, zum Beispiel, hinter den Bonapartisten,
und das wird so fortdauern, bis sie das
gewünschte Ziel erreicht haben. Im Grunde ist es ihnen
ganz gleich, wer da siegt, der Marschall oder der Prinz.
Persönliche Sympathien haben sie nicht und sollen sie
auch nicht haben. Sie haben bloß eine Aufgabe: daß
Frankreich so schnell wie möglich sein Schwert zieht
und sich auf Deutschland stürzt. Nun, und zu diesem
Zweck haben sie denn auch die Republikaner, die unfähig
waren, für den Papst einzustehen, einfach beseitigt.
Jetzt aber warten sie noch ab: wer wird schließlich für
ihre Absichten vorteilhafter sein? Sollte der kaiserliche
Prinz ihnen wirklich mehr Aussichten für den Krieg
bieten, so werden sie sich an ihn machen und ihn nach
Paris bringen, natürlich ohne dann noch an Mac-Mahon
zu denken. Doch vorläufig scheinen sie sich noch
an den Marschall zu halten. Bei der Gelegenheit – vor
kurzem noch hieß es, der Marschall habe in einem
Gespräch gesagt, selbstverständlich so, daß alle es hören
konnten: „Man sagt von mir, ich hätte die Absicht,

die republikanischen Einrichtungen zu annullieren, und
vergißt dabei natürlich, daß ich, als ich die Präsidentschaft
der Republik übernahm, mein Wort gegeben
habe, sie zu erhalten.“ Diese Worte bestätigen durchaus
die Annahme von der moralischen Unschuld des
Marschalls, trotz aller Anschuldigungen der Republikaner.
Als ehrlichem Menschen und Offizier ist ihm
sein Ehrenwort heilig und er wird es selbstverständlich
nicht brechen. Wenn er aber die Republik erhält und zu
gleicher Zeit die Republikaner verjagt, so heißt das wohl,
daß er die Republik ohne Republikaner fortzuführen
gedenkt. Man sollte meinen, dieses wäre tatsächlich sein
politisches Programm, und man habe ihn überzeugt,
daß es wirklich durchführbar sei. Dieses Programm
mit der These: „J’y suis et j’y reste“ – „hab’ mich
mal hier hingesetzt und gehe nicht mehr fort“ – bildet
augenscheinlich das A und O all seiner politischen Überzeugungen
und wird es noch rund bis zum Jahre 1880
bilden, wann die Frist für seine Präsidentschaft und
folglich auch die für sein Ehrenwort abläuft. Dann
jedoch beginnt schon der Traum ... Das dankbare
Land wird, wenn es sieht, daß er die Präsidentschaft
niederlegen will, ihm für die Rettung vor den Demagogen
eine neue Würde anbieten, nun, meinetwegen
die Karls des Großen, und dann wird wieder alles
wie geölt gehen ... Selbstverständlich werden die ihn
lenkenden Schlauköpfe, im Falle er wirklich sein Ehrenwort
halten und die republikanischen Einrichtungen
bestehen lassen wollte, ihn sofort gegen Bonaparte eintauschen,
wenn diese Republik ohne Republikaner ihren
weiteren Plänen unvorteilhaft sein sollte. In Anbetracht

dessen haben sie ihn denn auch, wie es scheint, veranlaßt,
die bonapartischen Kandidaturen zu unterstützen –
natürlich mit der Versicherung, es sei für ihn selbst vorteilhaft.
Jedenfalls bleibt er unter so unbarmherziger
Vormundschaft, daß er auf keine Weise aus ihr heraus
kann. Ja, irgendwelche großen, noch nie dagewesenen
Ereignisse erwarten die Welt, man ahnt, daß die Armee
in Tätigkeit treten wird, ahnt die mächtige Bewegung
des Katholizismus. Die Gesundheit des Papstes, schreibt
man, sei „befriedigend“. Doch wehe, wenn der Tod des
Papstes mit den französischen Wahlen zusammenfällt,
oder wenn der Papst auch nur bald nach ihnen stirbt.
Dann kann sich die Orientfrage mit einem Schlage
in eine europäische verwandeln ...





Die katholische Verschwörung





Den Gedanken einer katholischen Verschwörung[14]
habe ich schon früher einmal[15] recht ausführlich
behandelt, doch scheint der Hauptpunkt meiner Ausführungen,
– daß der Kern der gegenwärtigen wie
der bevorstehenden Ereignisse ganz Europas in der
katholischen Verschwörung und der baldigen,
zweifellos mächtigen Bewegung des Katholizismus, die
mit dem Tode des alten und der Wahl des neuen Papstes
zusammenfallen wird, liegt, – dieser Hauptpunkt scheint
übersehen worden zu sein. Heute bin ich noch fester von
meiner Ansicht überzeugt, als vor zwei Monaten. Seit
der Zeit ist so vieles geschehen, was mich in meiner
Lösung des Rätsels bestärkt hat, daß ich an ihrer
Richtigkeit nicht mehr zweifle. Seit der Zeit haben
auch die Zeitungen, die unsrigen wie die ausländischen,
angefangen über dasselbe Thema zu schreiben, – wenn
auch, wie es scheint, immer noch nicht so recht entschlossen,
die letzte Folgerung zu ziehen.



Ich will hier eine Stelle aus dem vorzüglichen Leitartikel
der „Moskauer Nachrichten“ anführen, die unter
anderem auch die Meinungen der Korrespondenten englischer
Blätter zitiert:




Die Korrespondenten der englischen Blätter ergehen
sich in recht aufrichtigen Erklärungen. Der
Schlüssel der europäischen Politik ist nach ihrer Meinung
in den Händen Deutschlands. Deutschland

aber wäre aus sehr begreiflichen Gründen aufgelegt,
gerade jetzt sich noch fester als zuvor Rußland anzuschließen.
– Erstens hat man in Berlin bemerkt, daß
die Mißerfolge der russischen Strategie Österreich belebt
und sogar ermuntert haben, also dasjenige Land,
welches, wie man annimmt, immer noch einigen Unwillen
gegen Preußen nährt. Zweitens, daß die
Hauptfeinde Deutschlands, Frankreich und der
Katholizismus, ihre ganze Sympathie der Türkei
entgegenbringen. Zu Anfang der Balkanwirren
allerdings, da liebäugelte Frankreich noch mit Rußland,
doch wenn es damals vielleicht noch einiges
Wohlwollen für uns dort gab, so hat sich dasselbe
jetzt nicht nur vermindert, es hat sich sogar mit dem
ganzen Herzen den Türken zugewandt. Und was den
kriegerischen Katholizismus anbetrifft, so hat er nicht
erst jetzt, sondern von Anfang an, wie allen bekannt,
leidenschaftlich die „rechtgläubige“ Türkei gegen das
schismatische Rußland unter seinen Schutz genommen.
Die Gesinnungslosigkeit des eifernden Klerus ist sogar
so weit gegangen, daß sich ein Vertreter dieser
Partei mit unmißverständlicher Zärtlichkeit über den
Koran geäußert, so daß selbst die ultramontane „Germania“
es für nötig befunden hat, ähnliche Ausfälle
durch die Bemerkung abzuschwächen, daß, wenn man
sich auch der Siege der Türken über die verhaßten
Russen freuen müsse, es doch nicht ganz angebracht
sei, gleich Sympathie für den Islam zu bekunden.
Da nun das mot d’ordre des Katholizismus auffallend
mit der Veränderung der öffentlichen Meinung
Frankreichs zugunsten der Türken zusammenfällt,

und da die Interessen des gleichfalls katholischen
Österreichs den Interessen Rußlands zuwiderlaufen,
so fürchtet man natürlich in Berlin die Möglichkeit
solch einer katholischen und antideutschen Liga,
in die vielleicht später die ultramontanen Interessen
sowie die separatistischen Süddeutschlands und „sogar
England“ hineingezogen werden könnten. So
schreiben nämlich die englischen Korrespondenten,
doch kann hierüber wohl kein Zweifel bestehen, daß
es England ist, das die Hauptrolle in diesen
Intrigen spielt. Also bleiben wir wieder allein mit
der Türkei.





Das ist ja alles ganz wunderschön, doch ist es einstweilen
noch immer nicht das erklärende und letzte Wort,
das zu sagen sich offenbar niemand getraut. Doch
spricht man in diesem Leitartikel wenigstens auch von
dem kriegerischen Katholizismus und der
Bedeutung, die er in den Augen Bismarcks hat, und von
dem gegenwärtigen Einfluß des ersteren auf Frankreich;
und endlich sogar von der Liga: daß man in Berlin
natürlich die Möglichkeit solch einer katholischen
und antideutschen Liga fürchte,
in die vielleicht später die Ultramontanen
und die separatistischen Elemente
Süddeutschlands und „sogar England“
hineingezogen werden könnten. Nun,
von einer katholischen Liga, von einem katholischen
Komplott sprach ich ja gerade vor zwei Monaten, doch
sagte ich damals auch mein letztes abschließendes
Wort darüber: nämlich, daß gerade in der Verschwörung
die ganze Sache bestände, daß von ihr jetzt alles in

Europa abhänge, und daß sogar der ganze Balkankrieg
sich in kürzester Zeit in einen alleuropäischen verwandeln
könne – und dieses einzig nur infolge dieser mächtigen
Verschwörung des sterbenden Katholizismus. Währenddessen
wollen die englischen Korrespondenten und die
„Moskauer Nachrichten“ diesen Gedanken gewissermaßen
noch nicht zugeben, und letztere behaupten statt
seiner sogar, daß „zweifellos England es ist, das die
Hauptrolle in diesen Intrigen spielt“, und daß „wir
mit der Türkei wieder allein bleiben
werden“. – Wirklich? Steht es uns nicht vielleicht
schon in allernächster Zukunft bevor, daß wir uns plötzlich
nicht der Türkei, sondern ganz Europa allein gegenüber
befinden?



In der Tat, was ist denn das für ein „kriegerischer
Katholizismus“, den zu bemerken und in den gegenwärtigen
Ereignissen zuzugestehen, sich alle bequemen?
Woher kommt dieser kriegerische Mut, der sogar „bis
zur Leidenschaft“ wird, mit dem der Katholizismus die
„rechtgläubige“ Türkei gegen das schismatische Rußland
in seinen „Schutz“ nimmt? Sollte das wirklich nur deshalb
geschehen, „weil Rußland das abtrünnige Land
ist“? Der Katholizismus hat heutzutage so viel Scherereien
und ernste Sorgen, daß ihm an all diese alten
Kirchenstreitigkeiten nicht mal zu denken Zeit übrigbleibt.
Doch vor allem eine Frage: Woher kommt denn
diese „katholische Liga“, die man in Berlin so fürchtet?
Übrigens, eben davon habe ich ja schon früher gesprochen,
und meine Folgerung war damals, daß diese Liga, die
jetzt auch schon von anderen zugegeben wird, eine feste,
streng organisierte katholische Verschwörung ist,

mit der Absicht, die römische Weltherrschaft wiederherzustellen,
ferner, daß sie sich schon heute über ganz
Europa verbreitet hat, und daß infolgedessen der
Schlüssel der gegenwärtigen Intrigen weder hier
noch dort und nicht nur in England allein, sondern
gerade in dieser universalen katholischen Verschwörung
liegt!



Der kriegerische Katholizismus stellt sich eifrig und
„leidenschaftlich“ gegen uns auf die Seite der Türken.
Selbst in England, selbst in Ungarn gibt es augenblicklich
keine so eifernden Hasser Rußlands, wie
diese kriegerischen Klerikalen. Nicht irgendein Prälat,
sondern der Papst selber hat in den Versammlungen im
Vatikan freudig von den „türkischen Siegen“ gesprochen
und Rußland eine „furchtbare Zukunft“ prophezeit.
Dieser sterbende Greis, der sich noch dazu das „Haupt
der Christenheit“ nennt, hat sich nicht geschämt, öffentlich
zu gestehen, daß er jedesmal freudig erregt von den
Niederlagen der Russen höre. Ein so furchtbarer Haß
wird sofort begreiflich, wenn man zugesteht, daß der
römische Katholizismus jetzt tatsächlich „Krieg führt“,
daß er in Wirklichkeit und mit dem Schwert in Europa
gegen seine verhängnisvollen Feinde im Felde steht.
Doch wer ist denn in Europa augenblicklich der größte
Feind des römischen Katholizismus, das heißt, der Weltmonarchie
des Papstes? Fraglos Fürst Bismarck. Rom
selber wurde dem Papst ausgerechnet in der Stunde der
Größe und Herrlichkeit Deutschlands und Bismarcks
genommen, in der Stunde, da Deutschland den ersten
Verteidiger des Papsttums, Frankreich, vernichtete, wodurch
es bekanntlich dem italienischen König die ersehnte

Freiheit zum Handeln gab – der dann auch
unverzüglich Rom einnahm. Seit der Zeit hat Rom nur
eine einzige Sorge gehabt, und zwar: einen Feind und
Gegner Deutschlands und des Fürsten Bismarck zu
finden. Fürst Bismarck wiederum begreift seinerseits
schon längst und besser, als man es sich denkt, daß der
römische päpstliche Katholizismus – abgesehen von
seiner ewigen Feindschaft gegen das protestantische
Deutschland, das seinerseits wiederum so viele Jahrhunderte
lang gegen Rom und die römische Idee in
allen ihren Gestalten und gegen alle Verbündeten und
Beschützer und Anhänger Roms protestiert hat –, daß
der Katholizismus namentlich jetzt, also in der für
das geeinte Deutschland gefährlichsten Zeit, das allerschädlichste
aller diese Vereinigung erschwerenden
Elemente ist, mit anderen Worten, daß Rom die Vollendung
dieses Gebäudes verhindern will, das zu
errichten das mühevolle Lebenswerk Otto von Bismarcks
gewesen ist. Außer dieser „Möglichkeit“ einer katholischen,
antideutschen Liga fürchtet man jetzt in Berlin
noch, was man eigentlich schon lange vorhergesehen
hat: daß der Katholizismus, sei es früher oder später,
jedenfalls aber einmal, die Ursache der nächsten Erhebung
Frankreichs sein wird, um Rache an Deutschland
zu nehmen, von dem es erniedrigt und besiegt
worden ist – und daß die Veranlassung dazu der römische
Katholizismus früher und sicherer als alle anderen
Feinde geben wird, und daß folglich er die größte
Gefahr für das geeinte Deutschland bleibt. Diese
Berliner Befürchtung hat sich aus der ganz natürlichen
Kombination ergeben, daß erstens das Papsttum

in der Welt keinen anderen Verteidiger hat, als immer
noch dasselbe Frankreich, das sich einzig auf sein
Schwert verlassen kann, wenn es ihm nur
gelingt, dieses Schwert wieder fest
mit der Hand zu fassen, und zweitens, daß der
römische Katholizismus noch längst kein toter Feind ist,
daß er schon tausendjährig ist, daß er mit wahrer
Leidenschaft leben will und seine Lebensfähigkeit geradezu
großartig ist, daß er Kräfte hat in Überfülle,
und daß eine so mächtige Idee, wie die weltliche Papstmacht,
nicht in einer Minute sterben kann. Ja, in
Berlin hat man nicht nur den Feind erkannt, sondern
auch seine Macht. In Berlin verachtet man seine
Feinde nicht vor dem Kampf.



Wenn nun aber der Katholizismus mit solchem
Drange leben will und leben muß, und wenn das
Schwert, das ihn verteidigen könnte, sich nur in Frankreichs
Hand befindet, so ist es wohl klar, daß Rom
Frankreich nicht aus den Fingern lassen wird, besonders
wenn es den günstigen Augenblick abwartet. Dieser
günstige Augenblick kam nun im Frühling – das war
der Russisch-Türkische Krieg, die Aufrollung der Balkanfrage.
In der Tat: wer ist der Hauptverbündete
Deutschlands? Selbstverständlich Rußland. Und das
hat Rom vorzüglich eingesehen. Da haben wir nun den
Grund, warum sich der Papst über die russischen „Mißerfolge“
freut: durch sie ist der größte Bundesgenosse
des furchtbarsten Feindes der päpstlichen Macht von
seinem uralten und natürlichsten Verbündeten durch den
Krieg abgelenkt worden, und folglich ist Deutschland
jetzt allein, – das heißt aber so viel, daß jetzt

der Augenblick gekommen ist, den der Katholizismus
so lange ersehnt hat. Wann sonst, wenn nicht
jetzt, sollte es wohl am besten sein, den alten Haß
zu schüren und Frankreich in den Rachekrieg zu
treiben?



Zudem nähern sich für den Katholizismus noch
andere gefährliche Krisen, so daß es jetzt wirklich für
ihn heißt: keinen Augenblick verlieren. So naht unaufhaltsam
der Tod Pius’ IX. und damit die Wahl des
neuen Papstes. In Rom aber weiß man nur zu gut, daß
Fürst Bismarck seine ganze Genialität und seine ganze
Kraft anwenden wird, um den letzten, furchtbarsten
Schlag gegen die päpstliche Macht auszuführen: daß er
aus allen Kräften die Wahl des neuen Papstes zu beeinflussen
versuchen wird, und zwar, um ihn aus einem
weltlichen Herrscher und Machthaber in nichts weiter
als einen gewöhnlichen Patriarchen zu verwandeln,
und das wenn möglich noch mit seiner eigenen Zustimmung
– um darauf, nachdem der Katholizismus
sich dann in zwei feindliche Lager gespalten hat, ihn
zerbröckeln und all seine Absichten, Ansprüche und
Hoffnungen auf ewig vernichten zu können. Wie soll
sich da der Katholizismus nicht beeilen, alle Maßregeln,
die gegen Bismarck zu ergreifen sind, so schnell wie
möglich zu treffen! Und siehe, da kommt gerade zur
rechten Zeit die Orientfrage dazwischen! Oh, jetzt wird
man für Frankreich schon Verbündete, die es so lange
vergeblich gesucht, mit Leichtigkeit finden können! Jetzt
wird sich sogar eine ganze Koalition zusammentreiben
lassen! Und wenn auch Europa von Blutströmen überschwemmt
wird, – was hat das zu sagen! Dafür

wird der Papst triumphieren, – das aber ist für die
römischen Verkünder Christi alles!



Nun, und da haben sie sich denn an die Arbeit gemacht.
Als erstes, versteht sich, mußte man erreichen,
daß Frankreich für sie einsteht. Wie das machen? Sie
haben es verstanden! Jetzt wird es schon von allen
Staatsmännern und der ganzen Presse zugegeben, daß
die Maiumwälzung in Frankreich von den Klerikalen
veranlaßt worden ist; nur, wiederhole ich, scheinen sie
alle dieser Tatsache noch nicht die volle Bedeutung zugestehen
zu wollen, die sie zweifellos in sich schließt.
Man könnte glauben, Europa hätte sich vor vier Monaten
endgültig überzeugt, daß die Klerikalen und der
Klerus den Staatsstreich in Frankreich bloß deshalb
gemacht, um letzterem daselbst mehr Freiheit, gewisse
Nutznießungen und größere Rechte zu verschaffen,
während es doch unmöglich ist, auch nur anzunehmen,
daß dieser Umsturz nicht mit den allerradikalsten Zielen
vorgenommen worden sei, um – in Anbetracht der
baldigen Unruhen in der römischen Kirche bei Gelegenheit
der Papstwahl – den möglichst sofortigen Ausbruch
des nun nicht länger aufschiebbaren Krieges zwischen
Frankreich und Deutschland zu bewirken! Ja! gerade
den Krieg wollen sie! Womit die Sache auch enden
mag: sie werden ihren Willen doch durchsetzen, werden
es doch zu dem Kriege bringen, durch den, falls Frankreich
siegen sollte, dann auch der Papst vielleicht wieder
zu seiner weltlichen Macht kommen kann.



Sie haben es bewunderungswürdig gewandt begonnen:
schon allein, daß sie eine Zeit gewählt, in der alles
zu ihrem Vorteil wie vorherbestimmt zusammentraf.

Beginnen mußten sie unbedingt damit, daß sie die
Republikaner, die den Papst um keinen Preis unterstützen,
und die sich niemals zu einem neuen Krieg gegen
Deutschland entschließen würden, nach Hause schickten.
So haben sie es denn auch getan. Darauf hieß es, den
Marschall Mac-Mahon zwingen, einen unverbesserlichen
Fehler zu begehen – unbedingt einen unverbesserlichen
–, um ihn auf einen Weg zu treiben, auf dem es
kein Zurück mehr gibt. Das ist gleichfalls glücklich geschehen:
er hat die Republikaner verjagt und verkündet,
daß sie nicht mehr zurückkehren würden. So ist jetzt
schon ein guter Grundstein gelegt, und die Klerikalen
sind vorläufig zufrieden: sie wissen, daß, im Falle das
französische Volk wieder die republikanische Mehrheit
schicken sollte, der Marschall die Abgeordneten zurückschicken
wird. Gambetta hat allerdings erklärt, Mac-Mahon
müsse sich entweder der Entscheidung des
Landes fügen oder seinen Posten verlassen. Dasselbe
erklären nach ihm auch alle Republikaner; doch vergessen
sie bloß, daß die Devise des Marschalls „J’y suis et j’y
reste“ ist, und er sich von seinem Sessel nicht erheben
wird. Seine Hoffnung setzt der Marschall natürlich
auf die Ergebenheit der Armee. Dieser Ergebenheit der
Armee – dem Marschall oder sonst wem – wollen
sich nun auch die Klerikalen bedienen. Wäre nur erst
die staatliche Umwälzung für sie vollzogen, dann könnten
sie ja schon steuern, wohin sie wollen! Am wahrscheinlichsten
ist, daß es so auch geschehen wird: sie werden
den Usurpator einfach umringen und dann nach Gutdünken
lenken. Doch selbst, wenn sie nicht mehr da
wären, würde die Sache jetzt schon ohne sie ganz von

selbst gehen: die gute Saat ist von ihnen in den richtigen
Boden gesät, – wenn nur die staatliche Umwälzung
sich vollziehen würde! Sie wissen, welch einen
kolossalen Eindruck auf den Fürsten Bismarck jede
staatliche Veränderung in Frankreich
macht. Schon 1875 wollte er Frankreich den Krieg erklären,
da er fürchtete, der Feind könne, wenn es mit
seiner Erholung und Erstarkung immer so weiter bergauf
ginge, gar bald gefährlich werden. Die Republikaner
freilich, die er begünstigte, hätten es um nichts
in der Welt gewagt, mit ihm einen Krieg zu beginnen,
und so war er denn bis jetzt zum Teil beruhigt, da er
sie an der Spitze des feindlichen Reiches wußte, sogar
trotz der von Jahr zu Jahr größeren Erstarkung desselben.
Dafür aber regt ihn jede neue Regierungsveränderung
in Frankreich natürlich ungemein auf.
Und in welch einem Augenblick: da Deutschlands natürlicher
Verbündeter durch den Krieg gegen die Türkei in
Anspruch genommen ist, da Österreich – der alte Gegner
Deutschlands –, in dem so viel Deutschland feindliche
katholische Elemente stecken, plötzlich seinen Wert
so hoch schätzt, und da England schon seit dem Ausbruch
des Türkenkrieges mit einer so gereizten Ungeduld sich
in Europa einen Bundesgenossen sucht! Wie nun, wird
man in Berlin denken, wenn Frankreich mit seiner zukünftigen
Regierung an der Spitze, die von den Klerikalen
beherrscht und gelenkt wird, – wie nun, wenn
Frankreich plötzlich errät, daß für den Vergeltungskrieg,
wenn er überhaupt einmal geführt werden soll, eine
bessere Gelegenheit, als die gegenwärtige, sich niemals
mehr wird finden lassen, und ebensowenig jemals

wieder so bedeutende Verbündete, wie jetzt? Und wie
nun, wenn gerade zu der Zeit der Papst stirbt? Wie,
wenn die Klerikalen die neue französische Regierung
zwingen, Bismarck zu melden, daß seine Ansichten über
die Wahl des neuen Papstes mit den Ansichten Frankreichs
nicht übereinstimmen, – was bestimmt geschehen
wird, wenn die Republikaner sich stürzen lassen – –?
Wie, wenn auch die neue französische Regierung zu
gleicher Zeit errät, daß sie, wenn es ihr gelänge – in
Anbetracht der Möglichkeit, in Europa mächtige Verbündete
zu finden – wenigstens eine der 1871 verlorenen
Provinzen zurückzuerobern, dadurch ihre Macht
und ihren Einfluß im Lande mindestens auf zwanzig
Jahre befestigen könnte? Nun, wie soll man sich da
nicht aufregen?



Und dann gibt es hierbei noch einen kleinen Umstand:
der Deutsche ist hochmütig und stolz, der Deutsche
wird Ungehorsam nicht ertragen. Bis jetzt war Frankreich
gehorsam unter voller Vormundschaft Deutschlands,
gab Rechenschaft auf seine Anfragen fast über
jede Bewegung, die es tat, mußte Entschuldigungen
machen und Erklärungen schicken für jede dem Heere
neu hinzugefügte Division, für jede neue Batterie. Und
plötzlich erkühnt sich dieses selbe Frankreich, das Haupt
zu erheben! So können die Klerikalen eigentlich darauf
rechnen, daß Fürst Bismarck womöglich selber als erster
den Krieg beginnen wird. Er hat es ja schon einmal
tun wollen, – 1875. Den Krieg jetzt nicht beginnen,
heißt Frankreich auf ewig aus den Händen lassen.
Allerdings war 1875 die Situation nicht wie heute,
doch wenn Österreich zu Deutschland hält, so ... Mit

einem Wort, bei der kürzlichen Zusammenkunft der
deutschen und österreichischen „Premiers“ ist wahrscheinlich
nicht nur über die Balkanfrage gesprochen
worden. Und wenn es jetzt irgendwo ein Reich gibt,
das in der vorteilhaftesten außenpolitischen Lage ist, so
ist das zweifellos Österreich!





Österreichs gegenwärtige Gedanken





„Wieso?“ wird man fragen.[16] „In Österreich sind
jetzt Unruhen; halb Österreich will nicht, was seine
Regierung will; in Ungarn kommt es zu Manifestationen;
Ungarn brennt vor Begierde, mit den Türken
gegen die Russen zu kämpfen; man hat sogar eine Verschwörung
entdeckt, tatsächlich: eine englisch-magyarisch-polnische!
Anderseits sieht die österreichische Regierung
auch auf die slawischen Elemente, die ihr Land bewohnen,
mit einem gewissen Mißtrauen, obgleich diese bis
jetzt noch zur Regierung halten. Wie kann man also
sagen, daß Österreich zurzeit in der vorteilhaftesten
politischen Lage sei, in der sich ein europäisches Reich
nur befinden kann?“



Ja, das ist wahr. Wahr, daß die katholische Tätigkeit
sich fraglos auch auf Österreich erstreckt. Die
Klerikalen sind weitsichtige Leute: wie sollten sie die
augenblickliche Bedeutung dieses Landes nicht zu schätzen
wissen, wie sollten sie die Gelegenheit vorübergehen
lassen! Und schon, versteht sich, haben sie die Gelegenheit
benutzt, um in diesem katholischen „allerchristlichsten“
Lande alle möglichen Unruhen unter den bis zur
Unkenntlichkeit verschiedensten Vorwänden, Formen und
Ausartungen zustande zu bringen. Nun noch eines: wer
weiß, vielleicht ist man in Österreich, obgleich man sich
natürlich den Anschein gibt, als ärgere man sich sehr
über diese Unruhen, in Wirklichkeit gar nicht so ungehalten
über sie. Ja, vielleicht ist sogar das Gegenteil

der Fall: man „bewahrt“ diese Unruhen für alle
Fälle auf, in Anbetracht dessen, daß sie sich in nächster
Zukunft vielleicht verwerten lassen ... Am augenscheinlichsten
ist übrigens, daß Österreich, wenn es sich
auch, was die laufenden Angelegenheiten betrifft, in
der glücklichsten politischen Lage fühlt, sich für eine
weitsichtige und sehr bestimmte Politik doch noch
nicht entschlossen hat, sondern erst überlegt und abwartet:
was wird ihm die Vernunft zu tun raten?
Sollte es sich aber doch zu irgend etwas Bestimmtem
entschlossen haben, so wäre das wohl höchstens in betreff
der nächstliegenden politischen Fragen der Fall –
und selbst das nur bedingt. Überhaupt ist es in der
glücklichsten Gemütsverfassung: es entschließt sich, ohne
sich zu beeilen, es wartet ruhig, da es weiß, daß es alle
auf sich warten macht, und alle es brauchen, es lauert
auf seine Beute, die es selber auswählen wird, und
leckt sich schon wonnig die Lippen beim Gedanken
an die nun bald ihm zufallenden, unentwischbaren
Bissen.



Während der Zusammenkunft der Kanzler beider
deutschen Reiche, die kürzlich stattfand, ist vielleicht sehr
viel „Bedingungsweise-Mögliches“ berührt worden.
Wenigstens hat die österreichische Regierung schon in
ihrem Lande kundgetan – doch so, daß alle Länder
es hören mußten –, daß am Balkan nichts geschehen
noch entschieden wird, was den Interessen Österreichs
entgegen ist: ein ungemein schwerwiegender Gedanke.
So ist Österreich schon überzeugt, ohne noch die Hand
an irgend etwas gelegt zu haben, daß es bedeutenden
Anteil an den russischen Erfolgen, falls es zu solchen

kommen sollte, haben wird, und vielleicht noch bedeutenderen
Anteil, falls es zu ihnen nicht kommen sollte.
Und das bloß mit der „Augenblickspolitik“! Was wird
es da erst mit der ferneren Politik geben? – Schon jetzt
brauchen alle dieses Österreich so notwendig, horchen auf
seine Meinung, suchen seine Neutralität, machen ihm
Versprechungen und womöglich Geschenke, und alles
das dafür, daß es bloß stillsitzt und den Mund hält!
Wie kann nun diese Macht, die sich jetzt so hoch schätzt,
nicht auch auf die Aussichten ihrer ferneren Politik
rechnen, die, davon bin ich überzeugt, noch allen unbekannt
ist, trotz der freundschaftlichen Zusammenkunft
der Kanzler!? Und überzeugt bin ich gleichfalls, daß
diese Politik bis zur allerletzten, allerverhängnisvollsten
Stunde allen unbekannt bleiben wird – was durchaus
den alten Traditionen der österreichischen Politik entsprechen
würde. Und habsüchtig, heißhungrig sitzt es
jetzt da und lauert auf Frankreich und erwartet dessen
Schicksal, erwartet neue interessante Fakta und tut’s
– vor allem, vor allem nicht zu vergessen – in der
selbstzufriedensten Gemütsverfassung. Doch nicht lange
wird es so bleiben können: vielleicht wird es sich schon
sehr bald zu einer viel weiter reichenden Politik entschließen
müssen – und das dann endgültig: eine Aufregung,
die in seiner Lage sogar angenehm sein mag,
doch die nichtsdestoweniger stark sein wird. Österreich
begreift doch, und vielleicht sogar sehr feinfühlig, daß
mit jeder so leicht und so bald möglichen Veränderung
in Frankreich, daß mit jeder neuen Regierung daselbst
– nur nicht wieder der republikanischen – die Gefahr
eines Zusammenstoßes Frankreichs mit Deutschland

entschieden unvermeidlich ist: und das sogar
in dem Falle, wenn die neuen Regenten Frankreichs
für ihre Person den Krieg überhaupt nicht wollten und
sich womöglich aus allen Kräften bemühen würden,
den alten Zustand zu erhalten. Oh, Österreich ist vielleicht
fähig, besser als alle anderen zu verstehen, daß es
im Leben der Nationen solche Momente gibt, in denen
schon nicht mehr Wille und Berechnung sie zu gewissen
Taten treiben, sondern das Schicksal selber.



Ich werde mir jetzt erlauben, aus der Phantasie
heraus ein Bild von dem zu entwerfen, was – nach
meiner Annahme – Österreich in der gegenwärtigen
unbestimmten Stunde über diese seine fernere
Politik, für die es sich natürlich noch nicht entschieden
hat, eigentlich denkt. Einstweilen hört es jemanden
schon an die Tür klopfen, es sieht, jemand will unbedingt
eintreten, sogar die Klinke ist schon einmal niedergedrückt
worden, doch die Tür hat sich noch nicht geöffnet
... und wer eintreten wird – das weiß niemand.
In Frankreich liegt das Rätsel, dort muß es auch zuerst
gelöst werden ... Vorläufig sitzt Österreich und
denkt. Ja, wie soll es da auch nicht nachdenklich
werden! Wenn nun Deutschland und Frankreich zum
Entscheidungskampf die Schwerter ziehen und sich aufeinander
stürzen – für wen soll dann Österreich einstehen,
auf wessen Seite Österreich sich halten? Das
ist die fernere Frage und vielleicht – wird es sie schon
sehr bald beantworten müssen!



Wie soll es da nicht seinen Wert, seine Bedeutung
zu schätzen wissen: zu wem es sich hält, der wird siegen!
Was die Kanzler der beiden deutschen Reiche unter sich

gesprochen, das kann niemand wissen, doch Andeutungen
wird es zwischen ihnen bestimmt gegeben haben. Wie
hätte es auch anders sein sollen! Vielleicht ist einiges
auch deutlicher gesagt oder vorgeschlagen worden
– wer kann es wissen? Kurz, Geschenke und Belohnungen
sind ihm in Mengen versprochen, und die sind so
gut wie sicher; so kann es vollkommen überzeugt sein,
daß es, wenn es Deutschland im Falle eines Krieges
gegen Frankreich nicht verrät, dafür ... viel bekommen
wird. Und zwar für eine lumpige Neutralität,
bloß dafür, daß es etwa ein halbes Jahr lang
stillsitzt, in Erwartung der Belohnung für sein artiges
Betragen. – Das ist doch wirklich nicht übel! Denn
zu einer aktiven Tätigkeit gegen Frankreich würde es,
glaube ich, kein einziger Kanzler bringen können: solch
einen Fehler wird Österreich nie und nimmer begehen!
Nein, Österreich wird sich nicht verleiten lassen, mitzuhelfen,
wenn Deutschland Frankreich den Todesstoß
gibt, o nein! Vielleicht aber wird es umgekehrt in der
letzten verhängnisvollen Sekunde durch diplomatische
Verwendung Frankreich vor allzu Bösem beschützen und
sich auf diese Weise auch von dort noch eine Belohnung
verdienen. Es kann doch nicht ganz ohne Frankreich
bleiben, besonders nicht in der freundschaftlichen
Umarmung solch eines Riesen, zu dem nach einem
zweiten Sieg über Frankreich das junge Deutschland
heranwachsen muß! Womöglich wird dieser Riese es
dann plötzlich so umarmen und so an sich pressen, daß er
es, aus Versehen natürlich, wie eine Fliege zerdrückt.
Und zu der Zeit wird dann vielleicht noch ein anderer
Gigant erwachsen, im Osten, rechts vom lieben Österreich,

und sich endlich von seiner Lagerstätte, auf der er
jahrhundertelang geschlafen hat, erheben ...



„Gutes Betragen ist eine gute Sache,“ denkt Österreich
jetzt wahrscheinlich bei sich, „aber ...“ Es wäre
nicht gut möglich, daß ihm nicht auch noch ein anderer
Gedanke käme, übrigens ein äußerst phantastischer, –
nämlich:



„Die Umwälzung in Frankreich kann sogar schon in
diesem Herbst beginnen und vielleicht schnell, sehr schnell
beendet sein. Stürzt die Republik, oder bleibt sie bloß
in einer nominellen, in irgendeiner absurden Form bestehen,
so wird man es vielleicht bis zum Winter mit
Deutschland schon zu Meinungsverschiedenheiten gebracht
haben können. Jedenfalls werden dafür die
Klerikalen sorgen, um so mehr, als der Papst bis dahin
bestimmt gestorben sein wird und dann die Neuwahl sofort
den gewünschten Vorwand zu Mißverständnissen
und Spannungen abgeben kann. Stirbt der Papst jedoch
nicht, so vermindern sich die Gelegenheiten, Spannungen
zu verursachen, deshalb noch nicht im geringsten.
Ist also Deutschland nur fest entschlossen, so kann im
Frühling der Krieg ausbrechen. Am anderen Ende
Europas ist augenscheinlich die Winterkampagne gegen
die Türkei unvermeidlich, so daß Deutschlands Verbündeter
im Frühjahr immer noch gebunden sein wird.
Ergo, entbrennt der Revanchekrieg, so findet Frankreich
sofort zwei Bundesgenossen: England und die Türkei.



Deutschland wird folglich allein sein ... mit Italien,
d. h. so gut wie allein. Oh, natürlich, Deutschland
ist mutig und mächtig. Aber auch Frankreich hat
Zeit gehabt, sich zu erholen: Frankreich hat eine Armee

von einer Million, und England ist immerhin doch auch
eine gewisse Hilfe: man wird die deutschen Häfen vor
seiner Flotte beschützen müssen, und das fordert Mannschaften,
Artillerie, Gewehre, Vorräte. Das wird
Deutschland in irgend etwas doch ein wenig schwächen.
Wie gesagt, Aussichten, mit Erfolg diesen Krieg zu
führen, hat Frankreich auch ohne mich genügend, sagt
sich Österreich, – wenigstens zweimal mehr als 1870,
da es jetzt sicherlich nicht seine Fehler von damals
wiederholen wird. Und dann, einerlei ob Frankreich
besiegt wird, oder nicht, ich bekomme das Meine im
Osten sowieso, denn: Nichts wird im Osten vor sich
gehen, was den Interessen Österreichs zuwider ist! Das
ist ja schon festgesetzt und unterschrieben. Aber wie,
wenn ich ... im letzten ... entscheidenden Augenblick,
... nachdem ich vernünftigerweise die ganze Freiheit
der Entscheidung zurückbehalten, ... plötzlich einfach
für Frankreich eintrete und noch dazu die Klinge
ziehe!?“



In der Tat, was dann?



Dann befindet sich Österreich sofort zwischen drei
Feinden: Italien, Deutschland und Rußland. Rußland
jedoch wird durch seinen Krieg so in Anspruch genommen
sein, daß es eine Offensive kaum würde ergreifen
können. Italien ist jedenfalls nicht allzusehr zu
fürchten. Bleibt – Deutschland. Muß Deutschland
dann auch gegen Österreich ein Heer schicken, so wird
dieses doch nicht allzu groß sein, denn es braucht ja alle
seine Kräfte gegen Frankreich. In der Tat: wollte sich
Österreich zu einer Verbindung mit Frankreich entschließen,
so würde Frankreich vielleicht sogar Deutschland

zuerst angreifen, selbst wenn Deutschland den Krieg
nicht einmal wollte. Frankreich, Österreich, England
und die Türkei gegen Deutschland und Italien – das
ist ja eine furchtbare Koalition! Erfolg wäre sehr, sehr
leicht möglich. Nach einem Erfolg aber kann Österreich
all das wiedergewinnen, was es bei Sadowa verloren
hat, und vielleicht noch unendlich viel mehr als
das. Außerdem können ihm seine Vorteile im Osten
und all das ihm schon Versprochene gleichfalls nicht verloren
gehen. Und die Hauptsache: es wird im katholischen
Deutschland zweifellos großen Einfluß gewinnen.
Wird dagegen Deutschland besiegt, oder nicht mal besiegt,
sagen wir: kehrt Deutschland aus dem Kriege
nicht ganz glücklich zurück – so ist die Einheit des
Deutschen Reiches plötzlich stark erschüttert. Im katholischen
Süden erhebt sich dann der Separatismus –
um den sich die Klerikalen aus allen Kräften bemühen
werden und dessen sich selbstverständlich auch Österreich
bedienen wird: erhebt sich vielleicht sogar in solch einem
Maße, daß zwei geeinte Deutsche Reiche entstehen, ein
katholisches und ein protestantisches. Und darauf
könnte Österreich, nachdem es sich um so viel Deutsche
verstärkt hat, es ja auch auf seinen „Dualismus“ ankommen
lassen: Ungarn in das alte ehrerbietige Verhältnis
zu sich zurückbringen und, wenn das geschehen, versteht
sich, auch über seine Slawen verfügen, und zwar jetzt
endgültig und unwandelbar. Mit einem Wort, der
Vorteile könnte es unzählige geben. Sogar in dem Fall,
wenn Deutschland Sieger bliebe, wäre Österreich nicht
so schlimm daran, denn so entscheidend wie 1871
könnte Deutschland eine so mächtige Koalition schließlich

doch nicht besiegen: es würde auch als Sieger seine
Wunden haben. So ließe sich denn ohne besonders
furchtbare Folgen der Friede schließen. „Also, für wen
soll ich mich entscheiden? Wie ist es besser, mit wem
ist es vorteilhafter?“



In Anbetracht der gegenwärtigen europäischen Verhältnisse,
meine ich, sind solche Gewissensfragen in
Österreich ganz zweifellos vorhanden ...





Als ich das vorhergehende Kapitel schrieb, gab es
noch nicht jene Tatsachen und Meldungen, die jetzt so
plötzlich die ganze europäische Presse erfüllen, so daß
alles, was ich damals noch mehr mutmaßlich sagte, jetzt
schon beinahe pünktlich eingetroffen ist. Mein Artikel
wird erst im nächsten Monat, am 7. Oktober, erscheinen,
heute haben wir erst den 29. September, und meine
sogenannten „Prophezeiungen“, zu denen ich mich nicht
ohne Risiko hatte verleiten lassen, werden teilweise
schon als veraltete Tatsachen bekannt sein. Darum erlaube
ich mir, meine Leser an meine Ausführungen im
Mai zu erinnern. Fast alles, was ich damals über
die nächste Zukunft Europas geschrieben, hat sich entweder
schon bestätigt oder beginnt gerade, sich zu bestätigen.
Und doch hörte ich damals strenge Urteile über
diesen Artikel, allerdings von Privatleuten, die ihn eine
„phantastische Übertreibung“ und ein „verschrobenes
Hirngespinst“ nannten. Über die Macht und die Bedeutung
der klerikalen Verschwörung wurde einfach gelacht
und eine „Verschwörung“ überhaupt nicht anerkannt.

Übrigens hatte ich vor zwei Wochen Gelegenheit,
die Meinung einer „kompetenten“ Persönlichkeit
zu hören, die dahin lautete, daß der Tod und die Neuwahl
des Papstes an sich vollkommen bedeutungslos
seien und in Europa unbemerkt vorübergehen würden.
Jedoch ist schon jetzt bekannt, welch eine Bedeutung
Fürst Bismarck ihnen beilegt, und was in Berlin mit
Crispi gesprochen worden ist. Ich habe in meinem
Maiartikel gesagt, Fürst Bismarck hätte sofort nach
dem Deutsch-Französischen Kriege begriffen, daß der
furchtbarste Feind des neugeeinten Deutschlands kein
anderer ist als der römische Katholizismus, der zu allererst
den Vorwand abgeben werde zum großen „Vergeltungskrieg“
und gesamteuropäischen Weltkrieg. Dieses
fand man unsinnig, ungereimt, usw., usw. Und das
alles, weil ich es zu einer Zeit geschrieben, da noch niemand,
weder bei uns noch in der europäischen Presse,
sich wegen dieser Frage zu beunruhigen gedachte, –
trotz des Orientkrieges, der schon ausgebrochen war und
alle Welt besorgt machte. Alle glaubten damals, er
würde auch dort fern im Orient enden, und auch jetzt
noch glaubt vielleicht niemand ernstlich an die Gewißheit
eines europäischen Krieges in nächster Zukunft. Im
Gegenteil, man lenkte noch kürzlich ernstlich die Aufmerksamkeit
auf die Meinung jener Engländer, die es
ja wissen mußten, daß Rußland und die Türkei sehr
wohl noch vor dem Winter Frieden schließen könnten.
So ist es denn vielleicht überflüssig, daß ich mein
Kapitel für überlebt halte: obgleich die ersten Fakta
sich schon gemeldet haben, obgleich über ganz Europa
etwas Unheilvolles heraufzieht, und der Ausbruch vielleicht

eines Weltkrieges nicht mehr fern ist, bin ich doch
überzeugt, daß viele auch jetzt noch meine Erklärungen
dieser Fakta abermals für erdichtet, lächerlich, phantastisch
und übertrieben halten werden, denn alle halten
sie ja das Vorsichgehende für unvergleichlich bedeutungsloser,
als es in Wirklichkeit ist. Da nähern sich zum
Beispiel die Wahlen in Frankreich, und vielleicht schickt
das Land wieder die frühere republikanische Mehrheit
in die Kammer, was sehr leicht geschehen kann, und
dann – davon bin ich so gut wie überzeugt – wird
man sofort versichern, daß alles glücklich beendet sei, daß
der Himmel sich aufgeklärt und Mac-Mahon sich gefügt
habe, daß die machtlosen Klerikalen schmählich abgezogen
seien, und in Europa wieder Friede und „Gesetzlichkeit“
oder „Rechtmäßigkeit“ herrsche. Alle meine
„Erfindungen“ werden sich dann wieder als „Produkte
müßiger Einbildungskraft“ erwiesen haben. Wieder
wird man sagen, daß ich Dingen, die womöglich schon
geschehen sind, eine ungenaue Bedeutung zugeschrieben,
und vor allem eine, die ihnen sonst nirgendwo zugeschrieben
wird. Doch warten wir lieber die Ereignisse
ab, bevor wir urteilen, welche Deutung die richtige ist.
Zur Übersicht aber werde ich versuchen, zum Schluß
noch einmal die Richtung und besondere Art dieses vor
allen sich öffnenden Weges zu zeigen – den zu betreten
allen, ob sie wollen oder nicht, bestimmt zu sein scheint.
Ich tue es zur besseren Übersicht, damit man später vergleichen
und prüfen kann. Es ist zudem nur eine einfache
Zusammenfassung dieses selben Kapitels.



1. Der Weg beginnt in Rom und führt aus dem
Vatikan, wo der sterbende Greis, das Haupt der ihn umringenden

Jesuiten, diesen Weg schon längst bezeichnet
hat. Als die Orientfrage aufgeworfen wurde, begriffen
die Jesuiten gar bald, daß die günstigste Zeit
angebrochen sei. Auf dem vorgezeichneten Wege
machten sie sich in Frankreich an ihr Werk und brachten
es in solch eine Lage, daß sein baldiger Krieg mit
Deutschland nun so gut wie sicher ist, selbst dann, wenn
es ihn überhaupt nicht will. All das ist vom Fürsten
Bismarck schon lange, lange vorhergesehen worden.
Wenigstens scheint nur er allein, und vielleicht schon
vor mehreren Jahren, seinen größten Feind entdeckt und
durchschaut zu haben und damit auch die große Bedeutung
jenes letzten Kampfes ums Dasein, den der
päpstliche Katholizismus, vor seinem Untergange,
in allernächster Zukunft mit der Welt aufnehmen
wird.



2. Dieser vom Schicksal bestimmte Kampf spitzt sich
im gegenwärtigen Augenblick schon zu, und die Notwendigkeit,
die letzte Schlacht zu schlagen, naht mit
furchtbarer Schnelligkeit. Frankreich ward ausersehen
und bestimmt für den ungeheuren Kampf – und der
Kampf wird stattfinden. Der Kampf ist unvermeidlich,
darüber besteht kein Zweifel. Allerdings gibt es noch
eine kleine, kleinste Möglichkeit, daß er aufgeschoben
wird – doch das dann gewiß nur auf die allerskürzeste
Zeit. In jedem Fall ist er unvermeidlich und
nahe.



3. Sowie der Kampf beginnt, wird er sich sofort
in einen alleuropäischen verwandeln. Die Orientfrage
und der Orientkampf werden durch die Macht des
Schicksals mit dem alleuropäischen Kampf zusammenfließen.

Eine der wichtigsten Episoden dieses Kampfes
wird die definitive Entscheidung Österreichs sein: zu
welcher Partei soll es sich halten? Doch der allerwesentlichste
Teil dieses letzten Kampfes wird einerseits darin
bestehen, daß durch ihn die tausendjährige römisch-katholische
Frage gelöst wird, und daß das östliche Christentum
durch den Willen der Vorsehung seinen Platz einnehmen
kann. Auf diese Weise erweitert sich unsere
russische Orientfrage zu einer universalen Frage mit
ungewöhnlicher vorbestimmter Bedeutung, wenn sich
diese Bestimmung auch vor blinden Augen vollzogen
hat, die sie nicht anerkennen, und die fähig sind, bis zur
letzten Stunde das Sichtbare nicht zu sehen, und den
Sinn des Vorherbestimmten nicht zu begreifen. Endlich
–



4. – Möge man das für die phantastischste meiner
Annahmen halten, ich bin im voraus damit einverstanden
–: Ich bin überzeugt, daß der Kampf zugunsten
des Ostens enden wird, zugunsten des östlichen
Bundes, daß Rußland nichts zu fürchten hat,
wenn der orientalische Krieg mit dem alleuropäischen
zusammenfließt, und daß es sogar besser ist, wenn die
Sache derart entschieden wird. Es ist furchtbar, daß
so viel wertvolles Menschenblut fließen muß! Doch kann
die Überzeugung, daß dieses vergossene Blut Europa
vor zehnfach größerem Blutvergießen bewahrt, wenn
sich die Sache hinausschieben und nochmals hinziehen
würde, immerhin zum Trost gereichen, um so mehr, als
dieser große Kampf zweifellos schnell enden wird. Dafür
aber wird auf einmal so vieles endgültig entschieden
– die römisch-katholische Frage samt dem Schicksal

Frankreichs, die deutschen, die orientalischen und die
mohammedanischen Fragen – so viel Angelegenheiten
werden in Ordnung gebracht, Probleme, die im alten
Gang der Dinge ganz unlösbar waren. Und dermaßen
wird sich Europas Angesicht verändern, so viel neues
Zukünftiges wird in den Beziehungen der Menschen einsetzen,
daß es vielleicht unnütz ist, zu trauern und vor
diesem letzten Kampf des alten Europas am Vorabend
seiner sicheren und großen Erneuerung zurückzuschrecken.



Zum Schluß füge ich noch eine Erwägung hinzu:
wenn man es als Regel annimmt, daß man über alle
Weltereignisse (sogar über die, welche schon auf den
oberflächlichsten Blick von allergrößter Wichtigkeit
zu sein scheinen) unbedingt nach dem Prinzip:
„heute so wie gestern, und morgen so wie heute,“
urteilen muß, so wird es dann wohl augenscheinlich
werden, daß diese Regel entschieden der Geschichte der
Nationen und der Menschheit widerspricht. Währenddessen
wird gerade dieses Prinzip von der sogenannten
realen, nüchternen „gesunden Vernunft“ vorgeschrieben,
so daß fast ein jeder, der sich erdreistet, anzunehmen,
eine Sache könnte am nächsten Tage vor aller Augen
vielleicht anders erscheinen, als am Tage vorher, verlacht
und ausgepfiffen wird. Sogar jetzt, da doch schon
die Tatsachen sprechen, glauben noch sehr viele, daß die
klerikale Bewegung die kleinlichste Sache sei, daß Gambetta
eine Rede halten, und alles wieder so wie gestern
seinen alten Gang nehmen werde, daß unser Krieg mit
der Türkei sehr, sehr leicht vor dem Winter beendet sein
könne, und dann wieder das Börsenspiel beginnen, der
Rubel erheblich steigen wird, wir wieder ins Ausland

reisen werden usw. Die Undenkbarkeit der Fortdauer
der alten Verhältnisse war in Europa vor der ersten
Französischen Revolution für die führenden Geister eine
auf der Hand liegende Wahrheit. Währenddessen
aber – wer konnte am Vorabend der Einberufung der
Etats Généraux die Form voraussehen, die die Situation
beinahe schon am zweiten Tage annahm? Und
als die Situation sich verändert hatte, wer hätte dann
das Erscheinen Napoleons I. prophezeien können, der
doch im Grunde wie ein vorherbestimmter Vollender
der ersten historischen Phase derselben Tat, die 1879 begonnen
worden war, eingriff? Ja, selbst zur Zeit
Napoleons I. schien es in Europa vielleicht jedem einzelnen,
daß sein Erscheinen ein vollkommener Zufall
war, der nicht im geringsten mit diesem selben Weltgesetz
verbunden sein konnte, nach dem sich zu verändern
der Alten Welt seit dem Ende des vorigen Jahrhunderts
vorherbestimmt war.



Ja, auch jetzt klopft jemand an die Tür, irgendwer,
ein neuer Mensch, mit einem neuen Wort. Er will
die Tür öffnen und eintreten ... Wer aber ist Er –
das ist die Frage: ist es ein ganz neuer Mensch, oder
einer, der wieder uns allen, uns alten Menschen,
gleicht!?





Zweiter Teil.

Russisches







Vom russischen Volk





Davon, daß wir gute Menschen sind.

Die Ähnlichkeit der russischen Gesellschaft
mit dem Marschall Mac-Mahon[17]



Ja, in der Tat: sind wir nicht alle gute Menschen,
– nun, versteht sich, ausgenommen die schlechten? Ich
füge sogar noch hinzu: es gibt bei uns überhaupt keine
schlechten Menschen, sondern nur untaugliche. An die
wirklich Schlechten reichen wir gar nicht hinan! Denken
Sie nach, lachen Sie nicht über mich: aus Mangel
an schlechten Menschen waren wir seinerzeit sehr bereit,
verschiedene wirklich schlechte Menschen hochzuschätzen,
wie es gewisse Typen unserer Literatur beweisen, die
größtenteils der ausländischen entlehnt worden sind.
Oh, nicht genug damit, daß wir sie schätzten, nein, sklavisch
versuchten wir, sie im wirklichen Leben zu kopieren.
Beinahe waren wir schon nicht mehr wir selbst, nicht
mehr Russen! Erinnern Sie sich nur dieser vielen Petschorins,
die es bei uns gab, die angeregt durch die
Lektüre von Lermontoffs „Helden unserer Zeit“ in Wirklichkeit
Schlechtigkeiten vollführten. Der Ahnherr all
dieser schlechten Menschlein in unserer Literatur ist wohl
der Typ Silvio, den unser herrlicher Puschkin dem
Engländer Byron entlehnt hatte.



Wenn wir diese schlechten Menschen so achteten, so

geschah es nur deshalb, weil diese Menschen eines andauernden
Hasses fähig waren, im Gegensatz zu uns
Russen, die wir nun einmal nicht richtig hassen können
und uns darum damals nicht wenig selbst verachteten.
Der russische Mensch ist in der Tat nicht imstande,
ernstlich und lange zu hassen, weder Menschen noch
Laster, weder Unwissenheit noch Despotismus, noch tiefsten
Obskurantismus. Bei uns ist man sofort bereit,
sich zu versöhnen, gleich bei der ersten Gelegenheit sogar.
Oder ist das nicht wahr? In der Tat, warum sollte
einer den anderen hassen? Wegen schlechter Handlungen
etwa? Nun, lassen wir dieses Thema lieber, es ist
zu zweischneidig. Und der Haß der Überzeugung? An
den Haß glaube ich schon gar nicht bei uns. Früher
einmal, gewiß, gab es bei uns Slawophile und Westler,
und die haßten sich sehr – aber dann, als es mit der
Aufhebung der Leibeigenschaft auch mit der Reform
Peters des Großen zu Ende ging, und ein allgemeines
„sauve qui peut“ eintrat, da waren Slawophile und
Westler einig in demselben Gedanken, daß man jetzt
alles vom Volke selbst erwarten müsse, daß es auferstehen
werde, und daß nur das Volk allein uns in
allem das letzte Wort sagen könne. Darüber hätten
sich die Slawophilen und Westler ja nun versöhnen
können, aber das ging auch wieder nicht an, denn die
Slawophilen glauben an das Volk, weil sie das Eigene
und Eigenartige seiner Anlagen anerkennen. Die
Westler dagegen lassen sich nur unter der Bedingung
herbei, an das Volk zu glauben, daß man ihm alles
Eigene und Eigenartige nimmt. Und siehe da, der
Kampf dauert fort. Doch an diesen Haß: Kampf gegen

Kampf und Haß gegen Haß, an den glaube ich, wie
gesagt, nicht. Warum können sich die Streitenden
nicht auch zu gleicher Zeit liebhaben? Das geschieht
bei uns nur zu oft in den Fällen, in denen sich gute,
allzu gute Menschen streiten. Und warum sollten wir
nicht gute Menschen sein? Auch streiten wir uns doch
hauptsächlich nur, weil jetzt eine Zeit angebrochen ist,
die von uns nicht mehr Theorien und Kritik, sondern
Taten und praktische Entschlüsse verlangt. Plötzlich
hatte man bei uns das Bedürfnis nach grundlegenden
Worten über Pädagogik, Eisenbahnen, Semstwo,
Hygiene und hundert andere Themata. Und alles wollte
man sofort wissen, möglichst schnell, um nicht die
Arbeit aufzuhalten. Da wir aber alle, nach hundertjähriger
Entwöhnung von jeglicher Arbeit, sogar von
der kleinsten, uns als dazu unfähig erwiesen, so war es
nur natürlich, daß wir uns gegenseitig in die Haare
gerieten – und zwar stritt im allgemeinen derjenige am
meisten, der sich zu ihr am allerunfähigsten erwies.
Was ist dabei Schlechtes, frage ich Sie? Das ist doch
bloß rührend und weiter nichts. Sehen Sie die Kinder
an: die streiten sich nur dann, wenn sie noch nicht gelernt
haben, ihre Gedanken auszudrücken: genau so
machen wir es. Und es ist auch gar nichts Unerfreuliches
dabei, im Gegenteil, es zeugt ja nur von unserer
Frische und Unberührtheit und Jugend. In unserer
Literatur beispielsweise beschimpft man sich aus Mangel
an Gedanken buchstäblich mit allen Schimpfwörtern auf
einmal: ein äußerst naives Verfahren, das man sonst
nur bei den Urvölkern findet. Doch auch darin liegt
beinahe etwas Rührendes, diese Unerfahrenheit, dieses

kindliche Unvermögen sogar – sich tüchtig auszuschimpfen.
Ich scherze durchaus nicht, und ich spotte
über niemanden. Es ist aber bei uns allerorten ein
ehrliches Wünschen und Erwarten des Guten. Das ist
gewiß wahr. Der Wunsch nach allgemeiner Arbeit und
allgemeinem Wohlergehen steht über jeglichem Egoismus.
Die naivsten Wünsche werden wach, und alles ist
voller Glauben bei uns. Es gibt bei uns keinen Kastengeist,
oder höchstens nur in ganz kleinen und seltenen
Erscheinungen, die kaum bemerkt werden. Das ist sehr
wichtig! Doch genug davon. Weshalb sollte also noch
von einem wirklichen Haß die Rede sein? Die Ehrlichkeit
und Aufrichtigkeit unserer Gesellschaft unterliegt
nicht nur keinem Zweifel, sondern fällt geradezu auf.
Beobachten Sie doch nur, und Sie werden bemerken,
daß der Glaube an die Idee, an das Ideal allem persönlichen,
materiellen Wohlergehen vorangeht. Oh,
natürlich, den schlechten Menschen gelingt es auch bei
uns, ihre Geschäftchen abzuwickeln, Geschäftchen gerade
im eigennützigsten Sinne, und in unserer Zeit, scheint
es, mehr denn je. Doch dafür beherrschen diese nichtsnutzigen
Menschen niemals die Meinung, gehen nie der
Gesellschaft irgendwie voran, sondern sind selbst dann,
wenn sie auf der sogenannten Höhe des Lebens stehen,
überhäuft mit allen Ehren – selbst dann sind sie noch
genötigt, sich dem Tone der Idealisten, der Jungen und
Abstrakten, diesen in ihren Augen nur lächerlichen
Menschen, irgendwie anzupassen. In diesem Sinne
gleicht unsere Gesellschaft durchaus unserem einfachen
Volke, darin liegt der Hauptpunkt seiner Einheit mit

dem Volke, das auch seinen Glauben und seine Ideale
höher schätzt als alles Materielle und Vergängliche.
Der Idealismus ist ihm lieb, hier wie dort: ist der
Idealismus verloren, so kann man ihn mit keinem
Gelde zurückkaufen. Wenn unser Volk auch von seinen
Lastern geknechtet wird, jetzt vielleicht mehr denn je,
und wenn es auch noch in einer richtigen Anarchie lebt,
so hat doch selbst der letzte Schurke bei uns noch niemals
gesagt: „So wie ich es mache, ist es richtig.“ Im
Gegenteil, immer weiß er und seufzt selbst darüber,
daß er schlecht ist, und daß es ein Gutes in der Welt
gibt, das besser ist als er und alles, was er tut. Der
Glaube an die Ideale ist in unserem Volke unerschütterlich.
Verbessert seine Lage, verringert die Lasterhaftigkeit,
und das Volk wird sich aufrichten! Die Ideale
aber stehen dann noch unerschütterlicher und heiliger
da als je vorher. Unsere Jugend sucht große Taten
und bringt ihren Ideen alles zum Opfer. Unser zeitgenössischer
russischer Jüngling, von dem so viel in verschiedenem
Sinne gesprochen wird, vergöttert oft das
allersimpelste Paradox und weiht ihm sein Leben und
sein Schicksal, nur, weil er das Paradox für eine Wahrheit
hält. Es fehlt ihm nur noch an Aufklärung, aber
das Licht wird sich schon verbreiten, und andere Anschauungen
werden dann ganz von selbst auftauchen,
und die Paradoxe werden verschwinden. Die Reinheit
seines Herzens jedoch bleibt und damit auch der Durst
in ihm nach Taten und Opfer: das aber ist das Gute.
Nichtsdestoweniger gibt es eine Frage, die bei uns bis
jetzt noch nicht beantwortet ist. Alle nämlich, die wir

das Wohl aller und die Besserung der allgemeinen
Lage in unserem Lande und unserem Volke wünschen –
worin sehen wir nun die Mittel zu diesem Wohl und
zu dieser Besserung? Man muß leider gestehen, daß bei
uns in dieser Hinsicht noch wenig geschehen ist, und daß
unsere Gesellschaft in diesem Sinne – dem Marschall
Mac-Mahon sehr ähnlich sieht. Auf einer seiner Reisen
durch Frankreich erklärte der ehrenwerte Marschall unlängst
in einer feierlichen Rede, als Antwort auf eine
Ansprache irgendeines Maires – die Franzosen sind
ja solche Liebhaber von feierlichen Reden und Ansprachen
–, daß nach seiner Meinung die ganze Politik
in dem einen Worte enthalten sei: „Die Liebe zum
Vaterlande“. Ein sehr sinniger Ausspruch, meine ich,
in einem Augenblicke, da ganz Frankreich gespannt darauf
wartet, was er sagen wird. Eine wichtige Behauptung,
unbestreitbar lobenswert, aber – sonderbar
unbestimmt. Der Maire hätte seiner Exzellenz antworten
können, daß man mit derselben Liebe auch das
Vaterland zugrunde richten könnte. Aber der Maire
erwiderte nichts, vielleicht aus Angst, die Antwort zu
erhalten: „J’y suis et j’y reste“, eine Phrase, über
die der ehrenwerte Marschall nun einmal nicht hinauskommt.
Nun, und gerade so steht es mit unserer Gesellschaft:
wir alle verstehen uns in der Liebe zum Vaterlande
oder zur „allgemeinen Sache“ – Worte tun’s
nicht! Worin bestehen aber die Mittel, und nicht nur
die Mittel, sondern worin besteht die allgemeine Sache
selbst? Darüber herrscht bei uns, meines Erachtens,
gerade solch eine Unklarheit, wie bei dem Marschall
Mac-Mahon.




Von der Liebe zum Volke.

Der unumgänglich
notwendige Vertrag der
Gesellschaft mit dem Volke



Vor kurzem schrieb ich, daß unser Volk noch roh und
unwissend sei und dem Laster ergeben: „ein Barbar,
der das Licht erwartet,“ wie ich mich ausdrückte! Bald
darauf habe ich in der „Hilfe“ einen Artikel Konstantin
Akssakoffs, unseres unvergeßlichen und allen Russen
teuren Verstorbenen, gelesen, nach welchem unser russisches
Volk schon lange aufgeklärt und gebildet sein soll.
Ist nun dieser augenscheinliche Gegensatz meiner Meinung
und derjenigen Konstantin Akssakoffs ein Widerspruch?
Nicht im geringsten: ich teile seine Ansicht
vollständig und fühle ihre Wahrheit schon lange. Trotzdem
aber bleibt doch der Widerspruch? Gewiß – darin
besteht gerade mein Geheimnis: während nach der
Meinung anderer diese beiden Behauptungen unvereinbar
scheinen, behaupte ich das Gegenteil. In dem
russischen Menschen, in dem Volke muß man eben die
Schönheit dieser Barbarei zu sehen verstehen. Der
ganzen russischen Geschichte nach war unser Volk so
dem Laster ergeben und dermaßen verdorben, verirrt
und ständig gequält und gepeinigt, daß es wunderbar
ist, wie es überhaupt noch sein menschliches Aussehen
hat bewahren können, und nicht nur das allein, sondern
auch noch seine volkliche Schönheit. Die aber hat es
sich wirklich bewahrt! Wer ein aufrichtiger Freund
des Volkes ist, wem das Herz nur einmal für die Leiden
des Volkes geschlagen hat, der versteht es und wird
auch den Schmutz entschuldigen, in den unser Volk gesunken

ist, und die Perlen trotzdem zu finden wissen.
Ich wiederhole es: Richtet nicht das russische Volk nach
seinen Fehlern und Lastern, sondern beurteilt es nach
seinen großen und heiligen Idealen, nach denen es in
seinem Schmutze lechzt. Und es gibt in unserem Volke
nicht nur Schurken und Verbrecher, sondern auch Heilige,
die uns voranleuchten und unser Dunkel erhellen!
Und ich glaube tief und fest, daß es bei uns keinen
Schurken gibt, der nicht wüßte, daß er schlecht und gemein
ist. Bei den anderen Völkern ist es anders: wenn
dort jemand eine Gemeinheit vollführt, so stellt er sie
zum Prinzip auf, bejaht sie, behauptet, daß in ihr die
Ordnung und das Licht der Zivilisation läge – und
der Unglückliche kommt schließlich so weit, daß er daran
blind und sogar ehrlich glaubt. Nein, beurteilen Sie
unser Volk nicht danach, wie es ist, sondern danach,
wie es sein möchte. Seine Ideale sind stark und heilig,
und sie retteten das Volk in all diesen Jahrhunderten
vor dem Elend und dem völligen Untergang. Sie
wuchsen mit seiner Seele zusammen und gaben ihr bis
in alle Ewigkeit Einfachheit, Gutmütigkeit und Aufrichtigkeit
und einen weiten, offenen Verstand – und
alles das in einer anziehenden, zusammenklingenden,
einer schönen Vereinigung. Und wenn trotzdem so viel
Schmutz in dem russischen Menschen ist, so leidet er darunter
selbst am meisten: er glaubt und hofft, daß das
nur zeitlich und eine teuflische Versuchung sei, daß die
Dunkelheit, die ihn umgibt, einmal aufhören und das
ewige Licht dann auch auf ihn herniederscheinen werde.
Ich will noch nicht einmal von seinen historischen Idealgestalten

reden, von Feodossij Petscherski[18] oder Tichon
Sadonski.[19] Übrigens: wie viele von uns kennen
denn überhaupt einen Tichon Sadonski? Warum liest
man nie etwas von ihm? Glauben Sie mir, Sie würden
zu Ihrem Erstaunen wunderbare Sachen erfahren. Und
abgesehen von diesen Volksheiligen: wie steht es mit
unserer Literatur? Alles, was in ihr wahrhaft schön
ist, das ist aus dem Volke genommen. Der Typ Belkin
von Puschkin zum Beispiel! Bei uns ist alles von
Puschkin. Seine Umkehr zum Volke, schon in der
frühesten Zeit seiner Tätigkeit, ist so beispiellos und Erstaunen
erregend und bedeutete einen für die damalige
Zeit so unerwarteten und neuen Schritt, daß sie sich,
wenn nicht durch ein Wunder, dann eben nur durch seine
geniale Größe erklären läßt, die wir nur, füge ich hinzu,
bis jetzt noch nicht die Kraft hatten, richtig zu
werten. Erinnern Sie sich der „Oblomoffs“ von Gontscharoff,
der „Väter und Söhne“ von Turgenjeff. In
denen ist freilich nicht vom Volke die Rede, aber alles,
was in den Typen Turgenjeffs und Gontscharoffs
Ewiges und Schönes ist, das liegt dort, wo sie sich mit
dem Volke kreuzen. Nur die Berührung mit dem Volke
gibt ihnen diese ungewöhnliche Kraft. Diese Typen
haben seine Gutmütigkeit, Reinheit und Bescheidenheit,
die Weite seines Verstandes und seiner Güte, im Gegensatz
zu allem Unnatürlichen und Falschem angenommen.

Wundern Sie sich bitte nicht, daß ich plötzlich von
unserer Literatur spreche; aber ihr gebührt das Verdienst,
daß sie in ihren besten Vertretern und früher als
unsere ganze Intelligenz, bemerken Sie das wohl, sich
vor der Wahrheit des Volkes gebeugt und die Ideale
des Volkes als die wahrhaft schönen anerkannt hat. Es
ist wahr, daß unsere Dichter zum Teil dazu genötigt
waren und es wohl mehr aus künstlerischem Instinkt,
als aus gutem vaterländischem Willen taten. Doch
genug von der Literatur – sprach ich von ihr doch nur
im großen Zusammenhange mit dem Volke und mit der
allgemeinen Frage der russischen Volklichkeit!



Diese Frage und das richtige Verständnis derselben
ist für uns jetzt das Wichtigste: von ihr hängt unsere
ganze, auch die praktische Zukunft ab. Aber das Volk
ist für uns alle noch immer Theorie und ein Rätsel.
Wir alle, wir Freunde des Volkes, sehen auf das Volk
wie auf eine Theorie, und niemand liebt daher dasselbe
so, wie es in der Tat ist, sondern so, wie er es sich vorstellt.
Wenn das russische Volk in der Folge sich nicht
als dasjenige erweisen sollte, als das ein jeder von uns
es sich vorstellt, so würden wir, ungeachtet unserer vermeintlichen
Liebe zu ihm, uns sofort und ohne jegliches
Bedauern von ihm abwenden. Ich behaupte das von
allen, die Slawophilen nicht ausgenommen: ja, die
würden es vielleicht sogar noch früher tun als alle
anderen. Was mich anbelangt, so verhehle ich nicht
meine Überzeugung, und um Mißverständnissen vorzubeugen,
weise ich geradezu auf sie hin. Ich glaube nämlich,
daß wir Intellektuellen kaum so gut und vortrefflich
sind, um uns als Ideal vor das Volk hinstellen und

von ihm ohne weiteres verlangen zu können, daß es
gerade so werde, wie wir sind. Wundern Sie sich nicht
über die Frage (man ist ihr noch nie bei uns begegnet):
„Wer ist besser – wir oder das Volk? Sollen wir uns
nach dem Volke richten oder das Volk sich nach uns?“
Das ist die Frage, die uns jetzt alle beschäftigt, wenigstens
diejenigen unter uns, die nicht aller Gedanken bar
sind und die Sache des russischen Volkes in ihrem
Herzen tragen. Denen kann ich auch aufrichtig antworten:
daß wir uns vor dem Volke beugen müssen und
von ihm alles zu erwarten haben, unsere Gedanken und
Vorstellungen, daß wir uns vor der Wahrheit des Volkes
beugen und sie als unsere Wahrheit anerkennen
müssen, selbst in dem Falle, wenn sie zum Teil aus dem
Leben der Volksheiligen käme. Mit einem Wort, wir
sind die verirrten Kinder, die zweihundert Jahre nicht
zu Hause waren, aber doch als Russen zurückkehrten, –
was unser einziges Verdienst ist. Aber wir können
uns nur unter einer Bedingung vor dem Volke beugen
und das sine qua non: daß das Volk auch das von
uns annimmt, was wir ihm Gutes mitgebracht haben.
Ganz vernichten und aufgeben können wir uns doch
nicht, selbst vor einerlei welcher Wahrheit des Volkes
nicht; sonst behalten wir lieber das Unserige für uns,
und müßten wir auch im äußersten Falle auf das
Glück einer Vereinigung mit dem Volke verzichten.
Dann mögen wir eben beide untergehen. Aber zu
diesem Äußersten wird es nie kommen. Ich bin überzeugt,
daß auch das Unserige, das wir mitbringen, in
der Tat etwas ist: nicht ein Hirngespinst etwa, sondern
daß es Bild, Form und Gewicht hat. Nichtsdestoweniger

bleibt vor uns das Rätsel bestehen, das uns
auf seine Lösung warten läßt – und es ist angstvoll, zu
warten. Zweifel an der Zivilisation tauchen auf. Man
behauptet, daß die Zivilisation das Volk verderbe. Der
Gang der Dinge wäre danach der, daß neben der Erlösung
und dem Lichte auch viel Falsches und Unwahres
und eine große Unruhe heraufzöge. Nur den zukünftigen
Geschlechtern würde ihr guter Samen aufgehen,
aber uns und unseren Kindern drohe Verderben. Ist
das auch Eure Meinung, die Ihr dieses lest? Ist es
unserem Volke bestimmt, noch eine neue Phase von Lüge
und Verderbnis durchzumachen, wie wir sie mit dem
europäischen Pfropfreis von Zivilisation schon durchgemacht
haben? Ich glaube, niemand wird es bestreiten,
daß bei uns die Zivilisation zunächst mit der Sittenverderbnis
anfing. Doch ich glaube auch, daß unser
Volk von einer so ungeheuren Größe und Tiefe ist, daß
alle neuen trüben und unreinen Ströme, die es aufnimmt,
in ihm verschwinden werden, und es nur reine
und klare wiederausströmen wird. Lassen Sie uns zusammenwirken,
reichen Sie mir dazu die Hand, auf daß
ein jeder mit seiner kleinen Arbeit das Seine beisteuere,
auf daß die Dinge sich gerade und immer fehlerloser
entwickeln! Wir selbst verstehen davon wenig: wir
„lieben nur unser Vaterland“. In den Mitteln, ihm
zu helfen, stimmen wir nicht überein und werden nicht
aufhören, uns darüber zu streiten: aber nun ist doch
wenigstens schon einmal ausgemacht, daß wir gute
Menschen sind, und schließlich muß doch alles zu einer
Ordnung kommen. Daran glaube ich, und ich wiederhole
es, daß es nur die zweihundertjährige Entwöhnung

von jeglicher Arbeit ist und weiter nichts. So, wie
es jetzt ist, schließen wir unsere „Kulturperiode“ damit
ab, daß wir allgemein aufhören, uns gegenseitig zu verstehen.
Ich spreche nur von den aufrichtigen und ernsten
Menschen – nur sie allein wollen sich nicht mehr verstehen.
Spekulanten sind eine andere Sache: die haben
sich bei uns immer und zu jeder Zeit verstanden.



Der Bauer Marei



Ich will, zur Abwechselung, einmal eine kleine Geschichte
erzählen. Das heißt: eigentlich kann man das
nicht recht eine Geschichte nennen; es ist nur eine alte
Erinnerung. Ich war damals neun Jahre alt ...
Doch nein: ich werde lieber mit meinem neunundzwanzigsten
Jahre beginnen.



Es war am zweiten Osterfeiertag. Die Luft war
warm, der Himmel hoch und blau und die Sonne so
hell und schön. In meiner Seele aber war es dunkel
und häßlich. Ich schlenderte hinter den Kasernen umher,
betrachtete den Palisadenzaun, der unser Gefängnis
umgab, und zählte die einzelnen Pfähle. Doch
selbst das ewige Zählen wurde langweilig, wenn ich’s
auch nur ganz mechanisch, aus Gewohnheit, tat. Es
war schon der zweite Tag, daß im Gefängnis „gefeiert“
wurde: die Gefangenen brauchten nicht zu arbeiten,
und so waren denn fast alle betrunken. In jedem
Augenblick entstand ein neuer Streit, der mit Schimpfwörtern
begann und mit Schlägen endete. Gemeine
Lieder, Spielhöllen unter den Pritschen, mehrere für
besonderen Unfug von den Kameraden halbtotgeprügelte

Sträflinge, die man mit Pelzen bedeckt hatte
und ruhig liegen ließ, bis sie wieder zu sich kommen und
aufwachen würden; oft schon waren die Messer gezogen
worden: all das hatte mich in den zwei Feiertagen bis
zum Wahnsinn gequält.



Niemals habe ich betrunkenes Volk ohne Ekel sehen
können; hier aber, an diesem Ort, war es mir ganz
besonders widerlich. An solchen Feiertagen kamen
nicht einmal die Beamten ins Gefängnis, um zu inspizieren
oder nach dem verbotenen Branntwein zu suchen.
Sie sahen wohl ein, daß man auch diesen Verstoßenen
doch wenigstens einmal im Jahr etwas Freiheit lassen
mußte, um Schlimmerem vorzubeugen.



Plötzlich ertrug ich die Qual nicht mehr. Heiße
Wut packte mich. Da kam mir der Pole M...tzki, auch
ein „politischer“ Zwangssarbeiter, entgegen; er blieb
vor mir stehen und sah mich zornig, mit zuckenden
Lippen, an. „Je hais ces brigands!“ stieß er halblaut
durch die Zähne hervor und ging an mir vorüber.
Ich kehrte in die Kaserne zurück, obgleich ich erst vor
einer Viertelstunde halb wahnsinnig aus ihr hinausgelaufen
war; denn sechs Kerle, wahre Athleten, hatten
sich zugleich auf den betrunkenen Tataren Gasin gestürzt,
um ihn mit den Fäusten zu „beruhigen“. Sie schlugen
ihn unsinnig (ein Kamel hätte solche Schläge nicht überlebt),
wußten aber, daß dieser tatarische Herkules viel
aushalten konnte. Als ich nun zurückkam, sah ich in
einer Ecke den schändlich zugerichteten Gasin, der ohne
jedes Lebenszeichen auf seiner Pritsche lag. Man hatte
ihn mit einem Pelz zugedeckt. Die anderen umstanden
ihn schweigend. Wenn sie auch überzeugt waren, daß

er am nächsten Tage wiedererwachen werde, so kratzte
sich doch einer von ihnen den Kopf und meinte etwas
besorgt: „Aber ... Weiß Gott doch ... Ist die
Stunde vertrackt, so stirbt ’n Mensch wie nichts von
solchen Schlägen.“ Ich ging zu meiner Pritsche am
vergitterten Fenster, legte mich auf den Rücken, schob
die Hände unter den Kopf und schloß die Augen. So
lag ich immer gern: die Schlafenden werden gewöhnlich
in Ruhe gelassen, und so kann man denken und
träumen. Diesmal wollte es jedoch mit dem Träumen
nicht gehen: mein Herz schlug unruhig, und in den
Ohren klang mir noch das Wort: „Je hais ces brigands!“
Jetzt noch träume ich in mancher Nacht von
jener Zeit; ich kenne keinen qualvolleren Traum.



Allmählich vergaß ich die Gegenwart und verlor
mich unmerklich in Erinnerungen. In den langen
Jahren, die ich dort verbrachte, erinnerte ich mich meines
ganzen früheren Lebens: ich glaube, ich habe es so von
Anfang an nochmals durchlebt. Diese Erinnerungen
kamen, ohne daß ich selbst wußte, wie; nur selten habe
ich sie gerufen. Gewöhnlich fingen sie mit irgendeinem
Punkt, einem kleinen Zug an, dem sich dann immer mehr
Züge anfügten, bis das Vergangene zum großen Bilde
wurde. Ich analysierte dann die alten Eindrücke, fügte
dem längst Erlebten neue Seiten hinzu und (die Hauptsache)
verbesserte, verbesserte ununterbrochen: darin bestand
ja mein einziger Zeitvertreib, meine Unterhaltung
und Zerstreuung. An jenem zweiten Osterfeiertag nun
stand mir plötzlich, ich weiß nicht warum, eine Stunde
aus meiner Kindheit vor der Seele, eine Begegnung
des Neunjährigen, die ich schon längst vergessen hatte;

und ich liebte damals Erinnerungen aus meinen Kinderjahren
ganz besonders.



- - - - - - - - - - - - - - - - -



Mir fiel der Augustmonat auf unserem Landgut
ein. Ein trockenen klarer Tag; ein wenig kühl und
windig; der Sommer neigt sich dem Ende zu, und bald
muß man wieder nach Moskau fahren, wieder den
ganzen Winter über in französischen Stunden sich langweilen;
und ich verlasse das Landgut so ungern! Ich
ging hinter die Tenne und weiter in die Schlucht, von
der sich auf der anderen Seite ein dichtes Gestrüpp bis
zum Wald hinzog. Weiter und immer weiter drang ich
in das Buschwerk ein und höre noch, wie, vielleicht
dreißig Schritt vor mir, auf dem Neubruch einsam ein
Bauer pflügt. Ich weiß: er muß steil den Abhang
heraufpflügen, das Pferd hat es schwer, und manchmal
tönt bis zu mir sein ermunternder Zuruf: „Nu, nu!“
Ich kenne alle unsere Bauern, weiß aber nicht, welcher
von ihnen da gerade pflügt; ist mir auch einerlei. Ich
bin ganz und gar in meine eigene Arbeit vertieft; denn
auch ich bin beschäftigt: von einem Nußbaum breche
ich mir eine gute Gerte, um mit ihr Frösche zu schlagen.
Die Gerten von Nußbäumen sind so hübsch, viel besser
als Birkenruten. Auch Käfer und andere Tierchen
nehmen mich in Anspruch; ich habe sogar eine große
Käfersammlung. Viele sind so putzig! Auch liebe ich
die kleinen rotgelben Eidechsen mit den schwarzen
Tüpfelchen; doch vor Schlangen habe ich Angst. Aber
Schlangen trifft man viel seltener als Eidechsen. Pilze
gibt’s hier wenig. Pilze muß man im Birkenwald

suchen. Und ich mache mich auf, weiter durch das Gestrüpp
in den Wald zu gehen. In meinem ganzen
Leben habe ich nichts so geliebt, wie den Wald mit
seinen Pilzen und Beeren, mit seinen Käfern und
Vögeln, Igeln und Eichkätzchen, mit dem mich immer
wieder entzückenden feuchten Duft faulender Blätter.
Und noch jetzt, während ich dieses schreibe, rieche ich
geradezu, atme ich den Duft unseres Birkenwaldes;
solche Eindrücke haften fürs ganze Leben.



Da, plötzlich, inmitten der tiefen Stille, hörte ich
laut und deutlich den Ruf: „Ein Wolf kommt!“ Ich
schrie auf vor Schreck und lief schreiend auf die Wiese
zu dem pflügenden Bauer.



Es war unser Bauer Marei. Ich weiß nicht, ob
es den Namen gibt; aber bei uns nannten ihn alle
Marei. Er war ein etwa fünfzigjähriger, stämmiger,
ziemlich großer Mann, mit langem, schon stark ergrautem
dunkelblondem Bart. Ich kannte ihn, hatte aber noch
nie mit ihm gesprochen. Als er jetzt meinen Schrei
hörte, hielt er das Pferd an und blieb stehen. Ich raste
den Abhang hinab auf ihn zu und ergriff, um im vollen
Lauf nicht zu fallen, hastig mit einer Hand die Pflugstange
und mit der anderen seinen Ärmel: er beugte sich
zu mir nieder; und da erst gewahrte er meinen Schreck.



„Ein Wolf kommt!“ keuchte ich atemlos.



Er hob schnell den Kopf und blickte sich unwillig um;
einen Augenblick glaubte er mir.



„Es schrie ... Jemand schrie: Ein Wolf kommt! ...“
stammelte ich zitternd.



„Geh doch! Wo denn? Was für ’n Wolf soll
denn – ... Ist dir ja nur so vorgekommen! Was kann

denn hier für ’n Wolf sein!“ sprach er halblaut in den
Bart, wie um mich zu beruhigen.



Ich aber zitterte noch immer am ganzen Leibe, klammerte
mich noch fester an seinen Bauernkittel und war,
glaube ich, sehr bleich. Er betrachtete mich mit besorgtem
Lächeln; offenbar regte er sich meinetwegen auf.



„Sieh mal an! Du hast dich aber verschreckt! Ei –
ei!“ sagte er und schüttelte den Kopf. „Genug schon,
Kleinerchen, nun, laß gut sein!“ Er streckte die Hand
aus und streichelte plötzlich meine Wange. „Nun, schon
gut, Kleinerchen! Christus ist mit dir; mach ’n
Kreuz!“



Doch ich bekreuzte mich nicht. Meine Mundwinkel
zuckten. Das schien ihn besonders zu wundern: langsam
erhob er seinen dicken, mit Erde beschmutzten Mittelfinger
und berührte vorsichtig meine zitternden Lippen.
„Sieh mal an! So was! Ei – ei!“ sagte er lächelnd
(es war ein ganz besonderes, mütterlich zärtliches
Lächeln). „Herrgott! Das ist doch ...“



Endlich begriff ich, daß der Schrei: „Ein Wolf
kommt!“ in meiner Phantasie entstanden war. Der
Schrei hatte so hell und deutlich geklungen, daß ein
Zweifel ausgeschlossen schien; doch ich wußte, daß ich
schon früher manchmal irgendeinen Schrei zu hören
geglaubt hatte, während in Wirklichkeit alles still gewesen
war. Später vergingen diese Halluzinationen der
Kinderjahre.



„Jetzt werde ich gehen,“ sagte ich endlich, nachdem
ich etwas Mut gefaßt hatte; doch blickte ich Marei noch
fragend und schüchtern an.



„Nu, geh nur; und ich werde Dir nachsehen. Ich

werde Dich schon nicht vom Wolf nehmen lassen!“
fügte er mit demselben mütterlichen Lächeln hinzu. „Nu,
Christus ist mit dir, nu, geh nur“; und er bekreuzte mich
mit seinen erdigen Fingern und bekreuzte sich dann selbst.



Ich ging. Doch jedesmal, wenn ich zehn Schritte
gemacht hatte, blickte ich mich nach ihm um. Marei
stand mit seinem Pferdchen, während ich die Schlucht
hinunter- und wieder hinaufging, stand am Pflug und
sah mir nach; und so oft ich mich umkehrte, nickte er mir
mit dem Kopf zu. Ich schämte mich, offen gestanden,
nicht wenig vor ihm: weil ich solche Angst gehabt hatte.
Trotzdem fürchtete ich mich immer noch vor dem Wolf,
bis ich glücklich auf der anderen Seite der Schlucht an
der Getreidedarre ankam: hier verließ mich die Angst;
und plötzlich kam auch noch, ich weiß nicht, woher, unser
Hofhund Woltschok mir entgegengelaufen. Erst in
dessen Begleitung fühlte ich mich ganz sicher; und so
wandte ich mich denn zum letztenmal nach Marei um.
Sein Gesicht konnte ich nicht mehr unterscheiden; aber
ich fühlte, daß er mir noch ebenso freundlich zulächelte
und mit dem Kopf zunickte. Ich winkte ihm noch einmal
mit der Hand zu und er winkte mir wieder. Dann
wandte er sich zum Pflug und trieb das Pferd an. „Nu,
nu!“ Noch von fern her hörte ich seinen Zuruf; und das
Pferd zog wieder den Pflug.



- - - - - - - - - - - - - - - - -



Ich weiß nicht, warum mir das alles mit einemmal
einfiel, und warum noch dazu alle Einzelheiten so deutlich
vor mir standen. Ich wachte plötzlich auf, setzte mich
auf die Pritsche; und ich weiß: auf meinem Gesicht fühlte
ich noch das Lächeln der Erinnerung. Eine Weile dachte

ich weiter nach und suchte mich des Folgenden zu erinnern.



Als ich damals von Marei nach Hause gekommen
war, hatte ich keinem Menschen von meinem „Erlebnis“
erzählt. Was war denn da auch zu erzählen? Den
Marei vergaß ich gar bald. Wenn ich ihn später traf,
sprach ich niemals mit ihm, nicht nur nicht über den
Wolf, sondern überhaupt nicht. Und nun, plötzlich,
nach zwanzig Jahren, in Sibirien, steht diese Begegnung
so deutlich, bis in die kleinsten Einzelheiten, vor
mir. Also muß sie doch, mir unbewußt, in meiner Seele
geblieben sein, ganz von selbst und vielleicht sogar gegen
meinen Willen; und sie tauchte erst wieder auf, als die
Zeit gekommen war. Mir fiel dieses zärtliche, mütterliche
Lächeln des armen Leibeigenen ein, seine Bekreuzung
und sein Kopfschütteln: „Ei – ei, du hast dich aber
verschreckt, Kleinerchen!“ Und besonders der dicke, von
der Erde beschmutzte Finger mit dem schwarzen Nagel,
mit dem er vorsichtig, in so schüchterner Zärtlichkeit,
meine zuckenden Lippen berührte. Natürlich: Ein jeder
hätte ein erschrecktes Kind beruhigt; doch hier, bei dieser
einsamen Begegnung, geschah etwas ganz anderes. Und
wenn ich sein eigener Sohn gewesen wäre, hätte Marei
mich nicht mit einer tieferen, helleren Liebe anzublicken
vermocht. Wer aber zwang ihn dazu? Er war unser
Leibeigener und ich immerhin sein Herrensohn. Niemand
hätte jemals erfahren, daß er mich gestreichelt,
niemand ihn dafür belohnt. Liebte er vielleicht kleine
Kinder so sehr? Solche Leute gibt es allerdings. Die
Begegnung geschah auf einsamem Feld, und nur Gott
wußte, mit welch einem tiefen, heiligen menschlichen Gefühl,

von welch einer weichen, fast weiblichen Zärtlichkeit
die Seele eines rohen, tierisch unwissenden russischen
Muschiks erfüllt sein kann. War es nicht dieses, was
Konstantin Akssakoff meinte, als er von der tiefen inneren
Bildung des russischen Volkes sprach?



Ich weiß noch: als ich von der Pritsche aufstand
und mich umblickte, fühlte ich mit einemmal, daß ich
diese Unglücklichen mit ganz anderen Augen betrachten
konnte, und daß plötzlich, wie durch ein Wunder, aller
Haß und alle Wut aus meinem Herzen verschwunden
waren. Ich ging wieder hinaus und schaute aufmerksam
in die Gesichter der Gefangenen, die mir begegneten.
Dieser glattrasierte ehrlose Muschik mit dem gebrandmarkten
Verbrechergesicht, der mit heiserer Stimme sein
rohes Lied gröhlt, ist vielleicht auch so einer wie der
Marei, der mich als Kind streichelte: ich kann ja nicht
in sein Herz sehen.



Am selben Abend traf ich noch einmal den Polen
M...tzki. Der Arme! Der konnte keine Erinnerungen
an irgendeinen Marei haben und für alle diese Menschen
nichts anderes empfinden als: „Je hais ces brigands!“
Wahrhaftig: diese Polen haben dort doch mehr gelitten
als unsereiner!





Einiges über den Krieg[20]





Ich habe einen Freund, der sich durch sehr paradoxe
Anschauungen auszeichnet. Ich kenne ihn schon lange.
Es ist ein ganz unbekannter Mensch und ein höchst
sonderbarer Charakter: er ist nämlich ein Denker.
Ich werde unbedingt noch ausführlicher von ihm
sprechen – doch später einmal. Jetzt ist mir nur zufällig
eingefallen, wie er einmal, es ist schon etliche Jahre her,
mit mir über den Krieg stritt. Er verteidigte den Krieg
als solchen und vielleicht einzig um mit Paradoxen zu
spielen. Ich bemerke hier noch, daß er nicht etwa Offizier
ist, sondern der friedliebendste und gutmütigste
Mensch, den es in der Welt und bei uns in Petersburg
überhaupt geben kann.



„Toller Gedanke,“ sagte er unter anderem, „daß der
Krieg eine Geißel für die Menschheit sei! Im Gegenteil,
er ist das Nützlichste, was man sich überhaupt denken
kann! Nur eine einzige Art Krieg ist verabscheuenswert
und wirklich verderblich: das ist der innere, der
Bürgerkrieg. Er lähmt und zerreißt den Staat, dauert
immer viel zu lang und vertiert das Volk auf ganze
Jahrhunderte. Der politische Krieg aber, der zwischen
verschiedenen Völkern ausgekämpft wird, bringt einzig
und allein Nutzen – in jeder Beziehung. Und dann ist
er auch vollkommen unentbehrlich.“



„Aber hören Sie mal! Ein Volk geht aufs andere

los, Menschen schlagen sich gegenseitig tot – was ist
hier unentbehrlich?“



„Alles, und zwar im höchsten Grade. Doch erstens
ist es nicht wahr, daß die Menschen in den Krieg gehen,
um sich gegenseitig totzuschlagen. Das ist nie der Beweggrund
gewesen, sondern sie gehen, um ihr eigenes
Leben zu opfern, – das aber ist denn doch etwas ganz
anderes. Es gibt keine höhere Idee als die, sein eigenes
Leben zu opfern, indem man seine Brüder und sein
Vaterland beschützt oder einfach, indem man die Interessen
seines Vaterlandes verteidigt. Die Menschheit
kann nicht ohne hochherzige Ideen leben, und ich vermute
sogar, daß die Menschheit gerade deswegen den Krieg
liebt, weil sie sich an einer hochherzigen Idee beteiligen
will. Es ist ein Bedürfnis.“



„Ja, liebt denn die Menschheit den Krieg?“



„Ja, zweifeln Sie denn daran? Wer ist zurzeit eines
Krieges noch kopfhängerisch? Alle sind sofort munter
und ermutigt, und von der gewöhnlichen Schlaffheit und
Langeweile der Friedenszeiten ist nichts mehr zu sehen
und zu hören. Und nachher, wenn der Krieg beendet
ist, mit welcher Hingabe denken sie an ihn zurück, selbst
wenn sie geschlagen worden sind! Glauben Sie den
Leuten nicht, wenn sie sich beim ersten Wiedersehen nach
der Kriegserklärung kopfschüttelnd sagen: ‚Ach, welch
ein Unglück! Ach, daß wir das noch erleben mußten!‘
sie tun es ja nur aus Wohlerzogenheit. Glauben Sie
mir, jeder hat dann hohen Feiertag im Herzen. Wissen
Sie, es ist furchtbar schwer, sich zu gewissen Ideen zu
bekennen: gleich ist das Geschrei groß. – Tier! Barbar!

schreien sie sofort und sind zum Verurteilen bereit.
Das aber fürchtet man, und so zieht man vor, den Krieg
lieber nicht zu loben.“



„Aber Sie sprechen von hochherzigen Ideen, von
Menschlicherwerden. Lassen sich denn hochherzige Ideen
nicht auch ohne Krieg finden? Ich glaube vielmehr,
daß sie sich in Friedenszeiten noch leichter entwickeln
können.“



„Ganz im Gegenteil, vollkommen umgekehrt! Die
Hochherzigkeit verkommt in der Zeit eines langen Friedens,
und an ihre Stelle treten Zynismus, Gleichgültigkeit,
Langeweile und viel, viel boshafter Spott, und das
noch dazu nur zur leeren Zerstreuung und nicht mal um
einer Sache willen. Man kann geradezu behaupten, daß
ein langer Friede die Menschen gefühllos macht. Das
soziale Übergewicht geht dann immer auf die Seite alles
dessen über, was in der Menschheit schlecht und roh ist –
hauptsächlich zum Reichtum, zum Kapital. Ehre,
Nächstenliebe, Selbstverleugnung werden in der ersten
Zeit nach dem Kriege noch geachtet, sie stehen noch hoch
im Preis, doch je länger der Friede dauert – desto mehr
sieht man diese schönen und großen Tugenden verbleichen,
einschlafen, absterben, und den Reichtum, die Sucht nach
Erwerb alles ergreifen. Schließlich bleibt nur noch
Heuchelei übrig – geheuchelte Ehre, geheuchelte Selbstverleugnung
um der Pflicht willen. Und wenn man trotz
des ganzen Zynismus auch noch fortfährt, diese großen
Begriffe zu achten, so geschieht es dann doch nur in
schönen Worten und bloß zum Anschein, aus Form. Die
wirkliche Ehre ist nicht mehr, es bleiben nur Formeln
übrig. Formeln der Ehre aber – die sind der Tod der

Ehre. Ein langer Friede bringt Gleichgültigkeit hervor,
niedrige Gedanken, bringt Sittenverderbnis und Abstumpfung
der Gefühle. Die Vergnügungen werden nicht
feiner, sondern wüster. Der plumpe Reichtum kann sich
nicht an Idealen erquicken und verlangt nach anspruchsloseren,
mehr ‚auf die Sache‘ gehenden Genüssen, d. h.
nach unmittelbarster Befriedigung des Fleisches. Die
Vergnügungen werden rein sinnlich. Sinnlichkeit ruft
Wollust hervor, und Wollust immer Grausamkeit. Alles
das werden Sie unmöglich leugnen, denn Sie können
die erste Tatsache nicht verneinen: daß das soziale
Übergewicht in der Zeit eines langen Friedens
sich zum Schluß immer auf die Seite des Reichtums
neigt.“



„Aber die Wissenschaft, die Kunst – können
die sich denn während des Krieges entwickeln?
Und das sind doch wirklich große und hochherzige
Ideen!“



„Warten Sie, gerade hiermit fange ich Sie! Die
Wissenschaft und die Kunst entwickeln sich immer und
gerade in der ersten Periode nach dem Kriege. Der
Krieg erneut sie, erfrischt sie, ruft sie hervor, stärkt die
Gedanken und gibt ihnen gewissermaßen einen Stoß.
In einem langen Frieden dagegen verkommt auch die
Wissenschaft. Zweifellos fordert die Beschäftigung mit
der Wissenschaft Mut und sogar Selbstaufopferung.
Doch wie viele Gelehrte widerstehen denn der Pest des
Friedens? Die geheuchelte Ehre, Selbstsucht und oberflächliche
tierische Vergnügungslust erfassen auch sie.
Versuchen Sie es nur einmal, mit solch einer Leidenschaft
fertig zu werden, wie es beispielsweise der Neid ist: er

ist roh und gemein, aber er wird trotzdem auch in die
edelste Gelehrtenseele eindringen. Auch der Gelehrte
will schließlich an dem allgemeinen Prunk und Glanz
teilhaben. Was bedeutet vor dem Triumph des Reichtums
der Triumph irgendeiner wissenschaftlichen Entdeckung,
wenn sie nicht gerade so effektvoll ist wie die
Entdeckung etwa eines neuen Planeten! Was meinen
Sie wohl, ob unter solchen Umständen noch viel wirkliche
Arbeitssklaven für das Allgemeinwohl übrigbleiben?
Im Gegenteil, man sucht den Ruhm, und so kommt es
dann zu Scharlatanerie, zur Jagd nach dem Effekt und,
vor allen Dingen, zum Utilitarismus – denn man will
doch zu gleicher Zeit auch reich werden! In der Kunst
ist es genau so wie in der Wissenschaft: dieselbe Jagd
nach dem Effekt, nach irgendeiner Verfeinerung. Einfache,
klare, hochherzige und gesunde Ideen sind dann
schon viel zu unmodern, man braucht etwas viel Verboteneres,
Ungesünderes: die Künstlichkeit der Leidenschaften
will man. Allmählich verliert sich dann das
Gefühl für das Maß und die Harmonie, und man bekommt
dafür die Entstellung der Gefühle und Leidenschaften,
die sogenannte ‚Differenzierung‘ der Gefühle,
die in Wirklichkeit nur ihre Verrohung ist. Sehen Sie,
zu all dem entartet die Kunst in einem langen Frieden.
Wenn es in der Welt keinen Krieg gäbe, so würde die
Kunst einfach verkommen und verderben. Alle guten
Ideen der Kunst ja ihre besten, sind vom Kriege, vom
Kampf geschaffen worden. Lesen Sie eine Tragödie,
sehen Sie sich die Statuen an, da haben Sie Horaz, und
da haben Sie den Apollo von Belvedere, der selbst einen
Wilden in Erstaunen setzen müßte ...“




„Aber die Madonnen, das Christentum?“



„Das Christentum erkennt das Faktum des Krieges
vollkommen an und weissagt bekanntlich, daß das
Schwert nicht vergehen werde, solange die Welt steht:
das ist sehr bemerkenswert und sollte viele stutzig machen.
Oh, natürlich im höheren, im moralischen Sinne verwirft
es den Krieg und verlangt Nächstenliebe. Ich
werde selbst der erste sein, der sich freut, wenn man die
Schwerter in Pflugscharen umschmiedet. Doch fragt
es sich: wann wird das möglich sein? Und lohnte es sich
überhaupt, die Schwerter jetzt in Pflüge zu verwandeln?
Der jetzige Friede ist immer und überall schlimmer als
der Krieg, so unvergleichlich viel schlimmer, daß es zum
Schluß geradezu unmoralisch wird, ihn noch aufrechtzuerhalten.
Es gibt nichts mehr, was man schützen möchte,
überhaupt nichts mehr, was wert wäre, erhalten zu
bleiben, es ist beinahe gewissenlos und eine Schande,
irgend etwas noch zu erhalten! Der Reichtum und die
Roheit der Vergnügungen gebären Faulheit, und die
Faulheit gebiert Sklaven. Um die Sklaven in der
Sklaverei zu erhalten, muß man ihnen den freien Willen
und die Möglichkeit der Aufklärung nehmen. Wer Sie
auch sein mögen, mein Lieber, selbst wenn Sie der
humanste Mensch sind: einen Sklaven werden auch Sie
immer nur als Sklaven behandeln können – nicht wahr?
Ich bemerke noch, daß in der Periode des Friedens Feigheit
und Unehrlichkeit gute Wurzeln schlagen. Der
Mensch ist naturgemäß stark zu Feigheit und Unehrlichkeit
geneigt, und das weiß er selbst ganz genau. Deshalb
vielleicht sehnt er sich auch so nach dem Kriege, und
darum liebt er ihn so sehr: er ahnt in ihm das Heilmittel.

Der Krieg entwickelt in ihm die Nächstenliebe und nähert
und befreundet die Völker.“



„Wieso, befreundet?“



„Indem er sie lehrt, einander zu achten. Der Krieg
erfrischt die Menschen. Die Menschenliebe entwickelt
sich am meisten und fast ausschließlich auf dem Schlachtfelde.
Es ist eine scheinbar sonderbare Tatsache, daß
der Krieg weniger erbittert und aufreizt als der Friede.
Irgendeine politische Beleidigung in der Friedenszeit,
irgendeine herausfordernde Konvention, ein politischer
Druck, anmaßende Forderungen – in der Art etwa, wie
Europa sie uns 1863 stellte – erbittern viel mehr als ein
offener Kampf. Erinnern Sie sich: haßten Sie etwa
die Franzosen oder Engländer zur Zeit des Krimkrieges?
Im Gegenteil, man kam sich näher, trat geradezu in
Freundschaft miteinander. Wir interessierten uns für
unsere Feinde und pflegten unsere Gefangenen. Unsere
Soldaten und Offiziere gingen während des Waffenstillstands
zu den feindlichen Vorposten, verbrüderten
sich fast mit ihnen, tranken Wodka zusammen, und ganz
Rußland las es schmunzelnd in den Zeitungen – was
jedoch nicht hinderte, daß man sich prächtig schlug. Es
entwickelte sich der Geist der Ritterlichkeit ... Und über
die materiellen Schäden des Krieges lohnt es sich nicht
einmal zu sprechen: wer kennt nicht die alte Erfahrung,
daß nach einem Kriege alles wie mit neuen Kräften aufersteht?
Die ökonomischen Kräfte des Landes treten
zehnmal mehr hervor, ganz als ob eine Gewitterwolke
Regen auf trockenen Boden niedergesandt hätte. Denen,
die durch den Krieg gelitten haben, wird sofort und von
allen Seiten geholfen, während in Friedenszeiten ganze

Distrikte eher Hungers sterben können, bevor wir uns
zur Hilfe rühren oder drei Rubel spenden.“



„Ja, leidet denn das Volk nicht am meisten unter
dem Kriege, muß es nicht Verheerungen und Bürden
ertragen, die unvergleichlich größer sind als die der
höheren Gesellschaftsschichten?“



„Vielleicht; – doch immer nur zeitweilig, dafür aber
gewinnt das Volk weit mehr, als es verliert. Gerade
für das Volk hat der Krieg die besten und schönsten
Folgen. Selbst wenn Sie der humanste Mensch sind,
werden Sie sich doch für mehr als den Bauer halten.
Wer mißt in unserer Zeit noch Seele mit Seele – mit
dem christlichen Maß? Man mißt mit dem Geldbeutel,
der Macht, der Kraft, – und der einfache Mann, der
weiß das nur zu genau. Nicht daß hierbei Neid wäre, –
aber es entsteht das unerträgliche Gefühl einer moralischen
Ungleichheit, die viel verletzender für ihn ist, als
wir es ahnen. Wie Sie die Menschen auch befreien
oder welche Gesetze Sie ihnen auch geben mögen, diese
Ungleichheit der Menschen wird in der jetzigen Gesellschaft
doch nicht aufgehoben werden. Das einzige Heilmittel
dagegen ist – der Krieg. Ein Palliativmittel
vielleicht, doch ein tröstendes für das Volk. Der Krieg
hebt den Geist des Volkes und die Erkenntnis des eigenen
Wertes. Der Krieg macht in der Stunde des Kampfes
alle gleich und versöhnt den Herrn mit dem Knecht in
der allerhöchsten Erscheinung der menschlichen Würde, –
im Opfer des Lebens für die gemeinsame Sache, für alle,
für das Vaterland! Glauben Sie denn wirklich, daß die
Masse, selbst die ganz unwissende Masse der Bauern und
Bettler, nicht auch der aktiven Offenbarung hochherziger

Gefühle bedarf? Worin kann nun die Masse im
Frieden ihre Hochherzigkeit und ihre menschliche Würde
beweisen? Auf die einzelnen Durchbrüche derselben sehen
wir, wenn wir sie überhaupt zu beachten geruhen, mit
verwundertem Lächeln, ja selbst mit ungläubigem Lachen,
und zuweilen sogar mit unverhülltem Mißtrauen. Glauben
wir aber einmal dem Heroismus eines einzelnen,
so schlagen wir darob solch einen Lärm, als ob es etwas
schier Unmögliches wäre; und was kommt dabei heraus?
Unsere Verwunderung und unser Lob gleichen beinahe
der Verachtung. In Kriegszeiten verschwindet all das
ganz von selbst und die volle Gleichheit des Heroismus
tritt an seine Stelle. Vergossenes Blut ist eine wichtige
Sache. Die gemeinsame Heldentat erzeugt die stärkste
Verbindung zwischen den verschiedenen Ständen. Der
Gutsbesitzer und der Muschik standen sich im Jahre 1812,
als sie gemeinsam fürs Vaterland kämpften, näher als
in Friedenszeiten zu Haus auf dem Gute. Der Krieg
ist der Masse ein Anlaß, sich zu achten, und darum liebt
das Volk den Krieg: es dichtet über ihn Lieder und
kann sich nicht satt hören an den Geschichten und
Erzählungen aus dem Kriege ... Noch einmal: Vergossenes
Blut ist eine wichtige Sache! Nein, der
Krieg ist in unserer Zeit unentbehrlich; ohne
Krieg würde die Welt untergehen oder wenigstens
sich in einen schmutzigen Schlamm verwandeln, in
irgendeinen gemeinen Schmutz mit faulenden Wunden
...“



Ich widersprach ihm natürlich nicht weiter. Mit
Denkern kann man nicht streiten. Aber es ist doch eine
höchst sonderbare Tatsache: man fängt jetzt an über

Dinge nachzudenken und zu streiten, die, wie man doch
meinen sollte, schon längst allen klar und ins allgemeine
Archiv des Abgetanen gestapelt worden sind. Jetzt wird
das alles wieder ausgegraben ... Das auffallendste
aber ist, wie mir scheint, daß dieses heutzutage überall
geschieht.





Mein Paradox





Das Paradox



Wieder ein Zusammenstoß mit Europa![21] Und noch
kein Krieg? Vom Kriege, sagt man, seien wir, d. h., sei
Rußland noch weit entfernt ... Wieder ist die endlose
Orientfrage aufs Tapet gebracht, wieder blickt Europa
mißtrauisch auf uns Russen ... Doch was geht uns
schließlich das Vertrauen Europas an? Hat es denn
jemals vertrauensvoll auf uns geblickt? und kann es das
überhaupt? Oh, versteht sich, irgendeinmal wird
sich dieser Blick ändern, einmal wird Europa auch
uns besser begreifen: und es lohnte sich wirklich, über
dieses irgendeinmal zu sprechen. Einstweilen
jedoch – einstweilen ist mir eine ganz nebensächliche
Frage eingefallen, eine, mit deren Beantwortung ich
noch kürzlich sehr beschäftigt gewesen bin. Wenn nun
auch heute niemand mit mir übereinstimmen wird, so
scheint mir doch, daß ich nicht so ganz unrecht habe.



Ich sagte, daß man die Russen in Europa nicht liebe.
Nun, das wird, glaube ich, niemand bestreiten; aber
unter anderem wirft uns Europa auch vor, daß wir alle,
ohne Ausnahme, furchtbar liberal, ja selbst revolutionär
seien, und immer, sogar mit einer gewissen Vorliebe, geneigt,
uns eher den zerstörenden als den konservativen
Elementen Europas anzuschließen. Zur Strafe dafür
sehen viele Europäer spöttisch und von oben auf uns
herab, nicht selten geradezu gehässig: es ist ihnen unbegreiflich,
wie wir darauf kommen, in fremden

Angelegenheiten Verneiner zu sein? Sie nehmen
uns kurzerhand das Recht, nach europäischer Art zu verneinen
– und zwar deshalb, weil sie uns für ein Volk
halten, das nicht zur „Zivilisation“ gehört. Eher sehen
sie in uns Barbaren, die sich in Europa herumtreiben
und sich freuen, irgendwo irgend etwas zerstören zu
können – zerstören bloß um der Zerstörung willen, um
das Vergnügen zu haben, zuzusehen, wie das alles zusammenkracht
– gleich den Hunnen, gleich einer Horde
Wilder, die bereit ist, Europa wie das alte Rom zu überschwemmen
und alles Große, Alte und Heilige zu zerstören,
ohne auch nur zu ahnen, welch einen Schatz sie
der Vernichtung weiht.



Daß die Russen tatsächlich in ihrer Mehrzahl sich
in Europa als Liberale erwiesen haben – das ist wahr
und ist sogar, ich gestehe es, sonderbar. Hat sich aber
schon jemand die Frage gestellt, warum das der Fall ist?
Warum beinahe neun Zehntel von den Russen, die in
diesem Jahrhundert in Europa ihre Bildung erhalten
hatten, sich immer derjenigen Partei der Europäer angeschlossen
haben, die liberal war, der Partei der „Linken“,
d. h. immer derjenigen Seite, die ihre eigene Zivilisation,
ihre eigene Kultur verneinte? Das, was Thiers an der
Zivilisation verneint, und das, was die Pariser Kommune
an ihr 1871 verneinte, ist keineswegs dasselbe.
Ebenso „mehr oder weniger“ liberal und ebenso verschieden
liberal sind aber auch die Russen in Europa;
doch immer sind sie, ich wiederhole es, geneigter als die
Europäer, sofort zur äußersten Linken überzutreten, statt
sich zunächst noch auf den unteren Stufen des Liberalismus
aufzuhalten. Mit einem Wort, man findet unter

den Russen weit weniger Thieristen als Kommunarden.
Und man beachte wohl: das sind keineswegs irgendwelche
vom Wind verwehte Leute – Ausnahmen natürlich zugegeben
–, sondern Leute, die sogar sehr solid und zivilisiert
aussehen, zuweilen fast schon Minister sind. Doch
die Europäer trauen diesem Scheine nicht: „Grattez le
Russe et vous verrez le Tartare,“ sagen sie. Das
kann ja alles stimmen, aber, frage ich mich, woher kommt
das? Schließt sich der Russe in seiner Gemeinschaft mit
Europa der äußersten Linken an, weil er Tatar ist und
die Zerstörung liebt, also als Wilder, oder bewegen ihn
vielleicht andere Gründe dazu? – Das ist die Frage! ...
Man wird mir wohl zugeben, daß sie nicht so uninteressant
ist. Petersburg spielt jetzt nicht mehr die Rolle
des Fensters, das uns aus Europa Licht bringt. Es beginnt
etwas Neues, es muß wenigstens etwas Neues beginnen:
das sieht jetzt ein jeder ein, der nur ein wenig
nachzudenken gelernt hat. Kurz, wir fangen an mehr
und mehr zu fühlen, daß wir zu irgend etwas bereit sein
müssen, zu einem neuen Zusammenstoß mit Europa, und
vielleicht einem viel eigenartigeren, als es die bisherigen
waren, – ob es nun in der Orientfrage sein wird, oder
sonstwo, wer kann das wissen! ... Darum aber sind
ähnliche Fragen, Vermutungen, selbst Rätsel und sogar
Paradoxe interessant – und wäre es auch nur, weil sie
vielleicht auf einen richtigen Gedanken bringen können.
Wie aber soll einem da nicht eine so auffallende Erscheinung
zu denken geben, wie die, daß gerade diejenigen
Russen, welche sich am meisten für Europäer halten und
bei uns allgemein die „Westler“ genannt werden, die
auf diesen Namen stolz sind und noch heute auf die

anderen Russen wie auf Kwastrinker und Bauernkittel
herabsehen, – wie soll es da nicht interessant sein, frage
ich, daß gerade diese sich am schnellsten den Verneinern
der Zivilisation, den Zerstörern der Kultur, der „äußersten
Linken“ anschließen, und daß dieses in Rußland niemanden
wundert, ja nicht einmal zum Nachdenken
bringt? Wie soll einem das nicht merkwürdig erscheinen?



Ich habe schon eine Antwort auf diese Frage gefunden,
doch werde ich meine Idee nicht beweisen, werde
sie nur ein wenig zu erklären und die Tatsache zu entwickeln
versuchen.



Mir scheint ... folgendes: Zeigt sich nicht in dieser
Tatsache – d. h. im Anschluß unserer eifrigsten Westler
an jene äußerste Linke, in Wirklichkeit an die verneinenden
Elemente Europas, an die Verneiner Europas geradezu,
– zeigt sich darin nicht die protestierende russische
Seele, der die europäische Kultur von jeher, von Peter
dem Großen an, verhaßt gewesen ist, und ihr Protest
gegen diese Kultur, die sich in vielem, in allzu vielem,
der russischen Seele als fremd erwiesen hat? Geradeso
scheint es mir zu sein. Oh, versteht sich, dieser Protest
ist fast die ganze Zeit nur unbewußt geschehen, doch wertvoll
an ihm ist, daß er zeigt, wie gerade der russische Instinkt
nicht erstorben ist: die russische Seele hat, wenn
auch unbewußt, gerade im Namen ihres Russentums
protestiert, im Namen ihres echt russischen, ursprünglichen,
eigenen und dann unterdrückten Kulturversuchs.
Natürlich wird man sagen, es sei noch kein Grund vorhanden,
sich zu freuen, wenn dem auch so wäre: „Immerhin
bist du ein Verneiner – Hunne, Barbar, Tatar –,
der nicht im Namen eines Höheren verneint, sondern im

Namen seiner eigenen Niedrigkeit, da er ja in ganzen
zwei Jahrhunderten die europäische Höhe noch nicht einmal
hat begreifen können.“



Ich gebe zu, daß das eine offene Frage ist, doch
werde ich nicht versuchen, sie zu beantworten. Ich sage
nur, daß ich diesen Einwand aus allen Kräften verneine
– eine Begründung würde zu weit führen. Oh,
wer wird jetzt noch von uns Russen, und besonders, nachdem
das alles vergangen ist – denn diese Periode ist jetzt
tatsächlich vergangen –, wer wird jetzt noch gegen die
Tat Peters sein, sich gegen das „durchbrochene“ Fenster
auflehnen und vom alten Zarenreich Moskau träumen?
Doch nicht davon spreche ich jetzt; ich meine nur: wie
schön und gut auch alles gewesen sein mag, was wir
durch das Fenster erblickt haben, so war doch auch so
viel Häßliches und Schädliches darunter, daß der russische
Instinkt nicht aufgehört hat, sich dagegen aufzulehnen
und zu protestieren, ... wenn er sich auch vielleicht
so weit verloren haben mag, daß er selbst nicht
mehr wußte, was er mit diesem Protest eigentlich tat.
Und er hat nicht aus seinem Tatarentum heraus protestiert,
sondern in der Tat vielleicht deswegen, weil er
in sich etwas Höheres und Besseres fühlte als das, was
er durch das Fenster erblickte ... Versteht sich, der Instinkt
hat ja nicht gleich gegen alles protestiert: wir haben
viel Gutes und Schönes bekommen, und wollen nicht
undankbar sein; nun, aber gegen die Hälfte zum mindesten
hat er, glaube ich, doch protestieren können.



Ich wiederhole nochmals, daß dieses ungemein
sonderbar vor sich gegangen ist: gerade unsere feurigsten
Westler, gerade unsere Kämpfer für die Reform wurden

zu gleicher Zeit zu Verneinern Europas und stellten sich
in die Reihen der äußersten Linken. Nun, und so geschah
es, daß sie sich selbst gerade dadurch zu den eifrigsten
Russen machten, zu Kämpfern für Rußland und
den russischen Geist. Hätte man ihnen das seinerzeit erklärt,
so würden sie entweder – gelacht haben, oder sie
wären entsetzt gewesen. Es kann darüber kein Zweifel
bestehen, daß sie nicht im geringsten die Höhe und eigentliche
Bedeutung ihres Protestes erkannt haben. Im
Gegenteil: sie haben ja die ganzen zwei Jahrhunderte
hindurch ihren eigensten Wert fortgesetzt verleugnet, und
nicht nur den allein, sondern sogar die Achtung vor sich
selbst – solche gab es ja auch unter ihnen! – und in
einem Grade, der ganz Europa mit Recht wundergenommen
hat. Und nun stellt es sich heraus, daß gerade
sie sich als die wahren Russen erwiesen haben. Ebendiese
meine Deutung aber nenne ich „mein Paradox“.
Belinski[22] zum Beispiel, ein von Natur leicht und leidenschaftlich
begeisterter Mensch, ist fast als erster direkt zu
den europäischen Sozialisten, die schon die ganze Form
der europäischen Zivilisation verneinten, übergetreten,
und zu gleicher Zeit hat er bei uns, in der russischen
Literatur, bis zum Schluß gegen die Slawophilen gekämpft
– scheinbar für das ganz Entgegengesetzte. Wie
erstaunt wäre er gewesen, wenn ihm diese selben Slawophilen
damals gesagt hätten, daß gerade er der erste
Kämpfer für das russische Recht, für den russischen Geist
und Anfang, gerade für all das, was er in Rußland an

Europa bekämpfte, wenn man ihm bewiesen hätte, daß
in Wirklichkeit gerade er der russische Konservative sei –
und das ausschließlich, weil er in Europa Sozialist und
Revolutionär war? Und so war es ja beinahe auch
wirklich. Es wurde von beiden Seiten ein großer Fehler
begangen, nämlich der, daß alle damaligen Westler
Rußland mit Europa verwechselten, im Ernst für Europa
hielten und, Europa samt seinen Formen verneinend,
ernstlich glaubten, dieselbe Verneinung gälte auch für
Rußland, während Rußland durchaus nicht Europa war,
sondern nur in einem europäischen Rock steckte, unter ihm
aber ein vollkommen anderes Wesen barg. Davon sich
zu überzeugen, forderten die Slawophilen auf, indem sie
direkt auf die Tatsache hinwiesen, daß die Westler Unvergleichbares
verglichen oder gar für identisch hielten,
und daß die Folgerung, die für Europa paßte, sich keineswegs
auch auf Rußland anwenden ließ: teilweise schon
deshalb nicht, weil all das, was sie in Europa wünschten,
in Rußland schon längst vorhanden war und ist, jedenfalls
wenigstens im Keim und in der Möglichkeit, und
sogar sein Wesen ausmacht, nur nicht in revolutionärer
Form, sondern gerade in derjenigen, in welcher diese
Ideen der universalen Erneuerung der Menschheit erscheinen
müssen: in der Gestalt der Wahrheit Gottes,
der Wahrhaftigkeit Christi, die sich irgendeinmal auf
der Erde doch verwirklichen wird, und die sich unversehrt
allein in unserem Glauben erhalten hat. Sie forderten
auf, erst Rußland kennen zu lernen und dann Folgerungen
zu ziehen. Doch damals waren – um die
Wahrheit zu sagen – keine Möglichkeiten vorhanden,
etwas von Rußland kennen zu lernen. Und wer konnte

denn damals etwas von Rußland wissen? Die Slawophilen
wußten, natürlich, hundertmal mehr als die
Westler – und das ist das Minimum –; doch auch sie
handelten fast nur tastend und tappend, apriorisch und
abstrakt, indem sie sich mehr auf ihren bloßen Instinkt
verließen. Irgend etwas kennen zu lernen ist erst in
den letzten zwanzig Jahren möglich geworden, doch –
wie viele wissen denn selbst jetzt etwas von Rußland? Es
ist viel, sehr viel, daß schon ein Anfang damit gemacht
worden ist. Trotzdem erhebt sich kaum eine wichtige
Frage, und alle sind sofort verschiedener Meinung bei
uns. Nun, und jetzt erhebt sich von neuem die Orientfrage:
Hand aufs Herz, wie viele sind ihrer und welche
sind es, – die fähig wären, in dieser Angelegenheit übereinzustimmen,
und wenn es sich auch nur um einen einzigen
Entschluß handelt? Und das noch in einer so wichtigen,
großen, in einer so verhängnisvollen und nationalen
Frage! Was Orientfrage! man denke doch bloß
an unsere hundert, unsere tausend inneren Tagesfragen:
– welch eine allgemeine Verwirrung, welche
unbeständigen Anschauungen, welch eine Ungewohntheit
zu handeln! Rußland wird inzwischen entwaldet, die
Gutsbesitzer und Bauern fällen mit wahrer Wut ihre
Bäume. Es ist nicht übertrieben, wenn man sagt, daß
der Holzpreis auf ein Zehntel des früheren herabsinkt.
Noch bevor unsere Kinder groß werden, wird schon zehnmal
weniger Holz auf dem Markt sein. Was daraus
folgt, ist vielleicht unser Verderben. Doch versucht man
einmal, etwas von der Einschränkung der Rechte des
Waldfällens zu sagen, was bekommt man dann zu
hören? Von der einen Seite „staatliche und nationale

Notwendigkeit“ und von der anderen „Verletzung der
Eigentumsrechte“: zwei entgegengesetzte Begründungen.
Sofort bilden sich zwei Lager, und noch weiß man nicht,
in welches die liberale, alles entscheidende Meinung
treten wird. Und sind es wirklich nur zwei Lager? So
wird denn diese Frage noch lange unentschieden bleiben.
Einer der heutigen Liberalen hat versucht, einen Witz zu
reißen: jedes Übel, meinte er, habe auch sein Gutes, und
so müsse hinfort, wenn der ganze russische Wald abgeholzt
sei, wenigstens endgültig die Körperstrafe aufhören
– denn woher wollen die Landrichter Ruten
nehmen, wenn keine Wälder mehr da sind? Natürlich
ist das eine kleine Beruhigung, doch traut man auch ihr
nicht allzusehr: sind keine Bäume mehr vorhanden, so
bleiben doch noch Sträucher, oder man kann ja Ruten
aus dem Auslande beziehen. Neuerdings werden die
Juden Gutsbesitzer – und überall schreibt und schreit
man, daß sie den Boden Rußlands ruinieren, daß der
Jude sofort, nachdem er das Gut gekauft, um das Kapital
mit den Prozenten zurückzugewinnen, alle Kräfte und
Reichtümer des gekauften Landes aussaugt. Versucht
jemand, etwas dagegen zu sagen – so wird sofort von
allen Seiten losgeschrien, man verletze das Prinzip der
ökonomischen Freiheit und der staatsbürgerlichen Gleichberechtigung!
Möge man doch wenigstens hierbei die
Gleichberechtigung aus dem Spiel lassen, da es sich in
erster Linie um den ausgesprochensten Talmud-status
in statu handelt; wenn hier nicht nur Aussaugung des
Bodens, sondern auch die Aussaugung unseres Bauern
droht, der nun, befreit vom Gutsbesitzer, in die Sklaverei
dieser neuen „Herren“ gerät, derselben, die aus dem

westrussischen Bauern schon alles gezogen, was aus ihm
noch zu ziehen war, die jetzt nicht nur Güter und Bauern
kaufen, sondern auch die liberale Meinung – und zwar
mit gutem Erfolg. Warum aber ist das alles so bei uns?
Warum diese Unentschlossenheit und diese Uneinigkeit
bei jedem Entschluß? Meiner Meinung nach kommt das
durchaus nicht von irgendeiner Unbegabtheit und Unfähigkeit
zur Tat, sondern von unserer fortdauernden
Unkenntnis Rußlands, seines Wesens, Sinnes und
Geistes, obgleich seit Belinski und den Slawophilen schon
zwanzig Jahre vergangen sind. Und es gibt sogar noch
einen anderen Grund: in diesen zwanzig Jahren ist die
Kenntnis Rußlands in Tatsachen und Einzelheiten weit,
weit fortgeschritten, – der russische Instinkt aber hat
sich verringert im Verhältnis zu früher. Der Grund
hierfür? Wenn nun die Slawophilen durch ihren russischen
Instinkt gerettet worden sind, so muß doch dieser
Instinkt auch in Belinski gewesen sein und sogar so stark,
daß die Slawophilen ihn für ihren besten Freund gehalten
haben! Hier lag aber ein großes Mißverständnis
von beiden Seiten vor. Nicht umsonst hat man einmal
von Belinski gesagt: „wenn er langer gelebt hätte, so
wäre er bestimmt zu den Slawophilen übergetreten“.
In diesen Worten war ein Gedanke.



Das Ergebnis des Paradoxons



„Sie behaupten also,“ wird man mir sagen, „daß
jeder Russe, der sich in einen europäischen Kommunarden
verwandelt, allein schon dadurch sofort zum
russischen Konservativen wird?“ Nein, das zu behaupten,

wäre denn doch etwas zu gewagt. Ich
wollte nur bemerken, daß in dieser Idee, selbst wenn man
sie wörtlich nimmt, etwas Wahres liegt. Es ist vor
allen Dingen viel Unbewußtes dabei und meinerseits
vielleicht ein zu starker Glaube an den unvergänglichen
russischen Instinkt und an die Lebenszähigkeit des russischen
Geistes. Doch schön, schön, mag ich auch selbst
wissen, daß es ein Paradox ist, so will ich doch die
Folgerung aus ihm ziehen: das ist gleichfalls eine Tatsache,
eine Folgerung aus der Tatsache. Ich habe vorhin
gesagt, daß die Russen sich in Europa durch Liberalismus
auszeichnen, und daß sich ihrer wenigstens neun
Zehntel der Linken und äußersten Linken anschließen, sobald
sie nur mit Europa in Berührung kommen ... vielleicht
sind es auch nicht neun Zehntel: auf der Zahl will
ich nicht bestehen. Ich bestehe nur darauf, daß es unvergleichlich
mehr liberale Russen gibt, als unliberale. Doch
haben wir natürlich auch solche. Tatsächlich gibt es, und
hat es immer gegeben, Russen – die Namen einiger von
ihnen sind weltberühmt –, die nicht nur die europäische
Kultur nicht verneint, sondern, im Gegenteil, sie dermaßen
angebetet haben, daß sie schon ihren letzten
russischen Instinkt verloren, ihre russische Persönlichkeit
und ihre Muttersprache, Russen, die ihre Heimat gewechselt
und, wenn sie auch nicht zu fremden Völkern
übertraten, so doch ganze Generationen hindurch in
Europa blieben. Tatsache ist nun, daß alle diese Russen,
im Gegensatz zu den liberalen, im Gegensatz zu deren
Atheismus und Kommunismus, sich alsbald zur Rechten
und äußersten Rechten geschlagen haben und echte
europäische Konservative geworden sind.




Viele von ihnen haben ihren Glauben gewechselt und
sind zum Katholizismus übergetreten. Sind das nicht
echte Konservative, ist das nicht schon die äußerste
Rechte? Sie sind Konservative in Europa und umgekehrt
– die vollkommensten Verneiner Rußlands geworden.
Sie werden zu Zerstörern, zu Feinden Rußlands!
Da sieht man, was das heißt, sich aus einem
Russen in einen Europäer verwandeln, sich zum „wahren
Sohn der Zivilisation“ machen, – eine bemerkenswerte
Tatsache, die zweihundert Jahre Experiment uns gegeben
haben. Daraus folgt, daß der Russe, der wirklich
Europäer wird, nicht anders kann, als zu gleicher Zeit
auch der natürliche Feind Rußlands werden: War es
das, was die wollten, die „das Fenster durchbrachen“?
Hatten sie das im Auge? Und so bekamen wir zwei
Typen des zivilisierten Russen: den Europäer Belinski,
der zu gleicher Zeit Europa verneinte und sich im höchsten
Grade als Russe erwies, und den echten, altadligen
russischen Fürsten Gagarin, der es, nachdem er Europäer
geworden, für notwendig befand, nicht nur zum Katholizismus
überzutreten, sondern auch noch gleich unter die
Jesuiten zu gehen. Wer ist von beiden der größere
Feind Rußlands? Wer ist mehr Russe geblieben? Und
bekräftigt nicht dieses zweite Beispiel von der äußersten
Rechten mein voriges Paradox, daß die russischen europäischen
Sozialisten und Kommunarden – vor allen
Dingen keine Europäer sind und zum Schluß echte,
prächtige Russen werden, sobald das Mißverständnis
sich aufklärt und sie ihr Land kennen lernen! Und
zweitens, daß kein einziger Russe ernstlich Europäer
wird, wenn er nur noch ein bißchen, wenn auch nur verschwindend

wenig, Russe bleibt! Ist dem aber so, –
dann muß folglich auch Rußland etwas vollkommen
Selbständiges und Besonderes sein, etwas, das Europa
nicht im geringsten gleicht. Ja, und Europa selbst ist
vielleicht gar nicht im Unrecht, wenn es die Russen
tadelt und über ihr Revolutionärtum lacht: „Wir sind
also Revolutionäre nicht nur für die Zerstörung, dort,
wo nicht wir gebaut haben, nicht wie die Hunnen und
Tataren, sondern für irgend etwas anderes, das wir
bis jetzt selbst noch nicht wissen – die aber, die es wissen,
behalten es für sich. Kurz, wir sind – Revolutionäre
aus irgendeiner eigenen Notwendigkeit heraus, sozusagen
Revolutionäre aus Konservativismus ...“



Doch all das sind Übergangsstadien, wie ich schon
gesagt habe, all das ist nebensächlich und liegt abseits –
heute wenigstens, da sich die ewig unbeantwortete
Orientfrage wieder erhoben hat.



Utopische Geschichtsauffassung



In diesen ganzen hundertfünfzig Jahren nach Peter
dem Großen haben wir nichts anderes getan, als die
Gemeinschaft mit allen nur möglichen menschlichen
Zivilisationsformen zu erwerben versucht, durch die
Teilnahme an der Geschichte und durch die Bekanntschaft
mit den Idealen aller Völker. Zuerst haben wir uns gezwungen
und dann haben wir uns gewöhnt, die Franzosen
zu lieben, die Deutschen und all die anderen gleichfalls,
als ob das unsere Brüder gewesen wären, ganz
abgesehen davon, daß sie uns nie geliebt haben und wohl
auch willens sind, uns hinfort nicht zu lieben. Doch

darin bestand ja unsere Reform, die ganze Tat Peters
des Großen: sie hat in anderthalb Jahrhunderten unseren
Blick erweitert, – eine Tatsache, die vielleicht noch bei
keinem Volk, weder in der alten noch in der neuen Geschichte,
vorgekommen ist. Das Rußland vor Peter war
tätig und festgefügt, wenn es sich auch politisch langsam
entwickelte. Es hatte sich zur Einheit herausgearbeitet
und schickte sich an, seine Grenzen zu befestigen, und bei
sich wußte es, daß es einen Schatz in sich trug, wie es
keinen zweiten in der Welt mehr gibt – die Rechtgläubigkeit;
wußte, daß es der Hüter der Wahrheit
Christi ist, wirklich der gewißlichen Wahrheit, des wahrhaften
Ebenbildes Christi, das sich in allen anderen
Glaubensformen und bei allen anderen Völkern verdunkelt
hat. Dieser Schatz, diese ewige, in Rußland
gegenwärtige Wahrheit, deren Aufbewahrung uns als
Aufgabe zugefallen, befreite geradezu das Gewissen der
besten damaligen Russen (nach ihrer eigenen Meinung)
von der Pflicht, sich um das Wissen anderer Völker zu
kümmern. Ja, in Moskau kam man sogar zu der Überzeugung,
daß jede engere Berührung mit Europa schädlich
und demoralisierend auf das russische Gemüt und auf
die russische Idee wirken, die Rechtgläubigkeit selbst
entstellen und Rußland auf den Weg des Verderbens
bringen könnte, „nach dem Beispiel aller anderen
Völker“. So schickte sich denn das alte Rußland in seiner
Abgeschlossenheit an, Unrecht zu tun, – Unrecht
an der Menschheit, indem es sich dafür entschied, ratlos
seinen Schatz, seine Rechtgläubigkeit bei sich zu behalten
und sich von Europa, d. h. von der Menschheit, abzuschließen,
– in der Art unserer Sektierer, die mit niemandem

aus einer Schüssel essen, sondern es für eine heilige
Pflicht halten, daß ein jeder sich eine besondere Tasse
und einen besonderen Löffel anschafft. Dieser Vergleich
stimmt buchstäblich, denn vor Peter waren unsere politischen
wie geistigen Beziehungen zu Europa von derselben
Art. Seit der Reform Peters jedoch gewannen
wir die beispiellose Erweiterung des Blicks, – und
darin, wiederhole ich, besteht die ganze Größe der Tat
unseres „Ehernen Reiters“. Dieses ist der Schatz, den
wir, die obere kultivierte Schicht Russen, nach einer
anderthalb Jahrhunderte langen Abwesenheit aus
unserem eigenen Lande dem Volke bringen, und den das
Volk, nachdem wir uns selber vor seiner Wahrheit gebeugt,
von uns annehmen muß, sina qua non,
„widrigenfalls die Vereinigung beider Schichten sich als
unmöglich erweisen und alles untergehen wird.“



Was ist das nun für eine „Erweiterung des Blicks“,
worin besteht sie und was für eine Bedeutung hat sie?



Das ist nicht die Aufklärung oder Erleuchtung im
eigentlichen Sinne des Wortes, auch nicht die Wissenschaft,
es ist auch kein Verrat an den russischen moralischen
Grundsätzen im Namen der europäischen Kultur.
Nein, das ist etwas, was einzig dem russischen Volke
eigen ist: denn eine ähnliche Reform hat es nirgends und
noch niemals gegeben. Das ist unsere wirklich und in
der Tat fast brüderliche Liebe zu den anderen Völkern,
eine Liebe, die wir in anderthalb Jahrhunderten Berührung
mit ihnen uns erworben haben. Das ist unser
Bedürfnis, der ganzen Menschheit zu dienen, zuweilen
sogar zum Nachteil der eigenen, wichtigsten und nächsten
Interessen; das ist unsere Aussöhnung mit ihren Kulturen,

unser Begreifen und Verzeihen ihrer Ideale,
selbst dann, wenn sie sich mit den unsrigen nicht vertragen.
Das ist unsere Fähigkeit, die wir uns selbst anerzogen
haben, in jeder der europäischen Kulturen, oder
richtiger, in jeder europäischen Persönlichkeit die in ihr
enthaltene Wahrheit zu entdecken, sogar ungeachtet alles
dessen, womit wir grundsätzlich nicht übereinstimmen
können. Das ist endlich das Bedürfnis, in erster Linie –
gerecht zu sein und nur die Wahrheit zu suchen. Mit
einem Wort, das ist vielleicht gerade der Anfang, der
erste Schritt dieser aktiven Anwendung unseres Schatzes,
unserer Rechtgläubigkeit, zum Dienste der ganzen
Menschheit – wozu sie ja bestimmt ist und was ihr wirkliches
Wesen ausmacht. Auf diese Weise hat die Reform
Peters die Erweiterung unserer früheren Idee
bewirkt, unserer alten russisch-moskowitischen Idee: wir
bekamen ein vervielfachtes und verstärktes Verständnis
für dieselbe: wir erkannten unsere Weltbestimmung,
unsere Persönlichkeit und unsere Rolle in der Menschheit,
übersahen aber, daß diese Bedeutung und diese Rolle
grundverschieden sind von denen der anderen Völker;
denn dort lebt jede nationale Persönlichkeit einzig für
sich und in sich, wir aber werden, wenn unsere Zeit
kommt, gerade damit beginnen, daß wir die Diener Aller
werden, um der allgemeinen Versöhnung willen. Das
ist durchaus nicht schmählich für uns, im Gegenteil, es
ist unsere Größe, denn es führt zur endgültigen Vereinigung
der Menschheit. Wer der Höchste im Reiche
Gottes sein will, – der werde der Diener Aller. So
verstehe ich die russische Prädestination in ihrem
Ideal.




Der erste Schritt unserer neuen Politik nach Peter
spezifizierte sich denn auch ganz von selbst: dieser erste
Schritt lag in dem Plan, das ganze Slawentum unter
den Flügeln Rußlands zu vereinigen. Und diese Vereinigung
nicht etwa zur Aneignung fremden Besitzes,
nicht zur Vergewaltigung, nicht zur Vernichtung der einzelnen
slawischen Völkerpersönlichkeiten durch den russischen
Koloß, sondern um sie zu erneuen und in das
ihnen zustehende Verhältnis zu Europa und zur Menschheit
zu bringen, ihnen endlich die Möglichkeit zu geben,
friedlich leben zu können und sich nach ihren unzähligen,
jahrhundertelangen Leiden zu erholen, um sich im gemeinsamen
Geiste zu versammeln und, nachdem man
seine neue Kraft gefühlt, auch sein Scherflein in die
Schatzkammer des menschlichen Geistes zu bringen, auch
sein Wort in der Kultur zu sagen. Oh, natürlich, man
kann ja über diese meine „Illusionen“ von russischer Prädestination
lachen soviel man will, doch bitte ich wenigstens
eines sagen zu dürfen: wünschen etwa nicht alle
Russen die Befreiung und Erhebung der Slawen gerade
auf dieser Basis, gerade für deren volle persönliche Freiheit
und die Auferstehung ihres Geistes, und durchaus
nicht, um sie für Rußland politisch zu gewinnen
und durch sie Rußland politisch zu verstärken, wie
es einstweilen Europa argwöhnt? Das ist doch so, nicht
wahr? Dann aber sind doch meine „Illusionen“ zum
Teil schon gerechtfertigt? Freilich versteht es sich von
selbst, daß zu diesem selben Zweck Konstantinopel –
früher oder später doch unser werden muß ...



Herrgott, wie spöttisch ein Österreicher oder Engländer
lächeln würde, wenn er diese ausgedachten „Illusionen“

lesen könnte und plötzlich solch eine positive
Folgerung fände!



„Konstantinopel, das Goldene Horn, der erste politische
Punkt der Welt! – das soll keine politische Eroberung
sein!?“



Ja, das Goldene Horn und Konstantinopel – all
das wird dereinst unser sein, doch nicht um der Eroberung
und der Vergewaltigung willen, antworte ich.
Und vor allen Dingen: das wird ganz von selbst geschehen,
wenn die Zeit dazu kommt. Es ist der natürliche
Ausgang der Balkanfragen. Wenn es bis jetzt
noch nicht geschehen ist, so war eben die Zeit noch nicht
gekommen. In Europa glaubt man an irgendein „Testament
Peters des Großen“. Das ist nichts weiter als
ein von Polen geschriebenes, untergeschobenes Papier.
Doch wenn Peter auch der Gedanke gekommen wäre, anstatt
Petersburg zu gründen, Konstantinopel zu erobern,
so hätte er doch diesen Gedanken aufgegeben: selbst dann,
wenn er die Macht gehabt hätte, den Sultan zu vernichten
– denn damals wäre das unzeitgemäß gewesen
und hätte sogar Rußlands Verderben sein können.



Schon in dem finnischen Petersburg sind wir dem
Einfluß der benachbarten Deutschen nicht entronnen,
– wenn er auch nützlich gewesen ist, so hat er doch die
russische Entwicklung, bevor sie ihren rechten Weg fand,
ungemein gelähmt, – wie hätten wir dann in Konstantinopel,
der großen, eigenartigen Stadt, mit den Resten
der ältesten und mächtigsten Kultur, dem Einfluß der
Griechen entrinnen können, dieser unvergleichlich „geschliffeneren“
Menschen, als es die rauhen, uns vollkommen
unähnlichen Deutschen sind, dem Einfluß dieser

Menschen, die bedeutend mehr Berührungspunkte mit
uns haben, dieser zahlreichen höfischen Griechen, die sofort
den Thron umringt hätten und viel früher als die
Russen gelehrt und gebildet geworden wären, die unseren
Peter selber, nicht nur seine Nachfolger, bezaubert
hätten, schon allein durch ihre Kenntnis der Schiffahrt,
– seiner schwachen Seite –?? Kurz, sie hätten
Rußland politisch erobert, hätten es, wieder auf irgendeinen
neuen asiatischen Weg gelockt, nun, und dem wäre
natürlich das damalige Rußland nicht gewachsen gewesen.
Seine russische Kraft und Nationalität wären
in ihrer Entwicklung unterbrochen worden. Der mächtige
Großrusse wäre abseits in seinem dunklen schneeigen
Norden geblieben und hätte nur als Material für
die Zarenstadt gedient, und vielleicht würde er es zum
Schluß sogar überflüssig gefunden haben, ihr noch weiter
zu folgen. Der Süden Rußlands aber wäre den Griechen
anheimgefallen. Ja, vielleicht hätte sich sogar die
Rechtgläubigkeit selber in zwei Welten geteilt: in die
südlich-zaristische und die nördlich-altrussische ... Kurz,
die Sache wäre im höchsten Grade unzeitgemäß gewesen.
Jetzt aber ist es etwas ganz anderes.



Jetzt ist Rußland schon in Europa gewesen und ist
nicht mehr so unwissend wie damals. Die Hauptsache
aber – es hat seine ganze Kraft erkannt und ist wirklich
stark geworden; und außerdem weiß es jetzt, wodurch
es dereinst am stärksten sein wird. Jetzt weiß
es, daß Konstantinopel uns gehören kann, auch ohne dabei
die Hauptstadt zu sein; vor zweihundert Jahren aber,
da hätte Peter nach der Eroberung von Byzanz nicht umhingekonnt,
dorthin seine Residenz zu verlegen, was das

Verderben Rußlands gewesen wäre – denn Byzanz ist
nicht Rußland und kann auch niemals Rußland werden.
Angenommen aber, daß Peter diesen Fehler nicht begangen
hätte, so wären doch bestimmt seine Nachfolger
dorthin gezogen. Wenn aber Byzanz heute unser wird,
so wird es deshalb noch nicht Rußlands Hauptstadt und
somit auch nicht die Hauptstadt des Panslawismus, wie
einige träumen. Der Panslawismus ohne Rußland
wird sich im Kampf mit den Griechen entkräften, selbst
dann, wenn er aus seinen Teilen irgend etwas politisch
Ganzes bilden könnte. Daß aber die Griechen allein
Byzanz erben, ist jetzt schon unmöglich: einen so wichtigen
Punkt der Erde kann man ihnen nicht abtreten,
das wäre denn doch etwas zuviel für sie. Der Panslawismus
aber mit Rußland an der Spitze – oh,
der ist natürlich etwas ganz anderes! Aber ist dieses
Andere auch etwas Gutes, fragt es sich? Und würde das
nicht wie ein Einstecken der Slawen aussehen, was wir
durchaus nicht nötig haben? Also im Namen wessen,
im Namen welches moralischen Rechtes könnte
denn Rußland Konstantinopel begehren? Auf welche
höheren Ziele gestützt, könnte es Byzanz von Europa
fordern? Nur als Führer der Rechtgläubigkeit, als ihr
Beschützer und Erhalter – in der Rolle, die ihm schon
seit Iwan III.[23] zusteht: zum Zeichen dessen hat dieser
den zweiköpfigen byzantinischen Adler über das alte
Wappen Rußlands gestellt, wenn Rußland dieser Führer
auch erst seit Peter dem Großen wirklich geworden ist,

als es die Kraft in sich fühlte, seine Bestimmung zu erfüllen,
und in der Tat der einzige wahrhafte Beschützer
und Erhalter der Rechtgläubigkeit, wie der ihr angehörigen
Völker wurde. Dieser Grund, dieses Recht
auf das alte Byzanz, wäre selbst den auf ihre Unabhängigkeit
eifersüchtigsten Slawen und sogar den Griechen
verständlich und hätte nichts Kränkendes für sie.
Damit würde sich das wirkliche Wesen dieser politischen
Beziehungen selbst zu erkennen geben, Beziehungen, die
sich unfehlbar in Rußland zu allen übrigen rechtgläubigen
Völkern herstellen müssen – ob Slawen oder Griechen,
bleibt sich gleich. Rußland ist ihre Beschützerin und
vielleicht sogar ihre Führerin, doch nicht ihre Herrscherin.
Sollte Rußland aber einmal ihre Zarin werden, so wird
das nur auf ihre eigene Wahl hin geschehen können, mit
der Aufrechterhaltung alles dessen, was sie selbst zur
Sicherung ihrer Unabhängigkeit und Selbständigkeit
und Eigenart bestimmen ... so daß zu solch einem Vaterlande
auch die nicht rechtgläubigen Slawen werden hinzutreten
können, denn sie würden selbst sehen, daß die
Vereinigung unter dem Schutze Rußlands nur eine
Sicherstellung der unabhängigen Persönlichkeit eines
jeden ist, da sie ohne diese große, vereinende Kraft sich
vielleicht wieder in Streitigkeiten untereinander entkräften
würden, selbst wenn sie einmal von Muselmännern
oder Europäern, denen sie jetzt gehören, politisch unabhängig
werden sollten.



Wozu mit Worten spielen, wird man mir sagen:
was ist das, diese „Rechtgläubigkeit“? und worin liegt
hier eine so besondere Idee, solch ein besonderes Recht
auf die Vereinigung der Völker? Ist das nicht ganz

ebensolch ein politischer Verband wie alle übrigen,
wenn auch auf den breitesten Grundlagen, in der Art
der Vereinigten Staaten Amerikas vielleicht, oder womöglich
auf noch breiteren?



Ich werde diese Frage sofort beantworten.



Nein, es wird nicht dasselbe sein, und es ist auch
kein Spiel mit Worten, sondern hierdurch wird wirklich
etwas Besonderes und noch nicht Dagewesenes geschehen.
Es wird nicht nur eine politische Vereinigung
sein und noch weniger eine politische Aneignung oder
Vergewaltigung, – wie Europa es sich nicht anders
denken kann; und nicht im Namen eines Krämerwesens,
oder persönlicher Vorteile und der ewigen, immer gleichen
vergötterten Laster unter dem Schein des offiziellen
Christentums, an das in Wirklichkeit niemand mehr
außer dem Pöbel glaubt. Nein, hierdurch soll die
Wahrheit Christi zur Wirklichkeit werden, diese Wahrheit,
die einzig im Osten noch erhalten wird, die wirkliche,
neue Herrschaft Christi und die Verkündung des
endgültigen Wortes der Rechtgläubigkeit, deren Haupt
schon längst Rußland ist. Das wird ja das Ärgernis
sein für alle Starken dieser Welt, die bis jetzt hienieden
triumphiert haben, die immer auf ähnliche „Erwartungen“
mit Verachtung und Spott herabgesehen und
nicht einmal begreifen können, wie man ernstlich an die
Brüderlichkeit der Menschen, an die Allversöhnung der
Völkerschaften glauben kann, an einen Bund, der auf der
Basis der Alldienstbarkeit der Menschheit gegründet ist,
und endlich selbst an die Erneuerung der Menschen auf
Grund der wahrhaften Lehre Christi. Ist aber der
Glaube an dieses „neue Wort“, das Rußland als

Haupt der vereinten Rechtgläubigkeit der Welt sagen
kann, eine „Utopie“, die nur des Spottes wert ist,
so möge man auch mich zu diesen Utopisten rechnen,
und den Fluch der Lächerlichkeit will ich dann gerne
tragen.



„Schon das allein ist Utopie,“ wird man vielleicht
noch einwenden, „daß man Rußland irgendeinmal einfach
erlauben werde, an die Spitze der Slawen zu
treten und in Konstantinopel einzuziehen. Man kann ja
nicht verbieten, sich Illusionen zu machen, doch bleiben
es immerhin Illusionen.“



Ist das wirklich so? Doch abgesehen davon, daß
Rußland stark ist und vielleicht noch viel stärker, als
es selbst ahnt, ganz abgesehen davon – waren es nicht
unsere eigenen Augen, die noch in den letzten Jahrzehnten
zwei riesige, Europa beherrschende Mächte sich aufrichten
sahen, von denen die eine in Staub und Schutt
zusammenbrach, in einem Tage vom Sturme Gottes
hinweggefegt, und an deren Stelle sich ein neues Reich
erhob, dem ein an Kraft ähnliches, sollte man meinen,
die Erde noch nicht getragen hat? Und wer hätte das
voraussehen können? Wenn aber solche Veränderungen
möglich sind, schon in unseren Tagen und vor unseren
Augen, wie kann dann der menschliche Verstand vollkommen
und buchstäblich das Schicksal des Ostens weissagen
wollen? Wer hat wirklich Ursache, in der Hoffnung
auf die Auferstehung und Einigung der Slawen
zu verzagen? Unbekannt sind uns Menschen die Wege
Gottes allzeit gewesen.





Foma Daniloff, der zu Tode gemarterte
russische Held





Foma Daniloff



Es ist jetzt[24] wohl ein Jahr her, daß die Zeitungen
die Nachricht brachten von dem Märtyrertode des Unteroffiziers
des 2. Turkistanischen Schützenbataillons,
Foma Daniloff. Er war in die Gefangenschaft der
Kiptschaken geraten und von ihnen in Magelan nach
vielen raffinierten Foltern endlich am 21. November
barbarisch umgebracht worden, weil er nicht in ihren
Dienst und zum Mohammedanismus hatte übertreten
wollen. Der Chan selber hat ihm Belohnungen, seine
Gunst und alle möglichen Ehren versprochen, wenn er
eingewilligt hätte, Christus zu verleugnen. Daniloff
aber hat geantwortet, daß er das Kreuz nicht verraten
könne und als Untertan des Zaren, wenn auch in der
Gefangenschaft, seine Pflicht dem Zaren und dem
Christentum gegenüber erfüllen müsse. Seine Peiniger
haben sich über die Kraft seiner Seele gewundert und ihn
einen Helden genannt.



Damals rief diese Nachricht, wenn sie auch von
allen Zeitungen mitgeteilt wurde, doch kein besonderes
Interesse in der Gesellschaft hervor; ja, selbst die Blätter,
die sie nur wie eine gewöhnliche Tagesneuigkeit brachten,
fanden es nicht für nötig, sich noch besonders darüber
zu verbreiten. Darauf kamen die slawische Bewegung,

Tschernjäjeff[25], die Serben und manches andere.
Es kamen Spenden und Freiwillige, und der gefolterte
Foma geriet in völlige Vergessenheit – das
heißt in den Zeitungen. Erst kürzlich hörten wir wieder
etwas von ihm, oder vielmehr von seiner Familie, nach
der der Gouverneur von Samara inzwischen geforscht
hatte. Daniloff hat eine 27jährige Frau, Jewrossinja,
und eine sechsjährige Tochter, Ulita, in ärmlichen Verhältnissen
zurückgelassen. Eine Sammlung für sie ergab
1320 Rubel, von denen 600 für die Tochter bis zu ihrer
Mündigkeit verzinst werden sollen, während den Rest
die Mutter erhält; außerdem hat eine Schule die kleine
Ulita als Stipendiatin aufgenommen. Bald darauf benachrichtigte
dann der Chef des Generalstabes den Gouverneur
von Samara, daß nach Allerhöchster Bestimmung
der Witwe eine lebenslängliche Pension von
120 Rubel jährlich ausgezahlt werden solle. Und nun –
wird die Sache wahrscheinlich wieder vergessen werden,
besonders in Anbetracht der gegenwärtigen Aufregungen,
politischen Befürchtungen, der schwebenden Fragen,
Krachs usw.



Oh, ich will durchaus nicht behaupten, daß unsere
Gesellschaft sich zu dieser ungewöhnlichen Tat gleichgültig,
wie zu einem nicht beachtenswerten Geschehnis,
verhalten hätte! Tatsache ist nur, daß darüber wenig
gesprochen worden ist, oder richtiger, daß niemand davon
als von etwas Besonderem gesprochen hat.
Übrigens, vielleicht hat man es auch irgendwo getan,
bei Kaufleuten, bei Geistlichen zum Beispiel, nicht aber

in der „Gesellschaft“, nicht in den Kreisen unserer „Intelligenz“.
Das Volk natürlich wird diesen großen Tod
nicht vergessen. Dieser Held hat Qualen für Christus
erduldet und ist ein großer Russe gewesen: das versteht
das Volk zu schätzen, und solche Taten vergißt es nie.
Und doch ist es mir, als hörte ich schon einige mir so
wohlbekannte Stimmen sagen: „Tja, das ist allerdings
Kraft, Stärke, und wir erkennen sie ja auch an, aber –
es ist doch immer eine blinde, sagen wir wie das Volk:
eine ‚dunkle‘ Kraft, die sich in etwas allzu vorsintflutlicher
Gestalt geoffenbart hat, und darum – was hätten
wir da als etwas Besonderes besprechen sollen?
Nicht von unserer Welt ist das. Eine ganz andere Sache
aber ist Kraft, die sich intellektuell, die sich bewußt zeigt.
Es gibt noch andere Dulder und andere Kräfte, es gibt
auch Ideen, die unvergleichlich höher sind – die kosmopolitische
Idee zum Beispiel ...“



Doch trotz dieser vernünftigen und „intellektuellen“
Stimmen scheint es mir erlaubt und verzeihlich, etwas
Besonderes auch über Daniloff zu sagen. Ja, ich
glaube sogar, daß es selbst unsere Intelligenz nicht gar
so sehr erniedrigen würde, wenn sie sich etwas aufmerksamer
zu dieser Tat verhalten hätte. Mich, zum Beispiel,
wundert am meisten, daß sich damals nirgendwo
Verwunderung geäußert hat, – gerade Verwunderung.
Ich rede nicht vom Volke: dort ist Verwunderung nicht
nötig, und darum wird es sich auch in diesem Falle nicht
gewundert haben: die Tat Daniloffs kann ihm nicht ungewöhnlich
erscheinen, schon allein wegen des großen
Glaubens unseres Volkes an sich selber nicht. Seine
Antwort auf diese Heldentat wird nur ein mächtiges

Gefühl und eine tiefe Rührung sein. Sollte aber etwas
Ähnliches in Europa geschehen, ich meine, ein solcher Beweis
von Mut und Größe, sei es bei den Engländern,
bei den Franzosen oder bei den Deutschen, so würde der
Ruhm des betreffenden Helden über die ganze Welt hin
erschallen. Nein, hört mal, wißt ihr auch, wie mir
dieser „dunkle“, unbekannte Soldat des Turkistanischen
Bataillons vorkommt? Ja, der ist doch – der ist doch
das Symbol ganz Rußlands, unseres ganzen volklichen
Rußlands, das wahrhafteste Abbild dieses selben Rußlands,
dem unsere Zyniker und Allwissenden jetzt schon
jeden Geist abstreiten, wie jede Möglichkeit der Erhebung
und Offenbarung eines großen Gedankens oder
großen Gefühls. Hört mal, ihr seid ja gar nicht diese
Zyniker. Ihr seid ja im ganzen nur intellektuell-europäisierte
Russen, das heißt, im Grunde die gutmütigsten
Leute! Auch ihr, nicht wahr, leugnet doch nicht, daß
unser Volk im vergangenen Sommer stellenweis ungewöhnliche
Geisteskraft bewiesen hat: viele Bauern verließen
bekanntlich ihre Häuser und Kinder und gingen
hin, um für den Glauben zu sterben, für die bedrückten
Brüder, – weiß Gott wohin und weiß Gott mit welchen
Mitteln, ganz genau so, wie einst vor neun Jahrhunderten
in Europa die ersten Kreuzfahrer auszogen, – diese
selben Kreuzfahrer, deren Wiedererscheinen manch einer
unserer Intellektuellen für fast lächerlich und beleidigend
halten würde, „in unserem,“ wie er sagt, „Jahrhundert
des Fortschritts, der positiven Aufgaben usw.“ Schön,
mag diese unsere Bewegung im vorigen Sommer auch
nach eurer Meinung blind und sogar „nicht recht gescheit“
gewesen sein, sozusagen „kreuzfahrerisch“, so könnt

ihr doch nicht leugnen, wenn ihr nur ein wenig größer
schaut, daß es eine überzeugungsvolle und großmütige
Bewegung gewesen ist. Eine mächtige Idee erwachte
und erweckte und zog vielleicht Hunderttausend, vielleicht
Millionen Seelen mit einem Schlage aus der Gleichgültigkeit,
dem Zynismus und dem Schmutz, in dem sie
sich bis dahin gewälzt. Wie ihr wißt, hält man unser
Volk bis jetzt noch, wenn auch für gutmütig und geistig
sogar sehr begabt, doch für eine dunkle, elementare,
erkenntnislose Masse, die ohne Ausnahme Lastern und
Vorurteilen ergeben und fast durchweg sittenlos ist.
Nun aber erdreiste ich mich, etwas auszusprechen, das
man, wenn man will, ein Axiom nennen kann, und zwar:
Um über die sittliche Kraft eines Volkes und darüber,
zu was es in Zukunft fähig sein kann, zu urteilen, muß
man nicht den Grad der Verderbnis, bis zu der es
sich zeitweilig und womöglich in seiner Mehrzahl
selbst erniedrigt, in Betracht ziehen, sondern nur die
Geisteshöhe, bis zu der es sich wird emporschwingen
können, wenn die Zeit dazu gekommen sein wird. Denn
Verderbnis ist nur ein temporäres Unglück und hängt
so gut wie immer von den vorhergehenden und vorübergehenden
Umständen ab, von der Sklaverei, der Unterdrückung,
Verrohung; die Gabe aber der Großmut ist
ewig, elementar, ist eine Gabe, die mit dem Volke
geboren wird und um so höher zu ehren ist, wenn sie
durch Jahrhunderte der Sklaverei, des Unglücks und der
Armut sich trotzdem im Herzen dieses Volkes unverletzt
erhalten hat.



Foma Daniloff war dem Ansehen nach vielleicht
eines der allergewöhnlichsten und unauffälligsten Exemplare

des russischen Bauern, so unauffällig wie das russische
Volk selber. – Oh, viele haben dieses Volk überhaupt
noch nicht bemerkt! – Möglich, daß er seinerzeit
nicht ungern ohne Arbeit war und ein Gläschen trank,
möglich, daß er nicht einmal viel betete, wenn er auch
natürlich seinen Gott nie vergaß! Und plötzlich befiehlt
man ihm nun, seinen Glauben zu ändern, – unter Androhung
des Märtyrertodes! Dabei nicht zu vergessen,
was das für eine Folter ist, diese asiatische Folter! Vor
ihm sitzt der Chan in eigener Person und verheißt ihm
seine Gnade und alles Schöne. Und Daniloff begreift
nur zu gut, daß seine Weigerung den Mächtigen unbedingt
reizen wird und es die Eigenliebe der Kiptschaken
kränken muß, daß „ein Christenhund es wagt, den Islam
so zu verachten“. Doch trotz allem, was ihn erwartet,
nimmt dieser unansehnliche russische Mensch die grausamen
Qualen auf sich und stirbt, seine Peiniger in Erstaunen
setzend. Wißt ihr auch, daß von uns kein einziger
das getan hätte? Vor aller Augen leiden, mag zuweilen
sogar angenehm sein, hier aber ging doch die
Qual ganz weltfern vor sich, in einem stummen Winkel:
keiner sah ihn; und Foma selber konnte nicht wissen, daß
seine Tat über das ganze Land der Russen hin bekannt
werden würde. Ich glaube, gar manchen großen Märtyrern,
sogar solchen aus den ersten Jahrhunderten des
Christentums, gereichte es, wenn sie das Kreuz auf sich
nahmen, nicht wenig zum Trost und zur Erleichterung,
sich sagen zu können, daß ihr Tod den Zaghaften und
Schwankenden ein Beispiel sei und noch mehr Jünger
für Christus werben werde. Foma Daniloff konnte
selbst diesen großen Trost nicht haben: er war allein

unter seinen Henkern – niemand, mußte er sich sagen,
würde erfahren, was mit ihm geschah. Er war noch
jung und hatte Weib und Kind in der Heimat, – niemals
würde er sie wiedersehen – doch sei es! „Wo ich
auch bin, gegen mein Gewissen kann ich nicht handeln;
ich wähle den Märtyrertod,“ – Wahrheit um der Wahrheit
willen und nicht zum Ruhme! Und weder Lug noch
Trug noch sophistisches Spiel mit dem eigenen Gewissen:
„Werde den Islam einfach zum Schein annehmen, errege
lieber keinen Anstoß, es wird ja doch niemand sehen,
später kann ich ja Buße tun, das Leben ist lang, werde
der Kirche spenden, Gutes tun ...“ Nichts davon war
in ihm, sondern nur wundernehmende, uranfängliche,
elementare Ehrlichkeit. Nein, ich glaube nicht, daß
wir ebenso gehandelt hätten!



Doch das sind wir, – aber für unser Volk, wiederhole
ich, hat die Heldentat Daniloffs vielleicht sogar
nicht das geringste Verwunderliche. Das ist es ja, daß
hier geradezu ein Symbol des russischen Volkes geboten
wird, eine ganze Darstellung unseres Volkes: deswegen
berührt dieser Tod mich so nah und auch euch, natürlich
auch euch! Gerade so liebt unser Volk die Wahrheit
nur um der Wahrheit willen und nicht um des Ruhmes
willen. Möge es auch noch so roh und gemein und
sündig und unscheinbar sein; doch laßt nur seine Zeit
kommen, laßt nur die Zeit der Volkswahrheit anbrechen,
so werdet auch ihr erstaunen über seine Geistesfreiheit,
die seine Größe dann vor dem Joch des Materialismus,
der Leidenschaften, der Geld- und Habgier, und sogar
unter Androhung des grausamsten Foltertodes, beweisen
wird. Und all das wird es einfach, ohne Phrasen und

Gesten tun, nur fest in seiner Überzeugung, ohne Belohnung
oder Lob zu verlangen, ohne mit seiner Tat zu
prahlen: „Woran ich glaube, das bekenne ich auch.“



Wißt, man muß die Wahrheit nicht zu umgehen
suchen: ich glaube, daß wir solch ein Volk nichts mehr
lehren können. Das ist ein Sophismus, versteht sich,
doch kommt er einem zuweilen unwillkürlich in den Sinn.
Oh, natürlich, wir sind gebildeter als das Volk, aber
was sollen wir es denn lehren – fragt es sich! Ich
rede hier nicht von den Handwerken, nicht von der Technik,
nicht von der Mathematik, – das werden ihm auch
die zugereisten Deutschen schon für Lohn beibringen,
wenn wir es selbst nicht tun. Nein, aber wir, was sollen
wir es lehren? Wir sind doch Russen, sind Brüder diesem
Volke und folglich verpflichtet, es zu erleuchten.
Was können wir ihm Moralisches, welches Höhere
können wir ihm geben, was ihm erklären, und womit
diese „dunklen“ Seelen erleuchten? Volksaufklärung
ist unser Recht und unsere Pflicht im höchsten
christlichen Sinne: wer das Gute weiß und das wahrhafte
Wort des Lebens kennt, der muß, der ist verpflichtet,
es seinem nichtwissenden, im Dunkel irrenden Bruder
zu sagen, lehrt uns die Bibel. Was sollen wir nun dem
Irrenden sagen, was er selbst nicht besser wüßte als
wir? Zuerst natürlich, daß „lernen nützlich ist und man
lernen muß“, – nicht wahr? Aber das Volk hat schon
vor uns gesagt: „lernen – ist Licht, nicht lernen – ist
Finsternis“. Besiegung der Vorurteile, zum Beispiel,
Vernichtung der Götzen? Aber in uns selber ist doch
solch eine Unmenge von Vorurteilen, und Götzen haben
wir uns so viele zugelegt, daß das Volk uns offen sagen

wird: „Arzt, heile dich selber.“ – Und unsere Götzen
versteht es bereits ganz vorzüglich zu erkennen! Oder
sollen wir es Selbstachtung lehren, persönliche Würde?
Aber unser Volk, als Ganzes genommen, achtet sich selber
viel mehr als wir uns, ehrt und begreift seine Würde
viel tiefer als wir. In der Tat, wir sind so furchtbar
in uns selbst verliebt, aber wir achten uns dabei doch
nicht im geringsten, und persönliche Würde, einerlei
worin sie auch bestände, gibt es bei uns überhaupt nicht.
Oder sollen wir dem Volk etwa Achtung vor fremden
Überzeugungen beibringen? Unser Volk beweist schon
seit Peters des Großen Zeiten, daß es auch die Überzeugungen
Fremder zu achten versteht, wir aber verzeihen
ja nicht einmal unter unseresgleichen die kleinste
Abweichung von unseren Überzeugungen, und wer mit
uns nicht übereinstimmt, den halten wir einfach für einen
Dummkopf, wobei wir ganz vergessen, daß, wer so leicht
die Achtung für andere verliert, in erster Linie sich selbst
nicht achtet. Oder sollen wir etwa das Volk Glauben
an sich und seine Kräfte lehren? Das Volk hat Foma
Daniloffs zu Tausenden, wir aber glauben überhaupt
nicht an russische Kräfte, ja, und halten diesen Unglauben
noch für höhere Bildung, und es fehlt nicht viel, auch
noch für Heldenhaftigkeit. Aber so sagt doch, was
können wir das Volk denn lehren? Wir verabscheuen,
wir hassen sogar all das, was unser Volk liebt und ehrt,
und wonach sein Herz sich sehnt. Nun also: was sind
wir denn für Volksfreunde? Man wird vielleicht entgegnen,
daß wir folglich das Volk nur um so mehr lieben,
wenn wir, ihm Besseres wünschend, seine Unwissenheit
verabscheuen. O nein, meine Herren, keineswegs: wenn

wir wahrhaft und in der Tat unser Volk liebten und
nicht nur in Artikeln und Broschüren, so würden wir
etwas näher zu ihm hingehen und uns bemühen,
erst einmal das kennen zu lernen, was wir jetzt, wie es
uns gerade beliebt, nach europäischer Schablone in ihm
vernichten wollen: dann würden wir vielleicht selbst so
viel Neues lernen, wie wir uns jetzt noch nicht einmal
träumen lassen.



Übrigens haben wir einen Trost: unseren großen
Stolz vor unserem Volke. Darum verachten wir es ja
auch so: verachten es, weil es national ist und aus seiner
ganzen Kraft auf dieser seiner Nationalität besteht, wir
aber – wir haben kosmopolitische Überzeugungen,
haben uns als unser Ziel die Allmenschheit gesetzt und
uns über unser Volk somit selbst hinausgehoben. Nun,
und das ist ja unsere ganze Zwietracht, unser ganzer
Bruch mit dem Volk. Und so sage ich denn meine
Meinung: versöhnen wir uns mit ihm in diesem Punkte,
so hört sofort auch unser Zwist mit ihm auf. Dazu aber
gibt es eine Möglichkeit, die außerdem sehr leicht zu
finden ist. Im übrigen wiederhole ich nochmals nachdrücklichst,
daß sogar unser allerschroffster Widerspruch
im Grunde nur eine – Selbsttäuschung ist.



Doch was ist das nun für eine Versöhnungsmöglichkeit?



Die Versöhnungsmöglichkeit außerhalb der Wissenschaft



Zuerst hebe ich das am meisten Bestrittene hervor
und beginne ohne weiteres damit:




„Jedes große Volk glaubt und muß glauben, wenn
es nur lange am Leben bleiben will, daß in ihm, und nur
in ihm allein, die Rettung der Welt liegt, daß es bloß
lebt, um an die Spitze aller Völker zu treten, sie alle in
das eigene Volk aufzunehmen und sie, in harmonischem
Chor, zum endgültigen, ihnen allen vorbestimmten Ziele
zu führen.“



Ich behaupte, daß es so mit allen großen Völkern
der Erde war, mit den ältesten, wie mit den jüngsten,
daß nur dieser Glaube allein sie zu der Möglichkeit, jedes
zu seiner Zeit einen großen Einfluß auf die Schicksale
dir Menschheit auszuüben, erhoben hat. So war es
zweifellos mit dem alten Rom, und so war es später mit
dem zweiten Rom in der katholischen Periode der Geschichte
dieser Stadt. Als dann Frankreich seine katholische
Idee erbte, geschah ganz dasselbe auch mit Frankreich,
und im Zeitraum von fast zwei Jahrhunderten, bis
zu seinem Sturz in unserem Jahrhundert und seiner
jetzigen Resignation, glaubte Frankreich sich zweifellos
die ganze Zeit über an der Spitze der Völker, hielt sich,
wenigstens moralisch, zeitweilig aber auch politisch, für
ihren Führer und Wegweiser zur Zukunft. Danach
strebte freilich auch Deutschland in seinen Träumen und
stellte der katholischen Weltidee und ihrer Autorität
seinen Protestantismus und die unbegrenzte Freiheit des
Geistes und der Forschung gegenüber. Ich wiederhole,
dasselbe geschieht mehr oder weniger mit allen
großen Nationen auf der Höhe ihrer Entwicklung. Man
wird mir sagen, daß das nicht wahr sei, daß das ein
Irrtum von mir sei, und wird mich auf das Bewußtsein
dieser selben Völker aufmerksam machen, auf die

Erkenntnis ihrer Gelehrten und Denker, die gerade auf
die gemeinschaftliche, die vereinte Bedeutung der europäischen
Nationen hingewiesen haben, der Nationen, die
vereint an der Schöpfung und Vollendung der europäischen
Zivilisation mitgewirkt haben ... nun, und ich
werde diesen Einwand selbstverständlich nicht ohne
weiteres abweisen. Doch abgesehen davon, daß solche
Vernunftschlüsse im allgemeinen gewissermaßen das Ende
des lebendigen Lebens eines Volkes bedeuten, will ich
einstweilen nur auf eines hinweisen: diese selben kosmopolitischen
Denker haben, was sie da auch von der Weltharmonie
der Nationen geschrieben, immerhin zu gleicher
Zeit und meistenteils mit unmittelbarem, lebendigem und
aufrichtigem Gefühl, ganz so wie die Masse ihres Volkes,
fortgesetzt geglaubt, daß in diesem Chor der
Nationen, die die Weltharmonie und die gemeinsame
Zivilisation ausmachen, gerade sie (sagen wir, zum
Beispiel, die Franzosen) das Haupt dieser ganzen Vereinigung
sind, sie die vordersten, sie diejenigen, denen
es vorherbestimmt ist, zu führen, die anderen aber ihnen
nur nachfolgen: daß sie (die Franzosen) von diesen
anderen Völkern nun, meinetwegen, vielleicht auch etwas
entlehnen, doch immerhin nur etwas, daß dafür aber
jene anderen Völker von ihnen alles übernehmen,
wenigstens alles Erstrangige, und nur von ihrem Geist
und von ihrer Idee zu leben vermögen, ja, und ihnen
überhaupt nichts übrigbleibe, als sich schließlich ihrem
Geiste anzuschließen und sich mit ihnen, den Franzosen,
früher oder später zu verschmelzen. Und auch in dem
heutigen resignierten und innerlich zerfallenen Frankreich
lebt noch eine derartige Idee, die eine neue, doch meiner

Meinung nach vollkommen natürliche Phase gerade
seiner früheren katholischen Weltidee in ihrer Entwicklung
ist; und nicht weniger als die Hälfte aller Franzosen
glaubt auch jetzt, daß in ihr und nur in ihr allein
die Rettung nicht nur Frankreichs, sondern der ganzen
Welt liegt: das ist ihr französischer Sozialismus. Diese
Idee – das heißt, dieser ihr Sozialismus – ist natürlich
unwahr und aussichtslos; doch jetzt handelt es sich
nicht mehr um ihre Qualität, sondern darum, daß sie jetzt
vorhanden ist, ein lebendiges Leben lebt, und daß diejenigen,
die sich zu ihr bekennen, nicht von Wehmut und
Zweifeln befallen sind, wie alle übrigen Franzosen. Anderseits
sehe man sich doch den Engländer an, einerlei
was für einen, den Lord oder den Arbeiter, den Gelehrten
oder den Ungebildeten, und man wird sich überzeugen,
daß jeder einzelne Engländer sich bemüht, vor allen
Dingen Engländer zu sein, in allen Lebenslagen Engländer
zu bleiben, im öffentlichen wie im Privatleben,
in der Politik wie in der Gesellschaft und im Geschäft:
und sogar die Menschheit zu lieben, bemüht er sich nicht
anders, denn nur als Engländer. Und wenn dem auch
so wäre, wird man mir entgegnen, so wie ich es behaupte,
dann würde doch solch ein Eigendünkel jedes großen
Volkes unwürdig sein: der Egoismus und unsinnige
Chauvinismus würden seine Bedeutung verringern oder
gar sein nationales Leben schon gleich zu Anfang schädigen
und verderben, statt ihm Lebenskraft zu geben.
Man wird sagen, daß ähnliche sinnlose, stolze Ideen keiner
Nachahmung wert seien, sondern, im Gegenteil, von der
Vernunft, die alle Vorurteile vernichtet, ausgerottet
werden müßten. Nun, wenn das von der einen Seite

auch sein Wahres hat, so muß man doch, denke ich, nichtsdestoweniger
die Frage auch von der anderen Seite
nehmen: dann aber erscheint meine Meinung durchaus
nicht erniedrigend, sondern sogar umgekehrt – erhebend.
Was tut’s, daß der lebensfremde Jüngling träumt,
dereinst ein Held zu werden? Glaubt mir: stolze und
hochmütige Träume können diesem Jüngling viel nützlicher
und lebenbringender sein als die „Vernünftigkeit“
eines Knaben, der schon mit sechzehn Jahren an der
weisen Regel festhält, daß „Glück besser als Heldentum“
sei. Glaubt mir, das Leben jenes Jünglings wird nach
durchlebter Armut und mißglückten Versuchen als Ganzes
doch schöner sein als das behagliche Dahinvegetieren
seines vernünftigen Schulkameraden, der sein Leben
unter allen nur denkbaren Bequemlichkeiten verbringt.
Solch ein Glaube an sich ist nicht unmoralisch und keineswegs
eine Selbstüberhebung. Und ebenso ist es auch
mit den Völkern: mag es auch vernünftige, friedliche
und zufriedene Völker geben, die ohne Überschwenglichkeiten
ein gutes Leben führen, Handel treiben, Schiffe
bauen, und sich mit Behagen ihres Lebens freuen: nun,
Gott hab’ sie selig, weit werden sie es nicht bringen!
Daraus wird doch nur so eine echte Mittelmäßigkeit entstehen,
von der die Menschheit nichts, aber auch nichts
hat: die große Energie, die mächtige Selbstachtung fehlt
ihnen! Jene Kraft ist nicht unter ihnen, die alle großen
Völker treibt. Der Glaube daran, daß du der Welt
das letzte Wort sagen willst und kannst, daß du die
Welt mit dem Überfluß deiner lebendigen Kraft erneuen
wirst, der Glaube an die Heiligkeit der eigenen
Ideale, der Glaube an die Kraft der eigenen Liebe und

des eigenen Verlangens, der Menschheit zu dienen, –
nein, solch ein Glaube ist das Unterpfand für das allerhöchste
Leben der Nationen, und nur mit ihm bringen
sie der Menschheit den ganzen Nutzen, den zu bringen
ihnen vorherbestimmt gewesen, jenen ganzen Teil ihrer
Lebenskraft und organischen Idee, die die Natur selber
bei ihrer Schöpfung ihnen vorausbestimmt hat, als
Erbe der späteren Menschheit zu vermachen. Nur die
eines solchen Glaubens fähige Nation hat das Recht auf
ein höheres Leben. Der legendäre Ritter der alten Zeiten
glaubte, daß er alle Hindernisse, alle Gespenster und Ungeheuer
besiegen, daß er alles erreichen werde, wenn er
nur treu sein Gelübde „Gerechtigkeit, Keuschheit und
Armut“ bewahrte. Ihr sagt: „Ach, das sind Legenden
und alte Lieder, an die nur ein Don Quijote noch
glaubt! nicht derart sind die Gesetze des wirklichen
Lebens der Nationen.“ Nun, dann fange und überführe
ich euch zum Trotz und sage, daß auch ihr ganz
solche Don Quijotes seid, daß auch ihr selbst ebensolch
eine Idee habt, an die ihr glaubt und durch die ihr die
Menschheit erneuen wollt!



In der Tat, woran glaubt ihr denn? Ihr glaubt –
ja, und ich mit euch – an die Allmenschheit, das heißt,
daran, daß dereinst vor dem Lichte der Vernunft und Erkenntnis
die natürlichen Schranken und Vorurteile, die
bis heute noch die freie Gemeinschaft der Nationen durch
den Egoismus der nationalen Forderungen vereiteln,
fallen werden, und daß dann erst die Völker beginnen
können, in einem einheitlichen Geiste und einhellig wie
Brüder zu leben, vernünftig und mit Liebe zu allgemeiner
Harmonie strebend. Nun, meine Freunde, was kann

es Höheres und Heiligeres geben, als dieser euer Glaube
es ist? Und die Hauptsache ist noch: diesen Glauben
werdet ihr nirgends in der ganzen Welt finden, bei
keinem einzigen Volk zum Beispiel in Europa, wo die
Charaktere der Nationen doch ungewöhnlich scharf umrissen
sind, wo dieser Glaube, wenn er überhaupt da ist,
nicht anders sich findet, als in Gestalt irgendeiner bloß
apriorischen, einer vielleicht lebhaften und feurigen,
aber doch nicht mehr als bloß studierstubenhaften Erkenntnis.
Bei euch aber, das heißt nicht gerade bei euch,
wohl aber bei uns, bei uns allen, uns Russen, – ist
dieser Glaube allgemein lebendig und überwiegt alle
anderen Ideen. Von uns glauben alle daran, sei es mit
vollem Bewußtsein in der intellektuellen Welt, sei es ganz
einfach mit lebendigem Instinkt im einfachen Volke, dem
seine Religion schon befiehlt, an diesem selben Glauben
festzuhalten. Ihr dachtet wohl, ihr wäret die einzigen
„Allmenschen“ aus der ganzen russischen Intelligenz, die
anderen aber nur Slawophile oder Nationalisten? So
ist es denn doch nicht: die Slawophilen und Nationalisten
glauben an ganz genau dasselbe, an was ihr
glaubt, ja, und tun das noch viel stärker als ihr!



Ich nehme jetzt nur die Slawophilen: was war es
denn, das sie durch ihre ersten Führer von ihrer Lehre
verkündeten? Sie erklärten in klaren, treffenden Folgerungen:
daß Rußland zusammen mit allen Slawen,
und selbst an ihrer Spitze, der ganzen Welt das größte
Wort sagen werde, das die Menschheit jemals vernommen
hat, und daß dieses Wort gerade das Gebot der allmenschlichen
Vereinigung sein wird, und zwar nicht im
Geiste eines persönlichen Egoismus, in dem sich jetzt

Menschen und Nationen künstlich und unnatürlich in
ihrer Zivilisation vereinigen, zum „Kampf ums Dasein“,
indem sie mittels positiver Wissenschaft dem freien Geiste
moralische Grenzen setzen und zu gleicher Zeit sich gegenseitig
Gruben graben, belügen, beschimpfen und verleumden.
Das Ideal der Slawophilen war vielmehr die
Vereinigung im Geiste der wahren großen Liebe, ohne
Lüge und Materialismus, und auf Grund des persönlichen
großmütigen Beispiels, wie es bestimmt ist, vom
russischen Volke an der Spitze der freien panslawischen
Vereinigung Europa gegeben zu werden. Ihr sagt allerdings,
daran glaubtet ihr keineswegs, und all das seien
nur Spekulationen der Gelehrtenstuben. Doch hier ist
nicht das wichtig, was irgend jemand glaubt, sondern
wichtig ist, daß bei uns alle, trotz ihrer ganzen Meinungsverschiedenheiten,
in diesem einen endgültigen, gemeinsamen
Gedanken der allmenschlichen Vereinigung sich
treffen und übereinstimmen. Das ist eine Tatsache, die
keinem Zweifel untersteht, und die an sich schon erstaunlich
ist; denn dieses Gefühl gibt es noch nirgends, in
keinem einzigen Volke, in einem solchen Grade: als ein
so lebendiges und hauptsächliches Bedürfnis. Ist dem
aber so, dann haben also auch wir, wir alle, eine feste
und bestimmte Nationalidee: ja, gerade eine nationale
Idee. Folglich wäre, wenn die nationale russische
Idee zu guter Letzt nur die universale allmenschliche Vereinigung
ist, das Ratsamste für uns, so schnell wie möglich
unsere Uneinigkeiten beizulegen und national, d. h.
Russen, zu werden. Unsere ganze Rettung liegt ja darin,
daß wir nicht im voraus darüber streiten, wie und wann
sich diese Idee verwirklichen wird, ob nach eurer oder

nach unserer Annahme, sondern daß wir alle zusammen
von der Betrachtung geradeswegs zur Tat übergehen.
Aber gerade hier liegt nun freilich der wunde Punkt.



In Europa sind wir bloß Landstreicher



Denn wie seid ihr eigentlich zur Tat übergegangen?
Ihr habt doch schon längst begonnen, schon vor langer,
langer Zeit, aber was habt ihr denn für die Allmenschheit,
das heißt zur Verwirklichung eurer Idee getan?



Ihr begannt mit ziellosem Umherstreichen durch
Europa, mit dem heftigen Verlangen, euch in „Europäer“
zu verwandeln, wenn auch nur dem Anscheine
nach. Das ganze achtzehnte Jahrhundert hindurch
taten wir ja nichts anderes, als den Schein eines
Europäertums annehmen. Wir zwangen uns europäischen
Geschmack auf, aßen sogar allerhand ekelhaftes
gepfeffertes Zeug nach europäischem Beispiel und bemühten
uns krampfhaft, dabei das Gesicht nicht zu verziehen:
„Seht, was ich für ein Engländer bin, kann
nichts mehr ohne Paprika essen!“ Ihr glaubt vielleicht,
daß ich euch verspotten will? Fällt mir nicht ein. Ich
verstehe nur zu gut, daß man anders überhaupt nicht
hätte anfangen können, „Europäer“ zu werden. Wir
mußten gerade mit der Verachtung des Eigenen beginnen,
und wenn wir ganze zwei Jahrhunderte auf
diesem Punkt geblieben sind, uns weder vorwärts noch
rückwärts bewegt haben, so wird das wohl die uns von
der Natur bestimmte Frist gewesen sein. Allerdings, so
ganz regungslos sind wir doch nicht geblieben: unsere
Verachtung für das Eigene wuchs immer mehr, und besonders

als wir anfingen, Europa etwas gründlicher zu
verstehen. In Europa übrigens verwirrte uns die
schroffe Absonderung der Nationen, die scharfe Zeichnung
der Typen nationaler Charaktere nicht im geringsten.
Unser Erstes war ja, daß wir „alles Entgegengesetzte
abwarfen“ und den kosmopolitischen Typus des
„Europäers“ annahmen, das heißt also, daß wir gleich
am Anfang schon das Gemeinsame, was sie alle verbindet,
herauszufinden verstanden, – und das ist sehr
bezeichnend. Mit der Zeit noch klüger geworden, hielten
wir uns darauf unmittelbar an die Zivilisation und
glaubten sofort blind und kritiklos, daß in ihr allein das
„Gemeinsame“, das berufen ist, die Menschheit zu vereinen,
enthalten sei. Sogar die Europäer wunderten
sich, wenn sie uns, die Fremdlinge, sahen, über diesen
unseren begeisterten Glauben, um so mehr, als sie damals
schon anfingen diesen selben Glauben bei sich zu
verlieren. Begeistert empfingen wir Rousseau und Voltaire,
freuten uns innigst mit dem reisenden Karamsin[26]
über die Zusammenrufung der „Nationalstaaten“ im
Jahre 1789, und wenn wir auch später, nach dem ersten
Viertel unseres Jahrhunderts, mit den fortgeschrittensten
Europäern in Verzweiflung gerieten über die untergegangenen
Träume und zerschlagenen Ideale, so verloren
wir doch nicht unseren Glauben und trösteten sogar
noch die Europäer. Selbst die im Vaterlande
„weißesten“ Russen wurden in Europa sofort „rot“ –
gleichfalls ein außerordentlich charakteristischer Zug.
Darauf, schon in der Mitte dieses Jahrhunderts, erachteten

sich einige von uns bereits für würdig, zum
französischen Sozialismus überzutreten, und sie nahmen
ihn ohne das geringste Bedenken für die endgültige
Lösung der allmenschlichen Vereinigung, also für die Erreichung
unserer ganzen Idee, die uns bis jetzt mit sich
fortgerissen. Auf diese Weise hielten wir für das realisierte
Ziel das, was in Wirklichkeit der größte Egoismus
war, was den Gipfel der Unmenschlichkeit, der
ökonomischen Sinnlosigkeit und des politischen Wirrwarrs,
den Gipfel der Verleugnung aller menschlichen
Natur, den Gipfel der Vernichtung jeder menschlichen
Freiheit ausmachte. Doch das, wie gesagt, beunruhigte
uns weiter nicht. Im Gegenteil: sahen wir betrübtes
Bedenken oder Nichtbegreifenkönnen mancher tiefen
europäischen Denker, so nannten wir sie ohne Bedenken
dumm. Wir glaubten widerspruchslos, und glauben
ja auch jetzt noch, daß die positive Wissenschaft durchaus
fähig sei, die moralischen Grenzen zwischen den Persönlichkeiten
der einzelnen wie der Nationen zu bestimmen,
– als ob die Wissenschaft, selbst wenn ihr das
möglich wäre, diese Geheimnisse vor der Vollendung
des Versuchs, das heißt, vor der Vollendung
aller Schicksale des Menschen auf der Erde, entdecken
könnte. Unsere Gutsbesitzer verkauften ihre leibeigenen
Bauern und fuhren nach Paris, um dort sozialistische
Blätter herauszugeben, und unsere Rudins[27] starben
auf den Barrikaden. Währenddessen hatten wir uns
aber schon so von unserer russischen Erde gelöst, daß wir
jede Vorstellung davon verloren, bis zu welchem Grade

solch eine Lehre sich von der Seele des russischen Volkes
entfernt. Übrigens schätzten wir den russischen Volkscharakter
nicht nur nicht, sondern sprachen unserem Volk
überhaupt jeden Charakter ab. Wir vergaßen, an unser
Volk auch nur zu denken, und waren in unerschütterlicher
Ruhe überzeugt – ohne überhaupt zu fragen –, daß
unser Volk sofort alles annehmen werde, worauf wir es
hinweisen, richtiger: was wir ihm befehlen würden. In
dieser Hinsicht hat es bei uns immer die komischsten
Anekdoten über das Volk gegeben. Unsere Allmenschen
blieben im Verhältnis zu ihrem Volk durchaus Gutsherren
und Gutsbesitzer, und das sogar noch nach der
Bauernreform.



Was aber haben wir damit erreicht? Wirklich
sonderbare Ergebnisse: vor allem werden wir von ganz
Europa spöttisch angesehen. Auf die allerklügsten
Russen blickt man im Westen nur mit hochmütiger Herablassung.
Davor hat sie nicht einmal die Emigration
gerettet, auch die politische nicht. Um keinen Preis
wollen uns die Europäer für ihresgleichen anerkennen,
für keine Opfer und auf keinen Fall! „Grattez le
Russe,“ sagen die Franzosen, „et vous verrez le Tartare,“
und so ist es noch heute. Unser Barbarentum ist
bei ihnen zum Sprichwort geworden. Und je mehr wir
ihnen zu Gefallen unsere Nationalität verachteten, um
so mehr verachteten sie wiederum uns. Wir scharwenzelten
vor ihnen, bekannten ihnen knechtisch unsere „europäischen“
Anschauungen und Überzeugungen; sie aber
hörten uns herablassend kaum an und meinten gewöhnlich
mit, nun ja, höflichem Lächeln, um uns schneller los
zu werden, wir hätten das bei ihnen „nicht ganz richtig

verstanden“. Es wundert sie, daß wir, die wir solche
Tataren sind, auf keinerlei Art und Weise Russen werden
können. Wir jedoch haben es ihnen niemals erklären
können, daß wir nicht Russen, sondern Allmenschen sein
wollen. Es ist wahr, in der letzten Zeit scheint ihnen
doch irgend etwas aufgegangen zu sein: sie haben begriffen,
daß wir etwas wollen, etwas, das für sie furchtbar
und gefährlich ist; sie sagen sich, daß es unserer viele
gibt, achtzig Millionen, daß wir alle europäischen Ideen
kennen und verstehen, während sie von unseren russischen
Ideen überhaupt nichts wissen, und daß sie, wenn sie auch
etwas von ihnen wüßten, sie doch nicht verstehen könnten;
daß wir alle Sprachen sprechen, sie aber nur die ihrigen
– nun, und noch vieles andere scheint ihnen mit der
Zeit halbwegs aufgegangen zu sein und ihren Verdacht
erweckt zu haben. Kurz, die Folge davon war, daß sie
uns die Feinde und zukünftigen Zerstörer der europäischen
Zivilisation nannten. So haben sie unser leidenschaftliches
Ideal, Allmenschen zu werden, verstanden!



Und doch können wir uns unmöglich von Europa
lossagen. Europa ist uns zum zweiten Vaterlande geworden
– ich selbst bin der erste, der sich leidenschaftlich
zu Europa bekennt. Europa ist uns allen fast ebenso
teuer wie Rußland. In ihm wohnt Japhets Stamm,
und unsere Idee ist: die Vereinigung aller Nationen
dieses Stammes – und sogar noch weiter, viel weiter,
bis zu Sem und Ham. Was sollen wir da nun tun?



Als erstes und vor allen Dingen – Russen werden.
Ist die Allmenschheit die russische Nationalidee, so muß
vor allem ein jeder von uns erst Russe werden, das bedeutet
aber so viel wie: „er selbst“. Dann wird sich vom

ersten Schritt an alles verändern. Russe werden, heißt
aufhören, sein eigenes Volk zu verachten. Sobald der
Europäer sieht, daß wir unser Volk und unsere Nationalität
achten, wird er sofort auch uns achten. In der
Tat, je stärker und selbständiger wir uns in unserem
nationalen Geiste entwickeln würden, desto stärkeren und
tieferen Widerhall dürften wir im Europäer finden und
ihm sofort verständlicher werden. Dann würde man uns
auch nicht mehr hochmütig loswerden wollen, sondern
würde uns gern zuhören. Auch äußerlich würden wir
dann anders werden. Sind wir erst wir selbst geworden,
so werden wir auch endlich Menschengestalt annehmen,
und nicht wie bisher nur Affengestalt haben. Wir
werden wie freie Wesen, nicht wie Sklaven oder Diener
sein; und man wird uns dann für Menschen halten, nicht
für internationale Landstreicher, nicht für die Elenden
des Europäismus, Liberalismus und Sozialismus. Auch
reden werden wir mit ihnen klüger als jetzt; denn in
unserem Volke und seinem Geiste können wir neue
Worte finden, die den Europäern bestimmt verständlicher
sein werden. Und wir selbst werden dann einsehen,
daß vieles von dem, was wir an unserem Volke verachtet
haben, – nicht Finsternis, sondern Licht ist, nicht
Dummheit, sondern im Gegenteil – Geist. Und haben
wir erst das begriffen, dann werden wir Europa jenes
Wort sagen, das man dort noch niemals gehört hat.
Dann werden wir uns überzeugen, daß das wirkliche
soziale Wort kein anderes Volk als unser Volk in sich
trügt; daß in seiner Idee, in seinem Geiste das lebendige
Bedürfnis nach der Allvereinigung der Menschheit liegt,
nach einer Vereinigung, die volle Achtung für die Persönlichkeit

jeder einzelnen Nation und für ihre Erhaltung,
für die Erhaltung der Freiheit der Menschen in
sich schließt, und die nur den Hinweis darauf enthält,
worin diese Freiheit besteht: in der Vereinigung durch
Liebe, sichergestellt bereits durch die Tat, durch
das lebendige Beispiel, durch das Bedürfnis nach der
wahrhaften Brüderlichkeit in der Wirklichkeit, – nicht
aber durch die Guillotine, nicht durch Millionen gefällter
Köpfe ...



Hm ... habe ich etwa wirklich jemanden überzeugen
wollen? Das war ja nur ein Scherz. Doch – schwach
ist nun einmal der Mensch: vielleicht liest es einer von
den Knaben ... einer von der jungen Generation ...





Eine der wichtigsten gegenwärtigen Fragen





Was sollen wir denn tun?



... Ich habe mir eigentlich vorgenommen, niemals
über unsere Belletristik im rein kritischen Sinne zu
schreiben, außer wenn es einmal not tun sollte oder,
sagen wir, bei einer besonderen „Veranlassung“. Diese
Veranlassung hat sich nun[28] ganz plötzlich gefunden: ich
bin vor ungefähr einem Monat auf eine dermaßen ernste
und charakteristische Stelle in unserer modernen Literatur
gestoßen, daß ich sie sogar mit Verwunderung gelesen
habe. Der Schriftsteller Graf Leo Tolstoi – ein Künstler
im wahrsten Sinne des Wortes und vorzüglicher Erzähler
– hat in seinem Roman „Anna Karenina“ alles,
was es Wichtiges in unseren gegenwärtigen russischen
politischen und sozialen Fragen gibt, in einen Punkt zusammengefaßt.
Und das Bemerkenswerteste: er hat es
getan mit allen charakteristischen Nüancen unserer gegenwärtigen
Zeit, geradeso, wie diese Frage sich uns heute
stellt und – unbeantwortet bleibt ...



Über den Roman selbst will ich nur das Notwendigste
sagen. Wie wir alle, las auch ich vor langer Zeit
den Roman im „Russischen Boten“. Zuerst gefiel er
mir sehr; dann, als Ganzes, weniger, wenn auch die
Einzelheiten mich noch sehr interessierten. Es schien mir
immer, daß ich alles schon einmal irgendwo gelesen hatte,
und zwar in „Kindheit und Jugend“ und in „Krieg
und Frieden“ desselben Grafen Tolstoi, und – daß es
dort frischer gewesen wäre. Immer dieselbe Geschichte

einer russischen Gutsbesitzersfamilie, wenn auch das jeweilige
Sujet natürlich ein anderes ist. Personen wie
Wronski, zum Beispiel, – einer der Helden des Romans
–, die unter sich von nichts anderem als von
Pferden sprechen, ja, nicht einmal fähig sind, von anderem
als von Pferden zu sprechen, waren natürlich interessant
genug, um einmal ihren Typ kennen zu lernen,
doch sonst furchtbar einförmig und nur zu einer bestimmten
Menschen- und Gesellschaftsklasse gehörig. Es
schien, daß die Liebe dieses „Hengstes im Waffenrock“,
wie ihn einer meiner Freunde nennt, überhaupt nur in
ironischem Tone geschildert werden könnte. Als aber der
Verfasser von der inneren Welt seines Helden nicht mehr
ironisch, sondern im Ernst zu erzählen begann, da erschien
mir das sogar langweilig. Doch plötzlich wurden
alle meine Vorurteile verscheucht: es kam die Sterbeszene
der Heldin (später wurde sie wieder gesund), und ich
begriff die eigentlichen Ziele des Verfassers. Mitten in
diesem flachen und brutalen Leben tauchte die ewige,
große Lebenswahrheit auf und erhellte alles mit einem
Schlages. Diese kleinlichen, leeren, verlogenen Leute
wurden plötzlich zu aufrichtigen und wahrhaften „Menschen“,
die wirklich wert waren dieses Namens –
wurden es durch die natürliche Kraft des Naturgesetzes,
den Tod. Die Schale fiel ab, und es erschien einzig
die wahre Gestalt. Die Letzten wurden die Ersten, und
die Ersten (Wronski) wurden plötzlich die Letzten, verloren
ihre ganze Aureole und erniedrigten sich tief; doch
wurden sie dadurch unvergleichlich besser, würdiger und
wahrer, als sie als Erste gewesen waren. Haß und
Lüge sprachen in Worten der Verzeihung und Liebe. An

Stelle der stumpfen, weltlichen Begriffe trat reine Nächstenliebe.
Alle verziehen und gaben den anderen recht.
Die Sonderstellung und der Kastengeist verschwanden,
und diese „Papiermenschen“ wurden plötzlich wirklichen
Menschen ähnlich! Es gab keine Schuldigen: jeder beschuldigte
sich selbst, und somit waren sie alle gerechtfertigt.
Der Leser fühlt, daß es eine Lebenswahrheit
gibt, die allerwirklichste und die allerunvermeidlichste, an
die man glauben muß, und daß unser ganzes Leben und
alle unsere Erregungen, wie die flachsten und schädlichsten,
so auch die, welche wir oft für die höchsten halten,
meistens nur kleinliche, phantastische Eitelkeiten sind, die
vor dem Moment der Lebenswahrheit fallen und hinschwinden,
sogar ohne sich zu verteidigen. Die Hauptsache
war der Hinweis, daß dieses Moment wirklich ist,
wenn es auch selten in seiner ganzen, erhellenden Klarheit
und in manchem Leben vielleicht überhaupt nicht erscheint.
Dieses Moment ist vom Dichter gefunden und
uns in seiner ganzen furchtbaren Wahrheit gezeigt. Er
hat bewiesen, daß diese Wahrheit wirklich vorhanden ist,
nicht nur auf Treu und Glauben, nicht nur im Ideal,
sondern sichtbar, vor unserem Auge. Gerade dieses,
glaube ich, wollte uns der Dichter beweisen, als er sein
Werk begann. Den russischen Leser an diese ewige
Wahrheit zu erinnern, tat ja nur zu sehr not: wie viele
hatten sie schon vergessen! Mit diesem Erinnern hat der
Dichter eine gute Tat vollbracht, ganz abgesehen davon,
daß er sie als ein Künstler von ungewöhnlicher Größe
ausgeführt hat.



Darauf zog sich der Roman wieder hin, und dann
plötzlich fand ich zu meinem Erstaunen eine Szene, die

unsere „brennende Tagesfrage“ enthielt, eine Szene,
die vor allen Dingen nicht etwa tendenziös hineingesetzt
war, sondern die sich gerade aus dem ganzen künstlerischen
Wesen des Romans von selbst ergab. Nichtsdestoweniger
war ich überrascht und nicht wenig erstaunt:
solch eine echte „Tagesfrage“ hatte ich denn doch
nicht erwartet. Aus irgendeinem Grunde hatte ich nicht
geglaubt, daß der Autor sich entschließen werde, seine
Helden in ihrer Entwicklung bis zu solchen Extremen zu
bringen. In der Tat: in diesen Extremen des Ergebnisses
liegt ja gerade der Sinn der Wirklichkeit, und
ohne den würde der Roman von etwas unbestimmter Art
sein, die nicht entfernt weder den gegenwärtigen noch
den wichtigsten russischen Interessen entspricht: es
würde irgendein Winkel des Lebens dargestellt sein, mit
beabsichtigter Ignorierung des Hauptsächlichsten und
Aufregendsten in diesem selben Leben. Übrigens, glaube
ich, verfalle ich hier in Kritik. Das aber ist, wie gesagt,
nicht meine Absicht. Ich wollte nur auf eine Szene hinweisen,
in der zwei Personen sich von einer Seite zeigen,
von welcher sie für uns jetzt am charakteristischsten sind.
Jener Typ Menschen, zu dem diese beiden gehören, ist
vom Autor in den für uns interessantesten Gesichtskreis
gestellt – ist in seiner gegenwärtigen sozialen Bedeutung
erfaßt worden.



Beide sind Edelleute und echte Gutsbesitzer, und
beide leben sie jetzt in der Zeit nach der Bauernreform.
Es ist noch nicht lange her, da waren sie Herren leibeigener
Gutsbauern. Und nun stellt sich die Frage:
was bleibt von diesen Edelleuten nach der Bauernreform
noch übrig? Das ist die Frage, die der Verfasser wenigstens

teilweise zu beantworten versucht hat. Der eine
von ihnen, Stiwa Oblonski, ist Egoist, feiner Epikureer,
wohnt in Moskau und ist dort Mitglied des „Englischen
Klubs“. Solche Leute hält man gewöhnlich für unschuldige
und liebenswürdige Bonvivants, für Lebeleute, die
niemanden stören, für geistreiche und bloß zu ihrem Vergnügen
lebende Menschen. Meistens haben sie eine zahlreiche
Familie; mit der Frau und den Kindern gehen sie
freundlich um, doch denken sie wenig an sie. Besonders
gefallen ihnen leichte Frauenzimmer, versteht sich – von
der anständigen Sorte. Sie sind wenig gebildet, doch
lieben sie alles Schöne, Elegante und die Kunst natürlich,
und ganz besonders gern hören sie sich selbst reden
und die Unterhaltung beherrschen.



Als die Bauernreform durchgeführt wurde, begriff
Stiwa Oblonski sofort die ganze Sachlage: er rechnete
nach und überlegte, daß ihm immerhin noch ein gewisses
Einkommen verblieb, somit also kein Grund vorhanden
war, sein Leben zu verändern, und im übrigen: – après
moi le déluge. Sich mit Gedanken an die Zukunft
seiner Frau und Kinder zu beunruhigen, das fiel ihm im
Traume nicht ein. Die Reste seines Vermögens und
seine Verbindungen bewahrten ihn vor dem Leben eines
Hochstaplers; würden aber seine „Einnahmen“ durch die
Reform vollständig verloren gegangen sein, und hätte er
nicht länger, ohne selbst etwas zu tun, seine Einkünfte
einkassieren können, so würde er vielleicht auch ein raffinierter
Dieb geworden sein, selbstverständlich einer,
der mit allen Anstrengungen des Verstandes, zuweilen
sogar eines sehr scharfen Verstandes, versuchte, wenigstens
ein möglichst anständiger und vornehmer Dieb zu

bleiben. Früher kam es natürlich vor, daß er, um eine
Kartenschuld oder eine Geliebte zu bezahlen, seine Leibeigenen
als Soldaten verkaufte; doch solche Erinnerungen
peinigten ihn nie, ja, er vergaß sie einfach. Ist
er auch Aristokrat, so hat er doch selber seinen Adel niemals
geschätzt. Nach der Aufhebung der Leibeigenschaft
aber hat er für ihn überhaupt aufgehört. Für ihn gab’s
nur den „Zufallsmenschen“, dann den Beamten von
einem gewissen Range ab und ferner den Reichen. Der
Eisenbahnaktionär und der Bankier wurden eine Macht
für ihn, und alsbald suchte er ihre Bekanntschaft und
Freundschaft.



Das Gespräch entspinnt sich aus dem Vorwurf, den
Lewin, sein Verwandter (gleichfalls ein Gutsbesitzer,
doch der vollkommen entgegengesetzte Typ: der Herr, der
auf seinem Gute wohnt und es sogar selbst bewirtschaftet)
Oblonski macht, weil dieser zu den „Eisenbahnleuten“
fährt, zu ihren Diners und Festen, zu zweideutigen,
nach Lewins Meinung, schädlichen und schändlichen
Menschen. Oblonski widerspricht ihm scharf.
Überhaupt hat sich ihr Verhältnis zueinander seit der
Verheiratung Lewins mit Oblonskis Schwägerin etwas
zugespitzt. Hinzu kommt noch, daß in unserem Jahrhundert
der Spitzbube, der den Ehrenmann widerlegt,
diesem immer „über“ ist; denn er hat den Anschein der
Würde, die in der gesunden Vernunft liegt, während der
Ehrenmann, der leicht einem Idealisten gleicht, gewöhnlich
den Anschein eines Narren hat. Die beiden Jäger
sind in einer Bauernscheune, wo sie im Heu übernachten.
Oblonski erklärt, daß es unsinnig wäre, die „Eisenbahnleute“,
ihre Intrigen, ihren schnellen Verdienst, das Konzessionen

Erbitten und Wiederverkaufen, zu verachten;
daß sie ebensolche Leute seien wie die anderen, Leute,
die mit Mühe und Verstand arbeiteten, ganz so wie alle;
und schließlich sei das Ergebnis ihrer Arbeit ein viel bedeutenderes:
sie geben uns die Eisenbahn.




„Aber jeder Erwerb, der zu der geleisteten Arbeit
in keinem Verhältnis steht, ist unehrlich,“ sagte Lewin
darauf.



„Ja, wer bestimmt denn das Verhältnis?“ fuhr
Oblonski fort ... „Du hast die Grenze zwischen der
ehrlichen und unehrlichen Arbeitsleistung nicht festgesetzt.
Daß ich ein größeres Gehalt beziehe als mein
Sekretär, obgleich er die Sache viel besser versteht,
als ich, – das ist also unehrlich?“



„Ich weiß nicht ...“



„Nun, dann werde ich es dir sagen: daß du von
deinem Gute überflüssige, sagen wir, fünf Tausend
erhältst, dieser Bauer aber, wie er auch arbeiten mag,
nicht mehr als fünfzig Rubel bekommt, ist genau so
unehrlich wie das, daß ich ein größeres Gehalt als
mein Sekretär beziehe ...“



- - - - - - - - - - - - - - - - -



„Nein, erlaube,“ unterbrach ihn Lewin. „Du
sagst, es sei ungerecht, daß ich fünf Tausend bekomme
und dieser Bauer nur fünfzig: das ist wahr. Das ist
ungerecht, und ich fühle es auch, aber ...“



„Ja, du fühlst es, aber du gibst ihm nicht dein
Gut,“ sagte Oblonski, als ob er Lewin absichtlich
reizen wollte.



- - - - - - - - - - - - - - - - -




„Ich gebe es nicht, weil das niemand von mir verlangt,
und selbst wenn ich’s wollte, so darf ich es nicht
fortgeben ... und es ist ja auch niemand da, dem
ich’s geben könnte.“



„Gib es diesem Bauer, er wird es nicht ablehnen.“



„Ja, aber wie geb’ ich es ihm denn? Soll ich
etwa zu ihm gehen und einen Kaufkontrakt mit ihm
abschließen?“



„Das weiß ich nicht. Wenn du jedoch überzeugt
bist, daß du kein Recht hast ...“



„Ich bin durchaus nicht überzeugt! Im Gegenteil,
ich fühle, daß ich nicht das Recht habe, mein Gut
fortzugeben, daß ich Pflichten meinem Lande und
meiner Familie gegenüber habe!“



„Nein, erlaube; wenn du aber diese Ungleichheit
ungerecht findest, warum handelst du dann nicht
so ...“



„Ich handle doch so, aber nur negativ, in dem
Sinne, daß ich mich nicht bemühen werde, diesen
Unterschied, der zwischen mir und ihm besteht, noch zu
vergrößern.“



„Nein, verzeih, aber das ist paradox ...“



- - - - - - - - - - - - - - - - -



„Also, mein Freund: entweder anerkennen, daß
die gegenwärtige Einteilung der Gesellschaft gerecht
ist, und dann seine Rechte verteidigen, oder gestehen,
daß man ungerechte Vorzüge genießt, wie zum
Beispiel ich es tue, und sich ihrer mit
Vergnügen weiterbedienen.“




„Nein, wenn das ungerecht wäre, so könntest du
dich dieser Vorteile nicht mit Vergnügen bedienen,
wenigstens ich könnte es nicht. Für
mich ist die Hauptsache: zu fühlen,
daß ich nicht schuldig bin.“





Die brennende Tagesfrage



Man wird mir zugeben müssen, daß dieses Gespräch
unsere „brennende Tagesfrage“ aufwirft und sogar
alles wiedergibt, was die letztere in sich schließt. Und
wie viel bezeichnende, rein russische Züge! Erstens: vor
vierzig Jahren fingen diese Gedanken kaum an sich in
Europa zu verbreiten, wohl nicht vielen waren Saint-Simon
und Fourier – die ersten „idealen“ Vertreter
dieser Ideen – bekannt; bei uns aber, bei uns wußten
vielleicht nur ein halbes Hundert Leute von dieser neuen
Bewegung im Westen. Und heute streiten über diese
„Fragen“ schon Gutsbesitzer auf der Jagd, auf dem
Nachtlager in einer Bauernscheune, und streiten sogar
in der charakteristischsten und kompetentesten Weise, so
daß wenigstens die negative Seite der Frage von ihnen
schon entschieden und unwiderruflich festgesetzt wird.
Es sind allerdings Gutsbesitzer aus der hohen Gesellschaft,
die sich im Englischen Klub ernsthaft zu unterhalten
pflegen, die ihre Zeitungen lesen, alle Prozesse
aus den Blättern und noch anderen Quellen kennen.
Doch nichtsdestoweniger bleibt schon allein die Tatsache,
daß so ein idealer Unsinn als das alltäglichste Gespräch
solcher Gesellschaftsmenschen anerkannt wird, wie die
Oblonskis und Lewins, die alles andere, nur keine Professoren

oder Spezialisten sind, – diese Tatsache, sage
ich, ist eines der charakteristischsten Merkmale des gegenwärtigen
Zustandes der russischen Geister. Der zweite
charakteristische, gleichfalls gut beobachtete Zug in
diesem Gespräch ist, daß über die Gerechtigkeit dieser
neuen Ideen ein Mensch urteilt, der für sie, d. h. für das
Glück des Proletariers, des Armen, selbst nicht einen
Pfennig geben, sondern ihm bei Gelegenheit noch das
Letzte abrupfen würde. Doch mit leichtem Herzen und
der Heiterkeit eines Witzbolds unterschreibt er sofort den
Krach der ganzen Menschheitsgeschichte, erklärt ihre
jetzige Verfassung für die Krone des Unsinns und sagt:
„Ich bin damit vollkommen einverstanden.“ Wirklich
auffallend, wie diese Oblonskis immer als die ersten mit
allem einverstanden sind! Mit einem Satz verurteilt er
die ganze christliche Ordnung, die Persönlichkeit, die
Familie – oh, das macht ihm weiter nichts aus! Wir
Russen haben keine Schulung in solchen Dingen; diese
Herren aber, die das mit voller Schamlosigkeit eingestehen,
die selbst erklären, daß auch sie erst seit gestern
darüber nachdenken, entscheiden trotzdem eine Frage von
solcher Bedeutung ohne das geringste Bedenken. Und
hier haben wir gleich den dritten charakteristischen Zug,
– dieser selbe Herr sagt nämlich unumwunden: „Also,
mein Freund: entweder anerkennen, daß die gegenwärtige
Einteilung der menschlichen Gesellschaft gerecht ist,
und dann seine Rechte verteidigen, oder gestehen, daß
man ungerechte Vorzüge genießt, wie
z. B. ich es tue, und sich ihrer mit Vergnügen
weiterbedienen.“ D. h. genau genommen
erklärt er offen, indem er seine Meinung über

ganz Rußland ausspricht – und es verurteilt – und somit
auch über seine Familie, über die Zukunft seiner
Kinder, daß dies alles ihn überhaupt nichts angeht:
„Ich gebe zu, daß ich ein Spitzbube bin, bleibe aber
Spitzbube zu meinem Vergnügen. Et après moi le
déluge.“ Er ist ja nur deswegen so ruhig, weil er noch
sein Vermögen hat; verlöre er es aber – warum sollte
er da nicht Spitzbube werden? – das wäre doch der
geradeste Weg! Und gerade dieser Staatsbürger, dieser
Familienvater, dieser russische Mensch – welch ein echt
russischer Charakter! Vielleicht findet man, daß er doch
immerhin eine Ausnahme sei? Was kann er denn für
eine Ausnahme sein!? Bitte sich doch nur zu erinnern,
wieviel Zynismus wir in den letzten zwanzig Jahren
gesehen haben, welch eine Leichtigkeit der Wendungen
und Veränderungen, welch einen Mangel an jeder
tieferen Überzeugung und welch eine Schnelligkeit in der
Aneignung der ersten besten fremden Anschauung, versteht
sich, um sie am nächsten Tage für zwei Kopeken
wiederzuverkaufen! Nicht der geringste moralische
Grund bei uns, außer – après nous le déluge.



Das Interessanteste aber ist, daß dicht neben diesem
weit verbreiteten, herrschenden Typ ein ganz anderer
steht – der Typ des russischen Edelmannes und Gutsbesitzers,
der ein ausgeprägter Gegensatz jenes ersten ist.
Ich meine den Lewin. Und solcher Lewins gibt es in
Rußland Tausende, fast ebensoviel wie Oblonskis. Ich
spreche hier nicht von seinem blonden Haar, nicht von
seiner großen starken Gestalt, die der Künstler ihm im
Roman verliehen hat; ich spreche nur von einem Zug
seines Wesens, der dafür aber der auffallendste und bedeutungsvollste

ist, und ich behaupte, daß dieser Zug sich
bei uns in einer solchen Verbreitung findet, daß es einen
fast wundernehmen kann – inmitten unseres Zynismus,
unserer kalmückischen Stellung zur Arbeit! Seit
einiger Zeit tut sich dieser Zug allüberall bei uns kund;
die Menschen mit diesem Zug streben krampfhaft, fast
krankhaft nach Antworten auf ihre Fragen; sie hoffen
und glauben leidenschaftlich, obgleich sie beinahe noch
nichts zu entscheiden verstehen. Dieser Zug ist vollständig
in der Antwort Lewins ausgedrückt:



„Nein, wenn das ungerecht wäre, so könntest du dich
dieser Vorteile nicht mit Vergnügen bedienen, wenigstens
ich könnte es nicht. Für mich ist die
Hauptsache: zu fühlen, daß ich nicht
schuldig bin.“



Und tatsächlich beruhigt er sich nicht eher, als bis er
bei sich entschieden hat, ob er schuldig ist oder nicht. Und
bis zu welchem Grade steigert sich vorher seine Unruhe?
Er geht bis zum Äußersten, und wenn es nötig ist, wenn
es nur nötig ist, wenn er sich nur selbst beweist, daß es
nötig ist, so wird er – im Gegensatz zu Oblonski, der
da sagt: „Wenn auch als Spitzbube, so fahre ich doch
fort, zu leben, zu meinem Vergnügen“ – so wird er
vielleicht zu einem zweiten „Wlas“[29] werden, der in
einem Anfall des Mitleids und der Angst sein Hab und
Gut verschenkte und für den Bau eines Gotteshauses
sammeln ging. Oder wenn er nicht für ein Gotteshaus
sammeln geht, so wird er doch etwas Ähnliches tun und
mit demselben Eifer. Ich beeile mich, zu wiederholen,

daß ein Zug hier ganz besonders bemerkenswert ist: das
ist diese Menge, diese ganz ungewöhnliche Menge solcher
neuen Menschen, solcher neuen Wurzeln russischer Menschen,
die der Wahrheit bedürfen, der Wahrheit
ohne konventionelle Lüge, und die, um diese Wahrheit
zu erreichen, alles, aber auch alles fortgeben. Diese
Menschen tauchen gleichfalls seit den letzten zwanzig
Jahren bei uns auf, und mit jedem Jahr werden ihrer
mehr. Aber man hat sie auch schon früher, auch vor
Peter, überhaupt immer schon vorausahnen können.
Das ist das anbrechende zukünftige Rußland der ehrlichen
Menschen, die einzig der Wahrheit bedürfen! Oh,
sie sind auch furchtbar unduldsam: aus Unerfahrenheit
verwerfen sie jeden Kompromiß, jede Erklärung sogar.
Nur auf eines möchte ich noch mit allem Nachdruck hinweisen,
– daß es ein wahrhaftes Gefühl ist, das sie
treibt. Einer ihrer charakteristischsten Züge besteht darin,
daß sie unter sich auffallend wenig übereinstimmen
und vorläufig noch allen möglichen Parteien und Gruppen
angehören: da gibt es Aristokraten und Proletariers,
Gläubige wie Ungläubige, Reiche und Arme, Gelehrte
und Laien, Greise und Backfische, Slawophile und Westler.
Ja, diese Uneinigkeit, diese Verschiedenheit in den
Überzeugungen ist sogar beispiellos, doch ihr Streben
nach Ehrlichkeit und Wahrheit ist unerschütterlich, unablenkbar,
und für das Wort der Wahrheit gibt jeder von
ihnen sein Leben, Hab und Gut ... Vielleicht wird man
behaupten, dieses sei bloß wieder Phantasie von mir, es
gäbe bei uns gar nicht so viel Ehrlichkeit und solch ein
Dürsten nach Ehrlichkeit. Ich aber bleibe dabei,
daß es da ist, dicht neben der schrecklichsten Sittenverderbnis,

daß ich sie sehe und fühle, diese emporsteigenden
Menschen, denen die Zukunft Rußlands gehört, daß
man blind sein muß, um sie nicht zu sehen, und daß der
Künstler, der diesen abgelebten Zyniker Oblonski und
diesen neuen Menschen Lewin gegeneinander hält, gleichsam
diese aufgegebene, sittenlose, furchtbar vielköpfige
russische Gesellschaft, die sich durch ihren eigenen Urteilsspruch
bereits selber verurteilt hat, gegen die Gesellschaft
der neuen Wahrheit hält, die Gesellschaft, die in ihrem
Herzen die Überzeugung, sie sei schuldig, nicht ertragen
kann, und die alles fortgibt, um ihr Herz von der Schuld
zu befreien. Auffallend ist hierbei, daß unsere Gesellschaft
sich fast nur in diese beiden Arten teilt – dermaßen
groß sind sie und dermaßen umfassen sie das ganze russische
Leben – versteht sich, wenn man von der Masse
der völlig Gleichgültigen absieht. Doch der charakteristischste,
der russischste Zug dieser „brennenden Tagesfrage“,
auf die der Verfasser hinweist, besteht darin, daß
sein neuer Mensch, sein Lewin, nicht versteht, die
ihn beunruhigende Frage zu beantworten. Das heißt,
in seinem Herzen hat er sie beinahe beantwortet – nicht
zu seinem Vorteil, denn er argwöhnt, daß er
schuldig ist: aber etwas Festes, Gerades und Reales
in seiner ganzen Natur lehnt sich dagegen auf und hält
ihn vorläufig noch von der letzten Entscheidung ab.
Oblonski dagegen, dem es völlig einerlei ist, ob er schuldig
oder unschuldig ist, entscheidet die Frage ohne das
geringste Bedenken, vielmehr kann es ihm gerade so recht
sein: „Wenn also alles blödsinnig ist und es nichts
Heiliges mehr gibt, so kann man ja machen, was man
will, für mich wird die Zeit noch ausreichen, – das

Jüngste Gericht kommt ja noch nicht gleich.“ Bemerkenswert
ist dabei, daß gerade die schwächste Seite der Frage
Lewin verwirrt und vor den Kopf stößt – das ist so echt
russisch und so richtig vom Verfasser beobachtet. Die
Sache ist nämlich die, daß alle diese Gedanken und
Fragen in Rußland – einzig eine Theorie sind: alle sind
sie aus anderen Ländern mit anderen Verhältnissen zu
uns eingeführt, aus Europa natürlich, wo sie schon längst
ihre historische und praktische Seite haben. Unsere
beiden Edelleute sind Europäer, und es ist nicht leicht,
sich von der europäischen Autorität zu befreien: auch hier
muß man Europa den Tribut zahlen. Und da verwechselt
nun Lewin, dieses russische Herz, die einzig mögliche
rein russische Lösung der Frage mit ihren europäischen
Bedingungen: er verwechselt die christliche Lösung mit
dem historischen „Recht“.



Stellen wir uns zur Übersicht folgendes vor:



Lewin steht und denkt an sein Gespräch mit Oblonski
und wünscht in seiner ehrlichen Seele qualvoll,
das ihn verwirrende Problem zu lösen.



„Ja,“ sagt er sich, halb entscheidend, „ja, wenn man
so bedenkt, weshalb können denn wir, wie Weslowski
vorhin sagte, essen, trinken, auf die Jagd gehen und
nichts tun, während der Arme immer und ewig arbeiten
muß? Ja, Oblonski hat recht, ich muß mein Gut unter
den Armen verteilen und für sie arbeiten gehen.“



Steht da neben Lewin der Arme und spricht:



„Ja, du mußt das tun, es ist deine Pflicht, den
Armen dein Gut zu geben und für uns zu arbeiten.“



So stellt sich denn heraus, daß Lewin vollkommen im
Recht ist, der „Arme“ aber im Unrecht, natürlich wenn

man die Sache sozusagen im höheren Sinne entscheidet.
Aber darin liegt ja der ganze Unterschied der Auffassung
dieses Problems. Denn seine moralische Lösung darf
man nicht mit seiner historischen Lösung verwechseln;
sonst gibt es eine heillose Konfusion, – ähnlich der,
die sich auch jetzt noch in theoretischen russischen Köpfen
fortsetzt, – in den Köpfen der Nichtswürdigen, gleich
Oblonski, wie in den Köpfen derer, die reinen Herzens
sind, gleich Lewin. In Europa haben das Leben und die
Praxis schon die Frage gestellt – wenn auch absurd im
Ideal ihres Schlusses, so doch immerhin real im Verlauf
ihrer Entwicklung, und ohne zwei heterogene Auffassungen,
die moralische und die historische, zu verwechseln,
soweit dies überhaupt möglich ist. Vielleicht wird
eine kurze Erklärung dieses Gedankens nicht überflüssig
sein.



Die Tagesfrage in Europa



In Europa gab es einmal einen Feudalismus und
gab es Ritter. Aber in reichlich tausend Jahren erstarkte
das Bürgertum, nahm schließlich den Kampf mit
den Rittern auf, besiegte sie und – setzte sich an deren
Stelle. „Ôte-toi de là que je m’y mette.“ Indem
nun die Bourgeoisie den Platz ihrer früheren Herren
einnahm, umging sie vollständig das Volk, das Proletariat,
und da sie dasselbe nicht als Bruder anerkannte,
machte sie es zu ihrer Arbeitskraft, indem sie dadurch sich
zum Wohlstand und ihm zu seinem täglichen Stück Brot
verhalf. Unser russischer Oblonski entscheidet bei sich,
daß er im Unrecht ist, will aber bewußt ein Nichtswürdiger

bleiben, denn so hat er ein angenehmes Leben.
Der ausländische Oblonski ist anderer Meinung als
der unsrige: er hält sich für durchaus im Recht und ist
selbstverständlich in seiner Art logischer; denn nach
seiner Ansicht kann hierbei überhaupt nicht von Recht,
sondern nur von „Geschichte“, von historischer Entwicklung
der Dinge die Rede sein. Er nimmt den Platz
des Ritters ein, weil er den Ritter mit roher Kraft besiegt
hat, und er weiß nur zu gut, daß der Proletarier,
der während seines Kampfes mit dem Ritter noch
schwach war, leicht erstarken kann, ja, jetzt sogar schon
mit jedem Tage stärker wird. Und er sagt sich, daß dieser
ihn dann, wenn er ganz stark geworden, ebenso vom
Platz verdrängen wird, wie er einst den Ritter verdrängt
hat, und ihm ganz ebenso sagen wird: „Ôte-toi de là
que je m’y mette.“ Wo ist denn hier „Recht“, hier
handelt es sich doch nur um „Geschichte“! Oh, der
Bourgeois würde zu einem Kompromiß gern bereit sein,
würde sich gern irgendwie mit dem Feinde vertragen, –
und er hat es ja auch schon versucht. Da er aber vorzüglich
errät, ja, und auch die Erfahrung ihn gelehrt
hat, daß der Feind nichts weniger als geneigt ist, sich
mit ihm zu vertragen, sich in nichts teilen, sondern
alles haben will, und daß außerdem Abtretungen
seinerseits ihn, den Bourgeois, nur schwächen würden,
so hat er sich also entschlossen, nichts abzutreten und
sich zum Kampf vorzubereiten. Diese Stellung ist vielleicht
hoffnungslos, doch ist es eine Eigenschaft der
menschlichen Natur, sich vor dem Kampf Mut zuzusprechen.
So verzagt denn auch der Bourgeois nicht,
sondern verstärkt und verschanzt sich immer mehr, legt

sich mit allen Mitteln ins Zeug und strengt sich mit aller
Kraft an – solange noch Kraft vorhanden ist – und
bemüht sich, den Gegner zu schwächen, wo er nur
kann ... und das ist alles, was er vorläufig tut.



So steht die Sache heute in Europa. Allerdings,
früher, vor nicht langer Zeit sogar, gab es auch dort
eine moralische Auffassung der Frage, es gab Fourieristen
und Cabetisten, es gab Kongresse, Diskussionen
und Debatten über verschiedene äußerst feine, scharfsinnige
Fragen. Jetzt jedoch haben die Führer des Proletariats
das alles bis zu gelegenerer Zeit aufgeschoben.
Sie wollen geradeswegs zum Kampf herausfordern; sie
organisieren eine wahre Armee, gründen Vereine, gründen
Kassen und sind von ihrem Sieg fest überzeugt:
„Und dann, nach dem Siege, wird sich alles von selbst
praktisch ergeben, obgleich sehr leicht möglich ist, daß
es erst nach Strömen vergossenen Blutes dazu kommen
wird.“ Der Bourgeois begreift, daß die Führer der
Proletarier diese einfach durch die in Aussicht stehende
Plünderung anlocken, und daß es sich folglich nicht lohnt,
noch die moralische Seite der Sache hervorzuheben.
Einstweilen aber gibt es auch unter den jetzigen Führern
zuweilen noch solche, die das moralische Recht der
Armen predigen. Die höheren Führer lassen diese Redner
eigentlich nur zur „Verschönerung“ zu, um die Sache
etwas „auszuschmücken“ und ihr den Anschein einer
höheren Gerechtigkeit zu geben. Von diesen „moralischen“
Sozialisten sind viele nur Intriganten, viele
aber auch echte Idealisten. Sie erklären offen, daß sie
für sich nichts wollen und nur für die Menschheit
arbeiten, nur nach einer neuen Einrichtung der Dinge

streben, um die Menschheit glücklicher zu machen. Doch
hier empfängt sie der Bourgeois schon auf ziemlich
festem Boden und hält ihnen sofort vor, daß sie ihn
zwingen wollen, der Bruder des Proletariers zu werden
und mit ihm sein Hab und Gut zu teilen. Abgesehen
davon, daß dieses der Wahrheit ziemlich ähnlich sieht,
antworten ihnen die Führer, sie hielten ihn, den Bourgeois,
überhaupt nicht für fähig, dem Volke ein Bruder
zu werden, und darum würden sie einfach Gewalt anwenden,
ihn aber von vornherein aus jeglicher „Brüderschaft“
ausschließen. „Die Brüderschaft,“ sagen sie,
„wird sich später bilden, aus den Proletariern, ihr
aber, – ihr seid hundert Millionen zum Tode verurteilter
Köpfe und weiter nichts! Es ist aus mit euch, zum Glücke
der Menschheit!“ Andere Führer sagen heute schon ganz
offen, sie brauchten keine Brüderschaft, das Christentum
sei Faselei und die zukünftige Menschheit werde sich nur
auf wissenschaftlichen Grundlagen aufbauen. Alles das
kann natürlich den Bourgeois weder ins Wanken bringen,
noch überzeugen. Er wendet ein, daß diese „Gesellschaft
auf wissenschaftlichen Grundlagen“ bloße Phantasie
ist, daß jene Führer sich den Menschen anders vorstellen,
als ihn die Natur geschaffen hat; ferner, daß es
dem Menschen schwer und unmöglich ist, dem unbedingten
Recht des Eigentums, der Familie und der Freiheit zu
entsagen; daß sie von ihrem zukünftigen Menschen zuviel
Opfer als Persönlichkeit verlangen, daß man den
Menschen nur mit furchtbarem Zwang in dieser Weise
hinaufzüchten könnte, nur dann, wenn man ständige
Spionage und ununterbrochene Kontrolle der despotischsten
Macht anwendete. Zum Schluß fordert der Bourgeois

noch auf, ihm doch diejenige Macht zu nennen, die
die zukünftigen Menschen zu einer freiwilligen, nicht gezwungenen
Gesellschaft zu vereinigen vermöchte. Darauf
heben die Führer den Vorteil und die Notwendigkeit
hervor, die jeder Mensch anerkennen müsse, und
weisen darauf hin, daß er selbst, um der Zerstörung und
dem Tode zu entgehen, freiwillig alle verlangten Konzessionen
machen werde. Ihnen wird sofort entgegnet,
daß der Gesichtspunkt des Vorteils allein niemals die
Kraft haben kann, eine volle und einmütige Vereinigung
hervorzubringen; daß kein einziger Nutzen imstande ist,
den Eigenwillen und die persönlichen Rechte zu ersetzen;
daß diese Mächte und Motive viel zu schwach sind und
somit diese ganze zukünftige Vereinigung ewig fraglich
bleiben wird; daß der Proletarier, wenn die Führer mit
nichts als der moralischen Seite der Sache kämen, ihnen
überhaupt nicht zuhören würde, und daß er, wenn er
es jetzt tut, wenn er ihnen zu folgen scheint und sich zur
Schlacht vorbereiten läßt, dies nur deshalb tut, weil er
durch die versprochene Plünderung der Reichen angelockt
wird und von der Fata morgana des allgemeinen Zusammenbruchs
fieberhaft erregt ist. Folglich muß man
dann doch die moralische Seite der Frage ganz fallen
lassen, da sie nicht der geringsten Kritik standhält, und
muß sich einfach zum Kampf vorbereiten.



Das ist die europäische Auffassung der Sache. Die
eine wie die andere Partei sind im Unrecht, und die
einen wie die anderen werden an ihren eigenen Sünden
untergehen. Wiederholen wir es: Am schwersten ist für
uns Russen, daß bei uns sogar die Lewins über diese
selben Fragen ins Nachdenken geraten, während die

einzig mögliche Lösung des Problems, und gerade die
russische Lösung, und diese nicht nur für die Russen
allein, sondern für die ganze Menschheit – die ethische
Auffassung der Frage ist, d. h. die christliche. In Europa
ist diese Auffassung nicht denkbar, obgleich man auch
dort, früher oder später, nach Strömen von Blut und
hundert Millionen von Opfern, sie doch wird anerkennen
müssen – denn in ihr allein liegt das Heil.



Die russische Lösung des Problems



Wenn ihr fühlt, daß es euer Gewissen drückt, dieses
„Essen, Trinken, Auf-die-Jagd-Gehen und Nichtstun“,
und wenn ihr das wirklich fühlt, und wenn es euch wirklich
so leid tut um die „Armen“, deren es so viele gibt, – so
gebt ihnen euer Hab und Gut und gehet hin, um für
sie alle zu arbeiten, und „erwerbt den Schatz im Himmelreich,
dort, wo man nicht sammelt, noch nach Gütern
trachtet –“. Geht wie „Wlas“, von dem es heißt:





„Groß war diese Kraft der Seele,

Die da auszog, Gott zu dienen.“








Und wollt ihr nicht wie Wlas für den Bau eines
Gotteshauses sammeln, so sorgt für die Aufklärung der
Seele dieses Armen, erleuchtet ihn, belehrt ihn. Selbst
wenn alle Reichen ihre Reichtümer, wie ihr, unter alle
Armen austeilen würden, so wäre das doch nur wie ein
Tropfen im Meer. Darum aber muß man mehr für das
Licht, die Aufklärung, die Wissenschaft und für ein
Mehr an Liebe sorgen. Dann erst wird der Reichtum in
Wirklichkeit wachsen, und zwar der wirkliche Reichtum;

denn der liegt nicht in herrlichen Kleidern, sondern in
der Freude der allgemeinen Vereinigung und der festen
Hoffnung eines jeden, daß im Unglück ihm und seinen
Kindern von allen geholfen werden wird. Und sagt
nicht: „Ich bin bloß eine machtlose Eins,“ oder: „Wenn
ich allein mein Vermögen verteile und dienen gehe, so
kann ich damit doch nichts verbessern“. Im Gegenteil,
wenn es nur einige wenige solcher gibt wie ihr, so ist
die Sache schon durchgeführt. Und im Grunde ist es
nicht einmal unbedingt nötig, sein Gut zu verteilen,
– jede Unbedingtheit würde hier, in der
Tat der Liebe, nur einer Form gleichen, einer Rubrik,
dem Buchstaben. Die Überzeugung, daß man den Buchstaben
erfüllt hat, führt nur zu Stolz und Faulheit. Man
soll nur das tun, was einem das Herz befiehlt: gebietet
es euch, eure Habe zu verteilen – so verteilt sie, gebietet
es euch, für die anderen arbeiten zu gehen, – so geht.
Doch auch hier tut nicht wie etliche Träumer, die sich sofort
an die Schiebkarre machen, was ungefähr heißen soll:
„ich will kein Herr sein, ich will arbeiten wie ein Bauer“.
Die Schiebkarre ist wiederum – nur eine „Form“.



Im Gegenteil, wenn du fühlst, daß du als Gelehrter
allen nützlich sein kannst, so gehe auf die Universität und
behalte so viel von deinen Mitteln, als du dafür nötig
hast. Nicht die Verteilung des Gutes ist notwendig und
nicht das Anziehen des Bauernkittels: all das ist bloß
Buchstabe und Formalität. Notwendig und wichtig ist
bloß deine Entschlossenheit, alles zu
tun um der tätigen Liebe willen, alles, was
dir möglich ist, was du selbst aufrichtig als in deiner
Kraft stehend anerkennst. Alle diese Bemühungen, sich

zu „vereinfachen“ – sind ja doch nur Verkleidungen, die
das Volk vor uns herabsetzen und einen selbst erniedrigen.
Ihr seid alle zu „kompliziert“, um euch zu
„vereinfachen“, ganz abgesehen davon, daß schon eure
Bildung allein euch hindert, zum Bauern zu werden.
Hebt lieber den Bauer bis zu eurer Bildung empor!
Seid nur aufrichtig und treuherzig; das ist besser als
jede „Vereinfachung“. Vor allen Dingen aber schreckt
euch nicht selbst, sagt nicht: „einer ist keiner“ und ähnliches.
Jeder einzelne, der aufrichtig die Wahrheit sucht,
der ist schon furchtbar viel. Ahmt auch nicht jenen
Phrasenmachern nach, die da ununterbrochen sagen, damit
man sie höre: „Man läßt mich nichts machen, bindet
mir die Hände, pflanzt mir in die Seele Enttäuschung
und Verzweiflung!“ Das sind Helden gewisser Dichtungen
schlechten Tones, posierende Faulenzer. Wer
Nutzen bringen will, der kann auch mit buchstäblich gebundenen
Händen unendlich viel tun. Ein echter Tatmensch
sieht, wenn er auf den Weg tritt, sofort so viel
Arbeit vor sich, daß er nicht anfangen wird, zu klagen,
man lasse ihn nichts machen, sondern er wird sofort
irgend etwas finden und wird das, was er sich vornimmt,
dann selbst mit gebundenen Händen fertigzustellen
verstehen.



Und das wissen auch alle wirklichen Tatmenschen.
Wieviel Zeit nimmt bei uns schon allein das „Ergründen
Rußlands“, denn nur äußerst, äußerst selten kennt
ein Mensch unser Rußland. Die Klagen über Blasiertheit
sind einfach dumm: die Freude an dem zu errichtenden
Gebäude muß jede Seele erfüllen, auch wenn ihr
vorläufig nur ein Sandkörnchen zum Bau des Gebäudes

herbeibringt. Eure Belohnung aber sei – Liebe, wenn
ihr sie verdient. Solltet ihr aber keiner Liebe bedürfen,
so tut ihr doch eine Liebestat, also könnt ihr gar nicht
umhin, euch um Liebe zu bewerben. Doch möge es auch
niemand sagen, daß ihr es auch ohne Liebe tun müßtet,
sozusagen zum eigenen Gewinn, und daß man euch
anderenfalls mit Gewalt dazu zwingen werde. Nein,
bei uns in Rußland muß man andere Überzeugungen
wecken – und besonders was die Begriffe der Freiheit,
Gleichheit und Brüderlichkeit betrifft. In der
heutigen Welt hält man Zügellosigkeit für Freiheit, während
die wirkliche Freiheit doch nur in der Überwindung
seiner selbst und seines Willens liegt, so daß man zuletzt
einen sittlichen Zustand erreicht, in dem man immer, in
jedem Augenblick, sein eigener Herr ist. Die Zügellosigkeit
der Wünsche führt nur zur Sklaverei. Das ist
wohl der Grund, warum fast die ganze heutige Welt die
Freiheit in der pekuniären Sicherstellung sieht, und in
den Gesetzen, die diese pekuniäre Sicherstellung garantieren.
„Hab’ ich Geld,“ heißt es, „so kann ich alles
machen, was mir gefällt; hab’ ich Geld – so werd’ ich
nicht untergehen, noch nötig haben, andere um Hilfe
zu bitten; niemanden aber um Hilfe bitten, ist die
höchste Freiheit.“ Und doch ist das in Wirklichkeit
nicht Freiheit, sondern Knechtschaft, – Knechtschaft
durch das Geld. Im Gegenteil, die allerhöchste Freiheit
ist – nicht sparen und nicht sich mit Geld versorgen,
sondern „unter alle verteilen, was man hat,
und hingehen, um allen zu dienen“. Ist der Mensch
dazu fähig, ist er fähig, sich bis zu solch einem Grade
zu überwinden – so, sagt doch, ist er dann nicht wahrhaft

frei? Darin liegt doch die höchste Offenbarung
des Willens! Und dann, was ist in der heutigen gebildeten
Welt „Gleichheit“? Eifersüchtiges Aufpassen
des einen auf den anderen, Hochmut, Aufgeblasenheit
und Neid: „Er ist klug, er ist ein Shakespeare, er
rühmt sich mit seinem Talent; also muß man ihn erniedrigen,
muß ihn vernichten.“ Währenddessen spricht
die wirkliche Gleichheit: „Was geht es mich an, daß
du talentvoller bist als ich, klüger und schöner als ich?
Ich kann mich nur dessen freuen, denn ich liebe dich.
Bin ich auch unansehnlicher als du, so versage ich mir
doch als Mensch nicht die Achtung, und du weißt das
wohl und achtest mich gleichfalls – deine Achtung aber
macht mich glücklich. Bringst du mit deinen Begabungen
mir und allen anderen hundertfach mehr
Nutzen, als ich dir, so segne ich dich dafür, bewundere
dich und bin dir dankbar; rechne ich doch meine Bewunderung
für dich mir niemals zur Schande an: daß
ich dir dankbar bin, ist mein Glück, und wenn ich, so
viel wie in meinen schwachen Kräften steht, für dich
und für alle arbeite, so geschieht das keineswegs, um
mit dir abzurechnen, Freund, sondern nur – weil ich
euch alle liebhabe.“



Wenn alle Menschen so sprechen werden, dann erst
wird Brüderlichkeit auf Erden herrschen, und zwar
nicht um irgendeines ökonomischen Vorteils willen,
sondern aus der Fülle des freudigen Lebens heraus,
aus der Überfülle der Liebe.



Man wird vielleicht entgegnen, daß das bloß eine
Phantasie von mir sei, daß diese „russische Lösung des
Problems“ – das „Himmelreich“ ist und selbiges

höchstens im Himmel, nicht aber auf Erden möglich
sei. Allerdings, die Oblonskis würden sich nicht wenig
ärgern, wenn das Himmelreich anbräche. Doch muß
man wenigstens in Betracht ziehen, daß in dieser Phantasie
einer „russischen Lösung des Problems“ unvergleichlich
weniger Phantastisches und unvergleichlich
mehr Wahrscheinliches ist als in der europäischen
Lösung. Solche Menschen wie „Wlas“ haben wir
schon gesehen und sehen sie bei uns in allen Ständen
und sogar recht oft; dagegen hat man dort den „zukünftigen
Menschen“ noch nirgends gesehen, und selbst
verspricht er ja auch, erst nach Vergießung ganzer
Ströme von Blut zu kommen. Ihr sagt, mit wenigen
Menschen dieser Art sei es nicht getan, man müsse nach
gewissen allgemeinen Einrichtungen und Prinzipien
streben. Doch selbst, wenn es solche Einrichtungen
und Prinzipien geben würde, nach denen man fehlerlos
die Gesellschaft bilden könnte, und selbst wenn man sie
vor der Praxis erlangen könnte, einfach so a priori,
einzig aus den Träumen des Herzens und der „wissenschaftlichen“
Zahlen, die zudem noch der früheren Einrichtung
der Gesellschaft entnommen sind, – so wird
sich doch mit anfertigen, mit nicht dazu eingedrillten
Menschen keine einzige Regel durchführen, kein einziges
von all den schönen Prinzipien verwirklichen lassen;
im Gegenteil, diese würden nur lästig werden. Ich
aber glaube schrankenlos an unsere zukünftigen und
schon heraufkommenden Menschen, an diese selben, von
denen ich vorhin gesagt, daß sie vorläufig noch nicht
übereinstimmen, daß sie in kleinen Lagern und Gruppen
zerstreut sind, von denen jedes und jede an eigenen

Überzeugungen festhält, die aber dafür vor allen
Dingen die Wahrheit suchen, und die, wenn sie nur
wissen würden, wo die Wahrheit ist, bereit wären, für
ihre Verwirklichung alles zu opfern, selbst das Leben.
Glaubt mir, wenn sie endlich den wahren Weg finden
und ihn betreten, so werden sie alle nach sich ziehen,
und nicht gezwungen, sondern freiwillig wird man
ihnen folgen. Ja, das vermögen schon heute die ganz
wenigen zu tun. Und das ist dann der Pflug, mit dem
man unseren neuen Schatz heben kann. Bevor ihr den
Menschen predigt, wie sie sein sollen, zeigt es ihnen an
euch selbst. Erfüllt selbst, was ihr verkündigt, und alle
werden euch folgen. Ich begreife nicht, was hierbei
Utopistisches, Unmögliches sein soll! Es ist wahr, wir
sind sehr verderbt, sind kleinmütig – und darum glauben
wir nicht und lachen. Doch jetzt liegt es fast nicht
mehr an uns, sondern einzig an den Emporsteigenden,
den Künftig-Zukünftigen. Das Volk ist reinen Herzens,
es muß nur noch erleuchtet werden. Doch Menschen,
die reinen Herzens sind, erheben sich auch mitten aus
unserer Schar – und das ist das Allerwichtigste! Dies
ist es, was man zuerst glauben muß, was zu sehen man
verstehen muß. Denen aber, die reinen Herzens sind,
noch ein Rat: Selbstbeherrschung und Selbstüberwindung
vor jedem ersten Schritt! Erfülle zuerst selbst,
statt daß du andere zwingst –: das ist das ganze Geheimnis
dieses ersten Schrittes.





Ehemalige Landwirte – zukünftige
Diplomaten[30]





... Ich bin wieder auf dem Lande und habe meine
Freude daran ... Doch vor allem freut es mich, nicht
im Auslande zu sein, nicht unsere sich dort herumtreibenden
Russen vor Augen zu haben. Wahrlich, in
unserer so volklichen, so politischen Zeit, da man gerade
überall bei sich zu Hause Russen sucht, Russen erwartet,
nur Russen will und fordert, in solch einer Zeit
ist es zu schwer, im Auslande der Demoralisierung
unserer expatriierten Intelligenz zusehen zu müssen, der
Verwandlung echt russischen, noch rohen und vielleicht
prachtvollen Menschenmaterials in erbärmliches, internationales
Gesindel ohne Persönlichkeit, ohne Charakter,
ohne Nationalität und ohne Vaterland. Ich rede
nicht von den Vätern, – die Väter sind nun einmal
nicht mehr anders zu machen. Nun, und – Gott mit
ihnen! Ich rede von den unglücklichen Kindern, die
sie dort im Auslande verderben. Die Väter werden
jetzt sogar schon von unseren verschriensten Westlern
lächerlich gefunden. Herr Burenin, der sich kürzlich
als Berichterstatter auf den Kriegsschauplatz begeben
hat, erzählt in einem Brief eine amüsante Begegnung
mit einem unserer „Europäer“, der beständig im Auslande
lebe, nur jetzt absichtlich auf den Kriegsschauplatz
gekommen sei, um sich das „Schauspiel so eines
Kampfes“ anzusehen, versteht sich, aus höflicher Entfernung,
– und der im Waggon überall Witzchen

gemacht, worüber diese Herren nun schon vierzig Jahre
lang Witze machen: über den russischen Geist, die
Slawophilen, usw. Er lebe nur darum im Auslande,
soll er gesagt haben, weil es bei uns in Rußland „für
einen ernsten und anständigen Menschen noch immer
nichts zu tun gäbe“ ...



Vor zwanzig Jahren „emigrierten“ (ich bleibe bei
diesem Wort) aus Rußland vornehmlich Gutsbesitzer,
und seit der Zeit setzt sich die Emigration in jedem
Jahre ungehindert fort. Natürlich emigrierten auch
viele andere Leute, alle möglichen Menschen; doch
waren es in der großen Mehrzahl, wenn nicht alle,
Leute, die mehr oder weniger Rußland haßten; die einen
aus moralischen Gründen, infolge der Überzeugung,
„daß es in Rußland für so anständige und kluge Leute,
wie sie, nichts zu tun gäbe“, die anderen vielleicht ohne
jede Überzeugung, wenn man will, einfach aus physischem
Haß: wegen des Klimas, wegen der Felder und
Wälder, wegen der Gesetze und Bräuche, wegen des
befreiten Bauern, ja, wegen der ganzen russischen Geschichte,
mit einem Wort – wegen Rußland. Ich bemerke
dazu, daß solch ein Haß sehr passiv, sehr ruhig
und bis zur Apathie gleichmütig sein kann. Und dann
kam noch die Befreiung der Bauern hinzu, und überdies
erleuchtete plötzlich ungemein viele die Überzeugung,
daß durch diese Befreiung alles verloren
sei – das Land und die Landwirtschaft und der Adel
und ganz Rußland. Es ist ja wahr, daß nach der Aufhebung
der Leibeigenschaft die Landwirtschaft ohne genügende
Organisation und Sicherstellung blieb und die
Grundbesitzer infolgedessen den Kopf verloren und

natürlicherweise eine solche Angst bekamen, wie es nach
keinem staatlichen Umsturz mehr der Fall hätte sein
können. Nun, und da fingen denn die Gutsbesitzer
an ihre Güter zu verkaufen, und ein Teil von ihnen
– und nicht der kleinste – zog ins Ausland. Was
sie nun dort auch zu ihrer Rechtfertigung hervorheben
mögen – sie können doch nicht, weder vor ihren
Mitbürgern noch vor ihren eigenen Kindern verbergen,
daß der Hauptgrund zu ihrer Emigration die Verlockung
zum „Nichtstun“ gewesen ist. Jedenfalls
aber: seit der Zeit wird das russische persönliche Landeigentum
verkauft und gekauft, es ändert seine Herren
allaugenblicklich, verändert sogar sein Aussehen, denn
es wird eifrig entwaldet, – und in was es sich verwandeln,
in wessen Händen es endgültig bleiben, aus
welchen Leuten sich schließlich der neue russische Grundbesitzerstand
zusammensetzen wird, all das ist schwer
vorauszusagen, und doch liegt gerade darin, wenn man
will, die wichtigste Frage der russischen Zukunft. Es
scheint wirklich ein Naturgesetz zu sein, nicht nur in
Rußland, sondern in der ganzen Welt: diejenigen,
welche in einem Reiche das Land besitzen, die sind auch
die Herren dieses Landes – in jeder Beziehung. Bei
uns jedoch, wird man sagen, gibt es ja noch die Gemeinde,
– die sei der „Herr“! Aber ... gehört denn
etwa das Problem unserer Gemeinde bei uns schon zu
den endgültig gelösten? Trat es denn nicht vor etwa
fünfzehn Jahren gleichfalls in eine neue Phase, wie
alles andere? Doch darüber später – vorläufig will
ich, ohne sie weiter zu begründen, nur kurz meine Überzeugung
darlegen. Es ist diese: wenn in einem Reiche

die Verwaltung des Bodens eine ernste ist, dann
wird, meiner Meinung nach, auch alles andere im
Reich ernst sein, in allen Beziehungen, sowohl im
großen Ganzen wie in den kleinen Einzelheiten. Jetzt
müht man sich bei uns, zum Beispiel, um Bildung,
müht sich um die Volksschulen. Ich aber glaube, daß
Schule und Unterricht nur dann bei uns ernst und
gründlich werden sein können, wenn unsere Landesverwaltung
und Landwirtschaft ernstlich und gründlich
organisiert sind; glaube ferner, daß man nicht durch
eine Schule eine gute Landwirtschaft erzielt, sondern
umgekehrt, nur durch eine gute Landwirtschaft – d. h.
durch eine richtige Bodenverwaltung – eine gute
Schule bilden kann, auf keinen Fall aber früher. Parallel
diesem Beispiele geht alles: die Einrichtungen
und die Gesetze und die Sittlichkeit und selbst die Verstandesentwicklung
der Nation. Jede richtige Verwaltung
des nationalen Organismus organisiert sich bloß
dann, wenn im Lande gute Landwirtschaft getrieben
wird. Dasselbe läßt sich gleichfalls vom Charakter der
Landwirtschaft sagen: ist er aristokratisch, oder ist er
demokratisch – immer wird so, wie er ist, auch der
ganze Charakter der Nation sein.



Einstweilen aber spazieren unsere ehemaligen Gutsbesitzer
im Auslande umher, in allen Städten und Kurorten
Europas, machen die Preise der Restaurants
steigen, und schleppen wie Millionäre Gouvernanten
und Bonnen für ihre Kinder mit sich herum und
kleiden die Kleinen in Spitzen und englische Kostüme
mit kurzen Strümpfchen – Europa zur Schau. Europa
aber sieht zu und wundert sich: „Wieviel reiche Leute

es doch in Rußland gibt, und vor allen Dingen wie
gebildete! Und wie sie nach europäischer Bildung
streben! Natürlich hat man ihnen nur aus Despotismus
die Auslandspässe vorenthalten! Und plötzlich
zeigt es sich, daß es bei ihnen so viele Grundbesitzer
und Kapitalisten und so viele Rentiers gibt, die sich
von den Geschäften zurückgezogen haben, – ja sogar
mehr als selbst in Frankreich, das doch das Land der
Rentiers ist!“ Wollte man aber versuchen, Europa zu
erklären, daß hier eine echt russische Erscheinung vorliegt
und keine Spur von eigentlichem Rentiertum sich
hierbei findet, sondern im Gegenteil die Verschwendung
dieser Leute meist nur das Brennen eines Lichtes von
beiden Enden bedeutet, so würde Europa an solch eine
in Europa unmögliche Erscheinung selbstverständlich
nicht glauben, würde mich überhaupt nicht verstehen.
Und das wichtigste – diese Sybariten, die sich dort in
den deutschen Kurorten und an den Schweizer Seen
herumtreiben, diese Lukullusse, die ihr Leben in Pariser
Restaurants zubringen, – sie wissen es ja selber und
fühlen es sogar mit einem gewissen Schmerz voraus,
daß sie ihr Kapital doch schließlich aufzehren, und daß
ihre Kinder, diese selben kleinen Engelchen in englischen
Kostümchen, vielleicht noch einmal in Europa werden
Almosen erbitten müssen – und sie werden Almosen
erbitten! –, wenn sie sich nicht in französische oder
deutsche Arbeiter verwandeln wollen – und sie
werden sich in französische und deutsche Arbeiter verwandeln!
– „Aber ...“ denken sie, „après nous le
déluge! Ja, und wer ist denn der Schuldige? Das
sind doch nur alle diese unsere russischen Einrichtungen,

unser ganzes plumpes Rußland, in dem ein anständiger
Mensch immer noch nichts anfangen kann.“ So denken
diese Herren; und die liberalsten von ihnen, die, welche
man die höchsten und unverfälschtesten Westler der vierziger
Jahre nennen könnte, die fügen vielleicht noch
heimlich hinzu: „Nun, was tut’s, daß die Kinder ohne
Vermögen bleiben, dafür erben sie die Idee, den edlen
Sauerteig der wahren und heiligen Denkungsart. Fern
von Rußland erzogen, werden sie weder die Popen
kennen, noch das dumme Wort ‚Vaterland‘. Sie werden
einsehen, daß das ‚Vaterland‘ nur ein Vorurteil ist und
sogar das verderblichste der Welt. Aus ihnen werden
edle, universale Menschen werden. Wir, ausschließlich
wir, legen den Grund zu diesen neuen Menschen!
Gerade dadurch, daß wir im Auslande den Erlös für
unser Gut verleben, legen wir den Grund zu dem neuen
internationalen Bürgertum, das früher oder später
Europa erneuern wird, und die ganze Ehre dafür gebührt
uns, uns Russen, denn wir haben zuerst angefangen.“
Übrigens, so reden bloß die „graulockigen“,
das heißt soviel wie sehr wenige – sind denn etwa viel
Koryphäen unter ihnen zu finden? Die praktischeren
jedoch und nicht so literarisch-moralischen
verlassen sich schließlich immer noch auf die „Verbindungen“.
„Wir verleben hier unser Geld, das ist ja
wahr, aber etwas gewinnen wir dabei doch, das sind:
Bekanntschaften, Beziehungen, die dann im sogenannten
‚Vaterlande‘ uns gut zustatten kommen werden. Und
zudem erziehen wir unsere Kinderchen wenigstens in
liberalem Geiste und immerhin als Gentlemen – das
aber sind doch lauter Hauptsachen. Verkehren werden

sie nur in den vornehmsten und höchsten Sphären; der
Liberalismus aber hat in diesen höchsten Sphären immer
alles, was gentlemanlike war, gekennzeichnet und begleitet,
denn dieser Gentlemanliberalismus ist für den höheren
Konservatismus sozusagen sehr nützlich, was man bei
uns längst begriffen hat. Nun, und wenn wir
unsere Kinder in dieser Weise im Auslande aufwachsen
lassen, so heißt das geradezu, daß wir sie zu Diplomaten
erziehen. Was sind das doch für prachtvolle Stellen
hier an den Gesandtschaften, Konsulaten, und dabei
welch eine Unmenge solcher entzückender Plätzchen, und
wie brillant sie dotiert sind! Wirklich, wie geschaffen
für unsere Kinderchen: sind ruhig und gut und vorteilhaft
und dauerhaft, und dabei immer ein angesehenes
Amt. Und der Dienst so vornehm und die Arbeit –
ach, die ist nicht der Rede wert, besteht ja nur im Verkehr
mit den Russen im Auslande, selbstverständlich bloß
mit denen, die anständiger aussehen; die anderen aber,
die einem da auf den Hals kriechen und noch um Schutz
bitten, – die, na, die schüttelt man einfach ab und
behandelt sie, wie es Vorgesetzten geziemt: ohne sie anzuhören
und von oben herab: ‚Wir glauben euch nicht.
Ihr seid selber an allem schuld, worüber ihr klagt. Ihr
glaubt wohl noch im lieben Vaterlande zu sein? Euretwegen
sollen wir uns Unannehmlichkeiten zuziehen?
Lohnt sich das denn überhaupt, und wie soll man eine
fremde Obrigkeit solcher Leute wegen, wie ihr, belästigen?
Seht doch erst in den Spiegel, wie ihr ausseht!‘
Und darin besteht der ganze Dienst. Oh, unsere
Kinderchen werden schon verstehen, es im Leben zu
etwas zu bringen. Ja, ja, wenn man nur so seine Verbindungen

hat – das ist das erste, wofür ein Vaterherz
sorgen muß. Das übrige kommt dann je nach Bedarf
von selbst hinzu.“



Also, wie gesagt, in dieser Weise verlassen sich von
den im Auslande lebenden alle nicht gerade „literarischen“
Väter mehr oder weniger auf Verbindungen.
Aber – was sind denn Verbindungen? Nun, wenn sie
auch ihre Bedeutung haben, so sind sie doch nur eine
unzuverlässige Quelle. Es würde daher wirklich nicht
schaden, wenn man sich noch mit etwas anderem versorgen
würde – nun, sagen wir, mit ein wenig Kenntnis
Rußlands und mit ein wenig eigenem Verstand,
nur so auf alle Fälle, da man doch niemals wissen
kann ... Und gerade jetzt, in der Epoche der Reformen
und neuen Einrichtungen, wollen bei uns doch alle
plötzlich nach eigenem Verstande leben – zweifellos eine
Idee, die durch die Aufklärung zu uns gekommen ist.
Das Unglück aber ist nur, daß bei uns noch nie so
wenig individueller Verstand zu finden gewesen ist, wie
jetzt, da ihn ein jeder haben will. Die Frage, warum
das so ist, will ich lieber offen lassen, es ist auch nicht
leicht, sie zu beantworten. Doch eine der Ursachen,
warum unsere kleinen Püppchen einst, wenn sie große
Puppen sind, zweifellos leere Köpfe haben werden –
kenne ich nur zu genau; und obwohl sie alt ist, will ich
doch noch auf sie hinweisen. Diese Ursache ... liegt
in der russischen Sprache, d. h. in der mangelhaften
Kenntnis der russischen, vaterländischen Sprache, die
durch die Erziehung im Auslande, durch ausländische
Gouvernanten und Bonnen bedingt wird. Derlei ist
bei uns ja auch schon früher üblich gewesen, aber wohl

niemals in dem Maße, wie jetzt, da soviel Püppchen im
Auslande heranwachsen. Nehmen wir den Fall an,
eines dieser Herrensöhnchen soll Diplomat werden: nun,
die Diplomatensprache ist bekanntlich die französische,
„folglich genügt es, wenn man die russische nur grammatisch
kennt“. Ist dem nun wirklich so? Diese Frage
ist wohl schon so oft beredet worden, daß sie vielleicht
abgeschmackt erscheinen wird. Nichtsdestoweniger ist
sie noch so unbeantwortet, daß sie sogar vor kurzem
wieder aufgeworfen werden konnte, wenn auch nur
mittelbar, bei Gelegenheit der Besprechungen der französischen
Werke Turgenjeffs. Es wurde sogar die
Meinung geäußert: „Warum soll denn Turgenjeff nicht
auch Französisch schreiben, das kann ihm doch niemand
verbieten?“ Selbstverständlich ist hier nichts zu verbieten
oder zu erlauben, und besonders nicht einem so
großen Schriftsteller und so vorzüglichen Beherrscher der
russischen Sprache, wie Turgenjeff. Darum über ihn
kein Wort weiter, aber ... Aber ich sehe, daß ich
wieder auf mein altes Thema zurückgekommen bin, auf
dasselbe, über das ich schon im vorigen Jahre geschrieben,
nachdem ich mit einer unserer ausländisch-russischen
Mamas über den Nachteil, den das Erlernen der
französischen Sprache für ihr Püppchen haben kann,
diskutiert hatte. Jetzt wird das Söhnchen zum Diplomaten
erzogen und ... Übrigens, wenn es auch nicht
ratsam ist, sich zu wiederholen, so will ich doch noch wagen,
in bezug auf die Diplomatie ein paar Worte zu sagen.



„... Aber die Diplomatensprache ist doch Französisch!“
unterbricht mich diesmal die Mama, ohne mich
zu Wort kommen zu lassen.




O weh, sie trägt mir meine Worte vom vorigen Jahr
noch nach und behandelt mich ungnädig.



„Gewiß, gewiß, meine Gnädigste,“ antworte ich,
„Ihr Einwand ist unantastbar, und ich bin mit Ihnen
widerspruchslos einverstanden. Jedoch: was ich über
die Kenntnis der russischen Sprache gesagt, gilt auch
für die Kenntnis der französischen – nicht wahr? Nun
aber, um den Reichtum seiner Gedanken in französischer
Sprache ausdrücken zu können, muß man sich diese
Sprache auch ganz und gar zu eigen machen.
Nun aber bitte ich Sie, folgendes nicht zu vergessen:
es gibt nämlich solch ein Geheimnis der Natur, oder
vielmehr solch ein Naturgesetz, nach dem man nur diejenige
Sprache vollkommen beherrschen kann, mit der
man geboren ist, wollte sagen, die dasjenige Volk spricht,
zu dem man gehört. Das scheint Ihnen nicht zu gefallen,
meine Gnädigste. Sie belieben etwas spöttisch
zu lächeln? Gut, ich gebe nach – es ist ja übrigens
auch kein Damenthema. Ich stimme Ihnen also
widerspruchslos bei, ich gebe zu, daß auch ein Russe
sich die französische Sprache bis zur Vollkommenheit
aneignen kann – aber nur unter einer riesengroßen
Bedingung: nämlich in Frankreich geboren zu sein, in
Frankreich aufzuwachsen und seit der allerersten Stunde
seines Lebens sich in einen Franzosen zu verwandeln!
Oh, Sie lächeln wieder, wie ich sehe, ich habe Sie wohl
nur belustigt? Einstweilen aber beachten Sie, daß selbst
Ihnen und Ihrem Söhnchen nicht gut möglich sein
wird, diese Bedingung zu erfüllen, trotz aller Pariser
Bonnen, trotz der Emigration, dem Erlös für das verkaufte
Land usw. Zudem müssen Sie noch die sogenannten

angeborenen Gaben in Betracht ziehen, denn
man kann doch nicht Ihr Püppchen mit Turgenjeff vergleichen
– werden denn etwa viel Turgenjeffs geboren?
... Ach, Verzeihung, meine Gnädigste, was
sage ich da! Aus Ihrem Söhnchen wird bestimmt ein
Turgenjeff werden, oh, nicht nur einer, sondern bestimmt
drei! Doch lassen wir das, nur ...“



„Aber,“ unterbrechen Sie mich plötzlich, „aber
die Diplomaten sind doch sowieso klug, warum
denn da noch um den Verstand so viel Sorge tragen?
Glauben Sie mir, hat man erst Verbindungen, mon
mari ...“



„Sie haben durchaus recht, meine Gnädigste,“
unterbreche ich schnell, „hat man erst Verbindungen und
läßt man Ihren Herrn Gemahl ganz beiseite, so, sage
ich, wäre es immerhin nicht übel, zu den Verbindungen
noch etwas, wenn auch nur ein wenig, Verstand hinzuzufügen.
Und die Diplomaten sind keineswegs deswegen
klug, weil sie Diplomaten sind, sondern einzig,
weil sie von Geburt an kluge Leute waren. Und glauben
Sie mir, es gibt sogar viele, sehr viele Diplomaten,
die wirklich außerordentlich dumm sind.“



„Ach nein, verzeihen Sie,“ unterbrechen Sie
mich ungeduldig, „Diplomaten sind immer klug
und alle bekleiden sie außerordentliche Posten: und
außerdem ist der Diplomatendienst der allervornehmste
Dienst!“



„Meine Gnädigste, meine Gnädigste,“ rufe ich, „Sie
sagen: Verbindungen und Kenntnis vieler Sprachen!
– aber Verbindungen verschaffen doch bloß
einen Posten, dann aber ... Nun, stellen Sie sich

vor: Ihr Söhnchen wächst in europäischen Restaurants
auf, geht in Gesellschaft ausländischer Vicomtes und
russischer Grafen mit jungen Kokotten durch, dann
aber ... Nun, er kann alle Sprachen und schon deswegen
keine einzige, ... hat er aber keine eigene
Sprache, so ist es nur natürlich, wenn er bloß Endchen
von Gedanken und Gefühlen aller Nationen aufgreift
und sein Verstand sich sozusagen zu einem Mischmasch
aller möglichen Süppchen herausbildet. Er wird ein
internationaler Bastard mit kurzen, abgerissenen, kleinen
Ideen und stumpfen Urteilen. Er ist Diplomat, aber
die Geschichte der Nationen setzt sich in seiner Vorstellung
ganz sonderbar-spaßhaft zusammen. Er sieht
überhaupt nicht, ja er ahnt nicht einmal das, wovon die
Nationen und die Völker leben, welche Gesetze in ihrem
Organismus liegen, ob in diesen Gesetzen auch etwas
Ganzes verborgen ist und sich in ihnen ein allgemeines
internationales Gesetz wahrnehmen läßt. Er ist fähig,
alle Geschehnisse der Welt nur daraus abzuleiten, daß
z. B. irgendeine Königin irgendeine Favoritin irgendeines
Königs geärgert hat, und infolgedessen der Krieg
zwischen zwei Königreichen ausgebrochen ist. Erlauben
Sie, ich werde von Ihrem Standpunkte aus urteilen.
Schön, er hat Verbindungen ... Aber zum Erwerb
solcher Verbindungen ist doch Charakter erforderlich, ist,
wie man zu sagen pflegt, die Liebenswürdigkeit eines
Charakters, sind Milde und Güte und zu gleicher Zeit
Beharrlichkeit und Festigkeit unbedingt nötig ... Ein
Diplomat muß doch bezaubernd sein, muß zu besiegen
verstehen, nicht wahr? Nun, dann glauben Sie es mir
oder nicht, wenn ich Ihnen offen und im höchsten Grade

bestimmt sage, daß man ohne Kenntnis seiner Muttersprache,
ohne ihre völlige Beherrschung nicht einmal
seinen Charakter ausarbeiten kann, und besonders dann
nicht, wenn das Püppchen noch von Natur reich und
gut begabt ist. Mit der Zeit stellen sich bei ihm dann
Gedanken ein, Ideen und Gefühle werden ihn innerlich
peinigen, indem sie für sich Ausdrücke suchen und fordern;
doch ohne reiche, von Kindheit an erworbene,
fertige Ausdrucksformen, d. h. ohne Sprache, ohne ihre
Entwicklung, ohne ihre Verfeinerung, ohne Beherrschung
all ihrer Nuancen – wird Ihr Sohn ewig unzufrieden
mit sich sein. Die aufgeschnappten Gedankenendchen
hören bald auf, ihn zu befriedigen, das im Verstande
und im Herzen angesammelte Material fängt
an, nach einem großen, unbeengten Ausdruck zu verlangen
... Der junge Mann wird besorgt, zerstreut,
grundlos nachdenklich, darauf gereizt, unerträglich;
schließlich zerrüttet er womöglich seine Gesundheit, vielleicht
sogar den Magen, glauben Sie mir ...“



„Ach, Sie lachen? – Ich sehe schon, hab’ mich
wieder fortreißen lassen, – einverstanden! – Aber,
Gott, wie wahr ist es doch, was ich sage! – Gestatten
Sie mir nur noch, zu beenden. Ich möchte Sie, meine
Gnädigste, daran erinnern, daß ich Ihnen vorhin nachgegeben,
mich mit Ihnen einverstanden erklärt habe,
zum Schein, natürlich: daß die Diplomaten immer
kluge Leute wären. Jetzt aber haben Sie mich so weit
gebracht, meine Gnädigste, daß ich gezwungen bin, meine
geheimste Ansicht über diesen Gegenstand Ihnen nicht
mehr zu verheimlichen. Meine Gnädigste: nun ist mir
aber wie zum Trotz in meinem Leben schon oft der Gedanke

gekommen, daß es in der Diplomatie, d. h. in der
allgemeinen Diplomatie aller Völker und des ganzen
neunzehnten Jahrhunderts, wirklich auffallend wenig
kluge Männer gegeben hat – tatsächlich frappant, wie
wenige! Dagegen ist die Schwachköpfigkeit dieses
Standes in der Geschichte Europas in unserem Jahrhundert
... Das heißt, sehen Sie mal, – alle sind
sie klug, diese Diplomaten, mehr oder weniger, versteht
sich, das ist unbestreitbar, alle sind sie geistreich –
aber ... was sind denn das im Grunde für Geister!
Ist denn auch nur einer dieser Köpfe bis zum Wesen
der Dinge durchgedrungen, hat auch nur einer von ihnen
diese geheimnisvollen Gesetze begriffen, oder sie auch
nur geahnt, diese Gesetze, die Europa zu etwas Unbekanntem
führen, zu etwas Sonderbarem, Furchtbarem
– das aber jetzt schon offenbar ist, das sich fast sichtbar
vor den Augen derjenigen vollzieht, die nur ein
klein wenig vorauszufühlen verstehen? Nein, man
kann positiv behaupten, daß es keinen einzigen solchen
Diplomaten und keinen einzigen so klugen Kopf in
diesem so gelehrten und ‚favorisierten‘ Stande gegeben
hat! – Natürlich schließe ich, wenn ich so rede, Rußland
und alles Vaterländische aus, weil wir unserem
ganzen Wesen nach in solchen Dingen ‚eine ganz
andere Sache‘ sind. Im Gegenteil, im ganzen Jahrhundert
waren die Diplomaten, nun sagen wir, die
allerschlauesten Intriganten, die sich dünkelhaft einbildeten,
das realste Verständnis der Dinge zu besitzen;
währenddessen aber hat keiner von ihnen weiter, als
seine Nase reicht, etwas sehen können, und nie über
die Tagesinteressen hinaus – und selbst diese waren

dann noch immer nur die alleroberflächlichsten und kurzsichtigsten.
Dort zerrissene Fädchen zusammenknoten,
hier ein Flickchen auf ein kleines Loch legen, ‚den Preis
steigern, vergolden, für neu aussehen machen‘ – das
ist ihre Aufgabe, das ist ihre Arbeit! Und all das hat
seine Gründe – der wichtigste aber liegt, meiner Meinung
nach, in der Entzweiung mit dem Volk, in
der Absonderung der diplomatischen Köpfe in eine allzu
vornehme und von der übrigen Menschheit allzu abstrahierte
Sphäre ... Ein Fürst Metternich wurde
für einen der tiefsten und feinsten Diplomaten der Welt
gehalten und hatte zweifellos Einfluß auf ganz Europa.
Worin aber, ja, worin bestand denn eigentlich seine
Idee? Wie verstand er sein Jahrhundert, das damals
gerade anbrach? Wie stellte er sich die Zukunft vor?
Alle Grundideen des beginnenden Jahrhunderts wollte
er mit Polizeiordnungen besiegen und war vollkommen
überzeugt von dem Erfolg! Und nehmen Sie jetzt den
Fürsten Bismarck na, das ist doch schon fraglos ein
Genie, aber ...“



„Finissons, monsieur,“ unterbricht mich streng die
kleine Mama mit tiefgekränkter Würde.



Ich bin natürlich sehr erschrocken. Offenbar bin ich
nicht verstanden worden. Ja, mit kleinen Mamas darf
man noch nicht über solche Themata reden: habe daher
einen furchtbaren faux pas gemacht – aber mit wem
kann man denn jetzt überhaupt über Diplomatie
sprechen? – das ist die Frage! Und doch – welch
ein interessantes Thema, und noch dazu in unserer Zeit!
Aber ...




Die Diplomatie vor den Weltfragen



Und welch ein ernstes Thema! Denn was heißt jetzt:
unsere Zeit? Alle, die mit Verstand begabt sind, sagen,
daß unsere Zeit im wahrsten Sinne des Wortes eine
diplomatische Zeit sei, eine Zeit der Entscheidung aller
Völkerschicksale einzig durch die Diplomatie. Man behauptet
zum Beispiel, daß irgendwo bei uns Krieg geführt
werde; doch höre und lese ich überall, daß, wenn
auch dort irgendwo so etwas wie Krieg vor sich geht,
dieser Krieg doch bestimmt nicht als wirklicher Krieg
aufgefaßt werden darf ... Jedenfalls ist man übereingekommen,
erstens, daß dieser Krieg auch nicht einer
einzigen von den gesunden Verrichtungen der Nation
hinderlich sein könnte, die, nach den neuesten Ansichten
alles dessen, was „Allwissenheit“ genannt wird, vornehmlich
– was sage ich! – ausschließlich in der
Diplomatie ruhen; und zweitens, daß diese militärischen
Spaziergänge, Manöver usw., die übrigens immer unentbehrlich
sind, im wahrhaften Sinne der Dinge nicht
mehr als bloß eine der Phasen der höheren Diplomatie
ausmachen, und weiter nichts. Man muß es glauben.
Ich für meinen Teil bin nun sehr gern dazu bereit, denn
das ist doch tatsächlich beruhigend. Aber siehe, einstweilen
ist da etwas, was nicht uninteressant und dabei
noch ungemein auffallend ist: Bei uns entbrannte zum
Beispiel die Orientfrage: und sofort flammte sie auch in
ganz Europa auf, ja dort sogar noch früher als bei
uns – und das ist nur zu verständlich. Alle, und selbst
die Nicht-Diplomaten, – natürlich die Nicht-Diplomaten
ganz besonders –, alle wissen „schon längst“,

daß die Orientfrage sozusagen eine der Weltfragen ist,
eines der wichtigsten Kapitel unter den großen und
nächstliegenden Entscheidungen der Menschenschicksale,
ja, daß sie die neue Phase derselben bedeutet. Wie man
weiß, geht diese Angelegenheit nicht nur Osteuropa
an, nicht nur die Slawen, Russen und Türken, oder
vor allen anderen irgendwelche Bulgaren, sondern auch
den ganzen Westen Europas, und zwar keineswegs nur
wegen der Meere und Meerengen, der beherrschenden
Ein- und Ausgangspunkte, sondern aus viel tieferen,
viel fundamentaleren, elementareren, gegenwärtigeren,
wesentlicheren, grundsätzlicheren Gründen ... Darum
ist es begreiflich, daß Europa sich aufregt und
die Diplomatie so viel zu tun hat. Aber was hat denn
die Diplomatie dabei zu tun? Was hat sie denn – besonders
jetzt – in der Orientfrage zu tun? Sache der
Diplomatie ist doch jetzt (anderenfalls würde sie überhaupt
nicht Diplomatie sein), die Orientfrage zu konfiszieren
und allen, die es wissen wollen oder nicht
wollen, dies bleibt sich gleich, so schnell wie möglich zu
versichern, daß es eine „Orientfrage“ überhaupt nicht
gibt; daß alles dieses „nur so“ geschehe, nur Manöver
sei mit Ausflügen zur Übung, und wenn es nur irgend
möglich ist, noch zu versichern, daß die Orientfrage nicht
nur jetzt nicht vorhanden, sondern überhaupt
nie in der Welt dagewesen sei, daß man vor hundert
Jahren „nur so“ Dunst verbreitet habe aus bestimmten,
natürlich gleichfalls diplomatischen Gründen. Aufrichtig
gestanden, dem könnte man ja beinahe Glauben
schenken, wenn sich nicht gerade hier ein Rätsel auftun
würde, jedoch schon kein diplomatisches (das ist ja der

Jammer!), denn die Diplomaten würden sich niemals
dazu herablassen, sich mit solchen Rätseln zu befassen.
Oh, verachtend würden sie diesem Rätsel den Rücken
kehren, denn sie halten es für eine Illusion, die höherer
Gehirne unwürdig ist. Dieses Rätsel ließe sich folgendermaßen
formulieren: „Warum geschieht es immer,
und besonders in der letzten Zeit, d. h. seit der Mitte
des neunzehnten Jahrhunderts, und je weiter, desto anschaulicher
und greifbarer, daß sich, kaum daß in der
Welt irgend etwas Allgemeines, Universales berührt
wird, neben der einen irgendwo erhobenen Weltfrage
ihr parallel sofort auch alle anderen Weltfragen
erheben?“ So hat zum Beispiel Europa jetzt an der
einen, der Orientfrage, noch nicht genug, und es erhebt
sich unerwartet-unverhofft plötzlich in Frankreich gleichfalls
eine Weltfrage – die katholische. Und diese
katholische Frage erhebt sich nicht etwa nur deshalb,
weil der Papst bald sterben wird und Frankreich dann
als Repräsentant des Katholizismus dafür sorgen muß,
daß nicht das Geringste verschwindet oder sich verändert
in der durch Jahrhunderte aufgebauten Organisation
des Katholizismus, sondern auch noch deswegen,
weil der Katholizismus in Frankreich augenscheinlich
zur Fahne erwählt worden ist, unter der sich
alle alten Einrichtungen der ganzen neunzehn Jahrhunderte
versammeln sollen, – zur Verbündung gegen
etwas Neues, Kommendes, schon Gegenwärtiges und
Verhängnisvolles, gegen die drohende Welterneuerung,
gegen den sozialen wie moralischen fundamentalen Umsturz
im ganzen westeuropäischen Leben, oder wenigstens,
wenn diese Erneuerung auch nicht in Erfüllung

geht, so doch gegen die furchtbare Erschütterung und
ungeheuere Revolution, die da unheimlich droht, alle
Reiche der Bourgeosie in der ganzen Welt, überall, wo
sie sich organisiert haben und aufgebläht sind, nach der
französischen Schablone von 1789 zu verdrängen und
sich auf ihren Platz zu setzen. Übrigens, ich sehe mich
gezwungen, hier ein notwendiges Notabene einzufügen:
ich fühle schon voraus, daß es vielen Klugen und besonders
den Liberalen lächerlich erscheinen wird, daß
ich noch im neunzehnten Jahrhundert Frankreich ein
„katholisches“ Reich nenne, und gar den Repräsentanten
des Katholizismus! Darum sage ich zur Rechtfertigung
meiner Meinung, vorläufig ohne sie weiter zu begründen,
daß Frankreich gerade solch ein Land ist, welches
selbst dann, wenn in ihm kein einziger Mensch übrigbliebe,
der nicht nur nicht mehr an den Papst, sondern
nicht einmal mehr an Gott glaubte, trotzdem fortfahren
würde, ein katholisches Land par excellence zu sein,
gewissermaßen der Repräsentant des ganzen katholischen
Organismus – und das wird noch sehr lange so
bleiben, ja bis in die Unendlichkeit hinein, vielleicht bis
zu der Zeit, da Frankreich überhaupt aufhören wird,
Frankreich zu sein, und sich in irgend etwas anderes
verwandelt. Doch das ist noch nicht alles: sogar der
Sozialismus hat in Frankreich nach der katholischen
Schablone, mit katholischer Organisation und ganz in
seinem Geist eingesetzt: in solchem Maße ist dieses Land
katholisch! Den Beweis dafür werde ich vorläufig noch
schuldig bleiben. Nur auf eines will ich kurz hinweisen:
was veranlaßte den Marschall Mac-Mahon so plötzlich
mir nichts, dir nichts gerade die katholische Frage aufzuwerfen?

Dieser tapfere General – der, nebenbei bemerkt,
fast überall geschlagen worden ist und in der
Diplomatie sich ausschließlich durch das kurze Sätzchen:
„j’y suis et j’y reste“ ausgezeichnet hat – dieser
General scheint nicht gerade solch ein Tatmensch zu sein,
daß er fähig gewesen wäre, mit vollem Bewußtsein
irgend etwas Derartiges zu vollführen.
Aber siehe da, er hat es doch fertiggebracht, die kapitalste
der alteuropäischen Fragen zu erheben, und zwar
gerade in der Form, in welcher sie sich einmal unbedingt
erheben mußte. Doch das Wichtigste: warum überhaupt
und warum gerade in dem Augenblick diese Frage
erheben, da sich am anderen Ende der Welt eine andere
Weltfrage erhoben hat? Warum reiht sich Frage an
Frage, warum ruft die eine die andere hervor, während
doch, wie man meinen sollte, keinerlei Beziehung
zwischen ihnen besteht? Ja, und nicht nur diese beiden
Fragen haben sich zu gleicher Zeit erhoben: mit der
Orientfrage erhoben sich auch noch andere, und es
werden sich noch andere erheben, wenn sich die erstere
nur richtig entwickelt. Kurz, in unserem Jahrhundert
haben alle wichtigen Fragen Europas und der Menschheit
sich immer zu gleicher Zeit erhoben. Diese Gleichzeitigkeit
ist es nun, die mich frappiert. In dieser Gesetzmäßigkeit,
mit der alle Fragen unbedingt zusammen
erscheinen, liegt für mich das Rätsel! Doch weshalb
sage ich das alles? – Nun, weil die Diplomatie gerade
auf solche Fragen mit Verachtung herabblickt. Sie erkennt
solche Zusammentreffen nicht nur nicht an, sie will
nicht einmal an sie denken. Hirngespinste nennt sie
sie, Unsinn und Dummheiten: „Nein, davon ist nichts

passiert; nur der Marschall Mac-Mahon, oder richtiger,
seine Frau Gemahlin, hat da irgend etwas einfach gewollt,
und infolgedessen ist dann alles so gekommen,
wie es gekommen ist.“ Und darum bin ich – ungeachtet
dessen, daß ich selbst es ausgesprochen habe, als
ich diesen Aufsatz begann: daß unsere Zeit eine diplomatische
par excellence und alles übrige nur Phantasterei
sei – bin ich selbst als erster gezwungen, daran
nicht zu glauben. Nein, hier gibt es ein Rätsel! Nein,
hier entscheidet nicht die Diplomatie allein, sondern
noch irgend etwas anderes. Und ich muß gestehen,
dieses Ereignis verwirrt mich nicht wenig: ich war so
gern bereit, an die Diplomatie zu glauben ... aber
diese neuen Fragen – die sind ja nur neue Scherereien
und sonst nichts ...



Niemals ist Rußland so mächtig gewesen wie jetzt, – eine nicht-diplomatische Auffassung



In der Tat, da habe ich nun eine Frage gestellt und
bin ihr vorläufig ohne Begründungen nachgegangen.
Doch schon lange vor dieser Frage – ich meine die Erscheinung,
daß alle Weltprobleme sich gleichzeitig einstellen,
kaum daß sich eines von ihnen erhebt – hat sich
mir schon eine andere unvergleichlich einfachere und
natürlichere Frage gestellt, der jedoch, eben weil sie so
einfach und natürlich ist, die „Klugen des Landes“ noch
so gut wie überhaupt keine Aufmerksamkeit zu schenken
pflegen. Mag auch die Diplomatie zu allen Zeiten und
in allen Ländern die Schiedsrichterin aller wichtigen

und fundamentalen Fragen der Menschheit gewesen
sein und es auch in Zukunft bleiben, – aber hängt denn
nun wirklich, frage ich, die endgültige Lösung der
Menschheitsfragen nur von ihr ab? Kommt nicht vielmehr
in jeder Frage eine Phase, ein Moment, da es
mit den bekannten diplomatischen Mittelchen, den Flickchen,
nicht mehr geht? Und wenn auch alle Weltfragen
vom diplomatischen Standpunkt aus, das heißt soviel
wie von dem der gesunden Vernunft, ihre Erklärung
einzig darin finden, daß diese oder jene Macht einfach
ihre Grenzen erweitern wollte, oder daß irgendein
tapferer General persönlich irgend etwas wollte, oder
daß einer bestimmten vornehmen Dame etwas nicht gefallen
hat usw. (Möge das alles unwiderruflich wahr
sein, hier muß ich schon nachgeben, denn gegen Allwissenheit
bin ich machtlos) ... Aber trotzdem: kommt
nicht doch einmal ein gewisser Augenblick – gerade
bei diesen allerrealsten Ursachen und ihren Erklärungen
–, ein Punkt im Verlaufe der Sache, eine
Phase, da mit einem Male irgendwelche ganz sonderbare,
sagen wir, unbegreifliche und rätselhafte
Mächte plötzlich alles erobern, die ganze Gesamtheit ergreifen
und blind, unaufhaltsam nach sich ziehen, als
ob es einen Berg hinabginge, und ... ja und warum
dann nicht auch in den Abgrund mit ihnen stürzen?
Eigentlich will ich ja nur wissen: verläßt sich nun die
Diplomatie immer so auf ihre Mittel, daß sie ähnliche
Mächte (oder Momente oder Phasen) überhaupt
nicht fürchtet, oder glaubt sie, daß sie einfach nicht vorhanden
seien? Leider scheint es, daß sie noch immer
letzteres tut, und ebendeshalb frage ich: Wie soll ich

ihr da nun Glauben schenken und mich ihr anvertrauen?
Und wie kann ich sie dann für die endgültige Schiedsrichterin
der Schicksale einer noch so unvernünftigen,
kindischen Menschheit ansehen!?



Kaidanoff hat in seiner „Neuen Geschichte“ zu Anfang
des Abschnittes, der die Französische Revolution
und Napoleon I. behandelt, folgenden Satz geschrieben:
„Eine tiefe Stille herrschte in ganz Europa, als Friedrich
der Große auf ewig seine Augen schloß; aber
noch nie war eine ähnliche Stille einem so großen
Sturme vorhergegangen.“ Diese Einleitung habe ich
für mein ganzes Leben behalten. In der Tat, wer
konnte damals, als Friedrich der Große starb, auch
nur entfernt ahnen, was mit den Menschen und mit
Europa in den folgendem dreißig Jahren geschehen
sollte? Ich rede nicht von irgendwelchen gebildeten
Leuten, oder selbst Schriftstellern, Journalisten, Professoren.
Alle wurden sie bekanntlich irre: Schiller,
zum Beispiel, schrieb damals einen Dithyrambus auf
die Eröffnung der Nationalversammlung; der in Europa
herumreisende junge Karamsin[31] sah mit bebendem
Herzen auf das gleiche Ereignis; in Petersburg
aber, bei uns in Rußland, glänzte noch immer die
Marmorbüste Voltaires. Nein, ich wende mich mit
meiner Frage unmittelbar an die höchste Allwissenheit,
unmittelbar an die Entscheider der Menschenschicksale
– an die Herren Diplomaten: haben sie damals
auch nur etwas von dem vorausgesehen, was dann in
den folgenden dreißig Jahren geschehen ist?




Könnte ich nun diese Frage den Diplomaten persönlich
stellen und sollten sie geruhen, mich anzuhören, so
würden sie mir bestimmt mit hochmütigem Lächeln antworten:
„Zufälle lassen sich nicht voraussehen, und
unsere ganze Weisheit besteht bloß darin, daß man sich
auf alle Zufälle vorbereitet.“



Das ist die typische Antwort ... wenn ich sie mir
auch selbst ausgedacht habe, da ich doch keinen Diplomaten
mit solchen Fragen belästigen darf, – wie sollte
ich denn! Doch mein ganzes Entsetzen liegt in meiner
Überzeugung, daß man mir gerade so und nicht anders
geantwortet hätte, und darum habe ich auch die Antwort
eine „typische“ genannt. Denn was waren diese
Ereignisse des letzten Dezenniums des vorigen Jahrhunderts
in den Augen der Diplomaten anderes als –
„Zufälle“? Waren es und sind es noch heute! Und
Napoleon erst gar – ach, der! – der ist schon ein Erz-Zufall!
Wäre Napoleon nicht gekommen, wäre er dort
unten in Korsika in seinem dritten Lebensjahre an den
Masern gestorben, so würde selbstverständlich auch der
ganze dritte Stand der Menschheit, die Bourgeosie, nicht
heraufgekommen sein, um das ganze Antlitz Europas zu
verändern – was sich bis heute noch fortsetzt –,
sondern wäre da in Paris ruhig bei sich zu Hause geblieben!



Es scheint mir nämlich, daß auch unser Jahrhundert
im alten Europa mit irgend etwas Kolossalem enden
wird, das heißt, vielleicht nicht gerade mit etwas, das
buchstäblich dem gleicht, womit das achtzehnte Jahrhundert
endete, aber immerhin mit etwas ebenso Kolossalem,
Elementarem und Furchtbarem und gleichfalls

mit einer totalen Veränderung des Antlitzes dieser
Welt – wenigstens im Westen des alten Europa. Und
nun, wenn unsere Allwissenden versichern werden, daß
man Zufälle doch nicht voraussehen könne usw., ja,
wenn ihnen in betreff dieses Finales noch überhaupt
nichts in den Kopf gekommen ist, so ...



Mit einem Wort: Flickchen, Flickchen, Flickchen
drauf!



Nun, seien wir vernünftig, warten wir ab. Flickchen
sind doch, je nachdem wie man’s nimmt, auch
eine notwendige und nützliche Sache und obendrein noch
eine vernünftige und praktische, um so mehr, als man
mit Flickchen z. B. den Feind hinter das Licht führen
kann. Also: bei uns gibt’s jetzt Krieg, und sollte es
geschehen, daß Österreich sich feindlich zu uns stellt, so
kann man ihm mit einem „Flickchen“ gerade prachtvoll
die Augen verbinden, was es übrigens mit Vergnügen
geschehen lassen wird – denn was ist Österreich?
Selbst ist es schon dem Tode nahe, will auseinanderfallen,
ist genau so ein „kranker Mann“ wie
die Türkei, ja, ist vielleicht noch schlimmer krank als
diese. Es ist ein Musterbeispiel von innerlich sich feindlichen
Vereinigungen, allen möglichen Dualismen, allen
möglichen Völkern, Ideen, allen möglichen Uneinigkeiten
und entgegengesetzten Bestrebungen; da gibt es
Ungarn, Slawen, Deutsche und das Reich der Juden ...
Jetzt aber, wo die Diplomatie ihm dermaßen den Hof
macht, kann es ja wahrhaftig von sich denken, daß
es – eine Macht sei, die tatsächlich viel zu bedeuten
habe und bei der Schicksalsentscheidung der Völker noch
eine große Rolle spielen könne. Eine solche Selbsttäuschung,

die mittels besagter Hofmacherei und Flickchen
hervorgerufen wird, ist jedoch für die Entscheidung
der Schicksale der slawischen Völker sehr vorteilhaft,
denn sie kann den Feind eine Zeitlang einschläfern; im
Augenblick der Entscheidung aber, wenn die Binde von
seinen Augen fällt und er plötzlich sieht, daß ihn niemand
fürchtet, daß er nichts weniger als eine Macht
ist, – kann er dann nur noch verwirrt stehen bleiben
und zusehen, wie er seinen Mut verliert. Eine andere
Sache ist es mit England: das ist etwas Ernsteres, –
zumal es augenblicklich um seine fundamentalsten Unternehmungen
furchtbar besorgt ist. England kann man
mit Flickchen und Hofmacherei nicht einschläfern. Was
man ihm da auch erzählen wollte, es würde doch nie
und nimmer glauben, daß die riesige, heute die mächtigste
Nation der Welt, die ihr Schwert gezogen und
die Fahne der großen Idee erhoben und schon die Donau
überschritten hat, in der Tat beabsichtige, die Aufgaben,
die sie sich gestellt, sich selbst zum Nachteil und nur
England zum Vorteil zu lösen; denn jede Verbesserung
der Lage der slawischen Völker ist für England in
jedem Falle ein offenbarer Nachteil, und mit
Flickchen macht man ihm da kein X mehr für ein U
vor: England würde einfach keinem einzigen Worte
glauben. Ja, und mit welchen Argumenten könnte man
es denn überzeugen? Etwa mit: „ich werde nur ein
bißchen anfangen, doch nicht beenden“? Aber in
der Politik ist ja der Anfang einer Sache so gut wie
alles, denn der Anfang führt ganz naturgemäß früher
oder später doch zu einem Ende. Was will es besagen,
daß der Abschluß sich nicht gerade „heute“ vollzieht, –

dann wird er eben „morgen“ stattfinden. Wie gesagt,
die Engländer würden uns doch kein Wort glauben,
und darum – sollten auch wir England keinen Glauben
schenken, oder höchstens so wenig wie irgend möglich ...
selbstverständlich brauchen wir ihm das nicht gleich zu
sagen. Auch wäre es nicht schlecht für uns, wenn wir
unsererseits dahinterkämen, daß England momentan
in der kritischsten Lage ist, in der es sich je befunden
hat. Diese seine kritische Lage kann man mit dem einzigen
Wort „Isolierung“ bezeichnen, denn vielleicht ist
England noch niemals so furchtbar vereinsamt gewesen
wie jetzt. Oh, wie froh wäre es, könnte es irgendwo
in Europa einen Freund finden – wie herzlich gern
würde es dann eine entente cordiale schließen! Zu
seinem Unglück aber hat es in Europa wohl noch nie
eine für neue ententes cordiales ungünstigere Zeit
gegeben als die gegenwärtige; denn gerade jetzt hat
sich in Europa alles gleichzeitig erhoben, alle Weltfragen
zugleich, und mit ihnen auch alle Weltwidersprüche,
so daß jedes Volk und jedes Reich furchtbar
viel bei sich zu Hause zu tun hat. Und da das englische
Interesse nicht universal ist, sondern sich schon längst
von allem und von allen isoliert hat und nur noch
England allein angeht, so wird dieses Land eben, wenigstens
eine Zeitlang, vollkommen vereinsamt bleiben.
Versteht sich, es könnte sich ja sogar mit solchen Mächten
vereinigen, die bei gleichen Vorteilen andere Ziele verfolgen
– „ich verschaffe dir dieses, du mir aber dafür
jenes!“ Doch bei dem besonderen Charakter der gegenwärtigen
Sorgen Europas ist es für England schwer,
einen derartigen Verbündeten zu finden, wenigstens in

diesem Augenblick, und es wird lange warten müssen,
bis sich in der weiteren Entwicklung ein Moment einstellt,
in dem man auch ihm erlauben wird, sich mit
seiner Freundschaft wieder irgend jemandem aufzudrängen.
Außerdem braucht England vor allen Dingen
ein für sich vorteilhaftes Bündnis, d. h. eines, bei
welchem es alles nimmt, selber aber nach Möglichkeit
nichts wiederzugeben hat. Nun ist aber gerade ein
so vorteilhaftes Bündnis jetzt am schwersten zu schließen,
und so muß denn England zunächst in seiner Einsamkeit
verbleiben. Ach, wenn wir Russen uns doch dieser
Vereinsamung geschickt bedienen könnten! Doch da höre
ich noch einen anderen Seufzer: „Ach, wenn wir doch
weniger skeptisch wären und daran glauben könnten,
daß es wirklich Weltfragen gibt und sie nicht nur Hirngespinste
sind!“ Das Unglück ist ja, daß bei uns in
Rußland ein sehr großer Teil unserer Intelligenz Europa
immer irgendwie nicht richtig sieht und einschätzt,
nicht so, wie es jetzt ist, sondern stets irgendwie
veraltet. Man versteht nicht, in die Zukunft zu
sehen, das ist es, und man urteilt nur nach dem Vergangenen,
nach längst Vergangenem!



Währenddessen aber existieren die Weltfragen tatsächlich,
– und wie soll man denn nicht an sie glauben,
und noch dazu wir? Zwei von ihnen haben sich schon
erhoben und werden nicht mehr von menschlicher Allwissenheit
gelenkt, sondern von ihrer elementaren
Macht, ihrer organischen Notwendigkeit, und können
nicht ohne Lösung bleiben, trotz aller Berechnungen der
Diplomatie. Aber es gibt auch noch eine dritte Frage,
gleichfalls eine universale, eine, die sich gerade jetzt zu

erheben beginnt. Diese Frage kann man im speziellen
„die deutsche“ nennen, aber in Wirklichkeit und im
ganzen ist sie mehr als jede andere eine europäische;
denn sie ist mit dem Schicksal ganz Europas und dem
aller übrigen Weltfragen so eng wie nur möglich verbunden
... Und doch sollte man meinen, so dem
Äußeren nach zu urteilen, daß es nichts Ruhigeres und
Ungestörteres geben könne, als das gegenwärtige
Deutschland: im Bewußtsein seiner Macht blickt es um
sich, beobachtet und wartet ab. Alle brauchen es mehr
oder weniger, und mehr oder weniger hängen alle von
ihm ab. Und doch ... ist das Ganze eine Täuschung!
Das ist es ja eben, daß jetzt alle in Europa mit ihrer
eigenen Sache beschäftigt sind: bei jedem hat sich jetzt
eine eigene allerwichtigste Frage eingestellt, eine Frage
von einer Wichtigkeit, wie die Existenz selber, wie Sein
oder Nichtsein. Und siehe, genau so eine Frage hat sich
nun auch in Deutschland eingefunden, und gerade in
dem Augenblick, da sich auch die anderen Weltfragen
erhoben haben – und dieser Zustand Europas, füge
ich vorausgreifend hinzu, ist für Rußland augenblicklich
von unschätzbarem Vorteil! Denn noch niemals ist
Rußland für Europa etwas so Unentbehrliches und in
seinen Augen so mächtig gewesen und zu gleicher Zeit
so entfernt von den wichtigsten und furchtbarsten
Fragen, die sich im alten Europa erheben, aber nur
das alte Europa und nicht Rußland angehen. Und
noch nie wäre ein Bündnis mit Rußland in Europa
so hoch eingeschätzt worden wie jetzt, und noch nie hätte
Rußland sich mit größerer Freude dazu Glück wünschen
können, daß es nicht das alte Europa ist, sondern das

neue, daß es selbst, in sich, eine besondere, mächtige
Welt darstellt, für die gerade jetzt der Augenblick gekommen
ist, in eine neue und höhere Phase der Macht
einzutreten und von den verhängnisvollen Fragen, an
die das alte, hinfällige Europa gefesselt ist, unabhängiger
denn je zu werden.





Die römisch-klerikale Verschwörung
in Rußland





Es ist nicht lange her,[32] daß ich in den „Moskauer
Nachrichten“ folgende Stelle im Leitartikel fand:



„Vor drei Tagen lenkten wir in einem Leitartikel
die Aufmerksamkeit unserer Leser auf eine gewisse Partei,
die innerhalb Rußlands im Einverständnis mit
unseren Feinden ihre häßliche Tätigkeit betreibt und sogar
bereit ist, den Türken zu helfen. Es ist eine Partei
russischer Anglo-Magyaren, denen jede Offenbarung
unseres Volksgeistes, sowie jede Handlung unserer Regierung
in diesem Geiste verhaßt ist, und die der russische
Patriotismus auf eine Stufe mit dem Nihilismus
und der Revolution stellt, – eine Partei, die mit der
denkbar schändlichsten Korrespondenz die uns feindliche
ausländische Presse nährt. Kaum war der Artikel in
Druck gegeben worden, als ein Telegramm unseres
Petersburger Korrespondenten uns von der im ‚Regierungsanzeiger‘
veröffentlichten Aufdeckung neuer Taten
dieser Partei benachrichtigte. Zur selben Zeit, da unsere
Armee zwischen Plewna und Orchanie glänzende Siege
errang, verbreitete man in Petersburg Gerüchte von
Niederlagen, die diesen selben siegreichen Truppen beigebracht
sein sollten. Das Ziel dieser Intrige ist natürlich,
dem Volk auf diese Weise den Mut zu rauben, und
zwar fährt man auch jetzt noch fort, sich so eifrig darum
zu bemühen, daß die Regierung für nötig befunden

hat, das Publikum vor ähnlichen Gerüchten ein für
allemal zu warnen.“



Die „Neue Zeit“ schrieb darauf am folgenden Tage,
übrigens nur ganz flüchtig, daß die „Moskauer Nachrichten“
wohl ein wenig zu weit gegriffen hätten, und
daß der „Regierungsanzeiger“ vielleicht einfach irgendein
bedeutungsloses Geschwätz gemeint haben werde.
Möglich, daß es sich so verhält und die Warnung des
„Regierungsanzeigers“ in der Tat nur durch ein „Geschwätz“
hervorgerufen worden ist. Nichtsdestoweniger
hat die Annahme der „Moskauer Nachrichten“ fraglos
ihren Grund. Nur weiß ich nicht, was das für Anglo-Magyaren
sein sollen? Bei uns – meine ich vielmehr
–, besonders in unseren Grenzgebieten, aber auch
im Innern, ließen sich vielleicht nicht wenige „römische
Klerikale“ finden, die in verschiedenen Röcken stecken.
Heute wissen und schreiben bereits alle von der klerikalen
Allerweltsverschwörung, und sogar unsere liberalsten
Blätter geben zu, daß dieser Bund seine Bedeutung
hat. Wäre es nun, meine ich, nicht sonderbar,
wenn die vatikanische Verschwörung unsere römischen
Klerikalen außer acht lassen und sie nicht zu ihren
Zwecken gebrauchen würde? Unruhen im Rücken der
russischen Armee kämen dem Vatikan gerade recht, besonders
im gegenwärtigen Augenblick. Doch ich will
noch einen Auszug aus der „Neuen Zeit“ anführen.
Sie zitiert u. a. die Meinung der „Stimme“ über verschiedene
Artikel, die in der „Morning Post“ und anderen
ausländischen Zeitungen erschienen sind.



„Die ‚Morning Post‘ vom 22. Oktober bringt einen
interessanten Artikel, in dem das turkophile Blatt von

Unterhandlungen spricht, die zwischen Rußland und
Deutschland in betreff der Abtretung des West-Weichselgebietes
an Deutschland stattgefunden haben sollen.
Selbstverständlich handelt es sich hier in den Augen der
‚Morning Post‘ um das Ergebnis einer Abmachung,
derzufolge Deutschland sich verpflichtet, Rußland ‚bei
den Eroberungen am Balkan zu helfen‘. Das Londoner
Blatt fährt darauf fort, auf das bestimmteste zu behaupten,
daß die Polen des Weichselgebiets an einen
Aufstand jetzt überhaupt nicht dächten, ‚da sie nicht in
noch bitterere Sklaverei fallen‘, d. h. nicht an Preußen
fallen wollten, und daß, wenn im ‚russischen Polen‘
irgendwelche Unordnungen vorkommen sollten, diese
einfach ‚die Folgen der russisch-preußischen Intrigen‘
sein würden ... Es ist auffallend, daß ein paar Tage
vorher der ‚Dziennik Polski‘ über dasselbe Thema gesprochen,
wenn auch in etwas anderem Tone, indem er
mitteilte, die russische Regierung habe, als sie die
Truppen aus dem Weichselgebiet zurückzog, daselbst
unter den Bauern Blätter verteilt, in denen sie die
Bauern aufforderte, von sich aus eine Art Dorfwacht
zu bilden zur Beaufsichtigung der Pane und zur Unterdrückung
etwaiger Versuche eines Aufstandes. Die
‚Stimme‘, die diese beiden Auszüge bringt, fragt verwundert,
wozu der ‚Dziennik Polski‘ und die ‚Morning
Post‘ plötzlich die unsinnige Fabel von dem russischen
Aufruf an die Weichselbauern und den russisch-preußischen
agents provocateurs erfunden haben – zu welch
einem Zweck?



Irgendein Ziel müssen diese unerwarteten Ausfälle
doch verfolgen. Die genannten Zeitungen müssen wahrscheinlich

Nachrichten erhalten haben, die sie einen Ausbruch
von Unruhen im Weichselgebiet befürchten lassen,
und so bemühen sie sich denn, den Sinn, die Ursache der
Bewegung, deren Folgen sie augenscheinlich fürchten,
im voraus zu entstellen. Dieses Verfahren ist nicht neu.
Bekanntlich ist es auch 1863 von den Polen und deren
westlichen Freunden angewandt worden. Diese Erinnerung
allein zwingt schon, sich einzugestehen, daß die beiden
Artikel nicht bedeutungslos sind und eine gewisse
geheime Verbindung mit den früheren Artikeln der Magyarenpresse
haben müssen: über die Neigung der Polen
zu den Türken und ihren geheimen Wunsch, Rußlands
Lage durch revolutionäre Agitation in unserem Westen
zu verschlimmern. Auffallend ist dabei, daß diese beiden
Artikel mit der Nachricht von der Kandidatur des Kardinals
Ledochowski für den Papststuhl zusammentreffen.
Wir gehören nicht, sagt ‚Die Stimme‘, zu jenen, die so
gern eine übertriebene Bedeutung allen phantastischen
Kombinationen zuschreiben, an die sich die Feinde Rußlands
klammern, in der Hoffnung, einen für uns günstigen
Ausgang des jetzigen Krieges zu verhindern. In
diesem Fall aber scheint uns die Sache doch zu ernst zu
sein, als daß man eine so bedeutsame Tatsache, wie das
unerwartete und scheinbar durch nichts veranlaßte Erscheinen
der Artikel des ‚Dziennik Polski‘ und der
‚Morning Post‘ zweifellos ist, übersehen könnte.“



Also gibt es vielleicht auch bei uns etwas, das
einem Zweig der klerikalen Verschwörung ähnlich sieht.
Man bedenke nur das Unsinnige der Nachricht von der
Kandidatur Ledochowskis, der natürlich Pole ist –
denn nur der leichtsinnige Kopf eines polnischen Agitators

kann ernstlich glauben, daß das Konklave, das sich
aus so feinen Köpfen zusammensetzt, fähig sein könnte,
sich dermaßen zu verirren, d. h. Ledochowski zu wählen,
der sich als Papst doch nur mit der Wiederherstellung
seines Polens beschäftigen würde, nicht aber mit der
römischen universalen Herrschaft der Päpste! Aber abgesehen
davon sind die Zweige der klerikalen Verschwörung
in Rußland doch nur zu ersichtlich. Die
„Neue Zeit“ fügt noch hinzu:



„Die zurzeit so hartnäckige Polemik des ‚Journal
de St.-Petersbourg‘ mit den italienischen klerikalen
Zeitungen wegen der vermeintlichen Unterdrückung
des Katholizismus in Polen zeigt gewissermaßen,
daß doch Anzeichen irgendeiner Agitation in
unseren westlichen Grenzgebieten vorhanden sein
müssen.“



Nun, ich glaube, daß es durchaus nicht nur „Anzeichen“
sind! Das scheint vielmehr jene Partei zu sein,
von der die „Moskauer Nachrichten“ sagen, daß sie im
Einverständnis mit den Feinden Rußlands handelt ...
und der „jede Offenbarung unseres Volksgeistes, sowie
jede Handlung unserer Regierung in
diesem Geiste verhaßt ist, und die der russische
Patriotismus auf eine Stufe mit dem Nihilismus
und der Revolution stellt, – die Partei, die mit der
denkbar schändlichsten Korrespondenz die uns feindliche
ausländische Presse nährt ...“



Ja, gerade die europäische Korrespondenz aus
Rußland kann leicht, sehr leicht ihr Werk sein. Dieses
Frohlocken über Rußlands Mißerfolge und dieses leichtsinnige
Freudengeheul darüber, daß Rußland sich plötzlich,

wie sie sagen, als „schwach erweist: ohne Geld,
mit schlechtem Heer, mit unzufriedenem und schon murrendem
Volke, mit einer Gesellschaft, die der Nihilismus
zersetzt,“ – all diese Kleinigkeiten tragen nur zu
deutlich die Merkmale ihrer bekannten Herkunft. Wie
wäre es möglich, daß sich nicht auch russische Federn
fänden, die bereit wären, all’unisono mit den Klerikalen
zu schreiben! Aber diese Korrespondenz kann,
glaube ich, trotzdem nicht von Russen geschrieben worden
sein: das wäre denn doch schon zu niederträchtig, zu
abscheulich. Trotzdem lenken die Klerikalen, und vielleicht
sogar ohne besondere Mühe, die russischen Federn
nach ihrem Willen. Vielleicht überreden sie sie weder,
noch lassen sie sich sonstwie auf mittelbare oder unmittelbare
Unterhandlungen mit ihnen ein; denn diese gewandten
liberalen Federn gehören zuweilen den
ehrlichsten Leuten an, die, wenn sie das nackte Angebot
eines Klerikalen hörten, ihn vielleicht ohne weiteres die
Treppe hinunterbefördern würden. Dafür aber weiß
der Klerikale, wenigstens der, der sich bei uns ein wenig
umgesehen hat, daß er zu solchen Leuten überhaupt nicht
zu gehen braucht, daß die gewandte russische Feder ihm
ganz umsonst alles schreiben wird, einzig, weil sie
denkt – o ihr meine Lieben! –, es sei ehrlich und
es sei liberal! Die gewandte Feder, zum Beispiel,
empört sich über die Klerikalen, die in Frankreich Mac-Mahon
umgarnen, und schreibt drohende Artikel gegen
sie. Währenddessen aber bringt sie es fertig, den russischen
Römisch-Klerikalen bei uns nicht nur nicht zu
bemerken, sondern sie stimmt womöglich noch mit ihm
in allem vollkommen überein. Wahrhaftig, solche Russen

gibt es! Und diese schlauen Römisch-Klerikalen wundern
sich gewiß nicht wenig über sie. „Was das ihnen
doch für ein Vergnügen macht, sich immer zwischen die
Stühle zu setzen,“ denken sie wohl kopfschüttelnd bei sich.
„Und wie uneigennützig dabei! Ja, ja, man muß in
allem bis zum Schluß liberal sein. Da schreiben sie
nun, daß Rußland nicht einmal das Recht habe, die
Slawen zu befreien! Herrgott! das wäre ja mit
Hunderttausend noch zu wenig bezahlt! Und immer,
immer wieder zwischen die Stühle; allaugenblicklich,
allaugenblicklich! Daß es ihnen nicht endlich weh
tut! ...“





Zu Anfang des Sommers versuchten diese klerikalen
Agitatoren sogar durch die russischen Zeitungen eine
Demonstration bei uns zu veranstalten. Die Wölfe
warfen sich in Schafspelze und begannen in einem Tone
zu sprechen, als ob sie Abgesandte der sämtlichen polnischen
„Emigranten“ im Auslande wären. Zuerst
schlugen sie eine Aussöhnung vor: nehmt auch uns auf,
hieß es, wir sehen, daß die künftige Vereinigung aller
Slawen keinem Zweifel mehr unterliegt – und so
wollen wir nicht zurückstehen. Sie sprachen ungemein
zärtlich und hoben ihre Gründe hervor:



„Wir haben,“ sagten sie, „Ingenieure, Chemiker,
Techniker, Handwerker usw. Viele von ihnen sind
emigriert. Laßt sie zu euch!“ „Habt ihr etwa,“ fragt
der Litauer, der in den „St. Petersburger Nachrichten“
einen Artikel geschrieben hat, „keine Arbeit für

jenen Kreis, der zuerst Tengoborski für Rußland, Wolowski
für Frankreich hervorgebracht hat? und in den
Künsten, die die Sitten und den Charakter veredeln,
den weltberühmten Bildhauer Brotzki und den Maler
Mateiko? Solltet ihr solche Leute wirklich nicht nötig
haben? Und was ließe sich noch alles von der Schar
der Literaten, Publizisten, Fabrikanten und aller Art
Gewerbetreibender sagen! Könntet ihr die etwa auch
nicht brauchen?“ („Neue Zeit.“ Aus dem Artikel
Kostomaroffs.)



Herr Kostomaroff hat darauf in der „Neuen Zeit“
als Russe geantwortet. In klaren und treffenden Auseinandersetzungen
weist er nach, daß dieser ganze polnische
Versöhnungsversuch für uns nur eine Falle ist,
einzig zu dem Zweck erdacht, uns nichts als Verräter
zuzuführen, und daß der Pole des Alten Polens Rußland
und den Russen nun einmal instinktiv und leidenschaftlich
haßt. Kostomaroff gibt dabei durchaus zu,
daß es auch treffliche Polen gibt, Polen, die sogar mit
einem Russen in Freundschaft leben, ihm in der Not
helfen, ja, ihn sogar retten können. Das ist natürlich
wahr. Doch sollte, wenn auch nach zwanzigjähriger
Freundschaft, dieser selbe Russe diesem selben trefflichen
Polen plötzlich in russischem Geiste seine politischen
Überzeugungen in betreff Alt-Polens darlegen, so würde
dieser Pole sofort, im selben Augenblick der offene oder
geheime Feind seines russischen Freundes werden, –
und zwar fürs ganze Leben, bis übers Grab hinaus,
würde unversöhnlich und maßlos in seiner Feindschaft
sein! Letzteres hat Kostomaroff vergessen hinzuzufügen.



Dieser ganze „Aussöhnungsversuch“ im Sommer,

der sogar russische Anhänger und in Kostomaroff einen
so mächtigen Opponenten gefunden hat – ist zweifellos
auf klerikale Umtriebe zurückzuführen: er war einfach
eine Abzweigung der europäischen klerikalen Verschwörung.
Oh, diese Polen Alt-Polens versichern
natürlich, daß sie keineswegs klerikal, noch papistisch,
noch römisch seien, und daß wir dieses schon längst von
ihnen wissen müßten. Man stelle sich jedoch nur einmal
vor, daß Alt-Polen, daß all diese polnischen Emigranten,
sich nicht an den Papst halten sollten! Wie lächerlich
die bloße Vorstellung schon ist! Die Polen sollten nicht
zum Vatikan halten, sie, die so genau seine Macht zu
schätzen verstehen und immer verstanden haben!? Der
Vatikan ist doch Alt-Polen niemals untreu geworden,
sondern hat im Gegenteil immer alle seine Pläne,
mochten sie noch so phantastisch sein, aus allen Kräften
unterstützt, auch wenn die anderen Reiche längst nichts
mehr von ihnen wissen wollten! Dieser sommerliche
Versöhnungsvorschlag ward gerade in der Zeit gemacht,
als die ganze polnische Emigration gegen Rußland
arbeitete, als die polnischen Legionen gegründet wurden,
als die emigrierten Aristokraten in Konstantinopel mit
großen Geldsummen – versteht sich, nicht ihren eigenen
– erschienen. Dieser ganze Versöhnungsvorschlag war
nichts als eine einzige Hinterlist, wie Kostomaroff sehr
richtig bemerkt. Übrigens: sie bieten uns ihre Gelehrten,
Techniker, Künstler an und sagen: „Nehmt sie auf,
habt ihr sie denn etwa nicht nötig?“ Diese Polen halten
uns wohl für ein wildes Volk und scheinen nicht zu
ahnen, daß wir alles, was sie uns da anbieten, vielleicht
selber besser haben. Doch nichts für ungut, und

vor allen Dingen: warum kommen sie denn nicht? Wir
haben mehrere talentvolle Polen gehabt, und Rußland
hat sie geachtet und verehrt und sie nicht im geringsten
vor den Russen zurückgesetzt. So kommt doch! Wozu
soll man sich da noch besonders verabreden? Versöhnt
euch und ergebt euch, doch wißt, daß Alt-Polen niemals
mehr aufleben wird. Es gibt ein neues Polen,
ein vom Zaren befreites, ein auferstehendes, eines, das
fraglos dasselbe Schicksal erwarten kann, das einmal
allen slawischen Völkern gemeinsam beschieden sein wird,
wenn das Slawentum sich befreit und in Europa aufersteht.
Doch ein Alt-Polen wird es niemals mehr
geben, kann es neben Rußland nie mehr geben. Sein
Ideal war, in der slawischen Welt an die Stelle Rußlands
zu treten. Sonderbar, daß der polnische Journalist
nur von den Gelehrten und Künstlern spricht.
Aber die Führer der Emigranten, die Aristokraten? Man
stelle sich doch bloß das Bild vor: Rußland würde den
schmeichlerischen Worten Gehör geben und sich zur Versöhnung
bereit erklären, und da kämen diese dann und
fragten hochmütig: „Wie lauten eure Bedingungen?“
Denn wenn man uns vorschlägt, die Emigranten nach
Rußland kommen zu lassen, die nun aber zunächst nicht
kommen, so heißt das doch offenbar, daß sie Bedingungen
erwarten. Und nun stelle man sich vor,
daß Rußland sie plötzlich als ein Etwas anerkennt und
sich auf derartige Unterhandlungen einläßt! Und da
würden sie denn nach Rußland zurückkehren, und die
Magnaten würden sofort auftrotzen und bedeutende
Posten und Auszeichnungen verlangen; und darauf
würde sich das Geschrei erheben, daß wir sie betrogen

hätten, und schließlich würde es zu einem neuen polnischen
Aufstande kommen ... Und in diese Falle sollte
Rußland hineingehen! Solch eine Dummheit sollte es
begehen!



Die Polen haben natürlich selber nicht geglaubt,
daß sie mit diesem ungeschickten Vorschlag Rußland
fangen könnten; doch rechneten sie wohl auf die russischen
Parteigänger, die ja immer noch so gutmütig und
reinen Herzens sind. Daß hinter allem aber die Machenschaft
des Klerus steckt, daß das Ganze ein klerikaler
Schritt nach Rußland ist – darüber kann kein Zweifel
mehr bestehen. Es fragt sich nur: wozu dieser Schritt?
– Nun, haben die Klerikalen es etwa nicht nötig, die
Lage zu sondieren, die Gedanken zu verwirren, ihre
eigentlichen Unternehmungen und Absichten zu verbergen,
russische Parteigänger zu werben, Russisch-Polen
aufzuwiegeln usw.? Als ob diese Klerikalen nicht
überall ihre Berechnungen hätten!





Russische Finanzen[33]





„Und die Finanzen? Wie steht es mit einem Artikel
über die Finanzen?“ – fragt man mich. Ja, bin ich
denn ein Finanzmann? Wie sollte ich es wagen, über
die Finanzen zu schreiben. Wenn auch ich es bin, der
hier das Thema aufwirft, so wage ich das doch nur,
weil ich im voraus überzeugt bin, daß ich von den
Finanzen alsbald auf etwas ganz anderes übergehen
werde. Das gibt mir dann andererseits freilich den
Mut zu einer solchen Überschrift; denn ich weiß es ja
selbst, daß ich gar nicht fähig bin, über unsere Finanzen
zu schreiben, da ich auf unsere Finanzen nicht vom
europäischen Standpunkt aus sehe und auch überhaupt
nicht daran glaube, daß man diesen europäischen Standpunkt
bei uns einnehmen kann, aus dem einfachen
Grunde, weil wir nun einmal nicht „Europa“ sind und
im Vergleich zu „Europa“ fast wie auf dem Monde leben.



In Europa z. B. veränderten sich die Beziehungen
der niederen Stände zu den höheren, feudalen, im Laufe
von Jahrhunderten, und zuletzt durch die Revolution:
alles vollzog sich mit einem Wort „historisch und kulturell“.
Bei uns dagegen wurde die Leibeigenschaft
mit allen ihren Folgen in einem einzigen Augenblick
abgeschafft, und das geschah Gott sei Dank ohne jegliche
Revolution. Aber warum mußte das gleichwohl
eine so ungeheuere finanzielle Erschütterung verursachen?
Wahr ist ja allerdings, daß das, was plötzlich
fällt, immer gefährlich fällt. Versteht sich, nicht ich
bedauere es, daß die Leibeigenschaft plötzlich fiel, im

Gegenteil, groß und gut war es, daß diese ganze schwere
geschichtliche Sünde durch das machtvolle Wort des
Zar-Befreiers von uns genommen wurde. Nichtsdestoweniger
war das Naturgesetz nicht zu umgehen, und
die Erschütterung war groß. Nun gut: sie mußte ja
groß sein, aber warum war sie denn so ungeheuer? Jede
politische Umwälzung hat ihre historischen Gesetze, und
ohne Zweifel wird es auch heute schon Menschen geben,
die bereits klar erkennen, warum die Folgen dieser Umwälzung
so groß waren. Leider kann ich dieses Thema
nicht weiter entwickeln, denn es ist zu gewaltig und
umfangreich; erst ein Historiker des nächsten Jahrhunderts
wird ihm gewachsen sein. Ich will nur auf
einzelne Wirkungen, die von ihr ausgingen und die
auffallen und beunruhigen, hinweisen. Sehen wir uns
die Sache näher an. Die Leibeigenschaft wurde aufgehoben,
denn sie behinderte alles, sogar die Entwicklung
der Landwirtschaft. Jetzt, so schien es, mußte der
Bauer seine Lage verbessern können! Doch nichts von
alledem geschah: in der Landwirtschaft kam der Bauer
gerade auf das Minimum von dem, was ihm sein Land
geben konnte. Unser jetziges Unglück besteht hauptsächlich
darin, daß es uns unbekannt ist, ob sich in Zukunft
solch eine Kraft finden und worin sie bestehen wird,
durch die der Bauer über das Minimum hinauskommen
und seine Erde zum Maximum des Ertrages zwingen
kann. Die Klugen im Lande werden behaupten, daß
diese Frage längst beantwortet sei, ich aber bin fest
überzeugt, daß sie noch längst nicht beantwortet sein
kann, daß sie viel weiter reicht, viel tiefer greift und
unvergleichlich inhaltsvoller ist, als man von ihr voraussetzt.

Die ganze frühere herrschaftliche Landwirtschaft
sank bis zur Kläglichkeit; doch gleichzeitig begann
eine Neuordnung des Besitzstandes, es schien ein neues
intelligentes Einheits- und Gesamtvolk zu entstehen.
Nun, Schöneres, Besseres hätte man sich nicht wünschen
können, als eine derartige Erneuerung, denn eine intelligente
Führung hat das Volk nötig und es sucht nach
ihr. Aber bedauerlicherweise ist auch das bei uns erst
nur ein Ideal, ist wie ein schöner Vogel, der unter den
Wolken herumfliegt. Die Wirklichkeit ist von diesem
Ideal weit entfernt! Ja, will denn der grundherrschaftliche
Stand, der frühere Gutsbesitzer, überhaupt mit
dem Volke zu einer klugen, einer intelligenten Gesamtnation
zusammenwachsen? Das ist die Frage, die allerwichtigste,
die allerbedeutendste, die es zurzeit bei uns
überhaupt gibt, und von der vielleicht unsere ganze Zukunft
abhängt!



Währenddessen aber wissen wir noch längst nicht,
auf welchem Wege wir sie beantworten können. Will
nicht, im Gegenteil, der besitzende Stand sich über das
Volk erheben, und sucht er es nicht wieder mit Macht zu
beherrschen, zwar nicht mehr wie zur Zeit der Leibeigenschaft,
versteht sich, aber immerhin: will er nicht, statt
eine Vereinigung mit dem Volk zu erstreben, aus seiner
Bildung eine neue und scheidende Macht aufrichten und
es mit einer Aristokratie der Intelligenz bevormunden?
Oder will er das Volk aufrichtig als seinen Bruder im
Blute wie im Geiste anerkennen, das achten, was unser
Volk achtet, einwilligen zu lieben, was unser Volk mehr
liebt als sich selbst? Denn sonst wird er sich nie mit ihm
vereinigen können! Was das Volk achtet und liebt, das

hält es fest und gibt es nicht hin, auch für keine Intelligenz,
selbst dann nicht, wenn es auch noch so sehr nach
dieser verlangt. Alles das ist bei uns noch ganz unentschieden,
ist eine Frage, die Zeit, Geschichte, Kultur und
Generationen verlangt, uns aber steht es wieder bevor,
sie in einem einzigen Augenblicke zu entscheiden. Das
ist ja eben der Unterschied zwischen uns und Europa,
daß bei uns die Dinge nicht auf „historischem und kulturellem“
Wege sich entwickeln können, sondern schnell
und ganz plötzlich sich entwickeln müssen, oft geradezu
– wie in diesem Falle – auf völlig unvorhergesehenen
staatlichen Befehl und Willen. Sie werden
mir zugeben, daß Europa eine solche Geschichte nicht
kennt. Wie kann man da von uns „Europa“ verlangen,
und gar Finanzen nach „europäischem System“? Ich,
zum Beispiel, glaube wie an ein ökonomisches Axiom,
daß in einem Staate nicht die Eisenbahnaktionäre, nicht
die Industriellen, nicht die Millionäre, nicht die Banken
und nicht die Juden das Land beherrschen, sondern allen
voran und ganz allein die Landwirte: denn wer das
Land bearbeitet, der zieht alles andere mit sich. Der
Landmann ist die Quintessenz, der Kern, das Mark des
Reiches. Wie ist es aber bei uns, ist es hier nicht gerade
umgekehrt? Beherrschen uns nicht gerade die ökonomischen
Kräfte, der Eisenbahnaktionär und der Jude?
Europa baute seine Eisenbahnen ein halbes Jahrhundert
lang – und das bei seinem Reichtum! Bei uns
dagegen wurden die letzten fünfzehn- bis sechzehntausend
Werst Eisenbahn in zehn Jahren gebaut – und das
bei unserer Armut und in einer ökonomisch so zerrütteten
Zeit: gleich nach der Aufhebung der Leibeigenschaft!

Alles Kapital wurde dorthin gezogen, gerade als das
Land es am meisten brauchte. Die Eisenbahn wurde
gleichsam auf die zerrüttete Landwirtschaft gebaut. Und
ist denn die Frage des privaten Landbesitzes bei uns
überhaupt schon beantwortet? Wird der Einzelbesitz
sich neben dem Bauernland halten können und seine
bestimmte Arbeitskraft finden, aber eine gesunde und
feste, und nicht auf das Proletariat und die Schenke
angewiesen sein? Was kann da Gutes herauskommen,
solange nicht eine vernünftige Lösung dieses Problems
gefunden ist? Wir haben gesunde Entschlüsse nötig,
früher werden wir nicht zur Ruhe kommen. Und nur
die Ruhe ist die Quelle jeder großen Kraft. Wie kann
man bei uns jetzt europäische Budgets und geordnete
Finanzen verlangen, wo es doch noch ein Rätsel ist, wie
wir überhaupt all dem haben standhalten können, was
auf uns einstürmte? – Nur mit der großen, verbindenden
Volkskraft haben wir standzuhalten vermocht!



Ruhe haben wir wenig, besonders geistige Ruhe
fehlt uns, und gerade diese wäre die Hauptsache, denn
ohne geistige Ruhe wird nichts. Dem schenkt man aber
bei uns gar keine Aufmerksamkeit, denn man strebt nur
nach zeitlichem materiellem Wohlergehen. Wenn wir
keine geistige Ruhe haben, so haben wir auch keine
Festigkeit, weder in unseren Überzeugungen, noch in
unseren Ansichten, unseren Nerven, und zu guter Letzt
auch nicht in unserem Geschmack. Arbeit und die Erkenntnis,
daß du nur durch Arbeit „erlöst wirst“ –
fehlt bei uns sogar ganz. Das Pflichtgefühl geht uns
völlig ab, ja, und woher sollten wir es auch haben, da
wir anderthalb Jahrhunderte lang eine falsche Kultur

bei uns hatten, oder, besser gesagt, gar keine?! „Warum
soll ich mich bemühen, wenn ich durch ebendiese meine
Kultur dahin gekommen bin, alles um mich herum zu
verneinen? Und wenn es Dummköpfe gibt, die das
Gebäude durch irgendwelche europäische Formen zu
retten glauben, so verneine ich die Dummköpfe und behaupte:
‚je schlechter desto besser!‘ Das ist meine ganze
Philosophie!“ – Ich versichere Sie, daß bei uns viele
so denken, die einen laut, die anderen leise für sich. Die
Leute mit solchen Aphorismen sind indessen selbst durchaus
von Fleisch und Bein. „Je schlechter desto besser,“
sagen sie, aber wünschen tun sie dabei sicher das
„schlechter“ nur für die anderen, das „besser“ jedoch
wohlweislich für sich selbst; so wird man wohl ihre
Philosophie verstehen müssen. Denn er hat ja einen
Wolfshunger, dieser Russe. Groß ist er wie ein Bär,
aber Nerven hat er wie eine Frau; verweichlicht und
verwöhnt, grausam und leidenschaftlich ist er, ertragen
kann er nichts, „ja, und wozu sich abmühen und aushalten?“
Ist es zu Ende mit den Diners im Restaurant,
ist es zu Ende mit den Kokotten, wozu lohnt’s
sich dann noch zu leben, denkt er und – krach, schießt
er sich eine Kugel vor den Kopf! Und gut ist es noch,
wenn er sich eine Kugel vor den Kopf schießt, sonst geht
er hin und bestiehlt einen anderen auf irgendeinem mehr
oder weniger gesetzlichen Wege. Aber arbeiten? –
nein, das wird er nicht! Und so entsteht eine allgemeine
Armut bei ständig wachsendem Appetit.



Unter anderem möchte ich noch bemerken, daß der
Gogolsche Typ des „Hauptmann Kopeikin“ sich in zahllosen
Varianten, bis zum aufgeblasensten Weltmann

hinauf, bei uns erschreckend vermehrt hat. Alle fletschen
sie nach dem Bargelde die Zähne, alle bilden sie sich,
wenn auch nicht zu Räubern auf der offenen Landstraße
wie der wirkliche „Kopeikin“, so doch zu Taschendieben
aus, einige unter dem Deckmantel des Staats, andere
ohne ihn. Einige von ihnen behaupten sogar stolz:
„Ich handle darum so, weil ich alles verneine und
jegliche Verneinung fördere.“ Oh, es gibt sogar liberale
Kopeikins! Die haben nur zu gut verstanden, daß
der Liberalismus in Mode ist, und daß man mit ihm
gut fährt. Wer hat sie nicht gesehen, diese Allerweltsliberalen
und billigen Atheisten, wie sie jetzt dem Volke
gegenüber mit ihrer Fünfkopekenweisheit großtun. Es
ist der niedrigste Typ von all unseren liberalen Erscheinungen,
aber nichtsdestoweniger hat auch er jenen
ungeheueren Appetit. Er ist der erste, der an eine
mechanische Heilung der Wurzeln von außen glaubt.
Diese Leute gruppieren sich und haben einen Einfluß,
der sich oft bis auf die ehrlichsten Leute erstreckt, die
eigentlich nicht schuld daran sind, daß sie solch ein Kontingent
haben: „Jegliche Veränderung ist gut, wenn
sie nur ohne Mühe vor sich geht.“ Der liberale Kopeikin
fügt dann noch in Gedanken hinzu: „Bei jeder Umwälzung
fällt für mich immer etwas ab!“ Und gerade
von dieser Seite ist er am gefährlichsten, wenn er auch
nur ein – Kopeikin ist. Aber mit ihm wollen wir uns
jetzt nicht weiter beschäftigen. Das bisher Gesagte ist
ja sowieso nur eine Ergänzung zu unserem Thema.
Doch nun zu den Finanzen, zu den Finanzen!






Es ist nun einmal meine Angewohnheit, immer
gleich mit dem Ergebnis zu beginnen, den Kern meiner
ganzen Idee vorauszuschicken. Niemals habe ich es
verstanden, ihn allmählich herauszuschälen und ihn erst
dann bloßzulegen, wenn es mir gelungen ist, alles vorher
klarzumachen und nach Möglichkeit zu beweisen.
Meine Geduld reicht dazu nicht aus, mein Charakter
verhindert es einfach; damit schade ich mir freilich sehr,
denn manch eine Idee setzt, geradeaus gesagt, ohne jegliche
Vorbereitung, ohne vorhergegangenen Beweis,
nur in Erstaunen und Verwunderung, wenn sie nicht
Gelächter hervorruft. So komme ich denn auch hier
gleich wieder mit einer Behauptung, über die man –
ich fühle es schon im voraus – lachen wird, wenn man
nicht auf sie vorbereitet ist. Meine Behauptung ist
folgende: „Wenn die Finanzen in einem Staate gewisse
Erschütterungen erlitten haben, so denke man nicht
so sehr an gegenwärtige Bedürfnisse, wie schreiend diese
auch sein mögen, sondern zuerst an die Gesundung der
Wurzeln, und – die Finanzen werden sich von selbst
bessern.“



An sich ist das ja nichts Neues: welcher Finanzminister
hätte sich nicht schon darum bemüht, besonders
unser jetziger, der gerade an so eine Wurzel faßte, als
er die Salzsteuer aufhob. Man erwartet sogar noch
andere Reformen, große, wirklich die Hauptwurzel erfassende.
Freilich wurden auch früher schon, bereits
vor zehn Jahren, „zur Gesundung der Wurzeln“ viele
Mittel angewandt: Revisionen wurden eingeleitet,
Kommissionen berufen zur Untersuchung und Verbesserung
der Lage unseres russischen Bauern, seines Gewerbes,

seiner Gerichte, Verwaltung, seiner Krankheiten,
Sitten und Gewohnheiten. Die Kommissionen
teilten sich in Unterkommissionen zur Sammlung statistischer
Unterlagen, und die Sache ging wie geölt, das
heißt auf dem allerbesten administrativen Wege, den
es nur geben kann. Aber ich habe ja gar nicht davon
sprechen wollen; denn nicht nur die Unterkommissionen,
sondern sogar so wesentliche Reformen wie die Aufhebung
der Salzsteuer oder das große noch zu erwartende
Steuersystem, sind meiner Meinung nach nur
Palliativmittel, etwas Äußeres, und noch keineswegs
die Wurzel Heilendes. Das aber ist es, worauf ich
hinweisen möchte. Eine Heilung der Wurzel würde es
dagegen sein, wenn wir z. B. wenigstens zur Hälfte
das Nur-Gegenwärtige vergessen könnten: alle Tagesfragen,
die schreienden Bedürfnisse unseres Budgets,
die Zinsen der ausländischen Anleihen, die Defizite,
den Rubel, den Staatsbankerott sogar, – der übrigens
nie bei uns eintreten wird, wie sehr ihn auch unsere
schadenfrohen ausländischen Feinde prophezeien mögen;
mit einem Wort, wenn wir alles Nur-Gegenwärtige
vergessen und so lange für die Wurzel arbeiten würden,
bis wir in Wirklichkeit eine reiche und gesunde Frucht
ernten können. Dann kann man ja wieder mit der
Gegenwart leben oder, besser gesagt, mit dem neuen
Kommenden; denn in diesem Zwischenraum, das muß
man sich sagen, wird alles Frühere (d. h. das jetzt Gegenwärtige)
sich so radikal verändert und einen so neuen
Charakter angenommen haben, daß wir es nicht wiedererkennen
werden. Ich begreife natürlich, daß alles,
was ich jetzt behaupte, allen sehr sonderbar erscheinen

muß: nicht an den Rubel zu denken, an das Bezahlen
der Schulden, an den Bankerott, an das Heer, kurz, an
all das, was man anscheinend zuerst bedenken und zufriedenstellen
muß. Ich versichere Sie, auch ich verstehe
das und ich gestehe Ihnen, daß ich mit Absicht meine
Behauptung so scharf hingestellt und meine Wünsche
bis zum unerreichbaren Ideal gesteigert habe. Ich
dachte dabei, fange ich beim Absurden an, so werde ich
später allen verständlicher, und so sagte ich denn: wenn
wir nur zur Hälfte das Gegenwärtige vergessen könnten
und unsere Aufmerksamkeit auf etwas anderes lenkten,
in eine Tiefe, in die bis jetzt in Wahrheit noch niemand
geschaut hat – denn Tiefe suchte man bisher doch nur
an der Oberfläche. Ich will aber gleich auch diese
meine Formel noch abschwächen und statt ihrer vorschlagen:
wenn nicht einmal die Hälfte – auf die
Hälfte will ich verzichten – wenn nur ein zwanzigster
Teil vom Gegenwärtigen zu vergessen möglich wäre, und
wenn man jedes folgende Jahr zu diesem zwanzigsten
Teil noch einen zwanzigsten Teil hinzufügen könnte und
so weiter und so weiter bis zu drei Vierteln des Ganzen!
... Nicht der Teil ist hierbei wichtig, sondern
wichtig wäre das Prinzip, das man damit aufstellt, und
dem man folgt.



Aber wie soll man denn das Gegenwärtige lassen?!
Man kann doch die Wirklichkeit nicht einfach ausstreichen!
Ich sage „nicht ausstreichen“, weiß ich doch
selbst, daß man die Wirklichkeit nicht unwirklich machen
kann ... Aber wissen Sie – manchmal kann man auch
das! Wenn wir von unserer krankhaft erregten Aufmerksamkeit
jährlich nur einen zwanzigsten Teil auf

etwas anderes ablenkten! Dabei ist gar nicht zu befürchten,
daß sie der Gegenwart verloren ginge, nein,
ich wiederhole es: wenn sie sich nur auch etwas anderem
zuwendete, sich einem neuen Prinzip unterwerfen würde,
einem, das die Gedanken und den Geist umbildet –
zu etwas Besserem, zu etwas viel Besserem! Man wird
sagen, daß ich in Rätseln spreche, aber dem ist nicht
so. Doch gut, ich werde zunächst ein kleines Beispiel
anführen, um zu zeigen, auf welche Weise man den
Übergang vom Nur-Gegenwärtigen zur Heilung der
Wurzeln sofort beginnen könnte.





Wie wäre es zum Beispiel, wenn Petersburg plötzlich
– sagen wir, durch irgendein Wunder – von
seinem Hochmut dem übrigen Rußland gegenüber abließe?
Welch ein großer erster Schritt wäre das schon
zur Gesundung der Wurzeln! Denn wie steht es jetzt
mit Petersburg? Es ist doch schon so weit gekommen,
daß Petersburg sich für ganz Rußland hält, und dieser
Irrtum steigert sich noch von Generation zu Generation.
Es will in gewissem Sinne dem Beispiel von Paris
folgen, ungeachtet dessen, daß es Paris gar nicht ähnlich
ist. Für Paris hat es die historische Entwicklung mit
sich gebracht, daß es ganz Frankreich, sein politisches
wie soziales Leben, in sich aufsog. Nehmen Sie Frankreich
Paris, was würde ihm dann noch verbleiben?
Nur seine geographische Lage. Nun, und auch bei uns
glauben einige schon, daß ganz Rußland in Petersburg
enthalten sei. Doch Petersburg ist längst nicht Rußland,

für die größere Hälfte des russischen Volkes hat
Petersburg nur dadurch eine Bedeutung, daß sein Zar
dort lebt. Unsere Petersburger Intelligenz aber, das
wissen wir alle, versteht von Generation zu Generation
Rußland immer weniger, und das wohl darum, weil
Petersburg, eingeschlossen in seinem finnischen Sumpf,
mehr und mehr eine falsche Vorstellung von Rußland
bekommt. So hat sich bei einigen von diesen Herren
der Horizont bereits arg verengert, ja, er ist fast schon
so eng geworden wie der Horizont von Karlsruhe.[34]
Aber blicken Sie nur über Petersburg hinaus: und
vor Ihnen liegt ein ganzes weites Meer russischen
Landes, ein uferloser Ozean. Doch siehe, der Sohn der
Petersburger Väter verneint auf die gleichmütigste
Weise dieses russische Volksmeer und verhält sich zu ihm
wie zu etwas Passivem und Unbewußtem, geistig Nichtigem
und jedenfalls im höchsten Grade Rückständigem.
„Vielköpfig ist es, aber dumm, taugt nur dazu, uns zu
erhalten, wofür wir ihm Verstand beibringen und es
an eine staatliche Ordnung gewöhnen müssen.“ Tanzend
und das Parkett polierend, werden in Petersburg die
zukünftigen Sohne des Vaterlandes gebildet, und die
Petersburger Beamten studieren ihr Vaterland in den
Kanzleien. Versteht sich: irgend etwas erlernen sie
schließlich in ihnen, nur ist das nicht Rußland, sondern
etwas ganz anderes, etwas sehr Besonderes. Und dieses
ganz Andere und Besondere wird dann Rußland aufgebunden.
Doch währenddessen bewegt sich das Volksmeer

nach seinem eigenen Gesetze und sondert sich mehr
und mehr von Petersburg ab. Und sagen Sie nicht,
daß es, wenn auch ein mächtiges, so doch unbewußtes
Leben führe, was nicht nur die Petersburger allein
glauben, sondern auch noch andere Russen, die Rußland
besser kennen. Wenn man nur wüßte, wieviel Erkenntnis
sich schon im Volke angesammelt hat! Und das Erkennen
wächst noch von Tag zu Tag. Wie würden sich
die Petersburger wundern, wenn sie wüßten, wie vieles
dem Volke schon zugänglich und verständlich ist! Wenn
sich das auch noch nicht im großen Ganzen äußert, so
tut es sich doch schon an allen Ecken und in allen Hütten
kund, wofern man es nur zu fühlen und zu sehen versteht.
Wie sollte es sich auch schon im Ganzen äußern
können, das Ganze ist ja ein Meer! ein Ozean! Aber
wenn es sich einmal äußern wird, in welch maßloses
Erstaunen wird es da den intelligenten Petersburger
versetzen! Freilich wird das europäische Menschlein
das Volk noch lange verneinen und wird sich dem Volke
noch immer nicht ergeben wollen. Ja, viele werden
so hinsterben, ohne von ihm überhaupt etwas zu ahnen.
Wäre es da nicht besser, wiederhole ich, um großen
heraufkommenden Mißverständnissen vorzubeugen, er
ließe, wenn auch nur in seinen besten Vertretern, ein
wenig ab, von seinem Hochmut Rußland gegenüber?
Nur ein wenig mehr Eingehen, Verständnis, nur ein
wenig mehr Demut im Herzen vor dieser großen russischen
Erde, vor diesem Volksmeer – das ist es, was
uns nottut. Das wäre der erste Schritt, den wir zur
„Heilung der Wurzeln“ machen müßten.



„Aber erlauben Sie, mein Herr,“ unterbricht man

mich, „was Sie bis jetzt gesagt haben, sind doch nur
alte, verbrauchte, unrealisierbare Phantastereien der
Slawophilen. Und was wollen Sie damit sagen: zur
‚Heilung der Wurzeln‘? Welcher Wurzeln? Und was
verstehen Sie darunter?“



„Sie haben recht, meine Herren, ich muß zunächst
doch noch einiges über die Wurzeln sagen.“





Die Hauptwurzel, die einer Heilung zu allererst bedarf,
ist ohne Zweifel dieses große russische Volksmeer
selbst, von dem soeben die Rede war. Ich spreche jetzt
von unserem einfachen Mann und Bauern, von der bezahlten
Kraft unserer schwieligen, abgearbeiteten
Hände: von unserem russischen Volksozean. Oh, wie
sollte ich nicht wissen, was die Regierung für ihn getan
hat und noch ununterbrochen tut, von der Aufhebung
der Leibeigenschaft an? Sie sorgt für seine Bedürfnisse,
seine Aufklärung, für seine Gesundung, vergibt
ihm sogar manches Mal seine Rückständigkeit, mit einem
Wort, sie tut viel für ihn, wer wollte das leugnen! Aber
nicht davon soll hier die Rede sein, sondern von der seelischen
Heilung dieser Hauptwurzel, die der Anfang zu
allem sein müßte. Unser Volk ist seelisch krank; noch
ist das Innerste seiner Seele gesund, aber die Krankheit
ist trotzdem schwer. Welcher Art ist nun diese Krankheit?
Es ist unmöglich, sie in einem Worte auszudrücken.
Man könnte sie so formulieren: Es ist ein
„unstillbarer Durst nach Wahrheit“. Das Volk sucht
und sucht die Wahrheit, kann aber den Weg zu ihr

nicht finden. Ich wollte meine Ansicht über diese Krankheit
auf das Finanzielle begrenzen, aber ich muß doch
noch einmal auf anderes zurückkommen.



Nach der Aufhebung der Leibeigenschaft tauchte im
Volke das Bedürfnis nach etwas Neuem, noch nicht
Dagewesenem auf: es war ein Durst nach Wahrheit,
der ganzen vollen Wahrheit, und nach einer Auferstehung
zu einem neuen Leben. Das Volk verlangte
nach neuen Anschauungen, neue Gefühle stiegen in ihm
auf, und es begann, mit ganzer Seele an die neue Ordnung
zu glauben. Aber etwas anderes trat ein, etwas,
was es nicht erwartet hatte. Die neue Ordnung, an
die das Volk so gern geglaubt hätte, die – verstand es
nicht. Es begriff sie nicht, wurde irre an ihr und verlor
zuletzt seinen Glauben an sie. Sie erschien ihm
als etwas Fremdes, Äußerliches und nicht als sein
Eigenes. Doch dieses Thema immer wieder vorzubringen,
das schon so oft besprochen worden ist, lohnt
sich nicht: andere wissen mehr davon als ich – lesen
Sie unsere Zeitungen. Es kam damals eine wilde Verzweiflung
über unser Volk: wie ein trunkenes Meer
wogte es über Rußland hin, und wenn man auch versuchte,
den Durst nach Wahrheit in Strömen von
Branntwein zu stillen, so wurde er doch nicht befriedigt.
Niemals war das Volk allen fremden Einflüssen mehr
preisgegeben als jetzt. Nehmen Sie als nur ein Beispiel
etwa die „Stunde“,[35] und sehen Sie, welch einen

Erfolg sie im Volke hat: was aber beweist das? Doch
nur das Suchen nach Wahrheit und die innere Unruhe
unseres Volkes. Gerade die Unruhe ist es: das Volk
ist seelisch aufgewühlt, und ich bin überzeugt, wenn die
nihilistische Propaganda bis jetzt ihren Weg ins Volk
noch nicht gefunden hat, so geschah das nur dank der
Unfähigkeit und Dummheit ihrer Führer, die das Volk
nicht zu nehmen verstehen. Aber sonst, bei der geringsten
demagogischen Fähigkeit wäre auch sie so ins Volk
gedrungen, wie das Luthertum durch die „Stunde“.
Wie soll man das Volk vor Ähnlichem bewahren, denn
es ist gesagt: „Es werden Zeiten kommen, wo man
euch sagen wird: weder hier ist Christus, noch dort,
glaubet nicht!“ So steht es auch jetzt bei uns, und
nicht nur mit unserem Volk, sondern auch mit unserer
Intelligenz.



Verschiedene ungewöhnliche Gerüchte dringen ins
Volk, man spricht von Veränderungen, Anweisungen
eines Landanteils, von einer goldenen Urkunde! Unlängst
las man ihm in den Kirchen eine öffentliche
Warnung vor, daß es nicht daran glauben solle, daß
nichts davon wahr wäre – und was geschah? Gerade
nach dieser Warnung befestigte sich das Gerücht nur
noch mehr im Volke. Ich weiß von einem Fall, wo
Bauern sich bei einem benachbarten Gutsbesitzer Land
kaufen wollten und schon mit dem Preise einig waren,
nach dem Verlesen dieser Warnung sich aber vom Kaufe
zurückzogen. „Wir bekommen es noch ohne Geld,“
sagten sie und – warten. Und was die Hauptsache ist:
das Volk steht bei uns allein, ist nur seinen eigenen
Kräften überlassen, und niemand unterstützt es moralisch.

Es hat zwar sein „Semstwo“, aber das ist
„Obrigkeit“. Sein Gericht, aber – auch das ist
„Obrigkeit“. Und seine „Gemeinde“ scheint sich gleichfalls
dazu entwickeln zu wollen. Die Zeitungen sind
voll von Beschreibungen, wie das Volk seine Vertreter
wählt, natürlich immer in Gegenwart der Obrigkeit,
deren Mitglied der neu Erwählte denn auch meist ist.
Und was ergibt sich daraus? Da sieht solch ein armer
einfältiger Kerl um sich und kommt plötzlich zum Schluß,
daß es nur den Ausbeutern und Schmarotzern gut geht
und alles nur für sie gemacht zu sein scheint: „Also
werde auch ich dasselbe tun!“ – Nun, und so tut er
es denn auch. Ein anderer betrinkt sich wieder, nicht
etwa weil die Armut ihn drückt, sondern weil ihn die
Rechtlosigkeit so anwidert. Was läßt sich da machen?
Das ist Fatum! Man sollte meinen, da gibt es doch
eine Verwaltung und Vorgesetzte, da müßte doch alles
wie am Schnürchen gehen – doch gerade das Gegenteil
ist der Fall. Es ist ausgerechnet worden, daß für
das Volk in unserer Zeit fast zwanzig Regierungsämter
eingerichtet worden sind, ausschließlich für das Volk,
um es zu beschützen und zu beraten. Nun sind aber für
den armen Menschen ohnehin schon alle und jeder
„Obrigkeit“ – und jetzt hat er noch zwanzig solcher
„Obrigkeiten“ hinzubekommen! Seine Bewegungsfreiheit
ist ja gleich der einer Fliege, die in einen Teller
mit Honig gefallen ist. Doch eine solche Freiheit ist
nicht nur vom moralischen Standpunkte aus schädlich,
sondern auch vom ökonomischen Standpunkte aus. So
ist denn das Volk im Grunde doch allein und ohne Ratgeber.
Es hat niemanden außer Gott und dem Zaren

– mit diesen beiden moralischen Kräften, mit diesen
beiden großen Hoffnungen hält es sich aufrecht. Alle
anderen Ratgeber gehen an ihm vorüber, ohne es auch
nur zu berühren. Die ganze fortschrittliche Intelligenz,
zum Beispiel, geht glatt an ihm vorüber, und das ist
schade; denn auch in unserer Intelligenz gibt es begabte
Menschen – bloß für das russische Volk haben sie wenig
Verständnis. Bei uns verneint man es nur; oder man
beklagt sich ununterbrochen: warum sich die Gesellschaft
nicht zu dieser Idee einer Vereinigung mit dem Volke
„beleben“ läßt! und was das für sie für eine Aufgabe
wäre! Man sollte aber doch wissen, daß man sich zu
ihr gar nicht „beleben“ kann, einfach, weil das Volk
der Gesellschaft fremd ist. Die letztere bildet nur eine
Schicht über dem Volke – mit der einzigen Beziehung
zu ihm, daß das Volk durch seine Arbeit ihr dient,
ihr die Möglichkeit verschafft, sich europäische Bildung
anzueignen. Doch in diesen zwei Jahrhunderten europäischer
Bildung hat das Volk sich nur noch mehr von
ihr entfremdet. Wenn die fortschrittliche Intelligenz
jetzt behauptet: „Wir sind es, die um das Volk leiden,
wir, die so viel über dasselbe schreiben und es zu uns
emporziehen wollen,“ so ist doch das russische Volk instinktiv
überzeugt, daß es sich hier nur um ein imaginäres
Volk handelt, ein in den Köpfen der Intelligenz
entstandenes, daß das wirkliche Volk aber von der
Intelligenz nur verachtet wird. Ich gebe zu: das verächtliche
Verhalten zum Volk ist bei einigen von uns
gar nicht bewußt, ja, man kann ruhig sagen, unabsichtlich.
Es ist ein Überbleibsel des Leibeigenschaftsverhältnisses
und stammt aus der Zeit, als das Volk um

unserer „europäischen Bildung“ willen staatlich erdrosselt
wurde; und es ist zweifellos auch jetzt noch in
uns, obschon das Volk nun „auferstanden“ ist. Deshalb
wird es uns auch noch lange unmöglich sein, uns
mit dem Volke zu vereinigen, wenn nicht ein Wunder
in russischen Landen geschieht. Das Volk ist in seiner
großen Masse rechtgläubig und lebt nur der religiösen
Idee, es braucht sich sogar dieser Idee gar nicht bewußt
zu sein. Im Grunde genommen hat es überhaupt keine
andere Idee außer dieser, aus ihr kommt alles bei ihm.
Wenigstens will das Volk mit seinem ganzen Herzen
und aus seiner tiefsten Überzeugung, daß alles, was bei
ihm geschieht und was man ihm gibt, aus dieser „Idee“
heraus geschehe, auch ungeachtet dessen, daß vieles beim
Volke selbst nicht von dieser Idee ausgeht, daß es oft
willenlos von dunklen, verbrecherischen, barbarischen
Instinkten beherrscht ist. Aber jeder Verbrecher und
Barbar, mag er auch noch so sündig sein, betet doch zu
Gott in den besseren Minuten seines Seelenlebens und
bittet ihn, seine Sünden auszulöschen und ihn wieder
seiner „Idee“ leben zu lassen. Diese Idee will nun
unsere Intelligenz nicht anerkennen. Unsere Intellektuellen
weisen auf seine Sünde und seinen Schmutz
hin, an dem sie, die das Volk zwei Jahrhunderte lang
geknechtet haben, doch selbst Schuld tragen, weisen auf
seine Vorurteile und religiöse Gleichgültigkeit hin, und
einige behaupten sogar, daß das russische Volk geradezu
„verkörperter Atheismus“ sei. Ihr größter Irrtum besteht
eben darin, daß sie im russischen Volke keine Kirche
anerkennen wollen. Ich spreche jetzt nicht von der Herde
Christi, sondern von unserem russischen „Sozialismus“,

dessen Ziel es ist, die „Kirche“ aller Völker zu werden,
soweit die Erde diese „Kirche“ überhaupt verwirklichen
kann. Ich spreche ferner von dem unstillbaren Durst
nach der großen, allgemeinen, allbrüderlichen Vereinigung
im Namen Christi, einer Idee, die im russischen
Volke immer gegenwärtig ist. Und wenn diese Vereinigung
auch erst im Wunsche und im Gebet besteht,
nicht in der Tat, so treibt doch der religiöse Instinkt
dieser millionenköpfigen Masse nicht zu mechanischen
Formen: nicht im Kommunismus liegt der Sozialismus
des russischen Volkes, sondern es glaubt, sein Seelenheil
in der Vereinigung aller Völker im Namen Jesu Christi
zu finden. Das ist unser russischer Sozialismus! Über
diese höhere vereinigende kirchliche Idee im russischen
Volke lachen unsere Europäer. Oh, es gibt noch viele
solcher „Ideen“ im Volke, mit denen die Herren nicht
übereinstimmen werden, und die sie aus ihrer europäischen
Weltanschauung heraus als „tatarisch“ verurteilen.
Man kann daher ruhig die Behauptung aufstellen:
wer diese Hauptidee des Volkes, die Erwartung
des in ihm heraufkommenden Schöpferischen, das
Gottesschicksal seiner weltumfassenden Kirche nicht versteht,
der wird auch nie das russische Volk selbst verstehen
und es auch nie lieben können. Bei manch einem
von unseren Europäern ist das Herz rein, gerecht und
sehnt sich nach Liebe, – aber lieben wird er nicht das
Volk, sondern nur jene Vorstellung, die er sich von ihm
macht. Da das Volk aber Volk bleibt, d. h. es selbst
bleibt, so kann man für die Zukunft nur einen unvermeidlichen
und gefährlichen Zusammenstoß voraussehen.
Denn meine Behauptung hat auch eine umgekehrte Auslegung,

nämlich die, daß das Volk solch einen russischen
Europäer niemals als zu sich gehörig betrachten wird:
„Liebe zuerst mein Heiligtum, achte, was ich achte, dann
erst bist du wie ich, bist mein Bruder, ungeachtet dessen,
daß du nicht so angekleidet bist wie ich, daß du ein
Herr bist, daß du zur ‚Obrigkeit‘ gehörst, und daß du
dich manchmal nicht einmal in russischer Sprache richtig
auszudrücken verstehst.“ Das wird ihnen das Volk
sagen, denn unser Volk hat einen klugen und weiten
Verstand. Es achtet und liebt auch gewiß jeden guten
und klugen Menschen, dankt ihm für seine Ratschläge
und befolgt sie gern, ohne daß jener an dasselbe zu
glauben brauchte, woran das Volk glaubt. Das russische
Volk vermag mit einem jeden auszukommen, denn es hat
viele Typen gesehen, vieles beobachtet und behalten in
seinem langen, schweren Leben während der letzten zwei
Jahrhunderte. Aber sich einleben und sich mit einem
Menschen eins fühlen – sind zwei verschiedene Sachen.
Doch ohne Zusammengehörigkeitsgefühl kann keine Vereinigung
stattfinden.



So ist die Kluft zwischen der Intelligenz und dem
Volke außergewöhnlich groß, das Volk ist allein, sich
selbst überlassen; außer in seinem Zaren, an den es
unerschütterlich glaubt, sieht es in nichts und niemandem
eine Stütze. Froh wäre es, eine zu erblicken –
aber vergeblich schaut es danach aus. Welch eine große,
schöpferische, Segen bringende, neue Kraft aber würde
in Rußland erstehen, wenn bei uns eine geistige Vereinigung
der Intelligenz mit dem Volke erfolgte! Oh,
meine Herren Finanzminister, ganz andere jährliche
Budgets werden Sie dann aufstellen als die, welche sich

jetzt ergeben! Milch und Honig würden in unserem Reiche
überfließen, und alle Ideale wären mit einem Schlage
erreicht! – „Ja, aber wie das anfangen, und ist es
denn wirklich unsere europäische Aufklärung, die uns
daran hindert?“ Nein, nicht diese, denn im Grunde gibt
es diese Aufklärung bei uns überhaupt nicht, auch heute
noch nicht. Ich denke so: existierte bei uns eine wirkliche
Aufklärung, so wäre eine Trennung zwischen
Volk und Intelligenz nie erfolgt, denn auch das Volk
verlangt doch nach Aufklärung. Wir aber sind, „Aufklärung“
suchend, auf den Mond geflogen und haben
den Weg zum Volke verloren. Wie wäre es nun uns
verflogenen Menschen möglich, die Sorge um die Heilung
des Volkes auf uns zu nehmen? Was können
wir tun, damit der beunruhigte Volksgeist sich wieder
stärkt und beruhigt? Seine Finanzen, sein Kapital verlangt
moralische Ruhe, denn sonst wird es versiegen.
Was soll man tun, damit der Geist des Volkes die
Wahrheit findet und sich in ihr beruhigt? Diese Wahrheit
ist ja vielleicht schon da, aber was soll man tun,
damit das Volk an sie zu glauben lernt? Wie soll man
es ihm in die Seele pflanzen, daß die Wahrheit in der
russischen Erde liegt? Was soll man tun, damit das
Volk an sein Gericht, an seine Obrigkeit zu glauben anfängt
und sie anerkennt als Fleisch von seinem Fleisch
und Blut von seinem Blut? Oh, wenn die Wahrheit
wenigstens für die Zukunft im Volke ungefährdet bliebe,
damit es den Glauben nicht verlöre, daß sie einmal doch
bestimmt noch kommen wird! Wenn die Fliege sich nur
ein wenig von dem Teller mit Honigseim fortbewegen
könnte, so wäre das schon eine große, große Beruhigung.

Und nochmals sage ich: das ganze Unglück kommt von
der Trennung der höheren intelligenten Stände vom
unteren, niedrigeren – von unserem Volke. Wie aber
dieses Volksmeer mit unserer Intelligenz aussöhnen,
damit es nicht zu einem großen Aufruhr in ihm kommt?





Dazu gibt es nur eine Möglichkeit, ein magisches
Wort, das lautet: „Vertrauen zeigen“! Zu unserem
Volke kann man Vertrauen haben, denn es ist dieses
Vertrauens wert. Ruft die grauen Bauernkittel und
fragt sie, was ihnen fehlt, und was sie nötig haben, und
sie werden euch die Wahrheit sagen, und wir alle
werden dann vielleicht zum ersten Male die Wahrheit
hören. Dazu sind keine großen Versammlungen nötig:
das Volk kann man an allen Orten und in jeder Hütte
fragen, denn an jedem einzelnen Ort sagt es Wort für
Wort dasselbe; was die ganze Masse zusammen auch
sagen würde, das Volk ist überall eins. Auch die getrennte
Einheit würde nur das eine wiedergeben, denn
der Geist ist derselbe. Jede Ortschaft würde vielleicht
eine kleine örtliche Besonderheit hinzufügen, aber im
ganzen, im allgemeinen würde alles in allem übereinstimmen.
Man muß sich nur in acht nehmen, daß es
auch wirklich der Bauer ist, der echte Bauer, nicht etwa
der Schmarotzer oder Ausbeuter. Aber schließlich, selbst
der Freischlucker wird der Erde nicht untreu und wird
die Wahrheit sagen – das ist schon so eine Eigenschaft
unseres Volkes. Wie soll man aber diesen Vorschlag

ausführen? Oh, Menschen, die die Macht dazu haben,
können das besser bestimmen als ich; ich möchte nur behaupten,
daß es dazu besonderer Formeln nicht bedarf.
Unser Volk jagt nicht nach Formeln, besonders nicht
nach fertigen, fremdländischen, die hat es nicht nötig
und die wird es auch nie nötig haben. Es hat etwas
ganz anderes im Kopfe, hat seine eigene Ansicht über
die Sache; und in seinen Anschauungen ist ein Volk wie
das unsrige durchaus unseres Vertrauens würdig. Und
wer der Russen Liebe zum Zaren gesehen und gefühlt
hat, der weiß, daß sie des Zaren Kinder sind und der
Zar ihr Vater ist. Wer daran nicht glaubt, versteht
nichts von Rußland. Nein, darin liegt eine tiefe und
ursprüngliche Idee: und sie bedingt einen lebendigen,
mächtigen Volksorganismus, der mit seinem Zaren in
eins verschmilzt. Diese Idee ist eine Kraft, und diese
Kraft ist mit den Jahrhunderten noch gewachsen, besonders
in den letzten für das Volk so schrecklichen zwei
Jahrhunderten, die wir wegen unserer europäischen
Aufklärung so preisen, – wobei wir freilich ganz vergessen,
daß diese Aufklärung uns nur durch das Kreuzesleiden
unseres Volkes ermöglicht wurde. Aber das Volk
glaubte an seinen Befreier, wartete auf ihn und – er
kam! Wie sollen wir da nicht seine Kinder sein? Der
Zar ist für das Volk keine äußere Kraft, nicht die Kraft
irgendeines Besiegers – wie es z. B. die Dynastien der
früheren Könige in Frankreich waren –, sondern eine
volkliche, verbindende Kraft, die das Volk selbst wollte,
die aus seinem Herzen wuchs, die es liebte, für die es
litt, von der allein es seinen Auszug aus Ägypten erhoffte.
Für das Volk ist der Zar die Verkörperung

seines Selbst, seiner Idee, seines Glaubens und seiner
Hoffnungen. Und diese Hoffnungen wurden ihm noch
kürzlich so glänzend erfüllt, wie sollte es da weitere
Hoffnungen aufgeben? Im Gegenteil, sie bestärken
und befestigen sich, denn der Zar wurde nach der Aufhebung
der Leibeigenschaft nicht nur in der Idee oder
in der Hoffnung, sondern in der Tat zu seinem Vater.
Diese Beziehung des Volkes zum Zaren als zu einem
Vater ist die einzige felsenfeste Grundlage, auf der jede
Reform bei uns geschaffen und aufgebaut werden kann.
Wenn Sie wollen, so gibt es bei uns gar keine andere
schöpferische, erhaltende und führende Kraft in Rußland
als das organische und lebendige Bündnis des
Volkes mit seinem Zaren: nur ihm entspringt bei uns
alles. Wer hätte auf diese Bauernreform hoffen können,
wenn er nicht im voraus geglaubt und gewußt hätte,
daß der Zar dem Volke ein Vater ist, und daß der Glaube
an den Zaren wie an seinen Vater das Volk retten und
vor Unglück behüten werde. Wahrlich, schlecht wäre
ein Sozialökonom als Reformator, der die wirklichen,
lebendigen Kräfte des Volkes aus Vorurteil oder um
fremder Überzeugungen willen außer acht läßt. Ja:
wir – die Intelligenz – sind schon deshalb nicht eins
mit dem Volke und können es nicht verstehen, weil wir,
auch wenn wir seine Beziehung zum Zaren einsehen,
doch das Wichtigste in seiner ganzen Tiefe und Bedeutung
für unsere Zukunft nicht erfassen können: daß gerade
durch diese Beziehung zu seinem Zaren das russische
Volk sich von allen Völkern Europas und der ganzen
Welt unterscheidet; daß das nicht ein zeitlicher, ein
vorübergehender Zustand, nicht ein Zeichen von Volksjugend,

wie manche klugen Köpfe vielleicht schließen,
sondern eine ewige, immerwährende und niemals oder
wenigstens lange noch nicht, sehr lange noch nicht sich
verändernde Kraft ist. Wie sollte sich da nicht schon
deswegen unser Volk von allen anderen Völkern unterscheiden,
nicht seine eigene Idee in sich tragen? Ist es
nicht klar, im Gegenteil, daß unser Volk schon den organischen
Keim einer unterschiedlichen Idee in sich trägt?
Diese Idee schließt eine so große Kraft in sich, daß sie
natürlich unsere ganze weitere Geschichte beeinflussen
wird, und da sie eine ausschließlich russisch-eigenartige
ist, so kann auch unsere Geschichte nicht der
Geschichte anderer europäischer Völker
ähnlich und noch viel weniger ihre sklavische Kopie
sein. Das ist es, was unsere klugen Köpfe nicht verstehen
wollen, die da glauben, bei uns könne sich alles
ohne jegliche Eigenart genau nach europäischem Muster
verwandeln, und die sogar diese unsere Eigenart hassen,
so daß es vielleicht noch mit einem Unglück enden kann.
Daß aber bei uns alles anders und ursprünglich ist, dazu
diene folgendes Beispiel. In unserer Zukunft, wenn
wir die Periode unseres Pseudoeuropäismus überwunden
haben werden, kann z. B. die bürgerliche Freiheit
sich nur bei uns in einem Grade entwickeln, wie
nirgends in Europa und nicht einmal in den Vereinigten
Staaten von Nordamerika. Auf dieser felsenfesten
Grundlage, auf der Liebe des Volkes zu seinem Zaren
als seinem Vater, und nicht durch ein geschriebenes Gesetz
wird diese Entwicklung sich vollziehen – denn
Kindern kann man vieles erlauben, was bei anderen
Völkern, die nach Kontrakten leben, undenkbar ist,

Kindern kann man ebenso vieles auch anvertrauen und
ebenso vieles verzeihen, denn Kinder werden ihren
Vater nicht verraten und wie Kinder von ihm jeden
Verweis ihrer Fehler in Liebe entgegennehmen.



Und einem solchen Volke soll man nun nicht Vertrauen
schenken? Mag es deshalb selbst von seinen Bedürfnissen
reden und nicht andere für sich sprechen
lassen: wir, die Intelligenz des Volkes, wir müssen erst
hören, was es sagt. Oh, nicht aus politischen Gründen
schlage ich etwa vor, zeitweise unsere Intelligenz aus
dem Spiele zu lassen – schreiben Sie mir bitte nicht
politische Ziele zu –, nein, ich habe den Vorschlag
aus rein pädagogischen Gründen gemacht.
Ja, hören wir zu, wie klar und vernünftig das Volk,
ganz ohne unsere Hilfe, seine Wahrheit ausdrücken und
wie es in der Sache gerade den Nagel auf den Kopf
treffen wird, und ohne uns zu beleidigen, wenn auch
von uns die Rede sein sollte. Mögen wir vom Volke
lernen, wie man die Wahrheit spricht. Von ihm können
wir Demut und Lebenserfahrung und Wirklichkeitssinn
lernen. Sie werden mir antworten: „Soeben sagten
Sie, wie leicht das Volk allen unsinnigen Gerüchten
glaube, – welch eine Weisheit können wir da von ihm
erwarten?“ Nun, Gerüchte sind etwas ganz anderes,
und nicht – die Einheit in der allgemeinen Sache.
Hier, im Volk, werden wir etwas Ganzes erblicken, und
das Ganze wirkt durch sich selbst und das Ganze bringt
zur Vernunft. Ja, für uns wird es in Wahrheit eine
Schule sein, die fruchtbringendste Schule. Wir werden
erstaunt sein, beim Volke so viel Lebenserfahrung und
Ernst zu finden; freilich wird es auch solche geben, die

ihren Augen nicht trauen wollen, aber solcher sind
wenige, denn alle wirklich Aufrichtigen, die nach Wahrheit
verlangt, und denen es um die allgemeine Sache
und den allgemeinen Nutzen zu tun ist – die werden
sich an die wahren Worte des Volkes halten. Alle diejenigen
aber, die nicht aufrichtig der Sache ergeben
sind, werden mit ihrem Mißtrauen nur ihre eigene
Inhaltslosigkeit aufdecken. Und wenn es noch welche
gibt, die dem Volke nicht Glauben schenken, so sind das
nur Altgläubige und Doktrinäre der vierziger und fünfziger
Jahre, alte, unverbesserliche Kinder, die nur
lächerlich und ganz unschädlich sein werden. Doch alle
anderen außer diesen werden sich die Augen reiben und
endlich zu sehen anfangen. Das kann außerordentlich
wichtige Folgen haben, denn ... denn auf diese Weise
kann der Anfang, der erste Schritt zur Vereinigung
unseres Standes, der Intelligenz, die so hoch über dem
Volke zu stehen meint, mit dem Volke gemacht werden.
Ich spreche nur von einer geistigen Vereinigung, denn
die nur haben wir nötig, die wird uns zu allem verhelfen,
wird alles umschaffen und eine neue Idee
bringen. Unsere helle und frische Jugend, denke ich,
wird die erste sein, die ihr Herz dem Volke schenken
und es verstehen wird. Ich hoffe auch deshalb so sehr
gerade auf sie, weil sie selbst so leidet im „Suchen
nach Wahrheit“: in der Sehnsucht nach ihr wird sie
sofort fühlen, daß auch das Volk nach ihr sucht. Und
wenn die Jugend der Seele des Volkes nahestehen wird,
dann wird sie auch diese Phantasien lassen, die jetzt so
viele Jünglinge beherrschen, alle jene, die sich einbilden,
die Wahrheit in den verstiegensten europäischen Lehren

zu finden. Oh, ich glaube, daß ich nicht phantasiere
und die heilsamen Folgen vergrößere, die aus diesem
Ereignisse hervorgehen würden. Der Hochmut würde
fallen und die Ehrfurcht vor der mütterlichen Erde
wiedergeboren werden. Eine ganz neue Idee würde
plötzlich in unsere Seele leuchten und alles erleuchten,
was bis jetzt im Dunkeln gelegen, und mit ihrem Lichte
die Lüge ertöten. Und, wer weiß, vielleicht wäre das
der Anfang einer Reform, die durch ihre Bedeutung
hoch über der Reform der Leibeigenschaft stände: wäre
sie doch gleichfalls eine Befreiung – eine Befreiung
unserer Geister und Herzen von dem Leibeigenschaftsverhältnis
zu Europa, in dem wir zwei Jahrhunderte
gestanden, ganz ähnlich unserem Bauern – unlängst
noch ein Sklave wie er. Und wenn diese zweite Reform
sich verwirklichen könnte, so wäre sie auch nur eine
Folge der großen ersten Reform, der Aufhebung der
Leibeigenschaft zu Anfang der Regierung unseres Zar-Befreiers.
Mit der einen wäre die materielle Wand
gefallen, die das Volk von der Intelligenz trennte, mit
der zweiten fiele diese Wand auch ideell. Was könnte
höher stehen, was wäre fruchtbringender für Rußland
als dieser geistige Bund aller Stände? Die, welche
sich bis jetzt des Volkes schämten, des angeblich barbarischen
und jegliche Entwicklung hemmenden, die
werden sich dieses Schämens schämen und sich mit dem
Volke aussöhnen und vieles wieder achten können, was
sie früher verachteten. Und wenn das Volk ihnen geantwortet,
seine Sache ihnen vorgelegt hat und sein
demütiger Mund verstummt – dann fragen Sie meinethalben
auch unsere Intelligenz, und wär’s auch nur

nach ihrer Meinung über das Volk, und sie werden
sofort die Folgen bemerken. Oh, auch ihr Wort wird
dann fruchtbar werden, denn sie ist doch nun einmal
die Intelligenz, und das letzte Wort gehört ihr. Das
uns alsdann vom Volke gegebene Beispiel würde
uns auf jeden Fall von Unüberlegtheiten und Dummheiten
abhalten, die von uns, wenn wir zuerst das
Wort gehabt hätten, unfehlbar begangen worden wären.
Und Sie werden sehen: unsere Intelligenz würde dann
nichts mehr im Widerspruch zum Volke sagen, sondern
würde dessen Wahrheit in die ganze Breite seiner Bildung
hineinentwickeln und sie wissenschaftlich erläutern
und begründen – denn auch das Volk hat die Wissenschaft
nötig. Ja, und wenn sich auch Widersprüche einstellen
würden, Widersprüche gegen gewisse Grundlagen
unseres Volkes, so würden sie es doch nicht wagen,
sich so heftig gegen den Volksgeist aufzulehnen, und das
ist sogar sehr wichtig.



Ja, es ist sogar sehr leicht möglich, daß unsere seelische
Ruhe schon bei dem ersten Schritt wiederkehrt.
Es würde eine allgemeine, alle vereinigende Hoffnung
erstehen, und wir würden uns über unsere Ziele klarer
werden. Das aber wäre wichtig: denn unsere bewußte
Kraft, unsere Intelligenz, ahnt ja kaum, welchen Inhalts
unsere nationalen und staatlichen Ziele sind oder
sein können. Gerade hier liegt heute die Unsicherheit,
und gerade die ist gewiß auch die Quelle unserer Ruhelosigkeit
und Verstimmtheit, und nicht nur dem Gegenwärtigen,
sondern noch viel mehr dem Zukünftigen
gegenüber. Alles das könnte aufgeklärt und erläutert
werden, oder wir bekämen einen Hinweis auf Mittel,

mit denen man bei uns etwas erlangen könnte, wir
würden auf neue Gedanken kommen ...



Doch genug! Ich habe gesprochen, wie ich es verstanden
habe. Wenn man nicht alles versteht, wenn
ich mich unzureichend ausgedrückt, so nehme ich die
Schuld auf mich – aber das, was man versteht, möge
man in einer friedlichen und unverletzenden Weise verstehen.
Ich wünschte nur, daß man unparteiisch begriffe:
daß ich zuerst und vor allen Dingen für das Volk
stehe, daß ich an seine Seele, an seine Kräfte, deren
Größe noch niemand von uns zu ahnen scheint, wie an
ein Heiligtum glaube, hauptsächlich aber an die errettende
Bedeutung des großen, alles erhaltenden und
aufbauenden Volksgeistes. Mich verlangt nur nach
einem: daß alle ihn erschauten – denn wenn sie ihn
nur einmal erschaut haben, werden sie sofort auch alles
Übrige verstehen.





Die Meinung eines geistreichen Bureaukraten
über unsere Liberalen und Westler





... Ich will von einem geistvollen Bureaukraten
erzählen, der mir vor kurzem in einer Gesellschaft eine
sehr interessante Sache auseinandergesetzt hat – eine,
die gerade jene Grundsätze berührt, die für die Veränderung
unserer gegenwärtigen[36] Lage in Frage
kommen.



Das Gespräch drehte sich um die Finanzen, um die
allgemeine ökonomische Situation, und zwar speziell in
dem Sinne, daß wir Russen unsere Mittel nicht verschwenden
sollten, sondern vernünftig mit ihnen umzugehen
versuchen müßten, damit auch nicht eine einzige
Kopeke für irgendeine Phantasterei hinausflöge.



Über diese Art Ökonomie wird jetzt bei uns überall
gesprochen, und die Regierung beschäftigt sich unausgesetzt
mit diesem Problem. Es ist auch tatsächlich
so etwas wie eine Kontrolle eingeführt worden, und
alljährlich will man in den Etats eine bestimmte Summe
zu streichen suchen. In der letzten Zeit sprach man sogar
von einer Verringerung der Armeeausgaben.
Manche meinten, man könne das stehende Heer auf die
Hälfte der Truppen herabsetzen. „Deswegen“, hieß es,
„würde doch nichts anders werden“. Das wäre ja
alles ganz wunderbar, aber trotzdem gibt es etwas, was
sich einem dabei unwillkürlich in die Gedanken einschleicht:
Gut, wir reduzieren die Armee vorläufig um

fünfzigtausend Mann, das Geld aber geht uns doch
wieder durch die Finger, für dieses und jenes, natürlich
nur für die Bedürfnisse des Staates, jedenfalls aber
für Bedürfnisse, die so radikaler Opfer nicht wert sind.
Die abgeschafften fünfzigtausend Mann jedoch werden
wir dann niemals wieder einbringen können, oder
höchstens mit Mühe und Not; denn was man einmal
abgeschafft hat, ist schwer wieder anzuschaffen. Soldaten
aber brauchen wir mehr als je und besonders jetzt,
da in Europa alle einen Stein für uns bereit halten.
Es ist gefährlich, diesen Weg zu betreten, doch nur in
der gegenwärtigen Zeit. Wir würden nur dann
uns überzeugen lassen, daß dieses heilige Geld wirklich
für etwas Notwendiges ausgegeben wird, wenn wir,
z. B. den Entschluß faßten, unerbittliche Ökonomie zu
treiben, so wie etwa Peter sie durchgeführt haben würde,
wenn er sich vorgenommen hätte, zu sparen. Sind wir
nun aber dazu fähig, bei den „schreienden“ Nöten
unserer gegenwärtigen Lage, in der wir nun einmal
stecken? Ich bemerke hierbei, daß dieses einer der ersten
Schritte wäre zu einer Umkehr vom alten, phantastischen
Gegenwärtigen zum neuen, wirklichen und für uns notwendigen
Zukünftigen. Wir reduzieren ziemlich oft die
Etats, das Beamtenpersonal usw., doch das Ergebnis
ist immer dasselbe: daß die Etats ganz von selbst sich
wieder vergrößern und vermehren. Ja, sind wir denn
überhaupt fähig zu einer richtigen Reduzierung, fähig,
zum Beispiel, von vierzig Beamten mit einemmal auf
vier herunterzugehen? Daß vier Beamte ohne Ausnahme
dasselbe leisten können, was jetzt vierzig leisten,
das wird natürlich niemand bezweifeln, besonders bei

einer Vereinfachung des Eingaben- und Verordnungswesens
mit all seinen Schreibereien, und überhaupt bei
einer radikalen Veränderung der jetzigen Formen der
Beamtenarbeit.



Auf dieses Thema kamen wir, wie gesagt, zufällig
zu sprechen. Einige bemerkten, daß eine derartige Reform
jedenfalls ein großer Bruch mit dem Alten wäre.
Andere entgegneten, daß bei uns schon viel kapitalere
Reformen als diese durchgeführt worden seien. Die
Dritten fügten hinzu, daß man den neuen Beamten, also
diesen vier, die die vierzig ersetzen sollen, das Gehalt
sogar verdreifachen könnte, und daß diese dann gewiß
treffliche Arbeiter abgeben würden. Und selbst wenn
man das Gehalt auch für diese vier verdreifachte, so
würde ihr Gehalt doch nur dem der jetzigen zwölf entsprechen;
folglich wären die Ausgaben immer noch um
fast drei Viertel der heutigen vermindert.



Hier aber geschah es, daß mich mein Bureaukrat
unterbrach. Ich bemerke noch, daß auch er zu meiner
größten Verwunderung gegen die Möglichkeit, durch vier
vierzig zu ersetzen, nichts einzuwenden hatte: „Auch mit
vieren wird es sich machen lassen.“ Doch was er angriff,
war etwas ganz anderes: er wies auf das Grundsätzliche
hin, auf die Fehlerhaftigkeit und das Verbrecherische
dieses neuen „Prinzips“. Ich kann seine
Entgegnung nicht wörtlich wiedergeben, und ich führe
sie nur an, weil mir seine Meinung in ihrer Art bemerkenswert
erschien und so etwas wie eine pikante
Idee enthielt. Er hat sich natürlich nicht herabgelassen,
auf Einzelheiten einzugehen, da ich in dieser Sache nicht
„Spezialist“ bin: „verstehe wenig davon“, was vorauszuschicken

ich mich beeile – aber sein „Prinzip“, so
hoffte er, würde mir doch einleuchten.



„Die Reduzierung der Beamten von vierzig auf
vier,“ begann er gemessen und in eindringlichem Tone,
„ist für die Sache nicht nur unnütz, sondern allein schon
ihrem Wesen nach direkt schädlich, trotz der tatsächlich
beträchtlichen Verringerung der Staatsausgaben. Unmöglich
und schädlich wäre nicht nur, von vierzig auf
vier zu reduzieren, sondern selbst von vierzig auf achtunddreißig.
Und das aus folgendem Grunde: es wäre
ein verderblicher Anschlag auf das Grundprinzip. Jetzt
sind es zweihundert Jahre her, d h. seit Peter, daß wir,
die Bureaukraten, im Reiche alles sind; ja, im
Grunde genommen sind wir das Reich und überhaupt
alles; – das Übrige – ist nur Anhängsel.
Wenigstens ist es bis vor kurzem, bis zur Aufhebung
der Leibeigenschaft, noch so gewesen. Alle früheren
Wahlämter, als da sind ... nun, da, die der Adligen zum
Beispiel, haben ganz von selbst, sozusagen infolge einer
Anziehungskraft, unseren Geist und Sinn angenommen.
Und wir haben uns deswegen, als wir das einsahen,
keineswegs beunruhigt; denn das Prinzip, das vor zweihundert
Jahren aufgestellt worden ist, wurde dadurch
nicht im geringsten angegriffen. Nach der Bauernreform
schien allerdings etwas Neues kommen zu
wollen: es kam die Selbstverwaltung, es kam das
Semstwo usw. ... Jetzt hat es sich deutlich erwiesen,
daß auch all dieses Neue sofort und ganz von selbst
unsere Form, unsere Seele und unsere Gestalt annimmt,
sich sozusagen in unsere Form verwandelt. Und das
ist nicht etwa durch Zwang geschehen – das wäre eine

total falsche Auffassung –, sondern gerade ganz von
selbst; denn es ist schwer, sich Jahrhunderte alter Gewohnheiten
zu entledigen, und wenn Sie wollen, ist das
auch nicht nötig, besonders nicht in einer so fundamentalen
und großen Nationalfrage. Sie können mir das,
wenn Sie wollen, nicht glauben; doch wenn Sie tiefer
nachdenken, so werden Sie die Richtigkeit des Gesagten,
dessen bin ich gewiß, anerkennen. Denn – was sind
wir? Wir sind alles, sind bis jetzt alles gewesen
und werden fortfahren, alles zu sein, – und wiederum
ohne uns darum selber sonderlich zu bemühen, einfach
nach dem natürlichen Gang der Dinge, also unwillkürlich!
Es ist schon lange her, daß man sagt, unsere
Arbeit sei tote, papierene Kanzleiarbeit, und Rußland
wäre all dem entwachsen. Vielleicht ist es dem entwachsen,
aber vorläufig sind wir immer noch die
einzigen, die Rußland halten und es davor bewahren,
daß es auseinanderfällt! Denn das, was Sie erstarrtes
Kanzleitum nennen, – d. h. also wir, als Einrichtung,
und dann auch unsere ganze Tätigkeit – das ist, wenn
man sich eines Beispiels bedienen will, wie das Skelett,
in einem lebendigen Organismus. Zerstören Sie das
Skelett, werfen Sie die Knochen durcheinander – und der
ganze lebendige Körper muß vergehen. Schön, mag die
Sache auch noch so tot betrieben werden, dafür aber geht
es nach dem System, nach dem Prinzip, dem großen
Prinzip – erlauben Sie, daß ich Sie darauf aufmerksam
mache. Mag es auch auf Kanzleimanier geschehen,
meinetwegen sogar schlecht, unvollkommen, so wird es
immerhin irgendwie doch gemacht und, die Hauptsache:
Rußland steht noch und fällt nicht! Das ist es ja, daß

es noch immer nicht fällt! Ich bin bereit, Ihnen zuzugeben,
daß wir im Grunde meinetwegen auch nicht gerade
alles sind, – oh, wir sind klug genug, um einzusehen,
daß wir nicht ganz Rußland sind und besonders
jetzt nicht; dafür aber sind wir immerhin
etwas, d. h. etwas bereits Wirkliches, tatsächlich
Vorhandenes, wenn auch vielleicht teilweise Körperloses.
Nun aber, was habt ihr, womit ihr uns ersetzen
könntet? Woraufhin könnten wir uns mit der Überzeugung
zurückziehen, daß auch bei euch ein Etwas
entstanden ist, das uns wirklich ersetzen kann, – ohne
daß alles fallen muß? All diese Selbstverwaltungen
und Semstwos – das ist doch vorläufig immer noch
ein Vogel in den Wolken, meinetwegen ein prachtvoller
Vogel, einer, der unter dem Himmel herumfliegt, jedoch
immerhin einer, der sich noch niemals auf die Erde
herabgelassen hat. Folglich ist er trotz seiner Schönheit
als Wert für uns eine Null, wir aber, wenn wir
auch durchaus nicht ‚prachtvoll‘ sind und man unser
sogar sehr überdrüssig geworden ist, wir aber sind dafür
wenigstens etwas, und zwar nichts weniger als eine
Null. Ihr nun werft uns vor und beschuldigt uns:
wir seien daran schuld, daß der Vogel sich bis jetzt noch
nicht auf die Erde herabgelassen hat, und wir bemühten
uns, ihn, den prachtvollen Vogel, in unsere Bureauform
umzuwandeln, unserem Kanzleigeist anzupassen. Es
wäre natürlich sehr nett von uns, wenn das wirklich
der Fall wäre; denn damit würden wir beweisen, daß
wir für das ewige, grundlegende und edelste Prinzip
einstehen, und eine nutzlose Null in ein nützliches Etwas
verwandeln. Doch glauben Sie mir, hierbei tragen

wir nicht die geringste Schuld, oder doch nur eine verschwindend
geringe Schuld, und glauben Sie mir, der
herrliche Vogel ist selber im Zweifel: er weiß selbst
nicht, was er eigentlich werden soll – das, was wir
sind? oder wirklich etwas Selbständiges? Wie gesagt,
er ist noch selber unschlüssig und hat vielleicht sogar ein
wenig den Kopf verloren. Ich versichere Sie, er ist aus
eigenen freien Stücken zu uns gekommen, und wir haben
ihn nicht im geringsten zu beeinflussen gesucht. So
stellt es sich heraus, daß wir sozusagen ein natürlicher
Magnet sind, zu dem in Rußland bis heute noch alles
hingezogen wird – und das kann noch lange, lange so
fortdauern. Sie glauben mir noch immer nicht? Es
erscheint Ihnen vielleicht lächerlich? Und doch bin ich
bereit, um einerlei was zu wetten: versuchen Sie es,
lösen Sie Ihrem herrlichen Vögelchen die Flügel, gestatten
Sie ihm alle Freiheiten, befehlen Sie zum Beispiel
Ihrem Semstwo mit aller Strenge: ‚Von jetzt ab
mußt du ein selbständiger und nicht mehr ein bureaukratischer
Vogel sein!‘ – und, glauben Sie mir, daß
alle Vögel, wie sie da sind, ohne eine Ausnahme, sich
von selbst noch viel mehr zu uns drängen und schließlich
damit enden werden, daß sie sich in echte, rechte
Beamte verwandeln, unseren Geist und unsere Gestalt
annehmen, alles von uns kopieren! Sogar der Bauer
wird zu uns kommen, denn es würde ihm doch gar zu
schmeichelhaft sein, uns ähnlich zu werden! Nicht umsonst
hat sich der Gefallen, den sie an uns Beamten
gefunden haben, zweihundert Jahre lang entwickelt. Und
Sie verlangen nun, daß wir, das einzig Reale und Feststehende
in Rußland, uns selber gegen dieses Rätsel eintauschen

sollen, gegen diese Scharade, gegen diesen
Ihren schönen Vogel in den Wolken? Nein, lieber behalten
wir unseren Sperling in der Hand. Lieber verbessern
wir uns selber irgendwie, nun, sagen wir, indem
wir etwas Neues einführen, etwas mehr, wie Sie
es nennen, Fortschrittliches, dem Geiste der Zeit Entsprechenderes:
wir werden, sagen wir, etwas wohltätiger
werden oder sonst irgend etwas von der Art ...
Aber gegen das Hirngespinst, den plötzlich erschienenen
Traum, tauschen wir nicht unser einziges reales Etwas
ein; denn es ist klar, daß wir vorläufig niemanden
haben, der uns ersetzen könnte! Wir widersetzen
uns der Vernichtung sozusagen durch unseren mächtigen
passiven Widerstand. Dieser Widerstand ist es gerade,
der an uns wertvoll bleibt, denn nur durch ihn allein
hält sich noch alles in unserer Zeit. Darum aber wäre der
Versuch, uns von vierzig auf achtunddreißig zu reduzieren
(von einem ‚von vierzig auf vier‘ ganz zu schweigen)
grundschädlich, ja wäre sogar unmoralisch! Man würde
Kopeken sparen, dafür aber das Prinzip zerstören. Vernichten
Sie, verändern Sie jetzt noch unsere Formel,
wenn Sie nur das Gewissen dazu haben: Es würde
ein Verrat an unserem ganzen russischen Europäismus,
an unserer ganzen Bildung sein! – wissen Sie das
auch? Das wäre die Verneinung dessen, daß auch wir
ein Reich, auch wir Europäer sind, das wäre Verrat
an Peter! Und wissen Sie, Ihre Liberalen – übrigens
die unserigen gleichfalls –, die in den Zeitungen so
heftig für die Semstwos gegen das Beamtentum eintreten,
widersprechen sich im Grunde genommen alle
selbst. Denn diese Semstwos, alle diese Neuheiten

‚im volklichen Geiste‘ – das sind doch dieselben ‚Volksgrundsätze‘,
oder die beginnende Formulierung dieser
Grundsätze, über die jene Partei, die unseren europäisierenden
Russen so verhaßt ist, eben die ‚russische Partei‘
zetert (vielleicht haben Sie schon gehört, daß man sie
in Berlin so benannt hat?); das sind diese selben
‚Grundsätze‘, die unser russischer Liberalismus und
Europäismus so wütend leugnet, die er verlacht und
sogar nicht einmal als vorhanden anerkennen will! Oh,
er fürchtet sie sehr: Nun, wie, wenn sie tatsächlich vorhanden
sind und sich verwirklichen – dann ist’s doch in
gewissem Sinne eine unangenehme Überraschung! Also
sind alle Ihre Europäer genau genommen mit uns und
wir mit ihnen ... was sie eigentlich schon längst hätten
einsehen und sich merken sollen. Wenn Sie wollen, sind
wir nicht nur mit ihnen, sondern sogar wir sind
sie, denn wir sind ein und dasselbe: in ihnen, in
ihnen selber ist unser Geist enthalten und sogar unsere
Gestalt, gerade in diesen Ihren Westlern. Ja, das ist
tatsächlich so! Und ich werde Ihnen noch etwas sagen:
Europa, d. h. das russische Europa oder Europa in
Rußland – das sind ja nur wir allein! Wir sind die
Verkörperung der ganzen Formel des russischen Europäismus
und enthalten sie restlos in uns. Wir allein
sind ihre Ausleger. Ich begreife nicht, warum man
diesen unseren Europäern nicht für ihren Europäismus
gewisse Kennzeichen verleiht, wenn wir mit ihnen doch
nun einmal so ohne weiteres zusammenfließen? Mit
Vergnügen würden sie sie tragen, und damit könnte
man auch noch viele anlocken. Aber bei uns versteht
man’s nicht. Nichtsdestoweniger schimpfen sie auf

uns – die Eigenen erkennen die Eigenen nicht! Doch,
um mit Ihren Semstwos und all diesen Neuheiten endlich
abzuschließen, sage ich Ihnen ein für allemal:
Nein! Denn dieses ist eine lange Sache und keineswegs
so kurz, wie Sie vielleicht annehmen. Dazu bedarf
es einer eigenen vorhergehenden Kultur, einer
eigenen, neuen, vielleicht noch einmal zweihundertjährigen
Geschichte. Nun, sagen wir, einer hundertjährigen,
oder meinetwegen auch fünfzigjährigen, da wir
ja jetzt das Jahrhundert der Telegraphen und
Eisenbahnen haben. Also immerhin doch eine fünfzigjährige
Entwicklung: also geht es nicht sofort. Augenblicklich
jedenfalls wird nichts anderes entstehen als
unseresgleichen. Und so wird es noch lange bleiben.“



Damit verstummte mein Bureaukrat stolz und würdevoll,
und, wissen Sie, ich habe ihm auch nichts entgegnet,
denn in seinen Worten war gerade solch ein
„Etwas“, irgendeine traurige Wahrheit, die wirklich,
wirklich da ist. Selbstverständlich war ich innerlich
nicht mit ihm einverstanden. Und zudem – in
solchem Ton sprechen nur Leute, die sich überlebt
haben. Aber trotzdem war in seinen Worten
„etwas“ ...





Die Judenfrage[37]





Vorbemerkungen



Oh, bitte nur nicht zu glauben, ich beabsichtigte hier
wirklich, die „Judenfrage“ aufzuwerfen! Diese Überschrift
habe ich nur zum Scherz hingeschrieben. Ein
Problem von der Größe, wie es die Stellung der Juden
in Rußland und andererseits die Lage Rußlands ist,
das unter seinen Söhnen drei Millionen Juden zählt, –
solch ein Problem zu lösen geht über meine Kraft.
Wohl aber kann ich darüber eine eigene Meinung
haben, und zudem hat sich jetzt herausgestellt, daß viele
Juden sich plötzlich für diese Meinung interessieren.
Seit einiger Zeit schreiben sie mir Briefe, in denen sie
mir ernst, bitter und betrübt vorwerfen, ich fiele über
sie her, ich haßte den Juden, und zwar nicht wegen
seiner „Mängel“, „nicht als Ausbeuter“, sondern gerade
als „Juden“, als Volk, also etwa in dem Sinne
von: „Judas hat Christus verkauft“. Das schreiben
mir „gebildete“ Juden, d. h. solche, die sich immer bemühen,
einem zu verstehen zu geben, daß sie bei ihrer
Bildung schon längst nicht mehr die „Vorurteile“ ihrer
Nation teilen, noch deren religiöse Gebräuche erfüllen,
wie die anderen, einfachen Juden, denn sie hielten dies
für unvereinbar mit ihrer Bildung; und auch an Gott
glaubten sie nicht mehr, schreiben sie. Dazu will ich
vorläufig nur bemerken, daß es von diesen „höheren
Israeliten“, die doch sonst so für ihre Nation einstehen,
einfach Sünde ist, ihren bereits vierzig Jahrhunderte

lebenden Jehova zu vergessen und zu verleugnen. Es
ist nicht nur aus dem Gefühl der Nationalität heraus
Sünde, sondern auch noch aus anderen, tieferen Gründen.
Ist es nicht sonderbar, daß man sich einen Juden
ohne Gott gar nicht denken kann? Doch dieses Thema
gehört schon zu den ganz großen, daher müssen wir von
ihm hier vorläufig absehen. Am meisten wundert mich
eines: wie und woher kommt es, daß man mich für
einen Feind der Juden als Volk, als Nation, ja, für
einen Judenhasser hält? Den Juden als Ausbeuter und
für einzelne seiner Laster zu verurteilen, wird mir von
diesen Herren selbst teilweise sogar erlaubt, aber ...
aber nur in Worten: in Wirklichkeit kann man jedoch
schwerlich einen reizbareren und kleinlicheren Menschen
als den gebildeten Israeliten finden, einen, der sich
leichter gekränkt fühlt als ein Jude als „Jude“. Doch
wann und wodurch habe ich Haß auf die Juden, als
Volk, bewiesen? Da ich in meinem Herzen nie so etwas
gefühlt habe und alle Juden, mit denen ich in engere
oder auch nur flüchtige Berührung gekommen bin,
dieses wissen, so weise ich ein für allemal eine solche
Beschuldigung, noch bevor ich auf die Judenfrage näher
eingehe, zurück, um es später nicht immer wieder tun
zu müssen. Beschuldigt man mich vielleicht deswegen
des „Hasses“, weil ich statt „Israelit“ „Jude“ sage?
Erstens habe ich nicht geglaubt, daß dieser Name kränken
könnte, und zweitens habe ich mich seiner, soweit ich
mich erinnere, immer nur zur Bezeichnung einer bestimmten
Idee bedient: „Judentum, verjudet, jüdisch“
u. dgl. m. Es hat sich dabei stets um einen gewissen Begriff,
eine besondere Richtung, um die Charakteristik

irgendeiner Epoche gehandelt. Man könnte wohl über
diese Bezeichnung streiten und mit ihr nicht übereinstimmen,
aber man kann doch nicht das Wort als beabsichtigte
Kränkung auffassen.



Ich erlaube mir, einen Auszug aus dem sehr schönen
Schreiben eines äußerst gebildeten Israeliten anzuführen,
das mich ungemein interessiert hat: es enthält eine
der charakteristischsten Anschuldigungen, die gegen mich
wegen meines „Hasses auf die Juden als Volk“ erhoben
worden sind.




... nur Eines kann ich mir entschieden nicht erklären:
das ist Ihr Haß auf den „Juden“, der fast in
jedem Heft Ihres „Tagebuches“ durchbricht.



Ich möchte gerne wissen, warum Sie sich nur
gegen den Juden auflehnen und nicht gegen den Ausbeuter
im allgemeinen? Ich verabscheue nicht weniger
als Sie die Vorurteile meiner Nation – ich habe
nicht wenig unter ihnen gelitten –, doch niemals
werde ich zugeben, daß schon im Blute dieser Nation
das gewissenlose Aussaugen der anderen liege.



Sollten Sie denn wirklich nicht das Grundgesetz
jedes sozialen Lebens verstehen können: daß ohne Ausnahme
alle Bürger eines Staates, wenn sie nur
alle Pflichten ihm gegenüber erfüllen, auch an allen
Rechten und an allen Vorteilen, die dieser Staat
gewährt, Anteil haben müssen, und daß für die Übertreter
des Gesetzes, für die schädlichen Mitglieder der
Gesellschaft ein und dasselbe Gesetz gelten muß? ...
Warum müssen alle Israeliten in den Rechten beschränkt
werden, und warum werden sie nach besonderen
Strafgesetzen verurteilt? Wodurch ist die

Ausbeutung durch die Ausländer – die Juden sind doch
immerhin russische Untertanen –: durch die Deutschen,
Engländer, Griechen, deren es in Rußland so unzählige
gibt, wodurch ist die besser als die jüdische Ausbeutung?
Wodurch sind die russischen rechtgläubigen
Aufkäufer, Blutsauger, Schmarotzer, Branntweinverkäufer,
die betrügerischen Prozeßführer für die
Bauern, wie wir sie jetzt überall in Rußland finden
können, besser als dasselbe Handwerk betreibende
Juden, die doch immer nur ein begrenztes Feld der
Tätigkeit haben? Warum ist dieser schlechter als
jener?





Es folgt ein Vergleich zwischen bekannten berüchtigten
Juden mit ähnlich berüchtigten Russen, natürlich
solchen, die ersteren in nichts nachstehen. Was beweist
das aber? Wir sind doch nicht stolz auf sie, heben sie
doch nicht als nachahmenswerte Beispiele hervor; im
Gegenteil, wir wissen ja alle, daß diese, wie jene, nicht
ehrenwert sind.




... Solche Fragen könnte ich Ihnen zu Tausenden
stellen. Währenddessen verstehen Sie, wenn
Sie vom „Juden“ sprechen, unter diesem Begriff
die ganze bettelarme Masse der drei Millionen Israeliten
Rußlands, von denen wenigstens zwei Millionen
neunhunderttausend einen verzweifelten Kampf
um ihre elende Existenz führen und doch sittlicher
sind, ja, nicht nur sittlicher als die anderen Völker,
sondern auch sittlicher als das von Ihnen vergötterte
russische Volk. Ferner verstehen Sie unter diesem
Namen die ansehnliche Zahl derjenigen Israeliten,

die eine höhere Bildung genossen haben, die sich auf
allen Gebieten des Staatswesens auszeichnen, wie
z. B. ...





Hier folgen abermals mehrere Namen, die zu veröffentlichen
ich nicht das Recht zu haben glaube; denn
mehreren von ihnen, außer Goldstein, könnte es vielleicht
unangenehm sein, zu erfahren, daß sie israelitischer Herkunft
sind. Dann fährt er fort:




... und Goldstein, der in Serbien für die slawische
Idee den Heldentod gefunden hat, und alle die
anderen, die fürs Wohl der Gesellschaft und der
Menschheit arbeiten? Ihr Haß auf den „Juden“
erstreckt sich sogar auf Disraeli, der wahrscheinlich
selbst nicht einmal weiß, daß er von spanischen Israeliten
abstammt, und der die englische konservative
Politik selbstverständlich nicht vom Standpunkt des
„Juden“ leitet ... (?)



Bedauerlicherweise kennen Sie nicht unser
Volk, weder sein Leben, noch seinen Geist, noch
endlich seine vierzig Jahrhunderte alte Geschichte.
Bedauerlicherweise, sage ich, weil Sie jedenfalls ein
aufrichtiger, unbedingt ehrlicher Mensch sind, doch
unbewußt der riesigen Masse eines bettelarmen Volkes
Schaden zufügen. Die mächtigen „Juden“ jedoch,
die die Mächtigen dieser Welt in ihren Salons empfangen,
fürchten natürlich weder die Presse noch
selbst die ohnmächtige Wut der Ausgebeuteten. Doch
nun genug über dieses Thema! Schwerlich werde
ich Sie überzeugen können – wohl aber wünschte
ich sehr, daß Sie mich überzeugten ...






Dieser Auszug dürfte genügen. Bevor ich jedoch
etwas zu meiner Verteidigung sage – denn solche Anschuldigungen
kann ich nicht ruhig hinnehmen – möchte
ich noch auf die Wut des Angriffes und den Grad der
Empfindlichkeit hinweisen. Erstens, so lange wie mein
„Tagebuch“ erscheint, hat in ihm noch kein einziger Satz
gegen den „Juden“ gestanden, der einen so erbitterten
Angriff rechtfertigen könnte. Zweitens fällt es einem
unwillkürlich auf, daß der verehrte Schreiber, wenn er
auf das russische Volk zu sprechen kommt, sich in seinen
Gefühlen nicht bezwingen kann und das arme russische
Volk denn doch etwas zu sehr von oben herab behandelt.
Jedenfalls zeigt dieser Ingrimm nur zu deutlich, mit
welchen Augen die Juden selbst auf uns Russen sehen.
Der Schreiber dieses Briefes ist gewiß ein gebildeter und
begabter Mensch – nur glaube ich nicht, daß er auch
ohne Vorurteile sei –; was für Gefühle aber soll man
nun noch von den zahllosen ungebildeten Juden erwarten?
Ich sage das nicht etwa als Beschuldigung:
diese Gefühle sind ja ganz natürlich. Ich will nur darauf
hinweisen, daß an unserer Unverschmelzbarkeit vielleicht
nicht nur wir Russen die Schuld tragen, sondern,
daß es auf beiden Seiten Gründe gibt, die eine Vereinigung
ausschließen, – und noch fragt es sich, auf welcher
Seite es solcher Gründe mehr gibt?



Doch jetzt will ich einige Worte zu meiner Rechtfertigung
sagen und überhaupt klarlegen, wie ich mich
zu diesem Problem stelle; natürlich – es zu lösen, steht
nicht in meiner Kraft, doch irgend etwas ausdrücken
werde auch ich vielleicht können.




Pro und contra



Es mag vielleicht sehr schwer sein, hinter die vierzig
Jahrhunderte alte Geschichte eines Volkes, wie das
der Juden, zu kommen – ich weiß es nicht. Eines aber
weiß ich bestimmt, nämlich, daß es in der ganzen Welt
kein zweites Volk gibt, das so über sein Schicksal klagt,
so ununterbrochen, bei jedem Schritt und jedem Wort,
über seine Erniedrigung, über sein Leiden, über sein
Märtyrertum jammert, wie die Juden. Man könnte
ja wirklich denken, daß nicht sie in Europa herrschen.
Wenn sie es auch meinetwegen nur auf der Börse tun,
so heißt das doch, die Politik, die inneren Angelegenheiten,
die Moral der Staaten regieren. Mag auch der
edle Goldstein für die slawische Idee gestorben sein, –
aber diese selbe „slawische“ Frage würde doch schon
längst zugunsten der Slawen und nicht zugunsten der
Türken entschieden sein, wenn die jüdische Idee in der
Welt nicht so stark wäre. Ich bin bereit, zu glauben,
daß Lord Beaconsfield vielleicht selbst seine Herkunft
von einstmals spanischen Juden vergessen hat (oh, er
wird sie bestimmt nicht vergessen haben!); daß er aber
im letzten Jahre die englische „konservative“ Politik
teilweise vom Standpunkt des Juden aus geleitet hat,
daran, glaube ich, kann man nicht mehr zweifeln.



Doch nehmen wir an, daß alles bisher von mir über
die Juden Gesagte noch kein schwerwiegender Einwand
ist – ich gebe es selbst zu. Trotzdem aber kann ich dem
Geschrei der Juden, daß sie so furchtbar erniedrigt und
gequält und verprügelt wären, doch nicht ganz widerspruchslos
glauben. Meiner Ansicht nach trägt der

russische Bauer oder überhaupt das niedrigere russische
Volk noch viel größere Lasten, als die Juden sie zu
tragen haben. Im zweiten Brief schreibt mir derselbe
Herr, aus dessen erstem Schreiben ich vorhin schon einiges
angeführt habe:




... Vor allen Dingen ist es unbedingt
notwendig, uns Israeliten alle Bürgerrechte zu
gewähren (bedenken Sie doch bloß, daß uns jetzt noch
das allererste Recht verwehrt ist: die freie Wahl
des Aufenthaltsortes, woraus sich eine Menge furchtbarer
Konsequenzen für die große Masse der Israeliten
ergeben), Bürgerrechte, wie sie alle anderen fremden
Völkerschaften in Rußland genießen, und dann
erst von uns die Erfüllung aller Pflichten dem Staate
wie dem russischen Volke gegenüber zu verlangen ...





Doch nun bitte auch ich Sie, mein Herr, bloß zu bedenken,
da Sie auf der zweiten Seite dieses Briefes
selbst schreiben, daß Sie „das schwer arbeitende russische
Volk unvergleichlich mehr lieben und bedauern als das
israelitische“ (was für einen Israeliten wohl etwas
zuviel gesagt ist), bedenken auch Sie doch, bitte, daß zur
Zeit, da der Israelit lediglich nicht das Recht hatte, sich
seinen Aufenthaltsort frei zu wählen, dreiundzwanzig
Millionen des „schwer arbeitenden russischen Volkes“
in der Leibeigenschaft zu leben und zu leiden hatten,
was, wie ich glaube, etwas schwerer war. Und wurden
sie damals von den Israeliten etwa bedauert? Ich glaube
nicht: im Westen und Süden Rußlands wird man
Ihnen ausführlichst darauf Antwort geben. Auch damals
schrien die Juden ganz ebenso nach Rechten, die
das russische Volk nicht einmal selbst hatte, schrien und

klagten, daß sie Märtyrer seien, und daß man erst dann,
wenn sie größere Rechte bekommen haben würden, von
ihnen auch „die Erfüllung aller Pflichten dem Staate
wie dem russischen Volke gegenüber verlangen“ könnte.
Da kam nun der Befreier und befreite den russischen
Bauern, und – wer war der erste, der sich auf ihn wie
auf sein Opfer stürzte? – wer benutzte so vorzugsweise
seine Schwächen und Fehler zu eigenem Vorteil? –
wer umspann ihn sofort mit seinem ewigen goldenen
Netz? – wer ersetzte im Augenblick, wo er nur konnte,
die früheren Herren, – nur mit dem Unterschied, daß
die Gutsbesitzer, wenn sie die Bauern auch stark ausbeuteten,
doch darauf bedacht waren, ihre Leibeigenen
nicht, wie es der Jude tut, zugrunde zu richten, meinetwegen
aus Eigennutz, um ihre Arbeitskraft nicht zu erschöpfen!
Was aber liegt dem Juden an der Erschöpfung
der russischen Kraft? Hat er das Seine, so
zieht er weiter. Ich weiß schon, die Juden werden,
wenn sie dies lesen, sofort losschreien, daß es nicht wahr,
daß es eine Verleumdung sei, daß ich löge, daß ich all
diesen Klatschereien nur glaubte, weil ich ihre „vierzig
Jahrhunderte alte Geschichte“ nicht kenne, die Geschichte
dieser reinen Engel, die unvergleichlich „sittlicher sind,
nicht nur als die anderen Völker, sondern auch sittlicher
als das von mir vergötterte russische Volk“ – Zitat
aus dem mir gesandten Briefe, siehe oben. Nun schön,
mögen sie hundertmal sittlicher sein als alle Völker der
Erde, vom russischen schon gar nicht zu reden, so habe
ich doch vor kurzem erst in der Märznummer des „Europäischen
Boten“ die Nachricht gelesen, daß in Nord-Amerika
(in den südlichen Staaten) die Juden sich sofort

auf die befreiten Neger gestürzt haben und sie jetzt
bereits ganz anders beherrschen, als es die Plantagenbesitzer
taten. Natürlich tun sie es wieder auf ihre bekannte
Art und Weise mit dem ewigen „goldenen Netz“, – wobei
sie sich wieder so trefflich der Unwissenheit und Laster
des auszubeutenden Volkes zu bedienen verstehen! Als
ich das las, fiel mir sogleich ein, daß ich diese Nachricht
schon vor fünf Jahren erwartet hatte: „Jetzt sind die
Neger wohl von den Plantagenbesitzern befreit, wie aber
sollen sie in Zukunft unversehrt bleiben, denn dieses
junge Opferlamm werden doch die Juden, deren es ja
so viele in der Welt gibt, ganz zweifellos überfallen.“
Das dachte ich vor fünf Jahren, und ich versichere Sie,
ich habe mich nachher noch des öfteren gefragt: „Wie
kommt es nur, daß man aus Amerika nichts von den
Juden hört, daß die Zeitungen von den Negern nichts zu
berichten haben? Diese Sklaven sind doch ein wahrer
Schatz für die Juden, sollten sie ihn wirklich ungehoben
lassen?“ Nun, er ist ihnen also glücklich nicht entgangen.
Und vor zehn Tagen las ich in der „Neuen
Zeit“ einen Bericht aus Kowno, der auch ungemein
charakteristisch ist: „Die Juden,“ heißt es, „haben dort
fast die ganze litauische Bevölkerung durch den Branntwein
zugrunde gerichtet, und nur den katholischen
Priestern ist es noch gelungen, die Armen durch Hinweisung
auf die Höllenqualen und durch Bildung von
Mäßigkeitsvereinen vor größerem Unglück zu bewahren.“
Der gebildete Berichterstatter errötet zwar für sein
Volk, das noch Priestern und an Höllenqualen glaubt,
und so fügt er denn hinzu, daß gleich nach den Priestern
sich auch die Reicheren zusammengetan haben, um Landbanken

zu gründen – um das Volk vom jüdischen
Wucherer zu befreien –, und Landmärkte, damit der
„arme, schwerarbeitende Bauer“ die notwendigsten
Gegenstände zu angemessenem Preise kaufen könne, und
nicht zu dem, den der Jude bestimmt. Ich zitiere nur,
was ich gelesen habe; doch weiß ich schon im voraus,
was man mir sofort zuschreien wird: „Alles das beweist
noch nichts und kommt nur daher, daß die Israeliten
selbst arm und unterdrückt sind; alles das ist bloß
‚Kampf ums Dasein‘ – was nur ein beschränkter
Zeitungsleser nicht einsehen kann – und die Israeliten
würden sich, wenn sie nicht selbst so arm, sondern im
Gegenteil reich wären, sofort von der humanen Seite
zeigen, und zwar in solchem Maße, daß die ganze Welt
darüber in Erstaunen geriete.“ Aber, erstens, diese
Neger und Litauer sind doch noch ärmer als die Juden,
von denen ihnen das Letzte herausgepreßt wird, und doch
verabscheuen sie – bitte, die Zeitungskorrespondenz
zu lesen – diese Art Handel, auf die der Jude so erpicht
ist. Zweitens ist es nicht schwer, human und moralisch
zu sein, wenn man selbst satt ist und im Warmen sitzt;
zeigt sich aber ein wenig „Kampf ums Dasein“, so
„komm dem Juden nicht zu nah“! Meiner Meinung
nach ist das gerade kein Zug, der „wahren Engeln“ zusteht.
Und drittens, ich stelle ja diese beiden Nachrichten
aus dem „Europäischen Boten“ und der „Neuen Zeit“
keineswegs als kapitale und alles entscheidende Tatsachen
hin. Wollte man anfangen die Geschichte dieses
Weltvolkes zu schreiben, so könnte man sofort
hunderttausend solcher und noch wichtigerer Tatsachen
finden, so daß zwei mehr oder weniger nichts zu bedeuten

hätten. Doch bei alledem ist eines auffallend: braucht
jemand, sei es im Streit oder sonst aus irgendeinem
Grunde, eine Auskunft über die Juden und ihre Taten,
so gehe er nicht in die Bibliotheken, suche er nicht in
alten Büchern oder eigenen Notizen; nein, er strecke
nur, ohne sich vom Stuhl zu erheben, die Hand nach
irgendeiner ersten besten Zeitung, die neben ihm liegt,
aus, und dann suche er auf der zweiten oder dritten
Seite: unbedingt wird er etwas finden, das von Juden
handelt, unbedingt gerade das, was ihn interessiert, unbedingt
das Allercharakteristischste und unbedingt immer
dasselbe – d. h. immer die gleichen Heldentaten!
Man wird mir wohl zugeben: das hat doch irgend etwas
zu bedeuten, das weist doch auf etwas Bestimmtes
hin, eröffnet einem doch ein gewisses Etwas über dieses
Volk, selbst wenn man ein vollkommener Laie in der
vierzig Jahrhunderte alten Geschichte dieses Volkes ist!?
Selbstverständlich wird man mir hierauf antworten,
daß alle vom Haß verblendet seien und infolgedessen
lögen. Natürlich ist es sehr leicht möglich, daß alle, bis
auf den Letzten, lügen, doch erhebt sich dann sofort eine
andere Frage: wenn alle bis auf den Letzten von so einem
Haß beseelt sind, daß sie sogar lügen, so muß doch dieser
Haß auch einen Grund, eine Ursache haben, und irgend
etwas muß doch dieser allgemeine Haß bedeuten –
„irgend etwas bedeutet doch das Wort ‚Alle‘!“, wie
einstmals Belinski ausrief.



„Freie Wahl des Aufenthaltsortes!“ Können sich
denn die unbemittelten Russen so vollkommen frei ihren
Aufenthaltsort wählen? Leidet denn der russische
Bauer nicht heute noch unter den früheren, aus der Zeit

der Leibeigenschaft gebliebenen unerwünschten Freiheitsbeschränkungen
in der Wahl seines Aufenthaltsortes,
so daß selbst die Regierung dem schon längst ihre Aufmerksamkeit
zugewendet hat? Und was die Juden betrifft,
so kann sich ein jeder davon überzeugen, daß ihre
Rechte in dieser Beziehung im Laufe der letzten zwanzig
Jahre bedeutend vergrößert worden sind. Wenigstens
sieht man sie jetzt in Rußland in Gouvernements, wo
man sie früher nie gesehen hat. Aber die Juden klagen
ja immer über Haß und Verfolgungen. Wenn ich auch
die jüdische Lebensweise nicht kenne, eines jedoch weiß
ich bestimmt und werde es daher allen gegenüber bezeugen:
daß in unserem einfachen Russen ein apriorischer,
stumpfer, religiöser Haß, in dem Sinne wie:
„Judas hat Christus verkauft“, nicht vorhanden ist.
Hört man dies auch einmal vielleicht von Kindern oder
Betrunkenen, so sieht doch unser ganzes Volk, ich wiederhole
es, ohne jeglichen voreingenommenen Haß auf die
Juden. Davon habe ich mich fünfzig Jahre lang selbst
überzeugen können. Ich habe mit dem Volk in ein und
denselben Kasernen gelebt, auf denselben Pritschen geschlafen.
Es waren dort auch einige Juden: niemand
hat sie verachtet, niemand sie ausgestoßen oder verfolgt.
Wenn sie beteten – und die Juden beten mit großem
Geschrei und ziehen sich dazu besondere Kleider an – so
hat niemand das sonderbar gefunden, noch sie gestört
oder über sie gelacht, was man doch gerade von einem,
nach unserer Meinung so „ungebildeten“ Volke, wie das
russische, erwarten könnte. Im Gegenteil, sie sagten,
wenn sie die Juden beten sahen: „Sie beten so, weil sie
so einen Glauben haben,“ und ruhig, ja fast billigend,

gingen sie an ihnen vorüber. Und diese selben Juden
taten diesen selben Russen gegenüber fremd, wollten
nicht mit ihnen zusammen essen und sahen auf sie fast
von oben herab; und das an welch einem Ort? – im
sibirischen Gefängnis! – Überhaupt zeigten sie überall
Widerwillen und Ekel vor dem russischen, dem „eingeborenen“
Volke. Dasselbe geschieht auch in den Soldatenkasernen
und überall in ganz Rußland. Man erkundige
sich doch, ob der Jude in der Kaserne als
„Jude“, seines Glaubens, seiner Sitten wegen beleidigt
wird? Ich kann versichern: in den Kasernen wie überhaupt
im Leben sieht und begreift der einfache Russe nur
zu gut, daß der Jude mit ihm nicht essen will, daß er ihn
verabscheut und ihn meidet, soviel er nur kann (das
geben ja die Juden sogar selbst zu). Nun, und? – Anstatt
sich durch solches Benehmen gekränkt zu fühlen,
sagt der einfache Russe ruhig und vernünftig: „Das tut
er, weil er solch einen Glauben hat,“ – d. h. nicht
etwa weil er böse ist. Und nachdem er diesen tieferen
Grund eingesehen, entschuldigt er ihn von ganzem
Herzen. Nun habe ich mich aber zuweilen gefragt: was
würde wohl geschehen, wenn in Rußland 3 Millionen
Russen und, umgekehrt, 80 Millionen Juden wären,
was würden dann die Letzteren aus den Russen machen,
wie würden sie dann diese behandeln? Würden
sie ihnen auch nur annähernd die gleichen Rechte geben?
Würden sie ihnen erlauben, so zu beten, wie sie wollen?
Würden sie sie nicht einfach zu Sklaven machen? Oder,
noch schlimmer: würden sie ihnen dann nicht das Fell
mitsamt der Haut abziehen? Würden sie sie nicht vollständig
ausrotten, nicht ebenso vernichten, wie sie es

früher in ihrer alten Geschichte mit anderen Völkerschaften
getan? Nein, ich versichere Sie, im russischen
Volk ist kein vorurteilsvoller Haß auf den Juden. Es
ist aber vielleicht eine Antipathie gegen ihn vorhanden,
besonders in gewissen Gegenden, und dort ist sie vielleicht
sogar sehr stark. Ohne sie scheint es nun einmal
nicht zu gehen, doch beruht diese Abneigung durchaus
nicht auf irgendeinem Rassen- oder Religionshaß,
sondern auf gewissen Tatsachen, an denen aber nicht das
russische Volk schuld ist, sondern der Jude selbst.



Status in statu.

Vierzig Jahrhunderte
geschichtliches Dasein



Die Juden beschuldigen uns des Hasses gegen sie
und dazu noch eines Hasses aus Vorurteilen. Da also
von Vorurteilen die Rede ist, will ich zuerst fragen: hat
der Jude gegen den Russen etwa weniger Vorurteile
als der Russe gegen den Juden? – oder sollte er ihrer
nicht doch noch mehr haben? Ich habe Briefe von
Juden erhalten, und zwar nicht von einfachen, sondern
von gebildeten Juden – und wieviel Haß gegen die
„autochthone Bevölkerung“ ist doch in diesen Briefen!
Das auffallendste aber – sie bemerken es selbst nicht
einmal, daß sie gehässig schreiben.



Ein Volk, das vierzig Jahrhunderte auf der Erde
existiert, also fast seit dem Anfang der historischen Zeitordnung,
und noch dazu in einem so festen und unzerstörbaren
Zusammenhang, ein Volk, das so oft sein Land,
seine politische Unabhängigkeit, seine Gesetze, wenn nicht
gar seinen Glauben verloren hat, – und sich noch jedesmal

wieder vereinigen, sich in der früheren Idee
wiedergebären, sich Gesetze und fast auch den Glauben
von neuem hat schaffen können, – nein, ein so zähes
Volk, ein so ungewöhnlich starkes, energisches, solch ein
in der ganzen Welt beispielloses Volk hat nicht ohne
status in statu leben können. Und diesen status hat
es überall und während der schrecklichsten tausendjährigen
Verfolgungen aufrechterhalten. Doch ich will
hier keineswegs, indem ich vom status in statu rede,
eine Anklage gegen die Juden erheben. Ich frage nur:
worin besteht denn dieser status in statu, worin seine
ewige, unveränderliche Idee, und worin das Wesen
dieser Idee? Allerdings lassen sich Fragen von solcher
Größe nicht in einem kurzen Artikel genügend auseinandersetzen,
abgesehen davon, daß dies auch aus einem
anderen Grunde ganz unmöglich wäre: noch ist die
Zeit für das endgültige Urteil über dieses Volk nicht
gekommen, trotz der verflossenen vierzig Jahrhunderte;
noch steht das letzte Wort aus, das die Menschheit über
dieses mächtige Volk zu sagen hat. Aber auch ohne in
das Wesen der Sache einzudringen, kann man doch
wenigstens einige, wenn auch nur äußerliche Kennzeichen
dieses status in statu angeben. Diese Kennzeichen sind:
die bis zum religiösen Dogma erhobene Absonderung
und Abgeschlossenheit von allem, was nicht Judentum
ist, und die Unverschmelzbarkeit mit anderen Völkern,
der Glaube, daß es in der ganzen Welt nur ein einziges
persönliches Volk gibt – die Juden –, und die Überzeugung,
die anderen Völker, wenn sie auch vorhanden
sind, doch so behandeln zu müssen, als ob sie nicht vorhanden
wären. „Scheide dich aus von den Völkern und

bilde deine Besonderheit und wisse, daß du von nun ab
allein bei Gott bist. Die anderen vernichte oder
mache sie zu deinen Sklaven oder beute sie aus. Glaube
an deinen Sieg über die ganze Welt, glaube, daß alles
dir untertan sein wird. Alle anderen Völker sollst du
verabscheuen und mit keinem von ihnen Umgang pflegen.
Und selbst wenn du dein Land und deine politische Persönlichkeit
verlierst, selbst wenn du über die ganze Erde
hin unter alle Völker verstreut sein wirst – gleichviel:
glaube an all das, was dir verheißen ist, ein für allemal,
glaube, daß es also geschehen werde, – inzwischen aber
lebe, verachte, beute aus und – erwarte, erwarte, erwarte
...“ Das ist die Quintessenz dieses status in
statu. Außerdem gibt es natürlich noch innere und geheime
Gesetze, die diese Idee lebendig erhalten.



Sie sagen, meine gebildeten Herren Israeliten und
Gegner, daß dieses nichts als Unsinn sei, und:
„... Wenn es auch einen status in statu gibt, – das
heißt, selbstverständlich: früher einmal einen gegeben
hat, von dem jetzt vielleicht noch schwache Spuren vorhanden
sein mögen, – so haben einzig die Verfolgungen
aller Zeiten und besonders des Mittelalters zu ihm geführt;
folglich ist dieser status in statu ausschließlich
aus dem Trieb der Selbsterhaltung entstanden; setzt er
sich auch heute noch fort, besonders in Rußland, so geschieht
das nur, weil der Israelit hier noch nicht dieselben
Rechte genießt wie der Russe.“ Ich aber glaube,
daß er, selbst wenn er die gleichen Rechte hätte, doch auf
keinen Fall seinem status in statu entsagen würde.
Den status in statu nur den Verfolgungen und
dem Selbsterhaltungstrieb zuzuschreiben, geht meiner

Meinung nach nicht an. Die Widerstandskraft zur
Selbsterhaltung würde dann doch nie und nimmer für
ganze vierzig Jahrhunderte ausgereicht haben. Selbst
die größten und stärksten Kulturen haben sich nicht einmal
durch die Hälfte von vierzig Jahrhunderten erhalten
können und haben ihre politische Kraft und selbständiges
Volkstum in noch kürzerer Zeit eingebüßt. Hier ist nicht
die Selbsterhaltung die erste Ursache, sondern eine Idee,
die mit sich fortreißt, die leitet und erhält; hier handelt
es sich um etwas Weltbeherrschendes und Ewiges, worüber
das „letzte Wort“ zu sagen die Menschheit vielleicht
noch gar nicht fähig ist. Daß der religiöse Charakter
in dieser Idee das Übergewicht hat – darüber
kann kein Zweifel bestehen. Es ist doch klar, daß der
Fürsorger dieses Volkes unter dem Namen des früheren
alten Jehova fortfährt, mit seinem Ideal und seiner Verheißung
sein Volk zum festen Ziele zu führen. Es ist
ja ganz unmöglich, wiederhole ich, sich einen Juden ohne
Gott vorzustellen, oh, und ich glaube auch nicht an gebildete
jüdische Atheisten: alle sind sie eines Wesens, und
Gott weiß, was der Welt von der jüdischen Intelligenz
noch bevorsteht! Als Kind habe ich oft von den Juden
sagen hören, daß sie auch jetzt noch unverzagt ihren
Messias erwarten, alle, wie der niedrigste so der höchste
von ihnen, der gelehrteste Philosoph wie der kabbalistische
Rabbiner; daß sie alle glauben, ihr Messias werde sie
wieder in Jerusalem versammeln und alle Völker mit
seinem Schwerte zu ihren Füßen legen; daß nur aus
diesem Grunde die Juden – wenigstens in ihrer übergroßen
Mehrzahl – bloß eine einzige Arbeit allen
anderen vorzögen: den Handel mit Gold und mit allem,

was sich schnell in Gold verwandeln läßt –, und daß sie
dies nur deshalb täten, hieß es, um dereinst, wenn der
Messias kommt, kein neues Vaterland zu haben, nicht
durch Besitz an das Land Fremder gebunden zu sein,
sondern ihr Hab und Gut in Gold und Wertsachen mit
sich führen zu können –





„Wenn erglänzt das Licht der Morgenröte

Und Cinellen, Cymbeln, Pauken und Schalmeien tönen –

Dann bringen wir nach Palästina

In den alten Tempel unsres Gottes

Alle Schätze, die wir haben:

Edelsteine, Gold und Silber“ ...








Ich habe das als Legende gehört, doch bin ich fest
überzeugt, daß dieser Glaube unbedingt vorhanden ist,
vielleicht nicht bewußt im einzelnen, wohl aber in Gestalt
eines instinktiven, unbezwingbaren Triebes in der
ganzen Masse der Juden. Damit aber ein solcher
Glaube lebendig bleibe, ist es natürlich erforderlich,
daß der status in statu aufs strengste erhalten werde.
Und so wird er denn erhalten. Folglich ist und war
nicht nur die Verfolgung die Ursache des status in
statu, sondern – die Idee ...



Haben aber die Juden wirklich solch ein besonderes
inneres, strenges Gesetz, das sie zu etwas Ganzem und
Besonderem zusammenbindet, so kann man ja noch über
die Frage, ob man ihnen die volle Gleichberechtigung
mit dem eigenen Volke geben soll, nachdenken. Selbstverständlich
muß alles, was Menschlichkeit und Gerechtigkeit
verlangen, für die Juden getan werden. Doch
wenn sie in ihrer vollen Rüstung und Eigenart, in

ihrer nationalen und religiösen Absonderung, im
Schutze ihrer Regeln und Prinzipien, die den Grundsätzen,
nach denen sich bis jetzt die ganze europäische
Welt entwickelt hat, so durchaus entgegengesetzt sind, –
wenn sie bei alledem noch die vollständige Gleichberechtigung
mit der autochthonen Bevölkerung in allen
möglichen Rechten verlangen: bekämen sie dann
nicht, wenn man sie ihnen gewähren würde, bereits
mehr als das, was das autochthone Volk selbst hat, etwas,
was sie über letzteres stellen würde? Hierauf
wird man natürlich auf die anderen Fremdvölker in
Rußland hinweisen: „Die sind gleichberechtigt oder doch
so gut wie gleichberechtigt, wir Israeliten aber haben
von allen Fremdvölkern die geringsten Rechte, und das
nur, weil man uns fürchtet, weil wir Juden, wie es
heißt, schädlicher als alle anderen Fremdvölker sein
sollen. Doch wodurch sind denn gerade wir Israeliten
schädlich? Wenn unser Volk auch einige schlechte Eigenschaften
haben mag, so hat es sie doch nur, weil das
russische Volk selbst zur Entwicklung dieser Eigenschaften
beiträgt, und zwar einfach durch seine eigene Unwissenheit,
durch seine Unbildung, durch seine Unfähigkeit,
selbständig zu sein, durch seine geringe ökonomische Begabung.
Das russische Volk verlangt ja selbst nach
einem Vermittler, einem Leiter, einem Vormund in den
Geschäften, einem Gläubiger, ruft ihn selbst und verkauft
sich ihm freiwillig! Seht doch, wie es in Europa ist:
dort haben die Völker einen festen und selbständigen
Willen, eine starke nationale Entwicklung und Verständnis
für die Arbeit, an die sie von jeher gewöhnt sind –
dort fürchtet man sich auch nicht, den Israeliten dieselben

Rechte zu geben! Hört man etwa in Frankreich von
einem Schaden, den der status in statu der dortigen
Israeliten der französischen Nation verursachte?“



Allem Anschein nach ein starker Einwand; aber geht
aus ihm nicht hervor, daß die Juden es gerade dort gut
haben, wo das Volk noch unwissend ist oder unfrei oder
wirtschaftlich wenig entwickelt, – daß es für sie also
gerade dort vorteilhaft ist, zu leben? Anstatt nun durch
ihren Einfluß das Niveau der Bildung zu heben, das
Wissen zu verbreiten, die wirtschaftlichen Fähigkeiten in
der eingeborenen Bevölkerung zu entwickeln, wie es die
anderen Fremdvölker tun, haben die Juden überall, wo
sie sich niedergelassen, das Volk noch mehr erniedrigt und
verdorben, überall dort ist die Menschheit noch niedergebeugter,
und ist das Niveau der Bildung noch tiefer
gesunken, hat sich noch schrecklicher aussichtslose, unmenschliche
Armut verbreitet, und mit ihr die Verzweiflung.
Man frage doch in unseren Grenzgebieten die
eingeborene Bevölkerung, was die Juden treibt, und was
sie so viele Jahrhunderte hindurch getrieben hat? Man
wird nur eine einzige Antwort erhalten: „Die Unbarmherzigkeit!
... Getrieben hat sie so viele
Jahrhunderte bloß ihre Gier, sich an unserem Schweiß
und Blut zu sättigen.“ Die ganze Tätigkeit der Juden
in unseren Grenzgebieten hat bloß darin bestanden, daß
sie die eingeborene Bevölkerung in eine rettungslose Abhängigkeit
von sich gebracht haben, und zwar unter einer
wirklich bewunderungswürdigen Ausnutzung der Verhältnisse.
Oh, in solchen Angelegenheiten haben sie es
immer verstanden, die Möglichkeit zu finden, über
Rechte zu verfügen. Sie haben es immer verstanden,

gut Freund mit denen zu sein, von denen das Volk abhängt;
in dieser Beziehung wenigstens sollten sie doch
über ihre geringen Rechte im Verhältnis
zum russischen Volke nicht klagen. Sie haben
ihrer bei uns schon übergenug –, dieser Rechte über das
russische Volk! Was in den Jahrzehnten und Jahrhunderten
aus dem russischen Volke dort geworden ist,
wo die Juden sich niedergelassen haben – davon zeugt
die Geschichte unserer russischen Grenzgebiete. Bitte
jetzt irgendein anderes Volk von den Fremdvölkern Rußlands
zu nennen, das sich in dieser Beziehung mit den
Juden messen könnte? Man wird keines finden. In
dieser Beziehung behaupten die Juden ihre ganze Originalität,
im Vergleich zu den anderen Fremdvölkern
Rußlands, und die Erklärung dieser Tatsache ist natürlich
in diesem ihrem status in statu zu suchen, dessen
Wesen gerade diese Unbarmherzigkeit allem gegenüber,
was nicht Jude ist, gerade diese Verachtung jedes Volkes
und jeder Rasse und jedes menschlichen Wesens, das
nicht Jude ist, ausmacht. Und was ist denn das für eine
Rechtfertigung, daß im Westen Europas die Völker sich
nicht haben besiegen lassen, und daß somit das russische
Volk selbst die Schuld daran trägt, wenn der Jude es
knechtet? Weil das russische Volk in den Grenzgebieten
sich schwächer als die europäischen Völker erwiesen hat
– infolge seiner schrecklichen, viele Jahrhunderte langen
politischen Darniederlage –, nur deswegen soll man es
also endgültig durch Ausbeutung erwürgen, anstatt ihm
zu helfen?



Und im übrigen – da sie auf Europa, auf Frankreich
z. B., hinweisen: auch dort ist dieser status in statu

wohl kaum so unschädlich gewesen, wie es anfänglich
scheinen mag. Das Christentum und seine Idee sinken
dort natürlich nicht durch die Schuld der Juden, sondern
durch jener Völker eigene Schuld, doch nichtsdestoweniger
kann man auch in Europa auf einen großen
Sieg des Judentums, das viele früheren Ideen schon
durch seine Idee verdrängt hat, hinweisen. Oh, selbstverständlich
hat der Mensch zu allen Zeiten den Materialismus
vergöttert und ist immer geneigt gewesen, die
Freiheit bloß in der Sicherstellung seiner selbst durch
„aus allen Kräften angesammeltes und mit allen Mitteln
erhaltenes Geld“ zu sehen und zu verstehen. Doch noch
niemals sind diese Bestrebungen so offen und so dogmatisch
zum höchsten Prinzip erhoben worden, wie in
unserem neunzehnten Jahrhundert. „Jeder für sich und
nur für sich und alle Gemeinschaft zwischen den Menschen
einzig für mich“ – das ist das moralische Prinzip der
Mehrzahl der heutigen Menschen[38] und nicht einmal
schlechter, sondern arbeitender Menschen, die weder
morden noch stehlen. Und die Unbarmherzigkeit zu den
niedrigeren Massen, der Verfall der Brüderlichkeit, die
Ausnutzung des Armen durch den Reichen – oh, natürlich
ist das auch früher schon und überhaupt immer gewesen,
aber – aber es ward doch nicht zu einer Wahrheit
und Weltanschauung, sondern ist vom Christentum
stets bekämpft worden! Jetzt aber wird es im Gegenteil
zur Tugend erhoben! So darf man wohl annehmen, es

sei nicht einflußlos geblieben, daß an den Börsen dort
allenthalben Juden herrschen, daß nicht umsonst sie die
Kapitale lenken, nicht umsonst sie die Kreditgeber,
und nicht umsonst, ich wiederhole es, sie die Beherrscher
der ganzen internationalen Politik sind!



Und das Ergebnis: ihr Reich nähert sich, ihr volles
Reich! Es beginnt der Triumph der Ideen, vor denen
die Gefühle der Menschenliebe, der Wahrheitsdurst, die
christlichen und die nationalen Gefühle, und sogar der
Rassenstolz der europäischen Völker sich beugen. Der
Materialismus triumphiert, die blinde, gefräßige Begierde
nach persönlicher materieller Versorgung,
die Gier nach persönlichem Zusammenscharren des
Geldes, und – der Zweck heiligt das Mittel –: all das
wird als höchstes Ziel anerkannt, als das Vernünftige,
als Freiheit, an Stelle der christlichen Idee der Rettung
einzig durch engste ethische und brüderliche Vereinigung
der Menschen. Man wird hierauf vielleicht lachend erwidern,
daß das keineswegs durch die Juden so gekommen
sei. Natürlich nicht durch die Juden allein;
doch wenn die Juden in Europa gerade seit der Zeit –
da diese neuen Grundsätze dort den Sieg davongetragen
– die Oberhand gewinnen und gedeihen, sogar in dem
Maße, daß ihre Grundsätze zum moralischen Prinzip
erhoben werden, so kann man doch wohl sagen, daß das
Judentum einen großen Einfluß gehabt hat. Meine
Gegner weisen immer daran hin, daß die Juden im
Gegenteil arm sind, und zwar überall, in Rußland nur
noch ganz besonders; daß nur der kleine Wipfel dieses
Volksbaumes reich ist, die Bankiers und die Könige der
Börsen, von den übrigen aber fast neun Zehntel buchstäblich

Bettler sind, die sich für ein Stück Brot zerreißen
und Maklerdienste tun, um eine Kopeke zu erhaschen.
Ja, das ist wahr, doch was sagt das schließlich?
Sagt das nicht gerade, daß sogar in der Arbeit der
Juden, daß sogar in ihrer ausbeutenden Tätigkeit selbst
etwas Unrechtes, Unnormales, etwas Unnatürliches ist,
das seine Strafe bereits in sich trägt? Der Jude verdient
durch Vermittlergeschäfte, er – handelt mit fremder Arbeit.
Ein Kapital ist angesammelte Arbeit; der Jude
schlägt sein Kapital aus fremder Arbeit! Doch all das
ändert bis jetzt noch nichts an dem Gesagten: dafür erobern
die reichen Juden immer mehr die Herrschaft über
die Menschheit und streben immer eifriger darnach,
der Welt ihr jüdisches Antlitz aufzudrücken und ihr
jüdisches Wesen zu verleihen. Spricht man über diese
Eigenschaft der Juden, so sagen sie immer, auch unter
ihnen gäbe es gute Menschen. Herrgott! Handelt es
sich denn hier etwa darum? Ich spreche doch in diesem
Fall nicht von guten oder schlechten Menschen.
Und gibt es unter den Juden nicht gleichfalls gute? War
denn der verstorbene James Rothschild etwa ein schlechter
Mensch? Ich spreche doch nur im allgemeinen vom
Judentum und von der jüdischen Idee, die
die ganze Welt ergreift, an Stelle des „mißlungenen“
Christentums.



Doch es lebe die Brüderlichkeit!



Aber – was rede ich eigentlich, und wozu? Oder
bin ich vielleicht wirklich ein Judenhasser? Sollte es
doch wahr sein, was mir eine zweifellos gebildete und

edle junge Israelitin schreibt – bin ich wirklich, wie
sie sagt, ein Feind dieses „unglücklichen“ Volkes, das
ich „bei jeder Gelegenheit grausam angreife“? „Ihre
Verachtung für das jüdische Volk, das an nichts anderes
als an sich selbst denkt, wie Sie sagen,“ schreibt sie mir,
„ist nur zu augenscheinlich“. – Nein, gegen diese Augenscheinlichkeit
lehne ich mich auf und bestreite sie. Im
Gegenteil, ich sage und schreibe gerade, daß „alles, was
Menschlichkeit und Gerechtigkeit verlangen, alles, was
die Gebote Christi von uns fordern, für die Juden getan
werden muß“. Diese Worte habe ich schon einmal geschrieben
und jetzt füge ich nur noch hinzu: ja, trotz
aller Bedenken, die von mir ausgesprochen worden sind,
bin ich doch für die größte Erweiterung der Rechte
unserer Juden in der russischen Gesetzgebung und, wenn
es nur durchführbar ist, auch für die vollste Gleichheit
der Rechte mit denen der eingeborenen Bevölkerung –
NB. obgleich sie schon jetzt vielleicht mehr Rechte haben,
oder richtiger, mehr Möglichkeiten, sich ihrer
zu bedienen, als das eingeborene Volk selbst. Hier
geht mir nun wieder etwas anderes durch den Sinn:
wenn unsere Dorfgemeinde, die unseren armen Bauern
vor so viel Bösem bewahrt[39] aus irgendeinem Grunde
ins Wanken und Zerbröckeln käme – wie, wenn dann
diesen befreiten Bauer, der so unerfahren ist und so
wenig der Verführung zu widerstehen weiß, und den bis
jetzt gerade die Dorfgemeinde bevormundet hat, die
Juden überfielen – was dann? Dann würde es ja

mit ihm einfach zu Ende sein, dann hätte er im Augenblick
alles verloren: sein ganzes Eigentum, seine ganze
Kraft würde dann schon am nächsten Tage in die Hände
der Juden übergehen – und dann käme eine Zeit, die
man nicht nur mit der Zeit der Leibeigenschaft vergleichen
könnte, sondern eher mit der des Tatarenjoches.



Doch abgesehen von allem, was mir in den Sinn
kommt und was ich geschrieben habe, bin ich für ihre
vollständige Gleichstellung in den Rechten, – denn also
will es das Gebot Christi. Wozu aber habe ich dann so
viele Seiten geschrieben, was habe ich sagen wollen,
wenn ich mir so widerspreche? Gerade das
habe ich sagen wollen, daß ich mir nicht widerspreche,
daß ich russischerseits kein Hindernis für die Erweiterung
der jüdischen Rechte sehe. Nur behaupte ich, daß es
solcher Hindernisse weit mehr auf der Seite der Juden
selbst gibt; und wenn sie bis jetzt noch nicht gleichberechtigt
sind, so trägt der Russe weniger Schuld daran
als der Jude selbst. Denn gleichwie der einfache Jude
mit Russen weder zusammen essen noch mit ihnen verkehren
will, und diese sich darüber nicht nur nicht ärgern,
sondern es sofort begreifen und verzeihen („das tut er
bloß, weil er solch einen Glauben hat“), ebenso sehen
wir auch im intelligenten, gebildeten Juden ungemein
häufig dasselbe maßlose und hochmütige Vorurteil gegen
uns Russen. Oh, man höre nur, wie sie schreien, daß
sie die Russen liebten! Einer von ihnen schrieb mir sogar,
es bereite ihm großen Kummer, daß das russische
Volk „keine Religion hat und sich unter seinem Christentum
nichts denkt“! Das ist wohl etwas zu weit gegangen
für einen Juden, und es erhebt sich da nur die

Frage: was versteht denn dieser hochgebildete Israelit
selber vom Christentum? Dieser Eigendünkel und Hochmut
ist für uns Russen eine der am schwersten zu ertragenden
Eigenschaften des jüdischen Charakters. Wer
ist von uns unfähiger, den anderen zu verstehen: der
Jude oder der Russe? Ich rechtfertige eher den Russen:
der Russe hat wenigstens keinen religiösen Haß auf den
Juden – entschieden nicht! Die anderen Vorurteile
aber – wer hat davon mehr? Da schreien nun die
Juden, daß sie so viele Jahrhunderte lang verfolgt und
unterdrückt worden seien, es sogar jetzt noch seien, und
daß der Russe dies zum mindesten in Betracht ziehen
müsse, wenn er den jüdischen Charakter beurteilt. Gut,
wir ziehen es auch in Betracht, was wir sofort beweisen
können: in der intelligenten Schicht des russischen Volkes
haben sich mehr als einmal Männer erhoben, die für
die Rechte der Juden eingetreten sind. Was aber tun
die Juden? Ziehen sie etwa die langen Jahrhunderte
der Unterdrückung und Verfolgung, die das russische
Volk ertragen hat, in Betracht, wenn sie die Russen anklagen?
Wäre es möglich, zu behaupten, daß unser
Volk weniger Leid und Elend erfahren hätte als die
Juden, gleichviel wann und wo? Und wäre es möglich,
gleichfalls zu behaupten, daß es nicht der Jude gewesen
ist, der sich mehr als einmal mit den Unterdrückern
des russischen Volkes vereinigte – daß nicht
er zur Zeit der Leibeigenschaft den russischen Bauern
aufkaufte und somit sein unmittelbarer Beherrscher
war? Das ist doch wahr, ist doch Geschichte, unbestreitbare
Tatsache! Doch noch nie haben wir gehört, daß
das jüdische Volk darüber Reue empfände; es klagt

immer nur den russischen Bauern an und wirft ihm vor,
daß er den Juden wenig liebe.



Einmal wird volle und geistige Einheit unter den
Menschen herrschen, und es wird kein Unterschied in den
Rechten mehr bestehen. Darum bitte ich meine Herren
Israeliten-Gegner und -Korrespondenten vor allem,
doch auch uns Russen gegenüber nachsichtiger und gerechter
zu sein. Ist der Hochmut der Juden, ihr ewiger
„mäkelnder Widerwille“ der russischen Rasse gegenüber
nur ein Vorurteil, ein „historischer Auswuchs“, und
verbirgt sich darunter nicht irgendein
viel tieferes Geheimnis ihrer Gesetze
oder ihres Wesens – so wird sich all das nur
um so früher zerstreuen, und wir werden uns einmütig
in guter Brüderlichkeit zusammentun zu gegenseitigem
Beistand und für die große Sache: unserer Erde,
unserem Staate und unserem Vaterlande zu dienen!
Die gegenseitigen Anklagen werden allmählich aufhören,
und damit wird auch die Ausnutzung dieser Anklagen,
die das klare Verständnis der Dinge verhindern,
verschwinden. Für das russische Volk kann man bürgen:
oh, es wird dem Juden die größte Freundschaft entgegenbringen,
trotz des Glaubensunterschiedes, und doch
wird es volle Achtung für die historische Tatsache dieses
Unterschiedes bewahren. Trotzdem aber ist zu einer vollständigen
Brüderlichkeit – Brüderlichkeit beiderseits
erforderlich. Also möge doch der
Jude wenigstens ein wenig brüderliche Gefühle zeigen,
um den Russen zu ermutigen. Ich weiß, daß es unter
den Juden auch jetzt schon viele gibt, die sich nach der
Beseitigung der Mißverständnisse sehnen und wirklich

äußerst menschenfreundlich sind – ich will die Wahrheit
nicht verschweigen. Und eben damit diese nützlichen
und menschenfreundlichen Leute nicht den Mut verlieren,
ihre Vorurteile ein wenig abzuschwächen und
damit den Anfang der Sache zu erleichtern, wünschte
ich die Erweiterung der Rechte des jüdischen Volkes,
wenigstens soweit sie möglich ist: eben soweit das
jüdische Volk die Fähigkeit beweist, sich dieser Rechte zu
bedienen, ohne daß die eingeborene Bevölkerung
darunter zu leiden hat. Nur
eines fragt sich noch: werden diese tapferen und guten
Israeliten auch viel erreichen, und inwieweit sind sie
selbst befähigt zu der neuen schönen Aufgabe der
wirklichen brüderlichen Vereinigung mit Menschen,
die ihnen dem Glauben und dem Blute nach fremd sind?



Die Beerdigung des Allmenschen



Ich hatte eigentlich die Absicht, mich über sehr vieles
in dieser Märznummer meines „Tagebuches“ auszusprechen;
doch nun ist es wieder geschehen, daß ich über
ein einziges Thema, über das ich nur einige Worte hatte
sagen wollen, ganze Seiten geschrieben habe. So
nehme ich mir, zum Beispiel, immer vor, etwas über
Kunst zu sagen! Auch wollte ich über das neueste Bild
Semiradskis sprechen – nur ein wenig –, und vor
allen Dingen über den Idealismus und den Realismus
in der Kunst, über Repin und Raphael; aber das
werde ich noch aufschieben müssen. Und wie lange
nehme ich mir schon vor, über die Briefe, besonders
die anonymen, die ich so oft erhalte, zu schreiben!




Nun aber will ich doch einen Brief anführen, keinen
anonymen, sondern einen von einer mir sehr gut bekannten
Dame, Fräulein L., einer jungen Jüdin, deren
Bekanntschaft ich in Petersburg gemacht habe. Sonderbarerweise
haben wir kein einziges Mal über die
„Judenfrage“ gesprochen, obgleich sie eine strenge und
ernste Israelitin zu sein scheint. Wie ich sehe, hat ihr
Brief eine Beziehung zu dem heute von mir geschriebenen
Kapitel über die Juden. Es wäre vielleicht zuviel
über dasselbe Thema, doch hier handelt es sich um etwas
anderes: der Brief zeigt eine ganz andere Seite der
Frage, vielleicht die entgegengesetzte, und außerdem
enthält er geradezu einen Hinweis auf die Lösung des
Problems. Ich hoffe, Fräulein L. wird mir verzeihen,
wenn ich hier jenen Teil ihres Briefes wörtlich wiedergebe,
der von der Beerdigung des Doktors Hindenburg
in M. handelt. Unter dem frischen Eindruck dieser Beerdigung
hat sie so aufrichtige und in ihrer Wahrheit
so rührende Worte gefunden. Ich will nochmals hervorheben,
daß dieser Brief von einer Jüdin geschrieben
ist, daß diese Gefühle – Gefühle einer Jüdin sind ...




„Ich schreibe Ihnen unter dem tiefen Eindruck
des Trauermarsches. Der 84jährige Doktor Hindenburg
ist heute beerdigt worden. Da er Protestant
war, wurde er zuerst in der lutherischen Kirche aufgebahrt,
und von dort aus erfolgte dann die Überführung
auf den Kirchhof. Solche Trauer, so von
Herzen kommende Worte, so heiße Tränen habe ich
noch an keinem Grabe gesehen ... Er starb in der
größten Armut, so daß man zuerst nicht wußte, wie
die Beerdigungskosten bestritten werden sollten.




58 Jahre praktizierte er schon in M. ... Und
wieviel Gutes hat er in dieser langen Zeit getan!
Wenn Sie wüßten, Fjodor Michailowitsch, was das
für ein Mensch war! Er war Doktor und Frauenarzt;
sein Name wird hier ewig weiterleben, es sind
schon Legenden über ihn entstanden. Alle Armen
nannten ihn ‚Vater‘, liebten und vergötterten ihn;
doch erst seit seinem Tode begreifen sie ganz, wen sie
in ihm verloren haben. Als er noch in der Kirche
aufgebahrt lag, gingen alle, aber auch alle hin, um an
seinem Sarge zu weinen und seine Füße zu küssen;
besonders die armen Jüdinnen, denen er soviel geholfen
hat, weinten und beteten für ihn, damit er
geradeswegs in den Himmel komme. Heute kam
unsere frühere Köchin (sie ist furchtbar arm) zu uns
und erzählte, er habe bei der Geburt ihres letzten
Kindes, da er gesehen, daß keine Kopeke im Hause
war, 30 Kopeken gegeben, damit man ihr eine Suppe
koche; und darauf sei er jeden Tag gekommen und
habe jedesmal 20 Kopeken hinterlassen; und als sie
sich ein wenig erholt hatte, habe er ihr zwei Feldhühner
geschickt. So hat er auch einmal bei einer
furchtbar armen Wöchnerin (solche wandten sich
immer an ihn) sein Hemd ausgezogen und sein Kopftuch
abgenommen (sein Kopf war immer mit einem
Tuch umwunden) und beides zu Windeln zerrissen.
Auch erzählt man sich hier, wie er einen armen Juden,
einen Holzfäller, und dessen ganze Familie kuriert
hat. Jeden Tag ist er zweimal zu ihnen gekommen
und nachdem er alle wieder auf die Füße gebracht,
hat er den Mann gefragt: ‚Wie wirst du mir nun

alles bezahlen?‘ Der soll ihm geantwortet haben,
daß er nichts habe, außer der letzten Ziege, die er sofort
verkaufen werde. Das hat er denn auch getan,
hat sie für 4 Rubel verkauft und diese dem Doktor gebracht.
Der Doktor hat darauf den Holzfäller nach
Haus geschickt und seinem Hausknecht 16 Rubel gegeben,
damit er eine Kuh kaufe. Nach einer Stunde
wird dem Holzfäller eine Kuh gebracht und gesagt,
der Doktor habe die Ziegenmilch schädlich gefunden.



So hat er sein ganzes Leben lang Gutes getan.
Zuweilen hat er sogar 30 bis 40 Rubel an Arme gegeben.
Dafür ist er jetzt wie ein Heiliger begraben
worden. Alle Juden hatten ihre Läden geschlossen
und folgten dem Sarge. Bei unseren Beerdigungen
singen gewöhnlich kleine Knaben Psalmen, doch ist
es ihnen verboten, auch zur Beerdigung Andersgläubiger
zu singen. Hier aber gingen während der
ganzen Prozession unsere kleinen Knaben vor dem
Sarge her und sangen ihre Psalmen mit lauter
Stimme. In allen Synagogen wurde für seine
Seele gebetet, und ebenso läuteten die Glocken aller
Gotteshäuser während der Prozession. Die Militärkapelle
spielte Trauermärsche und die jüdischen
Musikanten waren zum Sohn des Verstorbenen gegangen,
um ihn um die Erlaubnis zu bitten, während
der Prozession spielen zu dürfen, was sie sich zur Ehre
anrechnen würden. Alle armen Israeliten haben
10 oder 5 Kopeken gebracht, um für ihn Kränze zu
kaufen; die reichen Israeliten aber haben viel gegeben
und einen großen prachtvollen Kranz gestiftet, aus
frischen Blumen mit einer schwarz-weißen Schleife,

auf der in goldenen Lettern seine Hauptverdienste
standen, wie z. B. die Gründung des Krankenhauses
und ähnliches. Ich habe nicht alles entziffern können,
und kann man denn überhaupt seine Verdienste aufzählen?



An seinem Grabe sprachen der Pastor und unser
Rabbiner, und beide weinten. Er aber lag in
seinem alten, fadenscheinigen Rock, den Kopf mit dem
alten Tuch umwickelt, – dieser liebe Kopf! Es war,
als ob er schliefe ...“





Ein einzelner Fall



Das ist ein einzelner Fall, wird man sagen. Nun,
dann ist es wieder meine Schuld, wenn ich in einem
einzelnen Fall den Anfang der Lösung eines ganzen
Problems sehe ...



Die Stadt M. ist eine große Gouvernementsstadt
im Westen, und es gibt dort sehr viele Juden, Deutsche,
Russen natürlich, Polen und Litauer, und alle diese
Nationalitäten liebten den Alten, als ob er zu ihrer
Nationalität gehört hätte. Selbst aber war er Protestant
und Deutscher, – gerade ein Deutscher: die Art
und Weise, wie er dem armen Juden die Kuh schenkte,
ist ein echt deutscher Witz. Zuerst verblüfft er ihn:
„Wie wirst du mir nun alles bezahlen?“ Und natürlich
hat der Arme, als er hinging, um seine letzte Ziege
zu verkaufen, um den „Wohltäter“ bezahlen zu können,
keineswegs gemurrt, sondern nur in tiefster Seele bedauert,
daß die Ziege im ganzen nicht mehr als 4 Rubel
wert war. Was aber sind 4 Rubel für alle von dem

armen Doktor ihm und seiner Familie erwiesenen Wohltaten?
Und wie zufrieden muß der alte Doktor bei sich
gelächelt haben, als die Kuh zum Juden gebracht wurde.
„Na, ich werde ihm mal unseren deutschen Witz zeigen,“
sagt er sich und ist womöglich die ganze Nacht, die er
am Bette einer armen Wöchnerin verbringt, in froher
Stimmung. Wenn ich Maler wäre, würde ich bestimmt
ein Bild in diesem Genre malen, so eine Nacht
in einer grauenvollen armen Hütte. Über alles liebe
ich den Realismus in der Kunst, doch in den meisten
Bildern unserer heutigen Realisten fehlt das „sittliche
Zentrum“, wie sich vor kurzem ein großer
Dichter und feiner Künstler in seiner Kritik über
Semiradskis Bild ausgedrückt hat. Hier, in diesem
von mir für ein Genrebild vorgeschlagenen Stoff
würde, glaube ich, solch ein sittliches Zentrum sein.
Und welch ein prachtvoller Stoff für einen Künstler!
Erstens, die ideale, die schier unmögliche, schmutzigste
Armut der jüdischen Hütte. Man kann sogar noch viel
Humor hierbei verwenden; Humor ist ja doch die Spitzfindigkeit
eines tiefen Gefühls – diese Bezeichnung
gefällt mir ungemein. Mit feinem Gefühl und
Verstand könnte der Künstler viel aus dem alten Hausgerät
der armen Hütte machen. Und prachtvoll würde
sich die Beleuchtung ausnehmen: ein brennendes
Stümpfchen Talglicht auf einem schiefen Tisch und
durch das einzige bereifte Fenster, durch die Eisblumen
der Scheibe, das Morgengrauen des anbrechenden
Tages. Die Frau hat erst bei Tagesanbruch
geboren, und nun müht sich der alte Doktor um das
Neugeborene. Keine Windeln, kein einziger Lappen

im Hause (es gibt solche Armut, meine Herrschaften,
ich versichere Sie, es ist der reinste Realismus – ein
Realismus, der sozusagen bis ans Phantastische reicht) –
und da hat denn der Greis schon seinen fadenscheinigen
Rock ausgezogen und darauf das Hemd, das er nun
zu Windeln zerreißt. Sein Gesicht ist ernst und nachdenklich.
Der kleine neugeborene Judenbengel zappelt
vor ihm auf dem Bett, und der Christ nimmt das Jüdchen
auf seinen Arm und wickelt es in das Hemd, das
er von seinen eigenen Schultern gezogen. Darin steckt die
wahre Lösung des Judenproblems, meine Herrschaften!
Der achtzigjährige nackte und von der Morgenkälte
zitternde Körper des Doktors kann im Bilde im Vordergrunde
stehen. Viel läßt sich natürlich aus seinem Gesichtsausdruck,
sowie dem der jungen Mutter machen: sie sieht
auf ihr Neugeborenes und wundert sich über das, was
der Doktor mit ihm anstellt. „Dieser arme, kleine Jude
wird groß werden und vielleicht auch einmal sein Hemd
abziehen, um es einem Christen zu geben, wenn er sich
der Geschichte seiner Geburt erinnert“ – denkt vielleicht
in naivem und edlem Glauben der Alte bei sich. Wird
das je geschehen? Wahrscheinlich nicht, aber es ist
doch nicht ausgeschlossen, daß es geschieht. Das Beste,
was wir tun können, ist – glauben, daß es geschehen
könne und werde. Der Doktor aber hat schon ein
Recht, daran zu glauben; denn in ihm ist es ja schon geschehen:
„Habe ich es getan, so wird es auch ein anderer
tun; bin ich denn besser als ein anderer?“ sagt er sich,
um sich zu stärken ... Ja, dieses Bild würde, glaube
ich, ein „sittliches Zentrum“ haben.



Ein einzelner Fall! Vor zwei Jahren schrieb man

aus dem Süden Rußlands – ich habe vergessen, aus
welch einer Stadt – von einem Doktor, der am Morgen
eines heißen Tages aus der Badeanstalt kam und
gerade schnell nach Hause eilte, um Kaffee zu trinken,
und deshalb an einem beim Baden Ertrunkenen keine
Wiederbelebungsversuche machen wollte, trotz der Bitte
der Volksmenge. Ich glaube, er ist deswegen verurteilt
worden. Aber das war vielleicht ein gebildeter
Mensch, ein Anhänger der neuen Ideen, ein Fortschrittler,
der bloß „im Prinzip“ neue Gesetze und Gleichberechtigung
verlangte, „einzelne“ Fälle jedoch nicht
weiter beachtete. Vielleicht glaubte er sogar, die einzelnen
Fälle könnten eher schaden, indem sie die allgemeine
Entscheidung hinausschöben, und daß es
in betreff einzelner Fälle „je schlimmer, desto besser“
sei. Jener „Allmensch“, wie ich den anderen Typ,
jenen alten Doktor, nennen möchte, hat doch,
wenn er auch nur ein einzelner war, über seinem
Grabe die Bevölkerung einer ganzen Stadt vereinigt.
Die russischen Weiber und die armen Jüdinnen haben
gemeinsam seine Füße geküßt, haben sich gemeinsam an
seinen Sarg gedrängt und zusammen geweint. Achtundfünfzig
Jahre Dienst für die Menschheit, achtundfünfzig
Jahre unermüdlicher Liebe haben alle wenigstens
einmal um einen Sarg in gleicher Begeisterung und in
gemeinsamer Trauer vereinigt. Die ganze Stadt begleitet
ihn, die Glocken aller Gotteshäuser läuten,
und in allen Sprachen werden die Gebete für ihn gesungen.
Der Pastor und der Rabbiner reden an dem
offenen Grabe, jeder in seiner Sprache, jeder in seiner
Art, und doch mit den gleichen Gefühlen. In diesem

Augenblick war doch die „Judenfrage“ überwunden!
Der Pastor und der Rabbiner haben sich an diesem
Grabe in gemeinsamer Liebe vor allen Christen und
Juden vereinigt. Was liegt daran, daß jeder, wenn er
vom Kirchhof zurückgekehrt ist, wieder in seine alten
Vorurteile verfällt? Steter Tropfen höhlt den Stein:
diese „Allmenschen“ besiegen die Welt, indem sie sie
vereinigen. Die Vorurteile werden mit jedem „einzelnen“
Fall mehr und mehr verblassen und endlich ganz
verschwinden. „Über den Alten haben sich Legenden gebildet,“
schreibt Fräulein L., gleichfalls eine Jüdin.
Die Legende aber ist der erste Schritt zur Sache; sie
ist eine lebendige Erinnerung und ein unermüdliches
Erinnern an diese „Besieger der Welt“, denen die Erde
gehört. Hat man aber einmal den Glauben gefaßt,
daß das wirklich Besieger sind, und daß solchen Menschen
wirklich „die Erde gehören wird“, so hat man
sich fast schon mit allem ausgesöhnt. All das ist furchtbar
einfach, – schwierig scheint nur eines zu sein:
nämlich, sich zu überzeugen, daß jede große Gesamtzahl
sich aus Einern zusammensetzt. Alles würde sonst auseinanderfallen,
wenn diese Einzelnen nicht wären. Diese
Einzelnen geben den Gedanken, geben den Glauben,
geben das lebendige Beispiel, somit also auch den Beweis.
Es ist durchaus kein Grund vorhanden, so lange zu
warten, bis alle oder wenigstens sehr viele ebenso gut
geworden sind wie sie: es sind nur sehr wenige solcher
Menschen erforderlich, um die Welt zu retten, dermaßen
stark und mächtig sind sie. Ist dem aber so, – wie
soll man dann nicht hoffen?





Dritter Teil.

Balkan und Orient







Idealisten oder Zyniker





Erinnert sich vielleicht noch jemand der Abhandlung
über die Orientfrage, die der unvergeßliche Professor und
unvergleichliche Russe Timofei Nikolajewitsch Granowski
– wenn es wahr ist – im Jahre 1855 geschrieben hat,
also gerade zur Zeit unseres Krieges mit Europa, zu
Beginn der Belagerung von Sebastopol? Ich habe
sie jetzt[40] in Anbetracht der wieder akut gewordenen
Orientfrage nach langen Jahren nochmals durchgelesen:
und dieses alte ehrwürdige Schriftstück interessierte
mich diesmal weit mehr als damals, da ich es zum
erstenmal las und mit ihm vollkommen übereinstimmte.
Es fiel mir jetzt besonders zweierlei auf:
erstens – die Anschauung eines damaligen Westlers
über unser Volk; und zweitens, und hauptsächlich –
die, sagen wir, psychologische Bedeutung des Artikels.
Ich kann es nicht unterlassen, meine Eindrücke hier
mitzuteilen.



Granowski war ein beispiellos reiner, edler, guter
Mensch: Idealist der vierziger Jahre, dabei zweifellos
eine ganz eigene, sonderbare und äußerst originelle
Erscheinung in der Reihe unserer damaligen bekannteren
führenden Geister. Er war unser ehrlichster
Stepan Trophimowitsch Werchowenski (in meinem
Roman „Die Dämonen“ der Typ des Idealisten der
vierziger Jahre; ich liebe diesen Stepan Trophimowitsch
und achte ihn sehr), und vielleicht hatte Granowski
nicht einmal den geringsten komischen Zug, der

doch sonst diesem Typ gewöhnlich anhaftet. Übrigens
sagte ich, daß mich die psychologische Bedeutung
dieses Aufsatzes frappierte; und diese Bedeutung erschien
mir sogar sehr ergötzlich. Ich weiß nicht, ob
man mir zugeben wird, daß unser russischer Idealist,
der sogenannte „patentierte“ Priester des „Schönen und
Erhabenen“, wenn er plötzlich bei irgendeiner Gelegenheit
das Bedürfnis empfindet, seine Meinung über
eine Sache kundzutun – nicht etwa über ein Gedicht,
o nein, sondern über eine praktische, wichtige
und ernste Sache, sagen wir: über eine politische oder
soziale Angelegenheit, und wenn er sie nicht nur nebenbei
bemerken, sondern ein entscheidendes und richtendes
Wort über diese Frage sagen und noch obendrein mit
diesem Worte einen Einfluß ausüben will –, sich
plötzlich wie durch ein Wunder nicht nur in einen
fanatischen Realisten und Prosaiker verwandelt, sondern
sogar in einen Zyniker. Ja, und nicht nur das: gerade
auf diesen Zynismus, auf diese Prosaik ist er dann noch
ganz besonders stolz. Die Ideale läßt er dann ganz
beiseite: Ideale sind Unsinn, sind Poesie, sind Gedichte;
an ihre Stelle aber setzt er die „reale Wahrheit“. Doch
aus ebendieser Wahrheit wird dann immer gleich
Zynismus: im Zynismus sucht er sie, im Zynismus
allein scheint sie ihm enthalten zu sein. Je
gröber, je trockener, je herzloser – desto „realer“ ist
es seiner Meinung nach. Warum? Nun, weil unser
Idealist im gegebenen Falle sich seines Idealismus
schämt. Außerdem fürchtet er, man könnte ihm sagen:
„Ach, Sie Idealist, was verstehen Sie denn von solchen
Dingen! Predigen Sie doch das Schöne, wenn’s Ihnen

Spaß macht, uns aber überlassen Sie die Geschäfte.“
Sogar Puschkin hatte diesen Zug: der große Dichter
schämte sich mehr als einmal, daß er „nur Dichter“
war. Vielleicht gibt es diese Charaktereigenschaft auch
bei Dichtern anderer Völker, doch ist es kaum anzunehmen,
– wenigstens werden sie sie nicht in dem Maße
haben wie wir Russen. In Europa haben sich die
Menschen dank der uralten Gewöhnung aller und eines
jeden an die Arbeit in den vielen Jahrhunderten schon
klassifizieren können, je nach ihrer Beschäftigung und
Stellung, und fast ein jeder von ihnen kennt, versteht
und achtet sich – wie in seiner Tätigkeit so auch in
seiner Bedeutung. Bei uns aber ist es nach zweihundertjähriger
Entwöhnung von jeglicher Arbeit etwas
anderes. Die heimliche, tiefinnerliche Nichtachtung
seiner selbst finden wir sogar bei so großen Menschen
wie Puschkin und Granowski. Da letzterer, dieser unschuldige,
aufrichtige Mensch, es plötzlich für durchaus
nötig fand, sich aus einem Professor der Geschichte in
einen Diplomaten zu verwandeln, verstieg er sich in
seinen Urteilen sofort bis zu den sonderbarsten Behauptungen
– z. B., daß wir von Österreich für die
Hilfe, die wir ihm während seines Kampfes mit den
Ungarn gebracht, überhaupt keine Dankbarkeit erwarten
dürften, und das nicht etwa, weil Österreich undankbar
und falsch wäre – keineswegs! Nein, er sieht in der
Haltung Österreichs nichts Schlechtes und behauptet
sogar, daß es so, wie es gehandelt hat, habe handeln
müssen, und daß unsere Hoffnung auf seine Dankbarkeit
ein unverzeihlicher und lächerlicher Fehler
unserer Politik gewesen sei. Ein Privatmann, sagt er,

ist einer für sich, ein Staat aber – ist etwas anderes;
ein Staat muß seine höheren Ziele, seine eigenen Vorteile
im Auge behalten; und daher wäre Dankbarkeit
verlangen, und zwar eine, die sogar bis zur Zurücksetzung
der eigenen Interessen ginge, – einfach lächerlich.
„Bei uns ist die Undankbarkeit und Falschheit
Österreichs schon zu einem Gemeinplatz geworden,“
sagt Granowski, „doch ist in politischen Dingen von
Dankbarkeit oder Undankbarkeit reden – nur ein
Beweis der eigenen Naivität in der Politik. Der
Staat ist keine Privatperson; er kann nicht aus Dankbarkeit
seine Interessen opfern, um so weniger, als in
politischen Dingen selbst die Großmut niemals uneigennützig
zu sein pflegt.“ Dem Sinne
nach heißt das etwa, daß sie es auch nicht sein soll. Mit
einem Wort, der ehrenwerte Idealist behauptet sehr viel
Vernünftiges und, was die Hauptsache ist, nur Reales:
nicht immer also schreiben wir Gedichte! ...
Seine Anschauung ist sehr klug, gewiß, sehr klug, – um
so mehr, als sie nichts Neues ist, sondern etwas, das so
lange schon existiert, wie es Diplomaten gibt. Doch
trotzdem: die Haltung Österreichs mit solch einem Feuer
zu verteidigen, ja, nicht nur zu verteidigen, sondern
sogar zu behaupten, daß es so hat handeln müssen ...
Nun, man kann ja niemandem das Wort verbieten; doch
es ist dabei etwas, was man nicht zugeben kann, und
das einem verbietet, ihm recht zu geben, trotz der außergewöhnlichen
praktischen Klugheit, die unser Historiker,
Dichter und Priester des Schönen so unerwartet kundtut.
Mit dieser Anerkennung der Heiligkeit des jeweiligen
Vorteils, des unmittelbaren und sofortigen

Gewinnes, mit dieser Anerkennung, daß es recht und
billig sei, auf Ehre und Gewissen zu spucken, wenn man
einen Bissen an sich reißen will – allerdings: damit
kann man es sehr weit bringen! Damit kann man
ja auch die Politik Metternichs durch „höhere reale
Ziele des Staates“ rechtfertigen! Aber machen denn
nur die praktischen Vorteile, der sofortige Gewinn den
wirklichen Vorteil der Nation und ihre „höhere“ Politik
aus, im Gegensatz zum „Schillertum“ der Gefühle und
Ideale? Das ist doch noch die Frage! Ist nicht im
Gegenteil gerade die Politik der Ehre, Großmut und
Gerechtigkeit, wenn auch scheinbar zum Nachteil der
eigenen Interessen, – in Wahrheit aber nie zum Nachteil
– die vorteilhaftere Politik für eine große
Nation? Sollte unser Historiker wirklich nicht gewußt
haben, daß es nur diese großen und ehrlichen Ideen
sind – nicht aber die kleinlichen der zeitweiligen Vorteile
–, die zum Schluß in den Völkern und Nationen
triumphieren, trotz der ganzen, wie es scheint, lächerlichen
„Unvernünftigkeit“ dieser Ideen und ihres ganzen
Idealismus, der in den Augen der Diplomaten und
Metterniche so erniedrigend ist? Und daß diese Politik
der Ehrlichkeit und Uneigennützigkeit für eine große
Nation nicht nur die „höhere“, sondern vielleicht auch
die „vorteilhaftere“ ist, eben weil sie großzügig ist? Die
Politik, die sich nach dem zeitweilig Praktischeren
richtet, das ununterbrochene Hin und Her der Jagd
nach dem nächsten Vorteil, führt die Nation ins Kleinliche
und schließlich zur inneren Kraftlosigkeit des
Staates. Der diplomatische Geist, der Geist des „Praktischen“
und Nächsten, des Tagesvorteils, hat sich stets

als geringer denn Wahrheit, Ehre und Anstand erwiesen,
und Wahrheit, Ehre und Anstand haben zum
Schluß immer gesiegt; oder wenn sie noch nicht immer
gesiegt haben, so werden sie siegen, denn also
wollen es die Menschen. Als der Negerhandel aufgehoben
wurde, gab es da nicht hunderttausend schwerwiegende
Einwände, wie z. B., daß diese Aufhebung
äußerst unpraktisch sei und sogar den Interessen aller
Völker schaden werde? Man verstieg sich sogar bis
zu der Behauptung, der Negerhandel sei moralisch
durchaus notwendig, und rechtfertigte diese Notwendigkeit
dann noch mit dem Rassenunterschied und schließlich
mit der Folgerung, daß der Neger eigentlich überhaupt
kein Mensch sei ... Als die nordamerikanischen
Kolonien sich zum Kampf gegen England erhoben,
schrie man da nicht im praktischen England, daß die
Befreiung der Kolonien von der Herrschaft Englands
der Untergang der englischen Interessen, eine Erschütterung,
ein Unglück sein werde? Und erhoben sich
nicht auch bei uns solche Stimmen, als unser leibeigener
Bauer befreit werden sollte? Sagten da nicht
alle praktischen Geister, daß der Staat einen schlechten,
unbekannten, gefährlichen Weg einschlage, zum Unglück
des ganzen Volkes, und daß nicht darin die höhere
Politik bestünde; daß der Staat vielmehr reale Interessen
verfolgen müsse, nicht aber Interessen, die bloß
auf modernen ökonomischen Erwägungen oder auf noch
nicht erprobten Theorien begründet sind, kurz, daß der
Staat die Führung niemals dem „Sentiment“ überlassen
dürfte!? Doch wozu so weit zurückgreifen!
Vor uns steht jetzt die Slawenfrage: – rät man uns

etwa nicht, sie auf immer auszuschalten!? Zwar behauptet
Granowski, daß wir uns durch die Balkanslawen
nur bereichern und im Westen befestigen wollen,
doch glaube ich, daß er sich auch hierin täuscht; denn
welch einen Vorteil könnte uns der Besitz der Balkanslawen
einbringen (selbst in der Zukunft), und wodurch
würden wir uns denn bereichern? Durch das Mittelländische
Meer etwa, oder gar durch Konstantinopel,
„das man uns nie und nimmer geben wird“? Das ist
doch nur ein schöner Vogel, der in den Wolken herumfliegt
und uns, wenn wir ihn fangen wollten, lediglich
Ärger und Mühe bereiten würde – auf tausend Jahre
womöglich. Wäre das nun ein praktischer Vorteil?
Die Slawen werden uns nur Sorgen und viel Mühe
bereiten; besonders jetzt, da sie noch nicht zu uns gehören.
Ihretwegen sieht Europa schon hundert Jahre
lang eifersüchtig auf uns Russen, und ihretwegen ist
es auch jetzt noch bereit, das Schwert zu ziehen und
seine Kanonen auf uns zu richten. Da ist es doch das
Beste, die Slawen einfach Slawen bleiben zu lassen,
um Europa endlich zu beruhigen. Würden wir aber
selbst dann das Gewünschte erreichen? Europa würde
uns doch bestimmt nicht mehr glauben, daß wir auf den
Besitz der Balkanslawen verzichten wollten; also würden
wir das Gegenteil erst zu beweisen haben: würden
uns selbst auf die Slawen stürzen, sie brüderlichst erwürgen
und die Türkei gegen sie unterstützen müssen.
„Ja, ja, liebe Brüder, der Staat ist keine Privatperson:
er kann doch nicht aus Großmut seine Interessen opfern!
Wußtet ihr das wirklich noch nicht?“ Und wieviel
praktische Vorteile – reale, nicht nur erträumte –

hätte dann Rußland mit einem Schlage! Die Orientfrage
würde sofort aufhören zu existieren, Europa
würde uns, wenn auch nur auf kurze Zeit, sein Vertrauen
schenken, unser Kriegsbudget würde entlastet
werden, unser Kredit und der Wert unseres Rubels
würden wieder steigen – was will man mehr! Und
überdies würde ja der Vogel immer noch über unserem
Haupte bleiben ... Aber die Frage muß doch einmal
beantwortet werden! Und da sollen wir nun Finten
machen und abwarten –: „Der Staat ist keine Privatperson,
er darf nicht aus Großmut seine Interessen
opfern, – doch mit der Zeit ... wenn es den Slawen
nun einmal beschieden ist, ohne uns nicht auszukommen,
so werden sie sich uns von selbst anschließen. Nun, und
dann werden wir uns wieder mit unserer Liebe und
Brüderlichkeit an sie heranschlängeln können.“ Übrigens
findet Granowski, daß unsere Politik das ganze letzte
Jahrhundert hindurch geradeso gehandelt habe (nämlich
die Slawen unterdrückt und sie den Türken ausgeliefert),
daß unsere Balkanpolitik immer eine Eroberungspolitik
gewesen sei und anders überhaupt nicht hätte sein
können, – also nach seiner Meinung so hätte sein
„müssen“. Rechtfertigt er doch bei anderen
Nationen dieselbe Politik, warum verteidigt er sie dann
nicht auch bei uns, wenn wir, wie er sagt, dieselbe
Politik treiben –?



Wie ist es nur möglich, daß unsere Politik in der
Slawenfrage noch immer nicht allen klar geworden ist!?





Früher oder später muß Konstantinopel
doch uns gehören





Unser Verhältnis zum Orient[41]



Es war im vorigen Jahr im Juni, daß ich schrieb,
früher oder später müsse Konstantinopel doch uns gehören.[42]
Es war damals eine heiße, eine herrliche
Zeit: der Geist und das Herz ganz Rußlands erhoben
sich und das Volk zog freiwillig aus, um Christus und
die Rechtgläubigen zu verteidigen, um für unsere dem
Glauben und dem Blute nach slawischen Brüder zu
kämpfen. Wenn ich auch diesen meinen Artikel
„Utopische Geschichtsauffassung“ betitelte, so glaubte ich
doch fest an meine Worte und hielt sie keineswegs für
utopisch. Die Gedanken, die ich in jenem Artikel aussprach,
stellte ich durchaus nicht als solche hin, die
sofort in Erfüllung gehen müssen, sondern als solche,
die sich einmal in der Zukunft, jedenfalls aber bestimmt
verwirklichen werden, dann nämlich, wenn die
historische Zeit dazu gekommen sein wird, – die Zeit,
deren Nähe oder Ferne man allerdings nicht voraussagen,
wohl aber vorausfühlen kann.



Seit dem Erscheinen dieses Artikels sind neun
Monate vergangen. Wir erinnern uns noch alle dieser
begeisterten Zeit, die anfänglich so voll Hoffnungen
war, dann aber so aufregend wurde, und die bis jetzt
noch zu nichts geführt hat, so daß nur Gott allein

wissen mag – ich glaube, nur so kann man sich ausdrücken
–, womit sie enden wird: wird es zum Kriege
kommen, oder wird sich die Entscheidung wieder auf
lange hinausschieben? Doch was da auch kommen mag
– aus irgendeinem Grunde drängt es mich, gerade
jetzt noch einige ergänzende und erklärende Worte
meinen Gedanken, die ich im Juni über das Schicksal
Konstantinopels schrieb, hinzuzufügen. Was jetzt auch
kommen mag, sei es Friede, sei es wieder ein Nachgeben
von seiten Rußlands, früher oder später wird
Byzanz doch uns gehören! Das ist es, was ich nochmals
betonen will, doch dieses Mal noch von einem anderen,
einem neuen Standpunkte aus.



Ja, Byzanz muß unser werden, und nicht nur als
berühmter Hafen, als „Pforte“, als „Mittelpunkt der
Welt“; nicht nur vom Standpunkt der längst anerkannten
Notwendigkeit für solch einen Riesen wie Rußland,
endlich aus seinem verschlossenen Zimmer, in
dem er schon bis zur Decke gewachsen ist, in die weite
Welt hinaustreten und die freie Luft der Meere und
des Ozeans atmen zu können. Ich will nur eines
hervorheben, etwas, das gleichfalls von großer Wichtigkeit
ist, und demzufolge Konstantinopel Rußland nicht
entgehen kann.



Sollte es auch seltsam klingen, so ist es doch wahr,
daß die vierhundertjährige Bedrückung des Balkans
durch die Türken dem Christentum und der Rechtgläubigkeit
der Slawen einerseits sogar nützlich gewesen
ist, natürlich nur negativ, aber immerhin hat sie den
Glauben befestigt. Dasselbe hat ja schließlich auch das
zweihundertjährige Tatarenjoch bei uns in Rußland bewirkt.

Die bedrängten und gequälten christlichen Balkanvölker
sahen in Christus und im Glauben an ihn
ihren einzigen Trost, in der Kirche aber – den einzigen
und letzten Rest ihrer nationalen Persönlichkeit und
volklichen Sonderheit. Das war die letzte Hoffnung,
das letzte Brett, das ihnen vom zerschellten Schiff verblieb.
Die Kirche erhielt diese Völker immerhin als
Nationalität, und der Glaube an Christus verhinderte
sie, wenn auch nicht alle, so doch einen großen Teil, sich
mit den Besiegern zu vermischen, ihren Stamm und
ihre alte Geschichte zu vergessen. Die bedrückten Völker
fühlten und begriffen natürlich bald, was sie an ihrem
Glauben hatten, und so scharten sie sich denn noch enger
um das Kreuz. Andererseits wandte schon seit der
Eroberung Konstantinopels (1453) die ganze große
christliche Bevölkerung des Ostens unwillkürlich ihren
flehenden Blick auf das ferne Rußland, das damals
sich kaum erst vom Tatarenjoche befreit hatte, und erriet
geradezu in ihm das zukünftige allvereinende Zentrum
der Slawen, die Macht, die sie einst erlösen werde.
Und Rußland nahm, ohne zu zaudern, die Fahne des
Ostens und setzte den zweiköpfigen byzantinischen Adler
über sein altes Wappen.[43] Es nahm damit vor der
ganzen Rechtgläubigkeit die Pflicht auf sich, diesen
Glauben zu schützen und alle Völker, die ihm angehören,
vor dem Untergang zu bewahren. Zu gleicher Zeit
nahm auch das ganze russische Volk diese neue Bestimmung
Rußlands und die Aufgabe seines Zaren auf
sich. Seit der Zeit ist für das Volk der liebste und

höchste Name seines Rußlands und seines Zaren der,
den es damals aussprach: „rechtgläubiges Rußland“,
„rechtgläubiger Zar“. Als es seinen Zaren so benannte,
erkannte es mit dieser Benennung gleichzeitig auch dessen
Bestimmung an: der Hüter, der Vereiniger und, wenn
das Gebot Gottes ertönt, auch der Befreier der Rechtgläubigkeit
zu sein, – das ganze Christentum, das ihr
angehört, von dem muselmännischen Barbarentum und
der westlichen Ketzerei zu erretten. Vor zwei Jahrhunderten,
und besonders seit der Zeit Peters des
Großen, begannen dieser Glaube und diese Hoffnungen
der Völker des Ostens schon in Erfüllung zu gehen und
sich zu verwirklichen. Und jetzt hat das Schwert Rußlands
bereits mehrmals im Osten zu ihrer Verteidigung
gekämpft. So ist es nur selbstverständlich, daß die
Völker des Ostens in dem Zaren von Rußland nicht nur
den Befreiers, sondern auch ihren zukünftigen Zaren
sehen. In diesen zwei Jahrhunderten aber drang
europäische Bildung und europäischer Einfluß auch bis
zu ihnen vor. Die obere, gebildete Schicht des Volkes,
seine Intelligenz, wurde im Osten, wie ja auch bei uns,
mit der Zeit gleichgültiger in ihrem Verhalten zur
Idee der Orthodoxie. Und heute hat sie sogar schon
angefangen, zu verneinen, daß in dieser Idee die Erneuerung
und Auferstehung zu einem neuen großen
Leben für den Osten wie für Rußland enthalten sei.
In Rußland, zum Beispiel, hat ein großer Teil der gebildeten
oberen Schicht aufgehört, oder richtiger vielleicht,
gewissermaßen verlernt, in dieser Idee die Hauptbestimmung
Rußlands und dessen Lebenskraft zu sehen.
– Im Gegensatz dazu glaubt unsere Intelligenz jetzt,

all das in den modernen Anschauungen Europas finden
zu können. In der Kirche sehen ja schon viele auf
europäische Weise nur toten Formalismus und sinnlose
Zeremonie und seit dem Ende des vorigen Jahrhunderts
sogar einfach nur Vorurteil und Heuchelei.
Den Geist, die Idee, die lebendige Kraft vergaß man.
Mit der Zeit aber kamen ökonomische Ideen westlichen
Charakters auf; es kamen neue politische Lehren, es
kam eine neue Moral, die sich bemühte, die frühere zu
verbessern und zu überflügeln. Endlich kam auch noch
die Wissenschaft, die natürlich nicht umhinkonnte, den
Glauben an die alten Ideen zu untergraben ... In
den Völkern des Ostens begannen außerdem noch, und
in vorwiegender Weise, nationalistische Ideen aufzukommen:
es überfiel sie plötzlich die Angst, sie könnten
womöglich, wenn sie vom türkischen Joch befreit sein
werden, unter das russische geraten. Doch in unserem
einfachen millionenköpfigen Volke und in seinem Zaren
erlosch niemals die Idee der Befreiung des Ostens und
der christlichen Kirche. Die Bewegung, die das russische
Volk im vorigen Sommer ergriff, hat bewiesen, daß
das Volk von seiner alten Hoffnung und seinem alten
Glauben nicht abgelassen hat. Und dabei setzte diese
Bewegung unsere ganze Intelligenz so in Erstaunen,
daß sie an diese „Bewegung“ einfach nicht glauben
wollte; sie verhielt sich skeptisch zu ihr und bemühte sich,
spöttisch allen zu versichern, diese „Bewegung“ sei von
unzuverlässigen Leuten, die von sich reden machen
wollten, einfach ausgedacht und vorgetäuscht worden.
In der Tat, wer könnte denn in unserer Zeit, von
unserer Intelligenz, außer vielleicht einem kleinen, von

der allgemeinen Menge abgesonderten Teil derselben, zugeben,
daß unser Volk wirklich fähig ist, seine politische,
soziale und sittliche Bestimmung bewußt zu verstehen?
Wer von ihnen würde es zugeben, daß diese
rohe, unaufgeklärte Masse, die vor kurzem noch leibeigen
war und jetzt vom Branntwein trunken ist, wissen und
überzeugt sein könnte, daß ihre Bestimmung ist:
Christus zu dienen? – und die ihres Zaren: den christlichen
Glauben zu bewahren und die Völker der Rechtgläubigkeit
zu befreien? „Mag diese Masse sich auch
von jeher ‚christlich‘ genannt haben, so hat sie doch
weder von der Religion, noch selbst von Christus einen
Begriff, – sie kennt ja nicht einmal die einfachsten
Gebete!“ sagt man gewöhnlich von unserem Volke. Und
wer sind es denn, die so sprechen? Ist es vielleicht
– der deutsche Pastor, der bei uns die Stundisten bearbeitet,
oder der angereiste Europäer, der Korrespondent
einer politischen Zeitung, oder irgendein gebildeter
„höherer“ Jude (einer von denen, die an Gott nicht
mehr glauben) oder gar einer von den im Auslande
angesiedelten Russen, die sich Rußland und unser
Volk nur in Gestalt eines betrunkenen Weibes mit der
Flasche in der Hand vorstellen? Nein, – so denkt der
größte Teil unserer russischen, unserer besten Gesellschaft;
und er läßt es sich nicht einmal träumen, daß
in unserem Volk, wenn es auch keine Gebete hersagen
kann, sich doch das Wesen des Christentums beispiellos
erhalten hat, daß der Geist Christi und seine Wahrheit
es so durchdrungen haben, wie vielleicht kein einziges
Volk dieser Erde. Übrigens, der Atheist oder der in
Glaubensdingen gleichgültige russische Europäer kann

den Glauben ja gar nicht anders auffassen wie als
Formalität und Heuchelei. Im Volke aber sehen diese
Leute nichts, was daran erinnern könnte, und darum
folgern sie, daß das Volk unter seinem Glauben nichts
verstehe, daß es vorschriftsmäßig eine bemalte Tafel
anbete, im Grunde aber gleichgültig bleibe, da sein
Geist bereits von der kirchlichen Formalität ertötet sei.
Den christlichen Geist haben sie in ihm überhaupt nicht
bemerkt, vielleicht weil sie selbst diesen Geist schon längst
verloren haben. Dieses lasterhafte Volk, dieses
dunkle, das heißt, unwissende Volk, liebt aber den
Demütigen, den, der „schlichten Geistes“ ist: in allen
seinen Legenden und Sagen hängt es an dem Glauben,
daß der Schwache und ungerecht Erniedrigte und der
um Christi willen Duldende über den Vornehmen und
Mächtigen erhöht werden wird, wenn einst das Jüngste
Gericht anbricht. Auch liebt unser Volk von dem großen
Leben seines tapferen und keuschen Ilja von Murom[44]
zu erzählen, von dem Kämpfer für die Wahrheit, dem
Befreier der Armen und Schwachen, von seinem sich
nie überhebenden Lieblingsrecken, dem großen, treuen,
mit dem reinen Herzen. Und wenn es so einen Helden
schon hat, ihn achtet und so liebt, wie es ihn liebt –
wie soll da unser Volk nicht an den Sieg seiner jetzt
erniedrigten Brüder glauben? Unser Volk ehrt das Andenken
seiner großen, demütigen Einsiedler und Helden
und erzählt Kindern mit Vorliebe die Geschichten der
christlichen Märtyrer. Diese Legenden kennt es gut; ich
selbst habe sie zum erstenmal vom Volk gehört, und sie

wurden so andächtig erzählt, daß sie für mein ganzes
Leben in meinem Herzen bleiben werden. Zudem
scheiden sich täglich aus dem Volk große Büßer aus, die
da hingehen und ihr Hab und Gut verteilen, für den
großen Sieg der Wahrheit, der Arbeit und Armut ...
Doch übrigens, vom russischen Volke will ich später
sprechen, – einmal muß es doch erreichen, daß man
es versteht. Einmal wird man begreifen, daß auch das
Volk etwas bedeutet. Man wird endlich auch jenen
wichtigen Umstand beachten, daß man noch niemals in
großen oder sogar nur einigermaßen wichtigeren Augenblicken
der russischen Geschichte ohne dasselbe ausgekommen
ist: daß Rußland volklich ist, das Rußland
nicht Österreich ist! Man wird sich erinnern, daß
in jedem bedeutenden Moment unseres geschichtlichen
Lebens die jeweilig vorliegende Frage immer vom
Volksgeist und von der Volksansicht beantwortet
worden ist, von den Zaren des Volkes, die stets in
einer höheren Verbindung mit ihm gestanden haben.
Diese ungemein wichtige historische Tatsache wird von
unserer Intelligenz gewöhnlich vollkommen übersehen,
und nur dann erinnert man sich plötzlich des Volkes,
wenn wieder einmal eine große neue historische Entscheidung
herannaht ... Doch ich bin von meinem
Thema abgekommen.



Gedanken unserer Zeit



Die griechisch-katholische Kirche des Balkans, ihre
Vertreter und der ökumenische Patriarch haben in diesen
vier Jahrhunderten der Unterjochung ihrer Kirche mit

Rußland und untereinander in Frieden gelebt –
wenigstens in Glaubensfragen. Es hat weder große
Unruhen, noch Ketzereien, noch Abtrünnigkeiten gegeben.
Doch siehe, in unserem Jahrhundert, und besonders
in den letzten zwanzig Jahren nach dem großen
Kriege in Osteuropa,[45] fing es an von der Türkei gleichsam
wie Modergeruch einer verwesenden Leiche herzuwehen:
die Vorahnung des Todes, der Zersetzung des
„kranken Mannes“, und die Ahnung vom Untergang
der Herrschaft desselben wurde zum vorwiegenden, fast
körperhaften Gefühl. Oh, natürlich: endgültig befreien
kann die Balkanslawen trotzdem ja nur Rußland allein,
dieses selbe Rußland, das auch jetzt wieder, in den
allgemeinen Auseinandersetzungen mit Europa über den
Osten, ganz allein für sie einsteht, während alle anderen
Völker und Reiche der gebildeten europäischen Welt
selbstverständlich froh wären, wenn es alle diese bedrückten
Völkerschaften des Ostens überhaupt nicht
geben würde. Ruft nun auch die ganze Intelligenz
der Balkanslawen Rußland zu Hilfe, so fürchtet sie uns
leider vielleicht doch ebensosehr wie die Türken:
„Wenn uns Rußland auch von den Türken befreit, so
wird es uns doch verschlingen und unsere Nationalitäten
nimmer sich entwickeln lassen“ – das ist ihr
Schreckgespenst, das alle ihre Hoffnungen vergiftet!
Und überdies bricht zwischen ihnen selbst mehr und mehr
die nationale Gegnerschaft durch. Der griechisch-bulgarische
„Kirchenstreit“, den wir unlängst erlebt haben,

war ja schließlich nichts anderes als ein nationaler
Streit in dieser Verkleidung und kann gewissermaßen
als ein Omen für die Zukunft angesehen werden. Als
der ökumenische Patriarch den Ungehorsam der Bulgaren
tadelte und sie, wie den eigenmächtig von ihnen
erwählten Exarchen, aus der Kirchengemeinschaft ausschloß,
hob er besonders hervor, daß man in Sachen des
Glaubens weder das Ritual, noch den der Kirche schuldigen
Gehorsam dem „neuen und verderblichen Prinzip
der Nationalität“ opfern dürfe. Währenddessen aber
hat er doch selbst, als er, der Grieche, diesen Bann
gegen die Bulgaren schleuderte, zweifellos diesem
selben Prinzip der Nationalität gedient, nur zugunsten
der Griechen gegen die Slawen. Mit einem Wort,
es läßt sich sogar mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit voraussagen,
daß, sobald der „kranke Mann“ stirbt, am
Balkan sofort überall Unruhen und Streitigkeiten bei
der ersten besten Gelegenheit ausbrechen werden, und
zwar werden es vornehmlich gerade Kirchenunruhen
sein, die zweifellos auch Rußland schaden können. Ja,
selbst in dem Falle würden sie schaden, wenn Rußland
sich von allen Balkanfragen ganz zurückzöge oder gar
zwangsweise von der Teilnahme bei der Entscheidung
der Orientfrage ausgeschlossen werden sollte. Das ist
es: diese Unruhen werden auf Rußland noch nachteiliger
wirken, wenn es sich von einem tätigen und
führenden Anteil an der Schicksalsentscheidung des
Balkans ganz zurückzieht. Und da wird nun plötzlich
geschrieben – nicht nur in Europa, sondern auch bei
uns von vielen erstrangigen Politikern –, daß das
Türkische Reich eben untergehen und Konstantinopel

nur eine „internationale“ Stadt werden müsse, also
irgendein Mittelding, etwas Allgemeines, Freies, auf
daß es um seinetwillen nur ja keine Streitigkeiten gäbe.
Etwas Unsinnigeres hätte man sich wahrlich nicht ausdenken
können.



Erstens schon aus dem einfachen Grunde nicht, weil
man einen so prachtvollen Punkt der Erde doch nicht
als internationale Stadt, also als keinem einzigen gehörig,
sich selbst überlassen würde. Bestimmt würden
sofort die Engländer mit ihrer Flotte erscheinen, in
der Eigenschaft als Freunde natürlich, um diese selbe
„Internationalität“ zu beschützen und zu bewahren, in
Wirklichkeit aber, um Konstantinopel sich anzueignen.
Die Engländer aber von einer Stelle zu verdrängen,
wo sie sich bereits niedergelassen haben, ist nichts
weniger als leicht – sie sind nun einmal ein schnell
Fuß fassendes und zäh stehendes Volk! Und überdies
werden ja die Griechen, Slawen, Muselmänner Konstantinopels
sie selbst rufen, werden sich mit beiden Händen
an sie klammern, sich an ihre Rockschöße hängen und
sie nicht fortlassen. Und der Grund dieser Anhängigkeit?
– Immer dieses selbe Rußland! „Sie werden
uns vor Rußland bewahren, vor unserem Befreier!“
Ja, wenn sie nicht wüßten, was die Engländer für
sie sind, und überhaupt ganz Europa! Aber sie wissen
ja auch jetzt schon besser als alle anderen, daß ihr
Glück, d. h. das Glück der ganzen christlichen Rajah,
die Engländer (wie auch in ganz Europa niemanden
außer Rußland) überhaupt nichts angeht. Diese ganze
Rajah weiß es vorzüglich, daß die Engländer, wenn
es nur möglich wäre, die bulgarische Metzelei des vorigen

Sommers irgendwie unauffällig und im geheimen
zu wiederholen (was, wie es scheint, sehr leicht möglich
wäre), die ersten sein würden, die die zehnmalige Wiederholung
dieser Metzeleien wünschten. Und das nicht etwa
aus Blutdurst – oh bewahre! In Europa sind doch die
Völker human und aufgeklärt! Sondern einfach, weil
solche Metzeleien, zehnmal wiederholt, die Rajah endgültig
ausrotten würden und dann niemand mehr am
Balkan gegen die Türken Aufstände machen könnte –
das aber ist doch die Hauptsache. Es würden nur noch
die lieben Türken übrigbleiben, und die türkischen
Papiere würden dann mit einem Schlage auf allen
europäischen Börsen schwindelnd hoch steigen. Rußland
aber müßte alsdann mit seinem „Ehrgeiz und
seinen Eroberungsplänen“ einpacken, da es am Balkan
niemanden mehr zu verteidigen hätte. Die Rajah weiß,
wie gesagt, nur zu gut, daß sie jetzt von Europa keine
anderen Gefühle erwarten darf.



Ganz anders aber wäre die Sache sofort, wenn
der „kranke Mann“ auf irgendeine Weise, sei es durch
sich selbst, oder sei es durch Rußlands Schwert, endlich
umgebracht werden würde. Dann würde sogleich ganz
Europa in zärtlichster Liebe zu den befreiten Völkern
entbrennen und sofort zu ihnen eilen, um sie „vor Rußland
zu retten“. Anzunehmen ist, daß Europa selbst
die Idee von der „Internationalität“ in deren neue
Staatsordnung bringen werde: es wird zunächst voraussehen,
daß über dem Leichnam des „Kranken“
zwischen den befreiten Völkern alsbald Streit und
Hader und Eifersucht aufkommen müssen, – das aber
ist es ja, was Europa will. Somit wäre der Vorwand

gefunden, sich in ihre Angelegenheiten einzumischen, und
vor allen Dingen der Vorwand, sie aufzuhetzen gegen
dieses Rußland, das ihnen bestimmt nicht wird erlauben
wollen, um das Erbe des „Kranken“ zu streiten. Und
dann wird es keine Verleumdung mehr geben, die gegen
uns zu verbreiten Europa sich scheuen wird. „Nur der
Russen wegen haben wir euch nicht gegen die Türken
helfen können,“ werden ihnen sofort die Engländer zuflüstern.
Die Völker des Ostens wissen auch jetzt schon
ganz genau, daß „England sich niemals an ihrer Befreiung
beteiligen und dazu auch anderen nie seine Zustimmung
geben wird; denn es haßt diese Christen
wegen ihrer geistigen Verbindung mit Rußland. England
will, und hat es auch nötig, daß die orientalischen
Christen uns ebenso großen Haß, wie England selbst,
entgegenbringen ...“ schreiben die „Moskauer Nachrichten“.
Das also ist es, was diese Völker vorläufig
wissen und was sie schon jetzt auf Rußlands zukünftige
Rechnung gesetzt haben. Wir aber glauben immer noch,
daß sie uns vergöttern!



In der „internationalen“ Stadt werden aber trotz
aller beschützenden Engländer doch die Griechen die
Herren sein – so wie sie dort von jeher die Herren
gewesen sind. Nun bitte ich, nicht zu vergessen, daß die
Griechen mit noch größerer Verachtung auf die Slawen
blicken als die Deutschen. Da aber die Griechen die
Slawen auch noch werden fürchten müssen, so wird
sich die Verachtung in Haß verwandeln. Untereinander
Schlachten schlagen, sich gegenseitig den Krieg
erklären, werden sie natürlich nicht können; denn die
Beschützer würden es so weit jedenfalls nicht kommen

lassen, wenigstens nicht zu einem Krieg im ernsten
Sinne. Nun und dann werden eben infolge der Unmöglichkeit
eines offenen und ehrlichen Kampfes alle
möglichen kleinen Streitigkeiten zwischen ihnen ausbrechen,
Unruhen, die natürlich zuerst den Charakter
von Kirchenwirren annehmen – damit fängt es ja
in solchen Fällen gewöhnlich an, weil dieser doch der bequemste
Vorwand ist. Das war es, worauf ich hinweisen
wollte!



Ich kann ja darüber nur reden, weil das Programm
doch schon aufgestellt wurde: die Bulgaren, hieß es,
sollten Konstantinopel bekommen. Dazu aber sind wieder
die Griechen zu stark, und das wissen sie selbst ganz
vorzüglich. Dabei kann es in Zukunft nichts Furchtbareres
für den ganzen Balkan und für Rußland geben
als die Wiederholung eines solchen Kirchenstreites,
– die leider so leicht möglich ist, wenn Rußland nur
auf einen Augenblick mit seiner Protektion und der
strengen Aufsicht über die Balkanslawen beiseite geschoben
werden sollte. Wenn das nun auch alles noch
in der Zukunft liegt und meine Ansichten nur Vermutungen
sind, so wäre es doch unverzeihlich, diese
Konflikte aus dem Auge zu lassen, und wär’s auch nur
als Möglichkeiten. Oder sollen auch wir wünschen, daß
die Herrschaft der Türken noch lange dauere? Sollten
auch wir so weit gehen? Sollte es wirklich nicht klar
sein, daß dann am Balkan die ganze Kircheneinigung
höchstwahrscheinlich ins Wanken geraten wird und die
Folgen dieser Erschütterung sich vielleicht noch weiter
in den Osten erstrecken werden? Ja, man könnte sogar
folgendes sagen: ob es nun diese Streitigkeiten geben

wird oder nicht, – jedenfalls ist es wahrscheinlich, daß
ein großes Konzil zur Ordnung der Angelegenheiten
der neu erstehenden Kirche nicht zu umgehen sein wird.
Warum das nicht beizeiten erwägen? In diesen vier
Jahrhunderten der Verfolgung und Unterdrückung sind
die Vertreter der östlichen Kirche immer den Ratschlägen
Rußlands gefolgt; doch werden sie morgen von den
Türken befreit und bietet ihnen noch außerdem Europa
seinen Schutz an, so werden sie sich zu Rußland sofort
anders verhalten. Die Vertreter der griechisch-katholischen
Kirche, vorwiegend Griechen, würden, sobald
Rußland sich ein wenig auf die Seite der Slawen neigen
wollte, ihm vielleicht unverzüglich zu verstehen geben,
daß sie weiterhin seiner Ratschläge nicht mehr bedürfen.
Gerade deswegen würden sie sich damit beeilen, weil sie
alle vier Jahrhunderte hindurch zu diesem Rußland nur
mit andächtig gefalteten Händen emporgesehen haben.
Und wie wird dann Rußlands Lage sein? Diese selben
Bulgaren werden dann natürlich losschreien, daß in
Konstantinopel sich ein neuer Papst auf den Thron
gesetzt habe, und – wer weiß – vielleicht werden sie
damit nicht einmal eine Unwahrheit sagen. Das
internationale Konstantinopel kann tatsächlich einmal,
wenn auch nur zeitweilig, einem neuen Papste zum
Piedestal dienen. Dann wird für Rußland „die
Griechen verteidigen“ gleichbedeutend sein mit „die
Slawen verlieren“, und wiederum „für die Slawen
eintreten“ vielleicht gleichbedeutend mit „auch sich die
unangenehmsten und ernstesten Kirchensorgen zuziehen“.
Augenscheinlich kann all dieses nur durch die Standhaftigkeit
Rußlands in der Orientfrage, d. h. durch

die energische Durchführung jener Politik, die uns
unsere ganze Geschichte zur Pflicht gemacht hat, vermieden
werden. In dieser Angelegenheit dürfen wir
Europa keine einzige Konzession machen, denn hier
handelt es sich für uns um Leben oder Tod. Konstantinopel
muß unser werden, ob früher oder später
bleibt sich gleich, und wenn auch nur zur Vermeidung
schwerer Kirchenunruhen, die so leicht zwischen den
jungen Völkern des Ostens ausbrechen können, da
ihnen doch schon einmal im Streite der Bulgaren mit
dem ökumenischen Patriarchen ein Beispiel geboten
worden ist. Erobern wir aber Konstantinopel, so kann
von alledem nichts eintreten. Die Völker des Westens,
die so eifersüchtig jeden Schritt Rußlands beobachten,
wissen und ahnen im gegenwärtigen Augenblick nicht
einmal alle diese noch phantastischen und doch so leicht
möglichen zukünftigen Konflikte. Würden sie dieselben
aber jetzt erfahren, so wären sie doch unfähig, sie zu
verstehen, oder sie würden ihnen keine besondere
Wichtigkeit zuschreiben – das werden sie erst später
tun, dann, wenn es zu spät sein wird. Das russische
Volk, das die Orientfrage ausschließlich als Befreiung
der ganzen orthodoxen Christenheit versteht, und von
der großen Zukunft Rußlands die Vereinigung der
ganzen Kirche erhofft, würde durch neue Unruhen und
neue Uneinigkeiten rein kirchlichen Charakters zu sehr
erschüttert werden, und fraglos würden diese in seinem
ganzen Leben einen tiefen Widerhall finden. Das ist
der einzige Grund, warum wir für keinen Preis und in
keiner Weise unsere in die Jahrhunderte zurückreichende
Anteilnahme an dieser großen Frage weder ganz aufgeben

noch auch nur verringern können. Nicht nur
der prachtvolle Hafen, nicht nur die Pforte zu den
Meeren und Ozeanen verbinden Rußland so eng mit
dieser verhängnisvollen Orientfrage, und nicht einmal
die Vereinigung und Auferstehung der Balkanslawen
tun dies ... Unsere Aufgabe ist tiefer, unendlich
tiefer. Wir, Rußland, sind in der Tat unumgänglich
notwendig für die ganze orientalische Christenheit wie
auch für die Vereinigung der ganzen zukünftigen rechtgläubigen
Menschheit. So haben es immer das Volk
und seine Herrscher verstanden ... Mit einem Wort,
diese furchtbare Orientfrage – das ist in Zukunft beinahe
unser ganzes Schicksal. In ihr liegen geradezu
alle unsere Aufgaben und, vor allem, unsere einzige
Möglichkeit, in die große Geschichte der Menschheit einzutreten.
In ihr liegt auch unser endgültiger Zusammenstoß
und unsere endgültige Vereinigung mit
Europa, und zwar auf neuer, mächtiger, fruchtbarerer
Grundlage. Wie sollte Europa diese ganze uns vom
Schicksal bestimmte Lebensbedeutung, die für uns in
der Entscheidung dieser Frage liegt, jetzt schon begreifen?!



Nein: gleichviel, womit die gegenwärtigen, vielleicht
notwendigen diplomatischen Unterhandlungen
und Verträge mit Europa enden, früher oder später
muß Konstantinopel doch uns gehören,
und sei es auch erst im nächsten Jahrhundert! Das
müssen wir Russen immer im Auge behalten, ein jeder
von uns unverwandt und fest. Nur dies war es, was
ich allen Russen sagen und ans Herz legen wollte, besonders
in unserer jetzigen europäischen Zeit.





Der Krieg





Wir sind die Stärksten



„Krieg!! der Krieg ist erklärt!“ rief man bei uns
vor zwei Wochen.[46] „Wird es auch zum Kriege
kommen?“ fragten sofort die Zweifler. „Er ist schon
erklärt, ist erklärt!!“ antwortete man ihnen. „Wissen
wir, – aber wird es überhaupt zum Kriege kommen?“
fuhren jene fort zu fragen.



Solche Fragen gab es damals und gibt es vielleicht
noch jetzt. Und nicht nur wegen der langen diplomatischen
Unterhandlungen glaubt man nicht an den
Krieg; nein, hier ist noch etwas anderes mit im Spiel,
das Grund zum Zweifeln gibt: hier ist es einfach –
der Instinkt. Alle fühlen, daß etwas Entscheidendes
beginnt, daß das Ende von etwas Früherem, jahrhundertelang
Gewesenem herannaht, und daß ein Schritt
zu etwas ganz Neuem getan wird, zu etwas, was das
Frühere zersprengt und zu neuem Leben auferweckt,
und ... daß dieser Schritt von uns getan wird, von –
Rußland! Das ist es ja, was die „klugen“ Leute nicht
glauben können. Instinktives Vorgefühl ist vorhanden,
doch der Zweifel währt noch immer: „Rußland! Wie
kann es denn, wie wagt es überhaupt? Ist es denn
dazu vorbereitet? – innerlich, moralisch, nicht nur
materiell? Dort ist Europa, das ist leicht gesagt –
Europa! Aber Rußland, was ist denn Rußland? Und
nun solch ein Schritt!?“



Das Volk aber glaubt, daß es reif ist zu diesem

neuen und großen Schritt. Es ist das Volk, das sich
mit seinem Zaren an der Spitze zum Kriege erhoben
hat. Als das Zarenwort sich über die russische Erde
verbreitete, da zog das Volk in die Kirchen, um zu
Gott zu beten; als die Bauern auf dem Lande das
Manifest ihres Zaren lasen, bekreuzten sie sich und
beglückwünschten einander zu diesem Kriege.
Das haben wir selbst hier in Petersburg gesehen und
gehört. Und wieder geschieht dasselbe, was im vorigen
Jahr geschah. Die Dorfbauern geben je nach ihrem
Vermögen Geld oder den durchmarschierenden Truppen
Lebensmittel, Pferde und Wagen und plötzlich sagt
dieses Volk: „Was sind Spenden, was Vieh und Pferde,
wir gehen selbst kämpfen!“ Hier in Petersburg werden
von einzelnen mehrere tausend Rubel für die Verwundeten
gegeben – ihre Namen kennt man nicht,
denn sie wollen ungenannt bleiben. Solche Tatsachen
erleben wir jetzt in Unmengen und keinen nehmen
sie wunder. Sie bedeuten nur, daß das ganze Volk
sich für die Wahrheit erhoben hat, zum Kriege für die
heilige Sache. Was unsere „Klugen“ anbetrifft, so
werden sie natürlich auch diese Tatsachen leugnen –
ganz wie sie im vorigen Sommer die Beweise der
Sympathie unseres Volkes für die Balkanslawen
leugneten. Auch jetzt lachen sie über das Volk, doch
sind ihre Stimmen schon merklich leiser geworden.
Warum aber lachen sie nur, woher haben sie soviel
Selbstvertrauen? Nun, weil sie sich immer noch für
eine Macht halten, immer noch für dieselbe Macht,
ohne die man nichts vollbringen kann. Indessen ist das
Ende dieser ihrer Macht nicht mehr fern und immer

schneller nähern sie sich ihrem furchtbaren Untergang.
Wenn aber der Boden unter ihnen anfangen wird
zu weichen, dann werden sie sich beeilen, in einer
anderen Sprache zu reden, doch dann wird es zu spät
sein: alle werden begreifen, daß sie fremde Worte aufs
Geratewohl zusammenstellen, und werden sich von ihnen
abwenden und ihre Zuversicht dorthin tragen, wo der
Zar und mit ihm sein Volk ist.



Wir haben diesen Krieg auch für uns selbst nötig:
nicht nur für unsere von den Türken gequälten
„slawischen Brüder“ erheben wir uns, sondern auch
zur eigenen Rettung. Der Krieg wird die Luft, die
wir atmen, erfrischen, die Luft, in der wir in der Ohnmacht
unserer Verwesung und geistigen Beengtheit zu
ersticken drohten. Die „Klugen“ und „Allweisen“
prophezeien zwar, daß wir an unseren eigenen inneren
Unordnungen ersticken und verderben würden und darum
an Stelle des Krieges lieber einen langen Frieden
wünschen sollten, damit wir uns aus Tieren und
Dummköpfen in Menschen verwandeln, zunächst Ordnung,
Ehrlichkeit und Ehre lernen können: „Dann
erst geht und helft euren slawischen Brüdern,“ schließen
sie übereinstimmend ihre Episteln. Es wäre wirklich
interessant zu erfahren, wie sie sich diesen Entwicklungsprozeß,
durch den sie es besser machen würden, eigentlich
denken? Und auf welche Weise sie sich durch
evidente Unehre Ehre erwerben wollten? Interessant
wäre ferner, wie und wodurch sie ihre Feindschaft
gegen das allgemeine, allenthalben durchbrechende
Gefühl ihres Volkes rechtfertigen wollen. Nein, wie
man sieht, läßt sich die Wahrheit nur durch Märtyrertum

erkaufen. Millionen von Menschen bewegen sich
und leiden und verschwinden dann spurlos, als ob es
ihnen bestimmt gewesen wäre, niemals die Wahrheit
zu erkennen. Sie leben mit fremden Gedanken, sie
suchen das fertige Wort und Beispiel, klammern sich
an die von anderen ihnen suggerierte Tat. Sie prahlen,
daß die Autoritäten, daß Europa ihnen recht gebe.
Alle anderen, die mit ihnen nicht übereinstimmen, die
die Gedankenknechtschaft verachten und an ihre eigene
und ihres Volkes Selbständigkeit glauben, pfeifen sie
aus. Aber in der Wirklichkeit sind diese Schwärme
schreiender Menschen doch nur dazu bestimmt, ein passives
Mittel zu sein, auf daß nur wenige Einzelne
von ihnen sich der Wahrheit nähern oder von dieser
wenigstens so etwas wie ein Vorgefühl bekommen.
Diese Einzelnen aber sind es, die dann alle nach sich
ziehen, die Führung ergreifen, die Idee gebären und
sie als Vermächtnis den sich quälenden Menschenmassen
hinterlassen. Solche Einzelne haben wir schon bei uns
gehabt. Manche von uns verstehen sie schon, oder sogar
viele. Doch die „Klugen“ fahren noch fort, zu
lachen und immer noch von sich zu glauben, sie seien
eine große Macht! „Die gehen ein wenig spazieren,
werden bald zurückkehren,“ sagen sie jetzt von unseren
Truppen, die schon die Grenze überschritten haben,
sagen es sogar laut. „Wo soll’s denn Krieg geben?
Wie könnten wir denn Krieg führen? Es ist einfach
ein militärischer Spaziergang und einige Manöver mit
Verschwendung Hunderter von Millionen – zur Aufrechterhaltung
der Ehre.“ Das ist ihre intime Auffassung
der Sache, oder richtiger, ihre nicht intime.




Sollte es nun geschehen, daß wir besiegt werden,
oder unter dem Druck der Verhältnisse für Lappalien
Frieden schließen, – oh, dann würden die „Klugen“
natürlich triumphieren! Und welch ein Auspfeifen und
Heidenlärm und Zynismus wird dann wieder beginnen,
welch ein Bacchanal von Selbstbespeiung, Selbstbeschimpfung
und Selbstverspottung wird dann wieder
anheben! – Und das nicht etwa, um ein neues Leben
bei uns zu erwecken, sondern gerade wegen des
Triumphes der eigenen Ehrlosigkeit, Unpersönlichkeit
und Kraftlosigkeit. Und der neue Nihilismus wird ganz
genau so, wie der alte, mit der Verneinung des russischen
Volkes und seiner Selbständigkeit beginnen, und
– das Wichtigste – wird solche Macht ergreifen und
so tief Wurzel treiben, daß er fraglos das Heiligste
Rußlands unterdrücken wird. Und wieder wird die
Jugend ihre Familien und ihr Elternhaus beschimpfen
und vor der Weisheit der Greise davonlaufen, weil
diese doch nur ein und dasselbe wiederholen: immer
die alten, allen überdrüssig gewordenen Lieder von der
europäischen Herrlichkeit und von unserer Pflicht, möglichst
unpersönlich zu sein. Das ist ja das Schrecklichste,
daß es dann wieder dieselben alten Lieder,
dieselben alten Worte geben wird und die Hoffnung auf
etwas Neues dann auf lange, lange hinausgeschoben
werden muß!! Nein, wir brauchen Krieg und Siege!
Mit Krieg und Siegen wird das neue Wort kommen
und wird das lebendige Leben beginnen und nicht das
ertötende Geschwätz von früher sich fortsetzen ... was
sag’ ich, „von früher“! – von heute, meine
Herren.




Nichtsdestoweniger muß man auf alles gefaßt sein:
setzen wir den für uns schlechtesten Ausgang des begonnenen
Krieges voraus, so wird doch, selbst wenn wir
viel Schändliches, viel schon so zuwider gewordenes altes
Leid werden ertragen müssen, so wird doch der Koloß
nicht ins Wanken gebracht werden und früher oder
später das Seine nehmen. Das ist nicht nur meine
Hoffnung – das ist meine volle Überzeugung. In
dieser Unmöglichkeit, den Koloß ins Wanken zu
bringen, liegt unsere ganze Macht Europa gegenüber.
Dieser Koloß ist unser Volk. Und der jetzige volkstümliche
Krieg und all die ihm kurz vorhergegangenen
Bewegungen haben allen, die zu sehen verstehen,
deutlich unsere volkliche Einheit und Frische
gezeigt, und bis zu welch einem Grade unsere Volkskräfte
von jener Zersetzung, die unsere „Klugen“ überfallen
hat, bewahrt geblieben sind. Und welch einen
Dienst uns diese „Weisen“ in den Augen Europas
erwiesen haben! Noch vor kurzem schrien sie, so daß
die ganze Welt es hörte, wir seien arm und nichtig;
sie versicherten spöttisch allen, einen Volksgeist
hätten wir überhaupt nicht, einfach weil kein Volk
vorhanden wäre; weil auch unser „Volk“ ganz so wie
sein „Geist“ nur von der Phantasie einheimischer, moskowitischer
Denker erfunden worden sei; daß die achtzig
Millionen russischer Bauernkerle im ganzen nur
Millionen passiver, betrunkener, steuerpflichtiger Nummern
wären; daß von einer Verbindung des Zaren mit
dem Volke überhaupt nicht die Rede sein könne –
letzteres stehe nur in alten Schriften; daß, im Gegenteil,
alles losgelöst und vom Nihilismus angefressen sei;

daß unsere Soldaten die Gewehre wegwerfen und wie
die Lämmer zurücklaufen würden; daß wir weder
Munition noch Proviant hätten; und zu guter letzt,
hieß es, sähen wir selbst ein, daß wir uns zuviel zugemutet
hätten, und warteten jetzt nur auf einen Vorwand,
um uns zurückziehen zu können, ohne gerade die
ganzschimpflichsten Ohrfeigen davontragen zu müssen,
und beteten zu Gott, daß Europa uns diesen Vorwand
ausdächte! Das ist die Meinung unserer „Weisen“
von uns ... Wahrlich, man kann sich schlechterdings
kaum über sie ärgern: das ist nun einmal ihre eingefleischte
Überzeugung. Und es ist ja auch wahr: ja,
wir sind arm, ja, in vielem sind wir sogar bedauernswert;
ja, wir haben wirklich so viel Schlechtes, daß
der „Kluge“, und besonders wenn er noch unser
„Kluger“ ist, nichts anderes tun kann, wenn er sich
„treu“ bleiben will, als ausrufen: „Wozu das Ende
Rußlands noch bedauern!“ Und diese lieben Gedanken
unserer Klugen sind bereits durch ganz Europa geflattert,
besonders mit Hilfe der europäischen Korrespondenten,
die schwarmweis seit dem Ausbruch des
Krieges zu uns kommen, um uns an Ort und Stelle
zu studieren, uns mit ihren europäischen Äuglein zu
durchschauen und unsere Kräfte mit ihrem europäischen
Zentimetermaß zu messen. Selbstverständlich haben sie
nur unsere „Klugen, Allwissenden und Vernünftigen“
angehört. Die Volkskraft und der Volksgeist sind ihnen
allen entgangen. Und so ist denn auch schon die Nachricht,
daß Rußland untergeht, daß es nichts ist, nichts
war und nichts werden wird, nach Europa telegraphiert
worden. Als diese erste Botschaft noch vor dem Kriege

hinauszog, da erbebten die Herzen unserer uralten
Feinde und Neider, denen wir schon zwei Jahrhunderte
lang Verdruß bereiten, vor Freude, und mit ihnen frohlockten
die Herzen vieler Tausende europäischer Juden
und die Herzen vieler Millionen verjudeter „Christen“.
Es freute sich auch das Herz Beaconsfields: ihm ward
gesagt, Rußland werde eher alles ertragen, alles, bis
zur beleidigendsten letzten Ohrfeige, als daß es einen
Krieg begönne – dermaßen groß, hieß es, sei seine
„Friedensliebe“. Gott jedoch schützte uns und schlug
sie alle mit Blindheit. Da sie fest an den Untergang
und die Nichtigkeit Rußlands glaubten, konnte ihnen
das Wichtigste entgehen: sie übersahen das ganze russische
Volk als lebendige Kraft und übersahen die kolossale
Tatsache: das Einssein des Zaren mit seinem Volke! Ja,
nur das ist ihnen entgangen! Außerdem konnten
sie unmöglich begreifen und glauben, daß unser Zar
wirklich friedliebend sei und wirklich nicht Menschenblut
vergießen wolle; sie dachten, all das werde bei
uns nur „aus Politik“ gesagt. Und sogar jetzt noch
sehen sie nichts von alledem: sie schreiben, daß bei uns
plötzlich nach dem Manifest des Zaren der „Patriotismus“
ausgebrochen sei. Ist denn das Patriotismus,
ist denn diese Verbindung des Zaren mit dem Volk für
die große Sache etwa nur Patriotismus? Darin
besteht ja unser Talisman, daß sie nichts von Rußland
verstehen, nichts in Rußland sehen! Sie wissen nicht,
daß wir durch nichts in der Welt besiegt werden können,
daß wir meinetwegen Schlachten verlieren können, doch
nichtsdestoweniger unbesiegbar bleiben, gerade durch die
Einheit des Volksgeistes in dem Bewußtsein: daß

wir nicht Frankreich sind, das ganz in Paris liegt,
daß wir nicht Europa sind, das ganz von den Börsen
seiner Bourgeosie abhängt und von der „Ruhe“ seiner
Proletarier, die bereits durch die letzten Anstrengungen
der dortigen Regierungen erkauft wird – nur auf
eine Stunde. Sie begreifen es nicht und wissen es
nicht, daß, wenn wir wollen, uns alle Juden der
Welt zusammengenommen nicht werden besiegen
können, nicht die Millionen ihres Goldes, nicht die
Millionen ihrer Armeen; daß, wenn wir wollen,
man uns nicht wird zwingen können, etwas gegen
unseren Willen zu tun, daß es keine einzige irdische
Macht gibt, die dazu fähig wäre! Das Unglück ist nur,
daß man über diese Worte nicht nur in Europa lachen
wird, sondern auch bei uns, und daß es hier nicht
bloß unsere „Weisen“ tun werden, nein, auch die
wirklichen Russen unserer intelligenten Schicht – dermaßen
wenig kennen wir uns selbst und unsere Urkraft,
die sich, Gott sei Dank, bis jetzt noch ungeschwächt
erhalten hat. Die guten Leute begreifen es nicht, daß
bei uns, in unserem unabsehbaren und eigenartigen,
Europa im höchsten Grade ungleichen Lande sogar die
Kriegstaktik – eine doch so allgemeine Sache! – der
europäischen vielleicht ganz unähnlich ist; daß die
Grundlagen der europäischen Taktik – Geld und
wissenschaftliche Organisation militärischer Einfälle in
unser Land – über dieses Land straucheln und hier
bei uns auf eine neue, ihnen noch vollkommen unbekannte
Kraft stoßen können, auf die Kraft, deren Wurzeln
in der Natur des unabsehbaren Russenlandes und in
der Natur des allvereinenden russischen Geistes liegen.

Doch mögen es vorläufig auch noch so viele gute
Leute bei uns nicht wissen – nicht wissen und sich
ängstigen –; dafür wissen es unsere Zaren und fühlt
es unser Volk. Alexander I. wußte um diese unsere
eigenartige Kraft Bescheid, als er sagte, er werde sich
einen langen Bart wachsen lassen und mit seinem Volke
in die Wälder gehen, doch könne er nicht das Schwert
niederlegen und sich dem Willen Napoleons fügen.
An dieser Kraft wäre auch ganz Europa zerschellt;
denn zu solch einem Kriege reicht weder sein Geld noch
die Einheitlichkeit seiner Organisation aus. Wenn
einst bei uns alle Russen wissen werden, daß wir so
stark sind, dann werden wir es auch erreichen, daß
wir nicht mehr Krieg zu führen brauchen; dann wird
man an uns glauben und dann wird uns Europa zum
erstenmal entdecken, so wie es einst Amerika entdeckte.
Auf daß nun aber dies möglich werde, müssen
wir uns selber, und zwar vor ihnen, entdecken, und
muß unsere Intelligenz endlich begreifen, daß sie sich
nicht mehr von unserem Volke absondern darf ...



Nicht immer ist der Krieg eine Geißel, zuweilen ist er sogar die einzige Rettung



Doch unsere „Klugen“ haben sich auch an die
andere Seite der Sache gemacht: sie predigen Nächstenliebe
und „Humanität“, sie trauern um vergossenes
Blut und sind tief unglücklich, daß wir zu unserer
Vertierung in den Krieg ziehen, uns somit noch weiter

von dem inneren Fortschritt, dem richtigen Wege, der
Wissenschaft entfernen. Ja, der Krieg ist schließlich
ein Unglück, doch vieles ist auch kurzsichtig gesehen in
diesem Urteil der „Humanen“; vor allem aber haben
wir wirklich genug von ihren bourgeoisen Moralpredigten!
Die Heldentat des Selbstopfers für all das,
was wir heilig halten, ist doch wohl ethischer als der
ganze bourgeoise Moralkatechismus. Der Aufschwung
des Geistes der Nationen für eine hochherzige Idee – ist
ein Schritt nach vorn, aber nicht „Vertierung“.
Natürlich können wir uns ja irren in dem, was wir
eine hochherzige Idee nennen; ist aber das, was wir
heilig halten, schimpflich und lasterhaft, so werden wir
der Strafe der Natur nicht entgehen: das Schimpfliche
und Lasterhafte trägt seinen Tod in sich und richtet
sich früher oder später doch selbst. Der Krieg, der
zur Eroberung fremder Reichtümer geführt wird, auf
Wunsch der unersättlichen Börse, – wenn er auch
vielleicht im tiefsten Grunde auf dem allen Völkern
gemeinsamen Gesetz der Ausbreitung ihrer nationalen
Persönlichkeit beruhen mag, so gibt es doch eine Grenze,
die bei dieser Ausbreitung nicht überschritten werden
darf, über die hinaus jede Aneignung schon Überfluß
ist –: solch ein Krieg zeugt bereits von der
Dekadenz der Nation und kann ihr nur den Tod
bringen. So würde England, wenn es in diesem
Kriege für die Türken eintreten und aus Interesse
für seine handelspolitischen Vorteile die Leiden gequälter
Menschen ganz und gar vergessen wollte,
zweifellos ein Schwert erheben, das früher oder später
auf sein eigenes Haupt zurückfallen würde. Und umgekehrt:

welch eine Tat könnte reiner und heiliger sein
als dieser Krieg, den Rußland jetzt unternommen hat?
Man wird vielleicht sagen: „Auch Rußland will sich
doch in diesen Völkern, die es jetzt, nehmen wir an,
aus tatsächlich uneigennützigen Gründen zu befreien
und selbständig zu machen beabsichtigt, durch diese
selbe Tat für die Zukunft Verbündete, d. h. also, eine
neue Kraft erwerben; – das aber geschieht natürlich
nach diesem selben Gesetz der Ausbreitung der nationalen
Persönlichkeit, dem zufolge auch England zu
erobern strebt. Da aber das Ziel des ‚Panslawismus‘
durch seine Kolossalität Europa fraglos schrecken kann,
so hat Europa allein schon nach dem Gesetz des Selbsterhaltungstriebes
das Recht, uns aufzuhalten, ganz
so wie wir das Recht haben, vorwärts zu gehen, ohne
uns durch seine Angst auch nur im geringsten aufhalten
zu lassen, und uns in unserem Gang nur nach
dem zu richten, was uns die eigene politische Umsicht
und Klugheit rät. Auf diese Weise gibt es hierbei
weder Heiliges noch Schmähliches, sondern nur einen
ewigen, sagen wir, tierischen Instinkt der Völker, dem
sich ausnahmslos alle noch ungenügend und unvernünftig
entwickelten Nationen der Welt unterwerfen.
Trotzdem aber müssen die erworbene Erkenntnis, die
Wissenschaft und Menschlichkeit endlich einmal, sei es
wann es sei, den ewigen tierischen Instinkt der unvernünftigen
Nationen schwächen und in ihnen allen
den Wunsch nach Frieden, nach allvolklicher Vereinigung
und philanthropischem Fortschritt entfachen.
Daraus folgt, daß man Frieden und nicht Blut verkünden
muß.“




Heilige Worte! Im gegenwärtigen Augenblick jedoch
kann man sie nicht gut auf Rußland anwenden,
oder, um es besser auszudrücken –: in der jetzigen
historischen Epoche ganz Europas stellt Rußland gewissermaßen
eine Ausnahme dar. Sollte sich Rußland,
das sich jetzt uneigennützig zur Errettung der
geknechteten Völker gerüstet hat, späterhin auch durch
dieselben verstärken, so würde es doch selbst dann ein
Ausnahmebeispiel bleiben, was natürlich Europa, das
Rußland nur nach sich beurteilt, vorläufig noch keineswegs
für möglich hält. Rußland wird sich, selbst wenn
es sich durch das Bündnis mit den von ihm befreiten
Völkern ungemein verstärkt, doch nicht mit seinem
Schwerte auf Europa stürzen, nichts von ihm verlangen,
nichts von ihm fortnehmen, wie es umgekehrt Europa
bestimmt tun würde, wenn es die Möglichkeit fände,
sich wieder als Ganzes gegen Rußland zu vereinigen,
und wie es in Europa alle Nationen von jeher tun –
wenn sich nur eine Gelegenheit findet, sich auf Kosten
der lieben Nachbarin zu verstärken. Das geschieht dort
seit den ältesten Zeiten, und noch kürzlich ist es wieder
geschehen: die gelehrteste, aufgeklärteste aller Nationen
stürzte sich auf die andere, ebenso gelehrte und aufgeklärte
Nation und packte sie wie ein grimmes Tiers,
sog ihr das Blut aus, preßte ihre Kräfte in Gestalt
von Milliarden heraus und hieb ihr eine ganze Seite
– die beste – ab! Ist es wirklich noch Europas
Schuld, wenn es nach alledem Rußlands Bestimmung
nicht verstehen kann? Wie sollten sie, die Stolzen,
Gelehrten, Starken, sich auch nur träumen lassen, daß
Rußland vielleicht gerade zu ihrer Rettung bestimmt

und geschaffen ist, und daß es vielleicht erst zum Schluß
sein erlösendes Wort aussprechen wird! – Oh, wahrlich
wahrlich, wir werden ihnen nichts wegnehmen! – Doch
gerade durch den Umstand, daß wir uns so ungemein
verstärken – und zwar durch eine Vereinigung in
Liebe und Brüderlichkeit, und nicht durch Überfall,
Eroberung und Gewalt – gerade durch diese Tatsache
wird es uns endlich möglich sein, das Schwert ruhen
zu lassen und in der Ruhe unserer Kraft das Beispiel
des wahren Friedens zu geben, der internationalen
Allvereinigung und Uneigennützigkeit. Wir werden
die ersten sein, die der Welt kundtun, daß wir nicht
durch Unterdrückung der Persönlichkeit uns fremder
Nationalitäten das eigene Gedeihen erreichen wollen,
sondern, im Gegenteil, Letzteres nur in der freiesten
und selbständigsten Entwicklung aller anderen Nationen
sehen und in der brüderlichen Vereinigung mit ihnen,
die einen die anderen ergänzend, indem wir uns ihre
organischen Besonderheiten einimpfen und ihnen auch
von uns Pfropfreiser geben, uns gegenseitig seelisch
und geistig aufnehmen, von ihnen lernen und wiederum
sie lehren – bis die Menschheit dereinst sich durch
den universalen Umgang der Völker bis zur allgemeinen
Einheit vervollständigen und wie ein großer prachtvoller
Baum die glückliche Erde beschatten wird. Mögen
sie doch lachen über diese „phantastischen“ Worte,
unsere jetzigen Kosmopoliten und Selbstbespeier! Wir
aber fühlen keine Schuld in uns, wenn wir mit unserem
Volke, das daran glaubt, Hand in Hand gehen. Fragt
doch das Volk, fragt die Soldaten: warum erheben sie
sich, warum ziehen sie jetzt westwärts, und was ersehnen

sie von diesem begonnenen Kriege? Alle werden sie wie
aus einem Munde antworten, daß sie gehen, um
Christus zu dienen, und um die bedrückten Brüder zu
befreien, – und keiner ist unter ihnen, sage ich euch,
der da an Eroberung dächte! Ja, jetzt, gerade in diesem
Kriege werden wir den Europäern unsere ganze Idee
der zukünftigen Bestimmung Rußlands in Europa beweisen,
indem wir uns nach der Befreiung der slawischen
Länder von ihnen keine Scholle aneignen –
was Österreich bereits heute beabsichtigt, in Zukunft
für sich zu tun –; sondern indem wir, im Gegenteil,
nur über ihr gegenseitiges Einverständnis wachen
und ihre Freiheit und Selbständigkeit, sollte es darauf
ankommen, auch gegen ganz Europa verteidigen. Ist
dem aber so, dann ist unsere Idee heilig und unser
Krieg nicht „ewiger tierischer Instinkt unvernünftiger
Nationen“, wohl aber der erste Schritt zur Verwirklichung
jenes ewigen Friedens, an den zu glauben wir
das große Glück haben, zur Verwirklichung der fürwahr
internationalen Vereinigung und des wahrhaften
Gedeihens! Also sage ich euch: nicht immer muß man
den Frieden predigen, und nicht im Frieden allein liegt
einzig die Erlösung – die kann zuweilen auch der Krieg
bringen.



Rettet denn vergossenes Blut?



„Aber es wird doch Blut dabei vergossen! –
Menschenblut!“ rufen unsere Klugen entsetzt, und
wieder beginnen sie ihr altes Lied. Alle diese Rumpelkammerphrasen
von vergossenem Blut sind mitunter

wirklich nichts weiter als eine Häufung der allernichtigsten
schönen Worte zu einem bestimmten Zweck.
Die Börsenspekulanten z. B. lieben es jetzt geradezu
auffallend, über die Humanität zu philosophieren, –
doch für wie viele von ihnen ist sie nur ein Geschäft!
Indessen wäre ohne Krieg vielleicht noch mehr Blut vergossen
worden. Glaubt mir, in nicht wenigen Fällen,
wenn nicht in allen – abgesehen von Bürgerkriegen –,
ist der Krieg ein Mittel, durch das man mit dem
geringsten Blutvergießen, dem geringsten Weh und der
geringsten Kraftverschwendung internationale Ruhe
erreicht, und durch die sich, wenn auch nur annähernd,
einigermaßen normale Beziehungen zwischen den
Nationen herstellen. Selbstverständlich ist das traurig,
doch was tun, wenn es so ist! Lieber einmal mit dem
Schwerte dreinschlagen, als endlos Leid tragen. Und
wodurch ist denn der jetzige Friede zwischen zivilisierten
Nationen besser als – Krieg? Im Gegenteil: weit
eher als der Kampf vertiert der Friede, besonders der
lange Friede, den Menschen und macht ihn grausam.
Ein langer Friede züchtet stets Gemeinheit, Feigheit
und rohen, feisten Egoismus, vor allem aber –
geistigen Stillstand. In der Zeit eines langen
Friedens werden nur die Ausbeuter des Volkes fett.
Man glaubt im allgemeinen, daß Friede Reichtum erzeuge,
– aber das trifft doch nur für ein Zehntel der
Menschheit zu! Und dieses Zehntel, das gar bald von
den Krankheiten des Reichtums angesteckt ist, überträgt
dann diese Krankheiten natürlich auch auf die übrigen
neun Zehntel, versteht sich, ohne Reichtum. Krank aber
ist es durch Verderbnis und Zynismus. Durch die übermäßige

Anhäufung des Reichtums in den Händen Einzelner
verrohen deren Gefühle bis zur Stupidität. Das
Gefühl für das Vornehme verwandelt sich in die Gier
launischen Übermutes und launischer Anormalitäten.
Sinnenlust gebiert Grausamkeit und Feigheit. Die betrunkene
rohe Seele des Wollüstlings ist grausamer
als jede andere, selbst lasterhafte Seele. Mancher
Wollüstling, der beim Anblick eines abgeschnittenen
Fingers in Ohnmacht fällt, kann einem armen Schlucker
nicht einmal eine lumpige Schuld verzeihen und bringt
ihn ruhig ins Gefängnis. Grausamkeit aber erzeugt
verstärkte, schon allzu feige Sorge um die Sicherstellung
seiner selbst, und diese verwandelt sich am Ende eines
langen Friedens in eine geradezu krankhafte Angst um
die eigene Person, durchdringt schließlich alle Schichten
der Gesellschaft und bringt die furchtbarste Gier nach
Gelderwerb hervor. Der Glaube an die Solidarität
der Menschen, an ihre Brüderlichkeit, an die Hilfe der
Gesellschaft, geht verloren und die These: „Ein jeder
für sich und nur für sich“ wird laut auf den Märkten
verkündet. Der Arme sieht nur zu gut, was der Reiche
ist, und was er ihm für ein „Bruder“ sein kann; und
so sondern sich alle ab und vereinsamen. Großmut
und Hochherzigkeit werden vom Egoismus ertötet. Nur
die Kunst erhält in der Menschheit noch das höhere
Leben: sie hält noch die Seelen wach, die in den
Perioden langen Friedens einzuschlafen drohen und
auch pflegen. Deswegen glaubt man auch, daß die
Kunst nur zur Zeit eines langen Friedens blühen
könne – welch ein Irrtum! Die Kunst, d. h. die
wirkliche Kunst, entwickelt sich im Frieden ja nur

deshalb, weil sie allen trunkenen, lasterhaften Einschläferungen
der Seelen entgegengesetzt ist und durch
ihre Schöpfungen in diesen Perioden stets zum Ideal
ruft, Protest und Tadel aufwirbelt, die Gesellschaft bewegt
und oftmals Menschen leiden macht, die da
lechzen nach der Errettung aus der übelriechenden
Grube. Und so erweist es sich, daß der lange bourgeoise
Friede zu guter Letzt selber das Bedürfnis nach Krieg
erzeugt, ihn wie eine traurige Folge gleichsam von
selbst aus sich hervorbringt. Doch leider kommt es dann
nicht zu einem Kriege mit einem großen, gerechten Ziele,
das einer großen Nation würdig ist, sondern zu einem
aus irgendwelchen erbärmlichen Börseninteressen, zur
Erwerbung neuer Märkte für die Besitzer der Goldsäcke,
mit einem Wort: zu einem Kriege aus Gründen,
die nicht einmal durch die Notwendigkeit der Selbsterhaltung
gerechtfertigt werden, sondern umgekehrt, nur
von dem launischen, krankhaften Zustande des Nationalorganismus
zeugen. Diese Interessen und die Kriege,
die um ihretwillen geführt werden, verderben die Völker,
ja, richten sie völlig zugrunde; während der Krieg mit
einem hochherzigen Ziele – zur Befreiung Unterdrückter,
für eine uneigennützige und heilige Idee –
nur die von giftigen Miasmen erfüllte Luft reinigt,
die Seele heilt, die schmähliche Feigheit und Faulheit
verjagt, ein festes Ziel setzt und schließlich eine Idee
gibt und sie verständlich macht, eine Idee, zu deren
Verwirklichung diese oder jene Nation berufen ist. Ein
solcher Krieg stärkt jede Seele durch das Bewußtsein
des Selbstopfers und den Geist der ganzen Nation
durch das Bewußtsein der Solidarität und Vereinigung

aller, die die Nation ausmachen, vor allem aber durch
das Bewußtsein der erfüllten Pflicht, der vollbrachten
guten Tat –: „so sind wir doch noch nicht ganz gefallen
und verderbt, so gibt es auch in uns noch Menschliches!“
Und womit fingen denn diese unsere jüngsten
Prediger des Friedens und der „Menschlichkeit“ ihre
Reden an? Mit der allerunmenschlichsten Härte. Sie
wollten selbst nicht helfen und ließen auch nicht zu,
daß andere den Gemarterten, die nach uns riefen,
halfen. Sie, die scheinbar so „human“ und gefühlvoll
sind, leugneten kaltblütig und spöttisch die Notwendigkeit
des Selbstopfers und der geistigen Heldentat für
uns. Sie wollten Rußland auf den erbärmlichsten,
einer großen Nation unwürdigsten Weg stoßen, – ganz
zu schweigen von ihrer Verachtung für das Volk, das
in den slawischen Märtyrern seine Brüder anerkannte,
und ihrer hochmütigen Abwendung vom Volkswillen,
über den sie ihre falsche „europäische“ Bildung stellten.
Ihre Lieblingsthese war: „Arzt, heile dich selbst.“ „Ihr
drängt euch, andere zu heilen und zu retten, während
bei euch noch nicht einmal Schulen gebaut sind,“ hoben
sie ganz besonders hervor. „Nun gut, dann wollen wir
uns heilen. Schulen sind eine wichtige Sache, das
wird niemand leugnen; doch Schulen brauchen einen
Geist und eine Richtung, – so gehen wir denn jetzt in
den Krieg, um uns mit Geist zu versehen und eine
gesunde Richtung zu erlangen. Und das werden wir
auch erreichen, und werden es doppelt, wenn Gott uns
Sieg schickt. Mit dem Bewußtsein, daß wir eine uneigennützige
Tat vollbracht, daß wir mit unserem Blute
ruhmvoll der Menschheit gedient, mit dem Bewußtsein

unserer erneuten Kraft und Energie werden wir dann
zurückkehren – und werden all das an die Stelle
unseres jetzigen kläglichen Wankelmutes setzen, an die
Stelle unseres ertötenden Stillstandes in dem sinnlos
übernommenen Europäismus. Und wir schließen uns
dem Volke an und vereinigen uns fester mit ihm; denn
nur in ihm allein werden wir die Heilung von unserer
Krankheit finden – von unserer zwei Jahrhunderte
langen unfruchtbaren Kraftlosigkeit.“



Im allgemeinen kann man sagen, daß, wenn die
Menschheit ungesund und voll Ansteckungsstoff ist, selbst
eine so nützliche Sache, wie ein langer Friede, der Gesellschaft
anstatt Nutzen nur Schaden bringt. Das
ließe sich im allgemeinen auf ganz Europa anwenden.
Nicht umsonst ist in der europäischen Geschichte,
wenigstens seit der Zeit, da wir uns ihrer erinnern,
noch keine einzige Generation ohne Krieg ausgekommen.
So ist, wie man sieht, wohl auch der Krieg zu irgend
etwas nötig, kann auch der Krieg die Menschheit heilen
und ihr das Leben erleichtern. Es mag empörend sein,
wenn man es theoretisch überdenkt, doch in der Praxis
ergibt sich diese eine Tatsache gerade aus der anderen
Tatsache, daß nämlich für einen kranken Organismus
auch der schöne Frieden nur Schaden bringt. Wirklich
nützlich erweist sich freilich nur der Krieg, der für eine
große Idee unternommen wird und nicht wegen
materieller Interessen, nicht zu gieriger Eroberung, nicht
um hochmütiger Vergewaltigung willen. Solche Kriege
haben die Nationen bis jetzt nur auf falsche Wege verschlagen
und sie stets verdorben. Wenn nicht wir, so
werden es unsere Kinder erleben, wie England enden

wird. Jetzt aber ist für alle in der Welt bereits „die
Stunde nah“. Und wahrlich, es ist auch die höchste Zeit.



Wie Rußlands „sanftester“ Zar die Orientfrage aufgefaßt hat



Man hat mir vor kurzem einen Auszug aus einem
Buch zugesandt, das im vorigen Jahr in Kiew erschienen
ist. Es heißt: „Das Moskowitische Reich zur
Zeit des Zaren Alexei Michailowitsch und des Patriarchen
Nikon nach den Aufzeichnungen des Archidiakonus
Pawel Alepski.“ Herausgegeben ist es von
Iwan Obolenski.



Ich will nun einen Teil dieses Auszuges hier in
meinem „Tagebuch“ anführen, da es vielleicht meine
Leser interessieren wird, zu erfahren, wie Rußlands
„sanftester Zar“ Alexei Michailowitsch (1645–1676)
die Orientfrage aufgefaßt hat. Zugleich ersehen wir
aus dieser charakteristischen Aufzeichnung, welch einen
Kummer es ihm bereitet hat, nicht der „Zar-Befreier“
der unterdrückten Balkanslawen sein zu können:




Und man sprach, daß der Zar zum heiligen Osterfest
(1656), als er mit den griechischen Kaufherren,
die alsdann in Moskau weilten, den Osterkuß
tauschte, zu ihnen auch also gesprochen habe: „Wollt
ihr vielleicht und erwartet ihr, daß ich euch aus
der Gefangenschaft befreie und loskaufe?“ und als
sie geantwortet: „Wie kann es anders sein? wie
sollen wir das nicht wollen?“ habe er weitergesagt:
„So bittet denn, wenn ihr heimkehrt in euer Land,

alle Bischöfe und Mönche, zu Gott für mich zu beten
und Messen zu lesen, auf daß mir durch ihre Gebete
die Kraft zuteil werde, das Haupt ihres Feindes
zu fällen.“ Und nachdem er hierauf viele Tränen
geweint, habe er sich an die Edlen gewandt und
also zu ihnen gesprochen: „Mein Herz ist betrübt
und verzehrt sich in Kummer um das Los dieser
Armen, die von den Feinden unseres Glaubens unterdrückt
werden; am Tage des Gerichtes wird Gott
mich zu sich rufen und von mir Rechenschaft fordern,
warum ich, wenn ich die Macht hatte,
sie zu befreien, selbiges zu tun
unterlassen ... Ich weiß nicht, wie lang er
währen wird, dieser schlechte Zustand der Reichssachen,
doch seit der Zeit meines Vaters und meiner
Väter Väter haben nicht aufgehört Patriarchen,
Bischöfe, Mönche und viel arme Leute mit Klagen
über ihre Bedrängung durch die Unterdrücker zu uns
zu kommen, und keiner von ihnen hatte anders die
Heimat verlassen, als verfolgt von rauhem Leid und
auf daß er der Grausamkeit entginge. Und Angst
erfaßt mich vor den Fragen des
Schöpfers an jenem Tage! So habe
ich denn beschlossen in meinem Sinn,
wenn es Gott gefällig ist, meine
treuen Heere und mein ganzes Gold
dahinzugeben und mein Blut bis
auf den letzten Tropfen zu vergießen,
auf daß ich sie befreie.“ Darauf haben die
Edlen geantwortet: „Herr, tue also, wie
dein Herz es dir befiehlt.“






Aus dem Buch der Weissagungen Johannes Lichtenbergers – aus dem Jahre 1528



Und man hat mir auch noch von einem sehr sonderbaren
Dokument Mitteilung gemacht. Es ist das eine
alte, schleierhafte und allegorische Weissagung der heutigen
Ereignisse und des heutigen Krieges. Einer unserer
jungen Gelehrten hat in London, in der Königlichen
Bibliothek, einen alten Folianten gefunden: „Das Buch
der Weissagungen“, „Prognosticationes“ von Johannes
Lichtenberger, eine Ausgabe in lateinischer
Sprache aus dem Jahre 1528. Jedenfalls ein seltenes
Exemplar, – vielleicht das einzige in der Welt. In
nebelhaften Bildern wird in diesem Buch die Zukunft
Europas und der Menschheit geschildert. Ein sonderbar
mystisches Buch. Ich führe nur die Zeilen an, die
für uns nicht ohne Interesse sind.



Nach der Prophezeiung der Französischen Revolution
(1789) und Napoleons I., der aquila grandis genannt
wird, heißt es weiter von den zukünftigen europäischen
Ereignissen wie folgt:




Post haec veniet altera aquila



Hierauf wird ein anderer Adler kommen,



quae ignem fovebit in gremio sponsae Christi



der im Schoße der Braut Christi Feuer erwecken wird,



et erunt tres adulteri unusque legitimus



und es werden drei Uneheliche sein und ein Rechtmäßiger,



qui alios vorabit.



der die anderen verschlingen wird.




Exsurget aquila grandis in



Aufsteigen wird der große Adler



Oriente, aquicolae occidentales



im Osten, die westlichen Inselbewohner



moerebunt. Tria regna



werden anfangen zu weinen. Drei Reiche wird er



comportabit. Ispa est aquila grandis,



verschlingen. Dieses ist der große Adler,



quae dormiet annis multis, refutata



der viele Jahre schläft, der besiegte



resurget et contremiscere faciet aquicolas



wird sich wieder erheben und die westlichen



occidentales in terra Virginis



Wasserbewohner im jungfräulichen Lande



et alios montes Superbissimos; et volabit



zittern machen und noch andere stolze Gipfel; und



ad meridiem recuperando amissa.



fliegen wird er gegen Süden, um das Verlorene



Et amore charitatis inflammabit Deus



wiederzunehmen. Und mit der Liebe
der Barmherzigkeit wird Gott den östlichen



aquilam orientalem volando ad ardua



Adler entflammen, der zu Großem fliegt



alis duabus fulgens in montibus christianitatis.



mit zwei leuchtenden Schwingen auf die Gipfel des
Christentums.





„Der große östliche Adler, der viele Jahre schläft,
und der besiegte“ (bezieht sich das nicht auf unseren
Krieg mit Europa vor 22 Jahren?) „wird sich wieder
erheben und die westlichen Bewohner im jungfräulichen

Lande zittern machen,“ – sollte sich das nicht auf die
Gegenwart anwenden lassen, natürlich wenn man von
unseren europäisierenden „Weisen“ absieht, die immer
noch gewissermaßen vor den Bewohnern des Westens
Angst zu haben scheinen, im Widerspruch zu dieser
Weissagung, und das in einer Zeit, in der sich der
Adler „mit zwei leuchtenden Schwingen“ schon erhoben
hat. Doch es sind ja nur die „Weisen“, die da zittern,
nicht der Adler! Dann: „die Bewohner im jungfräulichen
Lande“ könnte sich, wenn man an die heutigen
Verhältnisse denkt, auf England beziehen. In dem
Falle jedoch – warum das „jungfräuliche Land“?
Im Jahre 1528 gab es noch keine Königin Elisabeth.
Oder meint Lichtenberger mit dieser Allegorie vielleicht
Großbritannien in dem Sinne, wie sich einst Napoleon
über die europäischen Hauptstädte, in die er eingezogen
war, geäußert: „Eine Residenz, die sich vom Feinde
hat einnehmen lassen, gleicht einer Jungfrau, die ihre
Jungfräulichkeit verloren hat“ –? Doch der Adler
wird nach der Weissagung auch andere „stolze Gipfel
zittern machen“, wird „gegen Süden fliegen, um das
Verlorene wieder zu nehmen“, und – was am auffallendsten
ist – „mit der Liebe der Barmherzigkeit wird
Gott den östlichen Adler entflammen“. Nun, dieses
könnte schon stimmen. Hat sich nicht unser Adler aus
Barmherzigkeit für die Unterdrückten und Gequälten erhoben?
War es nicht die christliche Liebe, die unser
Volk zur „schweren Tat“ zog, im vorigen wie in diesem
Jahre? Wer will das leugnen? Diese Bauern, diese
Soldaten aus diesem unserem Volke, das die „Gebete
nicht auswendig kann“, haben einstweilen in der Krim,

vor Sebastopol, zuerst die verwundeten Franzosen aufgehoben
und zum Verbandsplatz getragen, und dann
erst die Russen: „Lassen wir die noch etwas liegen:
einen Russen wird jeder aufheben, aber solch ein armes
Französchen ist hier doch ganz fremd und allein, für
ihn muß man zuerst sorgen.“ Ist nicht Christi Geist
in diesen gutmütig gesagten Worten? Ist nicht die
Seele Christi in unserem Volke – in dem „dunklen“,
doch guten, unwissenden, aber niemals barbarischen
Volke? Ja, Christus ist seine Kraft, ist unsere russische
Kraft, jetzt, da der Adler gegen Süden fliegt! Was
bedeutet da irgendeine Anekdote von den Sebastopoler
Soldaten gegenüber den Tausenden von Beweisen des
christlichen Geistes und der „barmherzigen Liebe“, die
in unserer Zeit offenbar geworden sind, wenn auch die
„Weisen“ sich immer noch aus allen Kräften bemühen,
den Gedanken zu unterdrücken und die Tatsache zu begraben,
daß unser Volk mit Herz und Geist an dem
heutigen Schicksal Rußlands und des Balkans Anteil
nimmt? Ihr „Gebildeten“, weist nicht auf die „Roheit
und Stumpfheit“ des Volkes hin, auf seine Unwissenheit
und Rückständigkeit, bei der es, wie es heißt,
unmöglich begreifen könne, was jetzt vor sich geht.
Seid überzeugt, das Wesen der Sache versteht es vorzüglich
– schon seit vier Jahrhunderten. Nur die
jetzigen Diplomaten würde es nicht verstehen, wenn
es sie kennen lernte; doch wer kann denn diese überhaupt
verstehen? Ja, unser großes Volk ist wie ein
Tier auferzogen worden, hat Qualen seit seinem ersten
Tage und die ganzen tausend Jahre seiner Geschichte
erduldet, Marter, wie sie kein einziges Volk der Welt

ertragen hätte, sondern unter ihnen zerfallen und vergangen
wäre. Unser Volk aber ist in ihnen nur stärker
und fester geworden. So werft ihm doch, meine Herren
Gelehrten, nicht „Roheit und Unwissenheit“ vor; denn
ihr, gerade ihr habt für euer Volk nichts getan.
Ihr habt es vor zweihundert Jahren verlassen und
euch von ihm endgültig getrennt, habt es in zinspflichtige
Nummern verwandelt, in eine für euch
arbeitende Maschine; und so ist es aufgewachsen, meine
europäisch gebildeten Herren, von euch vergessen und
verstoßen, von euch wie ein Tier in seine Höhle verjagt.
Doch mit ihm war Christus und mit dem allein
hat es bis zu dem großen Tage gelebt, da vor zwanzig
Jahren der nordische Adler sich erhob und seine Flügel
ausbreitete und es segnete. Ja, es ist viel Roheit in
unserem Volke, doch weist nicht auf sie hin! Diese
Roheit – das ist der Schlamm der dunklen Jahrhunderte,
von dem die Zeit das Volk befreien wird.
Doch nicht das ist schlimm, daß noch Roheit vorhanden
ist, schlimm ist es, wenn Roheit für Tugend angesehen
wird. Ich habe Verbrecher gesehen, die viel Tierisches
getan und mit ihrem verderbten, geschwächten Willen
tiefer als tief gesunken waren; doch selbst diese Tiere
wußten wenigstens von sich, daß sie Tiere waren, sie
fühlten, wie tief sie gesunken, und in reinen, hellen
Augenblicken, die Gott auch solchen „Tieren“ schickt,
verstanden sie, sich selber zu verurteilen, wenn sie auch
oftmals nicht mehr die Kraft hatten, sich wieder aufzurichten.
Etwas ganz anderes aber ist es, wenn die
Roheit wie ein Idol über alles erhoben wird und die
Menschen es anbeten und gerade deswegen glauben,

Helden zu sein. Der Earl of Beaconsfield und nach
ihm alle anderen russischen wie europäischen Beaconsfields
halten sich die Ohren zu und schließen die Augen,
um nicht die Marter zu sehen, die man ganzen Völkern
auflegt, und verraten Christus aus Liebe zu den „Interessen
der Zivilisation“, und weil die Gemarterten
Slawen sind, also etwas Neues in sich tragen und man
sie folglich mit der Wurzel ausrotten muß – und das
gleichfalls für die Interessen der alten angefaulten
Zivilisation! Das ist meiner Meinung nach Roheit,
bloß gebildete und zur Tugend erhobene. Und vor
diesem Idol beugt man sich nicht nur im Westen,
sondern auch in Rußland! Und der „allerheiligste
Papst, der unfehlbare Stellvertreter Gottes“, – hat
der nicht in seinen letzten Tagen noch den Türken, den
Quälern der Christenheit, Sieg gewünscht über die
Russen, die im Namen Christi für die Christenheit auszogen?
– Und warum? Weil nach seiner „unfehlbaren“
Definition die Türken immerhin besser seien
als die russischen Ketzer, die den Papst nicht anerkennen!
Ist das nicht Roheit, ist das etwa nicht barbarisch?
Die Weissagung Johannes Lichtenbergers
scheint sich wirklich auf unsere Zeit zu beziehen. Und
ist nicht einer der „stolzen Gipfel“ – der Papst?
Übrigens, was mag Lichtenberger mit diesen Worten
gemeint haben: „Hierauf wird ein anderer Adler
kommen, der im Schoße der Braut Christi Feuer erwecken
wird, und es werden drei Uneheliche sein und
ein Rechtmäßiger, der die anderen verschlingen wird“?
In der religiösen, mystischen Sprache hat man unter
der „Braut Christi“ immer die „Kirche“ im allgemeinen

verstanden. Was oder wer sind nun die drei Illegitimen
und der eine Legitime? Man könnte annehmen, hiermit
seien die drei verschiedenen Kirchen gemeint: die
katholische, die protestantische und ... welche ist nun
die dritte illegitime? Und welche dann die legitime?



Doch das ist ja nur eine mystische Allegorie. Jenes
Buch ist im Jahre 1528 geschrieben und gedruckt, was
immerhin sehr beachtenswert ist: in jener Zeit sind wahrscheinlich
des öfteren solche Bücher entstanden. Obgleich
die Zeit den Stürmen der großen protestantischen
Reformation voranging, gab es doch schon viele
Protestanten, Reformatoren und Propheten. Bekannt
ist auch, daß später, besonders unter protestantischem
Kriegsvolk, verzückte „Propheten“ sich erhoben
und geweissagt haben. Diesen lateinischen Auszug
aus dem alten Buch habe ich nicht etwa als Wunder
angeführt, sondern weil diese Weissagung doch eine
merkwürdige Tatsache bleibt. Und überhaupt: sind es
denn nur die Wunder allein, die ein Wunder sind?
Das größte Wunder ist häufig das, was in der Wirklichkeit
geschieht. Wir sehen die Wirklichkeit immer
nur so, wie wir sie sehen wollen, wie wir sie uns selbst
voreingenommen, vorurteilsvoll erklären. Sehen wir
aber dann plötzlich in dem Sichtbaren nicht das, was
wir sehen wollten, sondern das, was in Wirklichkeit
ist, so halten wir es sofort für ein Wunder. Oh,
das geschieht keineswegs selten! Bisweilen aber, wahrlich
glauben wir eher an Wunder und Unmöglichkeiten
als an die Wirklichkeit, an die wir nicht glauben
wollen. Und so ist es immer in der Welt gewesen,
darin besteht ja die ganze Geschichte der Menschheit.





Lüge sucht sich durch Lüge zu erhalten





Don Quijote



Als Don Quijote, der allbekannte Ritter von der
traurigen Gestalt, der hochherzigste aller Edlen, die je in
der Welt gelebt, sich einst mit seinem treuen Waffenträger
Sancho auf der Jagd nach Abenteuern herumtrieb,
ward er plötzlich von einem Zweifel angefochten, der
ihn zwang, lange und tief nachzudenken.[47] Es kam
ihm plötzlich in den Sinn, daß schon seit Adam de la
Halle die alten Ritter, deren Lebensgeschichten in den
wahrheitsgetreuesten Büchern bis auf den heutigen
Tag erhalten sind – in den sogenannten Ritterromanen,
zu deren Erwerb Don Quijote sich nicht
scheute, einige der besten Landstücke seines sowieso nicht
großen Besitztums zu verkaufen –, daß häufig diese
Ritter während ihrer ruhmreichen und aller Welt
Nutzen bringenden Streifzüge plötzlich ganze Heere
von nicht weniger als hunderttausend Kriegern antrafen!
Diese furchtbaren Heere wurden ihnen gewöhnlich
von irgendeiner feindlichen Macht auf den Hals
geschickt, oder auch von bösen, neidischen Zauberern,
die alles mögliche ersannen, um sie zu verhindern, ihr
großes Ziel zu erreichen und dann endlich zu ihren
holden Damen heimkehren zu können. Gewöhnlich
geschah es dann, daß der Ritter, wenn er so einem
ungeheuerlichen feindlichen Heere begegnete, sein
Schwert zog, noch schnell zu seinem Schutz den Namen

seiner Dame anrief, sich darauf allein, wie er war, auf
die hunderttausend Feinde stürzte und sie natürlich alle
bis auf den letzten niederhieb. Man sollte meinen,
daß diese Tatsache keinem Zweifel unterliegt. Doch
Don Quijote verfiel darob plötzlich in tiefes Nachdenken.
Und worüber denn eigentlich? Ja, es schien
ihm mit einem Male unmöglich, daß ein einziger Ritter,
wie stark er auch sei, und selbst wenn er mit einem siegbringenden
Schwerte vierundzwanzig Stunden lang
ohne jegliche Ermüdung um sich schlüge, hunderttausend
Feinde töten könnte, und zwar – in einer einzigen
Schlacht! Um einen Menschen zu töten, braucht man
immerhin etwas Zeit; um hunderttausend
Menschen zu töten, braucht man ungeheuer viel Zeit,
und wie man da auch mit dem Schwerte fuchteln
wollte, – in irgendwelchen fünf, sechs Stunden und
ohne jede Ruhepause könnte das ein einzelner denn doch
nicht fertigbringen, meinte weise Don Quijote. Nun
aber steht es in diesen wahrheitsgetreuesten Büchern
ausdrücklich, daß die Sache gerade in einer einzigen
Schlacht geschah. Wie war das möglich?



„Ich habe dieses Rätsel gelöst, mein Freund
Sancho,“ sagte endlich Don Quijote. „Da alle diese
Riesen, alle diese bösen Zauberer unreine Mächte waren,
so waren ihre Heere gleichfalls von dieser unreinen
Art. Ich nehme an, daß sie nicht aus ganz solchen
Menschen wie wir zum Beispiel bestanden. Jene Menschen
wurden durch Zauberei hervorgerufen, also waren
aller Wahrscheinlichkeit nach auch ihre Leiber nicht den
unsrigen ähnlich, sondern eher denen der ... sagen wir,
Mollusken, Weichtiere, Würmer, Spinnen. Auf diese

Weise konnte ein festes, scharfes Schwert, von mächtiger
Ritterhand geführt, alle diese Leiber in einem Augenblick
durchschlagen, fast ohne Widerstand zu finden, –
es ging wie durch die Luft! So konnte es denn tatsächlich
mit einem Hieb durch drei oder vier Leiber gehen, ja
sogar durch zehn, wenn sie eng beieinander standen.
Jetzt erst wird es einem klar, wie sich die Sache für
den Ritter so ungemein vereinfachte, daß er wirklich in
wenigen Stunden ganze Heere dieser bösen Araber und
anderer Ungeheuer vernichten konnte ...“



Hiemit hat der große Dichter und Menschenkenner
eine der tiefsten, geheimnisvollsten Saiten des Menschenherzens
berührt. Oh, das ist ein großes Buch: es gehört
zu den ewigen, zu denen, die der Menschheit nur
in langen Abständen geschenkt werden. Und solche
Beobachtungen des Tiefsten in unserer menschlichen
Natur findet man in diesem Buch auf jeder Seite.
Schon der eine Umstand, daß dieser Sancho, diese Verkörperung
der gesunden Vernunft, der Schlauheit und
der goldenen Mitte, des allerwahnsinnigsten Menschen
Freund und Reisegefährte wurde, gerade er und kein
anderer! Die ganze Zeit über betrügt er ihn wie ein
kleines Kind, und doch ist er unerschütterlich von seines
Herrn großem Verstande überzeugt, ist er bis zur
Rührung von dessen Herzensgröße bezaubert, glaubt
er felsenfest an alle phantastischen Träume des Ritters,
und kein einziges Mal bezweifelt er, daß dieser ihm
endlich doch noch eine Insel erobern werde! Wie
wünschenswert wäre es, daß unsere Jugend dieses
große Werk kennen lernte. Ich weiß zwar nicht, was
man jetzt in den Schulen von der Literatur durchnimmt;

doch weiß ich, daß dieses größte und traurigste aller
Bücher, die vom Genie des Menschen geschaffen worden
sind, die Seele gar manches Jünglings durch einen
großen Gedanken erhöhen würde, in sein Herz die
Keime großer Fragen säen und seinen Geist von der
ewigen Anbetung des dummen Idols der Mittelmäßigkeit,
der selbstzufriedenen Eigenliebe und der gemeinen
„Lebensweisheit“ ablenken könnte.



Dieses traurigste der Bücher wird der
Mensch nicht vergessen, zum letzten Gericht Gottes
mit sich zu nehmen. Er wird auf das im Buche
enthaltene tiefste, unheilvollste Geheimnis des Menschen
und der Menschheit hinweisen: daß die größte
Schönheit des Menschen, seine höchste Reinheit,
Keuschheit, Treuherzigkeit, sein ganzer Mut und
endlich sein größter Verstand – leider nur zu oft
ohne Nutzen für die Menschheit vergehen und sich
sogar in einen Gegenstand des Spottes verwandeln,
nur weil dem Menschen, dem diese reichen Gaben so
häufig zuteil werden, bloß die eine letzte Gabe fehlt:
das Genie, den Reichtum und die Macht dieser Gaben
zu beherrschen, zu lenken und sie – das ist das
Wichtigste – nicht auf den phantastischen, wahnsinnigen,
sondern auf den richtigen Weg zu leiten,
sie zum Heile der Menschheit zu gebrauchen. Doch
leider wird den Rassen und Völkern so wenig, so selten
Genie geschenkt, daß wir häufig das Schauspiel dieser
Schicksalsironie sehen müssen: wie die Tätigkeit der
edelsten und glühendsten Menschheitsfreunde – dem
Spottgelächter und der Steinigung preisgegeben wird,
weil sie es in der Schicksalsstunde nicht verstehen, in

den wahren Sinn der Dinge einzudringen und ihr
neues Wort zu finden. Dieses Schauspiel aber
des zwecklosen Unterganges so großer, edler Kräfte kann
in der Tat gar manchen Menschenfreund zur Verzweiflung
bringen, in ihm nicht mehr Gelächter, wohl
aber heiße Tränen hervorrufen, und sein bis dahin
gläubiges Herz auf ewig mit Zweifeln vergiften ...



Übrigens habe ich ja nur auf einen einzigen Charakterzug
Don Quijotes hinweisen wollen, auf eine
der unzähligen tiefen Beobachtungen, die Cervantes
am Menschenherzen gemacht und so meisterhaft dargestellt
hat.



Der phantastischste Mensch, der bis zum Wahnsinn
von der phantastischsten Illusion, die man sich nur
denken kann, überzeugt ist, wird plötzlich von Zweifeln
befallen, die seinen ganzen Glauben zu erschüttern
drohen. Und merkwürdig ist, was diese Zweifel hervorruft:
nicht die Ungereimtheit seines anfänglichen
Wahnes, noch die Schilderung jener zum Wohle der
Menschheit abenteuernden Ritter, noch der Unsinn der
Zauberwunder, von denen die „wahrheitsgetreuesten“
Bücher erzählen; nein, es ist ein gänzlich nebensächlicher
Umstand, der plötzlich Zweifel in ihm erweckt. Der
phantastische Mensch wird plötzlich von der Sehnsucht
nach dem Realismus erfaßt! Nicht die
Tatsache, daß plötzlich Heere hervorgezaubert werden,
verwirrt ihn: oh, das ist nicht dem geringsten Zweifel
unterworfen! Wie hätten denn sonst diese prächtigen
Ritter ihren Heldenmut beweisen können, wenn ihnen
nicht solche Prüfungen geschickt worden wären, wenn
es nicht neidische Riesen und böse Zauberer gegeben

hätte? Das Ideal des fahrenden Ritters ist so hoch,
so schön und nützlich und hat das Herz des edlen Don
Quijote so bezaubert, daß der Verzicht auf den bedingungslosen
Glauben an dasselbe für ihn bereits
unmöglich geworden ist, ja dem Verrat der Pflicht, dem
Verrat der Liebe zu Dulcinea und zur Menschheit gleichgekommen
wäre. (Als er aber auf alles verzichtet
hatte, als er von seinem Wahn geheilt und „klüger“
geworden war, – nach der Rückkehr von seiner zweiten
Ausfahrt, auf der er von dem Barbier Carasco, dem
Verneiner und Satiriker mit der „gesunden Vernunft“,
geschlagen worden war – da starb er alsbald, still und
mit einem traurigen Lächeln auf den Lippen, indem er
noch den weinenden Sancho tröstete, die ganze Welt
liebte mit der großen Kraft jener Liebe, die in seinem
heiligen Herzen eingeschlossen war, und doch noch einsah,
daß er auf dieser Welt nichts mehr zu tun hatte.)
Nein, es verwirrte ihn nur – eine durchaus richtige,
vollkommen mathematische Erwägung: daß es, wie sehr
der mächtige Ritter auch mit dem Schwerte um sich
schlagen und wie stark er auch sein mag, immerhin
unmöglich ist, ein Heer von hunderttausend Mann in
wenigen Stunden, oder sagen wir, selbst in einem Tage,
zu besiegen, und zwar: bis auf den letzten Mann!
So aber steht es in den wahrheitsgetreuesten Büchern.
Folglich steht dort ein Lüge? Ist aber schon eines Lüge,
dann ist auch alles andere Lüge. Wie nun die Wahrheit
retten? Und siehe, da denkt er sich denn zur
Rettung der Wahrheit eine andere Illusion aus, eine,
die zweimal, dreimal phantastischer, einfältiger und
unsinniger ist als die erste, denkt sich hunderttausend

hervorgezauberte Menschen mit Molluskenleibern aus,
durch die aber dafür das scharfe Schwert des Ritters
zehnmal leichter und schneller hindurchgehen kann
als durch die gewöhnlichen Menschenleiber! Der
Realismus ist also befriedigt, die Wahrheit
gerettet, und an die erste Hauptillusion kann er
nun ruhig weiterglauben; und das wiederum einzig
dank der zweiten, viel unsinnigeren Illusion, die er
sich bloß zur Rettung des Realismus der ersten
ausgedacht hat.



Man gehe doch in sich und prüfe sich: ist nicht
mit jedem von uns ganz dasselbe schon hundertmal im
Leben geschehen? Nehmen wir an, ihr habt einen eurer
Träume liebgewonnen, eine Illusion, eine Idee, eine
Überzeugung oder irgendeine äußere Tatsache, die euch
erschüttert, oder schließlich ein Weib, das euch bezaubert
hat. Mit eurer ganzen Seele gebt ihr euch dem Gegenstande
eurer Liebe hin. Doch – seid ihr auch noch so
verblendet, noch so von eurem Herzen bestochen: ist
in diesem Gegenstand eurer Liebe eine Lüge, irgend
etwas, das ihr selbst durch eure Leidenschaft entstellt
habt, das ihr in dem ersten Drang und Aufschwung
eurer Seele nicht sehen gewollt – nur um aus diesem
Gegenstande euer Idol machen und es dann anbeten
zu können, – so wird doch schon der Zweifel an euch
herankriechen. Nur im geheimen natürlich, nur im
tiefsten Innersten werdet ihr es fühlen, werdet ihr es
bangend fühlen, wie der Zweifel an euch herankriecht,
euch benagt, euren Verstand zerrt, sich durch eure Seele
windet und euch ewig hindert, mit eurem liebgewonnenen
Traume in Frieden zu leben. Nun, erinnert

ihr euch vielleicht, womit ihr euch dann beruhigt habt?
Habt ihr euch dann nicht einen neuen Traum ausgedacht,
eine neue Lüge, vielleicht sogar eine furchtbar
unvollkommene, grobe Lüge, an die aber zu glauben ihr
euch in Liebe beeiltet, nur weil sie euch von eurem
ersten Zweifel befreite?



Mollusken, die man für Menschen hält.

Was ist für uns vorteilhafter: wenn
man über uns die Wahrheit weiß, oder
wenn man über uns Unsinn schwätzt?



Heutzutage hat sich Europa in die Türken verliebt,
natürlich – mehr oder weniger. Früher, zum Beispiel
vor einem Jahr, da wußte man im Westen wenigstens,
daß es nur aus Haß gegen Rußland geschah,
wenn man sich bemühte, in den Türken irgendeine große
nationale Kraft zu entdecken. Wie hätten die klugen
Europäer es auch nicht einsehen sollen, daß in der
Türkei die Kräfte eines regelrechten gesunden Nationalorganismus
weder sind noch sein können, ja, daß ein
Organismus vielleicht überhaupt nicht mehr vorhanden
ist (dermaßen faul und zerfressen ist er), und daß die
Türken nur eine asiatische Horde, nicht aber einen
regelrechten Staat bilden. Jetzt jedoch, seit der Zeit,
da die Türkei gegen Rußland Krieg führt, hat sich allmählich
an bestimmten Stätten Europas die tatsächlich
ernste Überzeugung festgesetzt, daß diese Nation nicht
nur überhaupt einen Organismus ausmache, sondern
außerdem noch ein sehr starker Organismus sei, sogar
einer, dem man große Entwicklung und große Fortschritte

prophezeien könne. Dieser Gedanke bezaubert
gar viele europäische Geister immer mehr, und schließlich
ist er auch zu uns herübergekommen: auch hier in
Rußland spricht man schon von Kräften, die die Türkei
plötzlich bewiesen haben soll. In Europa hat sich diese
Auffassung wiederum nur aus Haß gegen Rußland verbreitet,
bei uns aber – aus Kleinmut und der ungeheuren
Eilfertigkeit zu pessimistischen Schlüssen, die
nun einmal eine charakteristische Eigenschaft der intelligenten
Klassen unserer Gesellschaft ist; eine Eigenschaft,
die sich immer wieder kundtut, sobald irgendwo
unsere „Mißerfolge“ beginnen!



So ist denn jetzt in Europa dasselbe vor sich gegangen,
was einstmals im armen Geiste Don Quijotes vor sich
ging, nur in umgekehrter Form, doch das Wesen der
Sache ist hier wie dort dasselbe: jener dachte sich, um
die Wahrheit zu retten, Menschen mit Molluskenleibern
aus, die Europäer dagegen haben jetzt, um ihre
Illusion von der Nichtigkeit und Schwäche Rußlands,
die sie so wohlig beruhigt, zu retten, – eine echte
Molluske für einen Menschenorganismus erklärt und ihn
mit Fleisch und Blut, mit Kraft und Gesundheit ausgestattet.
Über Rußland aber verbreitet man jetzt selbst
in den gebildetsten Staaten den größten Unsinn. Auch
früher kannte man uns in Europa wenig, sogar so
wenig, daß man sich immer nur wundern mußte, wie
dermaßen aufgeklärte Völker so wenig bestrebt sein
konnten, jenes Volk kennen zu lernen, das sie doch
alle von jeher hassen und fürchten. Diese Unkenntnis
unseres Wesens in Europa und sogar die gewisse Unfähigkeit
Europas, uns in manchen Beziehungen zu verstehen,

ist ja für uns Russen teilweise auch vorteilhaft
gewesen, und so wird sie uns schließlich auch fernerhin
nicht schaden. Mögen sie nur schwatzen von Rußlands
„schmachvoller Rückständigkeit als Militärmacht“, ungeachtet
der Zeugnisse ihrer eigenen Kriegsberichterstatter,
die über die militärische Begabung, die Festigkeit
und Ausdauer und die Disziplin des russischen
Soldaten wie Offiziers erstaunt sind; mögen sie selbst
die bedeutendsten Fehler des russischen Generalstabes
zu Anfang des Krieges nicht nur für unverbesserlich
halten, sondern auf organische Mängel unseres Heeres
zurückführen, – wobei sie natürlich vergessen, wie oft
wir sie in diesen letzten zwei Jahrhunderten geschlagen
haben. Mögen schließlich die ernstesten ihrer
politischen Blätter der Welt als wahr melden, daß es
bei uns zu einer riesigen Volksverschwörung auf der
Wyborger Seite in Petersburg gekommen sei, und daß
die Regierung zwei Regimenter aus Dünaburg zur
Rettung Petersburgs herbeigerufen habe, – schön,
mögen sie das in ihrer blinden Wut von uns sagen!
Ich wiederhole: für uns ist es sogar vorteilhaft; denn
sie ahnen ja nicht einmal, was sie anstiften! Sie würden
doch so gern in allen ihren Völkern Haß gegen uns
erwecken, gegen die „gefährlichen Gegner unserer europäischen
Zivilisation“. Und doch sind sie es dann
selbst, die uns wiederum als verloren hinstellen, uns
in einer „bis zur Schmach lächerlichen Schwäche als
Militärmacht und Staatsorganismus“ schildern. Wer
aber wirklich so schwach und nichtig ist, der bringt doch
wahrlich nicht in dieser Weise ganze Koalitionen gegen
sich zusammen!




Man stelle sich nur vor, Europa sollte genaue Kenntnis
von dieser Kraft unseres Geistes, unseres Gefühls
haben, von dem unerschütterlichen Glauben unseres
Volkes an die Gerechtigkeit der großen Tat, für die
sein Zar jetzt das Schwert gezogen hat, und an den
unfehlbaren Sieg dieser Idee, wenn auch nicht sofort,
dann doch in der Zukunft! Man stelle sich nur vor,
Europa könnte endlich begreifen, was dieser im höchsten
Grade nationale Krieg für Rußland bedeutet, und daß
unser Volk keineswegs eine tote, seelenlose Masse ist, wie
sie es sich dort immer vorstellen, sondern ein mächtiger
und sich seiner Macht bewußter Organismus, der als
Ganzes wie ein einziger Mann fest zusammengefügt
dasteht und eines Herzens und eines Willens mit seinem
Heere ist. Welch einen Schreck und welch eine Aufregung
würde dieses Wissen dort überall hervorrufen!
Und das würde natürlich schon eher zu einer offenen
Koalition Europas gegen uns führen, als die so gern
gelesenen Berichte über unsere Kraftlosigkeit und
Dekadenz. Nein, da ist es denn doch besser, wenn wir
sie ruhig an die „Volksverschwörung in der Wyborger
Vorstadt“ glauben lassen – ihnen zum Troste und uns
zur Erheiterung.



Daß man in Europa jetzt an die Türken glaubt,
ist ja schließlich ganz begreiflich; wir wissen doch, warum
man es dort tut. Wie aber kann man bei uns sich deswegen
aufregen und sogar an irgendwelche neue, plötzlich
aufgetauchte Lebenskräfte der türkischen Nation
glauben? Wodurch hat die Türkei diese Kräfte bewiesen?
Durch den Fanatismus? „Fanatismus ist
nicht Kraft“, haben bei uns schon hundertmal diese

selben Leute verkündet, die jetzt plötzlich an die türkischen
Kräfte glauben. Man spricht von den türkischen
Siegen. Die Türken haben nur ein- oder zweimal
unsere Angriffe zurückgeworfen, und das sind, wie man
weiß, nur negative, nicht positive Siege. Als wir aber
in Sebastopol einen Angriff der Franzosen und Engländer
mit furchtbaren Verlusten der letzteren zurückschlugen,
da sprach Europa kein Wort von einem
russischen „Siege“. Wir haben während der ganzen
zwei letzten Monate bedeutend weniger Truppen gehabt,
als die Türken: warum haben sie das nicht ausgenutzt?
warum uns nicht über den Balkan zurückgedrängt,
warum nicht über die Donau zurückgeworfen? Dagegen
haben wir überall unsere wichtigsten Stellungen behauptet
und überall die Türken zurückgeschlagen. Zuweilen
haben sieben oder acht unserer Bataillone
zwanzig der ihrigen geschlagen, wie z. B. noch vor
kurzem bei Zerkownjä. Die von der Kraft der Türken
überzeugten Pessimisten weisen auf das Gewehr und die
Artillerie der Türken hin, die, wie es heißt, besser sein
sollen, als unser Gewehr und unsere Artillerie. Trotzdem
wollen sie nicht zugeben, daß wir im Grunde genommen
nicht nur mit den Türken, sondern mit den
europäischen Mächten kämpfen, da unzählige fremde
Offiziere im türkischen Heere dienen und letzteres mit
europäischem Gelde ausgerüstet ist, da die europäische
Diplomatie seit dem Ausbruch des Krieges uns überall
Stangen in die Räder schiebt, wie z. B., wenn sie
uns der Hilfe unserer natürlichen Verbündeten beraubt
und uns sogar das Recht entzieht, auf dem einzigen
direkten Wege in die Türkei einzudringen. Außerdem

hat Europa durch seinen Haß auf uns zweifellos den
Fanatismus der Türken angefacht. (In Europa wurde
ja noch kürzlich eine Verschwörung ganzer Horden aufgedeckt,
die, organisiert und mit Geld und Gewehren
versehen, uns plötzlich in den Rücken fallen sollten.)
Und zum Überfluß hat Europa den Türken auch noch
eine riesige Anleihe gewährt – zum großen Nachteil
für den eigenen Beutel. Und all dieses Unmögliche
ist doch nur möglich gewesen, weil man in Europa die
Illusion, daß die Türkei kein Molluskenreich sei, sondern
ein Organismus von Fleisch und Blut wie alle anderen
europäischen Reiche, so liebgewonnen hat! Dabei geschah
dies zu derselben Zeit, als in mehreren Provinzen
der Türkei das Blut in Strömen floß, als unter den
Machthabern der Türkei eine regelrechte Verschwörung
aufgedeckt wurde, die die Bulgaren bis auf den letzten
Mann ausrotten wollte! Jetzt aber erhalten die Türken
ihr Heer in den bulgarischen Provinzen mit solchen
Requisitionen von Lebensmitteln, Pferden und Vieh,
daß sie sicher sein können, ihr Ziel zu erreichen, nämlich:
ihre reichste Provinz von Grund aus zu verwüsten. Und
diesen Zerstörern des eigenen Landes leihen die gebildeten,
zivilisierten Engländer noch Geld und glauben
sogar an die türkische Zahlungsfähigkeit! Doch schön,
schön, mag das alles in Europa geglaubt werden, dort
ist das doch immerhin verständlich. Aber bei uns,
wie kann man nur bei uns die Türken für eine Kraft
halten!? Die Zerstörung ihres eigenen Landes und die
Ausrottung der ganzen christlichen Bevölkerung – ist
denn das eine Kraft? Die wird ja nicht einmal bis
zum Ende des Krieges ausreichen. Die erste Wendung

zu unseren Gunsten: und dieses ganze phantastische Gebäude
ihrer Militärmacht und Nationalkraft wird im
Augenblick zusammenstürzen und zergehen, wie eine
richtige Schimäre, – sogar samt ihrem Fanatismus,
der wie stickiger Rauch durch eine geöffnete Tür entfliehen
wird.



Viele klugen Leute verwünschen jetzt einfach diese
ganze Orientfrage. „Wer hat uns eigentlich,“ fragen
sie, „diese Slawen und dieses Hirngespinst von einer
Vereinigung aller blutsverwandten Stämme auf den
Hals geladen? und wozu überhaupt? Zu ewigem
Streit mit Europa, zu ewigem Mißtrauen uns gegenüber,
damit nur ja der Haß des Westens auf uns nicht
abnehme! Daß sie der Teufel hole, diese Slawophilen!“
usw., usw. Diese klugen Leute haben jedoch,
wie es scheint, vollkommen falsche Vorstellungen wie
von den Slawophilen so auch von der Orientfrage.
Ja, wie sollte es auch anders sein! Haben sich doch
viele von ihnen bis zur jüngsten Zeit überhaupt nicht
für diese Sache interessiert. Deshalb kann man mit
ihnen auch nicht streiten. Sie wissen es ja tatsächlich
nicht, daß diese Orientfrage – und mit ihr die Slawenfrage
– keineswegs von den Slawophilen heraufbeschworen
oder ausgedacht worden ist (so etwas kann
man sich doch nicht ausdenken), sondern, daß diese Frage
von selbst entstanden ist, und das schon vor sehr langer
Zeit: längst vor den Slawophilen, längst vor uns, ja
sogar vor Peter dem Großen und dem russischen Staat.
Entstanden ist sie mit der ersten Kristallisierung der
großrussischen Rasse zu einem einzigen russischen Reich,
das heißt also, zusammen mit dem Zarentum Moskau.




Die Lösung des Orientproblems ist eine Aufgabe,
die das moskowitische Zarentum fast schon am Tage
seiner Entstehung auf sich nahm, und die Peter der
Große durchaus anerkannte und deshalb auch, als er
Moskau verließ, keineswegs abschüttelte, sondern mit
sich nach Petersburg hinübernahm. Peter begriff die
organische Verbindung dieser Idee mit dem Russischen
Reiche und der russischen Seele. Darum ist sie auch in
Petersburg nicht nur nicht untergegangen, sondern von
allen Nachfolgern Peters geradezu als russische
Bestimmung angesehen worden. Darum können
wir sie auch jetzt nicht aufgeben – das wäre ein Verrat
an uns selbst. Die slawische Idee nicht mehr
tragen und das Problem einer Schicksalsentscheidung
des östlichen Christentums – das Wesen der Orientfrage
– ungelöst aufgeben, wäre dasselbe, wie ganz
Rußland zerbrechen, in Splitter zerhauen und an seiner
Stelle sich irgend etwas Anderes und Neues ausdenken,
was dann aber nichts mehr mit Rußland zu tun hätte.
Das wäre sogar nicht einmal Revolution, sondern einfach
Vernichtung, und darum ganz undenkbar: denn
wie sollte man solch ein Ganzes vernichten und es in
einen von Grund auf neuen Organismus umgebären
können? So sind es denn auch nur noch die auf beiden
Augen blinden russischen „Europäer“, die diese Idee
nicht einsehen können und sie daher verleugnen, und
mit ihnen höchstens noch die Börsenspekulanten, – so
nenne ich nun einmal grundsätzlich alle Russen, die
keine andere Sorge haben als die um ihren Geldbeutel,
und die infolgedessen auf Rußland nur vom Standpunkt
ihrer Tasche aus sehen. Jetzt klagen sie alle im Chor

über die Stockung des Handels, über die Börsenkrisis
und das Sinken des Rubels. Wären aber diese Börsenspekulanten
nur so weit aufgeklärt, daß sie irgend etwas
auch außerhalb ihrer Sphäre verstünden, dann würde
ihnen wohl aufgehen, daß sie weit schlimmer daran
wären, wenn Rußland diesen Krieg nicht begonnen
hätte. Damit es ein „Steigen“ gibt – selbst ein
Steigen des Rubels an der Börse –, muß die Nation
auch wirklich leben, muß sie ein lebendiges Leben
führen und ihre natürliche Bestimmung erfüllen, nicht
aber wie eine galvanisierte Leiche in den Händen der
Juden und Börsenjobber liegen. Wenn wir nach allen
zynischen, beleidigenden Herausforderungen unserer
Feinde diesen Krieg nicht begonnen hätten und den
erschöpften Märtyrern nicht zu Hilfe gekommen wären,
so würden wir uns jetzt selbst verachten müssen. Selbstverachtung
aber, moralisches Sinken, und nach ihm
Zynismus, – sind sogar für die Geschäfte der Börsenjobber
nicht günstig. Die Nationen leben durch große
Gefühle, durch große, alle vereinende und alles erhellende
Gedanken, und endlich durch die Einheit des
ganzen Volkes, die dann entsteht, wenn das Volk unwillkürlich
seine führende Intelligenz als mit ihm übereinstimmend
anerkennt, woraus dann die stärkste
Nationalkraft strömt. Das ist es, wodurch die Nationen
leben, nicht aber durch Börsenspekulationen und die
Sorge um den Wert des Rubels! Je geistig reicher
eine Nation ist, desto materiell reicher wird sie sein ...
Übrigens, was sind das doch wieder für alte Worte,
die ich da rede!





Zur Orientfrage





Lakaientum oder Zartgefühl



Bekanntlich sind alle intelligenten Russen außerordentlich
taktvoll in Fällen, in denen es sich um Europa
handelt, oder wenn sie glauben, daß Europa auf
sie sehe – obgleich Europa sie im Grunde niemals beachtet.[48]
Zu Haus aber, da entschädigen sie sich dafür:
zu Hause wird der ganze Europäismus in den allermeisten
Fällen beiseite geschoben ... Und wer von
ihnen glaubt denn auch im Ernst an diese uns so lange
schon gepredigten „europäischen Ideen“? Freilich,
manch ehrlicher und guter Mensch glaubt einfach aus
Herzensgüte an sie; aber gibt es denn viele solcher
Menschen bei uns? Um die Wahrheit zu sagen: genau
genommen, gibt es doch keinen einzigen Europäer unter
uns; denn wir sind ja überhaupt nicht fähig, Europäer
zu sein. Unsere Börsengeister und andere führende
Geister haben die europäischen Ideen anscheinend bloß
gepachtet. Russen aber mit großen, gesunden Gedanken,
die glauben freilich nicht an diese „europäischen Ideen“;
denn da ist auch wirklich nichts, woran zu glauben
sich lohnte. Nichts ist uns unklarer, nebelhafter, unbestimmbarer
als dieser Zyklus von Ideen, den wir in
der Periode unserer zweihundertjährigen europäischen
Nachahmung uns angeeignet haben, – in Wahrheit
kein Zyklus, sondern ein Chaos abgerissener Gefühle,
fremder, unverstandener Gedanken, fremder Schlüsse
und fremder Gewohnheiten, – und alles in allem

doch nur Worte und Worte, europäische liberale Worte
vielleicht, aber für uns doch nur Worte und Worte.



Mit Papageieninstinkten läßt sich das gerade auch
nicht erklären, ebensowenig mit einem Lakaientum
russischer Gedanken Europa gegenüber. Lakaiengedanken
gibt es ja sonst sehr viele bei uns, aber der
höhere Grund unserer europäischen Knechtschaft ist doch
wohl nicht ein Lakaientum, sondern schon eher unser angeborenes
Zartgefühl Europa gegenüber. Man wird
sagen, daß Zartgefühl und Lakaientum in dem Falle
ein und dasselbe sei. In vielen Fällen – vielleicht,
aber nicht in allen. Ich spreche hier selbstverständlich
nicht von den Geistern, die ich vorhin erwähnte; diesen
„Europäern“ ist es niemals weder um Europa noch um
Rußland zu tun gewesen. Die hatten als kluge Menschen
im Trüben gut fischen, und das taten sie denn
auch zwei Jahrhunderte lang.



Da äußert sich, zum Beispiel, der Engländer Gladstone
über den jetzigen russischen Krieg mit den Türken
folgendermaßen:



„Was man auch sonst über einige Kapitel der
russischen Geschichte sagen könnte, durch die Befreiung
vieler Millionen Menschen unterdrückter Völker von
einem harten und erniedrigenden Joch erweist Rußland
der Menschheit einen der größten Dienste, deren sich
die Geschichte der Menschheit erinnern wird.“



Was glauben sie wohl, würde solche Worte ein
russischer Europäer je auszusprechen wagen? Nie und
nimmer! Eher würde er sich die Zunge abbeißen, würde
aus Zartgefühl über und über erröten, nicht nur vor
Europa, sondern auch vor sich selbst, wenn er Ähnliches

nur hörte oder es womöglich noch von einem Russen
auf russisch geschrieben lesen müßte. „Um Gottes willen!
Wie sollten wir uns unterstehen ... und noch
dazu für die ganze Menschheit ... wir
Russen? Wir, die wir noch nicht einmal mit der Nase
an solche Aufgaben heranreichen, wir, mit unserem
schiefen, unausgeglichenen Gesicht, sollen ‚die Menschheit
befreien‘! Welch unliberaler Gedanke! Rußland
befreit die Völker!!“



Das wäre die aufrichtige Meinung des russischen
Europäers, und er schlüge sich eher die Finger ab, als
daß er Gladstones Worten Ähnliches niederschriebe.
„Gladstone kann ja vieles zu irgendwelchen Zwecken
erfinden, aber von Rußland versteht er doch nichts,“
würde er behaupten. Einige von unseren Europäern
aber würden nicht ohne Stolz noch hinzufügen: „Wir
russischen Europäer sind vielleicht doch noch liberaler
als die europäischen Europäer; denn wer von unseren
nüchternen Köpfen würde jetzt auch nur mit einer Silbe
von der Befreiung der Völker reden? Welch ein Rückschritt!
Und Gladstone schämt sich nicht einmal, so
etwas zu sagen!“



Wie soll man das nun nennen, meine Herren?
Lakaientum oder Zartgefühl Europa gegenüber?



Ich bleibe doch bei der Ansicht, daß in der europäischen
Periode unserer Geschichte das Zartgefühl eine
große Rolle gespielt hat. Viele von unseren Europäern
sind doch achtenswerte und tapfere Leute, Ehrenmänner
durch und durch – wenn auch nach den Begriffen einer
fremden, anerzogenen und von diesen unseren Rittern
selbst nicht allemal verstandenen Ehre –, aber immerhin

irgendeiner Ehre; sind Leute, die es nicht erlauben,
daß man ihnen auf die Füße tritt. Wie kann man sie
nur so mir nichts, dir nichts Lakaien nennen? Nein,
das Zartgefühl beherrscht sie, nicht das Lakaientum!



Unsere Damen, die begeistert den gefangenen Türken
Konfekt und Zigaretten bringen, tun das ja gleichfalls
nur aus Zartgefühl. Jetzt haben einige undelikate
Leute diese Damen zur Vernunft gewiesen, aber vorher
... Nehmen wir an, daß nach dem Eisenbahnzuge
mit den gefangenen Türken, denen unsere Damen
Buketts und Konfekt verehrten, ein zweiter Zug mit
echten Baschi-Bozuks ankäme – mit dieser berühmten
Landwehr, die sich ganz besonders durch das Zerreißen
von Säuglingen auszeichnet und durch die Kunst, aus
den Rücken der Mütter Riemen zu schneiden – ja, ich
glaube, unsere Damen würden diesen zweiten Zug mit
einem Schrei des Entzückens empfangen, würden die
interessante Landwehr mit Süßigkeiten überschütten und
in ihren Komitees womöglich Stipendien am Gymnasium
für sie erwirken. O, man glaube mir, meine
Voraussetzung ist durchaus nicht so phantastisch: dieses
Zartgefühl kann sich bei uns bis zum Äußersten steigern.
Wenn diese Damen sich im Spiegel betrachten, so denken
sie sicher ganz verliebt in sich selbst: „Wie human, wie
liberal wir doch sind!“ Ich glaube nicht, daß ich übertreibe!
Dieser hochmütige Blick, zum Beispiel, den der
sogenannte russische Europäer für unser Volk nur übrighat,
und dieses Lächeln, mit dem er das Streben des
Volkes kritisiert und ihm jegliches Denken abspricht –
„außer einigen schreiend blöden Einfällen von einigen
tausend Bauernköpfen und irgendeinem Dummkopf“ –:

kommt das nicht dem gleich, was ich von unseren Damen
gesagt habe?



Dieses Zartgefühl, das wir Europa entgegenbringen,
verläßt uns bei keiner Gelegenheit. Die
türkischen Gefangenen verlangten Weißbrot und sie erhielten
es sofort. Ja, die türkischen Gefangenen
weigerten sich sogar, zu arbeiten. Fürst Meschtscherski
schreibt in seinem „Tagebuch“ als Augenzeuge aus dem
Kaukasus:




Unsere Gefangenen verließen Tiflis. Man wollte
sie in offenen Wagen transportieren, sie aber revoltierten
und erdreisteten sich, zu erklären, daß sie in
solchen Wagen nicht fahren würden. Daraufhin gab
man ihnen Postequipagen, jede Equipage mit sechs
Pferden bespannt. Darüber drückten sie ihre Zufriedenheit
aus. Die Folge davon aber war, daß
aus Mangel an Pferden die Reisenden auf der
großen Grusinischen Heerstraße dreimal vierundzwanzig
Stunden warten mußten. Die russischen
Offiziere aber, die die gefangenen Türken begleiteten,
und die nur 50 Kop. täglich erhielten, setzte man
nicht in die Equipage, sondern wie Bediente in einen
Omnibus! Das nennt man dann „Humanität“!
(Moskauer Nachrichten.)





Das ist freilich nicht Humanität, sondern eben
jenes besagte Zartgefühl der europäischen Meinung
gegenüber. „Europa sieht auf uns, folglich muß man
in Galauniform den Paschas die besten Wagen anbieten.“




Die „Moskauer Nachrichten“ berichten unter anderem
auch von dem Erstaunen der Moskowiter bei der
Ankunft der gefangenen Türken, als sie sahen, wie man
sie transportierte:




Die gefangenen türkischen Soldaten waren bequem
in Waggons dritter Klasse untergebracht, die
Offiziere in Waggons zweiter Klasse, und der Pascha
nahm einen ganzen Waggon erster Klasse ein.
„Warum wird ihnen so viel Luxus geboten?“ hörte
man im Publikum fragen. „Unsere Grenadiere
wurden aus Moskau in Viehwaggons transportiert,
diese türkischen Gefangenen aber fahren in Luxuszügen.“



„Was, Grenadiere,“ rief darauf aus der Menge
ein Kaufmann – „sogar unsere verwundeten Soldaten
wurden in Viehwaggons transportiert, und
dabei hatte man ihnen nicht einmal Stroh untergebreitet.
Diesen feisten Pascha da, diesen Aufgefütterten,
den hätte man in den Viehwagen einsperren
sollen, damit er wenigstens etwas von seinem Fett
verliert!“



„Dort unten haben sie unsere Verwundeten zu
Tode gequält, ihnen die Sehnen herausgezogen, sie
mit glühendem Eisen gebrannt, und jetzt werden sie
bei uns dafür verhätschelt ...“





Solche Stimmen, bemerkt die Moskauer Zeitung,
waren nicht vereinzelt; in ihnen tat sich die Volksmeinung
kund: ist es doch schmerzlich zu sehen, daß
diese Baschi-Bozuks, dieser ganze türkische Abschaum
besser behandelt wird als unsere eigenen Soldaten.




Wir, die Intelligenz, sehen nichts Besonderes darin:
es ist eben Zartgefühl oder richtiger die äußere Form
eines Zartgefühls der europäischen Meinung gegenüber
– und weiter nichts. Das ist doch schon zweihundert
Jahre lang bei uns so Sitte gewesen – es wäre Zeit,
sich daran zu gewöhnen!



Da ich einmal auf diese Dinge zu sprechen gekommen
bin, will ich noch ein kennzeichnendes Beispiel wiedergeben.
Ich las diese Geschichte vor kurzem in der
Petersburger Zeitung, die sie einem Briefe entnommen
hatte.




In seinem Bericht vom Kriegsschauplatz erzählt
Herr Krestowski unter anderem von einem spaßigen
Fall. „In der Suite des Großfürsten erschien ein
sonderbarer Engländer: er trug einen Korkhelm und
einen Mantel von erbsgrüner Farbe. Es heißt, er
sei Mitglied des Parlaments und benutze seine freie
Zeit, um vom Kriegsschauplatz an eine der großen
Londoner Zeitungen (Times) Bericht zu erstatten.
Andere versichern, er sei nur ein ‚reisender Engländer‘,
wiederum andere, er sei einfach ein Russenfreund.
Doch wie dem nun auch sei, jedenfalls führt
sich dieser Herr etwas exzentrisch auf. In Gegenwart
des Großfürsten, wenn alle stehen, Seine Hoheit
nicht ausgenommen, bleibt er z. B. ruhig sitzen, und
bei Tisch erhebt er sich, wann es ihm gefällt. Vor
kurzem wandte er sich an einen bekannten Offizier
mit der Bitte, ihm seinen erbsfarbenen Mantel zu
halten. Der Offizier maß ihn mit etwas erstauntem
Blick, lächelte darauf ein wenig ironisch, zuckte die

Achsel und half ihm schließlich widerspruchslos in
den Mantel. Freilich, es blieb ihm auch nichts
anderes übrig. Der Engländer aber berührte nur
flüchtig mit der Hand den Schirm seines Korkhelms
...“





Die Petersburger Zeitung findet diesen Fall spaßig.
Zu meinem Bedauern kann ich wirklich nichts Spaßiges
in ihm entdecken, sondern nur sehr viel Ärgerliches.
Bei uns hat sich aus Romanen und französischen Vaudevilles
der Glaube ein für allemal festgesetzt, daß jeder
Engländer ein Sonderling sei. Aber was ist denn
ein Sonderling? Nicht immer braucht so ein Sonderling
gleich dermaßen naiv zu sein, nicht einmal erraten
zu können, daß in der Welt nicht überall dieselben
Sitten und Gebräuche herrschen, die irgendwo dort in
England allgemein angenommen sein mögen. Die
Engländer sind, im Gegenteil, ein kluges Volk; als
Seefahrer, und zudem noch als gebildete Seefahrer,
haben sie mit ihrem scharfen Blick besser als alle
Europäer die Völker aller Erdteile und ihre Sitten zu
beobachten verstanden; sie sind ganz ungewöhnlich begabte
Beobachter. Solch ein Engländer nun, und noch
dazu einer, der Mitglied des Parlaments ist, sollte nicht
wissen, wo und wann er stehen, wo und wann er sitzen
muß!? Es gibt ja kein einziges Land, in dem die Etikette
eine so große Rolle spielt wie gerade in England.
Die englische Hofetikette ist die komplizierteste
der ganzen Welt. Wenn dieser Engländer Parlamentarier
ist, so muß er als solcher doch wenigstens wissen,
wie sich die Mitglieder des Unterhauses zu denen des

Oberhauses zu verhalten haben, und zwar gerade in
dem Sinne: wer vor wem sitzen bleiben, und wer vor
wem aufstehen muß. Und wenn er noch gar zur höheren
Gesellschaft gehört – wo geht es denn zeremonieller zu
als bei den Diners und auf den Bällen oder in den
Empfangssälen der Londoner Aristokratie? Nein,
dieser Engländer scheint mir keineswegs ein Sonderling
zu sein – soweit man ihn nach dieser Beschreibung
beurteilen kann. Nein, das ist englischer Stolz, und
nicht nur Stolz, sondern ist einfach Anmaßung, Herausforderung.
Dieser „Russenfreund“ kann doch kein
großer Freund von uns sein. Er bleibt ruhig sitzen und
denkt bei sich über die russischen Offiziere: „Meine
Herren, ich weiß, daß Sie ein Löwenherz haben! ... Sie
unternehmen ja fast Unmögliches und führen es auch
aus. Furcht vor dem Feinde kennen Sie nicht; jeder
einzelne von Ihnen ist ein Held, und was Ehre ist,
wissen Sie alle nur zu gut. Ich kann nicht abstreiten,
was ich mit meinen eigenen Augen sehe. Doch nichtsdestoweniger
bin ich Engländer, Sie aber sind nur
Russen; ich bin Europäer, und Europa gegenüber
sind Sie verpflichtet, zartfühlend und aufmerksam zu
sein. Welche Löwenherzen Sie auch haben mögen –
im Vergleich mit Ihnen bin ich doch ... nun eben
ein höherer Typ Mensch. Es ist mir sehr angenehm,
sehr angenehm, Ihr Zartgefühl mir gegenüber zu beobachten
... Sie denken, daß das alles nur Kleinigkeiten
sind, aber gerade diese Kleinigkeiten sind es,
die mich amüsieren. Ich habe diese Vergnügungsreise
gemacht, weil ich hörte, daß Sie Helden seien; ich bin
hergekommen, um Sie mir näher anzusehen, aber ich

werde wieder einmal mit der Überzeugung heimkehren,
daß ich als Sohn Old-Englands“ – sein Herz erbebt
vor Stolz – „auf der Welt doch ein Mensch ersten
Ranges bin und bleibe: Sie aber, meine Herren, sind
als Russen doch nur zweitrangige Kreaturen ...“



Am interessantesten sind in dem Briefe zweifellos
die letzten Zeilen: „Der Offizier maß ihn mit etwas
erstauntem Blick, lächelte darauf ein wenig ironisch,
zuckte die Achsel und half ihm schließlich widerspruchslos
in seinen Mantel. Freilich, es blieb ihm
auch nichts anderes übrig.“



Wieso: „freilich“? Warum blieb ihm nichts anderes
übrig? Im Gegenteil, da hätte man gerade das
Entgegengesetzte tun sollen: man hätte ihn vom Kopf
bis zu den Füßen mit nicht mißzuverstehendem Blick
messen, ironisch lächeln, mit den Schultern zucken und
vorübergehen sollen, ohne den Mantel anzurühren.
Hatte man denn wirklich nicht bemerkt, daß der aufgeklärte
Seefahrer bloß seine Stückchen machte, daß
der feinste Kenner der Etikette den Augenblick benutzte,
um seinen kleinlichen Stolz zu befriedigen? Das
ist es ja, daß man in dem Augenblick nicht darauf verfallen
konnte, denn unser „Zartgefühl“ verhinderte es.
Doch, das war nicht etwa Zartgefühl diesem Engländer
gegenüber – weder als Mitglied des Parlaments,
noch als Besitzer jenes Korkhelms –, sondern
unser Zartgefühl Europa, der europäischen Aufklärung
gegenüber, unser Zartgefühl, in dem wir aufgewachsen
sind, und das uns bis zum Verlust unserer eigenen
Selbständigkeit und Persönlichkeit beherrscht, und von
dem wir uns noch lange nicht werden befreien können.

Die Lieferung von Patronen an die Türkei, die England
und Amerika besorgen, soll wirklich enorm sein.
Wir wissen ja ganz genau, daß der türkische Soldat bei
Plewna bisweilen an 500 Patronen täglich verbraucht:
die Türkei aber hat weder so viel Geld, noch solch einen
Kredit, um ihre Armee dermaßen mit Munition versehen
zu können. Daß die Engländer ihnen in jeder
Beziehung helfen, liegt auf der Hand; ihre Schiffe
bringen den Türken alles, was zum Kriege nötig ist.
Bei uns aber schweigen die Zeitungen darüber – aus
„Zartgefühl“ natürlich: „Ach, sprechen Sie nicht davon,
werfen Sie doch nur nicht solche Fragen auf, wir wollen
nichts davon sehen, nichts hören, sonst würden wir
die gebildeten Seefahrer womöglich erzürnen und
dann ...“



Nun, und was dann? Warum fürchtet ihr euch?
Wahrlich, über dieses Thema „Zartgefühl“ könnte
man noch vieles hinzufügen.



Selbst wenn es diese gewissen Wechsel und Wechselchen
gibt, die wir Europa in Gestalt verschiedener
Versprechungen eingehändigt haben sollen, so ist doch
auch das nur aus Zartgefühl Europa gegenüber und
aus Verehrung für seine Kultur geschehen. Doch vorläufig
will ich dieses Thema fallen lassen. Ich erinnere
mich, zu Anfang dieses Kapitels noch hinzugefügt
zu haben, all das geschehe ja nur Europa gegenüber,
bei uns zu Hause kämen wir schon auf unsere Rechnung.
Ich möchte nun die Gelegenheit benutzen, zu zeigen,
wie wir es verstehen, uns dafür zu entschädigen.




Der größte Beweis unseres Lakaientums



Erinnern Sie sich noch, meine Herren, wie wir im
Sommer, als wir kurz vor Plewna in Bulgarien eindrangen,
plötzlich vor Unwillen einfach erstarrten?
Übrigens waren nicht alle so ungehalten, das muß ich
vorausschicken. Doch die Stimmen der Herren Kriegsberichterstatter
fanden in unseren Petersburger Zeitungen
einen lebhaften Widerhall.



Es handelte sich um folgendes: Uns, wie der ganzen
Welt, ist es bekannt, daß wir auszogen, um die unterdrückten,
erniedrigten und gequälten Balkanslawen zu
befreien. Ich erinnere mich noch, ganz zu Anfang des
Krieges in einer unserer besten Zeitungen gelesen
zu haben: „Wenn wir in Bulgarien einziehen, werden
wir nicht nur unsere Armee zu ernähren haben, sondern
auch die bulgarische Bevölkerung, die bereits dem
Hungertode nahe ist.“ Und siehe da, nachdem wir uns
eine solche Vorstellung gemacht hatten – von den Bedrückten,
Gepeinigten und Hungernden, und von allen
Flüssen und aus allen Gauen Rußlands hinzogen,
um uns für sie aufzuopfern –, stehen wir plötzlich vor
reizenden Bulgarenhäuschen, die, umgeben von Blumen
und Obstgärten, weidenden Viehherden und Ackerland,
keineswegs unseren Erwartungen entsprechen. Und
zur Vollendung des Ganzen gibt es gleich im ersten
bulgarischen Städtchen drei orthodoxe Kirchen und nur
eine Moschee. Das war im Lande der Bulgaren, der
des Glaubens wegen Unterdrückten! „Wie wagen sie
es nur!“ ereiferten sich gleich die beleidigten Herzen

der Befreier, und das Blut stieg ihnen zu Kopf. „Wir
sind doch hergekommen, um sie zu befreien! – Auf den
Knien müßten sie uns empfangen! Und statt über
unser Kommen froh zu sein, sehen sie uns noch mißtrauisch
an! Uns! ... Allerdings, sie bringen uns
Salz und Brot, das ist schließlich wahr, aber von der
Seite sehen sie uns doch mißtrauisch an! ...“ Was
meinen Sie, meine Herren, wenn Sie plötzlich ein
Telegramm bekämen mit der Nachricht, daß ein Ihnen
nahestehender Mensch, ein Freund oder Bruder, im
Sterben liegt oder verunglückt ist, oder daß man ihn
beraubt hat, so werden Sie sich doch so schnell wie
möglich zu ihrem unglücklichen Bruder begeben, nicht
wahr? Und siehe da: plötzlich ist nichts von alledem
geschehen: Sie treffen den Menschen bei vorzüglichster
Gesundheit beim Mittagstisch an! Freudig lädt er sie
ein, mit ihm zu speisen, und er lacht von ganzem
Herzen über das Mißverständnis, über das qui pro quo.
Ob Sie nun diesen Menschen lieben oder nicht lieben:
es wird Ihnen doch niemals einfallen; es ihm zu verübeln,
daß er nicht in Lebensgefahr schwebt, daß man
ihn nicht beraubt hat, oder daß ihm nicht sonst ein
Unglück zugestoßen ist? Oder gar, daß er so gesund
aussieht, zu Mittag speist und dazu Wein trinkt? Ich
glaube, doch nicht! Im Gegenteil, Sie würden sich
freuen, daß er lebt und womöglich noch wohler aussieht
als Sie selbst. Nun, freilich wäre es menschlich,
sich ein bißchen zu ärgern – aber doch nicht etwa
darüber, daß man ihm, sagen wir, nicht die Beine
abgefahren hat? Sie werden doch nicht gleich vom
Tische aufstehen und über ihn Bericht erstatten, Anekdoten

von ihm erzählen, seine schlechten Charaktereigenschaften
hervorheben ...? Bei den Bulgaren hat
man es aber getan. „Bei uns kann sich ein wohlhabender
Bauer nicht so gut ernähren wie dieser unterdrückte
Bulgare,“ hieß es. Andere kamen sogar zu der
Überzeugung, daß nur die Russen die Ursache des Unglücks
der Bulgaren seien: „Wenn wir nicht den Türken
gedroht hätten und nicht hingezogen wären, um diese
angeblich geplünderten und unterdrückten Bulgaren zu
‚befreien‘, so lebten sie noch heute wie im Wollkorbe.“
Das kann man auch jetzt noch hören.



Und so mußten wir uns denn für unser Zartgefühl
Europa gegenüber und für unseren aufgeklärten Europäismus
zu Hause entschädigen, mußten, wo Europa
nicht auf uns sieht, unser Herz erleichtern können. Und
in Bulgarien waren wir ja so gut wie zu Hause.
„Wir sind gekommen, um sie zu befreien, folglich gehören
sie ja fast zu uns. Besitzt der Bulgare einen
Garten oder ein Gut, so hat er es jetzt gleichsam geschenkt
von uns wiedererhalten: wir nehmen dafür
nichts von ihm und genau genommen haben wir ja
auch nicht das Recht dazu, aber er muß es doch empfinden
und uns ewig dafür dankbar sein, daß wir
ihm zu Hilfe gekommen sind, ihn und sein Hab und
Gut von dem Türken, seinem Unterdrücker, befreit
haben. Das müßte er doch begreifen!“ Und da sehen
wir plötzlich, daß ihn niemand unterdrückt! Welch eine
beleidigende Situation, nicht wahr?



Und welch ein Lakaientum im Grunde, statt wirklichen
Zartgefühls! Und welch eine Komik! Es ist
schlechthin die komischste aller Entschädigungen „bei

uns zu Haus“ für die unbequeme Uniform des europäischen
Zartgefühls, in der wir uns Europa zu
präsentieren lieben! Welch ein Lakaientum in den Gedanken
dieser leicht erregbaren Herren! Die Situation
überraschte viele von unseren Tapferen dermaßen, daß
sie einfach ihre Geistesgegenwart verloren; und diese
Verblüffung ist schon etwas ernster zu nehmen als
jene Überrumpelung unseres Offiziers durch den Engländer
mit dem erbsgrünen Mantel.



Später klärte sich natürlich alles auf, die Wahrheit
enthüllte sich den Entrüsteten. Es stellte sich heraus,
daß der Bulgare arbeitsam und sein Land sehr fruchtbar
ist. Und wenn er auch mißtrauisch auf die
russischen Truppen sieht, so muß man doch bedenken,
daß er schon vier Jahrhunderte lang Sklave ist und
infolgedessen, wenn er seinem neuen Herrn entgegentritt,
nicht gut glauben kann, daß der ihm ein Bruder
sein wolle. Außerdem muß er doch noch seinen früheren
Herrn fürchten und sich unwillkürlich sagen: „Wenn
der nun wiederkommt und es erfährt, daß ich diesem
hier Salz und Brot gereicht habe, – was dann?“ Und
der Arme hatte durchaus recht. Nachdem wir unseren
ersten tapferen Angriff jenseits des Balkan gemacht
hatten, traten wir den Rückzug an. Zu den Bulgaren
aber kamen wieder die Türken – und wie sie von diesen
behandelt wurden, wird die Weltgeschichte erzählen!
Ihre hübschen Häuschen, diese Aussaaten, Gärten und
Viehherden, alles wurde geplündert, in Staub und
Asche verwandelt, dem Erdboden gleichgemacht. Nicht
zu Hunderten, sondern zu Tausenden und Zehntausenden
wurden die Bulgaren durch Feuer und Schwert vernichtet,

ihre Kinder wurden in Stücke gerissen und sie
starben unter den schrecklichsten Qualen, ihre Frauen
und Töchter wurden geschändet, zum Verkauf fortgeschleppt
oder totgeschlagen. Die Männer, die, welche
die Russen mit Salz und Brot begrüßt hatten und
obendrein auch noch jene, die die Russen nicht begrüßt
hatten, mußten alle auf dem Scheiterhaufen oder am
Galgen dafür büßen. Man nagelte sie am Abend mit
den Ohren an die Zäune, und am anderen Morgen
mußte einer von den Verurteilten alle seine Gefährten
aufhängen, zum Schluß aber wurde er selbst aufgeknüpft
– unter dem Gelächter dieser wollüstigen
Bestien, die sich eine türkische Nation nennen.



Auf diese Weise kamen die über das gute Leben
der Bulgaren so entrüsteten Herren bald zu der Erkenntnis,
daß dieses Leben im Grunde genommen nur
eine Dekoration gewesen war, daß alle diese Häuser
und Gärten und die Frauen und Kinder, die unmündigen
Knaben und Mädchen in diesen Häusern, dem
Türken gehörten. Und der nahm sie, wann es ihm
gefiel: auch in friedlichen Zeiten überfiel er sie, nahm
ihnen Geld und Vieh, Frauen und Mädchen.



Doch jetzt, da sie in Wut geraten sind, plündern
und zerstören sie die unglücklichen bulgarischen Provinzen
bis auf den nackten Erdboden. Wenn wir lange
vor Plewna liegen müssen und nur langsam vorrücken,
so werden die Türken, wenn sie sehen, daß sie Bulgarien
vielleicht auf immer verlieren, das Land ganz
und gar in Asche verwandeln, solange sie noch Zeit
dazu haben. Jedenfalls aber sind die Ansichten unserer
Klugen darüber wirklich bemerkenswert; sie behaupten:

wenn wir uns nicht in türkische Angelegenheiten eingemischt
hätten, würden die Bulgaren noch heute
gleichsam im Wollkorbe leben, und wir Russen allein
seien an ihrem Unglück schuld. Der bekannte Korrespondent
der „Daily News“, Mr. Forbes, sagt uns
darüber in einem seiner vorzüglichen Berichte vom
Kriegsschauplatz seine ganze englische Wahrheit. Er
gesteht den Türken aufrichtig zu, daß sie das volle Recht
gehabt hätten, alle Bulgaren, die nördlich vom Balkan
lebten, in der Zeit zu vernichten, als die russische Armee
sich über die Donau zurückzog. Mr. Forbes bedauert
fast – natürlich nur politisch –, daß dies nicht geschehen
ist, und kommt zu dem Schluß, daß die Bulgaren
den Türken zu ewiger Dankbarkeit verpflichtet
seien, weil diese sie nicht wie eine Herde Schafe geschlachtet
haben. Wenn man jetzt an die russische Auffassung
denkt, an die „Bulgaren im Wollkorbe“, und
sie dem Ausspruch Forbes’ gegenüberstellt, könnte man
sich ja mit folgenden Worten an den Bulgaren wenden:
„Wie solltest du nicht im Wollkorbe leben, da man
dich nicht einfach geschlachtet hat?“ Sonderbar ist
dabei nur eines: Wie ist es möglich, daß ein solches
Recht den Türken kaltherzig zugesprochen werden kann,
und noch dazu von einem so gebildeten Menschen wie
Mr. Forbes, der doch einer so aufgeklärten und großen
Nation angehört? Sind das die letzten Blüten und
Früchte der englischen Zivilisation? Selbstverständlich
hätte er sich anders ausgedrückt, wenn es sich, anstatt
um Bulgaren, um Franzosen oder Italiener gehandelt
hätte. Es handelte sich hier aber nur um Slawen, um
Bulgaren! In Europa scheint man eine geradezu

blutliche und ererbte Verachtung für die Slawen, für
die slawische Rasse überhaupt zu haben. Man zählt
sie dort zu den Hunnen. Europa würde es ruhig zulassen,
daß man sie alle, mit Weibern und Kindern
bis auf den Letzten vernichtete. Und bitte vor allen
Dingen nicht zu vergessen, daß es nicht ein Earl of
Beaconsfield ist, der jenen Ausspruch getan – der
könnte solche Überzeugungen noch aus Rücksicht auf
die „englischen Interessen“ haben –, sondern Mr.
Forbes, ein Privatmann, der doch keineswegs verpflichtet
ist, die Interessen Englands um jeden Preis,
und was es auch koste, zu wahren, ein ehrlicher,
talentvoller, „wahrhaft humaner Mensch“, wie er uns
in seinen ersten Briefen erschien. Nein, diesem Urteil
liegt eine westeuropäische Antipathie gegen alles, was
Slawe heißt, zugrunde. Diese Bulgaren kann man
mit siedendem Wasser übergießen, wie ein Wanzennest
in einem alten Holzbett. Ist es bei den Europäern
vielleicht ein Instinkt, eine Vorahnung, daß die östlichen
Slawenstämme, wenn sie einmal befreit sein
werden, eine große Rolle in der neu heraufkommenden
Menschheit spielen und den Platz der alten, vom Wege
abgekommenen Kulturträger einnehmen könnten? Bewußte
Westler können das natürlich weder zulassen,
noch sich vorstellen, daß dieses Wanzennest sich wirklich
zu etwas Höherem zu entwickeln vermöchte. Aber da
ist ja noch Rußland, das augenscheinlich der Träger
einer neuen Idee ist und die Fahne der Zukunft, zum
Ärger und Erstaunen aller, hochhebt. Da Rußland
aber kein Wanzennest ist, sondern ein Gigant und eine
Kraft, die man nicht leugnen kann, und da Rußland

gleichfalls aus einer slawischen Nation besteht, – wie
müssen diese Europäer da Rußland in ihrem Herzen
hassen, wie müssen sie sich unwillkürlich und vielleicht
noch ganz unbewußt über unsere Mißerfolge freuen,
wie über jegliches Unglück, das uns trifft! Sollte das
nicht aus Instinkt, aus Vorgefühl geschehen?



Ein ganz persönliches Wort über die Slawen, das ich schon lange habe sagen wollen



Da ich nun einmal darauf zu sprechen gekommen
bin, will ich noch ein ganz persönliches Wort über die
Slawen und die Slawenfrage sagen. Wer diskutiert
heutzutage bei uns nicht über die Möglichkeit eines
baldigen Friedens, über die Möglichkeit irgendeiner
Entscheidung in der Slawenfrage? Geben wir also
unserer Phantasie einmal volle Freiheit und stellen wir
uns vor, daß Rußland durch sein Blut die Slawen
bereits befreit habe, daß das Türkische Reich überhaupt
nicht mehr existiere und die Balkanvölker nun ein neues,
freies Leben führen können. Es ist natürlich schwer
vorauszusagen, welche Form diese Freiheit der Slawen
annehmen, ob es zu einer Föderation der befreiten
kleineren Völker kommen wird, oder ob sich die einzelnen
Völker zu selbständigen kleinen Reichen emporschwingen
werden, mit Herrschern, die man natürlich aus den
verschiedenen regierenden Häusern Europas wählen
würde. Und schließlich: werden alle diese Länder und
Ländchen vollständig unabhängig sein, oder werden sie
unter dem Schutze und der Aufsicht eines „europäischen

Bundes der Mächte“, zu dem auch Rußland gehören
wird, stehen? Ich glaube, alle diese kleinen Völker
werden sich auf jeden Fall einen „europäischen Bund
der Mächte“ ausbitten, auch wenn Rußland in diesen
einbegriffen sein wird. Denn was sollten sie sonst zum
Schutz vor Rußlands Herrschsucht tun?



Alles das läßt sich heute noch nicht im einzelnen
voraussagen, doch zwei Dinge kann man auch jetzt
schon mit Bestimmtheit wissen: erstens, daß bald, oder
vielleicht auch noch nicht so bald, alle slawischen
Stämme sich vom Türkenjoch befreien und ein neues,
und vielleicht sogar unabhängiges Leben führen werden;
und zweitens ... Doch gerade über diesen zweiten
Punkt wollte ich schon seit langer Zeit meine persönliche
Meinung sagen.



Es ist meine feste Überzeugung, daß Rußland noch
nie solche Neider, Verleumder und sogar so bittere
Feinde gehabt hat, wie es alle diese Slawen sein
werden, wenn Rußland sie befreit haben wird und
Europa sie als Befreite wird anerkennen müssen. Möge
man deswegen nicht glauben, daß ich die Slawen hasse!
Im Gegenteil, ich liebe die Slawen sehr und werde
mich deshalb nicht lange verteidigen; weiß ich doch,
daß alles, was ich jetzt behaupte, in Erfüllung gehen
wird, und daß diese Feindschaft nicht etwa einer besonderen
slawischen Charakterlosigkeit oder Undankbarkeit
entspringen wird – in dieser Beziehung sind
die Slawen wie alle anderen Völker –, sondern es
wird geschehen, weil solche Dinge in der Welt nun einmal
keinen anderen Lauf nehmen können. Doch ich
werde mich nicht weiter dabei aufhalten; ich will nur

sagen, daß wir jetzt keine Dankbarkeit von den Slawen
verlangen können, uns vielmehr darauf gefaßt machen
müssen, daß sie uns keine entgegenbringen werden.
Nach der Befreiung werden sie ihr neues Leben sicherlich
damit beginnen, daß sie Europa, wahrscheinlich
England und Deutschland, um die Sicherstellung ihrer
Freiheit bitten. Sie werden sich die größte Mühe
geben, sich selbst davon zu überzeugen, daß sie Rußland
nicht die geringste Dankbarkeit schuldig, sondern gezwungen
seien, beim Friedensschluß Europas Schutz
zu erflehen, auf daß Rußland, nachdem es sie von den
Türken befreit, sie nicht etwa selber verschlinge – „zur
Erweiterung seiner Grenzen und Gründung des großen
allslawischen Reiches durch die Unterwerfung der
Slawen unter den gierigen, schlauen, barbarischen
Staat der Großrussen“. Lange, oh, lange noch
werden sie nicht imstande sein, weder die Uneigennützigkeit
Rußlands, noch seine große heilige
Idee anzuerkennen: eine jener mächtigen Ideen, durch
die die Menschheit lebt, ohne die aber die Menschheit,
wenn sie aufhören sollte, in ihr zu leben – erstarren,
verkrüppeln und sterben würde an ihren Seuchen und
ihrer Kraftlosigkeit. Nehmen wir zum Beispiel den
gegenwärtigen Krieg, diesen volkstümlichen russischen
Krieg, der ein Kampf gegen die türkischen Ungeheuer
zur Befreiung unglücklicher Völker ist, – haben die
Slawen diesen Krieg etwa verstanden? Jetzt haben sie
uns noch nötig, wir kämpfen ja noch für sie. Wenn
aber der Krieg beendet sein wird, werden sie ihn dann
auch noch für eine große Tat ansehen, für die sie uns

Dankbarkeit schuldig sind? Nie und nimmer werden
sie das tun!



Im Gegenteil, sie werden es als politische und womöglich
gar wissenschaftliche Wahrheit aufstellen, daß
sie sich, wenn nicht Rußland dagewesen wäre, schon
längst allein, durch eigenen Heldenmut, oder mit Hilfe
Europas zu befreien verstanden hätten. Europa hätte,
wenn wieder dieses Rußland nicht auf der Welt gewesen
wäre, nichts gegen ihre Freiheit einzuwenden
gehabt, sondern sie womöglich selber von den Türken
befreit. Diese schlaue Lehre hat ja schon jetzt viele
Anhänger unter ihnen und wird sich in der Folge noch
zu einem wissenschaftlichen und politischen Axiom entwickeln.
Sogar von den Türken werden diese Balkanslawen
mit größerer Ehrfurcht sprechen als von uns.
Vielleicht werden sie ein ganzes Jahrhundert oder noch
länger für ihre Freiheit bangen und vor der Herrschsucht
Rußlands zittern; sie werden sich bei den europäischen
Mächten einschmeicheln, werden Rußland verleumden
und überall gegen uns intrigieren. O, ich
spreche nicht von einzelnen Personen: gewiß wird es
auch unter ihnen Menschen geben, die wissen werden,
was Rußland für sie war und immer sein wird. Diese
Menschen verstehen auch sicher die ganze Größe und
Heiligkeit der Tat Rußlands und seiner großen Idee,
die es hochhält vor der ganzen Menschheit. Aber dieser
Menschen wird es zuerst so wenige geben, daß man sie
auslachen oder sogar politisch verfolgen wird. Besonders
gern werden die befreiten Slawen aller Welt
verkünden, daß sie gebildete Völker seien, sogar höchst
kulturfähig, im europäischen Sinne, während Rußland

ein barbarisches Land, ein dunkler nordischer Koloß,
dabei längst nicht vom reinsten slawischen Blute, ein
Unterdrücker und Feind der europäischen Zivilisation
sei und bleibe. Sie werden natürlich eine konstitutionelle
Regierung haben, ein Parlament, verantwortliche
Minister, Redner und Reden. Das wird sie außerordentlich
beruhigen und entzücken. Es wird ihnen
ungeheuer schmeicheln, in den Pariser und Londoner
Blättern Telegramme zu lesen, die durch die ganze
Welt gehen und allen melden, daß z. B. nach langem
Parlamentssturm endlich das bulgarische Ministerium
gefallen sei und eine neue liberale Mehrheit sich gebildet
habe, daß ein Bulgare namens Iwan Tschiftlik
endlich eingewilligt, das Portefeuille des Ministerpräsidenten
anzunehmen ... Ja, in Rußland muß man
sich jetzt ernsthaft darauf vorbereiten, daß alle diese
von uns befreiten Slawen sich zunächst begeistert auf
Europa stürzen, bis zum Verlust der eigenen Persönlichkeit
europäische Formen, politische wie soziale, annehmen
und auf die Weise erst eine lange Periode des
Europäismus durchleben werden, ehe sie etwas von
ihrer slawischen Bedeutung und ihrer eigenen Berufung
unter den Völkern werden begreifen lernen.
Übrigens werden sie sich ewig untereinander streiten,
ewig sich gegenseitig beneiden und gegen einander intrigieren.
Sollte ihnen aber Gefahr drohen, so würden
sie alle natürlich wieder Rußland um Hilfe bitten.
Denn wie sie uns in Europa auch verleumden, wie sie
mit Europa auch liebäugeln mögen, sie werden doch
immer instinktiv fühlen (selbstverständlich erst im
Augenblick der Gefahr, nicht früher), daß Europa der

einzige Feind ihrer Selbständigkeit ist, war und immer
sein wird. Sie werden begreifen, daß sie auf der
Welt nur noch existieren, weil der große feststehende
Magnet Rußland unwiderstehlich sie alle an sich zieht
und so ihre Nationalität und Einheit erhält. Es wird
auch Minuten geben, da sie imstande sein werden, beinahe
bewußt einzugestehen, daß, wenn sie nicht Rußland
hätten, das große östliche Zentrum der großen
aufkommenden Ideen, ihre volkliche Einheit und Selbständigkeit
im Augenblick auseinanderfallen, ihre ganze
Nationalität sich auflösen und im europäischen Ozean
wie einzelne Wassertropfen im Meere verschwinden
würde. Noch auf lange aber wird Rußland die Sorge
verbleiben, sie zu versöhnen, ihnen Vernunft beizubringen
und vielleicht sogar noch das Schwert für sie
zu ziehen. Natürlich wirft sich dabei die Frage auf,
welch einen Vorteil Rußland denn für sich erwartet,
warum Rußland sich so oft für sie geschlagen, sein Blut,
seine Kräfte, sein Geld für sie hingegeben? Doch nicht
etwa, um so viel kleinlichen Haß und so häßliche Undankbarkeit
zu ernten? Freilich hat Rußland immer
gewußt, daß es das Zentrum der slawischen Einheit
ist, daß, wenn die Slawen in Zukunft ein freies, nationales
Leben führen werden, Rußland das gewollt
und durchgesetzt haben wird. Welch einen Vorteil
bringt uns nun dieses Bewußtsein, außer Arbeit, Ärger
und Sorgen?



Die Antwort darauf ist schwer, und vielleicht
werden nicht alle sie verstehen können. Wir wissen
ja, daß Rußland niemals auch nur auf den Gedanken
kommen wird, sein Territorium auf Kosten der Slawen

erweitern, sie politisch an sich ketten oder gar ihre
Länder zu russischen Gouvernements machen zu wollen.
Alle Slawen verdächtigen jetzt Rußland dieser Absicht,
und Europa wird noch weitere hundert Jahre diesen
Argwohn gegen uns hegen. Möge Gott Rußland vor
solchen Absichten bewahren! Denn je mehr es seine
politische Uneigennützigkeit den Slawen gegenüber
aufrechterhält, desto sicherer wird es eine volle Einigung
der Slawen unter einander erreichen, vielleicht
schon im Verlauf von einem Jahrhundert. Wenn es
den Slawen von Anfang an politische Freiheit gibt
und sich jeder Vormundschaft enthält, doch zu jeder
Zeit bereit ist, sein Schwert für die Freiheit ihres
Glaubens und ihrer Nationalität zu ziehen, so wird
Rußland zu seinem und zu ihrem Wohl mehr erreichen,
als wenn es mit Gewalt seinen politischen Einfluß
auf die Slawen aufrechtzuerhalten strebte. Ja,
gerade ... wenn Rußland seine vollständige Uneigennützigkeit
ihnen gegenüber bewahrt, wird es sie besiegen
und ihr Vertrauen gewinnen. Zuerst werden
sie vielleicht nur im Notfalle zu uns kommen, dann
aber werden sie sich mit dem vollen Vertrauen eines
Kindes an uns schmiegen. Alle werden sie in das
heimatliche Nest, zu Rußland, zurückkehren. Oh, viele
Russen, Gelehrte wie auch Dichter, setzen schon große
Hoffnungen auf diese Vereinigung. Sie erwarten,
daß die befreiten und auferstandenen slawischen Völkerschaften
viele neue und noch nie dagewesene Elemente
ins russische Leben bringen, das Slawentum Rußlands
erweitern und auf die Seele Rußlands einen großen
Einfluß ausüben werden; ja, sogar die russische

Sprache, die russische Literatur, das russische Schaffen
überhaupt sollen sie geistig bereichern und ihm neue
Horizonte eröffnen. Ich muß gestehen, daß mir diese
Begeisterung immer etwas literarisch erschienen ist.
Vielleicht wird Ähnliches einmal wirklich geschehen,
aber wohl nicht früher als in hundert Jahren; für
dieses ganze Jahrhundert dagegen wird Rußland von
den Slawen nichts zu nehmen brauchen, weder von
ihren Ideen, noch von ihrer Literatur, denn was
könnten sie uns jetzt geben? Rußland wird dieses
ganze Jahrhundert hindurch nur gegen ihre Beschränktheit
und ihren Eigensinn zu kämpfen haben, desgleichen
gegen ihre schlechten Angewohnheiten und ihren Verrat
am Slawentum, ihren Verrat um europäischer
Formen willen in politischen wie sozialen Dingen.
Nach der Slawenfrage steht Rußland noch die Orientfrage
bevor. Die Slawen werden heute überhaupt
nicht verstehen, was diese Orientfrage eigentlich bedeutet!
Ganz so, wie sie auch die slawische Einigung
zu einer allgemeinen Brüderschaft noch lange nicht verstehen
werden. Ihnen diese durch die Tat und das
Beispiel zu erklären, wird in Zukunft die Aufgabe
Rußlands sein. Wieder wird man fragen, wozu und
warum soll Rußland eine solche Arbeit auf sich nehmen?
Wozu? um ein höheres Leben zu führen, um die Welt
mit einer großen uneigennützigen Idee zu durchleuchten,
um einen großen, mächtigen Organismus brüderlicher
Einigung von Völkerstämmen zu schaffen, – nicht
durch politische Gewalt, nicht mit Feuer und Schwert,
sondern durch Überzeugung, Liebe, Uneigennützigkeit
und Aufklärung: um endlich alle Kleinen um sich zu

scharen und ihnen die mütterliche Aufgabe Rußlands
zu beweisen. Das ist unser Ziel und das ist meinetwegen
auch unser Vorteil. Denn wenn eine Nation
für keine höheren Ideen, nicht mit höheren Zielen zum
Wohle der Menschheit, sondern nur ihren eigenen „Interessen“
lebt, so wird diese Nation untergehen. Höhere
Ziele für Rußland kann es aber nicht geben, als uneigennützig
den Slawen zu dienen, ohne von ihnen Dankbarkeit
zu erwarten, nach ihrer sittlichen und geistigen,
nicht nur nach ihrer politischen Einigung zu streben.
Nur durch diese Tat würde das Slawentum der
Menschheit eine neue, wertvolle Idee geben ... Höhere
Ziele als solche gibt es nicht auf dieser Welt, und es
kann für Rußland nichts „vorteilhafter“ sein, als
solche Ziele zu haben, sie sich mehr und mehr klarzumachen,
um die eigene Seele zu heben in dieser ewigen,
unermüdlichen, heldenhaften Arbeit für die Menschheit.
Darum aber ist eines gewiß: füllt dieser Krieg für
Rußland günstig aus, so tritt Rußland in eine neue
und höhere Phase seines Seins ...



Was man jetzt über den Frieden spricht.

Muß Konstantinopel Rußland gehören,
und ist das überhaupt möglich? Verschiedene
Meinungen



Vor einiger Zeit fing man bei uns an, über die
baldige Beendigung des Krieges zu sprechen, und
heute spricht bereits alle Welt von möglichen und unmöglichen
Friedensbedingungen. Es freut mich sehr,
daß große politische Zeitungen Rußlands unsere Mühen

und Opfer hochschätzen und Friedensbedingungen vorschlagen,
die diesen gebrachten Opfern angemessen sind.
Auch ist es beruhigend zu hören, daß die Mehrzahl der
Urteile die selbständige Entscheidung Rußlands beim
Friedensschluß verlangt, das Recht, einen persönlichen,
separaten Frieden zu schließen, ohne Europa herbeizurufen,
und wenn möglich, ohne sich um die europäischen
Meinungen überhaupt zu kümmern. Das Los
der Slawen wird gleichfalls in Betracht gezogen. Man
streitet über die Kriegsentschädigungen und verlangt
in der Begeisterung sogar die türkischen Panzerschiffe.
Das Recht, uns Kars und Erserum einzuverleiben,
gestehen uns fast alle zu. Natürlich gibt es auch wieder
Leute, die schon bei der bloßen Annahme, wir könnten
es wagen, Kars zu annektieren, beleidigt sind. Und
wiederum gibt es andere, die nicht nur über Kars,
sondern selbst über Konstantinopel verfügen und sogar
behaupten, daß Konstantinopel einmal uns gehören
müsse! Diese Debatten über den Frieden
werden sich natürlich nach jeder größeren Aktion
unseres Heeres wiederholen. Ich will hier nur darauf
hinweisen, daß in den Urteilen unserer großen Blätter
ein Irrtum sich bemerkbar macht. Alle halten sie das
Europa von heute noch für das Europa von früher –
das heißt, man nimmt bei uns an, daß die europäischen
Großmächte immer noch dieselben sind, man setzt immer
noch das alte „europäische Gleichgewicht“ voraus.
Indessen verändert sich Europa jetzt von Stunde zu
Stunde: was vor einem halben Jahr war, wird vielleicht
schon nach drei Monaten nicht mehr sein – so
sehr kann sich bis zum nächsten Frühling Europas

früheres Aussehen verändert haben. Die ungeheuren
und verhängnisvollen Gegenwartsprobleme, die sich
erst noch herausarbeiten müssen, und die vielleicht sehr
bald eine Entscheidung heischen werden, zieht man
noch immer nicht in dem Umfange in Betracht, den
sie tatsächlich in der Welt einnehmen. Sogar der
Bestand jenes Europas, das sich beim Friedensschluß
einmischen könnte, ist schwer schon jetzt festzustellen.
Deshalb aber kann man, meiner Meinung nach, auf
Grund der früheren Verhältnisse die Friedensbedingungen
unmöglich im voraus bestimmen, ohne zu berücksichtigen,
daß Europa selber von der Stelle rückt
und selber neuer Bestimmungen harrt. Übrigens, davon
später. Jetzt will ich, da schon einmal von Konstantinopel
die Rede ist, noch eine sehr sonderbare
Meinung Nicolai Jakowlewitsch Danilewskis[49] über
das „nächste Schicksal Konstantinopels“ vermerken.



Ich werde sie übrigens nicht in allen Einzelheiten
wiedergeben können.



Nach vielen durchaus richtigen Bemerkungen –
wie zum Beispiel, daß Konstantinopel nach der Vertreibung
der Türken nicht eine freie Stadt werden kann,
wie es etwa Krakau einmal war, ohne zu riskieren,
ein Sammelplatz und Zufluchtsort von Verbrechern
und Verschwörern der ganzen Welt, eine Beute der
Juden, Spekulanten und Intriganten zu werden –
fordert N. J. Danilewski, daß Konstantinopel in den
„gemeinsamen Besitz aller östlichen Völker“ übergehe.
Allen Völkern sollen die gleichen Rechte über diese

Stadt zugestanden werden: Russen, Slawen, Griechen,
Bulgaren sollen alle zusammen Konstantinopel
besitzen. Eine solche Ansicht ist meiner Meinung nach
denn doch etwas sonderbar. Wie kann Rußland den
Besitz dieser Stadt mit anderen Völkern teilen, wenn
Rußland ihnen in jeder Beziehung weit überlegen ist,
nicht nur jedem einzelnen kleinen Balkanvolk, sondern
auch allen diesen Völkern zusammen genommen? Der
Riese Gulliver könnte, wenn er wollte, den Liliputanern
hundertmal versichern, daß er ihnen in jeder Beziehung
gleich sei, es würde ihm doch niemals geglaubt werden.
Wie kann man nur eine solche Geschmacklosigkeit behaupten
und dazu noch selbst mit aller Gewalt an so
etwas glauben? Nein, Konstantinopel muß uns gehören,
muß von uns Russen erobert werden und muß bis in
alle Ewigkeiten in unserem Besitz verbleiben. Uns
allein soll die Stadt gehören; wir aber können dann,
wenn wir sie beherrschen, alle Slawen und meinetwegen
auch noch alle anderen Völker der Welt mit der Gewährung
der größten Freiheiten in ihr aufnehmen –
aber keine Föderation zusammen mit den Slawen!
Man bedenke doch nur, daß eine solche Föderation
kaum in einem Jahrhundert durchgesetzt werden kann!
Nur Rußland ist der Aufgabe gewachsen, Konstantinopel
zu beherrschen, denn wir dürfen nicht die dazu
gehörige Umgebung, den Bosporus und die Dardanellen
vergessen. Nur Rußland kann dort ein Heer
und eine Flotte halten. O, natürlich wird es jetzt sofort
heißen: „Also ist die Hilfe, die die Russen den
Slawen bringen, doch nicht so uneigennützig!“ –
Darauf können wir antworten: Rußland wird nie

aufhören, den Slawen zu dienen und wird sie durch
seine große zentrale Kraft ewig am Leben erhalten;
solch ein Dienst läßt sich aber mit nichts entgelten,
und wenn Rußland jetzt auch Konstantinopel einnehmen
sollte, so würde das doch nur geschehen, weil
zu seinen Aufgaben, außer der Lösung der slawischen
Frage, noch die Lösung einer viel größeren, der Orientfrage,
gehört. Diese Aufgabe aber kann nur durch
die Eroberung Konstantinopels erfüllt werden. Eine
föderative Verwaltung Konstantinopels durch verschiedene
Völker könnte die Orientfrage einfach vernichten,
während wir doch, im Gegenteil, eine baldige
Lösung derselben vor allem wünschen müssen, da sie mit
dem Schicksal und der Bestimmung Rußlands so eng
verbunden ist. Ganz abgesehen davon, daß alle diese
Völkchen sich um den Einfluß und die Vorherrschaft
in der Stadt nur streiten würden ... Mit einem Wort,
Konstantinopel wäre nur ein Stein des Anstoßes für
die ganze östliche Welt, würde nur die Einigung der
Slawen verhindern und ihre gesunde Lebensentwicklung
aufhalten. Die einzige Rettung ist, daß Rußland allein
und auf eigene Rechnung Konstantinopel nimmt; denn
nur Rußland kann ruhig sagen, daß es ganz allein
dieser Aufgabe gewachsen sein wird. Und ist das denn
nicht wahr? Rußland ist das geistige Zentrum, das
Haupt des Ostens, Konstantinopel aber ist die Stadt,
das Zentrum der östlichen Welt. Rußland hat es nötig
– und es wäre ihm sogar nützlich –, sich jetzt dem
Orient zuzuwenden und auf einige Zeit Petersburg,
wenn auch nur ein wenig, zu vergessen – in Anbetracht
der baldigen Veränderung seines Schicksals, sowie der

Schicksale ganz Europas. Doch wozu schon jetzt alle
Mißstände erörtern, die durch einen gemeinsamen Besitz
der Stadt unter den Slawen entstehen würden!
Wenden wir uns lieber dem Schicksal der Griechen
und der rechtgläubigen Bevölkerung Konstantinopels
zu – dem Schicksal, dem sie bestimmt nicht werden
entgehen können, wenn Byzanz „Gemeingut“ wird.



Die Griechen werden eifersüchtig auf die neue
slawische Basis in Konstantinopel sehen und werden
die Slawen sogar noch mehr hassen und noch mehr
fürchten, als vorher die Mohammedaner. Der jüngste
Streit zwischen den Bulgaren und dem ökumenischen
Patriarchen kann für die Zukunft als Beispiel dienen.
Die Repräsentanten der Rechtgläubigkeit in Konstantinopel
werden sich bis zu Intrigen und kleinlichen
Verschwörungen, bis zu gegenseitigen Exkommunikationen
und weiß Gott wozu noch erniedrigen, werden
vielleicht sogar Ketzer werden – und alles das aus
nationalen Gründen, aus nationaler Empfindlichkeit.
„Warum stehen die Slawen über uns?“ werden die
Griechen fragen, „warum wird ihnen ein unumschränktes
Recht auf Konstantinopel zugesprochen, ...
wenn auch mit uns zusammen?“ Beherrscht aber
Rußland allein Konstantinopel, hat Rußland allein die
Autorität in der Stadt, so fällt selbst die Möglichkeit
solcher Fragen fort. Sogar die Griechen würden dann
Rußland nicht um den Besitz Konstantinopels beneiden
und sich nicht gekränkt fühlen. Rußland würde in
Konstantinopel gleichsam auf der Wacht stehen für alle
Slawen und alle Balkanvölker, ohne etwa letztere den
Slawen nachzustellen. Die Herrschaft der Mohammedaner

war in diesen Jahrhunderten für die Balkanvölker
keine vereinigende, sondern eine unterdrückende
Macht, unter der sie sich nicht zu rühren, nicht einmal
wie Menschen zu leben wagten. Nach der Vernichtung
der mohammedanischen Herrschaft kann aus diesen
Völkern, die aus der Knechtschaft zur Herrschaft
kommen, ein Chaos entstehen; so daß nicht nur eine
regelrechte Föderation, sondern selbst eine Übereinstimmung
unter ihnen höchstens in ferner Zukunft
möglich sein wird. Dagegen würde Rußland zweifellos
die alle Balkanvölker vereinigende Kraft sein,
wenn es sich in Konstantinopel festsetzte ... Auch ist
doch nur Rußland allein fähig, die Fahne der neuen
Idee des Ostens zu erheben und der ganzen östlichen
Welt ihre neue Bestimmung zu erklären. Denn was
ist die Orientfrage im Grunde anderes als die Schicksalsfrage
der Rechtgläubigkeit überhaupt? Das Schicksal
der Rechtgläubigkeit aber ist wiederum untrennbar
mit der Bestimmung Rußlands verbunden. „Was ist
denn das für ein Schicksal?“ wird man fragen.



Der römische Katholizismus, der Christus für
weltlichen Besitz verkaufte, was die Menschheit veranlaßte,
sich von ihm abzuwenden, und was zur Hauptursache
der Verbreitung des europäischen Materialismus
und Atheismus wurde, – dieser Katholizismus
erzeugte in Europa naturgemäß auch den Sozialismus.
Denn die Aufgabe des Sozialismus ist, das Schicksal
der Menschheit nicht durch Christus, sondern außerhalb
von Gott und Christus zu bestimmen. Er hat
sich in Europa auf ganz natürliche Weise bilden
müssen zum Ersatz für das dort gefallene christliche

Prinzip. Doch die im Westen entstellte Lehre Christi
hat sich in ihrer ganzen Reinheit in der Rechtgläubigkeit
erhalten. Aus dem Osten wird das neue Wort an die
Welt ausgehen, wird dem Sozialismus entgegenziehen
und von neuem die europäische Menschheit erlösen.
Das ist die Bestimmung des Ostens, das ist die Bedeutung
der Orientfrage für Rußland! Ich weiß, sehr
viele nennen eine solche Überzeugung „Besessenheit“;
doch Herr N. J. Danilewski wird verstehen, was ich
sagen will. Infolge dieser Bestimmung hat Rußland
Konstantinopel nötig, denn Konstantinopel ist, wie ich
schon sagte, das Zentrum der östlichen Welt. Rußland
– ich meine das Volk zusammen mit seinem Zaren –
erkennt und fühlt, daß es allein der Träger der
Christenidee ist, und daß das Wort der Rechtgläubigkeit
sich in ihm zu einer großen Tat gestaltet, daß diese Tat
schon mit dem jetzigen Kriege begonnen hat, und daß
uns noch Jahrhunderte der Arbeit und Selbstverleugnung
bevorstehen, um die Brüderschaft der Völker zu
verwirklichen, jener Völker, denen wir mit heißer
Mutterliebe wie teuren Kindern dienen wollen.



Diese große christliche Tat, diese neue Tätigkeit des
Christentums und der Rechtgläubigkeit, hat schon mit
dem jetzigen Kriege begonnen, mit der bloßen Tatsache,
daß wir diesen Krieg führen ... Doch Herr N. J.
Danilewski glaubt noch immer nicht daran. Augenscheinlich
glaubt er nicht daran, weil er Rußland nicht
für würdig hält, Konstantinopel zu beherrschen. Sollten
die Russen wirklich dem nicht gewachsen sein – oder
was will er sonst damit sagen? Natürlich ist es schwer,
eine Herrschaft in dieser Stadt zu errichten; aber Herr

Danilewski gibt doch zu, daß Rußland Konstantinopel
vorläufig allein beherrschen könnte, d. h. natürlich
nur, um die Stadt später den Völkern als Gemeingut
zu übergeben. Es fragt sich bloß, warum und
wozu übergeben? Wie es scheint, glaubt Herr Danilewski,
daß der Besitz Konstantinopels für Rußland
verderblich sein würde, in ihm schlechte, eroberungsgierige
Instinkte wachrufen könnte. Aber es wäre doch
Zeit, endlich an Rußland zu glauben, besonders nach
der Heldentat dieses Krieges, denn es ist dieser Aufgabe
doch tatsächlich gewachsen ...



Und plötzlich kann sich der Autor nicht einmal entschließen,
diese Stadt auch nur zeitweilig diesem Rußland
anzuvertrauen! Und – man stelle sich nur vor,
womit er schließt: man müsse vorläufig die Existenz
der Türkei noch verlängern, ihr zwar alle Slawen und
den Balkan nehmen, Konstantinopel jedoch ihr noch
auf einige Zeit überlassen – und das sei für Rußland
jetzt sogar das Vorteilhafteste, sei sozusagen ein Fingerzeig
Gottes! Warum ein Fingerzeig Gottes, warum?
Herr Danilewski setzt natürlich voraus, daß die Türkei
in ihrer neuen Existenz ganz unter dem Einfluß Rußlands,
d. h. von Rußland abhängig sein werde. Aber
wozu denn diese Maskerade? Bedenken wir bloß, daß
Europa in eine solche Konstellation erst recht nicht
einwilligen würde. Europa wäre eine vollständige
Besiegung der Türkei, wäre die vollendete Tatsache
lieber, als einen neuen Orientkrieg in der allernächsten
Zukunft befürchten zu müssen. Somit stimmt ja Herr
Danilewski zum Schluß mit der politischen Meinung
Lord Beaconsfields überein, nach der die Existenz der

Türkei durchaus nötig sei und sie nicht vernichtet
werden dürfe.



„Von der Türkei wird nur ein Schatten übrigbleiben,“
sagt Herr Danilewski – „dieser Schatten
aber muß (?) vorläufig noch die Ufer des Bosporus
und der Dardanellen verdunkeln; denn ihn schon jetzt
durch einen lebendigen und dazu gesunden Organismus
zu ersetzen, ist noch nicht möglich (!?) ...“



Also wäre Rußland ein so ungesunder und toter
Organismus, daß es die Hauptstadt der Rechtgläubigkeit
an Stelle der in Fäulnis übergegangenen Türkei
nicht besetzen dürfte? Das scheint mir doch sonderbar!
Oder will Herr Danilewski damit vielleicht sagen, daß
Rußland Konstantinopel nicht besetzen dürfe, weil
Europa es ihm nicht gestatten würde? Er sagt an
einer Stelle seines Aufsatzes: „Der Besetzung Konstantinopels
durch die Russen werden die meisten europäischen
Mächte den größten Widerstand entgegensetzen.“
Freilich, wenn er die Unmöglichkeit darin
sieht, so wird seine Behauptung – bezüglich der Notwendigkeit,
den Türken vorläufig noch Konstantinopel
zu überlassen – verständlicher. Nichtsdestoweniger
kann man in betreff des „Widerstandes der meisten
europäischen Mächte“ eines positiv behaupten: erstens,
daß Europa, wie ich schon gesagt habe, eher die Besetzung
Konstantinopels durch uns wünschen würde
als ein Fortbestehen der Türkei „unter voller Vormundschaft
Rußlands, ohne den Balkan, ohne Slawen,
ohne Flotte“ – mit einem Wort, als ein „Schatten“
der früheren Türkei, wie sich Herr Danilewski ausdrückt.
Wen würden wir mit diesem Gespenst betrügen

können? Die Europäer würden sich doch sagen:
„Wenn die Russen nicht heute in Konstantinopel einziehen,
so werden sie es morgen tun.“ Und deshalb
würden sie auch eine endgültige Form einem zeitweiligen
Schatten vorziehen. Und zweitens: wir
müssen doch einsehen, daß es niemals eine für uns
so günstige Zeit geben wird – in Anbetracht der
gegenwärtigen politischen Lage Europas.



Zum letztenmal noch eine „Prophezeiung“. Man
sagt: „Die Mehrzahl der europäischen Mächte wird es
nicht erlauben.“ Aber aus welchen Reichen besteht
denn jetzt diese „Mehrzahl der europäischen Mächte“?
Ich wiederhole hier schon einmal von mir Gesagtes:
„Europa verändert sich von Stunde zu Stunde: was
noch vor einem halben Jahr war, wird vielleicht in
drei Monaten nicht mehr sein!“ Wir befinden uns
am Vorabend der allergrößten und erschütterndsten
Ereignisse und Umwälzungen in Europa. Augenblicklich,
also jetzt im November, besteht „diese Mehrzahl
der europäischen Mächte“, die uns beim Friedensschluß
ihr drohendes Veto entgegenstellen könnten, nur
aus England und kaum noch aus Österreich, obgleich
England alles tut, um Österreich zu einem Bündnis
gegen uns zu zwingen und nebenbei noch eines mit
Frankreich zu schließen. Doch wir werden nicht allein
sein: soviel ist jetzt schon klar. In Europa gibt es ja
noch Deutschland, und Deutschland wird zu uns halten.



Europa stehen große Umwälzungen so sonderbarer
Art bevor, daß der Verstand des Menschen sich sträubt,
an sie zu glauben, und ihre Verwirklichung für unmöglich
hält, weil sie ihm viel zu phantastisch erscheinen.

Doch vieles, was man in diesem Sommer noch für
phantastisch, unmöglich und für übertrieben hielt, ereignete
sich zu Ende des Jahres in Europa buchstäblich,
und die Meinung, zum Beispiel, daß die katholische
Verschwörung eine Macht habe – eine Meinung,
über die alle noch im Sommer zu lachen bereit waren,
oder im äußersten Falle zog man es vor, sich einer
Kritik über sie zu enthalten – wird jetzt von allen
geteilt und durch Tatsachen als keineswegs übertrieben
bestätigt. Ich erwähne dies nur, damit die Leser auch
meiner jetzigen „Prophezeiung“ mehr Glauben schenken
und sie nicht für ein phantastisches und übertriebenes
Hirngespinst erklären.



Der einzige Politiker Europas, der mit seinem genialen
Blick bis in die Tiefe der Erscheinungen dringt,
ist – Fürst Bismarck. Den schrecklichsten Feind
Deutschlands, seiner Einheit und seiner erneuten Zukunft
hat er schon vor langer Zeit, früher als alle
anderen erkannt: im römischen Katholizismus und in
dem vom Katholizismus erzeugten Ungeheuer – dem
Sozialismus. Deutschland ist durchsetzt von Sozialismus.
Bismarck hält es für unumgänglich nötig,
dem Katholizismus im Augenblick der Wahl des neuen
Papstes den Todesstoß zu versetzen. Oh, er weiß, daß
er den Papst nicht endgültig wird vernichten können,
und daß er ihn höchstens in eine neue Phase des
Kampfes drängen wird. Denn der Kampf des Katholizismus
wird so lange fortdauern, wie Frankreich
lebt. Solange Frankreich noch lebt, hat der Katholizismus
ein starkes Schwert in der Hand und die
Möglichkeit, eine europäische Koalition gegen Deutschland

zustande zu bringen. Was Frankreich anbetrifft,
so ist dieses Land in den Augen des Fürsten Bismarck
freilich schon seinem Schicksal verfallen. Für Bismarck
gibt es jetzt nur noch eine Frage: Frankreich –
oder Deutschland? Fällt aber Frankreich, so tritt
der Katholizismus zusammen mit dem Sozialismus in
eine neue Phase seines Daseins. Während nun die
europäischen Politiker den sich hinziehenden Kampf
Mac-Mahons mit den Republikanern verfolgen und von
ganzem Herzen den Republikanern den Sieg wünschen,
da sie glauben, die Republik sei in Frankreich eine volkliche
Regierung und fähig, Frankreich zu einigen, –
weiß Fürst Bismarck, daß Frankreich seine Zeit bereits
überlebt hat und die französische Nation innerlich auf
ewig zerstückt ist, daß es in ihr niemals mehr eine
alle vereinende, starke und gesunde nationale Regierung
geben wird. Nun könnte allein schon diese Schwäche
Frankreichs in Deutschland große Hoffnungen erwecken;
doch Fürst Bismarck weiß, ich wiederhole es:
solange Frankreich lebt, wird auch der römische Katholizismus
noch lebendig sein, – ganz abgesehen davon,
daß der Katholizismus noch einmal, und wenn auch
nur auf kurze Zeit, wenn auch nur außenpolitisch,
diesem zersetzten Lande als vereinigende Idee dienen
kann. Denn anders kann es ja gar nicht kommen:
früher oder später wird Frankreich – selbst
wenn es Republik bleiben sollte – sein Schwert doch
für den Papst und den Katholizismus ziehen. Die
Republikaner werden es noch selbst einsehen, daß ihre
Stellung in Frankreich unhaltbar werden würde, wenn
sie den Papst und den Katholizismus fallen ließen.

Oder vielleicht werden sie zu dieser Einsicht nicht fähig
sein und so bis zu ihrem Ende die Protégés des Fürsten
Bismarck bleiben, – Protégés, die er im geheimen
schon zum Tode verurteilt hat, obschon sie immer noch
den Anspruch auf die Fähigkeit haben, Frankreich
von neuem zu einem festen Ganzen zu vereinigen. Ja,
die französischen Republikaner sind nicht nur Bismarcks
Schützlinge, sondern auch Deutschlands Sklaven,
die ganz Frankreich an Deutschland nicht bloß zu politischer,
sondern auch zu innerer, geistiger Sklaverei
ausliefern, und zwar tun sie dies, indem sie Frankreich
gerade seiner selbständigsten politischen
und historischen Idee berauben, wenn sie ihrem Vaterlande
jene Fahne aus der Hand reißen, die es so viele
Jahrhunderte hindurch als Vertreter des romanischen
Elements in der europäischen Menschheit hochgehalten
hat. Dafür aber werden sich diejenigen, welche die
unbegabten, unnützen Republikaner gerade deswegen
stürzen wollen, unbedingt sofort bemühen – Bismarck
weiß das bereits –, zum letztenmal die katholische
Fahne gegen Deutschland zu erheben, die Fahne, an
die Frankreich nicht mehr glaubt, die fast schon von
der ganzen Nation verneint wird, doch den Franzosen
politisch noch zum letzten Vereinungs- und
Stützpunkt dienen kann gegen den verhängnisvollen
(und gleichfalls letzten) Angriff des protestantischen
Deutschland, das ewig gegen die vom alten Rom geerbten
Grundsätze der ganzen westlichen Hälfte der europäischen
Menschheit protestiert und protestieren wird.



Deshalb aber hat Fürst Bismarck Frankreichs
Schicksal wahrscheinlich schon bestimmt. Das Schicksal

Polens erwartet auch Frankreich, und politisch wird
es tot sein oder Deutschland müßte aufhören zu sein.
Wenn Bismarck das erreicht haben wird, dann wird
er auch den kämpfenden römischen Katholizismus –
der bestimmt bis zum Ende der Welt kämpfen wird –
zwingen, in eine neue Phase des Daseins und des
Kampfes um das Dasein einzutreten, – in die Phase
des unterirdischen, reptilhaften Verschwörerkrieges.
Bismarck aber erwartet ihn schon in dieser neuen
Phase. Und je früher dies geschehen wird, desto besser
für ihn, denn hier erwartet er bereits die Vereinigung
beider Feinde Deutschlands und der Menschheit, die
Vereinigung des Katholizismus mit dem Sozialismus,
und hofft, sie gerade so leichter vernichten zu können,
beide auf einmal ...



Man muß den Augenblick benutzen. Diese Vereinigung
der beiden Feinde wird zweifellos stattfinden,
sobald Frankreich politisch gefallen ist, denn diese beiden
Feinde haben in Frankreich immer einen organischen
Zusammenhang gehabt. Der Katholizismus war fast
bis zur jüngsten Zeit Frankreichs vereinigende und
wesentlichste Idee. Und aus ihr heraus ist in Frankreich
der Sozialismus entstanden. So hofft denn
Fürst Bismarck, auch dem Sozialismus einen starken
Schlag zu versetzen, wenn er Frankreichs politisches
Leben vernichtet. Der Sozialismus aber als Fortsetzung
des Katholizismus und als Ausdruck Frankreichs –
ist für den echten Germanen das Verhaßteste von allem
Verhaßten, und so ist es wohl verzeihlich, daß die
führenden Männer Deutschlands glauben, leicht mit
ihm fertig werden zu können, wenn sie Frankreich als

seine Quelle und Basis politisch vernichten. Doch aller
Wahrscheinlichkeit nach wird etwas ganz anderes geschehen,
wenn Frankreich politisch fällt. Der Katholizismus,
der mit dem Sturze Frankreichs sein Schwert
verliert, wird sich dann zum erstenmal an das von ihm
so lange verachtete Volk wenden. Früher hatte er
noch die Könige und Kaiser dieser Welt, jetzt jedoch
hat er niemanden mehr, außer dem Volk. Und so wird
er sich denn an die beweglichsten, unruhigsten Elemente
desselben wenden – an die Sozialisten. Dem Volke
wird Rom sagen, daß alles, was die Sozialisten den
Menschen verkünden, schon von Christus gepredigt
worden sei. Noch einmal wird Rom Christus entstellen
und diesmal an das Volk verkaufen, so wie es
ihn früher schon so oft für weltliche Herrschaft verkauft
hat, wie z. B. damals, als es für das Recht der
Inquisition eintrat. Vergessen wir nicht, daß diese
Inquisition die Menschen für ihre Gewissensfreiheit
im Namen Christi folterte, – Christi, dem nur ein
freiwilliger Jünger lieb war, nicht aber ein abgekaufter
oder durch Furcht gezwungener. Und der Katholizismus
verkaufte Christus, als er die Jesuiten segnete
und ihren Wahlspruch „Der Zweck heiligt das Mittel“
guthieß. Die ganze christliche Lehre hat er ja nur zum
Erwerb irdischen Gutes und zur Erlangung der erträumten
Herrschaft über die ganze Welt benutzt. Als
die katholische Menschheit sich von jenem Ungeheuer,
als das ihnen Christus zu guter Letzt gezeigt wurde,
abwandte, da tauchen denn – nach einer Reihe von
Jahrhunderten der Proteste und Reformationen – zu
Anfang des jetzigen Jahrhunderts Versuche auf, sich

ohne Gott und Christus einzurichten. Doch ohne den
Instinkt der Bienen und Ameisen zu haben, die sich
fehlerlos ihre Stöcke und Ameisenhaufen schaffen,
wollten auch die Menschen sich in der Art der Ameisen
von neuem einrichten. Sie verstießen die von Gott
herkommende und durch die Offenbarung dem Menschen
verkündete einzige Formel seiner Rettung: „Liebe
deinen Nächsten als dich selbst“, und ersetzten sie durch
praktische Folgerungen von der Art des „Chacun pour
soi et Dieu pour tous“, oder durch wissenschaftliche
Axiome von der Art des „Kampf ums Dasein“. Da
die Menschen den Instinkt der Tiere, der diese lehrt,
ihren Staat fehlerlos einzurichten, nicht haben, verließen
sie sich stolz auf die Wissenschaft, – wobei sie natürlich
ganz vergaßen, daß die Wissenschaft einer solchen Tat,
wie es die Schaffung der Gleichheit wäre, noch
längst nicht gewachsen ist, ja, im Verhältnis zu ihr
gleichsam noch in den Windeln liegt. Man baute
Luftschlösser. Der zukünftige Turm von Babel wurde
einerseits zum Ideal und andererseits zum Schreckgespenst
der Menschheit. Doch nach den Träumern
kamen bald andere Lehrer, die einfach und allen verständlich
ungefähr folgendes predigten: „Zuerst die
Reichen plündern, die Welt mit Blut überschwemmen,
dann aber wird alles schon von selbst
irgendwie von neuem entstehen!“ Schließlich
ging man noch weiter: es kam die Lehre vom
Anarchismus. Wenn dieser sich einmal verwirklichen
könnte, dann würde bestimmt wieder eine Periode der
Menschenfresserei eintreten, und die Menschen wären
gezwungen, alles von neuem zu beginnen, wie vor zehntausend

Jahren. Der Katholizismus begreift das
alles vorzüglich und wird es verstehen, die Führer des
unterirdischen Kampfes für sich zu gewinnen. Er
wird ihnen sagen: „Ihr habt kein Zentrum, keine
Ordnung in der Führung eurer Sache, ihr seid eine
über die ganze Welt verbreitete, aber zerstückelte Kraft
und seid jetzt durch den Fall Frankreichs sogar völlig
haltlos. Ich werde euch vereinigen und euch auch
alle diejenigen noch zuführen, die an mich glauben.“
Wie es auch kommen mag: eine Einigung wird jedenfalls
stattfinden. Der Katholizismus will nicht sterben;
eine soziale Revolution jedoch, eine neue soziale
Periode, stehen Europa sicher bevor: diese zwei, wenn
auch verschiedenen, Kräfte werden sich unbedingt vereinigen,
die zwei Strömungen werden ineinanderfließen
müssen. Selbstverständlich wäre für den Katholizismus
Zerstörung, Blutvergießen, Plünderung, ja selbst die
Menschenfresserei sehr vorteilhaft. Kann er doch
hoffen, gerade dann im trüben Wasser noch einmal
seinen Fisch zu fangen: im rechten Augenblick, wenn
die gequälte Menschheit sich ihm wieder in die Arme
wirft, von neuem der „unumschränkte Alleinherrscher
und die einzige Autorität dieser Welt“ zu werden und
somit endgültig sein Ziel zu erreichen. Dieses Zukunftsbild
ist leider – keine Phantasie. Ich bin fest
überzeugt, daß es im Westen schon von vielen gesehen
wird, und wahrscheinlich sieht man es auch in Deutschland.
Doch die Führer des deutschen Volkes täuschen
sich bloß in einem: in der Leichtigkeit, die beiden furchtbaren
und dann bereits vereinten Feinde zu besiegen.
Sie hoffen auf die Kraft des erneuten Deutschland,

auf seinen protestantischen, gegen das alte und neue
Rom, gegen Roms Grundsätze und deren Folgen
protestierenden Geist. Doch nicht sie werden das Ungeheuer
zum Stehen bringen: stellen und besiegen wird
es nur der wiedervereinte Osten durch das neue Wort,
das er der Menschheit bringen wird.



In jedem Fall aber ist eines klar: Deutschland
hat uns sogar weit nötiger, als wir denken.
Denn Deutschland braucht uns nicht zu einem zeitweiligen
politischen, sondern zu einem ewigen Bündnis.
Die Idee des wiedervereinten Deutschland ist
groß und stolz und reicht hinab bis in die Tiefe der
Jahrhunderte. Doch was will denn Deutschland mit
uns teilen? Die ganze westliche Menschheit ist sein
Objekt, die ganze westliche Welt Europas hat es für
sich bestimmt: statt der römischen und romanischen Idee
soll hier die germanische die Führung übernehmen.
Uns aber, Rußland, überläßt es den Osten. Zwei
großen Völkern, uns und ihm, ist es bestimmt, das
Angesicht der ganzen Welt zu verändern. Das ist kein
menschliches Hirngespinst, das ist kein menschlicher
Ehrgeiz, der sich das erdacht: so setzt sich die Welt
selbst auseinander. Neue und sonderbare Fakta tauchen
auf und bestätigen es von Tag zu Tag. Als man bei
uns vom Besitze Konstantinopels noch nicht einmal zu
träumen wagte, sprachen die deutschen Zeitungen von
der Besetzung Konstantinopels durch uns Russen schon
wie von einer ganz selbstverständlichen Sache. Das
ist beinahe sonderbar im Vergleich zu den früheren Beziehungen
Deutschlands zu uns. Man kann annehmen,
daß die Freundschaft Rußlands zu Deutschland aufrichtig

und stark ist, und daß diese Freundschaft mehr
und mehr im Volksbewußtsein beider Nationen erstarken
wird. Infolgedessen aber ist für Rußland noch
keine Zeit zur endgültigen Entscheidung der Orientfrage
so günstig gewesen wie gerade die gegenwärtige.
In Deutschland wartet man auf die Beendung des
Krieges vielleicht noch ungeduldiger als bei uns. Und
doch kann man jetzt noch nichts voraussagen, und wäre
es auch nur auf drei Monate. Werden wir den Krieg
noch vor den letzten und schicksalsschweren Umwälzungen
in Europa beenden? Alles dies ist noch ungewiß.
Doch ob wir Deutschland noch werden zu Hilfe
eilen können oder nicht, jedenfalls rechnet Deutschland
auf uns nicht als zeitweiligen, sondern als ewigen
Bundesgenossen. Was aber die Gegenwart anbetrifft,
so kann man nur sagen, daß der Schlüssel zur Katastrophe
in Frankreich und in der Wahl des neuen
Papstes liegt. So kann denn der jetzt schon so gut
wie sichere Zusammenstoß Deutschlands mit Frankreich
bald erfolgen, besonders da England sich die größte
Mühe gibt, sie aufeinander zu hetzen, und dann auch
Österreich das Seine dazu beitragen wird ...



Auf jeden Fall muß Rußland diesen günstigen
Augenblick benutzen, denn wir wissen nicht, wie lange
er noch währen wird. Solange die jetzigen großen
Führer Deutschlands noch am Ruder sind, ist die Zeit
für uns wahrscheinlich am günstigsten ...





Vierter Teil.

Asien







Die Asienfrage





Was ist Asien für uns?



Geok-Tepe, die Festung der Achal Teke, ist erstürmt!
Die Tekinzen sind geschlagen, und wenn sie sich uns
auch noch nicht ganz unterworfen haben, so ist doch
unser Sieg gewiß![50]



Die Gesellschaft und die Presse sind wieder einmal
stolz ... Doch wie lange ist es denn her, daß sich
diese wie jene noch vollkommen gleichgültig zu unseren
transkaspischen Angelegenheiten verhielten? War das
nicht, wenn ich mich recht erinnere, noch vor kurzem,
noch nach dem ersten Mißerfolge General Lomakins,
und sogar noch zu Anfang der Vorbereitungen zum
zweiten Angriff?



„Was suchen wir dort, was schert uns dieses
Asien?“ hieß es damals. „Wieviel Geld ist dafür verschwendet
worden, während bei uns Hungersnot und
Diphtheritis herrschen und Schulen gebaut werden
müssen!“



Natürlich waren längst nicht alle derselben Meinung
– o nein! Doch trotzdem laßt es sich nicht
leugnen, daß es eine Zeit gab, in der sich sogar sehr
viele zu unserer Offensivpolitik in Asien feindselig verhielten.
Allerdings trug die Ungewißheit der unternommenen
Expedition manches zu dieser Feindseligkeit
bei. Aber trotz alledem kann man nicht sagen, daß

unsere Gesellschaft sich unserer Mission in Asien klar
bewußt sei, noch dessen, was Asien überhaupt für uns
bedeutet oder in Zukunft bedeuten wird. Die meisten
europäischen Russen sehen auf unser russisches Asien
– auch Sibirien einbegriffen – immer noch wie auf
irgendein Anhängsel, an das man am liebsten überhaupt
nicht denkt. „Wir sind Europäer,“ heißt es,
„was sollen wir in Asien machen?“ oder: „Ach, dieses
ewige Asien! Wir können ja nicht einmal in Europa
Ordnung schaffen, da lädt man uns nun zum Überfluß
auch noch Asien auf den Hals! Ach was, –
schütteln wir es einfach ab!“ Diese Auffassung wird
selbst jetzt noch von unseren „Klugen“ geteilt (die haben
sie natürlich nur von ihrem allzu großen Verstande) ...



Der Sieg Skobeleffs wird in ganz Asien, selbst in
seinen weltfernsten Winkeln, Widerhall finden. „Also
hat sich wieder ein wildes und stolzes mohammedanisches
Volk dem weißen Zaren unterworfen,“ werden
jetzt die asiatischen Völker denken. Möge das Echo
unseres Sieges über ganz Asien hallen, bis nach Indien
hin! Möge es in diesen Millionen von Menschen den
Glauben an die Unbesiegbarkeit des weißen Zaren verstärken!
Auf diesem Wege können wir nicht mehr
stehenbleiben. Diese Völker können ihre Chans und
Emire behalten, in ihrer Phantasie mag England,
dessen Macht sie in Erstaunen setzt, als drohende Wolke
fortbestehen, – doch der Name des weißen Zaren muß
über den Chans und Emiren stehen, muß über dem
der Kaiserin von Indien leuchten, ja sogar über dem
des Kalifen. Der weiße Zar ist Zar auch des Kalifen.
Diese und keine andere Überzeugung muß dort Wurzel

schlagen! Und das geschieht ja auch schon von Jahr
zu Jahr immer mehr, und das ist es, was not tut,
denn es bereitet die Zukunft vor und gewöhnt jene
Völker an das Unvermeidliche.



„Was für eine Zukunft? Worin besteht die Notwendigkeit,
Asien uns einzuverleiben? Was sollen wir
denn in Asien tun?“



„Es ist eine Notwendigkeit, weil Rußland nicht
nur in Europa liegt, sondern auch in Asien, weil der
Russe nicht nur Europäer, sondern auch Asiate ist. Weil
in Asien vielleicht noch mehr unserer Hoffnungen
liegen als in Europa. Und das ist noch nicht alles:
in unserem zukünftigen Schicksal wird gerade Asien
unser Ausweg sein!“



Ich fühle schon im voraus den Unwillen, mit dem
viele meine rückständige Anschauung lesen werden; –
für mich aber ist das Gesagte bereits ein Axiom. Ja,
wenn es eine wichtige kranke Wurzel bei uns gibt, eine,
die man um jeden Preis heilen muß, so ist das gerade
unsre Auffassung von Asien. Wir müssen die knechtische
Furcht, Europa könnte uns asiatische Barbaren nennen
und von uns sagen, wir seien überhaupt noch nicht
Europäer geworden, doch endlich einmal überwinden.
Diese Angst vor der „Schande“, Europa könnte uns
vielleicht doch für Asiaten halten, verfolgt uns ja fast
schon zweihundert Jahre lang. Doch in diesem neunzehnten
Jahrhundert hat diese Scham sich in uns noch
ganz besonders verstärkt: sie ist beinahe schon in Panik
ausgeartet. Diese falsche Scham und falsche Selbstbeurteilung,
wenn wir uns ausschließlich für Europäer halten
und nicht auch für Asiaten (die zu sein wir nie

aufgehört haben), sind uns in diesen letzten zwei Jahrhunderten
teuer, sehr teuer zu stehen gekommen: wir
haben ihretwegen unsere geistige Selbständigkeit eingebüßt
und sie mit unserer mißlungenen europäischen
Politik bezahlt, und schließlich noch mit Geld, und
Geld, und Geld, das, Gott weiß wieviel, dafür verschwendet
worden ist, nur um Europa zu beweisen, daß
wir ausschließlich Europäer seien und keineswegs
Asiaten ... Aber der Vorstoß Peters nach Europa ist
denn doch zu stark gewesen, wenn er am Anfang auch
notwendig und erlösend war, und so tragen eigentlich
nicht wir die Schuld an unserer schiefen Stellung.
Was haben wir nicht alles getan, damit Europa uns
als die Seinigen anerkenne, als Europäer, als
Nur-Europäer und Nicht-Tataren! Allstündlich
und unermüdlich sind wir hingelaufen und
haben uns immer wieder aufdringlich angeboten. Bald
haben wir Europa durch unsere Kraft erschreckt, unsere
Heere hingeschickt, um die „Könige zu retten“; bald
wiederum haben wir uns vor ihm gebeugt und geschworen,
unsere einzige Aufgabe sei, nur ihm, Europa,
zu dienen und es glücklich zu machen! Als wir 1812
Napoleon vertrieben hatten, versöhnten wir uns nachher
nicht mit ihm, wie es damals einige kluge und
einsichtsvolle Russen rieten und wünschten, sondern
rückten in geschlossenen Reihen weiter, um Europa zu
beglücken, da wir es nun einmal von dem großen
Thronräuber befreit hatten. Das gab natürlich ein
schönes Bild ab: auf der einen Seite stand der Despot
und Räuber, auf der anderen – der Friedensstifter
und Befreier. Doch unser politisches Glück lag damals

durchaus nicht in diesem Bilde, sondern wäre
anderswo zu finden gewesen. Dieser Räuber war
nämlich gerade zu der Zeit, zum ersten Male während
seiner ganzen Laufbahn, in einer solchen Lage, daß er
sich aufrichtig und fest mit uns verbündet haben würde.
Unter der Bedingung, ihn in Europa nicht zu stören,
hätte er uns den Orient überlassen, und unsere heutige
Orientfrage – das Unglück und das drohende Gewitter
unserer Gegenwart und Zukunft – wäre jetzt
schon längst abgetan. Der Usurpator hat es später
selbst gesagt und hat bestimmt nicht nachträglich gelogen;
denn er hätte wahrlich nichts Klügeres tun
können, als auch hinfort mit uns verbündet zu bleiben,
– unter der Bedingung, wie gesagt, daß wir für den
Osten ihm den Westen überließen. Die europäischen
Völker waren damals noch viel zu schwach, um uns
im Orient zu stören; selbst England hätte es nicht gekonnt.
Napoleon wäre später vielleicht gestürzt oder,
wenn nicht er, dann nach seinem Tode seine Dynastie;
der Orient aber wäre uns verblieben, und wir hätten
jetzt das Meer und könnten England auch zur See
entgegentreten. Wir aber gaben alles hin für dieses
schöne lebende Bild! Und was war die Folge? Alle
diese von uns befreiten Völker blickten sofort, noch bevor
sie Napoleon gänzlich geschlagen hatten, mißgünstig
und mit den gehässigsten Verdächtigungen auf
uns. Auf den Kongressen verbündeten sie sich alle
gegen uns und nahmen alles für sich, uns aber ließen
sie nichts, und außerdem zwangen sie uns noch zu Versprechungen,
die für Rußland selbst nur nachteilig
waren. Und trotz dieser erhaltenen Lehre, – was

haben wir in all den folgenden Jahren des Jahrhunderts
und noch bis auf den heutigen Tag getan?
Haben wir nicht zur Verstärkung der deutschen Mächte
noch beigetragen? Haben wir nicht ihre Kraft so anwachsen
lassen, daß sie jetzt vielleicht mächtiger sind
als wir selbst? Es ist wirklich nicht übertrieben, wenn
man sagt, daß wir ihr Wachstum und ihre Stärke gefördert
haben. Sind wir nicht auf ihren Ruf hingegangen,
um ihre Zwietracht beizulegen, haben wir
nicht ihren Rücken geschützt, wenn ihnen Gefahr drohte?
Und siehe – waren es nicht gerade sie, die uns in den
Rücken fielen, als uns Gefahr drohte, und wollten sie
uns nicht in den Rücken fallen, als eine andere Gefahr
sich uns näherte? Und die Folge ist, daß jetzt jeder
in Europa, jede Rasse, jede Nation einen Stein für
uns in der Tasche bereit hält und nur auf den ersten
Anlaß wartet, um ihn auf uns zu schleudern. Was
haben wir also von den Europäern dadurch erworben,
daß wir ihnen so oft gedient? – Nur ihren Haß!



Warum nur haßt uns Europa so sehr, warum
können die Menschen dort nicht ein für allemal Zutrauen
zu uns fassen und uns glauben, daß wir ihre
Freunde und Diener sind, ihre guten, treuen Diener?
Und daß sogar unsere ganze europäische Bestimmung
nur ist: Europa und seiner Wohlfahrt zu dienen. Oder
wenn das vielleicht auch nicht ganz stimmen sollte, so
haben wir doch das ganze Jahrhundert hindurch danach
gehandelt. Haben wir denn etwas für uns getan,
etwas für uns erstrebt? Alles doch nur für Europa,
immer nur für Europa! ... Nein, sie können
kein Zutrauen zu uns fassen! Warum nicht? – Weil

es ihnen unmöglich ist, uns als Ihresgleichen
anzuerkennen.



Niemals und für keinen Preis werden sie es
glauben, daß wir fähig sind, zusammen mit ihnen und
auf ihrer Höhe an der ferneren Entwicklung der Kultur
mitzuwirken. Sie sagen, wir seien unfähig, ihre
Kultur zu begreifen, seien Fremdlinge in Europa,
Namensusurpatoren. Sie nennen uns Diebe, die ihre
Bildung stehlen und sich mit ihren Kleidern schmücken.
Türken und Semiten stehen ihrem Herzen näher als
wir Arier. All dieses hat nun natürlich einen gewichtigen
Grund: wir tragen eine ganz besondere
Idee, eine andere als sie, in die Menschheit – das
ist die Ursache! Und das tun wir – trotz der krampfhaften
Versicherungen unserer „russischen Europäer“
in Europa, daß es bei uns überhaupt keine besondere
Idee gebe, und es auch weiterhin keine geben werde,
daß Rußland überhaupt nicht fähig sei, eine eigene
Idee zu haben, sondern höchstens nachahmen könne,
und es dabei auch bleiben werde, also beim Nachahmen,
und daß wir keineswegs Asiaten oder Barbaren seien,
sondern durchaus ganz so wie sie – „Europäer“.
Europa jedoch glaubt unseren „russischen Europäern“
wenigstens dieses eine nicht. Was dies
anbetrifft, so stimmt es in seinen Schlüssen eher mit den
Slawophilen überein, obgleich es die letzteren höchstens
vom Hörensagen kennt, oder selbst das nicht einmal. Diese
Übereinstimmung besteht in folgendem: Europa glaubt,
ganz wie die Slawophilen, daß wir eine „Idee“ haben,
eine eigene, besondere und nicht europäische Idee, und
daß Rußland fähig sei, eine Idee zu haben. Vom

Wesen dieser Idee weiß Europa natürlich noch nichts,
– denn wenn es etwas von ihm wüßte, würde es sich
sofort beruhigen, ja sogar freuen. Doch einmal wird
es unsere Idee bestimmt kennen lernen, und zwar
gerade in dem Augenblick, wenn seine kritische Zeit anbricht.
Jetzt jedoch traut uns Europa noch nicht; indem
es uns überhaupt eine Idee zugesteht, fürchtet es
sie bereits. Und schließlich: wir erregen in den Europäern
doch nur Ekel, sogar persönlichen Ekel, obgleich
man dort zuweilen auch höflich gegen uns ist. Man gibt
dort gerne zu, daß die russische Wissenschaft, so jung
sie sei, doch schon mehrere bemerkenswerte Vertreter
aufzuweisen hat, sowie mehrere gute Arbeiten, die sogar
ihrer europäischen Wissenschaft zustatten gekommen
sind. Doch um nichts in der Welt würde uns Europa
jetzt glauben, daß bei uns in Rußland nicht nur
Arbeiter in der Wissenschaft – sogar sehr begabte
– geboren werden können, sondern auch Genies,
Führer der Menschheit, von der Art der europäischen!
Daran werden die Europäer niemals glauben, denn
sie können doch nicht uns Kulturfähigkeit zugestehen,
und von unserer aufsteigenden Idee wissen sie ja noch
nichts. Nach den Tatsachen zu urteilen, haben sie ja
schließlich auch recht; denn ganz gewiß werden wir
weder einen Bacon, noch einen Newton, noch einen Kant
hervorbringen, so lange wir uns nicht „gerade“ auf
den Weg stellen und geistig selbständig werden. Was
das übrige betrifft, so ist es dasselbe – in der Kunst,
wie im Gewerbe: Europa ist bereit, uns zu loben, uns
wie einem braven Jungen den Kopf zu streicheln, doch
als die Seinigen erkennt es uns nicht an, o nein!

Dazu verachtet es uns innerlich und äußerlich viel zu
sehr! Es hält uns für niedriger als Menschen,
niedriger als Rasse, und zuweilen flößen wir ihm sogar
Ekel ein, Ekel im allgemeinen – und Ekel im besonderen,
wenn wir uns mit brüderlichen Küssen ihm
an den Hals werfen.



Es ist schwer, sich von dem Fenster nach Europa,
das Peter für uns durchbrochen hat, abzuwenden – das
ist nun einmal unser Verhängnis. Indessen ist aber
Asien ... – Ja, das kann doch tatsächlich unsere
Rettung sein! Wenn sich bei uns nur ein etwas
richtigeres Verständnis für Asien, für diese Idee
„Asien“ durchsetzen würde, welch eine große nationale
Wurzel würde dann gesunden! Asien, unser asiatisches
Rußland –, das ist ja gleichfalls eine unserer kranken
Wurzeln, eine, die man nicht nur pflegen, nein, die
man ganz ausgraben und von neuem pflanzen muß!
Ein Prinzip, ein neues Prinzip, eine neue Anschauung
– das ist es, was uns not tut!



Fragen und Antworten



„Ja, aber warum denn, wozu?“ höre ich gereizte
Stimmen fragen. „Asien kostet uns sowieso schon viel
verlorenes Geld und ununterbrochen Militär. Und
wo ist denn dort Industrie? Und wo findet man dort
Abnehmer für unsere Waren? Und da verlangen Sie
nun, aus unbekannten Gründen, wir sollen uns auf
ewig von Europa abwenden!“



„Nicht auf ewig, nur zeitweilig und auch nicht
ganz; wir würden uns doch nicht losreißen können,

selbst wenn wir es wollten. Wir dürfen Europa nicht
ganz verlassen. Aber das ist auch durchaus nicht nötig.
Europa ist und bleibt ‚das Land der heiligen Wunder‘
– wie es der eifrigste Slawophile benannt hat.
Europa ist uns gleichfalls eine Mutter, wir haben viel
von ihr genommen und werden noch vieles von ihr
nehmen, und wir wollen doch nicht undankbar sein.
Ich habe einmal über die; große zukünftige Bedeutung
des russischen Volkes für Europa – meine Überzeugung
– einige Worte im vorigen Jahr zur Puschkinfeier
in Moskau gesagt, und man hat mich dafür
später mit Schmutz und Schimpf beworfen, und sogar
diejenigen haben es getan, die mich damals für meine
Worte umarmten – ganz, als ob ich etwas Schmutziges,
Gemeines begangen hätte, als ich mein Wort sagte.



Doch vielleicht wird man dieses Wort nicht vergessen.
Übrigens, lassen wir das ruhen. Wir haben
nichtsdestoweniger das Recht, für unseren Auszug aus
Ägypten Sorge zu tragen; denn wir selbst haben uns
aus Europa gewissermaßen ein geistiges Ägypten gemacht.“



„Erlauben Sie mal! Wodurch kann uns denn
Asien selbständig machen? Wir können dort höchstens
asiatisch einschlafen, nicht aber selbständig werden!“



„Sehen Sie, durch die Wendung nach Asien und
durch unsere neue Auffassung dieses Landes kann mit
uns vielleicht dasselbe geschehen, was zum Beispiel
mit Europa geschah, als Amerika entdeckt wurde.
Denn genau genommen ist Asien für uns dieses selbe
von uns bisher noch nicht entdeckte damalige Amerika.
Mit der Strömung nach Asien wird sich unser Geist

wieder erheben und werden sich unsere Kräfte wieder
stärken. Sind wir erst selbständiger geworden, so
werden wir auch sofort wissen, was wir zu tun haben;
in und mit Europa aber haben wir uns in zweihundert
Jahren nur von jeglicher Arbeit entwöhnt und sind zu
Schwätzern und Faulenzern geworden.“



„Na, wie wollen Sie uns dann bis nach Asien
bringen, wenn wir Faulenzer sind? Und wer wird
denn von uns hingehen, selbst wenn man es so
sicher wie zweimal zwei beweisen könnte, daß dort
unser Glück liegt?“



„In Europa waren wir aus Gnade und Barmherzigkeit
aufgenommen, waren wir Sklaven; nach
Asien aber kommen wir als Herren. In Europa waren
wir Tataren, in Asien aber sind auch wir Europäer.
Unsere Mission, unsere zivilisatorische Mission in Asien,
wird unseren Geist verlocken und uns dorthin ziehen,
wenn nur erst einmal die Bewegung angefangen hat.
Baut nur zwei Eisenbahnen, beginnt nur mit dem
Bau, – eine nach Sibirien und die andere nach
Mittelasien, und ihr werdet euch von den Folgen
überzeugen können.“



„Haha, Sie wollen wirklich wenig!“ ist die Antwort,
und man lacht mich aus. „Woher die Mittel
dazu nehmen, und was bringt uns das ein: Unkosten
und Verlust und weiter nichts.“



„Wenn wir in den letzten fünfundzwanzig Jahren
im ganzen nur drei Millionen jährlich für diese Bahnen
zurückgelegt hätten – und drei Millionen jährlich
gleiten uns so manches Mal für nichts und wieder
nichts aus den Fingern –, so wäre jetzt schon für fünfundsiebzig

Millionen Eisenbahn in Asien gebaut, also
ungefähr tausend Werst – mindestens! Sie sprechen
von Verlust. Oh, wenn in Rußland an unserer Stelle
Engländer oder Amerikaner lebten: die würden Ihnen
diesen ‚Verlust‘ schon beweisen! Die hätten schon längst
unser Amerika entdeckt! Wissen Sie auch, daß es dort
Länder gibt, die uns weniger bekannt sind als das
Innere Afrikas? Und wissen wir denn, was für
Reichtümer im Schoße dieser unermeßlichen Länder
verborgen liegen? Oh, die Engländer und Amerikaner,
die würden schon alles hervorkratzen, Metalle und
Mineralien und unzählige Steinkohlenlager, – alles
würden sie finden, alles aufsuchen! Und die würden
auch schon wissen, wie das Material zu gebrauchen
ist, und wozu es sich verwenden läßt. Sie würden die
Wissenschaft hinrufen und die Erde zwingen, fünfzigmal
zu gebären, – diese selbe Erde, von der wir hier
glauben, daß sie eine wie unsere Handfläche nackte
Steppe sei. Zu dem erworbenen Brote würden die
Menschen hinziehen und Gewerbe und Industrie mitbringen.
Und um Abnehmer und den Weg zu ihnen
braucht man sich nicht zu beunruhigen! – die würden
sie auch dort in den Eingeweiden Asiens, wo sie jetzt
noch zu Millionen schlafen, finden – und sie würden
neue Wege zu ihnen bauen!“



„Wie, Sie singen das Lob der Wissenschaft und
bereden uns doch zur Abwendung von der Wissenschaft
und Bildung, indem Sie uns auffordern, Asiaten zu
werden!?“



„Aber dort wird ja noch mehr Wissenschaft nötig
sein! – Was sind wir jetzt in der Wissenschaft anderes

als Laien und Dilettanten? Dort aber werden wir
Schöpfer sein. Die Not wird uns zwingen zu schaffen
und wird uns zu allem geschickt machen, sobald sich
erst nur ein wenig selbständiger, unternehmender Geist
erhebt! – So werden wir auch in der Wissenschaft
Meister sein und nicht nur ewig verehrende Jünger,
wie wir es bis jetzt sind. Doch das Wichtigste: unsere
zivilisatorische Mission in Asien wird – das unterliegt
keinem Zweifel – vom ersten Schritte an von uns
verstanden werden, und sie wird uns begeistern. Sie
wird unseren Mut erheben, sie wird uns Würde und
Selbstbewußtsein geben – die aber hat jetzt keiner von
uns, oder höchstens wenige nur ein wenig. Der Zug
nach Asien würde außerdem, wenn er bei uns erst einmal
anfangen wollte, für unzählige unruhige Geister
ein Ausweg sein, für alle Sehnsüchtigen, alle Gelangweilten,
alle grundlos Faulen, alle grundlos Müden.
Baut nur einen Abzug für das Wasser, und der
Schimmel und Gestank werden von selbst verschwinden.
Ist aber die Sache erst einmal im Gange, dann wird
sich schon niemand mehr langweilen, alle werden sich
verändern. Sogar mancher Unfähige mit verwundetem,
quälendem Stolz würde dort seine Erlösung finden.
Wie oft haben wir es erlebt – besonders in den europäischen
Kolonien –, daß Menschen, die an einem
Ort die Unfähigkeit selber waren, am anderen sich womöglich
als Genies erwiesen ... Rußland wird deshalb
nicht zur Wüste werden, das braucht ihr wahrlich
nicht zu fürchten. Zuerst werden nur wenige hingehen,
doch bald werden Nachrichten von ihnen zurückkommen
und wieder neue Menschen hinziehen. Und

doch wird es in dem russischen Meere unbemerkbar sein.
Zieht die Fliege auf dem Honigseim und richtet ihr ein
wenig die Flügel zurecht! Es wird ja nur ein ganz
geringer Prozentsatz der Bevölkerung hinziehen; man
wird es hier nicht einmal merken, daß wir Asien bevölkern.
Dort aber, – Gott, wie man es dort merken
wird! Wo sich in Asien ein Russe niederläßt, dort
wird auch das Land gleich russisch. Es würde ein
neues Rußland entstehen, ein Rußland, das mit der
Zeit das alte erneuen und ihm seinen Weg weisen und
erklären könnte. Zu all dem gehört aber ein neues
Prinzip und der Entschluß zur Umkehr. Und am allerwenigsten
braucht es dazu großen Lärmes und großer
Erschütterungen. Möge man nur ein wenig begreifen
– aber auch wirklich begreifen –, daß in Zukunft
Asien unser Ausweg sein wird, daß dort unsere Reichtümer
liegen, daß wir dort den Ozean haben. Wenn
in Europa der erniedrigende Kommunismus eingeführt
sein wird, wenn sie sich dort alle zuhauf um einen
Herd versammeln und mit der Zeit die einzelnen Haushaltungen
auflösen und alle in Kommunen leben, wenn
dort die Kinder in Erziehungsanstalten aufwachsen –
drei Viertel von ihnen als Ausgesetzte –, dann wird
bei uns noch überall Weite und Licht sein, Wiesen
und Wälder und weiter Horizont; und unsere Kinder
werden von den eigenen Vätern erzogen werden, nicht
in steinernen Massen, sondern zwischen Gärten und
Saatfeldern, und werden über sich noch den klaren
Himmel schauen. Ja, viele unserer Hoffnungen liegen
dort, und unbegrenzte Möglichkeiten, von denen wir
uns hier überhaupt noch keinen Begriff machen

können! Nicht nur Gold allein liegt dort verborgen.
Doch zuerst tut ein neues Prinzip not! Haben wir
erst das, dann werden wir auch das zur Sache nötige
Geld haben. Wozu sollen wir, und besonders jetzt, in
Europa, sagen wir, so viel Gesandtschaften mit so
teuerem Aufwand, mit ihrem feinen Esprit und ihren
noch feineren Diners, mit so zahlreichem, überflüssigem
Personal unterhalten? Und was gehen uns denn –
besonders jetzt – alle Gambettas an und der Papst
samt dem ihn erwartenden Schicksal, und ob er auch
noch so sehr von Bismarck bedrängt wird!? Wäre es
nicht besser, zeitweilig sich diesem Europa ärmer zu
zeigen, sich an den Weg zu setzen und die Kopeken in
die Mütze zu sammeln? – ‚La Russie se recueille‘
würde es dann heißen – und währenddessen sich zu
Hause zu sammeln, sich innerlich vorzubereiten? ...“



„Wozu sich denn erniedrigen?“ wird man fragen.



„Das täten wir ja gar nicht, ich habe das mit der
Mütze doch nur allegorisch gemeint. Nein, wir würden
uns nicht erniedrigen, sondern uns mit einem Schlage
erhöhen, ja, so würde es sein! Europa ist schlau und
klug und würde uns sofort durchschauen und, glaubt
mir, würde uns sofort auch achten! Unsere Selbständigkeit
würde zuerst natürlich stutzig machen, doch
würde sie teilweise auch gefallen. Wenn Europa jedoch
sieht, daß wir uns entschlossen haben, uns nach
der Decke zu strecken, und daß auch wir sparsam zu sein
verstehen und unseren Rubel selbst hüten und schätzen
und ihn nicht mehr aus Papier machen, so wird auch
Europa unseren Rubel auf seinen Märkten sofort
höher bewerten. Und wenn die Europäer gar sehen,

daß wir selbst Defizite und Bankerotte nicht fürchten,
vielmehr unentwegt auf unser festes Ziel zuschreiten,
so werden sie von selbst zu uns kommen, um uns ihr
Geld anzubieten, – und sie werden es dann wie ernsten
Menschen anbieten, wie Leuten, die ihre Sache gelernt
haben und schon wissen, wie man etwas anfassen
muß ...“



„Erlauben Sie ...“ unterbricht mich eine Stimme,
„Sie sprachen da von Gambetta. Wir können doch
unmöglich dort alles im Stich lassen! Nehmen wir
allein die Orientfrage: die bleibt doch bestehen, und
wie sollen wir sie denn nun plötzlich aufgeben?“



„In betreff der Orientfrage würde ich jetzt, in
unserer Zeit, folgendes sagen: so, wie die Dinge heute
nun einmal liegen, findet sich in den politischen
Sphären vielleicht kein einziger, der es als selbstverständlich
zugeben würde, daß Konstantinopel unser
werden muß – außer vielleicht in ferner, dunkler Zukunft
einmal. Worauf sollen wir also noch warten?
Das ganze Wesen der Orientfrage ist augenblicklich
im Bündnis Deutschlands mit Österreich enthalten,
und außerdem noch in der türkischen Beute, die Österreich
mit Bismarcks Genehmigung einstecken will.
Wir können und werden natürlich dagegen protestieren,
in irgendeinem, sagen wir, äußersten Fall; doch so
lange, wie diese beiden Nationen zusammen sind, –
was können wir da ohne große Gefahr für uns tun?
Und eines nicht zu vergessen: die Verbündeten warten
vielleicht nur darauf, daß wir endlich in Zorn geraten.
Die slawischen Völker können wir wie immer beschützen
und lieben, und wenn es nottut, können wir ihnen auch,

so viel wie in unseren Kräften steht, helfen. Zudem
werden sie in nächster Zeit wohl nicht allzu große Gefahr
laufen, unterzugehen. Und wer weiß, ob diesem
Zustande nicht sowieso bald ein Ende bereitet wird?
Wenn wir zeigen, daß wir nicht mehr Lust haben, uns
wie früher in Europa einzumischen, so werden sie sich
dort, ohne uns, alle wahrscheinlich noch früher in den
Haaren liegen. Denn nie und nimmer wird Österreich
glauben, daß Deutschland es einzig wegen seiner
schönen Augen dermaßen liebgewonnen habe. Es weiß
sogar ganz genau, daß Deutschland zu guter Letzt doch
die österreichischen Deutschen sich einstecken will. Österreich
jedoch wird um nichts in der Welt auf seine
Deutschen verzichten wollen, bewahre! – selbst dann
nicht, wenn man ihm als Ersatz für sie Konstantinopel
geben würde, – dermaßen hoch schätzt es sie! Somit
wäre Grund zum Streit bereits genügend vorhanden.
Und dann haben unsere Nachbarn immer noch diese
unentschiedene französische Frage zu bewältigen, die
jetzt für Deutschland vielleicht schon zur ‚ewigen‘ geworden
ist. Und dann kann es noch geschehen, daß
sich plötzlich selbst die ganze Einigung Deutschlands
als nicht nur unvollendet erweist, sondern tatsächlich
ins Wanken gerät. Und dann könnte es sich womöglich
noch erweisen, daß der europäische Sozialismus immer
drohender wird. Kurz, wir brauchen nur abzuwarten
und uns nicht einzumischen, auch nicht, wenn sie uns
rufen, und dann – wenn dort der Streit ausbricht
und ihr ‚politisches Gleichgewicht‘ erzittert – dann
mit einem Schlage auch unsere ganze Orientfrage
erledigen, den richtigen Augenblick wählen und einfach

erklären: ‚Wir wollen die österreichischen Aneignungen
in der Türkei nicht anerkennen‘, und die
Aneignungen werden verschwinden, vielleicht sogar
mit Österreich zusammen ...



Nun, und dann werden wir schon wieder einholen,
was wir zeitweilig scheinbar versäumt haben ...“



„Aber England? Sie vergessen England? Unser
Zug nach Asien würde es fraglos sofort beunruhigen.“



„‚Wer England fürchtet, – der bleibe zu Haus‘
könnte auch ein Sprichwort sein. Und was würde denn
England so besonders beunruhigen? Was unsere Absichten
für die Zukunft betrifft, so erwartet es von uns
doch sowieso das Allerschlimmste. Wenn es dagegen
den wahren Charakter unserer Absichten in Asien begriffe,
würde es wahrscheinlich viele seiner Befürchtungen
aufgeben ... Übrigens, ich gebe zu, daß es sie
nicht aufgeben würde. Doch wie gesagt: ‚wer England
fürchtet, – der bleibe zu Haus!‘ Und darum
nochmals: Es lebe der Sieg von Geok-Tepe! Hoch
Skobeleff und seine Soldaten! Und ewiger Ruhm den
Helden, die dort gefallen sind!“




Fußnoten





[1] Tag des Attentats auf den Zaren Alexander II. E. K. R.



[2] Peter der Große. Ausdruck Puschkins. E. K. R.



[3] Von Dostojewski veröffentlicht im September 1873. E. K. R.



[4] Henri von Bourbon, Graf von Chambord, letzter Sproß
der älteren bourbonischen Linie, geb. 1820, gest. 1883, Prätendent
auf den französischen Thron nach dem Sturz Napoleons III. E. K. R.



[5] Französischer klerikaler Schriftsteller, seit 1848 Chefredakteur
des „Univers“, dem obiges Zitat entnommen ist. E. K. R.



[6] Der Graf von Chambord hatte dadurch, daß er die Gewährleistung
einer Verfassung ablehnte, selbst seine Thronbesteigung
unmöglich gemacht. E. K. R.



[7] Auf das Schreiben Pius’ IX. an Wilhelm I., in dem der
erstere in den Kulturkampf eingreifen wollte und die ganze Christenheit
für sich in Anspruch nahm, hatte letzterer bekanntlich geantwortet,
er lehne als Protestant im Namen seiner Vorfahren und dem des
größten Teiles seiner Untertanen jegliche Einmischung des Papstes
als Anmaßung ab. E. K. R.



[8] Von Dostojewski veröffentlicht im März 1876. E. K. R.



[9] Von Dostojewski veröffentlicht im Januar 1877. E. K. R.



[10] Gemeint sind die Kämpfe der Balkanslawen gegen die Türkei
im Jahre 1876, die unter begeisterter Anteilnahme des ganzen
russischen Volkes geschahen und im Jahre 1877 dann auch um
Eingreifen Rußlands und zum Ausbruch des Russisch-Türkischen Krieges
führten. E. K. R.



[11] Von Dostojewski veröffentlicht im Mai 1877. E. K. R.



[12] Im Original gesperrt gedruckt. E. K. R.



[13] Von Dostojewski veröffentlicht im September 1877. E. K. R.



[14] Von Dostojewski veröffentlicht im September 1877. E. K. R.



[15] vgl. S. 88 Forts. „Das schwarze Heer.“ E. K. R.



[16] Von Dostojewski veröffentlicht im September 1877. E. K. R.



[17] Von Dostojewski veröffentlicht im Februar 1876.
E. K. R.



[18] Russischer Mönch, lebte im 12. Jahrhundert in Kiew, Begründer
des russischen Mönchtums, Verfasser von Predigten. E. K. R.



[19] Russischer Bischof, Zeitgenosse Peters des Großen, dessen
Reformen er billigte, gleichfalls Verfasser von Predigten, die im
russischen Volke sehr beliebt sind. E. K. R.



[20] Von Dostojewski im April 1876 veröffentlicht, als die
Möglichkeit eines neuen russisch-türkischen Krieges zum ersten Male
festere Gestalt annahm. E. K. R.



[21] Von Dostojewski veröffentlicht im Juni 1876. E. K. R.



[22] Kritiker (1811 bis 1848). Bahnbrecher einer westeuropäisch,
atheistisch und sozialistisch gefärbten russischen Literatur- und Gesellschaftsauffassung.
E. K. R.



[23] Großfürst von Moskau (von 1462 bis 1505), heiratete 1472
Sophie Paläolog, die letzte byzantinische Prinzessin. E. K. R.



[24] Von Dostojewski veröffentlicht im Januar 1877.
E. K. R.



[25] Russischer General, kämpfte 1876 mit den Serben unglücklich
gegen die Türken. E. K. R.



[26] 1675–1826, Historiker und Schriftsteller. E. K. R.



[27] Held eines sehr bekannten Romanes von Turgenjeff. E. K. R.



[28] Von Dostojewski veröffentlicht im Februar 1877. E. K. R.



[29] Gestalt in einem Gedicht von Nekrassoff. E. K. R.



[30] Von Dostojewski veröffentlicht im Mai 1877. E. K. R.



[31] Karamsin schrieb damals seine „Briefe eines russischen
Reisenden“. E. K. R.



[32] Von Dostojewski veröffentlicht im Oktober 1877.
E. K. R.



[33] Von Dostojewski veröffentlicht im Januar 1881. E. K. R.



[34] Anspielung auf die russischen Westler und einen ihrer
damaligen Lieblingsaufenthaltsorte. E. K. R.



[35] Stundisten = lutheranisierende Sekte im Süden Rußlands,
wo die protestantischen Pastoren der deutschen Kolonisten für die
russischen Bauern „Bibelstunden“ eingeführt hatten. Daher die
Benennung „Stundisten“. E. K. R.



[36] Von Dostojewski veröffentlicht im Januar 1881. E. K. R.



[37] Von Dostojewski veröffentlicht im März 1877. E. K. R.



[38] Die Grundidee der Bourgeoisie, die am Ende des vorigen
Jahrhunderts die frühere Weltanschauung ersetzt hat und jetzt zur
Hauptidee unseres Jahrhunderts in der ganzen europäischen Welt
geworden ist. Anmerkung von F. M. Dostojewski.



[39] In Rußland wird das zu einem Dorf gehörige Land von
der Dorfbewohnerschaft gemeinsam zu gemeinsamem Nutzen bearbeitet.
E. K. R.



[40] Von Dostojewski veröffentlicht im Juli 1876. E. K. R.



[41] Von Dostojewski veröffentlicht im März 1877. E. K. R.



[42] Siehe den Aufsatz „Utopische Geschichtsauffassung“. Seite 191. E. K. R.



[43] Im Jahre 1483 durch Iwan III., Großfürsten von Moskau. E. K. R.



[44] Die Lichtgestalt unter den Helden der russischen Volkssagen.
E. K. R.



[45] Gemeint ist der Krimkrieg (1853–1856), dessen Veranlassung
die Weigerung des Sultans war, Rußland als Protektor
der griechischen Kirche in der Türkei anzuerkennen. E. K. R.



[46] Von Dostojewski veröffentlicht im April 1877. E. K. R.



[47] Von Dostojewski veröffentlicht im September 1877. E. K. R.



[48] Von Dostojewski veröffentlicht im September 1877. E. K. R.



[49] 1822–1885. Slawophiler Schriftsteller. E. K. R.



[50] Von Dostojewski veröffentlicht im Januar 1881 gelegentlich
der Siege Skobeleffs in Mittelasien. E. K. R.




Anmerkungen zur Transkription



Die „Sämtlichen Werke“ erschienen in der hier verwendeten ursprünglichen Fassung
der Übersetzung von E. K. Rahsin in mehreren
Auflagen und Ausgaben 1906–1922 im Piper-Verlag. Dieses Buch wurde
transkribiert nach:



F. M. Dostojewski: Sämtliche Werke.

Zweite Abteilung: Dreizehnter Band

Politische Schriften

R. Piper & Co. Verlag, München, 1917.

Zweite Auflage

3. bis 5. Tausend



Das Cover wurde von den Bearbeitern den ursprünglichen
Bucheinbänden nachempfunden und der public domain zur Verfügung gestellt.



Die Anordnung der Titelinformationen wurde innerhalb der „Sämtlichen Werke“
vereinheitlicht und entspricht nicht der Anordnung in den ursprünglichen
Ausgaben. Alle editionsspezifischen Angaben wie Jahr, Copyright, Auflage usw.
sind aber erhalten und wurden gesammelt direkt nach der Titelseite eingefügt.



Fußnoten wurden am Ende des Buches gesammelt.



Das Inhaltsverzeichnis wurde an den Anfang des Bandes verschoben.
Inhaltsverzeichnis und Überschriften im Text wurden harmonisiert.



Zu den Anführungszeichen: Gespräche wurden in doppelte Anführungszeichen („“)
eingeschlossen. Die Wiedergabe von Äußerungen anderer innerhalb von Gesprächen
wurde in einfache Anführungszeichen (‚‘) eingeschlossen.



Besonderheiten der Transliteration russischer Begriffe und Namen:
Der Buchstabe „ä“ (oder auch „jä“) steht für den kyrillischen Buchstaben „ja“.
Die Schreibweise häufig vorkommender Namen
wurde vereinheitlicht (nicht verwendete Varianten in Klammern):



Mac-Mahon (Mac Mahon)



Offensichtliche Fehler wurden stillschweigend korrigiert.
Weitere Änderungen, teilweise unter Zuhilfenahme anderer Auflagen oder des
russischen Originaltextes, sind hier aufgeführt (vorher/nachher):



	
... in diesem Gegenstand eurer Liebe ein Lüge, irgend ...

... in diesem Gegenstand eurer Liebe eine Lüge, irgend ...



	
... Blick, lächte darauf ein wenig ironisch, zuckte die ...

... Blick, lächelte darauf ein wenig ironisch, zuckte die ...










*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SÄMTLICHE WERKE 13 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/5652773993039936766_cover.jpg
§. 1. Doftojewsti

liti
St

Samtliche Werte. Band 13
Deutjch von € K. NRabjin





