
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Tükör darabok az önismeret és emberismeret világából

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Tükör darabok az önismeret és emberismeret világából


Author: Ede Tassy



Release date: October 28, 2021 [eBook #66624]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Credits: Albert László from page images generously made available by the Google Books Library Project




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK TÜKÖR DARABOK AZ ÖNISMERET ÉS EMBERISMERET VILÁGÁBÓL ***








TÜKÖR DARABOK

AZ

ÖNISMERET

ÉS

EMBERISMERET

VILÁGÁBÓL.



 

A MŰVELT KÖZÖNSÉG
OLVASMÁNYÁUL,

 

IRTA:

TASSY EDE.

 

 

SZEGED,

NYOMATOTT BÁBA
IMRÉNÉL,

1867







„Ismerd meg magadat s magad által az embereket; ez ismeret
nélkül tudományod holt tudomány.“ Thalestől napjainkig e szavak
viszhangzottak a bölcsek ajkain: s valljon mi sikerrel? Az ember
különös lény: feledve önmagát a külvilág forradalmaiba sovárg,
déltől éjig, kelettől nyugatig bolyong; féregkint vájja be magát a
föld gyomrába, vagy kifejtekezve a porból, magasra emelkedik, de
belvilágát figyelemre sem méltatja.
Sokan csak azért rohannak a fonnyasztó
kéj és életölő gyönyörök posványába, hogy elnémithassák a
rémletesen viszhangzó, vádló öntudatot, hogy önmagukat feledhessék,
és örülnek az őrültek, ha egy nap, egy óra, egy percz elviharzott
szenvedélyeik tengerén! Sokan, midőn mindent tudnak és mindent
ismernek, önmagukat legkevésbé ismerik.
Ez oka, hogy a bölcsészet évezredeken által sem vergődhetett ki
ingatag alapjából; a bölcsek nem indultak ki lélektan úton, „pedig
csak ez az egyetlen igazí célhoz vezető.“ (Szontagh, Rónay.)

„Veniamus nunc ad eam scientiam, ad quam nos ducit antiquum
oraculum, nempe ad scientiam nostri. Cui quo magis nostra intersit,
eo incumbendum est diligentius Haec scientia homini quamvis naturae
ipsius portio tantum pro fine est omnium scientiarum.“ (Baco: de
dign: et augm. scient. IV. 1.)







Az emberiség concrét alaku szellemvilága sok tekintetben
hasonlit a tengerhez, mert az, ennek roppant dimensioit nemcsak
eléri, s ezzel nemcsak a hullámzás és árapály azonos törvényeit
követi, de egyszersmint ép ugy be van népesítve mint a tenger; az
ember szellemvilágában mint a tengerben a delfinek és czápáktól a
tengeri szörnyek és csavargőzösöktől kezdve, le a sima ángolnáig, a
tehetetlen halászbárkáig, az atomszerű parányig, mozgó
szellemalakok lakoznak. Itt is a felszinen csábító syrenek,
félemberek, vészt sápító szárnyasok, tőkehal, dúshajó, tört árbocz
és több effélék mutatkoznak. Az ember szellemvilágában is van
szélcsend, olykor szélvészek, hajnalpir, hideg fény, és az emberek
szivében ott van a hajók mágnes-tűje: a jobb ösztön, mely partra
vezérel, és a szélrózsa: a sziv lángja, mely az érzelem
változandóságát jelképezi. Van az ember szellemvilágának is
kikötője az önérzet, melyben jobb meggyőződését szokta az ostromló
viharok ellen oltalmazni, és e kikötő felett mint világító torony
őrt áll az értelem, hogy az eltévedt hajóst magához intse. Az
emberek szellemvilága külömböző világitásban szintén különböző
szint mutat, s majd a káprázat koralgyöngyei usszák körül a hajót,
majd ismét más világrész vándor madarai telepednek oda. A
szellemvilágnak is vannak mélységei, vadregényes szigetei,
veszélyes köszirtei s homokpadjai, melyen az emberi szellem olykor
megtörik, vagy megfeneklik. A szellemvilág szinvonala (niveau)
olyan mint a tenger viztükre: a tudósok minden magasságot ehez
mérnek. A mint a tengerben egy egy sziget a viz alól feltolja magát
s idők folytán ismét alámerül, úgy az ember szellemvilága is egy
egy uj eszmét hoz a felszinre, de a mely eszme aztán évszázadok
vagy évezredek multán ismét eltünik a felszinről, alámerül. Háborgó
tenger az ember szellemvilága, mely majd ájtatosságot, majd
iszonyt, majd bátorságot, majd ismét félelmet kelt az emberben.

Miként a föld a tenger vizének határokat szab, úgy a test a szellem
korlátja s a mint a tenger csak párolgás által, de sohasem képes
egészen kiemelkedni ágyából: úgy az ember szelleme sem bir a test
élő hajlékától külön válakozni. És hányszor vivott eszmeharczot az
emberi szellem a rögeszmék hullámai ellenébe, s hányszor szenvedett
az hajótörést, mely után néma siri csend, olykor hosszú szünet
állott be; de miként az ércztekintetű rettenthetlen tengerész, úgy
az emberi szellem is belső ösztönétől űzve, hajtva, uj hajót épít,
százszor és ismét kiszáll a magas hullámokra, hogy czélját érje,
vagy alámerüljön a nagyszerű, dicső küzdelemben, mindenesetre pedig
betöltse azon helyet s alkossa azon összekötő lánczszemet, melyet
részére végzetszerűsége a világ egyetemben kijelölt.

Ha a tengert csak e homályos földtekéhez, a szellemet pedig
emberi parányiságunkhoz mérjük: mindkettő nagyszerünek tünek fel
előttünk, – de ha a tengert a nagy mindenséghez az emberi szellemet
pedig az őserőhöz mérjük akkor elnémul az
értelem s megszünik minden arány. A mint a tenger mélyében
lehet igaz gyöngyöt találni, ugy az ember szellemvilága is rejt
méhében igaz gyöngyöket: az értelem és érzelem igaz gyöngyeit.

Lépjünk be tehát a kutatás buvárharangjába s e ponton
ereszkedjünk a szellemvilág mélyébe megtekintendők hogy mi van ott?
Gyujtsuk meg az önismeret szövétnekét és világitsunk be egy kevéssé
abba a végtelen ürbe, mely az ember szellemvilágának – hogy úgy
mondjam – légkörét képezi.

Előre bocsájtva azt, hogy ezen szűk keretbe szoritott
tükördarabok feladata nem lehet terjedelmes s így mélyebb lélektani
visszatükrözését adni az ember lelki természetének, s hogy a ki a
psychologia s erkölcstan szellemi nagy mappáját akarja egész terjedelmében maga előtt kiterítve látni, az
a 
nevezett három tudomány ressort iróinál keresse fel azokat. Itt
csak a gyakorlati lélektan (antropologia) s a philosophia magvának
az önismeret s ember ismeretre vonatkozó részéből s magából az
élet gyakorlatából kivántam annyit
bemutatni, a mennyi a gyakorlati önismeret s emberismeret
tanulmányozására tán némi világitással szolgálhat legalább az
ifjuságnak; ugyanazért nem a szakembereknek, hanem a laikus, de
művelt nagy közönségnek olvasmányául van szánva e mű: szükséges
tehát hogy felvett tárgyunkhoz minden további bevezetés nélkül
hozzá szóljunk, s az adott viszonyokat, nem pedig azok előzőit
tárgyaljuk. Ott kezdem tehát hogy:

Minden ember többé vagy kevésbé egy oldalú felfogással bir, ugy
az irástudatlan mint a tudós, ugy a szegény mint a gazdag, ugy a
sírásó mint a fejedelem; bizonyos értelemben minden ember nagyon is
egyoldalú felfogású, mivel hogy egyes
ember szellemi tisztán látása előtt talán soha sem fog feltárulni
azon egyetemes, tehát sok oldalú tudalom, mely az emberiségnek
összeségében igen, de egyesnek kivételképen sem adatott: mégis az
egyoldalúságról most csak közelebbi vonatkozásban kivánok szólani,
– s itt is csak annyiban, a mennyiben az a gyakorlati, hogy ugy
mondjam mindennapi élet s különösen annak localis utilizálására
szokott alkalmaztatni.

Az emberi élet, vagy is inkább az öntudatra ébredés kezdete csak
ösztönszerű felfogással ruházza fel a gyermeket, mely akkor
hasonlit például a nyúlhoz. t. i. amely bokorban fejlődött
kezdetleges eszmélete, ugyanoda, bár olykor megriasztva a szokatlan
körülmények feltünése által s nagy kerülővel, de ismét visszatér.
Ezen ösztönszerűsége az embernek részben, többnyire örökös, mert
például a honvágy az embert mint az éjszaki sark a delejtűt
folyvást vonja ősi fészkéhez; de épen igy örökös az észjárás azon
irányzatának is egy része, mely  bennünk serdült
gyermekkorunkban fejlődött, s az ember, észjárásának azon kora
ifjuságában ismert és frequentált ösvényére, a késő korban is
sokszor akaratlanul vissza visszatér. És ha ezen ifjuságunkban
frequentált észjárás irányzata az elfogultság vagy előitélet
homályában mozog, tehát a valótlanság, képzelődés, avagy káprázat
világából való: akkor az elfogultság meglett korunkban is gyakran
homályossá fogja tenni szellemi tisztán látásunk légkörét.

Ki merné tagadni, hogy a mint egyes családok ősatyjának,
ősanyjának gondolkozása iránya, észjárása, a tölök származott
ivadék- lépcsőzeteinek lelkületére, gondolkozása irányára alapjában
véve már a priori nagy befolyással volt és van? épen úgy áll ez a
nemzetekre, népcsaládokra nézve is, kik kifejlésük-áldását avagy
hátramaradásuk átkát, talán egy-két erélyes véralkatú, nagy
befolyású, de hibás, t. i. bizonyos irányban elfogult vagy
fordítva, helyes nézetű embernek tulajdoníthatják a multban. Mentül
miveletlenebb, tanulatlanabb valamely akár egyes, akár népcsalád,
annál nagyobb a receptivitás az adott lendület irányának
megtartására; innen a közmondás: „nem messze esik az alma
fájától.“

Az értelmi felfogás az ösztönszerütől teljesen különbözik, és a
szoros értelemben vett tudományossággal csak kevéssé kapcsolatos,
sem a 20 sem a 70 éves kortól nem függő; azért az elfogulatlant
felvilágosodott embernek nevezzük habár csak 20 éves lenne,
ellenben 70 éves daczára is egyoldalúnak, együgyünek nevezzük az
elfogult embert. E tekintetben tehát az ifju vagy öreg kor csak
relativ fogalom.

„Elfogultság“ e szónak önmagában rejlő átka sok ember életén át
mint vörös fonál huzódik. Ismerkedjünk, meg tehát ennek
definitiojával s fürkésszük, miként s mily sokféleképen nyilvánul
ez mint kórjelenség az ember szellem-életében. 

Az egyoldalú felfogás: elfogultság.

A képzelődés erejével vagy máskint belénk rögzött hiszeme a
valótlanságnak: elfogultság. („Der schrecklichste der Schrekken ist
der Mensch in seinem Wahn!“)

Az előitélet nem más mint: elfogultság.

Ha ember ember társa előtt csak azért, mivel ez magasabb rangú,
gazdag, vagy nálunknál műveltebb, tanultabb, genirozva van: szintén
elfogultság.

Egy előkelő embertől a közönség – hogy büszkének ne tartsa –
több leereszkedést kiván, mint önmagához hasonlóitól (ez is
elfogultság.)

Ha (már művelt ember létünkre) például az irmodorban vagy bármi
másban, másokat utánzunk, a helyett hogy önálló, saját
viszonyainkhoz, körülményeinkhez mért conceptiónkkal lépnénk elő s
abban bensőleg meg is nyugodnánk: ez is elfogultság
(habitualis.)

Nem sorolhatjuk fel itt mindazon alakját és esetét az
előitéletnek s elfogultságnak, mely az ember életében előfordul,
mert azok száma végtelen; legyen elég e helyt csak általánosságban
még annyit mondani, hogy midőn például úgynevezett szokásainkba,
szenvedélyeink gyakorlatába, a divat majmolásába s még
általánosabban saját „én“ünk szük valójába belemélyedünk, hasonlitunk azon táblabiróhoz ki
magát a világ közepének képzeli.

(R) „Az emberek egymást csak ritkán birják megérteni, olykor
nagy messze állanak egymástól felfogásaikban, bár az életben egymás
mellett vannak; igy aztán olykor gyülölve látjuk azokat, kik azt
meg nem érdemlik, s szeretve azokat, kik arra legkevésbé sem
méltók. Az elfogultság, vagy a rosz
akarat terjesztette hir itt is erősen szoktak szerepelni.“

Az elfogultság, vagy is megrögzöttsége valamely eszmének

csak rendkivül nehezen tisztázható, tapasztaljuk ezt oly tudósoknál
is, kik bár átaljában mindent alapos nyomon szoktak megbirálni, s
még is midőn egy vagy más tudalmuk, állitásuk megtámadtatik: azt
makacsúl védik, sokszor még akkor is, midőn szerzett fogalmuk nem
az értelem meggyőződésére volt alapítva. Az embernek nemcsak
hiuságát bántja az, ha fogalmának helyessége kétségbe vonatik, vagy
kézzel fogható világossággal megczáfoltatik, de egyszersmint
ösztönszerüleg vonakodik azon elfogultságot, melyet már önvalójának
harmoniájába beleillesztett, más eszmével, fogalommal
helyettesiteni, s igy concrét értelme, felfogása műhelyét egy eddig
ismeretlen s most szokatlan darabbal pótolni, s az egészhez
idomitani vagy viszont az egészet ehhez.

E nyomon elmondhatjuk hogy bizonyos értelemben bár minden ember
többé vagy kevésbé „idiota,“ még is legkevésbé idiota- és elfogult
az, a ki szemléletét, összehasonlitásait s átaljában itéletét,
mentül szélesebb – önmagán kivül fekvő körből is, – tehát
legegyetemlegesebb, sőt lehetőleg neutralis szempontból veszi.

Hogy ezen széles terjű látkörből vegyük észjárásunk kiindulási
pontját; szükséges egy kissé recapitulálnunk, miszerint:

a földön és ennek közvetlen körében létező minden tárgy, ezek
vegyi alkatrészei, a természeti – látható és láthatatlan erők,
ezeknek egymásrai hatása, azok is melyekről a titok fátyolát
fellebbenteni az emberi kutatásnak még nem sikerült, mint
szövevényes gordiusi csomónak egymásba miliószor át és visszafutó,
de szakadatlan összefüggő szálai a kutató
emberi elmének türelmes tovább fejtése által, egykor bizonyára mint
kibontott, megfejtett talányok fognak az emberi szellem óriási
hatalmának engedelmeskedni; – de az összefüggő szálak nyomozását,
ha még oly kúszáltaknak látszanának is azok, kifogyhatlan
 türelemmel kell fürkésznünk, annál is
inkább, mivel ezekkel – eddigelé csak felületesen ismert – de mint
tudjuk közvetlen, szerves
összeköttetésben áll saját „én“nünk. Az anyag és szellem csak
egymás kölcsönösségével müködhetvén az emberben: az önismeret
teljességére megkivántatik hogy nemcsak az anyag müködését, de a
szellemi részt is, annak belső természetében, müködéseiben, olykor
sajátságos nyilatkozataiban, még inkább kutassuk, ismerjük, – mert
ezen müködés szövevényének is teljesen
összefüggő – hogy ugy mondjam – „szellem-fonálszálai“ vannak,
melyek a fentebbi gordiusi csomóhoz hasonlitván: akarat enély,
szenvedélyes vizsgálódás, kifogyhatlan türelem segélyével nagy
részben áttekinthetők, felfejthetők.

Vizsgálódjunk tehát tovább.

Kérdjük először is mi az oka annak, hogy a korlátolt felfogású
emberek rendszerint általánosságban
szoktak beszélni azonnal készek lévén mindenről itéletet
(birálatot) mondani, – itéleteiknek feltétlen igazat (Recht)
követelnek; felelet: mivel ilyen embereknél nem csak a szerénység
hiányzik, de némileg sejtett felületességüket is eltakarni
igyekezvén, egy egy általános „szólam“ segitségével parirozzák a
netaláni rendre utasitásokat. Ilyen általános szólam például ez:
„no hisz’ olyanformán gondolom én is,“ vagy „affélét szoktam én is
tenni.“

Ezen felekezet emberei, mert nagyon szük, parányi lyukon (saját
„én“jük szemüvegén) át nézik a világ folyását, – másnál rendszerint
mindent jobban vagy különbözőleg akarnak tudni, – az
ellenmondásokat nem türik,1) s a
mit birálatképen kimondanak  nem igen szokott egyéb lenni
rosszalásnál; – holott az értelmes
emberek egyik föismérve az, hogy nem csak rosszalni, elitélni,
hanem eszélyesen méltányolni, dicsérni is
tudnak.

Álljon még itt megjegyzésül miszerint tagadhatlanul
legkényelmesebb módja a birálatnak midőn valakinek tetteit, inditó
okait a tettre, – az eredmények2) mivoltából itéljük meg; de az is bizonyos hogy e
nyomon birálataink csak nagyon is gyakran a legnagyobb botlások és
csalódások ingoványát tapossák. – Ha valahol igen, ugy bizonyára
birálataink megejtésénél szükséges azon közmondást szem előtt
tartanunk, hogy „kétszer mérd, egyszer mesd.“

Qui bene distinquit, bene docet. A susbtilis distinctiók azok,
melyekre az emberek itéleteik s méltánylásaiknál oly keves gondot s
tán nem kevesebb jóra való röstséget forditanak, amellett pedig
saját „én“jük szük valójába elmélyedve, észre sem veszik hogy épen
ezen subtilitások – precis, exact – természete szerint
igazodhatnának csak el megfelelőleg, való hiven (richtig), –
anélkül azonban hogy ez által a kákán csomót keresés hasztalan
(tehát a dolog valóhüségenélküli) kutatásába esnének. 

Továbbá bizonyos az is, hogy olyan ember e földön még nem élt, a
kinek ugy nevezett „fixa-ideái“ épenséggel ne lettek volna, mert
ez, az emberi gyarlósághoz tartozik: alapoka leginkább az ember
szellemi képességének és külső, tárgylagos életének – többé vagy
kevésbé – localizáltsága; de nem kevésbé bizonyos az is, hogy
mentül kevesebb fixa-ideák, (s tulajdonképen a rosz szenvedélyek is
ide tartoznak) szállották meg elménket, annál józonabbak vagyunk.
Minden egyes fixa-idea, mint meg annyi gnom uralkodik szellemünk
szabad mozgása felett s szülőanyja több más fixa-ideáknak,
végre keserű csalodásoknak.

„Kiknek sajkája az élet tengerén számtalan bajjal küzdött meg,
azok renditlen állanak, mint a vészedzette szirt melyről a sors
hullámcsapásai visszamorzsolódnak. Kik sokat utazván, figyelmüket
az emberiség lelkületének, szellemének tanulmányozására forditották
s nemünket ezer szinben, alakban, hullámzani – s majd haladva, majd
hátrálva enyészni vagy emelkedni látták: azok végre is azon
meggyöződéssel térnek vissza, hogy az ember mindig ugyanaz. t. i.
ábrándjainak bábjátéka, előitéletének,
szokásainak rabja.“

„Képzelődés az élet megrontója, mely kancsalul festett egekbe
néz.“

A képzelődő ember egész élete csalódás, mert alaptalan s igy jogosulatlan
reményeket táplál.

Bátran elmondhatjuk azt is, hogy a legtöbb ember nem helyes,
vagy is nem valóhű felfogással bir
önmagáról; – már most, ha az alapfogalom téves, hogyan lehetne erre
helyes következtetéseket alapitani? Hogyan fejthet ki az ilyen
ember „jellemet“? Honnan származtatható ez esetben azon biztonság,
mely az embert elhatározásaiban, cselekvéseiben kell, hogy vezesse?
– Az önmagunkróli téves, nem valóhű
felfogás, tehát  voltaképen képzelődés, vajmi sokszor
falnak vezeti az embert, s csak midőn odaütköztünk, vesszük észre,
hogy eszméink tévesek voltak s azért jöttünk összeütközésbe a
valósággal.

Valamint minden egyes embernek külön külön specificus
változatosságu felfogása van3) az
életről, a tárgyakról, a világról, ezek viszonylatairól s. a. t.
ugy különböznek, – sokszor igen lényegesen, – az öt világrész,
ezekben ismét az országok s különösen a nemzetiségek általános
csoportozati vagy felekezeti felfogásai, nézetei a fentebb
emlitettekre nézve;

ismét tovább: valamint egyes ember kiskörü ismerete, homályos
felfogása, szellemének nagyon is kicsiny körre szoritkozó müködése,
észlelete, a felvilágosodott ember előtt szánandó localizáltságban
tünik fel, – épen ugy tünik fel például, Europa civilizáltsága
előtt Ázsiának vagy Afrikának localizált észjárása; –

és ismét: az egyes ember épen ugy mint egy világrész vagy
nemzetiség, – mentül inkább localizált, vagy is minél kisebb körü
felfogással bir, annál kevesebb akarat
erélylyel és vágyodással van képesitve eszmeköréből
kilépni.

A kik gyakran unatkoznak, azok mindennel birhatnak, csak szilárd
akarattal nem, mert lelkületük gyengébb, vagy is elfogultabb hogysem az emberiség közös czéljait, a
szellemi tökélyt, fáradalmaikkal is előmozditani képesek
volnának.

A szellemi életben, tehát concrét fogalmaink világában is,
nagyon sok circulus vitiosus van – mint örvény a tengerben – melybe
ha bele kerülünk, vagy elnyel, vagy legjobb esetben idegen segély
nélkül nem tudunk onnan kimenekülni; – azért mindenek előtt a
tudomány és tapasztalás tájékozottságára, tehát az elme és értelem
világitására, továbbá a szellemi  szabad
mozgásra van szükségünk, – mert keves embernek adatott az,
hogy magát az alapösztönök (s temperamentumok), a formulák és
szokások, járszalagából kibonthassa, – s ha ez sikerült, még is
biztossággal, bátran, szédelgés nélkül tudjon járni, haladni a
józan eszélyesség utján,

„Ignoti nulla cupido.“ Az ember természetében fekszik, hogy ha
csak puszta sejtelme keletkezett is valamiről, már arról kezd
magának fogalmakat alkotni s kutatni hogy megismerhesse mi az a
homályos, sejtelemszerü ismeretlen valami. – Innen van aztán hogy a
mint a népcsoportozatok, különböző climaticus és földrajzi
helyzetben, különböző nemzeti ösztönnel, különböző szellemi
érzékiséggel (Vitalsinn) felruházva, adott viszonyaikhoz képest
felötlő különbséggel haladnak a tökélyesedés közös czéljához, avagy
tovább is nyügölődnek rövid látásaiknak circulus vitiosusában. –
épen ugy az egyes emberek különböző miveltségi, ismeretben gazdag
vagy szegény körben fokozatosan különbözőleg fejthetvén ki eszméik
tisztaságát, szellemi érzékiségeiket, (Vitalsinn) jellemüket s. a.
t. egyszersmint ezeknek megfelelőleg, vagy a rövidlátás, vagy is
fejletlenség átkát hordozzák és terjesztik egész életükön át, – vagy a
semidoctusság félhomályában botorkálnak –
vagy végre világosan, valóhiven látják
relative mind azt a mi egyes embernek látnia s tudnia adatott.

A felvilágosodott ember elbontva köréből a kötelékeket, melyeket
arra az őstermészet az által illesztett, hogy mielőtt szabad,
önálló szellemi egyeniséggé fejleszthette magát, tehát mielőtt
tiszta öntudatra ébredhetett volna, mint anya gyermekét, ölében
bepolyázva gondozta, később pedig az ösztön és szellemi érzékisége
járszalagán odáig vezette, hol már pályája elméjének fényénél
megvilágositva, tehát gyarlóságának esélyei meglehetősen kevésbitve
lévén, – az ember magára önállóságot,  szabad
akaratot, szabad szellemet, tehát erélyt, erkölcsi bátorságot,
lelki emelkedettséget s a mi ezen tulajdonságokat „jellemé“
olvassza össze, az általános harmónia érzet, t. i. az emberbaráti
szeretet napmelegét határozott alakban felöltő heti.

A szellemi tisztán látáshoz csak ugy juthatunk el, ha saját
„én“ünk minden – külső belső – sajátságait, képességét ezeknek szélesebb értelembeni
környezetünkhöz mért viszonylatát, a külső tárgyakat épen ugy mint
embertásaink lelkületét, gondolkozás – módját valóhiven felfogtuk, áttekintettük – s az emberi élet száz- és ezer-féle
tényezőiről, rugóiról, következetes összefüggéseiről, a moral
becséről tiszta (való igaz) fogalmakat szereztünk; azonban hogy
ilyen fogalmakat szerezhessünk, tanulmányainkat az önismeret és
emberismeret a, b, c-jén kell kezdenünk – s a higgadt szemlélődést
részre hajlatlan igazság szeretettel vagy is valóhűséggel, az erkölcsi vagy is lelki-élet
természetszerü nemességével, emelkedettségével kell
párositanunk.

Semmi sem igényli oly feltétlenül azt, hogy mielőtt egyik lábát
az odább lépésre felemelje, a másik lába meg nem rendithető, biztos
talpköhöz legyen támasztva, – mint épen az önismeret és
emberismeret, mert egyedül ezen biztonság szolgáltatja a meg nem
dönthető logicat s az, ezen alapuló helyes birálatot.

Az emberismeretre ugyan általjában szükség van, de különösen
hasznos lehet az oly országban, hol az uralkodó politika rosz,
viszás, mert itt igen szükséges – s általjában minden hivatalkörben
– felismerni hogy hol és mennyiben uralkodik az igazság és
erkölcsiség helyett a szeszély, bosszu, önkény vagy ostobaság.

Az emberi értelem mindenekben, ugy egyes – s főleg  – concrét
alakban bevégzett, kikerekitett synthesist, azonkivül pedig absolut
kezdetet igényel, máskint csak a töredékesség és esetleg játszik velünk. – Nem elégséges, hogy mint Kant
tevé, – csak a külső szemléletben birjunk tárgybőséggel s
tapasztalással, hanem – hogy elménkkel magasra emelkedjünk –
feltétlenül szükséges megismerni, hol s
miképen függenek össze az egyes s általános eszmék fonálszálai
egymással fel a legmagasabb fogalomig, – szükséges továbbá, hogy
ezen összefüggések, – ismét – egyezzenek, a valóssággal (t, i. az
igazsággal) és az egyetemlegesség (világ) szellemével, – vagy is
ezeknek ekkint kifejtett helyes philosophiai fogalmával.

Mig az ember saját énjéről, mint más embertől csak külsőleg
külön álló egyénről bir fogalommal – (ilyen a tudatlan nagy tömeg
és a gyermekek fogalma,) addig helyes, tüzetes önismeret és
emberismeretre szert nem tehet.

Az emberismeret önismeretet s e kettő együtt világismeretet már
előlegesen feltételez. Az elme és észjárás olyatén fejlettsége,
mely az ember szellemi egyéniségének önállását, illetőleg ezen
önállás valóhű fogalmát és tudatát
megszerezte, képes egyedül az emberismeret elsajátitására. Ezen
ismeret megszerzesére bár a tudomány általjában, de a
világtörténelem, életrajzok, szindarabok és a jeles regények
különösen is szövétnekül szolgálnak, de csak akkor, ha azokra
figyelmünket leginkább ezen szempontból
irányozzuk.

Az önismeret és emberismeret oly szép és szükséges tudomány,
hogy leginkább csak ezen tér cultiválása mellett tehetjük érdemessé
magunkat az emberiség hálájára, mert csak az emberismeret nyomán
tudhatjuk egymást kellően méltányolni, s ha igy: akkor már a tiszta
értelem és a lélek benső nyugalmával meg is értettük egymást, a
mire pedig legnagyobb szüksége van az emberi társadalomnak, mert
csak ily  uton képes az, az ember tökélyeit
kifejteni s az emberiségi közszellemét is a tökély magasabb
stadiumába eljuttatni.

Óh hogy az emberek oly ritkán tudják egymást megérteni!!

A philosophia jelen magaslatán, a modern eszmék annyi salakja
közt, birunk egy felséges vivmánynyal is, melyet, Hegel az
emberiség észjárásának fejlesztésére s javára tantételkint a
felszinre hozott, s ez nem más, mint szellemi
egyéniségünk szabadságának eszméje, vagyis a gondolat elfogulatlansága. Lehet, hogy ezt igy, három szóval ide irva a Hegel által
értelmezett valódi philosophiai jelentőségében; nem minden laikus
fogja megérteni, holott az a müvelt
embert is, szellemileg egyéni szabadságába csak akkor engedi
belehelyezkedni, ha arról idevonatkozó értelemben tiszta
felfogással bir, – s ha tehát az, az ember
önérzetének s öntudatának benső lényegét (substantiáját)
igazságát alkotja, – azonban a további tárgyalás folyamában talán
sikerülni fog ezen eszmét és tantételt
érthetőbbé tennem. Olyan fogalom ez (t. i. az egyéni szellemi
szabadság eszméje és fogalma) melynek világitó tisztaságával sem az
ókor műveltsége sem annak nagy nevü bölcsei nem birtak, mely
tulajdonság pedig a szellemi önállóságuk tudatára ébredt
nemzeteknél épen ugy mint az – ezen öntudatra emelkedett – egyes
embereknél rendkivüli fölénynyel ruházza fel birlalóit olyanok
fölött, a kik ezen (ily alakban már) lelki erővel nem
birnak.4) 

Ha az elfogultságot – a többi közt az által is, hogy kiemelkedve
saját „én“ünk szük valójából, mindent lehetőleg neutralis
szempontból tekintünk és birálunk, – levetkezzük; ha ekkint nem
csak lehetőségét látjuk az igazság
(Wahrheit) megismerésének,5) de
ezen igazságokat voltaképen és akkint meg is ismerjük, hogy azok az
értelem meggyőződéseivé válnak: tehát minden ingatagságot
kizárnak;

ha észjárásunk ezek szerint nem csak korlátlanul hatalmunkban
tartható, de egyszersmint az igazság, valóhüség, felismerése által
vezéreltetve olyan önállóságra emeli magát, mely törvényt és szabályt csak önnön értelmének
meggyőződése által alkot, s mások
egyoldalúságainak, sajátságainak utánzásától magát lehetőleg
elvonja,

akkor valónak tarthatjuk hogy szellemi egyéniségünk szabadságába
bele helyezkedtünk, – és csak is akkor mondhatjuk méltán,
miszerint: „tantae molis erat se ipsam cognoscere mentem.“


A világhirü csillagász, ki a naprendszert felfedezte, minden
üldözés és kigúnyolás daczára állhatatosan megmaradt értelmének
meggyőződése mellett. Az önálló, magukat semmi külbefolyás által
korlátozni nem hagyó szellemek természete az, hogy ha egyszer egy
felismert igazságnak valója feltünt előttük, nem vesztik azt el
többé szemük elől, sőt a practicus eszélyesség azt azonnal
felhasználja a gyakorlatban is. – Nagy Frigyes midőn egy alkalommal
II. József császárral több miniszter és tábornok jelenlétében
találkozott, igy szóllott egy miniszteréhez: „Ez a fejedelem (t. i.
II. József) igen szép s derék ember, – szeretném mellszobrát birni;
nagy dolgokat feszeget, nem szabad őt szem
elől tévesztenem, – csak egy hibája van, az t. i. hogy mindig
a második lépést teszi meg először.“6)

A philosophiának ezen Hegel által megérlelt magva, ezen
legfelsőbb eszméje, mely önmagát tárgylagossá tette s igy önmagát
megismerte, – az egyedüli lélektani s logicai okfő, melyből
szükségkép kellemanálni minden ésszerű
szellemi munkás- ságunknak, tevékenységeinknek; – s viszont, ez
azon összekötő pont, hova szükségkép felszolgál, összefut az
értelem s a morál összes szellemi idegrendszere, vagy is az értelem
és morál minden egyes momentuma. Ezen vivmány nélkül minden emberi
okoskodás, észjárás, bölcselkedés, csak szakgatott (fragmentarisch)
tapogatodzás, találomszerüség.

A morál dolgában pedig azon ember, aki jobbösztönének, vagy is
lelke sugallatának szavára hallgat s azt követi, nem  hibázhat a
morál ellen, mert Isten szava az, mely e tekintetben szive
dobbanásait vezérli, de nem is lehet más, mivel hogy a természet, a
világ lelke, emberi nemes teremtményeibe csakis saját isteni
szikrájának részecskéjét gyujtotta egyéni
életre. Igy értelmezhetjük tehát azt is, hogy az ember „Isten
(t. i. szellemi) képére van teremtve.“ Azonban ezen szikra oly
kicsiny, hogy amphibiumi, vagy is duplex (t. i. szellemi és
anyagi,) életünknél fogva ha a test árnyékába rejtjük azt,
világítása nem állhat szolgálatunkra, mig ellenben ha előtérbe
állítjuk, nem csak saját énünk vezércsillaga lehet, hanem messze ki
elvilágít az, s fénye összefolyik a világ lelkével.

Ha emberi életünk általános s benső természetének megbirálására
s valóhü felfogására eljutni akarunk, két fő tényezőt kell
megismernünk: ezek egyike az, hogy minden tárgynak és határozottan
körvonalazott eszmének csak egy valóhű
lényege (substantiája) lehet, mi természetesen nem más, mint épen
ezen lényegnek önmagában vett igazsága,
melyet elménk, értelmünk is ezen igazság valóhűségének megfelelőleg
s igy tisztán felfogott.

Minél inkább ki van valakiben fejlődve az értelem és okosság, s tehát minél erősebb conbináló
tehetséggel bir az, annál tisztábban bele lát a jövendőbe; s minél
inkább felfogta az igaz valónak miségét,
tárgyilagosságát annál több morális
érzettel van felvértezve; de mindezen észbeli tehetségeket kell
hogy a sziv nemes tüze az érzelem hevítse s alkalmazásaikban
hajlékonynyá tegye: mert az eszmék csak akkor lesznek cselekvők,
hatalmasak, életre valók, midőn az érzés megeleveníti azokat;

a másik főtényező az, hogy egyéni életünk legfőbb vezéreszméjét,
t. i. egyéniségünk szellemi szabadságát, a most jelzett valóhüség
nyomán megismertük légyen, mely megismerés  ekként az
értelem meggyőződése leend, és
szolgáltatja azon biztos alapot, mely eszméink, gondolkozásunk,
észjárásunk irányzatánál szintén biztos iránytű gyanánt teend jó
szolgálatokat, mely habár emberfeletti absolut tudással nem ruház
fel, még is mint mágnestű a hajóst, a nem látott partra
elvezet.

A valódi felvilágosodás s az értelem
meggyőződése útján magát szabaddá, elfogulatlanná tett
lelkület, a gyakorlati lélektan értelmezése szerint vett
„indulatnak“ és „szenvedélyeknek“ (t. i. szomorúság, félelem,
irígység, harag, csodálat, öröm s a t.) alig, vagy csak igen
mérsékelt fokig van alávetve, mert elméje az emberi gyarlóságoknak
forrásait, a nálok működő szellemi gépezetet és a természetben
mindenütt váltózhatlan örökigazságokra fektetett okokat és
következéseket nappali világításban áttekinteni van képesítve, s
mert határozott különböztetést tud tenni a való és a káprázat, az
igaz és az igaznak látszó között, annálfogva tisztán átlátja, hogy
a nagy közönség számos egyeseinek a kellő szellemi tisztán látás
hiányában megejtett itélete indokaink és tetteink felett, ingatag
alapon nyugszik, s így vajmi gyakran igaztalan.

Az ember csak azt tudja bizonyosan, mire nyomról nyomra az okosság, az értelem meggyőződése vezérlette; – a
külső világot, csak testi érzékeink által vesszük észre, itt tehát
a felfogás csak érzékeinkhez viszonyitva formálódik, – mig az örök
igazságok a bizonyosság világos szineivel rajzolódnak az értelem
meggyőződésének érczlapjára. – Az önbizalmat az önhittségtől
igazságosan és eszélyesen megkülönböztetni tudni, – az értelem
meggyőződésének egyik legkiválóbb ismerve.

Szellemi egyéniségünk szabadsága az öntudat, önérzet s az
értelem meggyőződésének oly mély áttekintése, minél mélyebbre
hatolni még embernek nem adatott. 

Valamint a földszinén, úgy a lélek világában is vannak
magaslatok, hova csupán a képzelet hűségével feljutni nem lehet, –
oda csak az erőteljes, életbölcsesség
hármoniájával biró lélek emelkedhet. –

Ha megbirtad szerezni lelkednek azon nyugodtságát, békességét,
mely mint az iránytű, a déli tájakon, csendesen tekint czélpontja
felé: akkor bölcs vagy és független,
akkor átértetted egyéniségedet s ennek viszonylatát az
universumhoz.

A szellem teljes szabadsága azon bölcsesség, mely lelki
nyugalmat vagy is sorsunkoni megnyugvást, sőt elégedettséget
eredményez, mert az ember csak ezen esetben van teljesen
felkészülve minden eshetőségre; – az az: bármely veszteség érje,
ezen önhatalmában lévő lelki erőnél fogva nem fog megtántorodni,
hanem miként Jugurtha az afrikai udvaroncz, – önmagának mestere,
ura és mindene leend.

Mentül kevésbé engedi magát az ember phisikailag valamire
kényszeriteni, – s ellenkezőleg, mentől inkább hajlik a morális
érzet sugallataira; annál inkább birtokában van szellemi egyénisége
szabadságának; – azért páldául a kik csak hosszas szoktatás által
tettek szert morális érzetökre, a nélkül, hogy szellemi egyéniségük
szabadságának átértését meggyőzödésszerűleg birnák: azok lelki ereje nincs
minden eshetőségre felkészülve, sem pedig az iránt biztositva, hogy
valami rendkivüli kisértés esetében morális érzetök ellen kihágást
nem követnek el, – szóval ezekre bizton számitni nem lehet.

Szellemi egyéniségünk szabadsága, – a lelki erő legmagasabb
foka; az erős lélek, erős jellem pedig sem kitörő örömre sem leverő
kétségbe – esésre nem sülyed, – mert semminek sem tulajdonit oly
jelentőséget, horderőt, – még magának az élet elvesztésének
 sem – hogy annak következtében szellemi
önállóságát megingatni, vagy épen megdönteni engedje.

Köztetszést, átalános elismerést csak ott várhatunk, hol
ítéleteink függetlenül állnak kivánatainktól, ellenesetben
nembirjuk szellemi szabadságunkat.

Egyébként az ember szelleme, lelki nagysága – mint a növény –
rendkivüli, bámulatos arányokban is elterül, felmagasul, csak hogy
annak magva termékeny, dús földből nőjjön ki s kedvező légkörben
részesüljön s a nagyság minden feltételét egyesitse magában.

A magát kiforrott s tisztult szabadszellem kifolyása az erkölcsi bátorság (jól
megjegyezni kivánom, hogy nem a vakmerőség, mely = szellemi vakság,
akkor is, ha gonosz indulatból származik) az erkölcsi bátorság
egyik ismérve a vállalkozási szellem, mely találó illistratióját
ezen ismeretes német tantételben mutatja ki legjobban: „Um zu
unternehmen muss man wagen, und um zu wagen muss man frei sein.“

Az ember a szokások rabja. – Igy tehát a magát szabaddá tett
ember ismérve az is, hogy életrendjének esetleges változásainál nem
érez érzékeny hiányt vagy hézagot, innen a közmondás: „Grosse
Geister genirt nichts.“

A ki azon lelki erővel bir, miszerint az akadályokat,
veszélyeket, lelki rázkódások nélkül tudja elviselni: annak
szelleme már birja szabadságát. De meg kell itt különböztetnünk a
megfontolás müködését, mely mint a tarpei kőszikla, mindent
keményen és rendületlenül felfog – a test beteges idegességétől,
mely ha benne esetleg nagy lelki erő, vagy is szellemi
egyéniségének teljes szabadsága van is kifejlődve, a pillanat
benyómása alatt áll, – s percznyi megrázkodás után a megfontolás
erős vértje mögé vonulva, mindent elbir, a mi embert érhet. – Ilyen
eshetőség a nőknél is előfordul, – mire vonatkozva  a nőkről
szólló külön fejezetben tüzetesebben fogok szóllani. –

A lelki erő mérfokát, kisebb részben, spontán cselekedeteinkből, vagy is abból, hogy mire
használjuk fel szellemi egyéniségünk szabadságát, – nagyobb részben
pedig a felmerülő akadályok, veszélyek, és az önmegtagadás szüretén
át lehet felismerni.

Mondva volt fentebb, hogy az ember szellemi egyéniségének
szabadsága az egyedüli logicai s lélektani okfő, melyből szükségkép
kell emanálni minden ésszerű szellemi munkásságunknak,
tevékenységeinknek, – s viszont, ez azon összekötő pont, hova
szükségkép felszolgál, összefut az értelem s morál összes szellemi
idegrendszere, vagy is az értelem és morál minden egyes momentuma.
– Lássunk már most egy két példát, miként történik ez a
gyakorlatban.

„Ez az ember önálló, vagy nem önálló gondolkozású,“ szoktuk
olykor mondani, t. i. a szerint amint az nem- vagy megszerezte
szellemének szabadságát; már pedig önállóság nélkül nem a magunk
meggyőződését, hanem többnyire a másét követjük: – ámde a
meggyőződés az embernek legdrágább kincse, minélkül szellemileg
tévelygők, vagy alacsony eszközök vagyunk.

Valamint a napból s az igazságból csak világosság áramlik, úgy
az embernek szellemi szabadsága azon világitó fény és meleg nap,
mely az igazságot keresi s önmagát megtalálja s élteti; – ez azon
szemüveg, melyen át az „önismeret“ és „emberismeret“ szövevényét
átlátszóvá tehetjük. És ismét az önismeret és emberismeret
fonalaiból szőhetjük a helyes „itélő tehetséget s fejthetjük ki a
jól alkalmazott „méltánylást.“ – Az önismeret és szellemi tisztán
látás szüli az erős meggyőzödést, – és az
ekképen keletkezett meggyőződés valódi nagyhatalom a sötétségben
habozó törpe sereg közepette. 

E terjedelmes szellemi látkörben találjuk fel az „örök
igazságok“ eszméit s az „ember“-nek illetékes, valódi hazáját. E
magaslatról legelőször a morál mint egyetlen reális tér tünik fel
előttünk, – azután a „jellem“ az „erkölcsi bátorság“ a
„becsületérzés“ s több más kiegészitő részei az „embernek.“ – A
rokonszenv, mely bizonyos fokig nem egyéb mint „méltánylás“ –
helyes itéletet, tapasztalást és az emberi méltóság elismerését,
sőt ennek méltatlan, de le nem küzdhető megtámadtatását
feltételezi.

Nagy garral szereplő, szenvedélyes emberek szive – bár mint
mutassák magukat – a valódi rokonszenv és
méltánylás hiával szokott lenni, – mert őket rendszerint
szenvedélyük, s hevök túlragadja a kellő határon, s az általuk
keltett nagy zaj olyan mint a rendkivül zajgó viszhang, mely épen a
felidézett nagy hang és zsibongás miatt érthetetlen, összefüggés és
rokonszenvnélküli.

Önismeret tehát s emberismeret mindenek előtt – mert ezek nélkül
nem vagyunk képesek kellően „méltányolni,“7) s ha
nem méltánylunk, nem vagyunk igazságosak birálatainkban8), – ha továbbá birálatunk nem igazságos, hol van
akkor a morális érzet alapja, – s ha nincs moralis érzetünk s
meggyőződésünk,  honnan fogunk „jellemet“ s
„becsületérzést“ kifejteni, – s a hol nincs jellem, hogyan lehetne
ott erkölcsi bátorság, s. a. t.

Mielőtt másnak megbirálásába belebocsátkozunk: felette
szükséges, hogy ugyanazon hibáknak avvagy jelességeknek, melyeket
birálatunk egyéniségében gáncsolni, kárhoztatni, avvagy méltányolni akarunk, előbb önmagunkbani jelen nem
létét vagy jelenlétét s ennek ismét mikénti jelenlétét szorosan
megvizsgáljuk, mert csak ezen esetben vagyunk képesek a méltánylást
s birálatot valóhiven, tárgyilagosan felfogni s tehát kellőleg
méltányolni, vagy kárhoztatni.


Mi könnyü törvényt irni
pamlagon,

 Könnyü itélni a
felületesnek, –

 És mily nehéz, ki a
szivet kutatja,

 Méltányolván minden
redőzetét.“ –



(Madách.)



Ha valakire, kit eszménk igazságáról meggyőzni akarunk, – előbb
az „értetlen“ „ostoba“ nevet ráadjuk s tőle még is értelmet
okosságot követelünk, melylyel felfogja magasabban szárnyaló
észjárásunkat, eszméinket, – hogyan kivánhatjuk tőle, hogy
tévedéseit belássa, főleg midőn elméjének homályát észjárásunk
ilyen viszássága által épen nem világositjuk. – (Tanitók, szülök és
cselédtartók hibája). 

Helyes itélő tehetséggel, – t. i. az igazság és valóhűség
elismerésével kevés ember rendelkezik. – A tudományos ember még
korántsem egyszersmint helyes birálatú; a helyes biráló tehetség
megszerzéséhez sok gondolkozás, próbálgatás, csalódás és szellemi
szemmérték, – tehát önismeret és emberismeret kivántatik.

A tudomány emberei állítják elő az anyagot, az itélő tehetség
feldolgozza, alkalmazza azt s a lángész (genie) uj alakot teremt,
vagy is a magasabb értelmiségé az inventio, a józan észé a birálat,
a köznapi képességé a munka.

Csak egy, a szónak philosophiai értelmében szellemileg szabaddá
lett egyén képes ismert embertársának lelkületét valóhíven felfogni, áttekinteni s felfejteni.

Az embernek megitélésében igen kevesen illetékes birák, mert s
főleg a tökéletes ember művészileg összeállitott lény, a művészi
tökélyü műnek pedig csak hasonló művész lehet illetékes birája.

Midőn két ember versengve áll szemközt egymásnak s az egyik
egyik szélsőségben a másik a másikban bukdácsol, biztosan
feltehetjük róluk, hogy egyik sem bir kellőleg méltányolni, és
többnyire csak ezen múlik hogy nem tudják egymást megérteni; ha
mindketten neutralis szempontból indulnának ki, azonnal megértenék
egymást. Az egymással szemben, differálló viszonyban álló emberek
legnagyobb szerencsétlensége az, hogy a méltányló közép utat ritkán
tudják és akarják alkalmazásba venni. Igy van ez a politikai
érvelések és ellenérveléseknél is, hol az ellenfél álláspontját,
elodázhatlan érdeke, olykor szerfelett
kényes helyzete nem kellőleg avagy nem kiegyeztetőleg
méltányoltatik.

„Moralis érzet“ nélkül az értelem nem
egészen tiszta, mert ez esetben nem csak embertársai, hanem
önmagának  jól felfogott
érdeke ellen is cselekszik az illető. Önkint megdől tehát azok
állitása, a kik nagy bünök, merényletek elkövetöinél nagy lelki
erőt vélnek feltalálni, mert az nem lelki erő, hanem az értelem
zavara, betegsége, már pedig zavarodott, beteg kedély épen úgy nem
képes lelki erőt producálni, mint a beteg test nem képes még a
közönséges erőfejtésre sem, nemhogy ennél még nagyobbra is képes
volna.

Egy kifogástalanul erős lelkületű és
jogosult önérzettel, szellemi méltóságának becsülésével biró ember
soha sem feledkezik meg magáról annyira, hogy ha bár csak egyszer
is például részegség által egyszerre elveszítse azt, a mit
megszerezni, nem kevés embernél, egy egész élet is rövid volt.

A ki előtt nincs oly földi nagy dolog, mit kivihetlennek tartana
s nincs oly csekélység mit figyelmére méltatlannak vélne: annak
lelkülete szabad, önálló, az tud méltányolni és helyesen birálni,
annak van okos és alapos önérzete s abban teljes bizodalma.

A szellemi tisztán látással biró ember szemlélődése, észlelete,
olyan képességű mint a méhek munkássága, melyek mérges virágokból
is mézet tudnak színi.

Tény az, hogy a bölcs ember soha sem esik kétségbe, innen ered
ismét, hogy a kétségbe esett embernél igen hajlandók vagyunk elme
zavarodást feltételezni.

Hol a fogalmak, distinctiók tiszták, erősek, az okossággal
egyezők, csak ott lehet a lélek a szép jó s igaz irányába fogékony.

Tiszta értelem nélkül tiszta hazafiságot sem képzelhetünk, mert
a ki hazafiui czéljainak elérésére vissza nem riad az aljas, vagy
ha csak cselfogásokra alapított eszközöktől, az hasztalan hoz más
oldalról bárminő áldozatokat, hasztalan hordja ajkán a hazafiságot,
sikertelen annak politikai elvhűsége is,  mert a
moralitás és férfias jellem ellen vétetni
soha semmiféle körülmények között sem szabad. A hazug azt véli,
hogy olykor hazugnak lenni, önbecsületének megmentésére (?!)
kötelesség. A cselfogásokat eszközül használó hazafiság olyan mint
a tolvaj, a ki azzal védi aljas, nem szabados tettét, hogy éhező
családjának kenyeret akart szerezni, amaz is azzal mentegeti magát,
hogy hiszen ő hazafias czélok elérésére használta az ártatlan
(ezerszer és ezerféle alakban használt) cselfogásokat,
államcsinyeket; de magának a czélnak is legtöbbször ártalmára
válik, ha álutakon éri el valaki a czélt. A bosszuálló azt véli,
hogy csak a rajta ejtett méltatlanságot bünteti, holott oktatlanul,
mert még több ellenséget szerez magának, kik ezt társukért rajta
vissza fogja torlani.

A természettől, a társadalom és emberi intézmények kedvéért soha
sem szabad annyira eltávozni, hogy természetszerűségünket mintegy
megtagadjuk, levetközzük, még akkor sem, midőn az emberben a
természet ellenkezésbe jön a társadalmi véleménynyel. Midőn a
vélemény és a természet küzd egy más ellen az ember vagy polgár
szivében: a természetre kell hallgatni, mert a vélemény gyakran
csalatkozik, de a természet csalhatlan, azonkivül a hibákat,
melyeket az ember a természet ellen elkövet, az isten kárhoztatja,
az emberek pedig soha sem bocsátják meg.

A növények és állatok (vad állapotjában az ember is ide
tartozik) érzéki élete az idő és a természeti jelenségek
változataival, többé vagy kevésbé, de mindenkor összefügg s azoktól
feltételeztetik, míg az „ember“ azon fokozat szerint a mint
ismereteiben, szellemi tisztán látásában gyarapodik, azoknak
közvetlen behatásától elvonja magát, s önállóbb egyéni életet
 folytathat, mert az embernek egyéni
„önállósága“9) szellemi szabad mozgása, sőt
sokszor (megfontolt, tehát nem vakmerő) „bátorsága“ is azon
otthonosságtól függ, melyet magának a világismeret, önismeret s
emberismeret összefüggő országaiban szerzett.

„A bátor ember fél ugyan, de csak okosan a veszélytől, nem
keresi azt fel hogy öt érje, sőt elháritani törekszik és kerüli, de
ha már egyszer benne van, nem riad vissza gyámoltalan módra, hanem
teljes erélylyel és odaadással védi magát; uj baj, uj
szenencsétlenség csak fokozza lelki erejét s tevékenységet; a
vakmerő oktalan pazarolja erejét“ azt pedig tudjuk, hogy a pazarló
függetlenségét nem sokáig képes fentartani.

A ki nem az értelem meggyőződéséből meríti külső és erkölcsi
bátorságát, az, bátor lehet a csatatéren, a párbajban s a t. de
szemben az emberek gúnynyilaival, kinevetésével, a kötelességek s a
legerényesebb tettek véghez vitele daczára is rendszerint gyáva
lelket árul el. Ugy szintén az értelem szerfeletti
korlátoltságának, de különösen a lélek törpeségének biztos ismérve
az, midőn valaki hogy dicső halált ne kelljen szenvednie, például
párbajban vagy a csatamezőn, inkább gyáván s elbujva megöli
magát.

Ugy szintén, kit nem saját életereje tart fen, hanem mások
gyámolitása támogat, annak nincs jövője, – ilyen a burocrata, a
„rendszer“ embere, ki ha rendszerét megsemmisitetted: fejét veszti,
megdől.

Továbbá: mivelhogy a „becsületérzés“ nem más, mint  határozott
morális nézetekből és elvekből levont „kötelességérzet:“ ugyanazért
a becsületérzés practicus eszélyesség s igy az életphilosophia
helyes magvának, vagy is a szellem szabadságának közvetve
corollariuma „Die sittliche Volkommenheit, oder die Tugend ist
Sache der Freihet, Sie zu erwerben, ist nur ein ernstlicher Wille,
ein fester Entschluss, ein beharrlicher Eifer im Gutem nöthig.“

A „jellemről“ alább lévén szó, itt még csak nehány idevágó
eszmét kivántam bemutatni.

Az igaz keresése s felderitése
legfelsőbb s legnehezebb rendeltetése az embernek, s a kik e téren
ujabb igazságokat hoztak napfényre, azok a világszellem nagy s mély
oceánjába bámulatos lélekerővel s bátorsággal szállottak le, nagy
szellemük munkája és eredménye az emberiség hálájára valóban
érdemes.

A mely emberi szellem önálló conceptiókra nem képes, az csak
nyomorult másolata az emberi köznapi tehetségeknek, Csak az
igazban és eredetiben van oly forrás,
mely soha ki nem apad.

Á hatalom birása az észnek és értelemnek szabad, független,
elfogultságtól emancipált itéletet hozni rendszerint akadályoz, sőt
a már más által hozottat is elrontja; – nem igy a teljesen
felvilágosodott szabad szellem, mely zsarnokságra10) soha sem sülyedhet.

A mint nem férfihoz, nem emelkedett lelkületű emberhez illik
zsarnoknak lenni a gyengék irányába, úgy disztelen gyávának lenni
az erősebb iránt.



Az élet gyakorlata, az eligazodás, – annyi fény, homály,
káprázat, fogyatkozás, mélység és magosság közepette – oly nehéz –
s ha tudni akarjuk hogy tetteinket egyenkint s általjában miként
intézzük: szükséges azt is tudnunk, hogy erre nézve sem a
törvények, sem a szokások, sem az erkölcs, s ennek netalán szintén
szokásból vett szabályai, nem szolgáltatnak oly biztos eligazódást,
mint a minőt a felvilágosodott értelem (s ennek kifolyása a
jóakarat) nyujt; – felvilágosodott értelem pedig csak az
„elfogultság“ s „formulák“ leküzdése után keletkezik, holott ezeket
csak a szellem szabaddá tétele után vetkőzhetjük le.

A felvilágosodott embereknek is egymástól ezerfélekép eltérő,
kicsinyes sajátságaira, sokszor jogosulatlan érzékenykedéseire nem
szabad nagy súlyt fektetnünk, mert az igazság és valóhüség, a
jellem, az emberiség közös érdeke és czélja mindig és változhatlan
örökigazságokul ragyogván, ha ezeket meg nem sértjük, nyugodtak
lehetünk, bármiként látszassanak is azok genirozva lenni határozott
magunk-tartása által.

A tudás, a magas fokú értelem, az önismeret és emberismeret, a
lelki erő és a morál minden ágazata, a szellem szabadságát alapjául
követeli.

A magasabb fokú értelmi fejlettség kifolyása a müveltség és
finomság s ezek legkiválóbb ismerve az eszély és mérsékeltség.
Egyébkint pedig a valódi lelki (tehát nem csak külmázos) müveltség
sem egyébb, mint a szellemi tisztán látás nyomán keletkezett
„méltánylás“ és az értelem magas fokára jutott lélekemelkedettség
összemunkáló nyilatkozata.

Testi vagy lelki nagy fájdalmak, – nagy szükség, –
kellemetlenségek, – nagy berzerőt keltenek az emberben a moralitás
elleni vétségekre; mig ellenben a jó testi erő, önbizalom,
egészség, jólét, vagyon, kényelem, nem csak hogy oly 
kisértéseket nem idéznek elő, de sőt naponta az illem szokásaival
társalogván, már puszta szokásból is, – olykor például a hiúság
gyengeségéből, – negativ erényeik megőrzését tartják szem előtt:
ugyanazért jogosulatlan cselekmény, midőn például a vagyonos ember
a vagyontalant, a müvelt, tanult s ez által ügyességre szert tett
ember a tanulatlan, müveletlen, tehát olyan ügyességre szert nem
tehetett – s nem is tett – embert, annak tetteiben, saját „én“jéhez
méri, s tőle épen olyan eljárást, felfogást, kifogástalan, correct
cselekedeteket követel, mint a milyenre ő magát saját helyzetében
képesítve érzi. – Ezen igaztalanság mértékét közéletünkben
leggyakrabban használják az emberek például a cselédek irányábani
igényeik s követelményeiknél. – Hányszor méltatlankodunk igy gyermekeink irányában is, ki
tudná megmondani?! E tárgy megérdemli, hogy felette
gondolkozzunk.

A mint okszerüleg nem kivánhatjuk, hogy a kóczból font kötél oly
erős legyen, mint a jól készített szálkenderből való, – ép ugy csak
saját vakságunkra mutat, midőn gyermekektől, a szolgaszemélyektől,
a tudatlan s tanulatlantól cselekedeteikben oly tökélyt, nem ritkán
még nagyobbat várunk, s igénylünk, mint a milyennel magunk
gondolunk birni. –

A ki lelkületét, szellemét, gondolkozását, egészen szabaddá nem
tette, az nem lehet erényes, mert a hol nem szabad elhatározásból,
hanem talán szükségből vagy szokásból erényes az ember ott nem
lehet valódi erényt képzelni. – Eléggé
kiviláglik ebből, hogy a fatalisták, kik az egyén szellemének
szabadságáról mitsem akarnak tudni, leginkább mélyebb gondolkozás
hiányában, commoditásból lesznek fatalistákká. Lustaság, vagy
gyávaság oka annak, hogy az emberek nagy része egész életén át
lelki önállóság nélkül, vagy is kiskorú marad s a miért aztán
másoknak, kik magukat azok fölibe  tútor gyanánt feltolják, oly
könnyüvé lesz őket orruknál fogva vezetni. – Azt meg kell vallani,
hogy az ilyen kiskorúságban való maradás igen kényelmes, mert ha
helyettem a könyvtár bir ismeret gyüjteménnyel, – ha lelkiismeretem
tisztaságának eszközlését a ház lelkészére bizom, ha az életrendet
orvosom szabja meg, s. a. t. akkor önmagamnak nem szükséges
fáradnom, mindezt mások teszik helyettem fizetésért.

A szellem tisztultságának, szabadságának, sok részletes ismérve
van, azonban legyen elég itt csak nehányat általánosságban
megemlitenem: ilyen átalános ismérve annak az is hogy birlalója
szellemi lobogóit mindig a tökélyesedés közös czélja felé fesziti, – mig az elfogult s
tehát magát szabaddá nem tett ember ismérve viszont az, hogy mindig
s közvetlen legfeljebb csak saját énjének földi üdvössége s kéje
megszerzésében fáradozik. A szellem tisztultságának, szabadságának,
tehát a világos felfogású embernek egyik átalános ismérve az is,
hogy vallás dolgában mindig tolerans, mert átlátja, hogy például
azon ezer féle vallás mellett, mely a földön cultiváltatik, ezer
különféle megkeményedett vélemény szólván, – bármely vallás (melyet
más néven „hit“-nek nevezünk) követőit hitükben megingatni még ma
nem tartja sem ésszerűnek sem szükségesnek.

Eltekinteni, elvonatkozni valakinek viszonyaitól s benne, csupán
az emberi méltóság fejlettségét, ezen méltóságra annak
jogosultságát venni tekintetbe: ehez több lelki erő, szellemi nagy
korúság kivántatik mint a mennyivel a közönséges, elfogult ember
bir, – ilyen emancipalt szellem korunkban nem mindennapi jelenség.
Ime ez is egyik ismérve a tisztult, magát szabaddá tett emberi
szellemnek.

A mely embernek gondolkozása semmiféle rögeszméhez  rossz
szenvedélyhez11) kötve nincs, csak annak
szelleme szabad, csak az tud valóban igazságos és méltányos
lenni.

Nem árt itt megemlékeznünk arról is, hogy a mely eszmének
szabadsága ma talán véteknek, merényletnek tartatik, sőt valóban
fenálló törvényekbe, szokásokba ütközik: lehet, hogy az holnap vagy
is egy érettebb korban egy részről legyőzött álláspontnak, más
részről dicső vivmánynak, vagy épen polgári erénynek fog
tekintetni. – Az embernek tehát, vagy is a gondolatnak elannyira
elfogulatlannak, szabadnak kell lennie, hogy birálatainál ne csak a
multat és jelent, de ezekből az eszméknek jövőbeni alakulhatását,
érlelődését is szem előtt tartsa. Az elaggott vagy holt eszméknek
nincs, csupán az élő korszerű eszméknek, van igazuk s keletük.

Ha a természet mesterkeze is producál rosszul sikerült
jelenségeket: micsoda, ha az ember, ezen részecskéje a
természetnek, – eszméiben, értelmében, sok olyan dolgot nem tud még
ma megérlelni, melyek egy világosabb sugárú időnek bővebb
napmelegében, mint önkint megérett gyümölcs fognak a fejlettebb
szellemi erő ölébe hullani.

A jellem az ember tetteinek
vezérszelleme; azonban a jellem értelmezése a köznapi életben
rendszerint hibás felfogásra van fektetve, mert igen gyakran
jellemet keresünk ott, a hol pedig csak köznapi becsületességet
vagy épen tehetetlenséget találunk. A becsületesség és jellem közt
igen nagy a különbség. Valódi jellemmel kevés ember bir, mert
valódi jellemet magas értelmi fejlettség nélkül alig is
képzelhetünk. A becsületes ember nem fog ugyan rosz szándékból
rosszat tenni; de  ha érdekei úgy kivánják, a passivitás
terén marad, – lesz belőle se jó se rosz, se hideg se meleg, –
negativ erény, Tyúk Miska, úgynevezett „jó ember.“

A pangó ész, kedély s átaljában olyan lelki állapotú emberre, –
a ki más különben igen jámbor, de akaraterélynélküli s úgynevezett
„jó ember“, elmondhatjuk Hallerrel:


„Der Mensch mit seinen
Mängeln

 Ist besser, als das Heer von
willenlosen Engeln.“





A becsületesség többnyire csak kétféle indokból ered, t. i. vagy
félelemből a rosz cselekedetek következései viselésétől, – s ekkor
vagy a vallás vagy a törvénytőli félelem szinezetét viseli s csak
negativ értelemben vett erény; – vagy pedig az értelem
tisztaságából s ekkor az, az önbecsülés s embertársai irányában
érzett méltányosság kifolyása, s mint ilyen valódi erényt képez,
jellemmé jegeczül, mert kútforrása tiszta, állandó, cselekvő,
üdvhozó.

Értelméből kiforgatott s divatos szólásmód, midőn a becsületes
és értelmes férfiut szilárd elvünek, a tisztességes, becsületes nőt
pedig szigorú elvűnek mondjuk; holott csak a ki saját „én“jének
önmaga volt nevelője, s képzettségét jóformán csak sajátlag
szerzett lelki erejének köszönheti, tehát csak a ki hosszú évek
során önmagában rendszeresen fejlesztett meggyőződést érlelt meg,
csak az olyan emberről mondhatjuk hogy szilárd elvű, mert ezen
szilárdság lelkének benső természet, melyre a külsőségek
változandóságai legfeljebb világitásképen de megdöntőleg soha sem
képesek hatni. – Mivel pedig ilyen ember nem minden bokorban terem,
világos, hogy sok szilárdelvűséget fitogtató ember berzenkedése nem
egyébb mint ál-kincs, melyet azonban
tulajdonosa igazgyöngynek tart, s ehhez képest alakitott hiszemében
midőn a vásáron megjelen, nem érti,  miért hogy jó pénzen nem
akad vevője ragyogó vásári
portékájának.

A hol becsületességet magasabb jellem nélkül, tudományt s
müveltséget mélyebb s concrét alakú combinatio nélkül találunk, ott
– s erről erősen meglehetünk győződve, – az értelem még nem jutott
el az igaznak megismerésére vagy legalább
imitt-amott homály fedi még értelmét.

Az önálló jellem ismérve az, hogy nem hagyja magát félre vezetni
másoknak az ő elvei ellenében netalán történő erősködései, nyomása
által, s igy önmagához mindig következetes marad, mert irányát,
elveit az értelem meggyőződésére, tehát nem „tekintélyekre“
alapitotta; – az erélyes jellem ismérve az, hogy akár saját, akár
mások kezdeményezése folytán vállalkozott valamire, mindenütt kész
teljes odaadással, áldozattal is ha kell,
mindvégig a kitüzött czél elérésére hatályosen munkálni.

A lélektan a „jellem“ alatt nem épen csak a moralitást érti, sőt
inkább az egyén érett szellemi szabadságának pregnans kifejezését
keresi abban, ellentétül az önfejüségnek, mely úgylátszik mintha
jellem volna, holott csak parodiája annak, mely tehát ezen
alakjában mint jogosulatlan követelés lép fel,12) de mint ilyen nem egyezhet meg az igazsággal, a
mi pedig nélkülözhetlen alapja az ember szellemi szabadságának,
jellemének.

Az önfejüséget, tehát mindenesetre meg kell törni, avvagy még
jobb, ne engedjük azt kifejlődni, mert aki nem tudja magát a
közjónak engedelmességgel alárendelni, például szenvedélyei
 miatt, az nem önálló szabad szellem,
önmagának helyes kormányzatára épen úgy elégtelen, mint a
társadalom közös nagy czéljainak előmozditására; az önfejű ember
mindig vagy önmagának, vagy másnak a fejét üti, hogy meg ne
sántuljon.

A középszerűség, sőt olykor az önfejűség vagy makacsság is azt
hiszi, hogy hasonlit a lángészhez, ha túllép az okosságon. Ha a
hősiesség nincs arányban a lángészszel és erővel: hasonlit az
eszelősséghez.

Vannak emberek, kik azt hiszik, hogy ha a jellemről némi
fogalommal birnak, az már annyit ér, mintha annak birtokában is
volnának. Az ilyen emberek többnyire tolakodók s nagy
emberismeretet affectálnak, szeretnének mindenkit egyszerre
kitalálni s ezen czél elérésére a spionirozáshoz folyamodni sem
irtóznak, holott embertársainkat kiismerni alkalmilag kell igyekeznünk, nem pedig spionirozva
annak netalán létező gyengéit előtérbe csalva tolakodjunk azt
mentül előbb kitalálni. Kell-e mondanom, hogy ez oly szemtelenség
melyet emberestül együtt vissza kell utasitanunk. Sokan nem jó
szemmel nézik ha önérzettel biró ismerőik némelyike nem hagyja
magát egy könnyen kitalálni; az ilyen embert gyanusítják,
megszólják, sőt készek azt egészen elitélni. Az ilyen emberek igen
felületes ész és biráló tehetséggel birnak, s többnyire
könnyelműek, mivel meg nem gondolják, hogy magát az első
találkozások alkalmával átpillantani csak a könnyelmü vagy bárgyú
engedi, s hogy az eszélyes, jogosult önérzettel biró ember nagyon
is megválogatja emberét kinek keblét bizalommal feltárja, mivel
érzi, és tapasztalásból is tudja, hogy az igaz barát, vagy a valódi
jellem nem a könnyelműek soraiban keresendő.

A ki eléggé önálló s józan, az nem sokat gondol azzal hogy mit
mondanak róla az emberek; a ki elég okos, az nem  hizeleg; a
ki elég becsületes, jellemteljes önérzetü, az kegyért nem
rimánkodik, kegyet nem hajhász. A ki mindenki iránt felötlőleg
nyájas, abban több kevesebb alattomosság szokott lenni.

Azt mondja Kant: „Tudomány, művészet, és mesterség által nagy
mértékben műveltek vagyunk; továbbá:
civilizálva vagyunk az illem és külső
szerénykedés által egész a túlságig, sőt egész az elviselhetlen
teherig, de moralizálva még csak ezentúl
leszünk, ha leszünk.“

Azon igazság miszerint némely, az emberek által elnézett, nem
ritkán csekélységnek vett vétkek (például hazugság, fösvénység,
szinlett alázatosság s a t. usus fructuáriusai bármily pompával s
külső, úgynevezett tekintélylyel jelenjenek meg a társadalomban
„jellemmel“ nem birhatnak, nem szorult bővebb magyarázatra.

Azonkivül a tapasztalás arra tanit, hogy sokkal több oka van az
embernek az alattomos rosz akarótól (ki szembe nem ritkán még
hizeleg is13)) tartani mint a nyilt
ellenségtől, mert nyilt ellenfél többnyire csak a határozott
jellemű ember szokott lenni, hogy pedig a határozott jellemű
embernél a méltányosság és nagylelkűség ritkán hiányzik, azt
tapasztalatilag úgy mint lélektanilag egyként bebizonyitva
látjuk.

Egyébkint az embernek gondolkozását, szivét, lelkét, jellemét
olykor abból is fellehet ismerni, hogy kizárólag mire szokta pénzét
költeni.

A magasztos jellem, terjedelmes szellemével és szokásos
szerénységével (e tekintetben magába vonultságával) nem ritkán
eltakarja azon szép, nemes lelki tulajdonok egy részét,
 melyek keblének világát képezik. Lehetnek
ezek közt a közönségestől elütő, rendkivül magasztos, fenkölt
eszmék és morális kincsek, melyeket tulajdonosa az értetlenség és
tökéletlenség fagyos lehe elől eltakarni óhajtván, azokat magával
együtt kora sirba temeti (lásd: Madách Imrét, Kölcseyt, s a t.)

Azon életelvek, melyeknek alapján az ember jelleme épül lehetnek
tévesek is, mert absolut tökéletességre ember szert nem
tehet14) mind a mellett a morális
elvek olyan szigorú tisztelője, ki ezen szigorúságot az ember
szellemének egyéni szabadságával s a természet törvényeivel
egyezményessé tudja tenni, tiszteletünk egész összegét megérdemli,
mert jót akar, mert ebben következetes, mert megbizható.

Az észtehetség (talentum) általános értékkel bir, amiért az
ilyen embert a mezei gazdaságnál lehet leginkább haszonhajtóvá
tenni, hol minden egyes esetnél külön kell a teendők minőségét,
módját, idejét s. a. t. helyes birálat által megállapitani.
(Viszás, sőt nevetséges eljárás tehát a szülék azon intézése, midőn
fiaik gyenge észtehetségét látva, nyugodt lélekkel, s quasi helyes
tapintattal mezei gazdáknak szánják azokat.)

Megjegyzem még itt, miszerint azt mondja a közönség, hogy ritkán
lehet olyan emberre találni aki talentuma mellett becsületességgel
és jellemmel is birna, – s mégis ha valakit tettleg alkalmaz
valamely állásra, – bár esetleg hatalmában volna olyant választani, elsőséget ád az úgy nevezett
„nexiónak.“ – Ime ilyen az ember, t. i. panaszkodik, helyes elveket
állit fel, de nem követi azokat, mert erkölcsi ereje gyenge, ez
pedig azért ilyen, mivel értelme még nem eléggé tiszta, jelleme és
önállósága tehát ingadozó. 

Az ember véralkatának minősége (temperamentum,) esetleg mint
kellemes társalgó, vagy sokat tűrő egyén szintén figyelmet érdemel,
– de a jellem hasonlithatlanul több belbecscsel bir az előbbi
tulajdonságoknál, mert tulajdonosa az emberek azon igen kicsiny
számához tartozik, kiket eléggé becsülni nem lehet, s kiket a nagy
tömeg eléggé becsülni nem tud, – holott ezek vannak, a gondviselés
által kiszemelve, hogy az emberiség általános tökélyesedését
elősegéljék, s hogy tehát időközben a társadalom corruptióját
elháritsák. – Minden tulajdonságot adhat a természet ajándéka, de a
jellemet csak önmagunk fejthetjük ki lelkünk s értelmünk
belsejéből. Idevágó világitásul szolgál első Jakab angol király
párbeszéde, melyet felnevelő dajkájával tartott uralkodása
idejében; midőn a dajka a királyt arra kérte hogy tenné az ő fiát
gentlemanná, – a király igy felelt: „azt nem tehetem, gróffá,
báróvá igen, de gentlemanná kell hogy ő maga magát tegye.

„Jellem, – mondja Rónay Jacint – erkölcstanilag meggyőződés
szülte elv- és ész-szerinti ingatlan cselekvést, jelent; kizárólag
érzéki eszes lénynek tulajdona (szerintem csak az értelem magas
fejlettségének) s csak ott gondolható, hol a cselekvés felett nem
indulat nem szenvedély, sem körülmények, hanem elvek határoznak;
hol a multból a jelenre s ebből a jövőre lehet következtetni, hol
nyugodt szivvel mondhatjuk: ezen embert ismerem, bizom benne.

A jellemes ember nem utánzó, de azért nem különcz; állhatatos,
de nem konok; elveit nem változtatja ugyan, de szükség esetén
javitja, céljaitól sem áll el mert azok ésszerintiek; de megismerve
tévedését, változtatja az irányt s a czélra vezető eszközöket. – A
jellem csak erényes emberek közt lehető, mert elvből erénytelennek
lenni annyi, mint a roszszat ingatlan következetességgel gyakorolni
csupán azért, mivel rossz;  ily tévedést emberről nem akarunk
hinni. – A jellem lelki erőt és akarat szilárdságot feltételez,
mely magát soha tul nem becsüli s mások
érdemeit elismeri;15)
melynek czélja: igazság, s törekvése igazságosnak lenni ön maga és
mások iránt. – Minél ritkább tulajdonok ezek, annál bizonyosabb
hogy a valódi jellem nem mindennapi tünemény az életben. – Az
önfejűséget, konok daczolást, önzés-szülte állhatatosságot –
sokszor, de elég hibásan jellemnek mondjuk.

A gyermek, az ifju, jellemnélküli, mert a jellem hosszú küzdés
és nagylelküleg kivivott győzelem eredménye, mire csak érettebb kor
tarthat számot. Ritkán találjuk fel eredeti tisztaságában a
jellemet azoknál, kiket alárendeltség, élelmi gondok, mostoha
körülmények lebilincselve tartanak, kik játékai a nagyok vagy a
sors szeszélyének: az ember minél többet vár
mástól, jelleme annál ingatagabb. Végre ne keressünk jellemet
a hivatal, hir, s kegyvadászoknál és sima börü hizelgőknél, kiknek
nyelvén mindig „igen“ és arczukon mindig nyájas, megelőző mosoly
ül, kik, valamint átalában a jellemtelenek mind, hasonlók a
szélvitorlához, arra fordítják a köpönyeget, honnan a szél fú.

Jellem lélektanilag azon ismérvek
összegét foglalja magában, melyekben az emberekközti különbség
alapszik. Végetlen tér, melyen leggyakoribb a tévedés.“ (eddig
Rónay.)

Midőn nemes, nagy jellemek, kicsinyes körülmények között élni
kénytelenittetnek, – nem ritkán különczöknek, rátartóknak,
 inpracticusoknak, vagy épen
embergyülölőknek (pl. Roussou) tartatnak a nagy tömeg által.

Ime, az igaz való megismerésének alapján megszerzett önismeret
és emberismeret, – szellemi egyéniségünk szabadsága, önállósága, a
lelki erő, morális érzet, életbölcsesség, erkölcsi bátorság,
jellem, itélőtehetség, jól, valóhiven alkalmazott méltánylás, mind
megannyi összefüggő idegszálai az értelem
magas fejlettségének s meggyőződésének mint összekötő
gyupontnak, honnan azok természet szerint és
szükségképen kisugároznak.

A valódi jellem s a dicsőség el nem érhető valódi nagyság
nélkül, ezt ellenben önkint és válhatlanul követi; mert a dicsőség
nem egyéb, mint a valódi érdemek kisugárzása, mely nem kivülről
tapad az érdemre, hanem magából a benső érdemekből fejlik ki.

A természet törvényeinek idő, hely és körülményekhez mért szoros
követése, megtartása (a miben az igaznak s valóhűségnek, tehát az
észszerű méltánylatnak követelményei már benfoglaltatnak) – képezi
az emberi méltóságot.

Kézzel foghatólag kiviláglik ezekből, hogy az iskolák, a
népnevelés és tanrendszer világos s az örökigazságokra alapitott
berendezése a talpkő, melyre aztán a jövendő nemzedék a tökély
tornyait épitheti. Ettől függ a jövő nemzedéklépcsőzet sorsa.

Tanitsátok a philosophiát végzett ifjakat egy évig – a szónak
mélyenható értelmében – rendszeresen az önismeret és emberismeret
tudományára, – s meglátjátok, hogy mily nagyot változand csak egy
nemzedék ujulásával is az emberiség ábrázatja.

Az emberiség szellemének nemesitésére sokat tesz ugyan a
nevelési rendszer tökélyesitése, de az önképzés hozzájárulása
 szintén azon főtényező, mely minden egyes
embernek önálló belbecsét leszen meghatározandó s megszerzendő. –
Az ember szellemi önvalójának alkatrészeiben az öszhangzatos
kerekdedséget, totalitást, csak saját irányú fejlesztés útján érheti el. Ezen állitás
igazságából azon körülmény, hogy ezen álláspontot kevesen érik el,
– mit sem von le.

A végzet akarata, hogy az ember tökélyeit s tehát erényeit
önmagából fejtse ki; – minek bizonysága az, hogy a teremtés őt
azoknak kifejthetésére képesitette. – Az embert a nevelés, tanitás,
útmutatás, felvilágositás tökélyesiti ugyan, de a tudásnak nyomról
nyomra felfogott értelemszerü meggyőződése (tehát ezen tudásnak nem csak
sejtelemszerü fogalma,) s ennek önvalójávali egyezményessé tétele
hozza létre benne, a lelki önállóságot, függetlenséget s a
szellem szabadságát.

A természet óriási erejének ellenébe erőnk vajmi parányi, de ha
lelkünk röpte gyakorlott és szabad, akkor
ezen különbség csak növeli erőnk érzetét.

„Wie die Seele sich erhebt, verkleinert sich ihr das Gepränge
des Lebens, die Hőhen der Gesellschaft und Alles, wovor die Menge
Kniet und erschrickt.“

A fejtegetve felsorolt emberi lelki kellékek, a logicai
gondolkozás és az igaz való nyomán röviden vázolt lelki
tulajdonokon kivül, még az ember finomsága a jellem magasztossága a szellem emelkedettsége, azon korona, mely emberi
méltóságunk, lelki érettségünk legfőbb ismérve.

Ez utóbbi most emlitett tulajdonságok nem rendszerint és
okvetlen találhatók ott, hol az előbbi, már eddig fejtegetett s
bemutatott tulajdonságok és tökéletességek rendszeres
összefüggésben már feltalálhatók. A lélek finomságát a jellem
magasztosságát a szellem emelkedettségét csak a végzet által
 esetleg adott körülmények adják és fejtik
ki az emberben. – Igy a születés vagy is családi kör, hol az ifju
nevelkedett, a véralkat minősége, melyet a gyermek szülőitől
öröklött, s átaljában azon iskola és kör milyensége, melyben az
ember lelkülete eszmékkel és elvekkel megrakodott, – azon alapokok,
melyeknek kedvező jelenléte, vagy épen több esetleg
összetalálkozása életre serkenti az alapjában
már létező s szendergő lelki finomságot, jellemmagasztosságot
és szellemi emelkedettséget.

Az alant szülöttek s a szegényes körülmények között növekedett
emberek kebelében sokkal kisebb számmal találjuk fel az itt utóbb
említett lelki tulajdonságokat, mert ezek, habár nagy tudományt,
tapasztalást és önismeretet szereztek volna is maguknak,
rendszerint bizonyos hidegség, merevség, szigorúság és önzés
nyomásának vannak alávetve. Ezeknél a sziv nemessége rendszerint
nem olvad fel annyira s tetteikben nem is érvényesíti magát oly
mértékben, hogy lelkük erőssége mellett egyszersmint a lelki
finomság, emelkedettség és magasztosság koronáját úgy szólván
mennyi fényességében s önfejükön mutathatnák be.

A nemes gondolkozás és lelki emelkedettség oly szép
jellemvonását látjuk egy stoicus bölcsnek im ezen ismeretes
mondatában; „Én nem olyan barátot kivánok magamnak, aki nekem
szegénységemben, betegségemben, avvagy fogságomban segítségemre
legyen, hanem olyant, a kin én segíthetek.“16)

A szív legnemesebb érzeményeit, az értelem mélységének
világítását csak azok ismerik, kik mint elméletileg is
kiképezettek, azon kivül gyakorlott emberismerők, a lélek
működésének mélyébe betekinteni képesítvék. 

Kiben érett értelem, emelkedett lélek lakik, az metsző fájdalom
érzetével szemléli, hogy napjainkban hon, barátság, szeretet,
áldozat, hivatal: csak mint ugyanannyi ága a kenyérkeresetnek
tekintetik.17)

A valódi lélek nagyság sértést nem ismer, mert a bölcs, érdemei
díját keble önérzetében találja fel, azonkivül minden sértésnek
szándékosnak kell lenni, más különben nem lehet sértés, ámde ezen
különbözőségre kevesen ügyelnek.

Igaz, hogy az önérzet embere nem mindenkinek tetszik, mivel hogy
a nagy tömeg emberei közül kevesen birván ezt megérteni, s még
kevesebben méltányonni csakhamar büszkének tartatik. De sokkal
kisebb baj s alkalmatlanság ez, mint midőn valaki a korpa közé
vegyül, avvagy oktalan állattá vagy épen féreggé devalválja magát s
aztán esetleg lábbal tapodtatik. Sokan vannak azok, kik gyanút
hintenek az erény ellen mert az nem akarja magát lealjasítani.

Az életgyakorlatában az erős nagy lelkek, az emelkedett jellemek
is bukkannak számításaik ellenére áthághatlan akadályokra s őket is
megszállja egy egy pillanatra a tehetetlenség érzete s talán némi
félelem rezgése, de a nagy lélek bilincseiben s tehetlenségében is
nagy, mert tud tűrni resignatióval s ebben némi megnyugvást talál.
A kis lelkű elveszti fejét a veszélyben s annyira kétségbe esik,
hogy gondolkozása, külső érzékei egyiránt megtagadják tőle
szolgálatukat, a növekvő veszély ellenében ő fokozatosan törpül s
midőn lelkének legtöbb erőt kellene kifejteni, akkor
legparányibb.



Mentül világosabban látó észtehetséget s lelki műveltséget
szerzett magának az ember, – szellemi
érzékisége (Vitalsinn) annál finomodottabb, – miszerint előre
megsejti a még tisztán nem látható következéseket is, – ez is
hasonló a hajó mágnes-tüjéhez, mely nem látja még a partot, de oda
vezet.

A kinek értelmében az igaz való megismerése s ennek nyomán az
önismeret és emberismeret meghonosult, az, az élet helyes útjait
tisztán látja; a ki pedig ezen tisztán látással bir, az, ha csak
önmagának is ellensége lenni nem akar immoralis avvagy jellemtelen
nem lehet, s ha ezt mind ekképen az értelemnek mély meggyőződésével
átlátta és átértette: akkor már lelkének s gondolkozásának röpte
szabad, s így minden adott alkalommal fog tudni méltányolni, s a ki
ekképen méltányolni tud, az a hummanitás, a jóakarat és igazság
mérlegének kétoldalú serpenyőit biztos kezekkel tartja
egyensúlyban. Az emberi lélek és értelem ezen felkészültségéhez ha
még a szívérzésnek s lélek emelkedettségnek azon finomságát is
megszerezhettük, melyet rendszerint csak a végzett vak esete
szokott alapjában véve megadni, s az
emberi lélek nagyra törekvése ezen adott alapon kifejteni, de a
melyet szoktatás (habitualitás) által is fellehet némileg ölteni
(mert a szokás második természetté válhat) akkor az „ember“nek
tökélyeit már birjuk.

Hasonlítva tehát a fentebbiekben kifejtett eszme- és
lelkiharmonia, vagy is az ember lelkületének s az igaz- valónak,
röviden igazságnak- természetes, tehát logicai összefüggését,
kerekdedségét, totalitását azon iskolai felfogáshoz mért
szaggatottság és hosszadalmasság kicsinykedéséhez, melyet a legtöbb
philosophiai s antropologiai munkában oly részletezett ágakra
osztva s oly igen szétszedve s a mi fő, mint az ember lelkületében
s annak észjárásában mindannyifelé elkülönözve s ágaikban
 egyenkint és önállólag feltalálhatónak s
létezhetőnek feltüntetett alakban és miségben találunk: ezeket s
ezen alakban a harmonikus észjárás terhéül tekintem.

A haladás valamint egyes embernél, úgy a népeknél is lényegben
és alakban, (nem egyedül a külső
tényekben s formákban, hanem) az eszmék tisztulásában, kifejlésében
is nyilatkozik. A megtisztult eszmék míg a multnak eredményei,
ugyan akkor egyszersmint a jövőnek csírái is.18)

Az emberi lélek és észjárás harmoniája, kerekdedsége, totalitása
a szellem egészségére mutat; de vannak az ember lelkületében s
észjárásában kórtünetek is; megkell ezekkel is némileg
ismerkednünk, hogy lássuk az ember véralkatának lelkileg is mozgató
rugóit, a testi vér szellemi trichinjeit, a szenvedélyek
szemhályogát, az indulatok siketségét, a czikázó érzelmek időszerű
és idétlen szülötteit, a képzelődés rajongó örjöngését, mely a
fictió légkörében szárnyal s mint az éjjeli bogár röpülése közben
rendszerint a nem látott tárgyakba, t. i. a valóságba ütközik és
szárnyaszegetten aláhull; mig más bogarak ismét az égőtűz
világosságába vakmerően és tudatlansággal rohannak s ott
tudatlanságuk és vakmerőségük áldozataivá lesznek.

Ismerjük meg tüzetesen hol s mit lehet az emberben gyarlóságának
felróni, mit ismét a vétkes mulasztásnak beszámítani s mit végre a
végzet avvagy véletlen esélyek játékául tekinteni.

Nagy, de kevés ember által méltányolt igazságot mond
 Madách, midőn igy szól: „Az ember nincs
egyénileg lekötve de az egész (emberi) nem hordja lánczait.“ És még
is vajmi ritkán veszik tekintetbe a törvényhozók, hogy az emberiség
épen úgy, mint az egyesek, a legtöbb esetben nem képesek magukat, a
legjobb akarat mellett sem teljesen emancipálni a körülmények
localis behatásától s nem áll tehetségükben a legkifejlettebb
értelmeknek sem, hogy magukat a végzet
széttéphetlen polyp karjaiból, vaslánczaiból egészen
kiszakithassák. A test s az emberi gyarlóság, a szellem korlátja és
a végzetszerűség tárgya és alanya.19)

Nem lehetetlen, hogy évezredek elforgásával, – ha t. i. addig
létezni végzete e földön az emberiségnek, – a mikor már a földi
természet egyenkint s összes erői, tényezői ismerve, felfedezve
leendenek, az ember mostani tökélyeinek általunk ez idő szerint nem
is sejtett magaslatára, vagy is szellemi életének második
stadiumába fog felemelkedni, hogy ekképen az összes emberiség
szelleme, mely az egyesekben szétforgácsolva egyéni életet él,
tökélyeiben a világ egyetem lelkéhez közeledvén, – a sejtelmek
homályából a valódi tudás birodalmába eljutand.

Az ember élete igen rövid arra nézve, hogy az egyes ember
tökélyeit egészen kifejthesse; – és talán ebben rejlik a végzet munkássága, hatálya. – Midőn
az ifju pezseg, ront-bont, kutat inkább mint alkot; midőn a
férfikor cselekszik, alkot sőt nem ritkán erején is fölül mer,
vállalkozik; midőn az öreg helyéből is alig mozdul, de
tapasztaltságával vagy épen megszerzett széles körü tudásával
ügyesen intéz, kormányoz, uralg a természeten, – e változó
stádiumok  és változó képesség szülte eredmények
képei lehetetlen, hogy fel ne költsék a lélektanilag s
gyakorlatilag szemlélő ember elméjében azon eszmét, miszerint ha az
ember egyénileg is örök életű volna, azon isteni szikrának, mely
benne rejlik, a világ egyetem lelkéveli közvetlen összefüggését
teljes világosságban átláthatná, átismerhetné.

Mi emberek azt tartjuk, hogy az ember a teremtés remeke,
localizált észjárásunk legalább igy fogja fel „én“-ünk egyéni
megjelenését szervezetét e földön. Igyekezzünk tehát legalább e
kicsiny, nagyon is localizált emberi körben az önismeret és
emberismeretre lehetőleg behatóan szert tenni.

A természetnek szünetnélküli productiv, vagy helyesebben
szünetnélkül átalakitó erőfejtése, éltető működése a természet
vizsgálók ismeretkörébe már meglehetősen belevonvák, – de ha még az
állati delejesség, magneticus rapport, s ezek hatásának, működési
törvényeinek felismerése nyomán, azon a világ lelkével tán
közvetlen érintkező rapportot is felfödözhetnők, mely az állati
delejesség és magneticus rapportnak, szellemi érzékiségünkön
(Vitalsinn) kezdődve, s a delejesség és magneticus rapporton
átalakulva, a világ lelkének megismerésére elvezet: akkor emberi
tökélyeink netovábbját el- és megérettnek tarthatandjuk.

Most azonban vizsgáljuk az embert, miként azt a természet
alkotá; – igaz, hogy e részben le kellene szállanunk a
természettannak s az orvosi tudományoknak legkisebb
részletességeig, ha az ember alkatrészeit összetételét is bemutatva
akarnók látni e helyen, – mivel azonban e munka foglalatjában csak
az ember empiriájának, tragoediajának, észjárásának s szellemének
némely, az önismeret és emberismeretre vonatkozó tükördarabjait
kivántam bemutatni ugy miként én azt felfogtam, csak e szükkörben
és a gyakorlati téren kell maradni. 

A teremtés ereje, a végzet akarata különféle alaptehetséggel és
véralkattal ruházta fel az embert, s ezen, hogy ugy mondjam –
esélyek határoznak nagy részben életünk boldogsága avagy
boldogtalansága felett, – s részben és alapjában ezek vetik meg
ágyát az ember jövőjének, észjárásának, képességének s. a. t.

Rendszerint négy véralkatot különböztetnek meg a gyakorlati
lélektan tudósai; Vérmest (sangvinicus.) Epést (Cholericus) méla
véralkatot, (melaacholicus) és nyálkást, (flegmaticus.)

A vérmes (sangvinicus) külsője többnyire szőke, de epés
vegyülettel itt ott barna is találkozik, – szemei s átaljában
külérzékei elevenek, melyeken a kültárgyak és események gyorsan
átvillannak, vérkeringése gyors idegei igen érzékenyek, mindent
gyorsan felfognak, de csak felületesen, arcza többnyire kellemes,
nyájas, piros, pozsgás, gondtalan kifejezésű, mozgása, járása,
társalgása, táncza, ügyes és könnyü, azonban cselekedetei, tevékeny
munkássága többnyire elhamarkodottak s gyakran tökéletlenek s
ügyetlenek; nem egy könnyen jön zavarba s divatosan, tisztán
öltözik, beszédje hadaró, vére nyughatatlan, magatartása egészben
véve igen változékony, ő mindenkor és mindenben a körülmények
embere, állhatatlan, azért elve az elvtelenség; becsületes szándéka
és érző szive van, de jelleme – nincs miből alakuljon. – Epéje alig
van, azért csak heves vére szokott egy egy pillanatra felfortyanni,
tehát gyülölni nem is tud, annál kevésbé boszút állani. A vérmes
mindig jó reménységben él, könnyen igér, de annál ritkábban tartja
meg szavát, – mindenkinek készséges jóakarója s udvarias, tetteit
jószándék vezérli, de meg nem szünő könnyelmüsége miatt legtöbb
emberét a sárba vezeti, saját családját sem kimélve. – Jó, vidám és
kellemes társalgó,  ennek mindenki barátja, ő nem bánt senkit
s ha mégis megbántott volna valakit, neki könnyen megbocsátanak.
Javulását ezerszer is igéri jó hiszemmel, de soha sem javul. Szünet
nélkül nyüzsög, foglalkozik, de többnyire csak kicsiségekkel.
Rendszeres, mélyenható, vagy épen komoly tanulmányoknak nem embere.
– A vérmes a jelennek él, a jövőre nem igen gondol. Némelyek rosz
lelküséggel, romlott szivvel is vádolják a vérmes véralkatúakat, de
rosz lelküség csak rosz szándékból eredhet s ahhoz az elme munkáló
akarata is szokott járulni, ámde a vérmes – bár gyakran követ el
aljasságot sőt olykor vétket is – mindezt nem rosz akaratból s meg
fontolva, sőt inkább a leggondtalanabb könynyelműségből, vére által
üzve hajtva cselekszi, – nála az ész nem bir uralomra vergődni, ő
véralkatának rabságában szenved,

Midőn az e fajta könnyelmü emberek a sors kemény csapásai által
sujtatnak, – kétségbe esetten szoktak feljajdulni s kislelküséget,
gyávaságot, tehetetlenséget tanusitanak, de csakhamar kibékülnek, –
sujtott rosz helyzetükben gyakran gondolnak az öngyilkosságra, de
azt végrehajtani nincs elegendő önállóságuk, bátorságuk.

Elméje a tárgyak, dolgok és események felületét külszinét
könnyen és gyorsan felfogja, de ugyan olyan könnyen is felejti.
Tudománya sok oldalú lehet, mert ő mindenhez kapkod és semmit sem
visz tökéletességre, de rendszeres studiuma, kitartása nincs. – Ha
orvos, igen csacska s az időt eltársalogja, betege körül nem
lelkiismeretes, de szeretve látott vendég, mert ő mindvégig jó
reménységben van s biztatja betegét, neki minden csak „bagatella,“
– ha betege meghalt, oda se néz neki, – „ki tehet róla“. – Ha
ügyvéd, hevesen allegál, de a barátságos egyezségre mindenkor kész,
mert hoszszasan harczolni nem szeret, – elménczsége gyakran pótolja
 a mély combinatio hiányát, – nem igen
önző, s ha az, azért teszi, hogy máskor adakozó bőkezü lehessen,
„Hivatalban, bár milyen ingatag is lelkülete, rendes; de csak addig
mig függ; azonban a hivatal korlátait csak szükségtől kénytetve
türi.“ Ha mezei gazda vagy kereskedő – jaj annak a gazdaságnak vagy
üzletnek, – csak rendszeres szerencse tarthatja fel azokat, s
ebbeli sejtelmükben a vérmes egyének igen szeretik úgy választani
foglalkozásaikat, hogy pénzeikhez, jövedelmeikhez ne egy könnyen
férközhessenek, hanem olyan félig meddig sequestrált állapotban
legyen vagyonuk. Nagy pénzösszegeket természetesen soha sem
tanácsos kezére birni, személyére nézve azonban korlátokat nem tür.
A politikában minden szélsőségre rávehető s a habbal uszik.

A vérmes, különben ha szorongatva nincs; őszinte, de ha
szorongatott állapotban van, rovásra hazudik. Bár jó cimbora s a
részegségig iszik barátai kedvéért, még is barátai őt gyakran csak
jó bolondnak s élcztáblának tartják, a mellett az ilyen embernek
kevés benső barátja van, mert ő kevés ember bizalmát birja – ugyan
kinek is lehetne a könnyelmü emberben bizodalma.

R. J. azt mondja ezen véralkat emberéről hogy „jó tanitó,
előadása kellemes, világos. A körülményeket és tanítványai
tehetségeit soha sem feledi; nyájas, leereszkedése, példái és
hasonlatosságai, melyekben igen szerencsés, a legszigorúbb
tanulmányokat népszerűkké teszik. A világ itélete felületes, mert
többnyire a külszinen alapszik; igaztalan, mert egyről sokra,
többről az egészre következtet: boldognak mondja a dús gazdagot,
szerencsésnek a fényes palotában kéjelgőt, bátornak a kérkedő
szájhőst, jónak a szelid arczu nyájas ajkú embert. Ha gazdag,
fényüző, pazarló; ha szegény, munkás. Jó alattvaló, de annál
roszabb parancsnok; elv és czél, hatás és  önállás
nélkül, majd szerfelett leereszkedő, majd
gőgösen pöffeszkedő. Mint szolga hű, mint úr barátja és ostora
szolgáinak, miként szeszélye hozza.

Az ifjú ha vérmes, könnyelmű, a lány kaczér, csapodár, a nő
házias, a férj udvarias; mind kettőnek hűsége ingatag, botlásaikat
hamar feledik, leplezetlen gyöngéiket tűrik, nem féltékenyek. És
midőn fürteik őszbe borulnak, ama ritka aggastyánokat öleljük
bennük, kik a házi békét nem zavarják, kik örömmel látják a serdülő
kornak arczán az életet piroslani, kik nyugodtan tűrik a hanyatló
élet terheit s mosolyogva intenek végbúcsút unokáiknak.“

A vérmes vér alkat ellentéte a méla (melancholicus) ha
ezen véralkat tisztán, keveretlen fordul elő, tulajdonosa azon
phantásia-gazdag, csendes, mérsékelt emberek közé tartozik, kik a
megtébolyodásra legtöbb hajlandósággal birnak. Ha fekete vére némi
epés (cholericus) véralkattal vegyült, akkor higgadt, eszélyesen
óvatos, igazság szerető, szerény de kissé alattomos és bizalmatlan
embert találunk fel benne. Egyébkint külsője ritkán más, mint barna
egész a feketeségig, mely szint annak lassú, folyásában akadozó,
fekete vére kölcsönöz. Termete szabályszerű, arcz- és átaljában
koponya csontjai többnyire kiállók, hegyesek (marquirozottak)
szárazak, szemei csendes pillantásuak, s csak félig nyitvák,
tekintete bús komor, arczán a mélyen gondolkozó lélek és elme
fontolgató kinyomata ül. Szeret egyedül lenni s gondolataiban
mindig saját énjével foglalkozni. Külső magatartása csendes,
járása, taghordozása lassú, mondhatni kissé lomha. Egész élete
örömtelen, de olykor, ha kedve szerinti jó ismerősök közé jut,
vigkedélyű, élczes is tud lenni. Életelveiben határozott, nem
ritkán szigorú életelveket követ, de önmaga és mások iránti
bizalmatlansága és túlzó követelése nyomán nem igen méltányos és
kevéssé emberszerető. Mig valamiben megállapodásra jut, addig
 sokat gondolkozik, tépelődik, mondhatni
kínlódik; megállapítván feltételeit, s elveit, ezektől senki
kedvéért sem tágít. Mindenben nehézséget lát és sokszor
kiállhatatlan. Legkiállhatatlanabbak legscrupulosusabbak azonban
azok, kiknek véralkata a melancholico-phlegmaticus vegyületből áll.
Ezen véralkat emberei között találjuk fel a legvastagabb,
legsötétebb elfogultságot. A méla szive nem igen érzékeny s önálló
nemes tettek műhelyévé ritkán válik, sőt ellenkezőleg, túlzó
követelése, igényei miatt gyakran csalódván, mogorva
visszavonultságában jég hideg, kőkemény szive az ember gyülölésre
leszen hajlandó.

A véres és méla véralkatú ember nem igen bizik önmagában, azért
mástól rendszerint illetéktelenül sokat vár, ugyanazért az ilyen
embereket legkönnyebb eszközül felhasználni.

A méla (melancholicus) véralkatról Rónay igy ir: „Érzelmi és
szellemi tehetségeit munkára csak erős ingerek serkenthetik. Elméje
nem fogékony, csak ismétlés vagy rendkivüli élénk benyomás hat reá;
de hű, s évek hosszú során sem feledi az egykori benyomásokat,
kivált ha azok önszeretetével kapcsolatosak; innét ered
bosszuállása. (Szerintem a melancholicus bármily szivtelen legyen,
bosszuálló nem szokott, nem tud lenni.) Képzelete élénk s
közönségesen zsarnoki önkényt gyakorol az értelem felett; ez oka,
hogy agyrémeit valóknak hiszi. Értelme habozó, itélete lassú, esze
mély; ismereteit, itéleteit s következtetéseit ovatosan rendezgeti;
ismeretei korlátoltak, ő maga fontolva haladó. Tudománya
rendszeresebb, alaposabb mint a vérmesé; nem találékony ugyan, csak
tört utakon szeret járni, de a figyelmeztetést fontolóra veszi, a
más által kitaláltakat tökélyre viszi.

Az élet küzdelmeiben ritkán lép fel, (mert önálló szereplésre
nem érzi magát eléggé határozottnak,) de a hol fellép,  ott annál
szilárdabb és alaposabb működése. (Egyébkint türelmesen fürkésző
száraz tudománya nem melegíti fel a szivet, nem hat vonzólag
környezőire, mert az nem hordja szárnyain a viruló élet himporát s
igy ezen véralkat emberi például mint tanárok igen kétes sikerü
szolgálatot tesznek.

A méla nem vesz fel kölcsönt, de nem is ad, s ez
bizalmatlanságának természetes következménye. A divat, komoly
szemében kábaság, melynek ingatag-szabályait szerinte, szeszély,
kaczérság vagy alacsony pénzszomj szüli, mindig a józan ész
rovására.

Társalgása kellemetlen (untató és semmit mondó) mig a vérmes
sima udvariassággal körüllengi a kört, addig a méla kizárólag
kedveltjének hódol, de soha sem bókol (és nagyon ritkán élccel,
mert a méla és a nyálkás, phlegmaticus, lassú észjárással bir, a
méla azon fölül az eszmékbeni gyors megállapodás hiányában is
szenvedvén, alig képes az élczelésre) mogorva különczködése,
udvariatlansága és önzése mindenkit visszatart tőle: a világ
becsüli sőt szereti szilárd jellemét, mely akarva ritkán sülyed a
vétek vagy kihágás hínárjába, de gúnyolja önzését és kaczagja
önfejüségét.

Vallásban ábrándozó s mély okoskodásai daczára néha a
legsetétebb előitéletek rabja.

Mint iró mély, alapos, irálya feszes, szabatossága erőltetett.
Következetessége és hideg okoskodása miatt néha untató, a
nyilvánosság mezején mint iró ritkán lép fel; mert nem bizik
tehetségeiben és rettegi a birálatot, kevésbé kedvező birálat képes
őt örökre elnémitani.

A mélának az élet göröngyös utain ritkán virit a boldogság, –
legkevésbé pedig a tanitói pályán. Az ifju tüz fellobbanása sérti,
a vidor kedv kitörése terhére van, s a legcsekélyebb kihágásnál
haragra gyúl. A bünt és erkölcsöt túlbecsüli  azért ha
büntet, kegyetlen, ha jutalmaz, oktalan; itt a gyermeket
szerfeletti dicséreteivel elbizottá teszi, amott megszégyenités
által, mi szerinte a legjobb orvosló szer, a becsület érzeményeit
fojtja el szivében. Tanitványai rettegik, nem szeretik. Ilyen a
méla, a tanitói pályán fellép hatás nélkül, küzd siker nélkül; a
tudományok magvait sürögve hintegeti, de gyümölcseit meg nem
érleli.

Ha gazdag: fösvény; mert senki iránt nincs bizalommal, a
mindenható pénz leghivebb barátja az életben, ez mindene. Ha
szegény: munkátlan, csüggeteg s igy nyomorai sulyát mind inkább
nagyitja, hamar kétségbe esik. Mint úr zsarnok, mint szolga álnok;
amaz bérét csonkitja szolgájának, ez javait urának.

A méla ha parancsnok, féltékenyen őrködik jogai felett; czélja
anyagi jólét, melynek a szellemit, sőt még a fényt és dicsőséget is
alárendeli.

Az élet első felvirultában, kivált a nőnemnél e nedvalkat ritkán
túlnyomó, – s hahogy mutatkoznék is, testi bajok, vagy kora
érettség következménye, ennek sorsa kora enyészet szokott
lenni.

A férj udvariatlan, féltékeny, – s minél gyöngédtelenebb s
erénye minél ingatagabb, annál több figyelmet s benső szerelmet
követel.

A nő rendtartó, hü, és mégis féltékeny; férjén, gyermekein
szenvedéllyel csügg, érzékeny szivét, kicsiny hitüségét szünet
nélküli aggály és balsejtelmek gyötrik; ábrándjai, előitéletei;
babonái ellen sikeretlen harczolsz, szavaid a pusztában
elhangzanak.

A méla az élet alkonyán csüggeteg, mogorva: az élet terhére van
s ő terhe a körüle viritó életnek. 

Az epést (cholericus) forrongó meleg vére gyors és
erélyes tevékenységre serkenti. Testalkata többnyire csontos, erős;
izmai feszültek, küzdésre teremtvék; arcza marquirozott, kiálló
csontokkal s több kevesebb barnaság jellegzi; járása, taghordozása
feszes és heves, azonban nem csak mások; de önmaga iránt is
illedelmes; s ez hevét némileg mérsékli, – szemei tüzesek s átható
tekintetüek, olykor a kellemetlen érzésig, mert ezen vasvilla
hegyességű a veséket is átpillantani akaró tekintet, környező és
illető embertársát zavarba is ejti olykor, s azoknál olyan – a
magneticus rapport avagy magiai hatás által villanyszerűleg átfutó
– kellemetlen érzést kelt, hogy ez ösztönszerűleg kerüli amannak
társaságát és tekintetét, mert érzi amannak fölényét és sejti annak
uralmi vágyát, – amellett pedig annak fürkésző éles látása elől
netalán létező gyengéit elrejtve kivánja tartani. – Többnyire
domború, széles mell, bátor vagy épen daczos magatartás, finom
hallás és látás jellegzi; egyébkint benne nem csak őt érzéke s
idegei, de állati, és az ember szellemi ösztöne is jól ki van
fejlődve.

Ezen alaptehetségek birtokában lévén, különös hivatással és
képességgel bir a dolgok lényegét, sulypontját rögtön észrevenni s
azokat conbinálva rögtön fel is használni. Ezen alaptehetségek
birtokában lévén: észjárása eleven, gyors; ő maga erélyes tevékeny,
de tevékenységében nem igen kitartó, mert ő – érezvén tehetségeinek
fensőbbségét, – inkább mint parancsnok mással kivánja a kivitel
részleteit eszközöltetni; – az eszmét és a kivitel útját,
módozatait már előbb ő maga megállapitván. Testi tökélyt és lelki
erőt, erélyt érezvén magában, saját felfogását, véleményét tartja a
legjobbnak, s ellenmondást nem igen tűr. – Olykor hanyag (s
többnyire kényelem szerető, vagy egészen a confort embere) de ha a
szükség vagy a körülmények  szoritják, űzik: rendkivül munkás is
tud lenni. Előtte nincs lehetetlenség és tekintély, mert ő tud
önálló, munkás és okos lenni. Az epés némi tekintetben olyan mint
az oroszlán, – egymaga is merészel megindulni avvagy csatázni a
legjáratlanabb sivatag vadonban, út- és nyom nélkül: mert ő
testileg és lelkileg erős, ennélfogva önálló s mint ilyen
alkalmilag engesztelhetlen, fékezhetlen, rettentő zsarnok, avvagy
nagylelkü és háladatos is tud lenni. – Az ész uralma nála leginkább
csak addig tart, mig vére fel nem pezsdül – mi nála könnyen
megtörténik – azontul indulat és szenvedély vakon és tartózkodás
nélkül magával ragadják; azonban ha a műveltség, férfikor, érettség
és tudományosság stádiumába léphet, s ha tehát nála a korlátlan tűz
nemes hévre, a vad erőbajnoki szilárdságra, a zsarnoki erély nagy
lelküségre tisztul és emelkedik: akkor az, egyikévé szokott válni a
renditlenül igazságos, szellemi tisztán látással biró, széles és
mély combinátiójú tökéletes embereknek.

Az epés szive igen érzékeny, kérésre, könyörgésre könnyen
hajlik, s ha azt visszautasitja is olykor, lelki küzdelem nélkül
alig tudja meg tenni s többnyire megbánja, hogy ha valakinek
kérését nem teljesitette; parancsnak hódolni nem tud. Egyébkint
nemes czélú áldozatra mindenkor kész, nem pazarló ugyan, de szabad
röptü gondolkozása fösvénynyé lenni sem engedi. Ha gazdag, csak ez
tud a szónak nemesebb értelmében, miként az angol főurak, úr lenni;
ha szegény, sokat tud tűrni és munkás. Hirtelen felfortyanó
indulatja epés, túlbuzdult, azonnal megsemmisitésére tör
ellenfelének, még az élettelen tárgyaknak is; – de szintoly hamar
csillapodik s már ekkor bánja hevességét, még duzzog magában, de
már arra gondol, hogy megbékéljen, mitől azonban magát megalázni
nem tudó lelkülete, olykor oktalan büszkesége, álszégyene,
 gyakran visszatartja. Ha megbántója bár
mennyire megsértette, de öt megkérleli, szivből megbocsát; azonban
ha hiuságát sértette, vagy tehetségeit vonta kérdés alá, akkor nem
gyülölve ugyan s nem igen gondolva vissza torlásra, de szivének
mélyében mindig visszaemlékezve kisebbitőjére, azt holtig sem
feledi. – A ki felsőbbségét elismeri s vele nem ellenkezik, annak
javára dolgozni mindenkor kész; felinduló hevességének pillanatát
kivéve, – bár tehetné – soha nem küzd egyenetlen fegyverrel, mert
természete a nagylelkűség. Élczes, elannyira, hogy mindig szokott
magának valakit czéltáblául kiszemelni, gyermekekkel és felnőtekkel
egyaránt ingerkedő.

Az epés a nyilvános közdolgokkal örömest foglalkozik, mert e
téren széles és mély combinatiójú tehetségének kitüntetésére tág
mező kinálkozik. A formalitásokat, külső illemet s némi
ceremoniákat jól tűri, mert ő maga is szereti a fényt, pompát,
udvarias és feszes: a rendesség kedvelője, de nem pedans;
szóvitában csalhatatlannak hiszi magát s azért ellenmondást nem tür
és igy kiálhatatlanná teszi magát. Való ugyan hogy állitásai
többnyire igazak, mert átlátó világos itélettel bir, de a modor és
követelés, melylyel azt előadja, igazságából sokat levonnak, mert a
közönséges emberek nem tudván élesen megkülönböztetni s mélyen
hatólag birálni: még ha kölcsön adott pénzét követelné is valaki,
de azt a törvényes formák megtartása nélkül önkényt, karhatalommal
tenné: igaztalansággal méltán vádoltatnék. Képzelődése heves s
szüntelenül munkás, esze mély, de a valót könnyen túlszárnyalja. Ha
az e fajta egyének szellemi tisztán látására például ifjuságukban a
helytelen nézetek hályoga ereszkedett volna, avvagy talán ehez még
szilaj erélyük képzelt hősiessége is vakitólag hatott volna, akkor
ők rendszerint az önhittség és nyakasság circulus vitiosusába esve
a tanulmányoktól egész éltükön át elidegenednek,  nem
haladnak, s így rendszerint helyi zsarnok szellemekké
(Localgeister) válnak. Ezek a társadalom kulláncsai, melyeket az
magáról lerázni alig bir.

Az epés határozataiban s az eszközök megválasztásában gyors s
többnyire szerencsés; a kivitel nem aggasztja, mert testi és
szellemi tehetségeiben bizik. A közönséges mindennapit lenézi, mert
rendkivüli tehetségeinek csak a rendkivüli felel meg. Az epés az ő
átérzett terjedelmes nagy szellemével, vétkeiben és erényeiben,
emelkedésében és bukásában egyiránt nagyszerű.

A telivér epés a buvárkodó tudós szerepét ritkán veszi át, mert
ő inkább a gyakorlati életben akar szerepelni, hol éles és gyors
átpillantása és ügyes felhasználása a helyzeteknek adja a
szerencsét, ugyanazért rendesen olyan pályát választ magának, mely
független természetét legkevésbé látszik korlátolni.

Rónay J. azt mondja az epésről, hogy az nem a zajos társas élet
embere, hogy elbizottsága, büszkesége, mely állitásait soha vissza
nem vonja, és hajthatatlan jelleme türhetlenné teszik; szép
tehetségei, melyeket csak felsőbbsége kivivására használ, egyiránt
hóditnak és sértenek. Ha az egész társaságot nem képes hatalmába
kerítni, fog mindenesetre egyet kiszemelni, kit gúnyai, csípős
szavai, és kicsinlő észrevételei czéljául tüz ki. Szóvitában
csalhatatlannak hivén magát, kiállhatatlan. Ellenmondást nem tür,
ellenét a legérzékenyebb oldalán sérti s ha okokkal győzni nem
képes a leggorombább személyességre szokott vetemedni (de ez utóbbi
térre csak a müveletlen, durva lelkületű, ha bár tanult epés ember
szokott csak lépni.) Ez oka hogy állitásaiban igaza lehet, de nem
kifejezéseinek modorában avvagy szavaiban, mert azok sértők. Vele a
szóvitában ingerkedve játszani mindig merész vállalat. Utánzásnak
nem barátja, apróságokkal bibelődni nem  szeret,
gyöngéit gondosan leplezi, bár más tekintetekben nyilt szokott
lenni.

Vallásban szigorú, szertartásaihoz ragaszkodik, még akkor ha
meggyőződése ingatag. Az epés nem büszke vallástalanságára mint a
vérmes, sem vallásosságára mint a nyálkás. Irmodora alapos,
dagályos, szavai és mondatai válogatottak. A feszes modor, valamint
testi magatartásában általán véve, úgy irásaiban is feltünő.

Mint tanitó szigorú, de egyébkint is az élet gyakorlatában, és
rendtartó szokott lenni. Tekintélyét meg ne sértsd, mert idétlen
hevességében avvagy bősz haragjában aljas bosszúra is
vetemedik.

Hivatalban rendes, uralgó, véleményét csalhatlannak hiszi s épen
ezért társait tanácsaival szünetlen elhalmozza, azokat is, kik
felette állanak. Mint biró megvesztegethetlen s az igazság
kiszolgáltatásában rendítlen. Mint alattvaló nyughatatlan, hasonló
az elfojtott lánghoz, mely rést keres a kitörésre. Ilyen természetü
levén a teli vér epés, igen természetes, hogy két epés együtt
ritkán tud szorosra füzött tartós barátságban élni. Ha egy ország
(lásd spanyolországot) többnyire epés véralkatú lakossággal bir,
ott a háborgás, pártütés, csatározás, véres bosszú napi renden
van.

Az epés jó apa, gyermekeit szereti, de el nem kényezteti,
bünteti, de szivtelenül meg nem veti.

A nő önmagát jobban szereti mint férjét s gyermekeit. Nem
szokott dicsérni, de annál inkább szeret dicsértetni, ha szép,
szépségét, ha rút, szenvedélyeit használja hóditási fegyverül, mert
neki hodítni, győzni kell minden áron, minden úton. – Férjét nem
félti, de igen önszépségét és tekintélyét. Háza küszöbén túl
álarczot ölt, szende, gyöngéd, kegyes, – de családja  körében
mérges növény, melynek lehellete a házi élet öröm virágait
leperzseli.

És midőn az epésnek fején a leélt idők hamvai mutatkoznak,
visszavonul mint a vihar, mely kitombolta magát, – s minél zajgóbb,
követelőbb volt a világban, annál csendesebb és igénytelenebb a
magányban.“

Egyébkint ezen véralkat tulajdonosai a legnyughatatlanabb életet
élvén, lelküknek különben meglevő derültsége mellett, gyakori és
nagy adag lelki gyötrelem, kin is szokott osztály részül jutni, –
mivel önálló, bátor, olykor kihivó, az emberi hibákat,
gyengeségeket azonnal fenyiteni, vagy az embereket fegyelmezni
kivánó – magatartása mások jogkörét, vagy legalább azok
gyengeségének érzetét vagy hiuságukat és erkölcsi fogyatkozásaikat
érintve, törekvéseik czélját csorbitani, akadályozni látszatik, – s
igy önmaga ellenébe embertársait s főleg az
erkölcsi fogyatkozásban szenvedők összetartó tömegét
ellenállásra, vagy legalább parallyzálásra zuditja fel.

A nyálkás (flegmaticus) véralkat a legszerencsésebbek
közé tartozik, mert vére kevésbé meleg s lassú keringésű levén, reá
a külvilág és az emberek gyarlóságai és roszlelküségei nem igen
érzékeny benyomást tesznek. Rendszerint inkább szőke mint barna,
szeme homályos, nem ritkán savó szinű, bágyadt tekintetű, arcza
kifejezés nélküli komoly, hallgatag és szabályos. Magatartása
egészben véve olyan – mint a lassú folyamé. Ő senkit sem geniroz,
de őt sem genirozza senki és semmi. Lassúsága ismeretes, valamint
udvariasságának hiánya is, taghordozása nehézkes, lomha, kissé
merev, és nyugalmas. Ő nem a társaság embere, mert ott rendszerint
szótlan, szenvedőleges magatartású szokott lenni, – egyébkint pedig
a társadalom szokásai, etiquettje terhére van s ő mosolyogja
magában  az emberek hiúságát, aprólékos ügyes
bajoskodásait. Szivérzeményei fejletlenek, tompák, – ő maga csak az
észhez szokott szóllani, a szivhez soha; – öt érzéke is csak
középszerűen van kifejlődve, azért őt külsőleg és aránylag
érzéketlennek tapasztaljuk. – Nem egy könnyen hevül fel, mire
jellemző példa egy németországi úrnak történt utazási esete
kocsisával, t. i. utközben rablók által megtámadtatva először a
kocsis kapott kemény ütlegeket, azután ura, miközben a kocsis
földön hevertében egy darabig csak nézte a nem épen divina
comoediát, egyszerre azonban csak neki fohászkodik a kocsis és
lesujt egypárt a rablók közül, mire a többiek elfutottak. Ekkor a
kocsis ura által kérdeztetve miért hogy kezdetben mindjárt nem
riasztotta el a rablókat? – ilyen választ adott: Joa i mus hold
erst warm werden!

A nyálkás sokat tud türni, mindenesetre többet mint más
véralkatú, de azért fel ne boszantsd, mert bosszúja iszonyú,
szivtelen, sőt embertelen.

Hideg vére az egy helyben maradást kedveli, azért kényelem és
nyugalom szerető, – gond – és mindenesetre aggodalom nélkül óhajt
élni. Önmagát s különösen nyugalmát egész a szivtelen és
igazolatlan önzésig szereti, szükségből szorgalmatos is tud lenni.
Ezen véralkatúak, hacsak szerét tehetik, biztositott, állandó,
hanem is valami zsiros hivatalba
törekszenek jutni, s nem annyira a papi mint a tanitói székbe avagy
számhivatalokba vágyódnak. – Ők nem ujitók s nekik az idő nem pénz.
– Eszélyesek mint a kigyó, a jó alkalmat kilesik s csak akkor
cselekszenek, ha a körülmények egészen kedvezők, mit tehát
rendszerint jó siker szokott követni; nekik semmi sem sietős, ők
ugy gondolják hogy majd megjön minden magától, – körülbelül ugy
gondolkoznak mint a nilusi tartományok fejedelmi tanácsa, mely a
Nilusnak hajókázható folyammá leendő  a szabályozási kérelemre azt
felelte, hogy ha isten a Nilust hajókázható folyammá akarja vala
tenni, már kezdetben úgy alkotta volna azt.

A világ kicsinykedésével, hiúságával, haladása avvagy
hátrálásával nem törődik, ő önmagában visszavonulva akar élni s
önmagával meg is elégszik, azért benső barátja ritkán van.

A nyilvános közdolgokkal bibelődni nem hajlandó, de ha
vállalkozik, eljárása sikeres szokott lenni.

Elméje nem fogékony, de hű; tudománya leginkább citatiókból áll,
mert a betanultat nem egy könnyen felejti, mindig alapos akarván
lenni előadását rendesen Ádámon és Éván kezdi, és a végtelenbe
nyujtja; különben egy oldalú s megrögzött eszméi vannak. – A
flegmaticusról elég hibásan azt tartják némelyek, hogy talentuma a
philosophiai eszmékre fogékony; azonban ez téves nézet, mert ő
elégli a külső okokat s rendszerint nem szokott az eszmék mélyére
hatolni. Hallgatagnak, nyugodtnak, türelmesnek
avvagy bölcsnek lenni: nem mindegy. A ki az értelem
meggyőződése fonalán elv- és jellemszilárdságra jutott s igy
önmagát szellemileg naggyá, lelkületét erőssé, edzetté tette, csak
az lehet bölcs, – ellenben kinél a véralkat flegmája az értelem,
mély meggyőződése nélkül adja a lélek nyugodtságát, a türelmet s. a
t. az, csak külsőleg olyan mint a bölcs, de értelme, jellemiránya
homályos, szivderűje tompa, szivnemessége kiképezetlen.

Ügyetlen, untató a társalgásban, noha ő szótlanul is jól érzi
magát baráti körében. Jó családfő s különösen kegyes apa;
vallásában a vakbuzgóságra hajlandó. Jó bogarász, fűvész és régész;
hatástalan szónok. Egész tudománya inkább elméleti s az úgynevezett
életphilosophiából vagy is az élet gyakorlati 
ügyességéből neki csak kicsiny részecske jutott. Hivatalában
rendes, a fegyelmet, gépiességet és burocratismust jól tűri:
felsőbbségének vakon engedelmes, de mint főnök hiányosan tölti be
tisztét. Inkább szeret kormányoztatni mint kormányozni.

Birói hivatalra épen nem való, még csak békebiráskodásra sem,
mivel igen felületes s hajlandó mind a két félnek igazat adni, sőt
ha neje által ezért intetik, ennek is igazat ad.

Rónay az ifjut daczosnak, önfejűnek, a lányt csendesnek,
visszavonultnak s minden háziassága mellett rendetlennek mondja,
úgy szintén azt állitja, hogy mint férjezett nő szenvedélyes,
kegyetlen s ritka ügyességgel tanárkodik a rágalom iskolájában.

Megöregedvén a nyálkás véralkatú, gyermekiesen könnyelmű
lesz.

A vérmes és méla kislelkűségre, kétségbeesésre bir
hajlandósággal, mig az epés és nyálkás, erős, szivos lelkületű.

A méla (melancholicus) és a nyálkás (flegmaticus) rendszerint
több hajlandósággal bir a fösvénységre mint a vérmes (sanguinicus)
avvagy az epés, (cholericus) mivel amazok inkább a külvilágra
forditják figyelmüket, mig az utóbbiak inkább ujitók, találékonyak
s a szellem és lélek belsejébe reflektálnak.

Véralkat vegyülék nem csak lehető, de sőt száz és ezerféle
árnyalatban olykor mind a négy véralkat vegyitve található; azonban
kiválólag uralgó rendszerint csak egy
szokott lenni.

A lassú felfogásu (flegmaticus) emberek közt is nem ritkán
successive biztos és alapos felfogást tapasztalhatunk valamint
ellenkezőleg könnyü és gyors (nem ritkán kapkodó) felfogásuak sem
mindenkor alapos és genialis belátással birnak;  azonban
humoristikus elmeéllel (Vitz) csak a gyors észjárással birók vannak
felruházva.

A politicailag szabad elvű emberek közt sokkal több elmeélell
(Vitz) biró ember van mint a conservativ elvüek közt, mert azok a
mint észjárásaikban sajátságos könnyüséget, szabadságot birnak,
ezen sajátságaikat az élet minden viszonylataiba átvinni mintegy
ösztönözve érzik magukat. – Kérdés marad azonban, hogy valljon
szintoly alaposak-e mint a milyen élczesek?

A természetes tiszta észnek (telentum) ha az, az elmeéllel birók
közül való (ezeknél a testi öt érzék és az általános szellemi
érzékiség: Vitalsinn, sensorium commune, rendszerint igen jól
kifejlődvék) a többi közt azon előnye is van a hét köznapi ész
felett, hogy szellemi érzékével a helyeset az igazságot mielőtt
annak alapokait jól magyarázni tudná: megsejditi észreveszi. Ezek
rendszerint sensitiv-alkatásuak, bármilyen külsővel birjanak más
különben.

A testnek és léleknek kifejlődött, avvagy csak mulatkozó
tulajdonságai az alaprajz szerint fejlődnek ki, mert képtelenség
volna feltenni, hogy attól el is térhetnének.

„Terem az ember mint a suba gallér.“ Ezen közmondást én úgy
értelmezem, hogy valamint a szegfűvirág gyenge zöldségéből nem
fejlődhet egyébb virág, mint épen szegfűvirág- és mag – bármily
keverékü földet vagy trágyát adjunk is termő talajának, – úgy a
gyermeknek kifejlendő jellege és jelleme véralkatától,
vérkeverékétől függ, de csak jellege és jellemémének alapjára nézve, úgy hogy ezekből bármely
körülmények között és bármily mesterkélt készakarattal sem lehet
egészen kiforgatni. Igy például egy sanguinicus szőke gyermekből
soha sem lehet olyan teljesen önálló, akarat erélylyel biró kemény
„jellemet“ fejleszteni, mint egy hasonló észbeli  tehetségű
s hasonló körülmények között növekedett barna cholericus, vagy
bármely szinű flegmaticus gyermekből. Azonkivül a cholericusok
mindig több hajlammal fognak birni az uralkodásra, – mivelhogy a
természet adományozta fensőbbségüket érzik, – mint például a
sanguinicus szőke. Továbbá például a vérmes ügyvéd vagy orvos
minden bajt csak úgy könnyü szerrel megorvosolhatónak véleményez,
mig például a cholericus orvos vagy ügyvéd ösztönszerűleg drasticus
curát szeret aplicálni; – s igy tovább.

A gyermek temperamentumának minősége tehát olyan alap, melyet az
egészen soha sem vetközhet le – bár mit mondjanak is ez ellen a
puritán philantropok s melyből ered kezdetleg azon berzerő és
irányzat, melyet ösztönszerűségnek, alaptehetségnek nevezünk, –
később pedig a jelleg és jellem.

Midőn Rónay J. „Jellemisme“ czímű munkájának századik lapján azt
mondja, hogy: „a magyar kérkedő elbizottságának kell tulajdonitani,
hogy vélemény harczaiban sokkal kitartóbb mint egyébbkint vérmes
természetétől várnók,“ – tán nem vette kellő figyelembe, miszerint
a magyar szerepelő státus férfiak és
népvezérek, mint minden országban, úgy itt is legtöbbnyire az epés
vagy flegmaticus véralkatuak közül válnak ki, – s hogy ezen
véralkatnak megfelelő állhatatosság, erély és kitartás a
természete.

A vérmes és méla véralkat rendszerint nincs hivatva állandó,
nyomatékos és befolyásos szereplésre, azonban nincs szabály kivétel
nélkül.

Az emberek legnagyobb részének igényei és birálatai embertársuk
irányába jogosulatlanok, igaztalanok. Igy nem ritkán jogosulatlan
érzékenykedést és igényeket látunk feltünni, midőn például a szülék
gyermekeik sajátságai (vagy épen maznaságai) következtében azt
kivánják a tanitótól  hogy az, egészben és egyenkint is alkalmazkodjék gyermekeik
sajátságaihoz, meg nem gondolva, hogy ha a tanitó máskülönben
humánus és felvilágosodott ember, az, a gyermekeket csak általános
szabályok, t. i, az észszerűség és a társadalmilag jónak itélt
egyöntetűség értelmében képezheti, s igy a gyermekek sajátságait
nem legyezheti, sőt inkább ezen sajátságokból azokat kivetkőztetni
van hivatva, mert elvégre is megdönthetlen igazság az, hogy
minél müveltebb az ember, annál kevésbé
nyilatkoznak benne kicsinykedő sajátszerűségek; épen igy át
kell olvadni az úgy nevezett temperamentumok élének az ember önállóságába, magát szabaddá tett
szellemébe, a társadalmi egyöntetűségbe (melyet a tanitó mindig
mint absolute legjobbat igyekszik alakítani) ha csak jogosulatlan
kiváltságokat nem akarunk magunknak vindicálni embertársaink
rovására. Való, hogy az ember saját véralkatának uralma alól csak
az önképzés útján elsajátított magas értelmi fejlettség nyomán
szabadul fel, midőn egyedül az értelem veszi át az uralmat, – de ha
erre már a tanár által is ideje korán figyelmeztetik, ezért az csak
köszönetet érdemel. Leszállani a gyermek értelméhez méltányolni
annak sajátságait, véralkatát: egészen más, – mint annak
fogyatkozásait legyezni, ferdeségeit nem egyengetni, az egységet, a
harmóniát a gyermek sajátságai miatt szem elől téveszteni.

Az igazvaló megismerésének, az önismeret és emberismeret
megszerzésének nyomán magas értelmi fejlettségre jutott egyének
száma igen kicsiny, még a müvelt osztálybeliek között is,
ugyanazért jóformán általános igazságot mond Rónay J. midőn
állítja, hogy „a benyomások élénk felfogása, a visszahatás erőssége
és tartóssága, az embernek érzeményei és indulatai, ösztönei és
szenvedélyei, szóval lelkülete, jelleme,  ha nem is
épen egyedül, de nagyobb részben a vérmérsékétől, a nedvek minő és
mennyiségétől, gyors vagy halk folyásától és ingerlékenységétől
vegy- és nedvalkatától függ;“ mert „nehéz természeti hajlamainkat
leküzdeni, és szabályozni, nehéz a vérmes könnyelműségét fékezni, a
méla borúit eloszlatni, az epés hevét mérsékelni s a nyálkást
nyugalmából felriasztani; de nem lehetlen.“

Azon lélektanárok logicáját, észjárását nem értem, a kik azt
állítják, hogy az embernek lelki állapotjában ellenmondások is
vannak; – mert a homály még nem ellenmondás, de a változó helyzet
és körülmények szülte változékony tünemények sem azok, – és a
látszat nem mindig a való. De hogyan is lehetne feltenni a teremtő
bölcsességéről, hogy az, az ember lelkébe harmoniátlanságot
ültetett volna?!

* * *

Az igazság megismerése általános értelemben, vagy is az embernek
szellemi tisztán látása mint ragyogó nap teljes pompájában
világítja meg a tárgyakat, eszméket, életre ébreszti s jótékony
melegével növeli fogalmainkat a moralitás becséről; ennek
segélyével tanuljuk átérteni a harmoniát, mely az ember létezésében
s a világ egyetemben egy iránt nyilatkozik; a szellemi világosság
sugárai, napmelege, szeretetet, rokonszenvet lehelnek belénk.







Az életnek van heve, (ifjúság) termékeny ideje, (férfikor)
árnyéka (öregség) és csendje (aggság.)

Az embernek szabad akarata kezdetben (a gyermekkorban) csak a
természettől nyert bizonyos iránybani berzerő s csak később az
okosság és bölcsesség megérlelődésével válik az jogosult (autonom)
önhatósággá.

Midőn az ép egészséges test, milyennel rendszerint az ifjuság
szokott birni, testben lélekben jól, megelégedve érezvén magát,
akkor egyszersmint azt is érzi hogy a természettel mely körülötte s
reá mosolyog, harmoniában van; ez oly, még ekkor csak sejtelem,
melyet később a tapasztalás, ismeretek, szellemi tisztán látás a
felfogás és bizonyosság képében tüntetnek fel, s ama sejtelem
tudássá, megismeréssé változik. És mivel nehéz meghatározni azt,
hol végződik az ösztönszerű sejtelem s hol kezdődik a megismerés
vagy tudás, azért ne higyjük hogy például a gyermeki szenvedések
nyom nélkül enyésznek el; keresztül szövődnek azok sokszor egész
életén át s részben okai a szeretetlenségnek, vagy épen
gyülölségének az emberek irányába, mely szenvedések nyoma egész
életükön át is vörös fonálkint húzódik.

A férfikor, mely már annyira tájékozta magát, hogy magának
elveket, irányt, czélt alapitott meg, még ingadozik az ifjuság
álmai, reményei és az öregség álmatlansága és reménytelensége
között, mind a mellett a munkásság korszaka ez, melyben az ember
erőteljének érzetében mind két karjával emeli a végzet göngyeit, az
Atlász golyót ónsulyával; egyik szemével előre néz, hogy a botlást
kikerülje, a másikkal visszapillant, hogy ifjú korának rózsás útját
látva, abból reményt és erőt merithessen; görnyed a teher és
reménytelenség súlya alatt, még is folyton munkás, mert életereje
arra ösztönzi. Az életerő, ha nincs mit tennie, önmagát emészti
 fel: „Den alle Kraft dringt vorwärts in
die Weite, um zu leben und zu wirken, hier und dort.“

Mig az ifjú egy egész életet lát maga előtt feltárulni, mig a
férfi erejének érzetében bizik s mindketten harmoniában érzik
magukat a természettel, addig a beteg, avvagy öregsége által
kimerült ember nem érzi többé ezen saját énjének a mindenséghez
életerővel vonzódó harmóniáját, mert a szellemnek alaptétele, a
testnek alkatrészei már egymáshozi viszonyukban is lázulni
kezdenek, s ha már az egymásba forrt kisebb részek harmóniája
tünedezni kezd, hogyan álljon az egyén vonzodó egyéni
életviszonyban az universumhoz?: az aggsága, vagy hosszas betegsége
miatt elgyengült s érzékeit vesztett ember vágyva vágyik a
természet ölébe vissza feküdni,20)
honnan öt nehány évtizeddel előbb a világ lelke emberi életre
ébreszté.

Midőn az ember egy ismeretlen országba jut s azt hosszú évek
során keresztül kasul járja: eleinte sok mindenféle újnak,
megfoghatatlannak, különösnek s. a. t. fog nekie feltünni, de mikor
már egészen othonossá vált benne s egészben véve felfogta annak
phisiognomiáját, megismerte külső és belső természetét s. a. t.
alább hagy érdekeltségével s lassan-lassan közönyös lesz minden
iránt a mit már megismert, nem hajhász többé az ismeretlen után,
mert tudja, hogy körülbelül „nil novi sub sole;“ – épen igy van az
ember midőn férfikort ért, a tapasztalás gyümölcse fejére hull s
tudja már mit várhat az élettől s miben csalatkozott, megérti, hogy
az élet olyan  értelemben miként azt az ifjú
reménylette: nem fizeti ki magát, beáll tehát előbb a munkásság,
később a közönyösség, s a férfi kész öreg emberré lesz.

„Szomorú, örömtelen ifjúság – mondja Rónay – ritkán szokott jót
szülni; minden kornak vannak jellemző sajátságai, melyek el nem
maradnak, ugrás a természetben nincs, végig kell futni a pályát
mindenkinek. A magyar közmondáskint legalább is egyszer életében
mindenki eljárja a bolondját, és ha már ennek meg kell lenni, jobb
ha a maga idejében történik.“

Majd minden ember fél a meghalástól, s ez természetes iszonyú a
lét után a nem lét gondolatja, – némelyeknél kétszeresen iszonyú,
mert szivük, lelkük, egész erejével ragaszkodnak szeretteikhez,
forrón érző szivüknek rendkivül fájó érzést okoz, hogy azoktól
örökre el kell válni.

De vannak emberek, kik a végzeten megnyugszanak: ezek vagy az
értelem fejlettségének oly magas fokán állanak s szellemüket
annyira szabaddá tették, hogy mindent, magát az élet megszünését is
a bölcs nyugalmával tekintik, – vagy érzéseik a sok szenvedés
nyomása alatt elfásulván (majd ilyen forma helyzetben vannak az
elaggottak is) vágyva kívánkoznak egészen beleolvadni a természet
csendes, nagy oceánjába.

A ki elméjében az egyén szellemi részét tekinti embernek, mely
ideig óráig egyéni életet él, – az magát
holta után nem holt testnek (cadaver) képzeli, hanem olyan
szellemnek, mely ha földi életének emlékezetével nem birna is, s ha
többé elkülönzött szellemi egyéniséget nem képezhetne is, élni fog
az őserőben.







Az úgy nevezett lavaterizmus tudománya, simbolicus ismérvei, nem
egyebek a sötétben való tapogatódzásoknál. Találósága majd olyan
esetleges, mint midőn az egyik ember azt mondja hogy lesz eső, mert
a jelek oda mutatnak, a másik ellenben azt állítja, hogy nem lesz,
mert az ő észleletei ezt mutatják.

Van ugyan az ember arczában, szemeiben, járásában,
arczjátékában, magatartásában, s a t. sok jellemző, de ezen
ismérvek csak kevéssé körvonalozott s csak inkább általános
következtetésekre engednünk sejtenünk.

Azonban szabályul elfogadható, hogy például a kézzel lábbal
kapálódó, vagy előadása közben nyugtalan ember ha a müvelt
osztályhoz tartozik, orátori előadásának, nem ritkán logicai
rendjének átérzett hiányait akarja pótolni taglejtései által. Az
önmagával, előadandó tárgyával és logicájával tisztában levő ember,
nyugodtan s csak szavaival szokta kifejteni eszméit, elbeszéléseit;
de minthogy minden szabály alól vannak kivételek: legbiztosabban
fogjuk megitélhetni az embert cselekedeteiból21) például, ha valaki pénzét könyvekre költi,
feltehetjük róla, hogy kedvelője a tudalmaknak vagy regényeknek;
azonban, ha azt nem hiúságból teszi: emelkedett lelkülettel is bir
egyszersmint. Ámde a megszerzett könyvtár nem mindenkor ismérve
gazdája olvasottságának, még kevésbé tudományosságának. Vannak
emberek, kik egy csinos könyvtárt hiúságból is megszereznek, mert
az ember gyengéje az is, hogy szeret többnek látszani, mint
amennyi, s mert végre az, ma már a „bon tónhoz“ tartozik.

Midőn valakivel tálálkozunk, először is a szeme közé szoktunk
nézni, mintegy ösztönszerü vizsgálódást teljesitvén,  hogy ugyan
a mágiai hatás avvagy azon kifejezés, mely emberünknek nyugodt
állapotában arczáról elömlik, rokonszenves benyomást tesz-e ránk?
Amit azonban e nyomon a legjobb esetben is megtudhatunk, nem
egyébb, mint ösztönszerű ugyan, de tökéletlen sejtelme annak, hogy
emberünk saját énünk természetéhez felvett szokásaihoz
(habitualitas) gondolkozásunk módjának formáihoz vagy lényegéhez
hasonlit-e vagy sem? – E szerint csak is saját egyéniségünk
sajátságaihoz viszonyithatjuk a keletkezett benyomást, vagy érzést,
– és korántsem (birhatunk azon képességgel, hogy átalánosan
érvényes, való igaz) képét ismerjük fel abban emberünk
lelkületének.

Van azonban némely általánosságban elfogadható szabály (nincs
szabály kivétel nélkül) e tekintetben is, például ritkán hibázunk,
ha egy minden tekintetben szabályos arc (Bild ohne Grad) mögött
csak igen közönséges, szellemnélküli embert látunk.

Némelyek azt is állitják, hogy a tökéletesebb testben
tökéletesebb lélek is lakik; – ámde a hol ezen felállitott szabály
alól annyi a kivétel mint itt: ott az szabály lenni megszünik. –
Egyébkint elfogadott általános szabály: hogy a nőknek nincs, de a
férfiaknak van joguk rútnak lenni; csak hogy az, az ijesztő
túlságba ne csapjon át, mert akkor méltán azt mondhatják róla a
nők, a mit egy franczia delnő Pelison, franczia academiai tudosról
mondott, hogy t. i. Pelison anynyira rút, hogy visszaél a férfiak
szabadalmával, miszerint ezeknek joguk van csúnyáknak lenni.

Kifejezés nélküli arcz a férfit nem igen ajánlja, mert ez
rendszerint gyenge lelkület bélyege; mig a férfias, komoly arczon,
erő, erkölcsi – és külső bátorság s tán a leküzdött bajok győzelme
sugárzik. A halvány arczszinezet; hanem betegség jele, a mély
felindulások tükre szokott lenni. 

A bőven lerakodott kövérség arra mutat, hogy viselőjében a lélek
erélytelen, ezekkel ellentétes egyénekről mondja Johnson: „vizsgáld
meg azt, ki lelkét felvonva tartja: soványnak és halaványnak fogod
találni.“ Az ilyen ember idegei igen érzékenyek, észjárása és
tekintete átható, szelleme vállalkozó, erkölcsi bátorsága nagy.

A mely ember mély gondolkozású s szorgalmas megfigyelője
midnennek, annak szemöldöke rendszerint igen közel van a szemhez, –
mig ellenkezőleg, kiknek szemöldöke mintegy ujnyival van feljebb
szemüknél, azok gondtalanok s köznapi tehetségüek szoktak
lenni.

Goethe életirójának egy recensense azt mondja, hogy mikor
valamely jeles emberről hall s irányába érdeklődik, nagyon óhajt
végére járni, hogy milyen lelki tulajdonokkal birt annak anyja, –
és ez természetes, mivel bennünket az élet gyakorlata arra tanit,
hogy a fiú gyermek rendszerint anyja ábrázatját, külső formáját és
lelki tulajdonságait szokta átörökölni, úgy hogy száz közül
kilenczven eset igazolja ezen állitást. – Való ugyan, hogy a
leány-gyermek viszont atyja tulajdonságait s vonásait örökli
rendszerint, de már itt több kivételre találunk.

A rövid, erős, izmos nyak phisicai erőre és nem ritkán erélyes
lélekre mutat. Lavater azt mondja: „nem láttam egy nagy
gondolkodót, nem még egy csak állhatatos okos embert sem, kinek
gyenge, magasan fekvő, – a homlokot mintegy két részre szakasztó
szemöldökei lettek volna. Ellenben, minél közelebb feküsznek a
szemöldökök a szemhez, annál komolyabb, mélyebb a lélek jelleme.
Bágyadt, lankadt szemek gyengeségre, félelemre mutatnak. Apró
tündöklő szemek, főleg ha be vannak esve, többnyire ravaszságot
jelentenek. A kidülledt szemmeli meredt nézés ostobaságot, vagy a
lélek munkálkodásának pillanatra  történt fennakadását
bizonyitja; az erős, egyenes-nézés, erős és nyilt jellemre mutat,
gyakori mozgatása a szemnek, könnyelmüséget, de gyakrabban
csalárdságot árul el, (ha t. i. nem a szemizmok betegsége az.)
Nyitvaálló, nagy, kiduzzadt szemek őszinteséget, reményt fejeznek
ki, s ha ez esetben a szemnek felső héja nagyon fel van vonva;
parancsoló lélek kifejezése (igy festették Junót is a régiek). A
közép tájon erős vagy átaljában jól megtermett sasorr, bátorságra,
lelki erőre mutat, mig a felpittyedt (fitos) orr büszkeséget árul
el.

Komoly, vagy épen komor ember a sötétszint, a vidám a világosat,
az erős szemű s a feltűnni igen vágyó pedig a vöröset kedvelli
inkább.

A folytonosan csinos, rendes, tiszta öltözködés (ha hiú piperévé
nem fajul) lélektani tapasztalatból meritve, a belső vagy is
erkölcsi tisztaságnak ismérve; mintegy önkénytelen nyilatkozata
annak, hogy a szennyet, a tisztátalanságot, a feslettséget sem
kivül sem belül tűrni.22)



Mint már fentebb is emlitve volt: az úgy nevezett indulatok,
szenvedélyek s a t. nem működhetnek önállólag ott, hol az értelem
megtisztult, vagy is az igazvalónak megismerésére eljutott, azért
ilyen részletességeknek (melyek az ember értelmének s valójának
totalitásából kiszakitva úgy is érthetlen, harmoniátlan eszmék) itt
csak kicsiny tért nyitunk. Szoritkozom egyedül a társadalmi élet
nehány az önismeret és emberismeretbe vágó kinövésének rövid
rajzára és fejtegetésére,  mert ezek a mindennapi életnek
mindinkább elfajzó senyvei. Ilyen főleg az önzés és fösvénység, mely
senyvek a summum ius summa saepe iniuria újjmutatása szerint
mindinkább aláássák az emberiség morális érzetét, örömeit
elégedettségét s a t.

Az önzésnek három féle fő osztálya van, egyik a vélemény-önzése, másik a cselekmény-önzése, harmadik a közönséges-önzés vagy is kapzsiság, fukarság, s a
t.

A vélemény önző, saját véleményébe annyira szerelmes s ahoz oly
föltétlenül ragaszkodik, hogy semmi esetre sem tartja szükségesnek
saját véleményét mások értelmének próba kövén szigorlani; azonban
az ilyen észjárás, mely leginkább csak öntelt, a társas körökben
henczegő, bőbeszédű emberek sajátja, az elfogultság és felületesség
labyrinthusában tévelyeg s értelmével nem képes a kivezető fonál
végét feltalálni. Az egyes ember észjárásának, tudalmának épen úgy
regulátora a mások értelmessége, mint a hogy a sajtó szabadsága,
nem egyébb az eszmék tisztázásának szellentyűvel ellátott
retortájánál. Ámde az önteltség és önhittség idült és veszélyes
bajában többé vagy kevésbé, de sokan szenvednek, és hogy
számszerint mennyien? azt azon régi bölcs kimutatta, a ki boltja
fölé felirá: „itt ész árultatik“ s a hová csak egyetlen egy ember
ment be észt vásárolni, de a ki épen ezáltal bizonyitá be, hogy
arra a többiek közt legkevésbé van szüksége. Sok ember önhittsége s
büszkesége nem engedi, hogy a dolgok s történetek okát kérdezze,
nyilvánosan fürkésze, inkább gondosan leplezi tudatlanságát, inkább
görbed a tudatlanság járma alatt, mintsem okulna vagy tehetségei
korlátoltságát elismerné.

Az önzés másik neme a cselekmény önzés, midőn valaki saját
szokásaiba, cselekményeibe, alkotmányaiba egész az apró
 részletekig annyira szerelmes, hogy
például irása közben egy hosszú „s“-et a világért sem csinálna;
ilyen önzők az izlés ben például a zeneszerzők, festők, költők egy
része, kik saját, olykor idétlen szerzeményeiket kürültömjénezik és
az ekkint élesztett füstben mintegy megdicsőülve élvezik
észjárásaik hamis trilláit.

A teljesen önző, fukar ember egyik főismérve az, hogy ő csak
odáig tart lépést embertársaival, a meddig az reá nézve közvetlen
élvezetet, vagy anyagi hasznot igér; (a szellemi haszonról nem igen
bir fogalommal, vagy rá nézve azt örökre elveszettnek tartja)
mihelyt közös czélokról, közös érdekekről van szó: ő, különféle
ürügyök alatt nincs odahaza. Ezen felekezet egyénei kik többnyire
egyedül, elvonulva élnek a társas köröktől, az ilyenféle beszédre
csakhamar készen vannak a felelettel (ha ugyan olvasnák azokat, –
de ők nem igen szoktak egyebet olvasni pénznél és szelvényeknél) s
többnyire ilyen forma ellen észrevételt tesznek: „ezek a szegény
ördögök, már t. i. a kik pennájuk, észbeli tehetségük és nem a
szelvények, kamatok s dominiumok után élnek, – tendentiosus
feszegetéseikkel ki akarnának minket csalni körültekintő
eszélyességünkbül s közös czélokat emlegetnek, de mi nem
közösködünk senkivel, az ilyen attentátorokat jól ismerjük, majd ha
fagy.“ Ezek pénzimádók s gyógyithatlan elfogultságban szenvednek, a
megtérő közülök nagy ritkaság ezek közt nem igen találkozik hite
hagyott. Az önzők vagy fukarok ezen osztálya az ember
kötelességeiről mit sem akar tudni. Ő embertársában nem ön magát
tekinti, azon gondolatra pedig soha sem tér, hogy hátha minden
ember olyan fukar, önző volna mint ő: mi lenne a társadalomból s a
társadalomban legelőször is ő belőle?!

Az istentagadó neveti kigunyolja a hivőket; az elvetemedett
gonosztévő kaczag a törvény morális hangjára; az értelmetlen
 kéjencz vagy a naplopó földterhe gúnyolja
az értelmet; a ki a betűt teljes életében szándékosan kerülte s
magáról még is azt hiszi, hogy practicus életphilosophiával bir,
az, a tudományt merő handabandának tartja; a ki becsületességgel
bir ugyan de valódi értelem szülte, okszerű férfias jellemmel nem
az, az egyenes és erős férfi jellemet nyakasságnak vagy
büszkeségnek tekinti. Igy mindenki mentegeti magát, mindenki
önmagát tartja a helyes úton haladónak. Innen van, hogy az emberek
egymással folytonosan mérkőznek; mindenki a maga módja, véleménye
szerint iparkodik felsőbbségét érvényesíteni embertársa
felett,23) a mi napjainkban leginkább
a vagyonnak sikerül, mert a mindenható
pénz s más önző érdek majóritásban van egyebek felett.

A legtöbb embernek csak a vagyon kell s a tudományt is csak mint
ismeret gyüjteményt tekinti, melyet rakásra halmozva majd
alkalmilag vagyon szerzésre avvagy hiú fitogtatásra fog
felhasználni. Az igazvalónak, az örök igazságoknak megismerése
alapján az önsimeret és emberismeretre szert tenni, hogy ez által
az emberiség nemesebb hivatásának, feladatának megfeleljenek, vajmi
hevesen törekszenek még azok, körül is, kik az emberiség közös
czéljait és az önzetlenséget szünet nélkül nyelvükön hordják.

Mentül belterjesebb műveltségű, mentül finomodottabb az ember
lelkülete, annál inkább magasra török lelkének átérzett és átértett
benső vágyai24); saját énjének anyagi
érdekeivel  csak annyira foglalja el magát, a
mennyire az okvetlen szükséges a megszokott korlátok közötti
önfentartásra; és viszont, mentül kevésbé van valakiben a lélek
finomsága, a szellem gazdagsága kifejlődve, annál inkább csak saját
énjének anyagi tekintetben leendő kielégitésére forditja
munkásságát testben lélekben és képzelődésben.

A bölcs embernél a gazdagság szolgálatban van, a fösvénynél
pedig a gazdagság uralkodik gazdája felett, – igy tanit Seneca.

A ki a fösvényt szivesen köszönti, attól retteg, mert fél, hogy
annak tán tudomása van rejtve tartott kincseinek hollétéről s hogy
ezen előzékenység közeledés akar lenni. – A fösvény a
legboldogtalanabb ember, mert ez önmagának sem ad, másoktól pedig
csak gúnyt és méltó megvetést várhat. – „Crescit amor numi, quantum
ipsa pecunia crescit“ (Horatius.)

A ki sokáig szegény volt (de nem iszákos) az, ha gazdaggá lesz,
hajlandó a fösvénységre, mert fél hogy ismét szegénnyé lehetne.

„Hasztalan keresünk könyört az önzőknél, mert e nyomorult kis
lelkűek ösztönszerű állati félelmükben az emberi érzeményeket nem
ismerik. Mig az ember teherhordó és tisztességesen élhet e világon;
addig caeteris paribus becsülve van; – de ha összeroskad a teher
alatt s ügyefogyottá lesz: terhére van mindenkinek. Az öregség is
ugyanaz: azért az öregek és tehetlenek, meg a kislelküek igen
hajlandók a fösvénységre, mert a mindenható pénzben keresik
egyetlen cserben nem hagyó támaszukat.“

A fösvény azt véli, hogy neki sokra, igen sokra van szüksége, s
hogy vagyonából s legcsekélyebb részt sem nélkülözheti, holott
valósággal, minden vagyonát nélkülözi, mert arra önkintes zárlatot
kulcsolt. Nem kevesen vannak, kik csak azon 
iparkodnak, hogy a jobblétet megszerezzék, nem pedig azon, hogy azt
egyszersmint meg is érdemeljék.

Valóban a civilisátionak egyik feladata a jövőben, hogy az
emberi kötelességekről megfeledkező s tehát a társadalomnak csak
terhére és kárára élő lelketlen önzőket, mint valóban bünösöket,
szemmel tartsa, – megbüntesse és lehetetlenné tegye. –

A jelenkor önzéstől pőffeszkedő embereinek fogalma sincs azon
patriarchalis szivélyességről mely a társas életet anynyira
kedvessé tette a letünt korban s teszi még ma is itt ott.

Az anyagiakkal foglalkozó ember, például a kereskedő,
rendszerint csak egyedül önérdekből indul ki. – Csak a magas
értelmi fejlettség és a szellemi foglalkozású ember tudja magát az
önérdeken felülemelni.

A nagyvilág egyetemben minden egyes alkatrész csak akkor társul
s csak akkor vonzódik bensöleg a másikhoz, ha a szükségesség, az ős
erő, az örökös átváltozás periodusa s hatalma ugy kivánják. – Igy
az ember is nem tud, nem bir egyedül csak a keresztyén jámborság
égi erényével szeretni, vonzalmának, ha jól megvizsgáljuk a földi
önzés egyik vagy másik neme mindenkor alapul szolgál. – Ámde a
közép utat eltalálni nem nehéz; mert midőn az önzés és önzetlenség
eszméjét, határát akarjuk különválasztani, bár gyakran nem találjuk
a demarcaationalis vonalat, még is, ezen két ellentétesnek látszó
eszme határvonala olyan mint földgömbünk éghajlat vonalain az
isothermák, – melyek sok helyen átcsapnak egymás rayonjába, de az
élettapasztalás, és az életbölcsesség átlagai kimutatják ezen
kigyódzó határvonalak fekvését, – csak tudjunk és akarjunk
méltányolni. (Leben und leben lassen.)  Az angol
abban különbözik a mindennapi önzőtől, hogy magától és hazájától
mit sem tagad meg.

A fösvénység vétek, a takarékosság pedig erény; hogy tehát az
elkülönző határvonalat felismerjük, tudnunk kell azt is, hogy a
tulságos takarékosság még magában véve nem fösvénység, tehát nem
vétek; fösvénységgé s vétekké csak akkor válik a takarékosság ha
oly tulságba csap át, hogy azzal sem magunknak sem másoknak
szellemi javát elő nem mozditjuk, s igy illetéktelenül lefoglalva,
meddőn hevertetve tartjuk azt, mit mások fáradalmaikkal
kicsinyenkit előteremtenek, hogy mint a természet adományát, az
emberiség közhasználatára forditsák az utódok vagy átöröklők.

Valaminthogy a bizalmatlanság nincs messze a gyülölségtől s a
gyülölség nem retten vissza a visszaélésektől sőt olykor a vétektől
sem: ugy az irigy kezdetben keveset igényel, de mindig többet és
többet, végre mindent, – mert hol ez indulat megfogamzott
szenvedélylyé fajul; s ha szépségre vonatkozott: hiuságot, ha
gazdagságra: fösvénységet, ha hirnévre: rágalomkórt, ha mások
szerencséjére: gyülőlséget.

Az irigységtől különbözik a vetélkedés, ez nemes, amaz nemtelen
indulatból ered.

„Az emberek megvallják hogy az indulatok s gyarlóságaik rabjai,
de hogy irigyek volnának, azt makacsul tagadják, sőt csendes
magányukban azt önmaguk előtt is mentegetik: – vetélkedésnek, vagy
állitólag méltó haragjuknak tulajdonitván az irigység munkálodását,
– mert ezen tulajdonság (humanitás elleni vétek) igen lealázó
természetü, embertársaival méltatlankodó szokott lenni s az
ilyennek legtöbb megvetéssel kellene találkoznia embertársai
részéről, de az ember itt is rövidlátó s haszonleső. – Az irigy
szomszédja zsiradékán soványodik. 

„Az irigység leginkább honos kisebb társulatokban (faluhelyen,
vagy kis városban) itt mindenki egyenlő akar lenni, (respublica)
jogosulva vagy jogosulatlan, de ragyogni, látszatni élvezni s első
lenni akar mindenki, s épen a hátramaradók azok, a kik kaján
szemmel kisérik a haladót. Nyomorult emberkék, kik aratni
szeretnének ott is hol nem vetettek, és gyüjteni hol nem fáradtak.
Ez is egyik oka, hogy honában senki jós nem lehet s csak midőn már
elfogulatlanabb körökben méltányoltatik, akkor indul utánna
szülőföldjének közönsége is.25)
Hol az élet küzdelmeiben hir és név a czél, hol erény s nem
születés, rang ad érdemet, elsőséget: feltünő az irigyek száma. –
Alkotmányos országban sok ember irigye a másiknak; köztársaságban
még több, (lásd Americát.)

Az irigy egykorúak soha sem birnak felemelkedni az
igazságosságig a nagy jellemnek és nagy emberek irányába.


„A magyart nagyravágyás és hivatalkór teszik irigygyé.

Midőn valaki nagy áldozatot hozott, az vagy annyira emelkedett
lelkű, tehát magas értelmi fejlettségű, hogy a közjóért önmagától
mindent megtagadni kész, – vagy nagyravágyó, s ezen esetben ugy is
tudjuk hányat ütött az óra. – Ha valaki meglepő áldozatot hozott:
tekintsünk végig előéletén s tudni fogjuk milyen rugók
müködtek.



Képzelet és szenvedélyek irányozzák az
ember tetteit. Vannak aljas eszélytelen szenvedélyek, melyektől meg
kell különböztetnünk a nemes szenvedélyeket, mert nemes szenvedély
nélkül még ember nagy dolgokat nem vit véghez, azért még az
eszélytelen szenvedélyeket is csak mint, szánandó elfogultságot
kell tekintenünk s csak midőn azok gonoszságba nyúlnak át, lesznek
bünös okfökké, melyek azonban birnak azon rejlő tulajdonsággal,
hogy jó alkalommal, ritkán bár, mint a milyen ritkán történik, hogy
egy hatyu a posványba leereszkedik, nemes tettek forrásává is
válhatnak.

Helyesen mondja Rónay, hogy az emberek nagyobb része felett a
képzelődés uralg, melynek játékától még a rendszeres tudós sem
ment. – A képzelet rokon a földdel, mely alattunk elterül, a
természettel, mely virúl vagy szomorog köröttünk, a hegyekkel,
melyek körülvesznek. A kedély hangulat változatai szerint idomul
képzelődésünk is.

A félelmet képzelet szüli, ki mitől fél: bensőleg olyan. – Attól
félünk a mi veszélyes lehet ránk nézve s a mi gyenge oldalainkat
fenyegeti. – Egyébkint, ha jól meggondoljuk, minden csak akként és
akkor veszélyes a miként képzeljük.

A képzelődés okozta, hogy Neró császár mint vers iró
 és declamáló képzelte magát nagynak, hogy
Herostratus megbélyegezve is megörökiteni kivánta nevét és
emlékét.

A képzelődés idéz elő az emberben vágyakat, sőt nemcsak
egyesekben, de nemzetek irányuló eszméiben is részben a képzelődés
adja meg a lendületet. Igy például a német tudósnak, a franczi
szeretetre méltónak, a spanyol hatalmasnak, az olasz müvésznek, az
orosz urnak, a magyar gazdagnak, az angol eredetinek akar
látszani.

„Képzelődés az élet megrontója, mely kancsalul festett egekbe
néz.“ A képzelődő ember, ki saját elméjének a valóságtól
elkülönitett képzeményeit valóságoknak tartja, csak keveset
különbözik az eszelősségtől. Ilyen emberek különösen azok is, kik
maguk körül mindenütt ellenségeket látnak, s környezőik, jó
embereik minden szavát, mozdulatát, ön magukra czélzottaknak
tekintik. – Mindig latolgatják, hogy ugyan mit akart mellesleg ez,
vagy amaz, a midőn eszméjét kifejezte, valjon nem ötet gunyolta-e,
vagy épen oktatta?! – E része az embereknek nagyon boldogtalan,
azonkivül ők a társas körök nyügei; mert tőlük mindenki, (csakhamar
felismervén az uralgó rögeszmét) elvonul, az ilyen egyéneknek alig
akad barátja, mert mindenki óvakodik olyan gyanúba jönni, mintha
egyebet is czélzott volna annál amit jóhiszemmel kifejezett. A
képzelődés, ha mint a felnőtteknél, már megrögzött: rendszerint
örökös, gyógyithatlan.

Nagyobb részben a képzelődés s a tudatlanság eredménye hogy a
„tekintély“ szó megalkotva s eszméje érvényben van.

„Nem ismerünk tekintélyt.“ „A tekintélyek kora lejárt,“ ez az
ujabb nemzedék szavajárása; és ez helyes és korlátolt értelemben
való is. – Valamit feltétlenül hinni és elfogadni, egyedül azért
mivel azt egy „tekintélyes“ ember valóságkint állitá elibünk:
annyit tesz, mint saját eszünkben, helyes felfogásunkban
 nem bizni s igy szellemi szabadságunkat,
szellemi egyéniségünk önállását már a prióri feladni, más részről
pedig annyit tesz, mint bizonyos tekintélyes ember véleményét a
csalhatatlansággal határosnak tartani. Ki merné tagadni, hogy
megtörtént már, miszerint a tanitvány tanitóját, a fiu atyját, az
ifju ember az öreg embert helyesebb nézetre figyelmezteté. – Ha
valakinek pronunciált tekintélyessége a tudomány vagy belátás terén
jogosult, abból mindössze is csak a helyes vélekedés valószinűsége következtethető, t. i. ő nála nagyobb
a probabilitás, hogy helyesen tud valamit felfogni mint más
tekintélyesnek nem tartott embernél; igen de igy minden ember
tekintélyes a tudatlanabb előtt.

Mit mondjunk azokról, kik vagy azért mivel öregek s tán még
táblabirák is hozzá, vagy mivel nagyobbacska vagyonnal
rendelkeznek, vagy végre mivel ők eléggé magasan születtek (Hoch
wohl geboren) avvagy csak mivel finomabb kelméjű s ujabb divatu
ruhát viselnek: tekintélyes embereknek tartják magukat, avvagy tán
a közönség által is olyanokul tiszteltetnek?! Ha a nagy kor
tekintély, akkor Mathuzalem volt a legtekintélyesebb ember, – ha
vagyon adja a tekintélyt, akkor Rotschild és Perrier a legnagyobb
tekintélyek, ha észtehetség a tekintély, akkor a nagy philosophusok
azok, a kik némely része tán éhen halt, annyira nem nézettek
tekintélyeknek, – ha magas születés ad tekintélyt akkor
Spanyolország grandjai a legnagyobb tekintélyek; – ha finom és
divatos ruha tekintély, akkor a járda-taposó dandy kiváló
tekintétly.

Azon együgyü felfogás, melylyel némely öregúr vagy gazdag ember
bizonyos (jogosulatlan) tekintélyt vindicál magának, a szellem
éllel, reális józansággal biró embert mosolyra gerjeszti.
Ugyszintén igen korlátolt felfogásra, vagy önhittségre  mutat,
midőn némely, kisebb-nagyobb hivatalban lévő ember elhiteti
magával, hogy mert hivatal kezelésének formuláit ügyesen és gyorsan
tudja kezelni, ő egyszersmint jó és hivatott tisztviselő. Ily
önhittség leginkább az absolut kormány-forma alatt szokott lábra
kapni, hol (magasabb értelemben vett) önálló conceptiókban nem csak
a gyakorlat, de a theoria is hiányzik. A burocraták tehát nem
egyebek egy fásult rendszer chablonszerű képviselőinél, kik közül a
kezelési szakban igen, de a fogalmi szakban csak elvétve kerül
egy-egy alkalmas (hivatott) tisztviselő.

A felületes fejlettségü emberek s átaljában a nép (Pöbl) téves
felfogással birnak a „tekintély“ valódi értelméről, azt hiszik t.
i. hogy a biró, tisztviselő, vagyonos ember, s. a t. rangfokozata,
avvagy gazdagsága szerint és hatalmának terjedelme értelmében többé
vagy kevésbé tekintélyes, s hogy ezen tekintély egyszersmint
elmaradhatlan accessorium, mely az egyén állása s vagyona
mértékével karöltve jár; holott a tekintély oly benső, az egyén
jellemének megfelelő dicssugár, mely
például a birót csak akkor ragyogja körül, ha az, az „igazságos“
„megvesztegethetlen“ előnevet kiérdemelte, – s a mely a nemes jellem koronája márvány palotában úgy
mint szalma kunyhóban, – mely a nemes önérzettel ikertestvérkint
egy ugyanazon napon születik. Az igazság a tekintély.

Az egyes ember anyagi érdeke, haszonlesése, a bűn és
tökéletlenség takargatása, alkalmazásában már sok szót kiforgatott
annak valódi értelméből: avvagy Belizár és Márius szerencséjük
korszakában nagyobb tekintélyek voltak-e, mint midőn számkivetésben
éltek? – Ha a jellemek nem változnak, tekintélyük is ugyanaz
marad.

Az ember, csak azért, mivel irigyei vagy gyülölői vannak nem
kisebb vagy becstelenebb, mint a milyen emberi becsre  benső,
valódi érdemei, tulajdonságai emelték; épen úgy mint a véletlen
vagy összevágó viszonyok által, de valódi érdemek hiányzásával
nimbusra vergődött egyének nem nagyobbak belbecsüknél; mert teljes
világitásnál a nimbus köde feloszolván, emberünket teljes
fogyatkozásaiban láthatjuk. Azért a kit ma pongyolában látva,
szelid képü, becsületes pékmesternek néztél, az holnap diszruhában,
vérttel mellén, karddal kezében, egy rettenetes világhóditó
tábornokot mutathat, és megforditva.

Ha valaki csak azért nagyobb nálunknál, mivel magasabb helyre
vagy tárgyra állitatott: nem irigyeljük nagyságát. – Hogy valaki
kiváló helyet foglaljon el, nem mindenkor szükséges hogy kiváló
helyre állittassék.

Ki hinné, hogy az egykori tisztes táblabirákból még most is
birunk több példánynyal, kik magukat tartják a világ közepének, s
azt hiszik hogy minden csak körülöttök forog,26) kik uraknak érzik magukat minden tekintetben,
mert felfelé pillantani nem szeretnek, lefelé pedig még
aristocraticusabbak, hogysem ott magukat érvényesiteni kivánnák;
tehát a büszkeség, önelégültség, elbizakodottság, obscurus
világnézet, társalgási s egyéb ügyetlenségeik érzete mindenütt –
nolle velle – visszavonásra késztetik őket s a kik még sem akarják
belátni, hogy a mai korban már ők keves hasznot képesek sikerbe
hajtani. Ezen genreű egyének nem haladván a korral, elvesztették
látkörükből a vezér-eszmét, kiestek szerepükből, túlszárnyaltattak
s helyzetükbe nem tudják magukat beletalálni és siker nélkül
erőlködnek. Küzdenek az ujabb eszmék és átalakulás ellen, mert
minden lényeges átalakulás küzdelem a  megifjodás
és elenyészés, az élet és halál között és épen azért küzdenek a
jelen és a jövő emberei a mult embereivel, – kik védik a régi
álláspontot s a megifjodás eszméjét – a régiekkel lévén saturálva –
befogadni, megemészteni nem képesek. – Nem akarják elhinni, hogy
azon hullámtorlatok, melyeket a közművelődés, a haladás s
nemzetgazdászat tengerén a civilisatio nyugoti szele felénk
csapkod, nálunk is elmossák az elavult, tarthatlan romokat, melyek
helyébe aztán új, korszerű irányunk talpköveit rakhatjuk. – Nem
akarják elhinni, hogy az eszméket nem a pangó (stationär) hanem a
növekedő értelmesség világánál lehet csak tisztázni.

Az irányadó eszmék, melyek a civilisált Europa és America által
cultiváltatnak s a melyek elodázhatlan hatalommal uralkodnak ezen
világrészek lakói felett, elvégre is két főtényező az anyagi jólét és a szellemi
világosság felé irányulnak; azonban e két főtényezőnek
előteremtésére sem tekintélyekre, sem magas születésre, sem
czimekre, sem más illusióra avvagy fictióra szükség nincs, sőt ha
előhaladásában szabadon akar mozogni, ezen fictiókról le kell
mondania.

Az emberileg létező bölcsesség köve, mint tűzoszlop megállapodás
nélkül halad az emberiség életében, melyet keresve követve,
változnak, tisztulnak nézeteink; azért a ki a haladó korral lépést
nem tart, csakhamar elveszti láthatárából a vezéreszmét, kiesik
szerepéből s csak legmegszokottabb otthonos körében érzi magát jól,
egyébb levegő neki idegen.

A tekintélyre csak azok szeretnek hivatkozni s a
tekintély-cultust fentartani, a kik önmagukat is tekintélyül
ohajtanák egyben másban nézetni, – vagy pedig a kik saját
elméjüknek itéletében avvagy tudományuknak parányiságában nem
biznak.

Az emberek közönségesen túlbecsülik magukat, hibáikat
 mentegetik, tehetségeiket pedig a lehető
legfeltünőbb szinekben fitogtatják. A kik pedig szellemileg a
zeruson alól állanak azok azzal kérkednek, hogy mennyit tudnak
inni, milyen verekedési bravourokat tettek, milyen testi erővel
birnak, egy szóval minden ember akar valaminek látszani, (valamiben
tekintély gyanánt feltünni) mert a nem látszó nyomorult féreg sorsa
oly szánandó, irtózatos. – Elismerést követelnek, méltánylást
igényelnek, s ha a világ nem tömjénez képzelt nagyságuknak, magukat igazolva, másokat
szünetlen vádolnak, sőt hogy ők annál jobbaknak látszassanak, mást
elmártani, rágalmazni nem irtóznak, mert igy azt képzelik, hogy ők
egyedül maradván a téren, a
legbecsültebbekül fognak tekintetni.

Mentül tovább élünk az emberi társaságban s mentül bővebben,
tüzetesebben tanultuk ismerni embertársainkat, annál inkább
gyökeret ver bennünk a hit, hogy a legtöbb ember belbecse s
átaljában az emberiség sok oldalú gyarlóságai, nem ritkán
közmegegyezéssel elfogadott vagy türt igaztalanságai, sőt utált
vétkei becsülésünket kiérdemelni kevéssé hivatvák; és a mint e kép
mutat nagyban, ép oly kellemetlen játékot űz velünk az élet
gyakorlata kicsiben, a midőn például a mindennapiság, a megszokás,
a gyengeségek kiismerése után különben pedig előbb nagyrabecsült
egyes embertársunk iránt tiszteletünk s nagyrabecsülésünk adóját
leróni képesnek alig éreztük magunkat, tiszteletünkkel s
hódolatunkkal rendesen alábbszállunk,27)
holott birálatunk embere nem változott, legfeljebb  csak a
hályog hullott le szemünkről; innen is a közmondás: „nemo profeta
in patria sua.“

A társadalom műveltebb osztályai azért vették szokásba az illem
szabályait s vonnak maguk körül illem korlátokat,
tekintély-fátyolt, mivel ezek által a kevésbé művelt, vagy emberi
méltóságukról megfeledkező egyéneket, legalább külalakban mintegy
szokásbeli törvény által kényszeritsék önnön művelt gyengéd érzetük
tiszteletben tartására; ezen szokásbeli illem szabályaira a valódi
lelki műveltséggel biró emberek közt szükség különben nem volna,
mivelhogy ezek moralis érzetüknél s műveltségüknél fogva már birják
a költsönösség s gyengédség helyes tapintatát.

Elfogultság, képzelődés, tekintély, egymással rokon
természetűek. Minden ember a maga képzelődő szempontjából indúl ki.
Helyesen mondja Rónay: „Az emberek közönségesen önbecsük szerint
becsülnek másokat; oly egyént, ki nem tudja, nem érti azt mit ők,
mindenben járatlannak, mindenre alkalmatlannak hisznek. Egy
franczia tánczmester kérdezé egykor barátait, valljon igaz-e, hogy
Harley oxfordi gróf Angliának főkincstárnoka lőn? s midőn igennel
feleltek, „csodálom, mond a franczia, mit találhatott a királyné ez
emberen: két évig siker nélkül tanitám tánczolni.“ A korszerű,
finom nevelésű uracs, műveletlennek tartja azt, ki lovakról,
futtatásról, ebekről, vadászatról nem tud hosszasan, mint ő és
alaposan, értekezni. A ház küszöbén naphosszat ásitozó földesúr
csodálja, miként pazarolhatja valaki a drága időt könyvirásra vagy
olvasásra. A költő kicsinli a prózairót, s ez kaczag amannak
szóhalmazán. A philosophus feleslegesnek tartja azt tudni, mikor
dúltak honunkban a tatárok, s a történet buvár meg nem foghatja,
miként irhat valaki józan fővel a tér és időről. A csillagász
megvetőleg pillant Napoleonra, midőn itt alant  népek
hóditásával és trónok szétrombolásával vesződik: mig ő csövével
világokat talál. A művész lenézi a kézművest, és ez becsmérli a
szerinte naplopó mázolót vagy faricskálót. A nemes ember vagy
mágnás csodálja, miként lehet a nemtelennek esze, pénze,
tekintélye; s a nemtelen meg nem foghatja, miként lehet valaki egy
rongyos oklevélre büszke? A felpiperézett úrhölgy csodálja, miként
szorithatja napbarnitotta férjét keblére és szurtos gyermekét a
pórnő? azt hivén, e durva anyagban érzeményeknek nincs helye! A
falusi nép bámulja, miként mehet a városi hangversenybe, mikor
dudást is hallhatna? miként mehet sétálni, midőn hon pamlagán
kényelmesen ülhetne? Ki nem olvasott vagy utazott, azt hiszi,
szülőfölde határán túl vége a jó világnak. A magyarnak birtoka
hajdan Ober-Ennsig terjedett; ennek emléke fenmaradt az utókornál s
a föld népe még ma is, ha mesél, a mese hőst az Oberensián túl
viszi s ott kell neki nem tudom mi rémekkel küzdeni. Ilyen az
ember; szemében csak annak van értéke, becse, a mit ismer, a mivel
bir, s e szerint méri, itéli meg a világot s embereket.“

A gazdag emberek környezete többnyire hizelgő, (haszonlesésből
vagy más érdekből) azért birlalója alig képes magának önön erkölcsi
becse vagy értéke mérveit meghatározni mert az ember, ha nem gazdag
is, hajlandó magát jobbnak tartani mint a milyen valóban, hát még
ha a hizelgők szünetnélküli dicséretét hallja, hogy ne jönne
tévedésbe az iránt!? holott lélektanilag bebizonyitott tény, hogy
nem az a gazdag, ki sokkal bir, hanem az a ki kevéssel is beéri. Az
embert barátja mindig jobbnak, ellensége mindig rosszabbnak festi,
mint a milyen valóban. Midőn az ember barátait ellenségeinek
tekinti, néha kényszeriti őket hogy azokká legyenek.

A közélet gyakorlatában épen úgy mint a hitvallás dolgában
 nagy azok száma, kik istent és embert a
behizelgés által akarják maguknak megnyerni, nem pedig az őszinte
egyenes érzelmek valóban létező hajlandóságával. Ezen szinlés által
az ámitást és önámitást annyira viszik: dass sie auch unsern Herr
Gott anplauschen zu können glauben. Igy esküszik a nép a mester
szavára, akár azok irva legyenek, akár nem, akár egyezzenek
meggyőződésével és az igazsággal, akár nem.

Némely tudákosnak vagy épen mély értelműnek látszani akaró ember
olykor egészen mysticus homályba takaródzik, olykor csekély fátyol
vagy rostély mögé vonul eszméivel, hogy ekképen – ha lehet –
optikai csalódásba ejtse saját szellemének és jellemének
megitélésében társasági környezetét; ámde az emberismerő előtt ez
esetben is csak hamar előtünnek a mesterkélt homályban alig látszó
lólábak.

Aránylag csekély azok száma, kik az erényt az emberi méltóság –
és kötelesség érzetéből, tehát belső meggyőződésszerüleg
cultiválják, – nagyon sokkal többen vannak azok, kik az erényt
(morált) önmagában véve csak kétes értékű szellemi vagyonnak
tekintik, melyet – főleg hol azzal nem egyes ember, hanem a
közönség előtt kell megjelenniök – külsőleg betanult correctséggel
szoktak feltüntetni, de a kik, ha ennek
cultiválása, avvagy csak egyszerű gyakorlata önhasznukkal vagy
szenvedélyeikkel ellentétességbe jön; szép csendesen elsikamlanak a
moral hidja alatt; azután másfelé néznek s elhitetik magukkal hogy
igy cselekedniök rendén volt, s hogy ha nem volt is rendjén, talán
kevesen vették észre; – ilyen emberek a mundus vult decipere: ergo
decipiatur-féle elvből indulnak ki.

A befolyással, rendelkezési hatalommal biró nagyok, az előttük
csúszva – mászva kegyet vagy hivatalt ostromlók kivánságait ha
teljesítik is, részint azért hogy kegyeket osztogathassanak,
 részint talán azért, hogy ezeket is
lekötelezettekül birják, – a felsőbb körök finomabb szellemi
érzékiségével birván, – az ilyen embereket nem sokra becsülik s
csak eszköznek tekintik.28)
(Lásd Miksa császár és Madách elveit.)

A tanult emberek között nem kicsiny azok száma, a kik midőn
(anyagi vagy szellemi) jogokat, befolyást, avvagy hivatalt nyernek,
elfeledkeznek arról, hogy minden jog és kiváltság egyszersmint és
okvetlen viszonyos kötelességekkel kapcsolatos, mert néha ott is
büntett a hol nem kellene néha pedig ott is felment a hol el
kellene marasztalni; igy válik aztán a törvény-biró a törvény
zsarnokává; igy ölti magára a jogczim a jogosulatlanság bitor
eljárását, mert a ki a jogot kötelesség érzete nélkül akarja
utilisálni, az, jogosulatlanságot követ el; – igy eshet végre a
befolyásos ember – a társadalmi czélok elérésére lévén authorizálva
– a társadalmi czélokkal s vég analysisban önmagával is
ellentétességbe, és pedig a nélkül, hogy szükségkép rosz embernek
kellene lennie; a nép, mely előljárójában jóra való embert lát és
ismer, de tovább nem gondolkozik, csak az eredmények meddőségén
töprenkedvén, ritkán jut azon gondolatra, hogy jó, becsületes,
tanult, de nem hivatott ember áll a teendők élén, – holott igen
viszás állapot, midőn az alattvalónak több felfogása, tehát mélyebb
és helyesebb belátása van mint az előljárónak, fájdalom, hogy az
ügyvédek jelentékeny része is ma már nem az igaz ügy védője, hanem
a törvény és igazság kínpadra  vonója, – azért jogosítva
vagyunk felkiáltani hogy esküdtszékek és békebiróság, jöjjön el a te országod!

A tudósok és státus férfiak, kik mindenhez nagy képpel szeretnek hozzá
szóllani,29) körülbelül azon értelemben
rendre utasitandók, miként Tycho de Brache csillagászt ki éjjel
vélte a csillagokat legrövidebb úton
megközelithetőknek – kocsisa imigyen figyelmezteté, hogy megengedi
ugyan miszerint ura az ég boltozatján s a csillagok honában igen is
jártas, belátó lehet, de itt a földön bizony nagy bolond.

A miről az úgy nevezett tudósok- legkevesebbet s leghiányosabban
tudnak, arról rendszerint leghosszabb értekezéseket szoktak
tartani, melyeknek végén kisül, hogy azt nem tudásuk eltakarására
kellett oly hosszúra nyujtani, miszerint az olvasó, ha abban a
felfogás és összefüggés értelmének fonalát elvesztette, ezt saját
gyenge eszének s nem az értekező zavartságának tulajdonitsa.
Tudósul feltünni tehát a szónak hétköznapi értelmében nem ritkán
elégségesnek látszik, ha például valaki a
szépségről 18 vastag kötetben értekezni merészel, és nem unatkozik
– s viszont a midőn a másik tudós ismét 18 kötetben demonstrálja
nem csak azt, hogy amaz semmit sem tud, de egyszersmint azt is,
hogy a mikor ő jobban tudni látszik,
annyit sem tud mint az a kit czáfolni akar. Az élet gyakorlatának
ilyen tanulságaiból nyilván kitünik hogy például philosophiae
doctornak lenni, vagy valamely facultas diplomájával birni, avvagy
valamely, bár jelentékeny hivatalban benne ülni, még magában véve
korántsem  annyit tesz, mint azon szakmát
egyszersmint jól, vagy legalább tűrhetően érteni.

Midőn Haller azt mondja, hogy az ember közép valami az angyal-
és az állat-világból, csak azt tanusitja, hogy mennyire hajlandó
még a tudományos ember is a némileg találó, analog, vagy jól hangzó
eszmének, avvagy szólamnak fél homályával megelégedni, egyszersmint
pedig tanusitja azt, hogy értelme műhelyében a fogalmak körrajza
nincs kellőleg kiszinezve s körvonalazva – és hogy az értelem, a
concrét felfogás harmoniája, nála nem szükségképeni
megkivántatóság.





Téves fogalommal bir az emberek nagyobb része az egyenlőségről is, mert azt gyakran oda magyarázza,
hogy mindnyájan egyformák vagyunk, –
holott az egyéni és társadalmi szabadság
és az egyenlőség eszméje közt melyeket a
nagy közönség brevi manu azonosoknak tart, igen lényeges különbség
van, mivel hogy a művelt státusok s társadalmak nagyon is
egyenlőtlen egyéneket képeznek s mert a szabadság körében az
egyének igen eltérő s nagy különbségü kiképezést nyernek s igy épen
a szabadság légkörében a legegyenlőtlenebb emberek tünvén elő, az
egyenlőségnek csak is az összes társadalom és a törvény fenhatósága
irányába van értelme; jogosulatlan, sőt értelmetlenségre mutató
felfogás tehát az, midőn az emberek a szabadság örve alatt az
egyenlőséget, daczára a tényleges és igen feltünő
egyenlőtlenségnek, minden irányban és
értelemben, egymásra rá tukmálni  akarják.
Például égy művelt és egy műveletlen embernél azt szoktuk találni,
hogy a művelt mindig kellő megbecsüléssel méltányolja a műveletlen
embert is, aki azt tán nem annyira érdemli, mig a ki azt jobban
megérdemelné a művelt ember amattól nem mindig tarthat arra
számot.

Mig az emberiség tökélyeinek s igy képességeinek jelen
stadiumában marad, addig bizony az értelem s a morál magas
fejlettségi fokán álló egyének mindig s méltán nem fogják magukat
az emberi méltóságból kivetkezettekkel, avvagy a tudatlan, obscurus
emberekkel egyformáknak tartani. A szabadság szép és nagy neve
alatt, úgy a politikai, mint a társadalmi, úgy a családi, mint az
egyéni életben igen sok visszaélés történik

Ki milyen fegyverrel bir, olyannal küzd; igy analog az állat
körmeivel, fogával és dühével; a majom doronggal, kővel és egy
kevés esetlen fortéllyal, a műveletlen ember gorombasággal,
erőszakkal és kezebelivel, a katona fegyverrel és hadtani
fogásokkal; a tudomány embere tollal; az uralkodók
mesterfogásokkal; (diplomatia) a népek türelemmel és kitartással; a
müvelt világ összes moralis erejének nyomatékával; az emberiség
saját (szellemi) vivmányaival, (hogy uj vivmányokra szert tegyen.)
A müveltség és előhaladottság ezen fokozatai szerint küzdenek az
egyes emberek is, – és az obscurusok azt hiszik, hogy ők egy formák
azokkal, kik az emberi méltóság magaslatán állanak.

A fortélyoskodó emberek nem ritkán nagy eszű embereknek
tartatnak, pedig semmi sem áll oly távol az okosságtól, mint épen
az ilyen emberek észjárása, mert ők az okosságnak csak látszatját
birják, s hogy sok embert rá tudnak szedni, az nem az ő okosságuk
kifolyása, hanem a mások becsületességével s jóhiszemüségéveli
visszaélés müve; ugyanazért  a kit
rászednek, megcsalnak, az, s általjában a józan többség soha sem
fogja őket okos, hanem gaz-embereknek tartani.30)

Vásott ember az, a ki (bárki előtt) mintegy bravour – érzettel
szokta elbeszélni, hogyan „megmondta neki“ – hogyan gorombáskodott
másokkal s mit fog még ellene tenni ha az nem úgy cselekszik mint
az, az elbeszélőnek tetszésére volna, s. a. t. – mert az ilyen
ember azzal dicsekszik, hogy milyen méltatlan és durva tud lenni,
reszkessen tehát mindenki az ő haragja előtt, mert jaj annak, kivel
éreztetni fogja, Fiának szól ugyan, de azt akarja, hogy menye is
értsen belőle.

Némely ember a társaságban rendesen hallgatag, azt véli, hogy
„hallgatni: arany; beszélni: ezüst,“ – s csak olykor ejt egy egy
közönséges birálatott, ezt is okosnak tartják az ignotusok,
gondolván „si tacuisses, philosophus mansisses.“ – Ugy szintén
bizonyos durvaságok, gorombaságok, némely ember által egyenes
lelkűségeknek, becsületességnek, magyaros tempónak tartatnak.
(Similis simili gaudet.)

A részeges, a kicsapongó, a naplopó, a tolvaj, az aljas
lelkületű, a jellemtelen, s. a. t. szégyenli, hogy valaki jobb mint
ő, azért azokat a kikkel szemben az ő becstelenségük felötlő, ha
kezük ügyébe kerithetik, rágalmazás állal igyekeznek önmagukhoz
legalább látszólag, kápráztatólag hasonlóvá tenni. – Innen van
aztán, hogy az emberek mindig több hajlandósággal viseltetnek az
akaraterély nélküli, ugy nevezett „jó emberek“ iránt, mint az
akarterélylyel, szilárd elvekkel és az értelem meggyőződésével
felpánczélozott, lelkileg önálló egyének  iránt,
mivel amott a befolyást és uralmat gyengeségeik és szenvedélyeik
elnézése mellett is megtarthatónak vélik: mig az értelem-szülte
akarat-eréllyel, szilárd önállósággal biró embernél ilyen elnézésre
nem számolhatnak s befolyásukat is csak józanságuk és értelmük
mérfoka szerint tarthatják meg. – Igen jellemző példa erre Mátyás
király halálának ideje, midőn többen a magyar főnemes urak közül
azt irták Erdélybe hogy már most nekik olyan fejedelem kell, a
kinek az üstökét ők tartsák kezükben, nem pedig az, az övékét.





A tudákos, (tulajdonkép önhitt) de kevés olvasottsággal s talán
még kevesebb rendszeres (logicai) gondolkozással biró emberek
állitják, hogy egészen más a theoria mint a praxis – s hogy tehát a
praxis sokszor messze elmarad a theoria tételeitől. – Ezek nem
gondolkoznak rendszeresen, (logice) mert ha ugy gondolkoznának,
tudniok kellene, hogy ha valaminek a theoriája valóhü felfogás és ebből fejlesztett hibátlan
következtetés fonalán alapitatik meg, ezen theoriának tárgyilag (obiective) megfelelő
valósága épen olyan azonosságot
(csalhatlanul) feltételez, mint például ha valamely nehezebb
tárgyat a levegőbe felhajitunk, az, csalhatatlanul egyszer úgy,
mint másszor, vissza esik onnan, – mert az ok és okazat egymáshozi
viszonyában csak idő, hely, és körülmények 
szerint, nem pedig alapjában és természetes viszonylatában van
változandóságnak alávetvé.

Abból, hogy az emberek nem ritkán hamis elvileges tantételeket
(theoriákat) állitanak fel s ettől a valóság messze visszamarad:
csupán csak az következtethető egész bizonyossággal, sogy a
tantétel (theoria) hamis, valótlanságra alapitott volt, nem pedig
az, hogy a theoria a gyakorlati valósággal nem mindenkor
egyezik.

Ilyen tudákos emberek (mivelhogy ők okos ember módjára hátul
szokták a dolgot kezdeni t. i. a praxison) egyenesen és kizárólag
egyéni empiriájokból indulván ki, gúnnyal emlegetik a theoriával is
foglalkozókat (ilyeneknek tekintik az irókat is átaljában) meg nem
gondolva, hogy ép ezen ignorálás következtében ők maguk az ujabb
kornak méltó gúny- vagy szánalomtárgyai, (antidiluvianusok.)

Az új nemzedék, avvagy egyesek ujabb felfogása, érzelmei,
tisztultabb, avvagy csak változott felfogása, szülemlett egyes
eszméi, szükségei, érdeke s. a. t. épen ugy megszüllik az ezen
eszméknek megfelelő kifejezéseket, miként a szükség találékonnyá,
mesterré szokta tenni az embert; világos ebből, hogy a mi bennünk
határozott alakban eszmévé, érzelemmé, a
szükség kivánalmává valóban kifejlődött,
annak mi szavakban és adott jó alkalommal cselekedetekben is tudunk kifejezést adni, – mert ha nem, akkor nem birunk
még azon eszmének határozottan körvonalozott, tehát világos
felfogásával, annál kevésbé vagyunk képesek azt átérezni, – s ha
még is tudni véljük, az nem egyébb mint puszta sejtelem. És itt
azon pontnál vagyunk, hol az emberek legnagyobb részének elméje
megfeneklik, t. i. az  ilyen ember értelmi felfogásával nem
bir kilábolni a „sejtelmek“ és lidérczek honából.

Tudni valamiről, avvagy azt a valamit benső természetében is
áttekintve felismerni: ég és föld közi különbség; az emberek
legtöbbnyire megelégszenek azzal, ha valamiről felületes tudomásuk
van, – s innen ered aztán, hogy ezen tudomásuk hiányosságairól is
csak felületes, tehát hiányos fogalommal birnak; – igy aztán
hiányos eszmekörükből a kivezető utat nem tudják, mert határozott
akaratrúgók hiánya miatt nem is képesek megtalálni. (Ignoti nulla
cupido.)

A mint némely ember a közbeszédben valamely meghatározott tárgy
vagy dolog helyett gyakran „izét“ mond, ugy mások (de legtöbbször
ugyanazok) fogalma, a midőn annak
határozott körvonalakban kellene kidomborodni, kifejezést adni, a
homály miatt, melyben előadatik, nem kevésbé hasonló a fentebbi „izéhez.“ A concrét gondolkozás
és előadás mindkettőnél nem egyébb mint „izé“ – legjobb esetben
pedig valami analogia-féle, melyből a való s az igaz hiányzik,
(aequivalet „izé.“) A kinek stylusa zavart, feltehetjük róla, hogy
eszméi is tisztátalanok, azok összefüggése rendetlen, hiányos,
hézagos. A franczia azt szokta mondani, hogy a „stylus az ember,“ –
és ez igaz.

Kinek öt érzéke és szellemi érzékisége jól ki van fejlődve, az
öt percz alatt többet tanul valamely felmerült tüneményből, avvagy
előadásból, mint más, ilyen elme éllel nem biró ember egy év alatt.
– Például egy botanicusnak egy növényszálon, mit egy nem
botanicussal vizsgál, ugyanazon idő alatt sokkal több oldalú
észrevétele van mint a másiknak; épen ugy egy kellőleg kiképezett
avvagy világos átlátással biró embernek áttekintése valamely adott
esetben,  csupán csak emlékezésének, vagy eleven
eszének czikázásával körülfutva a tárgy avvagy kérdés minden
oldalát, – a dolog sulypontját azonnal felismerő észrevétele
egészségesebb és sokkal több oldalú, mint a felületes képességü
szemlélőjé. – A szemlélődésben gyakorlott éles elme fölénye az,
hogy ismert embertársának, környezetének lelkületét, gondolkozás
módjukat gyorsan áttekinteni van képesitve. – Az ilyen elmeéllel
biró ember legelőször is a felmerülő tárgyak, dolgok, eszmék
sulypontját keresi ki gyors szemekkel s azután vizsgálja annak
részletes horderejét, jelentőségét. – Igy az értelmes szelleméllel
biró ember még mulatságaiban, szórakozásaiban, humorjában is
mélyebb jelentőségű észrevételeket keres, anélkül hogy
professorkodna, – sőt élczeiben olyanokat rögtönözve is szokott
pro- és re-producalni, mert az ilyen értelmes embernek gazdag
emléktára van, – s a felmerülő tárgyakat, eszméket, s. a. t.
elméjének ezekben otthonos játsziságával, könnyüségével,
fantastikus, allegoricus, symbolicus vagy költői szinben és
kapcsolatban képes azonnal előrántani. Ezen tulajdonságainál fogva
a szellemdús embert a társas körökben csak hamar fellehet
ismerni,

Különös játéka a végzetnek, hogy azon ember, kiben a szellemi
erő nagyobb mértékben meg van, ereje érzetében hanyagabb, vagy
legalább több kényelmet és rendellenességet enged meg magának, mint
más, ki ezen erőt önvalójában nem érzi. – Áll ez az iskolás
gyermektől fel a státus férfiúig.

Nem törődnek a siker eszközeinek megszerzésével azok, kik nagy
szellemi erőt éreznek magukban, olykor hanyagok, tétlenek, de a
határozó pillanatban bámulatos erőt és sikert fejtenek ki. – Azt
irja a történelem, hogy a franczia nagy 
forradalomban szereplők feje és kitünő szónoka a girondiáknak,
jegyzeteit mindig csak aprócska szelet haszontalan s másik felén
beirt papirokra a térdére téve irogatta. – Az ilyen emberek
ellentétesei a pedans, rendtartó, munkás szorgalmu emberek, kiknek
minden ereje és tehetsége csupán a rendszerben s szorgalmában
rejlik.

Az egyik embernél az ész, az értelem meggyőződése. – a másiknál
a sziv, a mély érzelmek, – a harmadiknál az érzékiség, állatiság
uralkodik:31) ezért oly tarka a világ s
eltérők a szokások és gondolkozás módja. Ha minden embernél ki
volna fejlődve az értelem tisztasága, sokkal boldogabbak volnának
az emberek, mert jobban megtudnák egymást érteni, tehát
méltányosabbak is lennének egymás iránt.

A mely ember folytonosan vidám, mérsékelt jó kedvű, de józan
életű: feltehetjük róla, hogy semminemű gonoszság avvagy roszakarat
s arra való hajlam nem lakik szivében, mert a kinek szivében,
lelkében, a roszakarat, vagy a gonoszságnak csak némi árnyalata is
megfészkelte magát, ott a lélek nyugodtsága nem lehet zavartalan,
ott a vidámság csak köpönyeg és erőszakosan alkalmazott ir az
erkölcsi sebek eltakarására.

„A ki önmagát (indulatait, szenvedélyeit stb.) legyőzet, az,
legnagyobb ellenségét győzte le.“ – A világos, érett értelem, sem
tulkapó haragra, sem gyülölségre vagy épen bosszúállásra
 nem vetemedik,32) s
bármilyen értelmes okos embernek ismerünk is valakit, mig ily
tévedésekre tényleg hajlik, addig bizonyosak lehetünk hogy
lelkülete nem elég erős, tehát az ember nem eléggé tökéletes.

Nézeteink és cselekedeteink kiindulási pontjának csak egy kapuja
és sikátora van, mely a tökéletesség egyenes vonalába vezet, t. i.
az igazvaló megismerésének nyomán az értelem meggyőződésére
alapitott méltánylás; mert ha az igazság (igazvaló) és lelkiismeret
határát csak egyetlen egy lépéssel túllépjük, nem tudjuk hol fogunk
megállapodni.

Az értelem tisztasága, a morális érzet, szellemünknek önmagábani
s az universumhozi viszonyában fenálló harmoniája, lényegében egy
és ugyanaz, csak elnevezésben különböznek egymástól. – Az iskolák
helyes berendezése s a politikai institutiók33) tehát, nagy mértékben befolynak a tiszta erkölcs
és tiszta értelem kifejlesztésére.



Vannak emberek, kik, mivel maguk rendszerint mesterkélt,
tekervényes útakon járnak, nem akarják elhinni, hogy az egyszerű
dolgok, természeti igazságok, oly
tiszták, igazak és egyszerűek lehetnek, mint külszinben
mutatkoznak; ezek a természet újjmutatását mibe sem veszik, saját
énjük elbizakodott bölcsességét akarják uralomra ültetni a
természeti igazságok felett. Igy az uralkodók, a hatalmasak,
befolyással birók, ritkán veszik figyelembe, hogy valamint a
politikai, úgy a társadalmi élet berendezésében legkielégitőbb,
mert legtermészetesebb szokott lenni, a mi alólról áramlatképen
fölfelé törekszik, – mig ellenben a mi fölülről lefelé, bár
jóakarólag czéloztatik, az, több kevesebb gyarlóságot,
igaztalanságot, méltatlanságot hord méhében.





Azok, kik az emberi társaságot kerülik: ezt vagy azért teszik,
mivel neveletlenségük érzetében szegletességeiket, fogyatkozásaikat
kimutatni rettegnek, vagy azért, mivel lelkük komoly hangulata
szigoru tárgyak tanulmányozásába mélyed; – vagy végre azért, mivel
az udvariasság korlátai, a szokások sajátságos ferdeségei s az
emberek által felöltött színeskedés, korlátokat elviselni nem igen
hajlandó szellemüknek terhére van. – A mai kor ferdeségei közé
tartozik a többi közt a tettetés, szineskedés,  például
jó képet vágni akkor is a mikor kedély állapotunk ellenkezőleg van
hangolva, vagy sima, mosolygó, örvendő tekintetet vetni arra, a
kinek látásán vagy közelségén pedig bizony bensőleg örvendeni okunk
nem igen van; hogy az ilyén ellentétességeket miért ne lehetne
kiküszöbölni a civilisatio szokásai közül, részemről átlátni nem
vagyok képes: – (lásd az angolok szokásait).

Az emberek nagyobb része a szokások rabja, elannyira, hogy sokan
például az ujitásban csak veszélyt, az eredetiségben általuk
komolyan fel nem fogható nevetségest látnak. – Ezen egyének saját
énjük szük valójába annyira belemélyednek, s felfogásaiknak oly
kicsiny gyürü köre van, hogy önmagukon kivül – mint a tormába esett
féreg – alacsony állásukból sem kilátni, sem vágyodni nem tudnak,
nem képesek.34)







A nőkről.

E szakaszban a nőket akarom ismertetni; nagy feladat! Nőt csak
nő ismerhet mélyen hatólag, a nőt csak nő értheti meg bensőleg. – A
nők lelkülete, érzeményei, szivvilága némi részben talán örökké
rejtély marad a férfi sereg előtt; és azt a természet akarta igy,
hogy ez által is oda füzze őket a nőkhöz, mert a szerelem vonzodása
csak addig szokott teljes erejében fennállani, mig annak tárgya
rejlő, kifürkészetlen varázs erővel –
kellemekkel bir. – Midőn rokontermészetü tárgyak, vegyi részek,
mintegy kiegésziteni, tökéletesiteni akarják magukat, gyors és erős
vonzalommal futnak egymáshoz, mint például mágneshez a vasnemüek ha
egymás közelében vannak; midőn pedig csak a szükség logicája s
törvénye egyesiti a tárgyakat s vegyi alkatrészeket, az egyesülés
csak mechanicai marad. – Igy a szerelem is – a nők éltető eleme – csak akkor egyesül az emberi
kebel vonzalmával bensőleg, ha azon
magneticus rapport avvagy mágia hatás, melyet szerelmi érzésnek
nevezünk, (de a melynek megbüvölő hatását bár érezzük,
tapasztaljuk, teljesen kimagyarázni még sem tudjuk,)
rokontermészetű egyének közt fejlődik ki hatályosságában, ellen
esetben a hevély, mely első pillanatban szerelemnek látszik, csak
az érzékek káprázata, az  egyesülés pedig csak mechanicai. –
Az ifju sziv, vagy idősbeknél is az életerő érzete, szerelemre
lobban, élni akar mielőtt meghalna. Szeret, mert nem szeretni majd
annyit tesz, mint nem élni. – A kiégett
anyagban nincs élet csak pangás.35)

A szerelem világa azon ködfátyol, melyen át meglátjuk, vagy
legalább megsejdítjük, hogy az őserő nem más mint adhaesio,
cohaesio, vonzalom, szerelem. Vonzódás, szerelem tartja
életműködésben a világot, – szerelem, vonzódás van minden
élő lényben, legyen az fű, fa vagy ember,
– szerelem vonzódás egyesit mindent. A szerelem tehát a
legszentebbnek, a legnagyobb hatalomnak, az ős-erőnek nyilatkozata
az emberben. Igy fogta fel ezt a lánglelkű költő is, midőn imigyen
énekelt:


„A szerelem mindent
pótol,

 A szerelmet nem pótolja
semmi.“





A ki valódi, éltető szerelmet érez egy rokonkebel iránt annak
lelkülete felmagasztosult, mert éltető isteni szikrát érez
keblében, fenséges érzeménye magasan szárnyal, isten országához
közelit, mert ez a legfenségesebb érzemény, mely embernek adatott;
egyszersmint azon kapocs, mely közvetlen
az őserővel hozza kapcsolatba az embert. A valódi szerelem
áldozatkész, elannyira, hogy megtagad mindent, csak önnön nemes,
fenséges, mennyei természetét nem.

Valamint nem mind arany az a mi fénylik, úgy századrésze sem
szerelem annak, mit az emberek annak tartanak. –  A mely
szerelem nem volt áldozatkész, higyjétek meg, hogy az nem volt
valódi szerelem.

Óh az ember, ezen földi salak és mennyei szikra keveréke, de
sokszor a porban hurczolta már a legszentebb érzeményeket, de
sokszor megkisérlette kivetkőztetni lelkét mennyei eredetéből! Az
emberek mindennel vásárt ütnek, sok embernek még mennyei üdvössége
is eladó. – Az emberek szerelmet hazudnak hol jó parthie
mutatkozik, – egy fokkal lejebb már pillanatnyi élvezetére is azt
hazudják, – és ismét lejebb már gúnyképen is szerelmet hazudnak,
mert az náluk már csak közönséges- és szójátékká van aljasitva.

Vannak oly elfogult, viszás,
harmoniátlan észjárású, túlszerény emberek, kik az állatiság
ingereit s magát a galanteria actusát, még ha valódi szerelmi
vonzalomból erednek is, az emberi méltóságon alulinak tartják;
vannak ismét mások, kik ezt nem tartják a
nemes szerelem követelményének, holott ha enni, inni, aludni, nem
derogál az embernek, akkor ugy vélem, hogy az is csak a természet
rendjén van. Tekintsünk elfogulatlanul mindent és ezen az emberek
elfogultsága által localizált szégyen folt is ép oly
természetesnek, megszokottnak fog feltünni mint bármi más
közönyösen vett tárgy és dolog; sőt ha az egyesülést valódi, nemes
érzeményű szerelem idézte elő, annak czélja nem más, mint kölcsönös
és közös szerelmüknek örök életet, felszármazást szerezni egy
születendő lényben. És e czél, mint ilyen bizonyára nemes czél és
az össztermészettel igy az ös erő akaratával is egyezményes.

Sokan a szerelmet egy ugyanazon egyén iránt életfogytiglan tartó
lángnak akarnák beültetni s majdnem kényszeriteni, holott, mint már
fentebb is mondva volt, a nagy világ-egyetemben minden egyes
alkatrész csak akkor társul s csak akkor
vonzódik  bensőleg a
másikhoz, ha a szükségesség, az ős erő, az örökös átváltozás periodusa s hatalma ugy
kivánják.

Ismétlem, mit már fentebb is mondtam, hogy az emberi méltóságot
nem egyébb kepezi, mint a természet törvényeinek idő, hely és
körülményekhez mért szoros követése, megtartása (a miben az igaznak
s valóhüségnek, tehát az észszerü méltánylásnak követelményei már
benfoglaltatnak) tehát a mi a szerelemben földiekkel játszó égi tünemény, az nem sérti, nem
sértheti az emberi méltóságot.

Sokan a szükség kénytetéséből, az esetlegből, vagy véralkatuk
milyenségéből, sőt némelyek a tehetetlenségből is erényt akarnak
csinálni. – Sehol sem találkozunk oly gyakran igaztalan, méltatlan
birálattal mint a szerelem dolgaiban. – Az öreg döreségnek nézi már
a szerelmet, azért a fiatalt, nem ritkán méltatlankodva, rendre
utasitja, de ha az sulyósabb kihágást követett el a társadalmi
szokások s a társadalmi rend ellen, még is megbocsát neki, mert
visszaemlékezik ifju korára. De ha ezen eset nőről, nő birálata alá
esik, jaj annak a szegény eltévedtnek! részére nincs kegyelem. – Az
ilyen tévedéseket a világ leginkább csak a nőknél szokta számba
venni, hogy minő alapon, azt nehéz volna megállható érvekkel
támogatni. – Oh ki mondja meg, hogy azon ezer vallás közül, mely a
földön az emberek által cultiváltatik, melyik a legjobb, melyik az
üdvözitő?! Ki mondja meg hogy azon ezer féle társadalmi szokás és
rend közül, melyet az emberek e földgömbön követnek, melyik a
legmegfelelőbb, a legerényesebb?! – Az
eszmék folyvást tisztulnak; a politikai és társadalmi szabadságnak
csak az egyéni szabadsággal karöltve van
értelme. – Az izlam követője, a mormon, becsülettel tisztességgel
tarthat magának több nőt. – Az egyik  felekezet az egy nőt is
csak ágytól asztaltól választja el, máskint nem. – A másik
felekezet már elválasztja s uj szövetséget is enged. A harmadik
polgári házasságot is engedélyez. A negyedik a természet által
utalványozott szabad társadalmi rendet követi, a nőt egyszerüen a
férfi mellé rendeli, – s nagyot kaczag ha valaki őt a papi áldásra
avagy szerződésre figyelmezteti. Mind ezen eltérő szokást,
társadalmi rendet, csak azért állitottam igy egymás mellé, hogy ne
mondhassuk miszerint a mai civilizált társadalmak egyike vagy
másika már feltalálta volna e tekintetben is a bölcsesség kövét.
Majd ha az emberi társadalom miveltebb osztályai magas értelmi
fejlettségre, tehát elfogulatlan szellemi tisztán látásra, vagy is
szellemi teljes szabadságuk magaslatára fognak emelkedni akkor
bizonyára szét fogják bontani azon korlátokat, melyek ma, a kis
korúak fékezésére még fennállanak. – Az ember szabadságra törekszik
minden irányban, mert az egyéni életnek csak úgy van értelme,
önállósága, ha az egyén a természettel, annak minden tényezőjével,
szabadon érintkezhet.

A megtisztult eszmék eredménye lesz az is, hogy az anyagi
tekintetben szükségesnek vélt convenience házasságok mellet vagy
előre ki fogja magának kötni a fél, hogy szerelmi vonzodásával
ezentul is szabadon kiván rendelkezni, vagy csak hallgatag s
szokásilag fog az igy utilisáltatni, miként ez már a francziáknál
mint szabadszellemü népnél gyakorlatban is van.

Korunk az anyagiság kora, kenyér, étel és ruházat nélkül nem
élhetünk, azért helyet engedünk a convenience házasságoknak is, hol
például egy vagyontalan egy vagyonossal lép házasságra, de a mely
esetben, ha a sziv nem vonzódik a hozzá kötött egyénhez, fogja-e
valaki, s lehetne-e kényszeríteni
 arra, hogy azt
szeresse? Azt mondják: minek ment hozzá, minek esküdött örök
hűséget, ha olyat nem érzett? – de mikor ezt a másik fél s a szülék
jól tudták, azonkivül a szülék, a pap és minden „okos“ ember azt
tanácsolták például a fiatal tapasztalatlan
leánynak, hogy csak menjen hozzá, tehát erőltették, s most meg
ujra erőltetik, hogy szeresse. Mennyi ellenmondás, mennyi
igaztalanság, méltatlankodás, kigúnyolása a természetnek s az ember
önállásának!

Ha tudjuk az egyént lelkileg teljesen önállónak, egyénileg
szabadnak gondolni, akkor a szerelmi viszonyt a kenyérszövetségtől
avvagy a házi kommoditás családias berendezésétől szintén megtudjuk
különböztetni. – Az erény fictiója tévutra vezet, s innen már nagy
messze útról kell vissza térni a természethez, a valóhoz, – s mentül messzebb távoztunk a
természettől, annál bizonyosabban vissza kell térnünk.

Némelyek azt kivánják hogy a szerelem, melyet egy egyén iránt
éreztünk, minden egyes esetben örökhűségű legyen, de ők nem tudják
mit kivánnak. – Nem, mert először is nem vizsgálták meg jól,
valljon valódi szerelem volt-e az? S ha már kezdetben nem az volt,
hanem annak csak látszatja, hogyan lehetne később más, mint annak
csak látszatja vagy tán az sem. – Másodszor: az egyház, bár
megkérdezi a feleket összekelésük alkalmával, hogy szeretik-e
egymást? de nem törődik vele tovább, ha a fél, avvagy felek, a
szerelmet csak hazudták magukra. Harmadszor: mivel az egyház
elválást is enged és uj frigyesülést, itt tehát már megengedi, hogy
előbbi, esküvel is pecsételt örök hüségüleg fogadott szerelme,
tárgyát változtassa. Negyedszer: bár egy igen jeles német költő azt
mondja „Ewigkeit geschwornen Eiden!“ még is, eltekintve attól, hogy
az egyház a szerelmi fogadalom megmásítását megengedi, midőn
 az tényleg már úgy sem áll fenn: a
mi tényleg nem létezik, az sikertelen
fogna erőszakoltatni, legsikertelenebbül pedig a nem létező
szerelem, mert:


„Kinek volna
kedve,

 Gyöngyélethez
erőltetve.“





De értsük meg egymást, én a fentebbi sorokban a valódi nemes
érzeményű szerelemről mondtam, hogy annak teljesen szabad
rendelkezésére kell állani egy lelkileg önálló embernél minden
körülmények között, nem pedig a házas-élet elkötelezett adóját vagy
a szerelem álczája alá rejtőzött szenvedélyt, mely szerelem nélkül,
s főleg tulzásában csak olyan szellemi vakság, mint bármely más
szenvedély.

Némely iró azt állitja, hogy a szerelem mindenkor, képzelt vagy
való tökélyre vonatkozik, ámde ez nem igy van, mert a szerelem:
igézet, büvös, titokszerü, kifürkészhetlen szellemi magneticus
rapport, mely mihelyt ki van fürkészve, mihelyt nincsenek rejlő
tulajdonai: megszünt szerelem lenni s ez esetben csak becsülésünk,
kegyeletünk tárgya marad az illető. Vannak emberek, kik az ész
rostáló fontolgatásával gondolnak szerethetni; s ez úton valóban
ragaszkodnak is vélt szerelmük tárgyához,
de az ilyen szerelem csak hideg bunda, (bár állandó) de nem
valódi szerelem. – Sokan egész életüket
is leélik s még sem éreztek valódi
szerelmet. – Igaz, hogy például a flegmaticus egyén szerelme
némileg más alakban mutatkozik, mint például a vérmes, vagy
epés-véralkat emberénél, mert a flegmaticus és melancholicus évekig
tud plátoi szerelmet viselni szivében és phantásiájában, – mig a
vérmes és epés, teli lévén pezsgő élettel, ha szerelme tárgyát
viszont szerelem mellett egészen nem birhatja, saját nagy hevétől
emésztve s a pezsgő életerő által ösztönöztetve, vagy olyan lépésre
ragadtatik, mely életét kioltja, vagy zajgó szenvedélyek
 karjaiba veti magát, vagy pedig
irtóztató lelki küzdelmek közt visszavonul s emésztődik magában,
mig a Párkák élete fonalát el nem metszik.

A tökély birhat ugyan befolyással arra, hogy általa is szerelmet
ébresszünk, de kizárolagos befolyást nem bir gyakorolni, mert
gyakran, nagyon is gyakran találkozunk olyan szerelemmel, mely sem
lát, sem hall, s igy a tökélyt nem keresi, nem is képzeli, – ő
szeret, mert ez élteti, szeret, mert kimagyarázhatlan igezet alatt
áll, – szeret, mert bár mennyire akarja, nem képes eszközölni hogy
ne szeressen.

A fiatal szeret, szerelem nélkül nem élhet, mert a midőn
életerejét s lényének a természetteli harmoniáját érzi, a természet
éltető szavát, intését, nem követnie
nem lehet. – A közép korú is szerelemre
lobban, de már itt több az ovatosság, több a fontolgatás, azért
nála ritkábban is szokott előfordulni az, hogy valódi szerelmet
érezzen, de ha még is előfordul, ez a legjózanabb szerelem, mert
azt nem homályositja sem az ifjunak ködös phantásiája, sem az
öregség36) bolonderiája. – Olykor öreg
urakat is látunk a szerelem tisztitó hevében izzani, kik
rendszerint fiatal leányok után esengenek és szerelmi bódulásuk
mámorában még viszont szerelemről is álmodoznak, mit azonban tiz
ezer eset közül legfeljebb csak egyszer érnek el, mert ők majd nem
lehetetlent, de minden esetre természet ellenest kivánnak,
mivelhogy az élet nem ragaszkodhat az enyészethez, mivelhogy az
egyik az élet belépő ajtajánál, a másik a kilépőnél áll, tehát
utjaik nem vezethetik őket egy ösvényen.

Azonban az öregek rendszerint már csak bolondságnak tekintik a
szerelmet s azt mondják, hogy ők már kiábrándultak;  a nem
öreg, vagy bár ifju, ki valamely testi defectusban szenved, ritkán
lobban, szerelemre, mert érzi hogy valója nincs helyes
életviszonyban a természettel, körülbelül az öregek is ilyesmit
éreznek; ő náluk már az átváltozás periodusa s hatalma, valamint az
anyagi és szellemi életerő müködése, nem igényel szerelmi
magneticus rapportot avvagy tenyészetet, mert ők a pangás
stádiumába léptek, hol netalán fellobbanható szerelmük ugy is csak
kinókat, igen igen rövid létet teremhetne, mint ősszel az ibolyának
viritása, melyet „ujra költe álmaiból, csalfa őszi napsugára.“

A szerelemben a testi és lelki gyönyörnek eggyé kell olvadni,
más különben a legfenségesebb valódi szerelem is csak kiegészitlen,
elégedetlen, tehát nem teljes. Az ember természetét, hogy t. i. az,
az anyag és szellem vegyüléke, – soha se feledjük: – soha se
igyekezzünk a természettől eltérni, mivel például a társadalmi rend
és szokások attóli eltérést igényelnek, mert a józanság nem
mindenkor található fel a társadalmi szokásokban, holott a
természet ujjmutatása örökigazságkint kalauzol. –

A műveletlen lelkületű ember rendszerint csak a testi
kellemeket, a szépséget tekinti szeretetre méltónak, mig a művelt
lelkületű a szellemi szép tulajdonoknak is jelentékeny befolyást
enged gyakorolni önmagára, szerelmére, innen is következik, hogy a
valódi szerelem csak rokon természetűeknél fejlődhet ki.

A philosophusok azt állítják, hogy a fügefa levélnek nagyobb
jelentősége volt már Éva idejében is, mint közönségesen gondolnók,
– mert a szerelmi vonzódás, mint már említém, anyagilag és
szellemileg rejtett bájakat igényel. A
nőnek tartózkodóbb természete szintén odamutat, hogy a nőt nem
kellene oly hamar kitalálni akarni, mint azt ifjaink – az anyagiság
 spleenjében szenvedvén – oly életúnt
modorban mai napság tenni szokták.37)

Az ember csak akkor simul, minden önző vágyak és számitás nélkül
az emberhez, s önön természetét egész fenségében csak akkor ismeri
meg s érzi át, midőn szeret. Valami mennyei megtisztultság glóriája
járja át a szerelmest. Azonban, hogy boldog-e hát mindenkor az
ember midőn szeret és viszont szerettetik? ez olyan kérdés, melyre
nem merek feltétlenül igennel felelni.

Rónay azt mondja, hoy az összeköttetés csak ott remélhető, hol a
szerelem viszonyos; a szeretők ennek előidézésére minden eszközt,
minden útat megkisértenek, szóval és tettel, kecses testmozgással
és nyájas arczkifejezéssel iparkodnak tetszeni egymásnak;
gyöngéiket gondosan takargatva, testi és lelki tökélyt szinlenek,
vagy tehetségeiket a lehető legragyogóbb szinekkel felcziczomázva
hordozzák mutatványul. Szóval, használtatik minden mi kellemeket,
szeretetre méltó tulajdonokat varázsolhat elő: elvek cseréltetnek,
törvények sértetnek, erény, vétek, egyiránt eszközül szolgálnak
itt. Ilyen a szerelem mint szenvedély, képes feledni, tűrni,
leküzdeni mindent.

Mivelhogy a szerelemnek bármely kiegészitő része csak akkor
lehet valóban kedves, ha őszinte vonzalomból ered s önkint
részelteti magát; azért nem tartom valódi szerelemnek az olyat,
mely a viszont szerelmet forcirozott eszközökkel, elvek
fölcserélésével vagy épen az erényesség útjának elhagyásával
 is kész felidézni akarni; mert a
mellett, hogy ez különben is ritkán sikerül, és ha sikerülni
látszik is, ritkán egyébb az érzékeknek káprázat általi csalásánál,
– az ilyen önámitás rövid, igen rövid életű szokott lenni.

A szenvedély, mely többnyire nem akar tudni szenvedély nélkül
élni, – mint ilyen természetesen nem lehet valódi szerelem, mert
erőszakolni a szerelem folytonos lobogását s elhitetni magával hogy
a szenvedély, szerelem: nem egyébb, mint önámitás, szenvedélykór,
káprázata az érzékeknek s szórakozottsága, vagy épen vaksága az
értelemnek.

A koronkinti hevély, mely a szerelem jelmezében szokott
feltűnni, már lágymelegebb kiadása a szenvedélynek, mert ez, t. i.
a hevély, már csak adott alkalommal s nem mindenütt és minden áron
keresi és képzeli a szerelmet. A hevély is, mint a szenvedélykór,
keresi a harmoniát, szerelmi vonzódást, mert érzi hogy olyanra
szüksége van, hogy az élteti s fentartja lelkét az élet terhének
érzete mellett, de észrevevén a káprázatot, odább áll, s másnál
keresi azt, mig végre vagy megtalálja a rokonkeblet, vagy lemond az
életnek ezen éltető mannájáról, mely az ő részére nem akart
harmatozni.

„Vannak szenvedélyek, melyek néha még jókor kiábrándulnak,
futtokban megállithatod őket; a szerelmet soha, végig futja ez
pályáját, legyen az sima vagy göröngyös, mindegy, kiábrándulást
csak akkor várhatsz, ha sziveik egyesültek és vágyaik egygyé
olvadtak. Szakítsd el őket erőszakkal, gördits legyőzhetlennek
látszó gátakat elibe, – s ő óriási erőre fog emelkedni: álj elő
okokkal, merítsd ki a bölcsesség és ékes szóllás minden forrásait,
hit és méltánylás helyett elidegenülés és rosz szándék gyanuja
leend jutalmad. A szerető minden öröme, minden boldogsága, csak
viszhangja kedvese boldogságának:  „két lélek egét egy nap
világítja“ itt. A szerelem annál tartósabb, minél mentebb az
állatiságtól és önzéstől, minél szentebb s erősebb a viszonyos
szerelem hite; birni akarjuk a szeretett egyént, birni kizárólag,
mienk legyen minden lépte, minden eszméje, szive legtitkosabb
vágyai, minden mosolya miénk oly szenvedélyességgel, melyet a
megosztott szeretetnek még csak árnyéka is kétségbe ejt. A
féltékenység hitevesztett szerelem.“ Ime ezen tényezők és okok
eszközlik azt, hogy a szerelmesek csak nagyon ritkán előforduló
esetben érzik magukat teljesen boldogoknak. „Denn die Eifersucht
ist eine Leidenschaft, welche mit Eifer sucht was Leiden
verschaft.“

Az ifjú s általában a szerelmes azt hiszi hogy oly forrón, oly
előtörő hatalommal senki sem tud szeretni mint ő. Erre mondja
Madách: „Ez régi dalja a szerelmeseknek; azt tartja mind: hogy ő
fedezte fel a szenvedélyt, előtte senki még szeretni nem birt, és
ez igy megyen nehány évezred óta szüntelen.“ De hogy az ember
gyakorlati életének képe kiegészitve legyen, azt is mondja, hogy:
„Szerettél, megcsalódtál, szerettél újra, s akkor már te csaltál.
Ismét szerettél, hősödet meguntad; s üres szived most uj lakóra
vár.“ A vidék, távolról, mintegy homályba burkolva regényesebb; a
kedves, ha távol van, vonzóbb.

Bocsánat e hosszas kitérésért, melyet a sziv és szerelem
országába kirándulásképen tettem; de úgy tartom, hogy a midőn a
nőket akarom szellemileg anatomizálni, ezen mezejét a nők éltető
világának recognoscirozni, nem volt fölösleges.

A nőt, mivelhogy az, az értelmi fejlettség és tudományosság,
tehát a szellemi tisztán látásnak oly magas fokán, neveltetésének
korlátai miatt rendszerint nem áll, mint a férfi, leginkább
szivérzeményei vezérlik; tehát a nőt nem anynyira elvek, mint
inkább a szemérem, becsületérzés, és a szégyentőli  félelem
tartják féken. Ha ezekből kivetközött, az értelem hiányossabb volta
miatt is mélyebben sülyed mint a férfi.

Ha mindenhol szükséges az elfogultság nélküli szabadszellem, a
neutrális kiindulási pont: úgy az a nők megbirálásánál,
jellemzésénél legszükségesebb, mert a nőnek különböző ismeretkörén,
női természetén alapuló észjárása, gondolkozásának iránya s
általjában egész lénye és valója könnyen kisikamlik a férfiunak
ész és okszerű
kezelése köréből, – mert a folyadékot nem lehet rőffel mérni, sem
pedig a rőfös portékát akonázni; holott az ember hajlandó mindent
saját kaptafájára rámázni, – azonban nem mindenkit lehet egyforma
mértékkel mérni. A férfiú azt keresi s becsüli a mi ész és ok-szerü a nő
megérti ugyan ezt is, de leginkább csak a sziv sugallataira
hallgat.

Valamint a művelt ember egészen más megbirálás alá esik mint a
műveletlen, – úgy a nők is idő- hely- körülmények- s véralkatuk
minősége szerint különböző jellemzés alá esnek.

Vannak nők, kiknek sziv- és kedély-világa megelégszik szerelem
dolgában a phantásiával s az érzelgéssel, – ezen túl lépni nem is
óhajtanak, részint mivel lelkük erélyének hiánya egyébre nem is
igen ösztönzi, részint mivel gondolkozásuk iránya s egész
lelkületük milyensége már úgy beleélte magát a „sohajok“ hidjába,
hogy boldogságukat csak boldogtalanságuk érzetének ködfátyolképei
között keresik; – különös, de igy van.

A természet teremtő keze a nőt mélyebb s tán nemesebb
érzelmekkel áldá meg, mint a férfiút; a természet úgy akarta, hogy
a sziv legnemesebb érzelmei női ápolás által éledjenek s utóbb,
midőn az emberiség magas értelmi fejlettséget fog  elérni,
ezen, párhuzamban fejlő nemes érzemények kenetteljességével
párositsa az értelem szigorát. Képzeljük magunknak egy pontot s
mondjuk, hogy ezen pont a nő, (ezt némi értelemben talán
fix-pontnak is lehetne nevezni) képzeljünk ismét egy másik pontot s
nevezzük ezt férfiunak, már most e két külön álló ponttól
képzeljünk két vonalat felfutni a magasba, hol azok végre
összeérnek, egygyéolvadnak, culminálnak; – igy két különböző
gyökérszálon fogjuk látni az emberiség tökélyesedésének felfutását,
mely a magasban akkor fogja elérni rendeltetésének czélpontját,
midőn az emlitett szivérzemények nemessége s az értelem magas
fejlettsége (t. i. a szellemi tisztán látás) össze ér, egyé olvad,
egy és ugyanaz lesz.

Szeretni, nagyon szeretni a nőt s annak helytelen, czélszerűtlen
ohajtásait, kérelmét, künnyűit elodázni vagy visszautasitani: ahoz
a férfiunak magát teljesen szabaddá tett lelkülete kivántatik, – s
igy az még is lehető s egyeztethető; ime ezen tényállásból is
kitünik, hogy annyi és annyi státus férfiú, uralkodó, hadvezér,
bölcsész, keménynyaku zsarnok, stb, kik nők uralma alatt állottak s
azoknak befolyásától magukat emancipálni nem voltak képesek, mennyi
lélekerő hiányával voltak s ezen viszásság csak azért történt,
mivel előbb, semmint magas polczra emelkedtek, lelkületük teljes
függetlenségét megszerezni elmulasztották. Ily viszásságok
napjainkban is előfordulnak csak azért, mivel az ész és szellemi
tisztánlátás helyett az elfogultság működik s mivel a látszatot
igen is gyakran valóság gyanánt adoptáljuk.

De utóvégre a nő is kinyomozható, kitalálható, ha az huzamosan
szemlélődése tárgyát képezi a lélekbuvárnak. Igaz, hogy a nők
gondosan leplezik gyengéiket sajátszerűségeiket s mindig
rejtegetnek valami titkot, olykor nagyon is kicsinyszerűségeket,
 és alig van nő, ki valamely titkát
magával a sirba ne vigye: még is közlékeny, csacska természetüknél
fogva hamar kikottyantanak egy szót, egy eszmét, mely aztán világot
vagy árnyékot vet lelkületükre, gondolkozásuk irányára, észjárásaik
milyenségére.

A ki idegen segélyre szorul (pedig a nők átaljában ilyenek) az
örömmel, erős vággyal, hévvel simul az erősebb rokon érzelmüekhez
(t. i. a férfi kebelhez). A ki erőt érez magában (már mint a
férfiak) az, mint az oroszlán egyedül is ki mer lépni az élet
bármely sivatagába.

Szellemi és morális előhaladást csak azon társadalomban
találunk, hol a nő nincs leigázva, nincs egyszerű, dolgozó házi
álattá alacsonyitva. A nő is, mint mindenki, csak akkor fejtheti ki
nemének erényeit, szép tulajdonait, ha szabad.

Mint már fentebb is mondva volt, a szellemi tisztánlátás nappali
világitásban tünteti fel az élet helyes utjait, a természet
szabatos rendjét s igy a határvonalakat is hol a tulzás kezdődik.
Ne aljasitsuk a nőt teherhordó állattá, de ne is mesterkéljünk
annak a társadalomban olyan állást, mely azt testi lelki
tulajdonainál fogva meg nem illeti. – Való, hogy hacsak az
erősebbek joga volna megalapitva és érvényben, ez nem volna egyébb
ököljognál, ugyanazért szükséges, hogy a gyengébbek joga szintén jogczimet képezzen, s igy a
nők a gyengébbek (jogosult) jogczimével birván, előzékenységben,
kiméletben részeltessenek, – de tulzás lenne, ha őket oly
befolyással biróknak authorizálnók, miként azt az udvaronczok s a
tulzó finom francziák életbe léptették.

Nemünk ritkán marad a középuton, az előbbi korban a férfiak, az
utóbbiban pedig a nők éltek vissza befolyásukkal, hatalmukkal.

Vannak nők, kik oly hidegek mint a kevélység, oly ünnepélyesek
 mint a halál, vagy nagyszerűek mint egy
catastrofa, vagy oly rettentők mint a kétségbeesés.

„Vannak oly, a túlzásig bölcselkedő nők, kik azt hiszik, hogy a
nemi különbség pusztán külsőségekre szoritkozik, hogy a nő, ha
szokások és nevelés nem zsarnokoskodnának felette, mindenütt
odaléphetne, hova egy férfi. Csalatkoznak, a természet a nőnek
kimérte saját hatáskörét, s csak az van
helyén, ki a természet intézkedéseit nem zavarja.“ A nemi
különbség nagyszerű eszméket rejt méhében.

A férfiunál a felső testrész, a mellkas, a tüdő, a csontok a
gögsip nagyobb, erősebb, mint a nőnél; az altest aránylag kisebb, a
lábak vékonyabbak s nem oly gömbölyüek. A nőknek testalkata s egész
lénye finomabb természetű s szerkezetű, külsején úgy mint
szellemében több a kellem, kevesebb a ridegség. „A nő szép, a
férfiú fenséges.“

„A nő oly kép, mely ragyogó szineivel megigézi a nézőt, a
férfiut Humboldként merész ecset festé, hol nem kellem, hanem erő
és szabatosság volt czélja a müvésznek.“

A nőnek 18–20 gögsip gyürüje van, a férfiunak csak 16, ezért a
nők hangja vékonyabb s hajlékonyabb.

„A férfiu cselekvéseiben sokkal nagyobb mint szenvedéseiben. A
nő többet tud türni mint tenni, s szenvedéseiben sokkal
béketüröbb,“ (mert a férfiu lelki fájdalmai az észen át hatnak a
szivbe s igy iszonyúbbak, marczangolók, mert leküzdhetleneknek
látszanak s ezen tudat kétségbe ejtő, a mi aztán irtóztató
rázkodássali feljajdulást idéz elő; mig a nő fájdalmai a sziven át
szivárognak az észre s igy útjokban megcsendesülve, s némi
reménnyel vegyülve nyilatkoznak.) Azt mondja Rónay, hogy e részben
úgy képzeli a nőt mint gyenge virágot, mely a vihar és vész alatt
földig lekonyúl, s midőn a vihar elvonult felette, sértetlenül
felemelkedik: a férfiu erős tölgy,  ellenáll, daczol a
viharral, de küzdés közt galyai hullanak, gyökei szakadoznak s
kidől helyéből.

Egy országban két fejedelem s mindegyik egyenlő hatalommal nem
uralkodhat, szünetlen súrlódás sőt tettleges czivódás nélkül; épen
úgy nem lehet a családi életben nőnek és férjnek egyenlő hatáskört,
egyenlő hatalmat gyakorolni, egyiknek alárendeltségben kell lenni
egy részében a családi kör életviszonyának, mig másik részében a
nőnek is önálló hatáskört kell engedni, mert az ember szabad
akaratra volna eredetileg teremtve, habár abból gyakran
kiforgattatunk is a visszás körülmények és az emberi intézmények
hatalma által. Ezen szabad akaratot lehetőleg érintetlenül hagyni s
azt biztositani minden egyes, nagy korú ember részére: ez a
társadalmi institutiók javitásának kivánalma.

A bibliai történet, miszerint isten Évát Ádám oldalbordájából
alkotá, nem puszta szüleménye a képzelődésnek s mesélő tehetségnek,
mert abban mély jelentősége tükröződik az emberiség eredetének s
majdan végkifejlésének, – mintha a kettős természetnek, mely
eredetileg ugy is egy volt, ismét nemi külünbség nélkül, fent a
tökély magas fokán össze kellene olvadni.

„A természet felruházta a nőt testi kecsekkel és szellemi
bájakkal, melyek a férfiu erejét lebilincselik; gyengédséggel,
melyek a férfiu indulatainak szilaj kitöréseit fékezik;
szelidséggel, mely a fellázadt szenvedélyeket csillapitja;
engedékenységgel, mely az akarat szigoruságát mérsékli, és ügyes
tapintattal, mely enged, tűr, simul, hizeleg, mig a férfiu homlokán
fellegek borongnak, és hol ez mind sikertelen, ott a nő könnyüit
használja. Hány gyenge kéz vezetett már rózsa szinű szalagon
oroszlánt! – A férfiu még akkor is ha szenvedélyek rabja, többnyire
elvből indúl ki; a nő meleg szivének dobbanásait  olvassa
– s eszerint határoz. – Átaljában férfiúban az erő, mint teremtő és
romboló, nőben mint képező és fentartó munkás. A férfiu mindenben
inkább hasznot, ésszel, czélszerüséggel egyezőt, – a nő rendet,
szivvel egyező kellemes érzemény-öszhangzást keres. – A nőnek
ifjusága, hajadon kora, dúsabb örömben, mint a figyermeké, ki a
tanodai évek hosszú során elkomolyodik, rideg keblüvé is válik
olykor.“

A nőnek lefolyt ifjusága mindene; ezután csak könnyelműsége és
szivóssága tartják föl azon sok oldalu és szakadatlan
kellemetlenségek, küzdés és betegeskedés közepette melyeknek mint
férjezettek rendszerint kitéve vannak. Sok férfitől hallottam olyan
forma nyilatkozatot, hogy helyzetét mint férfi, százezer herczeg
asszony összes jódolgáért, jóléteért el nem cserélné.

Mit mondjak azon válpontról, melyet férjhez menetelnek nevezünk?
Mennyi aggály sőt félelem, olykor örömmel vegyült szorongás fogja
el a lány szivét ha ezen elhatározó lépésre gondol. Ez határoz
boldogsága, türhető sorsa, avvagy boldogtalansága felett, – de a
legtöbb lány, mint az őzike, vigan szőkdécsel ezen elhatározó lépés
felé, holott alig van nő, ki a rá nehezedett kellemetlenségek miatt
egyszer másszor meg ne bánta volna azt hogy férjhez ment. Ámde az
ember sorsát el nem kerülheti; az élet terhe s bajaitól nem
menekülhet élve, bár merre vegye utját, bár hova rejtözzék. – És a
természet rendjét nem követni oly nehéz!

Az emberek sokat okoskodtak már a páros élet berendezésének
mikénti helyességéről, de még nem birták eltaláni a leghelyesebb
módját. – Legujabb időben a polgári házasság tartatik az egyén
szabadságával leginkább megegyeztethetőnek, de ennek is vannak
hátrányai. – Előnye az, hogy ezen intézmény gyürü körében az ember
szabadabb lévén, természetes hajlamainak megfelelő módon társulhat
választottjával, s az, hogy az illető e szerint jobban megbecsüli
magát és párját,  mivel attól tart, hogy az majd elválik
tőle s igy jövője a bizonytalanság lenge sajkájára leend bizva, a
mi aztán elrettentő szinben is szokott többnyire feltünni. –
Hátránya ellenben szintén kézzel fogható, mert ha az ilyen
szövetség többször felbontva ujra meg ujra köttetik, az ezen
házasságokból származó gyermekek némely része szivtelen elbánásban
részesül s nem ritkán elhagyatottságban is; – a mellett a szabadság
eszméje foglalván el a tért, a gyermekek szivérzeményeinek
kiképezésére az önzőbb és feledékenyebb szülék kevesebb gondot
forditanak.

A nőnek házi körén kivül szerepelés nem igen jut, azért annál
inkább kiván odahaza szerepelni, mert a nő is érvényesiteni akarja
egyéniségének önállását, életerejének erélyét, akaratának
kifolyását. Örökös alárendeltségben élni, járszalagon vezettetni
csak a tehetetlenek óhajtanak, A ki érzi nagy korúságát,
tehetőségét, az, önálló hatáskört ohajt és vi ki magának. A nő
szerepelési vágya is tehát természetes következése az egyén lelki
önállóságának; azonban a nő többnyire csak ott szokott
hatalmaskodni, hol a férj gyávasága arra alkalmat ád. – Ha valaki
azt hinné, hogy a férfiak mindig csak félelemből, kis lelküségből,
vagy túlzó bálványozás miatt engedékenyek tán ott is hol nem
kellene, az csalatkoznék, mert a férj rendszerint mélyebben a
fenekére tekint a dolgoknak s azért nejét hagyja csatarázni,
gondolván hogy a házi béke oly kincs, melyet áldozattal is meg kell
vásárolni ha máskint nem lehet. – Azon nők, kik férjeiket papucs
alatt tartják, igen ügyesen mentegetik ezen körülményt és soha sem
vallják be nyiltan hogy a kalapot ők viselik. – A férfi, erejében
bizva s az igazság szeretetétől vezéreltetve, dolgaiból titkot nem
igen csinál; mig a nő gyengesége érzetében, s a világ itéletétől
rettegve, a titkolódzásra hajlandóbb, – azonban azt mondják, hogy
mások  titkainak megőrzésében a nők nem
egészen megbizhatók. A nőt tehát titkolódzó természete miatt is
nehezebb kiismerni mint a férfit.

A mely nő uralg férje fölött, bizonyos hogy azt nem szereti,
mert a kit valódilag szeretünk, a felett hatalommal uralkodni, bár
sehol, de a házas életben legkevésbé kivánunk.

Nők által már sok férfiu nagygyá lett, magas polczra jutott, de
tán még többen elmaradásukat vagy épen hanyatlásukat nőnek vagy
nőknek köszönhetik.

A férfi erejével, zsarnokoskodásával, a nő mesterkedésével
(praktikájával) könnyeivel és hizelgései által szokott
visszaélni.

A nőt nem a férfiak zsarnokoskodása, nem a társadalmi
berendezések hiányos volta zárja ki a nyilvános élet zajából, –
mint azt némelyek hiszik, – hanem maga a teremtés keze, mivelhogy a
természet nőre bizta az emberi-nem fentartását; ily hivatással
pedig az élet külzajában, nem ritkán veszélyes helyein megjelenni,
nem felel meg a nő töredékenységeinek, sőt ellenkezőleg meg kell
azt óvni mindentől, gyengédség által is, de különösen a nagy
gondok, aggodalmak és a nyilvános élet örökös harczaitól. A
szivérzemények nemessége, finomsága rendszerint csak nők által
hozatik elő. A társas élet finomságát, kellemeit csak a nők tudják
tisztán kezelni.

„A férfiut szenvedélyei üzik, ragadják ki az életbe, s hogy
sivár üzelmében czélját végkép el ne tévessze, hogy küzdés közt
szivében a rokonszenv, kegyelés és a tiszta emberi szeretet szent
tüze el ne hamvadjon, a nő vissza-vissza vonja a családi élet
csendes körébe, hideg szivét fel-fel melegiti, s gyengédséggel,
szelidséggel, engedékenységgel fékezi szenvedélyeinek vad
kitöréseit. A férfiu végre is a nőktől tanulá, hogy nemcsak a világ
zajában, hanem odahaza a családi  élet körében is lehet
boldogságot élvezni. A „Talmud“ azt mondja, hogy a nő erős falkint
környezi a férfiut.

A férfi szilárd, elvekre épitő, kitartóan munkás, edzett, bátor;
a nő kedélyes, gyengéd, finom, érzés teljes, szelid, (kivéve a
kiveendőket) tartózkodó, szemérmes, – s ezt a természet is úgy
akarta, hogy a férfiú ezen tulajdonságait a nőnek felismervén,
azokat keresse fel, nem pedig a nő által kerestessék. Alig van
olyan férfi, ki azon nőt, mely a gyengédséget, szemérmet félretéve,
önkint ajánlkoznék szerelmének tárházával, megszeretni tudná, sőt
ellenkezőleg, még elidegenednék attól, mert a küzdésre termett
férfiu előtt annak van valódi becse, mit tetterejével s lelki
nagyságával kivivott. A nő úgy van alkotva, hogy sokáig is képes
békével lenni várakozó helyzetében, nem
úgy a férfiú, ki vágyait, kivánalmát, azonnal tettlegesiteni
akarja, s ezért magát nagy akadályokon is képes átküzdeni.

Rónay azt mondja, hogy minél tisztább fényben ragyog nőnél a
gyengédség és szemérem, annál mélyebb a férfiunak hódolata,
szeretete pedig belterjesebb s ingatlanabb. A férfiu szivében
sokszor meghült már a szerelem csak azért, mert a nő szeretete
túlságos, odaengedő volt; a nő lángoló de kába szerelmével ekként
öntudatlanúl is elaljasodik a férfiu szemében, kinek szivéből a
tisztelettel többnyire visszaidézhetlenül ellebben a szerelem is. A
nő sokszor tulságos szeretetével eljátszva férjének szivét minden
útat megkisért előbbi hajlamának visszanyerésére, – szivét
feltárja, lelke legtitkosabb gondolatait leleplezi, s többnyire ez
által veszt értékéből; férjének ellenében nincs akarata, megelőzi
minden vágyait, nélküle élni sem tud; – hasztalan, a férj szive
mindig hidegebb lesz, mert a szerető, de
gyenge nő terhére van a férfiunak (mert a férfi a gyámoltalan
tehetetlenséget, a gyáva erélytelenséget nagyon  lenézi)
ki nejében nem csak részvevő; de önálló lelki erővel is biró,
vigasztaló szivet keres, – ki nem örömest látja, ha neje csak
tehetetlen báb s bánkódó, ájuldozó szerelmes gerlicze, mert a férj
végre is nem akar kerestetni, hanem keresni, nem akar meghóditatni,
hanem meghóditani. A férfi szabadságát a nő ne igyekezzék
korlátozni, mert ezt a férfiú természete nem tudja elviselni, ily
korlátozás miatt már sok férfi asszonyt cserélt.

Az erős, bátor, küzdésre termett férfiú ezen sajátságainak
megfelelő kört keres magának, sőt csak is ott érzi jól magát, hol
ezen tehetségeit érvényesitheti; a nő pedig szelid, szemérmes,
érzés-gazdag, finom izléssel, és testi kecsekkel, szellemi bájakkal
biró lévén, igen természetes, hogy szintén ezen sajátságainak
tehetségeinek előnyeit kivánja érvényesiteni s igy azoknak
játéktért (Spielraum) keres, mit szélesebb körü társashelyeken,
zene, táncz szinészet s a t. közepette fel is talál, hol a
férfiaktól elismerést, bámulatot vagy épen szerelmet nyerhetnek, a
nőktől pedig irigyelve bámultatnak, vagy gyülölve rágalmaztatnak.
Én azt hiszem, hogy a közmondás, miszerint „jobb száz irigy, mint
egy szánakozó“ nőtől ered, mert a nők csak a férfiaknak
tulajdonitanak nagyobb jelentőséget.

A nő gondolatában majd mindig csak önmagával foglalkozik, nem
igy a férfi, kit hivatása, tettereje s tettvágya kiűznek az élet
zajába.

Sok vita folyt már a felett, hogy szerelem dolgában úgy mint
egyébben is a férfi állandóbb-e vagy a nő? A felelet nem nehéz,
mert a férfiúnál, hol a kiindulás elvekből történik, hol a
szilárdság nagyobb, ott minden tekintetben több állandóságot
feltételezhetünk, mint a nőnél, ki annyi kisértésnek van kitéve, s
a kinél a szilárdság s elvekbőli kiindulás kivételesebb.


A fisiologok és lélekbuvárok épen úgy bebizonyitották, valamint
az élet gyakorlata is mutatja, hogy a nők a változékonyság
törvényeinek nagyon alávetvék, innen van, hogy egy tárgyra
figyelmüket hosszasabban szegezni nem képesek, innen van, hogy a
komolyabb tanulmányok felfogására nem oly alkalmasak, mint a
férfiak, sőt innen van az is, hogy szerelemben kevésbé
állhatatosak, mert lelkük figyelme inkább a kül- és szivvilágra
irányul természetszerűleg, semmint magának a léleknak s értelemnek
mélyébe. A nők emlékezetében az aprolékos és mellékes körülmények,
dolgok, hamar megragadnak s azt emlékezetük is hiven megőrzi.
Mélyebb conbinatióra rendszerint nem alkalmasak, s teremtő erővel alig birnak, úgy hogy a nők, kik a
szép mesterségeket gyakorolják, többnyire csak utánzók szoktak lenni.

Az emberek felületessége, elfogultsága rendszerint csak azt
vizsgálja a nőnél a mit külszinben lát, s ha ez igy az illem és
társadalmi szokások ellen vétene, azt a világ nem tudja
elfelejteni; mig a férfiunál a tett indokait kutatja s ha maga a
tett roszalandó volna is, a világ nem itéli el egészen csakhogy a
tettre indokul szolgáló rugókban némi mentséget találjon részére. A
megcsalatott fél természetesen csak egyszer hisz a másik
félnek.

Bár majd minden ember gyakran és szivesen lovagol a képzelet
vessző paripáján, még is a nő kinek különben is több csendes óra
jutott osztályrészül háza otthonos körében, leghajlandóbb a
képzelet szárnyain édelegni, vagy bús szivét merengésében
föröszteni.

Azt mondja Rónay, hogy a nő mindent feled csak hiuságát meg ne
sértsd, csak évei számát szemére ne lobbantsd (még saját nődnek
sem) mert ezt soha sem bocsátja meg. Megvallja gyengéit, feltárja
előtted csalatott szive ellebbent reményeit, még 
hiuságát sem titkolja; de évei számát mélyen, mélyen rejti szivébe
s leghittebbjei előtt is gondosan leplezi, fiatalságát még
szépségénél is többre becsüli; mert szépsége, legyen bár mi igéző,
általános elismerést ritkán nyer, de fiatalsága a nőnek általános
értékkel bir.

„A férfiú okoskodik, a nő érzeleg; ez összeilleszti, amaz
szétválasztja, bonczolja a tárgyakat s a kérdés részleteit; a
férfiú ismerete alapos, elvont, a nőé felületes, összetes
(concréta.)

„A férfiu fájdalma kinos lelki harcz, a nőé csendesebb
szenvedés; ott cselekvöleg, itt szenvedőleg tünik fel az akarat. A
gyermek, a nő felzúdul fájdalmában, sir jajong kétségbeesetten, de
fájdalma rövid, még ragyog szemében a köny, s arczán már is mosoly
vonaglig. A férfiú látszólag nyugodtan áll az élet csapásai között,
de mélyen érzi azokat; szemei szárazak, de szive vérzik; fájdalma
nem kitörő, de mély és tartós. Ki nem látja itt mennyire ellenkezik
a valósággal a világ itélete érzeményeink felett? A mélyen
szenvedőt, a nyugodt bölcset, ki elég lelki erővel bir érzeményeit
fékezni, – hidegségről közönbösségről, vagy szivtelenségről
vádolják, – mig az őrülten jajongót mindenki szivszakadva
szánja.

„A nőnek sebzett, de szerető szive sokat megbocsát, és szerettei
mellett néha oroszlány-bátorsággal, elszántsággal is fellép.

„Társalgása a nőnek könnyed, fesztelen, elméssége olykor
meglepő, tapintata ügyes, esze találékony. Honnan e tulajdonok? A
nő felfogása könnyü, élénk, itélete gyors, nedvalkata vérmes,
világa korlátozott s lelke nem annyira a jövővel, mint inkább a
jelennel és külszinnel foglalkozik;
(falra borsót hány tehát a ki a nőt érvekkel, logicával akarja
kapacitálni) innét van, hogy hirtelen s könnyen határoz. A nő
gyengeségének  öntudatában a férfiúnak védelmére,
nagylelkűségére számot tart, mi határozatait, társalgását
természetszerűleg könnyiti. Nőknél az akaratszilárdság ritka
tünemény, – és ez igy van mindenütt, hol nem annyira az ész, mint a
sziv határoz.“ Ime ez is bizonyitja, hogy a nő nincs hivatva a
közélet külső zajában, dolgaiban szerepelni.

„A nő erénye feltünő, mert külsőségekre vonatkozik, – ingatag,
mert szivből származik, mert mig érzelme meleg, értelme többnyire
hideg.

„A nő közelebb áll a természethez, mint a férfi, – és a nő
maradjon hű a természethez, mert erényei legfényesebbike az
egyszerüség, őszinteség, (naivság) és szemérem. – A férfiú csak úgy
felel meg rendeltetésének, ha természeti szilajságát fékezi, ha az
élet és szenvedélyek csatáiban ingatlanul áll, – ha jó és
balsorsban csüggedetlenül előrenyomul – s ha öngyözelmén kezdi meg az ellene tornyosuló gátak
leküzdését. A férfiú nyers erőt öröklött a természettől, – s
ezt kell nemesitenie; a nő szelidséget,
gyengédséget, szemérmet – s ezt kell hiven
őriznie.“

A szabadság eszméjével karöltve halad a nők emancipatiójának
kérdése is, de ha ezt megfelelőleg akarja a világ megoldani, még
sok, igen sok elfogultságot kell leküzdenie; az ember a szokásoknak
és rövid látásának szánandó rabja, ezért még nagy csatákat kell
küzdenie, mig az oktalan szokások kemény szikláit ledönti, – mig
rövid látásának circulus vitiosusából kigázolni képes leend.

A nőnek annál pergőbb a nyelve, minél tehetetlenebb ő maga, – s
mivel az embernek átaljában, de különösen a nőnek természetében van
a maga iránti figyelem-gerjesztés vágya, (mert valamiben csak ki
kell tünnie) – ha ezt egyébben nem teheti, avvagy lelki műveltsége
vissza nem tartja,  tehát nyelvének sarlóját a más vetésébe
is bele-bele vágja; azonban szapora beszélő tehetségének legalább
odahaza hasznát venni ritkán mulasztja el.

„A nők kandisága igen kiváló sajátság, akár kicsinység az, akár
nagy dolog, akár kedélyes, akár vérfagylaló az ujdonság mit
megtudhatnak, szemlélhetnek, az mindegy, egyiránt érdekes.“

Midőn a férfi elbeszéli, hogy milyen iszonyú vérontással,
rohammal vették meg a hidfőt az ellenségtől egy negyed óra előtt, –
a nő azon megjegyzést teszi, hogy kár azért a fiatal hadnagyért
hogy csatába mén, mert csinos ember. –

„Magas és alantabb – müvelt és müveletlen körökben egyiránt
szállong a hir s küzdetnek (nők által,) a rágalom vérontás nélküli
de könyzáporral kisért csatái.“ Ha a rágalomkór és kandiság a nőnél
veleszületett gyengeség, – a férfiunál mindenesetre lealázó,
menthetetlen,

A nő nevetése és sirása egyiránt hangosabb mint a férfiué, ha
megbántatik, vagy fájdalma nagy s e miatt sirása hangosan kitör, ez
iszonyú, egetrázó szokott lenni, mert ez által mintegy
ösztönszerüleg akarja a férfiak segedelmét vagy bántójának
meglágyulását felidézni.

A cultura terjedésével terjed a fényűzés s a kényelmivágy, hol
mindenki kényelmét és korlátozatlan egyéni szabad ságát akarja
élvezni. Az előhaladás ezen stádiumában (lásd átaljában a nagy
városokat s ezek között kitünően Párist,) a szabadság és
könnyelműség keveréke, a nők sajátságos életét s maguktartását
idézi el, Páris lakóiról irja Irinyi, hogy ott a házasfelek soha
sem czivódnak egymással, mert ritkán látják egymást, s azt sem
lehet mondani, hogy rosszúl élnének egymással, mert tulajdonkép nem
is élnek egymással. 

A nő ha szigorú elveket követ is, ha eszeágában sincs egyébb
férjénél és családjánál, még is úgy kiván öltözni, hogy ha csak
lehet, minden férfinak megnyerje tetszését, s ez irányban és
értelemben minden nőt elhomályositson maga körül. És ha a férfi
hasonló okból, hasonló keresettséggel öltöznék s kedveskedő
magatartást tanusitana átaljában a nők iránt: – ez a nő részéről
helyeslésre nem találna, mig ellenben a nőknél az nem is feltünő.
Ime mennyivel kevésbé féltékeny a férj mint a nő, – és még is a nők
vádolják féltékenykedéssel férjeiket.

Az idevonatkozó erényességnek nincs tüzesebb, és szigorúbb
védője s birája mint a hajadon leány, főleg a nem épen fiatal.

Azt mondja Hume, hogy a nők (tehát az idősb leányok is) sokkal
érzékenyebbek a házas életre tett satyrikus megjegyzések miatt,
mintsem a nőnemet csipkedő satyrák hallatára, mert nő nélkül
utóvégre is nem élhetnek a férfiak, de igen is házassági kapocs
nélkül. – És ha az ily házasság nélküli élet lábra kap, divatba
jön, akkor a nők ugy anyagi mint erkölcsi tekintetben érzékeny
vesztességet szenvednek. A férfiaknál a nőtlenség, mai napság
sokkal gyakoribb mint előbbi időkben volt, mert a férfiú tudja jól,
hogy a házasság által a nő felszabadul, a férj pedig elveszti
szabadságát.

Egy nősülendő fiatal embert, ki vásott és feslett életmódja
miatt rossz hirben áll, – a leány, ki annak jegyese, mindig
megjavithatónak vél, gondolván, hogy majd szelid, okos, lekötelező
modorával, elbánásával, megtéritendi férjét; azonban ez ritkán
sikerül, mert a fiatal ember vásottságának lélektani okai mélyebben
gyökereznek, mint sem azt egy fiatal hölgy átpillantani s az okokat
elháritva, azt javára felhasználni képes volna. A kicsapongó-hős a
változatosságban találja  gyönyöreit, s igy az egynejüség rá
nézve csak mint egyel több változék tünik fel. – Az ilyen ember
sziv-érzeményei oly desperátus állapotban vannak mint a kormány
vesztett hajó sorsa, melyel az esélyek és körülmények lapdaként
játszanak, s melynek csak az alámerülés a kilátása.

Kant azt mondja, hogy a sziv érzeménye s a hajlandóság, tehát
nem kiváló birlalói, a nők uralkodjanak;
a férfi pedig vagy is az értelem képviselője: kórmányozzon. Azért felmerülő esetekben a férj
olyan szerepet vigyen, mint az uralkodók oldala mellett a
miniszter, ki midőn észreveszi, hogy uralkodója csak a kellemetes,
élvezhető oldalait veszi tekintetbe felmeritett szándéklatainak, –
például egy kéjpalota felépitését vagy költséges lakomák rendezését
sürgeti – azt válaszolja, hogy igen is készséges alázattal nyujt
segédkezet, csak hogy most épen nincs pénz a kasszában s hogy épen
más előbbvaló, sürgős kiadásokat kell fedezni. – Igy aztán az
uralkodó mindent tehet és rendelhet, a mi neki tetszik, csak hogy a
kórmányzó férj adja annak az irányzatot s lehetőséget. (Zárjel közt
megjegyzem, hogy Kant aligha volt nős, mert különben tudnia kellene
hogy e részben a nők állhatatossága, kitartása, ügyessége,
felülmulja a férjekét.)

Midőn a férj fiatalabb nejénél, a nő rendesen igen szembetünöleg
megadja magát, lesi férjének kivánatait, s majdnem rabszolgája
férjének, mert érzi az egyenetlenséget s félti férjének hajlamait;
de ilyen magaviselete a nőnek természetellenes, vagy legalább nincs
hivatva a szerelmet lebilincselve tartani: – azért az ilyen
házasságokat a tapasztalt emberek nem is szokták javasolni.


Ha az emberek szokva és képesek volnának az élet zsibongó
zajának, élveinek közepette egyszer-másszor komoly elmélkedésre,
tanulságos vizsgálatára annak, hogy mi az ember? minő nevettséges
hiúság, kicsinykedés mind az a mi az ember keblét fesziti? talán
kevésbé örülnének mindannak, mit az emberek nagynak, dicsőnek
tartanak.

Az örökkévalóság mérhetlenül tátongó nagy üregén van egy rövid
hidacska is, melyet mi életnek nevezünk, s melynek karfáin az
emberek gondtalanul, könnyelműen ugrálnak, kergetődznek a tarka
pillangók és szappanbuborékok után, anélkül hogy jól megfigyelnék a
sikamlókat, melyeken át az emberek egyenkint, de csalhatatlanul
mindnyájan a végtelenség és örökkévalóság sötét ködébe enyésznek.
Némelyek világosságot, csillámló fényt, új életet vélnek amott
túlnan belátni s elérni; mások meg azt tartják, hogy „más tavasszal
más virág hajt, de ők többé soha sem.“

De mig az élet lángja lobog, az ész fénye világit, s a sziv
nemes heve életre ösztönöz, addig tanulmányozzuk az embert, és mindenek előtt az emberiséget öleljük
szeretve s ebben legyünk önzők, t. i. „szeresd felebarátod mint
önnön magadat.“ E rövid tantételben rejlik az emberiség üdve, mert
az egyes emberek egyéni élete, mind megannyi részecskéje az összes
emberiség szellemének. Ezen részecskék összetartozók a
rokontermészetűek, – s mentül inkább szeretettel, benső vonzódással
simul egyik ember a másikhoz, annál inkább s annál hamarabb
megalkotják az egységet s elérik a tökély magas fokát, – melyhez máskülönben oly tévelygő 
s oly hosszú út vezet; a mostani irány
útja az anyagiság gyarmataiba vezet, tehát nem a szeretet egyesíti,
hanem a czivódás tépi szét a kivánatos egységet, mi sem
természetesebb tehát mint a nagyszerű visszaesés.





Ezen „tükördarabokat“ a lélektan induktivmódszere alakjában
állitottam össze, mivel igy az ember lelkének, szivének és
elméjének müködését összesitett (concrét) alakban s gyakorlatibb
úton véltem megvilágithatni, mintsem azt a lélektan deductiv –
tehát hosszabb módja szerint lehetne. Azon kivül az inductiv módot
természetesebbnek is találtam, mert ez alolról fölfelé törekszik,
tehát épen úgy, mint az emberiség szelleme; mig a deductiv-módnak
már kiindulási pontjai is csak változatos fixpontok lehetnek, –
elágazásában pedig igen fárasztó s tán lehetetlen a szálakat,
összekötő pontjaiban mind feltalálni, – és tán annál inább
lehetetlen, mert némely antropologiában azon állitással is
találkozunk, hogy az ember lelkületében ellenmondások is vannak: a
mi természetesen lehetetlen, és a teremtő erő s bölcsesség
kigúnyolása; – addig az inductiv módszer oda vezet a valósághoz, az
észhez és szivhez, s e kettős erő,
együttleges culminátióján kimutatja, hogy a sziv (képviselve a nő
által) legnemesebb érzése s az értelem (képviselve a férfiu által)
magas fejlettsége, egy és ugyanaz (vagy
is az emberi lélek harmoniája.) 

Tekintetbe veendő még itt az is, hogy ezen kis mű, bármily
hézagos, bármily hiányos legyen is, – mint töretlen úton törtető s
mint első lépés, mely ezen szakmának népszerüvé, könnyen
felfoghatóvá tételére is irányozva van, tán némi elnézést
érdemel.






Lábjegyzetek.


 1) Azon félszeg
felfogásu ember, a ki a moralitás dolgában a legkisebb és a legnagyobb mérvű jó erkölcs és nemes
jellem közt nem akar különbséget látni, félig meddig hasonló azon
megátalkodott s egyszersmint a butasággal határos rosz cselédhez,
ki – ha azért pirongatják hogy miért rakott oly sok fát a kályhába
a tüzre, – másnap szándékosan egész a nevetségig boszontó keveset
rak a tüzre, csakhogy ez által utólag mintegy bebizonyitása hogy
(lá-e!) tegnap neki volt igaza midőn a tulságig sokat rakott a
tüzre, – és megforditva, – ha azt mondják neki „ez a leves nagyon
sós“ azt fogja felelni: „pedig csak igen keveset tettem bele“; ha
pedig azt mondják neki hogy sótalan, azt feleli hogy „pedig
háromszor is tett bele.“ Ő maga nem anynyira hiszi, mint a mennyire
önfejüségből, lelki önálloságát akarván érvényre emelni, az itt
szellemi láthatárának korlátoltságával vagy is elfogultságával
összeütközik, – mással elakarja hitetni, hogy ő tud is, jót is
akar.

 2) Némely ember a
sikert ugy tekinti, mint az igazság vagy igaztalanság
zsinórmértékét, a becsületességet, mint az izlés vagy illem dolgát,
a világot mint ügyes cselszövők örökségét.

 3) Quot capita, tot
sensus.

 4) A müveltség és
tanultság közép fokán állók közt is találkoznak, a kik nem birnak
ugyan szellemi egyéniségük korlátlan szabadságával, tehát ezen
eszme valójának (substantia) fogalmával sem, – de természet adta
józan eszük s ennek kifolyása vagy is jobb ösztönük, szellemi
érzékiségük (Vitalsinn) fonalán kevés botlással tudnak haladni az
élet utjain, – ám de ezek tapogatódzása örökké az esélyek játéka
leend, mert hiányzik náluk az értelem
meggyőződésének vezérfonala s középpontja.

 5) Találkoznak az
ugynevezett tudósok között is kik azt állitják, hogy az igazságot
nem lehet felismerni, mert az az ember szemei elől el van rejtve.
Azonban ezek szánandó rövidlátásuak s vagy nem képesek, vagy nem
akarnak a szónak mélyen ható értelmében gondolkozni.

Idevonatkozólag jelesen fejezi ki magát Dante midőn igy
szóll:


„Jo veggio ben, che giammai
non si sazia

 Nostro intelletto, se ’l
Ver non lo illustra,


Di fuor dal qual nessum vero si
spazia

 Posasi in esso, come fera in
lustra.

 Tosto che giunto l’ ha; e giunger puollo;


Se non, ciascun disio sarebbe
frustra.“





Látom jól, hogy értelmünk soha be nem telik, ha azt az
igazság meg nem világositja: – t. i. az
igazvaló az időleges vagy örökigazság, –
abban megpihen mint vad a barlangban, mihelyt elérte azt, és
valóban elérheti, mert ha nem, – minden vágy hasztalan vagy is
elérhetetlen volna.

 6) Az erős, a tiszta
meggyőződés szülte egyéni – szellemi szabadság, lelki önállóság, –
hogy mily kevés ember tulajdona, s hogy mennyire nem birtak azzal
még a nagy nevü bölcsek sem: – bizonyitja – többi közt – Sokrates
esete, – ki életében és tanitásaiban tagadván az istenek létezését,
(már t. i. azok szellemi hatályát) kevéssel halála előtt még is
Esculapnak kakast áldozott. – Ezek után és nyomán jut e még eszébe
valakinek tagadni azon igazságot, hogy a tekintélyek kora
lejárt??

 7) Felelősségre vonni
valakit, a ki kötelességét mulasztá, vagy olyasmit szándékosan
avvagy vétkes gondatlonságból tett a miből kötelezettségének
teljesithetlensége következett; ez természetes és jogosult; de
valakit a dolognak esetleges rosz
kimeneteleért, azon nyomon vádolni, hogy miért kezdett abba (mintha
mondaná; mért nem voltál mindentudó, mindenható?) – ez igaztalan s
méltatlan eljárás. Az embernek gyengesége az, hogy mástól mindig
több tökéletességet igényel, mint a mennyivel ő maga bir.

 8) Sok ember azért nem
képes helyesen birálni, mivel szükkörü felfogása miatt nem tud,
vagy a kényelem kedvéért nem is hajlandó a szónak valódi értelmében
méltányolni, – s igy birálatait vagy csak úgy találomra (auf das
gerathe Wohl) vagy rokon és ellenszenve, tehát a szivnek s nem az
értelemnek törvényei szerint ejti meg. – Ilyen a magyar ember
legnagyobb részt.

Az igazság és méltányosság fáján terem az erkölcsiség gyümölcse:
– azért például rabszolganép jó erkölcsű nem lehet: azonban hogy az
alkotmányos, szabad társadalmi élet üdvhozó legyen, ahoz nem
csekély foku műveltség s tudományos képzettség kivántatik, – más
különben az egész szabadság csak önámitás leend. Vajmi nagy azok
száma, kik az erénynek csak látszatja után törekszenek s azzal
beelégszenek. –

 9) „De trágya férgül
tán jobb neked tenyészni kis körödnek lágy ölében s tudás nélkül
elfogyni életeddel. – Nagy kényelem a megnyugvás hitünkben;
nemes, de terhes önlábunkon állani.“

(Madách.)

 10) Du wärest
Obrigkeit von Gott?! Die Gottheit spendet segen; – Nein, nicht von
Gott bist du Tyrann!

(Bürger.)

 11) „Durch
Leidenschaften glücklich sein wollen, heisst sich wärmen durch ein
Brennglas.“

(Jean Paul.)

 12) Ilyen
jogosulatlan a tulzás is, mert a tulzás igaztalanság, már pedig ha
(tán csak képzelt) igazainkat tulzással védjük, igaztalanok
vagyunk; holott igaztalansággal védeni az igazságot, annyi mint
megdönteni azt alapjában.

 13) A hizelgő
kegyvadászra jól illenek Jósika szavai, mert az „fejedelmi eb, ki a
csontért melyet neki vetnek, megugatja az idegent.“

 14) „Miért is kezdtem
emberrel nagyott, ki sárból, napsugárból összegyúrva, tudásra törpe, vakságra nagy.“

(Madách.)

 15) Miért
egyszersmint alávaló a kevély ember? – kérdé Kantot egy kereskedő.
– Azért mondá ez – mivel a kevély másoktól azt követeli, hogy midőn
magukat vele összehasonlitják, önmagukat mintegy semmire sem
becsüljék amahozi hitványságuk érzetében, ámde ilyesmit másokról
feltenni csak az képes, a ki önmaga magát ilyen alávalóságra
szükség esetén képesnek érzi; ebből kifolyólag minden kevély ember
egyszersmint és pedig csalhatlanul alávaló, próba esetén tehát
jellemnélküli.

 16)


„Egy letörlött köny feleim
szeméről

 Nemesebb örömre
vonz“.





 17)


„Kutyáknak harcza ez egy koncz
felett,

 Én társaságot kivánok
helyette,

 Minőt a tudomány eszmél
magának,

 És melynek rendén értelem
viraszt.“





(Madách).

 18) Valamint a
politikának egyik legfőbb s legnehezebb kötelessége az emberiséget
annak tökély pontjához fokonkint, sem nem sietve, sem nem késve,
elvezetni, – épen úgy önmaga iránti nemes kötelessége az embernek
az idő, hely és körülmények által kijelölt határon sem túl nem
hajtani, sem azon innen nem maradni.

 19)


„Végzet, szabadság egymást
üldözi

 S hiányzik az öszhangzó
értelem.“





(Madách.)

 20)


„De az öreg ember csak tövis
az ágon,

 Látja, hogy ő nem kell ezen
a világon,

 Ide-oda zsémbel, zörög
mint a haraszt;

 Érzi, hogy oly
vendég, kit senki sem maraszt.“





Arany.

 21) „A mit mondasz,
az nem te vagy; a mit cselekszel, az vagy te.“

 22) A ki mások iránt
illemmel és tisztelettel tud elbánni, az önmagát is tiszteletben
tudja és akarja tartani. Sokrates erkölcstanát valljuk és tartsuk
meg Scipio finomságát.

 23)


„Hol a magas, mi vonz? a mély,
mi rettent?

 Hol életünknek édes
tarkasága?

 Többé nem tenger küzdő
fényes árja,

 Sima mocsár csak,
békával tele.“





 24)


Mert minden ember uralomra
vágy,

 Ez érzet az s nem
testvériség.

 Mi a szabadság
zászlójához üzi

 A nagy tömeget.
–





(Madách.)

 25) Némely község s
abban értelmes polgárok még most is szorosan ragaszkodnak ahoz,
hogy kebelükbeli születés legyen az kit
választás utján hivatalra alkalmaznak s a kit átaljában honfinak
tekintsenek (hsztalan lakik ott 20 év óta, nem tekintik olyannak.)
Azonban ez, ép oly conservativ elv és felfogás, mint midőn 1848
előtt némely magyar nemes azt mondta: „ez az ország és föld
szőröstől bőröstől, törvényszerint és kézzel foghatólag mind a
mienk, annál fogva senkivel semmit sem osztunk meg; tehát ezt a
mienket csak és pedig kizárólag a mi (nemesi) családunk beliek
birhatják, a többi emberek (jobbágyok) maradnak továbbra is a
nemzetből (családból) kizárt extráneusok.“ Annál inkább viszásan hangzik az
ilyen elv, mivel többnyire olyanoktól származik, a kik magukat
liberális embereknek tartják és a mellett 1848 előtt ehez analog
felfogás ellen küzdöttek. – Itt eszembe jut azon eset, midőn a
kiküldött megyei főnök magyarázta egy község gyülekezetének (volt
jobbágyoknak) a Bach rendszer alatt, hogy hát ezentul a közlegelőre
ők is tetszésük szerinti mennyiségü lábas jószágot terelhetnek,
mire ezek „igen is értjük“-kel feleltek, de a mikor aztán viszont
azt is magyarázta, hogy a közlegelő adóját az urasággal közösen
fogják fizetni: erre aztán azt válaszolták, hogy ezt biz ők sehogy
sem birják megérteni.

 26)


… Láthattok fürge
majmot,

 Mi méltósággal játsza
emberét;

 Láthattok medvét tánczmester
gyanánt.





Madách.

 27)


„Soha sem tiszteletes a
jelen,

 Mint embernagyság a
hálószobában,

 Nőnk az, tiz évi házas
állapotban,

 Már azt is tudjuk, hogy
szeplője hány van.“





(Madách.)

 28)


„Adj ezen nehány kivált
egyénnek lánczot és gyűrűt,

 Adj más
játékszert s mond im a tömeg

 Fölébe
tollak, ez teszen nemesbé,

 És
elhiszik és a népet lenézvén

 Elviselik hogy őket is lenézd.“





(Madách.)

 29)


Az oktalan bámul és azt
hiszi

 E szép szavakkal szellemet
idézünk,

 Pedig fogás csak az egész,
takarni

 A szemfényvesztés
mesterségét.





(Madách.)

 30) A kormányok
kezelői is eszélyességnek tartják ha a népek és egyesek gyengéit,
szenvedélyeit kiismervén, azokat, vissza élve, czéljaik elérésére
használják fel; de a természetes ész ezt
is gazságnak nevezi.

 31) Borivóknál
ingerlékeny az idegzet, az érzemény élénk, a képzelet heves, az
értelem könnyű felfogású, a szenvedélyeknek észfeletti uralgásuk
gyakori. – Vizivóknál higgadtabb a vér, a kedély mélaságra
hajlandó, az értelem világos, az itélés és következetesség óvakodó,
méltányló.

 32) Bosszúállásra
rendszerint az erőtlenebb alantos lelkületű emberek vetemednek. A
nagy lélek és az oroszlán sohasem bosszúálló. A gyenge gyarló
emberekről mondja Madách:


„Mert fél az erőstől titkosan
a gyenge,

 Maga gyarlóságát teszi
mindig szembe,

 Gondja vadul viraszt a
derekabb társon;

 Ki ártani tudna, nem
hiszi ne ártson.“





 33) A zsidóknak
adandó teljes polgári jog képes egyedül, őket a náluk még részben
netalán hiányzó morális élet és polgári kötelesség – érzetének
felébresztésére; tanuskodik ezen tantétel mellett azon tapasztalás,
miszerint az erkölcsök és a polgári kötelesség érzet, egy teljes
polgári jogokkal nem biró államban mindig fejletlenebb, viszásabb,
mint egy teljes polgári jogok gyakorlatának szabadságában élő állam
társadalmában.

 34)


„Nézd ott a sast, mely felhők
közt kóvalyg,

 Nézd e vakandot földet
turva lenn,

 Mindkettőt más más láthatár övedzi.“





(Madách.)

 35)


Todte Gruppen sind wir, wenn
wir hassen:

 Götter, wenn wir liebend
uns umfassen!“





Schiller.

 36) „Remélni oly
nehéz az élet alkonyán, s szeretni tilt az ész letünt remény
után.“

 37) Vajmi sok nemes
érzést találtál volna e kebelben, hol csak mulékony kéj után
kutattál.

Az ember is üdvét csak önmaga találja fel. Sokszor tán épen ott,
hol másik társa poklot alkotott.“

(Madách.)










Javítások.

Az eredeti szöveg helyesírásán nem változtattunk.

A nyomdai hibákat javítottuk. Ezek listája:



	8
	arrra
	arra



	17
	főlénynyel
	fölénynyel



	22
	hihágást
	kihágást



	38
	bogy mit
	hogy mit



	43
	megannnyi
	megannyi



	44
	alláspontot
	álláspontot



	44
	ennnek
	ennek



	44
	növeli orőnk
	növeli erőnk



	46
	szandékosnak
	szándékosnak



	48
	formákben
	formákban



	77
	feltűnnni
	feltűnni



	86
	kepzelődés adja
	képzelődés adja



	112
	melllé rendeli
	mellé rendeli



	126
	többbnyire feltünni
	többnyire feltünni



	129
	lenézi (
	lenézi)









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK TÜKÖR DARABOK AZ ÖNISMERET ÉS EMBERISMERET VILÁGÁBÓL ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/190228835861300124_66624-cover.png
Tiikdr darabok az onismeret és
emberismeret vildgahol

Ede Tassy





